
 

 

T.C. 

HİTİT ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

TÜRBE ZİYARETLERİ ÜZERİNE PSİKOSOSYOLOJİK  

BİR İNCELEME: ÇORUM HIDIRLIK ÖRNEĞİ 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

Azime ÇİFTÇİ 

 

 

 

Çorum – 2022 



 

 

 

 



TÜRBE ZİYARETLERİ ÜZERİNE PSİKOSOSYOLOJİK BİR İNCELEME – 

ÇORUM HIDIRLIK ÖRNEĞİ 

 

 

 

 

Azime ÇİFTÇİ 

 

 

 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

Felsefe Din Bilimleri Anabilim Dalı 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Muammer CENGİL 

 

 

Çorum 2022 

 

 



ii 

Azime ÇİFTÇİ tarafından hazırlanan “Türbe Ziyaretleri Üzerine Psikososyolojik Bir İnceleme – 

Çorum Hıdırlık Örneği ” adlı tez çalışması 20/06/2022 tarihinde aşağıdaki jüri üyeleri 

tarafından oy birliği/oy çokluğu ile Hitit Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Felsefe ve Din 

Bilimleri Anabilim Dalında Yüksek Lisans/Doktora tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

 

(Doç. Dr. Hüseyin İbrahim YEĞİN)*   …………………………………… 

 

(Prof. Dr. Muammer CENGİL)**    …………………………………… 

 

(Prof. Dr. Mustafa BIYIK)    …………………………………… 

 

 

 

 

 

 

 

Hitit Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Yönetim Kurulunun …/…/…… tarih ve ……………. 

sayılı kararı ile Azime ÇİFTÇİ’nin Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalında Yüksek 

Lisans/Doktora derecesi alması onanmıştır.     

 

(İmza) 

Prof. Dr. Muhammed Asıf YOLDAŞ 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdür V. 

 

 

 

 



iii 

TEZ BİLDİRİMİ 

 

Tez içindeki bütün bilgilerin etik davranış ve akademik kurallar çerçevesinde elde edilerek 

sunulduğunu, ayrıca tez yazım kurallarına uygun olarak hazırlanan bu çalışmada bana ait 

olmayan her türlü ifade ve bilginin kaynağına eksiksiz atıf yapıldığını beyan ederim.  

 

 

 

Azime ÇİFTÇİ 

 

 



iv 

TÜRBE ZİYARETLERİ ÜZERİNE PSİKOSOSYOLOJİK BİR İNCELEME –  

ÇORUM HIDIRLIK ÖRNEĞİ 

 

Azime ÇİFTÇİ 

ORCID: 0000-0002-2686-7783  

 

HİTİT ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

Yüksek Lisans Tezi 

Mayıs 2022 

 

ÖZET 

 

Bu çalışma ile Çorum Hıdırlık örneğinde Türbe Ziyaretlerinin Psikososyolojik analizinin 

yapılması amaçlanmıştır. Türbe, yatır vb. yerler Allah’ın sevgili kullarının medfun bulunduğu 

kutsal mekânlar olarak kabul edilmektedir. Bu inanışa sadece İslam ülkelerinde değil hemen 

hemen tüm din ve kültürlerde rastlanılmaktadır. Kutsal olarak kabul edilen bu mekânlara yapılan 

ziyaretler esnasında birtakım ritüeller de uygulanmaktadır. Bizim çalışmamızı yaptığımız Çorum 

Hıdırlık bölgesindeki türbelerde sahabelerin medfun olduğuna inanılmaktadır. Bu nedenle 

buraya yapılan ziyaretler hiçbir dilek amacı gütmeksizin sadece ziyaret maksadıylan yapıldığı 

gibi bir takım dua ve dileklerin gerçekleşmesi amacıyla da yapılmaktadır. Özellikle evlilik 

merasimi, sünnet merasimi, asker uğurlaması gibi toplu ziyaretlere sıkça rastlanılmaktadır. Bu 

tür ziyaretlerde amaç evlenen kişilerin hayırlı bir evlilik tesis etmesi, sünnet olan çocuğun 

hayırlı bir evlat olması ve askere giden gencin hayırlı bir şekilde geri gelmesi amacıyla 

yapılmaktadır. Aynı şekilde mübarek gün ve geceler olarak kabul edilen kandil gecelerinde, dini 

bayram günlerinde de bu bölge yoğun bir şekilde ziyaretçi akınına uğramaktadır. Ayrıca inanç 

turizmi kapsamında da bölgenin ziyaret edildiği görülmektedir.  

Biz bu çalışmamızın Çorum Hıdırlık bölgesinde yer alan ve sahabeden Suheyb-i Rûmî, Kereb-i 

Gazi ve Ubeyd-i Gazi’nin türbelerine yapılan bu ziyaretlerin nedenlerini, ziyaret yapan kişilerin 

ziyaret öncesi, ziyaret anındaki ve ziyaretten sonraki dini ve psikolojik durumlarını Din 

Psikolojisi biliminin yöntem ve metodları doğrultusunda tespit etmektir.  Çalışmamızın önemini 

ise şu şekilde ifade edebiliriz. Her şeyden önce bu çalışmanın en önemli yönü Çorum’da Hıdırlık 

bölgesinde bulunan Suheyb-i Rûmî, Kereb-i Gazi ve Ubeyd-i Gazi türbelerine yapılan ziyaretlerin 



v 

din psikolojisi alanında çalışılan ilk lisansüstü tezi olmasıdır.  Ayrıca çalışmamız kutsal mekân 

ziyaretleri üzerine yapılan çalışmalarla ilgili olarak alana katkı sunması açısıyla da önemlidir. 

Çalışmamız nicel araştırma yöntemi kullanılarak ve anket tekniğiyle yapılmıştır.  

 

Anahtar Kavramlar: türbe, ziyaret, kutsal, kutsal mekân, din psikolojisi 

Bilim Kodu: 60203 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 

A PSYCHOSOCIOLOGICAL STUDY ON TOMB VISITS – THE CASE OF CORUM 

 

Azime ÇİFTÇİ 

ORCID: 0000-0002-2686-7783 

 

HITIT UNIVERSITY 

GRADUATE SCHOOL 

Master of Science Thesis 

May 2022 

 

ABSTRACT 

 

With this studiy, it is aimed to make the psychosociological analysis of the tomb visits in the 

example of Corum Hıdırlık. Tomb, etc. Places are accepted as holy places where the beloved 

servants of Allah are buried. This belief is found not only in Islamic countries, but also in almost 

all religions and cultures. Several rituals are also practiced during the visits to these places, 

which are considered sacred. It is believed that the companions were buried in the tombs in 

the Hıdırlık region of Corum, where we conducted our study. For this reason, the visits made 

here are not only made for the purpose of visiting but also for the realization of some prayers 

and wishes. Particularly, mass visits such as marriage ceremony, circumcision ceremony and 

soldier’s farewell are frequently encountered. The purpose of such visits is for the merried 

people to establish a good marriage, for the circumcised child to be a good son, and for the 

young man who went to the military to come back in a good way. In the same way, this region 

is heavily fooded with visitors during holy nights and religious holidays, which are blessed days 

and nights. In addition, it is seen that the region is visited within the scope of faith tourism. 

In this study, we analyzed the reasons for these visits to the tombs of the Companions Suheyb-

i Rûmî, Kereb-i Gazi and Ubeyd-i Gazi located in Corum Hıdırlık region, the religious and 

psychological states of the visitors before, during and after the visit to the mathod of 

Psychology of Religion and to be determined according to its methods. We can express the 

importance of our work as follows. First of all, the most important aspect of this study is that 

the visits to the tombs of Suheyb-i Rûmî, Kereb-i Gazi and Ubeyd-i Gazi in the Hıdırlık region of 

Corum are the first postgraduate thesis studied in the field of psychology of religion. In 

addition, our study is important in terms of contributing to the field in relation to the studies on 



vii 

sacred site visits. Our study was conducted using quantitative research method and 

questionnaire technique. 

 

Key Concepts: shrine, visit, holy, holy place, psychology of religion 

Science Code: 60203 

 



viii 

TEŞEKKÜR 

Çalışmalarım boyunca hem fikirleriyle beni aydınlatan hem de manevi desteğiyle de yanımda 

olan tez danışmanım değerli hocam Prof. Dr. Muammer Cengil'e,  çalışmamın her aşamasında 

en büyük destek kaynağım sevgili aileme teşekkürlerimi bir borç bilirim.  

 

 

 

Azime ÇİFTÇİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖZET ............................................................................................................................................................... iv 

ABSTRACT .................................................................................................................................................... vi 

TEŞEKKÜR ................................................................................................................................................. viii 

KISALTMALAR ............................................................................................................................................ xi 

TABLOLAR DİZİNİ .................................................................................................................................... xii 

RESİMLER DİZİNİ .................................................................................................................................... xiii 

GİRİŞ ................................................................................................................................................................ 1 

1. BÖLÜM 

GENEL BİLGİLER 

1.1.Din ve Dini İnanç ve Dindarlık ..................................................................................................................... 6 

1.2.Kutsal ...................................................................................................................................................................... 8 

1.3.Kutsal Mekân ....................................................................................................................................................... 8 

1.4.Ziyaret Fenomeni ve Türbe Ziyareti .......................................................................................................... 9 

1.5. Türbe Ziyaretlerinin Tarihsel Arka Planı ............................................................................................ 10 

1.5.1.Ziyaretgâh türbeler ................................................................................................................................. 12 

1.5.2.Balkanlar ..................................................................................................................................................... 12 

1.5.3.Anadolu ........................................................................................................................................................ 13 

1.5.4.Hindistan ..................................................................................................................................................... 14 

1.5.5.İran ................................................................................................................................................................ 15 

1.6.Çorum Hıdırlık Bölgesi ve Burada Bulunan Türbeler Hakkında Bilgi ...................................... 16 

2. BÖLÜM21 

ARAŞTIRMA BULGULARI VE TARTIŞMA21 

2.1.Cinsiyete Göre Katılımcıların Durumları .............................................................................................. 21 

2.2.Yaşlara Göre Katılımcıların Durumları .................................................................................................. 22 

2.3.Medeni Hallerine Göre Katılımcıların Durumları .............................................................................. 23 
Sayfa 



x 

Sayfa 

2.4.Eğitim Düzeylerine Göre Katılımcıların Durumları .......................................................................... 24 

2.5.Ekonomik Düzeylerine Göre Katılımcıların Durumları .................................................................. 24 

2.6.Okul Dışında Din Eğitimi Almalarına Göre Katılımcıların Durumları ....................................... 25 

2.7.Alkol Kullanımlarına Göre Katılımcıların Durumları ...................................................................... 26 

2.8. Hz. Peygamber’in Doğum Yerini Bilmelerine Göre Katılımcıların Durumları ...................... 27 

2.9. İbadet Maksadıyla Kur’an-ı Kerim Okumalarına Göre Katılımcıların 
Durumları .................................................................................................................................................................. 28 

2.10.Namaz İbadetini Yerine Getirmelerine Göre Katılımcıların Durumları ................................ 29 

2.11.Dini İnanç ve Yaşayışlarına Göre Katılımcıların Durumları ....................................................... 29 

2.12.Türbede Yatan Kişilerle İlgili Bilgilerine Göre Katılımcıların Durumları ............................. 31 

2.13.Ziyaret Ettikleri Mekânı Kimden Öğrendiklerine Göre Katılımcıların 
Durumları .................................................................................................................................................................. 33 

2.14.Bu Mekânı Ziyaret Etme Nedenlerine Göre Katılımcıların Durumları .................................. 34 

2.15.Dilekte Bulunmak İçin Gelen Katılımcıların Dilek Türlerine Göre Durumları ................... 36 

2.16. Türbe Ziyarette Yapılan Uygulamalara Göre Katılımcıların Durumları ............................... 38 

2.17.Bu Mekâna Gelme Sıklığına Göre Katılımcıların Durumları ....................................................... 42 

2.18.Katılımcıların Bu Türbe Dışında Başka Türbeleri Ziyaret Etme Durumları ........................ 43 

2.19.Katılımcıların Başka Türbe Ziyaretlerinde Yaptıkları Dua/Dileklerinin 
Kabul Olma Durum ................................................................................................................................................ 44 

2.20.Katılımcıların Bu Türbeyi Ziyaretlerinden Sonra Dua/Dileklerinin Kabul 
Olmaması Durumunda Bunun Sebebi İle İlgili Düşünce Durumları ................................................. 44 

2.21.Yapılan Ziyaretin Katılımcıların Dini Hayatına Etki Durumu .................................................... 45 

SONUÇ .......................................................................................................................................................... 47 

KAYNAKÇA ................................................................................................................................................. 52 

EKLER .......................................................................................................................................................... 56 

EK-1- Anket ................................................................................................................................................ 56 

EK-2- Valilik Oluru .................................................................................................................................. 60 
 

 



xi 

KISALTMALAR 

 

akt.       Aktaran 

çev.       Çeviren 

ed.                                                                       Editör 

SAV.      Sallallahu Aleyhi Vessellem 

vb.       Ve benzeri 

vd.       Ve diğerleri 

yay. haz.                                                             Yayına hazırlayan 



xii 

TABLOLAR DİZİNİ 

Tablo Sayfa 

Tablo 2.1. Cinsiyete Göre Dağılım ...................................................................................................................... 21 

Tablo 2.2. Yaşlara Göre Dağılım .......................................................................................................................... 22 

Tablo 2.3. Medeni Duruma Göre Dağılım ........................................................................................................ 23 

Tablo 2.4. Eğitim Durumuna Göre Dağılım .................................................................................................... 24 

Tablo 2.5. Ekonomik Duruma Göre Dağılım .................................................................................................. 25 

Tablo 2.6 Okul Dışında Din Eğitimi Alma Duruman Göre Dağılım ........................................................ 26 

Tablo 2.7. Alkol Kullanma Duruman Göre Dağılım ..................................................................................... 27 

Tablo 2.8. Hz. Peygamber’in Doğum Yerini Bilme Durumuna Göre Dağılım .................................... 28 

Tablo 2.9. İbadet Maksadıyla Kur’an-ı Kerim’i Okuma Durumuna Göre Dağılım ............................ 28 

Tablo 210. Namaz Kılma Durumuna Göre Dağılım ..................................................................................... 29 

Tablo 2.11. Dini İnanç ve Yaşantı Durumuna Göre Dağılım .................................................................... 31 

Tablo 2.12. Türbede Yatan Kişilerle İlgili Bilgi Durumuna Göre Dağılım ............................................. 33 

Tablo 2.13. Ziyaret Edilen Mekânı Kimden Öğrendiklerine Göre Dağılım.......................................... 34 

Tablo 2.14. Bu Mekânı Ziyaret Etme Nedenlerine Göre Dağılım ............................................................ 35 

Tablo 2.15. Dilek Türlerine Göre Dağılım ........................................................................................................ 39 

Tablo 2.16. Türbe Ziyaretinde Yapılan Uygulamalara Göre Dağılım ..................................................... 43 

Tablo 2.17. Bu Mekâna Gelme Sıklığına Göre Katılımcıların Dağılımı .................................................. 44 

Tablo 2.18. Katılımcıların Bu Türbe Dışında Başka Türbeleri Ziyaret Etme Durumlarına Göre 

Dağılım ........................................................................................................................................... 45 

Tablo 2.19. Katılımcıların Başka Türbe Ziyaretlerinde Yaptıkları Dua/Dileklerinin Kabul 

Olmalarına Göre Dağılım ......................................................................................................... 46 

Tablo 2.20. Katılımcıların Bu Türbeyi Ziyaretlerinden Sonra Dua/Dileklerinin Kabul Olmaması 

Durumunda Bunun Sebebi ile İlgili Düşüncelerine Göre Dağılım ............................ 46 

Tablo 2.21. Yapılan Ziyaretin Katılımcıların Dini Hayatına Etki Durumuna Göre Dağılım .......... 47 

 

 



xiii 

RESİMLER DİZİNİ 

Resim Sayfa 

Resim 1.1. Hümâyun’un türbesi – Yeni Delhi / Hindistan ....................................................................... 11 

Resim 1.2. Sultan Sencer’in Merv’deki türbesi ............................................................................................. 11 

Resim 1.3. Fetihpûr Sikri’de Şeyh Selîm Çiştî’nin türbesi ........................................................................ 15 

Resim 1.4. Meşhed’de İmam Ali er-Rızâ Türbesi’nin bulunduğu külliye ........................................... 16 

Resim 1.5. Kereb-i Gazi Türbesi Düğün Merasi ........................................................................................... 18 

Resim 1.6. Hıdırlık Camii ve Suheyb-i Rûmî ve Ubeyd-i Gazi Türbeleri Dış Görünüş ................... 18 

Resim 1.7. Suheyb-i Rûmî ve Ubeyd-i Gazi Türbeleri Giriş Kapısı ........................................................ 19 

Resim 1.8. Suheyb-i Rûmi ve Ubeyd-i Gazi Türbeleri İç Mekân Görünüş-1 ...................................... 19 

Resim 1.5. Suheyb-i Rûmî ve Ubeyd-i Gazi Türbeleri İç Mekân Görünüş-2 ...................................... 20 

 

 

 



1 

GİRİŞ 

Allah’ın sevgili kulları olduklarına inanılan kişilerin medfun bulunduğu yatır, türbe vb. yerlere 

kutsal mekânlar olarak inanılmaktadır ve İslam ülkelerinde olduğu kadar hemen hemen tüm din 

ve kültürde bu inanca rastlanmaktadır. Yine hemen hemen tüm din ve kültürlerde kutsal 

mekânlar olarak inanılan bu tür yerleri ziyarette birtakım ritüellere rastlanılmaktadır. Bu 

ritüellerin bir kısmı inanılan din tarafından bid’at ve hurafe olarak kabul edilen uygulamalarken 

bir kısmı da inanılan din tarafından kabul edilen hatta tavsiye edilen uygulamalardır. Din 

psikolojisi bilimi bu tür uygulamaları herhangi bir yargıda bulunmadan var olan haliyle ele 

alarak bu tür davranışların altında yatan psikososyolojik nedenleri ortaya koymaya çalışır. Konu 

din psikolojisi kadar din soyolojisi, halk bilimi, dinler tarihi, antropoloji gibi pek çok sosyal bilim 

dalının da araştırma sahasına girmektedir. Bu yüzden konu çalışılırken bu bilim dallarının 

verilerinden de istifade edilmektedir. 

Bizim bu çalışmamız giriş ve iki bölümden oluşmaktadır. Giriş bölümünde çalışmanın konu, 

amaç ve önemi, çalışmanın yöntemi, çalışmanın evren ve örneklemi, çalışmanın hipotezleri ve 

çalışmanın varsayımları ve sınırlılıkları başlaklarından oluşmaktadır. 

Birinci bölüm çalışmamızın teorik kısmını oluşturmaktadır. Bu bölümde Genel Bilgiler başlığı 

altında şu alt başlıklar yer almaktadır; “Din, Dinin İnanç ve Dindarlık”, “Kutsal”, “Kutsal Mekân”, 

“Ziyaret Fenomeni ve Türbe Ziyareti”, “Türbe Ziyaretlerinin Tarihsel Arka Planı”, “Çorum 

Hıdırlık Bölgesi ve Burada Bulunan Türbeler Hakkında Bilgi”. 

İkinci bölüm ise çalışmamızın uygulama kısmını oluşturmakta olup “Araştırma Bulguları ve 

Tartışma” başlığı altında “Cinsiyete Göre Katılımcıların Durumları”, “Yaşlara Göre Katılımcıların 

Durumları”, “Medeni Hallerine Göre Katılımcıların Durumları”, “Eğitim Düzeylerine Göre 

Katılımcıların Durumları”, “Ekonomik Düzeylerine Göre Katılımcıların Durumları”, “Okul Dışında 

Din Eğitimi Almalarına Göre Katılımcıların Durumları”, “Alkol Kullanımlarına Göre Katılımcıların 

Durumları”, “Hz. Peygamber’in Doğum Yerini Bilmelerine Göre Katılımcıların Durumları”, 

“Kur’an-ı Kerim Okumalarına Göre Katılımcıların Durumları”, “Namaz İbadetini Yerine 

Getirmelerine Göre Katılımcıların Durumları”, “Dini İnanç ve Yaşayışlarına Göre Katılımcıların 

Durumları”, “Türbede Yatan Kişilerle İlgili Bilgilerine Göre Katılımcıların Durumları”, “Ziyaret 

Mekânını Kimden Öğrendiklerine Göre Katılımcıların Durumları”, “Bu Mekânı Ziyaret Etme 

Nedenlerine Göre Katılımcıların Durumları”, “Dilekte Bulunmak İçin Gelen Katılımcıların Dilek 

Türlerine Göre Durumları”, “Türbe Ziyarette Yapılan Uygulamalara Göre Katılımcıların 

Durumları”, “Bu Mekâna Gelme Sıklığına Göre Katılımcıların Durumları”, “Katılımcıların Başka 

Türbeleri Ziyaret Etme Durumları”, “Katılımcıların Başka Türbe Ziyaretlerinde Yaptıkları 

Dua/Dileklerinin Kabul Olma Durum”, “Katılımcıların Bu Türbeyi Ziyaretlerinden Sonra 

Dua/Dileklerinin Kabul Olmaması Halinde Bunun Sebebi İle İlgili Düşünce Durumları” ve 

“Yapılan Ziyaretin Katılımcıların Dini Hayatına Etki Durumu” başlıkları yer almaktadır. 

 “Sonuç” başlığı altında araştırmamızın sonuçlarını ele aldık. 



2 

Çalışmamızın konusu, amacı ve önemi ile ilgili olarak şunları söyleyebiliriz; 

Kutsal mekân ziyaretlerine İslam ülkelerinde olduğu kadar tüm dinlerde ve kültürlerde farklı 

uygulamalarla birlikte görülmektedir (Cilacı, 1999, s. 346). Türbe, yatır vb. yerler Allah’ın sevgili 

kulları olduklarına inanılan kişilerin yattığı yerler olarak görüldüğünden dolayı kutsal mekânlar 

kabul edilmektedir ve bu yüzden de bazı insanlar birtakım ihtiyaçlarını direk bu türbede yatan 

kişilerden ya da o kişi aracılığıyla Allah’tan istemeye başlamışlardır (Peker, 1999, s. 448). 

Dolayısıyla yaşadığımız toplumda halkın bir kısmı tarafından yoğun bir biçimde gerçekleştirilen, 

bir kısmı tarafından ise dindışı veya hurafe, bid’at gibi gerekçelerle karşı çıkılan ve din 

psikolojisi biliminin de araştırma konuları arasına giren türbe ziyareti fenomeninin 

anlamlandırılması son derece önemlidir.  

Konu din psikolojisi bilim dalı yanında din sosyoloji, dinler tarihi, antropoloji, halk bilimi vb. 

sosyal bilim dallarının kesişme noktasında yer almaktadır ve her disiplin dalı konuya kendi 

bakış açısıyla bakmaktadır. Biz de konuyu din psikolojisinin bakış açısı göre ele alacağız. Din 

psikolojisinin amacı, bireyin dini hayatını tüm boyutlarıyla derinlemesine ve indirgemecilikten 

uzak bir içimde ve objektif bilimsel yöntem ve tekniklerle incelemektir. Bu alanda çalışma 

yapan araştırmacılar yaratıcı olarak kabul edilen aşkın varlık veya varlıkların, kutsal metinlerin, 

uygulamaların vb. hakikati üzerinde yorum yapmadan aşkın varlık ile insan arasındaki ilişkinin 

insani boyutu üzerine ve var olanı değer yargılarından uzak, olduğu gibi, gelişime açık bir 

biçimde kabul ve tasvire odaklanırlar. Şüphesiz din insanın aşkın boyutunu oluşturmaktadır ve 

insan ancak tüm boyutlarıyla ele alınıp incelendiğinde tam anlamıyla anlaşılabilir ve din 

psikolojisi önemi de insanın aşkın boyutunu anlamamızı sağladığı katkıdan gelmektedir (Cengil, 

2021, s. 2-3). 

Türk toplumunda türbe ve yatır ziyaretleri önemli gelenekler arasında zikredilebilir. Anadolu’da 

yer alan en eski yatırların bu toprakların fetih ve İslamlaşmasında görev alan kahramanlık ve 

kerametler gösteren kimselere, şeyhlere, pirlere, dedelere vb. tarikat ehli kimselere ait olduğu 

bilinmektedir (Tanyu, 1967, s. 300). 

Araştırmamızın konusunu Çorum’da Hıdırlık olarak bilinen bölgede yer alan Suheyb-i Rûmî, 

Kereb-i Gazi ve Ubeyd-i Gazi türbelerine yapılan ziyaretler oluşturmaktadır 

Araştırmamızın amacı ise Suheyb-i Rûmî, Kereb-i Gazi ve Ubeyd-i Gazi türbelerine yapılan 

ziyaretlerin nedenlerini, ziyaret yapan kişilerin ziyaret öncesi, ziyaret anındaki ve ziyaretten 

sonraki dini ve psikolojik durumlarını Din Psikolojisi biliminin yöntem ve metodları 

doğrultusunda tespit etmektir. 

Çalışmamızın önemini ise şu şekilde ifade edebiliriz. Her şeyden önce bu çalışmanın en önemli 

yönü Çorum’da Hıdırlık bölgesinde bulunan Suheyb-i Rûmî, Kereb-i Gazi ve Ubeyd-i Gazi 

türbelerine yapılan ziyaretlerin din psikolojisi alanında çalışılan ilk lisansüstü tezi olmasıdır.  

Ayrıca çalışmamız kutsal mekân ziyaretleri üzerine yapılan çalışmalarla ilgili olarak alana katkı 

sunması açısıyla da önemlidir.  



3 

Bilimsel bir araştırmaya başlamadan önce yapılacak araştırmayla ilgili olarak neyi, niçin ve nasıl 

sorularının araştırmacı tarafından sorulması gerekir. Neyi sorusu çalışacağı konuyu, niçin 

sorusu yapacağı çalışmanın amacını, nasıl sorusu ise bu araştırmayı hangi yöntemle 

yapacağının cevabını verir. Bilimsel bir araştırmada yöntem yapılacak olan araştırmaya en 

uygun biçimde yürütmenin yolunu, teknik ise bu yönteme uygun araç ve imkanları ifade 

etmektedir (Cengil, 2021, s. 7-8). Biz bu çalışmada nicel araştırma yöntemini ve anket tekniğini 

kullandık. Anket soruları oluşturulurken daha önce yapılmış olan çalışmalarda kullanılan anket 

formlarından ve uzman görüşünden istifade ettik. 

Çalışmamızın evren ve örneklemi ile ilgili olarak da şunları ifade edebiliriz; araştırma 

bulgularının genellendiği ve içerisinden araştırma örnekleminin seçildiği büyük gruba evren 

denmektedir. Evren; genel (ideal) evren ve araştırma (ulaşılabilir) evren olmak üzere iki şekilde 

ele alınmaktadır. Genel evren; tanımlanması kolay fakat ulaşılması güç ve çoğu zaman olanaksız 

olan bir evrendir. Bizim çalışmamızdan örnek vermek gerekirse türbe ziyaretlerinde bulunan 

kişileri evren olarak tanımlayan bir araştırmacının tüm illerde türbe ziyaretlerinde bulunan 

kişiler evrenidir, ancak araştırmacının tüm bu evrene ulaşması zordur. Araştırmacı evrenini 

Ankara ilinde türbe ziyaretinde bulunanlar olarak tanımladığında, ulaşılması ve genelleme 

yapılabilmesi daha kolay olacaktır. İşte ulaşılması daha kolay ve araştırmacının örneklemini 

seçebileceği ögelerin bulunduğu evren çalışma evrenidir. Örneklem ise belirli bir evrendeki 

birimler arasında sistematik bir şekilde seçilen ve evreni temsil ettiği kabul edilen daha küçük 

kümedir. Araştırma evreninden örneklem seçim işlemine de örnekleme denir. Örnekleme 

teknikleri olasılıklı olmayan teknikler (kolayda, amaçlı, kota, kartopu, aykırı) ve olasılıklı 

teknikler (basit tesadüfi, sistematik, tabakalı, kümeli) olarak iki ana başlıkta ele alınabilir 

(Gürbüz, Şahin, 2018, s. 125-131).  

Bizim araştırmamızın evrenini ise Çorum’da Hıdırlık olarak bilinen bölgede yer alan Suheyb-i 

Rûmî, Kereb-i Gazi ve Ubeyd-i Gazi türbelerine ziyaret eden kişiler oluşturmaktadır. 

Araştırmamızın örneklemini ise bu ziyaretçiler arasından tesadüfi örneklem yöntemiyle 

seçtiğimiz 400 kişi oluşturmaktadır.  

Bir araştırmada olaylar veya en az iki değişkenler arasında var olduğu ifade edilen ilişkiye veya 

diğer bir ifadeyle araştırmada sınanmak için kurulan ve geçici olarak kabul edilen ilişkiye 

hipotez/denence denmektedir.  Yani hipotezler gözlemlere yön vermek ve veriyi yorumlamak 

için geçici olarak kabul edilmiş ilişkisel yargılardır (Karasar, 1986, s. 71). 

Araştırmamızın hipotezleri şu şekildedir; 

Hipotez 1: Yirmi beş yaş ve üstü bireyler yirmi beş yaş ve altı bireylerden daha fazla oranda 

türbe ziyaretinde bulunmaktadır. 

Hipotez 2: Evli bireyler bekar olanlardan daha fazla oranda türbe ziyaretinde bulunmaktadır. 

Hipotez 3: Eğitim düzeyi yükseldikçe türbe ziyaretlerinde bulunma oranı da yükselmektedir. 



4 

Hipotez 4: Alt ve orta gelir grubunda bulunan bireyler üst gelir grubunda bulunan bireylerden 

daha fazla türbe ziyaretlerinde bulunmaktadır. 

Hipotez 5: Okul dışında din eğitimi alan bireyler diğerlerine göre daha fazla türbe ziyaretinde 

bulunmaktadır. 

Hipotez 6: Alkol kullanan bireylerin türbe ziyaretinde bulunma oranı alkol kullanmayanlardan 

düşüktür. 

Hipotez 7: Türbe ziyaretinde bulunan bireylerin dini bilgi düzeyleri yüksektir. 

Hipotez 8: Türbe ziyaretinde bulunan bireylerin ibadet maksadıyla Kur’an-ı Kerim’i okuma 

oranları yüksektir. 

Hipotez 9: Türbe ziyaretlerinde bulunan bireylerin günlük beş vakit namaz kılma oranları 

yüksektir. 

Hipotez 10: Türbe ziyaretlerinde bulunan bireylerin dini inanç düzeyleri ve ibadetlerini düzenli 

yerine getirme oranı yüksektir. 

Hipotez 11: Türbe ziyaretlerinde bulunan bireylerin ziyaret ettikleri türbede medfun bulunan 

kişinin kim olduğuyla ilgili bilgi düzeyleri yüksektir. 

Hipotez 12: Türbe ziyaretinde bulunan bireyler arasında bu mekânla ilgili bilgiyi ailelerinden 

öğrenenlerin oranı yüksektir. 

Hipotez 13: Türbe ziyaretinde bulunan bireyler en fazla dua etmek ve dilekte bulunmak için bu 

ziyareti gerçekleştirmektedir. 

Hipotez 14: Türbe ziyareti esnasında dilekte bulunan bireylerin dilekleri farkı konularda 

çeşitlilik arzetmektedir. 

Hipotez 15: Türbe ziyaretinde bulunan bireylerin batıl davranışlar sergileme düzeyi düşüktür. 

Hipotez 16: Türbe ziyaretini ara sıra yapanların oranı diğerlerinden yüksektir. 

Hipotez 17: Türbe ziyaretinde bulunan bireylerin başka türbeleri de ziyaret etme oranı 

yüksektir. 

Hipotez 18: Yapılan ziyaretin katılımcıların dini hayatına etki etme düzeyi yüksektir. 

Çalışmamızın varsayımları ve sınırlılıkları ile ilgili olarak da şunları söyleyebiliriz; Varsayım, bir 

bütünün içinde ihmal edilebilecek istisnaları yok kabul ederek bütünü değerlendirmek veya 

denenmemiş olmakla birlikte  

Varsayım bir durumu varmış ve gerçekmiş gibi kabul edip çalışmayı ona dayandırmaktır. Diğer 

bir ifadeyle göz ardı edilebilecek istisnaları yok sayıp bütünü değerlendirmektir (Cebeci, 1997, s. 

31). 



5 

Bu bağlamda araştırmamızın varsayımlarını şu şekilde ifade edebiliriz: 

1- Araştırmamızın örneklemi evreni temsil yeterliliğine sahiptir. 

2-Katılımcıların anket sorularını tarafsız ve doğru bir biçimde cevaplandırdıkları 

varsayılmaktadır.   

3-Araştırmamızın modeli araştırmanın amacına uygundur. 

Bir araştırmanın sınırlılıklarının belirlenmemesi araştırmayla ilgili yanlış tutumların 

geliştirilmesine sebep olabilir. O yüzden sınırlılıklarının belirlenmesi son derece önemlidir. 

Sınırlılıklar araştırılan konunun alanı, amacı ve yeterlilik kapsamı vb. sebeplerle araştırmacının 

vazgeçmek zorunda kaldığı hususlardır (Karasar, 1986 , s. 31, 73). 

Araştırmamız Çorum Hıdırlık bölgesinde bulunan Suheyb-i Rûmî, Kereb-i Gazi ve Ubeyd-i Gazi 

türbelerine yapılan ziyaretler ile sınırlıdır. 

Araştırmamız çalışmanın yapıldığı zamanla sınırlıdır. Çalışmamızda veri olarak kullandığımız 

anketler Kasım 2021 ile Mart 2022 tarihleri arasını yapılmıştır. 

Araştırmaya katılan bireylerin anket sorularına doğru ve samimi bir şekilde cevap verdikleri 

varsayılmıştır.  Dolayısıyla çalışmamız uyguladığımız tekniğin avantaj ve dezavantajlarıyla 

sınırlıdır. 

Araştırmada elde edilen verilerin analiz ve yorumları yapılırken tüm bu sınırlılıklar göz önünde 

bulundurulmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

1. BÖLÜM 

GENEL BİLGİLER 

1.1.Din ve Dini İnanç ve Dindarlık 

Din, Arapça bir kelime olup usul, yargı, ceza, adet, örf, takip edilen ve tutulan yol, itaat, ödül, 

ceza, millet vb anlamlara gelmektedir. Latince’de ise din karşılığı olarak ise Allah’a korku ve 

saygıla bağlılık, kendini ibadete verme, tören ve ayinlere iştirak etme gibi anlamlara gelen 

“religio” sözcüğü kullanılmaktadır (Karacoşkun, 2012, s. 60). 

Türkçe sözlükte ise din; “Tanrıya, doğaüstü güçlere, çeşitli kutsal varlıklara inanmayı ve 

tapınmayı sistemleştiren toplumsal bir kurum, diyanet; bu nitelikteki inançları kurallar, 

kurumlar, töreler ve semboller biçiminde toplayan, sağlayan düzen; inanılıp çok bağlanılan 

düşünce, inanç veya ülkü, kült” şeklinde tanımlamıştır (https://sozluk.gov.tr/). Dolayısıyla din 

dediğimizde her şeye yönelik her türlü tapınma akla gelmektedir. Tarihte pek çok örnekleri 

olduğu gibi insanlar ağaçlara, hayvanlara, putlara Tanrı olarak tapabileceği gibi çeşitli kişi, 

kurum ve ideolojileri de kendilerine ilah edinebilirler (Fowler, 1991, s. 25). 

Dinin pek çok tanımı yapılmıştır ve üzerinde uzlaşılmış tek bir tanımı bulunmamaktadır. Bu 

durumun ortaya çıkmasındaki en önemli etken hem her bir dinin hem de sosyal bilimlerin 

farklı alanların birbirinden farklı bakış açılarına sahip olmasıdır. Yani tanımı yapan kişinin 

inancının,  bakış açısının ve amacının yapılan tanım üzerinde etkisi olmaktadır (Peker, 2018, s. 

29). Ayrıca dinin aşkınlığı da dinin tanımlanmasını zorlaştıran bir başka etken olarak ifade 

edilebilir. Tüm bu tanımlan güçlüğüne rağmen çeşitli din tanımlarını şu şekilde ifade edebiliriz; 

William James dini bireyin ilahi olarak gördüğü her şeyle ilgili deneyimleri olarak tanımlarken, 

Erich Fromm inanan bireye bir yönelim çerçevesi ve bir bağlanma nesnesi sunan ve bir grup 

tarafından paylaşılan herhangi bir düşünce ve eylem sistemi olarak tanımlamaktadır. Yine din 

psikolojisi alanında önemli bir isim olan Carl Gustav Jung ise dini insan psişesinde yer alan ve 

insanoğlunun en eski ve evrensel olgularından biri olan arketiplerle ilgili görmektedir (Cengil, 

2021, s. 1-2). 

Daha önce de ifade ettiğimiz gibi din konusundaki tanımları çoğaltmak mümkündür. Fakat 

yapılan tüm tanımları kapsayacak bir tanım Peker tarafından şu şekilde yapılmıştır; “Din, bilgi ve 

akıl gücünün üstünde, her şeyden üstün ve kuvvetli kabul edilen bir varlığa iman edilmesi ve bu 

varlığın insanlardan yapmalarını ve yapmamalarını istedikleri emir ve yasaklar etrafında 

şekillenen bir yapıdır” (Peker, 2018, s. 30). 

Dinin inanç ise insanın hakimiyetini, kudret ve yüceliğini kabul ettiği aşkın bir varlığa 

bağlanması ve inanılan bu aşkın varlıkla kendisi arasında ortaya çıkan ilişki ile ilgili bir takım 

esaslara inanması anlamına gelmektedir. Dini inanç kabul, tastik, itaat ve uyum olmak üzere 

dört aşamada gelişim göstermektedir (Kartal, 2021, s. 91) 

https://sozluk.gov.tr/


7 

Dini inancın kaynağıyla ilgili farklı görüşler olmakla birlikte gerek İslam inancına göre din 

insanda fıtrî olarak bulunmaktadır. Fıtrat terim olarak “Allah’ın yarattıklarını kendisini bilip 

tanıyacak ve idrak edecek bir hal ve kabiliyet üzere yaratması” şeklinde tanımlanmaktadır (İbn 

Manzur, 2011). Nitekim Kur’an-ı Kerim’de Rûm Suresi 30. Ayette Cenab-ı Allah “ O halde sen 

hanîf olarak bütün varlığınla dine, Allah insanları hangi fıtrat üzere yaratmışsa ona yönel. 

Allah’ın yaratmasında değişme olmaz. İşte doğru din budur, fakat insanların çoğu bilmez” 

buyurarak yaradılıştaki fıtrîliğe işaret etmektedir. Yine Peygamber efendimiz de fıtrat hadisi 

olarak meşhur olan hadislerinde “ Dünyaya gelen her insan fıtrat üzere doğar; sonra anne ve 

babası onu Yahudi, Hıristiyan, mecûsî (farklı bir rivayette hatta müşrik) yapar”(Buhârî, Cenâ’iz, 

79-92; Müslim, Kader, 22-25) buyurarak yine bu yaradılışa işaret etmektedir. 

Dini inancın bireyde görülmesiyle birlikte dini bir hayat şekillenmeye başlar. Bireyin dini 

yönelimine dindarlık diyebiliriz ve dindarlık her bireyde farklı boyutlarda olabilir. Dindarlığın 

bireyde görünümlerini ortaya koymak üzere çeşitli dindarlık boyutları ortaya konmuştur. En 

çok kabul göre Glock ve Stark’ın çalışmalarında ortaya koydukları dindarlığın beş boyutudur 

(Glock ve Stark, 1968,). Bu beş boyut şunlardır; 

Bilgi Boyutu: Bir dine mensup olan kişinin o dinin temel bilgilerine sahip olması gerekir. En 

azından inanç ve ibadetlerin ne olduğu, inanılan dinin kutsal kabul ettiği varlık veya varlıkların 

özellikleri vb.ni bu başlık altında ifade edebiliriz.  

İnanç Boyutu; Her dinin inananından tasdik etmesini beklediği bir takım inanç esasları vardır. 

İslam dini açısından baktığımızda bunları Allah’ın varlığına ve birliğine, meleklerine, kitaplarına, 

peygamberlerine, ahiret gününe ve kader ve kazaya inanma şeklinde ifade edebiliriz.  

İbadet (Uygulama) Boyutu: Yine her dinin kendi inananlarından yapmalarını istedikleri 

birtakım ritüeller vardır. Yine İslam dininden, namaz, oruç, hac ve zekâtı bu başlık altında ele 

alabiliriz. 

Tecrübe (Duygu) Boyutu: İnanan insana Aşkın varlık ile kurduğu ilişki ilen O’nun varlığını 

haberdar eden duygu, duyum, sezgi ve algıları dine tecrübenin tezahürü olarak ifade edebiliriz. 

Kısaca inanan kişinin Tanrı’nın varlığını ruhunda hissetmesi, tecrübe etmesi olarak da ifade 

edebiliriz. 

Etki Boyutu: Dini inancın inanan bireyin davranışları ve yaşam tarzı üzerindeki etkisidir. 

Örneğin çocuğunun din eğitimi almasını istemesi, dini değerlerine uygun yayınları takip etmesi 

vs. bu bağlamda değerlendirilebilir. 

Görüldüğü gibi insanlar din tarafından bilişsel, duygusal ve davranışsal olarak 

yönlendirmektedir (Kağıtçıbaşı, 2006, s. 104). 

 

 



8 

1.2.Kutsal  

İnsan yaşamında önemli ve belirleyici bir role sahip olan kutsalın ve kutsala yönelik tecrübeler 

dinî geleneklerde daha çok aşkın varlıklarla ilişkili ve üstün bir güç olarak kabul edilmektedir ve 

metafizik âlem ve tanrıyla ilgi pek çok ilişkiyi kapsayan geniş bir içeriğe sahiptir (Cengil, Tekin, 

2016, s. 33). Kutsal zaman ve mekân inanışlarının insanların dünya görüşlerini etkileyerek 

kültürlerin yeniden şekillenmesinde önemli bir role sahip dinsel fenomenler olduğunu 

söyleyebiliriz (Yeğin, 2014, s. 176). 

Türkçe sözlükte kutsalın sıfat olarak kullanılan ve bir biriyle yakın anlamda dört farklı tanımı 

yer almaktadır. Bunlar; “Güçlü bir dini saygı uyandıran veya uyandırması gereken, kutsi, 

mukaddes”, “Tapınılacak veya yolunda can verilecek derecede sevilen, kutsi, mukaddes, lahut”, “-

Bozulmaması, dokunulmaması, karşı çıkılmaması gereken, üstüne titrenilen”, “-Tanrı’ya 

adanmış olan, tanrısal olan” şeklindedir (https://sozluk.gov.tr/).  

Kur’an-ı Kerim’de kutsal kelimesinin içeriğine yakın olarak bir şeyin yasaklandığı veya 

korunduğu anlamında kuddüs, mukaddes, harem, haram, bareke, tebareke ve mübarek 

kelimeleri kullanılmıştır (Güç, 1998, s., 339).  

 

1.3.Kutsal Mekân 

Mekân zamana ve yere bağımlı olan insanoğlunun fiziksel yaşam alanıdır ve bu bağlamda 

mekân insanoğlunun yaşadıklarına anlam kazandırma çabasına malzeme veren çeşitli 

unsurlarıyla değerlendirilmelidir. Yani mekân bir bütün olarak kendisini oluşturan unsurlardan 

çok daha fazlasını ifade etmektedir. İnsan ilişkilerinin sahnelendiği alanlar olarak mekân kutsal 

olanın profandan, kamusal olanın özel olandan, aileyi aile dışı unsurlardan ayıran vb. sınırları 

içeriğidir (Göka, 2001, s., 100)  

Kutsalın insana kendisini daha fazla hissettirdiği veya insanın kutsalla daha deruni ilişkiye 

girdiğini düşündüğü mekânlara kutsal mekân denilmektedir (Güç, 2000,) 

Bir yerin kutsal olduğuna işaret eden hususları dört başlık altında toplayabiliriz. Bunlar (Güç, 

1998, s. 349-352); 

1-Kabe’nin yerinin Hz. İbrahim’e Cebrail vasıtasıyla gösterilmesinde (Hacc, 22/26) olduğu gibi 

bir yerin kutsal olduğuna dair İlâhî bir işaretin bulunması.  

2-Kur’an-ı Kerim’de Cin Suresi 18. Ayette bütün mescitlerin Allah’a ait olduğunun bildirilmesi 

gibi bir yerin Allah’a tahsis edilmesi. 

3-A’raf Suresi 143. ayette belirtildiği üzere Hz. Musa’nın Tûr dağında Allah ile konuşmasında Hz. 

Musa’nın isteği üzerine Allah’ın karşıki dağda tecelli etmesi hadisesinde olduğu üzere Allah’ın 

herhangi bir yerde görünmesi (teofani) veya gücünü göstermesi (tecelli) etmesi ile.  

https://sozluk.gov.tr/


9 

4-Bir yerin insanlar tarafından kutsal kabul edilmesi. 

 

1.4.Ziyaret Fenomeni ve Türbe Ziyareti 

Ziyaret sözlükte değer verilen biri veya bir yeri görmeye gitmek anlamına gelmektedir. İbret 

almak için kabirleri, sevap almak için kutsal mekân ve yerleri, akraba ve hastaları görmek için 

gerçekleştirilir (Kandemir, 2014, s. 496). Allah’a adanmış mabedler, peygamber ve din uluları 

gibi din büyüklerinin yaşamış oldukları ve kutsal sayılan açık ve kapalı mekânlar tüm dinerde 

ziyaret edilen yerler olarak karşımıza çıkmaktadır (Sarıkçıoğlu, 2002, s. 131). Bu tür ziyaretler 

bizim ülkemizde her ne kadar yoğun bir biçimde türbe vb. yerlere yapılsa da farklı kültürlerde 

ve inançlarda sadece bu tür mekânlara değil aynı zamanda taş, kaya, dağ, göl, ırmak vb. mekân 

ve eşyalara da yapılmaktadır (Günay, 2001, s. 10). 

Hz. Peygamber ilk zamanlarda elbiselerini yırtarak bağırıp çağırma şeklinde ağıtlar yakılması, 

yüze vurulması ve mezarlarda yatan kişilere ibadet etme şeklinde şeklinde yapılan ve cahiliye 

adetleri olarak ifade edeceğimiz uygulamaları unutturmak adına kabir ziyaretlerini 

yasaklamıştır (Buhârî, Cenaiz, 19). Faka daha sonra Peygamber efendimizin ölümü hatırlatıcı 

olması bakımından kabir ziyaretlerinde bulunmuştur. Nitekim kendisi de zaman zaman 

Medinede bulunan Bakiu’l garkad mezarlını ziyaretinde etmiş hatta orada bulunanları selamlar 

ve hayırla yâdetmiştir (Müsned, III, 38, 63; Müslim, Cenâ’iz, 105). İslam alimlerinin bazıları 

“şeddü’r-rahl” hadisine (Müslim, Hac, 415, 511, 513) dayanarak kutsal mekân olarak sadece 

Mescid-i Haram, Mescid-i Mebevi ve Mescid-i Aksa’ya ziyaret amacıyla seyahat yapılabileceğini 

söylemektedir. İmam Gazzali ise bu hadisi kabul etmekle birlikte bu hadisin şirk ve bidat’a 

bulaşmadan, usulüne uygun bir şekilde yapılacak olan türbe ve kabirlere ziyareti men 

etmediğini söylemektedir (Zebîdî, IV, 286). İslam alimlerinin yapmış olduğu tartışmalardan 

anladığımız; Burada dikkat edilmesi gerekenin kabir ziyaretinin ibret almak için yapılacağı 

yoksa kabirde yatan kişilerden medet ummak için yapılmaması gerektiğidir. Müslüman’ın duada 

bulunacağı, medet umacağı tek varlık Cenab-ı Allah’tır. Özellikle türbe ziyaretlerinde çokça 

başvurulan uygulamalar arasında yer alan mum yakma, çaput bağlama, taş yapıştırma vb. 

davranışlar İslam inancına göre bid’at ve hurafe olarak kabul edilmektedir.  

Türbe ziyareti ve bu ziyaret esnasında yapılan uygulamalar literatürde popüler dindarlık olarak 

ifade edilmektedir.  

Günay geleneksel halk dindarlığını kırsal kesimde ve yaygın olarak şehirlerin alt ve orta 

kesimlerinde görülen taklitçi, derin teolojik konuların tartışılıp ele alınmadığı ritüellere ağırlık 

veren bir dindarlık türü olarak ifade etmektedir (Günay, 1999, s. 263). Tanyol ise popüler 

dindarlığın evrensel düzeydeki İslam, Hristiyanlık, Yahudilik vb. gibi dinlere yeni giren kişilerin 

eski inançlarını bu yeni din içerisinde örtük bir şekilde sürdürmesi olarak ifade etmektedir 

(Tanyol, 1960, 2077). Dolayısıyla popüler dindarlık sosyokültürel açıdan baktığımızda tüm din 

ve kültürlerde toplumun en üst kesiminden en alt kesimine kadar her dönemde ve her 



10 

düzeyinde görülebilecek bir dindarlık yönelimidir. Falcılık, büyüsel uygulamalar, falcılık, cinlerle 

temas, hastalıklardan şifa bulma, kaza ve beladan kurtulma arzusu ve bunun sonucunda yapılan 

türbe ziyaretleri popüler dindarlık tipolojisinde görülen uygulamalardır (Örnek, 1996, s. 24).  

Popüler dindarlık daha çok dayanışmacı gruplarda sözlü gelenek yoluyla yaygınlaşan bir 

semboller sistemi olarak, belli bir dinin dili ile kıssa ve tecrübelerin aktarılmasıyla varlığını 

sürdürmektedir. Yani bu dindarlık tipinde din kitabi öğretilerden ziyade menkıbe ve kıssalar 

aracılığıyla varlığını sürdürmektedir. Yani din düşünceden/akletmeden ziyade yaşanan bir 

olgudur ve kaynağını kötülük problemi olarak ifadesini bulan hayatta karşılaşılan bazı belirsizlik 

ve öngörülemeyen durumlarla ilgili kaygılardan alan bir inanç tipidir ( Çelik, 2004, s. 223-224).  

 

1.5. Türbe Ziyaretlerinin Tarihsel Arka Planı 

İslâm coğrafyasında tanınmış şahsiyetlerin ve mutasavvıfların mezar anıtları türbe diye 

adlandırılmıştır. İslâm mimarî ve sanatlarının bu önemli yapıları, türbeden başka “kümbet, 

makam, meşhed, buk‘a, darîh, kubbe, ravza” gibi adlarla da anılmıştır (Öney, 1981, s. 41-66). 

Özellikle İran, Hindistan, Türkistan ve Anadolu coğrafyasında türbe ziyaretlerinin büyük bir 

ehemmiyeti vardır. Ölen kimselerin hatıralarını yaşatmak ve onlara biçilen kutsiyet dolayısı ile 

yapılan türbeler, kendilerine pek çok ziyaretçiyi de çekerek farklı ve oldukça etkili bir özelliğini 

de ortaya koymuştur (Sözen, 1968, s. 167-210). 

Mâverâünnehir ve Horasan’da hüküm süren Samanîler’ den (819-1005), yine Mâverâünnehir 

ve Doğu Türkistan’da hüküm süren Türk-İslâm hânedanı Karahanlılar’a (840-1212); Büyük 

Selçuklu İmparatorluğu’ndan (1040-1308) Babürlüler’e (1526-1858) kadar pek çok dönem bu 

zamanda yapılan türbeler ile de anılmış ve üzerlerinde araştırmalar yapılmıştı. Üstelik Osmanlı 

Türkleri 1352’de Orhan Gazi’nin (1324-1362) oğlu Süleyman Paşa (ö. 1357) ile Gelibolu’ya 

geçtikten (Öztürk, 2003, s. 23-27) sonra Balkanlar’da da türbe geleneğini gittikçe 

yaygınlaştırmışlardı. 

Büyük Selçuklu Sultanı Alparslan’ın (ö. 1072) kızı Ayşe Bîbî için Talas’ta inşa edilen türbe daha 

sonra bölgede yapılan türbelere süslemelere öncülük etmiş. Talas’ta XII. yüzyıl başından Ayşe 

Bîbî ve Balacı Hatun türbeleri Karahanlı tuğla mimarisinin iki önemli eseridir. Ayşe Bîbî 

Türbesi, Nasr b. İbrâhim ile evlenmiş olan Büyük Selçuklu Sultanı Alparslan’ın kızı Ayşe Bîbî için 

yaptırılmıştır. Cephenin iki yanında yer alan minare biçimindeki ortası daralan kuleleri ve 

cephenin bütünü, altmış dört değişik süsleme ile işlenmiş sırlı tuğla bir kaplamaya sahiptir 

(Aslanpala, 1996 s. 195-241). Bunu Büyük Selçuklu mimarisinin şüphesiz en dikkate değer 

mezar yapısı olan Merv’deki Sultan Sencer Türbesi (1157) takip etmişti. Karahanlılar ise, 

Tirmiz’deki Sultan Hüseyin Türbesi ve Şeyh Fâzıl Türbesi ile ön plana çıkmışlardı. Öte yandan 

aynı dönemde hüküm süren Gazneliler (963-1186), Tûs valisi Arslan Câzib için yaptırdıkları 

türbe gibi iddialı bir yapıyı inşa ederek türbe geleneğini Hindistan sınırlarına taşımışlardı 

(Bombaci, 1962, s. 87-91). Gazneliler’in inşâ ettikleri bu türbeler ise XVI. yüzyıldan itibaren 



11 

Babürlüler ile zirveye taşınacaktı. Babürlü hükümdarı Hümayun Şah’a (1530-1540, 1555-

1556) eşi Hacı Begüm (Mâh Çûçek Begüm) tarafından inşa ettirilen Delhi’deki türbeyi (Lowry, 

1990, s. 133-148), daha sonra Şah Cihan’ın eşi Ercüment Banû Begüm için yaptırdığı 

muhteşem Tac Mahal takip etmişti (Chaghatai, 1979, 159-171). 

 

 

  Resim 1.1 . Hümâyun’un türbesi – Yeni Delhi / Hindistan. 

 

 

                            Resim 1.2. Sultan Sencer’in Merv’deki türbesi. 



12 

1.5.1.Ziyaretgâh türbeler  

İslâm Tarihi’nin devlet adamlarına ve büyüklerine yaptırılan bu türbelerin daha sonra büyük 

mutasavvıflar ve evliyâ için yapılan türbeler teşkil etmişti. İslâm’ın yayılmasına, insanlarda 

ahlâki vasıfların ortaya çıkmasında ve irfan geleneğinin yayılmasına katkısı olan bu zâtlara ait 

türbeler daha sonra ziyaretgâh olarak pek çok kişiyi ağırlayacak, mahzun ve dertli gönüllere 

melhem olmaya çalışacaklardı. Evliyâyı kâmil, âşıkânı vâsıl” olarak da anılan bu zatlara ait 

türbeler, bölgelere göre farklı mimarilere sahip olsalar da buralara yapılan ziyaretler ve ziyaret 

nedenleri hep aynı minval üzere benzerlikler arz etmişti. 

 

1.5.2.Balkanlar  

Bu türbeler arasında en çok ve yaygın olarak karşımıza çıkanlar Yesevî geleneğe ait olan 

yerlerdir. Hoca Ahmed Yesevî’nin müritleri Türkistan’dan pek çok bölgeye dağılmalarına 

rağmen bunlardan en akılda kalanı ise Balkanlar’da İslâm’ın yayılması ile özdeşleşen Sarı 

Saltuk’tur. 

Orta Asya Türkleri’nin dinî-tasavvufî hayatında geniş tesirler icra eden ve “pîr-i Türkistan” diye 

anılan mutasavvıf-şair Hoca Ahmed Yesevî (ö. 1166), on bin müridini Türkistan’a, doksan 

dokuz bin müridinin de uzak diyarlara göndermişti (Eraslan, 1983). Barak Baba, Tapduk Emre 

gibi Yesevî dervişlerin Anadolu’nun İslâmlaşmasına yaptıkları katkı yanında, Sarı Saltuk gibi 

gönül erlerinin Osmanlı’nın kuruluşunda ve Balkanlar’a yerleşmesi sürecinde de önemli rol 

oynadığı da bir gerçektir. Yoksa bu toprakların sadece kılıç zoru ile ve baskı altında 

İslâmlaştırıldığından söz edilemez. Anadolu ve Balkanalar sevgi ve hoşgörü ile yoğrulduğu için 

buradaki İslâmlaşma süreci de kısa sürede olmuş ve daha sonra da kalıcı hale gelerek günümüze 

ulaşmıştır. Balkanlarda yaklaşık iki asrı aşkın Pax Ottomanica denilen bir Osmanlı barışından 

söz ediliyorsa, bunun sebebi bahsedeceğimiz dervişler ve onların insan ve İslâm merkezli 

mesajlarıdır. 

Aynı zamanda Hacı Bektaş’ın yarânı olduğu da söylenen Sarı Saltuk (Hasluck, 1995, s. 155-156), 

Türk şiirinin büyük ismi Yahya Kemal’in de usta beyitlerinde yerini bulmuş ve “Maverâda 

Söyleniş” adlı şiirinde kendisinden şu şekilde bahsedilmiştir (Beyatlı, 2003): 

“Geldikti bir zaman Sarı Saltık’la Asya’dan” 

Bir bir Diyâr-ı Rûm’a dağıldık Sakarya’dan”  

Anadolu Selçukluları zamanında XIII. yüzyılın ikinci yarısında Balkanlar’a geçtiğine inanılan Sarı 

Saltuk Baba (Akalın, 1988, s. 164-166; Müneccimbaşı, 2017, s. 92-93; Yücel, 1988, s. 39-40), II. 

İzzeddin Keykâvus 1262’de Bizans’a sığındığı zaman (Ostrogorsky, 1991, s. 411-412; 

Honigman, 1970, s. 141.) İmparator VIII. Mikhail tarafından bir anlaşmazlık neticesinde 

zindana atılmıştı. Bu sırada Sarı Saltuk’un da İzzeddin Keykâvus’u destekleyen 40 kadar 

Türkmen obası ile Bizans’ın Dobruca’da yerleşmelerine izin verdiği grubun içinde yer aldığı 



13 

bildirilir (Köprülü, 1976, s. 55). Bu sırada Altınorda hükümdarı Berke Han’ın meşhur 

kumandanı Nogay’ın Müslüman olmasına vesile olan Sarı Saltuk (Aksarayî, 2000, s. 57; İnalcık, 

2009, s. 7) daha sonra da bir papaz tarafından Hıristiyanlaştırılan İzzeddin Keykâvus’un küçük 

oğlunu bu papazdan alarak müridi yapmıştı. Sarı Saltuk’un müridi olan bu çocuk daha sonra 

onun halifesi sıfatıyla Balkanlar’daki Sultaniye’ye gönderilmiş, burada tebliğ ve irşat 

faaliyetlerinde bulunarak etrafındaki müritlerinin sayısını gün geçtikçe artırmıştı. Sarı Saltuk 

ona “barağım” yani köpeğim dediği için onun etrafındakilere de “Barâgîler” denilmişti 

(Müneccimbaşı, 2017, s. 97). 

Daha sonra Balkanlar’ın İslâmlaşmasına ismini pek çok olayla kazıtan Sarı Saltuk 1297’de 

öldüğünde Balkanlar’da pek çok yerde kendisine ithaf edilen türbesi ile adeta ziyaretçi akınına 

uğramıştı. Bu ziyaretçiler arasında bölgenin Hıristiyan halkının da olması oldukça dikkat 

çekicidir. Onun türbesini ziyaret edenler arasında Fatih Sultan Mehmed’in bahtsız oğlu Cem’i 

dahi görüyoruz. Cem Sultan’ın, onun türbesini ziyaret edip menâkıbını dinledikten sonra 

Ebülhayr Rûmî’ye Saltuknâme isminde bir eser dahi kaleme aldırmıştı (Akalın, 1988). Onun 

bugünkü Romanya’nın Babadağ bölgesindeki kabrini 1332’de ziyaret eden Ortaçağ’ın en büyük 

seyyâhı İbn Battûta da Sarı Saltuk’un menkıbevi hikâyelerini dinlemiş ve bu hikâyelerden 

oldukça etkilenmişti. İbn Battuta’nın Sarı Saltuk’un türbesinin muhtemelen bugünkü yeri olan 

“Baba Saltuk Kasabası” ndan söz ettiği zikredilir (Kiel, 2009, s. 147-150).  

Romanya’da Dobruca bölgesinin kuzeyinde eski bir Türk yerleşim merkezi olan Babadağ, 

ismini civar tepelerden biri üzerinde türbesi bulunan Sarı Saltuk Baba’dan dolayı almıştır 

(Çelebi, 2020, s. 362-370). Sarı Saltuk’un adına ölümünden sonra açılan tekkeler Babadağ ile 

sınırlı kalmamış, onun ismin izafeten pek çok makam da belirlenmişti. Yine Balkanlar’da daha 

önce Hıristiyanlar tarafından da ziyaret edilerek adaklar adanan Kaliakra, Kruya, Ohri ve 

Blagay’da da Sarı Saltuk’a ait türbeler bölgenin manevî hayatına olumlu katkı sağlamış, 

Müslüman ve Hıristiyan cemaatleri arasında ortak bir değer olmuştu (Kiel, 1980, s. 25-36).  

Anadolu’da ise Sarı Saltuk’a ait pek çok yerde türbelere rastlar ve buraların da aynı canlılıkla 

ziyaretgâh haline getirildiklerine şahit oluruz. Babaeski’deki Eski Baba Tekkesi ile Kütahya 

Şeyhlü’deki Sarı Selcük Tekkesi’dir. Sarı Saltuk uğradığı yerlerde önemli hizmetlerde 

bulunduğundan adına makam-türbeler oluşturulmuştur. Saltuknâme’ye göre başlıcaları Kaliakra 

(Bulgaristan), Babadağı (Romanya), Blagay (Hersek), Ohri (Makedonya), Kruya 

(Akçahisar/Arnavutluk), Rumelifeneri (İstanbul), Babaeski (Edirne), Bor (Niğde), Diyarbakır, 

Tunceli ve İznik gibi merkezlerde olmak üzere Sarı Saltuk’un pek çok türbesi bulunmakta ve 

ziyâretgâh olarak binlerce insanı ağırlamaktadır (Kiel, 2009, s. 147-150).  

 

1.5.3.Anadolu  

Sarı Saltuk, Balkanlar’da ne ise Anadolu’da da onun temsilcisi Yunus Emre’dir. Yunus Emre’nin 

mürşidi olan Tapduk Emre’nin de Hoca Ahmed Yesevî’nin müridi olduğunu hatırlarsak (Şahin, 



14 

2011, s. 12-13), Yunus ile Sarı Saltuk’un aynı kaynaktan beslendiklerine şahit oluruz. 

“Vilâyetnâme-i Hacı Bektâş-ı Velî” ’ye göre, buğday almak üzere Karahöyük’e gider, bir süre 

Hacı Bektâş-ı Velî’nin yanında kalır, geri döneceği sırada buğday yerine Hacı Bektaş ona “nefes” 

vermeyi teklif eder, fakat Yûnus ısrar edince kendisine dilediği kadar buğday verilerek 

gönderilir. Köyüne yaklaştığı esnada gafletinin farkına varan Yûnus, buğdayın bir gün tükenip 

nefesin ise tükenmeyeceğini düşünerek tekrar tekkeye döner ve nasip ister. Durum Hacı 

Bektâş-ı Velî’ye arzedilince o, “Bundan sonra olmaz. Biz o kilidin anahtarını Tapduk Emre’ye 

verdik, varsın nasibini ondan alsın” der ve onu Tapduk Emre’ye gönderir. Bundan sonra da 

Yunus Emre’nin sevgi ve ilâhî aşka olan yolculuğu devam eder (Duran, 2007, s. 157-165, 185-

186, 385, 558).  

Bu aşk ve sevgi eri Yunus Emre tahminen 1320 yıllarında hayata gözlerini yumduğunda, 

arkasında binlerce sevenini bıraktığı gibi, kendisine ait olduğu iddia edilen pek çok da türbe da 

bırakır. Anadolu’da Yûnus’un mezarının bulunduğu söylenen yerler şunlardır: Eskişehir Sarıköy 

(şimdi Yûnusemre köyü), Karaman, Aksaray Ortaköy, Bursa, Manisa Kula Emresultan köyü, 

Erzurum Dutçu (Düzcü) köyü, Isparta Keçiborlu, Afyon Sandıklı, Ankara Nallıhan Emremsultan 

köyü, Ünye ve Sivas. Bunların yanında Azerbaycan’ın Gâh bölgesinde de bir makam mevcuttur. 

Bazı kaynaklarda Yûnus’un mezarının Sivrihisar yakınlarındaki Sarıköy’de olduğu belirtilmektir 

(el-Câmî, 1980, s. 691; Taşköprüzâde, 1989, s. 78; Sivrihisârî, 2000, s. 529). 

Yine bugün Türkiye’de en çok ziyaret edilen yerlerden birisi de Konya’daki Mevlânâ müzesidir. 

Hz. Mevlânâ Celâleddin Rûmî’nin buradaki kabri binlerce ziyaretçiyi ağırlamaktadır. Mevlânâ 

Türbesi’nin hemen ardından Nevşehir’deki Hacı Bektaş Müzesi’nin gelmesi ise konunun 

ehemmiyetinin anlaşılması açısından önemlidir. 

 

1.5.4.Hindistan  

Yukarıda Hindistan’da yapılan hükümdar ve onların eşlerine ait türbeler yanında, bu bölgede 

ünlü mutasavvıflara ait türbelerin Hindûlar tarafından da ziyaret edilmesi ise oldukça ilginçtir. 

Muhammed Gūrî’nin beraberinde gelerek buraya yerleşen Çiştiyye tarikatının Hindistan’daki 

kurucusu Muînüddin Hasan el-Çiştî (ö. 1236), Hindular’ca kutsal tanınan şehri müslümanlar 

için de dinî bir merkez haline getirdi. Vefatından sonra ise daha önce Seyyid Hüseyin’in türbesi 

sebebiyle başlamış olan ziyaretler onun kabri ve dergâhı çevresinde yoğunlaşarak şehrin 

Hindistan müslümanlarının en önemli ziyaretgâhı olmasına yol açtı. 1455 yılında Mâlvâ Sultanı 

Mahmud Halacî’nin Muînüddin Hasan el-Çiştî’nin kabri üzerinde yaptırdığı ve daha sonra 

Ekber, Şah Cihan ve diğer Bâbürlü hükümdarlarının görkemli eklemeler yaptırdıkları türbe, 

“dergâh” adı verilen bu kompleksin etrafında bütünleşerek Hindistan’ın dinî hayatında önemli 

bir yer işgal etmişti. Özellikle Babürlü İmparatoru Ekber’in Muînüddin el-Çiştî’nin türbesini 

ziyaret amacıyla şehre yaya olarak girdiği rivayeti konuyu daha da anlamlı hale getirir (el-

Allâmî, 1987, s. 111-113, 779; Arnold, 1913, s. 439). 



15 

Hindistan’da Delhi’deki 1545-1547 yıllarında yapılan Îsâ Han Niyâzî Türbesi İslâm 

hanedanlarına başkentlik yapan bu şehre oldukça büyük bir önem atfetmişti. Diğer yandan 

Bâbürlüler’in Agra yakınlarında 1574-1586 yılları arasındaki başşehri Pethpûr Sikri’nin de 

hikâyesi oldukça ilginçtir. Ekber Şah, Sikri köyü yakınlarında bir mağarada yaşayan Çiştiyye 

tarikatı şeyhlerinden Selîm Çiştî’yi ziyaret ettiğinde ondan bir isteği vardı. Ekber Şah’ın bir oğlu 

olmadığı için hanedanın devamı tehlike altında idi. 1569’da şeyhin erkek çocuğu olmayan 

sultana yakında bir oğlunun doğacağını müjdelemesi üzerine burada bir saray inşa ettirdi ve 

Selîm adını verdiği oğlunun (Cihangir) bu sarayda doğmasının ardından da çevresine başka 

muhteşem binaların yapılmasını emrederek burada bir şehir kurdu. 1574’te Gucerât seferinden 

zaferle dönünce de buraya Fetihpûr adını verdi. 1586’ya kadar on iki yıl süreyle Bâbürlüler’in 

başşehri olan Fetihpûr Sikri’yi devletin ve özellikle kendi döneminin ihtişamını yansıtacak 

şekilde mimari eserlerle süsledi; hatta bu faaliyetini burayı terkedip Agra’ya döndükten sonra da 

sürdürdü. Tabii ki Şeyh Sâlim Çiştî ölünce de onun burada yapılan türbesi önemli bir ziyaretgâh 

oldu (Nath, 1982-85, s. 156-267). 

Bu önemli ve unutulmaz olaydan sonra da, Salim Çiştî’nin türbesinin özellikle çocuğu olmayan 

Hindistanlı Müslümanlar için bir adak ve dua yeri olduğu kolayca tahmin edilebilir. Özellikle bu 

türbeye Hindû kadınlardan çocuğu olmayanların da uğrayıp, burada adakta bulunmaları bu 

konuyu daha da anlamlı hale getirir. 

 

 

                                   Resim 1.3. Fetihpûr Sikri’de Şeyh Selîm Çiştî’nin türbesi 

1.5.5.İran  

Safevîlerin kudretli şahı I. Abbas (1587-1629), Kazvin, Meşhed ve Kâşân şehirlerinde de cami, 

türbe, kervansaray ve kasır gibi çeşitli eserler yaptırmıştı. Onun Meşhed’deki Şiîlerce kutsal 

sayılan İmam Rıza Türbesi’ne yirmi sekiz günde yaya olarak gitmesi ise, İran halkının gönlünü 

kazanmasında oldukça etkili olmuştu (Hakyemez, 2016, s. 29). Bu örnekten de biz türbe 



16 

ziyaretlerinin İran ve Hindistan gibi tasavvufun etkin olduğu bölgelerde yöneticilere büyük bir 

prestij kazandırdığına şahit oluyoruz. 

 

 

                          Resim 1.4. Meşhed’de İmam Ali er-Rızâ Türbesi’nin bulunduğu külliye  

 

1.6.Çorum Hıdırlık Bölgesi ve Burada Bulunan Türbeler Hakkında Bilgi 

Hıdırlık, yeşili bol, suyu ve toprağı bereketli mesire yeri anlamındadır. Arapça “hadr” 

kökünden geldiği için bu anlamda kullanılması normaldir. Hıdırellez kutlamaları da genellikle 

yeşillik, ağaçlık alanlarda, su kenarlarında, bir türbe ya da yatırın yanında yapılmaktadır. Bu 

gibi yerlere bu nedenle Hıdırlık denildiği de olur. 

Hıdırlık, çoğunlukla Hıdırellez kutlanan yer, piknik alanı olarak bilinir. Aslı Hızırlık’tır. 

Zamanla Hıdırlık denilmiştir. Hızır (as)ın kendisini Allah’a yakın hissetmek için şehrin en 

yüksek noktasında dua ettiğine inanan halk, genellikle her şehirde böyle kutsallık atfettiği bir 

yüksek tepeye Hıdırlık Tepesi demişlerdir. Çorum’daki Hıdırlık Tepesi gibi Ankara’da Hüse- 

yin Gazi Türbesi’nin bulunduğu tepe de bu niteliktedir. Beypazarı’nda, Safranbolu’da, Isparta 

Yalvaç’ta, Vezirköprü’de, Antalya’da, Taraklı’da ve daha pek çok yerde böyle birer tepe var- 

dır. Mecitözü’nde, Osmancık’ta, Darende’de Hıdırlık mahallesi bulunmaktadır. Ankara’daki 

tepe için Evliya Çelebi, “Hz. Hızır Dergahı” demektedir. 



17 

Osmanlı’nın hakim olduğu hemen her şehirde bir Hıdırlık mevkii bulunmaktadır. Çorum 

Hıdırlık mevkiinin önemi, sahabeden üç önemli zatın kabirlerinin burada bulunmasından 

kaynaklanmaktadır. Ali İzzet Efendi’nin beyanına göre bu nedenle Selçuklu sultanları, 

Suheyb-i Rumi’nin türbesinin yanına Hıdırlık Camiini ve bir de zaviye yaptırmışlardır.Cami, 

ilk defa Hıdır oğlu Hayrettin tarafından yapıldığı için bu adla anıldığı söylenmek- tedir. 

Şadırvanın batı tarafında Şeyh Abbas Külahi’nin mütevazı ikametgahı varmış. Kuzeyin- de 

şimdiki piknik masalarının bulunduğu bölümde misafirhane ve imarethane/aşevi bulun- 

maktaymış. Bu üç bölümün batısında biraz çukurca bir mevkide Kereb-i Gazi’nin türbesi yer 

almaktadır. Yusuf Bahri Efendi’nin türbesi de ona bitişik durumdadır. Kereb-i Gazi türbesinin 

karşısındaki kuyunun ve kapısının yanında şeyh efendilerin, dervişlerin ve misafirlerin atları 

ve develeri için büyükçe bir ahır bulunmaktaymış. (Erkoç, 2015) 

Burada bulunan Süheyb-i Gazi ve Ubeydi Gazi türbeleri Sultan Abdülhamit döneminde yeniden 

inşa edilen Hıdırlık Camii (1899) batı bitişiğinde yer alırken, Kerebi Gazi 50 metre kadar camiin 

batısında ayrı bir bina içerisinde yer almaktadır. Bu üç sahabeye ait türbeler Çorum’da en çok 

ziyaret edilen yerlerdendir. Çorum halkı tarafından gelin alma ve sünnet törenlerinde buranın 

ziyaret edilmesi bir gelenektir. Ayrıca bu mekânın çevresinde bulunan yeşil alanda Hıdrellez 

şenlikleri yapılır. Bu üç Sahabe hakkında türbelerindeki kitabelerinde şu bilgiler yer almaktadır. 

SÜHEYB-İ RUMİ (R.A.) Aslen Yemenli olup babası İran Sasani Devleti’nin bir memuruydu ve 

Musul civarlarında yaşamakta idiler. Bir Bizans saldırısı sırasında küçük yaşta esir düştü. Beni 

Kelb kabilesi tarafından Mekke’de köle olarak satıldı. Abdullah Bin Ced’ an adlı bir kişi tarafından 

satın alınıp serbest bırakılmıştır. Hz. Muhammed (S.A.V) peygamber olduğunda Ammar Bin 

Yasir ile birlikte Müslüman olmuştur. Hicret sırasında Mekkeliler tarafından geri dönmeye 

zorlanmış o sonuna kadar mücadelede kararlı olduğunu belirterek eğer amaçları mal ise sahip 

olduğu definelerini sakladığı yerden alabileceklerini söylemiştir. Bunun üzerine Mekkeli 

müşrikler onu bıraktılar. O’nun İslam için bütün maddiyatından vazgeçmiş olması 

Peygamberimiz tarafından da takdirle karşılanmıştır. Bedir savaşına katılanlar arasında olduğu 

belirtilmektedir. Hz. Ömer’den sonra Hz. Osman halife seçilinceye kadar geçen sürede 

Müslümanlara imamet etmiştir. Hz. Ömer’in yakın ve samimi dostu olduğu rivayetler 

arasındadır. Numan oğlu Hz.Suheyb-i Rumi 71 yaşlarında iken hicretin 38. Yılında o zamanki 

İslam Devletinin Anadolu Eyaleti olan Rumiyye-i Suğra’ya bağlı şimdiki Çorum ilinde yaşadığı 

sırada vefat etmiştir. Başka bir rivayete göre ise İstanbul’un fethi için İslam ordusu ile birlikte 

gitmiş geri dönüş esnasında Çorum civarında rahatsızlanarak hicretin 40. Yılında vefat etmiştir. 

UBEYD-İ GAZİ (R.A.) Hakkında fazla bir bilgiye ulaşılamamıştır. Sadece aslen Yemenli olduğu ve 

Hicret’in 40. Yılında İstanbul’un fethi için giden İslam ordusu içerisinde yer alırken Çorum 

civarında bir çarpışma esnasında şehit olmuştur. KEREB-İ GAZİ (R.A.) Pehlivan, şair ve hatip 

olarak tanınmıştır. Hz. Peygamberimizin (sav) huzurunda Hz. Ali’nin de bulunduğu bir ortamda 

Müslüman olmuştur. Kadisiye Savaşında İranlılara karşı gösterdiği büyük mücadelesi İslam 

Tarihlerinde ayrıntılı bir şekilde anlatılmaktadır. Hicretin 40. Yılında İstanbul’un fethi için İslam 



18 

ordusu ile birlikte Çorum civarında şehit düşmüştür. Yiğitliği ve kahramanlığı onun halk 

arasında efsane olmasına yol açmıştır (www.corum.gov.tr). 

 

 

                                           Resim 1.5. Kereb-i Gazi Türbesi Düğün Merasi 

 

 

Resim 1.6. Hıdırlık Camii ve Suheyb-i Rûmî ve Ubeyd-i Gazi Türbeleri Dış Görünüş 

http://www.corum.gov.tr/


19 

 

Resim 1.7. Suheyb-i Rûmî ve Ubeyd-i Gazi Türbeleri Giriş Kapısı 

 

 

Resim 1.8. Suheyb-i Rûmî ve Ubeyd-i Gazi Türbeleri İç Mekân Görünüş-1 

 

 



20 

 

Resim 1.9. Suheyb-i Rûmî ve Ubeyd-i Gazi Türbeleri İç Mekân Görünüş-2 

 

 



21 

2. BÖLÜM 

ARAŞTIRMA BULGULARI VE TARTIŞMA 

2.1.Cinsiyete Göre Katılımcıların Durumları 

Tablo 2.1. Cinsiyete Göre Dağılım 

Seçenekler N % 

Kadın 200 50 

Erkek 200 50 

Toplam 400 100 

 

Tablo 2.1’de araştırmaya katılanların cinsiyete göre dağılımları verilmektedir. Bu tabloda 

görüldüğü üzere araştırmaya katılanların %50’si (200 kişi) kadın, %50’si (200 kişi) erkeklerden 

oluşmaktadır.  

Araştırmamızı yürüttüğümüz Çorum Hıdırlık bölgesinde hem türbeler hem de cami bulunduğu 

için gerek vakit namazlarında gerekse Cuma, Bayram namazları ve kandil gecelerinde namaz 

kılmak için erkekler tarafından buraya gelinmekte ve namaz öncesi ya da sonrası türbe ziyareti 

de yapılmaktadır. O yüzden araştırmamızda kadın ve erkek katılımcı sayısını eşit bir şekilde 

almayı uygun gördük. Yapılan bazı çalışmalarda erkeklerin türbe ziyaretlerinde bariz bir şekilde 

daha fazla, bazı çalışmalarda ise kadınların daha fazla bulundukları gözlenmiştir. Örneğin Kimya 

(2019) tarafından nitel yöntem kullanılarak yapılan “Din Sosyolojisi Açısından Türbe 

Ziyaretlerinin Anlamı Üzerine Bir Araştırma (Veysel Karani Türbesi Örneği) başlıklı yüksek 

lisans tezinde araştırmaya katılanların %32’si kadınlardan %68’i ise erkeklerden oluşmaktadır. 

Türbeyi erkeklerin daha fazla ziyaret etmelerinin gerekçesi olarak ise Türbenin Siirt, 

Diyarbakır ve Van’a giden Bitlis ili sınırlarının kesişme noktasında olduğu için bu illere 

gidenlerin söz konusu mekânı ziyaret ettikleri ve seyahat eden bu kitlenin çoğunlukla erkek 

olması gösterilmiştir (Kimya, 2019, s. 54). Subaşı (2018) tarafından yapılan Kültürel Psikoloji 

Bağlamında Yerel Sağaltım Yöntemleri (Karacaahmet Türbesi ve Keçici Baba Türbesi Örnekleri) 

isimli doktora çalışmasında araştırmaya katılanları %62’si kadınlardan %37’si ise erkeklerden 

oluşmaktadır. Bu araştırmada katılımcıların %1’i cinsiyet sorusunu cevapsız bırakmıştır. Gerek 

bizim çalışmamızda gerekse diğer çalışmalardan elde edilen sonuçlar ziyaret edilen mekânın 

gerek coğrafi konumu gerekse özellikle dilek dilemek için gelen kişilerin dileklerin çocuk sahibi 

olma, evlenmek vb. cinsiyete dayalı bir farklılık meydana getirmesi buraya gelenler kişilerde 

cinsiyete dayalı bir farklılaşmaya sebep olmaktadır.  

 

 

 



22 

2.2.Yaşlara Göre Katılımcıların Durumları 

Tablo 2.2. Yaşlara Göre Dağılım 

Seçenekler N % 

18-24 30 7,5 

25-39 82 20,5 

40-49 98 24,5 

50-64 108 27 

65 ve üzeri 82 20,5 

Toplam 400 100 

 

Tablo 2.2’de araştırmaya katılanların yaşlara göre dağılımı verilmektedir. Bu tabloda görüldüğü 

üzere araştırmaya katılanların %7,5’i (30 kişi) 18-24 yaş aralığında, %20,5’i (82 kişi) 25-39 yaş 

aralığında, %24,5’i (98 kişi) 40-49 yaş aralığında, %27’si (108 kişi) 50-64 yaş aralığında, 

%20,5’i (82 kişi) ise 65 ve üzeri yaş grubu bireylerden oluşmaktadır. Bu sonuçlara göre 25 yaş 

ve üzeri yani yetişkin, orta yaş ve yaşlı bireylerde Hıdırlık olarak ifade edilen bu mekânı ziyaret 

etme oranının yüksek olduğu görülmektedir. Bu sonuçlar “Yirmi beş yaş ve üstü bireyler yirmi 

beş yaş ve altı bireylerden daha fazla oranda türbe ziyaretinde bulunmaktadır” şeklindeki 1. 

hipotezini desteklemektedir. 

Tablo-14’te baktığımızda buraya gelenlerin %95,40’ının (382 kişi) namaz kılmak, sadece dua 

etmek, dilekte bulunmak ve dua etmek, sünnet veya evlilik merasimi için ve kendilerini burada 

daha huzurlu hissettiği ve stres attmak için yani dini ve manevi yönelimli olarak geldiklerini 

görmekteyiz. Bizim çalışmamız açısından bu durum yaş ilerledikçe insanlarda dini ve manevi 

ihtiyaçların arttığı ve insanların bu ihtiyaçlarını gidermek için bu tür mekânları ziyaret ettiği 

şeklinde yorumlanabilir. Fakat konuyla ilgili olarak yapılan diğer çalışmalara baktığımızda türbe 

ziyareti ile yaş dağılımı arasında birbirinden farklı sonuçlara ulaşıldığını görmekteyiz. Yapılan 

bu çalışmalar da dikkate alındığında yaş ile bu tür mekânlara ziyaret arasında doğrudan bir 

ilişkinin bulunmadığını söyleyebiliriz. Bu yorumumuzu desteklemek üzere ülkemizde yapılan 

çalışmalarda yaş değişeni ile ilgili elde edilen bulguları şu şekilde ifade edebiliriz.  

Altan’ın (2007, s. 52) çalışmasında ise yaş değişkeninde en düşük düzeyde katılımın %3 ile 65 

yaş ve üzeri bireylerde olduğu görülmektedir. Bu yaş grubunu %25 ile 15-25 yaş grubu, %31 ile 

40-65 yaş grubu %41 ile ise 25-40 yaş grubu takip etmektedir.  

Özkan’ın (2009, s. 49) çalışmasında da 26-40 yaş aralığındaki bireylerin %48 ile en yüksek 

düzeyde katılım sağladığı, bu yaş aralığını %27,5 ile 15-25 yaş aralığı ve %24,5 ile de 40 yaş ve 

üstü bireyler takip etmektedir. 



23 

Yılmaz’ın ( 2012, s. 60) çalışmasında ise türbe ziyaretinde bulunanların genel kanaatin aksine 

genç ve orta yaş grubundan oluşan ziyaretçi yapısına sahip olduğu, yaş ile türbe ziyareti 

arasında doğrudan bir ilişkinin bulunmadığı ifade edilmektedir. 

Ak’ın (2012, s. 81) yapmış olduğu çalışmada %1,6 ile 61 yaş ve üstü bireylerin en düşük 

düzeyde ziyarette bulunduğu bunu %11,3 ile 46-60 arası yaş grubundaki bireylerin takip ettiği 

görülmektedir. 17-25 arası yaş grubundaki bireyler ise %13,5 ile üçüncü sırada yer almaktadır. 

26-35 yaş grubundaki bireyler ise %42,3 ile en yüksek orandaki ziyaretçiler olarak tespit 

edilmiştir. Bu yaş grubunu %31,3 ile 36-45 yaş grubu ziyaretçiler takip etmektedir.  

Subaşı (2018, s. 142) tarafından yapılan çalışmada %45 ile 36-65 yaş aralığın ve %40 ile 19-35 

yaş aralığındaki bireyler ilk sıralarda yer almaktadır. En düşük katılım ise %2 ile 66 yaş ve üzeri 

bireyler ile %6 ile 18 yaşındaki bireylerden oluşmaktadır.  

Kimya (2019, s. 54) tarafından yapılan çalışmada araştırmaya dahil olanların %66’sının orta yaş 

olarak tarif edilen 25-45 yaş aralığında olduğu görülmektedir. Diğer katılımcıların yaş aralığı ise 

%20 ile 18-25 yaş, %8 ile 46-55 yaş ve %4,0 ile 66 yaş ve üzeri bireylerden oluşmaktadır.  

 

2.3.Medeni Hallerine Göre Katılımcıların Durumları 

Tablo 2.3. Medeni Duruma Göre Dağılım 

Seçenek N % 

Evli 212 70,5 

Bekar 88 29,5 

Toplam 400 100 

 

Tablo 2.3’te araştırmaya katılanların medeni durumlarına göre dağılımları verilmektedir. Tabloda 

görüldüğü üzere araştırmaya katılanların %70,5’i (212 kişi) evli, %29,5’i (88 kişi) bekarlardan 

oluşmaktadır. Bekar kategorisinde hiç evlenmemiş olanlar ile eşi vefat etmiş olanlar ve 

boşanmış olanlar da yer almaktadır. Bu sonuç araştırmamızın “Evli bireyler bekar olanlardan 

daha fazla oranda türbe ziyaretinde bulunmaktadır” şeklindeki 2. hipotezini testeklemektedir. 

Altan (2007, s. 53), Özkan (2009, s. 50), Yılmaz (2012, s. 61), Ak (2012, s. 82), Subaşı (2018, s. 

142), Kimya (2019, s. 55) da yaptıkları çalışmada türbe ziyaretlerinde evlilerin bekarlardan daha 

çok olduğunu tespit etmiştir. Kişisel gözlemlerimize de dayalı olarak bu durumun ziyarete gelen 

kişilerin genellikle eşleriyle birlikte bu ziyareti gerçekleştirmeleriyle ve yapılan ziyaretin ailecek 

ortak bir sosyal etkinlik olarak icra edilmesiyle açıklanabilir. Çünkü insanlar özellikle güzel 

havalarda hem eşleri ve çocuklarıyla ziyaretlerini gerçekleştirmekte hem de Türbenin arka 

tarafında bulunan Millet Bahçesinde zaman geçirmektedir.  

 



24 

2.4.Eğitim Düzeylerine Göre Katılımcıların Durumları 

Her ne kadar adak adama, nazar inancı vb. uygulamaları eğitim ve kültür seviyesinin 

düşüklüğüne bağlayan ve eğitim ve kültür seviyesi yükseldikçe bu tür uygulamaların da ortadan 

kalkacağına yönelik yorumlar yapılsa da(Berkes, 1943, s. 141-142) günümüzde en modern batı 

toplumlarında bile bu tür uygulamaların varlığı bize yapılan bu yorumların isabetli olmadığını 

ortaya koymaktadır. Ayrıca türbe ziyaretleri Türk popüler dindarlının, modernleşerek varlığını 

sürdürmeye devam eden en canlı uygulamalarından birisi olmuştur (Arslan, 2004, s. 311). Bu 

amaçla biz de Hıdırlık bölgesine ziyarete gelen kişilerin eğitim düzeylerini sorduk. 

Tablo 2.4. Eğitim Durumuna Göre Dağılım 

Seçenekler N % 

Okuryazar 30 7,5 

İlkokul Mezunu 64 16 

Ortaokul Mezunu 70 17,5 

Lise Mezunu 112 28 

Üniversite 120 30 

Toplam 400 100 

 

Tablo 2.4’te araştırmaya katılanların eğitim durumuna göre dağılımları verilmektedir. Tabloda 

görüldüğü üzere araştırmaya katılanları %7,5’i (30 kişi) okuryazar, %16’sı (64 kişi) ilkokul 

mezunu, %17,5’i (70 kişi) ortaokul mezunu, %28’i (112 kişi) lise mezunu ve %30’u (120 kişi) 

üniversite mezunlarından oluşmaktadır. Ortaokul ve üzeri mezunların toplamı %75,5’tir. Bu 

sonuçlar araştırmamızın “Eğitim düzeyi yükseldikçe türbe ziyaretlerinde bulunma oranı da 

yükselmektedir” şeklindeki 3. hipotezini doğrulamaktadır. 

Eğitim seviyesinin yüksek oluşu ülkemizde eğitim düzeyinin yükselmesi, burada bulunan 

camiye insanların namaz ibadetlerini yerine getirmek için geliyor olmaları ve türbelerde 

medfun bulunan şahsiyetlerin sahabe olması ve dini ve manevi ihtiyaçların her eğitim 

seviyesinde insan tarafından hissediliyor olmasıyla açıklanabilir.  

Nitekim Altan (2007, s. 53), Yılmaz (2012, s. 65), Ak (2012, s. 82), Subaşı (2018, s. 142) ve 

Kimya’nın (2019, s. 55) çalışmalarında da bizim çalışmamızda elde ettiğimiz bulgulara benzer 

şekilde türbe ziyaretlerinde bulunan kişilerin eğitim seviyesinin ortaokul ve üzeri olduğu 

görülmektedir. Özkan’ın (2009, s. 50) çalışmasında ise nispeten bizim ve diğer çalışmalardaki 

sonuçlardan farklı olarak ilkokul mezunlarının sayısı %37,5 olarak tespit edilmiştir. 

 

2.5.Ekonomik Düzeylerine Göre Katılımcıların Durumları 

Tablo 2.5’te araştırmaya katılanların ekonomik durumlarına göre dağılımı verilmektedir. 

Tabloda görüldüğü üzere araştırmaya katılanların %30’u (120 kişi) alt ekonomik düzeyden, 



25 

%57,5’i (230 kişi) orta ekonomik düzeyden, %12,5’i (50 kişi) de yüksek ekonomik düzeyden 

gelmektedir. Türkiye’de gelir dağılımına göre üst düzey gelir grubu da nüfusun %20’sini en alt 

gelir grubu da %20’sını oluşturmaktadır.  Orta gelir grubu ise %60 oranındadır 

(www.aa.com.tr). Yani alt ve üst ekonomik seviyedeki bireylerin ortalamaları birbirine eşittir. 

Araştırmamızda elde ettiğimiz bulgular alt ve orta ekonomik düzeydeki kişilerin daha yoğun 

olarak türbe ziyaretlerinde bulunduğu şeklinde yorumlanabilir. Bu durum araştırmamızın “Alt 

ve orta gelir grubunda bulunan bireyler üst gelir grubunda bulunan bireylerden daha fazla türbe 

ziyaretlerinde bulunmaktadır” şeklindeki 4. hipotezini doğrulamaktadır. 

Tablo 2.5. Ekonomik Duruma Göre Dağılım 

Seçenekler N % 

Alt 120 30 

Orta 230 57,5 

Yüksek 50 12,5 

Toplam 400 100 

 

Nitekim Altan (2007, s.54), Yılmaz (2012, s.67), Ak (2012, s.85), Subaşı (2018, s.142) ve 

Kimya’nın (2019, s.57) çalışmalarında da türbe ziyaretlerinde bulunan kimseler arasında üst 

ekonomik düzeydeki bireylerin en düşük oranda olduğu, Özkan’ın (2009, s.51) çalışmasında ise 

bizim çalışmamızda ve zikrettiğimiz diğer çalışmalarda elde edilen sonuçların tersine alt 

ekonomik düzeydeki bireylerin en düşük oranda olduğu tespit edilmiştir.  

 

2.6.Okul Dışında Din Eğitimi Almalarına Göre Katılımcıların Durumları 

Tablo 2.6. Okul Dışında Din Eğitimi Alma Durumuna Göre Dağlımı 

Seçenekler N % 

Hayır almadım 10 2,5 

Ailemde aldım 30 7,5 

Camide aldım 260 65 

Kur’an Kursu’nda aldım 100 25 

Diğer - - 

Toplam 400 100 

 

Tablo 2.6’da araştırmaya katılanların cami dışında din eğitimi alma durumlarına göre dağılımları 

görülmektedir. Bu tabloya göre araştırmaya katılanların %2,5’i (10 kişi) okul dışında herhangi 

bir yerden din eğitimi almadığını, %7,5’i ailesinde din eğitimi aldığını, %65’i (260 kişi) camide 

din eğitimi aldığını, %25’i (100 kişi) Kur’an Kursu’nda din eğitimi aldığını ifade etmektedir. 

Görüldüğü gibi araştırmaya katılanların neredeyse tamamına yakını okul dışında aile, cami ve 



26 

Kur’an kursunda dini eğitim almış kimseler. Bu durum araştırmamızın “Okul dışında din eğitimi 

alan bireyler diğerlerine göre daha fazla türbe ziyaretinde bulunmaktadır” şeklindeki 5. 

hipotezini doğrulamaktadır. Katılımcıların aile dışında din eğitimi alma durumlarının yüksek 

oluşu ayrıca araştırmaya katılan bireylerinin ailelerinin de dini yönelim düzeylerinin yüksek 

olduğu şeklinde yorumlanabilir. Çünkü çocuklarını din eğitimi almaları için cami veya Kur’an 

kursuna göndermeleri bu ailelerde dinin etki boyutunun yüksek olduğunu gösterir. Glock ve 

Stark’ın (Glock, Stark, 1965) dindarlığın beş boyutu olarak ele aldıkları boyutlardan birisi etki 

boyutudur. Etki boyutu bireyin dini inancının yaşamının diğer alanları üzerinde gözlemlenen 

etkisini ifade etmektedir. Örneğin dini inancı olan bir bireyin evleneceği kişinin dindar olmasını 

tercih etmesi, çocuğuna dince kabul gören güzel isimler vermesi veya çocuğunun din eğitimi 

almasını istemesi o kişinin dindarlığının etki boyutunun da yüksek olduğunu gösterir. 

Dindarlığının bilgi, inanç, ibadet ve tecrübe boyutu yüksek bireylerde etki boyutunun da yüksek 

olduğu görülmektedir. Aynı şekilde insanoğlunda fıtrî olan dini inancın gelişmesinde çevrenin 

özellikle de ailenin önemli bir rolü vardır (Certel, 2000, s. 42) ve bu sonuçlar örneklem grubu 

üzerinde ailenin etkisini bizlere göstermektedir. 

Altan (2007, s. 59)’ın çalışmasında araştırmaya katılanların en yüksek oranda %44’ü din 

eğitimlerini aileden aldıklarını ifade ederken okulda aldığını ifade edenler %1 ile en düşük oranda 

yer almaktadır.  

Aynı şekilde Özkan (2009, s. 56)’ın çalışmasında da din eğitimini okulda aldığını söyleyenlerin 

oranı %5 ile en düşük orandadır. Din eğitimini aileden aldığını ifade edenlerin oranı ise %39’dur.  

Ak (2012, s. 94)’ın çalışmasında da araştırmaya katılanların %1,6 ile en düşük oranda camiden 

din eğitimi aldığını ifade ederken ikinci sırada %3,5’i din eğitimini okulda aldığını ifade 

etmektedir. Ailede din eğitimi aldığını ifade edenler ise %50,3 ile ise en yüksek oranda yer 

almaktadır. 

Subaşı (2018, s. 143-144)’nın çalışmasında en yüksek oranda %30 ile katılımcılar bu soruyu 

cevapsız bırakmışlardır. En yüksek düzey ise %27 ile dini bilgileri öğrenme kaynağını anne ve 

babadan şıkkını işaretleyenler oluşturmaktadır. Subaşı’nın çalışmasında dini bilgileri öğrenme 

kaynağı olarak okul şıklar arasında yer almamaktadır. 

 

2.7.Alkol Kullanımlarına Göre Katılımcıların Durumları 

Tablo 2.7’de araştırmaya katılanların alkol kullanma durumuna göre dağılımları verilmektedir. 

Bu tabloya göre araştırmaya katılanların %6,5’i (26 kişi) alkol kullanmakta, %93,5’i (374) ise 

alkol kullanmamaktadır. Bu sonuçlar araştırmamızın “Alkol kullanan bireylerin türbe ziyaretinde 

bulunma oranı alkol kullanmayanlardan düşüktür.” şeklindeki 6. hipotezini doğrulamaktadır. 

 

 



27 

Tablo 2.7. Alkol Kullanma Durumuna Göre Dağılım 

Seçenekler N % 

Evet 26 6,5 

Hayır 374 93,5 

Toplam 400 100 

 

Özkan (2009, s. 58)’ın çalışmasında türbe ziyaretinde bulunan kişilerin %82,5’i hiç alkol 

tüketmediğini bildirirken % 11,5’i ara sıra alkol tükettiğini belirtmiş, % 0,5’i sık sık tükettiğini 

bildirmiştir. %5,5’i ise bu soruyu cevapsız bırakmıştır. 

Sarhoşluk veren içecekler gerek Kur’an-ı Kerim’de gerekse Hadis-i Şeriflerde haram olarak 

bildirilmiştir. Çalışmamızda ziyarete gelenlerin %93,5’inin İslam’ın bu konudaki emrine uygun 

davrandıklarını söyleyebiliriz. Alkol kullandığını belirten %6,5’in tamamı ise alkol kullanmanın 

dinen yasak olduğunu bildiğini ve bu alışkanlığını bırakmak istediğini ifade etmiş, türbe ve cami 

gibi dini mekânlara yaptıkları ziyaretin gerek alkol kullanımı gerekse dinen yasak olan diğer 

davranışlarından pişmanlık duymaları konusunda kendilerini motive ettiğini belirtmiştir. Din 

bireyin toplumsallaşma ve kimlik kazanma sürecinde ona katkı sunmaktadır (Bahadır, 2002, s. 

111). Toplumun değerlerine uygun bir yaşam sürme hem kimlik kazanma sürecinin hem de 

sosyalleşme sürecinin problemsiz bir şekilde gerçekleşmesine katkı sunmaktadır (Mehmedoğlu, 

2004, s, 78). Dolayısıyla bu sonuçlarda türbe ziyaretinde bulunan kişilerin dinin ve toplumun 

değer yargılarına uygun bir yaşam sürme arzusu içinde olduklarını görmekteyiz.  

 

2.8. Hz. Peygamber’in Doğum Yerini Bilmelerine Göre Katılımcıların Durumları 

Tablo 2.8. Hz. Peygamber’in Doğum Yerini Bilme Durumuna Göre Dağılım 

Seçenekler N % 

Mekke 328 82 

Medine 53 13,25 

Kudüs 19 4,7 

Toplam 400 100 

 

Tablo 2.8’de araştırmaya katılanların Hz. Peygamber’in doğum yerini bilme durumlarına göre 

dağılımları verilmektedir. Bu tabloya göre araştırmaya katılanları %82’si (328) Hz. 

Peygamber’in doğum yerini doğru olarak bilmektedir. %18’i ise Hz. Peygamber’in doğum yerini 

bilmemektedir. Bu kişilerin %13,25’i (53 kişi) Hz. Peygamber’in doğum yerinin Medine olarak 

işaretlerken %4,73’ü Kudüs olarak işaretlemiştir. Glock ve Stark’a göre bilgi dindarlığın beş 

boyutundan birisidir (Glock ve Stark, 1965). Araştırmaya katılanların %82’si bu soruya doğru 

cevap vermiştir. Bu sonuç türbe ziyaretinde bulunanların büyük çoğunluğunun Hz. 



28 

Peygamber’in doğduğu şehri bildiğini göstermektedir. Bu sonuçlar “Türbe ziyaretinde bulunan 

bireylerin dini bilgi düzeyleri yüksektir.” şeklindeki 7. hipotezini doğrulamaktadır. 

 

2.9. İbadet Maksadıyla Kur’an-ı Kerim Okumalarına Göre Katılımcıların Durumları 

Tablo 2.9. İbadet Maksadıyla Kur’an-ı Kerim’i Okuma Durumuna Göre Dağılım 

Seçenekler N % 

Kur’an-ı Kerim’i okumayı bilmiyorum 125 31,25 

Her gün düzenli okuyorum 50 12,50 

Biliyorum ama düzenli okumuyorum 225 56,25 

Toplam 400 100 

 

Tablo 2.9’da araştırmaya katılanların Kur’an-ı Kerim’i okuma durumlarına göre dağılımları 

verilmiştir. Bu tabloya göre araştırmaya katılanların %31,25’i (125 kişi) Kur’an-ı Kerim’i 

okumayı bilmemektedir, dolayısıyla Kur’an-ı Kerim okuyamamaktadır. %68,75’i (275 kişi) 

Kur’an-ı Kerim’i okumayı bilmektedir ve bu kişilerin %12,50’si (50 kişi) her gün düzenli olarak 

Kur’an-ı Kerim’i okuduğunu ifade ederken %56,25’i (225 kişi) düzenli olarak Kur’an-ı Kerim’i 

okumadıklarını yani ara sıra okuduklarını ifade etmiştir. Bu sonuçlara göre “Türbe ziyaretinde 

bulunan bireylerin ibadet maksadıyla Kur’an-ı Kerim’i okuma oranları yüksektir.” şeklindeki 8. 

hipotezimiz doğrulanmamıştır. Çünkü ibadet maksadıyla düzenli olarak Kur’an-ı Kerim’i 

okuyanların oranı %12,50’dir. 

Namazda okunan sureler veya ayetler dışında Kur’an-ı Kerim ibadet maksadıyla da 

okunmaktadır. Özellikle Ramazan ayında mukabele şeklinde Kur’an-ı Kerim’in hatmedilmesi 

veya teravih namazlarının hatimle kılınması, cuma geceleri Yasin Suresi, Tebareke Suresi, gibi 

surelerin okunması, kabir ziyaretlerinde aynı şekilde Yasin Suresi ve diğer surelerin okunması 

en sık yapılan uygulamalar arasında zikredilebilir. Tüm dinlerde kutsal metinlerin dini ayinler 

sırasında ya da ibadet amacıyla okunduğunu görmekteyiz.  

Çocukluk döneminde Kur’an-ı Kerim’i okuma becerisi kazandırılması toplumumuzda pek çok 

aile tarafından önem verilen bir husustur. Aileler tarafından özelikle yaz aylarında camilerde 

verilen kurslarla okul dönemindeki çocukların Kur’an-ı Kerim’i öğrenmeleri teşvik edilmektedir. 

Aynı şekilde yıl boyunca yetişkinlere yönelik Kur’an-ı Kerim öğretimi kadınlara gündüz Kur’an 

Kursları ve erkeklere genellikle akşamları camilerde verilmektedir. Aynı şekilde yatılı Kur’an 

Kursları ve Hafızlık Kursları da Kur’an-ı Kerim’i okumanın ve hıfzetmenin icra edildiği yerlerdir. 

Nitekim araştırmamızda yer alan katılımcılardan Kur’an-ı Kerim’i okumayı bilmediğini ifade 

edenlerin tamamı çocukken aileleri tarafından cami veya Kur’an kursuna gönderildiğini fakat 

çeşitli sebeplerle Kur’an-ı Kerim’i okumayı öğrenemediğini fakat öğrenmek istediğini ifade 

etmiştir.  



29 

2.10.Namaz İbadetini Yerine Getirmelerine Göre Katılımcıların Durumları 

Tablo 2.10. Namaz Kılma Durumuna Göre Dağılım 

Seçenekler N % 

Hiç namaz kılmıyorum 95 23,75 

Namazımı beş vakit düzenli kılıyorum 127 31,75 

Namazlarımı ara sıra kılarım 93 23,25 

Sadece Cuma ve Bayram namazlarını kılarım (Erkekler) 85 21,25 

Toplam 400 100 

 

Tablo 2.10’da araştırmaya katılanların namaz kılma durumlarına göre dağılımları verilmiştir. Bu 

tabloya göre araştırmaya katılanların %23,75’i (95 kişi) bayram ve Cuma namazları da olmak 

üzere namazlarını hiç kılmamaktadır. Bu sonuçlara göre “Türbe ziyaretlerinde bulunan 

bireylerin günlük beş vakit namaz kılma oranları yüksektir.” şeklindeki 9. hipotezi 

doğrulanmamıştır. Biz hopetezimizi kurarken daha önceki çalışmalardan elde edilen sonuçlara 

göre böyle bir öngörüde bulunmuştuk. Konuyla ilgili olarak literatürde yer alan bazı çalışmalar 

şunlardır; 

Altan (2007, s. 61)’ın çalışmasında araştırmaya katılanların %52’si namazlarını düzenli olarak 

kıldığını bildirirken % 3’ü hiç kılmadığını bildirmiştir. 

Özkan (2009, s. 57)’ın çalışmasında ise katılımcıların %65,5’i namazlarını düzenli olarak 

kıldığını, % 6’sı ise kılmadığını belirtmiştir.  

Yılmaz (2012, s. 83)’ın çalışmasında ise araştırmaya katılanların %51,8’i beş vakit namazını 

düzenli olarak kıldığını belirtmiştir.  

Kimya (2019, s. 58)’nın çalışmasında da araştırmaya katılanların %64’ü beş vakit namazını 

düzenli olarak kıldığını belirtmiştir.  

Diğer çalışmalara kıyaslandığında bizim çalışmamızda beş vakit namazın düzenli kılınma 

durumunun daha düşük olduğu görülmekle birlikte hiç kılmayanların bir kısmında ara sıra 

kılanların ve Cuma ve bayram namazlarını kılanların (erkeklerde) büyük bir kısmında düzenli 

olarak kılma konusunda istekli oldukları ifade edilmiştir. Namaz ibadetini hiç yerine getirmeyen 

veya aksatan bireylerin kutsal kabul ettikleri bu tür mekânları daha çok ziyaret ediyor olmaları, 

onların kutsal ile ilişki içinde olma ihtiyaçlarını bir şekilde tatmin etmeye yönelik faaliyetler 

olarak da değerlendirilebilir.  

 

2.11.Dini İnanç ve Yaşayışlarına Göre Katılımcıların Durumları 

Dindarlık sözlükte dini inancın gücü ve dinin emir ve yasaklarına bağlılıkla ifade edilmektedir 

(Günay, 2006, s. 9). Şüphesiz ki bireylerin hayatına dini inanç ve ibadetlerin varlığı dini 



30 

davranışlarını ve dinin onlar üzerindeki psikolojik etkisi üzerinde belirleyici rol oynamaktadır. 

Literatürde dindarlıkla ilgili pek çok tasnife rastlamaktayız. Bu tasniflerden birisi de 

Taplamacıoğlu’na (1962) aittidr. O dini hayatın şiddet ve yoğunluğuna göre beş çeşit dindarlık 

tasnif etmiştir. Bunlar:  

- Sadece cenaze törenlerine katılan gayri amil dindarlar,  

- Toplumun eğilimlerine göre yaşantısını belirleyen idare-i maslahatçı dindarlar,  

- Dini sadece namaz ve oruçla sınırlı tutan dini bütün veya amil dindarlar,  

- Farz, sünnet ve nafile ibadetleri yerine getirip, yeniliklere karşı duran sofu dindarlar;  

- Genelde çoğu şeyi haram sayan ve şüpheci, karamsar olup yeniliklerin karşısında duran softa 

ya da yobaz dindarlar (Taş, 2006, s. 181). 

Popüler dini yaklaşımlarla açısından ise dindarlığın farklı bir tasnifini şu şekildedir:  

- Geleneksel dindarlık; Kur’an ve sünnetle birlikte din adamlarının yorumları ve ilmihal 

bilgilerine dayalı dindarlık tipi. 

- Modernist/humanist dindarlık; Evrensel ahlaki değerlerin benimsenip dinin bireysel boyutta 

yaşandığı dindarlık tipi.  

- Popüler/hurafeci dindarlık; Organize olup kitabi dinlerde yer alan ancak kurumsal olmayan 

inanç ve ritüellerii içeren dindarlık tipi (Taş, 2006, s. 201). 

Biz de araştırmamızda araştırmaya katılanların dini inanç ve yaşantı durumlarını görmek 

istedik ve Tablo-10’da araştıramaya katılanların ibadetlerini yerine getirme durumlarına yer 

verilmiştir. 

Tablo 2.11. Dini İnanç ve Yaşantı Durumuna Göre Dağılım 

Seçenekler  N % 

İnançlı ve ibadetlerini düzenli olarak yerine getiren dindar birisiyim 127 31,75 

İnançlı birisiyim fakat ibadetlerimi düzenli olarak yerine getiremiyorum 255 63,75 

İnançlı birisiyim fakat ibadetlerimin hiçbirisini yerine getiremiyorum 18 4,50 

İnançsız birisiyim - - 

Toplam 400 100 

 

Tablo 2.11’de ise araştırmaya katılanların dini inanç durumları ve genel olarak tüm ibadetlerini 

yerine getirme durumlarıyla ilgili dağılımları ele alınmıştır. Bu tabloya göre araştırmaya 

katılanların %31,75’i (127 kişi) inançlı ve ibadetlerini düzenli olarak yerine getiren dindar, 

%63,75’i (255 kişi) inançlı fakat ibadetlerini düzenli olarak yerine getiremeyen, %4,50’si (18 

kişi) inançlı fakat ibadetlerinin hiçbirisini yerine getiremeyen bireylerden oluşmaktadır. 

Araştırmaya katılanlar arasında inançsız olduğunu ifade eden hiç kimse olmamıştır. Bu 



31 

sonuçlaragöre araştırmamızın “Türbe ziyaretlerinde bulunan bireylerin dini inanç düzeyleri ve 

ibadetlerini düzenli yerine getirme oranı yüksektir.” şeklindeki 10. hipotezimiz 

doğrulanmamıştır. Çünkü her ne kadar araştırmaya katılanların tamamı dini inanca sahip 

olduğunu ifade etse de sadece %31,75’i inançlı olduğunu ve ibadetlerini düzenli olarak yerine 

geterdiğini belirtmektedir. Yani inanç boyutuyla hipotezimiz her ne kadar doğrulanmış olsa da 

ibadetlerini düzenli olarak yerine getirme boyutuyla doğrulanmamıştır. 

Altan (2007, s. 61)’ın, Özkan (2009, s. 57)’nın, Ak (2012, s. 90)’ın ve Kimya (2019, s. 58) 

çalışmalarında da kendilerini inançsız olarak bildiren hiçbir katılımcı olmamıştır. Subaşı (2018, 

s. 177)’nın çalışmasında ise inançsız olduğunu bildirenin oranı %1’dir. 

Bu sonuçlar türbe ziyaretlerinde bulunan kişilerin ibadetlerini tam olarak yerine getiremeseler 

de dini inançları olan bireyler olduklarını göstermektedir. Tablo-10’da elde ettiğimiz verileri 

yorumlarken yaptığımız açıklama Tablo-11’de elde ettiğimiz veriler tarafından da 

desteklenmektir. Yani türbe ziyaretlerinde bulunan bireyler çoğunlukla inançlı fakat ibadetlerini 

yerine getiremeyenlerdir. Aslında bu durum ülkemizde ibadetlerini yerine getiren kimselerin 

oranı ile de alakalı olabilir. Bu yorumun doğrulanabilmesi için ülkemizde insanların ibadet etme 

durumları üzerine kapsamlı bir araştırmaya ihtiyaç vardır. 

 

2.12.Türbede Yatan Kişilerle İlgili Bilgilerine Göre Katılımcıların Durumları 

Eski tarihlerden beri pek çok kültürde kendilerinde bir takım üstün vasıflar, kerametler 

atfedilerek kendilerinde gizemli güçler bulunduğuna inanılan kişileri ziyaret ederek onları aracı 

kılıp dua etmenin yarar sağlayacağına, onların şefaatiyle birtakım mükafatlara ulaşılabileceğine 

inanılmaktadır (Köse, 2009, 2002). Nitekim halk dindarlığının önemli göstergelerinden biri 

olan ziyaretler de peygamber, sahabe, Allah dostu veli kişi veya yine İslam’a hizmet ederek yüce 

makamlar kazandığına inanılan devlet büyüklerinin türbelerine gerçekleşmektedir. 

Farsça bir kelime olan peygamber sözlükte “haber getiren” anlamına gelmektedir. Eski 

Türkçe’deki karşılığı ise “yalvaç veya yalavaç” olmakla birlikte peygamber kelimesi erken 

dönemlerde Türkçeye geçmiş ve yerleşmiştir. Kur’an-ı Kerim’de ise peygamber kelimesinin 

karşılığı olarak nebî, resûl ve mürsel kelimeleri kullanılmaktadır. Nebi sözlükte “haber veren, 

mertebesi yüksek olan, açık seçik yol” anlamına gelirken resûl ve mürsel kelimeleri 

“gönderilmiş kişi” anlamına gelmektedir. Nebî ve resûl kelimeleri Kur’an’da “Allah’ın 

buyruklarını ve emirlerini muhataplara bildirmek üzere seçtiği elçi” anlamında kullanılmaktadır. 

Resûl ayrıca Allah ile peygamberleri veya diğer bazı yaratılmışlar elçilik yapan meleklerle ilgili 

olarak da kullanılmıştır (Yavuz, s. 257).  

Veli kelimesi sözlükte “bir şeye çok yakın olmak, bir kimseyle yan yana bulunmak” anlamına 

gelen “vely” ile “bir kimsenin işini üstlenmek, bir ülkeyi yönetmek, yardım etmek, sevmek” 

anlamına gelen “velayet” kökünden gelen “dost, yardımcı” anlamına gelmektedir (Topaloğlu, 



32 

2013, s. 24). Veli inanışı Türk halk dindarlığında mühim bir yere sahiptir. Halkın saygı ve 

sevgisini kazanmış olan veli kimseler halkın dini, sosyal ve kültürel hayatını büyük ölçüde 

etkilemektedir.  Allah dostu olduklarına inanılan bu kimselere yaşamlarında gösterilen bu saygı, 

ölümlerinden sonra türbe ziyareti şeklinde devam etmiştir. Bu saygı ve hürmetin altında onların 

dünyada iken insanlara yol göstericiliğinin öldükten sonra devam edeceğine olan inanç 

yatmaktadır. Ayrıca hesap gününde şefaatçi olacaklarına olan inanış da bu ziyaretlerin sebepleri 

adasında zikredilebilir (Yılmaz, 2016, s.536).  

Sahâbî, sahâbe ve ashab kelimeleri İslamiyetle birlikte Hz. Peygamber’i görüp ona inanan 

kimseler için kullanılmaya başlanmıştır. Âl-i İmran suresi 110. Ayette “insanlık için ortaya 

çıkarılmış en hayırlı ümmet” diye ifade edilen sahabeler ümmetin en değerli ve faziletli nesli 

kabul edilmektedir. Kaynaklarda dünyanın pek çok yerine yayılmış olan sahâbîlerin sayısı 

hakkında kesin bilgiye rastlanılmamaktadır. (Efendioğlu, 2008, s.491-500). 

Tablo 2.12. Türbede Yatan Kişilerle İlgili Bilgi Durumuna Göre Dağılım 

Seçenekler  N % 

Peygamber 4 1 

Allah dostu veli kişi 33 8,25 

Sahabe 350 87,5 

Devlet büyüğü 5 1,25 

Burası makamdır, yani burada yatan birisi yoktur, adı geçen sahabelere 

hürmeten yapılmıştır 

8 2 

Toplam 400 100 

 

Tablo 2.12’de araştırmaya katılan kişilerin ziyaret ettikleri türbelerde medfun bulunan kişilerle 

ilgili bilgi durumlarına yer verilmektedir. Bu tabloya göre araştırmaya katılanların %87,5’inin 

(350 kişi) bu türbelerde medfun bulunan kişiler ile ilgili bilgileri sahabe oldukları şeklindedir. 

%8,25’i (33 kişi) Allah dostu veli kişi, % 2’si (8 kişi) buranın makam olduğu, hiç kimsenin 

yatmadığı ve medfun olduğuna inanılan sahabelere hürmeten yapıldığı, % 1,25’i (5 kişi) devlet 

büyüğü oldukları ve % 1’i (4 kişi) ise Peygamber oldukları şeklinde görüş bildirmiştir. Bu 

sonuçlara göre araştırmamızın “Türbe ziyaretlerinde bulunan bireylerin ziyaret ettikleri türbede 

medfun bulunan kişinin kim olduğuyla ilgili bilgi düzeyleri yüksektir.” şeklindeki 11. hipotezi 

doğrulanmıştır. 

Ziyarete gelen kişilerin ziyaret ettikleri mekânlarda medfun bulunan kişilerin kim olduklarıyla 

ilgili bilgi düzeylerini ölçmek için sormuş olduğumuz soruya katılımcıların %87,5’i doğru cevap 

vermiştir. Bu sonuç buraya gelen eden bireylerin ziyaret ettikleri mekânla ilgili farkındalık 

düzeylerinin yüksek olduğunu göstermektedir diyebiliriz.  

 



33 

2.13.Ziyaret Ettikleri Mekânı Kimden Öğrendiklerine Göre Katılımcıların Durumları 

Tablo 2.13. Ziyaret Edilen Mekânı Kimden Öğrendiklerine Göre Dağılım 

Seçenekler  N % 

Ailemden 321 80,25 

Arkadaşlarımdan 51 12,75 

Broşür, dergi vb. 28 7 

Din adamlarından - - 

Mensubu olduğun dini cemaat/tarikattan - - 

Toplam 400 100 

 

Tablo 2.13’de araştırmaya katılanların ziyaret ettikleri bu mekânı kimden öğrendiklerine göre 

dağılım verilmektedir. Bu tabloya göre ziyaret edilen mekânı araştırmaya katılanların %80,25’i 

(321 kişi) ailesinden, %12,75’i (51 kişi) arkadaşlarından, %7’si (28 kişi) broşür, dergi vb. 

materyallerden öğrendiği görülmektedir. Bu sonuçlar araştırmamızın “Türbe ziyaretinde 

bulunan bireyler arasında bu mekânla ilgili bilgiyi ailelerinden öğrenenlerin oranı yüksektir.” 

şeklindeki 12. hipotezini doğrulamıştır. 

Günümüzde çoğu tarikat ve dini cemaatin türbe, mezar, tekke ziyareti ve adak adama gibi 

ritüelleri teşvik ettikleri bilinmektedir. Hatta ilgili türbe vb. yerlerle ilgili menkıbeler genellikle 

bu gruplar arasında sıklıkla anlatılmaktadır (Oymak, 2002, s. 289). Fakat bizim çalışmamızda 

hıdırlık bölgesini ziyarete gelenlerin hiç birisi bu bölgeyi mensubu olduğu dini cemaat veya 

tarikat aracılığıyla öğrendiğini ifade etmemiştir.  

Bilindiği üzere aile bireyin sosyalleştiği ilk ve en önemli kurumdur (Yavuzer, 1992, s. 61). 

Dolayısıyla bireylerin yaşadıkları toplumun örf, adet, kültür, din, inanç vb.ini aileden 

öğrenmektedir. Çorumda doğmuş ve büyümüş kişilerin çocukluk hayatında hıdırlık bölgesi 

mutlaka bir şekilde yer almaktadır. Bir sünnet düğünü veya evlilik merasimi konvoyunda, bir 

hıdırellez pikniğinde veya mübarek gün ve gecelerde aile büyükleriyle buraya gelmeyen kişi 

hemen hemen yoktur.  

Şehre eğitim veya iş vesilesiyle gelen yabancılar ise arkadaşlarından veya şehrin gezilip 

görülecek tarihi ve dini mekânları olarak belediye ve valiliğin bastırmış olduğu broşürler 

aracılığıyla bu mekânla tanışmaktadır. Nitekim araştırmamızda bu yollarla bu türbe hakkında 

bilgi sahibi olduğunu söyleyenlerin oranı %7’dir.  Araştırmamızda elde ettiğimiz bu sonuçlar 

bireyin sosyalleşmesinde aile, arkadaş çevresi ve medyanın etkisini göstermesi açısından 

önemlidir. 

Şüphesiz ziyaret edilen türbenin konumuna göre ziyaret edilen mekânların öğrenildiği 

kaynaklar da değişiklik göstermektedir. Örneğin Yeğin tarafından Şanlıurfa ilinde kutsal kabul 

edilen ve ziyaret edilen mekânlar üzerine yapılmış olan çalışmada araştırmaya katılanların 



34 

%65,9’u bu mekânları aile ve çevresinden, %25,’i kitap ve dergilerden, %7’si okuldan, %2,1’i ise 

televizyon ve basından öğrendiğini ifade etmiştir (Yeğin, 2012, s. 75).  

 

2.14.Bu Mekânı Ziyaret Etme Nedenlerine Göre Katılımcıların Durumları 

Kutsal kabul edilen türbe, yatır vb. mekânlara yapılan ziyaretlerin amaçları kişiden kişiye 

değişmektedir. Kimileri sadece gezip görmek için ziyarette bulunurken kimileri de bu 

mekânlarda yaptıkları duaların kabul olacağına inandığı için bu ziyaretlerini 

gerçekleştirmektedir. Kimileri ise kendilerinin veya bir yakınlarının çeşitli dertlerine bir çare 

bulmak ümidiyle bu mekânları ziyaret etmektedir (Peker, 1999, s. 449). 

Tablo 2.14. Bu Mekânı Ziyaret Etme Nedenlerine Göre Dağılım 

Seçenekler  N % 

Gezip görmek 10 2,5 

Namaz kılıp dua etmek 125 31,25 

Sadece dua etmek 33 8,25 

Dua etmek ve dilekte bulunmak  145 36,15 

Sünnet veya evlilik merasimi için 34 8,5 

Burada yatan kişilerin ahirette şefaatçi olması için 4 1 

Burada kendimi huzurlu hissettiğim, stres attığım için 45 11,25 

Daha önceki ziyaretimde yaptığım dua ve dileğim kabul olduğu için şükür 

duası etmeye 

4 1 

Toplam 400 100 

 

Tablo 2.14’de araştırmaya katılanların bu mekânı ziyaret etme nedenlerine göre dağılımları yer 

almaktadır. Bu tabloya göre % 36,15’i (145 kişi) dilekte bulunmak ve dua etmek için, % 31,25’i 

(125 kişi) namaz kılıp dua etmek için, % 11,25’i (45 kişi) kendisini huzurlu hissettiği ve stres 

attığı için, % 8,5’i (34 kişi) sünnet veya evlilik merasimi için, % 8,25’i (33 kişi) sadece dua 

etmek için, % 2,5’i (10 kişi) gezip görmek için, % 1’i (4 kişi) daha önceki ziyaretinde yaptığı 

dua ve dileği kabul olduğundan şükür duası yapak için, %1’i (4 kişi) de burada yatan kişilerin 

ahirette kendilerine şefaatçi olması için burayı ziyaret etmiştir. Bu sonuçlara göre 

araştırmamızın “Türbe ziyaretinde bulunan bireyler en fazla dua etmek ve dilekte bulunmak için 

bu ziyareti gerçekleştirmektedir.” şeklindeki 13. hipotezi doğrulanmıştır 

Bu tabloya göre araştırmamıza katılanların %8,5’i sünnet veya evlilik merasimi içini bu türbeyi 

ziyaret ettiklerini ifade etmiştir. Bu sebeple ziyaret edenlerin sayıca az olmasında araştırmanın 

yapıldığı mevsimin düğün veya sünnet merasimlerinin yoğun olmadığı bir döneme denk 

gelmesi sebebiyle olduğunu öngörmekteyiz. Gerek evlilik gerekse sünnet merasimlerinde 

türbeye yapılan ziyaretler dua amacıyla yapıldığı ve çok kısa sürdüğü için böylesi bir durumda 



35 

ziyarete gelenlerle görüşme yapma imkanı söz konusu değildir. O yüzden sünnet veya evlilik 

düğünü amacıyla burayı ziyarete gelenler içinden araştırmaya gönüllü olarak katılanların telefon 

numaraları alınarak çalışma onlarla daha sonra gerçekleştirilmiştir. Sünnet ve düğün törenleri 

sebebiyle türbeye yapılan ziyaretler geçmişte olduğu gibi bugün de tüm canlılığıyla devam 

ettirmektedir. Evlenme törenlerinde gelin, evinden alındıktan sonra erkek evine veya düğün 

salonuna gitmeden önce bu sahabe türbelerine getirilerek dua edilmektedir. Dua ya bu amaçla 

düğün konvoyunda bulundurulan bir hoca veya bu konularda tecrübeli yaşlı bir kimse 

tarafından yapılmakta. Dua'ya gelin ve damatla birlikte bazı yakın akrabalar katılmaktadır, diğer 

davetliler ise türbenin dışında arabalarda beklemektedir. Dua genelde türbenin içine girilmeden 

hemen kapının önünde yapılmaktadır. Yapılan bu ziyaret gelin alma merasimlerinde uygulanan 

bir takım halk inanışları silsilesinin ilk halkasını oluşturmaktadır. Amaç yeni aile birlikteliğini 

Cenab-ıAllah'ın rızasına uygun bir şekilde kurmaktır. Bazı çiftler ise gelin alma merasiminden 

birkaç gün önce (genellikle Cuma günü) yanlarında yakın akrabalarıyla veya çift olarak türbeyi 

ziyaret etmektedirler. Bunda düğünün başka bir şehirde yapılıyor olması, gece yapılacak olması 

vb etkenler sözkonusudur. Sünnet merasimlerinde de evlilik merasiminde olduğu gibi sünnet 

çocuğu yanında anne babası, yakın akraba ve arkadaşları ile birlikte türbenin önüne giderek 

aynı şekilde dua icra edilmektedir.  

Cengil tarafından 2007 yılında Hıdırlık’ta bulunan sahabe türbeleri üzerine yapılan nitel 

çalışmada evlilik ve sünnet merasimi nedeniyle türbeleri ziyaret eden deneklerle yapılan 

görüşmelerde; evlenen çiftler ve aileleri ile sünnet olan çocukların aileleri, hayatlarının böylesi 

önemli bir noktasında Hz. Peygamber'in (s) sahabesi ve Allah'ın da sevgili kullan olduklarına 

inandıklan bu zatlan ziyaret ederek yapılan işin hayırlı olması için dua ettiklerini ve 

büyüklerinden görmüş oldukları bir adeti yaşattıklarını belirtmişlerdir. Cengil’in yapmış olduğu 

görüşmelerde elde ettiği verilerden bazıları şu şekildedir; 

Bayan, 50 Yaşında, İlkokul Mezunu: "Biz de düğünden önce oraya gelip dua etmiştik. Orada 

yatanlar Peygamber efendimizin arkadaşları, Allah'ın sevgili kullan. Onlar her ne kadar ölmüş 

olsa da aslında diridirler, biz göremeyiz ama onlar bizim aramızdadırlar. Orada onları ziyaret 

ederek, Cenab~ı Allah'a bu evliliğin hayırlı olması için dua ediyoruz. Rabbim cemi cümlesine 

mutlu yuvalar kurmak nasip eder inşallah."  

Bay, 28 Yaşında, Lise Mezunu: "Bizim buralarda adettir. Benden önce tüm arkadaşlarım 

evienirken Hıdırlı'ğa gidip ziyaret etmişlerdir. Sonuçta Allah dostlarını ziyaret ediyoruz. Orada 

Allah'tan yapacağımız evliliğin huzurlu ve mutlu olması için dua ve niyazda bulunuyoruz."  

Bayan, 27Yaşında, Lise Mezunu: "Evillik insan hayalındaki en önemli dönüm noktalarından 

birisidir. Kuracak olduğumuz aileyi görünür görünmez her türlü kaza, bela ve musibetlerden 

korunması için Allah'a dua ediyoruz. Rabbim inşallah her şeyin hayırlısını nasip eder."  

Bayan 30 Yaşında, Üniversite Mezunu "Sünnet düğünlerinde ve evlilik merasimlerinde sünnet 

çocuğunun ve gelin-damadın konvoy güzergahında Hıdırlığa uğranılması bir Çorum'un güzel 



36 

adetlerinden birisidir. Biz evlenirken de telli duvaklı olarak eşimle ve aile büyükleriyle orada dua 

etmiştik. Aynı şekilde oğlumuzun sünnetinde de oraya gidip oğlumuzun hayırlı bir evlat olması, 

uzun ve hayırlı bii ömür sürmesi için dua ettik." (Cengil, 2008, s.936-937). 

Bu tabloya göre % 36,15 (145 kişi) ile dilekte bulunmak ve dua etmek için bu mekânı ziyaret 

edenlerin oranı en yüksek düzeydedir. Dua Arapça bir kelime olup çağırmak, yardım istemek, 

davet etmek vb. sebeplerle Allah’a yalvarmak, niyaz etmek anlamına gelmektedir (İbn Manzur, 

t.y.: 1385-1388). İnanan bireyler manevi yönden yalnızca Allah’ın rızasını istemek, ona layık bir 

kul olabilmek için duayı bir ibadet vesilesi olarak yaptığı gibi dünyevi bir takım ihtiyaç ve 

sıkıntılardan kurtulmak için de Allah’tan dua vasıtasıyla yardım istemektedir (Şentürk, 2010, s. 

149). Duanın yapılabilmesi için şüphesiz ki belli bir zaman veya mekâna ihtiyaç yoktur. Fakat 

insanlar kutsalın tecrübesini daha yoğun hissettikleri bir takım mekânları ve zamanları kendi 

inançları doğrultusunda tayin etmiştir (Cilacı, 1994, s. 529) ve bu mekânlarda ve zaman 

dilimlerinde yaptıkları duaların daha çok kabul olacağına inanmaktadır.  

Argyle dini inancın bireyde yedi fonksiyonundan bahseder. Bunlar; doğrudan bir ihtiyacı 

giderme, sıkıntıyı giderme, iç çatışmaları giderme, Tanrının ebeveyn figürleri olarak algılanması, 

ben hüviyetinin sağlanması, dinin izahlarını anlama ihtiyacına yönelik bilişsel açıklık içermesi, 

yaşanan dini tecrübenin bireye yaşattığı mutluluktur (Karacoşkun, 1998: 12). Türbe 

ziyaretlerinin de bu fonksiyonlardaki işlevleri yerine getirdiğini ifade edebiliriz. Yapılan 

çalışmalardan da görüleceği üzere kutsal mekânlara yapılan ziyaretlerin kökeninde bireysel 

nedenler yatmaktadır. 

 

2.15.Dilekte Bulunmak İçin Gelen Katılımcıların Dilek Türlerine Göre Durumları 

Evliya, gazi, şeyh, sahabe vb. isim ve sıfatları olan ve kendilerinin manevi güç ve meziyetleri 

olduğuna inanın bu zatların kabirlerinin bulunduğu türbe ve yatırlara yapılan ziyaretler belirli 

ister ve dileklerde bulunmak inancıyla yapılmaktadır (Günay, 2001, s. 9).   

Atasağun tarafından ziyaret fenomeni üzerine yapılan çalışmada geniş bir literatür çalışması 

neticesinde kutsal kabul edilen ziyaret yerlerinin ziyaret edilme sebep ve amaçları şu şekilde 

sıralanmıştır (2006, s. 51-53);  

Hastalıklara şifa bulmak,  

Yağmur duası yapmak,  

Hilek tutmak ve adak adamak,  

Kısmet açılması, 

İş-mal-mülk sahibi olmak,  

Yatırım tavsiyesi almak,  



37 

Trafik kazaları-sel-deprem ve felaketlerden emin olmak,  

Doğacak çocuğun kız mı oğlan mı olacağını önceden bilmek,  

Kötü kadınların bu durumlarından kurtulmaları,  

İçki-kumar gibi kötü alışkanlıklardan kurtulmak,  

Kayıp eşyanın bulunması, düşmanın şerrinden emin olmak,  

Rızkın artması ve geçim sıkıntısının aşılması,  

Karı-koca arasında muhabbetin artması,  

Askere giden oğlunun sağ salim geri gelmesi,  

Sınavlarda başarılı olmak ve sınıfı geçmek,  

Yaramaz çocukların uslanması,  

Dışarıya uzak yolculuğa giden yakınların sağ, salim geri gelmesi,  

Hayvan hastalıklarının iyileşmesi,  

Aile huzurunun sağlanması,  

Korku ve vesveselerden kurtulmak,  

Çarpık bacaklı çocukların iyileşmesi,  

Çok ağlayan çocukların iyileşmesi,  

Yatağına işeyen çocukların iyileşmesi,  

Konuşma yaşı geldiği halde konuşamayan çocukların konuşabilmesi,  

Maddi ve manevi sıkıntılardan kurtulmak,  

Hac yolculuğuna çıkmadan önce ziyaret,  

Sevdiğine kavuşmak, çocukların sünnet merasiminden önce ziyaret,  

Evlilik öncesi ziyaret, yeni doğan çocukların albasmaması için,  

Kötü kabus görmekten kurtulmak için, nazardan korunmak için,  

Ağız eğilmesi ve çarpıklıktan kurtulmak için.  

 

 

 



38 

Tablo 2.15. Dilek Türlerine Göre Dağılım 

Seçenekler  N % 

Hayırlı bir eş istemek için 3 2,06 

İş bulabilmek için 12 8,27 

Evlat sahibi olabilmek için 2 1,37 

Derslerimde/sınavlarımda başarılı olabilmek için 32 22,06 

Psikolojik rahatsızlıklarıma şifa bulmak için 5 3,44 

Aile içi geçimsizliklere çare bulabilmek için 7 4,82 

Çocuklarım için 84 57,93 

Toplam 145 100 

 

Tablo 2.15’de araştırmaya katılanlardan dilekte bulunmak için türbe ziyaretine gelenlerin 

diledikleri dilek türüne göre dağılımları yer almaktadır. Bu tabloya göre dilekte bulunanların 

%57,93’ü (84 kişi) çocukları için, %22,06’sı (32 kişi) derslerinde/sınavlarında başarılı olmak 

için, %8,27’si (12 kişi) iş bulabilmek için, %4,82’si (7 kişi), %3,44’ü (5 kişi) psikolojik 

rahatsızlıklarına şifa bulmak için, %2,06’sı (3 kişi) hayırlı bir eş bulabilmek için, %1,37’si (2 

kişi) ise evlat sahibi olabilmek için dilekte bulunmuştur. Bu sonuçlar “Türbe ziyareti esnasında 

dilekte bulunan bireylerin dilekleri farkı konularda çeşitlilik arzetmektedir.” şeklindeki 14. 

hipotezimizi doğrulamaktadır. Bu sonucun ortaya çıkmasında araştırma yaptığımız Hıdırlık 

bölgesinin herhangi spesifik bir dilek durumuyla ilişkili olmamasının etkisi olduğunu 

söyleyebiliriz. 

Yapılan çalışmalarda dua etme davranışı ile depresyon arasında anlamlı bir ilişki bulunduğu, 

depresyon düzeyi arttıkça dua etme davranışının da arttığı görülmüştür (Yaparel, 1987, s. 52). 

Bizim çalışmamızda türbe ziyaretinde yapılan dileklere baktığımızda eş istemek, iş bulmak, evlat 

sahibi olmak, ders ve sınavlarda başarılı olmak, psikolojik rahatsızlıklardan şifa bulmak ve aile 

içi geçimsizliklere çare bulmak gibi insanı stres ve depresyona sokabilecek yaşam zorlukları ile 

olduklarını görmekteyiz. Dolayısıyla yapılan ziyaretler bir yerde kişilerin baş etmekte 

zorlandıkları yaşam zorluklarını aşmada manevi destek arama gayesini de gütmektedir 

diyebiliriz. Nitekim yapılan pek çok araştırmada kişilerin içine düştükleri zorlukları aşmada bir 

dini başaçıkma yolu olarak duaya sıklıkla başvurdukları tespit edilmiştir (Nooney ve Woodrom, 

2002, s. 363). 

 

2.16. Türbe Ziyarette Yapılan Uygulamalara Göre Katılımcıların Durumları 

İnsanları türbe vb. yerleri ziyaret etmeye yönelten husus uygun ritüel ve uygulamalarla temasa 

geçilmesi halinde türbelerde yatan kişilerde bulunduğuna inanılan manevi güç, feyz vb.nin 

ziyarette bulunan kişiye faydasının dokunacağına olan inançtır (Keskin, 1999, s. 186). 



39 

Dolayısıyla yapılan ziyaretler esnasında yapılan ziyaretin sonucunun ortaya çıkması için bir 

takım uygulamalar ziyaretçiler tarafından yapılmaktadır.  

Yine Atasağun tarafından ziyaret fenomeni üzerine yapılan çalışmada geniş bir literatür 

çalışması neticesinde kutsal kabul edilen ziyaretlerde ziyaret öncesinde ve sonrasında yapılan 

uygulamalardan bazıları şunlardır (Atasağun, 2006, s. 55-58);  

Abdest almak, kadınların başlarını örtmesi,  

Üç Fatiha bir İhlas okumak,  

Kurban kesmek,  

Ağaca-çalıya-dala-demir parmaklıklara çaput veya bez bağlamak,  

Ziyaret yerinde bulunan delikli taşların içinden geçmek,  

Ziyaret yerlerinde bulunan ve kutsal olduğuna inanılan bu sudan içmek-bu suyu eve götürmek 

ve bu su ile banyo yapmak,  

Ziyaret yerinde bulunan ve kutsal olduğuna inanılan topraktan yemek ve bir tutamını eve 

götürmek,  

Dilek taşları yapıştırmak,  

Da etmek, toplu olarak dua ve yağmur duası yapmak,  

Ziyaret yerinde bulunan ve kutsal olduğuna inanılan ağaçtan veya çalıdan bir parça alıp 

kurutmak-eve getirmek,  

Ziyaret yerinde pilav pişirip yemek ve orada bulunanlara dağıtmak,  

Türbeye sembolik olarak kadın veya çocuğu satmak, ziyaret yerinde bulunan ve kutsal 

olduğuna inanılan taşı veya taşları vücudun ağrıyan yerlerine koymak veya sürtmek,  

Dilek dilemek,  

Adakta bulunmak,  

Türbeye havlu-seccade-tespih-takke-başörtüsü-süpürge ve takunya bırakmak,  

Çaput veya bez parçalarını okumak,  

İki rekat namaz kılmak,  

Mum yakmak,  

Ziyaret yerin etrafını belirli zamanlarda belirli sayıda (3 veya 7 defa) dolaşmak,  

ziyaret yerindeki mezarlara elini veya yüzünü sürmek,  



40 

Ziyaret yerine para bırakmak veya atmak, kesilen adak kurbanının kanından alna sürmek, 

Yatırın ruhuna dualar ithaf etmek,  

Çocuğu olmayan kadınların sırtına mezarın başındaki taşı koymak veya ziyaret mekânlarında 

bir müddet uyutmak,  

Çocuğu olup da yaşamayan çocuklara, yaşaması için türbedeki yatırın ismini veya çocuğu 

yaşamayan kadınların boynuna at nalı, boncuk vb. şeyler asmak, Mehmet isimli yedi kişinin 

kapısını dolaştırmak ve buradan un, tuz ve şeker toplamak,  

Ziyaret yerinde Kur’an-ı Kerim okumak veya sevabını orada bulunan yatırın ruhuna 

bağışlamak,  

Ziyaret yerinde salavat getirmek,  

Ziyaret yerindeki namaz kılınacak yerin girişine bir kutu kesme şeker bırakmak,  

Ziyaret yerindeki sandukanın etrafını belirli sayıda dolaşmak,  

Gelinlik çağına gelmiş kızın eşyasını türbeye bırakıp üzerinden bir Cuma geçtikten sonra alıp 

giydirmek,  

Türbenin anahtarını lâl olan çocuğun ağzına koyup sanki bir yerin kilidini açarmış gibi 

çevirmek,  

Sünnet ettirilecek çocuğu türbeye getirmek,  

Türbede ahraz çocuğun başına tencere geçirip tencere üç kez vurmak tencerenin karasının 

çocuğun başına çıkmasını sağlamak,  

Ziyaret yerinde helva dağıtmak, türbeye içi su dolu ıbrık bırakmak,  

Çocuğu ocakta üzeri bezlerle örtülmüş oturağa yatırmak,  

İlâhiler okumak, hastayı yatırın başında uyutmak,  

Ziyaret yerinde bulunan ve kutsal olduğuna inanılan ağacın meyvesinden şifa niyetiyle yemek,  

Ziyaret yerinde tespih çekmek, ekmek parçasını su ile ıslatarak yarısını orada bırakıp, diğer 

yarısını yemek.  

Dilek tutup, bir taşı ucundan ikiye ayrılmış bir ağaca sıkıştırarak suya bırakmak,  

Doğan çocuğa yatırın adını vermek, şükür duası okumak,  

Çocuğu olmayan kadının ağzına ip ve ağaçtan gem yapıp, ziyaret yerinde bulunan ve kutsal 

olduğuna inanılan kayanın etrafında belirli sayılarda tur attırmak,  

Hayvanı kutsal kayanın etrafında dolaştırmak,  



41 

Yağmur duası esnasında kuzu sürüsünü koyun sürüsüne karıştırmak,  

Ziyaret yerinde bulunan ve kutsal olduğuna inanılan suyun içerisine para, demir parçaları vs. 

atmak,  

Dilek dilerken, türbedeki mermer sütunu kucaklamak,  

Ziyaret yerindeki mezar taşlarına veya türbe duvarlarına çeşitli dilek yazıları yazmak,  

El ve diz üzerine çömelerek ve apalayarak türbeye yaklaşmak ve öpmek,  

Hayvan hastalıklarının geçmesi için, hayvanların tüylerini veya yularını mezarın üzerine 

bırakmak,  

Yağmurun yağması için türbeden alınan bir taşı suya bırakmak,  

Ziyaret yerinde bulunan suyun içerisine yumurta bırakmak,  

Mezarın üzerine yeşil renkte örtü veya seccade bırakmak,  

Mezarın üzerine para atmak, buğday, bulgur vb. şeyler dökmek,  

Ziyaret yerinde bulunan suyu toprakla karıştırıp, bu karışımı vücudun ağrıyan yerlerine 

sürmek,  

Ziyaret yerine Türk bayrağı bırakmak, türbe içerisine iç çamaşırları bırakıp, bir müddet zaman 

geçtikten sonra alıp giymek,  

Ziyaret yerindeki kutsal su ile cilt hastalığı bulunan yerin yıkanması,  

Ziyaret yerini ya üç gün üst üste gidip ziyaret etmek ya da üç perşembe üst üste ziyaret etmek,  

Yatırın tavsiyesini almak için türbe içinde yatma.  

 

Tablo 2.16. Türbe Ziyaretinde Yapılan Uygulamalara Göre Dağılım 

Seçenekler  N % 

Namaz kılar ve Kur’an-ı Kerim okurum 125 31,25 

Sadece Kur’an-ı Kerim okurum 252 63 

Şeker/lokum dağıtırım 15 3,75 

Toprak alırım 8 2 

Mum yakarım - - 

Taş yapıştırırım - - 

Toplam 400 100 

 



42 

Tablo 2.16’da araştırmaya katılanların türbe ziyaretinde yaptıkları uygulamalara göre dağılımı 

verilmektedir. Bu tabloya göre araştırmaya katılanların %63’ü (252 kişi) sadece Kur’an-ı Kerim 

okuduğunu, %31,25’i (125 kişi) nazaz kıldığını ve Kur’an-ı Kerim okuduğunu, %3,75’i (15 kişi) 

şeker/lokum dağıttığını, %2’si (8 kişi) ise buradan toprak aldığını ifade etmiştir. Bu sonuçlar 

“Türbe ziyaretinde bulunan bireylerin batıl davranışlar sergileme düzeyi düşüktür.” şeklindeki 15. 

hipotezimizi doğrulamaktadır. 

Türbeye ziyarete gelen yaşlılar eskiden mum yakıldığını ve türbenin duvarına taş yapıştırıldığını 

fakat bu uygulamanın artık yapıldığını görmediklerini söylemiştir. Bunda İl Müftülüğü’nün türbe 

ziyareti esnasında bu tür bid’at ve hurafe davranışların yapılmaması konusundaki uyarı ve 

ikazlarının etkili olduğu düşünülmektedir.  

 

2.17.Bu Mekâna Gelme Sıklığına Göre Katılımcıların Durumları 

Tablo 2.17’de araştırmaya katılanların bu mekâna gelme sıklığına göre dağılımları yer 

almaktadır. Bu tabloya göre araştırmaya katılanların %56,25’i (225 kişi) ara sıra geldiğini, 

%12,50’si (50 kişi) ilk defa geldiğini, %11,25’i (45 kişi) çok sık geldiğini, %11,25’i (45 kişi) 

yalnızca mübarek gün ve gecelerde geldiğini, %8,75’i (35 kişi) ise Cuma namazlarını kılmak 

için geldiğini ifade etmiştir. Bu sonuçlar “Türbe ziyaretini ara sıra yapanların oranı diğerlerinden 

yüksektir.” şeklindeki 16. hipotezini doğrulamaktadır.  

 

Tablo: 2.17. Bu Mekâna Gelme Sıklığına Göre Katılımcıların Dağılımı 

Seçenekler  N % 

İlk defa geldim 50 12,50 

Ara sıra gelirim 225 56,25 

Çok sık gelirim 45 11,25 

Cuma namazlarını kılmak için gelirim 35 8,75 

Yalnızca mübarek gün ve gecelerde gelirim 45 11,25 

Toplam 400 100 

 

Başta Perşembe ve Cuma günleri olmak üzere, kandil geceleri, arife günleri, hıdrellez günü ve 

bayram gün ve geceleri bölge de ziyaretçi yoğunluğu olmaktadır. Özellikle havaların güzel 

olduğu Cuma günlerinde cemaat cami dışına taşmaktadır. Erkekler tepede bulunan cami ve 

avlusunda namazlarını kılarken, kadınlar aşağı kısımda bulunan Kereb-i Gazi'nin türbesini 

ziyaret etmektedir. Bölgeye yerleştirilen piknik masalarında vatandaşlar bir yandan yanlarında 

getirdikleri yiyecekleri yerken diğer yandan da ziyaretlerini gerçekleştirmektedir. Yaz aylarına 

denk gelen Kandil geceleri de geç vakte kadar aileler çocuklarıyla birlikte ziyaretlerini 

gerçekleştirmektedir. Bölgenin hareketli olduğu bir diğer zaman dilimi ise arife günleri ve 



43 

bayram günleridir. İnsanlar hem kutsal olduklarına inandıkları bu zaman dilimlerini burada 

geçirmekte hem de tatil günlerini değerlendirmektedirler. “Türbe ziyaretini ara sıra yapanların 

oranı diğerlerinden yüksektir.” şeklindeki 16. hipotezimizi oluştururken bölgenin bu özelliğini 

dikkate aldık. Burada yatan zatların sahabe olması bölgeyle ilgili bir takım halk inanışları da 

beraberinde getirmektedir.  

Cengil tarafından yapılan nitel çalışmada elde edilen mülakat sonuçlarından bazıları şu 

şekildedir; Görüştüğümüz yaşlı bir teyze büyüklerinden babasına, babasından da kendisine 

anlatıldığına göre; Kurban bayramından önce üç hafta Perşembe yada Cuma günleri Hıdırlığa 

gelip bu sahabeleri ziyaret eden burada dua ve ibadette bulunan ve haclar arafatta iken yine 

arife günü buraya gelip dua ve ibadette bulunan kişilere Allah'ın hac sevabı yazacağını ve 

kendisinin de yıllardır bu şekilde yaptığını ifade etmiştir. Görüşmelerden elde ettiğimiz verilerin 

bazıları şöyledir:  

Erkek, 30 Yaşında, Lise Mezunu; ‘Allah'tan bir şey olmazsa, Çorum'da bulunduğum zamanlar 

mutlaka Cuma namazımı kılmak için buraya gelirim. Namazımı kıldıktan sonra sırasıyla 

türbeleri ziyaret eder, ruhlarına fatiha okur, dua eder ondan sonra işimin başına dönerim. Uzun 

zamandır böyle yapıyorum’.  

Bayan, 42 Yaşında, Ortaokul Mezunu; ‘Mübarek kandil gecelerinin gündüzünde mutlaka buraya 

gelirim. Cenabı Allah'a dua ve niyazda bulunurum. Burada yatan sahabeler Hz. Peygamber' i 

görmüş, ona dostluk yapmış kimselerdir. Kabir ziyareti dinimizce de tavsiye edilen bir şeydir. 

Hem dünya hayatının gelip geçici olduğunu tekrar hatırlıyorum hem de böyle mübarek zatları 

ziyaret ediyorum.” (Cengil, 2008, s. 939) 

 

2.18.Katılımcıların Bu Türbe Dışında Başka Türbeleri Ziyaret Etme Durumları 

İnsanlar dini tecrübe yaşama arzusuyla kutsal ile sezgisel ve duygusal ilişki kurma çabası 

içindedir ve bu amaçla kutsalın tezahür edeceğine inandığı türbe, yatır, mezar, ağaç, kaya vb. 

mekân ve nesnelere ziyarette bulunmaktadır (Oymak, 2002, s. 113). 

Tablo 2.18. Katılımcıların Bu Türbe Dışında  

Başka Türbeleri Ziyaretler Etme Durumlarına Göre Dağılım 

Seçenekler  N % 

Evet ziyaret ettim 355 88,75 

Hayır ziyaret etmedim 45 11,25 

Toplam 400 100 

 

Tablo-18’de araştırmaya katılanların bu türbe dışında başka türbeleri ziyaret etme durumlarına 

göre dağılımları yer almaktadır. Bu tabloya göre araştırmacıların %88, 75’i (355 kişi) başka 



44 

türbeleri ziyaret ettiğini belirtirken, %11,25’i (45 kişi) başka bir türbe ziyaretinde 

bulunmadığını ifade etmiştir.  Bu sonuçlar araştırmamızın “Türbe ziyaretinde bulunan bireylerin 

başka türbeleri de ziyaret etme oranı yüksektir.” şeklindeki 17. hipotezini doğrulamaktadır. 

Türbe ziyaretinde bulunan bireyler genellikle bu ziyareti dini inançlarının etkisiyle 

gerçekleştirmekte ve türbe ziyaretinin dini bir vecibeyi yerine getirmek gibi algıladıkları için 

benzer mekânları ziyaret etmek sıklıklarının yüksek olması beklenen bir durumdur. Elde 

ettiğimiz sonuçlar da bu durumun doğru olduğunu bize göstermektedir. 

 

2.19. Katılımcıların Başka Türbe Ziyaretlerinde Yaptıkları Dua/Dileklerinin Kabul 

Olma Durum 

Tablo-19’da araştırmaya katılanların başka türbe ziyaretlerinde yaptıkları dua/dileklerinin kabul 

olma durumlarına göre dağılımı yer almaktadır. Bu tabloya göre araştırmaya katılanların 

%57,50’si (230 kişi) bazı dua/dileklerinin kabul olurken bazılarının olmadığını, %23,75’i (95 

kişi) dua/dileklerinin kabul olmadığını, %18,75’i (75 kişi) ise dua/dileklerinin kabul olduğunu 

ifade etmektedir.  Araştırmaya katılanların sadece %18,75’i daha önceki türbe ziyaretlerinde 

yaptıkları dua ve dileklerin kabul olduğunu belirtirken geri kalanların hiç olmadı ya da bazı dua 

ve dileklerinin kabul olup diğer bazılarının olmadığını ifade etmelerine rağmen bir başka türbe 

olan bu mekânı ziyaret etmelerinin türbe ziyaretlerine olan inançlarını göstermesi açısından 

önemlidir.  

 

Tablo 2.19. Katılımcıların Başka Türbe Ziyaretlerinde Yaptıkları Dua/Dileklerinin Kabul 

Olmalarına Göre Dağılım 

Seçenekler  N % 

Evet oldu 75 18,75 

Hayır olmadı 95 23,75 

Bazılarında oldu bazılarında olmadı 230 57,50 

Toplam 400 100 

 

 

2.20.Katılımcıların Bu Türbeyi Ziyaretlerinden Sonra Dua/Dileklerinin Kabul 

Olmaması Durumunda Bunun Sebebi İle İlgili Düşünce Durumları 

Tablo 2.20’de katılımcıların bu türbeyi ziyaretlerinden sonra dua/dileklerinin kabul olmaması 

durumunda bunun sebebi ile ilgili düşüncelerine göre dağılımı verilmiştir. Bu tabloya göre 

%45,61’i (145 kişi) hakkımda hayırlı olmadığı için Allah’ın dileğimi vermediğine inanırım 

şıkkını, %35,93üi (120 kişi) günahlarım duamın kabul olmasına engel olmuş olabilir, %18,46’i 



45 

(60 kişi) samimi bir şekilde inanmadığım için olmamış olabilir şıkkını işaretlemiştir. Bu 

sonuçlar bu durumla karşılaşan kişilerin kendi durumlarını öznel değerlendiriş biçimleri olup 

öznel dindarlık algısı veya dini başa çıkma gibi konularda yapılacak çalışmalar için bir veri 

oluşturabilir.  

Tablo 2.20. Katılımcıların Bu Türbeyi Ziyaretlerinden Sonra Dua/Dileklerinin Kabul Olmaması 

Durumunda Bunun Sebebi ile İlgili Düşüncelerine Göre Dağılım 

Seçenekler  N % 

Hakkımda hayırlı olmadığı için Allah’ın dileğimi vermediğine 

inanırım. 

145 45,61 

Samimi bir şekilde inanmadığım için olmamış olabilir. 60 18,46 

Günahlarım duamın kabul olmasına engel olmuş olabilir. 120 35,93 

Toplam 325 100 

 

 

2.21.Yapılan Ziyaretin Katılımcıların Dini Hayatına Etki Durumu 

İnsanlar dini tecrübe yaşama arzusuyla kutsal ile sezgisel ve duygusal ilişki kurma çabası 

içindedir ve bu amaçla kutsalın tezahür edeceğine inandığı türbe, yatır, mezar, ağaç, kaya vb. 

mekân ve nesnelere ziyarette bulunmaktadır (Oymak, 2002, s. 113).  

Dini tecrübenin bilimsel bir terim olarak kullanımı Amerikalı psikolog ve felsefeci William 

James olmuştur. Ona göre dini tecrübe ilahi kudret ile sezgisel ve duygusal bir ilişki kurarak 

Tanrısal olanı algılamaktır. Muhammed İkbal, dini tecrübenin de diğer insani tecrübelerimizle 

aynı kategoride ele alınabileceğini belirtmektedir. Jung ise dini mistik tecrübeyi ortak bilinç 

ötesindeki arketiplerin tecrübesi olarak izah etmektedir. Dini tecrübe, bir yandan deruni ve 

subjektif bir hadise, diğer yandan da tezahür eden şeyle karşılaşmayı ifade eden dinamik bir 

yapıyı ifade etmektedir ve aynı zamanda aşkın varlık ile kurulan transandantal bir özelliğe 

sahiptir. Dini tecrübe ile aşkın varlığa ulaşmak güçlü bir dini şuur gerektirirve yaşayan kişi 

açısından kesinlik ve mutlaklık arzetmektedir. Dini tecrübe yaşayan kişi tüm benlik ve bilinci ile 

birlikte Tanrı ile birlikte olmanın şuurunu yaşamaktadır. O yüzden James bu hali “şiddetli bir 

yanış” olarak ifade etmektedir. Dini tecrübe ilahi bir öz olan Tanrı ile belli bir ilişkiyi kapsayan 

bütün duygular, algılar ve duyumları kendinde barındırmaktadır. Ayrıca dini tecrübe içerisinde 

yaşanan birbirinden farklı duygular tecrübeyi yaşayan kişinin hayata bakışını ve bireysel 

kaderini de yansıtmaktadır. Dini tecrübenin bu duygusal içeriği, yaşanan bir gerçekliği ifade 

etmesi açısından ona hem güven duyulmasına hem de duyulmamasına neden olmaktadır. 

Kişinin yaşamış olduğu tabiat olayları, dini bir vaaz, dini bir ayin vs. özel durumlar ona dini bir 

şuur vererek tecrübe yaşamasına neden olabilir (Cengil, 2010, s. 198-206 ).  



46 

Dolayısıyla dini tecrübe olarak da ifade edilebilecek bu deneyimin bireyin dini hayatında bir 

değişim ve dönüşüme neden olup olmadığı görmek amacıyla katılımcılara yaptıkları ziyaretin 

dini hayatları üzerine bir etkisi olup olmadığını sorduk.  

Tablo 2.21. Yapılan Ziyaretin Katılımcıların Dini Hayatına Etki Durumuna Göre Dağılım 

Seçenekler  N % 

İbadet hayatımda bir değişim olmadı (zaten ibadetlerimi düzenli olarak yerine 

getiriyordum, yine dikkat ediyorum) 

110 27,50 

İnanç açısından imanımın arttığını düşünüyorum (fakat ibadetletlerimi 

aksatıyordum, hala aksatmaya devam ediyorum) 

273 68,25 

İbadetlerime daha dikkat etmeye başladım 17 4,25 

Toplam 400 100 

 

Tablo 2.21’de yapılan ziyaretin katılımcıların etki durumuna göre dağılımı yer almaktadır. Bu 

tabloya göre katılımcıların %68,25’i (273 kişi) inanç açısından imanımın arttığını düşünüyorum 

(fakat ibadetlerimi aksatıyordum, hala aksatmaya devam ediyorum) şıkkını, %27,50’si (110 

kişi) ibadet hayatımda bir değişim olmadı (zaten ibadetelrimi düzenli olarak yerine 

getiriyordum, yine dikkat ediyorum) şıkkını, %4,25’i (17 kişi) ibadetlerime daha dikkat etmeye 

başladım şıkkını işaretlemiştir. Bu sonuçlara göre araştırmaya katılanlardan ibadetlerini düzenli 

olarak yerine getirenlerin dışında kalan tüm ziyaretçilerin dini hayatlarında bu ziyaretin olumlu 

yönde bir canlanma meydana getirdiğini göstermektedir ve araştırmamızı “Yapılan ziyaretin 

katılımcıların dini hayatına etki etme düzeyi yüksektir.” şeklindeki 18. hipotezini 

doğrulamaktadır.   Nitekim Yeğin (2012) tarafından yapılan çalışmada da araştırmaya 

katılanların %71,3’ü dini hayatlarında olumlu yönde bir değişmenin meydana geldiğini, örneğin; 

dine ilgilerinin arttığını, farz ibadetleri düzenli olarak yerine getirmeye başladıklarını, Kur’an-ı 

Kerim’i okumaya ağırlık verdiğini veya hayır işlerine daha fazla ağırlık vermeye başladıklarını 

belirtmiştir (s. 85).  

 

 

 

 

 

 

 

 



47 

SONUÇ 

Bu çalışmada Çorum Hıdırlıkta bulunan Suheyb-i Rumi, Ubeyd-i Gazi ve Kereb-i Gazi türbelerine 

yapılan ziyaretler bağlamında din psikolojisinin araştırma yöntem ve tekniklerini kullanarak 

türbe ziyaretleri üzerine psikososyolojik bir incelemede bulunduk.  

Tezimiz giriş ve üç bölümden oluşmaktadır. Giriş bölümünde çalışmanın konu, amaç ve önemi, 

çalışmanın yöntemi, çalışmanın evren ve örneklemi, çalışmanın hipotezleri ve çalışmanın 

varsayımları ve sınırlılıkları başlaklarından oluşmaktadır. 

Birinci bölüm çalışmamızın teorik kısmını oluşturmaktadır. Bu bölümde Genel Bilgiler başlığı 

altında şu alt başlıklar yer almaktadır; “Din, Dinin İnanç ve Dindarlık”, “Kutsal”, “Kutsal Mekân”, 

“Ziyaret Fenomeni ve Türbe Ziyareti”, “Türbe Ziyaretlerinin Tarihsel Arka Planı”, “Çorum 

Hıdırlık Bölgesi ve Burada Bulunan Türbeler Hakkında Bilgi”. 

İkinci bölüm ise çalışmamızın uygulama kısmını oluşturmakta olup “Araştırma Bulguları ve 

Tartışma” başlığı altında “Cinsiyete Göre Katılımcıların Durumları”, “Yaşlara Göre Katılımcıların 

Durumları”, “Medeni Hallerine Göre Katılımcıların Durumları”, “Eğitim Düzeylerine Göre 

Katılımcıların Durumları”, “Ekonomik Düzeylerine Göre Katılımcıların Durumları”, “Okul Dışında 

Din Eğitimi Almalarına Göre Katılımcıların Durumları”, “Alkol Kullanımlarına Göre Katılımcıların 

Durumları”, “Hz. Peygamber’in Doğum Yerini Bilmelerine Göre Katılımcıların Durumları”, 

“Kur’an-ı Kerim Okumalarına Göre Katılımcıların Durumları”, “Namaz İbadetini Yerine 

Getirmelerine Göre Katılımcıların Durumları”, “Dini İnanç ve Yaşayışlarına Göre Katılımcıların 

Durumları”, “Türbede Yatan Kişilerle İlgili Bilgilerine Göre Katılımcıların Durumları”, “Ziyaret 

Mekânını Kimden Öğrendiklerine Göre Katılımcıların Durumları”, “Bu Mekânı Ziyaret Etme 

Nedenlerine Göre Katılımcıların Durumları”, “Dilekte Bulunmak İçin Gelen Katılımcıların Dilek 

Türlerine Göre Durumları”, “Türbe Ziyarette Yapılan Uygulamalara Göre Katılımcıların 

Durumları”, “Bu Mekâna Gelme Sıklığına Göre Katılımcıların Durumları”, “Katılımcıların Başka 

Türbeleri Ziyaret Etme Durumları”, “Katılımcıların Başka Türbe Ziyaretlerinde Yaptıkları 

Dua/Dileklerinin Kabul Olma Durum”, “Katılımcıların Bu Türbeyi Ziyaretlerinden Sonra 

Dua/Dileklerinin Kabul Olmaması Halinde Bunun Sebebi İle İlgili Düşünce Durumları” ve 

“Yapılan Ziyaretin Katılımcıların Dini Hayatına Etki Durumu” başlıkları yer almaktadır. 

 “Sonuç” başlığını taşıyan üçüncü bölümümüzde araştırmamızın sonucunu ele aldık. 

Çalışmamız ikinci bölümde ele alındığı şekilde 18 hipotezden oluşmaktadır. Bu hipotezlerimizin 

doğrulanıp doğrulanmama durumları şu şekildedir; 

1. Hipotezimiz “Yirmi beş yaş ve üstü bireyler yirmi beş yaş ve altı bireylerden daha fazla oranda 

türbe ziyaretinde bulunmaktadır” şeklindedir. Tablo-2’de görüldüğü üzere araştırmaya 

katılanların %7,5’i (30 kişi) 18-24 yaş aralığında, %20,5’i (82 kişi) 25-39 yaş aralığında, 

%24,5’i (98 kişi) 40-49 yaş aralığında, %27’si (108 kişi) 50-64 yaş aralığında, %20,5’i (82 kişi) 

ise 65 ve üzeri yaş grubu bireylerden oluşmaktadır. Bu verilere baktığımızda araştırma 



48 

yaptığımız Hıdırlık bölgesine ziyarete gelen kişiler çoğunlukla 25 yaş ve üzeri yani yetişkin, orta 

yaş ve yaşlı bireylerden oluşmaktadır ve bu sonuçlara göre araştırmamızın 1. hipotezimizi 

doğrulanmaktadır. 

2. Hipotezimiz “Evli bireyler bekar olanlardan daha fazla oranda türbe ziyaretinde 

bulunmaktadır” şeklindedir. Tablo-3’te araştırmaya katılanların medeni durumlarına göre 

dağılımları verilmiştir. Tabloda görüldüğü üzere araştırmaya katılanların %70,5’i (212 kişi) evli, 

%29,5’i (88 kişi) bekarlardan oluşmaktadır. Bekar kategorisinde hiç evlenmemiş olanlar ile eşi 

vefat etmiş olanlar ve boşanmış olanlar da yer almaktadır. Bu sonuçlara göre araştırmamızın 2. 

hipotezi doğrulanmaktadır. 

3. Hipotezimiz “Eğitim düzeyi yükseldikçe türbe ziyaretlerinde bulunma oranı da 

yükselmektedir” şeklindedir. Tablo-4’te araştırmaya katılanların eğitim durumuna göre 

dağılımları verilmiştir. Bu tabloya göre araştırmaya katılanları %7,5’i (30 kişi) okuryazar, %16’sı 

(64 kişi) ilkokul mezunu, %17,5’i (70 kişi) ortaokul mezunu, %28’i (112 kişi) lise mezunu ve 

%30’u (120 kişi) üniversite mezunlarından oluşmaktadır. Ortaokul ve üzeri mezunların toplamı 

%75,5’tir. Bu sonuçlara göre araştırmamızın 3. hipotezinin doğrulanmaktadır. 

4. Hipotezimiz Alt ve orta gelir grubunda bulunan bireyler üst gelir grubunda bulunan 

bireylerden daha fazla türbe ziyaretlerinde bulunmaktadır” şeklindedir. Tablo-5’de araştırmaya 

katılanların ekonomik durumlarına göre dağılımı verilmiştir. Bu tabloya göre araştırmaya 

katılanların %30’u (120 kişi) alt ekonomik düzeyden, %57,5’i (230 kişi) orta ekonomik 

düzeyden, %12,5’i (50 kişi) de yüksek ekonomik düzeyden gelmektedir. Araştırmamızda elde 

ettiğimiz bulgular alt ve orta ekonomik düzeydeki kişilerin daha yoğun olarak türbe 

ziyaretlerinde bulunduğu şeklinde yorumlanabilir. Bu sonuçlar 4. hipotezini doğrulamaktadır. 

5. Hipotezimiz “Okul dışında din eğitimi alan bireyler diğerlerine göre daha fazla türbe 

ziyaretinde bulunmaktadır” şeklindedir. Tablo-6’da araştırmaya katılanların cami dışında din 

eğitimi alma durumlarına göre dağılımları verilmiştir. Bu tabloya göre araştırmaya katılanların 

%2,5’i (10 kişi) okul dışında herhangi bir yerden din eğitimi almadığını, %7,5’i ailesinde din 

eğitimi aldığını, %65’i (260 kişi) camide din eğitimi aldığını, %25’i (100 kişi) Kur’an Kursu’nda 

din eğitimi aldığını ifade etmektedir. Görüldüğü gibi araştırmaya katılanların neredeyse 

tamamına yakını okul dışında aile, cami ve Kur’an kursunda dini eğitim almış kimseler. Bu 

sonuçlar araştırmamızın 5. hipotezini doğrulamaktadır. 

6. Hipotezimiz “Alkol kullanan bireylerin türbe ziyaretinde bulunma oranı alkol 

kullanmayanlardan düşüktür.” şeklindedir. Tablo-7’de araştırmaya katılanların alkol kullanma 

durumuna göre dağılımları verilmiştir. Bu tabloya göre araştırmaya katılanların %6,5’i (26 kişi) 

alkol kullanmakta, %93,5’i (374) ise alkol kullanmamaktadır. Bu sonuçlar araştırmamızın 

şeklindeki 6. hipotezini doğrulamaktadır. 

7. Hipotezimiz “Türbe ziyaretinde bulunan bireylerin dini bilgi düzeyleri yüksektir.” Şeklindedir. 

Tablo-8’de araştırmaya katılanların Hz. Peygamber’in doğum yerini bilme durumlarına göre 



49 

dağılımları verilmiştir. Bu tabloya göre araştırmaya katılanları %82’si (328) Hz. Peygamber’in 

doğum yerini doğru olarak bilmektedir. %18’i ise Hz. Peygamber’in doğum yerini 

bilmemektedir. Bu kişilerin %13,25’i (53 kişi) Hz. Peygamber’in doğum yerinin Medine olarak 

işaretlerken %4,73’ü Kudüs olarak işaretlemiştir. Araştırmaya katılanların %82’si bu soruya 

doğru cevap vermiştir. Bu sonuç türbe ziyaretinde bulunanların büyük çoğunluğunun Hz. 

Peygamber’in doğduğu şehri bildiğini göstermektedir ve 7. hipotezimizi doğrulamaktadır. 

8. Hipotezimiz “Türbe ziyaretinde bulunan bireylerin ibadet maksadıyla Kur’an-ı Kerim’i okuma 

oranları yüksektir.” şeklindedir. Tablo-9’da araştırmaya katılanların Kur’an-ı Kerim’i okuma 

durumlarına göre dağılımları verilmiştir. Bu tabloya göre araştırmaya katılanların %31,25’i (125 

kişi) Kur’an-ı Kerim’i okumayı bilmemektedir, dolayısıyla Kur’an-ı Kerim okuyamamaktadır. 

%68,75’i (275 kişi) Kur’an-ı Kerim’i okumayı bilmektedir ve bu kişilerin %12,50’si (50 kişi) 

her gün düzenli olarak Kur’an-ı Kerim’i okuduğunu ifade ederken %56,25’i (225 kişi) düzenli 

olarak Kur’an-ı Kerim’i okumadıklarını yani ara sıra okuduklarını ifade etmiştir. Bu sonuçlara 

göre 8. hipotezimiz doğrulanmamıştır. Çünkü ibadet maksadıyla düzenli olarak Kur’an-ı 

Kerim’i okuyanların oranı %12,50’dir. 

9. Hipotezimiz “Türbe ziyaretlerinde bulunan bireylerin günlük beş vakit namaz kılma oranları 

yüksektir.” Şeklindedir. Tablo-10’da araştırmaya katılanların namaz kılma durumlarına göre 

dağılımları verilmiştir. Bu tabloya göre araştırmaya katılanların %23,75’i (95 kişi) bayram ve 

Cuma namazları da olmak üzere namazlarını hiç kılmamaktadır. Bu sonuçlara göre ki 9. 

hipotezimiz doğrulanmamıştır. 

10. Hipotezimiz “Türbe ziyaretlerinde bulunan bireylerin dini inanç düzeyleri ve ibadetlerini 

düzenli yerine getirme oranı yüksektir.” şeklindedir. Tablo-11’de araştırmaya katılanların dini 

inanç durumları ve genel olarak tüm ibadetlerini yerine getirme durumlarıyla ilgili dağılımları 

ele alınmıştır. Bu tabloya göre araştırmaya katılanların %31,75’i (127 kişi) inançlı ve ibadetlerini 

düzenli olarak yerine getiren dindar, %63,75’i (255 kişi) inançlı fakat ibadetlerini düzenli 

olarak yerine getiremeyen, %4,50’si (18 kişi) inançlı fakat ibadetlerinin hiçbirisini yerine 

getiremeyen bireylerden oluşmaktadır. Araştırmaya katılanlar arasında inançsız olduğunu ifade 

eden hiç kimse olmamıştır. Bu sonuçlaragöre araştırmamızın 10. hipotezi doğrulanmamıştır. 

11. Hipotezimiz “Türbe ziyaretlerinde bulunan bireylerin ziyaret ettikleri türbede medfun 

bulunan kişinin kim olduğuyla ilgili bilgi düzeyleri yüksektir.” şeklindedir. Tablo-12’de 

araştırmaya katılan kişilerin ziyaret ettikleri türbelerde medfun bulunan kişilerle ilgili bilgi 

durumlarına yer verilmektedir. Bu tabloya göre araştırmaya katılanların %87,5’inin (350 kişi) 

bu türbelerde medfun bulunan kişiler ile ilgili bilgileri sahabe oldukları şeklindedir. %8,25’i (33 

kişi) Allah dostu veli kişi, %2’si (8 kişi) buranın makam olduğu, hiç kimsenin yatmadığı ve 

medfun olduğuna inanılan sahabelere hürmeten yapıldığı, % 1,25’i (5 kişi) devlet büyüğü 

oldukları ve % 1’i (4 kişi) ise Peygamber oldukları şeklinde görüş bildirmiştir. Bu sonuçlara göre 

araştırmamızın 11. hipotezi doğrulanmaktadır. 



50 

12. Hipotezimiz “Türbe ziyaretinde bulunan bireyler arasında bu mekânla ilgili bilgiyi 

ailelerinden öğrenenlerin oranı yüksektir.” şeklindedir. Tablo-13’te araştırmaya katılanların 

ziyaret ettikleri bu mekânı kimden öğrendiklerine göre dağılım verilmektedir. Bu tabloya göre 

ziyaret edilen mekânı araştırmaya katılanların %80,25’i (321 kişi) ailesinden, %12,75’i (51 

kişi) arkadaşlarından, %7’si (28 kişi) broşür, dergi vb. materyallerden öğrendiği görülmektedir. 

Bu sonuçlara göre araştırmamızın ki 12. hipotezini doğrulanmaktadır. 

13. Hipotezimiz “Türbe ziyaretinde bulunan bireyler en fazla dua etmek ve dilekte bulunmak için 

bu ziyareti gerçekleştirmektedir.” Şeklindedir. Tablo-14’te araştırmaya katılanların bu mekânı 

ziyaret etme nedenlerine göre dağılımları yer almaktadır. Bu tabloya göre % 36,15’i (145 kişi) 

dilekte bulunmak ve dua etmek için, % 31,25’i (125 kişi) namaz kılıp dua etmek için, % 11,25’i 

(45 kişi) kendisini huzurlu hissettiği ve stres attığı için, % 8,5’i (34 kişi) sünnet veya evlilik 

merasimi için, % 8,25’i (33 kişi) sadece dua etmek için, % 2,5’i (10 kişi) gezip görmek için, % 

1’i (4 kişi) daha önceki ziyaretinde yaptığı dua ve dileği kabul olduğundan şükür duası yapak 

için, %1’i (4 kişi) de burada yatan kişilerin ahirette kendilerine şefaatçi olması için burayı 

ziyaret etmiştir. Bu sonuçlara göre araştırmamızın 13. hipotezi doğrulanmıştır. 

14. Hipotezimiz “Türbe ziyareti esnasında dilekte bulunan bireylerin dilekleri farkı konularda 

çeşitlilik arzetmektedir.” şeklindedir. Tablo-15’de araştırmaya katılanlardan dilekte bulunmak 

için türbe ziyaretine gelenlerin diledikleri dilek türüne göre dağılımları yer almaktadır. Bu 

tabloya göre dilekte bulunanların %57,93’ü (84 kişi) çocukları için, %22,06’sı (32 kişi) 

derslerinde/sınavlarında başarılı olmak için, % 8,27’si (12 kişi) iş bulabilmek için, %4,82’si (7 

kişi), %3,44’ü (5 kişi) psikolojik rahatsızlıklarına şifa bulmak için, %2,06’sı (3 kişi) hayırlı bir 

eş bulabilmek için, %1,37’si (2 kişi) ise evlat sahibi olabilmek için dilekte bulunmuştur. Bu 

sonuçlar araştırmamızın 14. hipotezini doğrulamaktadır.  

15. Hipotezimiz “Türbe ziyaretinde bulunan bireylerin batıl davranışlar sergileme düzeyi 

düşüktür.” şeklindedir. Tablo-16’da araştırmaya katılanların türbe ziyaretinde yaptıkları 

uygulamalara göre dağılımı verilmektedir. Bu tabloya göre araştırmaya katılanların %63’ü (252 

kişi) sadece Kur’an-ı Kerim okuduğunu, %31,25’i (125 kişi) nazaz kıldığını ve Kur’an-ı Kerim 

okuduğunu, %3,75’i (15 kişi) şeker/lokum dağıttığını, %2’si (8 kişi) ise buradan toprak aldığını 

ifade etmiştir. Bu sonuçlar 15. hipotezimizi doğrulamaktadır. 

16. Hipotezimiz “Türbe ziyaretini ara sıra yapanların oranı diğerlerinden yüksektir.” Şeklindedir. 

Tablo-17’de araştırmaya katılanların bu mekâna gelme sıklığına göre dağılımları yer almaktadır. 

Bu tabloya göre araştırmaya katılanların %56,25’i (225 kişi) ara sıra geldiğini, %12,50’si (50 

kişi) ilk defa geldiğini, %11,25’i (45 kişi) çok sık geldiğini, %11,25’i (45 kişi) yalnızca mübarek 

gün ve gecelerde geldiğini, %8,75’i (35 kişi) ise Cuma namazlarını kılmak için geldiğini ifade 

etmiştir. Bu sonuçlar 16. hipotezimizi doğrulamaktadır.  

17. Hipotezimiz “Türbe ziyaretinde bulunan bireylerin başka türbeleri de ziyaret etme oranı 

yüksektir.” şklindedir. Tablo-18’de araştırmaya katılanların bu türbe dışında başka türbeleri 



51 

ziyaret etme durumlarına göre dağılımları yer almaktadır. Bu tabloya göre araştırmacıların %88, 

75’i (355 kişi) başka türbeleri ziyaret ettiğini belirtirken, %11,25’i (45 kişi) başka bir türbe 

ziyaretinde bulunmadığını ifade etmiştir.  Bu sonuçlar araştırmamızın 17. hipotezini 

doğrulamaktadır.  

18. Hipotezimiz “Yapılan ziyaretin katılımcıların dini hayatına etki etme düzeyi yüksektir.” 

şeklindedir. Tablo-21’de yapılan ziyaretin katılımcıların etki durumuna göre dağılımı yer 

almaktadır. Bu tabloya göre katılımcıların %68,25’i (273 kişi) inanç açısından imanımın 

arttığını düşünüyorum (fakat ibadetlerimi aksatıyordum, hala aksatmaya devam ediyorum) 

şıkkını, %27,50’si (110 kişi) ibadet hayatımda bir değişim olmadı (zaten ibadetelrimi düzenli 

olarak yerine getiriyordum, yine dikkat ediyorum) şıkkını, %4,25’i (17 kişi) ibadetlerime daha 

dikkat etmeye başladım şıkkını işaretlemiştir. Bu sonuçlara göre araştırmaya katılanlardan 

ibadetlerini düzenli olarak yerine getirenlerin dışında kalan tüm ziyaretçilerin dini hayatlarında 

bu ziyaretin olumlu yönde bir canlanma meydana getirdiğini göstermektedir ve araştırmamızı 

18. hipotezini doğrulamaktadır.    

Hipotezlerimizden elde ettiğimiz neticeye göre Çorum Hıdırlık bölgesinde bulunan türbeleri 

ziyaret edenlerin çoğunlukla; 25 yaş ve üstü evli, eğitim düzeyi yüksek, alt ve orta ekonomik 

düzeyden, okul dışında da din eğitimi alan, alkol kullanmayan, dini bilgi düzeyleri yüksek, 

ziyaret ettikleri bu mekânda medfun bulunan kişilerin kim olduğuyla ilgili bilgü dezeyleri yüksek 

ve bu mekân ile ilgili bilgiyi ailelerinden öğrenen, çeşitli konularda dua etmek ve dilekte 

bulunmak için ziyarette bulunan, bu ziyaretleri ara sıra yapan, bu türbe dışında başka türbeleri 

de ziyaret eden, yapmış oldukları ziyaretin dini hayatlarına etki düzeyi yüksek buna karşılık 

ibadet maksadıyla Kur’an-ı Kerim’i okuma düzeyleri, beş vakit namazlarını kılma ve genel 

olarak tüm ibadetlerini düzenli olarak yerine getirme düzeyleri ve batıl davranışlar sergileme 

düzeyleri düşük bireyler olduğu görülmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



52 

KAYNAKÇA 

 

Akalın, Ş. H. (1988). Ebü’l-Hayr Rûmî. Saltuknâme. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Aksarayî, K. M. (2000). Müsâmeretü’l-Ahbar, Çev. Mürsel Öztürk. Ankara: TTK Yayınları. 

Arnold, T. W. (1987). The Preaching of Islam. London: Constable and Company Ltd. 

Arslan, M. (2004). Türk Popüler Dinlarlığı. Ankara: Dem Yayınları. 

Aslanpala, O. (1996). Türk Cumhuriyetleri Mimarlık Abideleri. Ankara: Türksoy Yayınları. 

Atasağun, G. (2006). Ziyaret Fenomeni. Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 21(21), 

33-60. 

Bahadır, A. (2002). Ergen Kişiliği Bağlamında Din Kişilik İlişkisi. Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 14 (14), 111-123. 

Berkes, M. (1943). Elvan Köyünde Bir Sosyal Araştırma. Dil Tarih ve CoğrafYa Fakültesi Dergisi, 3 (1), 

135-143. 

Beyatlı, Y. K.. (2003). Kendi Gök Kubbemiz. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Bombaci, A. (1962). Türkler ve Gazneli Sanatı. Milletlerarası Birinci Türk Sanatları Kongresi. Çev. Kâmıran 

Birand, Ankara. 

Cebeci, S. (1997). Bilimsel Araútırma ve Yazma Teknikleri. İstanbul: Alfa Basım Yayım Dağıtım. 

Cengil, M. (2008), Süheyb-i Rumi, Kereb-i Gazi ve Ubeyd-i Gazi Türbelerinin Çorum’un Dini Hayatına 

Yansımaları. Uluslararası Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Çorum Sempozyumu 2008. Der. Mahfuz Söylemez ve 

diğerleri, (ss. 929-946). Çorum: Lider Matbaacılık 

---------. (2010), Tasavvuf Psikolojisi. Çorum: Lider Matbaacılık. 

----------. (2021), Din Psikolojisine Giriş. Din Psikolojisi. Ed. Nevzat Gencer, Muammer Cengil, (ss. 6-

15)İstanbul: Lisans Yayıncılık. 

Cengil, M., Baran Tekin, D. (2016). “Kutsal Zaman, Algılanış Biçimi ve İbadet Hayatına Etkisi”. Hitit 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 15(29), 33-63. 

Certel, H. (2000). Kur’an’da İnsan. Isparta: Tuğra Matbaası. 

Chaghatai, M. A. (1979). The Architect of the Taj and its Place in World Architecture. İstanbul Üniversitesi 

İslâm Tetkikleri Enstitüsü Dergisi. 7(3-4), 159-171. 

Cilacı, O., (1994). Dua. TDV İslam Ansiklopedisi, 9, (529-350).  

Cilacı, Osman. (1999). Türbe- Mezar Ziyaretlerinde Görülen Hurafeler ve Çözümleri. Geçmişten Günümüze 

Mezarlık Kültürü ve İnsan Hayatındaki Etkileri Sempozyumu. İstanbul: Mezarlıklar Vakfı Yayınları. 

Çelebi, E., (2020). Seyahatname. İstanbul: Sancak Yayınları. 



53 

Çelik, C. (2004). Türk Halk Dindarlığında Değişim ve Süreklilik: Ziyaret Fenomeni Örneği. Çukurova 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 4(1), 213-239. 

El-Allâmî, Ebü’l-Fazl (1987), The Akbarnāmā, trc. H. Beveridge. New Delhi: y.y. 

el-Câmî, Abdurrahman b. Ahmed (1980). Nefehâtü’l-üns. Çev. Lâmiî Çelebi, İstanbul: Pinhan Yayıncılık. 

Efendioğlu, M. (2008). Sahâbe. TDV İslam Ansiklopedisi. 35, (ss. 391-500) 

Eraslan, K. (1983). Divan-ı Hikmet’ten Seçmeler. Ankara: TDV Yayınları. 

Erkoç, E. (2015). Çorum’da Sahabe ve Evliya Makamları. Ankara: y.y. 

Field, H., Brostow, E. (1942). Excavations in Uzbekistan, 1937-39. Ars Islamica, IX, 143-159. 

Fowler, J. W. (1991). The Vocation of Faith Development Theory. Stages of Faith and Religious 

Development: Implications for Church, Education and Society. Ed. J. W. Fowler, K. E. Nipkow, F. Schweitzer. 

New York: Crossroad. 

Glock, C. Y., Stark, R. (1965). Religion and Society in Tension. Chicago: Rand McNally. 

Göka, Ş. (2001). İnsan ve Mekân. İstanbul: Pınar Yayınları. 

Güç, A. (1998). Dinlerde Kutsal ve Kutsallık Anlayışı. Dinler Tarihi Araştırmaları-I. Ankara: Dinler Tarihi 

Yayınları. 

Güç, A. (2000). Kur’an’da Kutsallık Anlayışı, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 9(9), 245-252. 

Günay, Ü. (1999). Erzurum ve Çevresinde Dini Hayat. İstanbul: Erzurum Kitaplığı. 

---------- (2001). Ziyaret Fenomeni Üzerine Bir Din Bilim Araştırması – Kayseri Örneği. İzmir: Ege 

Üniversitesi Matbaası. 

---------- (2006). Dindarlığın Sosyolojisi. Dindarlığın Sosyo-Psikolojisi. Adana: Karahan Kitabevi. 

Gürbüz, S., Şahin, F. (2018). Sosyal Bilimlerde Araştırma Yöntemleri. Ankara: Seçkin Yayınları.  

Hacı B. V. (2007), Velâyetnâme, Çev. H. Duran, Ankara: Seha Neşriyat. 

Hakyemez, C. (2016). Osmanlı-İran İlişkileri ve Sünni-Şii İttifakı. İstanbul: Kitapevi Yayınları. 

Hasluck, F. W. (1995). Anadolu ve Balkanlarda Bektaşîlik. Çev. Yücel Demirel. İstanbul: Ant Yayınları. 

Hatipoğlu, H. (1992). Sünen-i İbn-i Mâce Tercümesi ve Şerhi. İstanbul: Kahraman Yayınları. 

Honigman, E. (1970). Bizans Devletinin Doğu Sınırı, Çev. Fikret Işıltan. İstanbul: İÜEF Yayınları. 

İbn Manzur. (t.y.), Lisânü’l-Arab, Kahire: Kahire-i Dâru’l-Meârif. 

İnalcık, H. (2009). Devlet-i Aliyye Osmanlı İmparatorluğu Üzerine Araştırmalar-I. İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları. 

Kağıtçıbaşı, Ç. (2006). Yeni İnsan ve İnsanlar. İstanbul: Evrim Yayınevi. 

Kandemir, M. Y. (2014). Ziyaret, TDV İslam Ansiklopedisi. 44, (ss. 496-498). 



54 

Karacoşkun, M. D. (1988). Psiko-sosyal Açıdan İman-Amel (Dini Davranış) İlişkisi, (Doktora Tezi), 

Samsun: 19 Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Karasar, N. (1986). Bilimsel Araştırma Yöntem: Kavramlar, İlkeler, Teknikler. Ankara: Bilim Yayınları. 

Kartal, Ahmet (2000). Şeyh Baba Yûsuf Sivrihisârî, Mevhûb-ı Mahbûb (İnceleme-Metin-Sözlük-İndeks). 

Eskişehir: Yunus Emre Kültür, Sanat ve Turizm Vakfı Yay. 

Kartal, B. (2021). Dini İnanç ve Dindarlık. Din Psikolojisi. Ed. Nevzat Gencer, Muammer Cengil, İstanbul: 

Lisans Yayıncılık. 

Keskin, Yahya Mustafa (1999). Turhal, Yeşilyurt ve Sulusaray İlçelerindeki Halk Dindarlığının Bir 

Boyutunu Oluşturan Ziyaret İnanç ve Uygulamaları. Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 4. 185-

201. 

Kiel, M. (1980). Sarı Saltuk ve Erken Bektaşilik Üzerine Notlar. Türk Dünyası, 2(9), 147-150. 

----------. (2009). Sarı Saltuk, TDV İslam Ansiklopedisi, 36, (ss. 147-150).  

Köprülü, F. (1976). Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar. İstanbul: DİB Yayınları. 

Köse, A. (2009), “Popüler Kültür, Popüler Dindarlık: Türk Toplumunda Türbe Fenomeni Üzerine Psiko-

sosyolojik Bir Araştuma”. 16. Ulusal Sosyal Psikiyatri Kongresi, Safranbolu, Karabük. 

Köymen, M. A. (1984), Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi II: İkinci İmparatorluk Devri, Ankara: TTK 

Yayınları.   

Lowry, G. D. (1990). Humayun’s Tomb, Function and Meaning in Early Mughal Architecture. Muqarnas, 

IV, 133-148.  

Mehmedoğlu, A. U. (2004). Kişilik ve Din. İstanbul: Dem Yayınları. 

Müneccimbaşı A. D. (2017). Câmiu’d-Düvel. Çev. Ali Öngül. İstanbul: Kabalcı Yayıncılık. 

Nath, R. (1982). History of Mughal Architecture. New Delhi 

Nooney, J. ve Woodrom. (2002). Religious Coping and Church-Based Social Suport As Predictors of 

Mental Health Outcomes: Testing A Conceptual Model. Journal For The Scientific Study of Religion. 41(2), 

359-368. 

Ostrogorsky, G. (1991). Bizans Devleti Tarihi. Çev. Fikret Işıltan, Ankara: TTK Basımevi. 

Oymak, İ. (2002). Gelibolu Yöresinde Ziyaret Fenomeni. Dinî Araştırmalar, 5(14), 131-148. 

Öney, G. (1981). İran ve Anadolu Selçuklu Türbelerinin Mukayesesi. AÜ İlâhiyat Fakültesi Yıllık 

Araştırmalar Dergisi, III, 41-66. 

Örnek, S. V. (1996). Sivas ve Çevresinde Hayatın Kesin Safhalarıyla İlgili Batıl İnançların ve Büyüsel 

İşlemlerin Etnolojik Tetkiki. Ankara: A.Ü. Basımevi. 

Öztürk, N. (2003). Fatih Devri Kaynaklarından Düsturnâme-i Enverî: Osmanlı Tarihi Kısmı (1299-1466), 

İstanbul: Kitabevi Yayınları. 



55 

Peker, H. (1999). Türbe Ziyaretlerindeki Dini ve Psiko-sosyal Nedenler. Geçmişten Günümüze Mezarlık 

Kültürü ve İnsan Hayatındaki Etkileri Sempozyumu. İstanbul: Mezarlıklar Vakfı Yayınları. 

----------. (2018). Din Psikolojisi. İstanbul: Çamlıca Yayınları. 

Sarıkçıoğlu, E (2002). Din Fenomenolojisi. Isparta: SDÜ Yayınları. 

Sözen, M. S. (1968). Anadolu’da Eyvan Tipi Türbeler. Anadolu Sanatı Araştırmaları I, 167-210. 

Stark, R., Glock, C.Y. (1968). American Piety: The Nature of Religious Commitment. Berkely and Los 

Angeles: University of California Press. 

Şahin, H. (2011), “Tapduk Emre”, TDV İslam Ansiklopedisi. 40, (12-13) 

Şentürk, H. (2010). Din Psikolojisine Giriş. İstanbul: İz Yayıncılık. 

Tanyol, C. (1960). Din ve Adetler, Türk Folklor Araştırmaları. 6(127). 

Tanyu, H. (1967). Ankara ve Çevresinde Adak ve Adak Yerleri. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi. 

Taş, K. (2006). Dindarlığın Kriterleri Üzerine Tipolojik Bir Araştırma. Dindarlığın Sosyo-Psikolojisi. 

Adana: Karahan Kitabevi. 

Taşköprizâde (1989). Hadâiku’ş-Şekâik, Çev. Mehmed Mecdî Efendi, Ed. Abdülkadir Özcan, İstanbul: 

Çağrı Yayınları. 

Topaloğlu, B. (2013). “Veli”. TDV İslam Ansiklopedisi, 43, (ss. 24-25).  

Yaparel, Recep (1987), Yirmi Kırk Yaşlar Arası Kişilerde Dinî Hayat ile Psiko-Sosyal Uyum Arasındaki İlişki 

Üzerine Bir Araştırma, (Doktora Tezi), Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Yavuz, Y. Ş. (2007). “Peygamber”. TDV İslam Ansiklopedisi, 34, 257-262.  

Yavuzer, H. (1992). Çocuk Psikolojisi. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Yeğin, H. (2012), “Din Psikolojisi Açısından Kutsal Mekân İnsan İlişkisi”, Harran Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 17 (27), 53-91. 

----------. (2014), II. Şeyh Şaban-ı Veli Sempozyumu, Kastamonu: Turuva Yayınevi. 

Yücel, Y. (1988).  Anadolu Beylikleri Hakkında Araştırmalar. Ankara: Türk Tarih Kurumu. 

Zebîdî, M. M. (1422/2002). İthâfü’s-sâdeti’l-müttakîn. Ed. Muhammed Ali Beyzavî. Beyrut: y.y. 

Çorum Valiliği (t.y.). Sahabeler. Erişim tarihi: 14 Şubat 2022. 

http://www.corum.gov.tr/kurumlar/corum.gov.tr/Genel/corum_tanitim/sahabeler.pdf. 

 

 

 



56 

EKLER 

EK-1- Anket  

Anket Formu 

Sayın katılımcı, bu anket Hıdırlık Türbesine yapılan ziyaretlerle ilgili yürütülmekte olan bilimsel 

bir çalışmaya veri elde etmek için yapılmaktadır. Anket formuna isim, soyisim vb. kimliğinizi 

belirtici bir şey yazmanıza gerek yoktur. Elde edilen veriler yalnızca bu çalışmada kullanılacaktır. 

Çalışmaya sunduğunuz katkıdan dolayı şimdiden teşekkür ederim. 

Azime Çiftçi 

Hitit Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Yüksek Lisans Öğrencisi 

 

1-Cinsiyetiniz ? (   ) Kadın  (   ) Erkek  

2-Yaşınız ? (   ) 18-25 

(   ) 50-65 

(   ) 25-40 

(   )65 ve üzeri 

(   ) 40-50 

3-Medeni durumunuz ? (   ) Evli (   ) Bekar (   )……………… 

4-Eğitim durumunuz ? (   ) Okuryazar 

(   ) Lise 

(   ) İlkokul 

(   ) Üniversite 

(   ) Ortaokul 

(   ) İmam Hatip Lisesi 

5-Ekonomik durumunuz? (   ) Alt (   ) Orta (   )Yüksek 

6-Okul dışında din eğitimi 

aldınız mı? 

(   ) Hayır 

(   ) Kur’an 

Kursunda 

(   )Evet, ailemde 

(   )…………….. 

(   ) Evet camide 

7-Alkol kullanır mısınız? (   ) Evet (   ) Hayır  

9- Peygamberimiz nerede 

doğmuştur? 

(   ) Mekke (   ) Medine (   ) Kudüs 

7-Kur’an-ı Kerim okuma ile ilgili durumunuz hangisine uymaktadır? 

(   ) Kur’an-ı Kerim’i okumasını bilmiyorum. 

(   )Her gün düzenli okuyorum. 

(   ) Biliyorum ama düzenli olarak okumuyorum. 

10-Namaz ibadeti ile ilgili durumunuz aşağıdakilerden hangisine uymaktadır? 

(   ) Hiç kılmıyorum          

(   ) Beş vakit düzenli kılıyorum 

(   ) Ara sıra kılarım 



57 

(   )Sadece Cuma ve Bayram namazlarını kılarım 

11- Dini yaşantı bakımından kendinizi nasıl değerlendiriyorsunuz? 

(   ) İnançlı ve ibadetlerini yerine getiren dindar birisiyim 

(   ) İnançlı birisiyim fakat ibadetlerimi düzenli olarak yerine getiremiyorum 

(   ) İnançlı birisiyim fakat ibadetlerimin hiç birisini yerine getiremiyorum. 

(   ) İnançsız birisiyim 

(   ) ………. 

12- Burada yatan kişiler kimdir? 

(   ) Peygamer          

(   ) Allah dostu veli kişiler      

(   ) Sahabe       

(   ) Devlet büyüğü      

(   ) Burası makamdır, yani burada yatan birisi yoktur, adı geçen sahabelere hürmeten 

yapılmıştır                

  (   ) ……………. 

13- Burayı kimden öğrendiniz? 

(   ) Ailemden      

(   ) Arkadaşlarımdan      

(   ) Broşür, dergi vb.         

(   ) Din adamlarından      

(   ) Mensubu bulunduğum dini cemaat / tarikatten          

(   ) …………… 

14-Burayı ziyaret etme sebebiniz nedir? 

(   ) Gezip görmek         

(   ) Namaz kılıp dua etmek       

(   ) Sadece dua etmek      

(   ) Dilekte bulunmak ve dua etmek 



58 

(   ) Sünnet veya evlilik merasimi için            

(   ) Burada yatan mübareklerin ahirette şefaatçi olması için  

(   ) Burada kendimi huzurlu hissettiğim, stres attığım için            

(   ) Daha önceki ziyaretimde yaptığım dua ve dileğim kabul olduğu için şükür duası etmeye                               

(   ) …………………    

15-Dilekte bulunmak için geldiyseniz ne tür dilekte bulundunuz? 

(   ) Hayırlı bir eş istemek için. 

(   ) İş bulabilmek için. 

(   ) Evlat sahibi olabilmek için. 

(   ) Derslerimde / sınavlarımda başarılı olabilmek için. 

(   ) Fiziksel hastalıklara şifa bulmak için. 

(   ) Psikolojik rahatsızlıklarıma şifa bulmak için 

(   ) Aile içi geçimsizliklere çare bulabilmek için. 

(   ) ……………. 

16- Bu mekân ziyaretinizde aşağıdakilerden hangisini yapıyorsunuz? 

(   ) Kur’an okurum      (   ) Şeker/lokum dağıtırım       (   ) Toprak alırım      (   ) Mum yakarım       

(   )Taş yapıştırırım 

(   ) ………….. 

17- Buraya gelme sıklığınız nedir?   

(   ) İlk defa geldim      (   ) Ara sıra gelirim       (   ) Çok sık gelirim        (   ) Cuma namazlarına 

gelirim        

(   )Yalnızca mübarek gün ve gecelerde ziyaret ederim          

18- Daha önce başka bir türbeye ziyaretiniz oldu mu? 

(   ) Evet ziyaret ettim        (   ) Hayır ziyaret etmedim 

19- Yapmış olduğunuz bu ziyaretlerde dilekleriniz kabul oldu mu? 

(   ) Evet oldu       (   ) Hayır olmadı         (   ) Bazılarında oldu bazılarında olmadı 

20- Etrafınızda tanıdığın kişilerin bu tür türbe ziyaretlerinde dileklerinin kabul olduğunu 

duydunuz mu? 



59 

(   ) Evet kabul olmuş       (   ) Hayır kabul olmamış 

21- Buraya yaptığınız ziyarette dua ve dileğinizin kabul olmaması durumunda bunun 

sebebi sizce ne olabilir? 

(   ) Hakımda hayırlı olmadığı için Allah’ın dileğimi vermediğine inanırım. 

(   ) Samimi bir şekilde inanmadığım için olmamış olabilir. 

(   ) Günahlarım duamın kabul olmasına engel olmuş olabilir. 

22-Buraya yaptığınız ziyaretin dini hayatınıza bir etkisi oldu mu? 

(   ) İbadet hayatımda bir değişiklik olmadı 

(   ) İnanç açısından imanım arttığını düşünüyorum. 

(   ) İbadetlerime daha dikkat etmeye başladım. 

(   ) …………… 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



60 

EK-2- Valilik Oluru 

  

 



61 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


