
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İBNÜ’Z-ZÂĞÛNÎ’NİN 

TEFSİR ANLAYIŞININ MUKAYESELİ 

OLARAK İNCELENMESİ 

Fatih LENGERLİ 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TEFSİR BİLİM DALI 

Danışman: Dr. Öğr. Üyesi Hasan HALİLOĞLU 

AĞRI-2022 

(Her hakkı saklıdır.



 

T.C. 

AĞRI İBRAHİM ÇEÇEN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TEFSİR BİLİM DALI 

 

 

 

 

Fatih LENGERLİ 

 

 

 

 

İBNÜ’Z-ZÂĞÛNÎ’NİN TEFSİR ANLAYIŞININ MUKAYESELİ 

OLARAK İNCELENMESİ 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

TEZ YÖNETİCİSİ 

Dr. Öğr. Üyesi Hasan HALİLOĞLU 

 

 

 

 

 

AĞRI-2022



 

01/04/2022 

 

 

TEZ ETİK VE BİLDİRİM SAYFASI 

 

LİSANASÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

 

Ağrı İbrahim Çeçen Üniversitesi Lisansüstü Eğitim-Öğretim ve Sınav 

Yönetmeliğine göre hazırlamış olduğum “İbnü’z-Zâğûnî’nin Tefsir Anlayışının 

Mukayeseli Olarak İncelenmesi” adlı tezin tamamen kendi çalışmam olduğunu ve 

her alıntıya kaynak gösterdiğimi taahhüt eder, tezimin kâğıt ve elektronik 

kopyalarının Ağrı İbrahim Çeçen Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

arşivlerinde aşağıda belirttiğim koşullarda saklanmasına izin verdiğimi onaylarım.  

Lisansüstü Eğitim-Öğretim yönetmeliğinin ilgili maddeleri uyarınca 

gereğinin yapılmasını arz ederim.  

Tezimin tamamı her yerden erişime açılabilir. 

 

 

 

 

01/04/2022 

Fatih LENGERLİ 

 

 

  

 

 

 

 



 

TEZ KABUL VE ONAY TUTANAĞI 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

 

Dr. Öğr. Üyesi Hasan HALİLOĞLU danışmanlığında, Fatih LENGERLİ 

tarafından hazırlanan bu çalışma, 12/05/2022 tarihinde aşağıdaki jüri tarafından 

Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı Tefsir Bilim Dalında Yüksek Lisans tezi olarak 

oybirliği ile kabul edilmiştir. 

 

 

 

Başkan:       İmza: 

 

 

Jüri Üyesi:      İmza: 

 

 

Jüri Üyesi:       İmza: 

 

 

 

Yukarıdaki imzalar adı geçen öğretim üyelerine ait olup;  

 

Enstitü Yönetim Kurulunun …/…/2022 tarih ve . . . . / . . . . . . . . nolu kararı 

ile onaylanmıştır. 

 

.…. /……/2022 

 

 

 

 

 

Prof. Dr. İbrahim HAN 

Enstitü Müdürü



i 

 

 

 

 

ÖZET 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

İBNÜ’Z-ZÂĞÛNÎ’NİN TEFSİR ANLAYIŞININ MUKAYESELİ 

OLARAK İNCELENMESİ 

Tez Danışmanı: Dr. Öğr. Üyesi Hasan HALİLOĞLU 

2022, 114+vi sayfa 

Jüri: Prof. Dr. Faiz KALIN 

          Dr. Öğr. Üyesi Hasan HALİLOĞLU 

          Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Seyid GECİT 

Kur’ân-ı Kerîm’i anlama gayreti, Kur’ân’ın nüzulünden itibaren günümüze kadar 

gelmiş bir olgudur. Bu olguya katkı sağlama bağlamında her dönemde çeşitli tefsirler 

kaleme alınmıştır. Kur’ân’ı anlamak isteyen okuyucular da öncelikle bu tefsirlere 

müracaat etmiş, böylelikle Kur’ân’ı anlamaya çalışmışlardır. 

Belirttiğimiz bu olguya binaen hicri 6-7. yüzyıl civarlarında yaşamış olan İbnü’z-

Zâğûnî de bu alanda kendi görüşlerini ortaya koymuştur. Ancak onun tefsir alanında 

müstakil bir eseri bulunmamaktadır. Onun tefsire dair görüşlerini öğrencisi İbnü’l-

Cevzî’nin Zâdü’l-Mesir adlı tefsirinde görmekteyiz. Onun bu eserde her âyet için 

yorumu bulunmamakta, sadece belli âyetlerde bulunmaktadır. Bu çalışmada İbnü’z-

Zâğûnî’nin bu eserdeki bazı görüşlerini ele almaya çalışacağız. 

Anahtar sözcükler: Kur’ân, Tefsir, İbnü’z-Zâğûnî, Ulûmu’l-Kur’ân, Yorum 

 

 

 

 

 

 



ii 

 

 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 

MASTER THESİS 

EXAMINATION OF TAFSIR UNDERSTANDING OF IBN AL-ZÂGHÛNI 

AS COMPARATIVE 

Advisör: Dr. Lecturer Hasan HALİLOĞLU 

2022, Page: 114+vi 

Jury: Prof. Dr. Faiz KALIN 

          Dr. Lecturer Hasan HALİLOĞLU 

          Dr. Lecturer Mehmet Seyid GECİT 

The effort to understand the Holy Qur’an has been made since the beginning of the 

Qur’an it is a phenomenon that has come down to the present day. In the contex of 

contributing to this phenomenon various exegesis have been written in each period. 

Who wants to understand the Qur’an reader have also applied to these exegesis first, 

thus, they tried to understand the Qur’an.  

Based on this phenomenon, which we have mentioned, Hijri 6-7. who has lived 

around the century Ibn al-Zaghûnî also expressed his on views in this field. But there 

is no distanced tafsir of him. We can see his views on exegesis in the exegesis of Ibn 

al-Jawzî’s tafsir called Zâdu’l-Mesir –Ibn Jawzî is student of Ibn al-Zaghûni-. He 

does not have opinions on every verse in this work, only it is found in certain verses. 

In this study, some of Ibn al-Zaghûnî’s opinions in this book, we will try to consider. 

Keywords: Qur’an, Tafsîr, Ibn al-Zâghûni, Ulûm al-Qur’an, Exegesis 

 

 



iii 

 

 

ÖNSÖZ 

 Kur’ân-ı Kerîm, tarihin her döneminde Müslümanların ilk başvuru kaynağı 

olarak günümüze kadar gelmiştir. Müslümanlar her zaman Kur’ân-ı Kerîm’e olan 

hürmetlerini korumuşlar, ona gereken önemi göstermeye çalışmışlardır. Kur’ân-ı 

Kerîm’in metniyle birlikte anlamına da önem göstermişler, onu anlamak için çeşitli 

çabalar sarf etmişlerdir. Şüphesiz bu anlama çabasının en önemlisi tefsir ilmidir. 

Tefsir İlmi tarih boyunca Müslümanların Kur’ân-ı Kerîm’i anlama gayretlerini 

karşılamaya çalışmıştır. Bu itibarla Kur’ân-ı Kerîm’i anlama konusunda 

müfessirlerin yeri önem arz etmektedir. Çünkü Müslümanların tefsirle olan bağını 

müfessirler kurmaktadır. Bu bağlamda biz miladi XII. yüzyıl dolaylarında yaşamış 

ve aynı zamanda birçok ilim adamına hocalık yapmış olan İbnü’z-Zâğûnî’nin Tefsir 

İlmi bağlamındaki görüşlerini ele almaya çalışacağız.  

 Çalışmamız giriş ve iki bölümden meydana gelmektedir. Giriş bölümünde 

çalışmanın önemi, amacı, yöntemi ve kaynakları ele alınmıştır. Ayrıca giriş 

bölümünde İbnü’z-Zâğûnî’nin hayatı, yaşadığı dönem, hocaları, talebeleri ve eserleri 

işlenmiştir. Birinci bölümde İbnü’z-Zâğûnî’nin Kur’ân İlimleri’ne dâir görüşleri 

aktarılmaya çalışılmıştır. İkinci bölümde ise İbnü’z-Zâğûnî’nin tefsir anlayışı, çeşitli 

tefsirlerle karşılaştırılarak sunulmaya çalışılmıştır.   

 Araştırmam boyunca yardım ve desteklerinden dolayı tez danışmanım Dr. 

Öğr. Üyesi Hasan HALİLOĞLU’na, araştırmaya yaptıkları katkılardan dolayı Prof. 

Dr. Faiz KALIN ve Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Seyid GECİT’e teşekkürü borç bilirim. 

Ayrıca her zaman destekçim olan eşime, küçük kızıma, anne babam başta olmak 

üzere tüm aile fertlerime ve araştırmam boyunca bana destek olan tüm arkadaşlarıma 

şükranlarımı sunarım.  

 

Fatih LENGERLİ 

Bursa 2022 

 



iv 

 

 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZET ............................................................................................................................ i 

ABSTRACT ................................................................................................................. ii 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................... iii 

KISALTMALAR DİZİNİ ........................................................................................... vi 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. GİRİŞ ...................................................................................................................... 1 

1.1. Araştırmanın Önemi ve Amacı ....................................................................................... 1 

1.2. Araştırmanın Yöntemi ve Kaynakları ............................................................................ 2 

1.3. İbnü’z-Zâğûnî ..................................................................................................................... 3 

1.3.1. Hayatı ............................................................................................................................... 3 

1.3.2. Yaşadığı Dönem ............................................................................................................ 4 

1.3.3. İlmî Şahsiyeti, Hocaları, Talebeleri ve Eserleri ...................................................... 7 

1.3.4. İbnü’z-Zâğûnî Hakkındaki Çağdaş Çalışmalar ..................................................... 15 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. İBNÜ’Z-ZÂĞÛNÎ’NİN KUR’ÂN İLİMLERİNE DAİR GÖRÜŞLERİ......... 16 

2.1. Kur’ân’daki Bazı Kelimelerin Kökenine Dair Görüşleri ......................................... 21 

2.1.1. Afv .................................................................................................................................. 21 

2.1.2. Din .................................................................................................................................. 24 

2.1.3. Fıkıh ............................................................................................................................... 25 

2.1.4. Fecr ................................................................................................................................. 27 

2.1.5. Kadr ................................................................................................................................ 30 

2.2. Kur’ân İlimlerine Dair Görüşleri .................................................................................. 32 

2.2.1. Umum ve Husus Lafızlar: Her Uyarılanın İnkâr Edip Etmediği ....................... 32 

2.2.2. Evlenilmesi Haram/Helal Olan Kadınlar ................................................................ 34 

2.2.3. Nesih: Namazda Kıbleye ya da Beyt-i Makdis’e Dönmek ................................. 36 

2.2.4. Mefhum-u Muhalif/Kısas Konusu ........................................................................... 41 

2.2.5. İhramlıyken Tıraş Olmak ........................................................................................... 43 

2.2.6. Çocuğun Süt Emme Süresi ........................................................................................ 45 

2.2.7. Yetimlere Bakma Yükümlülüğü .............................................................................. 46 

2.2.8. Hayvan Keserken Besmelenin Terkedilmesi ......................................................... 47 



v 

 

2.2.9. Müslümanların Peygamberle Birlikte Sefere/Cihada Katılmaları ..................... 49 

2.2.10. Düşmanı İslam’a Davet Etmek ya da Onlarla Savaşmak ................................. 52 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. İBNÜ’Z-ZÂĞÛNÎ’NİN TEFSİR ANLAYIŞI .................................................... 54 

3.1. Kur’ân’ın Kur’ân’la Tefsirine Dair Yorumları .......................................................... 54 

3.1.1. Allah’ın Münafıklarla İstihza Etmesi ...................................................................... 54 

3.1.2. Allah’tan Hakkıyla Sakınmak ................................................................................... 58 

3.2. Fıkhî Yorumları ................................................................................................................ 60 

3.2.1. Namazda Fatiha Sûresini Okumak ve Sonunda Âmin Demek .......................... 60 

3.2.2. Çocuğun Anne Sütü Emmesi ve Çocuğun Vârisi ................................................. 63 

3.2.3. Allah’ın Adı Anılmaksızın Kesilen Hayvan .......................................................... 66 

3.2.4. Zina Edenlerin Evli ya da Bekâr Olmaları Durumunda Alacakları Cezalar ... 71 

3.3. Diğer Yorumları ............................................................................................................... 74 

3.3.1. Takva ve Vera .............................................................................................................. 74 

3.3.2. Hz. Peygamber’e (s.a.s) Vahyedilen Hakkında ..................................................... 77 

3.3.3. İfsat Edenlerin (Münafıkların) Yaptıkları .............................................................. 78 

3.3.4. İfsat Edenlerin Islah Ediyor Görünmeleri .............................................................. 80 

3.3.5. Münafıkların Hidâyete Karşılık Dalaleti Satın Almaları .................................... 82 

3.3.6. İnkâr Edenlerin Sağır, Dilsiz ve Kör Sayılmaları ................................................. 84 

3.3.7. Gök Gürültüsü .............................................................................................................. 86 

3.3.8. Şimşek ............................................................................................................................ 88 

3.3.9. Münafıkların Aydınlıkta Yürümeleri ...................................................................... 90 

3.3.10. Allah’a Bilerek Ortak Koşma İbaresindeki “Bilmek” Fiili .............................. 93 

3.3.11. Dünya Hayatının Süslü/Câzip Gösterilmesi ........................................................ 94 

3.3.12. Yahudiler ve Hristiyanların Müşrik Olup Olmadığı .......................................... 96 

3.3.13. Şehide Şehit İsminin Verilmesinin Nedeni .......................................................... 98 

3.3.14. İçki İçmekten Vazgeçmek ....................................................................................... 99 

3.3.15. İnsanın Emeğinin Karşılığını Elde Etmesi ......................................................... 101 

3.3.16. Şâhid ve Meşhûd Hakkında .................................................................................. 104 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

4. SONUÇ ................................................................................................................ 107 

KAYNAKÇA ........................................................................................................... 109 

 



vi 

 

 

KISALTMALAR DİZİNİ 

 

age.  : Adı Geçen Eser 

agm.  : Adı Geçen Müellif 

a.s.  : Aleyhisselam 

b.  : bin, İbn (Oğlu) 

bkz.  : Bakınız 

b.y.  : Basımevi Yok 

c.  : Cilt 

DİA  : Diyanet İslam Ansiklopedisi 

H.  : Hicri 

Hz.  : Hazreti 

md.  : Madde 

ö.  : Ölüm 

Öğr.  : Öğretim 

s.  : Sayfa 

s.a.s.  : Sallallahu Aleyhi ve Sellem 

ş.y.  : Şehir yok 

TDV  : Türkiye Diyanet Vakfı 

ts.  : Tarihsiz 

vb. : ve benzerleri 

vd.  : ve diğerleri 

yay.  : Yayınları



1 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. GİRİŞ 

   1.1. Araştırmanın Önemi ve Amacı 

Müslümanlar, Hz. Peygamber (s.a.s) döneminden günümüze kadar Kur’ân-ı 

Kerîm’i anlama çabası içerisinde olmuşlardır. Hz. Peygamber hayatta iken vahyi 

anlama konusunda ashabına rehberlik etmiş ve eksiklerini gidermiştir. Böylelikle Hz. 

Peygamber’in eğitiminden geçen sahabenin Kur’ân’ı anlamada bir sıkıntı çekmediği 

görülmektedir.  

Daha sonraki dönemlerde sahabenin zamanla ve peşisıra vefat etmeye 

başlamalarıyla ve Asr-ı Saadet’ten uzaklaşıldıkça Müslümanlar Kur’ân’ı doğrudan 

anlamakta zorlanmaya başlamışlardır. Zaman ilerledikçe bu sıkıntı daha da artmıştır. 

Ancak tefsir, Ulûmü’l-Kur’ân (Kur’ân İlimleri) vs. ortaya çıkıp geliştikçe dini 

anlama konusunda bir sistem oluşmaya başlamıştır. Günümüze kadar her dönemde 

âlimlerimiz Kur’ân’ı anlama gayretine yönelik birçok çaba göstermişlerdir. 

Böylelikle tefsir gibi ilimler doğmuştur. Sonuç olarak Kur’ân’ı anlama gayreti için 

geniş bir müktesebât oluşmuştur.  

Tefsir ilminde birçok müfessirin yetiştiği ve tefsirin kaleme alındığı 

görülmektedir. Bazı müfessirlerin tefsirleri günümüze kadar ulaşamadığı gibi 

bazılarının da müstakil tefsirleri bulunmamaktadır. Araştırmamızın konusu olan ve 

miladi XII. yüzyılda yaşamış olan İbnü’z-Zâğûnî’nin (455/1063-527/1132) birçok 

ilim dalında söz sahibi olduğunu, bunun yanında tefsire dair görüşlerinin de 

bulunduğunu, ancak müstakil bir tefsir yazmadığını görmekteyiz. Araştırmalarımız 

neticesinde onun tefsire dair görüşlerinin, öğrencisi İbnü’l-Cevzî’nin Zâdü’l-Mesir 

adlı tefsirinde yoğunlaştığını görmekteyiz. Dolayısıyla onun tefsire ve Kur’ân 

ilimlerine dair görüşlerini bu eserden istifade ederek ele almaya çalışacağız. Bu 

çerçevede çalışmamızda, İbnü’z-Zâğûnî’nin Kur’ân İlimleri’ne ve Tefsir’e dâir 

yorumlarını anlamaya çalışmak amaçlanmaktadır. 

 



2 
 

   1.2. Araştırmanın Yöntemi ve Kaynakları 

Çalışmamız kaynak taraması, veri toplama, değerlendirme ve yazma şeklinde 

inşa edilmiştir. Öncelikle temel kaynaklara inilmeye çalışılmıştır. İbnü’z-Zâğûnî’nin 

yazdığı bir tefsiri bulunmadığı ve onun tefsire dair görüşlerinin İbnü’l-Cevzî’nin 

Zâdü’l-Mesir adlı eserinde bulunduğu tespit edildi. Onun bu eserde bulunan tefsir 

görüşlerini, diğer tefsirlerle mukayese edilerek sunulmaya çalışıldı. Böylelikle 

İbnü’z-Zâğûnî’nin Tefsir İlmi içerisinde nerede durduğu tespit edilmeye çalışıldı. 

Bunun yanında her bölüm kendi içerisinde başlıklara ayrılarak klasik tefsir 

kaynaklarına müracaat edildi. Ayrıca konuların çeşitliliğine göre farklı tefsir türlerine 

müracaat edildi. Aynı zamamnda İbnü’z-Zâğûnî’nin yaşadığı dönemi ve kendi 

hayatını daha iyi görebilmek için tarih ve tabakât kitaplarına müracaat edildi.  

Çalışmamız dört bölümden meydana gelmektedir. Birinci bölümde Giriş yer 

almaktadır. Bu bölümde tez çalışmamızla ilgili bilgilerin yanı sıra İbnü’z-Zâğûnî’nin 

hayatı, yaşadığı dönem, hocaları, talebeleri ve eserleri gibi bilgilere yer verilmiştir. 

İkinci Bölüm’de İbnü’z-Zâğûnî’nin Kur’ân İlimlerine dâir görüşleri, Üçüncü 

Bölüm’de İbnü’z-Zâğûnî’nin tefsir anlayışı ele alınmıştır. Dördüncü Bölüm’de ise 

Sonuç yer almaktadır. 

Bu çalışmamızda yararlandığımız başlıca kaynaklar; Mukâtil’in (ö. 150/767) 

Tefsir’i, Ebu Ubeyde’nin (ö. 209/824) Mecâzu’l-Kur’ân’ı, Tüsterî’nin (ö. 283/896) 

Tefsir’i, Taberî’nin (ö. 310/923) Câmiu’l-Beyan’ı, Zeccâc’ın (ö. 311/923) Meani’l-

Kur’ân’ı, Mâtürîdî’nin (ö. 333/944) Te’vilâtü’l-Kur’ân’ı, Cessâs’ın (ö. 370/981) 

Ahkâmu’l-Kur’ân’ı, Ebu’l-Leys es-Semerkandî’nin (ö. 373/983) Tefsir’i, Kuşeyrî’nin 

(ö. 465/1072) Letâifu’l-İşârât’ı, Sem’ânî’nin (ö. 489/1096) Tefsiru’l-Kur’ân’ı, Kiyâ 

el-Herrâsî’nin (ö. 504/1110) Ahkâmu’l-Kur’ân’ı, Zemahşerî’nin (ö. 538/1144) 

Keşşaf’ı, İbnü’l-Cevzî’nin (ö. 597/1201) Zâdü’l-Mesir’i ve el-Muntazam’ı, Râzî’nin 

(ö. 606/1210) Mefatihu’l-Ğayb’ı, İbnü’l-Esîr’in (ö. 630/1233) el-Lübab’ı, 

Kurtubî’nin (ö. 671/1273) el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur’ân’ı, Zehebî’nin (ö. 748/1348) 

Siyeru ‘Alamu’n-Nübelâ’sı, Safedî’nin (ö. 764/1363) el-Vâfî’si, İbn Kesîr’in (ö. 

774/1373) Tefsiru’l Kur’âni’l-Azim’i, İbn Receb’in (ö. 795/1393) Zeylü Tabakâti’l-

Hanâbile’si, İbn Acîbe’nin (ö. 1224/1809) el-Bahru’l-Medid’i ve Elmalılı’nın Hak 

Dini Kur’ân Dili adlı tefsiri gibi tarih ve tefsir alanındaki klasik eserlerdir. Bunlara 



3 
 

ilâveten, hadis kaynaklarından, alanda yazılmış Türkçe kaynaklardan, tezlerden ve 

ansiklopedi maddelerinden istifade edilmiştir. 

   1.3. İbnü’z-Zâğûnî 

   1.3.1. Hayatı 

455/1063 yılı Cemâziyelevvel ayında Bağdat’a bağlı Zâğûnâ köyünde 

dünyaya gelmiştir.1 Köyün adının Zâğîniyâ şeklinde olduğu da rivâyet edilir.2 Zâğûnî 

kelimesi de Zâğûnâ köyüne nispeten verilmiştir. 3  İsminin Ebu’l-Hasan Ali b. 

Ubeydullah b. Nasr ez-Zâğûnî el-Hanbelî el-Bağdâdî 4 , Ebu’l-Hasan Ali b. 

Ubeydullah b. Nasr b. Ubeydullah b. Sehl ez-Zâğûnî el-Bağdâdî5, Ali b. Ubeydullah 

b. Nasr b. Ubeydullah Sehl b. es-Serî Ebu’l-Hasan ez-Zâğûnî el-Bağdâdî el-Hanbelî6 

veya İbnü’n-Nasr b. Ubeydullah b. Sehl b. es-Serî7 diye farklı şekillerde olduğu ifade 

edilmiştir. Bazı kaynaklarda babasının ismi Ubeydullah yerine Abdullah şeklinde 

geçmektedir. Fakat kendisinin, babasının ismini Ubeydullah olarak kaydettiği 

belirtilmektedir.8 Döneminde Hanbelîlerin öne çıkan simalarından olmuş, şeyhu’l-

Hanâbile (Hanbelîlerin reisi) olarak adlandırılmıştır.9 Hatta bazı Hanbelîler onu, on 

üçüncü tabakada fakîhu’l-vakt (döneminin önde gelen fakihi) olarak 

nitelemişlerdir.10  

                                                             
1 İbn Receb, Ebü’l-ferec Zeynüddîn Abdurrahmân b. Ahmed b. Abdirrahmân Receb el-Bağdâdî ed-

Dımaşkî (ö. 795/1393), Zeylü tabâkati’l-hanâbile, thk. Dr. Abdurrahman b. Süleyman el-Useymîn, 

Mektebetü’l-Ubeykân, Riyad, 2005, c.1, s.401-405; Safedî, Ebu’s-Safâ Salâhuddîn Halil b. İzzeddin 

Aybeg b. Abdillah (ö. 764/1363), el-Vâfî bi’l-vefeyât, Dâru ihyâü’t-türâs, Beyrut, 2000, c.21, s.196-

197; Zehebî, Ebû Abdillah Şemsüddin Muhammed b. Ahmed b. Osman ez-Zehebî et-Türkmânî el-

Fârikî ed-Dımaşkî (ö. 7481/1348), Siyeru a’lâmü’n-nübelâ, Dâru’l-hadîs, Kahire, 2006, c.14, s.412-

413; Saffet Köse, “İbnü’z-Zâgûnî” md., DİA, TDV yay., İstanbul, 2000, c.21, s.242. 
2 Ulvi Murat Kılavuz, 5-6. Yüzyılda Tartışmalı Bir Hanbelî: İbnü’z-Zâğûnî ve Sıfat Anlayışı, Emin 

Yay., Bursa, 2016, s.39 
3  İbnü’l-Esîr, Ebü’l-Hasen İzzüddin Ali b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el-Cezerî (ö. 

630/1233), el-Lübâb fî tehzîbi’l-ensâb, Dâru sâdır, Beyrut, ts., c.2, s.53. 
4 İbnü’l-Esîr, a.g.e., s.53. 
5 Zehebî, a.g.e., s.413. 
6 Safedî, a.g.e., s.197. 
7 İbn Receb, a.g.e., s.408. Yine aynı yerde isminin Nasr b. Ubeydullah b. Ebi’s-Serî olabileceği dile 

getirilmiştir. Ayrıca isminin Nasr b. Ubeydullah b. Sehl b. ez-Zâğûnî el-Bağdâdî olduğunu 

söylenmiştir.  
8 Kılavuz, a.g.e., s.37. 
9 Zehebî, a.g.e., s.413; Safedî, a.g.e., s.197; İbn Receb, a.g.e., s.409; Kılavuz, a.g.e., s.37. 
10 İbn Receb, a.g.e., s.409. 



4 
 

Ailesi hakkında geniş bilgi olmamakla birlikte babasının salih bir zat olduğu, 

hadis ilmiyle iştigal ettiği bildirilmektedir.11 Kardeşi Ebu Bekir ez-Zâğûnî de hadis 

ilmiyle uğraşmış, bunun yanında mücellitlik yapmıştır.12 Yani İbnü’z-Zâğûnî ilme 

ilgi duyan bir ailede yetişmiştir. 

İbnü’z-Zâğûnî Bağdat’ta 527/1132 senesinde13  Muharrem ayının bir Pazar 

günü vefat etmiştir. Vefat ettiği günün Muharrem ayının on altıncı günü olduğunu 

belirtenler 14  olduğu gibi bu günün Muharrem ayının on yedinci günü olduğunu 

söyleyenler de vardır.15 Cenaze namazı Pazartesi günü Mansur ve Kasr camilerinde 

kılınmıştır. Cenazesine sayılamayacak derecede kalabalıkların katıldığı 

belirtilmektedir. İbnü’z-Zâğûnî İmam Ahmed mezarlığındaki Bâbü Harb kısmına 

defnedilmiştir.16 

   1.3.2. Yaşadığı Dönem 

Yukarıda belirttiğimiz üzere İbnü’z-Zâğûnî 455/1063 yılında Bağdat’a bağlı 

Zâğûnâ köyünde dünyaya gelmiş, 527/1132 yılında da Bağdat’ta vefat etmiştir. 

Yaşadığı dönem Abbâsilerin (750-1258) hilafet dönemine rastlamaktadır. İbnü’z-

Zâğûnî doğumundan itibaren Kâim Biemrillâh (hilafeti m.1031-1075- ö. 467/1075), 

Muktedî Biemrillâh (hilafeti m.1075-1094- ö. 487/1094), Mustazhir Billâh (hilafeti 

m.1094-1118- ö. 512/1118) ve Müsterşid Billâh (hilafeti m.1118-1135- ö. 529/1135) 

olmak üzere dört Abbâsi halifesi döneminde yaşamıştır. Bu dönemlerde Abbâsiler 

siyasi güç olarak çok zayıflamışlar, halifelik de sembolik bir kurum haline gelmiştir. 

Özellikle İbnü’z-Zâğûnî’nin yaşadığı zaman aralığında Abbâsiler varlığını 

Selçukluların hâkimiyeti altında sürdürmekteydi. 

Burada sırasıyla ilk olarak Kâim Biemrillâh’ın dönemini kısaca ele almakta 

fayda vardır. Bu dönemi tümüyle değil özellikle İbnü’z-Zâğûnî’nin doğduğu tarihten 

itibaren ele almak daha isabetli olacaktır. İbnü’z-Zâğûnî’nin doğumu olan 455/1063 

yılında Kâim Biemrillâh yaklaşık olarak otuz iki yıldan beri hilafet makamındaydı. 

                                                             
11 Kılavuz, a.g.e., s.39. 
12 Safedî, a.g.e., s.197; Kılavuz, a.g.e, s.39. 
13 İbnü’l-Esîr, a.g.e., s.53; Zehebî, a.g.e., s.413; Safedî, a.g.e., s.197; İbn Receb, a.g.e., s.410; Yâfiî, 

Ebû Muhammed Afîfüddin Abdullah b. Es’ad b. Ali b. Süleyman el-Yâfiî el-Yemenî (ö. 768/1367), 

Mir’âtü’l-cenân ve ‘ibratü’l-yekzân, Dâru’l-kütübü’l-İlmiyye, Lübnan, Beyrut, 1997, c.3, s.193. 
14 İbn Receb, a.g.e., s.410.  
15 Zehebî, a.g.e., s.413; Kılavuz, a.g.e., s.41. 
16 İbn Receb, a.g.e., s.410. 



5 
 

İbnü’z-Zâğûnî’nin doğduğu yıl Selçuklu hükümdarı Tuğrul Bey (ö. 455/1063) vefat 

etmiş, yerine Sultan Alparslan (ö. 465/1072) geçmişti. Alparslan’ın tahta geçmesi 

üzerine halife Kâim, onun adına hutbe okutarak onun saltanatını tasdik etmiştir. Her 

ne kadar halifeyle Alparslan arasında bazı gerginlikler yaşandıysa da daha sonraları 

bunlar giderilerek aralarında anlaşma sağlandı. Alparslan Malazgirt zaferinden bir yıl 

sonra vefat ettiğinde yerine oğlu Melikşah (ö. 485/1092) geçmiş, Kâim Biemrillâh 

onun da saltanatını tanımıştır. Sonraki yıl olan 467/1075 yılında Kâim Biemrillâh 

vefat ederek yerine torunu Muktedî Biemrillâh geçmiştir. Kâim Biemrillâh dönemi 

çeşitli ayaklanmalar ve sel felaketi gibi sıkıntılar dolayısıyla karışık bir dönem 

olmuştur. Örneğin Hanbelîlerin bir kısmı bu dönemde ayaklanmış, dolayısıyla 

halifeyi zor duruma sokmuştur.17 Kâim Biemrillâh dönemi her ne kadar karışık bir 

dönem ise de onun döneminde Bağdat ilmin ve kültürün merkezi olmaya devam 

etmiştir. Yine Nizâmiye Medresesi onun döneminde 459/1067 yılında öğretime 

açılmıştır.18 

Muktedî Biemrillâh dönemi Selçuklularla ilişkilerin yoğun yaşandığı bir 

dönemdir. Muktedî kendi halifeliği döneminde Selçuklu sultanı Melikşah’ın 

saltanatını onaylamıştır. Halife Muktedî ile Sultan Melikşah’ın aralarındaki irtibatını 

sağlayan en önemli kişi Melikşah’ın veziri Nizâmülmülk Hasan’dır (ö. 485/1092). 

Bu dönemde hem Nizâmülmülk’ün vefatı hem de yaşanan bazı sıkıntılar sebebiyle 

Melikşah’la halifenin arası açılmış, olay halife Muktedî’nin Basra’ya sürülmesine 

kadar gitmiştir. Hemen akabinde Melikşah’ın vefatıyla halife tekrardan Bağdat’a 

dönerek hilafetin başına tekrar geçmiştir. Bu sırada Selçuklular kısa bir taht 

karışıklığı yaşamış ve sonunda Melikşah’ın oğlu Berkyaruk (ö. 498/1104) tahta 

geçmiştir. Bu arada halife Muktedî Biemrillâh da vefat etmiştir. Halifenin son birkaç 

yılı hariç genel olarak sükûn içinde geçmiştir. Bunda Melikşah’ın baskın yönetiminin 

etkisi de büyüktür. Bu dönemde Bağdat’ta Sünniler ile Şiiler arasında, bazen de 

Sünnilerin kendi içerisinde yaşadığı, Melikşah ve veziri Nizâmülmülk’ün müdahale 

etmesiyle önlenen mezhep çatışmaları görülmüştür. Sünnilerin içerisindeki mezhep 

                                                             
17  İbnü’l-Cevzî, Ebu’l-Ferec Cemâlüddin Abdurrahman b. Ali b. Muhammed el-Bağdâdî (ö. 

597/1201), el-Muntazam fî Târihi’l-mülûk ve’l-ümem, thk. Muhammed Abdülkâdir Atâ, Mustafa 

Abdülkâdir Atâ, Dâru’l-Kütübü’l-‘İlmiyye, Beyrut, 1992, c.16, s.144; Suat Kaymak, Abbasi Halifesi 

el-Kaim Biemrillah ve Dönemi: 1031-1075, (Yüksek Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü, İstanbul, 2014, s.101-120.  
18 AbdülKerîm Özaydın, “Kâim-Biemrillah” md., DİA, TDV Yay., İstanbul, 2001, c.24, s.210-211.  



6 
 

çatışmaları Eşarî Şafiiler ile Hanbelîler arasında çıkan çeşitli olaylar neticesinde 

meydana gelmiştir. Yine bu dönemde Kaşgarlı Mahmud Divânü lügati’t-Türk adlı 

eserini halife Muktedî Biemrillâh’a sunmuştur.19 

Müstazhir Billâh döneminde de Selçuklu saltanatı devam etmekteydi. Halife 

Müstazhir hilafete geldiğinde Selçuklu saltanatında Berkyaruk bulunuyordu. Halife, 

Berkyaruk’u tanıdığını ilan etti. Halifenin cülûs törenine Gazzâlî’nin (ö. 505/1111) 

de içlerinde bulunduğu dönemin birçok âlimi katıldı. Genel olarak Müstazhir Billâh 

döneminde Selçuklu hânedânı taht kavgalarıyla mücadele ediyordu. Bu dönemin bir 

diğer önemli olayı Hasan Sabbah’ın (ö. 518/1124) liderliğini yaptığı Bâtınilerle 

mücadeledir. Selçuklu hükümdarları askerî alanda, halife Müstazhir Billâh da halkı 

aydınlatma alanında Bâtınilerle mücadele etmiştir. Hatta Gazzâlî’den bu konuda bir 

eser yazmasını istemiş, Gazzâlî de Fedâihu’l-Batıniyye ve Fezâilü’l-Müstazhiriyye 

adlı eseri kaleme almıştır. Bu dönemde görülen siyasi karışıklığın ilim alanında 

görülmediği, ilmi gelişmelerin artarak devam ettiği ve birçok ilmi eserin yazıldığı 

görülmektedir. Dönemin bazı âlimleri eserlerinin bazılarını halifeye ithaf etmişlerdir. 

Yine bu dönemde Dâru’r-Reyhâniyyîn sarayı, bazı ribât ve türbeler inşa edilerek 

mimari anlamda da gelişmeler olmuştur.20 

İbnü’z-Zâğûnî’nin yaşadığı son hilafet dönemi Müsterşid Billâh dönemidir. 

Müsterşid’in hilafete geçtiği dönemde Selçuklu’nun sultanı Sencer’dir (ö. 552/1157). 

Sencer, Irak bölgesine naib(vali) olarak yeğeni Mahmud’u (ö. 525/1131) tayin 

etmiştir ve dolayısıyla halifenin temas halinde olduğu kişi Mahmud’dur. Mahmud’un 

naib olmasına kardeşi Mesud (ö. 550/1155) itiraz etmiştir. Gerek bu durum gerekse 

Sencer’e karşı -halife de dâhil olmak üzere- yapılan askerî seferler Selçukluları 

güçsüz duruma düşürmüştür. Daha sonraları Mesud’un saldırılarıyla sultan Sencer 

Bağdat’taki hâkimiyetini kaybederek Mesud’a bırakmıştır. Böylece Irak Selçuklu 

                                                             
19 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam, c.16, s.164; Yusuf Budak, Abbasi Halifesi el-Muktedî Bi Emrillah ve 

Dönemi, (Yüksek Lisans Tezi), Ağrı İbrahim Çeçen Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ağrı, 

2018, s.44-68; Adem Apak, Ana Hatlarıyla İslam Tarihi (Abbâsiler Dönemi), Ensar Neşriyat Yay., 

İstanbul, 2020, s.423-427; Angelika Hartmann, “Muktedî-Biemrillah” md., DİA, TDV Yay., İstanbul, 

2006, c.31, s.142-143.  
20 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam, c.17, s.12; Apak, a.g.e., s.430; AbdülKerîm Özaydın, “Müstazhir-

Billah” md., DİA, TDV Yay., İstanbul, 2006, c.32, s.127-128.  



7 
 

devleti kurulmuştur. Kısa süre sonra da halife Müsterşid Billâh bir suikasta kurban 

giderek vefat etmiştir.21 

Kısaca aktardığımız bu dönemler İbnü’z-Zâğûnî’nin doğumundan ölümüne 

kadar yaşadığı coğrafyada olup bitenlerin bir özetidir. Görüldüğü üzere İbnü’z-

Zâğûnî siyasi olarak karışık bir dönemde ömrünü geçirmiştir. Ulaşabildiğimiz 

kaynaklarda İbnü’z-Zâğûnî’nin bu siyasi ortam içerisinde nerede olduğunu 

görememekteyiz. Ancak İbnü’z-Zâğûnî’nin Kelam’a dair yazmış olduğu el-Îzâh fî 

Usûli’d-dîn adlı eserinin Eşari-Hanbelî çekişmesine istinaden yazıldığı 

belirtilmektedir. 22  İbnü’z-Zâğûnî daha sonraki dönemlerde vezirlik yapmış bazı 

kişilere de hocalık yapmıştır. Muktefî Liemrillâh (hilafet dönemi m. 1136-1160- ö. 

555/1160) dönemi vezirlerinden Ebu’l-Muzaffer Yahya b. Hübeyre23 (ö. 560/1165) 

ve Nâsır Lidînillâh (hilafet dönemi m. 1180-1225- ö. 622/1225) dönemi 

vezirlerinden İbn Yunus24 (ö. 593/1197), İbnü’z-Zâğûnî’nin öğrencilerindendir.  

   1.3.3. İlmî Şahsiyeti, Hocaları, Talebeleri ve Eserleri 

Öncelikle kaynaklarda İbnü’z-Zâğûnî’nin geniş ilim sahibi ve çok kitabı olan, 

zühd ve takva sahibi, ibadet konusunda duyarlı olduğu ifade edilmektedir. Yine 

İbnü’z-Zâğûnî hakkında; Hanbelîlerin önde gelenlerinden, Hadis ve birçok ilimle 

iştigal eden sika bir kimse olduğu, mezhep, usül, vaaz ve tarih alanına dair eserler 

yazdığı belirtilmektedir.25 Başka kaynaklarda onun muhaddis, fakih ve vaiz olduğuna 

değinilmiş, usül(usüliddin), füru, hadis ve vaaz alanlarında yetenekli olduğuna dikkat 

çekilmiştir. Ayrıca İbnü’l-Cevzî onun bütün ilim dallarıyla uğraştığını ve uzun 

zaman vaazlar verdiğini söylemiştir.26 

İbnü’l-Cevzî’nin bildirdiğine göre Cuma günleri Bağdat’ta Mansur Camii’nde 

namaz öncesi münazaralar yapıp sonrasında da vaaz etmiştir. Cumartesi günleri de 

                                                             
21 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam, c.17, s.161; Apak, a.g.e., s.433; Osman Gazi Özgüdenli, “Müsterşid-

Billâh” md., DİA, TDV Yay., İstanbul, 2006, c.32, s.145-147. 
22 Abdülhâdi b. Akîl er-Reşîdî, İbnü’z-Zâğûnî ve Ârâühü’l-itikadiyye (Arz ve Nakd), (Yüksek Lisans 

Tezi), Câmiatü ümmi’l-Kurâ, Mekke, 1429, s.33.  
23 Halil İbrahim Hançabay, “Abbâsilerin Son Dönem Vezirlerinden Ebü’l-Muzaffer Yahya b. Hübeyre 

(ö. 560/1165)”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2017, sayı:53, s.47.  
24 Halil İbrahim Hançabay, “Nâsır-Lidînillah Dönemi Abbâsi Vezirleri (575-622/1180-1225)”, Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2020, sayı:2, s.395.  
25 Zehebî, a.g.e., s.413; Safedî, a.g.e., s.197; İbn Receb, a.g.e., s.410.  
26 İbn Receb, a.g.e., s.410; Kılavuz, a.g.e., s.41. 



8 
 

çeşitli mekânlarda ilmî meclisler tertip ettiği aktarılmaktadır. 27  Daha önce 

belirttiğimiz gibi bazı Hanbelîler onu “Hanbelîlerin Reisi” ve döneminin önemli 

fakihi anlamında “Fakîhü’l-vakt” diye nitelemişlerdir. 28  Naklettiğimiz bu bilgiler 

ışığında İbnü’z-Zâğûnî’nin ilmî anlamda çok yönlü ve gâyet aktif bir kişi olduğu 

görülmektedir. 

   Hocaları 

İbnü’z-Zâğûnî önce Kur’ân-ı Kerîm eğitimini almış ve Kur’ân’ı rivâyetleriyle 

birlikte okumuştur. Sonrasında aşağıdaki hocalardan dersler almıştır: 

   Kâdî Ya’kûb el-Berzebînî (ö. 486/1094) 

  Asıl adı Ya’kûb b. İbrahim b. Ahmed b. Setûr’dur. O, Bağdat’ta hadis, fıkıh 

gibi ilimlerle uğraşmıştır. İbnü’l-Cevzî kendisi için “hocalarım ondan tahsil gördü” 

demiştir. Usûl ve furû’a dair kitaplarının olduğu kaydedilmektedir. Birçok 

öğrencisinin bulunduğu ve Mansûr camiinde dersler verdiği nakledilmektedir. H. 486 

yılında vefat etmiş ve yaklaşık olarak 77 yıl yaşamıştır. Vefatından sonra Bâbû’l-

Ezec’e defnedilmiştir. 29  İbnü’z-Zâğûnî bu hocasından fıkıh ilminin yanı sıra dil, 

nahiv ve ferâiz eğitimi almıştır.30  

   Ebü’l-Ğanâim İbnü’l-Me’mûn (ö. 460/1068) 

Asıl adı Ali b. Ebî Tâlib b. Zibibyâ el-Bağdâdî Ebu’l-Ğanâim’dir. Kendisi 

Hanbelilerin önde gelen isimlerinden Ebu Ya’la’nın arkadaşlarındandır. Mehdî 

camiinde dersler verdiği ve münazaralar yaptığı, bundan da halkın faydalandığı 

belirtilir. Ebu Ya’la’ya yakın bir zamanda vefat etmiş ve ona yakın bir yere 

defnedilmiştir. H. 460 yılında vefat ettiği nakledilmektedir. 31  İbnü’z-Zâğûnî bu 

hocasından hadis tahsil etmiştir.32  

 

 

                                                             
27 İbn Receb, a.g.e., s.410; Kılavuz, a.g.e., s.41. 
28 Zehebî, a.g.e., s.413; Safedî, a.g.e., s.197; İbn Receb, a.g.e., s.412. 
29 İbn Receb, a.g.e., c.1, s.164.  
30 İbn Receb, a.g.e., s.412. 
31 İbn Receb, a.g.e., c.1, s.2.  
32 Zehebî; a.g.e., s.412; İbn Receb, a.g.e., s. 404; Safedî, a.g.e., s.196; Köse, a.g.e., s.242. 



9 
 

   Ebu Cafer İbnü’l-Müslime (ö.y.y) 

İbnü’z-Zâğûnî bu hocasından hadis dinlemiştir.33  

   Ebü’l-Hüseyin İbnü’n-Nakûr (ö.y.y) 

İbnü’z-Zâğûnî’nin Ebü’l-Hüseyin İbnü’n-Nakûr’dan hadis dinlediği rivâyet 

edilmektedir.34  

   Ebu Muhammed es-Sarîfînî (ö.y.y)  

İbnü’z-Zâğûnî aynı şekilde bu hocasından da hadis dinlemiştir.35  

   Ebü’l-Kasım İbnü’l-Büsrî (ö.y.y) 

İbnü’z-Zâğûnî İbnü’l-Büsrî’den hadis tahsilinde bulunmuştur.36  

   Ebu Muhammed b. Hezarmerd (ö. 469/1077) 

İmam, sîka ve hatîb diye nitelendiği hatta hatîbü Sarîfîn olarak adlandırıldığı 

belirtilmektedir. Asıl adı Ebû Muhammed Abdullah b. Muhammed b. Abdullah b. 

Ömer b. Ahmed b. Mücîb b. Mücemmi’ b. Bahr b. Ma’bed b. Hezarmerd es-

Sarîfînî’dir. Bağdat’ta doğduğu, insanların ona ilim için seyahat ettikleri 

nakledilmektedir. H. 469 yılında vefat etmiştir. İbnü’z-Zâğûnî kendisinden hadis 

tahsil etmiştir.37  

   Ebu Muhammed Abdullah b. Atâ el-Herevî (ö. 476/1084) 

Asıl adı Ebü’l-Atâ Abdurrahman b. Muhammed b. Abdurrahman b. Ebî 

Kâsım el-Herevî el-Cevherî’dir. Birçok kişiden hadis okuduğu, kendisinin de birçok 

kişiye hadis eğitimi verdiği nakledilmektedir. Kendisinin güvenilir sîka bir hoca 

olduğu belirtilmektedir. H. 388 yılında doğduğu ve h. 476 yılında vefat ettiği rivâyet 

edilmektedir.38 İbnü’z-Zâğûnî bu hocasından hadis okumuştur.39 

                                                             
33 Zehebî; a.g.e., s.412; İbn Receb, a.g.e., s. 404; Safedî, a.g.e., s.196; Köse, a.g.e., s.242. 
34 Zehebî, a.g.e., s.412; İbn Receb, a.g.e., s. 404; Safedî, a.g.e., s.196; Köse, a.g.e., s.242. 
35 Zehebî, a.g.e., s.412; İbn Receb, a.g.e., s. 404; Safedî, a.g.e., s.196; Köse, a.g.e., s.242. 
36 Zehebî, a.g.e., s.412; İbn Receb, a.g.e., s. 404; Safedî, a.g.e., s.196; Köse, a.g.e., s.242. 
37 Zehebî, a.g.e., c.13, s.447.  
38 Zehebî, a.g.e., c.14, s.31.  
39 Zehebî, a.g.e., s.412; İbn Receb, a.g.e., s. 404; Safedî, a.g.e., s.196; Köse, a.g.e., s.242. 



10 
 

   Talebeleri 

Kendisinden rivâyette bulunan ve onun öğrencisi olan kişiler şöyledir;  

   Ebu’l-Ferec İbnü’l-Cevzî (ö. 597/1201) 

Asıl adı Ebü’l-Ferec Cemâlüddin Abdurrahman b. Ali b. Muhammed el-

Bağdâdî olup İbnü’l-Cevzî diye meşhur olmuştur. 510/1116 yılında Bağdat’ta 

doğmuştur. Kendisi hadis, tefsir, kelam gibi ilimlerle uğraşmış ve bu alanlarda birçok 

eser yazmıştır. El-Cevâlikî, el-Harîrî ve İbnü’z-Zâğûnî’nin de içinde bulunduğu 

yaklaşık seksen civarında âlimden ders aldığı nakledilmektedir. Hocası İbnü’z-

Zâğûnî’nin vefatından sonra Bağdat’ta Mansur camiindeki derslere İbnü’l-Cevzî’nin 

devam ettiği belirtilmektedir. Torunu Sıbt İbnü’l-Cevzî ve Muvaffakuddin İbn 

Kudâme gibi meşhur olmuş âlimlerin yanında daha birçok öğrenci yetiştirmiştir. 

597/1201 yılında Bağdat’ta vefat etmiş ve Bâbü Harb Kabristanı’ndaki Ahmed b. 

Hanbel’in mezarının yanına defnedilmiştir. İbnü’l-Cevzî, İbnü’z-Zâğûnî’den vaaz, 

fıkıh, hadis gibi ilimler tahsil etmiştir.40  

   Ebu’l-Kasım İbn Asâkir (ö. 571/1176) 

Asıl adı Ebü’l-Kâsım ali b. el-Hasen b. Hibetullah b. Abdullah b. Hüseyin ed-

Dımaşkî eş-Şâfiî’dir. 499/1105 yılında Dımaşk’ta doğmuştur. İbn Asâkir fıkıh ve 

hadis başta olmak üzere birçok ilimle uğraşmış ve bunlara dair eserler kaleme 

almıştır. Kendisinin en meşhur eseri tarih alanında yazmış olduğu Târihu Medîneti 

Dımaşk adlı hacimli eseridir. Çeşitli ilim merkezlerine seyahat eden İbn Asâkir 

Bağdat’ta da bu vesileyle bulunmuştur. 571/1176 yılında Dımaşk’ta vefat etmiş ve 

Bâbu’s-sağîr mezarlığına babasının yanına defnedilmiştir. Kendisi İbnü’z-

Zâğûnî’den hadis dinlemiştir.41  

 

 

                                                             
40 Zehebî, a.g.e., c.15, s.455; Safedî, a.g.e., c.18, s.109; İbn Receb, a.g.e., s.404; Bağdatlı İsmail Paşa, 

İsmail b. Muhammed Emin b. Mir Selim el-Bâbânî el-Bağdâdî (ö. 1399/1920), Hediyyetü’l-Ârifîn, 

Matbûatü’l-Behiyye, İstanbul, 1951, c.1, s.520; Yusuf Şevki Yavuz, Casim Avcı, “İbnü’l-Cevzî”, 

DİA, TDV Yay., İstanbul, 1999, c.20, s.543-549. 
41  Zehebî, a.g.e., c.15, s.247; İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam, c.18, s.224; Mustafa Sabri Küçükaşçı, 

Cengiz Tomar, “İbn Asâkir”, DİA, TDV Yay., İstanbul, 1999, c.19, s.321-324.  



11 
 

   Ebu Musa el-Medînî (ö. 581/1185) 

Tam adı Ebû Mûsa Muhammed b. Ömer b. Ahmed el-Medînî’dir. 501/1108 

yılında İsfahan’da doğmuş ve bu şehre (Medînetü İsfahan) nispet edilmiştir. Küçük 

yaşlardan itibaren hadis meclislerine katılan Ebû Mûsa, başta Hemedan ve Bağdat 

olmak üzere birçok ilim merkezlerine seyahat etmiş ve üç yüzü aşkın hocadan ilim 

tahsil etmiştir. Ayrıca kendisi de bazı eserler kaleme almıştır. Sîka ve sadûk olduğu 

belirtilen Ebû Mûsa 581/1185 yılında İsfahan’da vefat etmiştir. Ebû Mûsa, İbnü’z-

Zâğûnî’den hadis dinlemiştir.42 

   Ali b. Asâkir el-Betâihî (ö. 572/1177) 

Tam adı Ebü’l-Hasan Ali b. Asâkir b. Murahhab el-Betâihî ed-Darîr’dir. 

İmam ve Irak’ın Kur’ân okuyucusu olarak nitelendirilmiş ve Kur’ân’ı kıraatleriyle 

birlikte okuduğu nakledilmiştir. Aynı zamanda çeşitli âlimlerden kıraat dersleri almış 

sonrasında da bu dersleri okutmuştur. Hadis ilmiyle uğraştığı da nakledilmektedir. H. 

490 yılında doğup h.572 yılında vefat ettiği bildirilmektedir. İbnü’z-Zâğûnî’den de 

hadis tahsil etmiştir.43  

   Mes’ud b. Ğays ed-Dekkâk (ö.y.y) 

            Bu öğrencisi de İbnü’z-Zâğûnî’den hadis eğitimi almıştır.44   

   Berakât b. Ebî Ğâlib (ö.y.y) 

Bu öğrencisi İbnü’z-Zâğûnî’den hadis dinlemiştir.45  

   Ömer b. Taberzed (ö. 607/1210) 

Tam adı Ömer b. Muhammed b. Muammer b. Yahya b. Ahmed b. Hassân el-

Derkazzî el-Bağdâdî’dir. 516/1122 yılında doğmuş, İbn Taberzed lakabıyla meşhur 

olmuştur. Bağdat başta olmak üzere eşitli şehirlerde hadis dersleri vermiştir. Hadis 

alanında yetkin bir kişi olduğu nakledilmektedir. Kaynaklarda hadisleri ücret 

                                                             
42 Zehebî, a.g.e., c.15, s.345, c.14, s.412; Safedî, a.g.e., c.4, s.174, c.21, s.196; İbn Receb, a.g.e., 

s.404; Bağdatlı İsmail Paşa, a.g.e., c.2, s.100; Mehmet Ali Sönmez, “Ebû Mûsa el-Medînî”, DİA, 

TDV Yay., İstanbul, 1994, c.10, s.192-193.  
43 İbnü’l-Cevzî, a.g.e., c.18, s.233; Zehebî, a.g.e., c.15, s.244, c.14, s.412; Safedî, a.g.e., c.21, s.211, 

s.196; İbn Receb, a.g.e., s.404.  
44 Zehebî, a.g.e., c.14, s.412; Safedî, a.g.e., c.21, s.196; İbn Receb, a.g.e., s.404. 
45 Zehebî, a.g.e., c.14, s.412; Safedî, a.g.e., c.21, s.196; İbn Receb, a.g.e., s.404. 



12 
 

karşılığında okutan, namaz kılmayıp dini emirlere dikkat etmeyen ve ahlakî anlamda 

sıkıntılı olan bir kişi olarak nitelenmektedir. 607/1210 yılında Bağdat’ta vefat 

etmiştir. Kendisi İbnü’z-Zâğûnî’den hadis dinlemiştir.46  

   Ebû Tahir es-Silefî (ö. 576/1180)  

Tam adı Ebû Tahir Sadruddin Ahmed b. Muhammed b. Silefe es-Silefî’dir. 

475/1082 yılında İsfahan’da dünyaya gelmiştir. Ailesi ilimle meşgul olan bir aile 

olduğu için erken yaşlarda Kur’ân ve hadis eğitimi almıştır. Yaklaşık altı yüz civarı 

hadis hocasından ders alan Silefî, Nizamiye Medreselerinde eğitim görmüştür. 

Selahaddin Eyyûbî’nin de içerisinde bulunduğu döneminin birçok devlet ve ilim 

adamı derslerine katılmıştır. Özellikle hadis olmak üzere kendisine nispet edilen 

eserler bulunmaktadır. 576/1180 yılında İskenderiye’de vefat etmiştir. İbnü’z-

Zâğûnî’den de hadis dinlemiştir.47  

   Sadaka b. el-Hüseyin (ö. 573/1108) 

Allâme Ebü’l-Ferec b. Haddâd el-Bağdâdî el-Hanbelî. H. 497 yılında 

doğduğu nakledilmektedir. Fetvalar verdiği, mütekellim yönünün bulunduğu ayrıca 

felsefeye meyilli olduğu kaynaklarda zikredilmektedir. İtikâdî olarak bazı 

problemlerinin olduğu, kaza ve kadere itiraz ettiği nakledilmektedir. H. 573 yılında 

vefat etmiş ve Bâbü Harb Kabristanlığına defnedilmiştir. 48  Kendisi İbnü’z-

Zâğûnî’den hadis dinlemiştir.49 

Görüldüğü üzere İbnü’z-Zâğûnî birçok ilimle uğraşmış fakat onun usûlcülük 

ve fakihlik yönü daha ön plana çıkmıştır. Hanbelî mezhebi içerisinde kendisi kaynak 

gösterilmekle birlikte farklı ictihadlarda bulunduğu ve bazı şâz görüşlere de sahip 

olduğu belirtilmektedir.50 Bundan dolayı kendisi, öğrencisi İbnü’l-Cevzî başta olmak 

üzere bazı Hanbelî âlimler tarafından eleştirilmiştir. İbnü’z-Zâğûnî’nin iyi bir 

münazaracı ve Hanbelî bir kelamcı olduğu da belirtilir.51  Hatta onun eserlerinde 

                                                             
46 Zehebî, a.g.e., c.16, s.55; Mahsum Taş, Muntecebuddîn el-Hemedânî’nin Hayatı ve İlmî Şahsiyeti, 

Batman Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi Hakemli Dergisi, 2019, sayı:2, s20; Köse, a.g.e., s.242. 
47 Zehebî, a.g.e., c.15, s.271; Safedî, a.g.e., c.7, s.229; Mehmet Efendioğlu, “Silefî”, DİA, TDV Yay., 

İstanbul, 2009, c.37, s.198-200; Köse, a.g.e., s.242. 
48 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam, c.18, s.243; Zehebî, a.g.e., c.15, s.301; Safedî, a.g.e., c.16, s.169. 
49 Zehebî, a.g.e., s.412; Safedî, a.g.e., s.196; İbn Receb, a.g.e., s.404. 
50 İbn Receb, a.g.e., s.404; Köse, a.g.e., s.242; Kılavuz, a.g.e., s.42. 
51 Kılavuz, a.g.e., s.43. 



13 
 

Mutezilî unsurların bulunduğu52, Mutezile’ye yardım ve destek sağladığı, bundan 

dolayı da bidatçilikle itham edildiği belirtilmektedir. Ancak bu unsurların fikrî bir 

benzeşme olmadığı, kelamî bir metod benzerliği olduğu belirtilmiştir.53  

   Eserleri 

İbnü’z-Zâğûnî kelam, fıkıh, usül, vaaz ve hitabet, hadis, Kur’ân ilimleri ve 

tarih alanlarında eserler vermiştir. Onun eserlerini şöyle sıralayabiliriz:  

   Fıkıh ve Fıkıh Usûlü 

el-İkna’ (Tek cilt halindedir.), el-Vâzıh, el-Hilâfu’l-kebir, el-Müfredât (Bu 

eser iki cilt halinde yüz meseleden oluşan bir eserdir. Ahmed b. Hanbel’in diğer 

mezheplerde bulunmayan, kendine mahsus fetvalarından müteşekkildir.), et-Telhîs 

fi’l-ferâiz, Avîsu’l-mesâili’l-hisâbiyye (Ferâiz üzerinedir.), ed-Devr ve’l-vesâyâ, 

Ğureru’l-beyân fî usûli’l-fıkh (Birkaç ciltten müteşekkildir. İbnü’z-Zâğûnî’nin 

Usûlü’l-fıkh’a dair eseri muhtemelen bu eserdir.), Menâsikü’l-hacc, Fetâvâ, el-

Fetâvâ’r-Rahbiyye (Recebiyye veya Rac’ıyye şeklinde de okunmuştur.), Şerhu’l-

Hırakî, el-Vecîz.54  

   Vaaz ve Hitabet  

Divânü hutab (Kendi hazırladığı hutbeleri içeren mecmuadır.) ve Mecâlis fi’l-

va’z.55  

   Tarih  

Târîh: Sâbit b. Sinan’ın tarihinin bir zeylidir. Bu eser Halife Müsterşid 

billâh’ın hilafete gelmesiyle başlayıp İbnü’z-Zâğûnî’nin kendi ölümüne kadarki 

olayları ihtiva etmektedir.56 Diyanet İslam Ansiklopedisi’nde bir karışıklık sonucu bu 

eser Sabit b. Kurre’nin eserinin zeyli olduğu söylenmiştir. Fakat Sabit b. Kurre’nin 

bu alanda eseri bulunmamaktadır. Söz konusu eser Sabit b. Kurre’nin torunu Sabit b. 

                                                             
52 İbn Receb, a.g.e., s.404; Kılavuz, a.g.e., s.43. 
53 Kılavuz, a.g.e., s.43. 
54 Kılavuz, a.g.e., s.43. 
55 İbn Receb, a.g.e., s.404; Ziriklî, Ebû Gays Muhammed Hayruddin b. Mahmud b. Muhammed Ali b. 

Fâris ez-Ziriklî ed-Dımeşkî (ö. 1976), el-‘Alâm, Dâru’l-ilmi li’l-Melâyîn, ş.y., 2002, c.4, s.310; 

Kılavuz, a.g.e., s.44-47; Köse, a.g.e., s.242. 
56 İbn Receb, a.g.e., s.404; Kılavuz, a.g.e., s.48; Köse, a.g.e., s.242. 



14 
 

Sinan’a aittir.57 Bazıları İbnü’z-Zâğûnî’yi aslen tarihçi görmeyip onun bu eserinin 

önemli olmadığını dile getirmişse de bazı tarihî kaynaklarda İbnü’z-Zâğûnî’ye 

önemli atıflar yer almaktadır.58 

   Kur’ân İlimleri  

Mesâil fi’l-Kur’ân, el-Vücûh ve’n-Nezâir, Nâsihu’l-Kur’ân ve mensûhuhû 

(Şeriatlerin neshi ve her şeriatte aynı olan ve değişmesi mümkün olmayan esaslar 

konusunu ele alan eseridir.)59 

   Kelam/Akaid 

el-Îzâh fî usûli’d-dîn (İbnü’z-Zâğûnî’nin itikadi görüşlerini ele alan eseridir. 

Bu eser elimizde bulunmaktadır.)  El-Îzâh’ı açıklamak üzere yazdığı bir eserinden 

bahsetmekte fakat bunun ismi verilmemektedir. Bunların yanında kelam alanında 

Sidre fi’l-müstahîl (Bu eseri Hanbelî fakihi Ali b. el-Hasan ed-Derzîcânî’ye reddiye 

olarak kaleme almıştır.), Simâu’l-mevtâ fî kubûrihim (Bedenin hayat olmadan da 

nimet ve azaba maruz bırakılacağı kanaatini belirttiği eseridir.) Bu alanda bir de 

Tashîhu hadîsi’l-etît isimli eserleri yazmıştır.60 

İbnü’z-Zâğûnî’nin eserlerinin birçoğunun günümüze ulaşmadığını dile 

getirmiştik. Günümüze ulaşanları; kelam alanında el-Îzâh fî usûli’d-dîn, ferâiz 

alanında et-Telhîs fi’l-ferâiz adlı eseri, tarih alanında et-Târîh adlı eseri ve fıkıh 

alanında Ahmed b. Hanbel’in sadece kendine has fetvalarını derlediği el-Müfredât 

isimli eseridir. Bunlardan el-Îzâh ve el-Müfredât matbu halde günümüzde mevcuttur. 

Et-Târih ve et-Telhîs isimli eserlerinin Berlin Staatsbibliothek’te olduğu 

belirtilmektedir.61 

 

 

                                                             
57 Bkz. Köse, a.g.e., s.242; İhsan Fazlıoğlu, “Sâbit b. Kurre”, DİA, TDV Yay., İstanbul, 2008, c.35, 

s.353-356; Mahmut Kaya, “Sâbit b. Sinân”, DİA, TDV Yay., İstanbul, 2008, c.35, s.356. 
58 Kılavuz, a.g.e., s.49. 
59 İbnü’z-Zâğûnî, Ebu’l-Hasan Ali b. Ubeydullah b. Nasr el-Bağdadî (ö. 527/1132), el-Îzâh fî Usûli’d-

dîn, thk. İsâm es-Seyyid Mahmûd, Merkezü’l-melik Faysal li’l-buhûs ve’d-diraseti’l-İslâmiyye, 

Riyad, 2003, s.583; İbn Receb, a.g.e., s.404; Bağdatlı İsmail Paşa, a.g.e., c.1, s.596; Kılavuz, a.g.e., 

s.49. 
60 İbn Receb, a.g.e., s.404; Kılavuz, a.g.e., s.50-51.  
61 Köse, a.g.e., s.242. 



15 
 

   1.3.4. İbnü’z-Zâğûnî Hakkındaki Çağdaş Çalışmalar  

 Tespit edebildiğimiz kadarıyla İbnü’z-Zâğûnî hakkında yapılan akademik 

çalışmalar oldukça sınırlıdır. Bir çalışma ülkemizde bir çalışma da Suudi 

Arabistan’da olmak üzere toplam iki akademik çalışma bulunmaktadır.  

Ülkemizdeki çalışma, Kelâm dalında akademisyen olan Ulvi Murat Kılavuz 

tarafından kaleme alınmıştır. Çalışmanın adı “V.-VI. Yüzyılda Tartışmalı Bir 

Hanbeli: İbnü’z-Zâğûnî ve Sıfat Anlayışı” şeklindedir. Bu çalışmada ilk olarak 

İbnü’z-Zâğûnî’nin hayatı ve Hanbelîlik içerisindeki konumu ele alınmaktadır. 

Akabinde İbnü’z-Zâğûnî’nin sıfat anlayışının teorik temellerine değinilmektedir. Son 

olarak ise İbnü’z-Zâğûnî’nin aklî ve haberî sıfatlara dair görüşleri incelenmektedir.  

Suudi Arabistan’daki çalışma ise Abdülhâdî b. Akîl er-Reşîdî’ye ait olan 

yüksek lisans tezidir. Tezin adı “İbnü’z-Zâğûnî ve Ârâühü’l-İ’tikâdiyye”dir. Bu 

çalışmada ilk olarak İbnü’z-Zâğûnî’nin hayatı ve yaşadığı dönem verilmektedir. 

Sonrasında İbnü’z-Zâğûnî’nin Kelâm ilmindeki yöntemi incelenmektedir. Son olarak 

ise İbnü’z-Zâğûnî’nin Kelâm ilmindeki bazı görüşleri irdelenmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 



16 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. İBNÜ’Z-ZÂĞÛNÎ’NİN KUR’ÂN İLİMLERİNE DAİR GÖRÜŞLERİ 

İbnü’z-Zâğûnî’nin Kur’ân İlimlerine dair görüşlerine geçmeden önce Kur’ân 

İlimlerinin ne olduğunu belirtmek ve Kur’ân İlimleri tabiriyle neyin kastedildiğini 

açıklığa kavuşturmakta fayda vardır. Kur’ân İlimleri Arapçada ya da konuyla ilgili 

Arapça kaynaklarda Ulûmu’l-Kur’ân diye ifade edilmektedir. Bunun yanında ayrıca 

Usûlü’t-Tefsir ifadesi de kullanılmaktadır fakat Ulûmu’l-Kur’ân ifadesi daha sık 

kullanılmakta ve diğer tabire nazaran kullanımı daha yaygındır.62 Ayrıca her iki tabir 

muhteva olarak birebir aynı olmasa da büyük oranda benzerlik arz etmektedir. 

Ulûmu’l-Kur’ân ifadesindeki ‘ulûm’ kelimesi Arapçada ilim kelimesinin 

çoğuludur. İlim ise fiil olarak bilmek, isim olarak bilgi, bilim gibi anlamlarda 

kullanılır. Ulûmu’l-Kur’ân ifadesindeki ‘Kur’ân’ kelimesine gelince, son ilahi 

kitabın en yaygın ismidir. Kur’ân kelimesinin kökenine dair farklı görüşler 

bulunmaktadır. Bu görüşlerin çıkış noktası Kur’ân kelimesinin hemzeli veya 

hemzesiz şekilde okunuşu olmuştur. Kur’ân kelimesinin hemzesiz olduğunu iddia 

edenlerin bir kısmı onun karine kelimesinin çoğulu olan karâin kelimesinden 

türediğini belirtmişlerdir. Kur’ân kelimesinin hemzesiz olduğunu iddia eden başka 

âlimler onun herhangi bir türevinin olmadığını, Allah tarafından özel olarak verilen 

bir isim olduğunu söylemişlerdir. Kelimenin hemzesiz olduğunu belirten diğer 

âlimler ise kelimenin karane kökünden türediğini iddia etmişlerdir. Kur’ân 

kelimesinin hemzeli olduğunu iddia eden âlimlerin bir kısmı kelimenin fu’lân 

vezninden olduğunu ve toplama anlamına gelen karae kelimesinden türediğini 

belirtmişlerdir. Kelimenin hemzeli olduğunu iddia eden diğer görüşe göre Kur’ân 

kelimesi ğufrân vezninde bir mastar olup karae fiilinden türemiştir.63  

Bu bilgilerin yanında Kur’ân’ın bazı tariflerini şöyle verebiliriz:  

a) Hz. Peygambere vahiy yoluyla indirilmiş, Mushaflarda yazılmış, tevatürle 

nakledilmiş, tilavetiyle taabbüd olunan mûciz kelamdır.  

                                                             
62 Abdulhamit Birışık, “Ulûmu’l-Kur’ân”, DİA, TDV Yay., İstanbul, 2012, c.42, s.132-135. 
63 İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, TDV Yay., Ankara, 2012, s.31-32. 



17 
 

b) Fatiha Sûresinden Nâs Sûresinin sonuna kadar, Hz. Muhammed’e 

indirilmiş, kendine has özellikleri ihtiva eden mümtaz lafızlardır.  

c) Hz. Peygamber’e gelen vahiyleri ihtiva eden mukaddes bir kitaptır.  

d) Yirmi üç senelik peygamberlik müddeti içinde Hz. Muhammed’e çeşitli 

vesilelerle, vahiy yoluyla zaman zaman, Allah tarafından indirilen sözlerin bir 

mecmuasıdır. 64 

Kur’ân İlimleri tabirini kısaca açıklayacak olursak, Kur’ân’ı anlamaya 

yardımcı olan ilimler diyebiliriz. Bununla birlikte Kur’ân İlimlerinin çerçevesinin 

içerisine hangi ilimlerin girdiği konusunda bir görüş birliği yoktur. Bu ilimlere dair 

listeyi biz Zerkeşî’nin eserinden naklen aşağıda vereceğiz. 

Bazı araştırmacılar Kur’ân’la doğrudan alakası bulunmayan fakat bir şekilde 

Kur’ân’ın anlaşılmasına katkı sağlayan tıp, astronomi, matematik gibi ilimleri de 

Kur’ân İlimleri arasında saymışlarsa da dikkatle incelendiğinde bu ilimlerin Kur’ân 

İlimleriyle değil, el-Ulûmu’l-Kur’âniyye yani Kur’ânî İlimlerle bir alakasının olduğu 

görülecektir. Zira bu ilimler Kur’ân İlimleri içerisinde değil de Kur’ân’dan çıkarılan 

ilimler içerisinde mütalaa edilmektedir.65 

Kur’ân İlimleri alanında şu eserlerin yazıldığını görüyoruz: Kur’ân İlimleri 

tabirinin geçtiği ilk sistematik eserin Ebu’l-Ferec İbnü’l-Cevzî’nin Fünûnu’l-efnân fî 

uyûni ulûmi’l-Kur’ân adlı eseri kabul edilmektedir. İbnü’l-Cevzî bu eserinde yirmi 

bir Kur’ân ilmini tanıtmaktadır. Bu alanda ikinci eser Bedreddin ez-Zerkeşî’nin (ö. 

794/1392) el-Burhân fî ‘ulûmi’l-Kur’ân adlı eseridir. Zerkeşî bu eserinde kırk yedi 

tane Kur’ân ilminden bahsederken66, Kur’ân İlimlerinin sadece bu saydığı ilimlerle 

sınırlı olmadığını belirtmiştir.67 Ayrıca el-Burhân adlı eser kaynakları tasrih edilmiş, 

ilmi anlamda önemli bir derleme eserdir.68 Sonrasında ise Celâleddin es-Suyûtî’nin 

(ö. 911/1505) el-İtkân fî ‘ulûmi’l-Kur’ân adlı eseri gelmektedir. Suyûtî bu eseri 

Zerkeşî’nin el-Burhân adlı eserini temel alarak kaleme almıştır ve eserinde seksen 

                                                             
64 Cerrahoğlu, a.g.e., s.34. 
65 Birışık, a.g.e., s.132. 
66 Bkz. Zerkeşî, Ebû Abdillah Bedrüddin Muhammed b. Bahadır b. Abdillah et-Türkî el-Mısrî el-

Minhacî ez-Zerkeşî eş-Şafiî (ö. 794/1392), el-Burhân fî ulûmi’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ebu’l-fazl 

İbrahim, Dâru’l-Marife, Beyrut, Lübnan, 1957, c.4, s.175. 
67 Mehmet Akif Koç, Tefsir El Kitabı, Grafiker Yay., Ankara, 2012, s.332; Birışık, a.g.e., s.132. 
68 Mustafa Öztürk, Tefsir Tarihi Araştırmaları, Ankara Okulu Yay., Ankara, 2014, s.274. 



18 
 

adet Kur’ân ilminden bahsetmektedir.69 Burada örnek olması bakımından Zerkeşî’nin 

el-Burhân adlı eserine aldığı Kur’ân İlimlerini başlıklar halinde şu şekilde 

sayabiliriz:  

1- Ma’rifeti Esbâb-ı Nüzûl (Nüzûl sebepleri),  

2- Ma’rifetü’l-Münâsebât beynel âyât (Âyetler arası münasebet),  

3- Ma’rifetü’l-Fevâsıl ve ruûsü’l-âyi (Âyetlerin başı ve sonu),  

4- Vücûh ve Nezâir,  

5- Müteşâbih,  

6- Mübhemler,  

7- Fî esrâri fevâtihi ve’s-süver (Sûrelerin başlangıcıyla ilgili),  

8- Fî havâtimi’s-süver (Sûrelerin bitişiyle ilgili),  

9- Mekkî ve Medenî,  

10- Ma’rifetü evvelü mâ nezele mine’l-Kur’ân ve âhiru mâ nezele 

(Kur’ân’dan ilk ve son inenler),  

11- Ma’rifetü alâ kem lüğatü nezele (Kaç lehçede indirildiği),  

12- Fî keyfiyyeti inzâlihi (Kur’ân’ın inzâl edilmesiyle ilgili),  

13- Fî beyâni cemihî ve men hafezahû mine’s-sahâbe (Kur’ân’ın cem 

edilmesi ve Kur’ân’ı ezberleyen sahabiler),  

14- Ma’rifetü taksîmihî bihasbi süverihî ve tertîbi’s-süveri ve’l âyâti ve 

adedühâ (Sûrelerin sayısı, tertibi ve âyetlerin sayısıyla ilgili),  

15- Ma’rifetü esmâihî ve iştigâgâtihâ (Kur’ân’ın isimleri ve bu isimlerin 

kökenleri),  

16- Ma’rifetü mâ vakaa fîhi min ğayri lüğati ehli’l-Hicâz min kâbâili’l-Arab 

(Hicaz lehçesi ve diğer Arap lehçeleriyle ilgili),  

17- Ma’rifetü mâ fîhi min ğayri Lüğati’l-Arab (Arap dilinden olmayanlar),  

                                                             
69 Bkz. Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddin Abdurrahman b. Ebî Bekir b. Muhammed el-Hudayrî es-Süyûtî 

eş-Şafiî (ö. 911/1505), el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ebu’l-Fazl İbrahim, Hey’etü’l-

Mısrıyyeti’l-Amme, ş.y., 1974, c.4, s.233. 



19 
 

18- Ma’rifetü ğarîbihî (Ğaribu’l-Kur’ân’la ilgili),  

19- Ma’rifetü’t-tasrîf (Tasrîf /sarf ilmiyle ilgili),  

20- Ma’rifetü’l-ahkâm min ciheti ifrâdihâ ve terkîbihâ (Ahkam; ifrad ve 

terkible ilgili),  

21- Ma’rifetü kevnü’l-lafz ve’t-terkîbi ehsenü ve efsahu (Lafızlar ve 

terkipleriyle ilgili),  

22- Ma’rifetü ihtilâfü’l-elfâzi bi ziyâdetin ev naksin ev tağyiri hareketin ev 

isbâti lafzin bidelle âharin (Lafızda farklılık, ziyedelik ve noksanlıkla ilgili),  

23- Ma’rifetü tevcîhi’l-kırâât (Kıraatlerle ilgili),  

24- Ma’rifetü’l-vakf ve’l-ibtidâ (Durak ve başlangıçlarla ilgili),  

25- İlmü mersûmu’l-hat  (Mushaf hattıyla ilgili),  

26- Ma’rifetü fedâilühâ (Faziletleri),  

27- Ma’rifetü Havâssihi (Hususiyetleri),  

28- Hel fi’l-Kur’âni şey’ün efdalü min şey’in (Kur’ân’daki bir şeyin 

diğerinden üstün olup olmadığıyla ilgili),  

29- Fî âdâbı tilâvetihâ ve kayfiyyetihâ (Kur’ân tilavetinin adabı ve keyfiyeti 

hakkında),  

30- Fî ennehû hel yecûzü fi’t-tesânîfi ve’r-resâili ve’l-hutabi isti’mâlü ba’du 

âyâti’l-Kur’ân (Eserlerde, mektuplarda ve hutbelerde Kur’ân âyetlerinin 

kullanılmasının cevazı hakkında),  

31- Ma’rifetü emsâl (Kur’ân’da meseller/ darb-ı meseller),  

32- Ma’rifetü ahkâmuhû (Kur’ân’daki ahkâmla ilgili),  

33- Fî ma’rifeti cedelihî (Kur’ân’daki cedelle ilgili),  

34- Ma’rifetü nâsihuhû min mensûsihî (Nâsih ve Mensûh ile ilgili),  

35- Ma’rifetü mûhemu’l-muhtelif (Kur’ân’da ihtilaf/ iç tutarsızlık olup 

olmadığıyla alakalı),  

36- Muhkem ve Müteşâbih,  



20 
 

37- Fî hukmi’l-âyâti’l-müteşâbihâti’l-vârideti fi’s-sıfât (Allah’ın sıfatlarıyla 

ilgili müteşâbih âyetler ve hükmü),  

38- İcâzu’l-Kur’ân,  

39- Ma’rifetü vücûbi tevâtürihî (Kur’ân’ın tevatür yoluyla gelmiş olması 

hakkında),  

40- Fî beyâni muâddatü’s-sünnetü li’l-Kur’ân (Sünnetin Kur’ân’ı 

desteklemesi hakkında),  

41- Ma’rifetü tefsîrihî ve te’vîlihî (Kur’ân’ın tefsiri ve te’vili),  

42- Fî vücûhi’l-muhâtabât ve’hitâb fi’l-Kur’ân (Kur’ân’da hitabının çeşitliliği 

hakkında),  

43- Fî beyâni hakîkatihî ve mecâzvihî (Kur’ân’da hakikat ve mecaz),  

44- Fî kinâyât ve’t-ta’rîz fi’l-Kur’ân (Kur’ân’da kinaye ve ta’rizler/ dolaylı 

anlatım hakkında),  

45- Fî aksâmi ma’ne’l-kelâm (Kelamın manası ve kısımları),  

46- Fî esâlîbi’l-Kur’ân ve fünûnihi’l-belîğa (Kur’ân’ın üslubu ve belağatı 

hakkında),  

47- Fi’l-kelâmi ala’l-müfredât ve’l-edevât (Kur’ân’da müfredat ve edatlar 

hakkında).70 

Bunun yanında modern dönemdeki Kur’ân İlimleri eserlerinden örnekler 

vermek de konuya bakışımız açısından faydalı olacaktır. Mesela İsmail Cerrahoğlu 

Tefsir Usûlü adlı kitabında Kur’ân İlimlerini işlerken şu ilimlere değinmiştir: Nüzûl 

Sebepleri (Esbâbu’n-Nüzûl), Nâsih ve Mensûh, Muhkem ve Müteşâbih, el-Hurûfu’l-

Mukatta’a, Sûrelerin Başlangıcı (Fevâtihu’s-Suver), Garibu’l-Kur’ân, Üslûbu’l-

Kur’ân, İ’cazu’l-Kur’ân (Kur’ân’ın Eşsizliği), Aksâmu’l-Kur’ân (Kur’ân-ı Kerîm’de 

Yeminler), Kısasu’l-Kur’ân (Kur’ân-ı Kerîm’de Kıssalar), Kur’ân-ı Kerîm’de 

Tekrarlar, Emsâlu’l-Kur’ân (Kur’ân-ı Kerîm’de Meseller), Hakikat ve Mecaz, 

Müşkilu’l-Kur’ân, Mücmel ve Mübeyyen, el-Vücûh ve’n-Nezâir, Mübhemâtu’l-

Kur’ân (Kur’ân’daki Müphemler), Halku’l-Kur’ân Meselesi, Kur’ân-ı Kerîm’de 

                                                             
70 Bkz. Zerkeşî, a.g.e., c.1, s.22. 



21 
 

Hitaplar, Kur’ân-ı Kerîm’de Sual ve Cevaplar, Fedâilu’l-Kur’ân (Kur’ân’ın 

Faziletleri), Âyetler ve Sûreler Arasındaki Tenâsüb (Uygunluk) ve İnsicâm 

(Tutarlılık).71  

Mehmet Akif Koç’un editörlüğünü yaptığı Tefsir El Kitabı adlı eserdeki 

Kur’ân İlimleri ise şu şekildedir: Esbâbu’n-Nüzûl (Nüzûl Sebepleri), Nâsih ve 

Mensûh, Muhkem ve Müteşâbih, el-Hurûfu’l-Mukatta’a (Hece Harfleri), Fevatihu’s-

suver (Sûre Başlangıçları), Aksâmu’l-Kur’ân (Kur’ân’da Yeminler), Hakikat ve 

Mecaz, İ’cazu’l-Kur’ân, Garibu’l-Kur’ân, Müşkilü’l-Kur’ân, Mubhematu’l-Kur’ân 

(Kur’ân’da Müphemler), Mücmel ve Mübeyyen, el-Vücûh ve en-Nezâir, Kısasu’l-

Kur’ân (Kur’ân’da Kıssalar), Tekraru’l-Kur’ân (Kur’ân’da Tekrarlar), Emsâlu’l-

Kur’ân (Kur’ân’da Meseller).72 

Vermiş olduğumuz bu bilgilerle hem klasik kaynaklarda hem de modern 

kaynaklarda Kur’ân İlimlerine dair nelerin ele alındığını genel olarak görmüş 

bulunuyoruz. Detaylarında ve miktarlarında farklılık arz etse de sayılan Kur’ân 

İlimlerinin konularında âlimlerimizin genelde ortak kanaatte oldukları görülmektedir.   

   2.1. Kur’ân’daki Bazı Kelimelerin Kökenine Dair Görüşleri 

   2.1.1. Afv  

Konuyla ilgili âyette Allah-ü Teâlâ Hz. Peygamber’e (s.a.s), neyin 

harcanacağının sorulduğunu bildirmekte ve ihtiyaç fazlası anlamına gelen “afv” 

demesini istemektedir. Âyet şu şekildedir: 

مُنَۙل ت كُ لَ تَتلَتل  ْ مُ تِتللتعَلَّك ٰيَل مْتالْ  مُ متلل متاللِّٰ تيتمبليِِّ ول تتتكلذٰلِكل  َ تقملِتال عَل
 
َِقموَۙل تملاذلاتيتمن  ت لَّمونلكل   نليلس 

“Ve sana iyilik yolunda ne harcayacaklarını sorarlar. “İhtiyaç fazlasını” de. 

Allah size âyetleri böyle açıklar ki düşünesiniz.”73 

İbnü’z-Zâğûnî’nin ilgili kelime hakkındaki izahına geçmeden önce kelimenin 

lügat anlamına değinmek faydalı olacaktır. “Afv” kelimesi lügatte izi silinmek, 

birşeye yönelmek ve istemek gibi anlamlara gelmektedir.74   

                                                             
71 Cerrahoğlu, a.g.e., s.115. 
72 Koç, a.g.e., s.332.  
73 Bakara, 2/219.  



22 
 

Bu âyette “ihtiyaç fazlası” diye tercüme edilen “afv” kelimesini İbnü’z-

Zâğûnî miktarı açıklanmayan şey olarak açıklamıştır. Yine, bir şeyin gizlendiğinde 

veya silindiğinde “izi yok oldu” anlamında عفا الأثر (afe’l-eser) şeklinde bir 

kullanımın olduğunu da ifade etmektedir.75 Yani bir grup müfessirden aktardığı bu 

görüşünde o, “afv” kelimesinin miktarı açıklanmayan bir şey olduğunu, bir şeyin 

silinmesinde ve gizlenmesinde de aynı kelimenin kullanıldığını kaydetmektedir. 

Burada İbnü’z-Zâğûnî’nin yorumunu değerlendirebilmek için diğer bazı 

müfessirlerin görüşlerine bakmamız gerekmektedir. Dilci(filolog)  müfessirlerden 

Ebu Ubeyde “afv” kelimesini güç yetirilen şey, takat şeklinde açıklamıştır.76 Yine 

başka dilci müfessir Zeccâc ise aynı kelimeyi fazlalık ve çokluk şeklinde 

açıklamıştır.77  

Aynı kelimenin anlamı hakkında Taberî’nin aktardığı rivâyetler şu şekildedir: 

Fazlalık, aileden artan fazlalık, neyin harcanacağı belli olmayan şey, her şeyin kolay 

olanı, israf veya cimrilik olmayıp geçimin ortası olan, verilen şeyden az veya çok 

almak, malın güzel olanı, farz olan sadaka. Taberî bu rivâyetleri verdikten sonra 

kendisi “afv” kelimesine “kişinin kendisinden ve ailesinden artan mal” şeklinde bir 

manayı tercih etmiş ve bununla ilgili hadisleri de zikretmiştir.78  

İmam Mâtürîdî “afv” kelimesinden, malın ihtiyaç dışındaki fazlalığı şeklinde 

bahsetmiştir. Fakat âyette bahsedilen hükmün daha sonra neshedildiğini ifade 

                                                                                                                                                                             
 

74 Râğıb el-İsfahânî, Ebü’l-Kâsım Hüseyin b. Muhammed el-Mufaddal (ö. 502/1109?), el-Müfredât, 

Dâru’ş-Şâmiye, Beyrut, 1412, s.574.  
75 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr fî ilmi’t-Tefsîr, thk. Abdürrezzak el-Mehdî, Dâru’l-kitâbü’l-Arabiyye, 

Beyrut, 1422, c.1, s.185. 
76 Ebû Ubeyde Ma’mer b. Müsenna et-Teymî el-Basrî (ö. 209/824?), Mecâzu’l-Kur’ân, thk. Fuat 

Sezgin, Mektebetü’l-Hâncî, Kahire, 1381, c.1, s.73. 
77 Zeccâc, Ebû İshak İbrahim b. es-Serî b. Sehl ez-Zeccâc el-Bağdâdî (ö. 311/923), Meâni’l-Kur’ân ve 

‘irâbühû, Âlemü’l-Kütüb, Beyrut, 1988, c.1, s.293. 
78  Taberî, Ebu Cafer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Amülî et-Taberî el-Bağdâdî (ö. 310/923), 

Câmiu’l-Beyân an Tevili âyi’l-Kur’ân, thk. Ahmed Muhammed Şâkir, Müessesetü’r-Risâle, ş.y., 

2000, c.4, s.337; Hadislerin bir örneği şöyledir: “Bir adam Peygamberimize, ya Rasülallah bende bir 

dinar var ne yapayım? Peygamberimiz de onu kendine harca buyurdu. Adam, yanımda başka bir dinar 

daha var dedi. Peygamberimiz onu ailene harca buyurdu. Adam yanımda bir başka dinar var deyince 

Peygamberimiz onu da çocuğuna harca dedi. Adam tekrar bir dinarı daha olduğunu söyledi. Bunun 

üzerine Efendimiz, artık sen basiret sahibisin buyurdu. 



23 
 

etmektedir. Yani bu âyete konu olan infak hükmünün, zekât farz kılınmadan önceki 

döneme ait olduğunu belirtmektedir.79  

Sem’anî’nin (ö. 489/1096) aktardığı rivâyetlere göre “afv” kelimesi her şeyin 

kolay olanı anlamına gelmektedir. Fakat müfessirlerin çoğu bu kelimeye fazlalık 

manasını vermektedir. Buna göre ihtiyaçtan arta kalan malı tasadduk etmek 

gerekmektedir. Çünkü sahabe de böyle yapmış, kazandığı maldan kendilerine ve 

ailelerine yetecek kadar ayırdıktan sonra malın geri kalanını tasadduk etmişlerdir. Bu 

olay zekât âyeti inene kadar devam etmiş, zekât âyeti inince bu hüküm 

neshedilmiştir.80  

Zemahşerî âyetteki aynı ifade konusunda malın fazlalığı, maldan kolay olanı 

gibi açıklamalar yapmıştır. Sonrasında Peygamberimizin “Sizden biriniz bütün malını 

getirip bağışlıyor ve oturup insanlara avuç açıyor! Sadaka fazla maldan verilir”81 

hadisini de delil getirerek maldan fazla olanın sadaka olarak verilmesini 

vurgulamıştır.82 

Semerkandî’ye göre âlimler, söz konusu kelimeyi malın fazlalığı şeklinde 

açıklamışlar hatta kelimede geçen vav harfi merfu olarak okunursa zekât anlamına 

geleceğini, mansub olarak okunursa da malın fazlasını infak etmek şeklinde 

anlaşılacağını belirtmişlerdir.83 Râzî de bu kelimeyi fazlalık, kolay olan, her şeyin 

ortası gibi kelimelerle açıklamıştır.84  Elmalılı (ö. 1942) ise bu kelimeyi fazlalık, 

ailenin ihtiyacının fazlası şeklinde ifade etmiştir.85 

Tefsirler içerisinde “afv” kelimesine verilen anlamları genel olarak 

aktardıktan sonra görüyoruz ki İbnü’z-Zâğûnî’nin yorumu daha önce Taberî’de konu 

                                                             
79  Maturîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmud el-Maturîdî es-Semerkandî (ö. 

333/944), Te’vilâtü’l-Kur’ân, thk. Mecdî Basellûm, Dâru’l-Kütübü’l-ilmiyye, Beyrut, Lübnan, 2005, 

c.2, s.119. 
80 Sem’ânî, Ebü’l-Muzaffer Mansûr b. Muhammed b. Abdilcebbar et-Temîmî el-Mervezî es-Sem’ânî 

(ö. 489/1096), Tefsîru’l-Kur’ân, Dâru’l-Vatan, Riyad, 1997, c.1, s.220. 
81 Buhari, Ebu Abdillah Muhammed b. İsmail b. İbrahim el-Cu’fi (ö. 256/870), el-Câmiu’s-Sahîh, 

Dâru Tavkı’n-Necât, ş.y., 1422, c.7, s.63, Nafaka, 2. 
82 Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Mahmud b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-Zemahşerî (ö. 538/1144), 

el-Keşşâf an Hakâiku ğavâmîzi’t-tenzîl, Dâru’l-Kitâbü’l-Arabî, Beyrut, 1407, c.1, s.263.  
83 Semerkandî, Ebü’l-Leys İmâmü’l-Hüda Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrahim es-Semerkandî 

(ö. 373/983), Tefsîru’s-Semerkandî, b.y., ş.y., ts., c.1, s.145. 
84 Râzî, Ebû Abdillah (Ebü’l-Fazl) Fahrüddin Muhammed b. Ömer b. Hüseyin er-Râzî et-Taberistânî 

(ö. 606/1210), Mefâtîhu’l-Ğayb, Dâru İhyâu’t-Türâsi’l-Arabî, Beyrut, 1420, c.6, s.402. 
85 Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili Tefsiri, Akçağ Yay., Ankara, 2016, c.2, 

s.149.  



24 
 

edilmiş ve diğer bazı tefsirlerde de bu yoruma değinilmiştir. Genel olarak 

baktığımızda İbnü’z-Zâğûnî’nin yorumu diğer birçok yorumla örtüşmektedir. Çünkü 

İbnü’z-Zâğûnî’nin bu yorumuna göre burada herhangi bir miktar belirtilmemektedir. 

Yani tasadduk edilecek miktar belli olmayıp ihtiyaç dışındaki malları kapsamaktadır. 

Zaten bazı müfessirlerin de ifade ettiği gibi bu âyetin hükmü daha sonra zekât 

âyetiyle kaldırılmıştır.  

   2.1.2. Din 

Konuyla ilgili olan âyette, Allah katında geçerli olan dinin İslam dini olduğu 

ifade edilmektedir. Âyetteki din kelimesiyle ilgili müfessirler çeşitli yorumlarda 

bulunmuşlardır. Âyet şu şekildedir: 

 

ممت تعِن دلتاللِِّٰتالْ ِس لَل ينل    اَۙكتالدِّ۪

“Allah nezdinde hak din İslam’dır.”86 

Lügatte nakledildiğine göre din kelimesi borç, borçlu anlamlarına 

gelmektedir. Bunun yanında itaat veya cezaya karşılık verme ve şeriat gibi anlamlara 

da geldiği ifade edilmektedir.87 

Zâdü’l-Mesir’de din kelimesi hakkında ilk olarak Ebû Süleyman ed-

Dımeşkî’den ikinci olarak da İbnü’z-Zâğûnî’den nakilde bulunulur. Ebû Süleyman 

ed-Dımeşkî’ye göre bu âyet, Yahudilerin “Yahudilikten başka efdal din yoktur”, aynı 

şekilde Hristiyanların “Hristiyanlıktan başka efdal din yoktur” diye iddia etmeleri 

üzerine indirilmiştir. İbnü’z-Zâğûnî bu âyette ‘dîn’ kelimesi hakkında görüş beyan 

etmiştir. Ona göre dîn kelimesi, kulu Allah’a bağlayan şeydir. Zeccâc din kelimesi 

hakkında; “Din, yaratılmışların tümünün, kendisiyle Allah’a ibadet ettikleri şeydir. 

Bu, onların (yaptıklarının) karşılıklarını alabilmeleri için onlara emredilmiştir” 

demiştir.88  

Taberî de din kelimesinin boyun eğmek ve itaat etmek gibi anlamlara 

geldiğini belirtmektedir. Fahreddîn Râzî ise din kelimesi hakkında şunları 

                                                             
86 Âli İmran, 3/19. 
87 Râğıb el-İsfahânî, a.g.e., s.323.  
88 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr, c.1, s.267. 



25 
 

kaydetmektedir; “Sözlükte din kelimesinin aslı ceza yani karşılık sonra itaattir. 

Karşılığın yani cezanın sebebi olduğu için de din diye isimlendirilmiştir.”89 

Elmalılı din kelimesi hakkında şu açıklamaları yapmıştır: Din kelimesi ceza 

ve mükâfat vermek, itaat etmek gibi anlamlara gelir. Bu anlamlarla ilgili olarak bir 

boyun eğen ile boyun eğilen güç arasındaki bağlantının ismidir. Boyun eğilen güç 

tarafından bakıldığında mükâfatlandırma ve cezalandırmayla sorumluluğu uygulama, 

boyun eğen tarafından bakıldığında ise kurtuluş arzusu, ümit ve korku ile itaat ve 

boyun eğişi ifade etmektedir. Tüm bunlardan hareketle tanım olarak din; akıl 

sahiplerini kendi güzel seçimleriyle bizzat hayır ve nimete götüren bir Allah kanunu 

olup şeriat ve millet de denilen ve insanların iradelerine bağlı fiillerin, hayır ve 

mutluluk hedefine doğru gitmesini düzenleyen bir yol, bir kanun ve manevi bir 

araçtır.90 

Din kelimesi hakkındaki bu izahlara baktığımızda İbnü’z-Zâğûnî’nin bu 

kelime hakkındaki yorumunun gâyet veciz olduğu görülmektedir. Çünkü İbnü’z-

Zâğûnî  “Din, kulu Allah’a bağlayan şeydir” demektedir ve bu âyette geçen din 

kelimesinin manasını kısa ve öz bir biçimde ortaya koymaktadır. 

   2.1.3. Fıkıh 

İbnü’z-Zâğûnî konuyla ilgili âyetin tamamını yorumlamamıştır. Onun 

yorumladığı yer âyetin sonundaki “yefgahûn” kelimesidir. Bu kelime ilgili âyette 

fıkıh kelimesinin fiil formuyla gelmiştir. Önce âyetin metni ve mealini verip konuya 

geçmek faydalı olacaktır. Âyet şöyledir: 

ت تفّ۪  ْ مَسِهِ تنلالنت   ْ تيُملاهِدمناتبِلِم ولالِِِ هُِمُٓواتالَۙ  ترلسمولِتاللِِّٰتنلكل فل تخِلَل  ْ حُِلتال ممخلَّكمَوَۙلتبِِلق عَلدِهِ تتفل يلِتاللِِّٰتنلقلالمواتلْل سلبّ۪

تكلانموات تللو 
 
اُ  لْتالشلدُّتحل نك رمتجلهل تقمل تنَل

 ِ
مُناتفِتالْ لُِ َِ قلهموَۙلتَتلن   َ  يتل

 “Allah’ın Resulüne muhalefet etmek için geri kalanlar (sefere çıkmayıp) 

oturmaları ile sevindiler; mallarıyla, canlarıyla Allah yolunda cihad etmeyi çirkin 

                                                             
89 Taberî, a.g.e., c.6, s.274; Râzî, a.g.e., c.7, s.171. 
90 Yazır, a.g.e., c.2, s.413.  



26 
 

gördüler; Bu sıcakta sefere çıkmayın, dediler. De ki: Cehennem ateşi daha sıcaktır! 

Keşke anlasalardı!”91 

Sözlükte fıkıh kelimesi, bilinen bilgiyle bilinmeyen bilgiye ulaşmak şeklinde 

açıklanmıştır. “Fıkıh” kelimesinin “ilm” kelimesinden daha dar bir manaya sahip 

olduğu ifade edilmiştir. Bunların yanında fıkıh, şer’î hükümleri bilmek, anlayış 

sahibi olmak ve dinde uzman olmak gibi anlamlara da gelmektedir.92 

İbnü’z-Zâğûnî’nin bu kelimeyle alakalı açıklaması şöyledir: Fıkıh anlamak 

şeklinde kullanılır. Şeriatin tarifine göre ise, mükelleflere taalluk eden şer’i ahkâmın 

bilgisinden ibarettir. Örneğin; helal, haram, sorumluluk, cezalar, sahih, bozuk(fâsid), 

zarar, teminat ve benzeri gibi… Bazıları fıkhın bir şeyi anlamak olduğunu söylemeyi 

tercih etmişler, bazıları da bir şeyi bilmek demek olduğunu tercih etmişlerdir. Zadü’l-

Mesîr’deki diğer görüşlere göre fıkıh; anlamak, bir şeyi bilmek gibi anlamlara 

gelmektedir.93  

Taberî’de “Şu münafıklar keşke Allah’ın öğüdünü anlasalar ve Allah’ın 

kitabının âyetlerini düşünselerdi. Fakat onlar Allah’tan olan şeyleri anlamıyorlar” 

şeklinde bir yorum bulunmaktadır.94 Bu yoruma göre hem anlamak (fe-ga-he) fiili 

hem de üzerinde iyice düşünmek (te-deb-be-ra) fiili kullanılmıştır. 

İmam Mâtürîdî âyetin bu kısmıyla alakalı “Onlar keşke cehennem ateşinin 

dünya ateşinden daha şiddetli olduğunu bilmeleri için Allah Rasûlüne indirileni 

anlasalardı” veya “Ahirette vaad edilenin dünyadaki imtihandan daha şiddetli 

olduğunu bilmeleri için, sadece dünya için yaratılmadıklarını, burada imtihan için 

yaratıldıklarını keşke anlasalardı” şeklinde yorumlar yapmıştır. Yorumlardan ilkine 

göre cehennem ateşinin dünya ateşinden şiddetli olduğu vurgulanmakta, ikincisine 

göre ise ahirette vaad edilenler dünyadakine göre daha fazla olduğu 

belirtilmektedir.95 Bu yorumlarda anlamak (fe-hi-me) ve bilmek (a-li-me) fiilleri ön 

plana çıkmaktadır. 

                                                             
91 Tevbe, 9/81. 
92 Râğıb el-İsfahânî, a.g.e., s.642. 
93  İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr, c.2, s.285. 
94 Taberî, a.g.e., c.14, s.399. 
95 Mâtürîdî, a.g.e., c.5, s.439. 



27 
 

Semerkandî’nin tefsirinde âyetin bu kısmıyla alakalı “Yani, keşke anlasalardı. 

İbn Mes’ud’un kıraati ‘keşke bilselerdi’ şeklindedir”96 diye bir açıklama mevcuttur. 

Âyette anlamak, anlayış sahibi olmak (fe-ga-he) fiili geçmekte, müellif bunu 

anlamak (fe-hi-me) fiiliyle açıklamakta, İbn Mes’ud’un kıraatinde de bilmek (a-li-

me) şeklinde okunmaktadır. Bütün bunlar bize âyetteki bu kelimenin hangi 

manalarda kullanıldığını açıkça göstermektedir. İbn Mes’ud’un kıraatinde “Keşke 

bilselerdi (lev kenû ya’lemûn)” şeklinde okunduğuna ve mananın aynı olduğuna 

Sem’ânî de değinmektedir.97 

Ebu Ubeyde, Zeccâc, Zemahşerî, Râzî ve Elmalılı gibi müfessirler ilgili 

âyetin çeşitli yerlerinde yorum yapmışlar fakat âyetin bu kısmı hakkında herhangi bir 

nakil yapmamışlardır. Yukarıda da değindiğimiz üzere İbnü’z-Zâğûnî’nin 

yorumunda bahsettiği anlamlar Taberî, Mâtürîdî ve Semerkandî gibi müfessirlerin 

vedikleri anlmalarla örtüşmektedir. Yani İbnü’z-Zâğûnî fe-ga-he kelimesinin 

anlamak, bilmek gibi anlamlara geldiğine temas etmişti. Bahsettiğimiz müfessirlerin 

yorumunda da gördüğümüz üzere âyet bu anlamlara gelmektedir. Dolayısıyla İbnü’z-

Zâğûnî’nin vermiş olduğu kelime bilgisi, ayrıca âyeti anlamaya da yardımcı 

olmaktadır.  

   2.1.4. Fecr 

İbnü’z-Zâğûnî bu konuda Fecr Sûresi’nin ilk âyetinde yorum yapmıştır. İlgili 

âyetin metni ve meali şu şekildedir:  

ُِ ت     نلال لَج 

“Fecre (sabahın aydınlığına) andolsun”98 

Fecr kelimesiyle ilgili izahlara geçmeden önce bu kelimenin sözlük anlamını 

görmekte fayda vardır. Fecr kelimesi sözlükte yarmak, akıtmak, fışkırtmak gibi 

anlamlara gelmektedir. Sabaha fecr denilmesinin nedeni geceyi yarması sebebiyledir. 

Ayrıca günah işlemek ve yalan söylemek anlamlarına da gelmektedir.99 

                                                             
96 Semerkandî, a.g.e., c.2, s.78. 
97 Sem’ânî, a.g.e., c.2, s.333. 
98 Fecr, 89/1. 
99 Râğıb el-İsfahânî, a.g.e., s.625. 



28 
 

İbnü’z-Zâğûnî’nin fecr kelimesi hakkındaki açıklamaları şöyledir: “Gündüz 

aydınlığının geceyi yarıp çıktığı zamana denir. Bu kelime inficâr kelimesinden gelir. 

Su, yolundan dışarı çıktığında ‘nehir taştı (infecera’n-nehr)’ denir. Günahkârın facir 

olarak isimlendirilmesi de bunla alakalıdır. Çünkü o, Allah’a itaatten çıkmıştır.”  

Zâdü’l-Mesir’de zikredilen diğer görüşler şu şekildedir: İbn Abbas’a (ö. 68/688) göre 

fecr, sabahın karanlığı yarmasıdır. Suyun fışkırması için de aynı kelime 

kullanılmaktadır. Müfessirler bu konuda farklı görüşler ortaya koymuşlardır. Hz. Ali 

(ö. 40/661); fecr bilinen anlamıyla günün başlangıcıdır demiştir. İkrime (ö. 105/723), 

Zeyd b. Eslem (ö. 136/754) ve Kurazî (ö. 108/726), fecir sabahın bütün günü 

kaplamasıdır demişlerdir. İbn Abbas’tan gelen başka bir rivâyette fecrin sabah 

namazı olduğu belirtilmiştir. Ebu Nasr fecr gündüzün hepsidir demiştir. Mücahid (ö. 

103/721) özellikle kurban bayramının ilk günüdür, Dahhâk (ö. 105/723) Zilhicce’nin 

ilk günüdür, Katâde (ö. 117/735) başka yıla geçtiği için Muharrem’in ilk günüdür 

demiştir.100 

Diğer bazı müfessirler eserlerinde fecr kelimesi hakkında şunları 

nakletmişlerdir: Zeccâc; sabahın geceden ayrılması, Taberî; gündüz, sabah namazı, 

sabah aydınlığı, Allah’ın yemin ettiği bir yemin çeşidi. Mâtürîdî fecrin anlamı 

konusuna girmemekte fakat Arapların yüce gördükleri şeylere tazim gösterdiklerine 

ve tazim gösterdikleri şeye de yemin ettiklerine dikkat çekmekte, fecrin de bu 

yeminlerden biri olduğuna vurgu yapmaktadır. Semerkandî; sabah, gece ve fecir 

olmak üzere iki fecir, buna itiraz edenlerin de fecrin gündüz olduğunu dile 

getirdiklerini belirtmiş, Muharremin ilk günü olduğu da söylenir diyerek bu konudaki 

nakilleri bildirmiştir. Sem’âni, İbn Abbas’tan gelen bir rivâyete göre fecrin 

Muharrem’in ilk günü olduğunu söylemiştir, diğer rivâyete göre fecrin Kurban 

Bayramı günü olduğunu belirtmiş ve her güne de fecr dendiğini söylemiştir. 

Zemahşerî ise sabah namazı anlamına geldiğini kaydetmektedir.101 

Râzî fecr kelimesinin anlamı konusunda geniş bir açıklama yapmıştır. Yaptığı 

açıklamaları kısaca şöyle aktarabiliriz: Fecr, bilinen sabahtır. Allah ona, gecenin 

bittiği ve sabahın aydınlığının hâsıl olduğu için yemin etmiştir. Çünkü insanlar ve 

                                                             
100 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr, c.4, s.437. 
101 Zeccâc, a.g.e., c.5, s.321; Taberî, a.g.e., c.24, s.395; Mâtürîdî, a.g.e., c.10, s.515; Semerkandî, 

a.g.e., c.3, s.577; Sem’ânî, a.g.e., c.6, s.217; Zemahşerî, a.g.e., c.4, s.746. 



29 
 

hayvanlar yeryüzüne rızık temin etmek için o vakitte dağılırlar. Ayrıca bu düşünenler 

için ölülerin kabirden dirilmesine de benzer. Fecr sabah namazıdır çünkü sabah 

namazı günün başlangıcıdır ve meleklerin şahitlik ettiği namazdır. Fecr, Kurban 

Bayramı günü, Zilhicce, Muharrem gibi belirli bir günün sabahıdır. İbn Abbas da 

senenin fecri Muharrem’dir demiştir. Fecr ile içlerinden sular fışkıran pınarlar 

kastedilmiştir çünkü onlarda yaratılmışlar için hayat vardır.102 

Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır fecr hakkında gece karanlığından sonra 

sabahın ilk ışıklarının görüldüğü andır ve dilimizde ‘şafak sökmesi, tan sökmesi’ 

denildiğini ifade etmektedir. Sabaha doğru ilk çıkan ve dikey olanına fecr-i kâzib 

(yalancı, geçici fecir), ufukta yatay olarak görünenine fecr-i sâdık (doğru, asıl fecir) 

adı verildiğini ifade eder. Bu ikinci fecrin dünyanın karanlıktan aydınlığa geçmek 

üzere gülümsediği en neşeli ve mutlu an olduğunu da belirtir. Ayrıca bazı sabahların 

öneminin fazla olduğuna vurgu yapan Elmalılı, buradaki fecirden kastın Cuma veya 

Bayram günlerindeki fecirlerden biri olabileceğini, Mücâhid’in de bu fecrin Kurban 

Bayramı fecri olduğunu söylediğini belirtir.103 

Gördüğümüz üzere fecr kelimesi ve bunun mahiyetiyle alakalı 

müfessirlerimiz çeşitli yorumlarda bulunmuşlardır. Bu yorumlarda belli başlı aynı 

noktalar olduğu gibi kendine has, orijinal olanları da bulunmaktadır. İbnü’z-

Zâğûnî’nin yorumu bu orijinal yorumlardan biridir. Daha önce değindiğimiz üzere 

İbnü’z-Zâğûnî fecr kelimesiyle alakalı “gündüz aydınlığının geceyi yarıp çıkması” 

şeklinde bir açıklaması bulunmaktaydı. Bu açıklama diğer birçok müfessirin de 

değindiği bir noktaydı. Fakat bu âyette fecr kelimesiyle fâcir kelimesini 

bağdaştırması ve fâcir kelimesine de “Allah’a itaatten çıkan” şeklinde bir anlam 

tayini zikrettiğimiz müfessirler içerisinde İbnü’z-Zâğûnî’ye has bir yorum olarak 

karşımızda durmaktadır. Bu ilk yorumun diğer müfessirlerin yorumlarıyla örtüşmesi, 

ikinci yorumun da kendine has olması İbnü’z-Zâğûnî’nin âyetlere vukûfiyetini 

göstermektedir. 

                                                             
102 Râzî, a.g.e., c.31, s.148-149. 
103 Yazır, a.g.e., c.9, s.500. 



30 
 

   2.1.5. Kadr 

Kadir Sûresi ilk âyetindeki “kadr” kelimesi hakkında müfessirler çeşitli 

izahlar dile getirmişlerdir. İbnü’z-Zâğûnî’nin de bu izahlara katkı yaptığı 

görülmektedir. 

رتِ َّلةتِتال قلد  تالنت زلل نلاهمتفتلليت    انَكُٓ

“Biz onu (Kur’ân’ı) Kadir gecesinde indirdik.”104 

Kadr kelimesinin lügatte, insana ve Allah’a nispet edildiği ifade edilmektedir. 

İnsana nispet edildiğinde güç yetirmek, Allah’a nispet edildiğinde ise ondan aczi 

nefyetmek anlamına gelmektedir. Ayrıca kadr kelimesi güç yetirmek, ölçülü olmak, 

takdir etmek, süre, miktar, daralmak, değerlendirmek, elde etmek ve içinde et 

pişirilen kazan gibi anlamlara da gelmektedir.105 

İbnü’z-Zâğûnî bu gecenin kadir diye isimlendirilmesinin nedenini şöyle izah 

eder: “Çünkü onda kıymetli bir kitap inmiş, kadir kıymet sahibi olan Allah onda 

rahmet indirmiş ve (sûrede zikredilen) melekler de kıymetli/değerlidir.” 106  Yani 

İbnü’z-Zâğûnî, Kadir gecesinin içerisindeki bir takım kıymetler (değerler) 

dolayısıyla bu geceye “kadir” isminin verildiğini belirtmiştir.  

Ebu Ubeyde eserinde bu kelimeye değinmezken, Zeccâc “leyletü’l-kadr” 

(Kadir gecesi) kelimesinin “leyletü’l-hüküm” (hüküm gecesi) manasında olduğunu 

belirtmiştir. Devamında ise “O gün bütün işler hükme bağlanır” mealindeki Duhân 

Sûresi 44/4. âyeti delil getirmiştir. Taberî de aynı şekilde Kadir gecesi anlamındaki 

“leyletü’l-kadr” ifadesinin hüküm gecesi anlamındaki “leyletü’l-hükm” şeklinde 

olduğunu yine Duhân Sûresi 44/4. âyeti delil getirerek belirtmiştir. İmam Maturidî 

ise kadir kelimesinin anlamına temas etmemiş fakat Kadir gecesinin mübarek bir 

gece olduğunu “Biz onu mübarek bir gecede indirdik” 107  âyetine istinaden 

söylemiştir.108 

                                                             
104 Kadir, 97/1. 
105 Râğıb el-İsfahânî, a.g.e., s.657. 
106 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr, c.4, s.469. 
107 Duhân, 44/3. 
108 Zeccâc, a.g.e., c.5, s.347; Taberî, a.g.e., c.24, s.532; Mâtürîdî, a.g.e., c.10, s.584. 



31 
 

Semerkandî, “Leyletü’l-kadr” yani hüküm gecesidir. Kadir gecesi şeklinde 

isimlendirilmesi, Allah’ın bu gecede, gelecek sene olacak olan ölüm, ecel, rızık gibi 

işleri karara bağlamasından ötürüdür. Bu karara bağlanan işleri dört melek; İsrafil, 

Cebrâil, Mikâil ve Ölüm meleği gerçekleştirir. Diğer bir âyette mübarek gece 

(leyletün mübareketün) şeklinde isimlendirilmiştir, yani Kadir gecesi demektir. 

Çünkü o gecede hayır, bereket ve mağfiret indirilir. Sem’ânî Kadir gecesi (leyletü’l-

kadr) ifadesinin, hüküm gecesi (leyletü’l-hükm) olduğunu ifade eder. Mücâhid’den 

yaptığı bir nakille o gecede rızıkların ve amellerin taksim edildiğini belirtir. Son 

olarak da Rasûlüllah’ın ölümüyle Kadir gecesinin bittiğine dair bir haberi nakleder 

ancak bunun sahih olmadığını belirtir. Zemahşerî Kadir gecesinin, işlerin ve 

hükümlerin takdir edildiği gece anlamına geldiğini söyler. Bu yorumu daha önce 

belirttiğimiz gibi Duhân Sûresi 44/4. âyete istinaden yapar. Ayrıca Kadir gecesine bu 

şekilde bir isim verilmesinin sebebinin, Kadir gecesinin önemi ve şerefi dolayısıyla 

olduğunu kaydeder.109  

Râzî “leyletü’l-kadr” ibaresindeki kadr kelimesinin takdir etmek, bir ölçüye 

göre yapmak gibi anlamlara geldiğini dile getirir ve “Biz her şeyi bir ölçüye göre 

yarattık” mealindeki âyeti110 buna delil getirir. Kadr kelimesinin anlamı konusunda 

Atâ’dan, bu gecede işlerin ve hükümlerin takdir edilmesi dolayısıyla bu ismi aldığı 

naklini yapmıştır. Konuyla alakalı İbn Abbas’tan, bu gecede gelecek sene için 

yapılacak bütün işlerin takdir edilmesi dolayısıyla bu ismi aldığı yönünde başka bir 

nakil daha yapar. Zührî’ye (ö. 124/742) istinaden aktardığı başka rivâyette ise bu 

gecenin önemi ve şanı dolayısıyla böyle bir isim aldığını belirtir. Buna delil olarak da 

“Kadir gecesi bin aydan daha hayırlıdır” mealindeki aynı sûrenin üçüncü âyetini 

verir. Bu isimlendirmeyle alakalı son olarak, yeryüzü bu gecede inen meleklerden 

dolayı kalabalık olmuştur bunun için böyle isimlendirilmiştir şeklinde bir yorum 

vermektedir.111 Bu son isimlendirmenin dayanağı ise “…rızkı daralmış bulunan da 

Allah’ın kendisine verdiği kadarından harcasın…”. âyetindeki112 kadr kelimesinin, 

sıkışıklık veya darlık gibi anlamlarda kullanılmış olmasıdır. 

                                                             
109 Semerkandî, a.g.e., c.3, s.501; Sem’ânî, a.g.e., c.6, s.260; Zemahşerî, a.g.e., c.4, s.780. 
110 Kamer, 54/49. 
111 Râzî, a.g.e., c.32, s.229. 
112 Talâk, 65/7. 



32 
 

Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır bu kelimenin güç yetirmek, hükmetmek, 

karar vermek, takdir etmek, şeref ve büyüklük, darlık gibi anlamlara geldiğini ifade 

eder. Elmalılı’nın değindiği diğer görüşlere göre Kadir gecesi (leyletü’l-kadr) hüküm 

gecesi, büyüklük ve şeref gecesi, sıkışıklık ve darlık gecesi gibi anlamlara 

gelmektedir.113  

Yukarıdaki yorumlara baktığımızda İbnü’z-Zâğûnî’ye ait yorumun bazı 

müfessierlerin yorumlarıyla içerik olarak benzeştiği görülmektedir. Mesela Mâtürîdî 

mübarek gece vurgusu yapmış, Semerkandî bu gecede hayır ve bereket gibi şeylerin 

indirildiğine değinmiş, Elmalılı da bu geceyle ilgili büyüklük ve şeref gecesi gibi 

ifadelerde bulunmuştur. Bu müfessirlerin mübarek gece vurgusuyla İbnü’z-

Zâğûnî’nin bu gecenin içerisindeki bazı kıymetlerin/değerlerin bulunması vurgusu 

benzeşmektedir. Bunun yanında Ebu Ubeyde ve Zemahşerî gibi müfessirlerin Kadir 

gecesini, hüküm gecesi şeklinde açıklamaları da ön plana çıkmaktadır.  

   2.2. Kur’ân İlimlerine Dair Görüşleri 

İbnü’z-Zâğûnî’nin Kur’ân İlimlerine dair görüşleri tespit ve tasnif 

edebildiğimiz kadarıyla umum ve husus lafızlar ve nesih konusundadır. Buradaki 

ağırlık noktasını nesih konusu oluşturmaktadır. Tespit edilebildiği kadarıyla İbnü’z-

Zâğûnî’nin bu konudaki görüşleri aşağıdaki gibidir.  

   2.2.1. Umum ve Husus Lafızlar: Her Uyarılanın İnkâr Edip Etmediği 

Konuya geçmeden önce umum ve husus hakkında kısa bir bilgi vermek 

faydalı olacaktır. Umum, âm kelimesinden gelir ve sözlükte kapsamak, kuşatmak, 

genelleme ve çokluk anlamında kullanılır. Halk tabakasına bu kelimenin kullanılması 

çok olmalarından ve memleketi kuşatmalarındandır.114 Umum lafızlar sözlük anlamı 

esas alınarak, o anlamdaki bütün fertleri kapsayan lafızlardır. Âyette geçen kâfir 

kelimesinin bütün inkâr edenleri içine alması buna örnek olarak verilebilir.  

Husûs, hâs kelimesinden gelir ve sözlükte bazılarının başkalarına ait olmayan 

özelliklere sahip olması ve özel bir durum gibi anlamlara gelmektedir. 115  Husûs 

                                                             
113 Yazır, a.g.e., c.10, s.89-90. 
114 Râğıb el-İsfahânî, a.g.e., s.584.  
115 Râğıb el-İsfahânî, a.g.e., s.284. 



33 
 

lafızlar, tek bir hüküm ile bir tek manayı veya sınırlı sayıdaki fertleri kapsayan 

manaları ifade etmek için kullanılan lafızlardır.  

İbnü’z-Zâğûnî’nin konuyla ilgili yorum yaptığı âyette, inkâr edenleri 

uyarmanın veya uyarmamanın eşit olduğu ifade edilmektedir. Müfessirler, âyette 

ifade edilen eşit olma durumunun her inkâr eden için geçerli olup olmadığı 

konusunda çeşitli yorumlar yapmışlardır. Önce ilgili âyeti ve mealini verelim: 

مِنموَۙلت ْ تتلْلتتيتمؤ  ْ تتالم تتلل تتَتمن ذِر هم ْ تتءلالن ذلر تَلم مُناتسلولُٓاء تتعلَّلي هِ لَ   اَِۙكتالكذينلتتكل

“İnkâr edenleri uyarsan da uyarmasan da birdir, asla iman etmezler”116 

İbnü’z-Zâğûnî’nin bu âyetle ilgili yorumu şöyledir: Bu âyet umumî lafızla 

gelmiş fakat âyette kastedilen hususî lafızdır. Çünkü âyet inkâr edenlerin 

uyarıldıklarında iman etmeyeceklerini bildirir. Fakat inkâr edenlerin birçoğu 

uyarıldıklarında iman etmişlerdir. Eğer âyet zahirine göre -umum olarak- anlaşılırsa, 

Allah’ın haber verdiği şey, gerçeğin aksinedir. Bu sebeple âyetin tahsis edilmesi 

gerekir. Yani İbnü’z-Zâğûnî bu âyetin kapsamının özel olduğunu dile getirmektedir. 

Âyet genel bir lafız olarak anlaşılırsa günlük hayatta var olan olguya ters düşen bir 

durum ortaya çıkmaktadır. Çünkü İbnü’z-Zâğûnî’nin de belirttiği gibi inkâr eden 

birçok kimse vardır ki İslam dini anlatıldığında veya kendisi araştırdığında iman 

etmiştir. Dolayısıyla bu âyetteki lafız her inkâr edeni kapsamayan, belirli bir zümre 

için indirilmiş hususi bir lafızdır. Zaten Zadü’l-mesir’deki ilgili âyetin sebeb-i 

nüzulüne bakıldığında belirli bir grup için indirildiği görülmektedir.117 

Taberî ilgili âyetin kime hitap ettiği konusunda gâyet uzun bir açıklama 

yapmış ve bu âyetin inkâr edenlerden bazılarına has olduğunu belirtmiştir. 

Maturidî’ye göre bu âyet Allah’ı bildikleri halde ona iman etmeyen bir topluluğa 

mahsustur. Devamında “Allah zalim kavme hidâyet etmez” âyetini delil getirerek 

ilgili âyetin, onlar inkârlarına devam ettikleri müddetçe iman etmeyeceklerine dair 

bir yoruma da ihtimalli olduğunu belirtmiştir. Çünkü inkâr edenler inkârlarına devam 

ettikleri müddetçe zalimlik de yapmaktadırlar.118 

                                                             
116 Bakara, 2/6. 
117 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr, c.1, s.29; s.30. 
118 Taberî, a.g.e., c.1, s.153; Mâtürîdî, a.g.e., c.1, s.375. 



34 
 

Zemahşerî ilgili âyetin umumluğu veya hususluğu ile alakalı bir beyanda 

bulunmamıştır. Sem’ânî âyetin, o kavmin önde gelenleri hakkında indiğini belirtmiş 

ve akabinde Allah’ın onların iman etmeyeceklerini bildiğini ifade etmektedir. Râzî 

âyetin lafzının husûsîlik içerdiğini, Peygamber zamanında (bazı kimselere) tahsis 

edilmesi gerektiğini belirtmektedir.119 

Elmalılı ise âyetle ilgili bir takım açıklamalar yaptıktan sonra ilgili âyetin 

sebeb-i nüzulünü anlatmıştır. Elmalılı’ya göre de bu âyet belirli kişileri kapsamakta 

fakat böyle olması diğer zaman dilimlerinde aynı nitelikte insanların gelmeyeceğini 

göstermemektedir. Bu âyet doğruluk açısından tahsis edilmiş fakat sadece âyetin 

inmesine sebep olan kişilerle ilgili değildir. Dolayısıyla âyetin anlamı “inkâr edenler” 

değil “inkârı iyice yerleşmiş olanlar” şeklinde olmaktadır. Bu şekilde nitelenen 

kâfirlerin de her zaman bulunma ihtimali vardır.120 

İbnü’z-Zâğûnî’nin bu âyete dair verdiği usûl bilgisi bize bu âyetin nasıl 

anlaşılması gerektiği konusunda önemli ipuçları vermektedir. Tefsir ilmi içerisinde 

önemli olan hususlardan biri, âyetin lafzının değil manasının ne olduğudur. İşte 

İbnü’z-Zâğûnî verdiği bilgiyle bize bu durumu göstermektedir. Bu âyetteki 

açıklamaya, zikrettiğimiz müfessirlerin hemen hemen hepsi temas etmişlerdir. Bu 

durum da İbnü’z-Zâğûnî’nin ilmî anlamdaki birikimini göstermektedir. 

   2.2.2. Evlenilmesi Haram/Helal Olan Kadınlar 

İbnü’z-Zâğûnî’nin tahsîs bağlamında yorumda bulunduğu âyet evlenilmesi 

haram veya helal olan kadınlara değinmektedir. İlgili âyet şöyledir: 

تعلَّلي ت تاللِِّٰ تكِلَابل
ْۚ
 ْ مُ تاليْ لانم لُت  تملاتملَّل تالنِِسلُٓاءِتاِلْك تمِنل ْ تنلال ممح صلنلاتم مُ َتلغمواتبِلِم ولالِ تَتلبت  تالَۙ   ْ مُ تملاتنلرلُٓاءلتذٰلِ  ْ مُ تلل تنلامحِلك

ؗ
 ْ مُ

ْ ت مُ تجمنلاحلتعلَّلي  يُضلةًتنللْل همنكتفلاٰمَوهمنكتامجمورلهمنكتفل تبهِتمِنت   ْ مَ تَلعَ  لَم  تبتلعَ دِتتمُم صِنيّلتغليْ لتممسلافِحيّلتفلملاتاس  تبِهتمِن   ْ مَ لُاضليت  فيملاتَتل

يُضلةِتاَِۙكت لتكلاَۙلتعلَّيماتًحلُيماتًتال لَ  اللِّٰ

“Elinizin altında bulunan cariyeler müstesna, evli kadınlar da size haram 

kılındı; Allah’ın size emri budur. Bunlardan başkasını iffetli yaşamak ve zina 

etmemek kaydıyla, mallarınızla istemeniz size helal kılındı. Onlardan karı-koca 

                                                             
119 Sem’ânî, a.g.e., c.1, s.46; Râzî, a.g.e., c.2, s.284. 
120 Yazır, a.g.e., c.1, s.262-263. 



35 
 

ilişkisi yaşadıklarınıza kararlaştırılmış olan mehirlerini verin. Mehir kesiminden 

sonra karşılıklı anlaşmanızda size günah yoktur. Şüphesiz Allah ilim ve hikmet 

sahibidir.”121 

Bu âyet, kendileriyle evlenilmesi haram olan kadınlardan bahseden âyâtü’t-

tahrim diye bilinen, Nisa Sûresinin 4/22 ve 4/23. âyetlerin devamı niteliğindedir. 

Evlenilmesi haram olan kadınların sonuncusu olan, zaten başka bir erkekle hâlâ evli 

olan ve bundan dolayı el-Muhsanet adını almış olan evli ve iffetli kadınlardan 

bahseder.  

Biz bu âyetin sadece “Onların dışındakiler size helal kılındı…” kısmının 

üzerinde duracağız. İbnü’z-Zâğûnî’nin âyetin bu kısmıyla ilgili yorumu şöyledir; 

“Onların dışındakiler size helal kılındı…” ibaresindeki helallik âlimlerin çoğuna 

göre umum lafızla gelmiş bir helal kılmadır. Fakat bu umumluk sonradan tahsis 

edilmiştir. Onu tahsis eden delil ise Peygamberimizin bir kadını halasının veya 

teyzesinin üzerine nikâhlamayı nehyetmesidir.122 Bu nesih yoluyla olmamıştır. Bir 

grup âlim de âyette bahsedilen helal kılmanın bu hadisle nesh edildiği görüşünü 

benimsemişlerdir.123 

Zeccâc, âyetteki “helal kılma” ifadesinin genel olduğunu, âyetin başında 

bahsedilenlerin dışında Allah’ın koyduğu kurallar doğrultusunda diğerlerinin helal 

olduğunu ifade eder. Ancak sünnetin bir kadını halasının veya teyzesinin üzerine 

nikâhlamayı haram kıldığını dile getirmiştir. Ayrıca burada nesih söz konusu 

edilmemiştir. Taberî de aynı şekilde bu âyette nesihle ilgili herhangi bir ihtimalden 

söz etmemektedir.124 

İmam Mâtürîdî âyetteki “…bunların dışındakiler helal kılındı…” ifadesinin 

kapsamına dört sınıf haram kılınan kişilerin dışındaki herkesin girdiğini belirtmiştir. 

Bu dört sınıf nesep, sütkardeşlik, evlilik ve cem’ yoluyla (iki kız kardeşin bir nikâh 

altında cem edilmesi) haram kılınanlardır. Bunun yanında Mâtürîdî bu âyetin 

yorumunda nesihten bahsetmemiştir. Burada bahsedilen dört sınıf hanımlar da zaten 

bir önceki tahrim âyetinde sayılan, kendileriyle evlenilmesi haram olan kadınlardır. 

                                                             
121 Nisa, 4/24. 
122 Müslim, Ebu’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccac b. Müslim el-Kuşeyrî (ö. 261/875), el-Câmiu’s-Sahîh, 

thk. Muhammed Fuad Abdülbâkî, Dâru ihyâi’t-türâsi’l-Arabî, Beyrut, ts., c.2, s.1028, Nikah, 4. 
123 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr, c.1, s.392.  
124 Zeccâc, a.g.e., c.2, s.37; Taberî, a.g.e., c.8, s.171.  



36 
 

Semerkandî “…bunların dışındakiler…” ibaresini, (yedisi nesep yedisi de sebep 

yoluyla) haram kılınan on dört sınıfın dışındakiler olarak açıklamıştır. Bunların 

dışında Peygamberimizin “Bir kadını halasının veya teyzesinin üzerine 

nikâhlamayın” sözünün de bu haram kılmaya dâhil olduğunu belirtmiştir. Dolayısıyla 

o, bu hadisi, âyeti açıklayan bir delil olarak görmüş ve nesih ihtimalinden 

bahsetmemiştir. Burada Semerkandî’nin zikrettiği 7+7=14 sınıf hanımlar da yine bir 

önceki tahrim âyetinde sayılan evlenilmesi haram olan kadınlardır. 125  Ayrıca 

Sem’ânî ve Zemahşerî burada neshe değinmemişlerdir.  

Râzî âyetteki helal kılınan kişilere değinmiş, bununla alakalı geniş 

açıklamalar yapmıştır. Yukarıda sözü edilen hadisi şerife de geniş bir şekilde değinen 

Râzî nesih konusuna girmemiştir. Aynı şekilde Elmalılı’nın tefsirinde de bu âyette 

nesih konusuna değinilmemiştir.126 

Zikrettiğimiz yorumların hepsinde neshin söz konusu edilmediğini 

görmekteyiz. İbnü’z-Zâğûnî de burada bahsedilen hadisi şerifin, âyeti nesh ettiğini 

iddia edenlerin aksine, burada nesih olmadığını (yani tahsis olduğunu) savunmuştur. 

Ayrıca birçok müfessirin değinmediği ve âyetteki sınırlamalara dâhil edilen mezkûr 

hadis-i şerife de değinmiştir. 

   2.2.3. Nesih: Namazda Kıbleye ya da Beyt-i Makdis’e Dönmek 

İbnü’z-Zâğûnî’nin yorumuna konu olan âyette nereye yönelinirse yönelinsin 

Allah’ın zatının orada olduğu ifade edilmekte ve kıble konu edilmektedir. İlgili âyet 

ve meali şöyledir: 

ْ ت لتتنلاسِع تتعَّي همتاللِِّٰتاَِۙكتتاللِّٰ كْتنلج  تَموللُّتواتفتلثل تفلاليت نلملات ُِبم تنلال ملغ  ُِقم لِلِِّٰتال ملش     نل

“Doğu da Batı da Allah’ındır. Nereye dönerseniz Allah’ın zatı oradadır. 

Şüphesiz Allah sınırsızdır, her şeyi bilmektedir.”127 

İlgili âyetin tefsirine ve bu konudaki müfessirlerin görüşlerinin izahına 

başlamadan önce, Nesh konusun lügattaki ve İslâm ıstılahındaki manasına kısaca 

                                                             
125 Mâtürîdî, a.g.e., c.3, s.112; Semerkandî, a.g.e., c.1, s.294. Buradaki sınıflandırmanın ayrıntıları için 

bkz.; Hasan Haliloğlu, Nesefî’ye ve Îcî’ye Göre Kur’ân’da Evlilik Hükümleri, Gece Kitaplığı Yay., 

Ankara, 2020, s.154-166. 
126 Râzî, a.g.e., c.10, s.35; Yazır, a.g.e., c.3, s.60. 
127 Bakara, 2/115. 



37 
 

değinmek istiyoruz: Nesih lügatta; Bir şeyi değiştirmek, iptal etmek, geçersiz kılmak, 

tebdil etmek, eskisini kaldırıp onun yerine yenisini koymaktır.128 

Nesih konusu Kur’ânî bir tabirdir, Kur’ân İlimleri’nin başlıcalarından sayılır 

ve nesihden Bakara sûresi’nde; “Biz bir âyeti nesh edersek veya onu unutturursak, 

ondan daha hayırlısını yahut mislini getiririz. Sen bilmez misin ki Allah her şeye 

kâdirdir” 129  diye bahsedilir. Nesih konusu ıstılahta, genellikle şöyle tarif 

edilmiştir:130 

 النسخ: رفع الحكم الأوّل بنصّ شرعيّ متأخّر أو بيان مدّة بقاء الحكم وكونه حسناً إلى ذالك الوقت.

“Nesih: Şer’î bir hükmün daha sonra gelen şer’î bir delille kaldırılmasıdır. Ya 

da şer’î bir hükmün belirli bir vakte kadar yürürlükte kalmasının beyanı, o vakte 

kadar kalmasının güzel/doğru görülmesidir (o vakit geldiğinde bu hükmün 

kaldırılmasıdır).”131 

Nesih meselesine Kur’ân-ı Kerîm’den verilebilecek en iyi ve akla ilk gelen 

örnek; ölmek üzere olan bir kimsenin malını/terekesini geride kalan akrabalarına 

vasiyet yazdırmak suretiyle bırakmasını salık veren Bakara 2/180. âyet ile daha sonra 

nâzil olan ve mirasın taksimatını (ferâiz) kesin ve muhkem oranlarla tayin eden Nisâ; 

4/11-13 âyetleri arasındaki mensûh-nâsih ilişkisidir. İkincisi, ilkinin hükmünü 

                                                             
128 Bkz: Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî (ö. 175/791), Kitâbü’l-‘Ayn, s. 280, n-s-h md.; Cevherî İsmail b. 

Hammâd (ö. 393/1002-1003), Sıhâh, s.1037, n-s-h md.: Feyrûzâbâdî, Mecdüddîn Muhammed b. 

Ya’kûb, (ö. 817/1414-1415), el-Kâmûsü’l-Muhît, s.334, n-s-h md.; Ebü’l- Berekât Nesefî (ö. 

710/1310), Medârikü’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-Te’vîl, c.1, s.116; Hasan Haliloğlu, Nesefî’ye ve Îcî’ye 

Göre Kur’ân-ı Kerîm’de Evlilik Hükümleri, Gece Kitaplığı Yayınları, Ankara, 2020, s.42-53, 68-73; 

agm., Ebü’l-Berekât Nesefî ve Adudüddîn Îcî, İlmî Hayatları ve Eserleri, Gece Kitaplığı Yayınları, 

Ankara, 2020, s.87, 88, 89-98, 279-285; Dr. Mehmet Doğan, Büyük Türkçe Sözlük, “Nesih” md., 

s.1243. 
129 Bakara, 2/106. 
130 Hasan Haliloğlu, Nesefî’ye ve Îcî’ye Göre Kur’ân-ı Kerîm’de Evlilik Hükümleri, s.42-53, 68-73; 

agm., Ebü’l-Berekât Nesefî ve Adudüddîn Îcî, İlmî Hayatları ve Eserleri, s.87, 88, 89-98, 279-285. 
131 Bkz: İmam Şâfiî (ö. 204/820), er-Risâle, s.106-108 vd., agm., Ahkâmü’l-Kur’ân, s.24-26; el-Cessâs 

Ebû Bekir Ahmed b. Ali er-Râzî (ö. 370/981), el-Füsûl fî’l-Usûl, c.2, s.197-200; el-Basrî, Ebü’l-

Hüseyin Muhammed b. Ali et-Tayyib el-Mu’tezilî (ö. 436/1044), el-Mu’temed fî Usûlü’l-Fıkh, c.1, 

364-365; Serahsî, Ebû Bekir Muhammed b. Ahmed b. Ebî Sehl (ö. 490/1106), Usûlü’s-Serahsî, c.2, 

53-54; Fahreddîn er-Râzî (ö. 606/1209), el-Mahsûl fî İlmi’l-Usûl, c.1, 525-526; Ebü’l- Berekât Nesefî, 

Şerhu’l-Menâr, c.2, s.143-153; agm.,  Medârikü’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-Te’vîl, c.1, s.116, 150; 

Adudüddîn el-Îcî (ö. 756/1355), Şerhu Muhtasari’l-Müntehâ li İbn Hâcib el-Mâlikî, s.267; Sübkî, 

Takıyyüddîn (ö. 756/1355), Sübkî, Tâcüddîn (ö. 771/1370), el-İbhâc fî Şerhi’l-Minhâc li’l-Kâdî el-

Beydâvî, c.2, s.226; Muhammed Mustafa Şelebî, Usûlü’l-Fıkhi’l-İslâmî, s.535-536; Muhammed 

Hasan Hîtô, el-Vecîz fî Usûli’t-Teşrî’i’l-İslâmî, s.255; Kal’acî Muhammed Ravâs, Kuneybî Hâmid 

Sâdık, Mu’cemü Lüğati’l-Fukahâ’, s.479; Abdurrahman Çetin, “Nesih”, Türkiye Diyanet Vakfı DİA 

İslam Ansiklopedisi, c.32, s.579; Hasan Haliloğlu, Ebü’l-Berekât Nesefî ve Adudüddîn Îcî, İlmî 

Hayatları ve Eserleri, s.87, 88, 89-98, 279-285. 



38 
 

geçersiz kılmıştır, yani nesh etmiştir. Buna, aşağıdaki örnekte olduğu gibi, kıble 

âyetini ve konusunu ekleyebiliriz. Diğer başka örnekler de vardır. 

Neshin varlığı, keyfiyeti ve çeşitleri gibi konular da fıkıh mezhepleri 

arasında, özellikle de Hanefîler ve Şâfiîler arasında ihtilaflıdır. Neshin; a- Kurân’ın 

Kur’ân’la neshi, b- Sünnet’in Sünnet’le neshi, c- Kur’ân’ın Sünnet’le neshi ve d- 

Sünnet’in Kur’ân’la neshi diye dört çeşidi vardır. Bunlardan dördünü de Hanefîler 

kabul ederler. Ancak Şâfiîler sadece ilk ikisini kabul edip son ikisini reddederler.132 

Ekrem Koç basılmış doktora tezinde, bir Hanefî usûlcüsü ve fakihi olan 

‘Alâüddîn Ebû Bekr b. Mes’ûd b. Ahmed el-Kâsânî’nin (ö. 587/1191) Bedâi’us-

Sanâi’ fî Tertîbi’ş-Şerâi’ adlı eserini esas alarak; Sünnet’in Kitâb’a (Kur’ân’a) göre 

yeri, Kitâb’ı te’yîd eden Sünnet, Kitâb’ın naslarını açıklayan Sünnet, Mücmel’i-

Müşkil’i beyân, Âmm’ı tahsis, Mutlakı takyîd gibi konuları işlemiştir. Devamında; 

“Kur’ân’ı Nesh Eden Sünnet” başlığı altında; “Kâsânî, mütevâtir ve meşhur Sünnet 

ile Kur’ân’ın neshini câiz görmektedir” demiştir. Yine Kâsânî’nin Kur’ân’da vasiyet 

âyeti diye bildiğimiz “Birinize ölüm geldiği zaman, eğer bir hayır/mal bırakacaksa 

anaya, babaya, yakın akrabalara ma’rûf/uygun bir biçimde vasiyet etmesi, Allah’tan 

korkanlar üzerine bir borçtur” 133  âyetinin, Hz. Peygamber’den (sas) nakledilen 

“Vârise vasiyet yoktur”134 hadisi ile neshedildiği kanaatinde olduğunu belirtmiştir. 

Sonra da yine Kâsânî’nin, Kur’ân’da hükmü bulunmayan mes’eleye Sünnet’in 

hüküm vermesi hakkındaki görüşünü nakletmiştir.135 Kâsânî’den yapılan bu nakiller 

Hanefîler’in “Kur’ân’ın Sünnet ile nesh edildiği” görüşlerini bize bir kez daha te’yîd 

etmektedir. 

Konumuza geri dönersek, kıble âyeti ile alakalı İbnü’z-Zâğûnî “Kur’ân’da, 

namaz esnasında Beytü’l-Makdis’e özel bir yönelme emri yoktur. ‘Nereye 

yönelirseniz Allah’ın zatı oradadır’ âyeti Beytü’l-Makdis’e yönelme emri konusunda 

açık değildir. Bilakis âyette herhangi bir yöne yönelmenin eşit oluşunun cevazına 

                                                             
132 Ebü’l- Berekât Nesefî, Şerhu’l-Menâr, c.2, 143-153; agm.,  Medârikü’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-Te’vîl, 

c.1, s.116, 150; Adudüddîn el-Îcî (ö. 756/1355), Şerhu Muhtasari’l-Müntehâ li İbn Hâcib el-Mâlikî, 

s.267; Haliloğlu Hasan, Ebü’l-Berekât Nesefî ve Adudüddîn Îcî, İlmî Hayatları ve Eserleri, s.87, 88, 

89-98, 279-285. 
133 Bakara, 2/180. 
134 Ebû Dâvûd, c.3, s.114, Vesâyâ, 2869, 2870; Tirmizî, c.4, s.433, Ebvâbü’l-Vesâyâ, 2120. 
135 Bkz: Ekrem Koç, Furu-ı Fıkıhta Usul-i Fıkhın Yeri Kâsânî Örneği, Ensar Yayınları, İstanbul, 

2020, s.153-157. 



39 
 

delalet vardır. Durumun bu şekilde sabit olması Beytü’l-Makdis’e yönelmenin 

hükmünün sünnetle (yani ayrı ve özel bir delille) olduğuna delildir, sonra Kur’ân’la 

neshedilmiştir” 136  demektedir. Müfessirimizin burada, ilgili âyet namazda bütün 

yönlere yönelmeye cevaz verirken Müslümanlar neden Beytü’l-Makdis’e yönelmiştir 

sorusuna cevap niteliğinde açıklama yapmaktadır. Bunun cevabı olarak da sünneti 

göstermektedir. Yani Müslümanların o zaman herhangi bir yöne değil de Beytü’l-

Makdis’e yönelmesi hükmü sünnetle gerçekleşmiştir. Bu âyetteki asıl önemli vurgu 

ise âyetin sonradan (kıble âyetiyle) nesh edildiğidir. 

Zâdü’l-Mesir’de bu âyetle ilgili başka yorumlar da zikredilir. Öncelikle âyetin 

iniş sebebine dair dört farklı rivâyet aktarılır. Bunlar şöyledir; a) Peygamberimiz 

ashabıyla birlikte karanlık bir gecede gazveye çıkmışlardır. Namaz kılacakları sırada 

kimse kıbleyi bilmemektedir ve herkes bir yöne yönelir. Sonra ortaya çıkar ki herkes 

farklı yönlere yönelmiştir. Olayı Peygamberimize anlattıklarında bu âyet nazil olur. 

b) Âyet nafileler hakkında inmiştir. c) “Bana dua edin size karşılık vereyim” 

(Mü’minûn, 60) âyeti indiğinde “nereye” diye sordular, sonra bu âyet indirildi. d) 

Necaşî öldüğünde Peygamberimiz cenaze namazının kılınmasını istedi, dediler ki “O 

kıbleye doğru namaz kılmadı” sonra bu âyet indirildi. Devamında âyetin hükmü 

kıbleyi bulamayan kişi, korku içinde olan kişi veya nafile namaz kılan kişi için 

geçerlidir denmiştir. Bazıları bu âyetin, Peygamberimizin Beytü’l-Makdis’e 

yöneldiğinde indiğini, daha sonra “Nerede bulunursanız bulunun yüzünüzü Mescid-i 

Haram tarafına dönün” (Bakara, 150) âyetiyle nesholunduğu görüşünü 

savunmuşlardır.137 

Zeccâc yukarıda verilen gazve esnasındaki olayı aktarır ve âyetin bu olay 

dolayısıyla indiğine dikkat çeker. Aynı şekilde İbnü’l-Cevzî’nin verdiği bilgileri 

daha teferruatlı bir şekilde Taberî de verir ve nesih konusuna o da girer. Maturidî de 

âyetin neshedildiğine değinmemiş ve yukarıda verilen bazı rivâyetleri vermiştir. 

Semerkandî âyetin neshedilmesine değinmeksizin iniş sebeplerinden bahseder. 

Sem’ânî âyetin sebeb-i nüzulüne dair hemen hemen aynı bilgileri verdikten sonra 

âyetin neshedildiğine dair bir görüş vermiştir. Fakat bu görüşün tuhaf bir görüş 

olduğunu kaydetmiştir. Zemahşerî âyetin nüzul sebeplerini vermiş fakat nesihle 

                                                             
136 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr, c.1, s.104. 
137 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr, c.1, s.103-104. 



40 
 

alakalı bir yorum yapmamıştır. Bu âyeti; “nerede bulunursanız bulunun yönünüzü 

kıbleye dönün fakat bundan alıkonursanız herhangi bir yöne yönelmenizde sakınca 

yoktur çünkü her yer Allah’ındır” diye açıklamıştır.138  

Râzî âyetle ilgili birçok açıklama yapmaktadır. Bu açıklamalarda âyetin nüzul 

sebepleri üzerinde durmaktadır. Ayrıca âyetin neshedilip edilmediği konusundaki 

rivâyetleri de aktarmaktadır. Elmalılı ise ilgili âyetin yorumunu bir önceki âyete 

istinaden yapmaktadır. Önceki âyette mescitlerin harap edilmesinden bahsedilmekte, 

Elmalılı da bu takdirde mescitlerde namaz kılma zorunluluğu yoktur herhangi bir 

yerde veya yönde namaz kılınabilir şeklinde açıklama yapmaktadır. Ayrıca bu âyetin 

kıblenin değişimine bir giriş ve hazırlık olduğunu belirtmiştir.139 

Görüldüğü üzere bu âyet konusundaki görüşler iki ana noktada 

birleşmektedir. İlki âyetin sebeb-i nüzulüne dair çeşitli anlatımlar, ikincisi ise âyetin 

neshedilip edilmediği konusudur. Bu ana noktaların dışında sayabileceğimiz iki tane 

de farklı yorum bulunmaktadır. İlki İbnü’z-Zâğûnî’ye ait olan yorum, ikincisi 

Elmalılı’ya ait olan yorumdur. İbnü’z-Zâğûnî’nin farklı olan yorumu, âyetteki 

Beytü’l-Makdis’e yönelme emrinin sünnetle tayin edildiğidir. Elmalılı’nın farklı olan 

yorumu ise âyeti bir önceki âyetle birlikte yorumlaması ve diğer bahsedilen şeylere 

değinmemesidir.  

Kıble tayiniyle alakalı rivâyetlerden birinde, bu tayin konusunda 

Peygamberimizin muhayyer bırakıldığı aktarılmaktadır. Bu rivâyet dayanak alınırsa 

İbnü’z-Zâğûnî’nin yorumu isabetli görünmektedir ancak konuyla ilgili çeşitli 

rivâyetler bulunmaktadır. İbnü’z-Zâğûnî âyetin daha sonra neshedildiğini ileri 

sürmektedir. Diğer müfessirler nesih konusundan bahsetmişler fakat hepsi nesih 

ihtimaline olumlu bakmamışlardır. Dolayısıyla gerek İbnü’z-Zâğûnî’nin bu âyetin 

neshedildiği görüşü gerekse Beytü’l-Makdis’e yönelmenin sünnetle olduğu görüşü 

mesnetsiz kalmaktadır. Zaten bahsi geçen Bakara Sûresi 2/115. âyetin doğrudan 

Beytü’l-Makdis’e yönelme olayıyla ilgili olduğunu gösteren herhangi bir delil de 

bulunmamaktadır. Kaldı ki mezkûr âyetin devamında kıblenin Kâbe’ye tahvili konu 

edilmektedir.  

                                                             
138  Zeccâc, a.g.e., c.1, s.197-198; Taberî, a.g.e., c.2, s.534-535; Mâtürîdî, a.g.e., c.1, s.545; 

Semerkandî, a.g.e., c.1, s.87; Sem’ânî, a.g.e., c.1, s.129; Zemahşerî, a.g.e., c.1, s.180. 
139 Râzî, a.g.e., c.4, s.18-22; Yazır, a.g.e., c.1, s.476-477. 



41 
 

   2.2.4. Mefhum-u Muhalif/Kısas Konusu 

İbnü’z-Zâğûnî burada nesih konusunu içeren yorumlarda bulunmuştur. 

Konuyla ilgili âyet şu şekildedir: 

تاليتُّهلاتالكذ َِبلتتاٰملنمواتينلتيَلُٓ مْتتكم مُ َّٰىتفِتتال قِصلاصمتتعلَّلي  منت ثٰىتبِِل عَلب دتِتنلال عَلب دمتتبِِلْ متُِِتاللْ مُُّتتال قلَت  منت ثٰىتنلالْ  َِيلتتفلملن تتبِِلْ  تعم

ء تتالخيهتِتمِن تتللهمت سلاٍَۙتتشلي  مُنفِتنلالدلُٓاء تاِللي هِتبِِِح  يف تتذٰلِكلتفلاَبِِلاع تبِِل ملعَ  ْ تتمِن تتتَلَ  مُ لَدٰىتفلملنتِتنلرلحْ لة تترلبِِ تبتلعَ دلتتاع 

ْ تتعلذلاب تتفتلَّلهمتتذٰلِكلت  اللي

“Ey iman edenler! Öldürülenler hakkında size kısas gerekli kılındı. Hüre hür, 

köleye köle, kadına kadın. Ancak her kime kardeşi tarafından bir şey bağışlanırsa 

artık ona hakkaniyetle uymalı ve diyeti ona güzellikle ödemelidir. Bu, Rabbinizden 

bir hafifletme, bir rahmettir. Bundan sonra kim haddi aşarsa ona elem verici bir 

azap vardır.”140 

Âyetin mefhum-u muhalifi hakkında bazı müfessirler nesh olunmuştur 

demişlerdir. Çünkü “hüre hür” denildiğinde, hüre karşılık kölenin öldürülmemesini 

gerekli kılar. Aynı şekilde “kadına kadın” denildiğinde, kadına karşılık erkeğin 

öldürülmemesini mefhum-u muhalif yönüyle gerekli kılar. Bu, Allah’ın “Sizin için 

cana karşılık can yazıldı…(Maide, 5/45)” âyetiyle nesh olunmuştur. Şeyhimiz Ali b. 

Ubeydullah (İbnü’z-Zâğûnî) şöyle demiştir: Fakihlere göre bu nesih değildir. Çünkü 

fakihler “Kendisinden daha kuvvetli karşıt delil yoksa mefhum-u muhalif delildir” 

derler.141 

İbnü’z-Zâğûnî burada, delîlü’l-hitab ifadesini kullanmaktadır. Delîlü’l-hitab 

ifadesi de mefhum-u muhalif anlamına gelmektedir.142 Ayrıca İbnü’z-Zâğûnî aynı 

yerde fakihlere dayanarak usûl bilgisi vermektedir. Bu usûl-ü fıkıh bilgilerine 

dayanarak da âyette nesih söz konusu olmadığını belirtmektedir. İbnü’l-Cevzî’nin 

aktardığına göre bazı müfessirler bu âyette nesih söz konusu olduğunu, âyetteki 

hükmün Maide Sûresi 5/45. âyet ile nesh edildiğini ifade etmektedirler.  

Taberî ilgili âyette birçok görüş nakletmiştir. Bazılarına göre Allah bu âyeti, 

kısasta öldürülecek kişileri sınırlandırmak için indirmiştir. Çünkü bazı kavimler 

                                                             
140 Bakara 2/178. 
141 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr, c.1, s.137. 
142 Ferhat Koca, “Mefhum”, DİA, TDV Yay., Ankara, 2003, c.28, s.350-353. 



42 
 

kısasta aşırıya gitmekte ve diğer kavimden birçok kişiyi öldürmekteydiler. 

Mücâhid’den gelen başka bir görüşe göre “hüre hür” sözüne kadına karşılık erkek, 

erkeğe karşılık kadın dâhildir. Atâ (ö. 114/732) da bunların arasında bir üstünlük 

yoktur demiştir. Yine zikredilen diğer bir görüşe göre sadece kadına karşılık kadın, 

erkeğe karşılık da erkek şeklinde kısas yapılıyordu, sonra Allah bunu Maide Sûresi 

5/45. âyet ile eşitlemiştir. Taberî nesih konusuna pek girmemektedir fakat zikrettiği 

bir görüşe göre Allah burada bir hükümle hükmetmiştir daha sonra bunu 

neshetmiştir.143  

İmam Mâtürîdî bu âyetin neshedildiğini söylemektedir. Onun görüşüne göre 

bu âyet, biri diğerinden faziletli olan iki ordu hakkında inmiştir. Onlar köleye karşı 

hür, kadına karşı da erkeği kısas etmek istemektedirler, sonrasında bu âyet nazil olur. 

Daha sonra bu âyet de “Haklı bir sebep olmadıkça Allah’ın dokunulmaz kıldığı cana 

kıymayın. Bir kimse haksızlıkla öldürülürse velisine yetki verdik, ancak o da öldürme 

hususunda sınırı aşmasın, çünkü o yeterince yardıma mazhar olmuştur”144 âyeti ile 

nesh edilmiştir.145 

Semerkandî’nin belirttiğine göre âyetteki “hüre hür, köleye köle, kadına 

kadın…” ifadesi hakkında bazıları bunun önceki şeriatte bir uygulama olduğunu, 

köleye karşılık köle hüre karşılık hür öldürüldüğünü, köleye karşılık hür hüre karşılık 

köle öldürülmediğini ifade etmişler ve sonra Maide Sûresi 5/45. âyet ile nesh 

edildiğini belirtmişlerdir. Bazıları ise bu âyetin mensuh olmadığını söylemişlerdir. 

Çünkü bu âyette hüre hür, köleye köle… şeklindeki hüküm açıklanmış olup kölenin 

hürü öldürdüğü taktirdeki hükmü açıklanmamıştır. Bu hüküm diğer âyette yani 

Maide Sûresi 5/45. âyette açıklanmıştır. İbn Abbas, ilgili âyetin cahiliye döneminde 

savaşan iki Arap grup hakkında indiğini belirtmiştir. Buna göre güçlü olan grup, 

kendi ölülerinden her birine karşılık diğer gruptan birçok kişiyi öldürmüştür. Daha 

sonra İslam geldiğinde bazıları yine aynı uygulamayı talep etmişler bunun üzerine de 

ilgili âyet nazil olmuştur. Sem’ânî’nin İbn Abbas’tan naklettiğine göre bu âyet 

İslam’ın ilk zamanlarında uygulanıyordu. Daha sonra Maide Sûresi 5/45. âyet ile 

neshedilmiştir. Yine Sem’ânî İbn Abbas’tan ikinci bir görüş olarak, âyetin iki kabile 

                                                             
143 Taberî, a.g.e., c.3, s.357. 
144 İsra, 17/33. 
145 Mâtürîdî, a.g.e., c.2, s.6. 



43 
 

hakkında indiğini, bunlardan güçlü olanın öldürülenlerine karşılık diğer kabileden 

birçok kişi öldürdüğünü, bu âyetin de onların bu uygulamasını reddetmek için nazil 

olduğunu aktarmaktadır.146  

Zemahşerî’nin belirttiğine göre bazı müfessirler bu âyetin Maide Sûresi 5/45. 

âyeti açıkladığını ifade etmişlerdir. Çünkü bu âyetteki hitap Müslümanlara olup 

Maide Sûresindeki hüküm ise Yahudi şeriatinde geçerli olan bir hükümdür. 

Dolayısıyla bu âyet onu tefsir etmektedir. Diğer bazı müfessirler ise bu âyetin Maide 

Sûresi 5/45. âyet ile neshedildiğini ifade etmişlerdir. Buna delil olarak da 

Peygamberimizin “Müslümanların kanları eşittir” sözünü zikretmişlerdir. Râzî de 

âyetin sebeb-i nüzulü konusunda yaklaşık olarak aynı bilgileri vermekte fakat nesih 

konusuna girmemektedir.147  

Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır ise âyet hakkında ilk olarak Râzî’nin 

yaptığı açıklamaları yapmış daha sonra ise âyeti teferruatlı bir şekilde açıklamıştır. 

Bu âyetteki hükmün Maide Sûresi 5/45. âyet ile açıklandığını dile getiren Elmalılı 

nesih ihtimaline değinmemiştir. Bu âyette belirtilen farklılığın Maide Sûresi 5/45. 

âyet ile eşitlendiğini de ifade etmiştir.148 

Görüldüğü üzere âyetin neshedilmediğini dile getiren sadece İbnü’z-Zâğûnî 

değildir. Aynı zamanda Semerkandî, Sem’ânî, Zemahşerî ve Elmalılı gibi bazı 

müfessirler de âyetin neshedilmediğini dile getirmişlerdir. İbnü’z-Zâğûnî’ye göre 

âyetin neshedilmeme sebebi mefhum-u muhalifle ilgilidir. Diğer müfessirler 

genellikle bu âyetin nesh edilmeme sebebini, diğer âyet tarafından açıklanma olarak 

görmektedirler. Dolayısıyla İbnü’z-Zâğûnî daha önce zikredilen bir olguyu dile 

getirmiş, dayanağı olmayan bir şey zikretmemiştir. 

   2.2.5. İhramlıyken Tıraş Olmak 

Bu konuyu ihtiva eden âyette İbnü’z-Zâğûnî, nesih anlayışını tercih 

etmektedir. Onun bu konudaki görüşlerini görmeden önce âyetin metnini ve mealini 

ele alalım: 

                                                             
146 Semerkandî, a.g.e., c.1, s.118; Sem’ânî, a.g.e., c.1, s.173. 
147 Zemahşerî, a.g.e., c.1, s.220-221; Râzî, a.g.e., c.5, s.221-222. 
148 Yazır, a.g.e., c1, s.582. 



44 
 

ْ ت مُ سل
ُ۫
تتَل َِّقمواترمؤم تنللْل يِْۚ تالِ لد  تمِنل لُ َتلي سل صُِ تُم تفلملاتاس  تامح  تفلاَِۙ  لُةلتلِلِِّٰ تنلال عَمم  تتنلالتُِّواتالْ لجك َّكهمتحلتِّٰ تمُلِ يم تالِ لد  َّمغل يتلبت 

تفلاِذلُٓاتالمِنت ت تنمسمكٍْۚ قلةٍتالن  تصلدل تصِيلامٍتالن  يلة تمِن  ترلأ سِهتفلَِد  تبهُِٓتالذًىتمِن  يُضاًتالن  تمل  ْ مُ تمِن  تكلاَۙل ْ تفلملن  تتِللكَعلتتࣞمَ فلملن 

تلل تيُلتِ تفلملن  يِْۚ تالِ لد  تمِنل لُ َتلي سل تفلملاتاس  تالْ لجِِ لُةِتاِلَل مٍتفِتالْ لتبِِل عَمم  تفلصِيلاممتثتلَّٰثلةِتاليَك مَْد  تاِذلاترلجلعَ  عَلةٍ تنلسلبت  تتجِِ ََّ كل

لتنلاع َّلممُٓواتالَۙكتا جِدِتالْ للُامِتنلاَتكقمواتاللِّٰ ُِيتال ملس  َّمهمتحلاضِ تاله  مُن  تلل تيل تلِملن  لُة تكلامَِّلة تذٰلِكل لتشلديدمتال عَِقلابتِعلشل  للِّٰ

“Haccı ve umreyi Allah için eksiksiz yerine getirin; engellenirseniz kolayınıza 

gelen bir kurban gönderin. Kurban, mahalline ulaşıncaya kadar başlarınızı tıraş 

etmeyin. Fakat içinizden biri hasta ise veya başından bir rahatsızlığı varsa (tıraşını 

olup) oruç veya sadaka yahut kurban olarak bir fidye ödesin. Güvenlikte 

olduğunuzda hacdan önce umre yapan kişi, gücünün elverdiği türden bir kurban 

kessin. Bulamayan ise hac sırasında üç gün, döndükten sonra da yedi gün yani tam 

on gün oruç tutmalıdır. Bu, ailesi Mescid-i Haram civarında oturmayanlar içindir. 

Allah’ın buyruğuna saygılı olun ve bilin ki Allah’ın cezalandırması çok 

şiddetlidir.”149 

Âyet hakkında İbnü’z-Zâğûnî şöyle demiştir: Allah’ın “kurban, mahalline 

ulaşıncaya kadar başlarınızı tıraş etmeyin…” sözü hastalığı bulunsun veya 

bulunmasın saçı tıraş etmeyi haram kılar. Devamındaki “Sizden biri hasta ise veya 

başından bir rahatsızlığı varsa fidye ödesin…” âyeti rahatsızlık anında saçı tıraş 

etmeyi fidyeyle mübah kıldı. Böylece öncesindeki haramlığı nesh etti. Âyetin manası 

da şöyle oldu: Sizden yani ihramlılardan, zor durumda olsun veya olmasın hasta 

olanlar ve ihramın yasakladığı bir şeyi giyme ihtiyacı olanlar onu yaparsa veya 

başında özrü bulunan kişi tıraş olursa, onun fidye olarak oruç tutması gerekir.150 

Bu âyetteki nesih hakkında Ebu Ubeyde, Zeccâc, Taberî, Maturidî, 

Semerkandî, Sem’ânî, Zemahşerî, Râzî ve Elmalılı gibi müfessirlerin herhangi bir 

yorumu bulunmamaktadır. Âyetin sonrasının, âyetin başını neshetmesi yorumunu bu 

müfessirler içerisinde sadece İbnü’z-Zâğûnî yapmaktadır. Diğer müfessirler bu 

durumu âyeti açıklayan bir durum olarak görürken İbnü’z-Zâğûnî bunun nesih 

olduğunu dile getirmiştir. Nesih olgusu birbirini takip eden âyetlerde söz konusu 

                                                             
149 Bakara, 2/196. 
150 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr, c.1, s.161. 



45 
 

olabilir fakat bir âyetin içerisinde olup olmadığı tartışmalıdır. Dolayısıyla âyetin 

içerisindeki bu durum, âyetin kendisini açıklamasından ibarettir ki yukarıda 

zikrettiğimiz müfessirler de böyle değerlendirmişlerdir. 

   2.2.6. Çocuğun Süt Emme Süresi 

İbnü’z-Zâğûnî’nin görüşlerinin ifade etmeden önce âyet hakkında kısa bilgi 

vermek ve âyetin metniyle birlikte mealini paylaşmak faydalı olacaktır. Öncelikle 

âyette bahsedilen konu çocuğun süt emme süresi ve anne babanın bu konudaki 

yükümlülükleridir. Ayrıca âyette, çocuktan sorumlu olan kişilerin çocuk hakkında 

zarara uğratılmamalarından ve varisin bu konudaki konumundan da 

bahsedilmektedir. İlgili âyetin metni ve meali de şu şekildedir:  

كْتالكُضلاعلةلت تيمتَِ تالرلادلتالَۙ  ِتلِملن  تكلامَِّليّ  ِ لليّ  دلهمنكتحلو  ُ ضِعَ نلتالن لْل تيتم لمودتِتنلعلَّلىنلال ولالِدلاتم ولتَممنكتترِز قتمهمنكتتللهمتتال ملو  تنلكِس 

مُنفتِ لَُّكفمتتلْلتتبِِل ملعَ  َ س تتمَ اْۚتتاِلْكتتنتل عَلهل لمود تتنللْلتتبِولللدِهلاتنلالِدلة تتمَضلُٓاركتتلْلتتنمس  تذتٰتمِث لمتتال ولارِثتِتنلعلَّلىتبِولللدِهتللهمتتملو  لِكلْۚ

همملاتنللَشلا لُاضٍتمِنت  تَتل تالرلادلاتفِصلالًْتعلن  تجمنلاحلتعلَّلي هِملاتفلاَِۙ  ْ تتلَس تَل ضِعَمُٓواتالَۙ تتالرلد تُم تتنلاَِۙ تنمرٍتفللَل دلكم تجمنلاحلتتفللَلتتالن لْل

ْ ت مُ ْ تتاِذلاتعلَّلي  مَ ْ تتملُٓاتسلَّكم  مَ مُنفتاَٰتليت  تَكقمواتبِِل ملعَ  لتتنلا لتبِلاتَتلعَ ملَّموَۙلتبلصتالَۙكتتنلاع َّلممُٓواتاللِّٰ  يْ تاللِّٰ

“Emzirmeyi tamamlamak isteyenler için analar çocuklarını tam iki yıl 

emzirirler. Onların normal ölçülerde yiyecek ve giyeceklerini sağlamak da çocuk 

kendisinden olanın (babanın) borcudur. Hiç kimse gücünü aşan bir şeyle yükümlü 

kılınamaz. Ne ana çocuğu yüzünden zarara uğratılsın ne de babası çocuğundan 

dolayı zarar görsün. Kendisine miras kalan kimseye de benzer yükümlülük vardır. 

Ana baba karşılıklı danışarak ve anlaşarak çocuğu sütten kesmek isterlerse bundan 

dolayı onlar için bir sakınca yoktur. Çocuklarınızı sütannelere emzirtmek isterseniz 

münasip olan ücreti verdiğiniz takdirde size bir günah yoktur. Allah’ın koyduğu 

kurallara aykırı davranmaktan sakının ve bilin ki Allah yaptıklarınızın tamamını 

görmektedir.”151 

Nesih konusunu işleyen âlimler âyetteki bu miktar (emzirme süresinin 

miktarı) konusunda ihtilaf etmişlerdir. Bazıları, “O muhkemdir (mensuh değil), onda 

amaçlanan şey emzirme süresinin açıklanmasıdır” demişlerdir. Şu hükümlere karşılık 

                                                             
151 Bakara, 2/233. 



46 
 

gelir: Emzirmenin tamamlanması, babanın iki yıl boyunca emzirme masraflarını 

karşılaması ve hâkimin onu buna zorlaması, emzirme süresinin iki yılla 

sınırlanmasının sabit olması ve bu sürenin artırılmasının sabit olmaması gibi. Katade, 

Rabi b. Enes ve diğerlerinden nakledildiğine göre bu hüküm Allah’ın şu sözüyle nesh 

edilmiştir; “Ana baba karşılıklı anlaşarak çocuğu emzirmeden kesmek isterse…” 

Şeyhimiz Ali b. Ubeydullah (İbnü’z-Zâğûnî) şöyle dedi; bu uzak bir ihtimaldir çünkü 

Allah-u Teâla ilk olarak “emzirmeyi tamamlamak isteyenler için…” demiştir. İkinci 

olarak “ana baba çocuğu emzirmeden kesmek isterse…” dediğinde ise iki irade 

arasında muhayyer bırakmıştır. Bu, tamamlanma konusunda belirlenmiş müddetin 

birbirine aykırılığı değildir.152 

Ebu Ubeyde, Zeccâc, Taberî, Maturidî, Semerkandî, Sem’ânî, Zemahşerî, 

Râzî ve Elmalılı gibi müfessirler tefsirlerinde bu âyette nesih olup olmadığına hiç 

değinmemişlerdir. İbnü’l-Cevzî’nin naklettiğine göre ilgili âyette bu konuya temas 

edenler Katâde, Rabi b. Enes ve diğer bazı âlimlerdir. Bu âyette İbnü’z-Zâğûnî de 

nesih konusuna girmemektedir fakat nesih olduğunu söyleyenleri eleştirmektedir. 

Ona göre bu âyette nesih olduğu konusu uzak bir ihtimaldir. Çünkü burada iki şey 

arasında muhayyerlik vardır. Dolayısıyla bu iki şey de birbirine aykırı şeyler değildir.   

   2.2.7. Yetimlere Bakma Yükümlülüğü 

Âyet, yetimlerin malı hususunda dikkat edilmesini konu etmektedir. İbnü’z-

Zâğûnî bu âyette, nesih bağlamında yorum yapmıştır. Âyet şöyledir:  

لتنلل يتلقمولمواتقتلو لْتًسلديدا تفتلَّ يتلَتكقموتاتاللِّٰ ْ تࣕ تذمريِِكةًتضِعَلافاتًخلافمواتعلَّلي هِ  ْ َِهِ تخلَّ  لُكمواتمِن  تَتل تالكذينلتللو    نلل يلخ شل

“Geriye zayıf çocuklar bırakmış olmaları halinde onlar hakkında endişe 

duyacak olanların (başkalarının yetimleri için de) kalpleri sızlasın; Allah’tan 

sakınsınlar ve doğru söz söylesinler.”153 

İbnü’z-Zâğûnî, vasiyeti gerektiği gibi ve vasiyet eden kişinin istediği gibi 

yerine getirmeleri için âyetin vasilere hitap ettiğini belirtmektedir. Böylece vasiler 

kendi zürriyetinden gelip de zayıf ve bakıma muhtaç olan kendi çocuklarının hakkını 

gözetmeleri gerektiği gibi bu kişilerin yetimlerinin de haklarını karşılıksız olarak 

                                                             
152 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr, c.1, s.207. 
153 Nisa, 4/9. 



47 
 

gözetmeleri gerekmektedir. Sonra bu âyet “Her kim bir vasiyette bulunacak kimsenin 

hakkı çiğnemesinden veya günaha girmesinden korkar da (ilgililerin) aralarını 

düzeltirse ona bir günah yoktur.” 154  âyetiyle nesh edilmiştir. Bu âyetle vasinin, 

haktan sapmasına karşılık şer’î kurumları devreye koyması ve böylece varislerin 

aralarını düzeltmesi emrediliyor. Böylece bu âyet (Nisa, 4/9) mensuh olur, önceki 

görüşe göre ise de muhkem olur (mensuh olmaz).155 

Daha önce zikrettiğimiz tefsirlere ilgili âyet bağlamında baktığımızda 

herhangi bir nesih görüşüne rastlamamaktayız. Nesih konusuyla ilgili İbnü’z-

Zâğûnî’nin yazdığı eser elimize ulaşmadığı için konuyla alakalı onun görüşünü tam 

anlamıyla öğrenme imkânımız da bulunmamaktadır.  

   2.2.8. Hayvan Keserken Besmelenin Terkedilmesi 

İbnü’z-Zâğûnî, üzerine Allah’ın adı anılmayarak kesilen hayvanın yenmemesi 

gerektiğini belirten âyetle ilgili, nesih konusu bağlamında bir yorumda bulunmuştur. 

Âyeti şöyle verebiliriz: 

ليِائتِ تإِلَتألن  تلليموحموَۙل تالشكياطِيّل تنلإَِۙك تللَِس ق  تنلإِنكهم تعلَّلي هِ تاللّكِ مْ تاس  ُِ تلل تيمذ كل تمِكا تنللْتتَل كمَّموا تنلإَِۙ   ْ تليِمجادِلموكم  ْ هِ

كُِموَۙلت تللممش   ْ مُ تإِنك  ْ مَمموهم  ألطلعَ 

“Üzerine Allah’ın adı anılmadan kesilen hayvanlardan yemeyin. Kuşkusuz bu 

günahtır. Gerçekten şeytanlar dostlarına, sizinle mücadele etmek için telkinde 

bulunurlar. Eğer onlara uyarsanız şüphesiz siz de Allah’a ortak koşmuş 

olursunuz.”156 

Âyetle ilgili “Hayvan keserken besmelenin terk edilmesi helal olur mu?” 

şeklinde bir soru sorulmuş ve bununla alakalı meseleler nakledilmiştir. Bu konuda 

Ahmed b. Hanbel’in görüşü; eğer besmele unutularak terk edilirse o hayvanın etinin 

helal olacağıdır. İmam Şâfiî’nin görüşü ise iki halde de haram olmadığıdır. İbnü’z-

Zâğûnî, eğer besmele bilerek terk edilirse helal olmaz dendiği takdirde, ilgili âyetin, 

“…kendilerine kitap verilenlerin yiyecekleri size helal kılındı…”157 mealindeki âyet 

                                                             
154 Bakara, 2/182. 
155 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr, c.1, s.376. 
156 En’am, 6/121. 
157 Maide, 5/5. Bu âyetin tam metni/meali şöyledir: “Ehl-i kitabın yiyecekleri size helaldir. Sizin 

yiyecekleriniz de onlara helaldir.” Burada âyette zikredilen “ta’âm/yiyecekler” ifadesinden maksat 



48 
 

tarafından nesh edildiğini belirtmiştir. İmam Şâfiî’nin sözüne göre ise âyet 

muhkemdir yani mensuh değildir.158 

Taberî âyetle ilgili; kesilmeden ölen, Allah’tan başkalarının adına kurban 

edilmiş, müşriklerin putlar adına kestiği hayvanların yenmeyeceğini, bunlardan 

yemenin günah olduğunu belirtmiştir. Fakat Taberî burada mezkûr iki âyet arasında 

nesih olup olmadığına değinmemektedir.159  

Mâtürîdî âyette geçen ifadeye nelerin dâhil olduğu konusunda yorum 

yapmıştır. Bazılarının bunlar leşlerdir, bazılarının da Allah’tan başkası adına kurban 

edilenlerdir dediğini nakletmiştir. Mâtürîdî, ilgili âyette bahsedilen şeylerin bunlar 

olmadığını belirtmiştir. Çünkü ona göre naklettiği şeyler başka âyetlerde 

açıklanmıştır. Sonrasında bununla alakalı açıklamalar yapmakta fakat o da burada 

âyetler arasında nesih ilişkisi olup olmadığından bahsetmemektedir.160 Semerkandî 

de aynı şekilde burada nesih ilişkisine değinmemiştir.161  

Sem’ânî, İbn Abbas’tan gelen bir görüşe göre âyetin leşler hakkında 

olduğunu, boğulmuş olanlar veya diğerleri anlamında olmadığını belirtmiştir. 

Atâ’dan naklettiği görüşe göre âyet Allah’ın adına değil de putların adına kesilen 

hayvanlar hakkındadır. Başka bir görüşe göre âyet, besmelenin cehren söylenmesi 

gerektiği şekilde söylenmeyip terk edilmesiyle alakalıdır. Fakat bu konuda âlimler 

ihtilaf etmişlerdir. Şa’bî ve İbn Sîrîn, besmelenin unutarak veya bilerek terk edilmesi 

durumunun ikisinde de hayvanın etinin helal olmayacağını söyler. Atâ ve Said b. 

Cübeyr, besmelenin bilerek terk edilmesi durumunda hayvanın etinin helal 

olmayacağını, unutarak terk edilmesi durumunda helal olacağını belirtmişlerdir. 

İmam Malik’in görüşünün de ilk görüşle aynı olduğu belirtilmiştir. Sem’ânî son 

olarak âyetin leşler hakkında olduğu görüşünün sahih görüş olduğunu belirtmiştir. 

Akabinde “…o günahtır…” ifadesinin gelmesi de bunu destekler mahiyette olduğunu 

                                                                                                                                                                             
 

yiyecekler değil aslında kesilen hayvanların etleridir. Çünkü yiyecekler, fıkıh ilmindeki “eşyada ibaha 

asıldır” prensibinden hareketle tabiattaki tüm gıdalar ve besinler, Müslümanlar ya da gayr-i müslimler 

tarafından üretildiğine bakılmaksızın, herkesten herkese helaldir.  
158 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr, c.2, s.72. 
159 Taberî, a.g.e., c.12, s.76. 
160 Mâtürîdî, a.g.e., c.4, s.244. 
161 Semerkandî, a.g.e., c.1, s.479.   



49 
 

belirtir. Çünkü kişinin leş olan bir şeyi yediğinde günah işlediğini belirtmektedir. 

Sonuç olarak Sem’ânî de bu âyetteki nesih ilişkisine değinmemektedir.162 

Zemahşerî bu âyetle ilgili bir grup âlimin, unutarak veya bilerek besmelenin 

terk edilmesi durumunda hayvanın etini yemenin caiz olduğu görüşünü belirtmiştir. 

Sonrasında ise onların meytetün (leş) lafzını “…günah işleyerek ve Allah’ın adı 

anılmaksızın…” 163  âyeti doğrultusunda tevil ettiklerini belirtmiştir. Yine o da, 

âyetteki nesih ilişkisine yer vermemiştir. Râzî ilgili âyetin umumluk ifade ettiğini 

fakat fukahânın buradaki umumluğun tahsis edildiği konusunda fikir birliğine 

vardığını ifade etmiştir. Aynı şekilde o da buradaki fıkhî hükümleri saymış ancak 

âyetteki nesih ilişkisine değinmemiştir. Elmalılı da âyetin ahkâmı hakkında geniş 

açıklamalar yapmış fakat nihâyetinde burada nesih olup olmadığından 

bahsetmemiştir.164 

Görüldüğü üzere İbnü’z-Zâğûnî âyet hakkındaki diğer müfessirlerin de 

değindikleri fıkhî konulara değinmiştir. Ona göre eğer âyetten, besmelenin terk 

edilmesi durumunda kesilen hayvanın etinin helal olmayacağı hükmü çıkarılıyorsa 

bu âyet, Mâide Sûresi 5/5. âyet tarafından nesh edilmiştir. Çünkü Mâide Sûresi 5/5. 

âyette ehl-i kitabın yiyeceklerinin Müslümanlara helal olduğu bildirilmektedir. Eğer 

âyetten besmelenin terk edilmesi durumunda kesilen hayvanın etinin helal olacağı 

hükmü çıkarılıyorsa, âyet nesh edilmemiştir. Yani ona göre bu âyetteki nesih konusu, 

âyetten anlaşılan hükme göre değişiklik göstermektedir.  

 

   2.2.9. Müslümanların Peygamberle Birlikte Sefere/Cihada Katılmaları 

İbnü’z-Zâğûnî’nin nesh bağlamında yorum yaptığı âyette Rasûlüllah (s.a.s) 

savaş, sefer vb. şeyler için yola çıktığında müminlerin bu konudaki durumunun ne 

olması gerektiği değerlendirilmektedir. Âyet şu şekildedir: 

                                                             
162 Sem’ânî, a.g.e., c.2, s.140. 
163 En’am, 6/145. 
164 Zemahşerî, a.g.e., c.2, s.61; Râzî, a.g.e., c.13, s.130; Yazır, a.g.e., c.4, s.95-98.  



50 
 

تبلِت ُ غلبموا تنللْتيتل تاللّكِ ترلسمولِ تعلن  تيتللَخلَّكمَوا تألَۙ  اُبِ لع  تالِ  تمِنل تحلو لِلمْ  تنلملن  تال ملدِينلةِ لِ تلِِله  تكاَۙل تما تعلن   ْ مَسِهِ نت 

تنللْتمَل ملصلة تفِتسلبِيلِتاللّكتِ تظلملأ تنللْتنلصلب   ْ تلْتيمصِيبتمهم  ْ تبلِنَّكم سِهِتذلِكل  َ كَارلتنللْتتنتل مُ تال  طِئاًتيلغِيظم نللْتيلطلؤمَۙلتملو 

سِنِيّلت تال ممح  لُ تبهِِتعلملل تصالِح تإَِۙكتاللّكلتلْتيمضِيعمتألج  تلِلمْ  َِبل تنتلي لًَتإِلْكتكم تعلدمنٍِ  يلنالموَۙلتمِن 

“Medine ahalisi ve çevresinde bulunan bedevîler Rasûlüllah’a (sefer, savaş 

ve cihad için) katılmaktan geri kalamaz ve onu bırakıp kendi canlarının derdine 

düşemezler. Çünkü onlar Allah yolunda ne zaman bir susuzluk, yorgunluk ve açlığa 

maruz kalsalar, kâfirleri öfkelendirecek biçimde bir yere ayak bassalar veya 

düşmana karşı bir başarı elde etseler, bunların her biri mutlaka onlar için iyi birer 

amel olarak yazılır. Allah iyilerin emeğini asla boşa çıkarmaz.”165 

Âyetle alakalı İbnü’z-Zâğûnî’nin açıklamaları şöyledir: Müfessirler bu âyet 

hakkında ihtilaf etmişlerdir. Bazı âlimler, ilk zamanlarda Peygamberin arkasında 

cihattan geri kalmak caiz değildi, her durumda herkes için farzdı. Sonra bu âyet, 

“…müminlerin hepsinin toptan savaşa çıkmaları doğru değildir…”166 âyetiyle nesh 

edildi demişlerdir. Diğer bazı âlimler ise, Allah, Peygamberimiz zamanında savaşa 

çıkmak için bir özrü bulunmayan bütün Müslümanlara iki şeyi farz kıldı; ilki ne 

olursa olsun Peygamberi desteklemeleri, ikincisi ise Peygamber savaşa çıktığında 

dinin mensubu olan herkes savaşa çıkmıştır. Bundan dolayı da Müminlerin bir kısmı 

savaşa çıkınca diğerleri onları desteklemeli ki sayıları az gözükmesin. Bu, günümüze 

kadar hâlâ geçerli olan bir hükümdür. Müminlerin emiri cihada çıkarsa yukarıda 

zikrettiğimiz sebepten dolayı müminlerin geneli emire uymak zorundadır. Bu 

nedenle âyet muhkemdir yani mensuh değildir demişlerdir. Ebû Süleyman dedi ki; 

buradaki konuyla ilgili iki âyetin de manaları farklıdır, birbirlerine tezat teşkil 

etmezler. Dolayısıyla bu iki âyetten ikincisinin ilkini nesh etmesi söz konusu 

değildir.167 

Taberî bu âyet hakkında müfessirlerin ihtilaf ettiklerini belirtmiştir. Bazı 

âlimlerin bu âyetin muhkem olduğunu (yani mensuh olmadığını), çünkü bu durumun 

Hz. Peygamberimiz dönemine has bir durum olduğunu söylediklerini belirtmiştir. O 

                                                             
165 Tevbe, 9/120. 
166 Tevbe, 9/122.  
167 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr, c.2, s.309.  



51 
 

dönemde özrü (meşru mazeretleri) olanların dışındakilerin gazveden geri kalma 

istekleri kabul edilmezdi. Hz. Peygamberden sonraki yöneticiler döneminde ise 

müminlerden isteyen kişi gazveden geride kalabilir, cihada katılmaları onlar için 

zaruri olmazdı demişlerdir. Bazıları âlimler de, bu âyet Müslümanların az ve (zayıf) 

olduğu dönemde inmiştir, Müslümanlar çoğalınca Allah bu zorunluluğu nesh etmiş 

ve dileyen kişi savaşa katılmama konusunda serbest kalmıştır demişler ve akabinde 

“Bununla beraber müminlerin hepsinin toptan savaşa çıkmaları doğru değildir. 

Onların her kesiminden bir grup dinde yeterli bilgi sahibi olmaya çalışmak ve 

seferden dönen topluluklarını uyarmak üzere geride kalmalıdır. Umulur ki 

sakınırlar” 168  âyetini zikretmişlerdir. Taberî konuyla ilgili kendi görüşünü şöyle 

açıklar: Bana göre buradaki en doğru görüş, âyette savaştan geri kalan diye 

bahsedilen kişilerin, “Bedevîlerden mazeret ileri sürenler kendilerine izin verilmesi 

için geldiler…” âyetinde169  nitelenen kişiler olduğudur. Yani ona göre bu âyette 

zikredilen kişiler Medine ve çevresindekiler değil, Hz. Peygambere mazeret 

üretmeye çalışanlardır. Âyetin mensuh olup olmadığıyla alakalı da, âyetin manası bu 

şekilde anlaşıldığı takdirde iki âyetten hiçbirinin mensuh olmayacağını ifade etmiştir. 

Yani iki âyetten biri diğerinin hükmüne tamamıyla zıt olmadığı müddetçe diğer âyeti 

nesh edecek bir delil de bulunmayacaktır. İmam Mâtürîdî konuyla alakalı bazı 

açıklamalar yapmış fakat âyetler arasındaki nesih ilişkisine değinmemiştir. 

Semerkandî âyette bahsedilen kişileri Medine ve çevresindeki Yahudiler, 

Peygamberden geri kalma olayını da gazveden geri kalmak diye kısaca açıklamış 

ancak neshi söz konusu etmemiştir.170  

Sem’ânî, âyetin cihatta Rasûlüllah’tan geri kalmayı yasakladığını belirtmiş ve 

nesihten bahsetmemiştir. Aynı şekilde Zemahşerî de burada nesihten bahsetmemiştir. 

Râzî âyetin anlamıyla ilgili ihtimallere değindikten sonra Katâde’den, âyetin Hz. 

Peygamber dönemine mahsus olduğuna dair bir görüş nakletmektedir. Verdiği başka 

bir görüşe göre de bu hükmün Müslümanların az (ve zayıf) oldukları dönem için 

geçerli olduğunu, Müslümanlar çoğalıp güçlenince de Allah’ın bu âyeti Tevbe Sûresi 

                                                             
168 Tevbe, 9/122. 
169 Tevbe, 9/90.  
170 Taberî, a.g.e., c.14, s.563-564; Mâtürîdî, a.g.e., c.5, s.507; Semerkandî, a.g.e., c.2, s.97. 



52 
 

9/122. âyet ile nesh ettiğini belirtmiştir. Elmalılı ise burada nesh olup olmadığına 

değinmemiştir.171 

Sonuç olarak; burada nesih konusuna değinenlerin Taberî, Râzî ve İbnü’z-

Zâğûnî olduğu görülecektir. Râzî bunu sadece bazı âlimlerin zikrettiği bir görüş 

olarak verirken Taberî nesih konusunu zikretmekte fakat buna katılmamaktadır. Bu 

âyeti Tevbe Sûresi 9/90. âyetle birlikte değerlendiren Taberî, yaptığı bu yorumla 

âyetteki nesih ihtimalinin ortadan kaldırıldığını ifade etmiştir. İbnü’z-Zâğûnî de 

burada neshe temas etmiş fakat burada nesih ihtimalinin olmadığını ifade etmiştir.  

   2.2.10. Düşmanı İslam’a Davet Etmek ya da Onlarla Savaşmak 

Konuyla ilgili âyette İbnü’z-Zâğûnî, nesih bağlamında yorumda bulunmuştur. 

Âyetin metni ve meali şöyledir:  

تآملت تنلقمل   ْ واءلهم تأله  تنللْتَتلكَبِع  ُ تل تكلماتأممِ  ْ لَقِ تفلاد عمتنلاس  تفلَِّذلِكل تلِِلع دِلل ُ تم تكَِابٍتنلأممِ تاللّكمتمِن  تبِِاتألنت زللل ن تم

مْتاللّكمتيُل ملعمت مُ نل نلناتنلبتليت  ْ تلْتحمجكةلتبتليت  مُ تألع مالم  ْ مُ تللناتألع مالمناتنللل  ْ مُ مْتاللّكمترلبُّناتنلرلبُّ مُ نل إِللي هِتال ملصِيْمتبتليت  نلناتنل  تبتليت 

“İşte bunun için sen davetine devam et ve emrolunduğun gibi dosdoğru ol. 

Onların arzularına uyma ve şöyle de: “Ben Allah’ın indirdiği bütün kitaplara iman 

ettim ve bana aranızda adil davranmam emredildi. Allah bizim de rabbimiz sizin de 

rabbinizdir. Bizim yaptıklarımız bize sizin yapıklarınız size. Sizinle bizim aramızda 

mesele yok. Allah hepimizi bir araya getirecektir. Dönüş ancak onadır.”172 

Zâdü’l-Mesir’de âyet hakkında iki görüş olduğu bildirilmiştir. Birincisi, 

âyetin hükmü, savaşmaksızın onları uyarmakla sınırlıydı. Sonra kılıç âyeti diye 

bildiğimiz “Haram aylar çıkınca müşrikleri bulduğunuz yerde öldürün, esir alın, 

kuşatın ve onları her geçit yerinde gözetleyin. Şâyet tövbe ederler, namazlarını 

kılarlar ve zekâtlarını verirlerse artık onları serbest bırakın. Allah yarlığayıcıdır, 

bağışlayıcıdır”173 âyeti nazil oldu ve ilgili âyet nesh edildi. Bu görüş çoğunluğun 

görüşüdür. İkincisi, âyetin manası, deliller ve burhanlar ortaya çıktıktan sonra 

                                                             
171 Sem’ânî, a.g.e., c.2, s.358; Zemahşerî, a.g.e., c.2, s.321; Râzî, a.g.e., c.16, s.169; Yazır, a.g.e., c.5, 

s.34.  
172 Şûra, 42/15. 
173 Tevbe, 9/5. 



53 
 

aramızdaki söz kalkmıştır şeklindedir. Buna göre âyet muhkemdir yani mensuh 

değildir. Bunu da İbnü’z-Zâğûnî bir grup müfessirden nakletmiştir.174 

Bu bölümde daha önce zikrettiğimiz müfessirlerin bu âyetle ilgili 

yorumlarında, nesih konusundan bahsedilmemektedir. Zâdü’l-Mesir’de bu âyetin 

kılıç âyetiyle nesh edildiğine dair yukarıdaki görüş aktarılmıştır. Fakat İbnü’z-Zâğûnî 

bir grup müfessirden naklettiği gibi burada neshin var olduğunu kabul etmemektedir. 

O, Şûra Sûresi 42/15. âyeti muhkem (yani mensuh olmayan bir âyet) olarak kabul 

etmektedir. 

                                                             
174 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr, c.4, s.62.  



54 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. İBNÜ’Z-ZÂĞÛNÎ’NİN TEFSİR ANLAYIŞI 

  3.1. Kur’ân’ın Kur’ân’la Tefsirine Dair Yorumları 

Bu bölümde İbnü’z-Zâğûnî’nin Kur’ân’ın Kur’ân’la tefsirine dair ifade ettiği 

yorumlar ele alınmaktadır. 

   3.1.1. Allah’ın Münafıklarla İstihza Etmesi 

İlgili âyetin bir öncesinde münafıkların müminlerle alay etmesi söz konusu 

edilmektedir. İlgili âyette ise asıl alay edilen kişilerin münafıkların kendileri olduğu 

ve onlarla alay edenin de Allah olduğu ifade edilmektedir. İbnü’z-Zâğûnî âyetteki 

bahsedilen Allah’ın alay etmesinin keyfiyeti hakkında yorumda bulunmuştur. Âyet 

şöyledir: 

تيتلعَ ملهموَۙلت  ْ تفِتطمغ يانَِِّ  ْ تنليْلمدُّهم  ْ زِئمتبِِِ َتله    اللّكمتيلس 

“Asıl Allah onlarla alay etmekte, azgınlıkları ve sapkınlıkları içinde 

dolaşmalarına izin vermektedir.”175 

Yukarıdaki âyette “Allah’ın onlarla alay etmesi” konusunda müfessirler 

çeşitli görüşler bildirmişlerdir. Bu âyetle alakalı İbnü’z-Zâğûnî’nin yorumu şöyledir: 

Onlarla alay etmek, ateşte ve gâyet zelil bir haldeyken onlardan birine “Tat bakalım! 

Zira sen güçlü ve itibarlısın”176 denmesidir.177 

Mukâtil b. Süleyman, Allah’ın onlarla alay etmesinin, ahirette sıratta 

olacağını bildirmektedir. Orada müminlerle münafıklar arasına üzerinde kapı olan bir 

sur çekileceğini ve münafıkların karanlıkta kalacaklarını, o sırada da onlara 

“…geriye dönün de başka bir ışık arayın…”178  denileceğini ifade etmektedir ve 

âyetteki münafıklarla alay edilmesini bu şekilde açıklamaktadır.179 

                                                             
175 Bakara, 2/15. 
176 Duhân, 44/49.  
177 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr, c.1, s.35.  
178 Hadid, 57/13.  
179 Mukâtil, Ebü’l-Hasen Mukâtil b. Süleyman b. Beşîr el-Ezdî el-Belhî (ö. 150/767), Tefsîru Mukâtil 

b. Süleyman, thk. Abdullah Mahmud Şehhate, Dâru ihyâü’t-Türâs, Beyrut, 1423, c.1, s.91. 



55 
 

Taberî buradaki “alay etme”yi çeşitli şekillerde açıklamıştır. Bir görüşe göre 

bunun anlamı “O gün münafık erkekler ve münafık kadınlar iman edenlere şöyle 

diyecekler: “Bizi bekleyin de yetişip nurunuzdan bir parça alalım.” Onlara şöyle 

denecek: “Geriye dönün de başka bir nur arayın!” Ve hemen aralarına kapısı da 

olan bir duvar çekilir; duvarın iç tarafında rahmet, kendilerine bakan dış tarafında 

da azap vardır”180 veya “İnkâr edenler, kendilerine vermiş olduğumuz fırsatın sakın 

onlar için hayırlı olduğunu sanmasınlar. Onlara verdiğimiz fırsat ancak günahlarını 

arttırmaya yarıyor. Onlar için alçaltıcı bir azap vardır”181 âyetlerinde bahsedildiği 

gibidir. Yani Âli İmran Sûresi 3/178. âyete göre onlara mühlet verilmesi, onların 

sandığının aksine kendilerine iyilik getirmemekte, aksine kötülük getirmektedir. 

Başka bir görüşe göre “Allah’ın onlarla alay etmesi” veya bunun benzeri fiillerinin 

anlamı, Allah’ın onlara vaat ettiği azabın başlarına gelmesidir. Diğer bir görüşe göre 

ise bu fiilin anlamı, Allah’ın onlara yaptıkları istihzanın misliyle karşılık vermesidir. 

Diğer bir görüş, Allah’ın dünyada onlara iyilik verip ahirette onlara bunun tam 

tersiyle muamele etmesidir.182 

Mâtürîdî “Allah’ın alay etmesi” ile ilgili bazı görüşler nakletmiştir. Bir görüşe 

göre münafıkların alay etmelerine karşılık onları cezalandırmak demektir. Bir de alay 

etmek vb. fiilleri Allah’a izafe etmek doğru değildir. Çünkü bu tür fiiller insanlarda 

kınandığına göre nasıl Allah için söz konusu olabilir? Bazıları bu fiilleri Allah’a 

izafe etmenin insanlara yapılan izafeyle aynı olmadığını ileri sürerek, Allah’a bu tür 

fiilleri izafe etmenin caiz olduğunu belirtmişlerdir. Fakat Mâtürîdî, Allah’a bu tür 

fiilleri izafe etmeyi uygun bulmamakta ve Allah’ın bu tür fiillerden berî olduğunu 

ifade etmektedir. Yine, münafıklara cennetten bir kapı açıp tam onlar girmek 

üzereyken kapıyı yüzlerine kapatması diye bir görüş nakletmiştir. Başka bir görüşe 

göre burada bahsedilen alay etmek, arkalarında bir ışıkla cennet ehli önde giderken, 

münafıkların onları takip etmesi sonra da ışığın birden sönüp münafıkların şaşkın bir 

hale düşmeleridir. Akabinde; “O gün münafık erkekler ve münafık kadınlar iman 

edenlere şöyle diyecekler: “Bizi bekleyin de yetişip nurunuzdan bir parça alalım.” 

Onlara şöyle denecek: “Geriye dönün de başka bir nur arayın!” Ve hemen aralarına 

kapısı da olan bir duvar çekilir; duvarın iç tarafında rahmet, kendilerine bakan dış 

                                                             
180 Hadîd, 57/13. 
181 Âli İmran, 3/178. 
182 Taberî, a.g.e., c.1, s.301.  



56 
 

tarafında da azap vardır”183 âyetinde zikredilen diyalog gerçekleşmektedir. Diğer 

bir görüşe göre “Allah’ın alay etmesi”, münafıklara dış görünüşlerine göre dünyada 

nimetler verip içlerindeki nifak sebebiyle ahiret nimetlerini onlara haram 

kılmasıdır.184 

Semerkandî “Allah’ın onlarla alay etmesini” münafıkların alaylarına karşılık 

onları cezalandırması şeklinde yorumlar. Onlar cehennemdeyken cennetten bir kapı 

görünür ve o kapıya ulaşmak için çığlık atarlar ancak ulaşamayıp ateşte perişan 

olurlar. Müminler de cennette oturdukları tahtlarının üzerinde onları izlemektedirler. 

Münafıklar kapıya vardıklarında kapı yüzlerine kapanır, sonra başka bir yerde başka 

bir kapı açılır, müminler de onlara bakıp gülerler, istihza ederler. Tıpkı “O gün iman 

edenler inkâr edenlere gülecektir” 185  âyetinde bahsedildiği gibidir. Daha sonra 

Semerkandî, Mukâtil’in yukarıda vermiş olduğumuz yorumunu nakletmektedir.186 

Râzî, alay etmenin Allah için caiz olmadığını belirtir. Çünkü Allah alay 

etmeyi “…bizimle alay mı ediyorsun dediler. O da cahillerden olmaktan Allah’a 

sığınırım dedi”187 âyetiyle cahillik olarak nitelemiştir. Dolayısıyla cahillik gibi bir 

sıfatı Allah’a izafe etmek uygun değildir. O, “alay etme”yi beş şekilde açıklamıştır. 

Birincisi, münafıkları alay etmelerine karşılık cezalandırmaktır. İkincisi, 

münafıkların alay etmeleri müminlere bir zarar vermiyordu bilakis bunun zararını 

kendileri görüyorlardı. Onların alay etmelerinin tekrar kendilerine dönmesiyle de 

Allah onlarla alay etmiş gibi olmaktaydı. Üçüncüsü, Allah’ın onlarla alay etmesi, 

münafıkların utanç ve rezilliklerini meydana çıkarmasıdır. Dördüncüsü, münafıkların 

durumlarının dünyada iyi olmasına karşın ahirette kötü olmasıdır. Fakat Râzî, bu 

görüşün zayıf olduğunu dile getirmektedir. Çünkü Allah münafıkların dünyadaki ve 

ahiretteki durumlarını (yani ahkâmını) zaten önceden açıklamıştır, dolayısıyla ortada 

birbirine zıt görünen bir durum yoktur. Beşincisi, Allah’ın münafıklara dünyada ve 

ahirette alay edercesine davranmasıdır. Dünyada alay etmesi, münafıkların Hz. 

Peygamber’e karşı gizledikleri şeyi, yüzlerine vurmasıdır. Ahirette alay etmesi ise, 

münafıklar cehennemdeyken onlara cennetten bir kapı açıp onlar girmeye çalışınca 

                                                             
183 Hadid, 57/13. 
184 Mâtürîdî, a.g.e., c.1, s.386-388. 
185 Mutaffifîn, 83/34. 
186 Semerkandî, a.g.e., c.1, s.29.  
187 Bakara, 2/67.  



57 
 

yüzlerine kapatmasıdır. Yine bu durum “O gün de iman edenler inkâr edenlere 

gülecekler”188 âyetinde de dile getirilmektedir.189  

İbn Kesîr konuyla alakalı önce Taberî’nin açıklamalarını vermektedir. Sonra 

tuzak kurma, aldatma, alay etme gibi fiillerin Allah için abes olduğunu belirtmiş 

fakat karşılık vermesinin ve cezalandırmasının, Allah’ın adaletinin gereği olduğunu 

ifade etmiştir. Son olarak ise “Allah’ın onlarla alay etmesini” Dahhâk ve İbn 

Abbas’tan, intikam almak için alay etmek şeklinde olduğunu nakletmiştir.190 

Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır âyetteki istihzanın muhtemel manalarından 

birinin, münafıklara dünyada ibadetler vb. hususlarda Müslüman muamelesi yapmak 

olduğunu belirtmiştir. Bu muamelenin hikmetlerinden birincisi, İslam’ın 

hoşgörüsünü göstermek, ikincisi, böylelikle onların çocuklarının İslamî ortamda 

mümin olarak yetişmelerini sağlamaktır. Üçüncüsü de, münafıkların kalben 

inanmadıkları şeyleri uygulamaya mecbur tutarak onları vicdan azabı içinde 

bırakmak ve yaptıklarının cezasını bu dünyada da göstermektir. Elmalılı devamında, 

onların ahiretteki yerinin zaten “cehennemin en aşağı tabakası” 191  olduğunu 

belirtmiştir. Bunun yanında onlara cennetin kapıları gösterilip yüzlerine 

kapanacağına da değinmiştir. Ayrıca o, Allah’ın alay etmesini, hafife almak ve 

eğlenmek olarak değil, onları rezil ve zelil etmek olarak açıklamıştır. Allah hakkında 

“alaycı” denilmemesini fakat fiil olarak “istihza eder” denilmesi gerektiğini 

vurgulamıştır.192 

Yukarıda zikrettiğimiz yorumlara bakıldığında, müfessirler ilgili âyeti diğer 

birçok âyetle ilişkilendirmişlerdir. Fakat aynı müfessirler, İbnü’z-Zâğûnî’nin ilgili 

âyetin tefsirine ilişkin ele aldığı diğer âyete yer vermemişlerdir. İbnü’z-Zâğûnî’nin, 

Bakara Sûresi 2/15. âyetin tefsirine ilişkin verdiği Duhân Sûresinin 44/49. âyetini 

vermiş olması, zikrettiğimiz müfessirler arasında sadece İbnü’z-Zâğûnî’ye has bir 

yorum olarak görülmektedir. Zaten Duhân Sûresi 44/49. âyete baktığımızda, bir 

                                                             
188 Mutaffifîn, 83/34. 
189 Râzî, a.g.e., c.2, s.309.  
190 İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ İmâdüddin İsmail b. Şihabuddin Ömer b. Kesîr b. Dav’ b. Kesîr el-Kaysî el-

Kuraşî el-Busrâvî ed-Dimeşkî eş-Şâfiî (ö. 774/1373), Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, thk. Sami b. 

Muhammed Selâme, Dâru Tayyibe li’n-neşri ve’t-tevzî’, ş.y., 1999, c.1, s.183. 
191 Nisa, 4/145.  
192 Yazır, a.g.e., c.1, s.283.  



58 
 

istihza anlamı olduğu anlaşılmaktadır. Yani âyette inkâr edenlerle istihza edildiği 

görülmektedir.193 

   3.1.2. Allah’tan Hakkıyla Sakınmak 

İbnü’z-Zâğûnî’nin Kur’ân’ın Kur’ân’la tefsirine dair zikrettiği âyetlerden biri 

de içerisinde Allah’tan hakkıyla sakınmanın ifade edildiği âyettir. Âyetin metni ve 

meali şöyledir: 

َِّمموَۙلت تممس   ْ مَ     يَتأليتُّهلاتالكذِينلتآملنمواتاَتكقمواتاللّكلتحلقكتمَقاَهِِتنللْتتِلمومَنكتإِلْكتنلألنت 

“Ey iman edenler! Allah’tan hakkıyla sakının ve ancak Müslüman olarak can 

verin.”194 

İbnü’z-Zâğûnî’ye göre âyette geçen “hakkıyla sakınma” ifadesinin mensuh 

olup olmadığı konusunda âlimler ihtilaf etmişlerdir. İbnü’z-Zâğûnî, âyetin mensuh 

olmadığına dair bir görüş de nakletmiştir. Bu görüşe göre âyet muhkemdir ve bu 

âyeti Teğâbün Sûresi 64/16. âyet tefsir etmiştir. Dolayısıyla ilgili âyette geçen 

“hakkıyla sakının” ifadesi, Teğâbün Sûresi 64/16. âyetle “gücünüz yettiğince sakının” 

diye tefsir edilmektedir.195 

Mukâtil bu âyetin Teğâbün Sûresi 64/16. âyet ile nesh edildiğini belirtmekte 

fakat başka bir âyetle tefsir edildiğine değinmemektedir. Taberî âyette geçen 

“hakkıyla sakınma” ifadesi hakkında çeşitli görüşler nakletmiş sonra bunun nesh 

edilip edilmediği konusundaki görüşleri aktarmıştır. Âyetin nesh edilmediğini 

savunanlara göre âyetteki ifade, herkesin gücü ölçüsünde yapılacak şeyleri 

kapsamaktadır. Âyetin nesh edildiğini savunanlara göre ise âyetteki ifade, Teğâbün 

Sûresi 64/16. âyetle nesh edilmiştir. O ayrıca bu âyetin mezkûr diğer âyetlerle 

ilişkisine değinmemektedir.196  

Mâtürîdî âyetin anlamına dair bazı açıklamalar yaptıktan sonra nesh 

edilmediğini ifade eder. Ancak âyetin başka bir âyetle tefsir edilmesinden 

bahsetmemektedir. Semerkandî önce âyet hakkındaki nesih tartışmalarını 

nakletmiştir. Onun naklettiğine göre âyetin nesh edildiğini iddia edenler, bu âyetin 

                                                             
193 Buradaki istihza ifadesi için bkz., Râzî, a.g.e., c.27, s.664. 
194 Âli İmran, 3/102. 
195 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr, c.1, s.311.  
196 Mukâtil, a.g.e., c.2, s.292; Taberî, a.g.e., c.7, s.64.  



59 
 

Teğâbün Sûresi 64/16. âyetle nesh edildiğini belirtmektedirler. Âyetin nesh 

edilmediğini iddia edenlere göre ise bu âyet Teğâbün Sûresi 64/16. âyetle 

hafifletilmiştir (tahfif). Yani âyette nesih söz konusu değildir. Bununla birlikte 

Semerkandî, âyetin başka bir âyetle tefsir edildiğine dair bir açıklama 

yapmamıştır.197 

Râzî, âyetin anlamına dair bazı açıklamalardan sonra, nesh edilip edilmediği 

konusundaki görüşleri nakletmiştir. Âyetin nesh edildiğini söyleyenler “hakkıyla 

sakının” ifadesinin Teğâbün Sûresi 64/16. âyet tarafından nesh edildiğini fakat 

devamının nesh edilmediğini ifade etmişlerdir. Ancak muhakkiklerin çoğuna göre 

burada nesih iddiası batıl yani geçersizdir. Burada neshi caiz görmeyenler ise bu 

âyette bahsedilen “hakkıyla sakınma” ifadesinin zaten insanların gücü nispetinde 

olduğunu belirtmişlerdir. Yani zaten insanlar Allah’tan gücü nispetinde 

sakınmaktadır. Dolayısıyla bu âyet ile Teğâbün Sûresi 64/16. âyetin manası aynıdır. 

Burada Allah’ın muradı, kullarına güçlerinin üzerinde yük yüklememektir. Çünkü 

“Allah hiç kimseyi gücünün yetmediği bir şeyle yükümlü kılmaz.”198 Başka bir görüşe 

göre burada Allah takvanın ağır ve hafif her iki şeklini de birlikte emretmiştir. Daha 

sonra ağır olanı nesh etmiş hafif olanı baki kalmıştır. Fakat Râzî’ye göre bu görüş de 

batıldır. O, ilgili âyetin diğer bir âyetle tefsir edildiğine dair bir görüş beyan etmemiş 

ve bu âyetleri anlam olarak birbirinin aynısı şeklinde değerlendirmiştir.199   

İbn Kesîr “hakkıyla sakınma” ibaresi ile ilgili zikrettiğimiz diğer kaynaklarda 

da yer alan rivâyetleri aktarmış, sonrasında bir grup müfessirin Teğâbün Sûresi 

64/16. âyetle, bu âyetin nesh edildiğine dair görüşlerini nakletmiştir. Akabinde Ali b. 

Ebî Talha kanalıyla İbn Abbas’tan âyetin mensuh olmadığına dair bir görüş 

nakletmiştir. Bu görüşe göre âyette ifade edilen “hakkıyla sakınma” zaten insanların 

gücü nispetinde olan şeyleri nitelemektedir. Sonuç olarak İbn Kesîr, âyetin başka bir 

âyetle tefsir edilmesi konusuna değinmemektedir.200  

Elmalılı bu âyet konusunda daha önce bahsi geçen tefsirlerdeki rivâyetleri 

nakletmiştir. Buna göre “hakkıyla sakının” âyeti inince ashaptan bazılarının ibadet 

                                                             
197 Mâtürîdî, a.g.e., c.2, s.444; Semerkandî, a.g.e., c.1, s.234.  
198 Bakara, 2/286.  
199 Râzî, a.g.e., c.8, s.310.  
200 İbn Kesîr, a.g.e., c.2, s.87.  



60 
 

etmekten ayakları şişmiş, alın derileri soyulmuştur. Bunun üzerine Allah “Gücünüz 

yettiğince sakının…”201 âyetini indirmiştir. Elmalılı’ya göre Teğâbün Sûresi 64/16. 

âyet, Âli İmran Sûresi 3/102. âyetin açıklamasıdır.202 

Görüldüğü üzere bu âyette bahsi geçen “hakkıyla sakınma” ifadesi 

bağlamında çeşitli görüşler belirtilmiştir. Bazı müfessirler bu ifadenin nesh edildiğini 

aktarmış, bazıları bu görüşe katılmamıştır. Bu müfessirlerin yanında İbnü’z-Zâğûnî 

ise bu âyetin Teğâbün Sûresi 64/16. âyetle tefsir edildiğini belirtmiştir. Buna yakın 

görüşler de Râzî ve Elmalılı’ya aittir. Râzî iki âyetin de anlamlarının aynı olduğunu 

vurgulamakta, Elmalılı ikinci âyetin ilk âyeti açıkladığını ifade etmektedir. Burada 

Râzî ve Elmalılı’nın, İbnü’z-Zâğûnî ile aynı görüşte olduklarını görmekteyiz. Yani 

Teğâbün Sûresi 64/16. âyetteki “gücünüz yettiğince sakının…” ifadesi, Âli İmran 

Sûresi 3/102. âyetteki “hakkıyla sakının” ifadesini açıklamakta ya da bu iki âyet aynı 

doğrultudaki bir anlamı ifade etmektedir.  

3.2. Fıkhî Yorumları 

İbnü’z-Zâğûnî bazı ahkâm âyetlerine dair yorumlarda bulunmuştur. Bu 

bölümde İbnü’z-Zâğûnî’nin ahkâm âyetlerine dair yorumları ele alınmaktadır.  

   3.2.1. Namazda Fatiha Sûresini Okumak ve Sonunda Âmin Demek  

İbnü’z-Zâğûnî’nin buradaki yorumu Fatiha Sûresinin sonunda âmin lafzının 

söylenmesiyle alakalıdır. Âyet şöyledir: 

تنللْتالضكالِِيّلت  ْ تغليْ ِتال ملغ ضموبِتعلَّلي هِ  ْ تعلَّلي هِ تألنت عَلم تل تالكذِينل اُطل تصِ      

“Nimete erdirdiklerinin yoluna, gazaba uğramışların ve sapmışların yoluna 

değil.”203 

Zâdü’l-Mesir’de Fâtiha Sûresinin tefsirinin bitimine bir bölüm konulmuş ve 

burada Fâtiha’nın sonunda “âmin” demekle alakalı bir konu işlenmiştir. Burada 

belirttiğine göre Fâtiha’nın sonunda âmin demek sünnettendir. Bu konudaki İbnü’z-

Zâğûnî’nin görüşü, namazda veya namazın dışında hükmün eşit oluşudur. Yani 

                                                             
201 Teğâbün, 64/16. 
202 Yazır, a.g.e., c.2, s.493-494.  
203 Fatiha, 1/7. 



61 
 

Fâtiha okunduğu zaman ister namazda olunsun ister namaz dışında olunsun âmin 

demek sünnettir.204 

Konu hakkında Zâdü’l-mesîr’deki diğer görüşler şöyledir: Hz. Peygamberden 

gelen bir rivâyete göre imam Fatiha’yı bitirip “veleddâllîn” dediğinde arkasındaki 

cemaat “âmin” der, bu âmin duası sema ehlinin aynı duasına muvafık olursa, bu 

duayı yapanların geçmiş günahları affolunur. Âmin sözünün anlamı konusunda 

çeşitli görüşler bulunmaktadır. Bir görüşe göre “böylece olsun” demek, başka bir 

görüşe göre “Allah’ım kabul et” demek, diğer bir görüşe göre de bu, Allah’ın 

isimlerinden biridir. Bu görüşler serdedildikten sonra namazda Fâtiha okumanın 

hükmüne değinilmiş ve bu konudaki mezheplerin görüşleri nakledilmiştir. Ahmed b. 

Hanbel (ö. 241/855) namazın sıhhati için Fâtiha okumayı şart olarak görmüştür. 

İmam Malik (ö. 179/795) ve İmam Şafiî’ye (ö. 204/820) göre okumaya gücü yettiği 

halde kim Fâtiha’yı terk ederse namazı sahih olmamaktadır. Ebû Hanîfe’ye (ö. 

150/767) göre Fatiha Sûresini okumamak namazı bozmaz. Bunlardan ilk görüşün 

delili Hz. Peygamberin, “Fâtiha’yı okumayan kişinin namazı olmaz”205 hadisidir.206 

Kurtubî,  Fâtiha sonunda âmin deme konusuna “te’min” şeklinde bir başlık 

açmıştır. Onun verdiği bilgilere göre “veleddâllîn” dedikten sonra biraz beklenmeli 

ve ondan sonra âmin denmelidir. Böyle olunca yani bekleyince âmin sözünün 

Kur’ân’dan olmadığı anlaşılmaktadır. Sonrasında te’min ile alakalı birtakım konulara 

yer vermiş ve herhangi bir duadan sonra âmin demeyi mühürlemeye (sonlandırmaya) 

benzeten bir rivâyet nakletmiştir. Bunun yanında âmin’in cennetten bir derece 

olduğunu da rivâyet etmiştir. Daha sonra âmin kelimesinin anlamı hakkındaki 

görüşlere değinmiştir. Ona göre âmin kelimesi; “Allah’ım kabul et!”, Allah’ın 

isimlerinden biri (İbnü’l-Arabî’ye göre sahih değildir), “böylece olsun”, Hz. 

Peygamberden gelen bir rivâyete göre “Rabbim yap!”, duayı kuvvetlendiren şey, 

“isteklerimizi geri çevirme” gibi anlamlara gelmektedir. Yine Kurtubî’nin 

naklettiğine göre âmin kelimesinin, İmam Şafiî, İmam Malik ve Medineli bir grup 

âlime göre cehrî yani açıktan okunması gerektiğini, bazı Kûfe ve Medineli âlimlerin 

                                                             
204 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr, c.1, s.22.  
205 Buhari, Ezan, 94; Tevhid, 46.  
206 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr, c.1, s.22-23. 



62 
 

ise sessiz okunması gerektiğini, diğerlerinin de bunun isteğe bağlı olduğu şeklindeki 

görüşlerini nakletmiştir.207 

İbn Kesîr Fâtiha’yı okuyanın, sonunda âmin demesinin müstehap olduğunu 

belirtmektedir. Âmin kelimesinin manasının ‘Allah’ım kabul et’ olduğunu belirten 

İbn Kesîr, bu görüşü başka birkaç raviden gelen rivâyetlerle desteklemiştir. 

Manasının ne olduğu konusundaki diğer görüşleri şöyledir: “Rabbim yap!”, “böylece 

olsun”, “isteklerimizi geri çevirme” ve Allah’ın isimlerinden biridir (kendisi bu 

görüşü sahih görmemektedir). Sonrasında, namaz haricinde Fatiha Sûresini 

okuyanların da okuduktan sonra âmin demelerinin müstehap olduğunu 

kaydetmektedir. İbn Kesîr daha sonra âmin kelimesinin açıktan okunup 

okunmayacağı konusunu ele almaktadır. İmam âmin demeyi unutsa, imama uyanlar 

açıktan hep birden âmin derler. Ama imam açıktan âmin derse imama uyanların 

açıktan âmin demelerine gerek yoktur. Bu, İmam Malik’ten rivâyetle Ebu Hanîfe’nin 

görüşüdür. Çünkü bu bir zikirdir ve namazdaki diğer zikirler gibi sessiz okunması 

gerekir. Ahmed b. Hanbel’e göre âmin sözü cehren söylenmelidir. Hatta ona nispet 

edilen görüşe göre de mescidi titretecek derecede yüksek sesle âmin demek 

gerekmektedir. Bunlara ilaveten İbn Kesîr, cehren âmin demenin mescidin 

büyüklüğüne veya küçüklüğüne göre değiştiği, Müslümanların âmin demelerinin 

Yahudileri kıskandırdığı, Peygamberimizin âmin duasının sadece Hz. Musa’ya ve 

kendisine verildiğine dair hadisini ve âmin diyenlerin bu dualarının sema ehlinin aynı 

dualarına muvafakat ederse günahlarının bağışlanacağına dair rivâyetleri de 

nakletmiştir.208  

Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, âmin kelimesinin “icabet et!”, “kabul et!” 

gibi anlamlara gelen bir isim fiil olduğunu, âmin demeye de te’min adı verildiğini 

belirtmiştir. Ayrıca âmin kelimesinin Mushaf’tan (yani Kur’ân’dan) bir parça 

olmadığı için Mushaf’a yazılmaması gerektiğini ifade etmiştir. Ayrıca o, Peygamber 

Efendimizin Fâtiha’yı okuduktan sonra âmin denilmesi gerektiğini belirtmiştir. 

Böylece Elmalılı âmin demenin sünnetle ve hadisle sabit olduğunu belirtmektedir. 

Ayrıca yeryüzünde söylenen âmin kelimesinin sema ehlinin söylediği âmin 

                                                             
207 Kurtubî, Ebu Abdillah, Muhammed b. Ahmed b. Ebi Bekir b. Ferh (ö. 671/1273), el-Câmiu li 

ahkâmi’l-Kur’ân, Dâru’l-Kütübü’l-Mısrıyye, Kahire, 1964, c.1, s.131. 
208 İbn Kesîr, a.g.e., c.1, s.144-147.  



63 
 

kelimesine rast gelmesi konusunda yukarıda zikrettiğimiz rivâyetleri de 

nakletmektedir. Bunun yanında ona göre âmin kelimesi hem imam, hem cemaat, hem 

de tek başına namaz kılan kişi tarafından sessizce söylenmelidir.209 

Yukarıda bazı tefsirlerden naklettiğimiz görüşlere göre Fâtiha Sûresinin 

sonunda âmin demekle ilgili çeşitli rivâyetler görülmektedir. Genel olarak bunların 

hülasası; âmin kelimesinin cehren okunup okunmayacağı, âmin diyenlerin 

günahlarının bağışlanacağı, âmin kelimesinin anlamları, Yahudilerin Müslümanların 

âmin’lerini kıskanması ve Hz. Peygamberin amin’in sadece Hz. Musa’ya ve 

kendisine verildiği gibi hususlardır. İbnü’z-Zâğûnî’nin görüşünün aynısına yukarıda 

zikrettiğimiz eserlerde rastlamamaktayız. Fakat İbn Kesîr, tefsirinde İbnü’z-

Zâğûnî’nin belirttiği noktaya değinmiştir. İbn Kesîr âmin demenin namazın içinde ve 

namaz haricinde müstehap olduğunu ifade etmektedir. Aynı şekilde İbnü’z-Zâğûnî 

âmin demenin hem namazın içinde hem de namaz haricinde aynı hükümde olduğunu 

belirtmektedir. Dolayısıyla İbnü’z-Zâğûnî’nin temas ettiği hususa İbn Kesîr de temas 

etmiştir. 

   3.2.2. Çocuğun Anne Sütü Emmesi ve Çocuğun Vârisi 

İbnü’z-Zâğûnî’nin ahkâma dair yorumda bulunduğu âyette çocuğun varisi 

hakkında bir takım görüşler beyan edilmiştir. Öncelikle âyetin metni ve meali şu 

şekildedir: 

لمودِتللهمت كْتالكُضاعلةلتنلعلَّلىتال ملو  تيمَِ تألرادلتألَۙ  ِتلِملن  تكامَِّليّ  ِ لليّ  تألن لْدلهمنكتحلو  ُ ضِعَ نل تيتم ولتَممنكترزِ قتمتتنلال والِداتم همنكتنلكِس 

لمود تللهمتبِولللدِهِتنلعلَّلىتال ت عَلهاتلْتمَضلاركتنالِدلة تبِولللدِهاتنللْتملو  تإِلْكتنمس  َ س  تنتل لَُّكفم مُنفِتلْتمَ تبِِل ملعَ  وارِثِتمِث لمتذلِكل

تألرلت همماتنللَشانمرٍتفللَتجمناحلتعلَّلي هِماتنلإَِۙ  اُضٍتمِنت  تلَ تألراداتفِصالًْتعلن  تفللَتجمناحلتفلإَِۙ   ْ تلَس تَل ضِعَمواتألن لْدلكم د تُم تألَۙ 

مُنفِتنلاَتكقمواتاللّكلتنلاع َّلممواتألَۙكتاللّكلتبِِاتَتلعَ ملَّموَۙلتبلصِيْ ت تبِِل ملعَ   ْ مَ تماتآَتليت   ْ مَ تإِذاتسلَّكم   ْ مُ  علَّلي 

“Emzirmeyi tamamlamak isteyenler (babalar) için analar çocuklarını tam iki 

yıl emzirirler. Onların normal ölçülerde yiyecek ve giyeceklerini sağlamak da çocuk 

kendisinden olanın (babanın) borcudur. Hiç kimse gücünü aşan bir şeyle yükümlü 

kılınamaz. Ne ana çocuğu yüzünden zarara uğratılsın ne de babası çocuğundan 

                                                             
209 Yazır, a.g.e., c.1, s.197.  



64 
 

dolayı zarar görsün. Vârise de aynı şekilde (benzer yükümlülükler vardır). Ana baba 

karşılıklı danışarak ve anlaşarak çocuğu sütten kesmek isterlerse bundan dolayı 

onlar için bir sakınca yoktur. Çocuklarınızı sütannelere emzirtmek isterseniz 

münasip olan ücreti verdiğiniz takdirde size bir günah yoktur. Allah’ın koyduğu 

kurallara aykırı davranmaktan sakının ve bilin ki Allah yaptıklarınızın tamamını 

görmektedir.”210 

Âyette geçen “varise de aynı şekilde (yükümlülükler vardır)” ibaresi hakkında 

çeşitli yorumlar yapılmıştır. Bunlardan biri, “burada varisten maksat çocuğun 

kendisidir, nafaka da onun yükümlülüğündedir” şeklindeki yorumdur. Bu yorum 

hakkında İbnü’z-Zâğûnî şöyle demiştir: Bu söz, vâristen maksat çocuğun vârisidir 

diyenlerin sözüyle çelişmemektedir. Çünkü geride kalanların (yani vefat edenin 

çocuklarının vs.) fakir oldukları ortaya çıkarsa, onların nafakasını varislerin 

karşılaması gerekir.211 

Taberî, “vârise de aynı şekilde” ifadesindeki vârise, bazılarının çocuğun vârisi 

dediğini nakletmiştir. Buna göre âyetin anlamı, babası vefat ettiğinde çocuğun 

vârisine de aynı yükümlülükler vardır şeklinde olmaktadır. Tıpkı hayattayken babası 

gibi vâris de yükümlü olmaktadır. Burada yükümlü olacak kişinin baba tarafından 

akrabalarından; kardeşi, amcası, amcasının oğlu veya kardeşinin oğlu şeklinde 

olması gerektiğini söyleyenler olduğu gibi genel olarak akrabalarından, akrabalarının 

erkeklerinden, yakın akrabalarından, çocuğun kendisi, ana babasından birinin vefatı 

durumunda diğeri diyenler de olmuştur. Taberî yükümlü olacak kişinin kim olduğu 

konusunda, tıpkı kendi çocuklarından yükümlü olduğu gibi vâris yükümlüdür 

demiştir. 212  Burada sorumluluk yüklenen vârislerin erkek akrabalardan seçildiği, 

kadın akrabaların vâris olsalar da sorumluluk yüklenmedikleri görülmektedir.  

Cessâs, âyetteki aynı ifade konusunda bazı görüşler aktarmıştır. Bu ifade 

çocuğun nafakası, giyeceği ve hiç kimsenin zarara uğratılmaması gibi anlamlara 

gelmektedir. Eğer bu, atıf olarak anlaşılırsa, vârise âyette zikredilenlerin hepsi 

gerekli olur. Cessâs’ın bir grup sahabe ve tâbiîn bilginlerinden naklettiğine göre, 

burada kastedilen nafakadır. Bazılarına göre ise hiç kimsenin zarara 

                                                             
210 Bakara, 2/233. 
211 Bkz. İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr, c.1, s.208.  
212 Taberî, a.g.e., c.5, s.55-59.  



65 
 

uğratılmamasıdır. Burada zarara uğratılmamanın, çocuğun nafakası değil de 

emzirilmesidir şeklinde yorum yapanların olduğunu da belirtmiştir. Nafakanın baba 

tarafından akrabalar üzerine yüklendiği ve mirastaki payları ölçüsünde kadınlara ve 

erkeklere ait olduğu görüşlerini nakletmiştir. Cessâs’ın kendi görüşü ise nafaka 

yükümlülüğünün çocuğun yakın akrabaları üzerine olduğudur.213 

Kiyâ el-Herrâsî âyetteki bahsedilen ifadenin nafaka olduğunu, çünkü 

nafakanın vârisin yerine getirmesi gereken bir yükümlülük olduğunu belirtmiştir. 

Kendi mezhebi olan Şafiîlerin görüşünü ve Ebu Hanife’nin görüşünü tahlil etmiştir. 

Âyette bahsedilen nafaka yükümlülüğünün yakın akrabalara hamledilmesini 

mümkün gören Kiyâ el-Herrâsî, böylelikle buradaki mananın zararın engellenmesi 

şeklinde olabileceğini de belirtmiştir. Daha sonra İbn Abbas ve Şa’bî’den (ö. 

104/722), bu ifadenin tefsirinin, hiç kimseye zarar verilmemesi şeklinde olduğunu 

rivâyet etmiştir.214 

Kurtubî öncelikle ifadenin neye tekabül ettiği konusunda daha önce 

zikrettiğimiz rivâyetleri nakletmiş ve sonra buradaki ifadenin manasını izaha 

geçmiştir. Ona göre buradaki vâris kelimesinden maksat mevlüd, yani evlattır. Yani 

babası miras bıraktığında çocuğun emzirilmesi için bu çocuğun mirasından 

yararlanılır. Kurtubî’nin Süfyan es-Sevrî’den (ö. 161/778) rivâyet ettiğine göre 

buradaki vâris, çocuğun anne babasından birisi vefat ettiğinde hayatta kalan 

diğeridir. Onun malının olmaması durumunda ise akrabaları kendi miras payları 

miktarınca çocuğun süt emme bedelini karşılamalıdırlar. Bunun gerçekleşmemesi 

durumunda devlet başkanı (devlet hazinesi, kamu imkânları) bu miktarı karşılamalı, 

bu da mümkün değilse Müslümanlar karşılamalıdırlar. Kurtubî’ye göre çocuğun 

emzirilmesi vacip yani gerekli, nafakası ise müstehaptır. Yine o, bahsedilen ibarenin 

zarar verilmemek şeklinde olduğunu da ifade etmiştir. Başka bir görüşe göre bu 

âyetle rızık ve giydirme (nafaka, yeme-içme ve giyim masrafları) vârisin 

yükümlülüğündedir. Sonra ümmetin icmasıyla bu hüküm nesh edilmiş bunun yerine 

vârise zarar verilmemek şeklindeki hüküm benimsenmiştir. Yani bu âyette ifade 

edilen yükümlülük, nafaka ve giyim masraflarının vârisin yükümlülüğünde olması 

                                                             
213 Cessâs, Ebu Bekir Ahmed b. Ali er-Râzî el-Cessâs el-Hanefî (ö. 370/981), Ahkâmu’l-Kur’ân, thk. 

Muhammed Sâdık el-Kamhâvî, Dâru ihyâi’t-türasi’l-Arabî, Beyrut, 1405, c.2, s.110. 
214 Kiya el-Herrâsi, Ebu’l-Hasan Şemsülislam İmâdüddin Ali b. Muhammed b. Ali el-Herrâsî et-

Taberî (ö. 504/1110), Ahkâmu’l-Kur’ân, Dâru’l-Kütübü’l-ilmiyye, Beyrut, 1405, c.1, s.188.  



66 
 

değil vârise zarar verilmemesidir. Kurtubî âyetteki ifadeyle ilgili son olarak, daha 

önce de zikrettiğimiz, vârisin kim olacağı ile ilgili yorumları nakletmiştir.215 

İbn Kesîr âyetteki ifadeyi akrabalarının zarara uğratılmaması olarak 

anlamıştır. Yani çocuğun nafakası, hakkının verilmesi ve zarara uğratılmaması nasıl 

anne ve babasının yükümlülüğündeyse aynı şekilde akrabalarının da 

yükümlülüğündedir. Bunun yanında Hanefiler ve Hanbelîler nafakanın, akrabaların 

yükümlülüğünde olduğunu belirtmişlerdir. İbn Kesîr akabinde, çocuğun iki yıldan 

fazla emzirildiğinde bedenine veya aklına bir zarar verebileceğini ifade etmiştir. 

Alkame’den naklettiğine göre o bir kadını, çocuğunu iki yıldan fazla emzirdiğini 

görünce ona bundan fazla emzirmemesini söylemiştir. Elmalılı âyetteki bu ifade 

konusunda şöyle demektedir: Babanın ölmesi durumunda vâris üzerine, onun gibi 

(yani babanınki gibi yükümlülükler) düşer. Bu vâris ya babanın vârisi veya çocuğun 

vârisidir. Babasından çocuğa mal kalmış ise çocuğun rızık ve nafakası vârise; eğer 

kalmamış ise çocuğa mirasçı olabilecek durumda olan, kendisine nikâhı düşmeyen 

yakınına veya asabesine (baba tarafından akrabalarına) vacip olur.216 

Konu hülasa edildiğinde İbnü’z-Zâğûnî’ye göre vâristen maksadın hem 

çocuğun kendisinin hem de çocuğunun vârislerinin olduğu görülmektedir. 

Zikrettiğimiz diğer tefsirlere bakıldığında, kısmen Kurtubî’nin de konuya aynı 

yönden temas ettiği görülmektedir. 

   3.2.3. Allah’ın Adı Anılmaksızın Kesilen Hayvan 

Konuyla alakalı âyette İbnü’z-Zâğûnî hayvan kesilirken Allah’ın adının 

anılması yani besmele çekilmesine dair bir yorumda bulunmuştur. İlgili âyet 

şöyledir: 

ليِائتِ تإِلَتألن  تلليموحموَۙل تالشكياطِيّل تنلإَِۙك تللَِس ق  تنلإِنكهم تعلَّلي هِ تاللّكِ مْ تاس  ُِ تلل تيمذ كل تمِكا تنللْتتَل كمَّموا تنلإَِۙ   ْ تليِمجادِلموكم  ْ هِ

كُِموَۙلت تللممش   ْ مُ تإِنك  ْ مَمموهم   ألطلعَ 

“Üzerine Allah’ın adı anılmadan kesilen hayvanlardan yemeyin. Kuşkusuz bu 

günahtır. Gerçekten şeytanlar dostlarına, sizinle mücadele etmek için telkinde 

                                                             
215 Kurtubî, a.g.e., c.3, s.168-171.  
216 İbn Kesîr, a.g.e., c.1, s.635; Yazır, a.g.e., c.2, s.175.  



67 
 

bulunurlar. Eğer onlara uyarsanız şüphesiz siz de Allah’a ortak koşmuş 

olursunuz.”217 

Bu âyetin tefsirinde hayvan keserken besmele çekmenin hükmü konusu 

tartışılmıştır. İbnü’z-Zâğûnî’nin yorumu şöyledir: Eğer “bilerek besmele çekilmezse 

(hayvanın eti) mubah olmaz” dersek, bu hüküm ehl-i kitabın kestikleriyle alakalı 

olan “…ehl-i kitabın yiyecekleri (yani kestikleri hayvanların etleri) size helal 

kılındı…” âyetiyle218 nesh edilmiştir.219 Yani İbnü’z-Zâğûnî’ye göre bilerek ya da 

bilmeyerek besmele çekilmemesi durumunda kesilen hayvanın eti helal olmaktadır. 

Bu anlamda o, mezhebine muhalefet etmiştir. Çünkü Hanbelî mezhebindeki hâkim 

görüşe göre bilerek veya bilmeyerek besmele çekilmemesi durumunda kesilen 

hayvanın eti helal değildir (haramdır).  

Taberî âyetle ilgili olarak müminlerin, kesilmeden kendiliğinden ölen 

hayvanın etinin ve kendi dinlerine göre hüküm veren ehl-i kitabın kestikleri 

hayvanların etinin haram olduğunu; müşriklerin Allah’ın adını anmaksızın ve putları 

için hayvan kesmelerinin ise fısk olduğunu belirtmektedir. Ona göre fısk, (Allah’ı) 

inkâr günahı demektir.220 

Cessâs bu âyette, keserken besmele çekilmeyen hayvanların etlerinin 

yenilmesinin nehiy edildiğini dile getirmekte ancak bu konuda ihtilaf olduğunu 

belirtmektedir. Hanefîler, Malik ve Hasan b. Salih 221  “Eğer Müslüman bilerek 

besmeleyi terk ederse o hayvanın etinden yenmez; unutarak terk ederse yenir” 

demişlerdir. Şâfiî ve Evzâî (ö. 157/774) iki halde de yenebileceğini söylemişlerdir. 

Unutarak besmeleyi çekmeme durumu da tartışılmış, fakihlerin bir kısmı bu 

durumdaki hayvanın etinin mübah olacağı görüşünü benimsemişlerdir. Cessâs’ın 

naklettiğine göre, Müminin gönlünde her daim Allah’ın zikrinin olduğu dolayısıyla 

din konusunda unuttuğu şeylerin ona zarar vermediği, ayrıca mümin kelimesinin 

Allah’ın isimlerinden bir isim olup hayvan kesmek için bir tesmiye olduğunu ifade 

                                                             
217 En’am, 6/121. 
218 Maide, 5/5. 
219 İbnü’Cevzî, Zâdü’l-mesîr, c.2, s.72.  
220 Taberî, a.g.e., c.12, s.76.  
221 Tam adı Ebu Abdullah el-Hasan b. Salih b. Hay el-Kûfi el-Hemedânî şeklinde olan Hasan b. Salih, 

168/784 yılında vefat etmiş, Zeydiyye’nin kollarından Kesirunneva el-Ebter’e nispetle Bütriyye veya 

Ebteriyye diye de tanınan Salihiyye’nin kurucusu, fakih ve muhaddistir. Bkz. Zehebî, a.g.e., c.7, s.52; 

Yusuf Gökalp, “Zeydiyye”, DİA., TDV yay., İstanbul, 2013, c.44, s.328-331.  



68 
 

edenler de olmuştur. Yine onun naklettiğine göre Abdullah b. Ömer (ö. 73/693)  

kasaptayken, kasabın keserken besmele çekmeyi unuttuğu bir koyunun etinin satın 

alınmasını istememiştir. Cessâs bilerek besmelenin terk edildiği hayvandan yemeyi 

mübah görenlerin görüşlerinin âyete muhalif olduğunu belirtmektedir. Ayrıca ona 

göre, onlar besmelenin gerekliliği hakkındaki rivâyetlere de muhalif bir görüş 

sergilemektedirler. Yine ona göre ilk bakışta âyetten anlaşılan hüküm kendiliğinden 

ölen hayvanların etleri ve müşriklerin putlar adına kestikleri hayvanların etleri 

hakkında olsa da hüküm geneldir ve müminlerin besmele çekip çekmemelerini de 

kapsamaktadır. Çünkü kesilirken besmele çekilmeyen hayvan zaten kendiliğinden 

ölmüş (meyte, leş, lâşe) hükmündedir. Âyetin devamında müşriklerin mücadele 

etmelerinden bahsedilmesini, besmele çektirmemek için müminlerle mücadele 

etmeleri şeklinde yorumlayan Cessâs, kesilirken bilerek besmele çekilmeyen 

hayvanın etinin helal olmayacağını belirtmiştir.222 

Kiyâ el-Herrâsî, bu âyeti İmam Şâfiî’nin, kendiliğinden ölen hayvanlara 

hamlettiğini belirtmektedir. İmam Şâfiî’nin getirdiği delil, âyetin inişine sebep olan, 

müşriklerin “kendinizden olanı yiyor, Rabbinizden olanı yemiyorsunuz” demeleridir. 

Sonrasında bu âyet nazil olmuştur.223  Müşriklere göre kendiliğinden ölen hayvan 

insanlara Rablerinin bir armağanıdır. Buna göre müşrikler müminlere kendiliğinden 

ölen hayvanların etinden yemeyi telkin etmektedirler. Böylelikle İmam Şâfiî, 

yukarıda Cessâs’ın belirttiği hükmü genel olarak değil özel olarak görmüş ve hükmü 

ona göre vermiştir.  

Kurtubî’nin âyetin iniş sebebi olarak Ebu Dâvud’dan (ö. 275/889) aktardığı 

bir rivâyete göre, Yahudiler Peygamberimize gelmiş ve “kendi öldürdüğümüzü 

yiyeceğiz fakat Allah’ın öldürdüğünü yemeyeceğiz öyle mi?” demişler ve bunun 

üzerine bu âyet nazil olmuştur.224 Nesâî’den (ö. 303/915) naklettiği bir rivâyete göre 

ise buradaki kişiler Yahudiler değil müşriklerdir. 225  Böylelikle Allah, onlardan 

yemeyin çünkü onların üzerine Allah’ın adını anmadınız demektedir. Kurtubî, 

hayvan keserken besmele çekmek hakkındaki hükümler konusunda şu görüşleri 

                                                             
222 Cessâs, a.g.e., c.4, s.171-172.  
223 Kiyâ el-Herrâsî, a.g.e., c.3, s.124.  
224 Ebu Davud Süleyman b. el-Eş’as b. İshak es-Sicistânî el-Ezdî (ö. 275/889), es-Sünen, thk. Şuayb 

el-Arnaût, Dâru’r-Risâleti’l-Âlimiyye, ş.y., 2009, c.4, s.440, Edâhî, 13. 
225 Nesâî, Ebu Abdirrahman Ahmed b. Şuayb b. Ali (ö. 303/915), es-Sünen, thk. Abdulfettah Ebu 

Ğudde, Mektebetü’l-Matbûatü’l-İslâmî, Halep, 1986, c.7, s.237, Tahâyâ, 4437. 



69 
 

nakletmiştir: Ahmed b. Hanbel’den rivâyet edilen bir görüşe göre eğer besmele 

unutularak terk edilirse o hayvanın etinden yenir. Bilerek terk edilirse yenmez. Bu 

görüş Malik b. Enes, İbni Kâsım (ö. 191/806), Hanefiler vd. görüşüdür. Başka bir 

görüşe göre besmele ister unutarak ister bilerek terk edilsin, bu iki durumda da yenir. 

Bu görüş Şâfiî, Hasan-ı Basrî (ö. 110/728) ve diğerlerinin görüşüdür. Diğer bir 

görüşe göre besmele ister unutarak isterse bilerek terk edilsin o hayvanın etinden 

yenmesi haramdır. Bu görüş de Ahmed b. Hanbel, Muhammed b. Sîrîn (ö. 110/729) 

vd. aittir. Başka bir görüşe göre de besmele bilerek terk edilirse bundan yemek kerih 

(mekruh) görülmüştür. Bu görüş, Kâdı Ebu’l-Hasan, Malikîler ve diğerlerine aittir. 

Bir diğer görüşe göre küçümsemek, hafife almamak kaydıyla keserken besmelenin 

bilerek terk edildiği hayvan yenir. Bu görüş de Eşheb’e 226  aittir. Kurtubî âyetin 

başındaki “yemeyin” lafzının haram olan bir şeyden men etmek anlamında 

kullanıldığını, bu lafzı sadece kerahete hamletmenin doğru olmayacağını ifade 

etmektedir. Çünkü burada hem haramlık hem de kerahet birlikte bulunmakta ve 

bunları birbirinden ayırmak caiz görülmemektedir. Ayrıca âyetteki hitabın besmeleyi 

çekmeyi unutan kişiye yönelik olmadığını belirtmektedir. Yine o, besmeleyi bilerek 

terk eden kişinin bazı durumlarına değinmektedir. Kişi eğer besmeleyi unutur fakat 

“kalbim Allah’ın isimleri ve tevhidiyle doludur, besmeleyi lisanen söylemeyi gerek 

görmüyorum” derse kestiği hayvanın etini yemek caiz olmaktadır. Eğer hayvanı 

kestiği yeri açıktan besmele çekilecek yer olarak görmeyip de besmeleyi terk ederse 

caiz olmaktadır. Fakat kişi ihmalkâr davranıp da besmeleyi bilerek terk ederse onun 

kestiğinden yenmeyeceğini belirtmektedir. Kurtubî yine bu konuya bağlı olarak 

“Allah’ın ismi her müminin kalbindedir” hadisini 227  zayıf görmektedir. Onun 

naklettiğine göre, bazı âlimler besmele çekmenin gerekli olmadığını belirtmişlerdir. 

Buna delil olarak şu olayı zikretmişlerdir: Bir adam Peygamberimize gelerek 

kavminin ona bir et getirdiğini fakat onlar hayvanı keserken besmele çekip 

çekmediklerini bilmediğini söylemiştir. Bunun üzerine Peygamberimiz “besmele çek 

ve ye” demiştir. Bunun yanında, âyetin ve bahsettiği hükümlerin İslam’ın ilk 

yıllarında olduğunu daha sonra bu âyet indiğini söyleyenler olmuşsa da bu görüş 

                                                             
226 Tam adı Ebu Amr Eşheb b. Abdilaziz b. Dâvûd el-Kaysî el-Amirî el-Ca’dî olan Malikî fakihidir. 

Bkz. Zehebî, a.g.e., c.8, s.186; Cengiz Kallek, “Eşheb el-Kaysî”, DİA., TDV yay., İstanbul, 1995, 

c.11, s.462. 
227 Dârekutnî, Ebu’l-Hasan Ali b. Ömer b. Ahmed (ö. 385/995), es-Sünen, thk. Şuayb el-Arnaût, 

Müessesetü’r-Risale, Beyrut, 2004, c.5, s.533, Eşribe, 29. 



70 
 

zayıf olarak nitelendirilmiştir. Ayrıca bu olayın Medine’de olduğunu söyleyenler de 

olmuştur. Ancak Kurtubî, En’am Sûresindeki bu âyetin Mekke’de indiğini 

belirtmiştir.228 

İbn Kesîr ilgili âyetin açıklamasında, besmelenin bilerek veya bilmeyerek 

terk edilmesi halinde hayvanın etinin helal olmayacağını, bu görüşün İbn Ömer, 

Nâfi’ (ö. 117/735) ve diğer bazı âlimlerden nakledildiğini ifade etmiştir. Bu konudaki 

ikinci görüş, besmele çekmenin şart olmadığı, yani müstehap olduğudur. Besmelenin 

bilerek veya sehven çekilmediği takdirde herhangi bir beis yoktur. Bu, İmam 

Şâfiî’nin görüşüdür. Bu konudaki üçüncü görüşe göre ise, besmele unutularak terk 

edilirse zarar vermemekte fakat bilerek terk edilirse haram olmaktadır. Bu, İmam 

Mâlik, Hanefîler ve diğerlerinin görüşüdür.229 

Elmalılı âyetin, yiyecek ve içecek türden her şeyi kapsadığına, besmele 

çekilmemesi halinde hepsinin haram olacağına dair Atâ’nın bir görüşünü 

nakletmiştir. Ancak bu âyetin hayvanı kesme konusunda olduğuna dair görüş 

birliğine de değinmiştir. Âyetin anlamının üç tür hayvanı içerdiğini belirten Elmalılı, 

bu hayvanları şöyle sıralar: Leş yani kesilmeden ölen hayvan, Allah’tan başkasının 

adına kesilmiş olan hayvan ve ne Allah’ın ne de başkasının adına kesilmiş olan 

hayvan. Akabinde mezheplerin bu konudaki görüşlerini vermiş ve Hanefîlerin 

görüşlerinin üzerinde durmuştur. Besmeleyi bilerek terk etme durumunda o 

hayvandan yemenin haram olacağını ifade etmiştir. Sonuç olarak Elmalılı âyetin 

anlamı hakkında şunları söylemektedir: Üzerine Allah’ın adı anılmayan şeyleri 

yemeyiniz ve bunun zahiren bir kötülüğünü ve apaçık bir zararını anlamasanız dahi 

her durumda bir itaatsizlik olduğunu, gizli ve görünmez birtakım zararları ve kesin 

bir cezası bulunduğunu kesin biliniz.230 

Netice olarak görüyoruz ki İbnü’z-Zâğûnî’nin, âyette bahsedilen konu 

hakkındaki görüşü, Şâfiî mezhebinin görüşü olarak karşımıza çıkmaktadır. Her ne 

kadar bazı yerlerde bu görüş Ahmed b. Hanbel’e atfedilse de mezhebin genel 

görüşünün bu olmadığı aşikârdır. Dolayısıyla bu konuda İbnü’z-Zâğûnî, kendi 

                                                             
228 Kurtubî, a.g.e., c.7, s.74-77.  
229 İbn Kesîr, a.g.e., c.3, s.324.  
230 Yazır, a.g.e., c.4, s.95-98.  



71 
 

mezhebi olan Hanbelîlerin hilafına bir görüşü benimsemektedir. Bu görüşünü de 

nesih teorisini temele alarak delillendirmektedir. 

   3.2.4. Zina Edenlerin Evli ya da Bekâr Olmaları Durumunda Alacakları 

Cezalar 

Zina edenlere verilecek cezaların belirtildiği âyette İbnü’z-Zâğûnî de 

yorumda bulunmuştur. Âyet şu şekildedir:  

مَتالزكانيِلةمت تكمنت  تإَِۙ  تبِِِماترلأ فلة تفِتدِينِتاللّكِ  ْ ةٍتنللْتتَل خمذ كم همماتمِائلةلتجلَّ دل تكملكتناحِدٍتمِنت  َِّدمنا مِنموَۙلتنلالزكانِتفلاج  تَمؤ  ت  ْ

مِنِيّلت تال ممؤ  لَة تمِنل تعلذابِلمماتطائِ هلد  ُِتنلل يلش  خِ مِتالْ  تنلال يتلو   بِِللّكِ

“Zina eden kadın ile zina eden erkeğin her birine yüz sopa vurun. Allah’a ve 

ahiret gününe inanıyorsanız, Allah’ın dinini uygulama hususunda o ikisine karşı 

merhamet duygusuna kapılmayın. Müminlerden bir topluluk da onların 

cezalandırılmasına şahit olsun.”231 

İbnü’z-Zâğûnî bu âyetin, zina eden (aralarında ayrım yapılmaksızın) 

bekârlara ve evlilere sopa vurulmasını gerektirdiğini ifade etmektedir. 

Peygamberimizden rivâyet edildiğine göre bekârlar hakkında sopa cezasına (celde 

veya kırbaç) ilave olarak toplumdan uzaklaştırılmalı; evliler hakkında sopa cezasına 

ilave olarak recm edilmelidir.232 

Taberî âyetle ilgili şu açıklamayı yapmaktadır: Erkek olsun kadın olsun kim 

zina ederse, üstelik hür olup bekâr olursa ve evli olmazsa ona yüz sopa vurulur. Bu, 

yaptığının karşılığı ve Allah’a karşı yapmış olduğu itaatsizliğin sonucudur.233 

Cessâs İslam’ın ilk zamanlarında zina yapanlara Nisa Sûresi 4/15 ve 4/16. 

âyete göre ceza uygulandığını belirtmektedir. Buna göre zina yapan kadının cezası 

hapis, eziyet ve sürgün; erkeğin cezasının sürgün olduğunu ifade etmektedir. 

Sonrasında bunların nesh edildiğini, evli olmayanlara Nur Sûresi 24/2. âyete göre 

yüz sopa cezası verildiğini, daha sonra bunun da nesh edilerek evli olanlara recm 

cezası getirildiğini belirtmektedir. Bu cezanın da Peygamberimize nispet edilen 

“Allah bu konuda yol gösterdi. Bekâr bekârla zina ederse yüz sopa ve sürgün, evli 

                                                             
231 Nur, 24/2. 
232 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr, c.3, s.276.  
233 Taberî, a.g.e., c.19, s.90.  



72 
 

evliyle zina ederse sopa ve recm vardır”234 hadisine atfedildiğini ifade etmiştir. Daha 

sonra Cessâs konuyla ilgili fıkhî meseleleri geniş bir şekilde ele almıştır.235  

Kiyâ el-Herrâsî önce âyette geçen zina kelimesinin anlamı üzerinde durmuş 

ve zinanın kapsamına hangi fiillerin girip girmediğini genişçe tartışmıştır. Lûtîliğin 

(Lut kavminin işlediği erkeğin erkekle zina şekli, homoseksüellik) de bu kapsamda 

olup olmadığı konusunda ihtilaf olduğuna değinmiştir. Âyette geçen zina fiilinin 

hepsini (evla tarikiyle) kapsadığını ifade etmektedir. Haricîlere nispet ettiği bir 

görüşe göre bu tür fiillerin hepsinin zina kapsamında değerlendirildiğini ancak recm 

cezası gerektirmediğini ifade etmektedir. Haricîlerin dışındakilere göre recm 

gereklidir fakat bu konuda da ihtilaf bulunmaktadır. Kiyâ el-Herrâsî’ye göre bazıları 

recm cezasına ilave olarak sopa vurmayı da eklemişlerdir ancak fakihlerin çoğu 

böyle düşünmemektedir. Bazıları âyette kastedilen mananın bekârları kapsadığını, 

evlilere ise recm cezası uygulanması gerektiğini ve Hz. Peygamberin Maiz adlı 

sahabiye sopa vurmaksızın recm cezası uyguladığını nakletmektedir. Bunun için 

âyet, Ubade b. Samit’in (ö. 34/654) recm hakkındaki haberini tahsis etmiştir. Kiyâ el-

Herrâsî genel olarak recm cezasının zina eden herkese uygulanması gerektiğini 

savunmaktadır. Recm sadece evliler hakkındadır çünkü âyette geçmemektedir 

demenin doğru olmadığını ifade etmiştir. Sonrasında ise bu konuyla alakalı fıkhî 

teferruatları zikretmiştir.236 

Kurtubî önce âyette geçen zina kelimesinin lügat manasını ve neleri içine 

aldığı konusunu ele almıştır. Bu âyetin, Nisa Sûresindeki zina cezası olarak 

zikredilen hapis ve eziyet etme cezasını ittifakla nesh ettiğini ifade etmektedir. 

Âyette geçen yüz sopa cezasının, zina yapan hür, yetişkin ve bekâr olan kadın ve 

erkek için geçerli olan bir ceza olduğunu belirtmekte ve bu konuda ayrıca ihtilaf 

olduğunu ifade etmektedir. Köleler ve cariyeler içinse Nisa Sûresi 4/25. âyeti işaret 

ederek hür kişiye uygulanan cezanın yarısı olan elli sopa vurulması gerektiğini 

belirtmektedir. Evli olanlar için sopa cezası uygulanmaksızın recm cezasının 

uygulanacağını ancak bu konuda bazı âlimlerin sopa cezası uyguladıktan sonra recm 

edilmesi gerektiği yönündeki görüşlerine de değinmektedir. Yine Kurtubî, âyetteki 

                                                             
234 Müslim, Hudûd, 3. 
235 Cessâs, a.g.e., c.5, s.94-99.  
236 Kiyâ el-Herrâsî, a.g.e., c.4, s.287-295.  



73 
 

hükmün cumhur ulemaya göre zina eden bekârlara has bir hüküm olduğunu ifade 

etmektedir.237 

İbn Kesîr bu âyete göre bekârların zina cezasının, âyette zikredildiği gibi yüz 

sopa ve buna ilave olarak sürgün olduğunu belirtmektedir. Bu, Ebu Hanife’nin 

hilafına bir görüştür. Ebu Hanife sürgün cezasının devlet başkanının (ya da onun 

adına mahkemelerin ve hâkimlerin) tasarrufunda olan bir ceza olduğunu ifade 

etmiştir. İbn Kesîr bu konudaki cumhur ulemanın delilinin, Hz. Peygamberin bazı 

uygulamaları olduğunu belirtmiştir. O, eğer zina eden kişi eğer evli ise cezasının 

recm olacağını ifade etmiştir. Daha sonra İmam Malik’in naklettiği, Hz. Ömer’e 

nispet edilen bir haberi vermektedir. Buna göre Hz. Ömer Kur’ân’da recm âyeti diye 

bir âyet olduğunu, bununla ilk zamanlarda hükmettiklerini, sonradan bu âyetin 

unutturulduğunu (insa), recm cezasının ise delillerin açık olması durumunda zina 

eden evli kadın ve erkek hakkında geçerli olduğunu ifade etmektedir. Sonrasında, 

yukarıda zikrettiğimiz Hz. Ömer’e atfedilen, recm âyeti ve cezasıyla alakalı hadisin 

çeşitli varyantlarını nakletmektedir. Yine o, sopa vurma cezasının Allah’ın âyetiyle, 

recm etme cezasının ise Hz. Peygamberin sünnetiyle sabit olduğunu 

belirtmektedir.238  

Elmalılı önce, âyette geçen zânî ve zâniye kelimelerini açıkladıktan sonra 

mezniyye kelimesini de zikretmiştir. Ona göre mezniyye, kendisiyle zina edilen 

kadın demektir. Eğer kendisiyle zorla zina edilmişse (tecavüze uğramışsa) bu kadına 

mezniyye denir fakat zâniye denilmemektedir. Onun verdiği anlama göre her zâniye 

aynı zamanda mezniyyedir fakat her mezniyye zâniye değildir (burada silah zoruyla 

ve baskıyla zina zorlanan erkek de mezniyye kadının hükmüne tabidir). Akabinde 

âyette belirtilen celdenin yani sopa vurma cezasının şartlarından bahsetmekte, bu 

şartların hikmetine değinerek sopa vurma ameliyesinin oyun ve eğlence olsun diye 

değil, (suçluya ve insanlara) bir ders olsun diye uygulandığını ifade etmektedir. Aynı 

zamanda sopa vurma cezasının öldürme kastıyla olmadığını da belirtmektedir. 

Âyetin lafzının evli olsun olmasın herkesi kapsadığını belirten Elmalılı, Maiz (erkek) 

ve Gâmidiyye (kadın) adlı kişilere Peygamberimizin uyguladığına (recm cezasına) 

                                                             
237 Kurtubî, a.g.e., c.12, s.159-165.  
238 İbn Kesîr, a.g.e., c.6, s.5.  



74 
 

değinmiş, böylelikle âyetin hükmünün evli olmayanlar için uygulandığını ifade 

etmiştir.239 

İbnü’z-Zâğûnî’nin Nur Sûresi 24/2. âyetle alakalı yorumuna baktığımızda, 

âyetle ilgili genel bilgileri ve rivâyetleri kısaca verdiğini görmekteyiz. Zikrettiğimiz 

diğer tefsirlerde de İbnü’z-Zâğûnî’nin verdiği temel bilgilerin mezheplere göre ve 

teferruatlı olarak ele alındığını görmekteyiz. Örneğin Cessâs, Kiyâ el-Herrâsî ve 

Elmalılı gibi müfessirler zina edenlerin cezasını içeren bu âyeti mezheplerin 

hükümlerini vererek geniş olarak açıklamışlardır. Taberî’nin ise İbnü’z-Zâğûnî gibi 

kısaca açıklamada bulunduğu görülmektedir.  

3.3. Diğer Yorumları 

   3.3.1. Takva ve Vera 

Müttakileri niteleyen bu âyette İbnü’z-Zâğûnî, takva ve veranın ne olduğuna 

değinerek bu konudaki kendi görüşünü ifade etmiştir. Âyetin metni ve meali şu 

şöyledir:  

كَقِيّلت تفِيهِتهمدىًتلَّ مم تلْترلي بل َُِابم تال    ذلِكل

“İşte kitap, onda asla şüphe yoktur. O, günahtan sakınanlar (takva sahipleri) 

için bir rehberdir.”240 

İbnü’z-Zâğûnî bu âyette geçen “takva” (sakınma) kelimesi hakkında bir 

yorumda bulunmuştur. O, takva ve verayı birbirinden ayırmıştır. Ona göre takva sözü 

tutmak, vera ise şüpheyi gidermektir. Yani takva sebebi gerçekleştirmek, vera ise 

sebep olan şeyden şüphe duymaktır.241  

Konu bir tasavvuf terimi olan takva olduğu için tasavvufî tefsirlerden sayılan 

Tüsterî’nin görüşüne müracaat edilecektir. Tüsterî takva sahibi olanları, Allah’ın 

dışındaki güç ve kuvvet iddiasından uzak olanlar, bütün hallerinde Allah’ın güç ve 

kuvvetine sığınanlar diye tanımlamaktadır. Allah onlara yardım etmekte, hiç 

hesaplamadıkları yerden onları rızıklandırmakta ve onlara imtihanlarından bir çıkış 

                                                             
239 Yazır, a.g.e., c.6, s.164-166.  
240 Bakara, 2/2. 
241 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr, c.1, s.27.  



75 
 

yolu ve ferahlık vermektedir.242 Ayrıca Tüsterî, takva sahibi kişilerin gayba iman 

ettiklerini ifade etmektedir.243 

Taberî âyette geçen “takva sahipleri” hakkında çeşitli görüşler nakletmiştir. 

Birincisi takva, haramlardan sakınmak ve farzları yerine getirmektir. İkincisi, 

hidâyetin terki konusunda Allah’ın azabından sakınmak ve getirdiği şeyleri tasdik 

etmekten dolayı Allah’ın rahmetini ummaktır. Üçüncüsü, takva sahipleri iman etmiş 

olanlar anlamına gelmektedir. Dördüncüsü, takva sahipleri, büyük günahlardan 

kaçınan kimselerdir. Beşincisi, takva sahibi olanların vasıfları, bir sonraki âyette 

verilmektedir. Bu âyete göre takva sahipleri, gayba iman eden, namazlarını dosdoğru 

kılan ve rızıklarından infak edenlerdir. Altıncısı, Allah’a inanıp ona şirk koşmaktan 

sakınanlar ve ona itaatle amel edenlerdir. Taberî’ye göre en doğru görüş ise; 

müttakiler Allah’ın yasakladığı şeylerden sakınanlar, ona asi olmaktan kaçınanlar, 

emrettiği şeyleri yerine getirme konusunda dikkat edenler ve ona tam manasıyla itaat 

edenlerdir diyenlerin görüşüdür. Ayrıca Taberî takvayı şirk ve nifaktan kaçınmak 

şeklinde tanımlayanların hataya düştüklerini belirtmektedir. Çünkü kişi şirkten ve 

nifaktan uzak olduğu halde başka günahlar işleyerek günahkâr olabilmekte ve 

dolayısıyla takva sahibi olmaktan uzaklaşmaktadır.244  

Kuşeyrî âyette geçen “hüda” kelimesine açıklama, hüccet, ışık, yol gibi 

anlamlar verdikten sonra bunların, cehaletin karanlığına karşı Allah’tan sakınanlar, 

aklın ışığıyla aydınlananlar ve vuslatın hakikatleri konusunda samimi olanlar için 

olduğunu ifade etmektedir. Yine o, müttaki kişiyi, dindarlığının gösterişinden 

sakınan, takvasına güvenmeyen, onu göstermeyen ve Allah’ın fazlının ve lütfunun 

dışında kurtuluş yolu görmeyendir şeklinde tarif etmiştir.245 

Râzî müttakiyi, kendisini (kötülüklerden) koruyan şeklinde tarif etmiştir. Ona 

göre bu âyette Allah, müttakileri methetmektedir. Çünkü onlar sakıncalı şeylerden 

uzak durmak suretiyle kulluklarını yerine getirerek ve dine sarılarak dünyevi 

meşgalelerden kendilerini korumaktadırlar. Râzî’nin naklettiğine göre küçük 

                                                             
242 Bkz. Talâk, 65/2.  
243  Tüsterî, Ebu Muhammed Sehl b. Abdullah b. Yunus b. İsa b. Abdullah Refi’ (ö. 283/896), 

Tefsîru’t-Tüsterî, thk. Muhammed Bâsil Uyûnu’s-Sûd, Dâru’l-kütübü’l-İlmiyye, Beyrut, 1423, s.26.  
244 Taberî, a.g.e., c.1, s.32-34.  
245  Kuşeyrî, Ebu’l-Kasım Zeynülislam AbdülKerîm b. Hevâzin b. Abdülmelik (ö. 465/1072), 

Letâifü’l-işârât, thk. İbrahim el-Besyûnî, Hey’etü’l-Mısrıyyeti’l-âmme, Mısır, ts., c.1, s.55.  



76 
 

günahlardan sakınmanın takvaya dâhil olup olmadığı konusunda ihtilaf vardır. 

Bazıları vaîd konusuna küçük günahların dâhil olduğu gibi takva konusuna da 

dâhildir demişlerdir. Bazı âlimler dâhil olmadığını ifade etmişlerdir. Müttakinin 

anlamı konusunda İbn Abbas’ın “Allah’ın vereceği ceza korkusuyla hevâlarına 

meyletmekten sakınanlar” açıklamasını verdikten sonra takvayı haşyet olarak ifade 

etmiştir. Akabinde takvanın asıl amacının bazen iman bazen tövbe bazen itaat bazen 

günahları terk etme ve bazen de ihlas olduğunu belirtmiş ve bunlarla ilgili âyetlerden 

örnekler vermiştir ve bazı âlimlere göre takvanın tanımını vermiştir. Hz. Ali’ye göre 

takva, kendini günahla aldatma konusunda direnmeyi terk etmektir. Hasan-ı Basrî’ye 

göre, Allah’ı mâsivaya tercih etmek ve her şeyin Allah’ın elinde olduğunu bilmektir. 

İbrahim b. Ethem’e (ö. 161/778) göre, halkın senin dilinde, meleklerin amellerinde, 

arşın sahibi olan Allah’ın da senin gizli işlerinde bir ayıp bulmamasıdır. Vâfidî’ye 

göre takva, açıkta olan şeyleri insanlar için süslediğin gibi gizli olan şeyleri de Allah 

için süslemendir. Son olarak Râzî takvanın bütün insanlar hakkında söz konusu 

olduğunu, takvaya dikkat etmeyenlerin sanki insan sayılmayacaklarını ifade 

etmektedir.246 

İbn Acîbe müttakiyi, kendisiyle Allah’ın arasındaki ilişkiyi (ve hukuku) 

koruyabilen kişi diye tarif etmektedir. Bunun üç derecesi olduğunu söylemektedir. 

Birincisi kişinin azalarını (Allah’a) karşı gelmekten koruması, ikincisi kalbini 

hatalardan ve kötülüklerden koruması, üçüncüsü sırlarına başkasının vakıf olmasının 

önüne geçmesi ya da tam tersidir. Bunlardan birincisi İslam makamıdır ve Allah’ın 

bu makamdakilere hitabı, “gücünüz yettiğince sakının” 247  âyetidir. İkincisi iman 

makamıdır, Allah’ın bu makamdakilere hitabı, “Allah’tan sakının ey akıl 

sahipleri”248 âyetidir. Üçüncüsü ise ihsan makamıdır. Allah’ın bu makamdakilere 

hitabı ise “Allah’tan hakkıyla sakının”249 âyetidir.250 

Elmalılı, takvayı vikayeye girmek, vikayenin ise ileri derecede korunmak 

olduğu ifade etmiştir. Sonrasında takva veya ittika kelimesinin Kur’ân’da üç temel 

anlamda kullanıldığını belirtmiştir. Birincisi, sonsuz cehennem azabından korunmak 

                                                             
246 Râzî, a.g.e., c.2, s.267-268.  
247 Teğâbün, 64/16.  
248 Talak, 65/10.  
249 Âli İmrân, 3/102.  
250  İbn Acîbe, Ebu’l-Abbas Ahmed b. Muhammed b. Mehdî el-Hasenî eş-Şâzelî (ö. 1224/1809), 

Bahru’l-Medîd, Dâru’l-Kütübü’l-ilmiyye, Beyrut, 2002, c.1, s.72-73. 



77 
 

için şirkten temizlenmek ve iman etmek. İkincisi, büyük günahları işlemekten ve 

küçük günahları yapmaya ısrar etmekten sakınmak ve Allah’ın emirlerini yerine 

getirmek. Üçüncüsü, kalbinin içini Allah’tan alıkoyacak her şeyden temizleyip bütün 

varlığıyla Allah’a yönelmek ve ona bağlanmak. Akabinde bu anlamlardan ikincisinin 

dinen meşhur olan takva olduğunu belirten Elmalılı, üçüncü anlamda olan takvanın 

çok derin ve geniş olduğunu ifade etmiştir.251 

Zikrettiğimiz müfessirlerin bu âyetle ilgili yorumuna baktığımızda, 

yorumların genel olarak takva kavramı etrafında şekillendiğini görmekteyiz. Vera 

kavramı ise tasavvufî alanda veya tasavvufa dair yazılan eserlerde işlenmiştir.252 

Ancak âyetle ilgili bahsetmiş olduğumuz yorumlarda vera kavramına değinen bir 

müfessire rastlamamaktayız. Zikredilen bu müfessirlerin dışında vera kavramına 

değinen kişi İbnü’z-Zâğûnî’dir. Dolayısıyla Bakara Sûresi 2/2. âyetle alakalı bu 

yorum, İbnü’z-Zâğûnî’ye özgü bir yorum olarak karşımıza çıkmaktadır. 

   3.3.2. Hz. Peygamber’e (s.a.s) Vahyedilen Hakkında 

Müfessirler bu âyetin tefsirinde Hz. Peygamber’e (s.a.s) vahyedilenler 

hakkında yorumda bulunmuştur. Bazıları ona vahyedilenler konusuna vahy-i gayr-i 

metluvvü de katarken bazıları bu görüşe katılmamışlardır. İbnü’z-Zâğûnî de bu 

âyette yorumda bulunmuştur. Âyet ve meali şu şekildedir: 

تيموقِنموَۙلت  ْ خِلُةِتهم تنلبِِلْ  تقتلب َِّكل تمِن  تنلماتأمن زِلل تإِللي كل مِنموَۙلتبِاتأمن زِلل تيتمؤ    نلالكذِينل

“Sana indirilene ve senden önce indirilene iman ederler ve onlar ahirete de 

kesin olarak inanırlar.”253 

İbnü’z-Zâğûnî âyette geçen “Sana indirilene…” ibaresindeki indirilen 

hakkında şöyle der: O, Kur’ân ve Kur’ân’ın dışında ona (Hz. Peygamber’e) 

vahyedilenlerdir. 254  Yani o, bu ibarede ifade edilenlerin kapsamına, Kur’ân’ın 

dışındaki vahiylerin (vahy-i gayri metluv, Sünnet) de girdiğini belirtmektedir. 

                                                             
251 Yazır, a.g.e., c.1, s.219-221.  
252 Bkz. Süleyman Uludağ, “Vera’”, DİA, TDV yay., İstanbul, 2013, c.43, s.49-50; Hasan Kâmil 

Yılmaz, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, Ensar yay., İstanbul, 2015, s.157-159.  
253 Bakara, 2/4. 
254 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesir, c.1, s.29.  



78 
 

Mukâtil âyette geçen “indirilen”i,  Allah’tan indirilen Kur’ân diye 

yorumlamaktadır. Taberî “indirilen”i, Allah’ın Hz. Peygamber’e indirdiği vahiy 

olarak açıklamaktadır. Dolayısıyla o, bu âyetin yorumunda vahy-i metluvv ve vahy-i 

gayr-i metluvv yani Kur’ân ve Sünnet ayrımına girmemektedir. İmam Mâtürîdî 

âyetteki mezkûr ibarenin iki şekilde yorumlanabileceğini belirtmiştir. Birincisi, Hz. 

Peygambere indirilen Kur’ân, ikincisi ise Kur’ân’da zikredilmediği halde Hz. 

Peygamber’e indirilen hükümler ve yasalardır (yani Sünnet’tir). 255  Onun, âyetin 

tefsirinde “indirilen”i yine ikiye ayırdığı görülmektedir.  

Âyetteki “indirilen”i Kurtubî, Kur’ân diye ifade etmekte, Kur’ân dışı vahye 

değinmemektedir. Elmalılı ise bunu, inzal edilen ve inzal edilmekte olan kitap ve 

şeriat şeklinde yorumlamıştır.256  Onun yorumunda Kur’ân ve Kur’ân dışı ayırımı 

müphemdir.  

Bakara Sûresi 2/4. âyette geçen “sana indirilen” ibaresinin mahiyeti hakkında 

zikrettiğimiz yorumlara baktığımızda, ibarenin Kur’ân’a ve Kur’ân dışında Hz. 

Peygamber’e indirilenlere tekabül ettiğini görmekteyiz. Bunu ifade edenlerin ise 

İmam Mâtürîdî, İbnü’z-Zâğûnî ve Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır olduğu 

görülmektedir. Bazı âlimlerimiz ise “indirilen”i sadece Kur’ân diye 

yorumlamışlardır. 

   3.3.3. İfsat Edenlerin (Münafıkların) Yaptıkları 

Münafıkların çıkardıkları fesadı konu eden bu âyet hakkında da İbnü’z-

Zâğûnî yorum yapmıştır. Âyet şöyledir: 

لر ضِتقالموات سِدمناتفِتالِ   َ تلْتَتم إِنَّكاتنَل نمتممص َِّحموَۙلتنلإِذاتقِيللتلِلمْ     

“Onlara ‘Yeryüzünde düzeni bozmayın (fesat çıkarmayın)’ dendiğinde, ‘Biz 

yalnızca ıslah edenleriz’ derler.”257 

Âyette geçen “fesat” ifadesi Zâdü’l-Mesir’de çeşitli şekillerde açıklanmıştır. 

Fesadın bazı manaları şöyledir: Küfür (inkâr), (Allah’a) asi olmak, Allah’ın 

emirlerine sarılmayı ve nehiylerinden kaçınmayı terk etmek. İbnü’z-Zâğûnî ise bu 

kelimeyi nifak diye açıklamıştır. Ona göre münafıklar inkâr edenlerle 

                                                             
255 Mukâtil, a.g.e., c.1, s.81; Taberî, a.g.e., c.1, s.244-245; Mâtürîdî, a.g.e., c.1, s.374.  
256 Kurtubî, a.g.e., c.1, s.180; Yazır, a.g.e., c.1, s.243.  
257 Bakara, 2/11. 



79 
 

karşılaştıklarında, onlara müminlerin sırlarını bildirmektedirler. Bu da onların nifakı 

yani ikiyüzlülüğüdür.258  

Mukâtil’e göre fesat çıkarma, (Allah’a) isyan etmektir. Yani âyete göre 

münafıklara “Yeryüzünde (Allah’a) isyan etmeyin” denmektedir. Taberî aynı 

kelimeyi; küfür (inkâr) veya (Allah’a) itaatsizlik, Allah’ın yasakladığı şeylerle amel 

etmek, Allah’ın emrettiği şeyleri ihmal etmek diye açıklamıştır.259 

Mâtürîdî “fesat” kelimesinin ne olduğu hakkında şunları kaydetmektedir: 

Münafıkların müminleri aldatmaları, sözleriyle (zahiren) müminlerin yanında 

görünmeleri ve kalplerindeki müminlere karşı zıtlığı gizlemeleri, kendi aralarında 

müminlerle alay etmeleri, müminler hakkındaki sözlerinin (yaptıklarıyla) 

uyuşmaması ve Allah’tan başkasına ibadet etmeleri. Akabinde Mâtürîdî, bu 

sayılanlardan daha büyük bir fesadın olmayacağını ifade etmektedir.260 

Kurtubî “fesat” kavramının zıddının, “salah” olduğunu ifade etmektedir. Ona 

göre tam olarak fesat, doğruluktan aksi yöne sapmaktır. Kurtubî’nin belirttiğine göre 

fesat kavramının bu âyetteki anlamı, küfür vasıtasıyla bozgunculuk çıkarmak ve 

insanları Hz. Peygamber’e ve Kur’ân’a imandan ayırmaya çalışmaktır. Yine ona göre 

şöyle denir: Hz. Peygamber gönderilmeden önce yeryüzünde fesat vardı ve Allah’a 

isyan edilmekteydi. Hz. Peygamber gönderilince yeryüzündeki fesat ortadan kalktı 

ve sulh hâkim oldu. Bundan sonra kim (Allah’a) isyan ederse ıslahından sonra 

yeryüzünde fesat çıkarmış sayılmaktadır. Araf Sûresi 7/56. âyette “Islah 

edilmesinden sonra yeryüzünde fesat çıkarmayın” ifadesinde buna işaret 

edilmektedir.261 

Elmalılı yeryüzünün fesadını; Allah’ın kullarının yaşamlarını bozan, 

dünyadaki geçimleri ve ahiretleri ile ilgili işleri doğru yolundan çıkaran fitneler ve 

harplerdir diye açıklamaktadır. İfsat da bu türden şeylere sebep olacak işleri 

yapmaktır demektedir. O, münafıkların, müminlerin içine karışmakla, onların 

sırlarını kâfirlere açmakla ve kâfirleri inananlara karşı kışkırtmakla bu türden işler 

yaptıklarını ifade etmektedir. Yine Elmalılı, insanları birbirlerine karşı tahrik etmek, 

                                                             
258 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesir, c.1, s.32.  
259 Mukâtil, a.g.e., c.1, s.90; Taberî, a.g.e., c.1, s.289.  
260 Mâtürîdî, a.g.e., c.1, s.384.  
261 Kurtubî, a.g.e., c.1, s.202.  



80 
 

müminleri bozmak, zarar vermek için fırsat kollamak ve bu fırsatlardan yararlanmak 

gibi hususları münafıkların fesatlarına örnek olarak zikretmiştir.262 

“Fesat” kavramıyla alakalı zikrettiğimiz yorumlarda müfessirlerin 

kanaatlerinin genel olarak birbirine yakın olduğunu görmekteyiz. İbnü’z-Zâğûnî, 

Mâtürîdî ve Elmalılı gibi âlimler “fesat” kavramını münafıkların müminlere karşı 

nifakı olarak açıklarken; Mukâtil, Taberî ve Kurtubî gibi âlimler de bu kavramı 

isyan, itaatsizlik ve bozgunguluk gibi ifadelerle açıklamışlardır. Sadece İbnü’z-

Zâğûnî’nin yorumuna bakıldığında ise diğerlerine yakın ifadelerin bulunduğu 

görülmektedir. 

   3.3.4. İfsat Edenlerin Islah Ediyor Görünmeleri 

Islah edenleri de aynı âyet içerisinde inceleyeceğiz. Çünkü âyet, ifsat edenleri 

ve ıslah edenleri her iki grubu da birlikte zikretmektedir. İbnü’z-Zâğûnî aynı âyette 

farklı bir yoruma temas etmektedir. Âyet şöyledir: 

لر ضِتقالمواتإِنَّكاتنَل نمتممص َِّحموَۙلت سِدمناتفِتالِ   َ تلْتَتم    نلإِذاتقِيللتلِلمْ 

“Onlara ‘Yeryüzünde düzeni bozmayın (fesat çıkarmayın)’ dendiğinde, ‘Biz 

yalnızca ıslah edenleriz’ derler.”263 

Âyetteki “ıslah edenleriz” ibaresi hakkında Zâdül-Mesir’deki görüşler 

şöyledir: Birincisi, münafıkların bildiklerini inkâr etmeleridir. Yani “biz fesat 

gerektirecek bir şey yapmadık” demeleridir. İkincisi, “biz inkâr edenlerle müminlerin 

arasını ıslah etmeyi amaçlıyoruz” demeleridir. Bu iki görüş İbn Abbas’tan 

nakledilmiştir. Üçüncüsü, münafıkların kâfirlerin kötülüğünü istememeleri, iyiliğini 

istemeleridir. Bu görüş, tabiinden Mücahid’e ve Katâde’ye aittir. Dördüncüsü, 

münafıklar yaptıkları nifakın salah yani iyilik, Hz. Muhammed’i tasdik etmenin de 

kötülük olarak anlaşılmasını istiyorlardı (ve bunun için gayret sarf ediyorlardı). Bu 

görüş Süddî’ye aittir. Beşinci görüş ise İbnü’z-Zâğûnî’ye aittir. Ona göre, 

münafıkların kâfirlere uyum sağlamaları, onların din anlamında değil de dünyadaki 

yaşamları anlamında iyiliğinedir. Çünkü münafıklar, zamanın veya yönetimin 

değişmesiyle Hz. Peygamber galip gelirse ona tabi olmaları dolayısıyla kendilerini 

                                                             
262 Yazır, a.g.e., c.1, s.276-277.  
263 Bakara, 2/11. 



81 
 

güvende görüyorlardı. Eğer kâfirler galip gelirse onlara uydukları için yine 

kendilerini güvende görüyorlar ve bunun bu şekilde olacağına inanıyorlardı. 264 

Böylelikle münafıklar, kendilerini her şekilde iyi olarak gösteriyorlardı. 

Mukâtil, âyetteki “ıslah edenler” ibaresini “itaat edenler” diye 

açıklamaktadır. 265  Onun açıklamasına göre münafıkların ıslah etmeleri, Hz. 

Peygamber’e itaat etmeleridir. 

Taberî, bir görüşe göre “ıslah edenler” ibaresinin, münafıkların “biz ehl-i 

kitapla müminlerin aralarını düzeltmek istiyoruz” demeleri olduğunu ifade etmiştir. 

Başka bir görüşe göre bu ibare, münafıkların hidâyet üzere olduğunu söylemeleridir. 

Mâtürîdî, ilgili ibareyi, münafıkların sözleriyle uyum göstermeleri şeklinde 

açıklamıştır.266 

Kurtubî bu âyette geçen “ıslah” kelimesinin, “ifsad”ın zıddı olduğunu 

belirtmiş ve “ıslah”ın aynı zamanda Mekke’nin isimlerinden biri olduğunu ve nehir 

anlamına geldiğini ifade etmiştir. Ona göre münafıkların ifsadı olarak görünen şey 

aslında münafıklara göre ıslahtır. Yani münafıkların kâfirlerle işbirliği yapmaları, 

kâfirlerle müminlerin aralarını düzeltmeye yönelik bir eylemdir. Kurtubî bu görüşü, 

İbn Abbas ve diğerlerinin görüşü olarak nakletmektedir. Elmalılı âyette bahsedilen, 

münafıkların kendilerini “ıslah edenler” şeklinde nitelemesini, aslında onların ıslah 

edenler olmadığı, tam tersine bir sonraki âyette de vurgulandığı üzere fesat çıkaranlar 

olduğu şeklinde açıklamaktadır.267 

Âyette bahsedilen münafıkların kendilerini “ıslah edenler” diye nitelemesi 

hakkındaki zikredilen yorumlarda genel olarak birbirine yakın açıklamaların 

yapıldığı görülmektedir. İbnü’z-Zâğûnî münafıkların çıkardıkları fesadı, 

münafıkların her iki tarafa da iyi görünmeleri şeklindeki bir manayla açıklamıştır. 

Değindiğimiz diğer müfessirler ilgili ibareyi münafıkların kâfirlerle işbirliği 

yapmaları manasına gelecek şekilde açıkladıkları görülmektedir. Ayrıca ilgili ibare 

hakkında İbnü’z-Zâğûnî’nin açıklamasının diğerlerine nazaran daha kapsamlı olduğu 

anlaşılmaktadır. 

                                                             
264 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesir, c.1, s.32.  
265 Mukâtil, a.g.e., c.1, s.90.  
266 Taberî, a.g.e., c.1, s.290; Mâtürîdî, a.g.e., c.1, s.384.  
267 Kurtubî, a.g.e., c.1, s.204; Yazır, a.g.e., c.1, s.277.  



82 
 

   3.3.5. Münafıkların Hidâyete Karşılık Dalaleti Satın Almaları 

İbnü’z-Zâğûnî’nin yorumladığı başka bir âyet de münafıkların hidâyete 

karşılık dalaleti satın aldıklarını belirten ve mecazî bir anlatım içeren bu âyettir. Âyet 

şu şekildedir: 

تالكذِينلتاش تَللنماتالضكلَللةلتبِِلِ مدىت لَدِيأمنلئِكل تنلماتكانمواتممه   ْ تتِِارلتَمم نلتفلماترلبِلت    

“Hidâyete (doğruya) karşılık dalaleti (sapkınlığı) satın alanlar işte onlardır. 

Bu sebeple ticaretleri kâr etmemiş ve doğru yolu da bulamamışlardır.”268  

İbnü’l-Cevzî, ilgili âyette geçen “hidâyete karşılık dalaleti satın alma”nın 

keyfiyeti hakkında Zâdü’l-Mesir’de üç görüş kaydetmiştir. Birincisi, onların iman 

edip sonra inkâr etmeleridir. Bu, Mücahid’e ait bir görüştür. İkincisi, Yahudilerin 

peygamber gönderilmeden önce (onun geleceğine) iman etmeleri, ancak peygamber 

gönderildikten sonra onu inkâr etmeleridir. Bu, Mukâtil’in görüşüdür. Üçüncüsü, 

İbnü’z-Zâğûnî’ye aittir. Ona göre, kâfirlere hidâyet adına Hz. Peygamber’in 

getirdikleri ulaştığında, onların hidâyeti reddedip dalaleti seçmeleridir. Böylelikle 

kâfirler bir şeyi başka şeyle değiştirmiş gibi olmaktadırlar.269 

Mukâtil, onların “hidâyete karşılık dalaleti satın almaları” konusunda şunları 

ifade etmektedir: Yahudiler Hz. Muhammed’in (sas) özelliklerini, kendisi peygamber 

olarak gönderilmeden önce Tevrat’ta bulunca, onun Hz. İshak’ın soyundan geldiğini 

zannederek ona iman etmişlerdir. Hz. Muhammed Arapların içinden ve Hz. İsmail’in 

soyundan peygamber olarak gönderildiği anlaşılınca, kıskançlıkları yüzünden onu 

inkâr etmişlerdir. Böylelikle hidâyete karşılık dalaleti satın almışlardır. Yani onlar 

şöyle demektedirler; “Hz. Muhammed peygamber olarak gönderilmeden önce ona 

iman etmekle elde ettiğimiz hidâyete karşılık, peygamber olarak gönderildikten sonra 

onu inkâr etme dalaletini satın aldık.” Dolayısıyla onlar hidâyeti dalaletle 

değiştirmişlerdir. Bu da onlar için çok kötü bir ticaret olmuştur.270  

Taberî “hidâyete karşılık dalaleti satın alma”nın anlamı hakkında çeşitli 

nakillerde bulunmuştur. Bunlardan birincisi, imana karşılık inkâr demektir. İkincisi, 

dalaleti almak hidâyeti terk etmek demektir. Üçüncüsü, dalaleti hidâyete tercih 

                                                             
268 Bakara, 2/16. 
269 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesir, c.1, s.35.  
270 Mukâtil, a.g.e., c.1, s.91.  



83 
 

etmektir. Dördüncüsü, iman edip sonra inkâr etmektir. Bu görüşleri naklettikten 

sonra Taberî en isabetli yorumun, onların dalaleti alıp karşılığında hidâyeti terk 

etmeleri olduğunu ifade etmiştir. Çünkü Allah’ı inkâr eden herkes imanla (kendisine 

çeşitli menfaatler sağlayan) küfrü (inkârı) değiştirmektedir. Âyetteki satın alma ise 

değişmek/değiştirmek ile aynı anlamdadır. Çünkü satın alan kişi aldığı şeyle onun 

bedelini değiştirmektedir. Dolayısıyla münafıklar veya kâfirler hidâyetle dalaleti 

veya nifakı değişmektedirler. Bunun sonucunda Allah onları saptırmakta, hidâyet 

ışığını onlardan almakta ve onları göremeyecekleri bir karanlıkta bırakmaktadır. 

Mâtürîdî âyetteki ilgili ibare hakkında, onlar kendilerinin davet edildiği hidâyeti 

bırakıp dalaleti seçmişlerdir demektedir. Onun belirttiğine göre âyetteki dalalet lafzı 

aynı zamanda helak olmak anlamına da gelmektedir. Böylece âyet, kurtuluşlarına 

sebep olanlara karşılık helaklarına sebep olanları seçiyorlar manasına gelmektedir. 

Ayrıca Mâtürîdî bu âyetin, alışverişte ve ticarette “satış” sözünü zikretmeksizin 

yapılan satışların cevazına delil olduğunu ifade etmektedir.271 

Kurtubî âyetteki “satın alma” ifadesinin alış veriş anlamında olduğunu, 

buradaki alış verişin istiare (mecaz) olduğunu ifade etmektedir. Manası ise küfrü 

imana tercih etmektir. Aynı “Semûd kavmine gelince, onlara doğru yolu gösterdik 

ama körlüğü doğru yola tercih ettiler…” 272  âyetinde kullanıldığı gibi. Kurtubî 

buradaki alış verişin değiş tokuş manasında olmasını kabul etmemektedir. Çünkü 

âyette zikredilen münafıklar iman etmiş değillerdir ve dolayısıyla imanla inkârı 

değiştiremezler.273 

Elmalılı “satın alma” hakkında, hidâyet tam ellerine değmiş ve malları 

olmuşken onu geri vermişler ve dalaletle trampa274 etmişlerdir demektedir. Bu tür 

kişileri kendilerine başarının nasip olmadığı kişiler diye açıklamıştır. Ayrıca bu 

âyetin, “Rableri tarafından gösterilen doğru yol üzerine olanlar…”275 âyetinin zıttı 

olduğunu ifade etmiştir. Yani ilgili âyet münafıkların akibetini dile getirirken, Bakara 

Sûresi 2/5. âyet de müminlerin akbetini dile getirmektedir. Ayrıca Elmalılı, bu âyette 

temsili istiare yoluyla ticarete atıf yapıldığını belirtmekte ve dünyevi ticaretin 

                                                             
271 Taberî, a.g.e., c.1, s.311-315; Mâtürîdî, a.g.e., c.1, s.388.  
272 Fussilet, 41/17.  
273 Kurtubî, a.g.e., c.1, s.210.  
274 Elmalılı’nın kullandığı bu tabir, ferden muayyen hale getirilmiş iki malın birbiriyle değişimini 

konu edinen akittir. Bkz. Bilal Aybakan, “Trampa”, DİA, TDV Yay., İstanbul, 2012, c.41, s.305-306. 
275 Bakara, 2/5.  



84 
 

selameti için imanın şart olduğunu ifade etmektedir.276 Dolayısıyla Elmalılı, âyette 

mecaz olarak ifade edilen ticaretin, gerçek anlamıyla da bağlantısını kurmuştur. 

“Hidâyete karşılık dalaleti satın alma” konusunda zikrettiğimiz görüşlerde 

genel olarak benzer noktalara temas edilmektedir. İbnü’z-Zâğûnî, Mukâtil, Taberî ve 

Kurtubî imana karşılık küfrü değişmeye vurgu yapmışlardır. Mâtürîdî ve Elmalılı da 

aynı şekildeki değişim konusuna dikkat çekmekle birlikte, ticaret ahkâmına da 

değinmişlerdir. 

   3.3.6. İnkâr Edenlerin Sağır, Dilsiz ve Kör Sayılmaları 

Bu âyette inkâr edenlerin durumu bir benzetmeyle anlatılmış, İbnü’z-Zâğûnî 

de burada bazı yorumlarda bulunmuştur. Âyet şöyledir:  

ُ جِعَموَۙلت تلْتيتل  ْ ي تفتلهم ْ تعمم   ُ ٌّْتبم   صم

“Artık onlar sağırlardır, dilsizlerdir ve körlerdir; bu yüzden geri de 

dönemezler.”277 

Konuyla ilgili Zâdü’l-Mesir’deki açıklamalara göre âyette geçen “summün” 

kelimesinin “samemün” şeklindeki kullanımı sağırlık manasına gelmektedir. 

“Summün” kelimesi ise işitme yollarının tıkanmasıdır ve sağırlıktan daha şiddetlidir. 

Dilsizlik anlamındaki “bükmün” kelimesi hakkında üç görüş vardır. Birincisi, 

(bilinen manasıyla) dilsizliktir. İkincisi, kendisiyle birlikte konuşmaya imkân 

vermeyen dildeki bir kusur anlamına gelmektedir. Dilsizliğin bundan meydana 

geldiği söylenir. Üçüncüsü, akılda olan ve anlamayı engelleyen bir kusurdur. 

Böylelikle fesat (bozulma), anlama organı olan akılda ve konuşma organı olan dilde 

toplanmıştır. Burada zikredilen son iki görüş İbnü’z-Zâğûnî’ye aittir. Mukâtil 

“summün” kelimesini işitmemek ve düşünmemek; “bükmün” kelimesini dilsizlik, 

yani hidâyet hakkında konuşmamak; “umyün” kelimesini ise Allah onların nurlarını 

yani imanlarını giderdiğinde hidâyeti görmemeleri diye açıklamıştır.278  

Taberî âyetteki ilgili ifadeler hakkında bazı görüşler nakletmektedir. Bir 

görüşe göre sağırlık, dilsizlik ve körlük hayır olan şeyler hakkındadır. Yani hayra 

                                                             
276 Yazır, a.g.e., c.1, s.284-285.  
277 Bakara, 2/18. 
278 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesir, c.1, s.37; Mukâtil, a.g.e., c.1, s.92.  



85 
 

olan şeyleri duymazlar, görmezler ve onları konuşmazlar. Başka bir görüşe göre, 

hidâyet hakkındaki şeyleri duymazlar, görmezler ve düşünmezler demektir. Burada 

“bükmün” kelimesinin dilsizlik anlamında kullanıldığını da belirtmektedir. Diğer bir 

görüşe göre ise, hakka karşı sağırdırlar onu duymazlar, kördürler onu görmezler ve 

ona karşı dilsizdirler onun hakkında konuşamazlar anlamlarına gelmektedir. 

Mâtürîdî’ye göre bu âyet iki şekilde yorumlanabilir. Birincisi, onların kulaklarına ve 

kalplerine mühür vurulmuştur dolayısıyla işitmezler, görmezler ve düşünmezler. 

İkincisi, onlar sağır, dilsiz ve kördürler zira onlar kulaklarını, gözlerini ve kalplerini 

kullanmamışlardır.279  

Kurtubî “samemün” kelimesine Arapların tıkanıklık dediğini ifade etmiştir. 

O, “bükmün” kelimesinin konuşmayan ve anlamayan anlamına geldiğini, eğer kişi 

konuşulanı anlayabiliyorsa bu durumda bu ifadenin kullanılmadığını belirtmektedir. 

Ayrıca “umyün” kelimesinin gözün gitmesi (görme yetisini kaybetmesi) anlamında 

olduğunu ifade etmiştir. Kurtubî’nin Katade’den naklettiğine göre “summün” 

kelimesi hakkı duymaya karşı sağırlık, “bükmün” kelimesi hak konusunda 

konuşmama, “umyün” kelimesi hakkı görmeme anlamlarına gelmektedir. Kendisi ise 

buradaki murad edilen mananın, Hz. Peygamber’in ahir zaman yöneticileri hakkında 

sağır ve dilsiz şeklindeki nitelemesi olduğunu belirtmektedir. Elmalılı “sağırdırlar, 

dilsizdirler ve kördürler” ifadesini bir önceki âyete göre açıklamaktadır. Ona göre bir 

önceki âyette Allah inkâr edenlerin görme yetilerini giderdiğinde karanlık içinde 

göremez bir halde kalacakları ifade edilmiştir. Daha sonra onların öylece sağır, dilsiz 

ve kör gibi kalacakları belirtilmiştir. Dolayısıyla inkâr edenler tamamen şaşkın ve 

sersem bir haldedir ve doğru yolu bulma imkânları da bulunmamaktadır. Yine 

Elmalılı’nın ifadesine göre inkâr edenlerin sadece görme yetileri değil aynı zamanda 

bütün akıl ve anlayış melekeleri de giderilmiştir. Sonuç olarak inkar edenlerin tavır 

ve tutumları, böyle mecazi bir anlatımla dile getirilmektedir.280  

Bu âyet hakkında zikrettiğimiz yorumlarda, ilgili ifadelerin çeşitli şekillerde 

açıklandığını; bazı müfessirlerin lügat manasından hareketle, bazılarının da nakiller 

yaparak yorum yaptığını görmekteyiz. İbnü’z-Zâğûnî’nin âyetin tümünde yorum 

yapmadığı, belirli yerlerde yorum yaptığı görülmektedir. Yorum yaptığı yerlerde 

                                                             
279 Taberî, a.g.e., c.1, s.330; Mâtürîdî, a.g.e., c.1, s.395.  
280 Kurtubî, a.g.e., c.1, s.214-215; Yazır, a.g.e., c.1, s.287.  



86 
 

daha önce zikretmiş olduğumuz yorumları içine alan, aynı zamanda kelime anlamını 

da belirten bir yol izlemiştir. Bunun yanında âyetin anlamını düşünmeye sevk ederek 

anlaşılmasına katkı sağlayacak açıklamalar da yapmıştır.  

   3.3.7. Gök Gürültüsü  

Müfessirlerin âyetteki yorum yaptığı yerlerden birisi gök gürültüsüdür. 

İbnü’z-Zâğûnî de bu konuda yorum yapmıştır. Önce âyeti verelim: 

ت تالسكماءِتفِيهِتظمَّممات  تكلصليِِبٍتمِنل تال ملو تِتتنلرلع د تألن  تالصكواعِقِتحلذلرل تمِنل  ْ تفِتآذانَِِّ  ْ تألصابِعَلهم تيُل عَلَّموَۙل ُ ق  نلبتل

يُِنلت يط تبِِل ُافِ  نلاللّكمتمُمِ

“Yahut onlar, karanlıklar içinde gökten boşanan gök gürültülü, şimşekli bir 

yağmura tutulmuş kimseler gibidirler. Yıldırımlar yüzünden ölümden korkarak 

parmaklarıyla kulaklarını tıkarlar. Hâlbuki Allah inkârcıları çepeçevre 

kuşatmıştır.”281 

İbnü’z-Zâğûnî âyette “gök gürültüsü” anlamına gelen “ra’d” kelimesi 

hakkında açıklamalar yapmıştır. Zâdü’l-Mesir’de kaydedildiğine göre âyette geçen 

“gök gürültüsü”nün ne olduğu hakkında üç görüş bulunmaktadır. Birincisi, bulutları 

hareket ettiren meleğin sesidir. Bu mana merfu olarak Hz. Peygamber’den rivâyet 

edilmiştir. Yine bu manayı İbn Abbas ve Katâde zikretmişlerdir. Mücahid’den gelen 

başka bir rivâyete göre bu, (Allah’ı) tesbih eden meleğin sesidir. İkrime, o çobanın 

develeri sürdüğü gibi bulutları süren melektir demiştir. İkincisi, bu gürültü yer ile 

gök arasında sıkışan rüzgârın sesidir. Üçüncü görüş İbnü’z-Zâğûnî’ye aittir. Ona 

göre âyette geçen gök gürültüsü, cisimlerin bulutlara çarpmasıyla çıkan sestir.282 

Mukâtil, âyetteki “gök gürültüsü” anlamına gelen “ra’d” kelimesini, inkâr 

edenlerin Kur’ân’da ceza olarak korkutuldukları şeylerdir diye açıklamıştır. 

Taberî’de bu konudaki nakiller oldukça fazladır. Onları genel olarak şöyle 

sıralayabiliriz: Bulutları süren melek, sesiyle bulutları süren melek, meleklerin 

içinden (Allah’ı) tesbih eden bir melek, çobanın develeri sürdüğü gibi bulutları 

sürmekten sorumlu melektir ve bulutlar anlaşamadığında bu melek devreye 

girmektedir. Onlara kızdığında bu melekten ateşler çıkmaktadır ve bu ateşler bizim 

                                                             
281 Bakara, 2/19. 
282 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesir, c.1, s.40.  



87 
 

görmüş olduğumuz yıldırımlardır. Bu konudaki nakillerin devamı şöyledir: Ra’d 

isimli melek, tesbih ve tekbirlerle bulutları süren melek, bu sesin kendisinin tesbihi 

olan melektir ki bulutları sürmesi şiddetlendiğinde bulutlar birbirine çarparak 

yıldırımlar oluşmaktadır, Allah’ın yarattığı bir mahlûktur ve Allah’ı işitip ona itaat 

eder, çobanın koyunlara bağırdığı gibi bağıran melek ve rüzgârdır.283 

Mâtürîdî âyette geçen “karanlık”, “gök gürültüsü” ve “şimşek” gibi 

kelimeleri, inkâr edenlerin içerisinde bulundukları kötü durumu anlatmak için 

kullanılan (darb-ı) meseller olarak yorumlamıştır. Dolayısıyla Mâtürîdî, bu 

anlatımdaki ibareleri mecaz olarak görmüş, “gök gürültüsü” ve “şimşek” 

kelimelerinin tek tek kendi anlamlarına değinmemiştir. Kurtubî “ra’d” kelimesini, 

önce Hz. Peygamber’den bir nakille açıklamaktadır. Buna göre Yahudiler Hz. 

Peygamber’e ra’d kelimesinin ne olduğunu sormuşlar, Hz. Peygamber de bunun 

bulutlardan sorumlu melek olduğunu ifade etmiştir. Sonra bu kelime hakkındaki 

verdiği görüşler şöyledir: Rüzgâr, bulutlara cisimlerin çarpmasıyla çıkan ses (bu 

görüş filozoflara aittir ve Kurtubî bu görüşün merdud olduğunu ve nakledilmesinin 

doğru olmadığını ifade etmiştir). Bunun yanında titremek, korkmak anlamına gelen 

bazı fiillerin ra’d kelimesinden türediğini ifade eden Kurtubî, bu kelimenin çeşitli fiil 

türevlerini de zikretmiştir. Elmalılı “ra’d” kelimesini, titretici bir patlayışı/gürleyişi 

olan, beyinlerde çatlayan ve ufuklarda gürleyen dehşetli bir gök gürültüsü diye 

açıklamıştır. Yani Elmalılı, bu kelimeyi ve diğerlerini bu yönde açıklayarak, âyette 

ifade edilen, inkârcıların içinde bulundukları kötü durumu betimlemektedir. Ayrıca 

o, “ra’d” buluttan çıkan rahatsız edici sesin ismidir ve başlangıçta ani bir patlayış 

sonra uzun bir gürültü şeklinde meydana gelir demektedir. Bunun yanında, titremek 

veya titretmek başka bir ifadeyle zangırdamak veya zangırdatmak manalarında 

olduğunu belirtmektedir. Ayrıca Elmalılı bunun, bulutları yağmurun yağacağı yerlere 

götüren ve onları idare eden meleğin ismi olduğunu ifade etmektedir. Ona göre bu 

melek rüzgâr meleklerinden başkadır ve bulutları özel bir şekilde idare etmektedir. 

Bu melek bulutları idare ederken onlardan geri kalan olursa onlara bağırır, işte 

duyduğumuz gök gürültüsü budur. Yine onun verdiği başka bir açıklamaya göre gök 

gürültüsü, bulutların birbirine çarpması veya sürtmesiyle oluşan sestir.284 

                                                             
283 Mukâtil, a.g.e., c.1, s.92; Taberî, a.g.e, c.1, s.338-342. 
284 Mâtürîdî, a.g.e., c.1, s.396-398; Kurtubî, a.g.e., c.1, s.217-218; Yazır, a.g.e., c.1, s.290-295.   



88 
 

“Gök gürültüsü” hakkındaki yorumlarda, müfessirlerin bu kelimeye çeşitli 

anlam takdirinde bulunduklarını görmekteyiz. Zikredilen bu yorumlarda göze çarpan 

başka bir husus, anlatımların hikâye şeklinde olması ve dönemin bilimsel seviyesine 

göre anlatılmasıdır. İbnü’z-Zâğûnî’nin bu ifade hakkındaki yorumu sadece, 

“cisimlerin bulutlara çarpmasıyla çıkan ses” (sürtünme sesi) şeklinde olmuştur. Bu 

yorumda dikkat çeken başka bir husus daha vardır. O husus, Kurtubî’nin ilgili 

ifadeyle alakalı aynı yorumun filozoflar tarafından benimsendiğini belirtmesidir. 

Yani İbnü’z-Zâğûnî’nin yorumu filozofların yorumları ile aynıdır. Ancak Kurtubî’ye 

göre bu yorum, reddedilmesi gereken ve nakledilmesi doğru olmayan bir yorumdur. 

Âyetteki ifade hakkında bahsettiğimiz yorumlar dışında Zâdü’l-Mesir’de 

kaydedildiğine göre, münafıkların hallerinden hangisinin şimşeğe benzetildiği, 

âlimler arasında ihtilaf konusu olmuştur. Birincisi, İbn Abbas’tan gelen bir rivâyete 

göre o, Kur’ân’daki korkutmadır. İkincisi, Mücahid ve Süddî’den gelen bir rivâyete 

göre o, Hz. Peygamber ve müminler onların nifaklarını öğrendiklerinde başlarına 

musibet gelmelerinden korkmalarıdır. Üçüncüsü, İbnü’z-Zâğûnî’nin belirttiği gibi 

kendilerine gizli sevgi besledikleri kişilere (kâfirlere) karşı savaşa ve cihada 

çağrılmaktan korkmalarıdır.285 

   3.3.8. Şimşek 

Aynı âyetteki İbnü’z-Zâğûnî’nin yorum yaptığı bir diğer nokta şimşek 

konusudur. Âyet şöyledir: 

ت تنلرلع د  تالسكماءِتفِيهِتظمَّممات  تكلصليِِبٍتمِنل ُ ق تألن  تال ملو تِتتنلبتل تالصكواعِقِتحلذلرل تمِنل  ْ تفِتآذانَِِّ  ْ تألصابِعَلهم يُل عَلَّموَۙل

يُِنلت يط تبِِل ُافِ  نلاللّكمتمُمِ

“Yahut onlar, karanlıklar içinde gökten boşanan gök gürültülü, şimşekli bir 

yağmura tutulmuş kimseler gibidirler. Yıldırımlar yüzünden ölümden korkarak 

parmaklarıyla kulaklarını tıkarlar. Hâlbuki Allah inkârcıları çepeçevre 

kuşatmıştır.”286 

İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesir adlı eserinde “şimşek” anlamına gelen “berq” 

kelimesi hakkında üç görüş bulunduğunu belirtmektedir. Birincisi, bulutlardan 

                                                             
285 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesir, c.1, s.41-42. 
286 Bakara, 2/19. 



89 
 

sorumlu meleğin bulutları sürmede kullandığı bir alettir. Bu mana Hz. 

Peygamber’den merfu olarak nakledilmiştir ve Hz. Ali’nin de görüşüdür. Yine aynı 

rivâyette bu aletin, demirden veya nurdan yapılmış ve vurmak için kullanılan bir alet 

olduğu belirtilmiştir. İkincisi, su yani yağmur veya onun parıltısıdır. Üçüncüsü, 

bulutların seyri esnasında birbirine çarpmasıyla veya bulutlara bazı cisimlerin 

çarpmasıyla çıkan ateştir. Bu sonuncusu, İbnü’z-Zâğûnî’nin görüşüdür.287 

Mukâtil, “şimşek” kelimesini yağmur yağarken ortaya çıkan şey diye ifade 

etmiştir. Âyetteki anlatımın (darb-ı) mesel olduğunu belirten Mukâtil, buradaki 

şimşeğin Kur’ân’ın nuruna (ışığına), yani imana tekabül ettiğini kaydetmektedir. 

Taberî şimşek hakkında şunları nakletmektedir: Meleklerin kamçısı, meleklerin 

elinde bulunan ve bulutları sürdükleri kamçı/alet, bulutlardan sorumlu olan meleğin 

bulutlara vurmak için kullandığı demirden alet, meleğin bulutları sürmek için 

kullandığı nurdan yapılmış değnek, su, melekten çıkan şimşek, insan, boğa, kartal ve 

aslan şeklinde dört farklı yüzü olan meleğin kanat çırpmasıyla çıkan ışık. Mâtürîdî, 

bir önceki bölümde ifade ettiğimiz üzere, bu âyetteki “gök gürültüsü” ve “şimşek” 

kelimelerinin birebir anlamlarına değinmemiştir. O, bu kelimeleri inkâr edenlerin 

durumunu anlatmak için kullanılan (darb-ı) mesellerdir diye yorumlamıştır. Kurtubî, 

şimşek manasına gelen “berq” kelimesini, meleğin bulutları sürmek için kullandığı 

demirden alet diye açıklamıştır. Başka bir görüşe göre, aynı şekilde nurdan yapılmış 

değnek olduğunu ifade etmiştir. Kurtubî’nin merdud kabul ettiği filozofların 

görüşüne göre bu ifade, bulutların birbirine çarpması veya başka cisimlerin bulutlara 

çarpması ile çıkan ateştir. Yine o, “berq” kelimesinin ışıltı anlamından türediğini 

ifade ederek bu kelimenin çeşitli türevlerine değinmiştir.288 

Elmalılı “berq” ibaresini, çakıp şakıdıkça, parlayıp yıldıradıkça bir ümit 

parıltısı gibi karanlıkları yaran ve yürekleri ağza getiren şimşek çakışı diye ifade 

etmektedir. O, berq kelimesinin sözlük anlamının, parıldamak, yıldıramak manasıyla 

ilgili olup buluttan ani olarak çıkıp parlayarak, şakıyarak sönüveren bir parıltının 

ismidir ki dilimizde buna şimşek denir demiştir. Onun, Râğıb el-İsfehâni’den (ö. 

5/11. yüzyılın ilk çeyreği) naklettiği bilgiye göre “ra’d”, “berq” ve “sâ’ika” aslında 

                                                             
287 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesir, c.1, s.40.  
288 Mukâtil, a.g.e., c.1, s.92; Taberî, a.g.e, c.1, s.342-345; Bkz. Mâtürîdî, a.g.e., c.1, s.396-398; 

Kurtubî, a.g.e., c.1, s.217-218.  



90 
 

aynı şeyin üç farklı etkisidir. Elmalılı bunları aktardıktan sonra şimşeğin buluttan 

sorumlu melek vasıtasıyla çıktığına işaret etmiştir. Yani bu melek, bulutlara 

kızdığında onlara ateş saçmaktadır ve bu ateşleri biz yeryüzünde şimşek olarak 

görmekteyiz. Ayrıca o, şimşeğin sebebi çoğunlukla rüzgârın hareketidir şeklindeki 

İbn Sina’nın (ö. 428/1037) görüşünü aktarmış, akabinbe bu görüşün İbn Sina’dan 

önce Taberî tarafından dile getirildiğini belirtmiştir. Elmalılı bu bilgileri aktardıktan 

sonra, günümüzde kullandığımız elektriğe ve bununla ilgilenen fizik bilimine atıfta 

bulunmuştur.289 

“Şimşek” anlamına gelen “berq” kelimesi hakkında yukarıda zikrettiğimiz 

yorumlara baktığımızda, Mukâtil ve Mâtürîdî’nin manayı mecazî olarak anladığını 

görmekteyiz. Taberî ve Kurtubî’nin, ilk dönem bilim anlayışını yansıtan ve 

kavramları hikâyeleştirerek yorumlayan bir yorum anlayışını tercih ettiğini 

görmekteyiz. Bunların dışında İbnü’z-Zâğûnî’nin, âyeti Elmalılı ve Kurtubî’nin 

filozoflardan naklettiği yorumlarla açıkladığını görmekteyiz. Buna göre şimşek 

bulutların seyri esnasında birbirlerine çarpmasıyla veya bulutlara bir cismin 

çarpmasıyla çıkan ateştir. 

   3.3.9. Münafıkların Aydınlıkta Yürümeleri 

Konuyla ilgili İbnü’z-Zâğûnî’nin yorum yaptığı âyet şöyledir:  

تيَل طلفمت ادمتال بَل قم تتيلُ تشاءلتاللّكمتللذلهلبل تقاممواتنلللو   ْ لْتعلَّلي هِ اتفِيهِتنلإِذاتألظ َّل تملشلو  ْ تكمَّكماتألضاءلتلِلمْ  ألب صارلهم

ءٍتقلدِيُ ت تشلي  تإَِۙكتاللّكلتعلَّىتكملِِ  ْ تنلألب صارهِِ  ْ عَِهِ  بِسلم 

“Şimşek gözlerini kör edercesine çakar, onların çevresini (Allah) aydınlatınca 

orada yürürler, karartınca da kalakalırlar. Allah dileseydi onların işitmelerini ve 

görmelerini büsbütün giderirdi. Şüphesiz Allah her şeye kâdirdir.”290 

Âyetteki “(Allah) aydınlatınca orada yürürler” ibaresinin manası hakkında 

Zâdü’l-Mesir’de dört görüş nakledilmiştir. Bunlar sırasıyla şöyledir: Kur’ân onlara, 

sevdikleri şeyleri getirdiğinde ona tabi olurlar. Onlar için aydınlık olup kendilerinin 

ve mallarının selametini elde ettiklerinde Kur’ân’a tabi olmak için koşarlar. 

                                                             
289 Yazır, a.g.e., c.1, s.290-295.  
290 Bakara, 2/20. 



91 
 

Aydınlanma İslam hakkında konuşmak, orada yürümeleri İslam’la hidâyet bulmaları, 

onu terk ettiklerinde ise dalalet içinde kalmalarıdır. Onların aydınlanması imtihan ve 

sınama olmadan terk edilmeleri, orada yürümeleri ise barış içinde ikamet etmeleridir. 

Bu son görüş İbnü’z-Zâğûnî’ye aittir.291  

Mukâtil âyetteki ilgili ibareyi şöyle açıklamıştır: Onların yürümeleri, 

müminlerin (Allah’a) iman hakkında konuştuklarında münafıkların oradan geçip 

gitmeleri, onların aydınlanması ise (hakkında konuşulan) imanla doğru yolu 

bulmalarıdır. Taberî, “aydınlanınca” lafzının, münafıkların şimşek tarafından 

aydınlanmaları olduğunu, şimşekten kastın da iman olduğunu ifade etmiştir. Bu 

ifadeyle münafıkların imanla aydınlanmaları kastedilmiştir. Münafıkların 

aydınlanmasının anlamı ise, düşmanlarına karşı yardım almaları, savaşlardan 

ganimet almaları, kendi faydalarına olan birçok fetih, zenginlik, kendilerinin ve 

ailelerinin selameti gibi geçici dünyalıkları için hoşları giden şeyler görmeleridir. 

Böylece, dünya nimetlerini görmelerinin sebebi, ailelerini, canlarını, mallarını ve 

zürriyetlerini korumak için dilleriyle iman etmiş görünmeleridir. Onların bu durumu, 

Allah’ın onları “İnsanlar içinde kimileri vardır ki, Allah’a şartlı olarak kulluk eder; 

öyle ki kendisine bir iyilik denk gelirse bundan pek memnun olur, ama başına bir 

imtihan sıkıntısı gelse hemen yüz çevirir. Böyleleri dünyasını da ahiretini de 

yitirmiştir ve apaçık hüsran işte budur.”292 âyetiyle vasıflandırdığı gibidir. “Orada 

yürürler” ibaresi de, münafıkların yukarıda vasıflandırıldıkları üzere rahatlık 

içerisinde bulunmaları ve böylece ikamet etmeleridir.293 

Mâtürîdî’nin Dahhâk’tan ve İbn Abbas’tan rivâyet ettiğine göre, ilgili âyette 

geçen, münafıkları şimşeğin ve ateşin aydınlatması daimi değildir. Bunlar münafığın 

imanı gibi çabuk kaybolmaktadır. Mâtürîdî’nin naklettiğine göre inkârın 

karanlığındaki münafık, tıpkı gecenin karanlığında ateş yakan kişi gibi kendisine 

verilen (imanî) nurla yol bulmaktadır. Dolayısıyla münafık ateşin veya şimşeğin 

aydınlığı gibi imanın aydınlığıyla (doğru) yolunu bulmakta, bunlar ortadan 

kalktığında ise yolunu kaybetmektedir.294 

                                                             
291 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesir, c.1, s.42.  
292 Hac, 22/11. 
293 Mukâtil, a.g.e., c.1, s.92-93; Taberî, a.g.e., c.1, s.358.  
294 Mâtürîdî, a.g.e., c.1, s.396-398.  



92 
 

Kurtubî âyette geçen aydınlanmayı, şimşeğin yollarını aydınlatması olarak 

izah etmiştir. Bunu da şöyle açıklamıştır: Münafıklar Kur’ân’ı dinlediklerinde ve 

kendileri için deliller ortaya çıktığında müminlere yakınlık duyarlar ve onlarla 

birlikte yürürler. Fakat Kur’ân’dan kendilerini sıkıntıya düşürecek âyet nazil 

olduğunda nifakları üzerine öylece kalakalırlar. Yine onun belirttiğine göre, 

münafıkların çiftçilikte ve hayvancılıkta durumları iyi olduğunda ve nimetler peş 

peşe geldiğinde “Muhammed’in dini mübarek bir dindir” demektedirler. Ancak 

başlarına bir musibet geldiğinde öfkelenmekte ve nifaklarına geri dönmektedirler. 

Hac Sûresi 22/11. âyetteki “İnsanlar içinde kimileri vardır ki, Allah’a şartlı olarak 

kulluk eder; öyle ki kendisine bir iyilik denk gelirse bundan pek memnun olur, ama 

başına bir imtihan sıkıntısı gelse hemen yüz çevirir. Böyleleri dünyasını da ahiretini 

de yitirmiştir ve apaçık hüsran işte budur” şeklinde Allah’ın onları vasıflandırması 

da bunun delilidir.295 

Elmalılı bu âyetlerde Allah’ın münafıkların hallerini yağmur örneğiyle 

anlattığını ifade etmiştir. Bunun yanında bu tür benzetmelere bir bütün olarak 

bakılmasının ve böylece anlamaya çalışılmasının yeterli olacağını belirtmiştir. Ayrıca 

o, bu âyetlerden çıkarılması gereken anlamları şöyle açıklamıştır: İslam dini hayat 

kaynağı olduğu için kuvvetli bir yağmura, Hz. Peygamber’in gönderildiği zaman 

dünyanın durumu karanlıklara, dinin vaad ve vaidi şimşek ve gök gürültüsüne, 

kâfirlerin ve münafıkların aday olduğu bela ve cezalar yıldırımlara benzetilmiştir. 

Âyetlerin sonları da münafıkların İslam anlayışı ve fırsat buldukça ondan 

yararlanmaları olarak örneklendirilmiştir. Ayrıca Elmalılı, bazı rivâyetlerde bu iki 

(darb-ı) meselin inmesinin sebebinin Yahudilerin halleri ve tavırları olduğunu 

belirtmektedir.296 

Âyetteki ifadeyle ilgili zikrettiğimiz yorumlara baktığımızda, münafıkların 

çeşitli hallerinin ortaya konulduğu görülmektedir. İbnü’z-Zâğûnî âyetteki ifadelerin, 

münafıkların refah içinde yaşamalarına temas ettiğini belirtmektedir. Bu anlamda 

İbnü’z-Zâğûnî, Taberî ile aynı doğrultuda bir yorum yapmaktadır. Bu yorumlara 

ilaveten müfessirler ilgili ifadeleri, münafıkların İslam anlayışları ve İslam’dan nasıl 

faydalandıkları şeklinde yorumlamışlardır.  

                                                             
295 Kurtubî, a.g.e., c.1, s.223.  
296 Yazır, a.g.e., c.1, s.300.  



93 
 

   3.3.10. Allah’a Bilerek Ortak Koşma İbaresindeki “Bilmek” Fiili  

Âyetteki bilme fiili müfessirler tarafından farklı şekilde yorumlanmıştır. 

Genel anlamda bazıları bu fiili Allah’ı bilmek olarak ifade ederken bazıları da âyette 

geçen şeyleri bilmek olarak ifade etmişlerdir. İbnü’z-Zâğûnî de bu konuda yorumda 

bulunmuştur. Âyet şöyledir: 

اُتِترتِ تالثكمل تبِهِتمِنل لُجل تالسكماءِتماءًتفلألخ  تمِنل اُشاًتنلالسكماءلتبنِاءًتنلألنت زللل تفِ لر ضل تالِ  مْ مُ تالكذِيتجلعَلللتلل  ْ مُ ز قاًتلل

تَتلعَ َّلمموَۙلتفلت  ْ مَ تألن داداتًنلألنت   لَتتِل عَلَّمواتلِلّكِ

“Rabbiniz ki, sizin için yeri döşek, göğü bina kılmıştır; gökten su indirmiş, 

bununla sizin için rızık olarak çeşitli ürünler çıkarmıştır; artık siz de bile bile ona eş 

ve ortaklar koşmayın.”297 

Âyetteki “bilmek/bile bile ” fiiliyle ilgili İbnü’z-Zâğûnî, Allah’ın dışında hiç 

kimsenin burada zikredilen şeylerden birini dahi yapmaya güç yetiremeyeceğini siz 

biliyorsunuz demiştir.298  Yani buradaki bilme, âyette zikredilen fiillere, kimsenin 

gücünün yetmeyeceğinin bilinmesidir.  

Mukâtil, “bilmek” fiilini, âyette zikredilen fiillerin Allah tarafından 

yapıldığını bilmek şeklinde açıklamıştır. Sonrasında da, bunu bildiğiniz halde 

Allah’tan başkasına nasıl ibadet ediyorsunuz? Diye bir soru sormaktadır. Taberî, 

âyetteki ilgili ifadeyle kimlerin kastedildiği konusunda ihtilafın olduğunu 

bildirmektedir. Şöyle ki, bununla bazı âlimlere göre bütün Arap müşrikleri ve ehl-i 

kitap kastedilmektedir. Bazılarına göre sadece ehl-i kitap kastedilmektedir. Diğer bir 

görüşe göre, putperest Araplar ve ehl-i kitaptan kâfirler kastedilmektedir. Taberî, 

bilmek fiili hakkında çeşitli görüşler kaydetmiştir. Birincisi, sizin için Allah’tan 

başka sizi ve diğerlerini rızıklandıran Rab yoktur. Bilirsiniz ki sizi onun (Allah’ın) 

bir olduğuna çağıran peygamber haktır ve onda şüphe yoktur. İkincisi, Allah’ın sizi, 

gökyüzünü ve yeryüzünü yarattığını biliyorsunuz. Üçüncüsü, Tevrat’a ve İncil’e 

baktığınızda Allah’ın tek ilah olduğunu ve eşinin benzerinin bulunmadığını 

                                                             
297 Bakara, 2/22. 
298 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesir, c.1, s.43.  



94 
 

biliyorsunuz. Taberî’nin kendisi bu ifadeyi, Allah’ın her yönüyle bir ve tek 

olduğunun bilinmesi şeklinde açıklamıştır.299 

Mâtürîdî, “bilmek”i iki şekilde tevil etmektedir. İlk olarak Allah’ın eşinin ve 

benzerinin bulunmadığının bilinmesi olarak tevil etmektedir. Çünkü ona göre Allah 

yarattığı eşyayı ortaya koyup gösterebilmekte fakat diğer ilahlık atfedilen varlıklar 

bunu yapamamaktadırlar. İkinci olarak, sizin için yarattığı şeyleri bilmeniz diye tevil 

etmiştir. Ona göre, eğer dikkatli düşünülürse Allah’ın eşinin ve benzerinin olmadığı 

görülecektir. “Sizin için kendi içinizde kanıtlar vardır. Hiç görmüyor musunuz?”300 

âyetinde olduğu gibi. Kurtubî âyetteki “bilmek” fiilinin, herhangi bir ortağı olmadan 

Allah’ın her şeyi yaratanın ve çeşitli nimetler verenin olduğunun bilinmesi diye; 

hakkıyla düşünüldüğünde her şekliyle Allah’ın bir ve tek olduğunun bilinmesi diye 

iki şekilde anlaşılmasının mümkün olduğunu kaydetmektedir. Kurtubî’nin naklettiği 

başka bir görüşe göre bunun manası, tek olan Allah sayesinde cahilliği reddeden 

bilginizden sonra Allah’a şirk koşmaya geri dönmeyin ey müminler şeklindedir. 

Elmalılı da ilgili ifadeyi, siz bunları (yani bu âyette belirtilen, Allah’ın fiillerini) ve 

Allah’tan başka ilah olmayacağını bilip dururken diye açıklamıştır.301  

Âyette zikredilen “bilmek” fiili hakkında müfessirlerin yorumları genel olarak 

iki gruptur: Her türlü nimetleri verenin/buna gücü yetenin Allah olduğunun bilinmesi 

ve Allah’tan başka ilah olmadığının bilinmesi. İbnü’z-Zâğûnî ilk yorumu tercih 

etmiştir. 

   3.3.11. Dünya Hayatının Süslü/Câzip Gösterilmesi  

İbnü’z-Zâğûnî burada, âyetin hepsini kapsayan bir yorum yapmamıştır. O, 

süslü veya cazip gösterilmesinin keyfiyeti hakkında bir yorumda bulunmuştur. Önce 

âyeti verelim: 

مُناتالْ لياةمتالدُّن يات لَ تكل تلَّكذِينل تزميِِنل مُنَۙل تنليلس خل ُ زمقم ملتال قِياملةِتنلاللّكمتيتل تيتلو   ْ قتلهم اتفتلو  تاَتكقلو  تآملنمواتنلالكذِينل تالكذِينل مِنل

تيلشاءمتبغِليْ ِتحِسابتٍ  ملن 

                                                             
299 Mukâtil, a.g.e., c.1, s.93; Taberî, a.g.e., c.1, s.370-373.  
300 Zâriyat, 51/21.  
301 Mâtürîdî, a.g.e., c.1, s.401; Kurtubî, a.g.e., c.1, s.231; Yazır, a.g.e., c.1, s.304.  



95 
 

“İnananlarla alay ederek inkâra sapanlara dünya hayatı süslü gösterildi 

(onun çekiciliğine kapıldılar). Ama Allah’tan korkanlar kıyamet gününde onlardan 

üstün olacaklardır. Allah dilediğine hesapsız rızık verir.”302 

Âyette dünya hayatının süslü gösterilmesinin Allah’a veya şeytana isnat 

edilmesi hakkında İbnü’z-Zâğûnî açıklamada bulunmuştur. Ona göre Allah’ın 

süslemesi tabii bir oluşumdur. Çünkü o tabiatlara sevilen şeylerin sevgisini, şekil 

olarak koyar ve onu insanlar için süsler. Şeytanın süslemesi, daha önce unutturduğu 

bir şeye süslü göstererek insanı davet etmesi ve böylece onu hatırlatmasıyla yaptığı 

bir süslemedir. Dolayısıyla Allah yaparak/yerleştirerek süslemekte şeytan ise 

unutulanı hatırlatmak suretiyle süslemektedir.303 

Mukâtil b. Süleyman âyetteki süslemek hakkında geniş bir açıklama 

yapmamıştır. Âyetin Abdullah b. Übey (ö. 9/631) ve arkadaşları gibi münafıklar 

hakkında nazil olduğunu belirtmiştir ve âyette geçen süslemenin inkâr edenler için 

dünyadaki iyiliklerin veya nimetlerin genişletilmesi (yani insana daha da 

azgınlaşması için mühlet verilmesi, göz yumulması) diye ifade etmiştir. Taberî 

âyetteki inkâr edenlere dünya hayatının süslü gösterilmesini, onların dünya hayatını 

ve dünya nimetlerinin lezzetlerini sevmeleri diye ifade etmiştir. Yani onlar dünyada 

bolluğu ve övülmeyi arzulamakta, Müslümanlar üzerinde tahakküm kurabilmeyi ve 

onlara karşı kibirli olmayı istemektedirler. Böylelikle Hz. Peygamber’e (sas) uymayı 

küçümsemekte, ona uyanlara karşı kibirlenmektedirler.304  

Mâtürîdî “süsleme”nin, Hasan-ı Basri’ye nispet ettiği bir görüşe göre şeytanın 

süslemesi olduğunu ifade etmiştir. Bu durumda “…şeytan onlara işlerini süslü 

(güzel) gösterdi” 305  âyeti bu anlamdadır. Ona göre insanın tabiatını, şehvet 

yakınlığıyla süslemek; aklı, delillerin kuvvetiyle süslemek normal olan süslemedir. 

Fakat inkâr edenlere dünya hayatının süslenmesi, onların dünyada şehvetleri 

sebebiyle günah işlemeleri ve tabiatlarının meylinin de bu yönde olmasıdır.306 

                                                             
302 Bakara, 2/212. 
303 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesir, c.1, s.176.  
304 Mukâtil, a.g.e., c.1, s.181; Taberî, a.g.e., c.4, s.273-274.  
305 Ankebût, 29/38.  
306 Mâtürîdî, a.g.e., c.2, s.106.  



96 
 

Kurtubî, “süsleme”nin şeytan tarafından vesvese ve günaha sokmak suretiyle 

yapıldığını belirtmektedir. Bu durumun kâfirlere nispet edilme sebebi ise, onların 

dünya ve ona ait olan şeyleri peşinen kabul etmeleri ve ahiretten yüz çevirmeleridir. 

Allah’ın kimin daha iyi işler yapacağını görmek için eşyayı süslediğini belirten 

Kurtubî, müminlerin bu sınamadan dinin kuralları sayesinde kurtulduğunu ve ona 

aldanmadığını ifade etmiştir. İnkâr edenler bu aldatıcı şeylere sahip olmaya 

çalışmaktadırlar. Çünkü onlar, dünya hayatının aldatıcı olduğuna ve bu hayatın 

insanın sınanması için yaratıldığına inanmamaktadırlar. Elmalılı Muhammed Hamdi 

Yazır, “süsleme” ifadesini, gözlerine dünya hayatının güzel ve süslü gösterilmesi, 

kalplerinin bu değersiz hayatın sevgisiyle dolması diye açıklamıştır. Ona göre 

kâfirlerin ahireti inkâr ederek dünyada zevk ve sefa içinde yaşamaları bu ifadenin 

anlamlarından biridir. Ayrıca o, dünyanın sonunu ve ahireti düşünmeyip sadece 

dünya hayatına ilgi ve sevgi duymanın, öteden beri insanın yaratılışında var 

olduğunu ve bu anlayış sebebiyle insanlar arasında barışın ve sükûnetin bozulduğunu 

ifade etmiştir.307  

Âyetteki “süsleme” ifadesiyle alakalı müfessirlerin yaptığı yorumlarda, dünya 

hayatının aldatıcılığına yönelik hususların öne çıktığı görülmektedir. Yani kâfirleri 

dünya hayatının aldatıcılığı cezbetmekte ve onlar da buna meyletmektedirler. İbnü’z-

Zâğûnî’nin yaptığı yorumda “süsleme” ifadesinin Allah’a ve şeytana isnat edilmesi 

söz konusudur. Buna göre o, Allah’ın süslemesinin yapma/yaratma yoluyla 

olduğunu, şeytanın süslemesinin ise zihinlere bir şeyler hatırlatma yoluyla olduğunu 

ifade etmektedir. Yani İbnü’z-Zâğûnî bu âyet vesilesiyle bize, şeytanın süslemesinin 

veya kötü bir şeyi güzel göstermesinin nasıl olduğunu göstermektedir. 

   3.3.12. Yahudiler ve Hristiyanların Müşrik Olup Olmadığı 

Bu âyetin asıl konusu Müslümanlara müşrik kadınlarla ya da erkeklerle 

evlenme yasağının konmasıdır. Ancak aşağıda görüleceği üzere, âlimlerimiz bu 

âyetten Yahudilerin ve Hristiyanların müşrik olup olmadıklarına dair hüküm de 

çıkarmışlardır. Bizim ele aldığımız husus da budur. Âyet şöyledir: 

                                                             
307 Kurtubî, a.g.e., c.3, s.29; Yazır, a.g.e., c.2, s.125.  



97 
 

تُِ تنللْتَتمن   ْ مُ  َ بتل تألع جل ةٍتنلللو  كُِل تممش  مِنلة تخليْ  تمِن  لملة تممؤ  تنللِل مِنك تيتمؤ  كُِاتِتحلتّك ُِحمواتال ممش  كُِِيّلتنللْتَتلن  حمواتال ممش 

تممؤ ت تنلللعَلب د  مِنموا تيتمؤ  تالْ لنكةِتحلتّك تإِلَل عموا تنلاللّكمتيلد  تالنكارِ تإِلَل عموَۙل تيلد  تأمنلئِكل  ْ مُ بل تألع جل ُِكٍتنلللو  تممش  تخليْ  تمِن  مِن 

مُنَۙلت تيتللَذلكك  ْ متآيََهِِتلَّنكاسِتللعَلَّكهم لُةِتبِِِذ نهِِتنليتمبليِِّ َِ غ   نلال مل

“İman etmedikleri sürece Allah’a ortak koşan kadınlarla evlenmeyin. (Şundan 

emin olun ki) imanlı bir cariye, sizin hoşunuza gitse de müşrik ve hür kadından 

iyidir. İman etmedikleri sürece Allah’a ortak koşan erkeklerle de kadınlarınızı 

evlendirmeyin. (Şundan da emin olun ki) imanlı bir köle, sizin hoşunuza gitse bile 

müşrik ve hür kişiden daha iyidir. Onlar insanları ateşe çağırırlar, Allah ise izni ile 

cennete ve bağışlanmaya çağırır, (gerektikçe) hatırlasınlar diye insanlara âyetlerini 

açıklar.”308 

Âyetin tefsirinde İbnü’z-Zâğûnî, Yahudileri ve Hristiyanları müşrik 

saymayanların sözünün iki yönden hatalı olduğunu belirtmiştir. Birincisi, “Üzeyir 

Allah’ın oğludur”, “İsa Allah’ın oğludur” demeleri sebebiyle onlar hakkında şirk 

sabittir. İkincisi, Hz. Muhammed’i inkâr etmeleri dolayısıyla müşriktirler. Çünkü 

onların “Muhammed’in getirdikleri Allah katından değildir” demeleri, Hz. 

Peygamberin Allah’tan getirdiği şeyleri, Allah’tan başkasına izafe etmeyi gerektirir 

ki bu da şirktir.309 Yani İbnü’z-Zâğûnî, Yahudilerin ve Hristiyanların iki yönden 

şirke düştüklerini ifade etmektedir.  

Râzî’nin bu âyette işlediği konular arasında, müşrik lafzının ehl-i kitabı da 

içine alıp almayacağı bulunmaktadır. Onun, âlimlerin ekserisinden naklettiği görüşe 

göre müşrik lafzı, ehl-i kitaptan inkâr edenleri de içine almaktadır. Onun belirttiğine 

göre bu görüş tercih edilen görüştür. Bunun delili “Yahudiler Üzeyir Allah’ın 

oğludur dediler, Hristiyanlar da Mesih Allah’ın oğludur dediler”310 âyetidir.311  

Elmalılı ilgili âyetin tefsirinde müşrikin tanımlamasını yapmıştır. Ona göre, 

müşrik kavramının biri zahiri diğeri de hakiki olmak üzere iki farklı anlamı 

bulunmaktadır. Zahiri müşrik, açıktan açığa Allah’a ortak koşan ve çok tanrılı bir 

                                                             
308 Bakara, 2/221. 
309 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesir, c.1, s.188.  
310 Tevbe, 9/30.  
311 Râzî, a.g.e., c.6, s.408.  



98 
 

dine inanandır. Hakiki müşrik ise, gerçek anlamda tevhidi ve İslam dinini inkâr 

edendir. Onun ifade ettiğine göre, Yahudiler ve Hristiyanlar hakiki müşrik sınıfına 

girmektedirler. Çünkü onlar görünürde Allah’ın bir olduğuna inandıklarını iddia 

etmekte fakat Allah’a çocuk isnad etmektedirler. Yine aynı şekilde Yahudiler 

“Üzeyir Allah’ın oğludur”, Hristiyanlar da “Mesih Allah’ın oğludur” demekte ve bu 

sözleriyle şirke girmektedirler. Elmalılı, böylelikle onların görünürde müşrik 

olmadıklarını fakat özleri itibariyle yani hakikatte müşrik olduklarını ifade 

etmektedir.312  

Bakara Sûresi 2/221. âyetinde Mukâtil, Taberî, Mâtürîdî ve Kurtubî gibi 

müfessirlerin tefsirlerine baktığımızda müşrik kelimesinin içeriği hakkında bir 

yoruma rastlamamaktayız. Ancak yukarıdaki yorumlarda görüldüğü üzere, 

zikrettiğimiz müfessirler ilgili âyetin tefsirinde müşrik kelimesinin açıklamasını 

yapmaktadırlar. Bu açıklamalara göre Yahudiler ve Hristiyanlar müşrik kapsamına 

girmektedirler. İbnü’z-Zâğûnî’nin yorumunda da aynı hususa değinilmektedir. Hatta 

onun zikrettiği ikinci yönde, aklî bir izah söz konusudur. Sonuç olarak İbnü’z-

Zâğûnî, savunduğu görüşü hem naklî hem de aklî delille temellendirmektedir. 

   3.3.13. Şehide Şehit İsminin Verilmesinin Nedeni 

Konuyla ilgili, müfessirlerin yanında İbnü’z-Zâğûnî de yorumda 

bulunmuştur. Onun yorum yaptığı nokta, şehidin neden bu şekilde isimlendirildiği 

noktasıdır. Önce âyeti verelim:  

لْتاللّكمتعلت تألنت عَل تملعلتالكذِينل تفلأمنلئِكل تيمطِعِتاللّكلتنلالكُسمولل دِِيقِيّلتنلملن  تالنكبِيِِيّلتنلالصِِ تمِنل  ْ نلالصكالِِْيّلتنلالشُّهلداءِتتَّلي هِ

ترلفِيقاتً تأمنلئِكل  تنلحلسمنل

“Kim Allah’a ve peygambere itaat ederse işte onlar, Allah’ın kendilerine 

lütuflarda bulunduğu peygamberler, sıddıklar, şehitler ve salih kişilerle 

beraberdirler; bunlar ne güzel arkadaşlardır.”313 

İbnü’z-Zâğûnî âyette geçen “şehid”in, şehid diye isimlendirilmesi konusunda 

yorum yapmıştır. Ona göre şehid, öldürülmesi neticesinde Allah’ın kereminden 

                                                             
312 Yazır, a.g.e., c.2, s.152.  
313 Nisa, 4/69. 



99 
 

kendisi için hazırladığı ikramları görmesi (ona şahitlik etmesi) dolayısıyla bu şekilde 

isimlendirilmiştir.314 

Mukâtil burada “şehid” kelimesini, iman üzere Allah yolunda öldürülen kişi 

diye açıklamaktadır. Taberî “şehid”i, Allah yolunda öldürülen kişi olarak tarif 

etmektedir. Bu şekilde isimlendirilmesinin sebebini de, öldürülene kadar hakkı 

ayakta tutması ve Allah’ın tarafında olması diye izah etmiştir. Mâtürîdî, Allah 

yolunda öldürülenlerin “şehid” olarak isimlendirildiğini ifade etmiştir. Onun 

naklettiği bir görüşe göre şehid, dinine bağlı olan ve dinini ayakta tutan kişi 

demektir. Yine onun naklettiğine göre sıddık, şehid ve salih kavramları aynı 

şeylerdir. Kurtubî âyetteki şehitlerden maksadın Hz. Ömer, Hz. Osman ve Hz. Ali 

olduğunu belirtmiştir. Ayrıca “şehid”in Allah yolunda öldürülen kişi olduğunu 

belirtmiştir.315 

Görüldüğü üzere “şehid” kelimesi hakkında zikrettiğimiz müfessirlerin 

açıklamaları, bu kelimenin lügat ve ıstılah anlamları olarak iki kısımdan 

oluşmaktadır. Kelimenin bu anlamları ile isimlendirilmesinin nedeni, şehit olan 

kişinin hak yolda oluşu, Allah’ın dinini ayakta tutmak isteyişi gibi gerekçelere 

dayanmaktadır. İbnü’z-Zâğûnî’nin bu konudaki kanaati farklıdır. O, şehidin bu 

şekilde isimlendirme nedenini, onun Allah katındaki nimetleri göreceği, onlara 

şahitlik edeceği şeklinde ifade etmiştir. Dolayısıyla o, bu isimlendirmede şehidin 

ahiretteki konumunu esas almış ve meseleye zikredilen diğer müfessirlerden farklı 

yaklaşmıştır. 

   3.3.14. İçki İçmekten Vazgeçmek 

Âyette geçen içki içmekten vazgeçmeyle alakalı İbnü’z-Zâğûnî yorumda 

bulunmuştur. Âyet şöyledir: 

ت تعلن   ْ تنليلصمدككم ُِ ي سِ تنلال مل ُِ تال عَلدانلةلتنلال بتلغ ضاءلتفِتالْ لم  مْ مُ نل تبتليت  تيموقِعل تألَۙ  تالشكي طاَۙم يُِدم اتيم تنلعلنِتإِنَّك تاللّكِ ُِ ذِك 

تالصكلَةِت  ْ مَ َتلهموَۙلتفتلهلل تألنت   ممنت 

                                                             
314 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesir, c.1, s.430.  
315 Mukâtil, a.g.e., c.1, s.388; Taberî, a.g.e., c.8, s.532; Mâtürîdî, a.g.e., c.3, s.248; Kurtubî, a.g.e., c.5, 

s.272.  



100 
 

“Şüphesiz şeytan içki ve kumar yoluyla aranıza kin ve düşmanlık sokmak, sizi 

Allah’ı anmaktan ve namazdan alıkoymak ister. Artık vazgeçtiniz değil mi?”316  

Zâdü’l-Mesir’de bildirildiğine göre “Artık vazgeçtiniz değil mi?” ifadesinin 

manası hakkında iki görüş bulunmaktadır. Birincisi; bu, soru lafzıdır fakat manası 

emirdir, yani “vazgeçtiniz mi” yerine “vazgeçin” anlamındadır. Örneğin susması 

istenilen bir kişiye “sustun mu?” denmesinin, “sus” anlamında olması gibi. İkincisi; 

bu ifade soru anlamındadır, emir anlamında değildir. İkinci görüşe göre, bazı 

kimseler bu âyetin nâzil olmasından sonra da içki içiyorlardı ve bu âyetle içkinin 

henüz haram kılınmadığını iddia ediyorlardı. Çünkü burada “Artık vazgeçtiniz değil 

mi?” diye bir soru sorulmaktadır ve bazıları buna “vazgeçtik”, diğer bazılarıysa 

“vazgeçmedik” şeklinde cevap vermekteydiler. Burada bahsedilen içki ancak, “De 

ki: Rabbim ancak açık ve gizli kötülükleri, günahı ve haksız yere sınırı aşmayı, 

hakkında hiçbir delil indirmediği bir şeyi Allah’a ortak koşmanızı ve Allah hakkında 

bilmediğiniz şeyleri söylemenizi haram kılmıştır.”317 âyeti inince haram kılınmıştır. 

Çünkü bu âyette geçen “günah (ism)” kelimesi içkinin günah sayılmasıdır. Bu ikinci 

görüş İbnü’z-Zâğûnî’ye aittir. İbnü’l-Cevzî isabetsiz bir yorum diye bu görüşü 

eleştirmiş ve ilk yorumun daha doğru olduğunu ifade etmiştir.318 

Mukâtil âyetteki ilgili ifadeyi, nehyetme veya haram kılmadan sonraki va’îd 

(tehdit) olarak ifade etmiştir. Bu tehditten sonra Müslümanların da “vazgeçtik ey 

Rabbimiz” dediklerini belirtmiştir. Onun belirttiğine göre bu âyetten sonra 

Müslümanlar için içkinin haramlığı kesinleşmiştir. Taberî âyetteki “vazgeçtiniz mi?” 

ifadesinin, sadece içkiyle alakalı değil, âyette nehyedilen diğer hususlar için de 

geçerli olduğunu ve âyet indikten sonra Müslümanların bu âyetin gereklerine göre 

amel ettiklerini belirtmiştir. Ayrıca o, bu âyet indiğinde Hz. Ömer’in “vazgeçtik, 

vazgeçtik” diye itaatini de nakletmektedir. Hatta diğer Müslümanların da “vazgeçtik 

ya Rabbi” diye itaat ettiklerini ifade etmektedir. Bunu yanında Taberî, 

Müslümanlardan bazılarının bu âyet inene kadar içki içtiklerini, âyet indiğinde de 

kaplarındaki içkilerin hepsini dökerek “vazgeçtik ey Rabbimiz, vazgeçtik ey 

Rabbimiz” dediklerini nakletmektedir. Bahsettiğimiz ifade hakkındaki Hz. Ömer’in 

                                                             
316 Maide, 5/91. 
317 Araf, 7/33.  
318 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesir, c.1, s.583.  



101 
 

“vazgeçtik” diye itaatini Mâtürîdî de nakletmektedir. Ardından fıkıh mezheplerinin 

içki konusundaki görüşlerine temas etmektedir.319 

Kurtubî, âyetteki ifadeyi Hz. Ömer duyduğunda, bunun vazgeçirme manasına 

ilave olarak şiddetli bir tehdit olarak anladığını ve “vazgeçtik” dediğini 

nakletmektedir. Ayrıca o, bu âyet indikten sonra Hz. Peygamber’in Medine 

sokaklarında içkinin haram kılındığına dair duyurular yaptırdığını, bunu duyan 

halkın şarap testilerini kırıp şaraplarını döktüklerini ve bundan dolayı Medine 

sokaklarından şarap aktığını kaydetmektedir. Elmalılı ilgili ifadeyi, öncesinde 

belirtilen haram kılma gerekçelerinin onaylanması olarak yorumlamaktadır. Yani o, 

âyetin başında haram kılınan şeylerin neden haram kılındığının açıklandığını, 

sonundaki “vazgeçtiniz mi?” sorusuyla da müminlerden itaat etme onayı almanın 

hedeflendiğini belirtmektedir. Yine o, Hz. Ömer’in yukarıda değindiğimiz ifadelerine 

de yer vermiştir.320 

Buradaki İbnü’z-Zâğûnî’ye ait yoruma, zikrettiğimiz diğer müfessirler 

tarafından değinilmediğini görüyoruz. Yani İbnü’z-Zâğûnî’nin yorumu kendine has 

bir yorumdur. Ancak bu yorumun, âyet hakkında rivâyet edilen diğer nakillerle 

çeliştiğini görmekteyiz. Çünkü İbnü’z-Zâğûnî’nin verdiği bilgilere göre içkinin Araf 

Sûresi 7/33. âyetle haram kılınmış olması gerekmektedir. Fakat Maide Sûresi 5/90-

91. âyetlerle ilgili nakiller, içkinin bu âyetlerle haram kılındığını göstermektedir. 

Zikrettiğimiz müfessirlerin de kanaatleri bu şekildedir. Ayrıca İbnü’z-Zâğûnî’nin 

günah anlamı taşıyan bir “ism” kelimesini içkiye hamlederek onun bu âyetle haram 

kılındığını söylemesi çok ilginç bir yorumdur. İbnü’l-Cevzî de bu rivâyetleri esas 

alarak, hocasının görüşünü eleştirmiş ve isabetsiz bulmuştur. 

   3.3.15. İnsanın Emeğinin Karşılığını Elde Etmesi 

Âyette insana çabasının karşılığının verileceği bildirilmektedir. İbnü’z-

Zâğûnî’nin de yorumda bulunduğu bu âyette müfessirler bu karşılığın nasıl olduğu 

konusunda yorumda bulunmuşlardır. Âyet şu şekildedir: 

تلِلْ ِن ساَِۙتإِلْكتماتسلعَى تللي سل   نلألَۙ 

                                                             
319 Mukâtil, a.g.e., c.1, s.501-502; Taberî, a.g.e., c.10, s.565-574; Mâtürîdî, a.g.e., c.3, s.505-506.  
320 Kurtubî, a.g.e., c.6, s.292; Yazır, a.g.e., c.3, s.464.  



102 
 

“İnsan ancak çabasının sonucunu elde eder.”321 

İbnü’z-Zâğûnî’ye göre insan için ancak çalıştığının karşılığı vardır, fakat 

sebepleri çeşitlidir. Bazen insanın gayreti başkalarına yakınlık elde etmek için olur 

ve bunun sonucunda kendisine merhamet eden/yakınlık duyan çocuğu veya 

arkadaşları olur. Bazen de din hizmetleri ve ibadetler konusunda gayret eder ve 

dindarların sevgisini kazanır. Böylece bunlar, insanın çalışmasının karşılığını 

almasına sebep olur.322 Yani İbnü’z-Zâğûnî’ye göre herkes ancak kendi çalıştığının 

karşılığını alabilmekte, fakat bunun için çeşitli sebepler bulunmaktadır.  

Mukâtil bu âyetin yorumunda, insan dünyadaki çabasının karşılığını ahirette 

alacaktır demektedir. Yani dünyada amel olarak ne işlemişse ahirette onu görecek, 

onun karşılığını alacaktır. Taberî önce bu sûrenin 38. âyetinden 56. âyetine kadar 

olan kısmının Hz. İbrahim ve Hz. Musa’nın (as) sahifelerinde (suhuf) bulunduğunu 

ifade etmektedir. Konumuz olan âyet, hayır veya şer olsun insan ne yapmışsa onun 

karşılığını alacağını belirtmektedir. Ancak Taberî bu âyetin, “İman eden, soylarından 

gelenlerin de aynı iman ile kendilerini izledikleri kimselerin yanlarına bu 

zürriyetlerini katacağız…” 323  âyetiyle nesh edildiğini belirtmiştir. Buna göre 

babaların iyilikleriyle çocukları da cennete gireceklerdir.324 

Mâtürîdî âyet hakkında şunları ifade etmektedir: İnsan için ancak kendi 

çabasının karşılığı vardır. Ancak Allah, insanı mükâfatlandırarak çabasından 

fazlasını da verir. Çünkü Allah “Kim iyilikle gelirse ona getirdiğinin on katı 

vardır”325 buyurmaktadır. Kendisi için çok çaba harcanmayan küçük (ve basit) şeyler 

için de sevap verilir. Kötülüğün karşılığı ise “…kim de kötülükle gelirse o sadece 

getirdiğinin misliyle cezalandırılır”326 âyetinde belirtildiği üzere ancak misliyledir. 

Mâtürîdî’nin belirttiğine göre bu âyet, bir önceki âyetin haklarında indiği kâfirler için 

olması da muhtemeldir. Buna göre konumuz olan âyetin bir öncesindeki “Hiçbir 

günahkâr bir başkasının günah yükünü yüklenmez” 327  âyeti cahiliye döneminde 

                                                             
321 Necm, 53/39. 
322 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesir, c.4, s.193.  
323 Tur, 52/21.  
324 Mukâtil, a.g.e., c.4, s.165; Taberî, a.g.e., c.22, s.547.  
325 En’am, 6/160.  
326 En’am, 6/160.  
327 Necm, 53/38. 



103 
 

başkalarının günah yükünü yüklenenler hakkında nazil olmuştur. Dolayısıyla 53/39. 

âyet de, kimse bir başkasının günahını yüklenemez ve herkese ancak çabasının 

karşılığı vardır manasına gelmektedir.328 

Kurtubî önce, yukarıda zikrettiğimiz bilgileri vermiş ve âyetin mensuh 

olduğuna değinmiştir. Neticede babanın çocuklara veya çocukların babaya şefaatçi 

olabileceğini ifade etmiştir. Yine o, “Babalarınız ve oğullarınızdan hangisinin fayda 

bakımından size daha yakın olduğunu bilemezsiniz” 329  âyetinin bu görüşü 

desteklediğini belirtmektedir. Ancak müfessirlerin çoğunun bu görüşü kabul 

etmediğini ifade etmekte ve kişinin amelinin bir başkasına fayda vermeyeceği 

kanaatini taşıdıklarını söylemektedir. Örneğin kişi başkasının yerine namaz kılamaz. 

Kurtubî’nin naklettiğine göre, İmam Malik ölen kişi vasiyette bulunmadıkça onun 

yerine oruç tutmayı, hac yapmayı ve sadaka vermeyi caiz görmemektedir. Ancak 

İmam Şâfiî ve diğerleri ölen kişi adına (akrabaları ya da sevenleri tarafından) hac ve 

nafile ibadetlerin yapılmasını caiz görmektedirler. Kurtubî âyetin manasının mal, 

mülk konusunda (ibadetler dışında) olduğunu, bunları ancak çabası karşılığında 

alabileceğini belirtmiştir. Onun Rebi’ b. Enes’ten naklettiğine göre bu âyette kâfirler 

kastedilmektedir. Çünkü müminler için hem çabasının karşılığı hem de başkalarının 

çabalarının karşılığı vardır. O, bu görüşe katılmakta ve birçok hadisin bu görüşü 

desteklediğini belirtmektedir. Örneğin bir mümin bir sevaba vesile olursa, o bundan 

bir karşılık (pay) alır. Ayrıca o, hayırlı evladın kişiye sevap getirmesini de bu 

minvalde değerlendirmektedir. Son olarak Kurtubî, iyiliklerin insana birçok sevap 

getireceğinin Kur’ân’da ve sünnette geçerli olan bir hüküm olduğunu, bu âyette 

zikredilen hükmün ise sadece kötülükler için geçerli olabileceğini kaydetmiştir. 

Ayrıca âyetteki çaba ibaresinin niyet anlamına gelebileceğine dair nakiller 

vermiştir.330  

Burada konumuzla alakalı olarak Hz. Peygamber’in (sas); “İnsan ölünce amel 

defteri kapanır. Ancak şu üç sebeple amel defteri açık kalır: Sadaka-i câriye, 

kendisinden faydalanılan ilim, kendisine dua eden hayırlı evlat”331 hadis-i şerifinden 

                                                             
328 Mâtürîdî, a.g.e., c.9, s.433-434.  
329 Nisa, 4/11.  
330 Kurtubî, a.g.e., c.17, s.114-115.  
331 Müslim, Vasiyyet, 14. 



104 
 

anlaşılacağı üzere kişinin amel defterine kendisi öldükten sonra ve emeğinden başka 

sebeplerle de sevap yazıldığı görülmektedir. 

Elmalılı ilgili âyeti, bir insan başkasının suçu ile hesaba çekilip 

cezalandırılamayacağı gibi, kendi yaptığından ve çabasıyla ortaya koyduğundan 

başkası ile sevaplandırılması onun hakkı değildir diye izah etmiştir. Bunun yanında 

kendi çabasından başka, Allah’ın insana lütufta bulunmasında da şüphe olmadığını 

belirtmektedir. Onun naklettiği bir görüşe göre, peygamberlerin şefaatleri, meleklerin 

insanların bağışlanması için dua etmesi, dirilerin ölüler için dua etmesi vb. şeyler 

insanların kendi yaptıklarının dışında olup onlara fayda sağlayan şeylerdir. Naklettiği 

başka bir görüşe göre, Allah’ın adaleti gereği kişiye sadece kendi çabası kadar 

karşılık vardır. Fakat Allah’ın fazlı ve ikramı (rahmeti) söz konusu olunca kuluna 

vereceği karşılık, O’nun dilediği kadar (sınırsız) olabilir. Bunun yanında Elmalılı, 

yukarıda bahsettiğimiz şekliyle, âyetin nesih ihtimaline değinmiş, âlimlerin çoğuna 

göre âyetin mensuh olmadığını ifade etmiştir. Yine o, her sa’y ettiği (çaba sarf ettiği) 

insanın olmaz, insanın olan ancak sa’yi yani bizzat çalışmasıdır demiştir.332 

Görüldüğü üzere, Necm Sûresi 53/39. âyet hakkında çeşitli yönlere temas 

eden yorumlar yapılmıştır. Zikrettiğimiz müfessirler genel olarak manayı, ahiretteki 

karşılık olarak değerlendirmişlerdir. İbnü’z-Zâğûnî’nin burada ahiretteki karşılık 

konusuna değinmediğini görmekteyiz. Onun yorumunda ön plana çıkan husus, 

kişinin dünyaya dair çabalarının karşılığını bir şekilde alacağı ve bu konudaki 

sebeplerin farklılığıdır. Ayrıca zikrettiğimiz müfessirler, insana iyilik konusunda 

çabasının dışındaki şeylerin de kişiye fayda sağlayacağına değinmişler ancak İbnü’z-

Zâğûnî ise bu noktaya temas etmemiştir.  

   3.3.16. Şâhid ve Meşhûd Hakkında 

Âyette geçen bu ifadeler hakkında müfessirlerin birçok yorumu olmuştur. Bu 

yorumlar içerisinde İbnü’z-Zâğûnî’nin yorumu da söz konusudur. Âyet şöyledir: 

       نلشاهِدٍتنلملش همودتٍ

                                                             
332 Yazır, a.g.e., c.8, s.47-48.  



105 
 

 “Tanıklık edene ve tanıklık edilene (and olsun).”333 

 Tanıklık eden ve tanıklık edilen şeklinde tercüme edilen “şâhid” ve “meşhûd” 

kavramları hakkında İbnü’z-Zâğûnî şöyle demektedir: Şâhid peygamberler, meşhûd 

onların ümmetleridir.334 

 Mukâtil, âyetteki “şâhid” ve “meşhûd” kavramlarını, Ramazan Bayramı, 

Kurban Bayramı ve Cuma günü olarak açıklamıştır. Ayrıca o, bu âyetin aynı 

sûredeki “Şüphesiz Rabbinin yakalaması pek müthiştir”335 âyetinin kasemi (yemini) 

olduğunu ifade etmektedir. Taberî, âyetteki “şâhid” ve “meşhûd” kelimeleri hakkında 

sırasıyla şunları nakletmektedir: Şâhid Cuma günü, meşhûd Arife günüdür; şâhid 

insan meşhûd kıyamet günüdür; şâhid Hz. Muhammed meşhûd kıyamet günüdür; 

şâhid Hz. Muhammed meşhûd Cuma günüdür; şâhid Allah meşhûd kıyamet günüdür; 

şâhid Kurban günü meşhûd Cuma günüdür; şâhid Kurban günü meşhûd arife 

günüdür; şâhid Arife günü meşhûd kıyamet günüdür.336 

 Mâtürîdî bu kelimelerin te’vili konusunda ihtilaf olduğunu belirttikten sonra 

bu konudaki görüşleri şöylece vermiştir: Birincisi, şâhid Allah meşhûd insanlardır. 

Bunun delili “…onların halini bilip gören sadece sensin. Sen her şeye şahitsin”337 

âyetidir. İkincisi, şâhid Hz. Peygamber meşhûd onun ümmetidir. Bunun delili “O gün 

her ümmetin içinden kendileri hakkında birer tanık çıkaracağız” 338  âyetidir. 

Üçüncüsü, şâhid insanların amel defterleri, meşhûd amelleri yazılan insanlardır. 

Dördüncüsü, şâhid ve meşhûd insanın kendisidir. Yani insan kendi kendine şahitlik 

yapacaktır. Bunu ifade eden âyet ise “O gün dilleri, elleri ve ayakları, yapıp ettikleri 

hususlarda aleyhlerine tanıklık edecektir” 339  âyetidir. Bunların yanında Mâtürîdî, 

daha önce yukarıda zikrettiğimiz günleri, bu iki kelimenin açıklaması şeklinde ifade 

etmektedir. Ayrıca bu günlere yemin edilmesinin nedenini, bu günler Allah katında 

değerlidir diye açıklamaktadır. Kurtubî âyet hakkında yukarıda bahsettiğimiz 

rivâyetleri aynıyla vermektedir. O, aslında bütün günlerin şâhid olabileceğini ifade 

                                                             
333 Burûc, 85/3. 
334 İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesir, c.4, s.425.  
335 Burûc, 85/12. 
336 Mukâtil, a.g.e., c.4, s.647; Taberî, a.g.e., c.24, s.333-337.  
337 Maide, 5/117.  
338 Nahl, 16/89.  
339 Nûr, 24/24.  



106 
 

etmektedir. Çünkü her gün, insanoğluna bahşedilen ve insanoğlunun amel 

yapabilmesi için onun hizmetine sunulan birer nimettir. Yukarıda zikredilen 

görüşlerin dışında Kurtubî’nin naklettiği diğer görüşler şöyledir: Şâhid terviye 

meşhûd arife günü; şâhid Hz. Âdem ve Hz. İsa meşhûd onların ümmetleri; şâhid bu 

ümmet meşhûd diğer ümmetler; şâhid kişinin malı meşhûd yeryüzü; şâhid hacerü’l-

esved meşhûd hac ibadeti; şâhid peygamberler meşhûd Hz. Muhammed. Elmalılı bu 

iki kelimenin şuhud veya şehadet kökünden olabileceğini belirtmiştir. Bundan dolayı 

bu kelimeler hakkında birçok anlam takdiri yapıldığını ifade etmiştir. Ona göre en 

açık anlam, o gün hayatta olup da o kıyameti gören veya ona tanıklık edecek olanlar 

ile görülecek, tanıklık edilecek olan korkunç hallerin ve olayların hepsini içine almak 

üzere herhangi bir şâhid ve meşhûd şeklindeki anlamdır.340  

 Mezkûr âyet hakkında zikrettiğimiz yorumlarda birçok farklı rivâyetin olduğu 

görülmektedir. Bu rivâyetler çok çeşitli olmakla birlikte genelde müfessirler 

tarafından aynı rivâyetler nakledilmiştir. İbnü’z-Zâğûnî’nin yorumu ise Mâtürîdî’nin 

yorumuyla kısmen benzerlik göstermektedir.  

 Kanatimizce âyetteki “şâhid” ve “meşhûd” hakkında yukarıda naklettiğimiz 

görüşlerin tamamı âyeti anlama açısından önemlidir. Bu görüşlerin aralarında bir 

zıtlık yoktur, hepsi birbirini tamamlamaktadır. Çünkü her birini destekleyen 

Kur’ân’dan, Sünnetten ve selef-i sâlihîn’in görüşlerinden deliller bulmak 

mümkündür. 

                                                             
340 Mâtürîdî, a.g.e., c.10, s.482-483; Kurtubî, a.g.e., c.19, s.283-286; Yazır, a.g.e., c.9, s.406.  



107 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

4. SONUÇ 

Kur’ân-ı Kerîm’in tefsiri, tüm asırlarda Kur’ân’ı anlamak isteyen okuyucular 

için bir rehber olmuştur. Dolayısıyla onu tefsir eden müfessirler de önemli bir yere 

sahiptir. Çünkü tefsirlerin farklı kategorilere ayrılmasının sebebi, müfessirin Kur’ân’ı 

tefsir ederken izlediği yol ve sergilediği tutumdur. Bu noktada müfessir ön plana 

çıkmaktadır. Bunun yanında müfessirin görüşü kendi yaşadığı dönemin özelliklerini 

yansıtması açısından önemlidir. Dolayısıyla tefsirler ve onları kaleme alan 

müfessirler kendi fikirleri ve ilmi birikimleri ekseninde Kur’ân’ın anlaşılmasına 

önemli katkılar sunmaktadırlar. 

İbnü’z-Zâğûnî hicri V-VI. yüzyıllarda Bağdat’ta Abbâsî Hilâfeti ve Selçuklu 

İmparatorluğu döneminde yaşamış, zamanındaki bazı önemli devlet ve ilim 

adamlarına hocalık yapmış, çeşitli ilim dallarında çalışmış ve aynı zamanda 

Kur’ân’daki bazı âyetler konusunda çalışmaları olmuş bir âlimdir.  

İbnü’z-Zâğûnî, Kur’ân’ın tamamını tefsir etmemiştir, yani onun yorumları 

bütün âyetleri kapsamamaktadır. Daha doğrusu onun müstakil bir tefsiri yoktur. 

Genel olarak baktığımızda İbnü’z-Zâğûnî’nin Ulumu’l-Kur’ân’la alakalı görüşleri 

nesih konusunda toplanmaktadır. Bunun yanında diğer konularda yorumlar yapmış 

olsa da Ulûmu’l-Kur’ân’la alakalı yorumların geneli nesihle ilgilidir. O, Ulûmu’l-

Kur’ân dışında Kur’ân’ın Kur’ân’la tefsiri, fıkıh, tasavvuf, kelam konularını içeren 

bazı âyetlerle alakalı yorumlarda bulunmuştur. Bunun yanında âyetlerin 

anlaşılmasına katkı sağlayabilecek türden yorumları da bulunmaktadır. 

İbnü’z-Zâğûnî âyetleri tefsir ederken bazen kendi dönemine kadar 

zikredilegelen rivâyetleri nakletmektedir. Bazen de bu rivâyetlerin çoğunluk ulemâ 

tarafından kabul görmeyenlerini ve şâz olanlarını benimsediği görülmektedir. Onun 

yorumlarındaki başka bir husus, âyetleri tefsir ederken kendi dirâyetini ve özel 

tercihlerini kullanmasıdır. Bu hususta öğrencisi İbnü’l-Cevzî onu eleştirmiştir. 

İbnü’z-Zâğûnî, bazı âlimler tarafından eleştirilen filozoflara ait yorumları nakletmiş 

ve kabul etmiştir. Örneğin Bakara Sûresi 19. âyette yer alan gök gürültüsü 



108 
 

konusunda tefsirlerdeki yaygın kanaat, bu gürültünün bulutlardan sorumlu olan 

melek tarafından çıkarıldığıdır. Bulutların birbirine sürtünmesiyle bu sesin çıktığı 

görüşü filozoflara ait bir görüştür. Hatta Kurtubî, filozoflara ait olan bu görüşün 

reddedilmesi gerektiği kanaatindedir. Ancak İbnü’z-Zâğûnî bu ibarenin 

açıklamasında filozoflara ait olduğu belirtilen görüşü nakletmiş ve kabul etmiştir. 

Zaten günümüzdeki bilimsel kabuller filozofların ve İbnü’z-Zâğûnî’nin bu bağlamda 

yaptığı yorumu destekler görülmektedir. Sonuç olarak, İbnü’z-Zâğûnî’nin tefsir 

ilmine katkısı tartışılmazdır.  

   



109 
 

KAYNAKÇA 

Apak, Adem, Ana Hatlarıyla İslam Tarihi (Abbâsiler Dönemi), Ensar Neşriyat Yay.,  

İstanbul, 2020. 

Aybakan, Bilal, “Trampa”, D.İ.A, c.41, TDV Yay., İstanbul, 2012. 

 

Bağdatlı İsmail Paşa, İsmail b. Muhammed Emin b. Mir Selim el-Bâbânî el-Bağdâdî 

(ö. 1399/1920), Hediyyetü’l-Ârifîn, Matbûatü’l-Behiyye, İstanbul, 1951. 

el-Basrî, Ebü’l-Hüseyin Muhammed b. Ali et-Tayyib el-Mu’tezilî (ö. 436/1044), el-

Mu’temed fî Usûlü’l-Fıkh, Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut, 1983. 

Birışık, Abdulhamit, “Ulûmu’l-Kur’ân”, D.İ.A, c.42, TDV Yay., İstanbul, 2012. 

Budak, Yusuf, Abbasi Halifesi el-Muktedî bi Emrillah ve Dönemi, (Yüksek Lisans 

Tezi), Ağrı İbrahim Çeçen Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ağrı, 2018. 

el-Buhari, Ebu Abdillah Muhammed b. İsmail b. İbrahim el-Cu’fi (ö. 256/870), el-

Câmiu’s-Sahîh, Dâru Tavkı’n-Necât, ş.y., 1422. 

Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü, TDV Yay., Ankara, 2012. 

Cessâs, Ebu Bekir Ahmed b. Ali er-Râzî el-Cessâs el-Hanefî (ö. 370/981), Ahkâmu’l-

Kur’ân, thk. Muhammed Sâdık el-Kamhâvî, Dâru ihyâi’t-türasi’l-Arabî, 

Beyrut, 1405. 

Cessâs, Ebu Bekir Ahmed b. Ali er-Râzî el-Cessâs el-Hanefî (ö. 370/981), el-Füsûl 

fi’l-Usûl, Mektebetü’l-İrşâd, İstanbul, 1994.  

Cevherî, Ebû Nasr İsmail b. Hammâd (ö. 393/1002-1003), Sıhah, Dâru’l-Ma’rife, 

Lübnan, 2012. 

Çetin, Abdurrahman, “Nesih”, D.İ.A, c.32, TDV Yayınları, İstanbul, 2006. 

ed-Dârekutnî, Ebu’l-Hasan Ali b. Ömer b. Ahmed (ö. 385/995), es-Sünen, thk. Şuayb 

el-Arnaût, Müessesetü’r-Risale, Beyrut, 2004. 

Doğan, Mehmet, Büyük Türkçe Sözlük, Rehber Yayınları, Ankara, 1990.  

Ebu Davud Süleyman b. el-Eş’as b. İshak es-Sicistânî el-Ezdî (ö. 275/889), es-Sünen, 

thk. Şuayb el-Arnaût, Dâru’r-Risâleti’l-Âlimiyye, ş.y., 2009. 

Ebu Ubeyde, Ma’mer b. Müsenna et-Teymî el-Basrî (ö. 209/824?), Mecâzu’l-

Kur’ân, thk. Fuat Sezgin, Mektebetü’l-Hâncî, Kahire, 1381. 

Efendioğlu, Mehmet, “Silefî”, D.İ.A, c.37, TDV Yay., İstanbul, 2009. 

Fazlıoğlu, İhsan, “Sâbit b. Kurre”, D.İ.A, c.35, TDV Yay., İstanbul, 2008. 

el-Ferâhidî, Halil b. Ahmed (ö. 175/791), Kitâbü’l-‘Ayn, Mektebetü Lübnân, Lübnan, 

2004. 

Feyrûzâbâdî, el-Allame el-Lüğavî Mecdüddin Muhammed b. Yakub (ö. 817/1414-

1415), el-Kâmûsü’l-Muhît, Müessesetü’r-Risale, Beyrut, 1987. 

Gökalp, Yusuf, “Zeydiyye”, D.İ.A., c.44, TDV yay., İstanbul, 2013. 



110 
 

Haliloğlu, Hasan, Nesefî’ye ve Îcî’ye Göre Kur’ân’da Evlilik Hükümleri, Gece 

Kitaplığı Yay., Ankara, 2020. 

Haliloğlu, Hasan, Ebü’l-Berekât Nesefî ve Adudüddîn Îcî, İlmî Hayatları ve Eserleri, 

Gece Kitaplığı Yay., Ankara, 2020.  

Haliloğlu, Hasan, Kur’ân-ı Kerîm’de Talâk-Boşama Hükümleri (İlgili Âyetlerin 

Tefsirleri, Sonçağ Yay., Ankara, 2020.  

Hançabay, Halil İbrahim, “Abbâsilerin Son Dönem Vezirlerinden Ebü’l-Muzaffer 

Yahya b. Hübeyre (ö. 560/1165)”, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 53 (2017), s.45-72. 

Hançabay, Halil İbrahim, “Nâsır li Dînillah Dönemi Abbâsi Vezirleri (575-622/1180-

1225)”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2 (2020), s.391-429. 

Hartmann, Angelika, “Muktedî bi Emrillah”, D.İ.A, c.31, TDV Yay., İstanbul, 2006. 

Hîtû, Muhammed Hasan, el-Vecîz fî Usûli’t-Teşrî’i’l-İslâmî, Müessesetü’r-Risâle, 

Beyrut, ts. 

İbn Acîbe, Ebu’l-Abbas Ahmed b. Muhammed b. Mehdî el-Hasenî eş-Şâzelî (ö. 

1224/1809), el-Bahru’l-Medîd, Dâru’l-Kütübü’l-ilmiyye, Beyrut, 2002. 

İbnü’l-Cevzî, Ebu’l-Ferec Cemâlüddin Abdurrahman b. Ali b. Muhammed el-

Bağdâdî (ö. 597/1201), Zâdü’l-Mesîr fî ilmi’t-Tefsîr, thk. Abdürrezzak el-

Mehdî, Dâru’l-kitâbü’l-Arabiyye, Beyrut, 1422. 

İbnü’l-Cevzî, Ebu’l-Ferec Cemâlüddin Abdurrahman b. Ali b. Muhammed el-

Bağdâdî (ö. 597/1201), el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, thk. 

Muhammed Abdülkâdir Atâ, Mustafa Abdülkâdir Atâ, Dâru’l-Kütübü’l-

‘İlmiyye, Beyrut, 1992. 

İbnü’l-Esîr, Ebü’l-Hasen İzzüddin Ali b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el-

Cezerî (ö. 630/1233), el-Lübâb fî Tehzîbi’l-Ensâb, Dâru sâdır, Beyrut, ts. 

İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ İmâdüddin İsmail b. Şihabuddin Ömer b. Kesîr b. Dav’ b. 

Kesîr el-Kaysî el-Kuraşî el-Busrâvî ed-Dimeşkî  eş-Şâfiî (ö. 774/1373), 

Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, thk. Sami b. Muhammed Selâme, Dâru Tayyibe 

li’n-neşri ve’t-tevzî’, ş.y., 1999. 

İbn Receb, Ebü’l-ferec Zeynüddîn Abdurrahmân b. Ahmed b. Abdirrahmân Receb 

el-Bağdâdî ed-Dımaşkî (ö. 795/1393), Zeylü Tabakâti’l-Hanâbile, thk. Dr. 

Abdurrahman b. Süleyman el-Useymîn, Mektebetü’l-Ubeykân, Riyad, 2005. 

İbnü’z-Zâğûnî, Ebu’l-Hasan Ali b. Ubeydullah b. Nasr el-Bağdadî (ö. 527/1132), el-

Îzâh fî Usûli’d-dîn, thk. İsâm es-Seyyid Mahmûd, Merkezü’l-melik Faysal 

li’l-buhûs ve’d-diraseti’l-İslâmiyye, Riyad, 2003. 

el-Îcî, Adudüddin (ö. 756/1355), Şerhu’l-Adud alâ Muhtasari’l-Münteha el-Usûli li 

İbn Hâcib, Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut, 2000.  

Kal’acî, Muhammed Ravâs, Kuneybî, Hamid Sadık, Mu’cemu Lügati’l-Fukahâ, 

Dâru’n-Nefâis, Beyrut, 1988. 

Kallek , Cengiz, “Eşheb el-Kaysî”, D.İ.A., c.11, TDV yay., İstanbul, 1995. 

Kaya, Mahmut, “Sâbit b. Sinân”, D.İ.A, c.35,  TDV Yay., İstanbul, 2008. 



111 
 

Kaymak, Suat, Abbasi Halifesi el-Kaim bi Emrillah ve Dönemi: 1031-1075, (Yüksek 

Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, 

İstanbul, 2014. 

Kılavuz, Ulvi Murat, V-VI. Yüzyılda Tartışmalı Bir Hanbelî: İbnü’z-Zâğûnî ve Sıfat 

Anlayışı, Emin Yay., Bursa, 2016. 

Kiyâ el-Herrâsî, Ebu’l-Hasan Şemsülislam İmâdüddin Ali b. Muhammed b. Ali el-

Herrâsî et-Taberî (ö. 504/1110), Ahkâmu’l-Kur’ân, Dâru’l-Kütübü’l-ilmiyye, 

Beyrut, 1405. 

Koca, Ferhat, “Mefhum”, D.İ.A, c.28,  TDV Yay., Ankara, 2003. 

Koç, Ekrem, Furu-ı Fıkıhta Usul-i Fıkhın Yeri Kâsânî Örneği, Ensar Yay., İstanbul, 

2020. 

Koç, Mehmet Akif, Tefsir El Kitabı, Grafiker Yay., Ankara, 2012. 

Köse, Saffet, “İbnü’z-Zâgûnî”, DİA, c.21, TDV yay., İstanbul, 2000. 

Kurtubî, Ebu Abdillah, Muhammed b. Ahmed b. Ebi Bekir b. Ferh el-Kurtubî (ö. 

671/1273), el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur’ân, Dâru’l-Kütübü’l-Mısrıyye, Kahire, 

1964. 

Kuşeyrî, Ebu’l-Kasım Zeynülislam AbdülKerîm b. Hevâzin b. Abdülmelik el-

Kuşeyrî (ö. 465/1072), Letâifü’l-İşârât, thk. İbrahim el-Besyûnî, Hey’etü’l-

Mısrıyyeti’l-Âmme, Mısır, ts. 

Küçükaşçı, Mustafa Sabri, Tomar, Cengiz, “İbn Asâkir”, D.İ.A, c.19, TDV Yay., 

İstanbul, 1999. 

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmud el-Mâtürîdî es-

Semerkandî (ö. 333/944), Te’vilâtü’l-Kur’ân, thk. Mecdî Basellûm, Dâru’l-

Kütübü’l-ilmiyye, Beyrut, Lübnan, 2005. 

Mukâtil b. Süleyman, Ebü’l-Hasen Mukâtil b. Süleyman b. Beşîr el-Ezdî el-Belhî (ö. 

150/767), Tefsîru Mukâtil, thk. Abdullah Mahmud Şehhate, Dâru ihyâü’t-

Türâs, Beyrut, 1423. 

Müslim, Ebu’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccac b. Müslim el-Kuşeyrî (ö. 261/875), el-

Câmiu’s-Sahîh, thk. Muhammed Fuad Abdülbâkî, Dâru ihyâi’t-türâsi’l-Arabî, 

Beyrut, ts. 

Nesâî, Ebu Abdirrahman Ahmed b. Şuayb b. Ali (ö. 303/915), es-Sünen, thk. 

Abdulfettah Ebu Ğudde, Mektebetü’l-Matbûatü’l-İslâmî, Halep, 1986. 

Nesefî, Ebü’l-Berekât (ö. 710/1310), Medârikü’t-Tenzil ve Hakâiku’t-Te’vil, Dâru’n-

Nefâis, ş.y., 2014. 

Nesefî, Ebü’l-Berekât (ö. 710/1310), Şerhu’l-Menâr, Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, 

Beyrut, 1986. 

Özaydın, Abdülkerîm, “Kâim bi Emrillah”, D.İ.A, c.24, TDV Yay., İstanbul, 2001. 

Özaydın, Abdülkerîm, “Müstazhir Billah”, D.İ.A, c.32, TDV Yay., İstanbul, 2006. 

Özgüdenli, Osman Gazi, “Müsterşid Billâh”, D.İ.A, c.32, TDV Yay., İstanbul, 2006. 

Öztürk, Mustafa, Tefsir Tarihi Araştırmaları, Ankara Okulu Yay., Ankara, 2014. 



112 
 

Râğıb el-İsfahânî, Ebü’l-Kâsım Hüseyin b. Muhammed el-Mufaddal (ö. 502/1109?), 

el-Müfedât, Dâru’ş-Şâmiye, Beyrut, 1412. 

er-Râzî, Ebû Abdillah (Ebü’l-Fazl) Fahrüddin Muhammed b. Ömer b. Hüseyin er-

Râzî et-Taberistânî (ö. 606/1210), Mefâtîhu’l-Ğayb, Dâru İhyâu’t-Türâsi’l-

Arabî, Beyrut, 1420. 

er-Râzî, Ebû Abdillah (Ebü’l-Fazl) Fahrüddin Muhammed b. Ömer b. Hüseyin er-

Râzî et-Taberistânî (ö. 606/1210), el-Mahsûl fî İlmi’l-Usûl, Dâru’l-Kütübü’l-

İlmiyye, Beyrut, 1988.  

er-Reşîdî, Abdülhâdi b. Akîl, İbnü’z-Zâğûnî ve Ârâühü’l-İ’tikadiyye (Arz ve Nakd), 

(Yüksek Lisans Tezi), Câmiatü ümmi’l-Kurâ, Mekke, 1429. 

es-Safedî, ; Ebu’s-Safâ Salâhuddîn Halil b. İzzeddin Aybeg b. Abdillah (ö. 

764/1363), el-Vâfî bi’l-Vefeyât, Dâru ihyâü’t-türâs, Beyrut, 2000. 

Sem’ânî, Ebü’l-Muzaffer Mansûr b. Muhammed b. Abdilcebbar et-Temîmî el-

Mervezî es-Sem’ânî (ö. 489/1096), Tefsîru’l-Kur’ân, Dâru’l-Vatan, Riyad, 

1997. 

es-Semerkandî, Ebü’l-Leys İmâmü’l-Hüda Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrahim 

(ö. 373/983), Tefsîru’s-Semerkandî, b.y., ş.y., ts. 

es-Serahsî, Ebû Bekir Muhammed b. Ahmed b. Ebî Sehl (ö. 490/1106), Usûlü’s-

Serahsî, Dâru’l-Marife, Beyrut, ts. 

Sönmez, Mehmet Ali, “Ebû Mûsa el-Medînî”, D.İ.A, c.10,  TDV Yay., İstanbul, 

1994. 

es-Suyutî, Ebü’l-Fazl Celâlüddin Abdurrahman b. Ebî Bekir b. Muhammed el-

Hudayrî eş-Şafiî (ö. 911/1505), el-İtkân fî Ulûmi’l-Kur’ân, thk. Muhammed 

Ebu’l-Fazl İbrahim, Hey’etü’l-Mısrıyyeti’l-Amme, ş.y., 1974.  

Sübkî, Takıyyüddin (ö. 756/1355), Sübkî, Tâcüddin (ö. 771/1370), el-İbhâc fî 

Şerhi’l-Minhâc, Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut, 1984.  

eş-Şâfiî, Muhammed b. İdris (ö. 204/820), Ahkâmu’l-Kurân, Dâru’l-Kütübü’l-

İlmiyye, Beyrut, 2006. 

eş-Şâfiî, Muhammed b. İdris (ö. 204/820), er-Risâle, el-Mektebetü’l-İlmiyye, Beyrut, 

ts. 

Şelebî, Muhammed Mustafa, Usûlü’l-Fıkhı’l-İslâmî, Dâru’n-Nehdati’l-Arabiyye, 

Beyrut, 1986.  

et-Taberî, Ebu Cafer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Amülî et-Taberî el-Bağdâdî (ö. 

310/923), Câmiu’l-Beyân an Tevili Âyi’l-Kur’ân, thk. Ahmed Muhammed 

Şâkir, Müessesetü’r-Risâle, ş.y., 2000. 

Taş, Mahsum, “Muntecebuddîn el-Hemedânî’nin Hayatı ve İlmî Şahsiyeti”, Batman 

Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi Hakemli Dergisi, (2) 2019, s.15-28. 

et-Tüsterî, Ebu Muhammed Sehl b. Abdullah b. Yunus b. İsa b. Abdullah Refi’ (ö. 

283/896), Tefsîru’t-Tüsterî, thk. Muhammed Bâsil Uyûnu’s-Sûd, Dâru’l-

kütübü’l-İlmiyye, Beyrut, 1423.  

Uludağ, Süleyman, “Vera’”, D.İ.A, c.43, TDV yay., İstanbul, 2013.  



113 
 

el-Yâfiî, Ebû Muhammed Afîfüddin Abdullah b. Es’ad b. Ali b. Süleyman el-Yâfiî 

el-Yemenî (ö. 768/1367), Mir’âtü’l-Cenân ve ‘İbratü’l-Yekzân, Dâru’l-

kütübü’l-İlmiyye, Lübnan, Beyrut, 1997. 

Yavuz, Yusuf Şevki, Avcı, Casim, “İbnü’l-Cevzî”, D.İ.A, c.20, TDV Yay., İstanbul, 

1999.  

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi, Hak Dini Kur’ân Dili, Akçağ Yay., Ankara, 

2016. 

Yılmaz, Hasan Kâmil, Ana Hatlarıyla Tasavvuf ve Tarikatlar, Ensar yay., İstanbul, 

2015. 

ez-Zeccâc, Ebû İshak İbrahim b. es-Serî b. Sehl ez-Zeccâc el-Bağdâdî (ö. 311/923), 

Meâni’l-Kur’ân ve ‘İrâbühû, Âlemü’l-Kütüb, Beyrut, 1988. 

ez-Zehebî, Ebû Abdillah Şemsüddin Muhammed b. Ahmed b. Osman ez-Zehebî et-

Türkmânî el-Fârikî ed-Dımaşkî (ö. 7481/1348), Siyeru A’lâmü’n-Nübelâ, 

Dâru’l-hadîs, Kahire, 2006. 

ez-Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Mahmud b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî (ö. 

538/1144), el-Keşşâf an Hakâiku Ğavâmîzi’t-Tenzîl ve ‘Uyûni’l-Ekâvîl fî 

Vücûhi’t-Te’vîl, Dâru’l-Kitâbü’l-Arabî, Beyrut, 1407. 

ez-Zerkeşî, Ebû Abdillah Bedrüddin Muhammed b. Bahadır b. Abdillah et-Türkî el-

Mısrî el-Minhacî eş-Şafiî (ö. 794/1392), el-Burhân fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, thk. 

Muhammed Ebu’l-fazl İbrahim, Dâru’l-Marife, Beyrut, Lübnan, 1957. 

ez-Ziriklî, Ebû Gays Muhammed Hayruddin b. Mahmud b. Muhammed Ali b. Fâris 

ed-Dımeşkî (ö. m.1976), el-‘Alâm, Dâru’l-ilmi li’l-Melâyîn, ş.y., 2002.



114 
 

 

 


