
 T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SOSYOLOJİ ANABİLİM DALI 

SİYASET SOSYOLOJİSİ BİLİM DALI 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

HEMŞEHRİ DERNEKLERİ ÜZERİNE 
SOSYOPOLİTİK BİR ARAŞTIRMA: BEYKOZ 

ÖRNEĞİ 

 

 

Esen KAYGUSUZ 

2501180815 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Enes KABAKCI 

 

İSTANBUL – 2023 



ii 
 

ÖZ 

HEMŞEHRİ DERNEKLERİ ÜZERİNE SOSYOPOLİTİK BİR 
ARAŞTIRMA: BEYKOZ ÖRNEĞİ 

Esen KAYGUSUZ 

Bu çalışmada Beykoz’da faaliyet gösteren hemşehri dernekleri sosyopolitik açıdan 

incelenmektedir. Çalışmanın amacı, kentleşme ve kentlileşme sürecinin bir parçası 

olan hemşehri derneklerinin Beykoz örneğinde değişen dinamiklerini keşfetmektir. 

Nitel araştırma yönteminin kullanıldığı çalışmada 22 katılımcı ile derinlemesine 

görüşmeler yapılmıştır. Çalışmanın ilk bölümünde bireylerin siyasal davranışlarını 

analiz etmek için kullanılan siyasal kültür ve siyasal katılım kavramları tanıtılmış, 

ayrıca araştırmanın odağında yer alan hemşehri derneklerinin Türkiye’deki sosyal 

bilim literatüründe nasıl ele alındığından ve siyasal alan ile kurduğu ilişkiden 

bahsedilmiştir. İkinci bölümde saha çalışmasının yapıldığı Beykoz; hem tarihî, coğrafi 

ve demografik bilgiler hem de katılımcıların algı ve deneyimleri ekseninde ele 

alınmıştır. Üçüncü bölümde ise yapılan saha araştırmasından elde edilen bulgular 

kavramsal çerçeve bağlamında analiz edilmiştir. Araştırmada, Beykoz örneğinde 

hemşehri derneklerinin, üstlendikleri farklı rollerle “tampon mekanizma” işlevinden 

sıyrılarak kentlileşme sürecini destekleyen ve bireylerin siyasal alanda faaliyet 

göstermesine imkân veren kurumlar olarak var olmaya devam ettiği tespit edilmiştir.  

Anahtar Kelimeler: hemşehri dernekleri, siyasal katılım, Beykoz, Beykozluluk, 

tampon mekanizma, hemşehrilik. 

  



iii 
 

ABSTRACT 

A SOCIOPOLITIC RESEARCH ON HOMETOWN ASSOCIATIONS: 
THE CASE OF BEYKOZ 

Esen KAYGUSUZ 

The study analyzed hometown associations in Beykoz from a sociopolitical 

perspective. It is aimed to explore changing dynamics in hometown associations, 

which are an important part of the urbanization process. By utilizing the qualitative 

research method, 22 participants were interviewed thoroughly. In the first part of the 

thesis, the concepts of political culture and political participation, that are used to 

analyze the political behavior of individuals, are introduced. Then, how hometown 

associations, which are the interest of the present research, are handled in the literature 

of social science in Turkey and their relationship with the politics are examined. In the 

following part, Beykoz was handled in the context of historical, geographical and 

demographic data and based on the perceptions and experiences of the participants. In 

the last part of the study, results of the field research are analyzed based on conceptual 

framework. In conclusion, it has been determined that, hometown associations in the 

Beykoz example take their place as institutions that support the urbanization process 

and allow individuals to operate in the political arena by getting rid of the role of 

"tampon mechanism" with the different roles they undertake. 

Keywords: hometown associations, political participation, Beykoz, tampon 

mechanism, hometown relations. 

  



iv 
 

ÖNSÖZ 
 
 Toplumsal ve siyasal alanda hemşehri derneklerinin rolleri üzerine yorum 

yapılırken bilgi üretmek yerine var olan önkabullerle hareket edilmektedir. Her ne 

kadar çeşitli araştırmalarla literatürde kendisine yer bulsa da söz konusu derneklerin 

farklı perspektiflerle analiz edilmesi gerekmektedir. Buradan hareketle Beykoz 

ilçesinde yapılan saha çalışması ile hemşehri derneklerine farklı bir açıdan 

yaklaşılmaya çalışılmıştır. Bu amaçla yapılan çalışmanın hazırlanmasında emeği 

geçen kişilere teşekkür etmek isterim. 

 Öncelikle tez konusunun belirlenmesinden tezin yazımına kadar her noktada 

yansımasını görmekten onur duyduğum, birlikte çalışma fırsatı yakaladığım için 

kendimi çokça şanslı hissettiğim danışman hocam Prof. Dr. Enes Kabakcı’ya şükran 

doluyum. Ayrıca akademik olarak beni yetiştiren İstanbul Üniversitesi Sosyoloji 

Bölümü ve Siyaset Sosyolojisi Yüksek Lisans Programı’ndaki saygıdeğer hocalarıma 

ve özellikle beni nitel araştırma yöntemiyle tanıştıran, sosyoloji öğrencisi olmayı 

sevdiren ve şüpheye düştüğüm anlarda “Murat Hoca olsa böyle yapardı.” dedirten 

kıymetli hocam Doç. Dr. Murat Şentürk’e teşekkürlerimi sunarım.  

 Her çalışmada olduğu gibi akademik çalışmaların görünmeyen emek kısmında 

her daim dua ve destekleriyle gönlümü ferahlatmalarına ek olarak kaliteli sorularıyla 

yaptıkları tüm katkılar için kıymetli dostlarım Asude ve Hatice’ye çok şey borçluyum. 

Ve yüksek lisans sürecinde kelimenin tam anlamıyla her an yanımda olan Sevâl 

Baltacı, iyi ki varsın, bu tez sen olmasaydın olmazdı.  

Ayrıca tezin saha sürecinde kar-kış demeden, saat fark etmeksizin her 

görüşmemde yanımda olmasıyla katılımcılarla samimi bir diyalog kurulmasını 

sağlayan dedem Cevdet Özcan’a yoldaşlığı için çok teşekkür ederim. En son ama en 

çok; sevgili annem Esra Kaygusuz, babam Erdal Kaygusuz ve kız kardeşim Ecem 

Kaygusuz; omuzlarımda daima ellerinizin olduğunu bilmek çok büyük bir şükür 

sebebi. Sayenizde düşer gibi oldumsa da ayakta kaldım. Allah sizi başımdan eksik 

etmesin. 

Esen KAYGUSUZ 

İSTANBUL, 2022 



v 
 

İÇİNDEKİLER 

 
ÖZ ................................................................................................................................ ii 

ABSTRACT ............................................................................................................... iii 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................... iv 

TABLOLAR LİSTESİ ............................................................................................ viii 

GÖRSELLER LİSTESİ ........................................................................................... ix 

KISALTMALAR LİSTESİ ....................................................................................... x 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

 
BİRİNCİ BÖLÜM  

KAVRAMSAL ÇERÇEVE 
 

1.1. Siyasal Davranışın Sosyopolitik İncelemesi .................................................. 9 

1.1.1 Siyasal Kültür: Siyasal Alanın Parçası Olmak ..................................... 10 

1.1.2 Siyasal Katılım: Davranışta Bulunmak ya da Bulunmamak............... 13 

1.1.2.1 Sivil Toplum Bağlamında Sosyal Sermayenin  
Siyasal Katılımla İlişkisi ............................................................................... 16 

1.1.2.2 Siyasal Katılım ve Demokrasi İlişkisi .............................................. 18 

1.2 Hemşehri İlişkileri .......................................................................................... 20 

1.2.1 Sosyal Bilimlerde Hemşehrilik İlişkileri ................................................ 21 

1.2.1.1 Hemşehrilik İlişkilerinin Kurulması: Kimlik ve Dayanışma ........ 23 

1.2.1.2 Hemşehrilik İlişkilerinin Kurumsallaşması:  
Hemşehri Dernekleri ..................................................................................... 24 

1.2.1.3 Kentleşme ve Kentlileşme Sürecinde Bir  
“Tampon Mekanizma” Olarak Hemşehrilik İlişkileri .............................. 27 

1.2.1.4 Siyasal Alanda Hemşehri Dernekleri:  
Baskı/Çıkar Grubu Niteliği .......................................................................... 31 

1.2.1.5 Hemşehri Dernekleri ve Patronaj İlişkisi ....................................... 33 

1.2.2 Siyasal Alanda Hemşehri Dernekleri ..................................................... 34 

1.2.2.1 Hemşehri Dernekleri ve Siyasal Katılım ......................................... 35 

1.2.2.2 Hemşehri Dernekleri ve Demokrasi İlişkisi .................................... 37 

 
 
 



vi 
 

 
İKİNCİ BÖLÜM 

 KENTİN DIŞINDA KENTSEL BİR BÖLGE: BEYKOZ 
 

2.1 Beykoz’un Tarihî ve Coğrafi Özellikleri ...................................................... 41 

2.2 Demografik Verilerle Beykoz ........................................................................ 46 

2.3 Beykoz’da Yerel Seçimler .............................................................................. 48 

2.4 Beykoz’un Güncel Resmi ............................................................................... 49 

2.5 Beykoz’daki Hemşehri Dernekleri ................................................................ 52 

2.6 Katılımcıların Beykoz Algıları ve Beykoz’daki Deneyimleri ..................... 55 

2.6.1 Göç Mekânı Olarak Beykoz .................................................................... 55 

2.6.2 Beykoz’un Kırsallığı: Kentlileşirken Kentleşmeme.............................. 58 

2.6.3 Memleket Olarak Beykoz: Beykozluluk ................................................ 61 

2.6.4 Beykoz’un Güzelliğini Örten Sorunlar .................................................. 63 

 
ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

 SOSYOPOLİTİK AÇIDAN  
BEYKOZ’DAKİ HEMŞEHRİ DERNEKLERİ 

 

3.1 Değişen Kent Koşullarında Hemşehrilik İlişkileri ...................................... 69 

3.1.1 Hemşehrilik İlişkilerine Yönelik Algılar................................................ 69 

3.1.1.1 Hemşehrilik ve Hemşehri Dernekleri: Algı ve Tanımlar .............. 70 

3.1.1.2 Hemşehri Derneklerine Üyelik: Aile Etkisi ve Sosyallik ............... 77 

3.1.1.3 Hemşehri Derneklerinde Bulunma Motivasyonları:  
Hemşehrilik, Dayanışma ve Güç Birliği ...................................................... 82 

3.1.2 Hemşehri Derneklerinde Deneyimler .................................................... 85 

3.1.2.1 Beykoz’daki Hemşehri Derneklerinde Yürütülen Faaliyetler ...... 86 

3.1.2.2 Beykoz’daki Hemşehri Derneklerinin Üye Profili ......................... 89 

3.2 Siyasal Alanda Beykoz’daki Hemşehri Dernekleri ..................................... 92 

3.2.1 Hemşehri Derneklerinin Siyasal Anlamı:  
Siyaset Üstü ama Siyasetin İçinde ................................................................... 92 

3.2.2 Seçim Dönemlerinde Beykoz’daki Hemşehri Dernekleri..................... 97 

3.2.2.1 Hemşehrinin Aday Olma Durumu: “Evet ama Yetmez!”............. 99 

3.2.2.2 Adayların Hemşehri Dernek Ziyaretleri ....................................... 102 

3.2.3 Hemşehri Derneklerinin Baskı Grubu Niteliği ................................... 105 



vii 
 

3.2.3.1 “Ortak Bir Ses”: İl Dernekleri Birliği ........................................... 106 

3.2.4 Hemşehri Derneklerinde Patronaj Ağları ........................................... 108 

3.2.5 Beykoz’daki Hemşehri Derneklerinde Edinilen  
Siyasal Kültür ve Demokrasi Anlayışı .......................................................... 109 

SONUÇ .................................................................................................................... 118 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 123 

EKLER .................................................................................................................... 134 

 

 

 

 

  



viii 
 

TABLOLAR LİSTESİ 
 

Tablo-1: Beykoz'da Genel Nüfus Sayımı (1935-2021), TÜİK .................................. 47 

Tablo-2: Beykoz İlçesinde Yerel Seçim Sonuçları (1984-2019), YSK ..................... 48 

Tablo-3: Saha Araştırmasında Görüşülen Derneklerin Kuruluş Yılları..................... 53 

 

 



ix 
 

GÖRSELLER LİSTESİ 
 

Görsel-1: Beykoz İlçe Sınırları .................................................................................. 42 

Görsel-2: Paşabahçe Şişe ve Cam Fabrikası, 2021 .................................................... 45 

Görsel-3: Paşabahçe Tekel Fabrikası, 2020 ............................................................... 46 

   



x 
 

KISALTMALAR LİSTESİ 
 

ABD  : Amerika Birleşik Devletleri 

AK PARTİ : Adalet ve Kalkınma Partisi 

CHP  : Cumhuriyet Halk Partisi 

DERBİS : Dernekler Bilgi Sistemi 

DSP  : Demokrat Sol Parti 

İBB  : İstanbul Büyükşehir Belediyesi 

MHP  : Milliyetçi Hareket Partisi 

SHP  : Sosyaldemokrat Halkçı Parti 

STK  : Sivil toplum kuruluşu 

TDE  : Toplumsal Değişim Enstitüsü 

TÜİK  : Türkiye İstatistik Kurumu 

YSK  : Yüksek Seçim Kurulu 



1 
 

GİRİŞ 

Türkiye’de tanışma esnasında kişilerin birbirine sorduğu popüler sorulardan 

biri, memleketlerinin neresi olduğudur. Memleket kelimesiyle kişiler; kendi doğup 

büyüdüğü, nüfusa kayıtlı olduğu ve/veya ikamet ettiği il/ilçeyi kast eder. Söz konusu 

bölgenin ortak olması durumunda ise kişiler birbirini hemşehri olarak adlandırır. 

Türkiye’de memleket kavramı, kişilerin ve/veya ailelerinin yetiştiği ortama dair bilgi 

verdiği için bir tür “karakter analizi” yapma aracı olarak değerlendirilir. Bu sebeple 

kişiler tanışma esnasında birbirinin memleketini sorarak kendi algısı doğrultusunda, 

karşısındaki kişi ile ilgili edindiği izlenimi güçlendirmeyi amaçlar. Günlük hayattaki 

bahse konu pratik işlevinin yanı sıra Türkiye’de hemşehrilik ilişkileri toplumsal, 

siyasal ve kültürel alanlarda kendisine yer bulmaktadır.  

Hemşehrilik ilişkileri, Türkiye’de 1950’li yıllardan sonra yaşanan iç göçün 

getirdiği sıkıntıların çözümünde önemli rol oynamıştır. Göç kararının alınmasından 

yerleşilecek bölgenin seçimine, söz konusu süreci müteakip iş ve kalacak yer 

bulunmasından taşınılan yere alışmaya kadar çeşitlendirilebilecek konularda 

hemşehriler birbirleriyle dayanışma içinde olmuştur. Hemşehriler bir yandan daha 

güçlü bir yandan da kentsel bir dayanışma ağı olarak değerlendirilen hemşehri 

dernekleri ile süregelen ilişkilerini kurumsallaştırmıştır. Derneklerin getirdiği 

resmiyetle birlikte hemşehriler hem daha kolay organize olmakta hem de daha çok 

hemşehriye ulaşabilmektedir. Bundan dolayı hemşehri dernekleri kurulmalarını takip 

eden süreçte üyelerinin çeşitli konularda bir arada olmalarını sağlayan bir kurum olma 

işlevi görmüştür.  

Yapılan araştırmalara istinaden yaşanan Türkiye’deki hemşehri derneklerinin 

sahip olduğu roller; kentleşme ve kentlileşme sürecinde dayanışma ağının bir parçası 

olma, “tampon mekanizma” işlevi görme, baskı/çıkar grubu olma ve patronaj 

ilişkisinde aracı rol üstlenme olarak sıralanabilir. Söz konusu araştırmalarda hemşehri 

dernekleri, Türkiye’deki iç göç ve kentleşme sürecinden bağımsız ele alınamadığı için 

literatürde yaşanan bu sürece ilişkin tarihsel akışa mutlaka yer verilmektedir. 

Kentleşmenin yanı sıra kentlileşme faktörü de hemşehri derneklerine üzerine yapılan 

çalışmalarda dikkat çekmektedir. Hemşehri derneklerinin kentlileşmeyi destekleyici 



2 
 

konumda rol aldığını belirten çalışmalar (Adıgüzel, 2012; Akpınar ,2013) olduğu gibi 

kentlileşme sürecini aksattığını savunan araştırmalarla da (Özbay, 2014; Terzi ve 

Koçak, 2014) karşılaşılmaktadır. Ayrıca hemşehri derneklerinin kentlileşme 

noktasında hem destekleyici hem de yavaşlatıcı etkiye sahip olabileceğini öne süren 

çalışmaların da olduğu görülmektedir (İnat, 2006; Öksüz, 2018).  

Hemşehriler kentleşme ve kentlileşme sürecinde karşılaştıkları ortak 

problemlere ilişkin birlikte hareket edebilmek ve geldikleri bölgeye ait kültürü hem 

hayatlarında sürdürmek hem de kendilerinden sonraki nesle aktarabilmek amacıyla 

hemşehri derneklerini kurmuştur. Bu anlamda hemşehri dernekleri hem göç edilen 

bölgeye hasretin dindirilmesini hem de yerleşilen bölgede karşılaşılan çeşitli 

sorunların çözümü için çalışan önemli bir dayanışma ağının parçasıdır. Söz konusu 

dayanışma özelliği dolayısıyla hemşehrilik ilişkileri Mübeccel Kıray’ın “tampon 

mekanizma” kavramı ekseninde ele alınmaktadır (Kurdoğlu, 1989; Akaslan, 2003; 

Tekşen, 2003; Kurbeyoğlu, 2005; Uzun, 2013; Ökaz, 2019). Söz konusu çalışmalarda; 

göç eden kişiler, yerleşilen bölgede belirli bir düzen kurduğu ve bölgeye alıştığı 

zaman, hemşehri derneklerin işlevini tamamlayacağı ve ortadan kalkacağı 

öngörülmektedir. Fakat literatürde yer alan bu beklentiye karşıt olarak hemşehri 

dernekleri var olan işlevlerini kaybetmek yerine üyelerin kent pratiklerine alışmasıyla 

farklı işlevler üstlenerek güçlenmeye başlamıştır. Salt hemşehrilerin sosyalleştiği bir 

alan olmanın ötesine geçerek siyasal alanda baskı/çıkar grubu olarak rol almak 

(Özdemir, 2014) ve çeşitli taleplerde bulunmak; salt nüfusa kayıtlı olunan il için değil 

yaşanılan bölge için de çalışmalar yürütmek ve hemşehrilerinin iş arayışında yardımcı 

olabilmek için patronaj ağları (Kurtoğlu, 2021) geliştirmek hemşehri derneklerinin 

zaman içerisinde üstlendiği işlevler arasındadır. 

Sivil Toplumla İlişkiler Genel Müdürlüğünün Dernekler Bilgi Sisteminden 

(DERBİS) alınan verilere göre Türkiye’de toplamda 16.595 hemşehri derneği 

bulunmaktadır. Bu sayı, Türkiye’de faaliyet gösteren dernekler, alanlarına göre 

ayrıldığında %37,43’ünü oluşturan “Mesleki ve Dayanışma Dernekleri” başlığında yer 

alan 38.386 derneğin neredeyse yarısını oluşturmaktadır. Buradan hareketle sivil 

toplum kuruluşları arasında Türkiye’de hemşehri derneklerinin önemli bir paya sahip 

olduğu görülmektedir.  



3 
 

Bu çalışmada Türkiye’de nitelik ve nicelik olarak etkinliğini kanıtlamış olan 

hemşehri dernekleri sosyopolitik olarak incelenmektedir. Bu çerçevede dernek üyesi 

katılımcıların vatandaş olarak sahip oldukları hakları kullanırken mensubu oldukları 

derneklerin nasıl ve ne ölçüde teşvik edici/engelleyici rol oynadığı sorgulanmaktadır. 

“Tampon mekanizma” olarak toplumsal ve siyasal alandaki rolünün daralması 

beklenirken Beykoz ilçesi örneğinde hemşehri derneklerinin kazandığı yeni işlevler 

tartışmaya açılarak bireylerin hemşehrilik ve memleket algısındaki değişiklikler 

ekseninde hemşehri derneklerinin vizyon ve misyonlarındaki değişimler ele 

alınacaktır.  

 Literatür araştırması yapılırken hemşehri derneklerinin siyasal alandaki 

rollerinin çalışıldığı araştırmaların, siyaset bilimi veya sosyoloji alanlarında yoğun 

olduğu görülmüştür. Dolayısıyla bu tez çalışması için sosyoloji ve siyaset bilimi 

alanları ekseninde disiplinlerarası bir araştırma yürütülmesinin geniş çaplı analiz 

yapma olanağı sağlayacağı açıktır. Bu iki disiplin arasındaki dengeyi sağlamak adına 

Lamla’nın (2021: 298) Alman düşünürlerin siyaset sosyoloji çalışmalarına ilişkin 

yaptığı araştırmasında önerdiği yöntem ile çalışılabileceği düşünülmektedir. Lamla ilk 

olarak, çalışmaların temeline demokrasinin alınmasının gerekliliğinden bahseder. Ona 

göre siyaset sosyolojisi, toplumda demokrasinin anlaşılma biçimlerini ve bireylerin 

siyasal alanda nasıl hareket ettiğini incelemektedir. Demokrasiyi temel aldıktan sonra 

siyaset sosyolojisinin kurumlar ve rutinlerden bağımsız olarak geleneksel siyaset ve 

devlet anlayışının dışında kalan ve siyasetin sınırlarını zorlayan mücadele, pratik ve 

söylemlere odaklanmasının gerekliliğinden bahsetmektedir. Buradan hareketle bu tez 

çalışması, hemşehri derneklerinin demokratik yapı içerisindeki konumunu tartışmaya 

açmaktadır. Hemşehri derneklerinin demokrasi ile kurduğu ilişkinin merkeze alınması 

araştırmanın özgün yanını oluşturmaktadır. 

 Hemşehri derneklerinin siyasal ve toplumsal alandaki rolleri demokrasi 

bağlamında incelenirken söz konusu derneklerde başkan/üye olan kişilerin, vatandaş 

olarak sahip oldukları hakları kullanırken ve siyasal alanda faaliyet gösterirken 

derneklerinin üstlendiği rollerin keşfedilmesi amaçlanmaktadır. Hâlihazırda, 

literatürde hemşehri derneklerinin siyasal alandaki işlevlerini ele alan çalışmalara 

kıyasla Beykoz ilçesinde farklı bir örneklik olduğuna dikkat çekilecektir. Bu sayede 



4 
 

hemşehri derneklerinin siyasal alandaki konumu hakkında sorulabilecek yeni sorular 

gündeme getirilecektir. Hemşehri derneklerinin kentlileşme sürecindeki etkisi göz 

önüne alınarak dernek başkan/üyelerinin demokratik sistem içerisindeki manevraları 

gözlemlenecektir. Buradan hareketle hem hemşehri derneklerinin iktidar ve birey 

arasındaki mesafeyi kapatan bir unsur olarak değerlendirilip değerlendirilemeyeceği 

hem de bireylerin siyasal katılımı üzerinde farklılık yaratıp yaratmadığı incelenecektir.  

Tez çalışması için katılımcıların, hemşehri derneklerine ilişkin algı ve 

deneyimlerini keşfedebilmek amacıyla nitel araştırma yöntemi kullanılmıştır ve 

katılımcılarla derinlemesine görüşmeler yapılmıştır. Cresswell (2013: 4); nitel 

araştırma yöntemini, birey veya grupların olgu/olaylara atfettikleri anlamları analiz 

etme imkânı veren, belirli bir konunun incelenmesini kapsayan ve yorumlayıcı 

çerçevenin kullanıldığı bir teknik olarak değerlendirir. Söz konusu özellikleri 

dolayısıyla nitel araştırma yöntemi bu araştırma için uygun bulunmuştur.  

Araştırma İstanbul ili Beykoz ilçesinde faaliyet gösteren hemşehri derneklerini 

kapsamaktadır. Beykoz ilçesi sahip olduğu çeşitli özellikleriyle sosyal bilim 

araştırmaları için ilgi çeken bir bölgedir. Bölgede Osmanlı Devleti döneminden bu 

yana sanayi faaliyetleri yürütülmekteyken 1990’lı yıllarla birlikte bölgede söz konusu 

faaliyetler durdurulmuştur. İç göçün yoğun olduğu dönemde çekici özelliklere sahip 

olan Beykoz ilçesinin, sanayisizleşme sürecini müteakip yaşadığı değişimlerin 

incelenebileceği düşünülmektedir. Sivil Toplumla İlişkiler Genel Müdürlüğünden 

alınan ve tezin ek bölümünde yer verilen listeye göre Beykoz ilçesinde toplamda 117 

hemşehri derneği bulunmaktadır. Söz konusu derneklerden 14’ü, Beykoz ilçesine bağlı 

mahalle ve köyler adına kurulmuştur. Fakat Beykoz için kurulan bahse konu 

derneklerin birçoğunun kapatıldığı ve günümüzde faaliyet göstermediği tespit 

edilmiştir. Ayrıca söz konusu derneklerin hiçbiri Beykoz’daki il hemşehri 

derneklerinin başkanları tarafından kurulan “İl Dernekler Birliği” üyesi değildir. Bu 

iki durumdan dolayı 14 dernek araştırma kapsamında değerlendirilmemiştir. Bu 

derneklerin yanı sıra listede yer alan Afganistan Türkleri Kültür ve Yardımlaşma 

Derneği ve Beykozlu Çeçenler Eğitim Yardımlaşma ve Dostluk Derneği de 

araştırmanın kapsamına dâhil edilmemiştir. Araştırma kapsamına yalnızca Beykoz 

ilçesine farklı bir ilden göç eden kişiler tarafından nüfusa kayıtlı oldukları il adına 



5 
 

kurulan dernekler dâhil edilmiştir. Böylece geriye kalan 101 il/ilçe veya köy dernek 

bölgelerine göre sınıflandırılmıştır. Beykoz ilçesinde Ağrı, Amasya, Artvin, Ardahan, 

Bayburt, Çanakkale, Çankırı, Çorum, Erzurum, Giresun, Gümüşhane, Kars, 

Kastamonu, Ordu, Samsun, Sivas, Sinop, Tokat ve Trabzon illerinden gelen kişilerce 

kurulmuş hemşehri dernekleri bulunmaktadır. Akdeniz, Ege ve Güneydoğu Anadolu 

Bölgelerinden gelen kişilerce kurulan bir derneğe rastlanmamıştır.  

Yapılan saha çalışmasında, araştırma kapsamında değerlendirilen Beykoz’daki 

101 hemşehri derneğinden temsil kabiliyeti olan dernekler seçilmiştir. Beykoz 

Artvinliler Derneği, Beykoz Kastamonulular Derneği, Beykozlu Giresunlular Derneği, 

Beykozlu Trabzonlular Derneği, Beykozlu Ordu Mesudiyeliler Derneği, Mesudiye 

Kadın Gücü ve Emeği Derneği, Beykozlu Çankırılılar Derneği, Beykoz Kars-

Ardahan-Iğdır Derneği ve Beykoz Gümüşhaneliler Derneği olmak üzere toplamda 9 

farklı hemşehri derneği ile görüşmeler yapılmıştır.  

Çalışma grubunu oluşturan katılımcılar hakkındaki bilgiler ek-1’deki tabloda 

yer almaktadır. Katılımcıların araştırmadaki kodlaması “kullanılan müstear isim, yaş, 

dernekteki pozisyonu” sıralamasıyla oluşturulmuştur. Çalışma grubu tablosu 

incelendiğinde katılımcıların 5’inin kadın, 17’sinin ise erkek olduğu görülmektedir. 

Katılımcıların yaşları 22 ile 67 arasında değişmekte olup yaş ortalaması 47’dir. 

Cinsiyet ve yaş grubu olarak dengeli bir dağılım sağlanması adına saha sürecinde 

derneklerden kadın ve/veya genç üyelerle görüşme talebinde bulunulmuştur. Dernek 

başkanları, üyelere yönlendirse dâhi bazı kişilerle görüşülememesi ve derneklerin yan 

kuruluşları olan gençlik/kadın kollarının derneklerin çoğunda olmaması, olan 

derneklerde de aktifliğinin düşük olması nedeniyle çalışma grubu için ideal olarak 

değerlendirilebilecek, eşit bir dağılım sağlanamamıştır. Bu durum kadın ve genç 

üyelerin Beykoz’daki hemşehri derneklerinde az bulunduklarını göstermektedir. 

Katılımcılardan 3’ü ilokul, 7’si lise, 10’u lisans ve 2’si yüksek lisans mezunudur. Yaş 

ortalamasının yüksekliği göz önüne alındığında hemşehri dernek üyelerinin genel 

olarak eğitim durumlarının yüksek olduğu görülmektedir. Katılımcıların 4’ü emekli, 

3’ü işsiz iken 15’i farklı kurum ve kuruluşlarda çalışmaktadır. Buradan hareketle her 

ne kadar bir sivil toplum kuruluşunda gönüllü faaliyetlerde yer almanın 



6 
 

yoruculuğundan bahsedilse de katılımcıların iş yoğunluğuna rağmen dernek 

çalışmalarını aksatmadığı dikkat çekmektedir. 

Veri toplama süreci Eylül 2020-Ekim 2020 ayları ile Eylül 2021–Şubat 2022 

aralığında gerçekleşmiştir. Saha sürecinin ilk ayağı 2020 yılında yapılmış ve bu 

sahadan elde edilen 2020 Beykoz Sempozyumunda “Sanayisizleşme Sonrası 

Hemşehri Dernekleri: Beykoz Örneğinde Bir ‘Tampon Mekanizma’ Tartışması” 

başlığı ile sunulmuştur. Ek-1’deki tablonun ilk 9 satırında yer alan katılımcılarla 

yapılan mülakatlar söz konusu bildiride kullanılmıştır. Akabinde, eklenen/çıkarılan 

çeşitli sorularla birlikte 2021 yılı sonu ve 2022 yılı başında saha sürecinin ikinci ayağı 

tamamlanmıştır. İlk katılımcıya, Sivil Toplumla İlişkiler Genel Müdürlüğünün illere 

ve faaliyet alanlarına göre dernekler listesinde yer alan iletişim bilgileriyle ulaşılmıştır. 

Bahse konu listedeki bilgilerin güncel olmamasından dolayı derneklerle ilgili 

eksik/yanlış veriler içermektedir. Bu sebeple ilk katılımcının ardından diğer 

katılımcılara kartopu tekniğiyle ulaşılmıştır. Bilhassa dernek başkanlarının İl 

Dernekler Birliğinde birlikte çalışmasından dolayı kartopu tekniğiyle kişilere ulaşmak 

kolaylaşmıştır. Bir arkadaşlarının yönlendirmesi ve araştırmacının “önemli görülen” 

bir üniversitede yürütülmesi sebebiyle katılımcıların çoğu görüşmeyi kolaylıkla kabul 

etmiştir.  

Bu araştırma kapsamında veri toplama aracı olarak ek-3’te yer alan yarı 

yapılandırılmış mülakat formu kullanılmıştır. Mülakat formu; ilgili literatür, pilot 

görüşmeler ve sahadaki gözlemler ekseninde oluşturulmuştur. Yarı yapılandırılmış 

mülakat formu, araştırmacıya sağladığı esneklik sebebiyle nitel araştırmalarda sıklıkla 

kullanılmaktadır. Bu araştırma kapsamında hazırlanan mülakat formundaki sorular 5 

temel başlıkta düzenlenmiştir: demografik bilgiler, Beykoz’a göç ve Beykoz’da 

yerleşiklik, hemşehrilik ve hemşehri derneklerine ilişkin algı ve deneyimler, hemşehri 

dernekler üyelerinin Beykoz ile kurduğu ilişki, hemşehri derneklerinde siyasal katılım.  

Veri toplama sürecinin ilk kısmı Covid-19 pandemisinin olumsuz şartlarının 

etkili olduğu bir dönemde yapıldığı için irtibat kurulan derneklerin başkanlarıyla 

görüşmek mümkün olsa bile bazı üyeler pandemiyi sebep göstererek görüşmeyi 

reddetmiş veya sürekli erteleyerek âdeta bir yıldırma stratejisi izlemiştir. Katılımcılar, 



7 
 

üye sayısı az olan ve aktif olarak faaliyetleri bulunmayan hemşehri derneklerinin 

pandemi sürecinde maddi sebeplerle kapandığını ifade etmiştir. Saha sürecinde 

ulaşılamayan bazı derneklerin bu dönemde kapatıldığı görülmüştür. Pandeminin ikinci 

etkisi ise sosyal mesafe kuralları gereğince toplu faaliyetlere yapılan engellemelerin 

bireylerin derneklerdeki birlikteliklerine mâni olmasıdır. Dernekten ve derneğin 

faaliyetlerinden uzak kalmak, üyelerin görüşmeleri reddetmesinin nedeni olarak 

görülebilir. Veri toplama sürecinin ikinci ayağı, pandeminin sosyal faaliyetler 

üzerindeki etkilerinin azalmasıyla hemşehri derneklerindeki hareketliliğin 

yoğunlaştığı bir dönemde tamamlanmıştır. Bu sefer de yoğunlukları sebebiyle hem 

dernek başkanları hem yönetim kurulu üyeleri hem de dernek üyeleri ile görüşmek 

zorlaşmıştır. Katılımcılarla görüşebilmek adına dernek kongrelerine, toplantılarına 

veya dernekteki etkinliklerine gidilerek görüşme fırsatı yaratılmaya çalışılmıştır. Bu 

sırada söz konusu faaliyetlerde gözlem yapabilme imkânı da yakalanmıştır.  

Veri toplama sürecinde bahsedilmesi gereken önemli bir husus, katılımcıların 

araştırmacıya verdikleri belirgin bir tepkidir. Katılımcılar arasında kendisini “sol 

görüşlü” veya “sosyal-demokrat” olarak konumlandıran kişiler, araştırmacıyı 

başörtüsünden dolayı AK PARTİ’ye oy veren birisi olarak değerlendirmiştir. Bu 

sebeple olsa gerek, toplumsal ve siyasal olaylara yönelik eleştirileri esnasında 

araştırmacının kendilerini anlamayacağını düşünerek sık sık “Yakalayabiliyor musun, 

anlayabilmen için örnek vereyim mi?” şeklinde örneklendirebilecek cümleler 

kurmuşlardır. Ayrıca İslam dinine ilişkin sorular sorarak araştırmacının bilgisini 

ölçmeye çalışan katılımcılara da rastlanmıştır. Araştırmacıya ikinci tekil şahıs (sen) 

kullanılarak hitap edilmesi, sınayıcı ve /veya küçükseyici ifadeler kullanılması yine 

belirtilen dinî-siyasi algıların bir işareti olarak değerlendirilmiştir. Ne var ki kimi 

katılımcıların âdeta bir “misyoner” edasıyla araştırmacıyı “aydınlatma”, “eğitme” 

isteği soruları görece rahatça cevaplamalarını kolaylaştırmıştır. 

Yapılan derinlemesine görüşmelerin 3’ü çevrimiçi olarak Zoom üzerinden 

gerçekleştirilmiş, diğerleri ise katılımcıların belirlediği mekânlarda (dernek binaları, 

iş yerleri veya kafe/restoranlar) yüz yüze yapılmıştır. Araştırmanın etik kurallara göre 

yürütülmesini sağlamak için görüşme öncesinde katılımcılar araştırma hakkında 

bilgilendirilmiş ve onayları alınmıştır. 



8 
 

Verilerin sağlıklı bir şekilde analiz edilebilmeleri için katılımcıların onayı ile 

yapılan görüşmelerin ses kaydı alınmıştır. Alınan ses kayıtlarının analiz edilebilmesi 

için tamamı deşifre edilmiştir. Katılımcıların verdikleri cevapların deşifrelerinden 

hareketle öncelikle ana temalar belirlenmiş; akabinde, betimsel analize tabii tutulan 

metinler üzerinden alt temalar oluşturulmuştur.  

  



9 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

1.1. Siyasal Davranışın Sosyopolitik İncelemesi 

Siyaset kavramı, kelimenin Arapça kökeni baz alınarak seyislik kavramıyla 

paralel bir şekilde yönetme ve yön verme anlamlarında kullanılır. Diğer yandan Antik 

Yunan’dan gelen ve siyasetle eş anlamlı kullanılan politika kavramı, şehir devletini 

ifade eden “site”ye ait işleri imler (Çam, 2005: 22). Siyaset kelimesi Türk Dil 

Kurumunun sözlüğünde “politika” ve “devlet işlerini düzenleme ve yürütme sanatıyla 

ilgili özel görüş veya anlayış” olarak tanımlanmaktadır. Sözlük tanımına göre siyaset 

kelimesi; yönetme, kural koyma, düzeni sağlama ve düzeni koruma faktörlerini içinde 

barındırır. Siyaseti, seyislikle ortak köke sahip olmasından dolayı “bir yönetme işi” 

olarak gören yaygın görüş; toplumsal yapıda yöneten ve yönetilen olmak üzere 

mecburi bir ikilik meydana getirmesinden dolayı toplumsal gerçekliği daraltmaktadır. 

Söz konusu daraltmaya karşı; Weber’deki realizm odaklı, gücün içsel ve dışsal 

dağıtımının korunması hedefine yönelik olan, bir çıkar rekabeti olarak ifade 

edilebilecek siyaset tanımı göz önüne alınabilir (Weber, 2012: 406). Siyaset bilimine 

ilişkin çalışmasında Duverger (1972: 12) sosyoloji ve siyaset bilimi ekseninde siyaseti 

tanımlarken siyasetin iki özelliğine vurgu yapar. Ona göre siyaset, toplumun bütün 

üyelerinin yararına olacak bir düzen yaratma aracı olmasının yanı sıra çatışma ve 

iktidar kavgasını da içinde barındırır. Farklı bir açıdan yaklaşan Öztürk (1993: 18) ise 

siyaseti bir mücadele alanı olarak değerlendirir. Aynı zamanda ona göre salt iktidar 

gücü ile ilişkilendirmek kavramsal olarak siyaseti daraltır. Bunun yerine siyasetin 

iktidarı elde etmek dışında düzen ve adaleti sağlama görevlerine de dikkat çekmek 

gerektiğini ifade eder. Buradan hareketle siyaset, devletin bir güç olarak 

konumlandırılıp düzeni sağlama aygıtlarının bir parçası olmasına ek olarak iktidarı 

elde etmek için birey ve kurumların mücadele sahası olarak da varlığını 

sürdürmektedir.  

Siyasetin söz konusu iki amacı olduğu ve siyaset sosyolojisinin bir disiplin 

olarak siyaset ve toplum arasındaki ilişkiyi incelediği kabul edilirse çeşitli sorular 

gündeme getirilebilir. Bu noktada hangi araçlarla iktidar olunabildiği veya iktidarın 



10 
 

korunabildiği, iktidarın kurumsallaşma biçimleri, iktidarın hangi toplumsal yapılarla 

ilişki içinde olduğu, bireylerin siyasal davranışlarının şekillenmesinde etkili olabilecek 

faktörlerin neler olabileceği gibi sorular örnek olarak verilebilir. Buradan hareketle 

hazırlanan tezde hemşehri derneklerinin iktidar ile kurduğu ve/veya kurabileceği 

ilişkilerin sorgulanması adına siyasal katılım ve hemşehri dernekleri arasındaki 

bağlantı incelenmektedir. Bu bağlamda, güç ve çıkar ilişkilerinin düzenlendiği bir 

mücadele alanı olan siyaset dâhilinde hemşehri derneklerinin “tampon mekanizma” 

rolünden sıyrılmaya başlamasıyla siyasal alan ile kurduğu ilişkideki değişimler 

araştırılmaktadır. Bu değişimi analiz edebilmek için “Siyasal Davranışın Sosyopolitik 

İncelemesi” başlığı altında siyasal alanın parçaları olan siyasal kültür ve siyasal katılım 

kavramlarından bahsedilecektir. Ayrıca bir sivil toplum kuruluşu olan hemşehri 

derneklerindeki siyasal katılım anlayışını ele alabilmek adına sosyal sermaye ve 

demokrasi ile kurulabilecek bağlantılar ele alınacaktır. 

1.1.1 Siyasal Kültür: Siyasal Alanın Parçası Olmak 

Easton’a göre (1953: 4) siyasete ilişkin çalışmalarda makro kuramların ortaya 

çıkışı, sosyolojinin siyaset bilimine katkısıyla gerçekleşmiştir. Bu durum Parsons’ın 

eylem teorisinin; Almond’un karşılaştırmalı siyasette yapısal-işlevsel yaklaşımındaki, 

Easton’un siyasal sistem teorisindeki ve Kaplan’ın güç teorisindeki etkilerinde 

görülebilir. Bunun yanı sıra Marksist kuram, sivil toplum ve devlet ilişkisine 

yaklaşımıyla siyaset biliminde önemli bir yere sahiptir. Tek taraflı bir etki yerine 

siyaset bilimi ve sosyoloji çalışmalarının karşılıklı olarak etkileşim içinde olduğu ve 

birbirine katkıda bulunduğu belirtilmelidir. Bu araştırma için siyasal sistem 

teorilerinde altı çizilmesi gereken nokta siyasal kültür ile kurulan ilişkidir. Siyasal 

kültür terimiyle iktidar ve birey arasında bağlantı görevi gören siyasal sistemlerin 

doğası hakkında tarihsel temelli, ortak olarak paylaşılan inanç ve değerlerden 

bahsedilmektedir. Farklı ülke ve hükûmet sistemlerinde gelişen farklı siyasi kültürlerin 

incelenmesiyle demokrasilerin işleme biçimlerindeki farklılıklar ele alınabilmektedir. 

Buradan hareketle siyasal kültür vatandaşların ortak olarak paylaştığı bir nosyondur. 

Siyasal kültür kavramı zeitgeist ile şekillenir, dolayısıyla zamanına özgü nitelikler 



11 
 

kazanır. Döneme bağlı olarak yeni siyasal toplumsallaşma alanları oluşabilir, var 

olanlar değişebilir ve siyasal eğilimlerde farklılaşmalar görülebilir.  

Almond ve Verba, yaptıkları saha araştırmasının neticesinde siyasal kültüre 

dair 3 ideal tip ortaya koyar. Meksika gibi “yerel (parochial)” siyasal kültürün yaygın 

olduğu iktidar yapılarında vatandaşların, hükûmetlerden ve onların faaliyetlerinden 

habersiz oldukları ve siyasal süreçlere katılım göstermedikleri ifade edilir. Almanya 

ve İtalya’daki “uyruk (subject)” siyasal kültürde vatandaşların zaman zaman katılım 

sağlayabilecekleri bilgiye sahip olduğu ve hükûmete dair bilinçli oldukları belirtilir. 

Son olarak Birleşik Krallık ve ABD gibi “katılımcı (participant)” siyasi kültürün 

olduğu sistemlerde vatandaşların siyasal süreçlere aktif katıldığı gözlenir. Almond ve 

Verba; söz konusu 3 ideal tipi saf olarak tanımladıklarını, farklı yapılarda iki farklı 

türü de içeren biçimlerin olabileceğini ifade eder (Almond ve Verba, 1963: 17-26). Bu 

biçimlerin ötesinde vatandaşların demokratik işleyişe uygun olan türün “vatandaşlık 

kültürü” olduğuna işaret edilir. Burada vatandaşların demokratik sistemde nasıl 

hareket edeceğini belirleyen bir kültürden bahsedilmez; vatandaşların “rasyonellik 

aktivisti (rationality-activist)” olarak kavramsallaştırıldığı, siyasal katılımın yüksek 

olduğu, bireylerin iktidar ile kurduğu bağ dolayısıyla iktidara aidiyet hissettiği bir 

kültürel yapıdan bahsedilir (Almond ve Verba, 1963: 31-32). Almond ve Verba’nın 

siyasal kültüre ilişkin söz konusu tasnifine çeşitli eleştirilerle karşı çıkılmaktadır. Bu 

eleştiriler; vatandaşlık kültürüne fazla anlam yüklenmesi, demokratik sistemdeki 

vatandaşların sadece itaat eden bireyler olarak görülmesi, toplum içindeki farklı 

sınıfların göz ardı edilmesi, siyasal kültürün oluşma kaynağı olarak uzlaşma mı yoksa 

korku ya da çıkar gibi duyguların mı etkin olduğunun cevaplanmaması olarak 

sıralanabilir (Ayata ve Gölgelioğlu Klujs, 2016: 306-309). Bunların dışında bu 

analizde dikkat edilmesi gereken temel noktalardan biri siyasal kültür tanımlamasında 

araştırmanın çalışma grubundaki bireylerin düşüncelerinin toplamından hareketle 

ülkelerin siyasal kültürünün ortaya konmasıdır (Almond ve Verba, 1963:14-15, 31-

76). Ayrıca Çalışkan’a (2016: 24-25) göre dikkat edilmesi gereken bir diğer nokta ise 

siyasal kültür ile siyasal yapı arasındaki etkileşimin göz ardı edilmesi ve siyasal 

kültürü siyasal yapının belirleyicisi olarak görülmesidir. 



12 
 

Siyasal kültür, bir ülkedeki siyasetin yapılış şekli, siyasal kurumlardaki 

yönetim biçimi ve bireylerin siyaset ve siyasal alanlarla kurduğu ilişkiyi içerir (Ayata 

ve Gölgelioğlu Klujs, 2016: 299). Buradan hareketle Türkkahraman’a (2000: 29) göre 

siyasal kültür bir yandan devletin siyasal kurumlara olan tavır ve davranışları, diğer 

bir yandan vatandaşların karar alma noktasındaki etki ve katılımlarıyla irdelenebilir. 

Cansu Sokullu (2014: 103)’ya göre ise siyasal kültürü incelemek için toplumsal 

yapıdaki siyasi eğilimleri keşfetmek, bireylerin siyasal sisteme ilişkin beklenti ve 

algılarını tespit etmek ve toplumsal eğilimin siyasal sistemdeki konumunu analiz 

etmek gerekir. 

Toplumsal yapı içerisinde bireye odaklanıldığında sosyalizasyon sürecinde 

hem etrafındaki siyasal kültür kodlarının, bireyin kendisinde işlendiği hem de vatandaş 

olarak görevlerinin parçası olan tutum ve değerlerle bireylerin kendilerini inşa ettiği 

görülmektedir. Kalaycıoğlu (1984: 145) bu süreci “siyasal insan olarak bireyin ortaya 

çıkması veya benliğini oluşturma” olarak tasvir etmektedir. Siyaset sosyolojisinin bir 

alan olarak toplum ve siyaset arasındaki ilişkileri irdeleme amacı göz önüne alınırsa 

siyasal toplumsallaşma, toplumun birer parçası olarak siyasal değerlerin bireylere 

aktarım süreci olarak tanımlanabilir. Kendisini toplumun bir parçası addetmeye 

başladığı bu süreçte bireyler siyasete katılma veya katılmama davranışlarını, bireylerin 

birbirleriyle ve devletle nasıl ilişki kurabileceğini, grup değer ve normlarını öğrenerek 

birbirine aktarır (Türkkahraman, 2000: 23; Akay Orhan, 2009: 67). 

Almond ve diğerleri (2010: 51-52) çalışmalarında siyasal toplumsallaşmayı 3 

farklı hâliyle ele alır. İşaret ettikleri ilk nokta bireyin açıkça siyasal fikirlerini 

paylaşabildiği doğrudan toplumsallaşma ile siyasal davranışların gözlem gibi daha 

pasif yollarla şekillendiği dolaylı toplumsallaşma biçimidir. İkinci olarak, siyasal 

toplumsallaşma sürecinin her ne kadar doğduktan sonra şekillenmeye başladığı 

belirtilse de özellikle olgunluk dönemlerinde dâhil olunan gruplarla birlikte bireyi 

şekillendiren ve ömür boyu süren bir süreç olmasına dikkat çekilir. Üçüncü nokta ise 

hükûmetlerin bu süreçte aldıkları role ilişkindir. Bu bağlamda siyasal insanın oluşumu 

çocukluk, ergenlik-gençlik ve olgunluk çağı olmak üzere 3 kademede ele alınmaktadır 

ve siyasal toplumsallaşmada önemli olan kurumlar aile, okul, kitle iletişim araçları, 

çıkar grupları, siyasi partiler olarak belirtilmektedir (Akay Orhan, 2009; 



13 
 

Türkkahraman, 2000:31-36; Cansu Sokullu, 2014: 116-117; Almond G. A., Powell, 

Dalton ve Strøm, 2010: 52-56). Bilhassa aile ve çıkar gruplarının siyasal 

toplumsallaşmadaki rolleri bu araştırma için önemsenmektedir.  

İçinde yaşanılan siyasal kültür, bireyi toplumsallaşmanın her adımında etkiler. 

Bireyin bir vatandaş olarak görevleri ve siyasal alanla kuracağı ilişkinin boyutları 

siyasal kültür ile şekillenir. Söz konusu şekillendirme, bireyin hareket alanını belirler. 

Bireyin iktidarla, toplumun devletle iletişimini irdeleme noktasında siyasal kültür bu 

sebeple önem taşımaktadır. Almond ve Powell’in (1966: 52) ifade ettiği üzere siyasal 

kültür, mikro ve makro arasındaki boşluğu tamamlayabilecek anlamlı bir araçtır. 

Birbirinden uzak resmedilen devlet ve toplum kavramları arasındaki boşluk; bireyin, 

siyasal insan olma sürecinin siyasal kültür üzerinden okunmasıyla tamamlanacağı 

söylenebilir. Bu bağlamda araştırmada hemşehri dernekleri, iktidar ve birey arasındaki 

mesafeyi kapatan bir unsur olarak değerlendirilip değerlendirilemeyeceği 

tartışılmaktadır.  

1.1.2 Siyasal Katılım: Davranışta Bulunmak ya da 

Bulunmamak 

Siyasal katılım kavramıyla odaklanılan nokta bireyin siyasal sistem dâhilinde 

kendini gösterme biçimidir. Bir diğer deyişle siyasal katılım araştırmaları ile bireyin 

sistem içindeki rolleri incelenir. Bireyin rolü salt kendisinden doğmaz, önceki başlıkta 

değinilen siyasal yapı ve siyasal kültür temelinde belirlenir. Kalaycıoğlu (1984: 199-

200)’na göre bireyin siyasal yaşamda kendini göstermeye başladığı nokta iktidarın 

aldığı kararları etkileyebilmek üzere davranışlarda bulunmalarıdır. Siyasal katılım 

literatürde kendini gösterdiği ilk anlardan itibaren temelde bir davranış olarak ele 

alınmaktadır. Dahl (1993: 304) katılım olgusunu fiilen oy kullanan toplam nüfus ile 

ölçmektedir. Fakat bilhassa güncel çalışmalarda katılım illa “yapılan” bir davranış 

olarak ele alınmaz, tercihe bağlı olarak yapılmayan bir davranış olarak da 

değerlendirilebilir. Siyasal katılımın salt oy kullanmak biçimindeki dar anlamına geniş 

bir açıdan bakıldığında siyasi konulara ilgisiz olmaktan siyasetle pasif olarak 

ilgilenmeye, bilfiil siyasal kurumlarda yer almaktan karar alma süreçlerine etkide 

bulunmaya kadar çeşitlenebilecek bir alana sahip olduğu görülür. Buna paralel olarak, 



14 
 

siyasal katılıma dair tanımlar çeşitlilik gösterir. Özdemir (2019: 255) çalışmasında 

yapılan farklı yorumları derlemeye çalışır. Onun tasnifinde kimi çalışmalar salt 

davranışlara (Kalaycıoğlu, 1983: 10) odaklanırken kimisi tutumları da (Kapani, 1997: 

131) katılımın kapsamına alır. Salt kişilerin bağımsız eylemlerini (Kalaycıoğlu, 1983: 

10) siyasal katılım kapsamına alan tanımlara karşılık mobilize eylemlerin de (Çam, 

2005: 169; Özbudun, 1975: 3) siyasal katılım olabileceğini gösterilir. Siyasal katılım 

kavramı ne şekilde tanımlanırsa tanımlansın, bireylerin siyasal sistemle ilişkisine 

odaklandığı için bu ilişkinin farklı etkenlerle ne yönde değişiklik gösterdiğinin 

incelenmesini içerir. Bireyler ya sistem içinde kalarak ya da ona karşı çıkarak siyasal 

katılım olgusunun bir parçası hâline gelir (Özdemir, 2019: 253; Bayburtluoğlu, 2004: 

228). Ayrıca siyasal katılım, bireylerin iktidar ile kurduğu ilişki biçimlerinden biridir. 

Temelinde hem çok sayıda hem de eşit olmayan ilişkiler ağı içinde, kendisinden üstün 

güce sahip olan tarafı etkileme arzusu bulunmaktadır (Çukurçayır, 2000: 30-31). 

Buradan hareketle siyasal katılım, vatandaşlık kültürü ekseninde demokrasinin 

çalışma niteliğini ortaya koyan göstergelerden biridir. Bireylerin siyasal alanda çeşitli 

seviyelerde var olması, kendi yaşamını etkileyecek kararları şekillendirebilmesini ve 

kendi lehine yönlendirebilmesini sağlar.  

Siyasal katılıma dair araştrmasında bireylerin siyasal katılımını ölçmek üzere 

Verba 4 kavramdan faydalanır: milli özdeşleşme, vatandaş özdeşleşmesi, iktidar 

uygulaması, karar alma süreci (Verba, 1965: 527-543). İlk olarak milli bütünlük 

dâhilinde bireylerin kendini nereye konumlandırdığına bağlı olarak siyasal alandaki 

hareketliliğinin değişiklik gösterebileceğini belirtir. Yücekök (1987: 21) etnik gruplar 

gibi ulusal düzen altındaki bağlılıkların, özdeşleşmeyi sekteye uğratacağını öngörür. 

Verba ikinci ölçüt ile bireyin içinde yaşadığı toplumdaki diğer vatandaşlara olan 

güvenin sorgulanması gerektiğini ifade eder. Toplumsal yapıdaki güvenin siyasal 

süreçlerin işlemesini kolaylaştırdığı, güvensizlik durumunun ise çatışmaların 

doğmasına ön ayak olabileceği düşünülür (Akay Orhan, 2009: 89). Verba’nın üçüncü 

ölçütü olan iktidar uygulaması, siyasal olarak katılımcı bir toplumsal yapıda görülür. 

Yücekök’ün (1987: 23) işaret ettiği üzere birey iktidarın uygulaması üzerine 

düşünebildiği, kendi çıkarlarını gözeterek bu uğurda siyasal yolları zorlayabildiği bir 

siyasal atmosferin olması gerekir. Son olarak karar alma süreci olarak ifade edilen 



15 
 

ölçütte bireyin kendisini siyasal alanda nasıl tanımladığı merkeze alınır. Verba’nın 

belirlediği ölçütler ekseninde Beykoz’daki hemşehri derneklerinin siyasal alandaki 

etkinliği üçüncü bölümde sorgulanacaktır. Bu anlamda ilk ölçüte paralel olarak 

hemşehri ilişkileri çeşitli araştırmalarda bir etnik aidiyet şeklinde ele alındığı için 

ulusal aidiyetin düşük olmasının getirisiyle hemşehri dernek başkan/üyelerinin siyasal 

alandaki faaliyetlerinin zayıf olabileceği sorusu cevaplandırılacaktır. İkinci ölçüt 

ekseninde hemşehri dernek başkan/üyelerinin birbirlerine, Beykoz halkına ve 

yaşadıkları topluma duydukları güven ve bunun neticesinde dernek faaliyetlerinde 

görülebilecek farklılıklar sorgulanacaktır. Siyasal katılım kavramıyla irdelenecek 

diğer iki ölçüt ile bireylerin hemşehri dernekleri aracılığıyla siyasal alandaki 

etkinlikleri incelenecektir.  

Siyasal katılım kavramına ilişkin belirsizlikler siyasal katılımı etkileyen 

faktörlerde de kendisini gösterir. Özdemir (2019) bu faktörleri; psikolojik, siyasi ve 

hukuki, sosyoekonomik olmak üzere üçe ayırarak ele alır. Katılımda etkili toplumsal 

dinamiklere odaklanan Akay Orhan (2009: 122-148) ise demografik psikolojik ve 

olumsuz psikolojik nedenlere odaklanır. Demografik faktörlerde aile, yaş, cinsiyet, 

eğitim düzeyi, yerleşim yeri, meslek etken olarak görülür. Psikolojik faktörlerde 

siyasal etkinlik duygusu, vatandaşlık görevi duygusu, empati ve siyasal ilgiye dikkat 

çekilir. Olumsuz psikolojik faktörlerde ise yabancılaşma ve anomiye işaret edilir. 

Çukurçayır da (2000: 76-89) benzer bir tasnife giderek siyasal katılımın 

belirleyicilerinin cinsiyet, yaş, kentleşme, eğitim, meslek, kitle iletişim araçlarını 

izleme, örgüt üyeliği ve gelir olarak sıralar. Siyasal katılımı etkileyen bu faktörler 

ekseninde tezin üçüncü bölümünde dernek üye profilleri ekseninde siyasal katılım ile 

hemşehri dernekleri arasındaki ilişki tartışılacaktır. Ayrıca siyasal katılımı etkileyen 

faktörler arasında örgüt üyeliğinin yer almasına dikkat çekilebilir. Siyasal katılımı 

etkileyen söz konusu faktörlere istinaden araştırmanın üçüncü bölümünde hemşehri 

derneklerinin siyasal katılımla ilişkisi irdelenebilecektir. Bu doğrultuda bir sivil 

toplum kuruluşu olarak hemşehri derneklerinin siyasal katılımdaki etkisini 

inceleyebilmek için öncelikle sivil toplum ve sosyal sermaye ile siyasal katılım 

arasındaki ilişki ele alınabilir. 



16 
 

1.1.2.1 Sivil Toplum Bağlamında Sosyal Sermayenin Siyasal 

Katılımla İlişkisi 

Siyasal katılım araştırmalarının çoğunluğu oy verme davranışını ölçmeye 

odaklanır. Bu doğrultuda bir önceki bölümde bahsedilen siyasal katılımı etkileyen 

faktörlere bağlı olarak siyasal katılım düzeyinin tespit edilmeye çalışıldığı 

söylenebilir. Bir diğer deyişle oy verme davranışında; cinsiyet, yaş grubu, sivil toplum 

kuruluşlarına üyelik, sosyo-ekonomik konum gibi özellikler ekseninde nasıl 

değişiklikler görüldüğü incelenir. Oy verme davranışının demokrasinin işlediği siyasi 

yapılarda merkezî noktada olduğu aşikârdır. Fakat bireylerin siyasetle ilişkilerinin 

çeşitlenme imkânı bulduğu günümüzde ise oy verme davranışının ötesine geçerek 

siyasal katılım üzerine yeni sorular ortaya koyacak şekilde alanı genişletmek gerekir. 

Bu bağlamda spesifik olarak siyasal katılımda sivil toplumun konumuna eğilen bu 

araştırmada, bireylerin grup faaliyetleriyle siyasal alandaki etkisi incelenmektedir. 

Sivil toplumun parçası olma ve siyasal kültür edinme noktasında sermaye kavramıyla 

paralel olarak analiz yapılabileceği için bu başlıkta önce sivil toplum, ardından 

sermaye kavramı ele alınmıştır. 

Sivil toplum kavramı siyasal sistemin içerisinde devlet ve toplum arasındaki 

ilişki için önem arz eden bir kavramdır. Literatürde sivil toplum tanımlanırken siyasal 

iktidarı parçalayarak iktidarın tabana yayılmasında oynadığı role (Erdoğan, 1998: 6; 

Taylor, 1990); birey ve grupların çeşitli kurumlardan çıkar talep edebildiği ve ihtiyaç 

durumunda birliktelik sağlayan bir toplumsal ortam olmasına (Yayla, 1998: 124-126) 

dikkat çekildiği görülür. Sivil toplum kuruluşlarının ortak özellikleri; sosyal amaçlı 

kurulma, özerklik, gönüllülük, bir kamu alanına sahip olma, yasallık, kâr amacı 

gütmemek, kamu yararı gözetmek, şeffaflık olarak sıralanabilir (Kurtbeyoğlu, 2005: 

11-12). Kent ortamında doğan sivil toplum kavramının kentli bireylerin kamusal 

alandaki hakları ile ilişkili olarak gündemde olduğu söylenebilir. Fakat Alemdar’a 

göre (2014: 170) bahse konu coğrafi vurgunun dışına çıkan sivil toplum kavramı, 

siyasal alanda karar alma sürecinde aktif rol alan ve söz konusu sürece yön verebilen 

bir güç olarak konumlanmaya başlamıştır. Fakat bu şekilde örneklendirilebilecek 

çeşitli yorumlara rağmen sivil topluma yönelik önemli eleştirilerden biri kavramın 



17 
 

muğlaklığıdır. Buna ek olarak siyasal alanda temsil gücü olup olmadığı noktasında 

eleştirilmektedir (Alemdar, 2014: 182-183). Bu araştırmada hemşehri derneklerinin 

bir sivil toplum kuruluşu olarak niteliği, temsil gücüne yönelik sorgulamalarla 

tartışılacaktır.  

Yapısal olarak sivil toplum, kamusal alanın bir parçasını oluşturur. Siyasi 

yapıları ve iktidarı karşısına alması, onu sorgulaması ve zorlamasıyla toplumsal bir 

kurum hâline gelir (Alemdar, 2014: 178). Shils, toplum ve siyaset ilişkisinde sivil 

topluma önemli bir rol çizer. Ona göre sivil toplum; kendine ait bir yaşama sahip, 

iktidar yapılarından belirgin bir şekilde farklı ve özerk bir parçanın fikridir. Ayrıca, 

siyasi yapı kanunen sivil topluma sınır çizerken sivil toplumun da hesap sorabilme 

gücüyle siyasete müdahale edebildiğini belirtir (Shils, 1991: 3-4). Bireylerin sivil 

topluma dâhil olmasında sosyal sermaye etkisi önemsenir. Bu anlamda ilk 

kaynaklardan biri olarak Tocqueville’e işaret edilebilir. Tocqueville siyasal alanda 

iktidarın güçlü olmasını “zorunlu ve arzu edilen” bir durum olarak görür. Ona göre 

sivil toplum alanında bireyler hem kendi sorunlarının çözümü için çalışabilir hem de 

gelişen ilişki ağlarıyla toplu amaçlar için çalışabileceğini fark edebilir. Burada güçlü 

iktidara karşıt durumlar gelişebilir. Söz konusu durumdan dolayı sivil toplumun 

iktidarı zayıflatma amacı gütmediğini, iktidarın gücünü kötüye kullanmasını 

engellemeyi amaçladığını belirtir (Tocqueville, 2019: 755).  

Marksist terminolojiden hareketle ekonomik bir altyapıya sahip olan sermaye 

kavramı Bourdieu, Coleman, Putnam gibi düşünürlerce anlamı genişletilerek çeşitli 

boyutlarıyla tartışılmıştır. Bu çalışmada siyasal katılım ele alınırken özellikle sosyal 

sermaye kavramına dikkat çekilmektedir. Sosyal sermaye hem demokrasinin 

güçlenmesinde rol oynayabilir hem de etkileşim hâlindeki eylemcilere karşılıklı olarak 

çıkar sağlamak için altyapı sağlayabilir (Ebrahimi, 2018: 2). Bir başka deyişle sosyal 

sermaye bireylerin örgütlenmesini sağlayarak onların sivil toplumda etkin bir hâle 

gelmesine yardımcı olabilir.  

Sermaye kavramına ilişkin çalışan diğer bir isim Coleman’dır. Coleman 

toplumsal yapılarda aktörlerin eylemde bulunma biçimlerini tartışır. Bu bağlamda 

sosyal sermayeyi toplumsal yapıdaki aktörlerin, eylemlerini kolaylaştıran işlevsel bir 



18 
 

parça olarak görür (Coleman, 1988: 98). Toplumsal yapıda sosyal sermayeyi ele 

alırken de toplumsal ağların kapalılığı, uyarlanabilen toplumsal örgütler ve kasıtlı 

örgütlerden bahseder. Uyarlanabilen toplumsal örgütler olarak ifade ettiği olgu, 

bireyler tarafından gönüllü olarak kurulan ve devam ettirilen kurumlardır. Belli 

amaçlar için kurulmuş bu derneklerin, zamanla yeni amaçlar edinebileceği ve böylece 

farklı sosyal sermayeler oluşturabileceğini ifade eder (Coleman, 1988: 108).  

Sivil toplum ve sosyal sermaye ilişkisine dair dikkat çeken isimlerden biri olan 

Putnam (1995), sivil toplum kuruluşlarına katılım ile sosyal sermaye arasında doğru 

orantı olduğunu ifade eder. Oy kullanım oranı, siyasal katılım, gazete okuma 

düzeyleri, yerel derneklerde faal olmak gibi ölçekleri dikkate alarak yürüttüğü 

araştırmadan elde edilen sonuçlara göre ABD’de sosyal sermayede bir düşüşün söz 

konusu olduğunu tespit eder. Ona göre demokratik yönetimlerde sivil toplum merkezî 

bir kavramdır ve geleneksel ilişkilerin sivil hayatın güçlenmesinde bir engel olarak 

görür. Putnam gönüllü dernekleri “demokrasi okulu” olarak nitelendirir. Çünkü bu 

kurumlarda birlikte çalışma ile insanlar arasındaki güven gelişir ve toplumsal güvenin 

topluma yayılması noktasında bir köprü görevi görür. Aynı zamanda sivil bağlılığı ve 

kamusal işlerde üyelerin yeteneklerini güçlendirir. Sosyal sermaye ile vatandaşların 

kurdukları bu ilişkiler bütününün toplumsal fayda sağlayacağı düşünülür.  

1.1.2.2 Siyasal Katılım ve Demokrasi İlişkisi 

Sıkça tekrarlanan tanımıyla demokrasi halka kendi kendisini yönetme hakkı 

veren bir siyasal sistemdir. İdeal olan hâlinde toplumsal taleplerin karşılandığı, halkın 

taleplerine göre yönetimin biçim aldığı ve etkinlik gösterdiği görülebilir. Mükemmel 

formuna ulaşılamayacağı düşünülse de ideal demokrasi gerçekleşmesi arzulanan bir 

rüyayı temsil eder (Lijphart, 1984:9). Demokrasinin işlediği sistemler, uygulanan 

politika biçimleriyle şekil alır. Barber bu bağlamda üç modele işaret eder: otoriter, 

hukuksal ve çoğulcu demokrasi. Merkezî yönetimin gücünü düzeni sağlamak için 

kullandığı otoriter demokraside, yönetimi seçen bir halk olmasına rağmen zayıf bir 

vatandaşlık yapısı vardır. Hukuksal demokrasi, hükûmetin üstünde kısıtlayıcı bir yargı 

elitinin olduğu sistemi ifade eder. Son olarak çoğulcu demokrasi ise toplumsal 

çatışmaları, toplum sözleşmesi ve serbest piyasa ile çözmeye çalışır. Her üçü de temsil 



19 
 

ilkesine dayanır ve vatandaşlar oy verdikçe siyasal katılım gözlenebilir (Barber, 1995: 

185-189). Demokrasiyi sınırlandıran bu türleri aşan ve vatandaşların katılımlarının 

takip edilebileceği tür, katılımcı demokrasi olarak ifade edilebilir. Burada 

vatandaşların sadece oy kullanarak değil, en geniş biçimde siyasete katılma 

imkânından bahsedilmektedir. Çukurçayır (2000: 13) katılımcı demokrasiyi 

vatandaşların siyasette kendisini ilgilendiren her konuda söz sahibi olabilmesinin tek 

imkânı olarak değerlendirir.  

Katılımcı demokrasiyi temsilî demokrasiden ayıran çizgileri Sarıbay (1992: 

91-92) üç unsurla irdeler: Bireyler kendilerini ilgilendiren konularda kararları 

etkileyebilir, ortak alınması gereken kararlarda seçim dışında yöntemler kullanılabilir, 

siyaset dışı meselelerde de siyasal katılım ile bireyler fikirlerini ortaya koyabilir. Bu 

maddelere ek olarak bireylerin egemen güç karşısında özgürlüğünü savunabilmesini 

ve toplumsal hayatta görülebilecek çatışmaların politika üreterek uyum yasalarının 

oluşturulmasını sağlar (Çukurçayır, 2000: 15-17). 

Demokrasiye ilişkin yapılan akademik çalışmalarda temsilî demokrasinin bir 

kriz içerisinde olduğu ve temsilî demokrasideki karar alma süreçleri ve kurumlarına 

ilişkin eleştirel bir tavrın hâkim olduğu görülür. Yaşanan krizin aşılmasında deva 

olarak bireylerin siyasal karar alma süreçlerine katılımının artması sunulur 

(Çukurçayır, 2000: 33). Katılımın karar organlarını etkileyebilme gücü, kararlarla 

ilgili olarak vatandaşların rahatsızlığının iktidara aktarabilmesini sağlar. Bu da temsilî 

demokrasinin yarattığı boşlukları kapatabildiğini gösterir. Bu yaygın kanaatin aksine 

elitist bir çözüm önerisi sunan Hibbing ve Theiss-Morse’un (2002) “Gizli Demokrasi” 

adını verdiği farklı bir demokrasi modeli mevcuttur. Bu demokrasi modeline göre 

karar alma süreçlerinde doğrudan katılımın azaltılması ama uzman görüşünün 

artırılması gerekir. Alkan’a (2018: 30-31) göre bu model hem araştırmanın yapıldığı 

ABD’de halkın temsilî demokrasiye ait kurumlardan memnuniyetsizliğini ortaya 

koyması hem de mevcut akademik dünyaya zıt bir demokrasi örneği sunmasıyla dikkat 

çeker. Bu araştırmada gizli demokrasi düşüncesinden bahsedilmesinin sebebi 

Beykoz’daki hemşehri dernek başkan/üyelerinin bazılarında benzer bir bakış açısının 

görülmesidir. Bu konu araştırmanın saha sonuçlarının incelendiği üçüncü bölümde 

tartışılacaktır. 



20 
 

Bireyler demokratik faaliyetlerde bulunarak farklı katılım türlerini icra eder. 

Bu noktada Wohlfart (2013: 147-148) demokrasi kavramının günümüz şartlarındaki 

değişimlerini analiz etmek için üç noktayı önemser. İlk olarak siyasi karar alma 

süreçlerinin karmaşıklığı ile bireylerin bu süreçlere güveni arasında ters orantı vardır. 

Bu durum yöneten-yönetilen arasındaki uçurumu artırır. İkincisi bireyler eğitim ve 

teknolojinin olanaklarının artmasıyla söz konusu süreçlerde daha fazla rol oynamak 

istemektedir. Son olarak makro düzlemde verilecek siyasal kararlarda bireylerin 

desteği gerekmektedir. Bu üç temel nokta katılımı çeşitlendirse de bu katılım türlerinin 

mutlak bir şekilde demokrasiyi geliştireceği ve kurumları etkileyeceği iddia edilemez. 

1.2 Hemşehri İlişkileri  

Türkiye’de göç olgusuna dair tasnifinde İlhan Tekeli (2008); Balkanlaşma, 

kentleşme, kentler arası ve yaşam güzergâhları olmak üzere dört göç türü olduğunu 

belirtir. Hemşehrilik ilişkilerini ele alan bu araştırma için özellikle 1950 sonrası 

Türkiye’de kırdan kente doğru gerçekleşen kentleşme göçü önemlidir. Söz konusu türü 

ele alan araştırmalara bakıldığında göçün gerçekleşme süreci ile göç edilen yerde 

yaşananlara dair birbirine benzer temalarla karşılaşılır. Göçün gerçekleşme sürecinde; 

kırsal bölgelerde ikamet eden bireylerin, “memleket” olarak tanımladıkları 

mekânlardan kentsel bölgelere taşınarak tarım dışı sahalarda iş hayatına girdiği görülür 

(Tekeli, 2008: 43-48). Türkiye’de iç göçün nedenleri analiz edilirken itici ve çekici 

faktörler temel alınır. İç göçün “itici” faktörleri; kırsal bölgelerde makineleşmenin 

yaygınlaşmasıyla iş gücü ihtiyacının azalması, yoksulluk, artan nüfusa yetecek gelirin 

elde edilememesi olarak sıralanabilir. Buna karşılık istihdam imkânı, yüksek gelir 

fırsatı ve gelişmiş hizmet sektörü kırsal bölgelerde yaşayan bireyler için kentsel 

bölgelerin “çekici” unsurlarını oluşturur (Karpat, 2019: 39). 

Göçle kent bölgelerine gelen kişiler, ilk başta bir aracı ve bir sığınak olarak 

hemşehrilik ağlarına tutunur. Göçmenler için önem arz eden bu ilişkiler literatürde 

kendisine çeşitli alanlarda yer bulmuştur. Söz konusu yerleşikliğe karşıt olarak 

hemşehrilik ağları, modernleşme ve kentleşmeye bağlı olarak zaman içerisinde gücünü 

kaybedecek bir ilişki türü (Kurtoğlu, 2004: 17; Kurtbeyoğlu, 2003: 43) olarak 

nitelendirilmektedir. Hemşehrilik ilişkilerine söz konusu tartışmaları ve Beykoz 



21 
 

örneğindeki durumunu analiz edebilmek adına bu bölümde öncelikle sosyal bilimlerde 

hemşehrilik ilişkilerinin nasıl değerlendirildiğ 5 başlık altında incelenecektir. 

Ardından tezin konusu olan hemşehrilik ilişkileri ile siyasal katılım arasındaki ilişki 

tartışılacaktır. 

1.2.1 Sosyal Bilimlerde Hemşehrilik İlişkileri 

Hemşehrilik olgusu aynı memleketten olan iki kişi arasındaki ilişkiyi tasvir 

etmek için kullanılır. Bir başka deyişle, birbirleriyle benzer coğrafyalarda yetişmenin 

getirdiği ortak paydalara sahip olmanın bir ifadesi olarak değerlendirilebilir. Hemşehri 

kavramı aynı veya yakın coğrafi bölgelerden gelen kişilerin karşılıklı bağını ve  

geldikleri bölgeye dair paylaştıkları değerleri ifade eder (Kurtoğlu, 2004: 19). Bu 

kavram ve kavrama dair ilişkiler, göçün akabinde kentsel bölgelerde ortaya 

çıkmaktadır. 

İç göç sürecinin ilk döneminde göçte etkili olan gruplar geleneksel aile tipine 

uygun olarak öncü aile ve akrabalardan oluşuyorken takip eden dönemlerde çevrenin 

genişlemesiyle hemşehrilik ilişkilerinin önem kazanmaya başladığı belirtilir 

(Özdemir, 2014: 29; Güven, 1977: 15). Göç eden öncü ailelerce kurulan hemşehrilik 

ilişkileri, bir tür cemaatsel birliktelik olarak ifade edilebilir. Söz konusu hemşehrilik 

ilişkileri; ilk başta göç eden yakın aile üyelerini kapsarken zamanla aynı bölgeden 

gelen insanların da dâhil olduğu bir birlikteliğe dönüşmüştür (Gökçe, ve diğerleri, 

1993: 16-17). Bu birliktelik hem gelinen bölgeye özlemin dindirilmesini hem de 

karşılaşılan çeşitli sorunlarda destek bulunmasını sağlayan önemli bir mekanizma 

olarak yer almaya başlamıştır. Zaman içerisinde hemşehriler karşılaşılan ortak 

problemlerde birlikte hareket edebilmek ve geldikleri bölgeye ait kültürü hem 

hayatlarında sürdürmek hem de kendilerinden sonraki nesle aktarabilmek için 

formelleşme çalışmalarına başlamış ve hemşehri derneklerini kurmuştur.  

Sivil Toplumla İlişkiler Genel Müdürlüğünün faaliyet alanı olarak “Mesleki ve 

Dayanışma Dernekleri” altında değerlendirdiği hemşehri dernekleri, belirli bir coğrafi 

bölgeden farklı bir coğrafi bölgeye yerleşen ya da aile kökenleri aynı coğrafi bölgeye 

dayanan kişilerce kurulan, kendi aralarında sosyal ve kültürel faaliyetler yürüten, 

hemşehrilerin çıkarları için çalışan dernekler olarak tanımlanır (Kurtbeyoğlu, 2005: 



22 
 

47; Kurdoğlu, 1989: 1; Akaslan, 2003: 34-35). Bahse konu dernekler kendi 

memleketlerini tanıtma, memleketlerini güzelleştirme çalışmaları yapma ve üyeleri 

arasındaki bağları koruyup geliştirme olarak çeşitlendirilebilecek amaçlara sahiptir. 

Söz konusu amaçlar arasında hemşehri dernek başkan/üyelerine göre hemşehri 

derneklerinde önemli görülen işlev memleketlerine ait olan geleneklerin yaşatılması 

ve gelecek nesillere aktartılmasıdır. 

Hemşehrilik ilişkileri informel veya formel olarak incelenirken toplumsal 

değişim süreçlerinden bağımsız ele alınmadığı görülür. Bilhassa göç ve kentleşme ile 

hemşehrilik ilişkileri arasında kopmaz bir bağ vardır. Çeşitli araştırmalarda bunun 

temel sebebinin, hemşehrilik ilişkilerinin memleket dışındaki yerlerde bir aidiyet 

oluşturabilmesi ve göç edilen yerlerde bir içerik kazanarak kurumsallaşması olduğu 

belirtilir (Kurdoğlu, 1989: 5; Akaslan, 2003: 27). Dünyanın farklı bölgelerine 

bakıldığında kırsal göçmenlerin oluşturduğu yerleşim bölgelerinden bahsedildiği 

görülebilir. Karpat (2019: 18-19) çalışmasında kırsal göçmenlerin Türkiye’de kurduğu 

gecekondu yerleşim bölgelerinin dünyanın farklı bölgelerinde “squatter” veya “shanty 

towns” olarak geçtiğinden bahseder. Bu meskenlerin, büyük kent merkezlerinin 

çeperlerinde illegal olarak inşa edilen yapılardan oluştuğunu ifade eder. Olumsuz 

şöhretlerine rağmen, üçüncü dünya ülkelerinde kırsal toplumu dönüştüren bir 

hareketlilik, hatta kentsel bütünleşmenin bir aracı olarak addedilebileceklerini belirtir.  

Kırsal göçmenlere ait yerleşim bölgelerine dair benzerlik hemşehrilik 

ilişkilerinde kendisini tam olarak göstermemektedir. Etnisiti, ekonomik statü, din gibi 

ayırıcı bazı özelliklere bağlı çeşitli gruplaşmalarla benzer niteliklere sahip olsa da 

hemşehrilik ilişkileri, Türkiye’de kendine has bir dil, amaç ve araçlar kazanmıştır. Bu 

bağlamda sosyal bilimler literatüründe hemşehrilik ilişkileri 5 farklı noktada 

konumlandırılır. Bu noktalar alt başlıklarda sırasıyla hemşehrilik ilişkilerinin kurulma 

süreci, kurumsallaşma süreci, kentleşme sürecinde bir “tampon mekanizma” olarak 

nitelendirilmesi, siyasal alanda baskı/çıkar grubu olarak nitelendirilmesi ve patronaj 

ilişkilerindeki rolü ile incelenecektir. 

 



23 
 

1.2.1.1 Hemşehrilik İlişkilerinin Kurulması: Kimlik ve 

Dayanışma  

Türkiye’de sosyal bilimler alanında hemşehrilik ilişkilerine dair araştırmalar 

incelendiğinde yapılan öncü çalışmaların hemşehrilik ilişkilerinin kurulma sürecine 

yoğunlaştığı dikkat çekmektedir. Bu araştırmalarda farklı bölgelere dair birbirine 

benzer öğeleri içeren göç süreciyle karşılaşılır. Kentsel bölgelere göç eden bireylerin 

kendi “kimliğine” benzer kişilerle göç kararı aldığı, göç sürecinde ve sonrasında yine 

kendi “kimliğine” benzer kişilerle dayanışma içerisinde olmayı tercih ettiği 

görülmektedir. Diğer bir deyişle; göç etme fikrinin gelişmesinde, göç edilecek 

bölgenin seçiminde ve göçle birlikte karşılaşılan sorunların çözümünde hemşehrilik 

ilişkileri etkindir. Söz konusu kararın alınmasında “öncü aileler” olarak nitelendirilen 

grubun katkısı büyüktür. Bu ailelerin yöresel dayanışma ve hemşehrilik örüntülerini 

oluşturduğu görülmektedir (Özdemir, 2014: 24). Hemşehrilik ilişkilerinin kurulma 

sürecinde, göç eden bireyler söz konusu aile sınırının ötesine geçme ihtiyacı 

hissetmeden belirli mekânlarda hayatlarını sürdürür.  

Hemşehrilik ilişkilerinin kentte oluşmaya başladığı ve sürdürüldüğü süreçte, 

ev içi ve ev dışı mekânlar olmak üzere ikili bir ayrım vardır. Erder’e göre (1996: 242) 

hemşehrilik ilişkileri akraba temelli olarak aile içinde ve kadınlar arasında sürdürülür. 

Ev dışında sürdürülen ilişkiler ise kahvehane ve dernek lokalleri olarak 

örneklendirilebilecek mekânlarda erkekler tarafından devam ettirilir. Erder’e göre 

lokal ve kahvehanelerde kurulan ilişkilerin devamlılığı ve sıklığı, ev içinde sürdürülen 

ilişkiye kıyasla daha zayıftır. Erder’in bu tespitine karşılık ev içinde sürdürülen 

ilişkilere yönelik araştırma bulgularının kısıtlı olduğu belirtilebilir. Fakat lokallerdeki 

toplantılarda ve kahvehanedeki buluşmalarda hem göç sürecinde hem de göç 

sonrasında hemşehri dayanışmasının güçlendiğini göz önüne almak gerekir. 

Kahvehanelerin işlevlere ilişkin olarak Erder (1996: 248) mahalle ahalisinin buluştuğu 

bir mekân ve mesleki örgütlenme nitelikli bir mekân olmak üzere iki noktaya işaret 

eder. Buna ek olarak, kahvehanelerin hemşehrilik ilişkilerindeki rolüne değinen Kıray; 

kahvehaneleri kentleşme sürecinde bireylerin kentle ilk temasını sağlayan, hızlı ve 

verimli haberleşme görevi gören bir tampon mekanizma olarak nitelendirir (1964: 42).  



24 
 

Hemşehrilik ilişkilerinin bir kimlik olarak oluşması ve sürdürülmesi konusuna 

Geertz’in etnisiteye bakışı ekseninde yaklaşılabilir. Geertz (1973: 259-260) ilkel 

olarak etnisite kavramını tartıştığı çalışmasında belirli bir toplumda doğmanın, belirli 

bir dili konuşmanın önemine işaret eder. Ona göre özellikle akrabalık bağı, geleneksel 

ilişkiler, paylaşılan dil ve din gibi kültürel öğelerin bireyler üzerinde güçlü bir etkisi 

vardır. Her ne kadar kimi zaman ezici bir baskıcılığı olsa da Geertz’e göre bu öğelerin 

yarattığı bağlılık, çıkar arzusu veya zorunlu yükümlülüklerden değil; söz konusu bağa 

özgü mutlak bir anlamın getirisidir. Bu ilişki türünün; farklı zaman, mekân ve 

toplumlar için niteliklerinin değişebileceğini ama her toplumsal yapıda kendisini 

göstereceğini belirtir. Etnisitiye bağlı olarak birleşen grupların özelliklerine 

bakıldığında kendilerine has nitelikleri koruma ve diğerlerinden farklılaşan yönleri 

ortaya koyma yönlerine dikkat çekilebilir (Ayata, 1997: 197). Bilgin (1994: 57) bu 

özelliğin gruba aidiyet duygusu ekseninde şekillendiği belirtir ve bu değerler 

sayesinde bireylerin kendilerini “biz” addetmesiyle grup içi birleşmenin güçlendiğini 

ifade eder. Hemşehri ilişkileri Geertz’in irdelediği ilkel akrabalık ilişkilerinden 

parçalar taşır. Hemşehrilerin sahip olduğu dil, gündelik yaşam pratikleri gibi ortak 

kültürel değerler, onları birleştiren önemli unsurlardır. 

Batı dünyasında göçmen Yahudilerin yerleşim alanı olan gettoları ele alan 

Wirth (1927: 58), her ne kadar doğu dünyasındaki göçmen bölgelerinden farklı 

biçimlendiğini ifade etse de kente göç eden bireylerin çeşitli aşamalardan geçtiğini 

belirtir. Wirth, göç sonrasında aile ve akrabalık ilişkileri kopacağını ve ticari ilişkilerin 

merkezî rol almaya başlayacağını ifade eder. Buradan hareketle, Türkiye örneğinde de 

kahvehanelerde sürdürülen hemşehrilik ilişkilerinde değişiklikler yaşandığı 

söylenebilir. Öncelikli olarak formelleşme sürecine girerek faaliyetlerini 

sürdürebilmek adına hemşehri dernekleri olarak kurumsallaşmaya başlamıştır.  

1.2.1.2 Hemşehrilik İlişkilerinin Kurumsallaşması: Hemşehri 

Dernekleri 

Hemşehrilik ilişkileri birinci kuşak göçmenler için farklı bir yere göç etme ve 

söz konusu bölgeye yerleşme sürecinde destek olma görevi üstlenmiştir. Göç edilen 

bölgeye yerleştikten sonra zaman içerisinde farklı ihtiyaçların ortaya çıkması 



25 
 

hemşehrilik ilişkilerinde de değişimleri beraberinde getirmiştir. Göçmenlerin kent 

ortamına alışmasıyla hemşehrilik ilişkilerinin ilk kuşaktaki canlılığının yitirileceği 

düşünülmektedir. Fakat bunun aksine yasal bir zeminde dernekleşerek devamlılık 

sağladıkları göze çarpmaktadır.  

Hemşehriler hem kentteki yaşamları hem de memleketleri için 

kahvehanelerdeki nispeten küçük gruplarını, birçok hemşehriyi buluşturma imkânına 

sahip derneklere çevirmiştir. Bu sayede kendilerine ait mekânlar oluşturabilme imkânı 

edindikleri söylenebilir. Kurdoğlu hemşehri derneklerinin kuruluş amaçlarına göre 

dört farklı türü olduğunu belirtir. Bu tasnifi yaparken derneklerin isimlerinden hareket 

eder. Söz konusu türleri kültür, tanıtma, turizm amaçlı dernekler; bulunulan yerdeki 

dayanışmayı sağlayan dernekler; gelinen yere ilişkin dayanışma dernekleri ve gelinen 

yere imar götürmeye çalışan dernekler olarak sıralamaktadır (Kurdoğlu, 1989: 72-76). 

Fakat kentlileşme sürecinde, isimlerinden bağımsız bir şekilde, hemşehri derneklerinin 

belirtilen türlerin bir veya birkaçının özelliklerini aynı anda içeren bir işleyiş 

kazandıkları söylenebilir.  

Hemşehri derneklerinin kentlileşme sürecindeki toplumsal rollerine yönelik 

birbirine zıt iki görüşün savunulduğu görülür. Bir yandan hemşehri dernekleri, belirli 

faktörlerin getirisiyle kentlileşmeye destek olan ve modernleşme sürecine katkı 

sağlayan bir yapı olarak ele alınırken diğer yandan farklı faktörlerin bu süreçlere ket 

vuran bir yapı olduğu savunulmaktadır. Madalyonun ilk yüzüne bakılırsa hemşehri 

dernekleri kentle sağlıklı ilişki kurulabilmesi adına bir rehber ve aracı bir kurum olarak 

işlev görmektedir. Bu noktada söz konusu dernekler, yeni göç eden bireylerin kentsel 

aidiyet oluşturmasını, “kentli” kimliğini kazanmasını ve kentle bağlantı kurmasını 

sağlama görevlerini üstlenmektedir. En nihayetinde bir sonraki başlıkta değinileceği 

üzere “tampon mekanizma” olarak değişim sürecindeki toplumsal yapıda denge 

sağlayan bu yönler, olumlu addedilen yönler olarak nitelendirilebilir. Diğer yandan 

hemşehri derneklerinin kentle bütünleşmeye ket vuran ve kentli olma bilincinin 

gelişmesine engel olan bir yapıya sahip olduğu iddia edilmektir (Terzi ve Koçak, 2014: 

144; Türkkahraman, 2003: 54). Bilhassa birinci kuşak göçmenlerin kurduğu ağlar kent 

yaşamına katılma süreçlerine destek olurken diğer yandan da bireylerin sahip olduğu 

kültürel özelliklerin muhafazasını sağlamıştır. Fakat bu durum kentlileşme sürecinde 



26 
 

yaşanması gereken bir geçiş süreci, bir tür basamak olarak değerlendirilirken bu ilişki 

ağları dernekleşmiştir. Buradan hareketle hemşehri derneklerinin kendine has bir “biz” 

doğurarak kent yaşamına karışmayı önleyici bir kimliği geliştirdiği belirtilmektedir. 

Bu bağlamda da kentlileşmeye ket vurduğu iddia edilir. Kurtbeyoğlu (2005: 134) 

Kırıkkale’de yaptığı araştırmada katılımcılara göre derneklerin kentlileşmeye olan 

etkisini araştırmaktadır. Bu soruya yanıt olarak yönetim kurulu başkanlarının %52.8’i 

kendi derneklerinin Kırıkkalelilik bilinci oluşmasına, kentsel bütünleşmeye engel 

olduğunu kabul etmektedir. “Biz” kimliğinin ayırıcılığı aynı zamanda kıra ait 

özelliklerin kentte sürdürülmesini getirmektedir. Bu bağlamda göç eden bireyler ne 

kentli ne köylüdür; kırsal değerlerle kentte yaşama ikilemine düşmektedir (Adıgüzel, 

2016: 60). Söz konusu ikili yapıyı barındırma eğilimi, kentlileşmeye ket vuran bir 

özellik olarak görüşebileceği gibi dayanışmanın güçlenmesini sağlayan bir yön olarak 

da değerlendirilebilmektedir. Şahin (2015: 58) ise yaptığı araştırmada hemşehri 

derneklerinin bir yandan geleneksel yapının korunmasında aktif rol alırken diğer 

yandan da kentsel özelliklerin yenilenmesinde ve geliştirilmesinde önemli olduğu 

sonucuna ulaşmaktadır. Bu sayede hemşehrilik ağları kente uyumu sağlarken 

geleneksel özelliklerin de yaşatılmasını sağlamaktadır.  

Bir geçiş kurumu olarak nitelendirilen hemşehri dernekleri, tam sanayileşme 

ve modernleşmenin sağlanmasıyla ortadan kalkması gerektiği belirtilir. Söz konusu 

durumun sebebi olarak; derneklerin bireyleri belirli ve küçük bir grup içinde 

sosyalleşmeye itmesinden dolayı bireylerin kentlileşme sürecine ket vuracağı 

görüşüne işaret edilmektedir. Fakat farklı bir açıdan yaklaşıldığında; bireylerin bir 

“dernek” çatısı altında birleşip sosyal çevresini sadece birincil akrabalarıyla 

sınırlandırmayarak ilişki ağını hemşehrileriyle genişletmektedir. Bu sayede çeşitli 

amaçlarla derneklerdeki faaliyetlerde çalışabilmektedir. Bu anlamda hemşehri 

dernekleri modern ve kente özgü olarak değerlendirilmektedir (Adıgüzel, 2016: 61).  

 

 



27 
 

1.2.1.3 Kentleşme ve Kentlileşme Sürecinde Bir “Tampon 

Mekanizma” Olarak Hemşehrilik İlişkileri 

Hemşehri ilişkileri Türk sosyal bilimler literatüründe yaygın biçimde bir 

tampon mekanizma olarak ele alınır1. Bu kavram, sosyal bilimler literatürüne 

Mübeccel Kıray’ın bir katkısıdır. Kıray’ın tampon mekanizma kavramı, kendisinin 

insanlık tarihine dair öngörüleriyle paralel ele alınmalıdır. Ona göre daima ilerlemenin 

yaşandığı bir tarihsel süreç söz konusudur ve bu süreçte tarım toplumundan tam 

modernleşmiş sanayi toplumuna doğru bir gelişme kaydedilir. Bahse konu ilerleme 

sayesinde, toplumdaki her bir birey kentleşmeden dolayı kentlileşecek; bireylerin 

düşünce tarzlarından yaşam şekillerine kadar her nokta modernleşmeye paralel bir 

şekilde evrilecektir (Atacan vd, 2001: 289). Kıray tampon mekanizmaları değişim 

sürecinin biteviye devam eden akışı içerisinde toplumsal yapıda oluşabilecek 

dengesizlikleri önleyen kurum ya da ilişkiler olarak görür2. Söz konusu mekanizmalar 

toplumsal yapının farklı yönlerinin birbirleriyle bağlanması sonucunda görece dengeli 

bir hâl alır. Bu denge hâlini sağlarken tampon mekanizmalar kendisinden önce var 

olmayan yeni bir ilişki biçimi geliştirdiği için değişim sürecindeki toplumsal yapıda 

yeni bir normlar, kurumlar ve değerler bütünü oluşturur (Kıray, 1999: 107). Kıray 

tampon mekanizmaların değişim sürecinde oluşma ve bütünleşme sürecini incelemek 

için var olan fonksiyonların nasıl değişim gösterdiğine ve hangi fonksiyonların ortadan 

kalkıp hangilerinin aile, ekonomi ve değer bütünü içinde yeni bir yapı 

oluşturabildiğine bakılmasını gerekli görür (Kıray, 1982: 162). Ayrıca değişim 

sürecinin sancıları, yumuşak bir geçiş ile giderildikten sonra tampon mekanizmaların 

toplumsal yapıyla bütünleşmeyen ve modern yapıya uymayan yönlerinin ortadan 

kalkacağını ifade eder (Kıray, 1964: 11-18; Kıray, 2006: 96). Kıray; söz konusu 

görüşüne istinaden değişimi içsel ve dışsal dinamikleriyle birlikte değerlendirerek 

toplumların tarihsel-tekil yönlerinin olabileceğini savlamasına rağmen klasik 

                                                           
1 Hemşehri ilişkilerine ilişkin araştırmalarda tampon mekanizma kavramına sıkça atıf yapılır: Bkz: 
Kurdoğlu, 1989; Akaslan, 2003; Tekşen, 2003; Kurbeyoğlu, 2005; Uzun, 2013; Ökaz, 2019. 
2 Kıray bahse konu ilişki ve kurumları bazı eserlerinde “tampon mekanizma” (2006: 96) olarak 
kavramsallaştırırken bazı eserinde “araform” (1999: 31) olarak imler.  



28 
 

modernleşmeci bakış açısına paralel olarak toplumsal değişimin “topyekûn ve belirli 

bir yönde” gerçekleşeceği görüşüne bağlı kalır (Tunçbilek ve Kabakcı, 2021: 92-93).  

Ereğli’de yaptığı saha araştırmasında Kıray çeşitli tampon mekanizmalar 

olduğunu tespit eder. Ereğli örneğinde mekânsal olarak kahvehanelerin, aile 

kurumunda bireyler arasında değişen ilişkilerin, ekonomik yapıda köylüler ve tüccar 

arasındaki ticari münasebetlerin birer tampon mekanizma örneği olduğunu söyler. 

Kahvehanelere ilişkin olarak belirli köylerden insanların bu mekânlarda vakit 

geçirdiğini, oraya emanetini bıraktığını ve işlerinin takibini sürdüğünü belirtir. 

Özellikle kentleşmeye başlayan köylerde kahvehanelerin önemli roller üstlendiğine 

işaret eder. Bu bağlamda kahvehaneleri; Ereğli bölgesinde hızlı kentleşmenin 

gerginliğini azaltan, ilişkileri kolaylaştırarak hızlı ve verimli haberleşme aracı olarak 

rol alan bir tampon mekanizma olarak değerlendirir. Kentleşme süreci 

tamamlanıncaya, sanayi toplumuna özgü kurumlar işleyinceye kadar tampon 

mekanizma olarak kahvehanelerin rolünün devam edeceğini, akabinde modern 

topluma uymayan bu geçiş sürecine ait mekânların etkinliğini kaybedeceğini öngörür 

(Kıray, 1964: 41-42).  

Ereğli çalışmasında kahvehanelerin yanı sıra köylü ve tüccar arasında gelişen 

ticaret ilişkisi de tampon mekanizma olarak değerlendirilmektedir (Kıray, 1964: 69-

71). Araştırmanın yapıldığı dönemde Ereğli’de köylüler ihtiyaçlarını kasaba tüccarının 

aracılığıyla halletmesinden kaynaklı olarak belirli tüccarın belirli köylerde etkin 

olduğu gözlemlenmiştir. Köylü ve tüccar arasındaki borçlanma ilişkisi modern ve tam 

sanayileşmiş toplumsal nitelikleri taşımamaktadır. Eski feodal düzendeki toprak ağası 

ve köylü arasındaki ilişkiyi andıran, yüz yüze ve kişisel bir temas ile alışverişin 

sürdürüldüğü görülmektedir. Buna karşın tüccarların düşünme ve davranış tarzının 

toprak ağasıyla denk görülemeyeceğini ifade eder. Tüccarlar kentlerdeki gibi kâr 

amacını ön planda tutan iş insanları olarak çalışmaktadır. Kıray’a göre feodal yapıya 

özgü “kalıntıları” fonksiyonel olarak devam ettiren modern tüccarlar, tampon 

mekanizma olarak dengeyi sağlamaktadır. Kentleşme sürecinin tamamlanmasıyla 

tüccarların gördüğü toprak ağası işlevinin kaybolacağı ve ticaretin anonim temeller 

üzerine kurulan örgütler aracılığıyla yürütüleceğini öngörür.  



29 
 

Ereğli çalışmasında aile kurumuna bakıldığında kentleşme ve dışa açılma ile 

en çok değişen ilişki ağının baba ve oğul arasında olduğu görülür. Baba ve oğul 

arasında üç önemli çatışma olduğu tespit edilmiştir. Bu çatışma alanları; erkek 

çocuğunun kiminle evleneceği ve nerede oturacağı, erkek çocuğunun yapacağı iş ve 

maddi bağımsızlık talebi, son olarak erkek çocuğunun çalışma tarzı ve boş zaman 

uğraşıları olarak sıralanır (Kıray, 1964: 109-111). Baba ve erkek çocuk arasındaki 

sorunların çözüm sürecinde babanın evin otoritesi olarak konumunun şeklen 

korunmaya çalışıldığı görülür. Çözüm sürecinde babanın bir otorite olarak verdiği 

karara bağlı kalınmasa da baba “izin verdiği” için babaya zıt kararlar alınabiliyor olma 

durumu şeklen babanın otoritesinin korunmasını sağlar. Buradan hareketle; baba ve 

oğul arasındaki dayanışmanın yavaş bir şekilde çözüldüğü, bu çözülmeden kaynaklı 

problemlerin ise farklı mekanizmalarla giderilmeye çalışıldığı ifade edilir (Kıray, 

1964: 112).  

Ereğli çalışmasında tampon mekanizmalarla ilgili olarak, baba ile erkek çocuk 

arasındaki ilişki dışında ailenin güvenliğinin sağlanması konusuna dikkat 

çekilmektedir. Ev sahibi ve rantiyeci olmak, kız çocuğunun ailedeki konumunun 

değişmesi ve farklı görevler yüklenmesi güvenliğin yeniden sağlanmasında etkili 

unsurlar olarak ele alınır. Kıray’ın düşüncesinde modern ve tam sanayileşmiş 

toplumlarda ne rant sahibi olmak ne de kız çocuğu güven sağlayan kurumlar değildir. 

Fakat değişim sürecindeki Ereğli’de söz konusu unsurlar tampon mekanizma olarak 

denge sağlamaktadır. En nihayetinde, değişen kuşaklar arasındaki fikri ayrılıklar 

annenin aile ilişkisinde oynadığı tampon rol ile yumuşatılır ve babanın otoritesinin 

korunmasıyla çözülme engellenir. Kıray’a göre Ereğli’de en göze çarpan tampon 

mekanizma örneği aile ilişkilerinde görülen değişikliklerdir (Kıray, 1964: 121). Kıray, 

çalışmanın nihayetinde tampon mekanizmaların her ne kadar sancıları hafifletse de 

sürekli güvensizlik ortamı çıkmasının önüne geçilebilmesi adına tampon 

mekanizmaların yerine değişmenin yönelimindeki toplumsal yapıya ait kurum ve 

ilişkilerin bir an önce yerleşmesi gerektiğini ifade eder (Kıray, 1964: 219). Fakat 

özellikle Ereğli araştırmasıyla ön gördüğü bu durumun, zaman içerisinde gerçeklikle 

denk düşmediği görülmüştür. Kıray’ın tam modernleşme ve sanayileşmenin 

gerçekleşmesiyle ara form olarak nitelendirdiği geçiş kurumlarının varlığını 



30 
 

sürdürdüğü tespit edilmiştir. “20 Yıl Sonra Ereğli” araştırmasında görev alan Ayhan 

Aktar’ın (2012: 96) aktarımına göre modernleşmeyle ortadan kalkması beklenen 

mekanizmaların Ereğli’de kökleşerek devam etmesi Mübeccel Kıray ve diğer 

araştırmacıları Türkiye’de sanayileşme ve modernleşme noktasında hayal kırıklığına 

uğratmıştır.  

Özetle; Kıray’ın modernleşme sürecinin bir parçası olarak gördüğü tampon 

mekanizma kavramı, ilerlemenin sürekliliğini imler. Var olan toplumsal yapının daima 

ilerleme kaydederek gelişeceğini, bu süreçte dengesizlik yaratabilecek unsurların ise 

tampon mekanizmalarla hafifletilebileceğini yaptığı araştırmalarla ortaya koyar. Bu 

bağlamda hemşehri dernekleri değerlendirildiğinde değişim sürecinin 

tamamlanmasıyla hemşehrilik ilişkilerinin ortadan kalkacağı ve modern ilişki 

ağlarının kurulacağı ifade edilebilir. Hemşehrilik ilişkilerinin kurulma sürecinde, 

kırdan göç eden birey ve grupların gelme kararını alma ve yerleşme sürecinde 

yaşadıkları sorunların çözümüne dair yeterli resmî kurum ve kanalın olmayışı etkilidir. 

Tampon mekanizma olarak tarif edilmesinin ardında yatan sebep hemşehri 

derneklerinin bu entegrasyon görevidir. Buradan hareketle göç eden bireylerin 

kentlileşme düzeyi arttıkça hemşehri derneklerine ihtiyaç duymadan 

toplumsallaşabilme ve yaşanılan sorunlara bireysel çözüm üretebilme becerileri 

edinebileceği düşünülmektedir. Fakat toplumsal olgularda değişim, tampon 

mekanizma kavramıyla imlendiği şekilde tek yönlü olarak gerçekleşmez. Dolayısıyla 

hemşehri dernek faaliyetlerinin zayıflayacağına ilişkin görüş tartışmaya açıktır. 

Günümüzde hemşehri dernekleri sayıca azalmadığı gibi faaliyet olarak da alanını 

genişlettiği görülür. Zayıflamak bir yana hemşehri dernekleri, önceki bölümde ifade 

edildiği üzere modern ve kente özgü bir kurum olma niteliği kazanmaya başladıkları 

söylenebilir. Bu bağlamda yapılan yeni araştırmalarda bir sivil toplum kuruluşu olarak 

faaliyetlerini genişletmeye başlayan hemşehri derneklerinin, üyelerin yaşadığı 

mahalleler için çalışma öncelik verdikleri dikkat çekmektedir3. Ayrıca bir sonraki 

bölümde ele alındığı üzere, bir baskı/çıkar grubu olma niteliği elde ederek siyasal 

                                                           
3 Bahar Kılınç’ın Rumelihisarı Mahallesinde yaptığı röportaj çalışması bu anlamda dikkat çekici bilgiler 
sunmaktadır. Bkz: https://www.sivilsayfalar.org/2019/07/29/hemsehri-dayanismasi-mahalleli-
dayanismasina-donuyor/ 



31 
 

alanda yeni fonksiyonlar edindiğini vurgulamak gerekir. Buradan hareketle insanlık 

tarihine ilişkin bakış açısına istinaden kentleşme ve kentlileşmenin şartı olarak 

sanayileşmenin gerçekleşmesini gerekli gören Kıray, toplumların kentleşmeyle 

modern bir yapıya ulaşacağı görüşünden ayrılmaktadır. Fakat bahse konu yorumun 

neticesi, sanayileşme sürecinin tekilliğinden kaynaklı olarak oluşabilecek yeni 

toplumsallıkların (hemşehrilik, gecekondu vb.) analizinin güçleşmesidir (Şentürk, 

2022: 294). Netice itibarıyla, hemşehri derneklerini artık salt bir “tampon mekanizma” 

olarak nitelendirmek mümkün görünmemektedir. Bu durumda hemşehri derneklerinin 

nasıl tanımlanacağı sorusu gündeme gelmektedir. 

1.2.1.4 Siyasal Alanda Hemşehri Dernekleri: Baskı/Çıkar 

Grubu Niteliği 

Kent ortamına uyum sağlamak ve göç edilen yerde yaşanan sorunların 

çözümünde birlikte hareket edebilmek adına hemşehri derneklerinin kurulduğundan 

bahsedilmişti. Üyelerin göç edilen yerde ikamet süresi uzadıkça ve bölgesel aidiyetleri 

güçlendikçe hemşehri derneklerinin sahip olduğu tampon rollerden sıyrılmaya 

başladığı ve bireysel sorunların çözümünün yanı sıra ortak çıkarlar için üyelerin bir 

arada kalmaya devam ettiği görülmektedir (Özdemir, 2014). Buradan hareketle 

hemşehri derneklerinin bir baskı/çıkar grubu olarak niteliği bu alt başlıkta ele 

alınacaktır. 

Literatürde çıkar grubu (interest group) ve baskı grubu (pressure group) çoğu 

kez birbiri yerine kullanılan ve karıştırılan iki kavramdır. Çeşitli tanımlardan yola 

çıkarak çıkar grubu; çağdaş toplumsal yapılarda rastlanılan, ortak bir amaç için toplu 

olarak hareket eden ve siyasal alan ile iletişime girerek talepte bulunabilen toplumsal 

bir grup olarak tanımlanabilir (Abadan, 1959: 223; Özdemir, 2014: 7). Baskı grubu ise 

belirli çıkarlar doğrultusunda sadece talepte bulunmayı değil, aynı zamanda siyasete 

etkide bulunabilen bir olgu olarak tanımlanabilir (Kapani, 1997: 193; Özdemir, 2014: 

7). Farklı yönleri olsa da her iki grubun temelinde, aynı noktada birleşen amaçlara 

sahip bireylerin söz konusu amaç doğrultusunda yan yana durmaları ve birlikte 

mücadele etmeleri yatmaktadır (Çaha, 1997: 420). Bu sebeple bu araştırma baskı ve 

çıkar grubu kavramları eş anlamlı olarak kullanılmaktadır. 



32 
 

Söz konusu grupların amacı, temsil edilen grubun temennilerine yanıt vermek 

ve haklarını savunmaktır. Bunu yaparken temsil edilen grubun üyelerinin, üyeliklerini 

devam ettirmeleri için memnun edilmesi gerekmektedir. Alemdar bu bağlamda 

“beleşçilik” kavramına dikkat çekerek grup içinde olmanın gerektirdiği vakit ve nakit 

destekten kaçınan ama grubun sağladığı toplumsal faydadan yararlanan kişilerden 

bahseder (Alemdar, 2014: 171).  

Baskı gruplarının toplumsal mahiyetine ilişkin olarak Llowi (1998: 50-62), söz 

konusu grupların çabalarına kıyasla etkilerinin zayıflığına dikkat çeker. Baskı grupları 

liberalizmi olarak isimlendirdiği çoğulcu sistemi, sayıca çok olan baskı gruplarını 

hükûmetle sürekli ilişki kurarak iktidarın kontrolüne girmesinden dolayı eleştirir. Var 

olan sistem bu tür grupların her ne kadar grup üyelerinin çıkarına dönük hareket 

etmeye odaklı olsa da aslında hükûmetin sınırları dâhilinde çıkar sağlayabildikleri için 

neticede hükûmetin yararına çalıştığını ifade eder. Bu bağlamda Llowi baskı 

gruplarının sadece bir temsil duygusu yarattığını, demokratik bir anlayışı temsil 

etmediğini belirtir. Bu bağlamda Alemdar (2014: 175-177) ise baskı gruplarına 

yönelik eleştirileri 3 maddede toplar. İlk olarak derneklerin organize olma düzeylerinin 

eşit olmamasından kaynaklı olarak bazı dernekler iyi temsil edilse de bazılarının ya 

yetersiz temsil edildiği ya da hiç temsil edilmediğini belirtir. İkinci olarak iş insanları 

ve sanayicilerin oluşturduğu gruplara benzer şekilde sistem içinde güçlü konumda 

olanların oluşturduğu grupların daha fazla ses çıkartabildiğini vurgular. Son olarak da 

birçok baskı grubunun örgüt yapısının demokratik bir işleyişe sahip olmadığını ifade 

eder. Bu noktada yöneticilerin, üyelerin isteklerini ne derecede dikkate aldığı, yönetici 

ve yönetici grupların seçimlerinin nasıl yapıldığı gibi sorunlara dikkat çekilmesi 

gerektiği belirtilir.  

Literatürde hemşehri derneklerinin baskı/çıkar grubu olarak ele alındığı çeşitli 

çalışmalar mevcuttur (Narlı ve Narı, 1999; İnat, 2006; Şenalp, 2013; Özdemir, 2014). 

Hemşehri derneklerinin baskı/çıkar grubu olarak özelliklerinden bir tanesi seçim 

dönemlerinde seçmen kitlesini ortak bir noktaya kanalize ederek siyasi partileri 

etkilemek ve seçim sonrasında hemşehri dernek üyelerinin çıkarlarını takip etmek 

olarak belirtilir (Kalaycıoğlu, 1984: 327). Buna karşılık hemşehri derneklerinin 

tamamını bir baskı/çıkar grubu olarak nitelendirmek mümkün görünmemektedir. 



33 
 

Hemşehrilik bir olgu olarak daha değişken ve amorf bir yapıya sahip olduğu ve bazı 

durumlarda etnik, dinsel ayrımları da kapsayabildiği belirtilir (Kurdoğlu, 1989: 26). 

Fakat örgütlenebilen bir ilişki biçimi olduğu için hemşehri derneklerinin siyasal 

katılım noktasında önemli bir ağ olduğu söylenebilir. Bu konuda hem patronaj ağlarını 

canlı tutması hem de dernekler aracılığıyla çeşitli çıkar talebinde bulunulması 

hemşehrilik ilişkilerinin siyasal katılım hususunda ilgi çekmesini sağlamaktadır. 

Hemşehri derneklerinin bir baskı/çıkar grubu olmak adına üyelerini, özellikle 

yönetim kurulu üyelerini bürokrasi ve siyaset içerisinden oluşturmaya çalışmaktadır. 

Bir örnek olarak Ankara’da bulunan Malatyalılar dernekleri üzerine yaptığı tez 

çalışmasında Tekşen (1998: 63) bu derneklerdeki arşiv çalışmalarında Ankara’daki 

bürokratik sistemin, çeşitli siyasi partilerin ve sendikaların parçası olan seçkin 

Malatyalıların dernekte bir araya getirilmeye çalışıldığından bahseder. Bununla ilgili 

literatürde karşılaşılan bilgilere ek olarak sahada da böyle bir hassasiyetin varlığı fark 

edilmiştir.  

1.2.1.5 Hemşehri Dernekleri ve Patronaj İlişkisi 

Hemşehri derneklerine dair tartışılan netameli konulardan biri patnoraj 

ilişkileridir. Kıray kırsal alanda ağalık konumunun kurduğu patronaj ağlarının, kentte 

yerini hemşehri ilişkilerine bıraktığını ifade eder (1995: 65). Patronaj ilişkileri kentsel 

yaşamda torpil, kayırmacılık, kollamacılık ve “adamı olmak” ifadeleriyle 

belirtilmektedir. Bireyler arasında kurulan ilişkiyi müteakip yapılacak iş ve işlemlerde 

bireylerin birbirine özel muamelede bulunması anlamını içermektedir. Her daim iş 

bulma, tayin edilme gibi eylemlerde kendisini göstermez; sahip olduğu geniş evrenle 

kollamacılıkla çeşitli alanlarda karşılaşılabilir (Kurtoğlu, 2012: 143).  

Kollamacılık noktasında hemşehri derneklerine yüklenen misyon, dernek 

üyeleri resmî kurumlarla ilişkilerinde bir sorunla karşılaştığı takdirde çözümü 

noktasında derneğin “iş bitirici” olması gerektiğidir (Caymaz, 2005). Geniş bir evrene 

sahip olan patronaj ağları, siyasal anlamda kollayan ve kollanan arasında birbirlerinin 

çıkarlarını göz etmeyi gerektirir. Hemşehriler arasında siyasal alanda kurulan patronaj 

ağlarında iktidarı elinde tutan hemşehrinin, diğer hemşehrilerine kaynak dağıtımı ve 

sorun çözümü noktasında kâr sağlayacak şekilde çalışmasıdır (Şahin, 2015: 62). 



34 
 

Ayata’ya göre gündelik yaşamda hemşehriliğin güçlü olması siyasetle ilişki 

biçimlerine de yansıyarak onu “klientalist” bir niteliğe büründürür (2003: 37). Buradan 

hareketle hemşehri dernek üyeleri, siyasal alandaki etkileşimden dolayı derneğin 

yönlendirmesi paralelinde hareket eder. Söz konusu işleyiş derneklerin siyasal bir güce 

sahip olmasının temel sebebi olarak görülebilir. Hemşehri derneklerinde görülen 

patronaj, daima üyelerin beklentilerine uygun sonuçlar doğurmasa da üyelerin 

derneklerini bir tampon mekanizma yerine baskı/çıkar grubu olarak görmeye eğilimli 

olduğu söylenebilir. Bu doğrultuda hemşehri dernekleri siyasetle, parti eksenli 

olmayan tamamen çıkara dayalı bir ilişki kurmaktadır (Özdemir, 2014: 36). 

Araştırmalar derneklerin kapılarının her partiye açık olduğunu vurgulamaktadır. 

Bundan dolayı bilhassa seçim dönemleri, siyasi partiler derneklerde ağırlanmakta ve 

destek görmektedir. Kurtoğlu’na göre (2012: 154) bu işleyiş “kollamacılığa” 

yaklaştırdığı gibi derneklere çıkar amaçlı baskı kurabilme gücü de vermektedir. 

Hemşehrilik ilişkilerinin siyasallaşmasının akabinde baskı/çıkar grubu olarak işlev 

görme durumunu ele alan araştırmalarda da dayanışma ilişkisinin patronaj ağlarını 

ortaya çıkardığı vurgulanmaktadır (İnat, 2006). Nihai olarak Toplumsal Değişim 

Enstitüsünde (TDE) yapılan derlemede (2021: 57) vurgulandığı üzere literatürde 

toplumun siyasallaşmasına paralel olarak hemşehri derneklerinin önce siyasi kimlik 

edindiği ve bunu takip eden süreçte patronaj ağlarının taşıyıcısı olmaya başladığı 

görülmektedir. 

1.2.2 Siyasal Alanda Hemşehri Dernekleri 

Hemşehri derneklerine dair literatürde kentleşme ve kentlileşme süreçlerine 

ilişkin çalışmaların yanında siyasetle kurulan ilişkiye dair çalışmaların da önemli 

sayıda olduğu söylenebilir. Hemşehri dernekleri doğrudan siyasal yaşamda var olmak 

adına kurulmaz. Derneklerin tüzükleri incelendiğinde de herhangi bir siyasi partiyi 

destekleme misyonuna rastlanmaz. Fakat hemşehri derneklerinde başkan/üye olan 

kişiler; informel olarak nüfus yoğunluklarını siyasal alanda bir güç olarak 

kullanmaktadır ve bu güç ile ticari, siyasi, ekonomik, sosyokültürel vb. çeşitli 

imtiyazlar elde etmek istemektedir. Hemşehriler bir dernek bünyesinde birleştiklerinde 

talep ve şikâyetlerini iktidara veya çeşitli makamlara aktarabilecek, seslerini 



35 
 

duyurabilecek bir güce sahiptir. Siyasal sistem ile ilişki kurabilmeleri hemşehri 

derneklerini siyasal katılımın bir ajanı hâline getirmektedir.  

Hemşehri derneklerinin siyasal alanla ilişkisine yönelik yapılan araştırmalarda, 

göç eden bireylerin katılımcı olarak üstlendikleri roller ve bu doğrultuda uyguladıkları 

yöntemlere işaret edilmektedir (Kurtoğlu, 2004; Özdemir, 2013). Hemşehri 

derneklerine ilişkin çalışmalarda kimlik, kentleşme, siyaset olarak 

çeşitlendirilebilecek farklı odak noktalar bağlamında nitel ve nicel yöntemin 

kullanıldığı saha araştırmalarının çoğunlukta olduğu söylenebilir (TDE, 2021). 

Hemşehri dernek üyelerinin bizzat siyasetle ilişki kurmadığını ifade eden çalışmalar 

görülse de (Tekşen, 1998: 121-128) araştırmaların çoğunluğunda hemşehri 

derneklerinin yerel siyaseti etkileme çabası olduğu ileri sürülmektedir (Şahin, 2020: 

69; Şahin, 2015; Özdemir, 2013; Bal, 1997: 431; Sönmez, 2010). Bu araştırmalarda 

bilhassa hemşehri derneklerinin yerel siyasete olan etkilerine (Çelebi, 2018; Şahin, 

2015; Akça, 2012; Kurtoğlu, 2004) ve patronaj ilişkilerine (Özdemir, 2014; Şenalp, 

2013; Kurtoğlu, 2012) yoğunlaşıldığı görülmektedir. 

Kente göç eden bireylerin hemşehrileri ile dayanışma içinde olması, çeşitli 

alanlarda birlikte faaliyet göstermeleriyle hem dâhil olmaya çalıştıkları kente hem de 

memleketlerine artı değer katabilme noktasına geldikleri söylenebilir. Gerek ikamet 

edilen bölgedeki ulaşım, barınma gibi sorunların çözümünde gerek de memleketlerinin 

gelişmesinde derneklerin aktifliğine bağlı olarak yerel ve merkezî yönetimler, kamu 

kurumları ve özel sektörle ilişki kurarak faaliyet yürütüldüğü görülmektedir (Kurtoğlu, 

2012: 149-154). Buradan hareketle kentsel alanda bir aktöre dönüşmeye başlayan 

hemşehri dernekleri, elde ettikleri simgesel güçle kentte var oluşlarını dile 

getirmektedir. Bu dile getiriş kentte etkin kalabilmelerine ek olarak karar alma 

süreçlerinde söz sahibi olmalarını sağlamıştır (Özdemir, 2013: 950).  

1.2.2.1 Hemşehri Dernekleri ve Siyasal Katılım 

Hemşehri derneklerinin siyaset ile kurduğu ilişki, Kaiser’e göre (2007: 483) 

Türkiye’de siyasal katılım imkânını artıran ve temsil eksikliğini gideren bir yoldur. 

Fakat hemşehri derneklerinin direkt olarak böyle bir etkisinin bulunduğunu ifade 

etmek güçtür. Lipset (1986: 165); bir kuruluşun üyelerinin ya da herhangi bir 



36 
 

vatandaşın siyasal alanda çalışarak, iktidarı veya siyasal politikaları zorunlu olarak 

etkileyeceğini düşünmez. Bu noktada üyelerin kuruluşa düşük katılım gösterip 

seçimlerde bir taraf olarak politikayı etkileyebileceğini ifade etmesinin yanı sıra hem 

kuruluşta aktif olup hem de yüksek bir oy potansiyeli göstermesine rağmen politikaları 

hiç etkileyemeyebileceğine işaret eder. Lipset’ten hareketle farklı hemşehri 

derneklerinin farklı katılım potansiyeli gösterebileceği veya katılım noktasında etkisiz 

olabileceği göz önüne alınmalıdır. 

Barber (1995: 177) katılımda etkin ve güçlü bir demokrasiyi niteleyen en 

önemli yönün eylemlilik olduğunu belirtir. Bu bağlamda hemşehri derneklerinde 

siyasal katılımın gücü değerlendirilirken öncelikle üyelerin seçimlere katılımı 

sorgulanabilir. Katılımın en alt düzeyinden başlayan bu sorgulama, bireylerin 

derneklere ve derneklerin siyasal alandaki konumuna ilişkin işlevlerine yönelik 

görüşleri değerlendirilebilir. Eylemlilik söz konusu olduğunda, karşılaşılan her 

eylemin siyasal alanda icra edildiği söylenemeyez. Bu noktada topluma ilişkin 

amaçlar, kamusal eylemler bu sınıfa dâhildir (Çukurçayır, 2000: 24). Bu bağlamda 

hemşehri derneklerinin özellikle yerel seçimlerdeki etkisine değinilebilir. Yerel 

siyasete etki noktasında Sağır ve Akıllı (2014: 13) seçkinlerin çeşitli etnik grupları 

kullanarak siyasi, ekonomik ve sosyal noktada avantaj sağlamaya çalıştıklarını ifade 

eder. Kurtbeyoğlu (2005: 146) araştırmasında hemşehri derneklerinin tüzüklerine 

bağlı olarak yaptığı sosyokültürel faaliyetlerin öneminin yadsınamayacağını belirtir. 

Fakat ona göre hemşehri derneklerinin asıl ilgisi siyasal hayata yöneliktir. 

Araştırmanın yapıldığı Kırıkkale’de hemşehri derneklerinin siyasal hayatta güç 

kazanmak ve bu gücü sürdürebilmek adına temsil ettikleri kitleyi yönlendirmek 

istediği tespit edilmiştir. Bu doğrultuda söz konusu örnekte hemşehri derneklerinin; 

bir sivil toplum kuruluşu olarak değil, sahip olunan kimliğin ön plana alınarak ve diğer 

hemşehri derneklerden farklılaşarak “bölgecilik” yapan bir yapı sergilediği 

görülmektedir. Ona göre bu durum Kırıkkalelilik bilincinin oluşmasına ket 

vurmaktadır.  

Siyasal alanda güç elde edilmesiyle hemşehri dernek üyelerinin karar alma 

süreçlerinde etkili olduğu ve özellikle seçim dönemlerinde siyasetçiler tarafından 

ziyaret edilerek hemşehrilerin beklentilerinin karşılanmaya çalışıldığı ifade 



37 
 

edilmektedir (Yılmaz, 2008: 115). Şahin’in araştırmasına göre 2019’daki yerel 

seçimlerde İkitelli’de Reşadiyeli hemşehri dernekleri farklı bir partinin iktidara 

gelmesini sağlamıştır. Hemşehri derneklerinin seçimlerdeki bu etkisi siyasal katılımda 

etkili olduğunu göstermektedir (Kurdoğlu, 1989: 85; Şahin, 2015: 136; Akça, 2012: 

80).  

Siyasal katılım noktasında hemşehri derneklerine “etkilenen” unsur gözüyle 

bakıldığı ve seçkinlerce kullanılacak bir “oy bankası” olarak nitelendirildiği göze 

çarpmaktadır (Özdemir, 2014; Şahin, 2015; Ökaz, 2019). Dernekler kolay ulaşılabilir 

oya sahip olmasıyla parti faaliyetlerine çekilmeye çalışılmakta ve kitle desteği almak 

için önemsenmektedir. Yalova örneğinde yapılan güncel bir çalışmaya göre hemşehri 

dernekleri patronaj ağlarıyla ön planda değildir; aksine kentleşme, kentlileşme ve kent 

kimliği kazanma sürecinde grup içi ilişkilerle dayanışmayı sağladığı için 

önemsenmektedir (Ökaz, 2019: 45-46). Fakat aynı çalışmada seçim dönemlerinde 

siyasetçi veya siyasetçi adaylarının hemşehri derneklerini “oy bankası” görerek 

önemsediğinden ve derneklerin de oy potansiyelleriyle talepte bulunma hakkı 

olduğunu düşündüğünden bahsedilmektedir. Bu menfaat ilişkisinin hem bir siyasal 

güç olarak görünmesinden hem de dernek üyelerinin siyasete girme basamağı olarak 

da görebileceğinden bahsedilmektedir (Ökaz, 2019: 90). 

Hemşehri dernekleri ve seçkinler arasındaki diyaloğa sadece etkiyen-etkilenen 

olarak bakmamak gerekir. Hemşehri derneklerine ilişkin hazırlanan raporda siyasetle 

kurulan ilişki hususunda siyasal alandaki aktörler ve dernek üyeleri arasında karşılıklı 

ama karmaşık bir etkileşim olduğu belirtilmektedir (TDE, 2021: 36). Bu bağlamda 

hemşehri derneklerinin kurulduğu bölgelerin farklılaşması, aktiflikleri ve 

siyasetçilerle kurdukları ilişkiye bağlı olarak diyaloğun boyutlarının değişkenlik 

gösterebileceği söylenebilir. 

1.2.2.2 Hemşehri Dernekleri ve Demokrasi İlişkisi 

Siyaset sosyolojisinin başlıca amaçlarından biri demokrasiyi yaşatan toplumsal 

koşulları çözümlemektir (Lipset, 1986: 1). Bu bağlamda hemşehri derneklerini ele alan 

bu araştırmada demokrasi ve sivil toplum arasındaki ilişki önem kazanır. Bu ilişkiyi 

Tocqueville’e kadar uzanan bir literatür ekseninde tartışmak mümkündür. 



38 
 

Çalışmalarda sivil toplum ve derneklerin varlığı demokratik hayatın vazgeçilmez 

unsurları olarak görülmektedir. Literatürdeki Betül Demirkaya’nın çalışması haricinde 

hemşehri dernekleri ile demokrasi arasında bir bağlantı kurularak analiz yapılmadığı 

dikkat çekmektedir. Bu sebeple farklı çalışmalardan direkt olarak 

faydalanılamamaktadır. Fakat özellikle yapılan saha çalışmalarında hemşehri 

derneklerinin demokrasiye katkıları veya ket vurduğu noktalarla ilgili tespitler olduğu 

söylenebilir.  

Hemşehri derneklerinin demokrasiye olan katkısına dair Demirkaya (2006: 72) 

dört noktaya işaret eder: taleplerin dile getirilmesi, üyelerinin ekonomik güçlenmesi, 

farklılıkların temsili ve üyeleri arasında demokratik değerleri yetiştirme fırsatları. 

Hemşehri dernekleri ilk kurulmaya başladığı süreçten bu yana üyelerinin iş bulma ve 

barınma konusunda aracı bir kurum olarak faaliyet göstermektedir. Bu sayede 

hemşehrilerinin ekonomik yönden güçlenmesini sağlamaktadır. Zaman içerisinde 

etkinlik alanının genişlemesiyle hemşehri dernekleri üyelerinin ihtiyaçlarını kendi 

içinde halleden bir dayanışma kurumu olmanın ötesine geçerek siyasal kurumlardan 

talepte bulunmaya başlamıştır. Demirkaya’nın “taleplerin dile getirilmesi” olarak ifade 

ettiği bu durum, hemşehri derneklerinin demokrasiye katkı sağladığı önemli bir 

alandır. Yapılan saha çalışmasında bireylerin vatandaş olarak sahip olduğu hak ve 

görevleri icra etme noktasında hemşehri derneklerinin etkili olduğu tespit edilmiştir. 

Bu bağlamda hemşehri dernekleri, bireylerin tek başlarına seslerini duyuramayacakları 

konularla ilgili olarak siyasal alanda yankı uyandırmalarını sağlamaktadır. Bu 

bağlamda yapılan araştırmalarda hemşehri derneklerinin siyasal alanda baskı/çıkar 

grubu olarak rol aldığından bahsedilmişti. Konuyla ilgili Beykoz örneğinde görülen 

farklılıklar ise araştırmanın üçüncü bölümünde ele alınacaktır. 

Demokrasi vatandaşların karar alma süreçlerinde birbirlerine denk olduğu ve 

ortak faaliyet alanlarına sahip olduğu bir sistem olarak kabul edilir. Demokratik bir 

yönetimin, katılım noktasında herkese açık ve kimsenin dışlanmadığı bir ortam 

sağlaması beklenir. Bu bağlamda hemşehri dernekleri incelendiğinde demokratik bir 

işleyişe sahip olmaları için hemşehri derneklerinin hem üyelerinin çeşitliliğiyle temsil 

gücünün yüksek olması hem de üyelerin talep ve şikâyetlerini dile getirebileceği, 

siyasal alan ile ilişki kurabileceği kanalların inşa edilmesi gerekmektedir. Hemşehri 



39 
 

derneklerindeki üyelerin profiline bakıldığında farklılıkları temsil etme noktasında 

zayıf kalındığı söylenebilir. Hemşehri derneklerinde hem genç üye ve kadınlar sayıca 

azdır hem de söz konusu grupların faaliyetlerdeki etkinlikleri zayıftır (Tekşen, 1998: 

133). Bu bağlamda bilhassa siyasal alanda etkili olmak isteyen hemşehri derneklerinin 

kadın ve gençlerin üye olmasını sağlayabilecek faaliyetler üzerine çalıştığı 

belirtilmelidir.  

Hemşehri derneklerinde demokratik bir işleyişin sürdürülebilmesi için 

katılımın herkese açık olması ve kimsenin dışlanmamasına ilişkin olarak farklı siyasal 

görüşe sahip kişilerin bir arada çalışabilme durumuna değinilmesi gerekir. Hemşehri 

derneklerine dair yapılan araştırmalarda birleştirici noktanın “kimlik” olduğu ve diğer 

faktörler ikinci planda kalmaktadır. Bu anlamda hemşehri dernekleri bir sivil toplum 

kuruluşu olarak belirli bir amaç doğrultusunda farklı siyasal eğilimlere sahip kişilerin 

ortak çalışabildiği bir mekânın yaratılmasını sağlamaktadır. Fakat bu birlikteliğin 

meydana getirdiği bir ayrılık söz konusudur. Hemşehri dernekleri her ne kadar belirli 

bir memleketten gelen kişiler için birleştirici bir unsur olarak var olsa da farklı 

memleketten olan kişileri birbirinden ayırmaktadır. 

Demirkaya’nın çalışmasında (2006: 72-73) hemşehri derneklerinin 

demokrasiye ket vuran özelliklerine de değinilir. Bu noktada üye olmayanların 

dışlanmasıyla eşitsizliklerin yeniden üretilmesi, dernek içindeki eşitsiz güç 

ilişkilerinin sürdürülmesi, üyelerinin bireysel özgürlüklerinin sınırlandırılması, 

demokratik olmayan değerlerin teşviki ve rant arama faaliyetleri olasılığı gibi 

potansiyel sorunlar gündeme getirilmektedir. Bu bağlamda yapılan saha 

araştırmalarında hemşehri derneklerine üye olmayanlarla ilgili hemşehrilerin tavrına 

ilişkin bir veriyle karşılaşılmadığı belirtilmelidir. Fakat Beykoz örneğinde yapılan 

saha çalışmasında bu konunun önemsendiği dikkat çekmektedir. Beykoz’daki 

hemşehri dernekleri arasında saha çalışması kapsamında görüşülen başkan/üyelere 

göre kişiler üye olmasa da derneğin faaliyetlerinde yer alabilir, ihtiyaç sahibi ise 

yardımlardan faydalanabilir. Hatta faaliyetlere kendi hemşehrisi olmayanların da 

katılabilmesi, üye olmayanların eşitsizlik yaratacağı söylemine zıt bir örnek 

oluşturmaktadır. Bir diğer demokrasiye ket vuran özellik olan dernek içindeki eşitsiz 

güç ilişkileri konusunda Beykoz örneğinde yapılan saha çalışmasında dernek içinde 



40 
 

üyeler arasında sosyoekonomik durum, eğitim seviyesi, dernekteki pozisyon gibi 

farklılıkların çalışmaları etkilememesine dikkat edildiği tespit edilmiştir. Birbirinden 

farklı özelliklere sahip kişilerin yönetimde bulunmasına önem verildiği ve 

çalışmalarda kapılarının herkese açık olduğu söylenebilir. Ayrıca üyelerin bireysel 

özgürlüklerinin sınırlandırılmasına, demokratik olmayan değerlerin teşvikine ve rant 

arama faaliyetlerine rastlanmadığı da söylenmelidir. Fakat saha çalışmasında ve 

yapılan gözlemlerde rastlanmaması hemşehri derneklerinin demokrasiye ket 

vurmadığı anlamına gelmemektedir.  

  



41 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

KENTİN DIŞINDA KENTSEL BİR BÖLGE: BEYKOZ 

Beykoz, kentleşme sancılarının getirdiği değişken sınıfsal yapıların ve 

sosyoekonomik çatışmaların incelenebileceği bir ilçedir. Söz konusu bu özelliği ile 

Beykoz’un, Türkiye’de yaşanan büyük ölçekli toplumsal değişimlerin mikro ölçekte 

inceleme imkânı sağladığı belirtilir (Aydın ve Çelik, 2005: 121; Bulut, 2020: 423). Bu 

bağlamda; Osmanlı Devleti’nin son dönemlerinde başlayan sanayileşme süreci ve 

Cumhuriyet Dönemi ile birlikte sanayide yaşanan gelişmeler, 1950 sonrasında 

yoğunlaşan kırdan kente iç göç, hemşehri derneklerinin gelişimi, sanayi alanındaki 

özelleştirmeler sonrasında yürütülen sanayisizleşme politikaları olarak 

örneklendirilebilecek çeşitli değişimler Beykoz özelinde ele alınabilir. Buradan 

hareketle, bu bölümde saha araştırmasının yapıldığı Beykoz ilçesine dair bir tasvir 

sunulacaktır. Beykoz’un tarihî arka planı; coğrafi, demografik ve siyasal yapısı ile 

güncel resmi alınacaktır. Akabinde, tezin konusuyla bağlantılı olarak hemşehri 

derneklerine ilişkin veriler sunulacaktır. Son olarak katılımcıların algı ve 

deneyimlerinden hareketle yaşanan Beykoz’a ilişkin görüşler ele alınacaktır. 

2.1 Beykoz’un Tarihî ve Coğrafi Özellikleri 

Beykoz, Marmara Bölgesinin Çatalca-Kocaeli bölümünde ve Kocaeli 

Yarımadasının batısında yer almaktadır. Batı ve kuzeyi İstanbul Boğazı ve Karadeniz 

ile çevrelenmiş Beykoz’un; doğuda Şile, güneyde ise Çekmeköy, Üsküdar ve 

Ümraniye ilçeleri ile sınırı vardır. Yüzölçümü itibarıyla İstanbul’un en büyük 

ilçelerinden biri olan Beykoz, aynı zamanda Boğaz’ın en uzun kıyı şeridine sahip 

ilçesidir. Hem Boğaz ile çevrelenmesi hem de bölgedeki su kaynaklarının bolluğu, 

zengin tarihsel birikimi için gerekli zemini hazırlamıştır. Medeniyetlerin gelişmesinde 

rolü bâki kaynaklardan biri olan su, Beykoz’un bu tarihsel birikimini edinmesinde 

önemli rol oynar. Beykoz’da suyun varlığı askerî seferler için çizilen güzergâhta bir 

durak; bölgenin ihtiyacı olan taze meyve-sebze üreticisi; tabii olarak sahip olduğu 

çayır, koru ve mesire alanlarıyla eğlence merkezi; içme suyu ihtiyacını karşılayan ve 

sanayi faaliyetlerinin yapıldığı bir ilçe olmasında etkili olmuştur.  



42 
 

 

Görsel-1: Beykoz ilçe sınırları 

Konum itibarıyla Beykoz’un bir yüzü deniz, diğer yüzü ise ormanlarla 

çevrilidir. Bu coğrafi konumu dolayısıyla Beykoz’da yaşayan halkın ya balıkçı ya da 

oduncu olduğunu imleyen bir deyiş vardır. Yapılan saha görüşmelerinde katılımcılar 

bu özelliğin yakın geçmişe kadar gerçekliğini koruduğunu ifade etmektedir. Bunun 

yanı sıra Beykoz, sahip olduğu yeşil alanlar ile ünlenmiş bir bölgedir. Osmanlı Devleti 

döneminde saray ahalisince inşa edilen saray ve kasırlar dinlenme alanı olarak 

kullanılmıştır. Ayrıca mesire alanları halk tarafından bir sosyalleşme mekânı olarak 

değerlendirilmiştir. Beykoz’un bu yönü günümüzde de piknik alanlarındaki 

faaliyetler, Beykoz Çayırı’nda düzenlenen şenlik ve festivallerle devam etmektedir.  

Beykoz’un coğrafi özellikleri, ilçenin isminin kökeninde de etkisini gösterir. 

İsmin kökenine dair çeşitli bilgiler aktarılmasına karşılık süregelen iki açıklamaya 

rastlanılmaktadır4. Bunlardan ilki bey ve ceviz anlamına gelen “koz” kelimelerinin 

birleşimiyle oluşturulan “Bey Cevizi” ifadesidir. İkincisi ise bey ve Farsçada köy 

anlamına gelen “kos” kelimelerinden üretilen “Bey Köyü” nitelendirmesidir. 

Tanyeli’ye göre (2020: 47-48) bu iki anlam da sözde-Türkçeleştirme çabasının birer 

ürünüdür. Tanyeli, Beykoz isminin köken olarak Yunanca “tepe, büyük kaya” 

anlamına gelen “Πᾰγ́ος” (Pagos)’dan dönüştüğünü ifade eder. Hünkâr Kasrı’nın 

                                                           
4 Beykoz ile ilgili yapılan çalışmalarda bu açıklamalara rastlanabilir. Örnek olarak: Bişkin, 2013; 
Öncel, 2015; Bilecen, 2019. 



43 
 

konumlandığı noktada belirgin olan topoğrafik görünüş ve bölgede hâlâ Yoros, Yuşa 

gibi Yunanca kökeni açık bölge isimlerinin varlığı bu ihtimali güçlendirmektedir.  

Bir tepede konumlanması, etrafının deniz ve ormanla çevrili olması gibi coğrafi 

özellikleri ile Beykoz, sınırlarında çeşitli sanayi kollarının gelişmesine imkân sağlar. 

İlçe bu özelliğiyle özellikle 1950 sonrasında yoğun göç alarak hızlı bir kentleşme 

sürecine girer. Bu sebeple hemşehrilik ilişkilerini ele alan bu araştırma için göçün 

temelinde yatan sanayileşme tarihine değinmek gerekir. Beykoz’da kentleşme süreci, 

sanayi faaliyetleri ekseninde etkinliğini gösterir. Denize kıyısı olması, akarsuların 

varlığı, bölgedeki işlenebilir topraklar, ulaşım olanaklarının kolaylaştırıcılığı, hizmet 

bölgesine yakınlığı olarak çeşitlendirilebilecek unsurlar Beykoz’u sanayileşme 

sürecinde ön plana çıkarmıştır (Köksal ve Ahunbay, 2006: 131; Tanyeli, 2020: 51). İlk 

fabrikalar 19. yüzyılın başında açılmıştır. 1805 yılında Çuha ve Kâğıt Fabrikası, 

Akbaba köyündeki değirmenin devlet tarafından satın alınmasıyla faaliyete geçmiştir. 

Akabinde, 1812 yılında Debbağhane-i Klevehane-i Amire üretime başlamıştır. 

Bunlara ek olarak İncirköy bölgesine cam, çini, şişe, tuğla, ispermeçet mumu, halat 

olarak örneklendirilebilecek malların imal edildiği fabrikalar açılmıştır (Küçükerman, 

1988: 14-15). Bu fabrikalar sermaye, hammadde, işgücü gibi eksikliklerin getirdiği 

ekonomik gerekçelerle süreç içerisinde el değiştirmiş veya üretim faaliyetleri 

durdurulmuştur. Savaş sonrası yeni kurulan Türkiye Cumhuriyeti’nde, kalkınma 

politikaları gereğince sanayi faaliyetlere önem verildiği için üretimi durdurulan veya 

yavaşlayan fabrikaların yeniden faaliyete geçmesi için çalışılmıştır. Beykoz’un 

kentleşme sürecinde etkisi tartışmasız olan üç fabrika bu süreçte dönüştürülmüş veya 

kurulmuştur. Küçükerman (2020: 39) bu fabrikaları “sanayi devriminin 

Boğaziçi’ndeki temsilcileri” olarak nitelendirir. 1924 yılında kurulan Paşabahçe 

İspirto ve İçki Fabrikası, hususi firmalar tarafından işletilmesinin ardından 1934 

yılında Paşabahçe Tekel Fabrikası olarak üretime devam etmiştir. 1925 yılında Sanayii 

ve Naadin Bankasına devredilerek sivil kundura yapan bir imalathane olarak çalışan 

tabakhane, 1935 yılında Sümerbank teşekkülüne geçerek Beykoz Deri ve Kundura 

Fabrikasına dönüştürülmüştür. Paşabahçe Şişe ve Cam Fabrikası ise 1934 yılında 

üretime başlamıştır (Kirişçioğlu, 1961: 17-19; Küçükerman, 1988).  



44 
 

Sanayileşme faaliyetleri Beykoz’da çok yönlü gelişmeleri beraberinde 

getirmiştir. Bu anlamda hizmet sektöründeki hızlı gelişim “olumlu” bir değişim olarak 

nitelendirilebilir. Bölgede sağlık ve eğitim kurumlarında görülen niceliksel artışın yanı 

sıra sinema, lokal olarak örneklendirilebilecek sosyal faaliyetlerin gerçekleşebilmesi 

için imkân oluştuğu görülmektedir (Bilecen, 2019: 29). Saha çalışmasında konuya 

ilişkin olarak katılımcılar, Beykoz’un yoğun göç almasının altında yatan sebebin 

hizmet sektöründeki bu değişim olmasına dikkat çekmektedir. Olumlu addedilen bu 

özelliklerin yanı sıra hızlı göç alması sebebiyle gecekondu yerleşiminin yoğun olduğu 

bir bölge olması katılımcılar tarafından Beykoz’un olumsuz görülen bir özelliğidir. 

Günümüzde hâlâ bir problem olarak görülen mülkiyet sorunu da gecekondulaşma 

sürecinin bir neticesi olarak değerlendirilebilir. Göç ve sanayileşme ile Beykoz’da 

yaşanan değişimlere dair katılımcıların değerlendirmelerine “Katılımcıların Beykoz 

Algıları ve Beykoz Deneyimleri” başlığında tekrar değinilecektir. 

Beykoz ilçesi sanayi faaliyetleri sebebiyle bir işçi semti olarak ön planda 

olmuştur. Bu yönü sanayisizleşme süreciyle değişmeye başlamıştır. Sanayisizleşme 

kavramı üç farklı temayla birlikle ele alınır (Ayik ve Avcı, 2018: 1277): sanayi 

alanlarının yerleşim bölgelerinin çevresinden farklı bir bölgeye taşınması 

(decentralization), sanayi faaliyeti için daha uygun kaynak ve ulaşım imkânına sahip 

bir bölgeye taşınması (relocation) ve tesislerin kalıcı olarak kapatılması veya başka bir 

ülkeye taşınması (deindustrialization). Beykoz’da hem Tuzla’ya taşınan Türkiye Şişe 

ve Cam Fabrikası gibi farklı bir bölgeye taşınma (decentralization) hem de Deri ve 

Kundura ile Tekel Fabrikaları örneğinde olduğu gibi kalıcı olarak kapatılma 

(deindustrialization) örneklerine rastlanmaktadır. Buradan hareketle yaşanan süreçle 

bilikte Beykoz ilçesinde sanayi faaliyetlerine son verilmiştir. Söz konusu sürecin 

başlangıcı 1983 yılında yayımlanan 2960 sayılı Boğaziçi Kanunu’na5 dayanmaktadır. 

Bu kanuna göre Boğaziçi alanında sanayi tesisi kurulamayacağı ve var olan yapıların 

1985’e kadar farklı bir ilçeye naklinin gerektiği belirtilmektedir. Uygulama noktasında 

görülen gecikmelerle Beykoz Deri ve Kundura Fabrikasının 1999, Paşabahçe Şişe ve 

                                                           
5 https://www.mevzuat.gov.tr/MevzuatMetin/1.5.2960.pdf 



45 
 

Cam Fabrikasının 2002, Tekel Fabrikasının ise 2008 yılında üretim faaliyetleri 

sonlandırılmıştır.  

Söz konusu süreç yalnızca sanayi faaliyetlerinin sona erdirilmesini ifade etmez, 

aynı zamanda hem yeni bir sermaye modeline geçişi hem de toplumsal ve mekânsal 

değişimleri kapsar (Sönmez Öğütle, 2019: 131). Bu süreçle birlikte bölgede istihdam 

olanakları azalır ve bu durumun olumsuzluk sonuçlarını giderebilmek için sanayi 

alanlarının dönüştürülmesi gerekir (Lumun, 2014: 236). Bu anlamda müzeye, çeşitli 

tüketim alanlarına dönüştürülen sanayi bölgelerinden bahsedilebilir6. Türkiye’de 

sanayi faaliyetlerine son verilme örneklerine bakıldığında ise yeni açılan alanların 

mekânsal olarak “verimli” hâle dönüştürülemediği dikkat çekmektedir (Sönmez 

Öğütle, 2019). Beykoz özelinde bu duruma bakıldığında hem Tekel hem de Paşabahçe 

Şişe ve Cam Fabrikası’nın uzun yıllar boş kaldığı ve herhangi bir hizmet veren yapıya 

dönüştürülmediği görülmektedir. Tekel Fabrikası 2012 yılında tamamen yıkılmıştır ve 

bugün etrafı bariyerlerle kapatılarak boş bir arsa olarak durmaktadır. Şişe ve Cam 

Fabrikası’nın ise 2021 yılında yıkımı başlamıştır. Bugün bir yıkıntı olarak akıbetinin 

nasıl olacağını beklemektedir. 

 

Görsel-2: Paşabahçe Şişe ve Cam Fabrikası, 20217 

                                                           
6 İstanbul’da Kadir Has Üniversitesine dönüştürülen Cibali Tütün Fabrikası ve Yapı Kredi Bomontiada 
olarak hizmet veren Bomonti Bira Fabrikası dönüştürülen sanayi bölgelerine örnek verilebilir. 
7 Görsel 2021 yılında fabrika alanının yıkımına başlandığını ifade eden bir haberden alınmıştır. Bkz: 
https://beykozguncel.com/beykoz-un-sembolik-degerinin-yikimina-baslandi--9180.html 



46 
 

 

Görsel-3: Paşabahçe Tekel Fabrikası, 2020 

Tekel ve Şişecam Fabrikalarına kıyasla Beykoz Deri ve Kundura Fabrikası’nın 

“verimli” alana dönüşme adayı olduğu söylenebilir. Günümüzde hem dizi/filmler için 

bir çekim platosu hem de konser ve film gösterimi gibi çeşitli kültür sanat etkinlikleri 

için yeni bir merkez olarak hizmet vermektedir. Bünyesinde hem set çalışanlarına hem 

de Beykoz Kundura’da düzenlenen etkinliklere gelen misafirlerin kullanımına açık 

kıraathane, kafe ve restoran olmak üzere üç farklı yeme/içme tesisi de bulunmaktadır.  

2.2 Demografik Verilerle Beykoz 

Sanayi faaliyetlerinin var olduğu dönemde Beykoz, farklı bölgelerden yoğun 

göç almıştır. Bu durum Beykoz’un bilhassa 1950 sonrasında demografik, 

sosyokültürel ve ekonomik yapısında hızlı değişimlerin yaşanmasında etkili olmuştur. 

Beykoz’da nüfus artış oranı 1945-1950 yılları arasında %24,68 iken iç göç sürecinde 

ilk sıçramanın yaşandığı 1950-1955 yılları arasında bu oran %54,84’e yükselmiştir 

(Bilecen, 2019: 34-35). Nüfus artışı Beykoz’un kentsel özellikleri edinmesinde 

hızlandırıcı bir role sahiptir. Tablo-1’de görüleceği üzere şehir nüfusunun ani artışında 

Beykoz’daki sanayi faaliyetlerinden dolayı aldığı iç göçün etkin olduğu 

belirtilmektedir (Kocadağlı, 2020: 448; Günay, 2021: 1062).  

Tablo-1 ile ilgili önemli bir husus, 2012 yılından sonra kır-köy nüfusunun 

olmamasıdır. 2012 yılında Büyükşehir yasasında yapılan düzenleme ile köyler, 

mahallelere dönüştürüldüğü için Beykoz’daki kırsal/kentsel nüfus ayrımı 

kaldırılmıştır. Fakat Kocadağlı’ya göre (2020: 449) bu değişiklik Beykoz’da kırsal 



47 
 

kesimde yaşayıp kırsal düzenini muhafaza eden nüfusu göz ardı ettiği için gerçeklikle 

uyuşmamaktadır ve yalnızca resmî istatistiklerde görülen şehirli bir nüfus 

yaratılmaktadır. Bu konu ile ilgili olarak saha çalışmasında katılımcıların, Beykoz’u 

kır-kent ikiliğini aynı anda barındıran bir ilçe olarak ifade ettiği görülmüştür. Bu konu 

“Beykoz’un Kırsallığı: Kentlileşirken Kentleşmeme” başlığında irdelenecektir. 

Yıllar 
Şehir 

Nüfusu 

Kır-Köy 

Nüfusu 
Yıllar 

Şehir 

Nüfusu 

Kır-Köy 

Nüfusu 

1935 15.103 6.205 2008 219.960 23.494 

1940 31.236 10.256 2009 220.008 24.129 

1945 25.611 7.494 2010 221.542 24.594 

1950 29.658 11.973 2011 222.075 25.209 

1955 36.859 12.638 2012 220.364 25.988 

1960 45.679 16.069 2013 248.056 0 

1965 51.689 15.179 2014 248.071 0 

1970 61.206 15.179 2015 249.727 0 

1975 76.804 15.963 2016 250.410 0 

1980 94.101 20.711 2017 251.087 0 

1985 118.697 17.366 2018 246.700 0 

1990 142.075 21.711 2019 248.260 0 

1995 170.560 21.990 2020 246.110 0 

2000 188.044 22.788 2021 248.595 0 

2007 220.111 21.722  

Tablo-1: Beykoz'da Genel Nüfus Sayımı (1935-2021), TÜİK 

Beykoz’un demografik yapısı ile ilgili olarak araştırma kapsamı için önemli 

verilerden biri, Beykoz’un sakinlerinin nüfusa kayıtlı oldukları illerdir. Buradan 

hareketle göç eden nüfusa dair bilgi edinilebilir. 2021 TÜİK verilerine göre Beykoz’da 

yaşayan 248.595 kişinin nüfusa kayıtlı oldukları illere bakıldığında %31’inin (75.967) 

nüfusunun İstanbul iline kayıtlı olduğu görülür. İstanbul dışında kayıtlı olunan illere 

bakıldığında nüfusun %10’u Giresun (23.321), %7’si Kastamonu (17.960), %7’si 

Ordu (17.623), %5’i Rize (11.791) ve %4’ü Trabzon (9.163) iline kayıtlıdır. Oranlara 



48 
 

bakıldığında Beykoz’un demografik yapısının özellikle Doğu Karadeniz bölgesinden 

gelen kişilerce şekillendiği görülmektedir. Şimşek’in (2020: 475-476) Beykoz üzerine 

yaptığı araştırma, bu tez için yapılan saha görüşmeleri ve veriler karşılaştırıldığında, 

nüfus yoğunluğuna sahip illere ait derneklerin diğerlerine nazaran nitelik ve nicelik 

olarak daha etkili olduğu fark edilmektedir. İlk kurulan dernekler olmalarının yanı sıra 

il derneklerine bağlı köy ve ilçe derneklerinin nicelik olarak fazla olduğu görülmüştür.  

Demografik dağılım mekânsal olarak da kendisini göstermektedir. Şimşek’e 

göre (2020: 474) Beykoz’da mekânsal olarak belirli bir ilden gelen kişiler, belirli sokak 

ve mahallelerde kümelenmektedir. Bu durum saha araştırmasında katılımcıların 

beyanına göre hemşehri dernek binaları için seçilen yerlerin kararlaştırılmasında da 

gözlemlenebilmektedir. Akraba ve hemşehrilerin birbirine mekânsal olarak yakın 

ikamet etme durumundan dolayı bölgede “yabancı” ve “tanınmayan” insanın olmadığı 

veya az olduğu ifade edilmektedir. Bundan dolayı katılımcılar yaşanılan muhiti 

“güvenilir” addetmektedir.  

2.3 Beykoz’da Yerel Seçimler 

Birinci bölümde bahsedildiği üzere hemşehri derneklerinin siyasal alandaki 

etkisi özellikle yerel seçimlerde görülmektedir. Bu bağlamda araştırmanın bu 

bölümünde Beykoz’daki yerel seçimlere dair bilgi verilecektir8. Öncelikle yerel 

yönetimlere dair mevzuatın 1961 Anayasası ile değiştiğine ve bu değişikliğin akabinde 

belediye başkanlarının tek dereceli olarak halk tarafından doğrudan seçilmeye 

başlandığına dikkat çekmek gerekir. Bu şekilde ilk yerel seçim 1963 yılında yapılmış 

ve 1980 darbesi ile sekteye uğrasa da günümüze değin beş yılda bir olmak üzere 

toplam 12 yerel seçim yapılmıştır.  

Seçim Yılı Beykoz Belediye Başkanı Parti Memleketi 

2019 Murat Aydın AK PARTİ Giresun 

2014 Yücel Çelikbilek AK PARTİ Kars 

2009 Yücel Çelikbilek AK PARTİ Kars 

                                                           
8 Seçimlerle ilgili bilgiler YSK’nın arşivinden alınmıştır: https://www.ysk.gov.tr/tr/mahalli-idareler-
genel-secimleri-arsivi/2650 



49 
 

2004 Muharrem Ergül AK PARTİ Trabzon 

1999 Alaattin Köseler DSP Muş9 

1994 Yücel Çelikbilek Refah Partisi Kars 

1989 Şevket Arıkan SHP Ordu 

1984 Hüseyin Ali Zengin Anavatan Partisi Trabzon10 

Tablo-2: Beykoz İlçesinde Yerel Seçim Sonuçları (1984-2019), YSK 

Alaattin Köseler için hazırlanan anı kitabında 1980 öncesinde Beykoz’da sağ, 

Paşabahçe bölgesinde ise sol düşüncenin yaygın olduğu belirtilir (2022: 31). Her ne 

kadar 1990 öncesinde iki farklı seçimde sol görüşten partilerin seçildiği görülse de bu 

iki yılın yerel seçimlerinde ülke genelinde de bu partiler oy oranının yüksek olduğu 

görülmektedir. Buradan hareketle kendilerini “sosyal demokrat” olarak nitelendiren 

katılımcıların ifadelerinin aksine Beykoz’da ülkenin genel siyasal atmosferinden farklı 

bir sosyal demokrat çoğunluk olmadığı söylenebilir. Seçim sonuçları ve oy oranları 

dikkate alındığında, Beykoz bölgesinde sağ düşünceye sahip seçmenlerin yoğun 

olduğu fark edilmektedir. Ayrıca seçimleri kazanan adayların memleketleri ile 

Beykoz’daki kişilerin nüfusa kayıtlı oldukları illere ilişkin demografik veriler 

kıyaslandığında hemşehri çoğunluğunun seçimlerdeki etkisinin düşük olduğu 

görülmektedir. Hemşehri derneklerinin siyasal alandaki çalışmaları, “oy deposu” 

olarak nitelendirilmelerinin etkinliği bu bilgiler ışığında Beykoz’daki hemşehri 

dernekleri örneğinde araştırma bulguları bölümünde tartışılacaktır.  

2.4 Beykoz’un Güncel Resmi 

Beykoz’da nüfus, sanayi sektörünün ve sosyoekonomik şartların gelişmesiyle 

paralel olarak artmıştır. Bu anlamda bugün bilinen ve yaşanan Beykoz esas itibarıyla 

19. yüzyılda başlayan sanayi faaliyetlerinin ürettiği bir ilçedir. Beykoz’un güncel 

resmini ortaya koyarken çeşitli noktalara değinmek gerekir. Bu anlamda alınan göç 

sonrası yerleşim bölgelerinde yaygınlaşan gecekondulaşmadan, özellikle 2000 sonrası 

                                                           
9 Köseler’in dedesi Muş’tan Beykoz’a göç etmiştir, fakat kendisi Beykoz doğumludur (Haz: Sancar, 
2022). 
10 Zengin’in ailesi Trabzon’dan iş bulmak amacıyla çeşitli yerlere göç etmiş, en son Beykoz’da 
yaşamaya başlamıştır. Kendisi ise Beykoz doğumludur (Haz: Özsaray, 2020). (Yunus Emre Özsaray, 
Ali Zengin, İstanbul: Beykoz Belediyesi Kültür Yayınları, 2020.) 



50 
 

sayıları artan lüks sitelerden, ekonomik eşitsizliğin getirdiği farklı sınıfsal yapılardan 

ve mekânsal olarak bu durumun gözlenmesinden, sanayisizleşme sonrası turizm gibi 

farklı sektörlerle ilişki kurulmasından ve güncel ulaşım olanaklarından bahsedilebilir.  

Yoğun göç alan Beykoz, mekânsal olarak hızlı büyümek zorunda kaldığı için 

çarpık yapılaşmanın görüldüğü bir ilçedir. Katılımcıların tamamı ailelerinin ilk göç 

ettiği dönemlerde akraba ve komşularının yardımıyla yaptıkları gecekondularda 

yaşadıklarından bahsetmiştir. Göçün yoğun olduğu 1951-1966 yılları arasında sadece 

özel mülkiyet alanlarını kapsayan kadastro çalışmaları, ilçenin imar planını 

oluşturmak için yetersiz kalmıştır. Hızlı göçün yaşandığı süreçte imar planının 

yapılmaması günümüzde ilçenin bütününe ilişkin kadastronun hazırlanamama 

sorununu getirmektedir. Orman ve orman alanı dışına çıkartılan 2B parsellerinden 

dolayı bugün mülkiyet sistemi kurulamamaktadır (Cantemir, 2020: 73). Bu sorunun 

çözüleceğine dair vaatler olmasına karşılık şu ana kadar bir çözüm getirilememektir. 

Saha çalışmalarında görüldüğü üzere mülkiyet konusu ilçede yaşayan bireyler için 

hâlâ kritik öneme sahip bir sorundur. Bugün katılımcıların ifade ettiği üzere hemşehri 

dernekleri yaşanan mülkiyet sorununu dile getirme noktasında önemli bir araç olarak 

görülmektedir.  

Sahada katılımcıların mülkiyete ilişkin bir sorun olarak nitelendirdiği ikinci 

konu Beykoz’da imara açılan ve lüks sitelere dönüştürülen bölgelerle ilgilidir. Beykoz 

sınırlarında ormanlık alanların yoğunluğu aşikârdır. Bu alanlardan bazıları 2000’li 

yılların başında imara açılarak yapılaşmaya izin verilmesiyle günümüzde en yüksek 

metrekare başına fiyat biçilen Acarlar ve Beykoz Konakları siteleri inşa edilmiştir 

(Göney, 2020: 31). Pérouse’a göre (2011: 147) İstanbul’daki ilçeler arasında Beykoz 

en fazla güvenlikli siteye sahip ilçelerden biridir. 1999 depremi sonrasında Beykoz’un 

zemini sağlam ve yeni yapılaşmaya uygun bir alan olarak görülmesi güvenlikli 

sitelerin sayıca fazla olmasının önemli sebeplerinden biridir (Şimşek, 2020: 480). Bu 

eksende gelişen göç süreci farklı olanak ve sorunları beraberinde getirmektedir.  

Saha sürecinde katılımcılar tarafından sıkça dile getirildiği üzere mekânsal 

ayrışmayla kendini gösteren ekonomik farklılıklar ortaya çıkmıştır. Bu sürecin 

getirileri Tanyeli’nin (2020: 53-54) Beykoz’daki sınıfsal ekolojik yapıya ilişkin 

analiziyle değerlendirilebilir. Beykoz’da üç katmanlı sınıfsal bir yapının var olduğunu 



51 
 

belirten Tanyeli’ye göre ilk katman Beykoz’un sahilindeki ince yerleşim şerididir. 

Yapısal olarak 18. yüzyıldan öncesine dair kayıtların azlığı, evvelinde güçlü bir 

yerleşim bölgesi olmadığını kanıtlar niteliktedir. İkincisi iç göç sonrasında gelen 

nüfusun oluşturduğu, gecekondulaşmanın var olduğu katmandır. Son olarak 

milenyumla birlikte üst gelir grubuna hitap eden kapalı sitelerin oluşturduğu genişçe 

bir katmanın yapılaştığına dikkat çekmektedir. İlk iki katmandaki yapılaşmalar 

plansızken son katman projelerin getirisi olarak değerlendirilebilir. Üç farklı 

yapılaşma ve bunun getirdiği toplumsal farklılıklar bölgeyi incelenmesi gereken bir 

olgu olarak çekici kılmaktadır. Bir yandan sanayi faaliyetlerin etkisiyle özellikle 

Paşabahçe ve Beykoz merkezinde oluşan kentsel yapısı, diğer yandan geniş sınırların 

getirdiği köy yerleşim bölgeleriyle kırsal yapısı ile Beykoz; zengin bir toplumsallığa 

sahiptir. Sanayisizleşmenin getirdiği günümüz şartları ve yeni ulaşım ağlarının 

kazandırılmasıyla var olan sosyolojik yapıda değişimler görülmektedir. Şimşek (2020: 

480) lüks sitelerle gelen üst sınıfın yarattığı değişimin alt sınıfın aleyhine olduğu 

görüşündedir. Hâlihazırda sanayi faaliyetlerinin durdurulmasıyla iş alanlarının 

daralması ve lüks sitelerle ilçeye gelen pahalılık, Beykoz’da ikamet etme imkânını 

azaltmaktadır. Beykoz’daki sınıfsal yapı ekseninde nüfusun mekânsal dağılımına 

bakıldığında nüfus kıyı boyunca yer alan mahallelerde yoğunlaşmaktadır. Fakat 

mahalle nüfusları karşılaştırıldığında Çiğdem, Çubuklu, Gümüşsuyu, İncirköy, 

Ortaçeşme, Paşabahçe, Yalıköy ve Merkez mahallelerinin nüfusları önemli ölçüde 

azalırken Kavacık ve Acarlar’daki nüfusun bir miktar arttığı gözlenmektedir 

(Kocadağlı, 2020: 453). Bu bağlamda üretimi durdurulan fabrikaların civar 

mahallelerindeki nüfusun azalması sanayinin etkisini gösterir. Diğer yandan Kavacık 

ve Acarlar’daki nüfus artışı ise Beykoz’daki üst gelir grubuna ait nüfusun artmasıyla 

paralel olarak değerlendirilebilir.  

Günümüz Beykoz’una bilhassa gelişen ulaşım imkânlarıyla erişilebilirlik 

artmıştır. Konum olarak Kuzey Marmara Otoyolu’nun güzergâhındadır. 1988 yılında 

hizmete açılan Fatih Sultan Mehmet Köprüsüne ek olarak 2016 yılında Yavuz Sultan 

Selim Köprüsü’nün de yapılmasıyla Beykoz’a kurulan bağlantı yolları ilçeye önemli 

avantajlar katmaktadır. Şehir içi hatlı otobüs ve minibüslerle ulaşım sağlanabiliyorken 

denizden ulaşım vapurlarla yürütülmektedir. Saha sürecinde katılımcılar Beykoz’da 

ulaşımın büyük çapta geliştiğinden bahsetmektedir. Fakat bilhassa gecekondu 



52 
 

bölgelerinin yoğunlaştığı alanlara ulaşımın zor olduğu, yeni hatların oluşturulmadığı 

ifade edilmektedir. Bu konuyla ilgili olarak belediyeye talepte bulunulmasına rağmen 

dönüş alınamadığı belirtilmektedir.  

Sanayisizleşmenin yaşandığı Beykoz’da günümüzde farklı sektörlerin faaliyet 

göstermesi hedeflenmektedir. Bu anlamda bir harita sunabilmesi için Beykoz’a ilişkin 

akademik araştırmalar desteklenmiş ve Beykoz’u çeşitli alanlarda tanıma imkânı 

sunan 3 farklı sempozyum düzenlenmiştir. Bu sempozyumlar aracılığıyla Beykoz’un 

tarihine ilişkin yeni bilgiler edinilmesinin yanı sıra günümüz için proje üretme 

noktasında Beykoz’un potansiyeli keşfedilmeye çalışılmıştır. İlk sempozyumun 

akabinde başlatılan alım garantili tarım projesiyle artırılan çiftçi sayısı bu anlamda bir 

örnek olarak verilebilir. Ekonomik olarak sağlayacağı katkılar göz önüne alınarak 

turizm odaklı projeler üretilmektedir. Bu anlamda kıyı turizmi için Beykoz sahilinde 

düzenlemeler yapılmış ve yeni plajlar açılmıştır. Ayrıca Beykoz tarihinin önemli bir 

parçası olan cam sanayisine yönelik olarak açılan Beykoz Cam ve Billur Müzesi, 

koleksiyonundaki eserlerin yanı sıra 117 ağaç çeşidine sahip bahçesiyle bir anlamda 

botanik müze olarak da ilgi çekmektedir. Beykoz’da yeni düzenlemelerin ve farklı 

çalışmaların yapıldığı belirtilse de katılımcılar bunları yetersiz bulmaktadır. Onlara 

göre daha büyük adımların atılması gerekmektedir.  

2.5 Beykoz’daki Hemşehri Dernekleri 

Beykoz’daki hemşehri derneklerine ilişkin ön araştırma Sivil Toplumla 

İlişkiler Genel Müdürlüğünün illere ve faaliyet alanlarına göre dernekler listesinden 

hareketle yapılmıştır11. Söz konusu listede faaliyet alanlarına göre arama yapıldığında 

“Mesleki ve Dayanışma Dernekleri” başlığı altında Beykoz’da toplam 117 hemşehri 

derneği olduğu görülmektedir. Bu listedeki 14 dernek, Beykoz’un ilçe ve mahalleleri 

için kurulan derneklerdir. Fakat Beykoz için kurulan bu derneklerin birçoğunun 

kapatıldığını veya günümüzde faaliyet göstermediğini belirtmek gerekir. Faal 

olmamaları nedeniyle bu dernekler çalışmanın örneklemine alınmamıştır. Beykoz’a 

sonradan yerleşen kişilerce memleketleri adına kurulan hemşehri dernekleri ise bölge, 

                                                           
11 Listeye ulaşmak için bakınız: https://www.siviltoplum.gov.tr/illere-ve-faaliyet-alanlarina-gore-
dernekler, Erişim tarihi: 06.06.2020. 



53 
 

il, ilçe ve köy dernekleri olarak çeşitlenmektedir. Saha sürecinde listedeki verilerin 

yanlış olduğu görüldüğü için dernek sayılarına ilişkin doğru verilere ulaşılamamıştır. 

Fakat genel olarak bakıldığında niceliksel olarak köy dernekleri çoğunluktayken ilçe 

dernekleri görece daha az sayıdadır. İl derneklerine bakıldığında Beykoz’da 

dernekleşen her il için birer tane kurulduğu görülür. Kars-Ardahan-Iğdır Derneği ve 

Doğu Karadenizliler Derneği ise bölge derneği olarak çalışmalarını sürdüren iki 

dernektir.  

Derneklerin açılış yıllarına ilişkin resmî bilgilere erişmek mümkün olmadığı 

için Beykoz’da kurulan ilk hemşehri derneği tespit edilememiştir. Saha araştırmasının 

yapıldığı derneklerin kuruluş yıllarına ilişkin bilgiler tablo-3’de yer almaktadır. 

Dernek İsmi 
Kuruluş 

Yılı 
Dernek İsmi 

Kuruluş 
Yılı 

Beykoz Artvinliler 
Derneği 

1995 
Mesudiye Kadın Gücü ve 

Emeği Derneği 
2016 

Beykoz Kastamonulular 
Derneği 

1992 
Beykozlu Çankırılılar 

Derneği 
2012 

Beykozlu Giresunlular 
Derneği 

1987 
Beykoz Kars-Ardahan-Iğdır 

Derneği 
1989 

Beykozlu Trabzonlular 
Derneği 

2015 
Beykoz Gümüşhaneliler 

Derneği 
1997 

Beykozlu Ordu 
Mesudiyeliler Derneği 

2016 

Tablo-3: Saha Araştırmasında Görüşülen Derneklerin Kuruluş Yılları 

Saha araştırması için görüşülen dernekler, kuruluş yılları itibarıyla hemşehri 

derneklerine ilişkin literatürle paralellik arz etmektedir. Katılımcılar kahvehanelerde 

hemşehrileriyle küçük birliklerin oluşma tarihini 1960’lı yıllara kadar götürse de 

dernekleri yaklaşık olarak 1985-2000 yılları arasında kurulmuştur. Bununla birlikte 

dernekleşmenin yoğun olduğu sürecin ardından 2010 sonrasında dernekleşmenin 

artması Beykoz’daki hemşehri derneklerine ilişkin dikkat çeken bir unsurdur. 

Kuruluşu ve var oluşu göçle paralel değerlendirilen hemşehri derneklerinin sayısı, göç 



54 
 

alma hızının azaldığı bir süreçte artmaktadır. Bu konu Beykoz’daki hemşehri 

derneklerinin vizyon ve misyonlarıyla paralel olarak ilerleyen bölümde 

değerlendirilecektir. 

Beykoz’da Ağrı, Amasya, Artvin, Ardahan, Bayburt, Çanakkale, Çankırı, 

Çorum, Erzurum, Giresun, Gümüşhane, Kars, Kastamonu, Ordu, Samsun, Sivas, 

Sinop, Tokat ve Trabzon illerinden gelen kişilerce kurulmuş hemşehri dernekleri 

bulunmaktadır. Akdeniz, Ege ve Güneydoğu Anadolu Bölgelerinden gelen kişilerce 

kurulan bir derneğe rastlanmamıştır. Bununla birlikte özellikle Karadeniz bölgesindeki 

illerin derneklerinin çoğunlukta olduğu görünmektedir. Söz konusu durum Beykoz’un 

demografik yapısıyla da paralellik arz etmektedir. Karadeniz Bölgesinden alınan 

yoğun göç, bu illerden gelen kişilerce kurulan derneklerin çoğunlukta olmasını 

beraberinde getirmektedir. Nüfus yoğunluğuna paralel olarak derneği 31 dernekle en 

fazla hemşehri derneğini Giresunlular kurmuştur.  

Beykoz’daki hemşehri derneklerinin literatürde örneğine rastlanmayan iki 

özelliği olduğuna dikkat çekmek gerekir. Bunlardan ilki il derneklerinin isimlerindeki 

anlamlı bir detaydır. Birçok derneğin resmî olarak isimlerinde memleketlerini geride 

bırakacak şekilde “Beykozlu” kelimesinin eklendiği görülmektedir. Resmiyette 

“Beykozlu” ibaresi olmasa da katılımcılar hem kendilerini hem de derneklerini 

“Beykozlu” addetmektedir. Bu durum hemşehri derneklerinin bölgesel entegrasyon ve 

aidiyetinin yüksekliğini ortaya koymaktadır.  

Beykoz’daki hemşehri derneklerine yönelik olarak dikkat çekilmesi gereken 

ikinci husus farklı hemşehri derneklerinin birleşerek kurduğu İl Dernekler Birliği’dir. 

Hâlihazırda 19 farklı il derneğinin ortaklığıyla yürütülen bu yapının odak noktası 

Beykoz’un sorunlarına çözüm üretmek ve gelişmesine yönelik çalışmaktır. Buradan 

hareketle literatürde salt kendi hemşehrilerine yönelik çalışması ve bu yönü sebebiyle 

kısıtlı insanla sosyalleşme imkânı sağlaması sebepleriyle “köylü”, “geri-kalmış” 

olarak çeşitlenebilecek ithamlarla ifade edilebilecek negatif hemşehri derneği algısının 

karşıtı bir durumun ortaya çıktığı söylenebilir. Beykoz örneğinde farklı hemşehri 

derneklerinin bir sivil toplum kuruluşu olarak iş birliği yaptığı ve belirli amaçlar 

doğrultusunda çalışabildiği görülmektedir.  



55 
 

2.6 Katılımcıların Beykoz Algıları ve Beykoz’daki Deneyimleri 

Beykoz’daki hemşehri derneklerinin siyasal katılımla ilişkisine yönelik yapılan 

bu araştırmada, katılımcıların Beykoz’a ilişkin algı ve deneyimlerinin hemşehri 

derneklerindeki faaliyetlerinde merkezî bir rol oynadığı tespit edilmiştir. 

Katılımcıların Beykoz algısında görülen farklılık, Beykoz’daki hemşehri derneklerinin 

vizyon ve misyon olarak diğer il ve ilçelerdeki hemşehri derneklerinden 

farklılaşmasını beraberinde getirmiştir. Bu bölümde 4 temada katılımcıların Beykoz 

algıları ve Beykoz’daki deneyimleri değerlendirilecektir. Öncelikle, Beykoz’un bir 

göç mekânı olmasına yapılan vurgu ele alınacaktır. Ailelerin Beykoz’a göç 

etmesindeki sebeplere ek olarak hem göçte hem de Beykoz’un kentleşmesindeki rolü 

önemsenen fabrikalardan bahsedilecektir. İkinci başlıkta Beykoz’un tasvirinde sıklıkla 

vurgulanan kırsal olma yönü ele alınacaktır. Devamındaki üçüncü başlıkta ise 

hemşehri derneklerinin vizyonlarında anlamlı role sahip olduğu düşünülen 

katılımcıların kendilerini ve çevrelerini “Beykozlu” olarak nitelendirmeleri, diğer bir 

deyişle Beykoz’u bir memleket olarak benimseme durumları incelenecektir. Son 

olarak, hem katılımcıların Beykoz’u anlatırken bahsetmeden geçmedikleri hem de 

hemşehri dernekleri aracılığıyla çözüm üretmeye çalıştıkları sorunlara değinilecektir.  

2.6.1 Göç Mekânı Olarak Beykoz 

Erder (2015: 7-8) göç kararını kriter alarak göçün üç türü olduğunu belirtir: 

bireyselci-akılcı, kitlesel ve zincirleme göç. Zincirleme göç türü, öncü bir akrabanın 

çağrısıyla bir bölgeye yerleşme kararının alınması olarak tanımlanır. Burada göç 

edilen bölgedeki istihdam olanaklarının göçmenlerce önemsendiği görülür. Sanayi 

faaliyetlerinin yarattığı istihdam, Beykoz’un göç için kritik bir bölge olmasında 

etkilidir. Fakat katılımcılar ailelerinin doğrudan Beykoz’daki fabrikalarda çalışmak 

için gelmediğini belirtmektedir. Bu bağlamda fabrikaların temelde doğrudan bir göç 

sebebi olmadığı söylenebilir. Sanayi faaliyetlerinin yoğun olduğu yıllarda Beykoz, 

yerleşme anlamında şartların ve hayata tutunmanın kolay olduğu bir yer olarak 

görülmektedir. Sosyoekonomik olarak bireylerin ihtiyaçlarını kolaylıkla giderebilmesi 

katılımcıların gözünde de Beykoz’a göçte esas neden olarak görülmektedir. Bu 

anlamda Beykoz’daki farklı fabrikalarda çalışan üç katılımcı ve fabrikalarda çalışan 



56 
 

aile büyükleri olduğunu ifade eden katılımcılar olsa da direkt olarak Beykoz’daki 

fabrikaların göç etme noktasında temel sebep olarak belirtilmediği tespit edilmiştir. 

Her ne kadar fabrikalar temel sebep olarak görülmese de fabrikaların gündelik hayatta 

yarattığı sirkülasyon sonucu Beykoz’un sahip olduğu tüketim ve sosyalleşme alanları, 

tıpkı sosyoekonomik olarak bölgenin uygun olması gibi bireyleri Beykoz’a çeken bir 

unsurdur. 

Göç hikâyelerinin değişmeyen bir parçası olarak katılımcıların ailelerinin 

Beykoz’a göç etmesinde en temel sebep, kendilerinden önce buraya gelen 

akrabalarıdır. Araştırmada memleketinden ilk gelen kişi olan bir katılımcı ile 

karşılaşılmamıştır. Memuriyetle atanan bir katılımcı da dâhil olmak üzere her birinin 

burada akrabaları vardır. Öğretmen olarak atanan Emre, Beykoz’u tercih listesine 

akrabalarının burada olması sebebiyle yazdığını ifade etmektedir. Katılımcılar için 

akrabaların varlığı “yakınına sığınma”, “ekonomik katkı”, “yardımcı olacak birilerinin 

varlığı” ile birlikte anılmaktadır.  

“Zaten hemşehri göçleri öyledir. Biri gider, ardı gelir. Hep öyle. Bir de bunlar köyden dışarı 

çıkmamış insanlar, sırtında bir yorganlarıyla gelmişler. Burada ev yapmışlar, işe girmişler.” 

(Galip, Erkek, 50, Yüksek Lisans, Kamu Görevlisi, Üye) 

“Ben hiç sıkıntı yaşamıyorum burada aileme bir şey olur diye. Çünkü yan tarafımda kardeşim 

var, üst katımda biraderim var, şurada başka biri var. Köyü komple buraya taşımışız. Yabancı 

hiç kimse yok gibi.” (Hakan, Erkek, 42, Lise, Kamu Görevlisi, Dernek Başkanı) 

Akrabalarının varlığına ek olarak, Beykoz yaşam standartları olarak 

katılımcıların göç edilen dönem için bütçe dostu olarak değerlendirdiği bir yerdir. 

Günümüz şartlarında kalacak yer ve çalışacak iş anlamında kolaylık sağlamadığı 

belirtilse de sanayi faaliyetlerinin aktif olduğu yıllarda yeni göç eden kişiler için 

ekonomik anlamda avantaj sağladığı belirtilmektedir. 

“Farklı yerlerde çalışsam da hep Beykoz’da ikamet ettim. Beykoz ekonomik olarak daha düşük 

olanların yaşayabileceği bir yer olduğu için. Şartları bana daha uygun olduğu için.” (Emre, 

Erkek, 57, Lisans, Kamu Görevlisi, Dernek Başkanı) 

Dolaylı etki olarak Beykoz’daki sanayi faaliyetlerinin gündelik hayatta 

kapladığı alan, Beykoz’a göç için önemli bir nedendir. Buna ek olarak yapılan 



57 
 

derinlemesine görüşmelerde katılımcıların fabrikalara dair nostaljik bir duyguya sahip 

olduğu görülmüştür. Buna rağmen görüşmeler esnasında direkt olarak fabrikalara 

ilişkin soru sorulana dek iki katılımcı hariç kimse Beykoz’daki fabrikalara dair 

herhangi bir konuya değinmemiştir12. Konuya ilişkin soru sorulduğunda ise 

katılımcıların nasıl önceden fabrikalardan bahsetmediklerine kendilerinin de şaşırdığı 

gözlemlenmiştir. Katılımcıların spesifik olarak sorulmadığı takdirde fabrikalardan 

bahsetmemesi Beykozlu bireylerin hafızasında fabrikalara ilişkin anıların 

zayıfladığına dair bir kanıt olarak değerlendirilebilir. Katılımcılar arasında 

fabrikalardan emekli kişilerin olması, Paşabahçe Şişecam Fabrikası ve Tekel 

Fabrikası’nın bulunduğu yerlerin restore edilmemesi ve boş kalmasına ilişkin 

şikâyetlere rağmen söz konusu “unutma” ilginç bir detaydır.  

Fabrikaların Beykozlular için istihdam getirisi sağlamasının yanı sıra gündelik 

hayatlarında da önemli bir noktada olduğu dikkat çekmektedir. Yaşça büyük ve 

fabrikaların üretim yaptığı dönemleri gören katılımcılar için fabrikalar “romantik” bir 

arka plana sahiptir. Fabrikada yapılan açık hava sineması, piknik gibi sosyalleşme 

faaliyetlerine duydukları özlemden sıklıkla bahsedilmiştir. Buna ek olarak, 

fabrikalarda mesai saatlerine bağlı olarak yaşanan ekonomik hareketliliğin Beykoz 

için önemli olduğu ifade edilmektedir. Ferhat, kendisinden yaşça büyük aile 

dostlarının “askerlik anısı anlatır gibi” fabrikalara dair aktardıkları anılardan hareketle 

fabrikalar sayesinde ekonomik hareketlilik yaratması sebebiyle fabrikaların 

Beykozlular için “can damarı” olarak görüldüğünü belirtmektedir.  

“Benim dedem Şişecam emeklisi. Zaten Beykoz’un yaşlısı hep fabrikadan emeklidir. Fabrika 

konusu yaşlı kesimin bir can damarı. […] Sadece 50 üstü değil bu arada, 30-35 

(yaşlarındakiler) de İspirto’nun önünden geçerken gelen o kokuyu hatırlar. Sadece bu da değil, 

Beykoz’da para hep buradan dolaşırmış. Üretim olduğu için refah yüksekmiş.” (Ferhat, Erkek, 

22, Lisans, İşsiz, Gençlik Kolları Başkanı) 

                                                           
12 Fabrikalardan bahseden ilk katılımcı olan Bekir Paşabahçe Şişe ve Cam Fabrikasına bağlı atölyelerde 
çalışan bir cam işlemecisidir. Diğer katılımcı Davut ise Tekel Fabrikasından emekli olmuş çalışanlardan 
biridir. Bu iki katılımcı hariç fabrikalarda çalışan/emekli olan diğer katılımcılar da dâhil olmak üzere 
Beykoz’u anlatmaları istendiğinde katılımcılar fabrikalardan bahsetmemiştir.  



58 
 

“Amcam ve babam hep bu fabrikalardan emekli. 1980-1990’lı yıllarda gelir seviyeleri gayet 

yüksekti. Oralarda açık hava sinemaları vardı, oraya giderdik. Piknikler yapardık. Şimdi böyle 

imkânlar yok.” (Galip, Erkek, 50, Yüksek Lisans, Kamu Görevlisi, Üye) 

Katılımcıların Beykoz’a gelme sebeplerinden bir diğeri ise Beykoz’un iklimi 

ve diğer coğrafi özellikleridir. Beykoz’a ilişkin demografik verilerden bahsedilirken 

göç eden bireylerin çoğunlukla Karadeniz Bölgesi’nden geldiğine değinilmişti. 

Katılımcılar Beykoz’un hava koşulları, yeşilliği ve deniziyle Karadeniz Bölgesi’ne 

benzediği ifade etmektedir. Bu sebeple belli bir dönem burada çalıştıktan sonra 

ailelerinin geri dönmemesinde ve kendilerinin buraya alışmasında memleket ve 

Beykoz arasında kurulan coğrafi bağ sebep olarak gösterilmektedir.  

“Bizim yaşadığımız yerin iklim koşulları, tabiat şartları Beykoz’a çok benziyor.” (Dündar, 

Erkek, 54, Lise, Emekli, Genel Sekreter)  

Özetle; Beykoz’un sanayi faaliyetleriyle ekonomik sirkülasyonunu 

zenginleştirmesi, göç eden kişilerin kalacak yer ve iş bulma imkânının olması 

sebebiyle Beykoz, özellikle 1950 sonrasında yoğun göç alarak şekillenen bir ilçe 

olmuştur. Beykoz’a göç eden katılımcılar için memleketleriyle benzer görülen 

özelliklere sahip olduğu için Beykoz’a bağlandığı ve buradan ayrılmak istemedikleri 

fark edilmiştir. Katılımcıların çoğunluğunun Beykoz’da doğup büyüdüğü ve 

memleketlerinde yaşamadığı göz önüne alındığında Beykoz onlar için bir göç durağı 

değil, memleketin kendisi olmuştur. Demografik verilerde incelendiği üzere 

günümüzde Beykoz göç alan değil, veren bir ilçe hâline gelmiştir. İstihdam azlığı, 

ekonomik şartların güçleşmesi, ikamet edecek ev bulma zorluğu gibi çeşitli sebepler 

dışa göçün sebepleri olarak görülmektedir.  

2.6.2 Beykoz’un Kırsallığı: Kentlileşirken Kentleşmeme 

Belge (1997: 265) tarihsel araştırmalarda Beykoz’un salt zengin bir Boğaz 

köyü olarak betimlenmediğini; Boğaz’ın bir ilçesi ve Anadolu’nun bir köyü olmak 

üzere iki yönlü bir karaktere sahip olduğunu belirtir. Bu değerlendirme saha 

çalışmasında katılımcılar tarafından da dile getirilmiştir. Katılımcılar için Beykoz 

İstanbul içinde bir köy olarak konumlanmaktadır. Köy benzetmesinin ardından herkesi 



59 
 

birbirini tanıdığı bir ortam olması, kent yaşamına ait görülen parçaların Beykoz’da 

bulunmayışı, kalabalık olmayışı sebep olarak gösterilmektedir.  

“Herkesi tanırız. Herkes bizi tanır. Burası zaten yerleşik, buralarda çok dışarıdan [insan olmaz]. 

[…] Yabancı insanlar geliyor ama gelenler de kolay kolay gitmiyor. Onlar da çok seviyor 

burayı. Burada kalıyorlar, yerleşiyorlar.” (Ayşe, Kadın, 54, Lise, Serbest Meslek, Üye) 

Bir metropol olan İstanbul’da merkezî yerlere uzak kaldığı için durağan bir 

yanı olmasına karşın şehirden tamamen ayrı kalmaması katılımcıların önemsediği bir 

konudur. Bu sebeple katılımcıların nazarında Beykoz aynı anda hem köy hem de şehir 

hayatı yaşamaya el vermektedir.  

“Beykoz İstanbul’un bir kasabası. Hem köy hayatını hem şehir hayatını yaşadığımız bir bölge. 

[…] Bunun sebepleri de ortak çalışma alanlarının olması hasebiyle Beykoz’da üç fabrikanın 

olması, hemşehrilik bağlantısı, birbirine destek […] hep bu duyguyu biraz daha öteye götürerek 

güzel bir birliktelik, güzel bir mahalle kültürü, güzel akrabalık ilişkilerini devam ettirebilmek.” 

(Çetin, Erkek, 63, Lise, Emekli, Üye) 

“Beykoz Anadolu’da bir şehir, İstanbul’da bir köy. Anadolu’da mükemmel bir şehir gibi gelir 

ama İstanbul’da bir köy olarak görünür. İnsanlar birbirleriyle daha yakındır, sıcak bir ilişkiye 

sahiptir. […] Buradaki insanlar orta ve alt gelirlilerden oluşur. Emek gücüyle çalışan 

insanlardır. Arazisi, toprak yapısı uygun olduğu için evini yapmıştır, yanına da bir patates 

soğan ekmiştir, kara lahanasını yetiştirmiştir. Yetiştirdiği de kendine hep bir katık olarak 

koymuştur.” (Emre, Erkek, 57, Lisans, Kamu Görevlisi, Dernek Başkanı) 

“Beykoz tam bir Anadolu kasabası gibi. Böyle sakin, nezih, olayların az olduğu, gönül 

rahatlığıyla gezilebilen, doğayla iç içe bir yer. İstanbul’da nerede durmak istersin desen bana 

Beykoz’dan başka bir yerde durmak istemem. Binalaşma fazla yok. Arka taraf orman, ön taraf 

boğazın üstündesin. Yani kültürel anlamda Anadolu’yu yaşayan bir bölge.” (Hakan, Erkek, 42, 

Lise, Kamu Görevlisi, Dernek Başkanı) 

“Ben Kavacık’ta ikamet ediyorum, sırf çocuklarım rahat ulaşım sağlayabilsin diye. Yoksa 

burada da [Gümüşsuyu Mahallesi] ikamet ederim, evim var. Biraz daha eğitim alanında 

yüklenmeye çalışıyorum. Bu bölge bu anlamda biraz kırsala kaçıyor. Beykoz’un o anlamda 

avantajı yok, burası bir emekli yeri aslında. Hâlâ mahalle kültürü vardır. Kavacık, Acarkent 

civarını demiyorum ama Beykoz’un çoğunluğunda öz değişmemiştir, kültürünü korumuştur. 

Gerçi özünü kaybetmeden gelişmesi gerekirdi, o zaman çok farklı olurdu. Onu da 

yapamamışlar.” (İbrahim, Erkek, 40, Lise, Pazarlamacı, Üye) 



60 
 

Beykoz’un “bakir kalmış”, “özü değişmemiş” bir alan olarak tasvir edildiği 

dikkat çekmektedir. Burada hem doğal çevre hem de insan ilişkilerine vurgu 

yapılmaktadır. Bu bakirliğin bir sebebi olarak imar olmamasından kaynaklanan 

apartmanlaşmanın azlığı ve kırsal yönün korunmasına işaret edilmektedir. 

“Yaşanacak yerleri hâlâ hiç bozulmamış, bakir kalan yerlerimiz var. Komşuluklarımız var, 

akrabalıklarımız var. Hiçbir yerde bulamazsınız buradaki komşulukları. O kadar kenetleniyor 

ki insanlar bir düğünde, bir cenazede. […]  Hiçbir yerde bulamazsınız.” (Ayşe, Kadın, 54, Lise, 

Serbest Meslek, Üye) 

“Mesela ben mahallemde çıktığımda esnafından komşusuna hep selam vererek geçiyorum. 

Burada herkes birbirini tanır. Örnek veriyorum, daha metropol olan Ataşehir, Kadıköy’de 

katlarca binalarda kimse kimseyi tanımaz. […] Bu hâlâ imar olmamasından kaynaklanıyor, 

kentsel dönüşüm yapılmadığı içindir. Buranın hâlâ daha o kırsallığını korumasından dolayıdır. 

[…] Beykoz böyle olmalı bence.” (Leyla, Kadın, 38, Lisans, İşsiz, Dernek Başkanı) 

Beykoz’un mahalle kültürüne sahip bir mekân olarak nitelendirilmesi, 

emeklilerin kaldığı bir yer olarak görülmesi, durağan bir gündelik hayatın yaşanması, 

ulaşım olanaklarının zayıflığı gibi çeşitli durumlar katılımcılar açısından Beykoz’un 

kırsallığından kaynaklanmaktadır. Hâlâ ilçede ikamet eden insanların İstanbul’un 

çeşitli merkezlerine gitme durumunu “İstanbul’a gitmek” olarak nitelendirdiği 

görülmektedir. Katılımcılar için Beykoz İstanbul’dan kırsallığı ile ayrışmaktadır. 

Fakat hem gençler için hem de Beykoz’u değiştirmek isteyen bazı katılımcılar için bu 

bakışın değişmesi gerekmektedir. Katılımcıların çoğu hem kendilerinin hem de 

çevrelerinin iyi eğitim alabilecekleri; kültürel, sportif ve sanatsal faaliyetlerde 

bulunabilecekleri; haklarını talep etme kanallarına ulaşabilecekleri; depreme 

dayanıklı, güzel binaların olduğu yerlerde yaşamak istediklerinden bahsetmektedir. Bu 

anlamda katılımcılar “kentli” yaşam şartlarının peşinde olduğu ve bunu elde etmek 

için çabalamaktadır. Bu duruma rağmen Beykoz’un talep edilen kentli şartlarını 

sağlamaktan uzak kaldığı, bir diğer deyişle “kentleşmediği” belirtilmektedir. 

Demografik veriler başlığında bahsedildiği üzere Beykoz’da köylerin mahalleye 

dönüştürülmesiyle nüfusun tamamı “şehirli nüfus” olarak kabul edilmektedir. Fakat 

her ne kadar köyler mahalleye dönüşse de henüz katılımcıların talep ettiği şehir 

yaşamına Beykoz’un sahip olmadığı görülmektedir.  



61 
 

2.6.3 Memleket Olarak Beykoz: Beykozluluk 

Beykoz’da yaşayan insanların yaşadıkları ilçeye yönelik sevgileri Beykoz’u 

tasvir ederken kullandıkları tamlamalarda görülebilir. Birkaç örnek vermek gerekirse 

Beykoz’u; Ayşe “benim nefesim”, Kübra “vazgeçilmez”, Gülnihal “makyajsız güzel 

bir kadın” ve İbrahim “İstanbul’da yaşanabilecek tek yer” olarak nitelendirmektedir. 

Bu “romantik” nitelendirmelerin yanı sıra katılımcıların kendilerini tanıttıkları 

kısımda Beykoz’a bağlılıkları dikkat çekmektedir. Katılımcıların çoğu kendilerini 

tanıtırken tıpkı memleketlerini söyler gibi “Beykozlu” olduklarını ifade etmiştir. 

Katılımcıların kendisini memleketleriyle değil, yaşadıkları bölgeyle eş gördüğü 

gözlenmektedir. Hemşehri derneklerine dair yapılan iki farklı saha çalışmasında da 

katılımcıların yaşadıkları ili ve bölgeyi benimsediklerine ilişkin bulgulara ulaşılmıştır. 

Demir (2016: 55) yaptığı saha çalışmasında katılımcıların kendilerini Gülensulu olarak 

tarif ettiğinden bahseder. Kurtbeyoğlu’nun Kırıkkale’de yaptığı nitel araştırmada da 

katılımcıların %83’ü kendisini Kırıkkaleli olarak belirtir (Kurtbeyoğlu, 2005: 87). 

Fakat Beykoz’un bu iki örnekten farklılaştığını belirtmek gerekir. Beykoz’daki 

katılımcılar yalnızca kendilerini Beykozlu olarak görmez, aynı zamanda derneklerinin 

isimlerine de Beykozlu ifadesini ekler. Bundan dolayı katılımcılar görev aldıkları 

hemşehri derneklerinin Beykoz için çalışmasını önemser. Sözü edilen diğer iki 

çalışmada ise buna benzer bir bulguya rastlanmamaktadır.  

Beykoz’u bir memleket olarak benimseme durumunun nedenleri arasında 

katılımcıların çoğunluğunun Beykoz’da doğup büyümesi veya 20 yılı aşkın bir süredir 

Beykoz’da ikamet etmesi gösterilebilir. Katılımcıların her biri için Beykoz’u 

benimseme durumu Beykoz’da yaşayan insanları da benimsemeyi getirmektedir. 

Buradaki insanlarla bir aile olduklarını ifade etmektedirler. 

“Beykoz benim hem köyüm hem de doğduğum yer. Biz Çubuklu yerlisiyiz.” (Kübra, Kadın, 

36, Lisans, Kamu Görevlisi, Yönetim Kurulu Üyesi) 

“Tabii buraya ilk geldiklerinde Kavacık bir köy, orman. İlk gelen evlerden biriymiş. O 

dönemlerde Ardahan’dan ilk defa gelenlerin çoğu büyükbabamın evinde kalırmış. Buranın 

yerlisiyiz aslında.” (Leyla, Kadın, 38, Lisans, İşsiz, Dernek Başkanı) 



62 
 

“Mahallemizin oluşması, değişmesi bizim babalarımızın el birliğiyle yaptığı evlerimizin 

neticesinde gerçekleşti. Burada hayatımızı devam ettirdik. Şu anda büyük bir aile olduk, 

Beykoz ailesi olarak.” (Çetin, Erkek, 63, Lise, Emekli, Üye) 

“Benim köyüm Beykozköy. Hani hangi köydensiniz derlerse, Beykozköylüyüm. Gözümü 

açtığım yer burası.” (Gülnihal, Kadın, 46, Yüksek Lisans, Okul Müdürü, Yönetim Kurulu 

Üyesi) 

Katılımcıların kendilerini “Beykoz’un yerlisi”, “Beykozlu”, “Beykozköylü” 

olarak nitelendirmeleri araştırmanın ana teması olan hemşehri derneği üyelikleriyle 

ilişki kurulduğunda dikkat çekmektedir. Yaşanılan bölgeyle kurulan bağ ve bu bölgeye 

karşı hissedilen aidiyet, hemşehri derneklerinin çalışmalarını etkilemektedir. Dernek 

isimlerinde de dikkat çeken bu “Beykozlu” olma vurgusu hemşehri derneklerinin 

çalışma alanlarını etkilemektedir. Katılımcıların kendilerini Beykozlu olarak ifade 

etmesiyle hemşehri dernekleri arasındaki ilişki, tezin üçüncü bölümünde 

tartışılacaktır.  

“Yaşadığımız yerin insanıyız sonuçta. Birinci öncelik Beykoz olduğu için derneğimizin adı 

Beykoz ile başlıyor. Dolayısıyla Beykozluluk bilincini de ön planda tutuyoruz. Kimliğimizi 

[Memleketimizi] hiçbir zaman inkâr etmiyoruz, her zaman savunucusuyuz. Kendi 

kültürümüzü yaşamak da bu derneğin amaçlarından biri. Beykoz konusu da bunun yanında 

bizim için önemlidir. Beykozluluk da bir kimliktir.” (Cahit, Erkek, 49, Lisans, Mimar, Dernek 

Başkan Vekili) 

“Bizim şöyle bir ibaremiz var, Beykozlu […] Derneğiyiz. Orada bir -lu eki var, burada herkes 

kendini Beykozlu görür zaten.” (Dündar, Erkek, 54, Lise, Emekli, Genel Sekreter) 

Hemşehri dernekleri üzerine yapılan araştırmaların bulgularına paralel olarak 

bu araştırma için görüşülen katılımcıların çoğunluğunda da memleketlerine dönme 

fikrinin olmadığı görülmektedir13. Katılımcıların gözünde nüfusa kayıtlı oldukları iller 

bir tatil yeri, dinlenme bölgesi olarak konumlanmaktadır. 

“Giresun’da doğdum. Daha kırkım çıkmadan İstanbul’a gelmişim. Doğdum doğalı buradayım 

diyebilirim. Aslında buralıyım. Şeyim kalmadı yani … [EK: Bağınız mı?] Evet, bağım 

kalmadı. Ailecek Giresun’u sadece tatil bölgesi olarak görüyoruz.” (Dündar, Erkek, 54, Lise, 

Emekli, Genel Sekreter) 

                                                           
13 Yapılan araştırmalar örnekleri için bakınız: Kurtbeyoğlu, 2005: 80-81; Ökaz, 2019: 73-75. 



63 
 

Beykoz’da kurulan hayat düzenini bırakmak istememe, alışılan düzenin devam 

ettirilme arzusu Beykoz’a olan bağlılığın sebeplerinden biridir. Memleketlerine geri 

dönmek bir yana katılımcılar Beykoz’dan taşınmak bile istememektedir. Hayatlarının 

belli dönemlerinde evlilik, iş gibi sebeplerle farklı yerlere giden katılımcıların da yine 

Beykoz’a geri dönmek için çabaladığı ve döndüğü gözlemlenmiştir. Beykoz’a 

bağlılığın ikinci önemli sebebi ise katılımcıların Beykoz’da kendilerini güvende 

hissetmeleridir. Beykoz katılımcılar için hem bir memleket hem de mahalle kültürüne 

sahip olmasıyla güvenli olarak nitelendirilen bir ilçedir. Onlara göre Beykoz’da 

yabancı olarak nitelendirdikleri insanlar yoktur. Özellikle yaşadıkları muhitte herkesin 

birbirini tanımasının getirdiği rahat bir ortam olduğundan bahsedilmektedir. 

“Böyle güvende hissediyorum. Ailemi güvende hissediyorum. Nereye gidersem gideyim 

dönmek istiyorum gelmek istiyorum. Sanki burada nefes olabiliyormuşum gibi geliyor bana.” 

(Ayşe, Kadın, 54, Lise, Serbest Meslek, Üye) 

“Misal ben İstanbul’un farklı ilçelerinde yürürken o kalabalıkta kayboluyorum ama Beykoz’da 

evimden Çubuklu’ya yürürken her evde oturan insanı bilirim. Onlar da beni bilir. Burada 

herkes birbirini tanır. Beykoz görünürde bir ilçe ama bir köy-kasaba gibi. O yüzden ben burada 

kendimi çok güvende hissediyorum.” (Kübra, Kadın, 36, Lisans, Kamu Görevlisi, Yönetim 

Kurulu Üyesi) 

2.6.4 Beykoz’un Güzelliğini Örten Sorunlar 

“Beykoz denildiğinde benim aklıma doğal güzelliklerinin yanında işsizlik, imar sorunlarının 

çözülmediği, insanlarının diken üstünde yaşadığı, gelecekten kaygılı, şu anda genellikle 

emeklilerin yaşadığı, Türkiye’nin kozmopolitik yapısına baktığın zaman en zenginle en 

fakirinin bir arada yaşadığı bir bölge [geliyor]. İşte bir tarafta Türkiye’yi yöneten sermaye, bir 

tarafta da işsiz genç. Böyle ilginç bir yapı var Beykoz’da. Burada tabii Beykoz’un güzelliklerini 

anlatmak isterdim ama Beykoz’un şu an güzelliğinden çok sıkıntısı var.” (Dündar, Erkek, 54, 

Lise, Emekli, Genel Sekreter) 

Beykoz’a ilişkin algının araştırmada önem arz etmesi, hemşehri derneklerinin 

yaşanan bölgeyi çalışmalarında odak noktaya almasından kaynaklanmaktadır. 

Görüşülen hemşehri derneklerindeki başkan ve üyeler, Beykoz’un yaşadığı sorunlara 

karşı algılarını açık tutmaktadır ve bunlara ilişkin çalışmayı kendilerine ilke 

edinmektedir. Katılımcıların birleştiği ilk nokta her ne kadar Beykoz sevgisi olsa da 

ikinci nokta yukarıdaki alıntıda görüldüğü gibi Beykoz’un sorunlarının artık 



64 
 

güzelliğinin önüne geçtiğidir. Katılımcıların genel olarak bahsettiği başlıca sorunlar 

imar, genç işsizliği, sosyokültürel faaliyetlerin yetersizliği ve ulaşım olarak 

sıralanabilir.  

Beykoz’da üzerinde durulması gereken ilk ve özellikle 50 yaş üstü 

katılımcılara göre en önemli problem imar meselesidir.  

“Buradaki en büyük sorun imar sorunu.” (Ayşe, Kadın, 54, Lise, Serbest Meslek, Üye) 

“Beykoz kültürel anlamda güzel bir konumda ama gönül daha güzel yerlerde olmasını istiyor. 

Mesela imar konusunda sıkıntı yaşıyoruz. İmara açmıyorlar. Niye? Devlet politikası olarak 

hükûmeti de devleti de biliyor Beykoz’un çok güzel olduğunu. Buranın bir kimyası var, 

bozulmasın veya bozulursa da bunlar14 burada kalmasın, bunları gönderelim başkaları gelsin 

diye bir düşünce var. Tabii gönül istiyor daha güzel binalarda oturalım, daha güzel yerlerde 

yaşayalım, depreme dayanıklı olsun. Yıllardır imarla ilgili çalışmalar yapılıyor ama bir sonuca 

varılamıyor. Yapılaşma olursa Beykoz bozulur mu, bence bozulur ama […] güzel binalar olur. 

Şimdi baksak buralara, hep gecekondu ama işte bir aile ortamı var.” (Hakan, Erkek, 42, Lise, 

Kamu Görevlisi, Dernek Başkanı) 

Katılımcılar imar dışında sorun olarak gördüğü durumların temelde 

sanayisizleşme sürecinden sonra ortaya çıktığını ifade eder. Onlara göre tıpkı üretimi 

durdurulan fabrikaların yıllar geçmesine rağmen hâlâ dönüştürülmemesi gibi Beykoz 

da eskiden olduğu hâliyle kalmaya devam etmektedir. Değişmemek, değişen düzene 

ayak uyduramamak aslında Beykozlular için önemli bir sorun olarak görülmektedir. 

“Fabrikaların kapanmasından sonra sıkıntılar başladı. Yani Beykoz İstanbul'un aslında 

kasabası dersek bile bozulmamış en güzel yerlerden birisi. İmarla ilgili şu anda insanların ya 

da Avrupalı gruplarının göz bebeği olan bir yer. Bunun değiştirilmesiyle ilgili yönetimin bir 

şekilde daha kararlı ve tutarlı bir yaklaşım sergilemesi lazım. Biz kendimizden keyfimizden 

gelmedik buraya. Hem karnımızı doyurmak için geldik hem aile olarak büyüdük hem de bu 

ülkeye katkı sağladık. […] Fabrikalar kapandıktan sonra Boğaz’ın en güzel yeri olan 

Beykoz’dan ‘Sen kalk git’ denmesi benim ağrıma gidiyor. Onun için bize burada yapılacak en 

güzel şey, en güzel proje sosyal konut projesidir.” (Çetin, Erkek, 63, Lise, Emekli, Üye) 

Katılımcıların kendilerini Beykozlu olarak gördüğü ve Beykoz’u memleket 

olarak benimsediğinden bahsedilmişti. Sanayisizleşme sonrasında bölgede üst 

                                                           
14 Not: Katılımcı burada kendi ve çevresi gibi sosyoekonomik olarak alt sınıfı kast etmektedir. 



65 
 

sınıfların ikamet edeceği konut yapılarının yaygınlaşmasıyla bu görüşe ters bir 

durumun ortaya çıktığını ifade etmektedirler. Söz konusu konut tiplerinin 

yaygınlaşmaya başlaması ve bölgede güçlü bir rant beklentisi olması Beykozlular’a 

Beykoz’dan dışlanacaklarını düşündürmektedir. Bu dışlanmanın bir kanıtı olarak imar, 

ulaşım, sosyal, kültürel ve toplumsal konularda yaşanan sorunlarının çözülmediğini 

ifade etmektedirler. Örnek olarak katılımcılardan Numan’a göre toplu taşımada 

seferlerin seyrekliği ve hatların yetersizliğinin çözülmemesinin sebebi olarak üst 

sınıfların toplu taşımaya ihtiyaç duymamasıdır. 

“Artık vatandaşın bakışı: ‘Biz Beykoz’un sahibi değiliz!’. ‘Beykoz zenginler için bekletiliyor, 

biz zaten gidiciyiz.’ deyip bir karamsarlığa itildi. Siyasi olarak kim gelirse gelsin bir çözüm 

bulunmaz. Burası artık bizim elimizden alınacak, bize burada yaşam şansı verilmeyecek 

şeklinde bir fikir hâkim. Tabii bu nasıl kırılır, nasıl toparlanır, vatandaş nasıl ümitlendirilir 

[soruları] siyasilerin bileceği iş artık.” (Emre, Erkek, 57, Lisans, Kamu Görevlisi, Dernek 

Başkanı) 

Beykoz’un kendine has yapısından ayrıştığı düşünülen lüks siteler, 

katılımcıların nazarında bir sorun olarak görülmektedir.  

“Son dönemlerde gettolaşma, siteleşme oldu. O siteler biraz ayrıldı. [Bu durum] kültür farkını 

getirdi ama vatandaş sınıf ve statü atlayamadığı için sadece hayranlıkla seyretti. O sitelerde 

güvenlikçi ve temizlikçi olarak kendine yer buldu, iş bulamadığı için. Hiçbir zaman için 

oralardan bir mesken, bir konut, bir yaşam tarzı elde edemediler.” (Emre, Erkek, 57, Lisans, 

Kamu Görevlisi, Dernek Başkanı) 

Beykozluların Beykoz dışında çalışması ve sosyalleşmesi “Beykoz’u terk 

etme” olarak nitelendirilmektedir. Her sabah mesai öncesinde “yığınların duraklara 

akın ederek” Beykoz’dan ayrılmasından ve aynı yığınların mesai sonrası dönüşünden 

bahsedilmektedir. Bu durum Beykoz’da mesai saatlerinde bir durgunluğa neden 

olmaktadır.  

“Her sabah yaklaşık 60-70 bin kişinin Beykoz’u terk ettiğini görürsün, sonra akşam yine döner. 

Gündüz Beykoz’da gezersen Beykoz hep boştur, çünkü insanlar hep dışarıda.” (Dündar, Erkek, 

54, Lise, Emekli, Genel Sekreter) 

Beykoz ile ilgili en çok işaret edilen sorunlardan birinin ulaşım olduğu 

belirtilebilir. Katılımcılar gitmek istedikleri yerlere direkt hat olmaması, hatların saat 



66 
 

aralıklarının uzun olmasından dolayı ulaşım imkânlarının kısıtlı olduğunu 

belirtmektedir. Çeşitli sektörlerin Beykoz’a ulaşım için servis sağlamaması bilhassa 

genç katılımcılara göre bölgeden ayrılma sebebidir.  

“Biz dernek olarak her yıl 200-300 kişiye kalıcı iş sağlıyoruz. Sanayi kuruluşları İstanbul 

Anadolu yakasında Gebze bölgesinde. Ne hikmettir ki hiçbir sanayi kuruluşunun Beykoz’a 

servisi yok. Avcılar’a bile var ama Beykoz’a yok. Bunların hepsi bizim için soru işaretleri 

doğuruyor.” (Faruk, Erkek, 44, Lisans, Serbest Meslek, Dernek Başkanı) 

“Bir metro konusu var. Adam Çekmeköy’e, Sancaktepe’ye metro götürmek için mücadele 

ederken Beykoz’u hep kenarda bırakıyorlar. İETT’nin otobüsleri her yerde çokken buraya 

gelmez. Böyle kronikleşmiş sorunları var Beykoz’un.” (Hakan, Erkek, 42, Lise, Kamu 

Görevlisi, Dernek Başkanı) 

Bilhassa 1950’li yıllarda Beykoz’un bir göç mekânı olarak şekillendiğinden 

bahsedilmişti. Fakat bu durum sanayisizleşme sonrasında değişmeye başlamıştır. 

Günümüzde Beykoz, göç sebebiyle nüfusun azalmaya başladığı bir ilçe hâline 

gelmiştir. Özellikle Beykoz’daki genç nüfusun giderek azaldığı gözlenmektedir. 

Beykoz özelinde yaptığı saha çalışmasında Baltacı (2021: 943) bu durumun 3 sebebi 

olduğunu tespit etmiştir. Gençler iş bulma sorunu, ev kiralarının imar sorunu sebebiyle 

yükselmesi ve Beykoz’da sosyal faaliyetlerin az olmasından dolayı Beykoz’dan 

ayrılmaya mecbur kaldıklarını ifade etmektedir.  

 “İşsizlik var burada, kaç tane fabrika kapandı, yerine bir tane işyeri, fabrika açılmadı. Bu sefer 

ne oluyor? Başka yerlere kaçışlar, göçler oluyor. Emekliler zaten gidiyor. Burada bir fabrika 

olmazsa burada insanları tutamazsın, mümkün değil. Açmazsanız işyerleri, ne yapacak burada 

gençler? Herkes nerede iş bulursa oraya gidiyor. Öyle olunca da işte Beykoz’un içi boşalıyor, 

her yer gibi.” (Ayşe, Kadın, 54, Lise, Serbest Meslek, Üye) 

“Şu anda ekonomik sıkıntısı olan ya da işsizlik sıkıntısı olan yeni nesil gençlerin hep buradan 

uzaklaşması [Beykoz’un] geleceğinin ne olduğunu bilmedikleri için yatırımını dışarıdaki 

yerlere yapıyorlar artık. Babaları falan yine burada, evleri burada ama yeni nesil mutlaka başka 

yerde, sorunsuz bir yerde olmak istiyor. Burada yaşama şanslarının zor olduğunu görüyorlar. 

[Bu sebeple] daha çok Çekmeköy tarafından mülk edinme veya yeni evlenen gençlerin oraya 

taşınma [durumu] söz konusu.” (Çetin, Erkek, 63, Lise, Emekli, Üye) 



67 
 

Eğitim imkânlarının kısıtlılığı da Beykozlu katılımcılar için bir problem olarak 

görülmektedir. Bir yandan da açılan üniversitelerin getirdiği öğrenci nüfusunun 

kiraları artırdığına ilişkin şikâyetle karşılaşılmaktadır.  

“Beykoz’un en büyük problemi, ben kendim de [üniversite için] 4 sene farklı yerlere gidip 

geldim. Beykoz yeşiliyle doğasıyla çok güzel ama insanlar çalışma ve okuma anlamında hep 

farklı yerlere gidip geliyor. Bence en büyük sorunlarımızdan birisi eğitim. Bir sürü okullarımız 

var, evet ama daha başarılı öğrenciler daha farklı ilçelere gidiyor. Onların biraz daha 

Beykoz’da kalması gerekiyor bence.” (Kübra, Kadın, 36, Lisans, Kamu Görevlisi, Yönetim 

Kurulu Üyesi) 

Bütün bu sorunlar en nihayetinde Beykozlu bireyleri “zorlamak”tadır. 

Beykoz’un sorunlarından kaynaklı olarak Beykoz’da tamamlanması gereken 

eksiklikler Davut’a göre “saymakla bitmez”. Saymakla bitmeyen ve bölgede yaşayan 

sakinleri zorlayan bu eksiklikler bir noktada hemşehri derneklerinin çalışma 

motivasyonunu ortaya çıkarır. Hemşehri dernekleri başkan/üyeleri “Beykozluluk” 

kimliğini şiar edindikleri için sorunların çözümü noktasında çalışmaya gayret 

etmektedir. 

“Beykoz çok güzel ama çok zorluyor insanları.” (Leyla, Kadın, 38, Lisans, İşsiz, Dernek 

Başkanı) 

 

  



68 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

SOSYOPOLİTİK AÇIDAN  

BEYKOZ’DAKİ HEMŞEHRİ DERNEKLERİ 

Türkiye’de insanların sosyalizasyon sürecinde birbirleriyle iletişim kurduğu 

kanallardan biri hemşehrilik ilişkileridir. Bireyler kendileri göç etmese de nüfuslarının 

kayıtlı olduğu ve ailelerin göç ettiği bölgeyi, kendilerini tanıtırken kimliğine ait bir 

parça olarak nitelendirir. Sadece aynı ilin değil, bir ilin ilçesi veya mahallesinin 

(köyünün) de ortak olması bireylerin birbirleriyle ilişkisini güçlendirir. Önceki 

bölümlerde bahsedildiği üzere toplumsal hayatın farklı alanlarında kurulan bu ilişkiye 

rastlanır. Bu bölümde tezin temel konusu olan siyasal alanda hemşehri ilişkilerinin 

rolleri iki ana başlık altında tartışılacaktır. İlk olarak sosyal, kültürel ve siyasal olarak 

kent koşullarında görülen değişiklikler ekseninde hemşehrilik ilişkilerine yönelik algı 

ve derneklerdeki deneyimler ele alınacaktır. Türkiye’de iç göç sürecinin ilk nesli için 

hemşehrilik ilişkilerinin göçün zorluklarına karşı bir dayanışma aracı olarak 

konumlandığı görülür. Emre’nin ifadesiyle “insanları yutan büyükşehir” içinde 

hemşehriler ancak bir arada kaldığı takdirde hayatta kalınabileceğine inanılmaktadır. 

Fakat göç eden bireylerin geçirilen zamana paralel olarak göç mekânına alışması ve 

aidiyet hissetmesinden dolayı kurulan hemşehrilik ilişkilerinde değişikliklerin 

yaşandığı açıktır. Buradan hareketle ilk kısımda katılımcıların hemşehrilik ilişkilerine 

yönelik algı ve deneyimleri paylaşılırken hemşehrilik ilişkilerinin bireylerin 

hayatlarındaki konumu tartışılacaktır.  

Bu bölümde tartışılan ikinci başlık tezin odak noktası olan siyasal katılım ve 

hemşehri dernekleri arasındaki ilişki olacaktır. Hemşehrilik ilişkilerinin 

kurumsallaşmasıyla siyasal alandaki aktiviteleri ön plana çıkmaktadır. Bu durum 

hemşehri derneklerinin siyasal alandaki faaliyetlerinin ve iktidarla kurdukları ilişkinin 

sorgulanmasını gerektirir. Birinci bölümde işaret edildiği üzere siyasal katılım, 

bireylerin siyasal sistem içindeki rollerinin incelenmesidir ve söz konusu roller 

bireylerin, iktidarın kararlarını etkileme durumu ile analiz edilir. Bu anlamda 

Beykoz’da faaliyet gösteren hemşehri derneklerinin başkan/üyelerinden oluşan 

çalışma grubundaki bireylerin, dernekleri aracılığıyla siyasal alanda kendilerini 

gördükleri konum ve derneklerde yaptıkları faaliyetler ele alınacaktır.  



69 
 

3.1 Değişen Kent Koşullarında Hemşehrilik İlişkileri 

3.1.1 Hemşehrilik İlişkilerine Yönelik Algılar 

Birinci bölümde bahsedildiği üzere hemşehrilik, özellikle göç sürecinde 

dayanışma amaçlı kurulan bir ilişki biçimidir. Hemşehriler birbirlerini göç edilecek 

yerin seçiminden o bölgede tutunmayı sağlayacak gündelik yaşam pratiklerine kadar 

her alanda etkiler. Kahvehane, akraba evleri gibi informel mekânlarda yürütülen 

hemşehrilik ilişkileri, 1980’li yıllarla birlikte formel bir biçim alarak dernekleşmeye 

başlamıştır. Bu sayede bireysel hayatlardaki yansımalarını aşarak toplumsal ve siyasal 

alanlarda çalışmalar yürüten bir kurum olarak ortaya çıkmıştır. Beykoz ilçesinde 

yapılan bu araştırmada, hemşehrilik ilişkilerinin kurulma hikâyelerinin literatürdeki 

çizgiye paralel olduğu görülür. 1950’li yıllarla birlikte yoğunlaşan iç göç sürecinde 

katılımcılara göre Beykoz, istihdam ve ekonomik yaşama imkânıyla çekici niteliklere 

sahip olduğu için göçle gelen kişiler, hemşehrisi olan akraba ve arkadaşlarını da 

yanlarına çağırmıştır. Nüfusun göçlerle artmaya başlamasıyla özellikle 1980-2000 

yılları arasında hemşehri derneklerinin kurulmaya başladığı görülür. Beykoz’da 

sanayisizleşme sürecinin yaşanması ve buna bağlı olarak göç alma hızının 

yavaşlamasıyla birlikte Beykoz’da katılımcıların vurgusuyla “durgunluk süreci” 

yaşanmaya başlamıştır. Onlara göre 2000’li yıllarla birlikte Beykoz’da yaşanan tek 

değişim fabrikaların kapatılmasıdır ve bunu takip eden süreçte Beykoz söz konusu 

“durgunluk dönemini” aşamamıştır. Bu durgunluktan hemşehri derneklerindeki 

faaliyetlerin de etkilediği görülmektedir. Bahse konu dönemde lokal işleten 

derneklerde tavla, okey ve çeşitli iskambil oyunlarının oynanması ile yaz aylarında 

düzenlenen Beykoz şenliklerinde çeşitli etkinliklerin düzenlenmesi dışında hemşehri 

derneklerinde farklı faaliyetlere yer verilmediği belirtilmektedir. Söz konusu süreç, 

hemşehri derneklerini tampon mekanizma olarak niteleyen yaklaşımla paralel olarak 

değerlendirilebilir. Bir başka deyişle hemşehri dernek faaliyetlerinin durgunlaştığı 

söylenen dönem, aslında göçün azaldığı ve göç eden bireylerin bölgeye alıştığı bir 

döneme denk gelmektedir. Burada değişim sürecinin negatif ve zor olarak 

nitelendirilen etkilerinin azalmasıyla hemşehrilik ilişkilerinin misyonunu tamamladığı 

çıkarımı yapılabilir ve hemşehrilik ilişkilerinin Beykoz’da etkinliğinin zayıfladığı 



70 
 

düşünülebilir. Fakat devam eden süreçte söz konusu yoruma karşıt bir durumla 

karşılaşıldığını belirtmek gerekir. Beykoz’da özellikle 2010 sonrasında hem ikinci 

bölümde bahsedildiği üzere yeni hemşehri dernekleri kurulmaya başlamış hem de bu 

bölümde ele alınacağı üzere var olan hemşehri derneklerinin vizyonlarında birtakım 

değişiklikler yapılmıştır. Yeni derneklerin kurulma amaçları arasında Beykoz’daki 

hemşehrilerine hizmet etmek vardır, fakat kurulmalarında göç sürecinin etkisi olduğu 

söylenemez. Hem yeni hemşehri derneklerinin kurulmasında hem de geçmiş dönemde 

kurulan derneklerin değişen misyonlarında bir sivil toplum kuruluşu olarak hak talep 

etme, birlikte güç oluşturma hedefi ile karşılaşılmaktadır. Söz konusu misyon 

değişikliğini ele alabilmek adına bu alt başlıkta katılımcıların hemşehrilik ilişkileri ve 

hemşehri dernekleri algıları; söz konusu ilişki biçimi ve derneklerine yönelik 

tanımları, derneklere üye olma süreçleri ve dernekte bulunma motivasyonları 

incelenecektir.  

3.1.1.1 Hemşehrilik ve Hemşehri Dernekleri: Algı ve Tanımlar 

Katılımcılar hemşehrilik ilişkilerine olumlu anlamlar atfeder. Bu durum; 

hemşehri derneklerini tarif ederken kullanılan “bir güç”, “aile birliği”, “baskı aracı” 

ve “soğuk olmayan bir sivil toplum kuruluşu” olarak çeşitlendirilebilecek 

kavramsallaştırmalarda görülebilir. Katılımcılar üye oldukları hemşehri derneğinin 

tüm üyelerini, hemşehrilerini ve Beykoz’da yaşayan diğer insanları genel olarak “aile 

fertleri” olarak nitelendirir. Bu durum hem Beykoz’daki hemşehri derneklerinde 

üyelerin hem de Beykoz ilçesinde genel olarak bireylerin birbirleriyle pozitif bir 

diyalog hâlinde olduğunu gösterir. Bunun yanında hemşehri derneklerine ilişkin 

tanımlarda bir sivil toplum kuruluşu ve siyasal alanda bir baskı aracı olmasına yönelik 

vurgu yapılmaktadır. Fakat bu tanımlarda da aile olma özelliğine vurgu yapıldığı 

gözlemlenmiştir. Her ne kadar katılımcılar tarafından bir sivil toplum kuruluşu olarak 

konumlandırılsa da hemşehri derneklerinin diğer sivil toplum kuruluşlarındaki gibi 

“soğuk” bir ortama sahip olmadığına dikkat çekilmektedir. Katılımcılar bunun temel 

sebebinin dernekte sahip oldukları “aile sıcaklığı” olduğunu belirtmektedir.  

“[Hemşehri dernekleri] bir sivil toplum kuruluşu gibi. Ama dernek daha samimi geliyor bana. 

Dediğim gibi gün içinde istediğimiz zaman gidebildiğimiz; çay, çorba içebildiğimiz [bir 



71 
 

yerdir]. Yanlış bir benzetme olacak ama bir nevi kahve gibi bir ortam, eski kahve gibi geliyor 

bana. Sivil toplum kuruluşları daha soğuk.” (Ferhat, Erkek, 22, Lisans, İşsiz, Gençlik Kolları 

Başkanı) 

Katılımcıların algısında hemşehri derneklerine yüklenen 4 misyon ön plana 

çıkar: Memleketlerine has kültürel özelliklerin yaşatılması ve aktarılması, 

hemşehrilerin dayanışma içinde olmalarının sağlanması, hem nüfusa kayıtlı oldukları 

il için hem de memleket gibi benimsedikleri Beykoz için çalışılması ve son olarak 

“klasik dernekçilik” olarak nitelendirilen anlayıştan uzaklaşma isteği. 

Hemşehri dernekleri var oluş amacı olarak sosyokültürel misyonlarını ön plana 

koysalar da akademik çalışmalar kültürel eksenli talebin zayıf kaldığını vurgular 

(Uzun, 2013: 82). Katılımcılar hemşehri derneklerindeki çalışmalara ilişkin olarak 

öncelikle kültürel faaliyetlere dikkat çekmektedir. Fakat söz konusu faaliyetler dernek 

başkanlarına göre hemşehri derneği olmanın bir parçası olarak addedildiği için 

üyelerin bu faaliyetler için talepte bulunmamaktadır. Dernek başkanlara göre de 

kültürel faaliyetler “zaten olması gerektiği” için bahse konu faaliyetlere ek olarak 

yapılan çalışmaların önemsenmesi ve talep edilmesi gerekmektedir. 

“Hemşehri dernekleri devam etmeli, çünkü dernekçilik bitmemeli. Biz her ne kadar burada 

doğup büyüsek de bizim bir kültürümüz var, oradan göç edip geldik, İstanbullu değiliz. Örf 

adet çok önemli. Biz asimile olmayalım diye derneklerimiz önemli. Ben istiyorum ki bizden 

sonraki nesil de kültürümüzü yaşatmaya devam etsin. […] İşte bu devamlılığı sağlayan da 

hemşehri dernekleri olacak.” (Leyla, Kadın, 38, Lisans, İşsiz, Dernek Başkanı) 

“[Hemşehri derneklerinde] olduğu yeri korumaktır amaç, doğasını şeklini korumaktır. Bunun 

kültür tarafı vardır. Etrafına, çevrene geldiğin kültürü tanıtmak ve anlatmak [gerekir]. Sadece 

bunlarla yetinmeyi kabul etmiyoruz. Beykoz’un sıkıntılarını, sorunlarını alıp kamuoyuna, 

hükûmete veya belediyeye baskı, yani sorunları anlat[mak] baskı demeyelim de… 

[Duraksıyor] yani sıkıntılarını, sorunlarını kamuoyuna deklare edip bunların çözümünü çözüm 

önerilerini koyuyoruz. Bunların yapılmasıyla ilgili olayın üzerine gidiyoruz. Böyle böyle 

değişmek lazım.” (Davut, Erkek, 56, Ortaokul, Emekli, Dernek Başkanı) 

“Hemşehri derneklerinin genel amacı: büyük şehirlere göç eden insanlar büyük şehir 

sokaklarında kaybolup gitmesinler, birbirlerinden haberdar olsunlar. [Ayrıca] sosyal ve 

kültürel yapılarını korumasıdır. İşte bu korumaya da dernek çatı olmalı. […] Bugünkü 



72 
 

günümüze geldiğimiz zaman bu amacın biraz dışına çıktık gibi geliyor. Çıkmamız da gerekiyor 

zaten.” (Dündar, Erkek, 54, Lise, Emekli, Genel Sekreter) 

Dernekler için belirtilen ikinci misyon, hemşehri kavramına yüklenen 

“Beykozluluk” anlayışı ile birlikte değerlendirilmelidir. Yapılan görüşmelerde 

katılımcılardan ilk olarak kendilerini tanıtmaları istenmiştir. Hem kendilerini 

tanıtırken kullandıkları ifadeler hem de hemşehri kavramına ilişkin görüşleriyle 

katılımcıların hemşehrilik algıları analiz edilmiştir. Katılımcıların hemşehri kavramına 

ortak bir kültüre ve mekânlara sahip olma anlamını atfettiği tespit edilmiştir. 

“Aynı topraklarda nefes almış herkese ben hemşehri derim. Benim için aynı bölgeden olması 

da yeter. Trabzonlu15 da benim hemşehrimdir. Aynı kültürü bilmek, aynı kültürü paylaşmak 

hemşehriliktir. Mesela bizim oralarda bir şey vardır, “oraa” dersin. Bu kanka gibi bir şey 

demektir. Bu dili anlayabilecek herkes işte [benim hemşehrimdir]. Bir yerde Karadeniz türküsü 

duyduğunda hüzünleniyorsan o senin hemşehrindir. Aynı dili konuşman, aynı bölgeden 

gelmenden daha fazlası olur.” (Numan, Erkek, 30, Lisans, Sağlık Personeli, Gençlik Kolları 

Başkanı) 

Bazı katılımcılar kendilerini anlatırken direkt olarak, bazıları da sondaj olarak 

sorulan “Nerelisiniz?” sorusuna cevaben “Beykozlu” olduklarını belirtmiştir. Nüfusa 

kayıtlı oldukları il yerine memleket olarak Beykoz’u belirtmeleri karşısında, 

araştırmacının kendisini yeteri kadar açık ifade edip edemediği sorgulanmıştır. Bu 

noktada katılımcılara araştırmanın Beykoz’daki hemşehri dernekleri örneğinde 

yürütüldüğü ve kendileriyle belirli bir hemşehri derneği başkanı/üyesi olmaları 

sebebiyle görüşülmek istendiği hem mülakat öncesinde yapılan telefon görüşmesinde 

hem de mülakat anında ses kayıt cihazı açılmadan önce belirtilmiştir. Bu sebeple 

“Nerelisiniz?” sorusuna cevaben akla ilk gelen nüfusa kayıtlı olunan ilin araştırmacı 

tarafından bilindiğini varsaymış olabilecekleri düşünülmüştür. Fakat kendilerini 

anlatırken isim, yaş ve aile bilgilerinden ya da kayıt cihazı açılmadan önce 

araştırmacıya anlatılan diğer konulardan mülakat sırasında bahsettikleri için bu 

varsayımın pek mümkün olmadığı düşünülmektedir. Dolayısıyla çoğu katılımcının 

                                                           
15 Araştırmacının memleketi Trabzon olduğu için katılımcı burada araştırmacıyı işaret ederek 
konuşmaktadır ve araştırmacıyı da hemşehrisi olarak kabul ettiğini ifade etmektedir. 



73 
 

kendisini Beykozlu addetmesi konusu hemşehrilik olan bu araştırmasından çıkan 

önemli bir veridir. 

İkinci bölümde katılımcıların Beykoz ile kurduğu bağdan bahsedilmişti. Söz 

konusu bu bağ, katılımcıların hemşehri kavramına dair görüşleriyle paralel 

değerlendirilebilir. Katılımcılar ortak yaşanan yeri memleket olarak 

nitelendirmektedir. Buna koşut olarak ortak yerde yaşadıkları insanları da hemşehri 

olarak görmektedirler. Literatürde göç eden ilk nesil için memleketin sosyalizasyon 

sürecinde önemli bir rolü olduğuna değinilmişti. Fakat günümüzde memleketin 

sınırlarının farklılaştığını ifade etmek gerekir. Hemşehrilik ilişkisinde gönül bağına 

vurgu yapan Meliha, diğer katılımcılar gibi hemşehriliğin sınırlarını geniş tutmaktadır. 

Hemşehri derneklerinde olması gerek asıl amacın Beykoz’a hizmet etmek olduğunu 

söyleyerek kendi babasının nüfusa kayıtlı olduğu ilden gelen kişilerce kurulan 

hemşehri derneğinde değil, eşinin memleketinin derneğinde görev almasının sebebi 

olarak söz konusu derneğin Beykoz özelinde yaptığı çalışmalar olduğunu 

belirtmektedir. 

Katılımcıların hemşehrilik algısında nüfusa kayıtlı olunan ile bir memleket 

olarak öncelik verilmediği görülmektedir. Aksine memleketle ilişkili olarak ortak 

kültürel unsurlara sahip olmak ve Beykoz özelinde çalışmak ön plana çıkartılmaktadır. 

Bir örnek olarak Davut, şu anda başkanlığını yürüttüğü derneğe ancak 2012 yılında 

tüzükte yapılan değişiklikle üye olabildiğini söylemiştir. Bu yıldan önce tüzüğe göre 

derneğe yalnızca ilgili ilde (memleket) doğan kişiler üye olabilmektedir. Bu 

değişikliğin akabinde dernek ismine de resmî olarak Beykozlu ifadesi eklenmiştir. 

Davut eski tüzükteki kuralı “gereksiz” görürken bir dernek üyesi olan Dündar artık 

Beykoz’da yaşayan kişileri “daha çok hemşehri” olarak nitelendirmektedir. Buradan 

hareketle hemşehriliğin tanımının salt belirli bir ilin sınırlarında değil, aynı zamanda 

yaşanılan bölgeyi de içerecek şekilde genişlediği görülmektedir. 

“Aynı bölgede doğup büyüyen insanlara biz hemşehri diyoruz. Orada yaşayan insanlara. 

Bugün baktığın zaman Beykoz da bizim hemşehrimiz. Ben [memleketimden daha çok] 

Beykoz’da olduğum için buradakiler bana daha çok hemşehri.” (Dündar, Erkek, 54, Lise, 

Emekli, Genel Sekreter)  



74 
 

“Beykoz'daki hemşehrimize nasıl yardım edebiliriz, Beykoz’daki sivil toplum kuruluşlarıyla 

nasıl bir araya gelip Beykozlulara nasıl katkı sunabiliriz, [hemşehri derneklerinde] bu 

amaçlanmalı.” (Cemil, Erkek, 67, Lise, Muhtar, Üye) 

“Belki yönetim olarak sadece hemşehrilerimizden oluşuyoruz ama hizmet anlamında Beykoz’a 

hizmet sunuyoruz.” (Kübra, Kadın, 36, Lisans, Kamu Görevlisi, Yönetim Kurulu Üyesi) 

Beykoz için çalışma misyonunun hemşehri dernekleri arasında temelde il 

derneklerinde geliştiğini söylemek gerekir. İlçe ve köy derneklerinde Beykozluluk 

kimliğinden bahsedilse de katılımcıların ifadesiyle derneklerin önceliğinin nüfusa 

kayıtlı olunan il (gelinen ilçe veya köy) olduğu anlaşılmaktadır. Beykoz için çalışma 

düşüncesinin tüzüklerinde yer almadığı ifade edilmektedir. Her ne kadar tüzüklerinde 

yer almasa da dolaylı yoldan Beykozlular için de çalışıldığı belirtilmektedir. 

Hemşehrilerinin yaşadığı sorunlar Beykoz’da ikamet eden kişilerce ortak olduğu için 

hemşehrilerine yardımcı olmak isterken aslında ilçedeki herkes için hizmet edildiğine 

işaret edilmektedir. 

“Burada hemşehri odaklı dernekler kuruluyor ama Beykoz’un imar sorunu sadece 

[hemşehrilerimin] derdi değil; bütün Beykoz’un derdi. Şimdi olası bir depremde bu bölgede 

gerçekleşecek bir yıkım herkesi ilgilendirir. […] Biz böyle herkesi ilgilendiren sorunlara karşı 

duyarlıyız. Bunların da çözümü için biraz önce [açılışımızdan dolayı Ekrem] İmamoğlu ve 

belediye başkan yardımcıları buradaydı, onlarla konuştuk. […] Bunlar çözüldüğü zaman biz 

sadece hemşehrilerimize değil, herkese destek olacağız; böyle böyle bulunduğumuz semte, 

memleketimize, insanlığa hizmet etmiş oluyoruz.” (Galip, Erkek, 50, Yüksek Lisans, Kamu 

Görevlisi, Üye) 

Hemşehri derneklerinde Beykoz odaklı çalışmak önemli bir gündem maddesi 

olsa da katılımcıların nüfusa kayıtlı oldukları illerin sorunlarına da duyarsız 

kalmadıklarını belirtmek gerekir. Özellikle ekonomik anlamda zorluk yaşayan 

hemşehrilerine yardım göndermek, dernek üyeleri açısından önemli bir amaç olarak 

görülmektedir. 

“Sadece buradaki sıkıntılar değil, köyde yaşanan olumsuz şeylerle ilgili [olarak da çalışıyoruz]. 

En azından burada birlikte olursak […] buradan oraya yapabileceğimiz etkinlikler artıyor. […] 

Buradaki hemşehrilerimiz arasında [ekonomik olarak] çok üst düzeyde de olan insanlar var, 

çok orta düzeyde de. Dernek olarak aslında ekonomik anlamda sıkıntıları olmayan bir yapımız 



75 
 

olduğu için oralara [nüfusa kayıtlı olunan il] hizmet etmemiz gerekiyor.” (Çetin, Erkek, 63, 

Lise, Emekli, Üye) 

Memleketlerinin kültürel özelliklerinin devamlılığı ve Beykoz için çalışma 

misyonlarının ardından üçüncü olarak Beykoz’daki hemşehri derneklerinde “klasik 

dernekçilik” anlayışından çıkarak “farklı bir dernekçilik” yapma misyonu olduğu 

gözlemlenmiştir. Hemşehri derneklerinin bir sivil toplum kuruluşu olarak kabul 

edilmesinden dolayı biçim değiştirmesi gerektiğine inanılmaktadır. Katılımcılara göre 

dernekler sadece oyun oynanan ve boş vakit geçirilen bir yer olmaktan çıkmalıdır. 

Hemşehri derneklerinin asıl görevi halkın sıkıntılarını dinlemek ve onların sesini 

duyurmaktır. Her ne kadar katılımcılar hemşehri ilişkilerine olumlu anlamlar atfetse 

de dışarıdan “bir kahvehane”den farksız görünmemesi çoğu katılımcı tarafından 

eleştirilmektedir. Bu sebeple “farklı bir dernekçilik” hedefi merkeze alınarak üye 

profilinde kadın ve gençlerin artırılmasına yönelik çalışmaların yapılması, üyelikte 

memlekette doğmuş olma şartının kaldırılması, dernek binalarında/lokallerde oyun 

oynanmasının yasaklanması ve farklı faaliyetlerin gerçekleştirilmesi gibi 

değişikliklerin yapıldığı görülmektedir. Bu bağlamda hemşehri derneklerine farklı bir 

mahiyet kazandırılmaya çalışıldığı ve bunun “tabela derneği” olmamak adına yapıldığı 

gözlemlenmektedir. Farklı bir dernekçilik anlayışıyla hem nüfusa kayıtlı olunan il hem 

de yaşanan bölge için derneklerin üyeleriyle etkileşim hâlinde güçlü ve etkin bir 

çalışma gütme istekleri ön plana çıkmaktadır. Buradan hareketle hemşehri 

derneklerinin hem bir değişim içinde olduğu hem de eski ilişki biçimlerini sürdürdüğü 

dikkat çekmektedir. 

“Ben dernek başkanı olarak birkaç üyemi yanıma alarak […] Beykoz’da muhtarları, sivil 

toplum örgütlerini ve dernekleri ziyaret ediyorum. Bakın şu anda siz onuncusunuz herhâlde. 

Bu zor zamanlarda16 herkes evinde otururken biz bu işlerle uğraşıyoruz. Aynı zamanda şu anda 

siyasi partilerin yapmadığı işi yapıyoruz. Muhtarların sorunlarına sıkıntılarına bakıyoruz. 

Kendi hemşehrilerimizin, iş adamlarımızın sıkıntılarını dinliyoruz. Okul müdürlerini ziyaret 

ediyoruz. Bu işte hemşehri olmasına bakmıyoruz, Beykozlu olmasına bakıyoruz. […] Bizim 

bundan sonra hedefimiz şu: Beykoz’da klasik dernekçiliğin dışına çıkacağız. Kimseye biat 

                                                           
16 Katılımcı burada 2020 yılındaki pandemi koşullarını kastetmektedir.  



76 
 

etmeden, sözlerinin altına girmeden Beykoz’un gerçek sorunlarını gündeme taşıyacağız.” 

(Davut, Erkek, 56, Ortaokul, Emekli, Dernek Başkanı) 

“Şimdi [hemşehri derneklerinin] amaçlar[ı] tüzüğe bağlı olmalı. Tabii biz onu açıyoruz bazen. 

Bu kültür ve göreneklerimizi yaşatırken bulunduğumuz semtteki, yaşadığımız bölgedeki 

sorunlardan bağımsız olamıyoruz. Amaç ve ilkeler bu sorunların çözümünde faaliyet 

göstermek, çalışmak olmalı. [Böyle yaptığımız için] Biz tabela derneği değiliz. Aktif ve 

üyelerimizle etkileşim içinde bir derneğiz.” (Galip, Erkek, 50, Yüksek Lisans, Kamu Görevlisi, 

Üye) 

“Kendi bölgemizi, gelenek göreneklerimizi, güzellikleri yaşatabilmek zaten yaptığımız şey. 

Asıl yaşadığımız bölgede en iyisini yapabilmek, en iyisinden istifade edebilmek, yaşadığımız 

bölgeyi yaşanabilir kılmak için hangi çaba gerekiyorsa onu gösterebilmek amacımız olmalı.” 

(Emre, Erkek, 57, Lisans, Kamu Görevlisi, Dernek Başkanı) 

Katılımcılara göre bölgede yaşanan sıkıntıların tespit edilmesiyle yetinilmeyip 

hemşehri derneklerinin söz konusu sorunlara ilişkin çözüm önerisinde de bulunulması 

gerektiği ifade edilmektedir. Katılımcılar, hemşehri derneklerinin çözüm 

doğrultusunda çalışmasını sivil toplum kuruluşu olmanın bir gereği olarak 

değerlendirmektedir. Bu nokta, hemşehri derneklerinin bir baskı/çıkar grubu olarak 

faaliyet göstermeye başladığı yerdir.  

“Eğitim konusu çok önemli bir konu. […] İlçe Milli Eğitim [Müdürlüğün]de bir şube 

müdürümüz var, derneğimize üye. Şimdi orta son [sınıf] için matematik kursu açmayı 

düşünüyorum. Liseye hazırlık için benim açtığım kursla bir çocuğumuz belki iyi bir yerlere 

gelecek. O yüzden sayıyı yakalayabilirsek açacağız, yakalayamazsak orta ikinci sınıf 

grubundan takviye alacağız.” (Hakan, Erkek, 42, Lise, Kamu Görevlisi, Dernek Başkanı) 

“Kendi derneğimizde kurslar açmayı planlıyoruz. Mesela halk eğitim merkeziyle birlikte 

ortaklaşa ilk yardım kursu ilk başta olmak üzere, bahçe ve seracılık-bahçıvanlık üzerine kurslar 

planlıyoruz. Çünkü Beykoz’da böyle bir potansiyel var ve bu aynı zamanda bir iş gücü 

oluşturacak. Bu konuda bir ekibimiz var, eğitim verebilecek. Beykoz’da çok ciddi tarım 

yapılıyor. Bu sebeple İBB’nin yürüttüğü bir proje [Fide Destekleme Projesi] var. Tarım 

ilerliyor ama yetişmiş eleman yok. Türkiye’nin kaderinde bu var. Biz de bu eksikliği 

gördüğümüz için dedik ki biz bahçecilik üzerine bir kurs açabiliriz.” (Dündar, Erkek, 54, Lise, 

Emekli, Genel Sekreter) 

 



77 
 

3.1.1.2 Hemşehri Derneklerine Üyelik: Aile Etkisi ve Sosyallik 

Katılımcıların hemşehri derneklerine üye olma sürecinde ilk olarak aile üyeleri, 

akrabaları ve/veya arkadaşları etkilidir. Bununla birlikte üyelikte etkili olan ikinci 

neden, hemşehri derneklerinin yürüttüğü faaliyetlerin, katılımcıların ilgisini 

çekmesidir. Konuyla ilgili belirtilen son sebep ise katılımcıların üye olmaları adına 

aldıkları davetlerdir. Her üç durumda da hemşehri derneklerine üye olmayı tercih etme 

noktasında katılımcılara göre sosyal olma ihtiyacı temel etkendir. Birkaç katılımcının 

ifadesiyle bireyler “cemiyet adamı” olduğu için hemşehri derneklerinin faaliyetlerinde 

yer almak istemektedir. “Cemiyetin bir parçası olma” durumu katılımcılara göre aile 

temelli olarak gelişmektedir. Çoğu katılımcı, aileleri hâlihazırda bir derneğin kurucusu 

olduğu veya dernek bünyesinde görev aldığı için hemşehri derneklerinin bir parçası 

olmaktadır. Bu örneklerin dışında, dernek üyesi bir aile ferdi olmayan Ayşe ise 

ailesinin akraba ve arkadaş çevreleriyle düzenli olarak iletişim kurduğu için cemiyetin 

bir parçası olmayı onlardan öğrendiğini ve insanlarla birlikte olmayı önemsediği için 

de hemşehri derneğine üye olmayı tercih ettiğini belirtir. 

“Bizim oralarda ‘cemiyetten olmak’ diye söylenir, ‘cemiyet adamı’ denir. Bir yerlere katılım 

sağlayan, hasta olunca mutlaka ziyarete giden insanlara denir. Biz de işte çocukluğumuzdan 

itibaren böyle gördük, cemiyet olmayı.” (Numan, Erkek, 30, Lisans, Sağlık Personeli, Gençlik 

Kolları Başkanı) 

“Rahmetli annem cemiyet kadınıydı, yani böyle hastaya düğüne derneği çok önem verirdi. 

Olanağı varsa muhakkak giderdik beni de hep peşinde sürüklerdi. Böyle böyle öğrendim 

insanlarla birlikte olmayı, birlik olmaya ihtiyaç duyuyorum bu yüzden.” (Ayşe, Kadın, 54, 

Lise, Serbest Meslek, Üye) 

“Dernek ben 5 yaşındayken kuruldu. Benim babam zaten derneğin yönetimindeydi, 

başkanlığını yaptı. Daha sonra bana başkanlık teklifinde bulunuldu. […] Ondan sonra ben 

kongreyle ve seçimle başkan oldum. İlk ve tek kadın olarak da tarihe geçtim.” (Leyla, Kadın, 

38, Lisans, İşsiz, Dernek Başkanı) 

Ailesinden kaynaklı olarak üye olmayan katılımcılar için dernek faaliyetlerinin 

etkili olduğu gözlemlenmiştir. Gençlik dönemlerinde katılımcılar için hemşehri 

dernekleri, bir sosyalleşme ve eğlence mekânı olarak görülmektedir. Görüşülen 

derneklerden birinin kuruluşundan günümüze sürdürdüğü futbol müsabakaları, 



78 
 

dernekte devamlılık sağlama noktasında önemli bir farklılık yaratmıştır. Farklı bir 

dernekte ise halk oyunları etkinlikleriyle gençlerin derneğe çekildiği ve hatta gençlerin 

dernek yönetiminde aktif görev almaya istekli olmalarını sağladığı görülmektedir. Bu 

noktada özellikle genç kesimi çeken etkinliklerin dernekte yürütülmesi önemlidir. 

“Şimdi, [derneğimiz] 1968 senesinde kuruldu, bizim çocukluk zamanımızda. O dönemler 

İstanbul’un değişik yerlerine göç eden insanlar burada bir sosyal faaliyet anlamında spor 

yarışmaları düzenlediler. Yani köyler arası futbol müsabakaları yapmaya çalıştılar. Öyle bir 

organizasyonun içerisinde Paşabahçe top sahasında her sene yapılmasıyla oradaki toplum, 

diğer köylerdeki dostluk ilişkileri pekişti. Yani bütün hemşehrilerimizi içine alan bir görüntü 

hasıl oldu. Yani kendi köyümün dışındaki insanlarla bile tanışıp onlarla birlikte hasbihâl eder 

ya da ilişkilerimizi güçlendiren şeylerle karşılaştım çocukluk dönemimizde. Bu ilişkiler hâlâ 

devam ediyor, bitmiyor.” (Çetin, Erkek, 63, Lise, Emekli, Üye) 

“Burada bir futbol turnuvası var. Beykoz stadında yapardık, işte ben orada futbol oynadım. 

Takım kaptanlığı da yaptım. Benim köy derneklerine girişim oradan doğdu. Yoksa biz burada 

doğduk, büyüdük. Benim köye, derneklere ısınmam oradan oldu.” (Galip, Erkek, 50, Yüksek 

Lisans, Kamu Görevlisi, Üye) 

“[Dernek] ilk kurulduğunda kuran insanlarla çok onur duymuştum, gurur duymuştum, 

sevinmiştim ama sonradan baktım ki işte Kastamonulu, Ağrılı, Erzurumlu gelmiş okey 

oynuyor. O yüzden elimi eteğimi çektim. Ama yıllar sonra yönetim değişince, Mehmet Başkan 

gelince her şey değişti. Kabuk değişti, misyon değişti, vizyon değişti, bakış değişti.” (Çağatay, 

Erkek, 60, Lisans, Serbest Meslek, Üye) 

Hemşehri derneklerinde gençlerin katılımının yapılan faaliyetlerle 

artırılmasına benzer bir şekilde dernekteki üye sayısını artırmak ve üye profilini 

genişletmek için hemşehri derneklerinin yönetim kurulu üyeleri, bölgede yaşayan 

hemşehrilerini ziyaret ederek üye olmaya ve dernek yönetiminde çalışmaya davet 

etmektedir. Klasik dernekçiliğin sınırlarından çıkma hedefiyle üye profillerini 

değiştirmek isteyen dernek yönetimleri; sayıca az olan kadın; genç; bürokratik, siyasal 

veya mesleki olarak önemli pozisyonları olan kişileri davet etmektedir.  

“Ben o zaman meclis üyesiydim. Teklif yaptılar, o şekilde oldu yani.” (Davut, Erkek, 56, 

Ortaokul, Emekli, Dernek Başkanı) 

“[Derneğe üye oluşum] şöyle oldu. Buradaki müdürlüğümü yürütürken bir telefon geldi, yöre 

derneklerinden sizi ziyarete gelmek istiyorlar diye. Hay hay dedim, randevulaştık. Ellerinde 



79 
 

böyle broşürlerle geldi bir grubumuz. Biz […] Derneğiyiz, sizin de hemşehrimiz olduğunuzu 

öğrendik, dediler. Biz böyle işte kamu kuruluşlarında olsun, esnaf olsun hemşehrilerimizi 

ziyaret ediyoruz, dediler. Ben dernekle böyle tanıştım. Bu 2017’de oldu sanırım. İşte sonra 

derneğimizde sizi de görmek isteriz dediler, hay hay dedim.” (Gülnihal, Kadın, 46, Yüksek 

Lisans, Okul Müdürü, Üye) 

Katılımcılar arasında Ayşe, dernek üyeliği sürecinin muhtar adayı olma ve 

muhtar seçilmesiyle birlikte geliştiğini ifade etmiştir. Seçilme sürecinde dernek 

üyeliğinin kendisine önemli bir alan açtığını, derneğin desteği ve propagandasının 

seçimleri kazanmasında etkili olduğunu söylemektedir. Bu anlamda derneklere üye 

olma motivasyonları arasında siyasal amaçlar olabildiğinin altını çizmek 

gerekmektedir. 

“Derneğe üye olma sürecim muhtarlıkla beraber başladı. Aynı anda işte hem muhtarlık 

adaylığım hem de derneğe üyeliğimle yola çıktık. Sağ olsun dernek de çok destekledi beni. 

Zaten içindeki köy dernekleri de yabancı değil; hepsinden, etrafımızda muhakkak o köy 

derneğinden birisini tanıyoruzdur. Akrabanız vardır, alışveriş yapmışsınızdır. Kız 

vermişsinizdir, kız almışsınızdır.” (Ayşe, Kadın, 54, Lise, Serbest Meslek, Üye) 

 Katılımcılar arasında Ayşe gibi muhtarlık seçiminde aday olmasından sonra 

hemşehri derneğine üye olan bir üye daha vardır. Ayrıca farklı katılımcılar siyasal 

amaçları doğrultusunda kendi derneklerinde görev alan kişilerin varlığından 

bahsetmektedir. Fakat bu örneklere rağmen tüm katılımcılara göre derneklerde siyasal 

alanda güç kazanmak için bulunmak ve dernekleri bir basamak olarak kullanmak, 

dernek çalışmalarını olumsuz etkileyeceği düşüncesinden dolayı istenmeyen bir 

durumdur. 

“[Dernek ve siyaset] kesinlikle ayrıştırılmalı. Ben derneğimi siyaset için bir basamak olarak 

görmüyorum. Zaten benim dernekten önce siyasi bir geçmişim vardı. Ben 18 derneğin 

içerisinde, diğerlerini tabii bilmiyorum ama aktif olarak siyasi bir partide üyeliği olan ve 

çalışan bir başkanım. Bu başkan kimliğimle bir yere giriyorken kapıda siyasi kimliğimi 

bırakarak giriyorum. MHP ve İYİ Parti ilçe başkanları benim hemşehrilerim. Onların her türlü 

yanlarında olmaya çalışıyorum. Dernek ile siyaseti karıştırmıyorum. Çünkü derneğimizde 

sadece AK PARTİ’den veya CHP’den insanlar yok. Her kesimden insan var. Siyasi 

konuşmalar olabilir ama tavır belli etmemem gerektiğine inanıyorum.” (Leyla, Kadın, 38, 

Lisans, İşsiz, Dernek Başkanı) 



80 
 

“Şimdi ben burada bazı kadınların, vatandaşların bir iş, bir istihdam için bulunduğunun 

farkındayım. Böyle olmaması gerekiyor. Siz emeğin karşılığı olarak bir yerlere gelmelisiniz. 

Burada olduğunuz için değil. Amaç burası için çalışmak olmalı. Bir partide yükselmek için 

burayı basamak olarak kullanmamalısınız.” (Meliha, Kadın, 45, İlkokul, İşsiz, Üye) 

“Benim burada bulunma amacım bireysel bir çıkarım için olmamalı, Beykoz’daki hava kirliliği 

için olmalı.” (Kübra, Kadın, 36, Lisans, Kamu Görevlisi, Yönetim Kurulu Üyesi) 

Hemşehri derneklerinde bulunma sebeplerinin yanı sıra bulunmama 

sebeplerine ilişkin katılımcıların görüşleri sorulmuştur. Tüm katılımcılar hemşehri 

derneklerine ilişkin olarak olumlu konuşma eğilimindedir. Fakat “Derneklerin 

olumsuz yanları neler olabilir, kazandırdıklarının yanı sıra insanları neden kendinden 

uzaklaştırabilir?” olarak çeşitlendirilen kışkırtıcı sorulara karşın bütün katılımcılar 

hemşehri derneklerinde bulunmanın olumsuz bir sonuç doğurmayacağını 

düşünmektedir. Buna rağmen görüşmeler derinlemesine analiz edildiğinde bazı 

olumsuzluklar olabileceği, katılımcıların rahatsızlık duydukları veya duyabilecekleri 

noktalar tespit edilmiştir. Bunun ilk örneği hemşehri derneklerinin siyasal bir partiye 

tamamen bağlanması durumunun pozitif bir çıktısı olamayacağına ilişkin kanıdır. 

“Dernek bir yere angaje olduysa oradan iyi şeyler doğurmuyor. Partiye bağlanınca derneğin 

bütün güzellikleri unut, hiçbiri kalmıyor. Bir yerin taşeronluğunu yapıyorsun. O da seni ileride 

mutsuz ediyordu.” (Dündar, Erkek, 54, Lise, Emekli, Genel Sekreter) 

Bununla birlikte katılımcılardan bazıları maddi anlamda derneklerin bir yük 

olabileceğine işaret etmiştir. Bu anlamda aylık veya yıllık olarak toplanan aidatların 

üyeleri zorlayabildiği görülmektedir. Bu noktada gözlem yapma fırsatı bulunan bir 

kongrede yaşanan olaylar ilgi çekicidir. Yapılacak yardımlar için aylık aidatın 50 

liradan 100 liraya çıkarılma ihtimali; sessiz, akışında ve tartışmasız giden toplantıda 

seslerin yükselmesine ve zamma karşıt görüşün yüksek tepkisine sebep olmuştur. 

Bunun sonucunda toplu olarak ücretin artırılmaması yönünde karar alınmıştır. Eski 

dernek başkanı ve şu anda ise dernek üyesi olan Galip, ilk görüşmede bu 

olumsuzluktan bahsetmese de görüşmenin toplantı sonrası devam eden kısmında 

tekrar sorulduğunda aidat yüzünden üye olunmadığını itiraf etmiştir. 



81 
 

“Şimdi aidat yüzünden olmayan var. Salma yapıyoruz bazen. Misal burayı17 alırken herkes 

ortaya para attı da aldık. Ondan kaçıyorlar. Bazıları paralı oluyor. Benden para isterler diye 

gelmiyor. Bazıları da insanları gördükçe utanıyor. Kapıya gelse de içeriye giremiyor. Biliyor 

çünkü bağış yapmadığını biliyoruz. Kimse görmez ama biz çetele tutarız. Bazı insanlar da 

asosyal oluyor. Düğüne, cenazeye katılmıyor. Halbuki bizim sermayemiz insan.” (Galip, 

Erkek, 50, Yüksek Lisans, Kamu Görevlisi, Üye) 

Üye olma sürecinde vurgulanan “cemiyet adamı olma” durumuna paralel 

olarak kişilerin bireysel düşünmeleri ve sosyalleşmeye uygun olmamalarının üye 

olunmama sebebi olabileceği ifade edilmektedir. 

“Yani derneğe üye olmak sadece üyelikle olmuyor. Bunlara katkı sağlamak da lazım. Onlara 

fikren destek vermek lazım. Bedenen yapabileceğin şeyler varsa onlara destek vermek lazım. 

Kendi insanınızı kendi yörenizi seviyorsanız zaten bu olayın içerisinde oluyorsunuz. Sadece 

bireysel düşünüyorsanız bundan zaten uzak duruyorsunuz.” (Çetin, Erkek, 63, Lise, Emekli, 

Üye) 

Bütün bunların yanı sıra katılımcılar, derneklerin bir partinin taraftarlığını 

yapması ve himayesi altına girmesi sebebiyle hemşehri derneklerine üye olmanın bir 

mobbing doğurabileceği düşüncesinden dolayı bireylerin dernek faaliyetlerinde yer 

almaktan çekinebileceğini düşünmektedir.  

“Birlikten güç doğuyor. Burada ne kadar demokratik bir ülkede yaşadığımızla alakalı bir şey 

var. Ne olur, bizi yönetenler, devlet büyükleri sevmezlerse o yöre derneğine sen niye üyesin 

deyip sana şey yapabilirler. Bazı imkânlardan kısabilirler. Sana tepki gösterebilirler.” (Faruk, 

Erkek, 44, Lisans, Serbest Meslek, Dernek Başkanı) 

“[İnsanlar] korkarlar, başıma bir şey mi gelecek diye. Bir yere üye olunca falan. İnsanlar çok 

sosyal olmadığı için kendi kabuklarından öteye çok çıkamaz.” (Meliha, Kadın, 45, İlkokul, 

İşsiz, Üye) 

Katılımcılardan bazıları ekonomik seviyesi yüksek; siyasal, toplumsal ve 

bürokratik olarak belirli bir mevkideki bireylerin kendilerinden fazla şeyler 

beklenebileceği düşüncesinden dolayı üye olmayabileceğini ifade etmiştir.  

 “Maddi durumu yüksek, devlet kademelerinde bürokrat veya siyasi bir isim olduğu zaman 

ondan beklentiler çok büyük oluyor. E ülkede işsizlik de çok malum. Talep çok olunca 

                                                           
17 Katılımcı bu kısımda dernek binasından bahsetmektedir. 



82 
 

bezdirme oluyor. Misal ben hastanede çalıştığım için bu sıra, randevu meselelerinde çok talep 

alıyorum. Aldığımız alamadığımız olabiliyor. İnsan yıpranıyor. Kendim için bir şey 

yapmıyorum ama yıpratıyor süreç. Ben bu enerji ve maddi yükü kendime saklasam belki 

zengin olacağım. Bir yandan da kendin için bir şey isteyemiyorsun, o da tuhaf bir durum. 

Mesela kendim için değil, hep başkası için aracılık istiyorum. Bir de yapmazsa kızıyorsun. O 

da biraz zorunda tabii, madem oraya çıktın yapacaksın.” (Galip, Erkek, 50, Yüksek Lisans, 

Kamu Görevlisi, Üye) 

Katılımcılar tarafından belirtilen son olumsuz özellik derneklerde yapıldığı 

düşünülen mikro milliyetçiliğin yanlış olduğunun düşünülmesidir. Katılımcıların her 

biri hemşehriciliğe karşı olduğunu ifade etse de kendisinin hemşehrisini üstün 

gördüğünü belirtmekten de geri durmamaktadır. Bu noktada Kübra önce iki kere 

düşündüğünden bahsetse de sonrasında hemşehrisi olduğu için yine de yardımcı 

olmayı tercih ettiğini belirtmiştir. 

“[Derneklerin olumsuz özelliği] mikro milliyetçilik yapılması olabilir. Şimdi bir arkadaşım 

gelip ‘Bana şunu yapar mısın?’ dediğinde hemşehrimse iki kere düşünüyorum, hemşehricilik 

yapmayayım diye. Birileri ‘a, bak hemşehrisi için şunu yapmış.’ demesin diye dikkat 

ediyorum. […] Beykoz Vakfında da hemşehrileri olduğumu duyan işi için kalkıp geliyor. 

Trabzonlu bir geliyorsa hemşehrim on kere geliyor. Önemli olan onları geri çevirmemek, 

yardımcı olunabilecek noktalarda yardım etmek.” (Kübra, Kadın, 36, Lisans, Kamu Görevlisi, 

Yönetim Kurulu Üyesi) 

3.1.1.3 Hemşehri Derneklerinde Bulunma Motivasyonları: 

Hemşehrilik, Dayanışma ve Güç Birliği 

“Dernek demek gönül işi demek. Vakit ayırmak, üretim yapmak, katılmak gerekiyor. Sadece 

ismin orada olması yetmiyor, orada da olmak gerekiyor.” (Kübra, Kadın, 36, Lisans, Kamu 

Görevlisi, Yönetim Kurulu Üyesi) 

Tüm katılımcılar için hemşehri derneklerinde bulunma noktasında vurgulanan 

motivasyonun “birlik olmak” ve “dayanışma içinde bulunmak” olduğu görülmektedir. 

Buna ek olarak belirtilen sebeplerin dernekte birlik içinde olmanın bir getirisi olduğu 

göze çarpmaktadır. Öncelikle insani, dinî ve toplumsal olarak yapılması gerektiğine 

inanılan işler için hemşehri dernekleri bir araç olarak kullanılmaktadır. Ayrıca birlik 

olma durumunun siyasal alanda hak talep edebilme gücü getireceği düşüncesinin, 

katılımcıların dernek faaliyetlerinde bulunma sebebi olduğu görülmektedir. Son olarak 



83 
 

katılımcılar derneklerin misyonlarının, faaliyetlerde yer almalarında etkili olduğunu 

ifade etmektedir. Bu bağlamda “Hemşehrilik ve Hemşehri Dernekleri: Algı ve 

Tanımlar” başlığı altında bahsedilen hemşehri derneklerine yüklenen 4 misyon 

ekseninde katılımcıların derneklerde faaliyet gösterme motivasyonları 

değerlendirilebilir. 

Üye olma motivasyonlarına bakılırsa katılımcılara göre hemşehri derneklerinin 

en önemli amacı olan birlik, beraberlik ve dayanışmayı sağlamak öncelikli amaç olarak 

görülmektedir.  

“Asıl mevzu dayanışma. Zor günlerinizde yanınızda olur. Çevreniz olur, insanlarla tanışırsınız, 

sosyalleşirsiniz. Kültürel ve sosyal etkinliklere katılırsınız. Bir sorununuz olduğu zaman 

burada gelip tartışırsınız. Bir çözüm oluşur. Başka ne olabilir, daha ne olsun?” (Dündar, Erkek, 

54, Lise, Emekli, Genel Sekreter) 

“Yardımlaşma, sosyalleşme, dayanışma, ufuk açma. Geleceğe daha garanti görme. Şehrin 

tereddütlerini giderme anlamında devletin yapamadığı ya da yapmak istemediği, belki de 

görevi olmadığı birçok konuda vatandaşların birbirleriyle organize olmaları, tabii bunu iyi 

anlamda söylüyorum, kendi yaşam standartlarını düzeltmek ve birlik beraberliği sağlamak 

açısından böyle. Bu birlik ve beraberlik, fikir ayrılığı olmayacağı anlamına da gelmiyor. 

Amacımız doğruları bulabilmek.” (Emre, Erkek, 57, Lisans, Kamu Görevlisi, Dernek Başkanı) 

“Birlik beraberlik. Yani kopmamak. Geleceğe dair. Ben bazen düşünüyorum şimdi dernekler 

olmasa burada birçok insan birbirimizi tanımayız. Sosyalleşmeyiz. Sadece kısıtlı, birebir 

yakınlarımızla hayatımızı idame ettiririz. Dernekçilik dediğiniz zaten herkesle iyi günde kötü 

günde bir arada olmaktır.” (Meliha, Kadın, 45, İlkokul, İşsiz, Üye) 

Katılımcılar oluşan birlik ve beraberlikle dernekçe amaçlanan çeşitli işleri 

başarabileceklerini düşünmektedir. Bu işlerin arasında yardımlaşmanın kritik bir yeri 

vardır. Katılımcılar hem hemşehrileri hem de Beykoz’da yaşayan insanlar arasında 

özellikle ihtiyaç sahibi olanlar için çalışma aracı olarak hemşehri derneklerini 

kullanmaktadır. Katılımcılar dernekte gönüllü olarak çalışarak, yardım dağıtarak, 

kampanya yürüterek insani görevlerini yerine getirdiklerini ifade etmektedir. Burada 

kimi katılımcıların dinî motivasyonu, kimisinin de insanlık değerlerini öne çıkardığı 

görülmektedir. 



84 
 

“Derneğe üye olmamın sebebi biraz insanlıkla ilgili. Yani doğaya, insana, topluma saygıdan 

ileri gelen sorumluluk duygusu. Yani insanlığa, topluma bir şeyler verme duygusudur. Siyaset 

de böyledir insanlığa daha hizmet edebilmek için, insanlara, topluma, vatandaşa, insanlara daha 

çok yardımcı olmanın yolu derneklerden, siyasetten geçiyor veya sivil toplum örgütlerine 

geçiyor.” (Davut, Erkek, 56, Ortaokul, Emekli, Dernek Başkanı) 

“Ben yöre derneklerini falan çok önemsiyorum. Çok güzel bir duygu bu oluşum içinde 

bulunmak. Yani bir sürü şeye imza atıyorsunuz, bir sürü faydalı işlerde bulunuyorsunuz.” 

(Ayşe, Kadın, 54, Lise, Serbest Meslek, Üye) 

Toplumsal hayatta birlik ve beraberlik sağladığı düşünülen hemşehri 

dernekleri, günümüzde birbirinden uzak kalan hemşehrilerin bir arada olmasını ve 

birbirini tanımasını sağlayan bir araç olarak görülmektedir. Düğün, eğlence ve piknik 

olarak örneklendirilebilecek toplu faaliyetlerle Beykoz’da yaşayan hemşehriler 

birbirleriyle diyalog kurmaktadır.  

“İstanbul çok büyük bir yer, metropol. […] Yeni doğan çocuklarımızı, gençlerimizi tanıma 

şansı[mız] olmuyor. Bu gibi düğünlerde, diğer etkinliklerde […] onları tanıyorsun. Yani 

dernekler burada, gurbette insanların [bir arada kalmasına] çok önemli bir katkı sağlıyor.” 

(Çetin, Erkek, 63, Lise, Emekli, Üye) 

“Muharrem ayının son günü yükledim arabaya aşureleri, [mesaj atmak veya dernek lokalinde 

program düzenlemek yerine] hemşehrilerimin evlerini tek tek gezerek dağıttım. […] Beni 

görünce ağlayanlar oldu. Dernek üyesi olmayanları, […] derneğin yerini bile bilmeyenleri 

buldum. Bilin dedim, burada sizin sahibiniz var. Siz de bize sahip çıkın.” (Hakan, Erkek, 42, 

Lise, Kamu Görevlisi, Dernek Başkanı) 

Birlik ve beraberliğin bir diğer yansıması olarak hemşehri derneklerinin siyasal 

alanda oynadığı kritik role işaret edilmektedir. Katılımcılar tarafından hemşehri 

derneklerinin bir sivil toplum kuruluşu olarak sahip olduğu güç önemsenmektedir. Bu 

gücün getirisiyle katılımcılar derneklerin, insanlar arasında birlikteliği sağladığı gibi 

siyasal hayatta da taleplerini dile getirebildiği görüşündedir. 

“Hemşehri dernekleri esasında bir güçtür: Siyasetçinin görmediğini görür, insanlara pozitif 

ayrımcılık yapmadan […] kendi çapında topluma faydalı işler yapar. İşte bu sivil toplum örgütü 

gibi bir güçtür, yaptırım gücüdür. Devlet bunu yapmıyor, ihmal ediyor. Biz de diyoruz hayır 

bak sen bunu yapmıyorsun, ihmal ediyorsun bir an önce bunu yapmalısın. […] Dernekler bir 

itici güçtür.” (Davut, Erkek, 56, Ortaokul, Emekli, Dernek Başkanı) 



85 
 

Kadın katılımcılar için hemşehri derneklerinde bulunmanın farklı bir anlam 

taşıdığı görülmektedir. Faaliyetlerde, yönetimde ve üyeler arasında kadınların 

görünürlüğünün ve sayısının az olmasından duydukları rahatsızlık, kadın katılımcılar 

için derneklerde gönüllü çalışma sebebi olarak nitelendirilmektedir. Kadın sayısının 

artmasıyla derneklerin güçleneceğini ifade edilmektedir. Bu anlamda görüşülen 

dernekler açısından olumlu gelişmeler olduğu belirtilmektedir.  

“Doğru bir yerde doğru bir iş varsa onu destekleme taraftarıyım. Birileri olduğu için burada 

çalışıyorum. Maksat dernek güçlensin, hatta asıl kadınlar güçlensin.” (Meliha, Kadın, 45, 

İlkokul, İşsiz, Üye) 

Ayşe örneğinde görüldüğü üzere bazı katılımcılar dernek icraatlarının 

hemşehrileri bir arada tutmak ve yaşanan sorunları siyasal alanda görev alan kişilere 

iletmekle sınırlı görmektedir. Bunun dışında bir değişiklik yapılabileceği, sorunlara 

çözüm üretilebileceği konusunda katılımcılar umutsuz görünmektedir. Buna sebep 

olarak, yaşanan sorunların çoğunlukla ülkenin genel sorunları olarak değerlendirildiği 

ve dernek olarak yapılabileceklerin sınırlı olacağı belirtilmektedir. 

“Derneğimize eğer bir partiden, siyasilerden gelenler olursa, milletvekilleri falan biz de zaten 

o toplantıda bunları dile getiriyoruz, söylüyoruz. Bunlar, evet bizim sorunlarımız ama […] 

bunlar her yerin sorunları. Başka ne yapabiliriz ki?” (Ayşe, Kadın, 54, Lise, Serbest Meslek, 

Üye) 

3.1.2 Hemşehri Derneklerinde Deneyimler 

Hemşehri derneklerinde nüfusa kayıtlı olunan ile ait sosyokültürel özelliklerin 

aktarımı, Beykoz için çalışma, hemşehrilerin dayanışma içinde olması ve “klasik 

dernekçiliğin” dışına çıkma misyonlarına paralel olarak çeşitli faaliyetler 

yürütülmektedir. Bu alt başlıkta hemşehri derneklerinde yürütülen sosyokültürel 

faaliyetlerin içeriği, derneklerin üye profillerine olabilecek etkileri; faaliyetlerin sosyal 

medyada duyurulması ve faaliyetler için derneklerin bir mekân sahibi olma 

isteklerinden bahsedilecektir. Buna ek olarak siyasal alandaki faaliyetler ilerleyen 

bölümde ele alınacaktır. 

 



86 
 

3.1.2.1 Beykoz’daki Hemşehri Derneklerinde Yürütülen 

Faaliyetler 

Hemşehri derneklerinde düzenli olarak yürütülen belirli faaliyetler vardır. Her 

dernek yıl içerisinde birkaç defa piknik düzenler; bayram ve özel günlerde buluşma 

organize eder ve yönetim kurulu üyeleri en fazla haftada bir, en az iki ayda bir olmak 

üzere sıklıkla bir araya gelmeye çalışır. Bu düzenli etkinliklerin yanı sıra Beykoz 

özelinde her yaz düzenlenen Çayır Şenliklerine hemşehri dernekleri olarak katılım 

sağlanır. Bunlara ek olarak derneklerde “salma” adı verilen, ihtiyaç sahiplerine yardım 

dağıtılabilmesi adına para toplanılır; yöresel özelliklerin devamlılığını sağlayan 

etkinlikler yapılır ve kendilerine ait mekânı/kahvehanesi/binası olan derneklerde 

üyeler hafta birden çok kez bir araya gelir. 

Düzenlenen etkinliklerle hem nüfusa kayıtlı olunan ile ait kültürel özelliklerin 

aktarıldığı hem de derneğin üye profilinde çeşitlilik sağlandığı görülmektedir. 

Yürütülen yöresel halk oyunları eğitimi, yöresel türkülerin hikâyelerinin işlendiği 

tiyatro çalışması ve düzenlenen spor müsabakaları örnek olarak gösterilebilir. Dernek 

üyelerine göre halk oyunları ve tiyatro programlarını yürütmek çoğunluğu ortaokul ve 

lise öğrencilerinden oluşan grup üyelerinin evlerinden alınıp evlerine bırakılması, 

düzenli çalışma programına devamlılıklarının takip edilmesi gibi zorluklar içerir. 

Fakat söz konusu faaliyetleri yürüten dernekler için yapılan bu çalışmaların birleştirici 

gücü önemlidir. Bu etkinlikler kültürel özelliklerin yeni nesillere aktarılmasından daha 

çok dernek faaliyetlerinde rol alacak gençlerin derneğe ısındırılması yönüyle 

önemsenmektedir. Konuyla ilgili olarak dikkat çeken unsurlardan birisi söz konusu 

faaliyetlerin yalnızca dernek üyelerine veya hemşehrilerine değil, bütün Beykoz 

halkına açık olmasıdır. 

“Halk oyunları ekibimiz 24-30 arasında değişen grubumuzla yaklaşık 6-7 yıldır süren ve hiç 

de bozulmadan [devam etmektedir]. […] Tabii bu öğrencilere burs sağlıyoruz. Mezun olduktan 

sonra iş bulmalarını sağlıyoruz. Bu sebeple bu örümcek ağımızı korumak için halk oyunlarını 

bir aracı olarak kullanıyoruz. Hem de halk oyunlarını kullanarak da kültürümüzü yaşatmaya 

çalışıyoruz. Her derneğe de halk oyunlarını tavsiye ediyoruz. Çıkıp oynadık gibi görünüyor 

ama dernek için bağların korunmasında çok önemli oluyor. Halk oyunlarına gelen çocukların 

ailelerin de birbirini tanıması falan bizi çok daha güçlendiriyor. Bizim o anlamda diğer 



87 
 

derneklere göre çok daha avantajımız var. Hatta bize diyorlar ki siz ne yapıyorsunuz da bu halk 

oyunlarını bu kadar uzun süre devam ettirebiliyorsunuz. Biz işte 50 adam buluyoruz ama bir 

aya dağılıyoruz [diyorlar]. Onun için bir arada tutmak çok önemli. Bir aile gibi olmak lazım, 

biz öyle olduk. […] Normalde bu oyunu hemşehrilerimiz oynarken öyle bir durum oldu ki artık 

ekipte hemşehrimiz olmayanların sayısı arttı.” (Haluk, Erkek, 27, Lisans, Antrenör, Dernek 

Başkan Yardımcısı) 

Hemşehri derneklerinde yürütülen faaliyetler kadar hemşehrilerin iletişim 

kanallarını sağlayacak araçlar ve faaliyetlerin duyurulması önem arz eden bir konudur. 

Faaliyetlerin süreklilik kazanması, yeni üyelerin edinilmesi için tanıtım yapılması, 

hemşehrilerin sürekli iletişim hâlinde olabilmesi adına sosyal medya kanalları ve 

WhatsApp gibi uygulamalar sıklıkla kullanılmaktadır. Bu iletişim ağlarıyla yapılan 

etkinliklerin tanıtımı yapılır ve kan ihtiyacı gibi acil durumlar duyurulur. Fakat söz 

konusu kanallar aracılığıyla pratik olarak iletişim kurulabilmesi beraberinde bazı 

sıkıntıları getirmektedir. Gruplarda siyaset içerikli tartışmalara girilmesi veya sosyal 

medya üzerinden siyasal bir içerik paylaşılması dernek üyeleri arasında tartışmaların 

yaşanmasına neden olabilmektedir. Bilhassa başkanlar bu noktada uyarılarda 

bulunduğunu ifade etmektedir. Buna ek olarak katılımcılar özellikle cuma günü atılan 

tebrik mesajlarının rahatsız edici olabildiğini belirtmektedir. Yine de sosyal medya 

araçları dernek faaliyetlerinin yaygınlaşması adına önemsenmektedir. Sosyal 

medyanın öneminden bahseden Hakan, ekibindeki genç üyelerden derneğin sosyal 

medya hesaplarını canlı tutmalarını istediğini ifade etmektedir.  

“Bir hasta yatıyor hastanede kan acil kan lazım. Hemen ne oluyor? Dernekten bir mesaj 

atılıyor, hop kanlar bulunuyor, getiriliyor. Ya da mesela bir düğün işiniz varsa hemen bir mesaj 

çekiyorsunuz, oradan hemen bir kenetlenme oluyor.” (Ayşe, Kadın, 54, Lise, Serbest Meslek, 

Üye) 

“Yeni dünya dediğimiz sosyal medyayı, Instagram’ı vesaire ben çok aktif kullanıyorum. Her 

yaptığımızı paylaşıyoruz, üyelerimiz görüyor. Tabii onlar da seviniyor.” (Hakan, Erkek, 42, 

Lise, Kamu Görevlisi, Dernek Başkanı) 

Beykoz ilçesinde farklı memleketlerden gelenlerce kurulan hemşehri 

derneklerine bakıldığında il, ilçe ve köy derneklerinin var olduğu görülür. 

Kurtbeyoğlu’nun (2005: 123-124) araştırmasında aynı coğrafya ve kültür yapısından 

gelen insanlarca kurulan derneklerin il, ilçe ve köy dernekleri olmaları hasebiyle 



88 
 

birbirinden ayrışmayacağı ifade edilir. Dernekler geldikleri bölgelere yardım etme ve 

buradaki hemşehrilerine destek olmanın yanı sıra siyasi alanda etkinlik kazanma amacı 

gütme noktasında birleşirler. Fakat Beykoz örneğinde bakıldığında katılımcıların ilçe 

ve köy derneklerine atfettikleri anlamın farklılaştığı göze çarpmaktadır. Bu araştırma 

için Beykoz’daki hemşehri dernekleri arasında il ve köy dernekleriyle görüşülmüştür. 

Yapılan görüşmelerde hem köy derneklerinde üye ve başkanları olan katılımcılar hem 

de kendi il ve köy derneklerinde aynı anda üyeliği bulunan katılımcılar için faaliyet ve 

etkinlik anlamında köy dernekleri il derneklerine kıyasla daha güçlüdür. Katılımcılara 

göre bu güç, kaynağını bireylerin il derneklerindense köy derneklerinde bulunmayı 

tercih etmesinden almaktadır. Söz konusu durum köy derneklerini güçlendirirken il 

derneklerini “yalnızlaştırmak”tadır. Köy derneklerine kıyasla il derneklerini avantajlı 

gören katılımcılar da bulunmaktadır. Ahmet il derneklerinde görev alındığında daha 

çok sayıda insana ulaşma imkânı olması durumunu bir avantaj olarak 

nitelendirmektedir. Ahmet’in görev aldığı il derneği, köy dernekleriyle iletişim 

kurarak ortak çalışma yürütememiştir. Davut’un başkanlığını yürüttüğü dernekte ise 

bu durumun karşıtı bir örnekle karşılaşılmaktadır. Burada ile bağlı 31 ilçe ve köy 

derneğiyle düzenli toplantılar yürütüldüğü ve ortak çalışıldığı gözlemlenmiştir.  

“Şimdi köy dernekleri yaygınlaştığı için il-ilçe derneklerine üyelik azaldı. O zamanlar 700-800 

üyesi vardı, şimdi bilmiyorum gerçi ne kadar kaldı. Ama şu var, köy dernekleri yaygınlaşınca, 

her bir mahallenin derneği olunca il derneklerine üyelik azaldı. Önceden burada oturacak yer 

olmazdı, şimdi bak bu süreçte de farklı bir şey var. Pandemi de var ama pandemi olmasa da 

talep azaldı. Ama tabii biz, benim gibi düşünen çok arkadaşım var, biz derneğin her zaman 

yanındayız, her zaman dik durması için sahipleniyoruz. […] Burada il dernekleri yalnızlaştı.” 

(Ahmet, Erkek, 46, İlkokul, Serbest Meslek, Üye) 

Hemşehri derneklerinde birlik sağlayan unsurların önemsendiği dikkat 

çekmektedir. Bu bağlamda dernekler lokal sahibi olmayı öncelemektedir18. 

Hâlihazırda lokal sahibi olan veya bir yer kiralayan dernekler için mekânın 

birleştiriciliği ön plana çıkmaktadır. Fakat hemşehri dernek lokallerine yönelik 

getirilen önemli eleştirilerden birinin Beykoz için de bir problem olduğu 

gözlemlenmiştir. Hemşehri dernek lokalleri çoğunlukla, erkeklerin yoğunlukta olduğu 

                                                           
18 Bu duruma literatürden çeşitli örnekler sunulabilir: Şahin, 2020: 57; Ökaz, 2019: 81. 



89 
 

ve kahvehane olarak işletilen mekânlardır. Katılımcılardan bazıları lokallerinde kart 

oyunlarını kaldırıp farklı faaliyetler yapma çabalarının ters teptiğini ifade etmektedir. 

Yine de bu şekilde faaliyetlerini çeşitlendirebilen hemşehri dernek örnekleri 

Beykoz’da mevcuttur.  

“Ben okey oynamayı çok severim ama [Katılımcı bu kısımda yan masadaki kişilerin bizi 

duymaması için sesini kısmıştır.] başkan olduktan sonra dedim okeyi kaldıralım, burayı sohbet 

salonuna çevirelim. Daha böyle kültürel faaliyetlere yönelelim. Ama yapamıyorsun. Bunu 

kabullendiremiyorsun topluma, gençlere. Ama onun dışında diğer sosyal faaliyetlerde falan en 

yüksek seviyedeyiz.” (Hakan, Erkek, 42, Lise, Kamu Görevlisi, Dernek Başkanı) 

3.1.2.2 Beykoz’daki Hemşehri Derneklerinin Üye Profili 

Hemşehri derneklerine ilişkin literatürde üyelerin çoğunlukla orta yaşlı 

erkeklerden oluştuğundan bahsedilmektedir (Ökaz, 2019: 70; Şahin, 2015: 105; 

Kurtoğlu, 2005). Beykoz’da yapılan saha çalışmasında görüşülen derneklerde de buna 

benzer bir durumla karşılaşılmıştır. Derneklerin üye profillerinde kadınların ve 30 

yaşın altındaki üyelerin sayıca az olduğu görülmektedir.  

“Ne yazık ki derneklerde erkek yoğunluğu daha fazla. Şimdi bakıyorum günün sonunda ben 

bayanım. Çalışıyorum, çocuklarım var, eve geldiğimde sorumluluklarım var. Erkeklerin bu 

anlamda yoğunlukları daha az. Kadınlar bu anlamda zaman ayıramadıkları için erkekler kadar 

çok fazla aktif olamıyorlar. Ama bence kadının elinin değdiği yer değişiyor, farklılaşıyor. 

Kadınlar bence daha fazla bu STK’larda yer almalı. […] Bir de kadınlardan önce gençler de 

yok. Bu da bir sorun.” (Kübra, Kadın, 36, Lisans, Kamu Görevlisi, Yönetim Kurulu Üyesi) 

Katılımcılara göre gençlerin derneklerde sayıca az olma sebeplerinin üç 

noktada kümeleştiği görülmektedir. İlk olarak kendilerini gösterebilecekleri, vakit 

geçirmekten zevk alabilecekleri faaliyetlerin az olmaması sebep olarak 

gösterilmektedir. İkincisi ise derneklerin siyasetle sıkı ilişki kurmasının gençlerin 

varlığına engel olduğu görüşüdür. Gençlerin bu anlamda belli bir siyasal konumda 

bulunmak istemedikleri ve siyaset içerikli toplantı ve buluşmaları “sıkıcı” buldukları 

için derneklerden uzak kaldıkları belirtilmektedir. Son olarak “Z kuşağı” olarak 

nitelendirilen genç grup için yapılan suçlamaların da dernek faaliyetlerinde bulunmaya 

engel olduğu dile getirilmektedir. Katılımcılara göre söz konusu yeni kuşak insanlarla 

bir arada olmak yerine sosyal medyada var olmayı tercih etmektedir. Ahmet ve 



90 
 

Davut’un yönetimindeki derneklerde gençlik kolları oluşturulsa da devamlılığın 

sağlanamadığı fark edilmiştir. Ayrıca gençlerin dernek çalışmalarını “eski kafalılık” 

olarak nitelendirdiği belirtilmektedir.  

“Son zamanlarda katılım olmuyor. Şu anda gençler derneklere üye olmak istemiyor. Sebebi 

nedir? Boş iş diyor dernekçiliğe yeni nesil. Dernekte maaşım mı var, gelirim mi var, artım ne 

diyor.” (Ahmet, Erkek, 46, İlkokul, Serbest Meslek, Üye) 

“Bazı şeyler eğer düzenliyse bunu devam ettirmek kolaydır. Bizim derneğimizin gençlik 

kolları bir yapılanma içinde değildi, gönüldendi. İşte çağrı olduğu zaman katılım sağlanırdı. 

[…] Şu anda biz ufak tefek bir şeyler yapmaya çalışıyoruz ama tabii hayal ettiğimin çok altında. 

Bunu da hemen şey yapamıyorsunuz, biraz zamana ihtiyaç var. İnsanlar sorumluluğu küçük 

yaştan itibaren almaya başlamadığı için buna alıştırmak zaman alıyor. Gençlik kolları olarak 

da en önemli görevimiz işte bu sorumluluk almayı öğretmek, yaygınlaştırmak. Mesela şöyle 

yapıyorum. ‘Burak, bu konuda senin fikrin ne, nasıl yapalım?’ diyorum. Biraz da onu 

onurlandırarak konuşuyorum, ‘Senden çok iyi fikirler çıkıyor.’ vesaire. Karşındaki insan böyle 

kale alındığını hissedince bağlanıyor, işini de daha ciddi yapıyor.” (Numan, Erkek, 30, Lisans, 

Sağlık Personeli, Gençlik Kolları Başkanı) 

“Şimdi dernekçilikte siyaset çok fazla iç içe geliyor. Ben de dernekteyim ama bazen diyorum 

‘Benim burada ne işim var!’ [Yüz ifadesi hoşnutsuz, sesi sitemli]. Çünkü bakıyorum konuşulan 

konulara, kendim gibi üniversite mezunu gençlere söylüyorum, gelmem diyorlar hayatta. 

[Dernekler] yeni jenerasyona hitap etmiyor. Gençler de geldiği zaman sıkılıyor. […] Baktığınız 

zaman dernekteki yaş ortalamaları 50 üzeri. Bu üzücü bir şey. Ben şimdi buradayım ama 

dernekteki bu insanlar bu işleri bıraktığı zaman dernekçilik de bitecek. Çünkü yeni nesil yok. 

Şimdi bakıyorsunuz dernekte günün sonunda bir sürü kavga oluyor. Kavga deyip yanlış ifade 

etmeyeyim. Tartışma ortamı oluyor, siyasi olarak. […] Z kuşağı hiç etliye sütlüye karışmaz. 

Onlar önemsemiyor. Belki de gençleri çekmek gerekiyor da nasıl? Bir kere kültürü yaşatmak 

gerekiyor. Buradaki en önemli olay bu. Memleketimizin çocuğu yöresinde ne olup bittiğini, 

yöresini, folklorunu bunları bilmeli ama Z kuşağı biraz bunlardan uzak. Tabii bunda tek suç 

onların değil, bu yönetimin de derneklerdeki kişilerin de sorunları. Onlar farklı bir soluk 

getirmeli. Ben bile günün sonunda neden buradayım diyorum.” (Kübra, Kadın, 36, Lisans, 

Kamu Görevlisi, Yönetim Kurulu Üyesi) 

Katılımcılar kendi gençlik dönemlerinde hemşehri derneklerinde gençlerin 

yoğun olduğunu belirtmektedir. Hemşehri dernekleri o zaman sosyalleşme kanalı 

olarak var olduğu gibi birçok genç için bir iş kapısı olarak konumlanmaktadır. 



91 
 

Beykoz’daki fabrikaların işçi alımı yapacağı zaman dernekleri kullandığı ve gençlerin 

bu kanal ile işe girdiği belirtilmektedir.  

“Bugün örneğin bu fabrikalar faaliyette olsa, mevcut şube başkanına söyleriz, eleman alınıyor 

mu, 10 tane adam koyalım. Gelinirdi derneklere fabrikalardan, işçi bulunurdu. İşte bu da 

dernek aracılığıyla yürütülen bir faaliyet. […] Bir işveren bir derneğe ulaşır ama işçiye 

ulaşamaz. Yani referans dernek olur. Onun için dernekler o zaman ciddiye alınıyordu. Şu anki 

neslin uzak kalması bu sebepten. Beykoz’da şu an iş sahası yok. Derneğe bir şey gelmiyor. 

Yani bir şey gelmiyor derken, bir iş adamı gelip derneğe bana beş tane adam bul demiyor. 

Çünkü iş sahası yok.” (Ahmet, Erkek, 46, İlkokul, Serbest Meslek, Üye) 

Hem kadınların hem de gençlerin dernek faaliyetlerinde rol alması görüşülen 

bütün katılımcılar için istenen bir olgudur. Hatta derneklerin özellikle bu amaçla 

çalışmalar yürüttüğü dikkat çekmektedir. Derneklerde kadın ve gençlerin var 

olmasının, onların sorunlarının çözümü için de çalışma fırsatı doğuracağı 

düşünülmektedir. Leyla bu anlamda pandeminin etkilerinin azalmasıyla bir kadın 

sempozyumu üzerinde çalışıldığından bahsetmiştir. Bu sempozyumda kadın 

cinayetlerini gündeme getirmeyi ve kadınların bilinçlendirilmesini amaçladıklarını 

ifade etmiştir. 

“Bu durum nasıl tersine çevrilir? Biz örnek olmaya devam edeceğiz. Kadın ve genç çok önemli. 

Ben kendi arkamdan bu bayrağı bir kadına devretmeyi çok istiyorum. Biz bunu 

hemşehrilerimle yenmeye başladık gibi. […] Baktığınızda eskisi gibi değil, değişim var. Şimdi 

bizim birçok kadın üyemiz var ve yavaş yavaş artacak da. […] Her kadın, her ebeveyn 

çocuğunu sivil toplumun ve siyasetin içinde yetiştirmeli. Bu şekilde hem kültürümüzü devam 

ettirebiliriz hem de sivil toplum kültürünü yayabiliriz.” (Leyla, Kadın, 38, Lisans, İşsiz, Dernek 

Başkanı) 

Bununla birlikte katılımcılara göre kadın üyelerin derneklerde bulunmasının 

bir güven ortamı oluşmasına katkı sağlamaktadır. Galip özellikle evlere yapılan 

ziyaretlerde kadınların kolaylık sağladığını belirtmektedir. Fakat kadın üyeler için 

kadınlara toplumsal olarak yüklenen sorumluluklar dernek faaliyetlerinde aktif rol 

almalarına engel olmaktadır.  

Her ne kadar kadınların dernek faaliyetlerinde etkin olmadığı görülse de 

Beykoz’da başka bir örneğine rastlanmayan bir dernekle karşılaşılmıştır. Bir ilin 

ilçesine yönelik kurulan derneğin, kadın kollarını oluşturmak yerine kadın derneği 



92 
 

olarak dernekleştiği görülmüştür: Mesudiye Kadın Gücü ve Emeği Derneği. Gözlem 

yapma fırsatı bulunan Beykoz’da Ordu’nun bir köy örneğinde düzenlenen genel kurul 

toplantısında, 2015 yılında kurulduğu süreçte söz konusu kadın derneğine ilişkin 

hemşehriler arasında çeşitli tedirginlikler olmasına rağmen netice itibarıyla olumlu 

katkıları olduğundan bahsedilmiştir. Üyeler tarafından kadınların faaliyetlerde 

etkinliğinin erkeklere oranla daha anlamlı ve güçlü olduğu belirtilmektedir.  

3.2 Siyasal Alanda Beykoz’daki Hemşehri Dernekleri 

3.2.1 Hemşehri Derneklerinin Siyasal Anlamı: Siyaset Üstü ama 

Siyasetin İçinde 

Hemşehri derneklerinin siyasetle kurduğu ilişkinin şekil ve boyutları dernek 

başkan/üyelerince önemli bir gündem konusudur. Bilhassa başkanlar bu noktada 

kendilerinin doğru bir pozisyonda yer alması gerektiğini ifade etmektedir. 

Katılımcıların tamamına göre hemşehri dernekleri bir sivil toplum kuruluşu olmaları 

hasebiyle siyasetin üstünde olmalıdır.  

“Tüm siyasi düşüncelerin birleştiği, siyaset üstü bir konumdadır dernekçilik.” (Kübra, Kadın, 

36, Lisans, Kamu Görevlisi, Yönetim Kurulu Üyesi) 

“Hemşeri dernekleri siyaset üstü olmalı. Siyasetten ayrışmalı. Herkesin siyasi görüşü olabilir, 

eyvallah, o başka. Ama biz hemşehri derneğiyiz, bizim siyasetin içine bulaşmamamız lazım, 

bizim dik durmamız lazım. Doğru neyse onu söylememiz lazım. Bizim tarafsız durmamız 

lazım. Ama nasıl tarafsız duracak. Öyle kukla gibi değil. Sıkıntılarını, sorunlarını söyleyip 

onun takipçisi anlamında tarafsız duracağız. Diyeceğiz ki bunları yapacaksınız. Sen bunları 

yaparsan biz de vatandaşa söyleriz. Desteklerse seni destekler.” (Davut, Erkek, 56, Ortaokul, 

Emekli, Dernek Başkanı) 

Hemşehri derneklerinin siyaset üstü kalması adına İl Dernekler Birliği ortak bir 

karar almıştır. Söz konusu karar doğrultusunda hemşehri dernek başkanları, 

derneklerde yapılan faaliyetler için siyasi partilerden maddi talepte bulunmayacaktır. 

“Daha önceki dönemlerde çeşitli yöre derneklerinin farklı farklı ihtiyaç [ve] talepleri olmuş. 

Bazıları karşılanmış, bazıları karşılanmamış. Bu da dernekler arasında farklılaşmaya gitmiş 

ama son üç yıldır pandemiyle beraber dernekler İl Dernekleri Birliği’nin de ortak kararıyla 

[hemşehri dernekleri] hiçbir siyasiden, hiçbir partiden talepte bulunmamayı ilke edindi ve 



93 
 

siyaset üstü bir dernekçilik yapma fikri benimsendi.” (Emre, Erkek, 57, Lisans, Kamu 

Görevlisi, Dernek Başkanı) 

Katılımcılar hemşehri derneklerine dair tanım ve tasvirlerinde seçimlerde sahip 

olunan oy potansiyelini vurgulamaktadır. Onlara göre siyasal alanda hemşehri 

derneklerine biçilen anlam oy potansiyeli ile şekillenmektedir. 

“[Memleketimizin] nüfusunun iki katı İstanbul’da var. Bunlar ciddi rakamlar. Geçen bir siyasi 

partinin il başkanı gelmişti, ziyarete. [Memleketimizde] toplamda 300 küsur bin seçmen var, 

dedi. İstanbul’da [hemşehrimiz olan] 600 bin seçmen var. O zaman 1-2 tane milletvekilliği 

verin dedim buradan. Yani oradan çıkıyorsa buradan da 8-9 tane çıkmalı. Demek istediğim 

tabii ki oradan kopmamalıyız […] ama bence ağırlık noktası yaşadığımız bölge olmalı.” 

(Dündar, Erkek, 54, Lise, Emekli, Genel Sekreter) 

“Siyaseten çok şey yapılabilir. Rakamsal olarak güçlüyken hele.” (Galip, Erkek, 50, Yüksek 

Lisans, Kamu Görevlisi, Üye) 

“Beykoz Belediyesi de siyaset de bu dernek işlerine çok önem verir. Dernekler hemşehriler 

arasında irtibatı ve iletişimi sağlar. Bu da Beykoz tabii mozaik bir yer olduğu için hemşehricilik 

o yüzden çok ön planda. Giresunlu, Ardahanlı, Kastamonulu hep çok fazla. Bu sebeple kırsal 

bir kesim olduğu için, zamanında kırdan çok göç aldığı için ama inanılmaz hemşehricilik var. 

Burada belediye başkanları da hemşehricilikle şekilleniyor. Mesela birinci sırada Giresun var, 

Giresunlu başkan var.” (Leyla, Kadın, 38, Lisans, İşsiz, Dernek Başkanı) 

Katılımcılara göre hemşehri dernekleri her parti ile iletişime açıktır. 

Hâlihazırda bir sivil toplum kuruluşu olarak siyaset üstü addedilen hemşehri 

derneklerinin partiler arasında ayrım yapmaması gerektiği düşünülmektedir. Bununla 

birlikte dernek üyeleri arasında farklı partiden kişilerin yer alması ve üyelerin birbirine 

karşı saygılı olmasının bir getirisi olarak her bir partinin derneklerde ağırlanabildiği 

görülmektedir. Farklı partilerden aday kişilerin derneklere davet edilebilmesine karşın 

görüşülen köy derneklerinden birinde yalnızca nüfusa kayıtlı olunan il itibarıyla 

hemşehri kabul edilen aday kişilerle toplantı düzenlendiği belirtilmiştir. Buradaki fark, 

“Hemşehrilik ve Hemşehri Dernekleri: Algı ve Tanımlar” başlığında köy derneklerine 

ilişkin açılan parantezle birlikte değerlendirildiğinde köy dernek üyelerinin birlik 

olmaya daha eğilimli olasından kaynaklanmaktadır. 

“[Toplantılarımızda parti ayırt] etmiyoruz. Bizim kapımız herkese açık. Çünkü derneğimizde 

de her siyasi görüşten arkadaşlar var. […] Herkes durması gereken yerde durmalı; dernek 



94 
 

dernekçiliğini yapmalı, siyasiler siyasetini yapmalı. Yani sapla samanı karıştırmamak lazım, 

diye düşünüyorum. Çünkü zaten biz iç içe çalışmak zorundayız. Yani bir ağırlık […] diyelim 

ki A partiye yakınsa derneğiniz bu B partiyi öteleyemezsiniz, herkesi kucaklayacaksınız.” 

(Ayşe, Kadın, 54, Lise, Serbest Meslek, Üye) 

“[Farklı partilerle diyalog kurulmasının öneminden bahsediyor.] Birincisi iletişim kuruluyor. 

Bağ kurmuş oluyorsunuz. Bu hemşehricilik bağı oluyor, Beykozculuk bağı oluyor, insanlık 

bağı oluyor. Artık adını siz koyun. Dediğim gibi yarın bir ortak meselede bir araya gelmek çok 

daha kolay oluyor. Şimdi ben bu partiyle derneği bir araya getirmem demek ne kadar doğru 

ki? Eğer ben demokrasiye inanıyorsam, ki ben inanıyorum, herkesle görüşürüm, masaya 

otururum ve iletişim kurarım. ‘Devletlerin dostu düşmanı olmaz, çıkarları olur.’ diye bir laf 

var. Bizim de öyle. Dostumuz düşmanımız yok. Biz de ortak çıkarlarımıza bakarız.” (Dündar, 

Erkek, 54, Lise, Emekli, Genel Sekreter) 

“Derneklerde bol bol siyasileri kabul ediyoruz, dinliyoruz. Kapımız her gelen partiye açık. 

Şundan dolayı açık, bizim dernek yapılarımızda hiçbir şekilde siyasi bir kimlik arayışı olmadığı 

için biz herkese eşit olmalıyız ki üyelerimizi mutlu edelim. Her görüşten üyemiz olduğu için 

herkesi dinlemeliyiz, bu üyelerimizin en büyük hakkıdır. Ama o siyasiler de böyle, onu bir 

hemşehri babında tutuyoruz. Yani her gelen siyasiyi değil, hemşehrimiz olan adayları davet 

ediyoruz.” (Faruk, Erkek, 44, Lisans, Serbest Meslek, Dernek Başkanı) 

Görüşülen iki farklı dernek başkan/üyeleri, siyaset üstü bir konumda 

kalamadığı için yönetim kurullarının değiştiğinden bahsetmiştir. Bu derneklerin 

üyeleri, iletişimsizliğin bu noktada önemli bir problem olarak karşılarına çıktığını 

ifade etmektedir. Şu anda gerek yönetim kurulu üyeleriyle gerek de derneğe üye 

yaptıkları kişilerle birebir tanışıp derneğe çekmeye çalıştıkları gözlemlenmiştir. 

“İlk önce geçmişte olan kırgınlıkları, küskünlükleri gidermek gibi bir yük vardı sırtımızda. 

Niye vardı? Siz dernekleri araştırdığınıza göre [biliyorsunuzdur ki] ülkemizdeki birçok dernek 

kendisinden beslenmeyip dışarıdan kendilerine besin kaynakları aradılar. […]” [EK: 

Bahsettiğiniz besin kaynaklarını açabilir misiniz?] “Siyasi partilerden güç alındı. Tabii 

parayı veren emir de verdi. Bu derneklerin birçoğu da siyasi partilerin arka bahçesi oldu. Şimdi 

sen bir tarafa angaje olduğun zaman diğer tarafın kalbini kırıyorsun. Çünkü bu dernekte bin 

tane üye varsa her birisi farklı siyasi görüşlere ve dünya görüşlerine sahip. Bir tarafa yaslarsan 

sen bunu oradan belki 300 kişiyi memnun edersin ama 700 kişiyi de küstürüyorsun ve 

kırıyorsun. […] Bizim de kırgınlıklarımız vardı. Biz bunu kırmaya çalışıyoruz ve bayağı da 

kırdık. Bunun için neler yaptık? Ziyaret ediyoruz hemşehrilerimizi. Sadece hemşehrilerimizi 

değil; sivil toplum örgütlerini, muhtarlıkları, kaymakamlığı. Hatta bak şu anda başkanımız ve 

ekibi sahada çalışma yapıyor. Ben de siz geleceksiniz diye buraya geldim. Onlardaki sıkıntıları 



95 
 

alıyoruz. Kendi sıkıntılarımızı anlatıyoruz. Birlikte ne yapabiliriz ve ne proje geliştirebiliriz, 

işte bunları konuşuyoruz. […] Sahaya çıktığınız zaman, insanlarla iletişime geçtiğiniz zaman 

ortaya bir şeyler çıkıyor. Ciddi şeyler çıkıyor.” (Dündar, Erkek, 54, Lise, Emekli, Genel 

Sekreter) 

Hemşehri dernek üyelerince siyasetin arka bahçesi olmama arzusunun dilden 

düşmediği ifade edilebilir. Şahin’in (2020: 70) araştırmasında katılımcılar partilerin 

arka bahçesi olma durumunun bir sivil toplum kuruluşu olmaları hasebiyle tehlikeli 

olduğunu ve siyaset üstü olunması gerektiğini belirtmektedir. Şahin’in 

değerlendirmesine göre burada kaçınma güdüsü vardır. Beykoz’da yapılan sahada da 

bu kaçınma hâli gözlemlenmiştir. Fakat tüm derneklerin gerçekten de siyaset üstü 

olduğunu iddia etmek güçtür. 

Hemşehri derneklerinin siyasetle kurduğu ilişki iki katılımcıya anlamsız 

gelmektedir. Onlara göre siyaset için çalışmak, çalışmaya değer bir konu değildir. 

Hemşehri dernekleri sadece kendi kültürlerini korumaya yönelik faaliyetlerle 

ilgilenmelidir. 

“Hemşehri derneklerinin siyasetle ilişkisi, benim gibi olmalı. Hepsine kucak açmalı. Asla 

hemşehri dernekleri siyaset yapmamalı. Yapan var mı? Evet var. […] Hemşehri dernekleri 

kendi yöresini tanıtmaya çalışıyor ama zaman zaman siyasete yön vermeye de çalışıyor. Ben 

diyorum ki şimdi hemşehri dernekleri sadece kendi örf ve adetlerini korumalı.” (Cemil, Erkek, 

67, Lise, Muhtar, Üye) 

Derneklerin siyaset üstü olması gerektiğine inanılsa da en nihayetin siyaset ve 

sivil toplum kuruluşlarının birbirinden bağımsız olmadığı ifade edilmektedir. 

“[Siyasetle ilişki] mecbur olmalı. Bana kalırsa olmasın. Siyaset çok çirkin bir şey bence. 

Siyaset gerekli, zorunlu ama siyaset bir gereç olmalı. Toplumumuza uymuyor. Siyaset iş 

bitirme sanatı hâline geldiği için bizlerde. Mesela siyasi olarak dernekler mutlaka ortak bir 

pencerede olmak zorunda. Gidip bir seçimde A partisini veya B partisinin propagandasını 

yapmamalı. Çünkü o dernek o partinin bir teşkilatı değil. Ben bir partinin teşkilatına girmek 

istersem oraya giderim. Buraya gelmezsin. Siyasetle de bağlantı mecbur, olması zorunluluktur. 

Ortak bir pencereden herkese eşit bakmak gerekiyor. Bir partiyi davul zurnayla karşılayıp 

diğerini kuru simit vermek gibi değil. Herkes gelecek oraya.” (Numan, Erkek, 30, Lisans, 

Sağlık Personeli, Gençlik Kolları Başkanı) 



96 
 

Katılımcılar hemşehri derneklerinin bir siyasi partinin hegemonyası altına 

girdiğinde sivil toplum kuruluşu olarak işlevini kaybettiğini ifade etmektedir. Bu 

durum özellikle yaşanan sorunların dile getirilmesine engel olmaktadır. Katılımcılar 

Beykoz özelinde siyasi partilerle iş birliğinde olan hemşehri derneklerinin ekonomik 

olarak katkı alamadığı için pandemi sürecinde kapandığını belirtmektedir. Görüşülen 

dernek başkan/üyelerine göre “dernekçiliğin gücü insandan” gelmektedir. Aktif ve 

gönül vermiş üye ve hemşehrilerin, maddi kaynaklardan daha önemli olduğu ifade 

edilmektedir. 

“[Derneklerin siyasetle ilişkisi] Çok kötü görünüyor. Siyasetin etkisi altına giriyor. İşte siyasi 

partinin dışına çıkamıyorlar. […] Beykoz'daki veya Türkiye'deki birçok dernek, siyasilerin eli 

altında maalesef. Yani bu [hangi parti olduğu] önemli değil. O bölgede hangi siyasetçi 

ağırlıktaysa onun emri altına giriyorlar. […] İşte ben bunları doğru bulmuyorum. Özellikle 

küçük bazlı dernekler maalesef [bu duruma] daha çok buna maruz kalıyor. Yani doğru bir şey 

değil. […] Hiçbir şeye sesini çıkartmayan derneğin amacı ne olabilir?” (Davut, Erkek, 56, 

Ortaokul, Emekli, Dernek Başkanı) 

“Bu pandemi sürecinde şunu gördük biz. Siyasete angaje olmuş derneklerin çoğu kapandı ya 

da çok pasif duruma geçti. Çünkü kendi bünyelerinden beslenemiyorlardı. Sizin kâğıt üzerinde 

bin tane üyeniz olabilir ama siz bunlardan bir lira dayanışma alamıyorsanız, senin dernek 

merkezinin kirasını A partisi ödüyorsa diğerininkini B partisi ödüyorsa ve bu süreçte paralar 

kesilince sen burayı kapatmak zorunda kalıyorsun. Mesela bu pandemi sürecinde ben köy 

derneğimizden örnek vereyim sana. Yaklaşık 300 kişiye biz yardım ulaştırdık. Nakdi ve erzak 

gibi. Küçük bir köy derneğiyiz hâlbuki. 30-40 bin civarında bir para dağıttık. Niye, yıllardır 

kendi içinden besleniyordu. Kimseye muhtaç değildi. Kendi içinden beslenirsen böyle başarılı 

işlere imza atarsın.” (Dündar, Erkek, 54, Lise, Emekli, Genel Sekreter) 

Katılımcılara göre siyasetle kurulan ilişkide hemşehri dernekleri yönlendiren 

bir güce sahip olmalı, şeffaf olmalı ve siyasetçilerle “pazarlık” yapabilmelidir. 

Hemşehri dernekleri siyasi partiden kendileriyle görüşmeye gelen kişileri kitleleri ile 

tehdit edebilmektedir.  

“Geçen gün bir siyasi partiye çok sert söyledim. Bize bunları yapmazsanız 2023’te görüşürüz 

dedim. Siz bir hayale gidiyorsunuz, size şimdiden söylüyoruz. 2023’te bunlar yapılıyor mu 

yapılmıyor mu bakıp biz de ona göre davranacağız dedim. Çünkü bizim arkamızda kitle var.” 

(Davut, Erkek, 56, Ortaokul, Emekli, Dernek Başkanı) 



97 
 

“Hemşehri dernekleri örgütlü olmalı bir kere, siyasete yön vermeli. Siyasetin yönlendirdiği 

değil, siyasete yön veren kurumlar olmalı. Şüphesiz hepimiz […] dernekçiliği de bilen insanları 

yerel veya genelde yönetici olarak görmek ister[iz]. Ama bu nasıl olacak? Biz birlik beraberlik 

içinde hareket edeceğiz. Ortak hareket edeceğiz. O zaman siyasi kurumlar gelecek diyecek ki 

siz güçlü bir kurumsunuz, siz benim yanımda olursanız ben size… İşte bu pazarlık usulü bir 

şeydir özünde. Dernekler siyasete paralel olmalı ama siyaseten yönetilmemeli.” (Faruk, Erkek, 

44, Lisans, Serbest Meslek, Dernek Başkanı) 

“Bana göre zaten dernekçilik siyaset üstü bir oluşumdur. Derneklerin bir siyaseti olmaz. Tüm 

siyasi düşüncelerin birleştiği, siyaset üstü bir konumdadır dernekçilik. […] Herkesin bir siyasi 

düşüncesi olabilir, buna saygı duyulmalı. Ama dernekler sivil toplum kuruluşu. Derneğin 

siyaseti olamaz. Derneğimize baktığın zaman A partiden de B partiden de insanlar var. O 

derneğe geldiği zaman siyaset değil de Beykoz veya memleketimiz için konuşabilmeli. Farklı 

partilerdeki insanların güçlerinin birleşmesi ve farklı bir güç ortaya çıkarması gerekiyor. Orada 

herkes kimliğini bırakıp üst bir kimlik ortaya çıkmalı. Çok seslilik birleşmeli ve tek seslilik 

olarak ortaya çıkmalı.” (Kübra, Kadın, 36, Lisans, Kamu Görevlisi, Yönetim Kurulu Üyesi) 

3.2.2 Seçim Dönemlerinde Beykoz’daki Hemşehri Dernekleri 

Beykoz’daki hemşehri derneklerinde başkan/üye olan katılımcılara göre, siyasi 

partilerde kendi memleketlerini temsil eden kişilerin yer alması için çalışmak gerekir. 

Toplumsal ve siyasal hayatta seslerini duyurmak için partilerde görevli olan 

hemşehrilerinin varlığını önemsemektedirler. 

“AK PARTİ’den bir tane belediye başkanımız var ve sonuna kadar da yanındayız, 

hemşehrimiz. Tabii ki yanında duracağız kendisinin, ne yapacağız yani. Şimdi biz bunların, 

diğer siyasi partilerde de [hemşehrimiz] belediye başkan adaylarının olmasını istiyoruz. Burada 

mümkün olduğu kadar birden fazla [hemşehrimiz] milletvekili adayı, milletvekili istiyoruz. 

Toplumun her köşesinde [hemşehrimiz olsun] istiyoruz. En doğal hakkımız bu.” (Davut, 

Erkek, 56, Ortaokul, Emekli, Dernek Başkanı) 

Literatürde hemşehri derneklerinin bilhassa yerel siyasette etkin olduğu 

görüşünün hâkim olduğundan bahsedilmişti. Beykoz özelinde yapılan saha 

çalışmasında da buna benzer şekilde katılımcıların yerel siyasette hemşehri 

derneklerinin “rol belirleyiciliğine” vurgu yaptığı görülmektedir.  

“Beykoz’da hemşehri dernekleri çok önemli. Siyasette de rol belirleyen bir konumda.” (Leyla, 

Kadın, 38, Lisans, İşsiz, Dernek Başkanı) 



98 
 

Seçimleri kazanan adaylarla ilgili dikkat çekilebilecek bir nokta her birinin 

Beykoz’da yetişmiş, Beykoz’u tanıyan kişiler olmasıdır. Hepsi de Beykoz’daki 

sorunlara çözüm üretme hedefiyle propagandasını yürütmüştür. İl Dernekler Birliği, 

2019 yılında yapılacak seçimlerden önce Beykozlu olmayan bir aday istemediklerine 

ilişkin bir bildiri yayımlamıştır19. Söz konusu dönemde AK PARTİ’den aday olan 

Murat Aydın, Zeytinburnu Belediyesinin eski başkanıdır ve sahadaki görüşmelerden 

anlaşıldığı üzere Zeytinburnulu kabul edildiği için aday olmasının bile kabul 

edilmediği görülmektedir. İl Dernekler Birliği’nin yayımladığı bildiride Murat 

Aydın’ın memleketinin Giresun olduğu göz önüne alındığında Beykozlu Giresunlular 

Derneğinin imzasının olmaması dikkat çekicidir. Bu derneğin başkan ve üyeleri seçim 

döneminde Murat Aydın’ı desteklediklerini ve seçimlerde bir hemşehrilerinin aday 

olma durumunun önemsenmesi gerektiğini ifade etmektedir. Bu kişilerin 

yorumlarından aday olan kişiye oy verdikleri sonucu çıkarılamaz, hatta bazı 

katılımcılar farklı bir partiye oy verdiğini belirtmiştir. Fakat siyasal ortamda kendi 

memleketlerinden birinin olmasından memnun oldukları için destekledikleri 

görülmektedir. Benzer bir durum eski belediye başkanı Yücel Çelikbilek’in 

memleketinden gelen kişilerce kurulan Kars, Ardahan, Iğdır Derneğinde de 

görülmektedir. Buradan hareketle yerel seçimlerde tam olarak memleketin ön planda 

olmadığı sonucu çıkarılabilir. Katılımcıların gözünde başkan adaylarının aday olduğu 

partinin kendi siyasal düşünceleriyle uygunluğu ve adayın karakterinin önemsendiği 

görülmüştür. Bu anlamda Beykoz’da Giresunlular nüfus olarak çoğunlukta olsa da 

Beykozlu Giresunlular Derneği’nin düşüncesinin aksine seçimlerin kazanılmasında 

adayların memleketinden ziyade bölgede sağ seçmenin oylarının yüksek olmasının 

etkili olduğu belirtilmelidir. 

Her ne kadar yerel seçimlerde hemşehrilik ilişkilerinin mutlak belirleyici 

olduğunu söylemek mümkün olmasa da katılımcılara göre hemşehri dernek üyeleri 

organize oldukları takdirde seçimlerde başarı gösterebilmektedir. Bu anlamda 

Beykoz’da nüfus yoğunluğu yüksek olan illerden gelen kişilerin kurduğu dernekler, 

seçimlerde etki gösterecek güce sahip olduklarını düşünmektedir. Bu noktada muhtar 

                                                           
19 Bkz: https://beykozguncel.com/7643-dernekler-birligi-beykozlu-olmayan-aday-istemiyor.html  



99 
 

seçimlerinde etkileri olduğu belirtilebilir. Fakat katılımcıların ifadelerinin aksine yerel 

seçimlerdeki tek faktörün nüfus olmadığını vurgulamak gerekir. 

“Bugün Beykoz’da hemşehrilerimiz iyi analiz edilse belediye başkanlığını alırız. Beykoz’u, 

İstanbul’u alamaz mıyız? Üç tane meclis üyemiz var ama adlarını duyuyoruz sadece, hiçbir 

yerde bir icraatları yok.” (Ahmet, Erkek, 46, İlkokul, Serbest Meslek, Üye) 

“Bir muhtarlık seçimi oldu, bizim [hemşehrimiz olan] aday kazandı. […] Biz sonuna kadar 

adamımızın arkasında durduk, adamımızı destekledik.” (Hakan, Erkek, 42, Lise, Kamu 

Görevlisi, Dernek Başkanı) 

3.2.2.1 Hemşehrinin Aday Olma Durumu: “Evet ama Yetmez!” 

Katılımcılar ekseriyetle mikro milliyetçiliğe karşı oldukları için hemşehricilik 

yapmadıklarını ifade etmelerine rağmen hemşehrisi olan kişilerin seçimlerde aday 

olmasının katılımcıları etkilediği tespit edilmiştir. Katılımcılar arasında seçimlerde 

hemşehrilerini destekleme durumunda parti ayırt edeceğini belirten 1 katılımcı vardır. 

Bunun dışında özellikle yerel seçimlerde hemşehrilerini destekleme noktasında 

katılımcılar parti ayırt etmeyeceklerini belirtir. Bu bağlamda 2019 yılında yapılan 

yerel seçimlerde Murat Aydın’ın kazanmasında memleketinden dolayı 

hemşehrilerinden aldığı oyun etkili olduğunu belirten 2 katılımcı vardır. Fakat 

destekleme konusunda parti ayırt edilmese de katılımcıların oy verme davranışında 

siyasi partilere dikkat ettiği fark edilmiştir. Bu sebeple katılımcıların çoğunluğu Murat 

Aydın’ın başkan olmasında hemşehri etkisi olmadığını düşünmektedir. Ayrıca 

Beykoz’daki yerel seçim tarihine bakıldığında adayların memleketinden ziyade temsil 

ettikleri partinin seçimlerde etkili olduğu görülmektedir. 

“AK PARTİ 2019’da o kadar güçlü göründüğü hâlde az kalsın seçim kaybediyordu. Giresunlu 

Murat Aydın buraya gelmeseydi az daha seçim gidiyordu. On sekiz-yirmi bin oy aldı. Ama 

Giresunlular da hayatında ilk defa bir siyasi partiye yüzde doksan beşe yakın oy verdi. Sağcısı 

solcusu verdi, Giresunlu olarak burada yaşayan nüfusun çok büyük bir kesimi sosyal demokrat 

[…] ve buna rağmen gittiler, kendi görüşünde olmasa bile Murat Aydın’a çok büyük destek 

verdiler.” (Davut, Erkek, 56, Ortaokul, Emekli, Dernek Başkanı) 

“Liyakati varsa, o işi yapabilecekse desteklerim. Ama orada boş kalacaksa ya da o seçildiği 

makamın hakkını veremeyecekse o işi hemşehrim olmasa da Beykozlu bir hemşehrimin 

yapmasını tercih ederim.” (Emre, Erkek, 57, Lisans, Kamu Görevlisi, Dernek Başkanı) 



100 
 

“Ben biraz duygusalım. Hemşehricilik yapmıyorum desem de yapıyorum. Birisiyle 

konuşuyorken hemşehrim ise ya da bölgesel olarak Karadenizli ise bir yerden yakalamaya 

çalışıyorsun. Muhabbet böyle kuruluyor. Böyle bütün oluşturuyoruz. Tabii ki hemşehrilerimin 

bir yerlere gelmesi beni mutlu eder. Ama sadece hemşehrim olması yetmez. Doğru olduğuna 

da inanmam gerek. Doğru da olduğunu inanıyorsam desteklememem için hiçbir sebep yok.” 

(Kübra, Kadın, 36, Lisans, Kamu Görevlisi, Yönetim Kurulu Üyesi) 

“[Hemşehrimin aday olmasını] çok isterim ve desteklerim de. Rahmetli hemşehrimiz de uzun 

yıllar burada başkanlık yaptı. Hangi parti olsa da saygı duyarım. Ama oyum hiç değişmez. Taş 

koymam ama oy vermem.” (Leyla, Kadın, 38, Lisans, İşsiz, Dernek Başkanı) 

Bir hemşehrisinin aday olmasının ne seçimlerde vereceği oyu ne de seçim 

sürecinde hemşehrisini destekleme durumunu etkileyeceğini söyleyen tek katılımcı 

Numan’dır. Fakat yine de Numan, bir hemşehrisinin siyasal alanda var olmasını, 

kendisinin temsil gücünü arttırdığını düşündüğü için “sevinç” veren bir durum olarak 

nitelendirir. 

“Hemşehrim değil de benim için karakteri önemli. Yani adam hemşehrim ama kendine faydası 

olmayan biri olabilir. Bir kanayan yaraya pansuman olamaz. O yüzden benim bir hemşehrimin 

aday olması beni etkilemez. Sadece şu beni sevindirir. Orada işte benim kimliğini taşıdığım 

yeri temsil eden biri olması hoşuma gider tabii. Bu şey tabii ailenizden birinin toplumda ön 

plana çıkması gibi. Kendinizin temsil edildiğini düşünürsünüz.” (Numan, Erkek, 30, Lisans, 

Sağlık Personeli, Gençlik Kolları Başkanı) 

Hemşehri dernek başkan/üyeleri; derneklerinin siyasal alan ile birebir ilişki 

kurmadığını, özellikle siyasetten etkilenmeyen bir konumda bulunduklarını ifade 

etmektedir. Literatürde hemşehri derneklerinin seçimlerdeki adaylıklarda etkili 

olabildiği görüldüğü için saha çalışmasında buna ilişkin sorgulamalar yapılmıştır. 

Çoğunluğa bakıldığında seçimlerde adayların hazır olduğu, derneklerin etkin olmadığı 

gözlemlenmiştir.  

“[Geveleyerek ve çekingen bir ses tonuyla:] Belediye başkanlığı seçimlerinde derneklerin pek 

etkin olduğunu düşünmüyorum. Zaten yukarıdan şekilleniyor. Eğer [dernekler etkin] olsaydı, 

bugün Beykoz’da Zeytinburnu’ndan gelme bir başkan var, eğer etkili olsaydı Beykoz’da 

ikamet eden bir başkan olurdu. Adaylar siyasi partilerin görüşü ve takdiridir. Ona bir şey 

diyemem. Sadece biz oy verir döneriz.” (Cemil, Erkek, 67, Lise, Muhtar, Üye) 



101 
 

Saha çalışmasının yapıldığı Eylül 2021-Şubat 2022 döneminde hemşehri 

derneklerine seçim odaklı ziyaretlerin yapılmaya başlandığı gözlemlenmiştir. Buradan 

hareketle katılımcılar 2024 yılında yapılacak yerel seçim için çalışmaların erken 

başladığını belirtmektedir. Bir derneğin kendi içinden aday çıkarmak için çalışmalar 

yaptığı görülmektedir. Saha çalışmasında sürecinde 2024 yılında yapılacak yerel 

seçimde aday olmasını istedikleri kişiyi üyelerine tanıttıkları toplantılara başlamıştır. 

Katılımcılar hemşehrilerini aday çıkardıkları zaman destekleme eğiliminde olduklarını 

belirtmektedir. Saha araştırması sırasında araştırmacının katıldığı bir köy derneğinin 

genel kurul toplantısında; dernek başkanı, il dernek başkanlarının gelecek seçimde bir 

hemşehrilerinin aday olma ihtimali olduğunu iletmiştir. Ayrıca “kesinlikle 

hemşehrilerinin arkasında durulacağını” belirttiğinde toplantıya katılan kişilerin 

başlarıyla bu durumu onayladığı dikkat çekmiştir. 

“Şimdiden geliyor, hemşehrimiz olan bir adayımız var. Ben şuradan aday olacağım, desteğinizi 

bekliyorum diyor.” (Hakan, Erkek, 42, Lise, Kamu Görevlisi, Dernek Başkanı) 

“[Hemşehrimin aday olması oyumu] çok etkiler. Hemşehrimiz olmasından öte hele de bizden 

birisi olması çok etkiler. […] Siyasetten uzak duruyoruz ama arkamızdaki kitleyi 

güçlendirmek, toplayabilmek için Beykoz’da yanlış hatırlamıyorsam 34 tane sivil toplum 

kuruluşu var. Bu 34 derneği ortak hareket etmek için örgütlüyoruz.” (Faruk, Erkek, 44, Lisans, 

Serbest Meslek, Dernek Başkanı) 

“Yirmi bir derneğiz Beykoz’da. Orada işte ortak hareket edip hemşehrilerimizden birisini 

belediye başkan adayı yapıp orada seçtirebilirsek ki bizden birisi bir partiden, herhangi bir 

partiden, biri hariç, aday olarak çıkarsa biz hemşehriler olarak onun arkasında kenetlenebiliriz. 

Çünkü bizim insan yapımız milliyetçi, muhafazakâr, vatanını milletini seven bir insan 

topluluğundan oluşuyoruz. Yoksa aslında CHP’lisi, AK PARTİ’lisi, MHP’lisi çok farklı 

düşünmez.” (Galip, Erkek, 50, Yüksek Lisans, Kamu Görevlisi, Üye) 

Meclis üyeliği ve muhtarlık seçimlerinin kazanılmasında hemşehri 

derneklerinin etkili olduğu görülmektedir. Siyasi partilerin hemşehri derneklerine 

yaptığı ziyaretlerde konuşulan konulardan biri, meclis üyeliği için hazırlanan liste için 

hemşehri derneklerinden önerilerin kişileri tespit etmektedir. 

“Olması gereken budur. Meclis üyesi listesi yapılıyorken bile hemşehriciliğe önem verilir. Ona 

göre derneklerden isim istenir ve ona göre değerlendirilir. Bu sebeple bu toplantılar olmalı.” 

(Leyla, Kadın, 38, Lisans, İşsiz, Dernek Başkanı) 



102 
 

3.2.2.2 Adayların Hemşehri Dernek Ziyaretleri 

Seçim dönemlerinin, hemşehri dernekleri açısından hareketli geçtiği 

belirtilmektedir. Bu süreçte adayların kendilerini tanıtmak için dernekleri ziyaret 

ettiği, üye ve yönetim kurulunun taleplerini aldığı, propaganda yaptığı toplantılardan 

bahsedilmiştir. Dernek üyeleri aday toplantılarına dair birbirinden ayrışan yorumlara 

sahiptir ama genel olarak bu ziyaretlere önem verildiği söylenebilir. Dernek yönetim 

kurulu için ise bu toplantıların yapılması bir tür zorunluluk olarak görülmektedir. 

Yönetim kurulu üyeleri bu toplantıların gelecekte çıkarlarını elde etme noktasına 

kendilerine avantaj sağlayacağına inanmaktadır. 

“Seçim dönemlerinde bu gibi faaliyetler oluyor. […] Sonradan yetki mekanizması gelen 

siyasetçilerin eline geçtiği zaman belki bir avantaj sağlar diye de dernekler kapılarını açık 

tutmak zorunda gibi görüyor kendini. Çünkü gerçekten ihtiyacı olan ya da çözülmesi gereken 

bir şeylerin daha sonradan oluşumuyla ilgili dernek yönetiminde ya da üyelerin de böyle bir 

beklentisi söz konusu, kaçınılmaz tabii.” (Çetin, Erkek, 63, Lise, Emekli, Üye) 

“Tabii [seçim dönemlerinde ziyaretler] daha fazla ön plana çıkartılmaya çalışılıyor. Sanki 

birkaç kez ziyaret edince o yöreye ait kişilerin oylarının tamamı o ziyaretçiye gelecek gibi bir 

algı oluşuyor.” (Emre, Erkek, 57, Lisans, Kamu Görevlisi, Dernek Başkanı) 

Adayların dernek toplantılarına katılarak kendisini tanıtması katılımcılar 

açısından önem arz etmektedir. Bu anlamda muhtar Ayşe, kendi seçim sürecinde bu 

toplantılarda insanların kendisini tanıması ve onları ikna etmesiyle seçildiğini 

düşünmektedir.  

“Valla çalışacaksınız, kendinizi tanıtacaksınız. Çalışmadan olmaz bu işler. Kapı kapı 

gezeceksiniz göstereceksiniz insanlara kendinizi. İnsanlar sizi, bilmeden, tanımadan nasıl oy 

verecek, nereden bilecek. Ki ben bir sene öncesinden çıktım kendimi tanıttım, kapı kapı 

gezdim. […] Yani sen hiçbir derneğinde görmediğin adamlar seçim zamanları kapına gelsin, 

biz öyle yapacağız, biz böyle yapacağız [desin]. E bir düşünürsün yani bugüne kadar benim 

cenazem oldu, sen neredeydin, geldi mi?” (Ayşe, Kadın, 54, Lise, Serbest Meslek, Üye) 

“Yani hangi siyaset olursa olsun. Burada mevcut olan erk gücü eline aldığı zaman o insanlarla 

yine birlikte çalışacaksın. Ne adına çalışacaksın, kendi adına mı, yok. Oradaki vatandaşın, 

oradaki mahallen adına çalışacaksın. Onun için de her topluma girmeye çalışıyoruz.” (Çetin, 

Erkek, 63, Lise, Emekli, Üye) 



103 
 

“Ben sadece katıldığım toplantılar odaklı konuşayım. Kimse gelip işte bizi destekleyin değil, 

kendilerini ifade etmeye geliyorlar. Bizler de onları dinliyoruz. Bizim X ya da Y partiye farklı 

bir şekilde davranma gibi bir lüksümüz yok ama diyelim A partisi bizim yanımızda, biz de 

onun yanında dururuz. Siyasi olarak değil, kişisel olarak söylüyorum. Bana yardımcı oluyorsa, 

önümü açıyorsa; siyasi kimlik olarak değil, bireysel olarak saygı göstermem gerekiyor. Onun 

hakkında iyi yorum yapmam gerekir. Ama o partiye yakın olmakla alakalı değil bu. 

Baktığınızda siyasi partilerden güç alıyor STK’lar.” (Kübra, Kadın, 36, Lisans, Kamu 

Görevlisi, Yönetim Kurulu Üyesi) 

Katılımcılar seçim dönemleri yapılan dernek ziyaretlerinin ve derneklerdeki 

toplantıların seçmen üzerinde etkili olduğunu düşünmektedir. Bu ziyaretler siyasi 

partilerin derneklerdeki oy potansiyelini önemsemesinden dolayı katılımcılar 

tarafından olağan bir olay olarak görülmektedir. 

“[Seçim dönemlerindeki tanıtım toplantıları] olağandır. Bütün siyasi partiler randevu alırlar, 

gelirler. Siz de bir dernek olarak, Beykoz’da bir sivil toplum örgütü olarak bir siyasi partiye 

gelme diyemezsiniz. Hepsi gelir, projelerini anlatır. Şunu yapacağım, bunu yapacağım der. 

Herkesin gönlünde de bir aslan yatar, seçim zamanı gider ona oy veririz. Bazı vaatler, bazı söz 

sanatları bu toplantılarda kişileri kendilerine çekebilir.” (Cemil, Erkek, 67, Lise, Muhtar, Üye) 

“Dernekte iki dönemden beri varım. Ben çok mantıklı olduğunu düşünüyorum açıkçası. 

Bilmek gerekiyor nerede ne var, kim var. Bana bir hemşehrim geldiği zaman hemşehrilerimin 

hangi platformda ne yaptığını bilmem gerekiyor. Gerçekten ben hemşehrilerim için bir şey 

yapabileceksem gücümü bilmem gerekiyor. O gücümü de her partinin her şekilde girebildiği 

derneklerde görebiliyorum. Ben de onlara her şekilde yaklaşabilmeliyim.” (Kübra, Kadın, 36, 

Lisans, Kamu Görevlisi, Yönetim Kurulu Üyesi) 

“Gidip kendilerini anlatmalarını isteyemediğimiz, tüzüklerini okuyamadığımızda onları 

misafir edip kendilerine bir çay ikram ettiğimizde kendilerini daha rahat bir ortamda daha rahat 

anlatıyorlar gayelerini, hedeflerini, amaçlarını. Etkileyici olduğunu da düşünüyorum. Yani 

onların anlatmalarında üyelerin etkilendiklerini, sabit fikirli olmadıklarını. Dün A partili olan 

birinin onları dinledikten sonra B’ye geçebildiklerini gözlemliyorum ya da (o derneğe) daha 

farklı bir sempatiyle yaklaşabiliyor.” (Emre, Erkek, 57, Lisans, Kamu Görevlisi, Dernek 

Başkanı) 

Yapılan dernek ziyaretleriyle ilgili olarak partilerin söz verdikleri vaatleri 

yerine getirmemeleri katılımcılar açısından önemli bir sorun olarak ifade edilmektedir. 

Söz konusu taleplerle ilgili olarak Numan “sadece hayalde kalır” demektedir. Bu 

bağlamda yalnızca seçim dönemlerinde partiler tarafından derneklerin uğrak nokta 



104 
 

hâline gelmesi, tutulamayacak sözlerin verilmesi ve kurulan diyaloglarda samimi bir 

ortamın oluşmaması hemşehri dernek başkan/üyelerine göre bu toplantıların 

etkinliğini zayıflatmaktadır. 

“Bütün dernekler tek tek gezilir, ziyaret edilir. Birtakım sözler verilir ama sonra herkes kendi 

yoluna, tak sepeti koluna.” (Cemil, Erkek, 67, Lise, Muhtar, Üye) 

“Genellikle seçim dönemlerinde gelip giderler. […] Ben sorarım o zaman, sen seçim öncesi 

neredeydin diye. Onun için ben biraz takıntılıyım bu mevzuya. Yani vaktin mi yok, işin mi çok 

anlamıyorum.” (Hakan, Erkek, 42, Lise, Kamu Görevlisi, Dernek Başkanı) 

“Seçim dönemlerinde insanlar gelip gidiyor, sanki bir şeyler yapıyormuş gibi oluyor.” (Davut, 

Erkek, 56, Ortaokul, Emekli, Dernek Başkanı) 

“Seçim dönemlerinde kapılarımız hiç susmuyor. Sürekli insanlar sağ olsunlar geliyor, 

fikirlerimizi alıyorlar.” (Leyla, Kadın, 38, Lisans, İşsiz, Dernek Başkanı) 

Hemşehri derneklerinin yalnızca seçim dönemlerinde ziyaret edilmesi 

katılımcılara göre siyasal aktörlerin, dernekleri “çantada keklik” görmesi sebebiyledir. 

“Hemşehri dernekleri, [siyasi partilerden gelen kişilerce] çantada keklik gibi gözüküyor. […] 

Cepte bir oy gibi. Yani çantada keklik derken yani ben buraya gittim, bak onlarca kişiye hitap 

ettim, mutlaka onlardan aldığım bir şeyler de olabilir düşüncesi ile çantada keklik. Neden? 

Sokağa çıkmaya kalksan organize olacaksın değil mi sokaktaki insana. Ama dernekteki 

insanlara bir çağrı yaptığın zaman dernek yönetimi olarak herkesin orada aynı anda 

buluşabileceği bir ortam. Öyle olunca da siyasilerin topluma hitap etme şekli ona göre de bir 

beklenti karşılığı olmuş oluyor.” (Çetin, Erkek, 63, Lise, Emekli, Üye) 

Katılımcılar arasında söz konusu tanıtım toplantılarına katılmayı reddedenler 

olduğu görülmüştür. Bu durum üyelerin taleplerinin adaylarca dinlenmemesi ve 

yapılan konuşmalarda adayların üyelerce samimi bulunmamasından 

kaynaklanmaktadır. 

“Ben katılmıyorum böyle şeylere. Tabii katıldıklarım da oldu, denk geldiklerim. Ama X partisi 

şuraya çalışma yapacak gel dersen beni çok çekmez. X partisinin milletvekili bugün gelirse 

benim dikkatimi çeker ama seçim dönemi gelirse çekmez. […] Bugün kullanmayıp seçim 

dönemleri bana hayal satıyorsan eğer, ben bu hayalin peşinden gelmem.” (Dündar, Erkek, 54, 

Lise, Emekli, Genel Sekreter) 



105 
 

“Seçim dönemlerinde acayip aday toplantıları oluyor. Milletvekillerinin, adayların dernekleri 

ziyaret etmesi beni acayip rahatsız ediyor. [Bu ziyaretlere] gerek yok. Yani ben burada birine 

oy vereceksem bu onu burada dinlediğim için olmaz. […] Bana göre açıkçası bir partinin 

buraya gelip konuşması insanları rahatsız ediyor. Çünkü ne yapıyor, biliyor musunuz? İnsanlar 

buraya eğlenmeye geliyor. O böyle heyetiyle gelince bütün eğlenceyi alıyor. Ben bir kadın 

olarak eşimden, ailemden vakit çalıp buraya vakit ayırmışım bir politikacının gelip orada 

günümü [mahvetmesine] uyuz oluyorum.” (Meliha, Kadın, 45, İlkokul, İşsiz, Üye) 

“Bana çok komik geliyor ama insanlar seviyor. Sonuçta adam gelecek oraya. Şimdi ben 

yıllardır oradayım, sen niye seçim döneminde geliyorsun. Bana samimi gelen her daim 

yanımda olandır. Benim kendi fikrim bana Yeşilçam’daki komik sahneleri hatırlatıyor, 

kandırmaca gibi geliyor. Tabii dernekler herkese kapısını açmalı ama benim fikrim kararım 

beni bağlar, bu toplantılar beni etkilemez.” (Numan, Erkek, 30, Lisans, Sağlık Personeli, 

Gençlik Kolları Başkanı) 

3.2.3 Hemşehri Derneklerinin Baskı Grubu Niteliği 

Davut hemşehri derneklerinin amaçlarını belirtirken sadece sorunları ortaya 

koymanın yetersiz olduğunu belirterek çözüm önerisinde bulunmanın gerekliliğinden 

bahsetmektedir. Bu bağlamda hemşehri derneklerinin bir baskı grubu olarak işlev 

görmesi için siyasal merciler ile görüşmeye öneri ve rapor hazırlayarak gidilmesinin 

önemsendiği görülmektedir. Bu noktada Beykoz için çalışma gayretinde birleşildiği 

dikkat çekmektedir. 

“Derneklerin hedefi kendi hemşehrileri ile ilgili sıkıntılarını sorunlarını getirmek veya yaşadığı 

bölgenin ülkenin sıkıntılarını sorunlarla ortaya koymak, çözüm önerisinde bulunmak. […] 

Şöyle bir güçtür hemşeri dernekleri. Siyasetçinin görmediğini görür. Ondan sonra insanlara 

pozitif ayrımcılık yapmadan [onlara dair bir] bakış açısı sağlar. Kendi çapında topluma faydalı 

işler yapar. Kenarda köşede kalmış sorunları alıp gün yüzüne çıkartır, tamam mı? Der ki bu da 

işte ülkenin veya ilçenin bir eksiğidir. Alıp bunu bunu böyle yapmalısınız. […] Beykoz’un 

sıkıntılarını, sorunlarını alıp kamuoyuna, hükûmete veya belediyeye yani şey baskı yani 

sorunları anlatarak baskı demeyelim de sıkıntılarını, sorunlarını kamuoyuna deklare edip 

bunların çözümünü çözüm önerilerini koyuyoruz. Bunların yapılmasıyla ilgili olayın üzerine 

gidiyoruz. Bunun şu ana kadar maalesef Beykoz’da bırak Beykoz’u İstanbul’da hiçbir dernek 

yapmıyor. Derneklerin çok büyük bir kısmı bütün siyasi partilerin bir kisvesine girmiş. […] 

Biz bunlardan farklı. Bizim böyle bir sıkıntılarımız zor. Bizim ana temamızda insan var, biz o 

yüzden farklıyız. Ana temamızda Beykoz’da yaşayan insanlar var.” (Davut, Erkek, 56, 

Ortaokul, Emekli, Dernek Başkanı) 



106 
 

“Tamam memleketimizin bilmem ne bölgesindeki festivale katılalım biz ama yaşadığımız 

bölgedeki soruna da el atalım ki bizim bir sivil toplum örgütü olduğumuz belli olsun.” (Dündar, 

Erkek, 54, Lise, Emekli, Genel Sekreter) 

“Trabzonlu, Rizeli bizim için fark etmez. Beykozlu hemşehrilerimiz için de çalışıyoruz.” 

(Leyla, Kadın, 38, Lisans, İşsiz, Dernek Başkanı) 

Davut’un alıntısında görüldüğü üzere hemşehri derneklerinin bir baskı aracı 

olarak nitelendirme noktasında bazı katılımcıların çekingen davrandığı 

gözlemlenmiştir. Baskı kelimesinin politik olarak güçlü ve aktivist bir yönü olması bu 

durumda etkilidir. Fakat çekingen davrananlar da dâhil olmak üzere katılımcıların 

bulundukları derneği bir baskı aracı olarak kullandığı görülmektedir.  

“Aynı zamanda Beykoz’un sorunlarıyla da ilgili arkadaşlarımız sahada. Bilgileri topluyor, bu 

bilgileri rapor hâline getireceğiz. Raporlarımızı ilgili kurumlara ileteceğiz. Bu sorunların 

çözülmesi için sürekli bir baskı unsuru oluşturacağız.” (Dündar, Erkek, 54, Lise, Emekli, Genel 

Sekreter) 

Beykoz örneğinde hemşehri derneklerinin baskı aracı olma misyonuna dair 

ayırıcı bir unsur olarak köy derneklerine işaret edilebilir. Köy derneklerinde görev alan 

katılımcılar il derneklerine kıyasla daha etkili çalışıldığını, bu sebeple köy 

derneklerinin bir baskı grubu olma ve çıkar elde etme noktasında daha güçlü olduğu 

belirtmektedir.  

“Şimdi dernekler var, bir üstünde federasyonlar var, onun üstünde konfederasyonlar var. Ama 

bakıyorsunuz yapısal olarak işte o mahalle-köy derneği dediklerimizin yapabildiğini yapabilen 

yok. Çünkü köy derneği örgütlü. Köy derneği inandığı projeye işte nedir, köyüne cami-yol 

yaptıracak veya dernek merkezi-lokal alacak, ekonomik örnek veriyorum, işte örgütlenip çok 

büyük işler yapıp kısa sürede milyonlarca liralık parayı toplayabilecek güçleri var. Ama üst 

çatı kurumları 3-5 kişinin bir araya gelip belki de böyle kendilerini böyle bir statü sahibi 

yapabilmek için kurduğu kurumlar oluyorlar. Altları boş oluyor, üye yapısı hiç olmuyor.” 

(Faruk, Erkek, 44, Lisans, Serbest Meslek, Dernek Başkanı) 

3.2.3.1 “Ortak Bir Ses”: İl Dernekleri Birliği  

Literatürde hemşehri derneklerinin farklı illere ait derneklerle mücadele içinde 

olduğu dikkat çekmektedir (Narı, 1999: 78). Ayrıca dernek üyelerinin farklı sivil 

toplum kuruluşlarına üye olmadıkları da dikkat çekicidir (Kurtbeyoğlu, 2005: 100). 



107 
 

Beykoz’daki hemşehri derneklerine bakıldığında bu iki duruma karşıt bir durum 

olduğu görülmektedir. Görüşülen katılımcıların birden fazla sivil toplum kuruluşunda 

aktif olmasının yanı sıra birbirinden farklı hemşehri derneklerinin ortak çıkarlar için 

birleştiği İl Dernekler Birliği ile Beykoz için birlikte mücadele edilmektedir. Bu 

anlamda hemşehri dernekleri özelinde düşünüldüğünde hem kendi yörelerine ait diğer 

derneklerle hem de farklı sivil toplum kuruluşları, sendika ve vakıflarla diyalog 

kurmaları kentsel bütünleşmeyi olumlu yönde etkilemektedir. Beykoz hemşehri 

derneklerinin kurduğu İl Dernekler Birliği literatürde örneğine rastlanmayan bir 

uygulamadır. Yapılan çalışmalar hemşehri derneklerinin kendi içine dönük olduğunu 

gösteriyorken Beykoz’da birbirinden farklı 19 ilin ortak çalışmalar içinde bulunduğu 

görülmektedir.  

“Önce örf ve âdetlerimizi korumak, ondan sonra Beykoz için ne yapabiliriz, bütün STK’lar bir 

araya gelip kafa yormak gerekir.” (Cemil, Erkek, 67, Lise, Muhtar, Üye) 

“Biz Beykoz’da 19 il derneğiyiz. Beykoz’da bir hastane açığı olduğunu fark ettik. Onunla ilgili 

ortak bir bildiri imzaladık, çalışıyoruz. Amacımız Beykoz halkı araştırma hastanesi için 

Ümraniyelere ya da daha uzak yerlere gitmesin. Bu çok büyük bir sıkıntı ve biz bu noktada 

ortak bir ses olduk. Bunun dışında metroyla ilgili taleplerimiz var. Çeşitli sözler verildi, 

yapılacak çalışılacak diye ama bu Beykoz halkı kandırmaya yönelikti. Beykoz’daki en büyük 

sıkıntı imar. Acilen insanlara imarın verilmesi gerekiyor.” (Hakan, Erkek, 42, Lise, Kamu 

Görevlisi, Dernek Başkanı) 

Beykoz’da il derneklerinin birlik içinde olma sebebi olarak Beykoz’daki az 

nüfus ve gelişmiş mahalle kültürüne işaret edilmektedir.  

“Şimdi Beykoz az nüfuslu bir yer, burada herkes bir diyalog hâlindedir. Herkes bir ailedir. 

Çoğunluk Karadeniz bölgesindendir. Şimdi bizim başkanımız bir telefonla diğer derneklerin 

başkanlarına ulaşıp işler yapabilir, birleşebilir. Onlar da bizimle iş yapar. Paslaşmalı, 

kaynaşmalı. Yani bir kongre yaparız diğer yöre derneklerini de çağırırız. Beykoz’da şeffafız, 

burada ayrı bir şeffaflık vardır zaten.” (Ahmet, Erkek, 46, İlkokul, Serbest Meslek, Üye) 

“Dernekler üyeleri vasıtasıyla politize olmalarından kaynaklanan farklı farklı ihtiyaçları, 

sesleri çıkacağına hepimiz aynı gemideysek istifade edeceğimiz güneş de aynıdır, gemimizi 

yüzdürdüğümüz deniz de aynıdır. O hâlde neden birlikte olmayalım fikrinden yola çıkmıştır. 

Bana göre gayet makul, mantıklı, sonuç odaklı olabilecek bir kuruluş. Var olmasını 



108 
 

destekliyorum ve yaşaması için gereken çabanın gösterilmesini isterim.” (Emre, Erkek, 57, 

Lisans, Kamu Görevlisi, Dernek Başkanı) 

Dernekler birliğinin çalışmalarıyla “ortak bir ses” oluşturulduğu ifade 

edilmektedir. Beykoz’da mahalle kültürünün devam etmesi ve insanların birlikte 

olmasının buna imkân sağladığı düşünülmektedir. 

“Beykoz bir kasaba ve buradaki herkes birbirini de tanıdığı için bütünleşiyorlar ve aynı işleri 

yapıyorlar aslında. Herkes buraya yıllar öncesinde gelmiş, buranın yerlisi olmuş, birbirini 

biliyor artık. […] Ben burada bir Giresunlunun hakkını savunurken bir Ordulunun da hakkını 

savunuyorum. Sonuçta biz Beykoz için çalışıyoruz. Benim dernekçilikte en çok savunduğum 

nokta şu, dernekçilikte bireysellik yoktur. Benim burada bulunma amacım bireysel bir çıkarım 

için olmamalı, Beykoz’daki hava kirliliği için olmalı.” (Kübra, Kadın, 36, Lisans, Kamu 

Görevlisi, Yönetim Kurulu Üyesi) 

İkinci bölümde katılımcılara göre Beykoz halkını birleştiren bir “Beykozluluk” 

anlayışı hâkim olduğu ve katılımcıların Beykoz’u memleket olarak kabul ettiklerinden 

bahsedilmişti. Bu durumun bir getirisi olarak Beykoz’da bulunan farklı memleket 

dernekleri bir arada çalışabilmektedir 

“Bir taraftan dernekte memleket hemşehriciliği var, bir de Beykozluluk var. Beykoz’da kimse 

kimseye siyasi görüşünü sormaz. Beykozluyum dediğim anda hangi partiden olduğunuzun bir 

önemi yok.” (Leyla, Kadın, 38, Lisans, İşsiz, Dernek Başkanı) 

3.2.4 Hemşehri Derneklerinde Patronaj Ağları 

Katılımcıların mikro milliyetçilik, hemşehricilik ile yapılabilecek torpil ve 

avantajlara yönelik negatif bir algıya sahip görünmektedir. Torpile mutlak olarak karşı 

olduklarını belirtmektedirler. Fakat görüşmenin farklı kısımlarından hemşehri 

derneklerinin patronaj ağları açısından önemine işaret etmekten geri 

durmamaktadırlar. Her ne kadar bu araştırmada direkt olarak az sayıda katılımcı 

tarafından dile getirilse de deşifrelerin derinlemesine analizinde, katılımcıların resmî 

kurumlarla ilişkilerinde karşılaştığı sorunların çözümünde derneklerin “iş bitirici” 

olması ve çözüm üretebilmesinin bireylerin derneklere üye olmasında etkili olduğu 

tespit edilmiştir. Hemşehriler çeşitli alanlarda kendilerine sağlanan kolaylıklar için 

derneklerde bulunmaktadır. Bu anlamda katılımcılara göre hemşehri dernekleri; iş 



109 
 

arama sürecinde torpil bulma ve hastane, belediye gibi kamu kurumlarında yaşanan 

sorunların çözümünde aracı bir kişiye ulaştırma noktasında yardımcı olmalıdır. 

“Ben de buralı olduğum için onların yanında çalışmaya başladım. Bana güvenmelerinin sebebi 

kişinin hemşehrisine olan güveniydi. Tanıdıkları kişiydim. Beni çok küçük yaşlarda çok büyük 

pozisyonlara getirdi.” (Kübra, Kadın, 36, Lisans, Kamu Görevlisi, Yönetim Kurulu Üyesi) 

“Biz burada derdi olanın derdini anlamak istiyoruz, çözüm arıyoruz. Diğer dernekler biraz daha 

siyasete kaçıyor. Başkana mesela çok baskı var. Ya başkanım seni başka yere alalım. 400-500 

üyemiz var sonuçta, bunun bir oy karşılığı var. Ama başkanımız benim var diyor, istemiyor. 

Gençlerim var diyor, size nasıl biri lazım, ben kefilim gençlerimize diyor. Şu an mevkiini 

yükseltebilir tabii ki. Derneklerin böyle avantajları var ama biz bunu istemiyoruz. Biz alttan 

gelenlerimize destek çıkmak istiyoruz.” (İbrahim, Erkek, 40, Lise, Pazarlamacı, Üye) 

3.2.5 Beykoz’daki Hemşehri Derneklerinde Edinilen Siyasal 

Kültür ve Demokrasi Anlayışı 

Bu bölümde sonuç kısmına gelmeden önce Beykoz’daki hemşehri dernekleri 

örneğinde demokrasi ile sivil toplum kuruluşları arasındaki bağlantı incelenecektir. 

Başkan/üyelerin dernekleri aracılığıyla edindiği siyasal kültür bu bağlantının 

incelenmesinde merkezî rol alacaktır. Ayrıca tartışmayı destekleyebilmek adına “gizli 

demokrasi” kavramından bahsedilecektir. 

Geçmişi Antik Yunan’a dayanan demokrasi kavramına özellikle son 50 yılda 

çeşitli eleştiriler getirilmektedir. Çeşitli perspektiflerden yapılan bu eleştirilerde 

demokrasiyi salt oy vermeye (“kafa sayma”) indirgemenin yetersizliğine ve bu bakış 

açısının yol açtığı sorunlara dikkat çekilmektedir (Saward, 2003: 121). Bahse konu 

probleme karşı çözüm önerisi olarak çoğunlukla katılımın artırılması ve bireylerin 

siyasal alanda daha çok var olması için çalışılması gerektiği vurgulanmaktayken bu 

yaklaşıma karşıt bir bakış açısıyla “Gizli Demokrasi” modelinin oluşturulduğu 

görülmektedir. Bu modele göre katılımı artırmak bir çözüm getirmeyecektir, bunun 

yerine siyasal alanda karar alma süreçlerinde doğrudan katılımın azaltılarak uzman 

görüşüne daha fazla yer verilmesi gerekmektedir. Modelin savunucularına göre 

Amerikalılar siyasal alanda yer almak, siyasal tartışmalara girmek yerine istisnai 

durumlar haricinde “gizli” kalacak bir demokratik sistemle yönetilmek istemektedir 



110 
 

(Hibbing ve Theiss-Morse, 2002: 88). Burada uzman olarak nitelendirilen kişiler, 

siyasal alanda doğrudan yer almayan iş insanları ve ilgili konularda ihtisas sahipleridir 

(Hibbing ve Theiss-Morse, 2002: 143).  

 Yapılan araştırmada katılımcılar Türkiye’de var olan demokratik sisteme 

ilişkin çeşitli konuların sorun olduğuna dikkat çekmiştir. Önceki bölümlerde 

bahsedildiği üzere demokratik sistemde görülen sorunlara bireylerin siyasal alanda 

fikirlerini duyuramaması, taleplerine ilişkin karşılık alamaması ve siyasetle kurulan 

ilişkiyi “sembolik” olarak nitelendirmesi gibi örnekler verilebilir. Buradan hareketle 

gizli demokrasi modelinden farklılaşarak Beykoz örneğinde yapılan bu araştırmanın 

katılımcılarına göre hemşehri dernek başkan/üyeleri siyasal alanda daha aktif olmak 

ve sorunların çözümünde bireysel olarak rol almak istemektedir. Fakat birkaç 

katılımcıda gizli demokrasi modelindeki uzman görüşüne paralel bir oluşum talebinin 

var olduğu gözlemlenmiştir. Bahse konu katılımcılardan biri olan Faruk, hemşehri 

derneklerinin bireylerle kurduğu yakın ilişkiden dolayı siyasal alanda bir “uzman” 

olarak talepleri yansıtabileceğini ifade etmektedir. Bu sebepten dolayı sivil toplum 

kuruluşu olmanın ötesinde hemşehri derneklerinin sahip olduğu bu potansiyelin 

getirisiyle siyasal alanda etkisinin güçlenmesi gerektiğini düşünmektedir.  

“Gelişmiş ülkelerde ülkenin anayasasını yaparken bile ülkenin sivil toplum kuruluşlarından 

temsilciler söz sahibi oluyor. Fakat biz hemşehri derneği olarak toplumu bilen, analiz eden en 

iyi kurumlarız. Yöremizin sosyolojik yapısı, ticari yapısını, dinî yapısını en iyi biz biliyoruz. 

Çünkü onlarla beraberiz, onlarla haşır neşiriz. Bu konuda dediğim gibi yerel ve genel 

yönetimin biraz daha bizi dikkate almaları lazım. Hemşehri derneklerini yukarıya taşımak 

adına etkinlikler yapmaları lazım. Burada kast ettiğim ekonomik destek değil.” (Faruk, Erkek, 

44, Lisans, Serbest Meslek, Dernek Başkanı) 

Bununla birlikte hemşehri derneklerindeki başkan/üyelerin çoğunluğuna 

bakıldığında “gizli demokrasi” modelindense sahada aktif olma isteği görülür. Bu 

noktada bireylerin hemşehri derneklerinde edindiği siyasal kültür etkilidir. Birinci 

bölümde siyasal kültürün bireye sosyalizasyon sürecinde aktarılan ve bireyde inşa 

edilen bir fikirler bütünü olduğundan bahsedilmişti. Yapılan çalışmalarda farklı 

ülkelerde siyasal kültüre ait özelliklerin değişebileceği ifade edilmektedir. Bu 

bağlamda katılımcıların edindiği siyasal kültürde hemşehri derneklerinin etkisini 



111 
 

incelemek için öncelikle literatürde sıklıkla kullanılan Almond ve Verba’nın 3 ideal 

tipi ve “karışık bir siyasal kültür” olarak nitelendirdiği vatandaşlık kültürü 

kavramından faydalanılacaktır. 

Bahsedildiği üzere Almond ve Verba, yaptıkları saha araştırmasının 

neticesinde siyasal kültürün “yerel (parochial)”, “uyruk (subject)” ve “katılımcı 

(participant)” olmak üzere 3 ideal tipinin olduğunu belirtir. Ayrıca siyasal katılımın 

yüksek olduğu, bireylerin iktidar ile kurduğu bağ dolayısıyla iktidara aidiyet hissettiği 

“vatandaşlık” kültüründen bahsedilir. Sivil toplum kuruluşlarının siyasal katılımdaki 

rolü göz önüne alındığında, hemşehri derneklerinin siyasal alanda sahip olduğu 

etkiden dolayı önemli işlevlere sahip olduğu görülür. Her ne kadar katılımcılar, 

kendilerini ve derneklerini siyasal bir konumda görmediklerini ifade etseler de aslında 

çeşitli değer ve tutumların içselleştirildiği fark edilmiştir. Katılımcılar hemşehri 

dernek faaliyetlerinde yer almasalardı şu anda sahip oldukları bilgilere 

erişemeyeceklerini ve fikirlerini beyan edebilecekleri yolları öğrenemeyeceklerini 

ifade etmektedir. Ayrıca dernekler sayesinde hem diğer üyelerle dayanışma içinde 

olmayı hem de siyasal alanda rol almayı öğrendiklerini eklemektedirler. Yapılan saha 

çalışmasından hareketle genel olarak hemşehri derneklerinin siyasal katılım 

noktasında anlamlı bir rol oynadığını ileri sürmek fazla iddialı olabilir ancak Beykoz 

örneğinde böyle bir çıkarım yapmak mümkündür. 

 Edinilen siyasal kültür ekseninde hemşehri derneklerinde siyasal katılım 

noktasında görülen değişiklikler Verba’nın bu noktada belirlediği ölçütlerle ele 

alınabilir. Verba, ilk olarak millî bütünlük dâhilinde bireylerin kendini nereye 

konumlandırdığına bağlı olarak siyasal alandaki hareketliliklerinde değişiklikler 

görüleceğini ifade eder. Çeşitli araştırmalarda (Kurtoğlu, 2004) hemşehrilik 

ilişkilerinin etnik aidiyet temelinde ele alındığından bahsedilmişti. Bu bağlamda her 

ne kadar Yücekök etnik aidiyet yüksekliğinin ulusal aidiyeti azaltacağını ve 

dolayısıyla bireylerin siyasal alanda aktif rol almayı tercih etmeyeceğini ifade etse de 

Beykoz’daki hemşehri dernekleri örnekleminde yapılan bu araştırmada Yücekök’ün 

tespitine ters bir durum ile karşılaşılmıştır. Öncelikle, katılımcılar hemşehriliği etnik 

aidiyet olarak nitelendirmemekte ve hemşehriliğin sınırlarını geniş tutmaktadır. 

Bundan dolayı hemşehri derneklerinde salt nüfusa kayıtlı olunan il için değil, yaşanılan 



112 
 

bölge olan Beykoz için de hizmet etme gayretinin olduğu görülmüştür. Ayrıca 

katılımcılar sürdürdükleri çalışmalarla, ülkeye hizmet etme düşüncesine de sahiptirler. 

Bu anlamda Verba’nın ilk ölçütü baz alındığında bireylerin hemşehrilik ilişkilerine 

atfettiği anlam ekseninde hem ulusal aidiyetlerinin hem de siyasal alandaki 

etkinliklerinin arttığı görülmektedir. 

Siyasal katılımdaki farklılıklara ilişkin incelemesine Verba’nın kullandığı 

ikinci ölçüt olan vatandaş özdeşleşmesi ekseninde Beykoz’daki hemşehri dernekleri 

değerlendirildiği zaman birbirine güvenen insanlardan oluşan bir toplumsal yapıyla 

karşılaşıldığı belirtilmelidir. Beykoz -ilçe sınırlarındaki lüks sitelerin sakinleri istisna 

tutulursa- birbirine benzeyen bireylerden oluşan ve kolektif bilincin yüksek olduğu bir 

toplumsal yapıya sahiptir. Komşuluk ilişkilerinin sürdüğü, insanların birbirine ve 

yaşanılan bölgeye güven duyduğu bir yer olmasının getirisiyle hemşehri derneklerinde 

ilişkiler güven içerisinde yürümektedir. Hemşehri dernekleri birbirinden farklı siyasi 

partilerin destekleyicilerinin ortak amaçlar doğrultusunda çalışabildiği bir ortama 

sahiptir. Söz konusu durumun diğer bölge, il ve ilçelerde örneğine rastlanmayan “İl 

Dernekleri Birliği” adlı bir kurumsallaşmayla karşılaşılmasının sebebi olabileceği 

düşünülmektedir. Bu anlamda Verba’nın ölçütü paralelinde hemşehri derneklerinin 

siyasal katılımı artırdığı söylenebilir.  

 Verba’nın son iki ölçütü bireylerin siyasal alanda faaliyet gösterebilme durumu 

ve kendisini siyasal alanda nasıl konumlandırdığı ile ilgilidir. Bireylerin siyasal alanda 

faaliyet gösterme durumuna dayanan üçüncü ölçüt ekseninde hemşehri derneklerinin 

bireylerin siyasal katılımını artırdığı görülmektedir. Bireylerin seçim dönemlerinde 

sahada olması, seçim dönemleri dışında haklarını talep etme doğrultusunda çalışması 

ve çıkarları için siyasal alana baskı uygulaması hemşehri derneklerinin siyasal katılıma 

olan etkisi göstermektedir. Son ölçüt ise bireyin kendisini siyasal alanda nasıl 

tanımladığına ilişkindir. Bu bağlamda hemşehri dernek başkan ve üyeleri her ne kadar 

siyasal alanda söz söyleme noktasında çaba gösterseler de bu çabalarının neticesini 

alamadıklarını ifade etmektedirler. Bu anlamda, siyasal alanda “görünür” 

olmadıklarından dolayı şikâyetçidirler. 



113 
 

Bireylerin sivil toplum kuruluşlarında bireysel sıkıntılarını geniş çaptaki 

organizasyonlar içinde tartışabilme imkânı, özel kaygıların kamu politikasının bir 

parçası olarak değerlendirilmesini sağlamaktadır (Pitkin, 2004: 340). Bu bağlamda 

bireyler, bireysel kaygılarıyla kamu politikalarını yönlendirebilmektedir. Hemşehri 

dernek başkan/üyelerin edindikleri siyasal kültür ile tezde bahsedilen faaliyetleri göz 

önüne alındığında hemşehri derneklerinin siyasal alanda aktif çalışma imkânı yarattığı 

ve dolayısıyla bireylerin demokratik sistem içinde aktif bir katılımcı olarak 

bulunabilmesini sağladığı görülmektedir. 

Gözlemlenen genel kurul toplantısında konuşma yapan dernek üyelerinden biri 

hemşehri derneklerinin “güzel bir demokrasi örneği” olduğunu ve üyelerin her koşulda 

bir araya gelme imkânı olması adına çalışıldığını ifade etmektedir. Ayrıca geçmiş 

toplantıda yönetim kurulundan ayrılmak için talepte bulunan bir üye, ayrılmasını 

istemeyen diğer üyelerin imza toplaması üzerine “Halka rağmen demokrasi olmaz!” 

diyerek üyeliğini devam ettirmeye karar verdiğini açıklamıştır.  

Toplantılarda dikkat çeken unsurlardan biri hemşehri derneklerinin 

demokratikliğini sorgulatmaktadır. Yapılması planlanan işlerle ilgili oylamalar, 

üzerine pek konuşulmadan “daima” oy birliği sonuçlanmaktadır. Fakat belirli 

periyotlarla ödenen aidatlar gibi yönetim kurulunun maddi taleplerine ilişkin 

konularda ise tartışma çıktığı görülmektedir. İtiraz ve tartışmaların maddiyatla ilgili 

konular dışında görülmemesi, hemşehri derneklerinde işlerin yönetim kurulu 

üyelerinden oluşan belirli ve küçük bir grup tarafından icra edildiğini, diğer üyelerin 

ise cüzi bir ücret ödeyip kenara çekildiğini göstermektedir.  

Siyaset ve hemşehri dernekleri arasındaki ilişkiyi demokrasi kültürüyle olan 

bağlantısı ekseninde ele almak mümkündür. Demokratik kuralları bünyesinde 

barındırmasıyla literatürde kendisine atfedilen “geri kalmış” imajından sıyrılma 

imkânı doğabileceği söylenebilir. Hemşehri derneklerinin demokrasi ile olan ilişkisini 

anlamak üzere derneklerin yönetim kurullarının işleyişine bakılabilir. Yapılan saha 

araştırmasında hem yönetim kurulu üyeleri hem normal üyeler hem de geçmiş 

dönemlerde yönetim kurulunda görev alan üyelerle görüşmeler yapılmıştır. Farklı 

derneklerde farklı işleyişler olduğu tespit edilse de katılımcılar tarafından tasvir edilen 



114 
 

ortamın demokratik olduğu söylenebilir. Bu anlamda her bir üyenin fikir belirtme, 

eleştiri yapma ve öneride bulunma hakkının olması vurgulanması gereken 

özelliklerdir. Hatta dernek üyesi olmayan kişilerin de taleplerinin derneklerce dikkate 

alındığı beyan edilmektedir. Araştırmacı saha sürecinde iki farklı derneğin yönetim 

kurulu ve genel kurul toplantılarına davet edilmiştir. Özellikle genel kurul 

toplantısında kalabalık bir kitlenin olmasına rağmen, tek tek herkese konuşma imkânı 

verilen bir ortam gözlemlenmiştir. 

“Biz yönetim kurulundayız. Ortak bir karar alınacaksa herkes fikrini söylüyor, nasıl olabilir, 

ne olur? Bir gece düzenleyeceksek mesela. Yeri, maddiyatı nasıl olur, nerelerden yardım 

olabiliriz, kimlere gidebiliriz? Bu tür şeyleri istişare ederekten en son ortak kararlar alınıyor; 

maddeleri yönetim kurulundakiler imzalıyor.” (Ayşe, Kadın, 54, Lise, Serbest Meslek, Üye) 

“Dernekte yönetim kurulu toplantılarında karar alıyoruz. Mesela Esen Hanım gelir şöyle bir 

çalışma yapalım der. Otururuz bunu yönetim kurulunda tartışırız. Yapar mıyız, yapmaz mıyız, 

nasıl yaparız diye tartışırız. Yönetim kurulu ayda iki kere toplanır. Bunlar tartışılır. Bunun 

haricinde de toplantı yapabiliyoruz. Önceden haftada birdi ama o çok sık geldi. […] Sadece 

burada toplantı yapmıyoruz biz, diğer köy dernekleriyle de toplantı yapıyoruz. […] Bu 

birlikteliği sağlamaya çalışıyoruz. Birlikte olmak için çaba sarf ediyoruz. Çünkü gücümüz 

birbirimizden gelir. Biz birliğimizi kurarsak güçlü oluruz. Güçlü olursak bölgemizi 

kalkındırırız, insanlarımızı ve ülkemizi kalkındırırız.” (Dündar, Erkek, 54, Lise, Emekli, Genel 

Sekreter) 

“Dernek genellikle yönetim olarak karar alınır. Ama bütün üyelerin de fikirleri alınır. 

Demokratik bir ortamda yapılabilecek şeyler ortak bir konsensüs ile belirlenmeye çalışılır.” 

(Emre, Erkek, 57, Lisans, Kamu Görevlisi, Dernek Başkanı) 

“Kararları ben başkan olarak almıyorum. Yönetim kurulumuz var 7 kişi, toplanıyoruz. 7 de 

yedek, denetim kurulu vesaire totalde 20 kişi oluyoruz. Ben toplantıların genelde bu 20 kişiyle 

yapılmasına özen gösteriyorum. Herkesi davet ediyorum. […] Bir talep geldi, yapalım mı 

yapmayalım mı? Oylarız, ona göre karar alırız. Öyle ben başkanım karar aldım gibi bir egom 

yok. Biz bu yola çıktıysak bu derneği 20 kişi yöneteceğiz.” (Hakan, Erkek, 42, Lise, Kamu 

Görevlisi, Dernek Başkanı) 

Dernek yönetiminde demokratik bir işleyişin olduğuna dair bir örnek olarak 

Dündar’ın deneyimi zikredilebilir. Dündar gençliğinde dernekte olma sebebinin 

sosyalleşmek olduğunu ifade etmektedir. Fakat dernek yönetiminin talep ettikleri 

faaliyetleri yapmaması ve yeni işlere kapalı olmasından dolayı yirmili yaşlarda kendisi 



115 
 

ve arkadaşlarıyla “tabiri caizse yönetimi devirip” kurdukları ekiple dernek 

çalışmalarını şekillendirdiklerini söylemektedir. Dündar kendi örneğinde aile 

büyüklerinden birisini başkan tayin ederek yaşlarının küçük görülmesi sebebiyle 

dernek üyelerinden gelebilecek tepkilerin önüne geçmek istediklerinden 

bahsetmektedir. Yeni kurulan ekiple sosyal ve kültürel faaliyetlerin artırılmasına 

dönük çalışmaya başlamışlardır. Bir başka “devrim” hikâyesinde ise bu engelin 

aşılamadığı görülmektedir. Hakan, yeni kurulduğu sırada üye olduğu hemşehri dernek 

lokalinde oyun oynanması dışında farklı faaliyetlerin yapılmadığı için özellikle genç 

üyelerin şikayetçi olduğunu ama hâlihazırda aile büyüklerinin dernek yönetiminde 

olmasından kaynaklı olarak genç üyelerce ses çıkarılmasının mümkün olmadığını 

ifade etmektedir. Fakat kendisi yaş olarak büyüdükçe dernek yönetimince fikirlerinin 

kabul edilebilir hâle geldiğini ve kendisine başkanlık teklif edildiğini söylemektedir. 

İbrahim kendi yönetimindeki dernekte hem gençlerin talep ve şikâyetlerine dikkat 

edildiğini hem de faaliyetlerin çeşitlenmesinin amaçlandığını ifade etmektedir. Bu 

bağlamda dernek yönetimlerinde siyasal anlamda salt baskıcı bir yaklaşımın olmadığı, 

uygun şartlar oluştuğunda değişikliklere açık olunduğu ve farklı seslerin 

duyulabileceği görülmektedir. 

“Kafamız bozuldu, konuştuk, imza topladık, kongreye gittik ve yönetimi aldık. Ben de işte o 

zaman genel sekreterliği aldım. Başımızda da bir büyük olsun diye amcamı başkan yaptık. 

Llokalimiz yoktu, lokal açtık. Sosyal ve kültürel faaliyetleri artırmaya başladık.” (Dündar, 

Erkek, 54, Lise, Emekli, Genel Sekreter) 

“Bu derneğin kuruluş amacı […] birlik olmaktı. Biz de 16-17 yaşlarındayız. Bunu anca 

derneklikte yapabiliriz [diye düşündük]. Tabii bunu da altını doldurarak yapmak lazım. Aslında 

bizim bir sürü projelerimiz vardı ama hiçbirini hayata geçiremedik. Çünkü insanları bi arada 

tutmak çok zor. Mesela biz burada [dernek binası kast ediliyor] kiracıyız, kendi yerimiz olsun 

istedik. Mesela gençlerimizin önünü açabilecek kurslar açalım. Okumayabilir ama ona el sanatı 

yapabileceğimiz işlere yönlendirebiliriz. Şimdi bizim eskilerimiz bu anlamda daha dışa kapalı. 

Gelişim olarak biz bunu açmaya çalışıyoruz. […] Bizden önceki nesil kendi içine kalıp dışa 

açılmaya çekindiği için böyle hareketli değillerdi. Bir de eskilerimizde şu var, aynı kökten bile 

gelsen soyadların farklı olduğunda birbirine yaklaşımın değişirdi. Ama şimdi biz bunu aştık. 

O dönemdeki babalarımız hep şunu söylerlerdi, güvenme şuna, dayının çocuklarıyla 

yakınlaşma deniyordu. Sadece çekirdek aile kalalım isteniyordu. Sosyal çevreni küçük bir 

grubun içine bastırıyorlardı. Biz de o dönemlerde sesimizi çok çıkaramadık. Evlenip iş güç 



116 
 

sahibi olup anca işte şimdi şimdi sesimizi gür bir şekilde çıkarabiliyoruz.” (İbrahim, Erkek, 40, 

Lise, Pazarlamacı, Üye) 

Hemşehri derneklerinde demokratik işleyiş olduğunu gösteren unsurlardan bir 

diğeri ise dernek bünyesinde birbirinden farklı siyasi görüşlere sahip kişilerin Beykoz 

ve memleketleri özelinde çalışabilme imkânı yaratılmasıdır. Üyelerin farklı siyasi 

görüşlerinin olabileceği düşünülerek farklı siyasi partilerden gelen temsilci ve 

adayların ayrım gözetmeksizin derneklerde ağırlandığı görülmektedir. Ayrıca üyelerin 

birbirinin görüşlerine saygılı olduğu ve birbirleriyle siyasi tartışmalara girmekten 

kaçındığı ifade edilmektedir.  

“Çıktığımız bu yolda, siyasi görüşlerimiz ayrı olsa da başkanımıza bağlıyım, destekliyorum. 

Amacımız da tüzükte yazılanın aynısı. Hiçbir ekolün, siyasetin altında kalmadan bu tüzüğü 

uygulamak. Biz hemşehrimizin acısını yakından paylaşıyoruz. Güzel günlerinde yanında 

olmak, ihtiyacı olduğunda yanında hissetmesini istiyoruz. Bu amaca hizmet ettiği sürece bir 

arada olmaya çalışıyoruz. Yoksa burada bir çıkarımız yok, maksat insanlarımız kazansın.” 

(Engin, Erkek, 58, Lisans, Emekli, Yönetim Kurulu Üyesi) 

Demokrasi, gücünü temsil ettiği çeşitlilikten almaktadır. Bu anlamda hemşehri 

derneklerinin üye profillerinde kadın ve gençlerin sayıca az olması, demokratik 

çeşitliliği olumsuz yönde etkilemektedir.  

“Bizim şimdi gençlik kollarımız da var. Onların arasında çoğunlukla 16-18 yaşlarında, duyarlı 

olan lise ve üniversite öğrencileri var. Yönetimde de var. Tabii bu senin o derneğin yapmış 

olduğu aktiviteyle paralel bir durum. Burada ne kadar çok aktivite yaparsan gençler de o kadar 

çok katkı sağlar. Şimdi burslar veriyoruz biz, burslarla yardımcı oluyoruz. Dolayısıyla da 

gençleri cezbediyor ama çoğunlukla mı, değil. Yeterli mi, değil. Günümüzün şartları da 

malum.” (Bekir, Erkek, 50, Lise, Serbest Meslek, Dernek Başkanı) 

Dernek olarak yönetimde gençlerin olması gerektiğine inanılmaktadır. 

Dernekçilik noktasında gençlerin eğitilmesi için bunun önemli olduğu belirtilmektedir. 

Gençlerin yanı sıra kadınların da dernek faaliyetlerindeki rollerinin genişletilmesi 

adına çalışılmaktadır. 

“[Dernek yönetimde gençler] var, anormal derecede hem de. Zaten yönetim kurulunda da ben 

yokum dedim. Nedeni bu, hep gençler var. 20-35’inde gençlerden oluşuyor, bir tane 45’inde 

adam bulamazsınız. Çünkü biz artık fosilleştik, gençlere yol açmalıyız. Biz sadece 



117 
 

tecrübelerimizle onların elinden tutmalıyız. Hatalarında yanlışlarında onları rencide etmeden 

uyarmalıyız.” (Çağatay, Erkek, 60, Lisans, Serbest Meslek, Üye) 

“Demokrasi sadece seçimden seçime gidip oy vermek değil. Kadınların da katılımcı olması 

lazım. Sadece siyasette değil, toplumda, sporda da. Biz bunları savunuyoruz, destekliyoruz. 

Derneğimizde kadınlarımız son zamanlarda hatta daha da etkili. Başkanımız20 duymasın ama 

bayağı etkililer. Biz burayı alırken de kadınlarımız çok etkili oldu. Onlar bir sinerji oluşturuyor. 

Bir güven ortamı oluşuyor onlarla. Siyasette de böyledir, kimse güvenmediğine oy vermez. Biz 

bütün üyelerimizi tek tek ziyaret ettik, bütün evleri. Kadın kollarını 2014’ün sonları, 2015’lerde 

kurduk. Şöyle dolaştık. Gelenler zaten geliyordu, gelmeyenleri tek tek gezdik. Aidatları düzenli 

almaya geldik. Borçlarımızı ödedik, yerimizi aldık. Özellikle Beykoz’da kadın kolları 

başkanımızın çok emeği var. Hepsini dolaşarak hiç vermeyecek insanlardan para topladık. 

Birlikte yaptık. İnsanların güvenini kazandık. Böyle oluyor bu işler. Samimiyet ve iyi niyet ilk 

kural.” (Galip, Erkek, 50, Yüksek Lisans, Kamu Görevlisi, Üye)  

                                                           
20 Kadın kolları başkanından bahsediyor. 



118 
 

SONUÇ 

Siyaset kavramı bir yandan iktidarı elde etmek için mücadele edilen alan olarak 

nitelendirilirken diğer yandan da var olan toplumsal düzenin devamlılığını sağlayan 

güç olarak tanımlanır. Söz konusu iki veçheden hareketle siyaset sosyolojisinin amacı, 

iktidar ile toplumsal yapılar arasında karşılıklı kurulan ilişkiyi incelemektir. Bu ilişki, 

siyasal kültür kavramı aracılığıyla bireylerin hem siyasal alandaki konumlarını hem de 

siyasal alana etkileri analiz etme imkânı yaratır. Bir ülkede siyasal sistemin nasıl 

işlediği; birseylerin siyasal alan ile kurduğu ilişkiye dair beklenti, talep ve şikâyetleri; 

söz konusu isteklerin siyasal alandaki konumu siyasal kültür bağlamında incelenir. 

Siyasal kültür bireye sosyalizasyon sürecinde aktarılan ve bireyde inşa edilen fikirler 

bütünüdür ve bu eksende bireyler siyasal olarak çeşitli katılma/katılmama davranışları 

edinir. Diğer bir deyişle, siyasal katılım kavramı bireyin sahip olduğu kültür ile siyasal 

alanda kendisini gösterme biçimlerini tarif eder. Bu noktada, söz konusu davranışlarla 

siyasal alandaki kararları etkileme gücü sorgulanır. Bireylerin yaş, cinsiyet, eğitim 

durumu gibi siyasal katılımlarında farklılık yaratan hususlardan biri de sivil toplum 

kuruluşlarında faaliyette bulunmalarıdır.  

Hemşehri dernekleri Türkiye’de sivil toplum kuruluşları arasında nitelik ve 

nicelik olarak anlamlı bir yere sahiptir. Türkiye’de iç göç sonrasında dayanışma 

amacıyla kurulan hemşehri derneklerinin nicelik olarak yaygınlığı ve nitelik olarak da 

üzerine yapışan ön kabuller bu araştırmanın yapılma nedenidir. Hemşehri dernekleri, 

kahvehane olarak çalışan lokalleriyle erkeklere özgü ve salt tek bir memleketten 

insanların birlikte vakit geçirdiği mekânlar olarak kabul edilir. Bu ön kabule ek olarak 

hemşehri dernekleri literatürde “tampon mekanizma” olarak ele alınmasının getirisiyle 

süreklilik arz etmeyen ve modernleşmenin gerçekleşmesiyle varlığını sürdüremeyecek 

bir ara form kurum olarak değerlendirilir. Bu sebeplerden dolayı hemşehri 

derneklerine yönelik yapılan çalışmalarda; söz konusu derneklerden “eski” döneme ait 

görülen ve modern olarak nitelendirilmeyen bir kurum olma vurgusu ile bahsedilir. 

Bundan dolayı sivil toplum kuruluşu olarak isimlendirilmesinin dahi sorgulandığını 

belirtmek gerekir. Bu bağlamda yapılan araştırma ile hemşehri derneklerinin bahse 

konu “tampon mekanizma” rolünün sorgulanması amaçlanmıştır. 



119 
 

 Sanayi faaliyetleri ile sosyal bilim araştırmaları için dikkat çeken bir bölge olan 

Beykoz, araştırmanın sahasının yapıldığı ilçedir. Sanayi faaliyetleri bölgeyi; göç, 

kentleşme ve kentlileşme alanlarında çalışmaya açık hâle getirmektedir. Bununla 

birlikte, söz konusu faaliyetlere son verilen sanayisizleşme süreci ile ilçede yaşanan 

değişikliklerin de incelenmesi gerekmektedir. Sanayi faaliyetlerin yoğun olduğu 

dönemde ekonomik ve sosyal olarak hareketli bir döngüye sahip olan Beykoz’un, 

sanayisizleşme süreciyle bir “duraklama” dönemine girmiştir. Bu “duraklama”nın 

etkileri günümüzde eğitim, kültür, turizm, sağlık, teknoloji, spor, tarım ve lojistik 

alanlarında atılan adımlarla değiştirilmeye çalışılmaktadır. Bu adımlarla birlikte 

Beykoz’un sahip olduğu “kıra ait” görülen özelliklerin yerini “kente ait” olanlara 

bırakması beklenmektedir.  

Tıpkı Beykoz ilçesi gibi hemşehri dernekleri de kır ve kente ait özellikleri aynı 

anda taşımaktadır. Beykoz; doğal alanları, insanların birbirine güven duymaları, 

nüfusun azlığı ve şehir merkezine uzaklığıyla kıra ait görülüyorken siyasal alanda 

üretilen politikaların etkisiyle çeşitli sektörlerde atılan adımlarla kentsel bir bölge 

olarak nitelendirilmektedir. Benzer şekilde hemşehri dernekleri de bir yandan gelinen 

kırsal bölgeye ait kültürün devam ettirilme amacını taşımasıyla kıra ait görülüyorken 

diğer bir yandan kentsel bir dayanışma ağı özelliği taşımasıyla aslında kente ait 

görülmektedir. Söz konusu tesadüfi bağlantıya istinaden bu çalışmada Beykoz 

ilçesinde yer alan hemşehri derneklerinde yürütülen faaliyetler ekseninde hemşehri 

dernekleri sosyopolitik olarak incelenmesi amaçlanmış ve bu sayede Beykoz’daki 

hemşehri derneklerinin kıra mı kente mi ait özellikleri içinde barındırdığı tartışmaya 

açılmıştır. 

 Yapılan saha araştırması neticesinde hemşehri derneklerine ilişkin literatürde 

rastlanmayan çeşitli durumlarla karşılaşılmıştır. Öncelikle araştırmanın temel çıktısı, 

hemşehri derneklerinin artık bir “tampon mekanizma” olarak imlenemeyeceğidir. 

Hemşehri dernekleri; kent ortamında ortadan kalkan değil, kendisini yeniden üreten 

bir birliktelik çeşidi olarak varlığını sürdürmektedir. Beykoz ilçesi örneğinde hemşehri 

derneklerinin özellikle siyasal alandaki rolleri, söz konusu yeniden üretime örnek 

teşkil etmektedir. Bu bağlamda hemşehri derneklerinin siyasal alanda etki edebilme 

gücü ve bu ilişkinin biçimleri incelenmiştir. Beykoz ilçesinde faaliyet gösteren 



120 
 

derneklerde başkan/üye olan katılımcılar, hemşehri derneklerinin kendilerine siyasal 

alanda hareket alanı açtığını ve neler yapılabileceğini “öğrettiğini” ifade etmektedir. 

Bilhassa seçim dönemlerinde yoğunlaşan aday tanıtım toplantılarında ve herhangi bir 

zaman diliminde siyasal alanda görev alan kişilerin hemşehri derneklerini 

ziyaretlerinde, üyeler siyasal alanda kendilerini ifade etme imkânı bulduklarına dikkat 

çekmektedir. Dernek yönetimi olarak yürütülen çalışmalarda da siyasal alanla kurulan 

ilişkiye paralel olarak demokratik ilkelere dikkat edildiği tespit edilmiştir. Dernek 

içinde görevi, yaşı, sosyal statüsü fark etmeksizin herkesin söz hakkına sahip olduğu 

ve en önemlisi farklı partileri destekleyen kişilerin bir araya gelerek ortak amaçlar için 

çalışabildiği gözlemlenmiştir. Nihai olarak siyasal alanda yapılan manevraların 

yankısının etkinliği katılımcılar tarafından yetersiz bulunmaktadır. Fakat bu durum 

Beykoz örneğinde hemşehri derneklerinin bir sivil toplum kuruluşu olarak faaliyette 

bulunmasına engel değildir.  

 Yapılan saha çalışmasında tespit edilen bir diğer farklı durum, hemşehri 

derneklerinin kendi hemşehrileriyle sınırlı bir topluluğa hitap etme anlayışına zıt bir 

şekilde Beykoz’da hemşehri derneklerinin kapılarının memleketi farklı olan kişilere 

de açık olduğudur. Bu noktada, memleket ve hemşehrilik kavramlarının anlamının 

genişletilmiş olması etkilidir. Katılımcılar nazarında memleket denildiğinde 

“Beykozluluk” kimliğine paralel olarak yaşanılan bölge akla gelmektedir. Memleket 

algısının farklı örneklerde görece çeşitlilik arz ettiği evvelce yapılan saha 

çalışmalarında da ortaya konulmuştur ancak Beykozluluk kimliğinin ayırt edici/baskın 

birtakım özellikleri vardır. Örneğin Beykozluluk kimliği, farklı il ve ilçelerde örneğine 

rastlanmayan şekilde hemşehri dernek isimlerinde kendisine yer bulmuştur. Ayrıca, 

hemşehri dernek faaliyetlerinde, nüfusa kayıtlı olunan ilin yanı sıra, hatta zaman 

zaman daha da vurgulu bir şekilde, yaşanılan bölgeye yani Beykoz’a da hizmet etme 

gayretinin ön planda olduğu gözlemlenmiştir. Beykozluluk kimliği dolayısıyla Beykoz 

için çalışma isteği, hemşehri derneklerinin misyonunda bir dizi değişimler meydana 

getirmiştir. Beykoz için çalışma motivasyonu, hiçbir il ve ilçede örneğine 

rastlanmayan bir şekilde “İl Dernekler Birliği” adında bir derneğin kuruluşunda da 

etkili olmuştur. Dernek misyonunda görülen ikinci önemli değişiklik “tabela derneği” 

olmama çabasıdır. Beykoz ilçesindeki hemşehri derneklerinin bu algıdan sıyrılmaya 



121 
 

çalıştığı, katılımcıların farklı bir tür dernekçiliğin peşinde olduğu gözlemlenmiştir. Söz 

konusu misyon değişikliği, hemşehri derneklerine ilişkin yaygın algı ve kanaatleri 

yanlışlamaktadır. 

 Tüm bu gözlemler ışığında hemşehri derneklerinin “tampon mekanizma” 

rollerinden sıyrıldığı görülmektedir. Hemşehri dernekleri göç eden kişilerin bölgeye 

alışma ve bölgede karşılaşılan sorunları çözme noktasında yardımcı olma işlevlerinin 

yanı sıra kentlileşme sürecine katkı sağlayan bir kurum hâline gelmiştir. Bireylerin, 

edinilen siyasal kültür ile vatandaş olarak sahip oldukları hakları keşfetme noktasında 

belirli bir işlev görmektedir. Hemşehri derneklerinin “tampon mekanizma” olarak 

etkisini yitireceği öngörüsünün dernekler içinde gençlerin sayıca az olmasından dolayı 

yakın gelecekte gerçekleşeceği iddiası ile karşılık verilebilir. Fakat Beykoz ilçesinde 

yapılan saha çalışmasında edinilen bilgiler ışığında her ne kadar gençlerle görüşme 

yapmak zor olsa da bazı derneklerin yönetimlerinin çoğunluğunun 25-45 yaş 

aralığında olduğu, gençlerin katılımını artıracak faaliyetler üzerine çalışıldığı ve bu 

doğrultudaki çalışmaların çıktılarının dernekler adına sevindirici olduğu tespit 

edilmiştir. Bu bağlamda hemşehri dernekleri, bir şekilde hâlâ gündemde kalabilmekte 

ve bünyesine yeni üyelerin katılmasını sağlamaktadır.  

 Beykoz ilçesinde ikamet eden kişilerin, özellikle Yavuz Sultan Selim 

Köprüsü’nün inşaatının ardından bölgede sınıfsal değişimlerin yaşanacağına dair 

yaygın bir algıya sahip olduğu tespit edilmiştir. Hâlihazırda duvarlarla çevrili lüks 

siteler ile Boğaz’daki yalılar arasında “sıkıştığını” ifade eden pek çok katılımcı, 

zamanla buradan dışlanacağını düşünmektedir. Söz konusu durumun kiralardaki artış 

ve bölgedeki zenginleşmeyle kendisini göstermeye başladığını belirtmektedirler. Bu 

bağlamda katılımcılar hemşehri derneklerini haklarını arayacakları bir kurum olarak 

görmektedir. Ayrıca söz konusu durum karşısında siyasal kurumların, eski sakinlerin 

güvenini kazanmak ve onlarla irtibat kurmak üzere hemşehri derneklerinin aracılığına 

başvurması gerektiği düşünülmektedir. 

 Bireyin siyasal toplumsallaşma sürecinde edindiği kültür ve sergilediği 

davranışları gözlemlemede siyasal katılım mecraları araştırmacılara önemli bir saha 

sunmaktadır. Bu konuya hemşehri dernekleri bağlamında yaklaşıldığında, üye ve 



122 
 

başkanların bu süreçteki yerini çözümleme imkânı doğmaktadır. Siyasal katılım 

kavramı kendi içinde basit bir meraktan yoğun bir eylemselliğe kadar uzanan geniş bir 

tutum ve faaliyet alanını ifade eder. Hemşehri derneklerinin de bu doğrultuda anlamlı 

işlevlere sahip olduğu görülmektedir. Fakat burada Kırayvari bir şekilde “tam 

modernleşme” ya da “sanayileşme” gibi salt gelişim ve ilerleme odaklı bir bakış açısı 

yerine değişime odaklanmak gerekmektedir. Hemşehri dernekleri hâlihazırda “eski ve 

modern olmayan” ilişki ağını sürdürürken “yeni” niteliklere sahip olmaya 

çalışmaktadır.  

Bununla birlikte, Beykoz örneğinde hemşehri derneklerinin bir “tampon 

mekanizma” olarak ele alınamayacağı ortaya konsa da bunun yerine nasıl 

tanımlanabileceği sorusu üzerine düşünülebilir. Beykoz örneğinde bu sorunun cevabı 

hemşehri derneklerinin özellikle siyasal alanda üstlendiği yeni işlevlerle 

tanımlanabileceğidir. Beykozluluk kimliğinin etkisiyle üstlenilen bu roller; Beykoz’un 

coğrafi ve tarihi özellikleri göz önüne alındığında ilçede yaşayan kişilerin “komünal” 

bir toplumsal gruba ait olmasının getirisi olarak değerlendirilebilir. Farklı bölgelerdeki 

örneklerine ilişkin olarak yeniden ve farklı açılardan hemşehri derneklerinin 

incelenmesi gerekmektedir. 

  



123 
 

KAYNAKÇA 
 

Abadan, Nermin: Devlet İdaresinde Menfaat Gruplarının Rolü, Ankara 
Üniversitesi SBF Dergisi, 14(1), 1959, s. 233-248. 

  
Abanyan, Noah Lumun: “Effects of Deindustrialization on Peripheral 

Nations”, International Journal of Humanities and 
Social Science, 5 (1), 2014, pp.236-239. 

  
Adıgüzel, Yusuf: “Esenler’de Yaşamak, Memlekette Ölmek: Göç ve 

Kente Uyum Sürecinde Hemşehrilik” M. Şentürk 
içinde, Göç, Kentleşme ve Aidiyet Ekseninde 
Esenleri Anlamak, İstanbul: Şehir Düşünce Merkezi 
Yayınları, 2012, s. 185-221. 

  
Adıgüzel, Yusuf: Göç Sosyolojisi, Ankara: Nobel Akademik 

Yayıncılık, 2016. 
  
Akaslan, Mehmet Emin: “Küreselleşme Sürecinde Hemşehri Dernekleri”, 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Marmara 
Üniversitesi, 2003. 

  
Akay Orhan, Esra: Toplumsal, Kültürel ve Katılımsal Boyutuyla 

Siyasal Davranışın Sosyo-Politik Analizi. Ankara: 
Nobel Yayın Dağıtım, 2009. 

  
Akça, Ercan: “Büyükşehir Belediyelerinde, Hemşehri 

Derneklerinin Yerel Siyaset ve Kent Yönetimi 
Üzerindeki Etkileri”, Yayınlanmamış Yüksek Lisans 
Tezi, Bahçeşehir Üniversitesi, 2012. 

  
Akdoğan, A. Argun: Siyasal Kültür ve Sosyal Sermayenin 

Karşılaştırılması: Türkiye İçin Bazı Çıkarsamalar, 
Akdeniz İktisadi ve İdari Bilimler Fakülyesi 
Dergisi (12), 2006, s. 162-187. 

  
Akpınar, Rasim: İzmir’de Faaliyet Gösteren Hemşehri Derneklerinin 

Şehir Kimliğine Etkileri, Balıkesir Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 16(29), 2013, s. 
261-275. 

  
Akşit, Bahattin: “Türkiye’de Modernleşmelerin ve Modernliklerin 

Kavramsallaştırılması: M. B. Kıray’ın Araştırma 
Programından Yola Çıkan Bir Kuramsallaştırma 
Denemesi”, Yay. Haz.: Sezgin Tüzün, Değişmenin ve 



124 
 

Geçiş Toplumunun Sosyoloğu: Mübeccel B. Kıray, 
İstanbul: Bağlam Yayıncılık, 2012, s. 74-108. 

  
Alemdar, Zeynep:  Baskı Grupları ve Sivil Toplum. S. Sayarı, & H. Dikici 

Bilgin (Dzl.) içinde, Karşılaştırmalı Siyaset: Temel 
Konular ve Yaklaşımlar, İstanbul: İstanbul Bilgi 
Üniversitesi Yayınları, 2014, s. 169-189. 

  
Alkan, Yavuz Selim: Gizli Demokrasi: Temsili Demokrasi Krizi ve 

Doğrudan Demokrasi Talebi Arasındaki İlişkiye 
Yönelik Bir Görüş. Akdeniz Üniversitesi İktisadi ve 
İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 2018, s. 23-43. 

  
Almond, Gabriel Abraham; 
Powell, G. Bingham: 

Comparative Politics: A Developmental Approach, 
Boston: Little, Brown and Company, 1966. 

  
Almond, Gabriel Abraham; 
Verba, Sidney: 

The Civic Culture: Political Attitudes and 
Democracy in Five Nations, New Jersey: Princeton 
University Press, 1963. 

  
Almond, Gabriel Abraham; 
Powell, G. Bingham; 
Dalton, Russerl J.; Strøm, 
Kaare: 

Political Culture and Political Socialization, United 
States: Pearson, 2010. 

  
Atacan, Fulya; Ercan, Fuat; 
Kurtuluş, Hatice; Türkay, 
Mehmet (yay. Haz.): 

“Hayatımda Hiç Arkaya Bakmadım”: Mübeccel B. 
Kıray’la Söyleşi, Istanbul: Bağlam Yayıncılık, 2001. 

  
Ayata, Ayşe Güneş: Kentsel Türkiye'de Toplumsal Cinsiyet ve Etnik 

Kimlik, N. Bilgin (Dzl.) içinde, Cumhuriyet, 
Demokrasi ve Kimlik, İstanbul: Bağlam Yayıncılık, 
1997, s. 197-207. 

  
Ayata, Ayşe; Gölgelioğlu 
Klujs, Özlem: 

Siyasi Kültür. F. Acar, & H. F. Uslu (Dzl.) içinde, 
Siyaset Sosyolojisi: Temel Yaklaşımlar, Yeni 
Tartışmalar, Ankara: Dipnot Yayınları, 2016, s. 299-
328. 

  
Ayata, Sencer: “Yeni Orta Sınıf ve Uydu Kent Yaşamı” D. Kandiyoti, 

& A. Saktanber (Dzl.) içinde, Kültür Fragmanları: 
Türkiye'de Gündelik Hayat, İstanbul: Metis 
Yayıncılık, 2003, s. 37-56. 

  
Aydın, Zafer; Çelik, Aziz “Beykoz'dan Eskişehir'e: Paşabahçe Deneyimi 

Üstüne” içinde, İşçi Sınıfının Değişen Yapısı ve Sınıf 



125 
 

Hareketinde Arayışlar, Deneyimler Sempozyumu, 
İstanbul: Sosyal Araştırmalar Vakfı, 2005, s. 121-131. 

  
Ayik, Uğurcan; Avcı, 
Sedat: 

“Ekonomik ve Mekânsal Boyutlarıyla 
Sanayisizleşme”, TÜCAUM 30. Uluslararası 
Coğrafya Sempozyumu, Ankara, 2018, s. 1276-
1288. http://tucaum.ankara.edu.tr/tucaum-30-yil-
uluslararasi-cografya-sempozyumu-bildiriler-kitabi/ 
(Nisan 28, 2022 tarihinde alındı.) 

  
Bal, Hüseyin: “Kentsel Toplumda Anomi-Yabancılaşma Olgusu 

Kente Göç Edenlerin Alternatif Çözümü: Hemşehri 
Birlikleri” içinde, II. Uluslararası Sosyoloji 
Kongresi: Toplum ve Göç, Ankara: Devlet İstatistik 
Enstitüsü Matbaası, 1997, s. 431-440 

  
Baltacı, Sevâl: “Parti “Alan”ında Gençlik Teşkilatları: Beykoz 

Örneğinde Nitel Bir Araştırma”, içinde, Beykoz 2020 
Sempozyumu Tebliğler Kitabı, İstanbul: Beykoz 
Belediyesi Kültür Yayınları, 2021, s. 929-950. 

  
Barber, Benjamin R.: Güçlü Demokrasi: Yeni Bir Çağ İçin Katılımcı 

Siyaset, İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1995. 
  
Bayburtluoğlu, Üstün: “Siyasal Katılımın Sosyolojik Özellikleri 

(Kırıkkale Uygulaması)”, Yayınlanmamış Yüksek 
Lisans Tezi, Kırıkkale Üniversitesi, 2004. 

  
Belge, Murat:  Boğaziçinde Yalılar İnsanlar, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 1997. 
  
Bilecen, Ebru: “Kültürel Süreklilik Bağlamında İstanbul İli 

Beykoz Yerleşmesinin Merkez Mahallesi 
Kapsamında İncelenmesi”, Yayınlanmamış Yüksek 
Lisans Tezi, Yıldız Teknik Üniversitesi, 2019. 

  
Bilgin, Nuri: Sosyal Bilimlerin Kavşağında Kimlik Sorunu, 

İzmir: Ege Yayıncılık, 1994. 
  
Bişkin, Hüseyin: “Kentlerde Markalaşma ‘Beykoz Örneği’”, 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Aydın 
Üniversitesi, 2013. 

  
Bulut, Yücel: “Beykoz'un Toplumsal Yapısı, Potansiyelleri ve 

Sorunları”, içinde, Beykoz 2019 Sempozyumu 
Tebliğler Kitabı, İstanbul: Beykoz Belediyesi Kültür 
Yayınları, 2020, s. 423-428. 



126 
 

  
Cansu Sokullu, Ebru Şule: “Siyasal Kültür” içinde Karşılaştırmalı Siyaset: 

Temel Konular ve Yaklaşımlar, İstanbul: İstanbul 
Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2014, s. 101-123. 

  
Cantemir, Bekir: “İmkânsız İmar: Osmanlı’dan Cumhuriyet’e 

Beykoz’da Mülkiyet, İmar ve Hukuk Çelişkisi”, 
içinde, Beykoz 2019 Sempozyumu Tebliğler Kitabı, 
İstanbul: Beykoz Belediyesi Kültür Yayınları, 2020, s. 
69-84. 

  
Caymaz, Birol:  “İstanbul’da Niğdeli Hemşehri Dernekleri”, 

Eurepean Journal of Turkish Studies (2), 2005. 
  
Coleman, James S.: “Social Capital in the Creation of Human Capital”, 

American Journal of Sociology (94), 1988, p. 95-
120. 

  
Çalışkan, Köksal: “Siyasal Kültür: Yeni Yaklaşımlara Genel Bir Bakış”, 

Marmara Üniversitesi Siyasal Bilimler Dergisi, 
4(2), 2016, s. 23-46. 

  
Creswell, John W.:  Nitel Araştırma Yöntemleri: Beş Yaklaşıma Göre 

Nitel Araştırma ve Araştırma Deseni. Ankara: 
Siyasal Kitabevi, 2013. 

  
Çam, Esat: Siyaset Bilimine Giriş, İstanbul: Der Yayınları, 2005. 
  
Çukurçayır, Akif: Siyasal Katılma ve Yerel Demokrasi, Ankara: Yargı 

Yayınevi, 2000. 
  
Dahl, Robert A.: Demokrasi ve Eleştirileri, Ankara: Türk Siyasî 

İlimler Derneği, Türk Demokrasi Vakfı, 1993. 
  
Demir, Nur Özlem: Sosyal Sermaye ve Hemşehrilik Maltepe, Gülsuyu 

ve Gülensu Örneği, Yayınlanmamış Yüksek Lisans 
Tezi, Maltepe Üniversitesi, 2016.  

  
Demirkaya, Betül:  Civil Society and democracy: the case of a migrant 

associaton, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 
Boğaziçi Üniversitesi, 2006. 

  
Duverger, Maurice: The Study of Politics, London: Nelson, 1972. 
  
Easton, David: The Political System, New York: Alfred A. Knopf, 

1953. 
  



127 
 

Ebrahimi, Hamid: İstanbul'da Yükseköğrenim Gören Öğrenciler 
Örneğinde Sosyal Sermaye - Siyasal Katılım 
İlişkisi, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 
Üniversitesi, 2018. 

  
Erder, Sema: İstanbul'a Bir Kent Kondu: Ümraniye, İstanbul : 

İletişim Yayınları, 1996. 
  
Erdoğan, Mustafa: “Sivil Toplum, Bir Kavram Anatomisi”, Liberal 

Düşünce (10-11), 1998, s. 5-21. 
  
Geertz, Clifford: The Interpretation of Cultures, New York: Basic 

Books, 1973. 
  
Gökçe, Birsen; Acar, 
Feride; Ayata, Ayşe; 
Kasapoğlu, Aytül; Özer, 
İnan; Uygun, Hamza: 

Gecekondularda Ailelerarası Geleneksel 
Dayanışmanın Çağdaş Organizasyonlara 
Dönüşümü, Ankara: T.C. Başbakanlık Kadın ve 
Sosyal Hizmetler Müsteşarlığı Yayınları, 1993. 

  
Göney, Süha “Beykoz ve Çevresiyle İlgili Bazı Tespitler” içinde, 

Beykoz 2019 Sempozyumu Tebliğler Kitabı, 
İstanbul: Beykoz Belediyesi Kültür Yayınları, 2020, s. 
15-38.  

  
Günay, Zeynep: “Sanayi ve Nüfus İlişkisi Bağlamında; 1930 Sonrası 

Beykoz’un Kentleşme Süreci” içinde, Beykoz 2020 
Sempozyumu Tebliğler Kitabı, İstanbul: Beykoz 
Belediyesi Kültür Yayınları, 2021, s. 1059-1072. 

  
Güven, H. Sami: Dış Göç ve "İşçi Yatırım Ortakları", Ankara: 

TODAİE, 1977. 
  
Hibbing, John R.; Theiss-
Morse Elizabeth: 

Stealth Democracy: Americans’ Beliefs About 
How Government Should Work, Cambridge: 
Cambridge University Press, 2002. 

  
İnat, Şaban:  Sivil Toplum Kuruluşu Olarak Hemşehri 

Dernekleri Ve Kentlileşme Süreci: Antalya Örneği, 
Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Süleyman 
Demirel Üniversitesi, 2006. 

  
Kaiser, B. Türkiye'deki Avrupa Birliği Yurttaşları: Siyasal ve 

Toplumsal Katılımın Önündeki Engeller. A. Kaya, & 
B. Şahin (Dzl.) içinde, Kökler ve Yollar: Türkiye'de 
Göç Süreçleri, İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi 
Yayınları, 2007, s. 475-491 

  



128 
 

Kalaycıoğlu, Ersin: Karşılaştırmalı Siyasal Katılma: Siyasal Eylemin 
Kökenleri Üzerine Bir İnceleme, İstanbul: İstanbul 
Üniversitesi Yayınları, 1983. 

  
Kalaycıoğlu, Ersin: Çağdaş Siyasal Bilim: Teori, Olgu ve Süreçler, 

İstanbul: Beta Yayınları, 1984. 
  
Kapani, Münci: Politika Bilimine Giriş, Ankara: Bilgi Yayınevi, 

1997. 
  
Karpat, Kemal H.: Türkiye'de Toplumsal Dönüşüm, İstanbul: Timaş 

Yayınları, 2019. 
  
Kıray, Mübeccel Belik: Ereğli: Ağır Sanayiden Önce Bir Sahil Kasabası, 

İstanbul: İletişim Yayınları, 1964. 
  
Kıray, Mübeccel Belik: “Social Stratification and Development in 

Mediterreaian Countries”, içinde Toplumbilim 
Yazıları, Ankara: Gazi Üniversitesi Yayınları, 1982, 
s. 159-165. 

  
Kıray, Mübeccel Belik: “Siyasi Himayecilikten Dinsel Grup Himayeciliğine”, 

içinde, Türkiye’de Toplumsal Değişim, Yeni Yüzyıl 
Kitaplığı, 1995, s. 65-68. 

  
Kıray, Mübeccel Belik: Seçme Yazılar, İstanbul: Bağlam Yayıncılık, 1999. 
  
Kıray, Mübeccel Belik: Toplumsal Yapı Toplumsal Değişme, İstanbul: 

Bağlam Yayıncılık, 2006. 
  
Kirişçioğlu, Yüksel: Beykoz Kazası Monografik Etüdü, Yayınlanmamış 

Bitirme Tezi, İstanbul Üniversitesi, 1961. 
  
Kocadağlı, Aylin Yaman “Beykoz’un Nüfus Özellikleri” içinde, Beykoz 2019 

Sempozyumu Tebliğler Kitabı, İstanbul: Beykoz 
Belediyesi Kültür Yayınları, 2020, s. 441-470. 

  
Köksal, T. Gül; Ahunbay, 
Zeynep: 

“İstanbul'daki Endüstri Mirası İçin Koruma ve 
Yeniden Kullanım Önerileri”, İTÜ Dergisi/a, 5(2), 
2006, s. 125-136. 

  
 Alaattin Köseler, Haz: Suheyla Sancar, İstanbul: 

Beykoz Belediyesi Kültür Yayınları, 2022. 
  
Kurdoğlu, Ayça: “Kentleşme Sürecinde Hemşehri Dernekleri: 

İstanbul Örneği”, Yayınlanmamış Yüksek Lisans 
Tezi, Marmara Üniversitesi, 1989. 



129 
 

  
Kurtbeyoğlu, Tahsin: “Kırıkkale İl Merkezinde Faaliyet Gösteren 

Hemşehri Dernekleri ve Bu Derneklerin İlin 
Sosyal, Kültürel ve Siyasal Yapısına Etkileri”, 
Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Kırıkkale 
Üniversitesi, 2005. 

  
Kurtoğlu, Ayça: Hemşehrilik ve Şehirde Siyaset, İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2004. 
  
Kurtoğlu, Ayça: “Mekânsal Bir Olgu Olarak Hemşehrilik ve Bir 

Hemşehrilik Mekanı Olan Dernekler”, European 
Journal of Turkish Studies(2), 2005. Ocak 20, 2022 
tarihinde https://journals.openedition.org/ejts/375 
adresinden alındı 

  
Kurtoğlu, Ayça: “Siyasal Örgütler ve Sivil Toplum Örgütleri 

Bağlamında Hemşehrilik ve Kollamacılık”, Ankara 
Üniversitesi SBF Dergisi, 67(1), 2021, s. 141-169. 

  
Küçükerman, Önder: Geleneksel Türk Dericilik Sanayii ve Beykoz 

Fabrikası. İstanbul: Apa Ofset Basımevi, 1988.  
  
Küçükerman, Önder: “Sanayi Devriminin Boğaziçi’ndeki Temsilcileri: 

Beykoz Dericileri / Beykoz Camcıları” içinde, Beykoz 
2019 Sempozyumu Tebliğler Kitabı, İstanbul: 
Beykoz Belediyesi Kültür Yayınları, 2020, s. 39-46.  

  
Lamla, Jörn: “Political Sociology”, B. Hollstein, R. Greshoff, U. 

Schimank , & A. Weiß (Dzl.) içinde, Soziologie - 
Sociology in the German-Speaking World, 
Berlin/Boston: De Gruyter Oldenbourg, 2021, s. 287-
300. 

  
Lijphart, Arend: Çağdaş Demokrasiler: Yirmibir Ülkede 

Çoğunlukçu ve Oydaşmacı Yönetim Örüntüleri, 
(E. Özbudun, & E. Onulduran, Çev.) Ankara: Yetkin 
Yayınları, 1984. 

  
Lipset, Seymour Martin: Siyasal İnsan, (M. Tunçay, Çev.) Ankara: Teori 

Yayınları, 1986. 
  
Lipset, Seymour Martin: “Political Sociology”. N. J. Smelser (Dzl.) içinde, 

Sociology: An Introduction, New York: John Wiley 
& Sons Ins. 1967, s. 435-500. 

  



130 
 

Llowi, Theodore J.: The End of Liberalism: The Second Republic of 
The United States, New York: W. W. Norton & 
Company, 1998. 

  
Narı, Yaşar: “Bursa Kent Merkezinde Faaliyet Gösteren 

Hemşehri Dernekleri ve Bu Derneklerin Bursa'nın 
Sosyo-Politik Yapısına Katkıları”, Yayınlanmamış 
Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, 1999. 

  
Narlı, Nilüfer; Narı, Yaşar: “Türkiye’de Hemşehri Derneklerinin Siyasete 

Katılması ve Demokratikleşme Sürecine Etkileri: 
Bursa Örneği”, Yeni Türkiye, 29, 1999, s. 176-184. 

  
Ökaz, Filiz: “Kente Tutunma Sürecinde Tampon Bir Kurum 

Olarak Hemşehri Dernekleri: Yalova Örneği”, 
Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Selçuk 
Üniversitesi, 2019. 

  
Öksüz, Muhammet: “‘Buralarda Yabancı Yok’: Hemşehri Derneklerinin 

Kentlileşme Üzerine Etkisi, Ankara’daki Oflular 
Örneği”, Türk Coğrafya Dergisi, 70, 2018, s. 87-98. 

  
Özbay, Fatih: Şehirleşme Süreçlerinde Sosyal Bir İlişki Ağı Olarak 

Hemşehri Derneklerinin İşlevleri: Kütahya Örneği, 
Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 
2014, s. 97-110. 

  
Özbudun, Ergun: Türkiye’de Sosyal Değişme ve Siyasal Katılma, 

Ankara: Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi 
Yayınları, 1975. 

  
Özdemir, Gürbüz: “Tampon Mekanizmadan Siyasal Aktörlüğe Hemşehri 

Dernekleri”, Turkish Studies, 8(6), 2013, s. 943-959. 
  
Özdemir, Gürbüz: Hemşehri Derneklerinin Baskı Grubu Niteliği 

(Ankara ve İstanbul Dernekleri Örneği), Ankara: 
Nobel Akademik Yayıncılık, 2014. 

  
Özdemir, Gürbüz: “Siyasal Katılmayı Etkileyen Sosyoekonomik 

Faktörler Üzerine Bir Araştırma: Çankırı Örneği”, 
Sakarya İktisat Dergisi, 8(3), 2019, s. 252-283. 

  
Öztoprak Sağır, Meral; 
Akıllı, H. Serkan: 

“Etnisite Kuramları ve Eleştirisi”, Cumhuriyet 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 28, 2004, s. 1-
22. 

  



131 
 

Öztürk, Osman Metin: Ordu ve Politika, Ankara: Gündoğan Yayınları, 
1993. 

  
Pérouse, Jean-François İstanbul’la Yüzleşme Denemeleri: Çeperler, 

Hareketlilik ve Kentsel Bellek, İstanbul: İletişim 
Yayınları, 2011. 

  
Pitkin, Hanna Fenichel: “Representation and Democracy: Uneasy Alliance”, 

Scandinavian Political Studies, 27(3), 2004, p. 335-
342. 

  
Putnam, Robert: “Bowling Alone: America’s Declining Social 

Capital”, Journal of Democracy, 6(1), 1995, p. 65-
78. 

  
Sarıbay, Ali Yaşar: “Siyaset(in) Sosyolojisi, Siyaset(in) Bilimi, Siyasal 

Sosyoloji”, Bursa Üniversitesi İktisadi ve Sosyal 
Bilimler Fakültesi Dergisi, 2(2), 1981, s. 63-74. 

  
Sarıbay, Ali Yaşar: Siyasal Sosyoloji, Ankara: Gündoğan Yayınları, 

1992. 
  
Sartori, Giovanni: “From the Sociology of Politics to Political 

Sociology”, S. M. Lipset (Dzl.) içinde, Politics and 
The Social Sciences, New York: Oxford University 
Press, 1969, p. 65-100. 

  
Saward, Michael: Democracy, Cornwall: Polity Press, 2003. 
  
Shils, Edward: “The Virtue of Civil Society”, Government and 

Opposition, 26(1), 1991, p. 3-20 
  
Sönmez Öğütle, Funda: “Makro Süreçlerden Yerel Dinamiklere Türkiye’de 

Sanayisizleşme”, içinde Kent, İnşaat ve Ekonomi 
Kongresi Kongre Kitabı, 2019, s. 131-148. 
https://www.gto.org.tr/uploads/1581596476-
260114.pdf 28 Nisan 2022’de erişildi. 

  
Sönmez, Zekiye Seda: “Hemşehri Derneklerinin Yerel Siyaset Üzerine 

Etkileri: 2004-2009 Yerel Yönetimler Seçimi Buca 
İlçesi Örneği”, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 
Dokuz Eylül Üniversitesi, 2010. 

  
Şahin, Alperen: “Sosyo-Politik Açıdan Hemşehri Dayanışması: 

İstanbul'daki Reşadiyeliler Örneği”, 
Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Hitit 
Üniversitesi, 2020. 



132 
 

  
Şahin, Elif Bilge: “Hemşehri Dernekleri ve Siyasal Katılım: Mersin 

Örneği”, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 
Mersin Üniversitesi, 2015. 

  
Şenalp, Eren: “Social Capital Formation and Disposition of the 

Hometown Associations in Turkish Politics: The 
Ankara Case”, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 
Orta Doğu Teknik Üniversitesi, 2013. 

  
Şentürk, Murat: “Geçişin Mekânı Olarak Kente İlerlemeci ve 

(Örtük) Müdahaleci Bir Yaklaşım”, Yücel Bulut 
(yay. haz), içinde Türk Sosyolojisinde Mübeccel Belik 
Kıray, İstanbul: ALFA Basım Yayım, 2022. 

  
Tanyeli, Uğur: “Beykoz: Bazı Historiyografik Belirsizlikler ve 

Araştırma İmkânları”, içinde, Beykoz 2019 
Sempozyumu Tebliğler Kitabı, İstanbul: Beykoz 
Belediyesi Kültür Yayınları, 2020, s. 47-54. 

  
Taylor, Charles: “Modes of Civil Society”, Public Culture, 3 (1), 

1990, p. 95-118. 
  
Tekeli, İlhan: Göç ve Ötesi, İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 

2008. 
  
Tekeli, İlhan: Kentli Hakları Kentleşme ve Kentsel Dönüşüm 

Yazıları, İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2011. 
  
Tekşen, Adnan: Kentleşme Sürecinde Bir Tampon Mekanizma 

Olarak Hemşehrilik: Ankara’daki Malatyalılar 
Örneği, Ankara: Devlet Planlama Teşkilatı, 2003. 

  
Terzi, Elvan; Koçak, 
Yüksel: 

Hemşehri Dernekleri, Hemşehrilik Bilinci Ve 
Kentlileşme İlişkisi Üzerine Bir Araştırma: 
İstanbul/Sultangazi’deki Karslı Hemşehri Dernekleri 
Örneği, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Dergisi, 32, 2014, s. 137-150 

  
Tocqueville, Alexis de: Amerika'da Demokrasi, İstanbul: İletişim Yayınları, 

2019. 
  
Toplumsal Değişim 
Enstitüsü: 

Türkiye’de Hemşehri Dernekleri: Bir Literatür 
Değerlendirmesi, Ed. Şentürk, Murat, e-Rapor, 2021. 
Erişilme tarihi 19.04.2022, Erişim adresi: 
http://tde.org.tr/wp-content/uploads/2021/04/yeni-
kapak.pdf 



133 
 

  
Tunçbilek, Şeyda Sevde; 
Kabakcı, Enes: 

“Kıray Sosyolojisinin Antropolojik Referansları ve 
Kazanımları”, Yücel Bulut (yay. haz), içinde Türk 
Sosyolojisinde Mübeccel Belik Kıray, İstanbul: 
ALFA Basım Yayım, 2022. 

  
Türkkahraman, Mimar: Türkiye'de Siyasal Sosyalleşme ve Siyasal 

Sembolizm, İstanbul: Birey Yayıncılık, 2000. 
  
Türkkahraman, Mimar: “Kentlilik Bilinci, Kalkınma ve Kırıkkale” içinde 21. 

Yüzyılın Başında Kırıkkale Sempozyumu, Ankara: 
Çelik-İş Sendikası, 2003, s.51-57. 

  
Uslu, Hasan Faruk: “Giriş”, H. F. Uslu, & F. Acar (Dzl.) içinde, Siyaset 

Sosyolojisi: Temel Yaklaşımlar, Yeni Tartışmalar, 
Ankara: Dipnot Yayınları, 2016, s. 13-21. 

  
Uzun, Gamze: ‘‘Kentsel Kimlik Olgusu ve Hemşehri Dernekleri 

(İzmir Örneği)’’ Yayınlanmamaış Yüksek Lisans 
Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi, 2013. 

  
Verba, Sidney: “Conclusion: Comparative Political Culture”, Lucien 

W. Pye & Sidney Verba (Ed.) içinde, Political 
Culture and Political Development, Princeton: 
Princeton University Press, 1965, pp. 512-560. 

  
Weber, Max: Ekonomi ve Toplum, İstanbul: Yarın Yayıncılık, 

2012. 
  
Wirth, Louis: “The Ghetto”, The American Journal of Sociology, 

33(1), 1927, p. 57-71. 
  
Wohlfart, A.:  “Demokrasinin Şekillenmesinde Yurttaşların Rolü”, 

N. Boztekin (Dzl.) içinde, Demokrasi ve Siyasal 
Katılım, İstanbul: Ezgi Ofset, 2013, s. 147-150. 

  
Yayla, Atilla: Siyaset Teorisine Giriş, Ankara: Siyasal Kitabevi, 

1998. 
  
Yılmaz, Nail: Hemşehri Kimliği, İstanbul: Beta Yayınları, 2008. 
  
Yücekök, Ahmet N.: Siyaset’in Toplumsal Tabanı (Siyaset Sosyolojisi), 

Ankara: Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler 
Fakültesi Yayınları, 1987. 

  



134 
 

EKLER 
 

EK 1: Çalışma Grubu Tablosu 

 

Kod Yaş Eğitim 

Durumu 

Meslek Dernekteki Pozisyon Görüşme Tarihi 

Ahmet 46 İlköğretim Serbest Meslek Üye21 17.09.2020 

Bekir 50 Lise Serbest Meslek Başkan 17.09.2020 

Cahit 49 Lisans Mimar Başkan Vekili 23.09.2020 

Çağatay 60 Lisans Serbest Meslek Üye22 25.09.2020 

Davut 56 İlköğretim Emekli Başkan 30.09.2020 

Engin 58 Lisans Emekli Yönetim Kurulu 

Üyesi 

30.09.2020 

Ferhat 22 Lisans İşsiz Gençlik Kolları 

Başkanı 

6.10.2020 

Gülnihal 46 Yüksek 

Lisans 

Okul Müdürü Yönetim Kurulu 

Üyesi 

7.10.2020 

Haluk 27 Lisans Antrenör Başkan Yardımcısı 15.10.2020 

Ayşe 54 Lise Serbest Meslek Üye 18.09.2021 

Cemil 67 Lise Muhtar Üye23 4.10.2021 

Çetin 63 Lise Emekli Üye 4.10.2021 

Dündar 54 Lise Emekli Genel sekreter 16.11.2021 

Emre 57 Lisans Kamu Görevlisi Başkan 17.11.2021 

Faruk 44 Lisans Serbest Meslek Başkan/Üye 19.11.2021 

Galip 50 Yüksek 

Lisans 

Kamu Görevlisi Başkan/Üye 19.11.2021 

Hakan 42 Lise Kamu Görevlisi Başkan 25.11.2021 

                                                           
21 Ahmet yönetiminde görev olarak dernek başkanlığı yapmıştır, şimdi sadece üye olarak devam 
etmektedir. 
22 Çetin uzun dernek üyeliğinde yönetimde çeşitli roller üstlenmiş. Şu anda üyedir. 
23 Cemil derneğin yönetim kurulunda uzun süre görev almıştır. Şu anda üyedir. 



135 
 

İbrahim 40 Lise Pazarlamacı Üye 25.11.2021 

Kübra 36 Lisans Kamu Görevlisi Yönetim Kurulu 

Üyesi 

29.12.2021 

Leyla 38 Lisans İşsiz Başkan 21.01.2022 

Meliha 45 İlköğretim İşsiz Üye 23.01.2022 

Numan 30 Lisans Sağlık Personeli Gençlik Kolları 

Başkanı 

4.02.2022 

 
  



136 
 

EK 2: Beykoz’da Bulunan Hemşehri Dernekleri Listesi 

 

1 Acarkent Trabzonlular Derneği 
2 Afganistan Türkleri Kültür ve Yardımlaşma Derneği 
3 Akçil Köyü Kalkındırma Dayanışma Eğitim ve Kültür Derneği 
4 Anadolu Hisarı Göksu Mahallesi Kalkındırma ve Dayanışma Derneği 
5 Anadolu Yakası Trakyalılar Ve Rumeli Balkan Kültür Yardımlaşma Derneği 
6 Ardahan İli Tunç Oluk Köyü Sosyal Yardımlaşma Derneği 
7 Ardahanlılar Kültür ve Dayanışma Derneği 
8 Azdavay İlçesi Kanlıdağ Kervansaray Derneği 
9 Beykoz Artvinliler Kültür ve Yardımlaşma Derneği 
10 Beykoz Bayburtlular Sosyal ve Yardımlaşma Derneği 
11 Beykoz Çankırılılar Eğitim Kültür Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Derneği 
12 Beykoz Dayanışma Derneği 
13 Beykoz Erzurumlular Kültürel Yardımlaşma ve Dayanışma Derneği 
14 Beykoz Göztepe Mahallesi Yardımlaşma ve Dayanışma Derneği 
15 Beykoz Gümüşhaneliler Kültür Yardımlaşma ve Dayanışma Derneği 
16 Beykoz İlcesi Elmalı Köyü Kalkındırma ve Güzelleştirme Derneği 
17 Beykoz İlçesi Görele Köyü Hayır İşleri Yapma ve Yaşatma Derneği 
18 Beykoz İlçesi Tokatköy Mahallesi Kalkındırma ve Güzelleştirme Derneği 

19 
Beykoz Karlıtepe Mahallesi Kalkındırma Güzelleştirme ve Yardımlaşma 
Derneği 

20 Beykoz Mahalle Derneği 
21 Beykoz Öğümce Köyü Kültür Dayanışma ve Yardımlaşma Derneği 
22 Beykoz Rizeliler Eğitim Kültür ve Dayanışma Derneği 
23 Beykoz Sivaslılar Sosyal Yardımlaşma Dayanışma ve Kültür Derneği 

24 
Beykoz Tokatköy Çorum İli Kargı İlçesi Kültür Yardımlaşma ve Kalkındırma 
Derneği 

25 Beykoz Trabzonlular Kültür Sanat ve Dayanışma Derneği 
26 Beykoz Yeni Mahalle Kültür Derneği 
27 Beykoz Yenimahalle Tuncelililer Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Derneği 
28 Beykozlu Çeçenler Eğitim Yardımlaşma ve Dostluk Derneği 
29 Beykozlu Doğu Karadenizliler Kültür ve Yardımlaşma Derneği 
30 Beykozlu Dostlar Kültür ve Yardımlaşma Derneği 
31 Beykozlu Giresunlular Derneği 
32 Beykozlu Ordu Mesudiyeliler Derneği 
33 Beykozlu Ordulular Kültür Dayanışma ve Yardımlaşma Derneği 
34 Bizim Neslin Uşakları Derneği 
35 Bozkurt Kazası Köseali ve Alantepe Köyleri Kalkındırma Derneği 
36 Bozkurtlular Dayanışma Derneği Beykoz Şubesi 
37 Cide Çilekce Köyü Kalkındırma ve Yardımlaşma Derneği 
38 Çavuşbaşı Trabzonlular Kültür ve Dayanışma Derneği 
39 Çubuklu Mahallesi Kültür Eğitim Sosyal Dayanışma Derneği 
40 Divriği Selimoğlu Köyü Yardımlaşma ve Dayanışma Derneği 



137 
 

41 Ede Köyü Kalkındırma ve Sosyal Yardımlaşma Derneği 

42 
Erzincan İli Refahiye İlçesi Akçiğdem Köyü Sosyal Yardımlaşma ve 
Dayanışma Derneği 

43 Erzurum Hınıs Kültür ve Dayanışma Derneği 
44 Giresun Alucra Dereçiflik Köyü Güzelleştirme Derneği 

45 
Giresun Duroğlu Beldesi Demirci Mahallesi Güzelleştirme Geliştirme ve 
Yardımlaşma Derneği 

46 
Giresun Görele Karadere Köyü Güzelleştirme Kalkındırma Dayanışma 
Güzelleştirme ve Yardımlaşma Derneği 

47 
Giresun İli Alucra İlçesi Kabaktepe Köyü Kalkındırma ve Güzelleştirme 
Derneği 

48 
Giresun İli Bulancak İlçesi Ve Köyleri Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma 
Derneği 

49 Giresun İli Dereli İlçesi Kızıltaş Köyü Kültür ve Sosyal Dayanışma Derneği 
50 Giresun İli Dereli İlçesi Köylüleri Kültür ve Yardımlaşma Derneği 

51 
Giresun İli Doğankent İlçesi Doymuş Köyü Kültür Kalkındırma ve Dayanışma 
Derneği 

52 Giresun İli Doğankent İlçesi Ve Çevre Köyleri Kültür ve Yardımlaşma Derneği 
53 Giresun İli Eynesil İlçesi Adaköy Köyü Yardımlaşma ve Dayanışma Derneği 

54 
Giresun İli Eynesil İlçesi Kemerli Köyü Sosyal Yardımlaşma ve Kalkınma 
Derneği 

55 
Giresun İli Görele İlçesi Dikmen Köyü Kalkındırma Güzelleştirme Sosyal Ve 
Dayanışma Derneği 

56 
Giresun İli Görele İlçesi Gültepe Köyü Sosyal Yardımlaşma Dayanışma 
Kalkındırma ve Kültür Derneği 

57 
Giresun İli Görele İlçesi Kırıklı Beldesi Kültür Kalkındırma ve Dayanışma 
Derneği 

58 
Giresun İli Görele İlçesi Koyunhamza Köyü Sosyal Yardımlaşma ve Kültür 
Derneği 

59 Giresun İli Görele İlçesi Tekgöz Köyü Kalkındırma ve Güzelleştirme Derneği 

60 
Giresun İli Tirebolu İlçesi Karaahmetli Köyü Kültür ve Sosyal Dayanışma 
Derneği 

61 
Giresun İli Tirebolu İlçesi Yukarı Boğalı Köyü Altıparmak Mahallesi Kültür 
Yardımlaşma ve Kalkındırma Derneği 

62 Giresun İli Tirebolu İlçesi Yukarı Boğalı Köyü Yardımlaşma Derneği 
63 Göksu Mahallesi Yardımlaşma ve Dayanışma Derneği 

64 
Göksu ve Küçüksu Çevreyi ve Tarihi Değerleri Koruma Dayanışma ve 
Güzelleştirme Derneği 

65 Görele İlçesi Mensupları Yardımlaşma Derneği 
66 Görele İlçesi Sofulu Köyü Yardımlaşma Derneği 
67 Görele Kazası Ortaköy Köyü Güzellleştirme Derneği 
68 Güney Türkistan Eğitim Kültür ve Dayanışma Derneği 
69 Gürgenli Köyü Yardımlaşma ve Dayanışma Derneği 
70 İshaklı Köyü Gençlik İlim ve İrfan Derneği 
71 İstanbul Beykoz ve Mahalleleri Kültür Yardımlaşma Dayanışma Derneği 
72 İstanbul İli Beykoz İlçesi Kılıçlı Köyü Kültür ve Dayanışma Derneği 



138 
 

73 İstanbul İli İçinde Bulunan Fatsa Ilıcalılar Yardımlaşma ve Kültür Derneği 
74 İstanbul Samsun Ayvacıklılar Derneği 
75 İstanbul Tokatlılar Dayanışma ve Güzelleştirme Derneği 
76 Kalkandere İlçesi Yumurtatepe Köyü Kültür ve Yardımlaşma Derneği 
77 Kanlıca Yardımlaşma Derneği 
78 Kars Ardahan Iğdır İlleri Yardımlaşma ve Kültür Derneği 
79 Kastamonu Cide Derebağ Köyü Kalkındırma ve Dayanışma Derneği 
80 Kastamonu İli Bozkurt İlçesi Ambarcılar Köyü 

81 
Kastamonu İli Bozkurt İlçesi Ambarcılar Köyü Kalkındırma Dayanışma ve 
Yaşatma Derneği 

82 
Kastamonu İli Bozkurt İlçesi Görentaş Köyü Kalkındırma ve Dayanışma 
Derneği 

83 
Kastamonu İli Bozkurt İlçesi Koşmapınar Köyü Kültürel Yardımlaşma ve 
Dayanışma Derneği 

84 
Kastamonu İli Bozkurt İlçesi Ortasökü Köyü Yardımlaşma ve Dayanışma 
Kültür Derneği 

85 Kastamonu İli Cide İlçesi Karadere Köyü 

86 
Kastamonu İli İnebolu İlçesi Deliktaş Hacıibrahim ve Çevre Köyleri Kültür Ve 
Dayanışma Derneği 

87 Kastamonulular Dayanışma Derneği Beykoz Şubesi 
88 Mesudiye Akpınar Mahallesi Kalkındırma Derneği 
89 Mesudiye Beşpınar Mahallesi Sosyal Yardımlaşma ve Kalkındırma Derneği 
90 Mesudiye Çerçi Köyünü Kalkındırma Derneği 
91 Mesudiye Dernekler Federasyonu 
92 Mesudiye Herközü Mahallesi Koruma ve Kalkındırma Derneği 
93 Mesudiye İlçesi Beyseki Köyü Yardımlaşma ve Spor Kulubü Derneği 
94 Mesudiye İlçesi Karagöl Yaylaları Çevre ve Turizm Derneği 
95 Mesudiye İlçesi Maksutalan Mahallesi Kültür ve Dayanışma Derneği 
96 Mesudiye İlçesi Sarıyayla Köyü Kalkındırma Yardımlaşma Derneği 
97 Mesudiye Kavaklıdere Köyü Kalkındırma Derneği 
98 Mesudiye Kazası Tavara Mahallesi Kalkındırma ve Güzelleştirme Derneği 

99 
Ordu İli Kabataş İlçesi Belen Mahallesi Kültür Yardımlaşma ve Dayanışma 
Derneği 

100 
Ordu İli Mesudiye İlçesi Çukuralan Mahallesi Kalkındırma ve Güzelleştirme 
Derneği 

101 Ordu İli Mesudiye İlçesi Dursunlu Köyü Kültür ve Dayanışma Derneği 
102 Ordu İli Mesudiye İlçesi Gülpınar Köyü Kalkındırma ve Yardımlaşma Derneği 

103 
Ordu İli Mesudiye İlçesi Güzle Köyü Kenger Mahalle Yardımlaşma ve 
Kalkındırma Derneği 

104 
Ordu İli Mesudiye İlçesi Mahmudiye Köyü Kalkındırma ve Yardımlaşma 
Derneği 

105 
Ordu İli Mesudiye İlçesi Mesudiyeli Kadınlar Kalkındırma ve Sosyal 
Yardımlaşma Derneği 

106 
Ordu İli Mesudiye İlçesi Topcam Nahiyesi Ortaalan Mahallesi Kalkındırma ve 
Yardımlaşma Derneği 



139 
 

107 
Rize İli Çayeli İlçesi Demirhisar,Yenihisar ve Yakın Köyleri Kalkındırma ve 
Dayanışma Derneği 

108 Samsun Çarşamba İlçesi Kültür Eğitim Sosyal Yardımlaşma Derneği 
109 Samsunlular Kültür Ve Yardımlaşma Derneği 

110 
Sinop Boyabat Ilıca Köylüleri Sosyal Yardımlaşma Kalkındırma ve Kültür 
Derneği 

111 
Sinop İli Gerze İlçesi Akgüney Köyü Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma 
Derneği 

112 Sinop İli ve İlçeleri Kültür Ve Yardımlaşma Derneği Beykoz Şubesi 
113 Sütlüce Yurdalan Köyü Dayanışma ve Yardımlaşma Derneği 
114 Tepeköy Menteşli Mahallesi Sosyal Yardımlaşma Dayanışma Derneği 
115 Tirebolu Belen Köyü Yardımlaşma Kalkındırma ve Güzelleştirme Derneği 
116 Tirebolu Harkköyü Sosyal Yardımlaşma ve Dayanışma Derneği 
117 Yeşilce Yeşilyurt Kültür ve Dayanışma Derneği 

 

  



140 
 

EK 3: Mülakat Formu 

Merhaba, 

Bu mülakat formu İstanbul Üniversitesi SBE Sosyoloji Anabilim Dalı yüksek lisans 

programı bünyesinde yürütülen “Hemşehri Derneklerinin Siyasal Katılımla İlişkisi: 

Beykoz Örneği” başlıklı tez çalışması kapsamında hazırlanmıştır. Bu araştırmada 

hemşehri dernek üyeliği, derneklerin çalışmaları ve derneklerin siyasal katılımla 

ilişkisi ele alınmaktadır. Kabul ettiğiniz takdirde sizden üye/yönetici olduğunuz 

hemşehri derneğine dair tecrübelerinizi ve fikirlerinizi anlamaya imkân verecek 

sorular sorulacaktır.  

Araştırmaya katılarak destek verdiğiniz için teşekkür ederim. 

Sorular 

Demografik Bilgiler 

Kendinizden bahsedebilir misiniz? (Yaş, cinsiyet, doğum yeri, memleket, yaşadığı yer, 

medeni durum, meslek, eğitim, çalışma durumu)  

Genel olarak ekonomik durumunuz hakkında bilgi verebilir misiniz? Düzenli bir gelire 

sahip misiniz? Sosyal güvenceniz var mı? 

Yerleşiklik 

Kaç yıldır Beykoz’da yaşıyorsunuz? 

Göç etmişse:  

Beykoz’a göç sürecinizden bahsedebilir misiniz? 

Aile/akraba/komşularınız arasında daha önce buraya gelen var mı? 

Buraya yerleşmenizde etkili olan faktörleri söyleyebilir misiniz? 

Göç sürecinde kimlerden, ne tür yardımlar aldınız? 

Memleketinize dönmeyi veya başa bir yere gitmeyi düşünüyor musunuz? 

Beykoz’u nasıl anlatırsınız/tanımlarsınız? Beykoz denildiğinde aklınıza neler geliyor? 



141 
 

Hemşehrilik ve Hemşehri Dreneklerine İlişkin Algı ve Deneyimler 

Derneğe üye olma sürecinizden bahseder misiniz?  

Kaç yıldır üyesiniz?  

Ne aracılığıyla derneğe üye oldunuz? Önceden bir ilişkiniz var mıydı? 

Derneğe üye olma amaçlarınız nelerdi? Derneğe üye olurken beklentileriniz nelerdi? 

Dernekte neler yapıyorsunuz? Belirli bir göreviniz / sorumluluğunuz var mı? Bir 

hemşehri derneği üyesinden neler bekler/üye dernek için neler yapar? 

Ne sıklıkla dernekte bulunuyorsunuz? 

Dernekteki işleyişten bahsedebilir misiniz? / Dernekte kararlar nasıl alınır? 

Derneğe üye olmak hayatınızı nasıl etkiledi? İlk baştaki beklentilerinizi karşıladı mı?  

Bulunduğunuz derneği diğer hemşehri derneklerinden ayıran unsurlar nelerdir? Bu 

farklılıklar sizin için ne anlam ifade ediyor? 

Başka bir dernekte (STK) üyeliğiniz var mı? 

Sizce hemşehri nedir, kime nedir? 

Hemşehri dernekleri sizin için ne ifade ediyor? 

Hemşehri derneklerinin amaçları neler olabilir? Ne tür çalışmalar yapmalı? 

Sizce neden insanlar hemşehri derneklerine üye olurlar? (Neden bazıları derneğe 

katılır da diğerleri katılmaz?) 

Bir hemşehri derneğine üye olmanın kazanımları nelerdir? 

Sizce bir hemşehri derneğinde bulunmayı/üye olmayı zorlaştıran unsurlar nelerdir? 

Üye olmanın olumsuz yanları olabilir mi? 

Dernekler üyelerine ne tür fırsatlar sunmaktadır? 

Hemşehri Dernekleri Üyelerinin Beykoz ile Kurduğu İlişki 

Beykoz’da yaşayan insanların ortak olarak karşılaştığı problemler sizce nelerdir? 



142 
 

Derneğiniz yaşanılan bu sorunların dile getirilmesinde ve çözümünde rol alıyor mu? 

Alıyorsa neler yapılıyor? 

İş birliği yaptığınız farklı sivil toplum kuruluşları, dernekler var mı?  

Dernek olarak devlet kuruluşlarından talepleriniz oluyor mu? Oluyorsa ne tür talepler 

olduğundan bahsedebilir misiniz?  

Siyasi partilerden talepleriniz oluyor mu? Oluyorsa ne tür talepler? 

Derneğe üye olurken Beykoz özelinde bir amacınız var mıydı? 

Derneğe üye olduktan sonra Beykoz ile ilgili görüşlerinizde neler değişti? 

Hemşehri Derneklerinde Siyasal Katılım 

Sizce hemşehri derneklerinin siyasetle ilişkisi nasıl olmalı?  

Siyasal bir işlevi olmalı mıdır? Olmalı ise ne şekilde olmalıdır? 

Seçim dönemlerinde hemşehri dernekleri nasıl görülüyor? Derneklerde bu dönemlerde 

normalden farklı olarak neler yapılıyor? 

Aday tanıtım toplantıları hakkında neler düşünüyorsunuz? Katılıyor musunuz? 

Adayların dernekten beklentileri neler? Sizin beklentileriniz neler? 

Aday belirleme süreçlerinde derneğinizin rolü nedir? 

Üyeleriniz arasında veya üye olmasa da hemşehriniz olan biri yerel seçimlerde aday 

oldu mu? Olduysa derneğiniz bu kişiye destek oldu mu? Ne tür bir destekte bulundu? 

Sizce bir hemşehrinizin aday olması ne anlama gelmektedir? 

Oy verme sürecinde sizin için önemli olan unsurlar nelerdir? 

Bir derneğin bir adayı desteklemesinde öncelik sırası nedir? Partinin burada önemi var 

mı? 


