
 

T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  

SOSYOLOJİ ANA BİLİM DALI 

SİYASET SOSYOLOJİSİ BİLİM DALI 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

TARİH VE SOSYOLOJİ İLİŞKİSİ:  

SINIRLAR, İMKÂNLAR VE MARSHALL HODGSON 

 

 

Neyyire Reyhan ERDOĞAN 

2501180821 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Enes KABAKCI 

 

 

İSTANBUL – 2022  



 ii 

ÖZ 

TARİH VE SOSYOLOJİ İLİŞKİSİ:  

SINIRLAR, İMKÂNLAR VE MARSHALL HODGSON 

NEYYİRE REYHAN ERDOĞAN 

Tarih ve sosyoloji disiplinlerinin birbirine etkisi, tarihyazımı tartışmalarının ve 

sosyolojik paradigmaların ortak konular üzerinden ilerlemesiyle izlenebilir. Yöntem 

itibariyle farklılıklar gösterseler de bu iki disiplin, sınırlılıkları bakımından birbirine 

ihtiyaç duyarlar. 

Marshall Hodgson, disiplinlerin birbirine yaklaştığı ve melez çalışma 

alanlarının oluşmaya başladığı bir dönemde, Chicago Üniversitesindeki 

disiplinlerarası bir kurum olan Committee on Social Thought’tan doktorasını alır. Aynı 

üniversitede görevine devam ederek hem eğitim faaliyetlerindeki dönüşüme şahit olur 

hem de Chicago Üniversitesi bünyesindeki disiplinlerarası diğer kurumların 

şekillenmesine katkı sunar.  

Bu tezde Hodgson’ın hayatı, eserleri ve yöntemi, disiplinlerarası yönelimleri 

ve dönemindeki Avrupa-merkezci tarih ve sosyal bilimler anlayışına eleştirileri 

incelenmektedir. Tarihçinin kişisel yazışmaları ve tanışıklıklarından hareketle 

literatürde kendisi hakkındaki biyografik bilgilere katkı sağlanmakta, ayrıca tarih ve 

sosyal bilimler anlayışı, yaşadığı dönem bağlamında ve diğer yaklaşımlarla 

mukayeseli bir şekilde tartışılmaktadır. 

 

Anahtar Kelimeler: Marshall Hodgson, Tarih, Sosyoloji, Disiplinlerarasılık, 

Tarihyazımı, Tarihsel Sosyoloji 

  



 iii 

ABSTRACT 

THE RELATIONSHIP BETWEEN HISTORY AND SOCIOLOGY:  

BOUNDARIES, POSSIBILITIES AND MARSHALL HODGSON 

NEYYİRE REYHAN ERDOĞAN 

The impact of the disciplines of history and sociology on each other can be 

traced in the continuation of historiography debates and sociological paradigms over 

common themes. Although they have differences in method, the two disciplines need 

each other due to their limitations. 

Marshall Hodgson received his Ph.D. from the Committee on Social Thought, 

an interdisciplinary institution at the University of Chicago, at a time when disciplines 

were converging, and hybrid workspaces were beginning to emerge. Continuing to 

work at the same university, he both witnessed the transformation in educational 

activities and contributed to the shaping of the other interdisciplinary institutions 

within the University of Chicago. 

In this thesis, Hodgson’s life, works, and method, interdisciplinary readings, 

and criticisms of the Eurocentric understanding of history and social sciences of his 

time are examined. Based on the historian’s correspondence and acquaintances, 

biographical information about him is contributed to the literature, and his 

understanding of history and social sciences are discussed in the context of the period 

in which he lived and in comparison with other approaches. 

 

Keywords: Marshall Hodgson, History, Sociology, Interdisciplinarity, 

Historiography, Historical Sociology 

  



 iv 

ÖN SÖZ 

Çok şey öğrendiğim bu tez sürecinin nihayete ermesi, bu ön sözü yazdığım 

anda benim için en büyük şükür sebebidir. En başta, İstanbul Üniversitesi Sosyoloji 

Bölümündeki varlığıyla, sosyolojiye aşinalığımın bir teze dönüşmesine vesile olan, 

tarihle sosyoloji arasındaki irtibatı bulabilmem için beni kıymetli sorularıyla 

yönlendiren, değerlendirmelerini ve katkılarını unutmayacağım, tecrübelerinden 

daima faydalanmayı umduğum danışman hocam Prof. Dr. Enes Kabakcı’ya 

müteşekkirim. Tam da İstanbul Sosyolojideki öğrencilik yıllarımda müstefit 

olabildiğim tarihyazımı seminerlerini düzenleyerek, sosyoloji ailesine dâhil olmamı 

kolaylaştıran Prof. Dr. İsmail Coşkun’a ve elbette İstanbul Sosyolojideki tüm 

hocalarıma, sosyal bilimler anlayışıma katkıları için teşekkür ederim. 

İnsanın bazı kitaplarla belli bir yaştan sonra karşılaşması gerektiği sözü bu tezi 

yazma sürecimde sık sık hatırıma geldi. Hodgson’la tanışıklığımız lisans yıllarıma 

dayansa da onunla yakinen alakadar olmak şimdiye nasipmiş. Yeniden 

karşılaşmamızın bu senelere tekabül etmesinin, Hodgson hakkında yeni kaynaklara 

ulaşabilmem gibi muhakkak anlamlanacak sebepleri vardı/r. Chicago Üniversitesi 

Tarih Bölümünde bir yüksek lisans tezi olarak seneler evvelinde Hodgson’ı çalışan, 

tamamını kendi tezine dâhil edemediği arşiv transkriptlerini sene içinde benimle 

cömertçe paylaşan Lydia Kiesling’e, bu anlamlı sebeplerden birini bana ayan ettiği ve 

heyecanıma ortak olduğu için teşekkür etmek isterim. 

Belleğime ve gönlüme kazınan, lisans mezuniyetimi gurur vesilesi kılan, taze 

yıllarımın mihmandarı, misalini her daim arayacağım İstanbul Şehir 

Üniversitesindeki, emsalini bulamayacağımı bildiğim, kapılarını ne zaman çalsam 

tebessümle davet buyuran, hiçbir sorudan yüz çevirmeyen Tarih bölümündeki 

hocalarım Prof. Dr. Abdulhamit Kırmızı, Doç. Dr. Abdurrahman Atçıl, Dr. Ayşe 

Başaran, Prof. Dr. Cengiz Kallek, Prof. Dr. Engin Deniz Akarlı, Doç. Dr. Kahraman 

Şakul, Doç. Dr. Nicole Kançal-Ferrari, Prof. Dr. Tufan Buzpınar, Doç. Dr. Yunus 

Uğur ve merhum hocalarımız Mehmet Genç ve Kemal Karpat’a, kılavuzlukları, 

destekleri, yüce gönülleriyle süsledikleri mütevazılıkları ve öğrencilerine inançlarını 

her daim hissettirdikleri için teşekkür ederim. 



 v 

Üniversite yıllarımın yadigârları, dost bahçemin gülleri Betül, Esra, Firdevs 

Büşra, Hande Betül, Hediye Sümeyra, Mesude ve Müberra’ya iyiyi, doğruyu, güzeli 

aradığımız sohbetleri ve yoldaşlıkları için çokça minnettarım. 

Benim için bir şükür vesilesi kılınan, desteklerini benden bir lahza dahi 

esirgemeyen ailem, annem Dr. Hüsnüye Erdoğan ve babam Prof. Dr. Ender Erdoğan’a, 

güler yüzü ve olgunluğuyla hayatımı kıymetlendiren güzide kardeşim Usve Beyza’ya 

ve yorumlarıyla tezime katkı sunan, titizliği ve çalışkanlığıyla örneğim, ağabeyim 

Feridüddin Emre’ye, üzerimdeki emeklerine daima şahit olduğum büyüklerime ve tam 

da tez dönemimdeki neşetiyle beni neşelendiren yeğenim Salih Selim’e ise 

teşekkürlerin en samimisini borçluyum. 

İnsan, yaşarken karşılaşıp gördüklerinin, bu karşılaşmalarda dokunduklarının, 

gördüklerinde anlamlandırdıklarının, yani tecrübelerinin toplamıymış. Yakın 

bulduğum bu anlayışıyla Hodgson’ı çalışmak, bu çalışma dönemini lezzetlendiren 

sebeplerden sanırım ilkidir. Anlamaya çalışmaktan zevk aldığım Hodgson’a da bu 

vesileyle teşekkür etmeliyim. Teşekkür etmemeyi noksanlık addettiğimden bu iki 

sayfa, tezin kendisinden daha uzun olacak gibi göründüyse de nihayet bu son kadem, 

hülasaya değinme vaktidir. Yaratılış gereği nisyan ile malul olduğum(uz)dan saymayı 

unuttuğum, tecrübeme dâhil olan herkese ve sayamayacağım, nimet kılınan her 

nesneye ve mekâna teşekkür ederim. 

Yanlışlanamazlık yahut tastamamlık iddiası taşımayan ve yalnızca ilgili 

disiplinlere birer pare katkı sağlamayı umduğum bu metinde hatalar ve noksanlar bana 

aittir. 

İSTANBUL, 2022 

NEYYİRE REYHAN ERDOĞAN 

  



 vi 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ ................................................................................................................... II 

ABSTRACT ..................................................................................................III 

ÖN SÖZ ......................................................................................................... IV 

GİRİŞ............................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SOSYOLOJİ VE TARİH ÜZERİNE 

1.1. Disiplinler Tarihine Kısa Bir Bakış ................................................... 6 

1.1.1. Sosyal ve Beşerî Bilimler, Disiplinlerin Ayrımı ............................ 6 

1.1.2. Tarihyazımı ve Sosyolojik Paradigmaların Paralelliği ................... 8 

1.2. Tarih ve Sosyoloji: Metotları Anlamak ........................................... 24 

1.2.1. Benzerlikleri ve Farklılıklarıyla Tarih ve Sosyoloji ..................... 24 

1.2.2. Melezlikler ................................................................................... 34 

İKİNCİ BÖLÜM 

M. G. S. HODGSON ÜZERİNE 

2.1. Bereketli Bir Ömür ........................................................................... 41 

2.1.1. Biyografiye Atıf ........................................................................... 41 

2.1.1.1 Müfredat dışı hayat................................................................. 43 

2.1.1.2. Aile yaşantısı ve kişiliği ........................................................ 44 

2.1.1.3. Çalışma hayatı ....................................................................... 47 

2.1.1.4. Akademik ve entelektüel kişiliği ........................................... 56 

2.1.2. Eserleri Üzerine ............................................................................ 59 

2.1.2.1. Doktora eseri ......................................................................... 59 

2.1.2.2. The Venture of Islam............................................................. 60 



 vii 

2.1.2.3. Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek ve tamamlanmayan diğer 

eserleri ............................................................................................................ 63 

2.1.2.4. Makaleleri, eleştiri yazıları ve notları ................................... 66 

2.1.2.5. Ansiklopedi maddeleri .......................................................... 69 

2.2. Fikirleri: Değindiği Konularla Hodgson ......................................... 71 

2.2.1. Kavramlar, Terimler ..................................................................... 73 

2.2.2. Mukayeseli Araştırma .................................................................. 81 

2.2.3. Dönemlendirme Meselesi ............................................................. 86 

2.2.4. İnsanlık, Ahlak, Bilim ve Nesnellik Anlayışı .............................. 90 

2.2.5. Bilimsellik ve Metot, Dünya Tarihi ve Sorunlar .......................... 91 

2.2.6. Müslüman Toplumun İncelenmesi ............................................... 94 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

M. G. S. HODGSON’I YENİDEN OKUMAK 

3.1. Sosyal Ağları Anlamak ..................................................................... 99 

3.1.1. Chicago Üniversitesi .................................................................... 99 

3.1.2. Dönemin Atmosferi .................................................................... 109 

3.1.3. Akademideki Yönelimler ........................................................... 111 

3.1.4. Sosyal Çevre ............................................................................... 116 

3.2. Arda Kalanlar ile Hodgson............................................................. 126 

3.2.1. Nasıl Bilirlerdi: Hodgson Hakkında Yazılanlar ......................... 126 

3.2.2. Bugün Nasıl Okunuyor............................................................... 131 

3.3. Sınırların Ardından: Bir Sosyal Bilimci Olarak Hodgson .......... 136 

3.3.1. Hodgson’ın Tartışmaları ............................................................ 137 

3.3.1.1. Modernleşme yorumları ...................................................... 137 

3.3.1.2. Tarihin hızlanması ve teknikleşme ...................................... 141 



 viii 

3.3.1.3. İslam çalışmaları ................................................................. 146 

3.3.2. Başka Bir Konumlandırma Mümkün mü? ................................. 149 

3.3.2.1. Tarihyazımında Bakış Açıları ............................................. 149 

3.3.2.2. Tarihçilik ve Disiplinlerarasılık .......................................... 153 

SONUÇ ........................................................................................................ 163 

KAYNAKÇA .............................................................................................. 169 

 



 1 

GİRİŞ 

Sosyal ve beşerî bilimlerin dünü ve bugünü hakkında bilgiye sahip olmak, 

disiplinlerin sınıflandırılmasını anlamak ve bugün bu sınıflandırmanın ne kadar geçerli 

ve makul olduğunu tartışmak için gereklidir. Tarih, sosyoloji ve antropolojiden 

geçmişi itibariyle farklılıklar barındırsa da 19. yüzyılda disiplinlerin kuruluşu ve 

konuların ayrışması anlamında onlarla benzerlikler taşır. İlk olarak tarihin disiplin 

hâline gelişine ampirizm eğilimiyle Alman tarihçiliği yön verir. Ancak zaman içinde 

coğrafyaya göre farklı uzmanlaşma anlayışları ortaya çıkar. Fransa modelinde tarihe 

yaklaşım sosyologların katkılarını barındırır. Toplumsal meselelerle daha iç içe olan 

bu anlayıştaki tarihçilik geleneği, önce amaca binaen tek bir disiplin olarak 

sosyolojinin kuruluşuna sonra da bu disiplinin tartışmalarının tarihsel çalışmalarla 

desteklenmesine vesile olur. Tarih disiplininde bilimsellik iddiasının geçerliliğinin 20. 

yüzyılda tartışılır hâle gelmesi de onun diğer disiplinlerdeki yaklaşımlarla ortak 

noktalarının daha çok fark edilmesini sağlar. Edebiyat teorileri ve antropoloji 

tartışmaları, tarihyazımı anlayışlarının zaman içinde dönüşümünü kavramak için 

önemlidir. Benzer şekilde, sosyoloji disiplininde öne çıkan paradigmalar da 

tarihyazımındaki eğilimlerle benzer tartışmaların varlığına işaret eder.  

20. yüzyılın başlarında şekillenmeye başlayan ideolojiler, toplumsal sorunlara 

çözüm aramaya yönelik fikirlerin kurumsallaşmasıyla meydana gelen sosyoloji 

disiplininde olduğu gibi diğer disiplinlerde de kendine yer bulmaya başlar. Farklı 

disiplinlerdeki araştırmacılar ortak ideolojik çerçeveler sayesinde bir araya getirirken, 

disiplinlerdeki yaklaşımların sınırlılıklarının da fark edilmesini sağlarlar. Tek bir 

disiplinin uzmanları olarak adlandırılsalar da sosyoloji, tarih ve antropoloji uzmanları, 

iş birlikleriyle bölümler bünyesinde disiplinlerarası çalışmaların artmasına ve yeni 

melez alanların doğmasına sebep olurlar. Sosyal bilimler teriminin kullanılmaya 

başlaması da uzmanlaşma alanlarının sayısı artsa da benzerliklerin vurgulanmasına 

ihtiyaç duyularak bir şemsiye meydana getirilmesinden kaynaklanır. Melez bir alan 

olan alan araştırmalarının doğuşu hem sosyal bilimler ittifakına hem de siyasi 

kurumların, politikaların ve ideolojilerin meşruiyet zemini için bilimsel araştırmalara 

ihtiyaç duymasıyla gerçekleşir. Doğu çalışmaları ve benzeri bölümlerin aynı tarihlerde 

çokça kurulması, bu alanlarda çalışacak akademisyen sayısının artmasına sebep olur. 



 2 

Tek başına disiplinlerin okul hâline geldiği Chicago Üniversitesi, alan araştırmaları 

için de öncü bir kurum olarak karşımıza çıkar. Dönemindeki önemli disiplinlerarası 

kurumlardan birinde, Committee on Social Thought’ta çalışan akademisyenlerden biri 

de Marshall Hodgson’dır. 

Bu tezde İslam ve dünya tarihçisi olarak bilinen Marshall G. S. Hodgson’ın 

yorumlarının, tarih ve sosyoloji disiplinindeki ortak konulara değindiğine işaret 

edilecektir. Hodgson’ın da kendi metodunda işaret ettiği üzere, araştırmacı kendi 

yönelimlerinden ve kişisel yaşamından ari değerlendirilemez. Bu sebeple, daha önce 

Türkçe literatürde tekrarlarla anılan kısa biyografiler yerine, Hodgson’ı anlamak için 

Chicago Üniversitesi Hanna Holborn Gray Kütüphanesi Özel Koleksiyonundaki 

Marshall Hodgson’ın arşiv belgelerinin transkriptlerinden ve ek olarak Lydia 

Kiesling’in bu transkriptler üzerine tezinden faydalanılacaktır. Yararlanılan kaynaklar 

ve çıkarımlar açısından bu tez, aynı zamanda bir entelektüel biyografi özelliği taşır. 

Hodgson’ın kişisel bağlantıları, inançları ve aile yaşantısı, onun akademik 

çalışmalarındaki yaklaşımına da yansır. Hayatındaki yönelimlerine tarihsel-biyografik 

bir çerçevede değinilmesi Hodgson’ın hayatı hakkındaki çalışmalardan bu tezi ayıran 

noktalardan biridir. Bunun amacı da bir düşünürün dönemin tartışmalarından 

etkilendiğini göstermek ve aynı zamanda onun dönemin tartışmalarına yön verdiğine 

işaret etmektir. Islamicate, Islamdom gibi kavramları dolayısıyla Hodgson’ın 

neolojizmine bugüne kadar atıf yapılmış ve İslam tarihine katkıları akademik 

çalışmalarda yer edinmiştir. Ancak onun toplumsal dönüşüme dair işaret ettiği 

analizler ve disiplinlerarası metodu yeteri kadar tartışılmamıştır. Kısa biyografik 

bilgilerle uzun kavram tartışmalarına dayanan mevcut Hodgson literatüründen farklı 

olarak bu tezde Hodgson’ın tarih ve sosyal bilimler anlayışının teşekkülüne sebep olan 

sosyal ve akademik çevresi biyografik materyallere atıflarla ele alınarak, dönemindeki 

görüş sahiplerinden onun farklılığı ve onlara benzerliğini tartışılacaktır. Böylelikle 

Hodgson’ın çalışmalarının yalnız İslam tarihine değil, disiplinlerarası tartışmaların 

şekillenişine etkisi de sorgulanacaktır. Bu tezi tarihsel yapan bu dönem içinde 

Hodgson’ın değerlendirilmesiyken, sosyolojik yapan da bulunduğu toplumla 

ilişkisinden etkilenişi ve toplumu -ki bu bazen akademik topluluğu da işaret eder- 

etkileyişidir. Toplumsal olgunun yansıması bireyselde ve bu tez söz konusu olduğunda 

biyografide izlenebilir. 



 3 

Hodgson’ın Chicago Üniversitesindeki yılları, disiplinlerarası anlayışın 

akademik araştırmalarda benimsenmeye başladığı tarihlere denk düşer. On senelik bu 

kurumda önce doktora sürecini tamamlayan Hodgson, başta geçici olarak Chicago 

bünyesinde çalışmaya başlar. Sonradan üniversite bünyesindeki diğer alan 

araştırmaları merkezlerinin kurulmasına ortaklık eder. Bu disiplinerarası kurumların 

şekillenişi ve eğitim programlarının hazırlanmasında etkin bir rol oynar. Hodgson’ın 

tarihçilik anlayışı, ideolojik ve siyasi saikleri eleştirel bir yaklaşımla bir perspektif 

geliştirmek ve yanlış anlayış ve anlatılar zincirini kırmak üzerine gelişir. Hodgson, 

çoğunlukla doğrudan bir hedef ismi işaret etmediği eleştirileriyle genel bir anlayış 

sorununa vurgu yapar. Buna Batılı oryantalist yaklaşımlar da, Müslümanlar 

bünyesindeki çalışmalar da dâhildir. Anlayış farklılıklarını kategorize ederek 

eleştirmeyi tercih eder. Zaman zaman genel anlayışa yön veren büyük isim ve eserlere 

atıflar yaparak yakınır. Dönemindeki bu anlayış sahiplerinin bir kısmıyla istişarenin 

mümkün olmadığını kabullenerek eserleri vasıtasıyla sesini duyurmaya çalışır. 

İkinci Dünya Savaşı sonrası sosyoloji ve tarih disiplinlerine hâkim 

paradigmaların modernleşme anlatısını gelişim ve ilerleme üzerine kurgulaması, 

Hodgson’ın Batı tipi modernleşme yaklaşımına şüpheyle yaklaşmasına sebep olur. 

Dönemindeki hâkim paradigmaları tartışarak, alanına ve sosyal bilimlerin geneline 

etki eden oryantalist veya Batılı Avrupa-merkezci bakış açılarını eleştiren Hodgson, 

yalnızca İslam tarihi ve araştırmalarının değil, Batı dışındaki diğer coğrafyaların da 

dünya tarihi perspektifindeki eksikliğini fark eder. Ayrıca, şimdiye kadar ön kabullerle 

meydana getirilen eserlerin teorik çerçeve bakımından eksikliğine işaret eder. 

Evrensellik iddiaları barındıran mevcut genellemeci sosyal bilimler teorilerinin, 

bölgesel çalışmalar ve mukayeseli yaklaşımlarla yanlışlanabileceğini fark eder. Geniş 

ölçekli araştırmaların önemine dikkat çekerken, kendi de dünya tarihine bu sebeplerle 

yönelir. Hodgson için dünya tarihini anlamak içinse ökümen diye ifade edilen 

bölgenin, tarihsel anlayışta doğru bir çerçeveye oturtulması ve var olan dünya tarihsel 

anlayışın ökümenik kuşakta hâkim olan İslam medeniyetini içine alacak şekilde 

genişletilmesi ve yenilenmesi gerekir. 

Hodgson, tarihi şahıslardan ziyade toplumlar üzerinden okumaya çalışır. Bu 

açıdan eserlerinde toplumları, gelenekleri ve kültürleriyle bir arada ve çok yönlü olarak 

değerlendirir. Dini ve dinî kültürü, birbiriyle bağlantılı ancak birbirinden farklı olarak 



 4 

tanımlamak üzere yeni kavramlar icat eder. Kavramların bir diğer olmadan 

açıklanamayacağını varsayar. Anlayışın dönüşmesi için çalışmalarda kullanılan 

kavramların yeniden üretilmesi gerektiğini düşünür. Böylelikle araştırmacılar kendi 

anlayışlarını yanlışlıklar üzerine inşa etmeyecektir. Hodgson da bu sebeple, tartışmalı 

bulduğu kavramların çerçevesini çizerek eserlerine başlar. 

Hodgson hem tarihsel araştırmalarında hem de araştırmalarını etkileyen dinî 

referanslarında iş birliği temasına vurgu yapar. Metodunda mukayesenin önemine 

inanır. Mukayese sadece benzerlikleri ortaya çıkarmak için değil, farklılıkları 

belirleyerek daha tutarlı araştırmalar ortaya koymak için de önemlidir. Çalışmalarında 

ahlaki bir amaca hizmet etmenin önemini işaret ederek bu zemin üzerine araştırmayı 

inşa etmeyi öğütler. Kendi de bilimsel amacını da bu gaye üzere kurar. İnsani yaklaşım 

diye adlandırdığı bu yaklaşımında, insanlığın birbiriyle bağlantılı sorunları paylaştığı, 

bir grubun çıkarlarına hizmet etmenin insanlığın sorunlarına çözüm getirmeyeceği 

fikri yatar. Batı tarafından dışlanmış ve çarpıtılmış bir dünya tarihin, ne Batı ne de 

diğer toplumlar için yararlı olacağını düşünür. Hodgson bu sebeple Batı tarihinin 

çarpıttığını düşündüğü Müslüman topluma yaklaşımı eleştirir, ardından yeni bir 

yaklaşım inşa etmeye çalışır. İnşa ettiği bu yaklaşımda ise miras kalan değerlerin 

önemine vurgu yapar. İnsanlığın sorunları için farklı medeniyetlerin nasıl çözümler 

sunabileceğini tartışır. 

Hodgson’a göre var olan literatürdeki medeniyet terkipleri çeşitli sorunlar 

barındırır. Hiçbir sınıflandırma bir nihailik iddiası taşımaması gerekse de var olan 

eserlerin genellemeci tavrı çeşitliliği görmeyi zorlaştırmaktadır. Hodgson insanlığın 

ortak kaderine değinirken, Müslüman toplumun birliği konusunu da tartışmaya sunar. 

Tarihin muhtelif zamanlarında genişlemeye devam eden bu toplumun kozmopolit 

yapısına dikkat çeker. Bu yapıyı anlamak için her yönden ve disiplinden analizlere 

ihtiyaç duyulacağına işaret eder. Yazmayı düşündüğü ancak ömrü yetmediği için 

yayımlayamadığı eserleri için farklı disiplinlerin yardımlarından faydalanmayı umar.  

Tezin ilk bölümünde, disiplinler tarihinde tarih ve sosyoloji önce ayrı ayrı, 

sonra birbirleriyle ilişkili olarak ele alınacaktır. İki disiplinin bir diğeri açısından yeri, 

araştırma sorusu ve kaynak benzerliğinin yanı sıra araştırma neticesinde ortaya konan 

bilgilerin, disiplinlerin bakış açısını nasıl etkilediği sorusu için cevaplar aranacaktır. 



 5 

İkinci bölümde Hodgson’ın biyografisi, yaşam tarzı, dinî eğilimleri ve bunların 

sosyal bilim anlayışına etkisine, eserlerine ve kavramlarına kısaca değinilecektir. 

Tarihçi kimliği yanında sosyolojik analizleriyle, kendine etkili bir disiplinlerarası 

araştırma alanı bulan Hodgson’ı bu alana iten sosyal çevre ve akademik alanda 

gördüğü eksiklikler de bu bölümde ele alınacaktır. 

Üçüncü bölümde ise Hodgson’ın kendi döneminde alımlanışına, onun 

hakkındaki değerlendirmelere, sosyal çevresinde yer almayan ancak benzer düşünceler 

sunan sosyal bilimcilerle benzer düşüncelerine değinilecektir. Ayrıca Hodgson’ın 

eleştirilerinin, sunduğu metot ve düşünce biçimiyle bugün nasıl algılandığı ve sosyal 

bilimcilere hangi bakış açılarıyla katkı sunduğu tartışılacaktır 

Ezcümle bu tez Hodgson’ı yaşadığı zamanda ve var olduğu mekânda 

değerlendirme ve düşüncelerinin seyriyle onu tarihsel sosyolojik bir yaklaşımla bir 

konumlandırma denemesidir 



 

 6 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SOSYOLOJİ VE TARİH ÜZERİNE 

1.1. Disiplinler Tarihine Kısa Bir Bakış 

1.1.1. Sosyal ve Beşerî Bilimler, Disiplinlerin Ayrımı 

Sosyal bilimlerde disiplinlerin kurumsallaşması 19. yüzyılda birbirinden ayrı 

konuların gruplandırılmasıyla meydana gelir.1 Uzmanlaşmanın arttığı son iki yüzyılda, 

bir disiplinin bilim sayılması o disipline güç ve saygınlık kazandırırken, tarih 

disiplininin bilim olup olmadığı, 19. yüzyılda tarihi yönlendiren sorunun gerçekten ne 

oldu? olarak değişmesi ve spekülatif bulunan felsefeyle, bilim olma adına 

mücadelesinin başlamasıyla uzun süre tartışılagelir.2 Çoğu bilim dalının ismine bilim 

sıfatı eklenmeye ihtiyaç duyulmadığı göz önüne alındığında3, ileri tarihlerde tarih 

disiplini üzerinde artan tartışmalar, onun edebiyat ve sosyal bilimlerdeki diğer 

disiplinlere olan yakınlığını sorgulamaya başlar. Sosyal bilimler nitelemesini reddeden 

tarihçilerin sayısı fazla olsa da4 bu tartışmalar taraflardan birinin üstünlüğüyle nihayete 

ermez.5 Ancak sosyal bilimlerden daha bilimsel olduğu iddialarıyla, tarih gibi 

disiplinlere karşıt gösterilen tıp gibi disiplinlerin de kendi içinde varsayımlar, 

ihtimaller barındırdığını unutmamak gerekir.6 Eksikler, hatalar, yeni bulgular, 

kümülatif bilgiyle gelişim inancı ve yöntem konularında diğer bilimler ile sosyal 

bilimlerin farkı pek azdır.7 Zira bilim, önermelerden oluşurken, önermelerin geçerli 

olabilmesi, zaman içinde yanlışlanabilir olmasına bağlıdır.8 Tarih ile sosyal bilimlerin 

 

1 Immanuel Wallerstein, Sosyal Bilimleri Düşünmemek: 19. Yüzyıl Paradigmasının Sınırlılıkları, 

Çev. Taylan Doğan, İstanbul, bgst Yayınları, 2013. 
2 Sosyal Bilimleri Açın: Sosyal Bilimlerin Yeniden Yapılanması Üzerine Rapor: Gulbenkian 

Komisyonu, Çev. Şirin Tekeli, İstanbul, Metis Yayınları, 2016, ss. 22-23. 
3 İlter Turan, “Sosyal Bilimi ve Sosyal Bilimciyi Düşünürken”, Reflektif Sosyal Bilimler Dergisi, C.1, 

No:1, 2020, s. 150. 
4 Peter Novick, That Noble Dream, Cambridge Cambridge University Press, 1999, s. 142. 
5 Sosyal Bilimleri Açın: Sosyal Bilimlerin Yeniden Yapılanması Üzerine Rapor: Gulbenkian 

Komisyonu, s. 22. 
6 Turan, “Sosyal Bilimi ve Sosyal Bilimciyi Düşünürken”, s. 152. 
7 A.g.e. 
8 Immanuel Wallerstein, Yeni Bir Sosyal Bilim İçin, İstanbul, Aram Yayıncılık, 2003, s. 101. 



 

 7 

farkı ise ilkinin tikeli, diğerinin evrenseli ortaya koyma çabasındadır.9 Hem 19. 

yüzyılda Ranke ile geliştirilmiş gelenek hem de sosyal bilimler yönelimli tarihyazımı, 

tarihi bir bilim olarak kabul eder. Bilimin anlamı sonraki yüzyılda sorgulanmaya 

başlandığında, sosyal bilimlerin pozitivizm içerdiği iddiası yadsınmaya, doğa 

bilimleriyle beşerî ve kültürel bilimlerin ayrımı vurgulanmaya başlar.10 

Bilimlerin disiplinlere ayrılması yalnızca var olan alanların içindeki yeni 

eleştirilere sebebiyet vermez. Tarihin akışı ve kültürlerin ilişkilerinin değişiminden 

meydana gelen yeni neticeleri anlamak için farklılaşan sorulara yeni cevaplar arayan, 

taze disiplinlerin oluşumuna da neden olur. Dar bir araştırma alanında yoğunlaşmak, 

bilgi birikimiyle derinleşmeye araştırmacıları müsait kılarken uzmanlık alanlarının 

çeşitlenmesi de bunun önemli sonuçlarından biri olur. Öte yandan, alanların 

sınırlandırılmış olması, yoğunlaşılan disiplinin kavram dünyası içinde tek yönlü 

düşünmeye ve bağlantılı diğer araştırma sorularının keşfedilememesine, bu sebeple de 

araştırmaya kimi zaman eksik sayılabilecek bir bakışla yaklaşılmasına neden olur. 

Disiplinlere ayrılmış sosyal ve beşerî bilimler11, bünyesinde her ne kadar benzer konu 

ve araştırma ögeleri barındırsa da her bir disiplinin araştırma soruları ve metotlarının 

çeşitlilik göstermesi, bu disiplinlerin hem amaç hem de araç itibariyle birbirini uzak 

noktalarda görmesine yol açar. Sorular ve metotlarda ayrımlar olsa da toplumu ve 

toplumun zaman içindeki oluşum ve dönüşümünü inceleyen bilimler, araştırma 

nesneleri itibariyle benzerdir. Toplumsal dönüşümü, dönüşümün sebep ve sonuçlarını 

irdeleyen sosyoloji ve tarihin, söylem açısından benzerlikler taşımaları ve ortak 

kavramları kullanmaları, birinde yapılan araştırma sonuçlarının diğer disiplini de 

etkilemesini mümkün kılar. Bu ortaklıkları fark eden ve disiplinlerarası bakışın 

zorunluluğunu ifade eden araştırmacıların sayısı son yüzyılda artar ve bu yönelim, yeni 

araştırma sahalarının doğuşuna vesile olur. Sosyoloji ve tarih alanlarındaki yeni 

yöntemler ve ara formlar, toplumsal kuram ve sosyal tarihten, tarihsel sosyolojiye 

 

9 Wallerstein, Sosyal Bilimleri Düşünmemek: 19. Yüzyıl Paradigmasının Sınırlılıkları, s. 222. 
10 Georg G. Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, Çev. 

Gül Çağalı Güven, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2000, s. 101. 
11 Sosyal bilimler ve insan bilimleri ifadesi yerine, pratik amaçlar sebebiyle sosyal ve beşerî bilimler 

ifadesini tercih etmekteyim. Bu ifade, insan bilimleri yerine beşerî bilimler kullanımından sebep, daha 

akıcıdır. Ayrıca insan bilimleri ifadesi yerine insanî bilimler anlamına gelen beşerî bilimlerin daha 

kapsayıcı olduğunu düşünüyorum. 



 

 8 

değin, yeni isimlendirmelerle karşımıza çıkar. Disiplinlerin alt dalı olarak 

konumlandırılan bu çalışma sahaları, genel itibariyle sosyal bilimler altında 

sınıflanırken ve ayrı bir disiplin olarak görülmezken; felsefe, klasikler, dil ve bölge 

çalışmaları, karşılaştırmalı edebiyat ve muhtelif sanat çalışmaları genel itibariyle 

beşerî bilimler altında konumlanır.12 Doğu Bilimleri (Orientalism) gibi alanlar ise birer 

çalışma sahası olarak değerlendirilir ve çalışanları tarafından sosyal bilim altında 

sınıflandırılır.13 

1.1.2. Tarihyazımı ve Sosyolojik Paradigmaların Paralelliği 

Sosyolojinin tarihi, tarihyazımı tartışmalarının oluştuğu ortamdan farklı bir 

ortamda şekillenmez. Tarihsel bağlam içinde değerlendirildiğinde, sosyoloji 

disiplininde zamanın siyasi değişimleri ve entelektüel tartışmaları da tarihyazımındaki 

tartışmalarla benzer şekillerde ele alınır. Disiplinlerin birbirinden farklılık gösterdiği 

noktalardan biri de bu tartışmaların, bir disiplinde diğerine nazaran daha geç ya da 

erken ortaya çıkmasıdır. Örneğin, son kısımda küreselleşme tartışmalarında 

değinileceği üzere, tarih disiplini küreselleşme anlatısını sosyolojiye göre daha uzun 

süre sürdürecektir. Sosyal tarihin aksine küresel tarih, bir nesle ait bir proje olarak 

kalmaz.14 Uluslararası ilişkiler bağlamında küreselleşme kavramının kullanımı 

1930’lara kadar geri gitse de tarihçilikte gerçek anlamını ve tartışma ortamını 1990’lı 

yıllarda bulacaktır.15 

Aydınlanmayla, doğa, toplum ve tarih üzerine yeni fikirler üretilmeye 

başlandığında, bu fikirler sonraki 50 yılda toplumsal ve siyasi düzenin değişimiyle 

birebir ilişkili hâle gelir.16 Tarih biliminin babası olarak ünlenmiş, Fransız Devrimi ve 

Napolyon dönemini takip eden restorasyon döneminin çocuğu Ranke’nin17 19. 

 

12 Tez, temel anlamda Hodgson’ın zamanındaki tartışmaları konu edindiğinden, bu ayrım, o dönemin 

disiplinlerarasılığı ve ardındaki etkilerinden dolayı Chicago Üniversitesini merkeze alarak yapılmıştır. 
13 Sosyal Bilimleri Açın: Sosyal Bilimlerin Yeniden Yapılanması Üzerine Rapor: Gulbenkian 

Komisyonu, s. 22. 
14 Jürgen Osterhammel, “Küresel Tarih”, Tarih Üzerine Yeni Yaklaşımların Tartışılması, Eds. Marek 

Tamm, Peter Burke, Çev. Atilla Güney, Ankara, İmge Kitabevi, 2021, ss. 43-86, s. 75. 
15 Marek Tamm, “Yeni Tarih Yaklaşımlarının Tartışılması İçin Bir Çerçeve”a.e., ss. 13-41, s. 14. 
16 Ernst Breisach, Tarihyazımı, Çev. Hülya Kocaoluk, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2017, s. 293. 
17 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 4. 



 

 9 

yüzyıldaki tarihçiliği, eleştirel gözle belge ayıklamaya, tarafsız olduğuna inanılan bir 

yaklaşımla gerçekte ne olduğunu, yani Tanrı’nın istediği gibi var olan düzeni ortaya 

koymaya dayanır.18 Kant ve Wilhelm von Humboldt’tan etkilenen Ranke, Historizm 

(Historismus) fikriyle dünyevi ve metafizik olgular arasında bağlantı kurar.19 “Her çağ 

Tanrı’nın yanındadır” düşüncesiyle20, tarihin ilahiyat ilminin bir parçası olduğunu 

iddia eder.21 Ayrıca, her devletin Tanrı tarafından verilmiş ahlaki bir karakteri 

olduğuna ve yurttaşların bunu tamamlamakla yükümlü olduğuna, tarihin de bu ulusal 

kimliğin inşasına hizmet edeceğine inanır.22 Ancak Ranke’nin, ampirizme bağlı, 

belgeye dayalı ve tümevarımı benimseyen anlatımı, Hegel’in, spekülasyonla gerçeğe 

ulaşılabileceği düşüncesiyle ortaya koyduğu tümdengelimi benimseyen tarih 

felsefesiyle karşı karşıya gelir. Tarihin yasalarını keşfetmeye yönelik Hegel’in bu 

girişimi, tarihi sosyolojiye yaklaştıran ilk adımlar olarak görülebilir.23 Ranke’nin 

girişimleriyle ise 19. yüzyılın atmosferiyle, millî kökenleri araştırma ve millî kimlik 

gelişimine yönelik incelemeler öne çıkmaya ve durumlar, tarihin nesnesi hâline 

gelmeye başlar.24 Artık devleti merkeze alan tarih, bilimselliği ve 

profesyonelleşmesiyle, restorasyon Prusya’sı için tarihçinin siyasal ve kültürel rolünü 

besler.25 Yani profesyonel tarihin yükselişi, siyasal ve toplumsal olaylarla yakından 

ilişkilidir. 

1848 sonrası, özellikle Hollanda, Büyük Britanya gibi çoğu Avrupa ülkesi ile 

ABD ve Japonya’da, çoğu Alman modeline dayalı olmak üzere, tarihsel araştırmalarda 

profesyonelleşme başlar.26 Ancak Fransa’da tarihçilik, Alman modelinden farklı bir 

çizgide ilerler ve dönemin tarihsel çalışmaları Almanya’ya göre daha az 

profesyonelleşir.27 Sosyolojinin kurucularından sayılan Alexis de Tocqueville 

 

18 A.g.e., 26. 
19 Breisach, Tarihyazımı, s. 299. 
20 Novick, That Noble Dream, s. 143. 
21 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 30.  
22 İlhan Tekeli, “Siyasetçilerin Tarihle İlişki Kurma Ahlakı Üzerine”, Cogito: Tarihyazıcılığı, No:73, 

2013.  
23 Mehmet Tayfun Amman, “Tarihyazımında Disiplinlerarası Etkileşimler ve Yöntemler: Sosyoloji ve 

Tarih”, Tarih Bilimi ve Metodolojisi, Ed. Mehmet Yaşar Ertaş, İstanbul, İdeal Kültür Yayıncılık, 2019, 

ss. 135-150, s. 138. 
24 Breisach, Tarihyazımı. 
25 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, ss. 26-28. 
26 A.g.e., 27. 
27 A.g.e., 28. 



 

 10 

örneğinde olduğu gibi, toplumsal meselelere açık ve kamuoyundan daha az kopuk olan 

Fransa’daki sosyologlar, aynı zamanda birer tarihçi olarak görülür.28 

Tarihyazımının genelinde tek bir anlatı var olmadığı gibi Almanya, Fransa ve 

ABD’deki tarihyazımında tek ve sürekli bir gelenekten bahsedilemez. 19. yüzyılda 

baskın olan, hukukçu Johann Peter von Ludewig ve tarihçi Leopold von Ranke’nin 

etkisiyle başlayan millî tarihçilik, ilerleyen tarihlerde dünya tarihi ve yerel tarihle 

yarışmak zorunda kalacaktır.29 Her ne kadar Ranke’nin tarih anlayışı üniversitelerde 

baskın olsa da belgelere dayalı bu askerî, siyasi ve diplomatik tarih tarzının sınırlayıcı 

olduğunu düşünen muhalif sesler de ortaya çıkacaktır. 1870’lerden itibaren 

tarihyazımında Ranke çok da sıkı olmayan şekilde takip edilirken, siyasi koşulların 

etkisiyle tarihyazımı ile sosyal bilimler arasında daha yakın bir ilişki kurmaya açık 

olan Fransa ve ABD’deki tarihçiler, geleneksel tarih anlatısını değiştirmeye devam 

eder.30 1890’larda, genel olarak Marksist düşüncelerle şekillenen güçlü sosyalist 

hareketler, Almanya başta olmak üzere tüm kıta Avrupası’nda daha sesli hâle gelir.31 

Ekonomi ve kültüre daha çok yer verilmesi gerektiği savunulan Alman 

tarihyazımındaki bu yeni yönelim, Historizm’den eleştirel sosyal bilime dönüş olarak 

tarif edilecektir.32  

20. yüzyılın ilk on yılında Büyük Britanya ve Fransa’da disiplinlerin 

ayrışmasıyla sosyal bilimler terimi kullanılmaya başlar ve Alman sosyal bilimindeki 

iktisat disiplini, politik iktisadın yerini alarak ortaya çıkar.33 Benzer şekilde, iktisat gibi 

yeni bir disiplin olan, Comte’ün ifadesiyle, pozitivist anlamda önce “toplumsal 

fizik”34, sonra bilimlerin kraliçesi olacak sosyolojinin kurulması da bu tarihlere 

tekabül eder.35 Sosyoloji, 19. yüzyılın ikinci yarısında kalabalıklaşan işçi sınıfının 

 

28 A.g.e., 27-28. 
29 Peter Burke, New Perspectives on Historical Writing, Cambridge, UK, Polity Press, 2006. 
30 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 35. 
31 Georg G. Iggers, Q. Edward Wang, A Global History of Modern Historiography, New York, NY, 

Routledge, 2016, s. 157. 
32 A.g.e. 
33 Sosyal Bilimleri Açın: Sosyal Bilimlerin Yeniden Yapılanması Üzerine Rapor: Gulbenkian 

Komisyonu, s. 25. 
34 Enes Kabakcı, Sosyolojiyi Kurmak: Montesquieu, Tocqueville, Comte, Durkheim, İstanbul, Vadi, 

2019, s. 10. 
35 Sosyal Bilimleri Açın: Sosyal Bilimlerin Yeniden Yapılanması Üzerine Rapor: Gulbenkian 

Komisyonu, s. 25. 



 

 11 

hoşnutsuzluklarıyla baş etmek amacıyla harekete geçen sosyal reform derneklerinin 

aktif lobicilik rollerinden vazgeçmesi ve çalışmalarının üniversitede 

kurumsallaşmasıyla gelişir.36 Bilgi ve iktidarın ilişkili olduğu düşüncesiyle Comte ve 

sosyolojiyi akademikleştiren halefi Durkheim, sosyolojinin toplumu yönlendirme, 

sevk ve idare edebilme iktidarına sahip olacağını düşünürler.37 Tocqueville gibi 

teorisyenler de sosyal/siyasal bilimi modernleşmenin açmazlarına çözüm sunmayı 

amaçlayan bir müdahale aracı olarak görürler.38 Geleneksel tarihçiliğe karşı 

mücadelenin öncülüğünü sosyolojinin üstlendiği Fransa’da Durkheim, tarihin genel 

olana ulaşamayacağına inancından, başlı başına bir bilim olamayacağına ancak 

sosyolojiye yardımcı bir bilim olabileceğine inanır.39 Durkheim’ın öğrencisi sosyolog 

François Simiand ise ekonomik tarihin, nicelik barındırmasından dolayı sosyal bilim 

olabileceğini, ancak anlatısal tarihin bilim olamayacağını düşünür.40 Simiand’ın 

geleneksel tarihçileri eleştirisi yalnızca bilimsellikle sınırlı değildir. Geleneksel tarih, 

siyaset, birey ve kökenler olarak üç put edinmiştir.41 Siyasi tarihin ekonomik ve sosyal 

tarihe üstün sayılmasını, araştırmanın bireylere odaklanmasını, nesnelerin önemli 

olduğu zamanın değil, başlangıcının araştırılmasını sert bir şekilde eleştirir.42 

Almanya’da kültürel ve toplumsal tarihi reddeden Kral Lamprecht’in itirazları 

da toplumsal tarihin, tarih içinde değil, ekonomi ve 1920’lerde sosyoloji gibi komşu 

disiplinler bünyesinde gelişmesine neden olur.43 20. yüzyıl başında Birleşik 

Devletler’de kendilerini Yeni Tarihçiler olarak da adlandıran İlerici Tarihçiler (The 

Progressive Historians)44, Frederick Jackson Turner, Charles A. Beard, Vernon Louis 

Parrington, modern demokratik toplum için bir tarihyazımı çağrısı yaparlar.45 1890-

1915 arasındaki popülist ve ilerlemeci düşüncelerin ve zamanlarının siyasi 

 

36 A.g.e. 
37 Kabakcı, Sosyolojiyi Kurmak: Montesquieu, Tocqueville, Comte, Durkheim, s. 11. 
38 A.g.e. 
39 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 35. 
40 A.g.e. 
41 Ali Boratav, Tarih ve Tarihçi: Annales Okulu İzinde, İstanbul, Kırmızı Yayınları, 2007, s. 24. 
42 A.g.e. 
43 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, ss. 34-35. 
44 Richard Hofstadter, The Progressive Historians: Turner, Beard, Parrington, New York, Knopf, 

1968. 
45 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 35. 



 

 12 

tartışmalarının bir yansımasını içeren bu üç yazarın eserleri46, ABD tarihini siyasi ve 

entelektüel meselelerle bağlantılı hâle getirir.47 Ayrıca, tarihçiliğin katı metodolojik 

ilkelere dayalı bilimsellik anlatısına katkıda bulunarak, tarihçiliği meslek edinecek 

kişilere yol gösterirler.48 Bu dönemde toplumsal tarih ve sosyal bilimlere yönelik yeni 

bir ilgi doğmasına karşın bir paradigma ortaya çıkmaz.49 Dönemin tarihçileri, 

kendilerinden önceki ekol gibi Batı uygarlığının üstünlüğüne, demokratikliği 

savunsalar da egemen emperyalizmin ruhuna ve evrensel tarihe inanır, beyaz adama 

yüklendiğine inanılan sorumluluğa vurgu yapar ve siyahları demokrasinin dışında 

tutarlar.50 Ayrıca iyi bir toplum olmayı, sabırla sıkı çalışmanın ve verimli giden bir 

sürecin sonundaki manzara olarak gösterirler.51 

Fransa’da Marc Bloch, Lucien Febvre ve Fernand Braudel, 1930 ve 

1940’lardan itibaren olaylar silsilesini izleyen tarihten, incelenen koşullara dayalı bir 

tarihyazımına dönerler.52 1929’da Annales d’histoire économique et sociale olarak 

kurulan, 1946’da Annales: économies, sociétés, civilisations olarak isim değiştiren 

Fransız dergisi -ve Okulu-, önce sosyoekonomik tarihe yön verir, daha sonra da 

kültürel ve toplumsal cinsiyetle ilgili yeni tarihyazımlarına yol açar.53 Fransız sosyolog 

Emile Durkheim’in 1898 yılında kurduğu L’Année sociologique dergisinden ilham 

alan ve topluma yönelik Durkheimcı bakış açısı ve kavramları merkeze alan -ancak 

bunları onunla her zaman aynı anlamda kullanmayan-54 tarihçileriyle Annales, 

reformcu bakışla tarihyazımının yenilenmesine imkân tanır.55 Marc Bloch, tıpkı 

 

46 Bu isimlerin üç ana eseri için bkz.: Frederic Jackson Turner, The Significance of the Frontier in 

American History, Wisconsin, 1893, Chicago, Illinois. Charles Austin Beard, Economic 

Interpretation of the Constitution of the United States, 1913. Vernon Louis Parrington, Main 

Currents in American Thought, New York, Harcourt, Brace & Co., 1927. 
47 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 36. 
48 A.g.e. 
49 A.g.e. 
50 A.g.e. 
51 Wallerstein, Yeni Bir Sosyal Bilim İçin, s. 125. 
52 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 7. 
53 Iggers, Wang, A Global History of Modern Historiography, s. 341. 
54 Boratav, Tarih ve Tarihçi: Annales Okulu İzinde, s. 197. 
55 Burke, New Perspectives on Historical Writing, s. 7. Febvre ve Bloch, Durkheim’in özellikle 

kolektif psikoloji kavramından etkilenmişlerdir. Bkz. Lucien Fevbre, “History and Psychology”, A New 

Kind of History: From the Writings of Febvre, Ed. Peter Burke, London, Routledge & Kegan Paul, 

1973. 



 

 13 

Durkheim gibi, tarihçilik anlayışıyla pozitivizmin bağdaştırılmasına karşı çıkar.56 

Febvre de Durkheim gibi, disiplinlerarası bir yaklaşımın, sınırlara ve bölümlere 

tahammülü olmayan bir tarihin ilke itibariyle tarihçiye gerekli olduğunun, topyekûn 

tarihin tüm beşerî faaliyetleri ve karşılıklı ilişkileri içerdiğinin altını çizer.57 Fiziksel 

mekân ve kültür arasındaki etkileşime işaret eden beşerî coğrafya, Annales için 

merkezdedir.58 Fransız kültürel antropoloji geleneği, yeni dilbilimsel ve 

göstergebilimsel yaklaşımlarıyla birlikte dinsel görüngülere yönelik ilginin artmasına 

neden olurken, bu açıdan hem Bloch’un hem de Febvre’in materyalizmi Marx’tan uzak 

bir çizgide kalır.59 Üst yapılar, edilgen olduğu kadar etkendirler ve bu açıdan sosyal 

tarih için Marksist olmayan yeni bir çerçeve sunulur.60 1960’lardan itibaren sosyal 

bilimlerde artan nicelleştirme eğilimi, Annales içinde de kendine yer bulur.61 Ancak 

bu durum, yeni bir yönelimin ortaya çıktığı anlamına gelmez. Zira bu -nicel- yöntemi 

benimseyenler de tarihsel sosyal bilim geleneğine bağlı kalmaya devam ederler.62 

Nicelleştirmenin etkisiyle tarihten bir bilim olarak söz edilirken, Annales tarihçileri de 

bilim insanı olma yolunda, enstitülerini “laboratuvar” olarak adlandırarak bu söyleme 

katkıda bulunurlar.63 Dönem dönem farklı eğilimler barındıran Annales için tek bir 

tarihçilik türünden söz edilemez. Örneğin, üçüncü kuşak tarihçileri Le Goff ve Duby 

tarafından entelektüel tarihe adım atılır, sanat ve edebiyat geçmiş zamandaki zihinlerin 

anlaşılmasında önem kazanır.64 Bu yönelim ardından demografi ve ekonomi, yerini 

göstergebilime, derinlemesine psikolojik analizlere, yapılar ve süreçler üzerine 

yoğunlaşan bir sosyal bilim tarihi ve gündelik yaşam tarihine bırakır.65 

İkinci Dünya Savaşı sonrası ABD sosyolojisine hâkim olan işlevselci 

paradigmanın önce çıkan düşünürlerinden biri, değişim yerine dengeye odaklanan 

 

56 Boratav, Tarih ve Tarihçi: Annales Okulu İzinde, ss. 196-197. 
57 A.g.e., 20. 
58 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 58. 
59 A.g.e., 59. 
60 Boratav, Tarih ve Tarihçi: Annales Okulu İzinde, s. 31. 
61 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı. 
62 A.g.e. 
63 A.g.e., 61. 
64 A.g.e. 
65 A.g.e., 62. 



 

 14 

Talcott Parsons66, tarihsel bakış açısının saf dışı bırakıldığı, soyut, ampirik bir sistem 

ortaya koyar.67 Hem sosyoloji hem de tarih disiplinlerindeki analizleri etkileyen, 

gelişim anlatısıyla paralel bu modernleşme kuramları, Batı’nın modernleşme 

yolundaki aşamalarını, genellemeci bir yaklaşımla diğer toplumlar için de gerekli 

basamaklar olarak görür. Durkheim ve Weber’in düşünceleri de 1950 ve 1960’lardaki 

bu modernleşme paradigmalarına eklemlenir.68 Bu birleşimin neticesinde, özellikle 

ABD’deki sosyolog ve siyaset bilimciler, Batı tipi modernleşmeyi dünyanın geri 

kalanı için bir model olarak savunurlar.69 ABD toplumunda olduğu gibi, Marksist-

Leninist anlayışın hâkim olacağı Sovyet toplumunda da önce Nikolai Bukharin gibi 

isimlerin tarihsel materyalizmle ilgili eserleri, ardından Josef Stalin’in genellemeci 

kuramları, evrensel iddiaların sosyal bilimlerde dünya genelinde hâkim olmasına ve 

siyasete yön vermesine neden olur.70 

İkinci Dünya Savaşı sonrası tarihsel çalışmalarda dört ana tema göze çarpar. 

Bunlar, Marksizm, modernleşme anlatısı, Annales Okulu ve özellikle ABD’deki 

şekliyle kimlik politikalarıdır.71 Annales tarihçiliği, İkinci Dünya Savaşı sonrası Batı 

tarihyazımını etkilediği kadar diğer bölgelerdeki yazımları ve disiplinlerin iş birliğini 

de etkiler. Annales tarihçilerine göre tarih, diğer insanı inceleyen bilimler arasında 

merkezî konumdadır, ancak -19 yüzyılın baskın tarih anlayışı olan- Klasik 

Historizm’den farklı bir rol oynar.72 Bu okulun yönelimindeki güçlü antropolojik ton, 

sosyal bilimlerde ayırt edici olduğu düşünülen bilimselciliğe yenik düşülmesine engel 

olur.73 Geleneksel disiplinlerin beşeri bilimlere eklemlenmesi için disiplinlerarası 

sınırları kaldırmak, yeni yaklaşım ve yönelimlere bir form oluşturulmak istenir.74 

 

66 Enes Kabakcı, “Kaideden İstisnaya: Gelişmecilik ve Kültürelciliğin Ötesinde Tarihsel Sosyolojinin 

İmkânları”, İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, C.38, No:2, 2019, s. 414. 
67 Talcott Parsons, The Social System, Glencoe, Illinois, The Free Press, 1951. 
68 Lynn Hunt, Küresel Çağda Tarih Yazmak, Çev. Erdem Kayserilioğlu, İstanbul, Küre Yayınları, 

2021, s. 23. 
69 A.g.e. 
70 Stephen F. Cohen, “Bukharin, Lenin and the Theoretical Foundations of Bolshevism”, Soviet 

Studies, C.21, No:4, 1970. Bukharin’in ilk eserleri için bkz.: Nikolai Bukharin, Imperialism and 

World Economy, London, M. Lawrence LTD, 1917. Nikolai Bukharin, Programme of the World 

Revolution, Glasgow, Socialist Labour Press, 1920.  
71 Hunt, Küresel Çağda Tarih Yazmak, s. 22. 
72 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 53. 
73 A.g.e., 64. 
74 A.g.e., 54. 



 

 15 

Annales Batı uygarlığının bilimsellik ve teknoloji üzerine kurulmuş üstün niteliklerine 

güven anlatısından ve modernizasyon kavramlarından uzak durmaya gayret eder.75 Bu 

sebeple, tarihte yer edinmiş varsayımlarına karşı, özellikle 1970’lerden sonra sosyal 

bilimlerde sorgulamaların artmasıyla Annales tekrar ilgi görmeye başlar.76  

Diğer bir tema olan, Soğuk Savaş dönemindeki Sovyet politikalarının 

Müslüman ülkeler üzerindeki etkisi ve kültürel alanda ağırlık gösteren Marksist 

ideoloji, özellikle bölge çalışmalarında ve Doğu çalışmalarındaki Avrupalı 

Oryantalistlerin eleştirilmesinde etkili olur.77 19. yüzyıldan beri bölgelere odaklanan 

siyasi, diplomatik ve entelektüel tarihçiliklerin yerini sosyoekonomik tarihçiliklerin 

alması, toplumla tarih ilişkisinde ayrıca bir yakınlaşmaya ve akademik tarihçilik 

dışında da bir tarihçiliğin gelişmesine sebebiyet verir.78 1954’te Cambridge’teki 

Oryantalizm ve Tarih seminerinde, Marksist tarihçi Claude Cahen’in, kültürün 

ekonomik, teknik formlarına ve toprak sahiplerine değinilmesinin tarihyazımındaki 

önemine işaret etmesi, oryantalist gelenek içindeki eleştirilerde Annales metotlarının 

da etkili olduğuna bir işarettir.79 Sosyal bilimlerdeki metotların oryantalist çalışmalara 

kazandırılması üzerine eleştirel bir yaklaşımın doğmasına yönelik ilk girişimlerden 

olan bu seminerin80 devamında, eleştirilerin tonu da giderek artar. 1960’larda, İngiltere 

Oxford’daki Albert Hourani’nin sosyal tarihle olan ilişkisinin oryantalist yeni 

çalışmalara etkisi, 1970’lerde onun öğrencileriyle devam eder.81 ABD’ye yayılan etki, 

kültürel tarihçilik ve postkolonyal çalışmaların gelişmesine, tarihyazımında yerleşmiş 

tema, metot, dönemlendirme ve bu tarih öncesinde baskın olan millî tarihçiliğe karşı 

tartışmalarının çoğalmasına sebep olur.82 

Kültürel çalışmalar ilk olarak 1950’lerde Britanya’da, Fransız yapısalcılığını 

eleştiren Marksistler tarafından postyapısalcılık olarak ortaya çıkar.83 İkinci Dünya 

Savaşı sonrasındaki kuşağın, uygarlaşma sürecinin yıkıcı niteliklerine yönelik 

 

75 A.g.e., 64-65. 
76 A.g.e. 
77 Iggers, Wang, A Global History of Modern Historiography, s. 341. 
78 A.g.e. 
79 A.g.e., 341-342. 
80 A.g.e., 341. 
81 A.g.e., 342. 
82 A.g.e. 
83 Hunt, Küresel Çağda Tarih Yazmak, s. 26. 



 

 16 

farkındalığı, büyük anlatının sonunu getirir.84 Batı, bir dizi uygarlıktan yalnızca biri 

olarak görülmeye ve modernlik, benzersiz olma özelliğini kaybetmeye başlar.85 

Yapısalcı antropolog Claude Levi-Strauss’un Race and History’si toplumların 

kendilerine has tarihlerinin olduğuna ve ilerleme fikrinin göreliliğine işaret eder.86 

Tarihyazımı (historiography) çalışmalarında dahi, Avrupalı tarihyazımının 

aşamaları öne çıkarılarak, tarihyazımının sadece Batı’daki akademik çalışmalar ve 

siyasetle yön değiştirdiği ön kabulüyle hareket edilir. Batı karşısında konumlandırılan 

Doğu’nun tarihyazımında bir özne olarak var oluşunun ihmâl edildiği görülmektedir. 

İslam ülkelerinde, millî kimlik inşası çabasıyla kültürel geçmişlerin araştırıldığı 2. 

Dünya Savaşı sonrası dönemde, bir önceki dönemdeki milliyetçi tarihçilerin aksine, 

İslamlaşmış geçmişin araştırılması hız kazanır.87 1970’lerden itibaren, İslam’ın 

modernleşmenin engellerinden biri olduğuna yönelik kabul gören düşünceye karşı 

çıkışlarla, İslami mirasın yeniden yorumlanması üzerine tarih yorumları artmaya 

başlar.88 Bu düşünceler tarihyazımında olduğu kadar, siyasette de Nasır gibi isimler ve 

onun ölümünden sonra seküler manada da olsa Panarabist politikaların ortaya 

çıkmasında bir yansıma bulur.89 1960-90 arası şekillenen kültürel paradigmalar, 

kültürel ve siyasi ifadelerin temelini iktisadi ve toplumsal ilişkilerin oluşturduğunu 

kabul etmeyerek ve modernleşme teorisini kaçınılmaz bir sonuç olarak görmeyerek, 

dört ana paradigmanın söylemlerini ters yüz eder.90 Birden fazla yönelim barındıran 

kültürel paradigmalar birbiriyle ilişkili olsalar da, tamamen aynı değillerdir.91 

Soğuk Savaş döneminin sona ermesiyle Kuzey Amerika ve Batı Avrupa’da 

ortaya çıkan sosyal bilimler geleneği, tarihyazımı eğilimleri, 1980’lerde yeni kültürel 

tarih92 olarak adlandırılan kültürel tarihin yeniden gündeme gelişi ve dilbilimsel 

yaklaşımlar, önceki gelenekleri üç sebeple eleştirir.93 Bunlar, sıradan insanın hayat 

 

84 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, ss. 6-7. 
85 A.g.e. 
86 Claude Levi-Strauss, Race and History, Paris, UNESCO, 1952. 
87 Iggers, Wang, A Global History of Modern Historiography, s. 348. 
88 A.g.e., 349. 
89 A.g.e., 348. 
90 Hunt, Küresel Çağda Tarih Yazmak, s. 26. 
91 A.g.e. 
92 Lynn Hunt, The New Cultural History, Los Angeles, California, University of California Press, 

1989. 
93 Iggers, Wang, A Global History of Modern Historiography, s. 367. 



 

 17 

tecrübesinin ihmali, dünyanın Batı tarafından oluşturulan şablonu takip ettiğini 

varsayan modernleşme teorisinin yetersizliği, ampirik ve nicel araştırmaların nesnel 

bilgiyi sunacağına dair tutarsız inançtır.94 Bu yönelimler, feminist ve toplumsal 

cinsiyet tarihi, postmodern eleştiri ışığında tarih çalışmaları ve sosyal bilimler arasında 

yeni iş birliği, postkolonyal çalışmalarla bağlantılı millî tarih eleştirisi, dünya tarihi ve 

bundan ayrı küresel tarihin meydana gelmesi olarak beş odakla açıklanır.95 Kültürel 

dönümde (cultural turn), toplumsal tarihe antropolojik yaklaşımın da etkisiyle, günlük 

hayatın tarihi ve maduniyet çalışmalarına yön verecek olan aşağıdan tarih (history 

from below) anlayışı öne çıkmaya başlar ve Kültürel Marksizm yeniden canlanır.96 

Kültürel tarih sadece Batı tarihyazımını etkilemekle kalmaz, dünyanın geri kalanında 

da baskın millî tarih anlatısına bir alternatif olarak görülerek, sosyoloji, antropoloji, 

semiyotik gibi disiplinlerle iş birliğiyle dekolonizasyon ve toplumsal bellek 

çalışmalarına yön verir.97 İnsanın kendi belirlemediği ancak onu belirleyen dilsel 

yapılar çerçevesinde hareket etmesi, 1950 ve 1960’lı yıllarda ABD’de edebiyat eleştiri 

teorisi olarak Yeni Eleştiri adıyla ve Fransa’da yapısökümü olarak adlandırılır.98 

Roland Barthes ile başlayan, Jacques Derrida’nın yapısökümü olarak tarif ettiği 

kuramda, metin dilinin yazardan bağımsız olduğu iddia edilerek tarih metinleri de 

edebi metin olarak değerlendirilir.99 Roland Barthes, Paul De Man, Hayden White, 

Jacques Derrida, Jean-François Lyotard gibi, bazıları bu etiketi reddetse de 

postmodernist olarak anılacak, bazıları sosyolog ve çoğu edebiyat eleştirisi akımından 

gelen bu isimler, olgu ile kurgu arasındaki ayrımı, yani tarih ile edebiyat arasındaki 

farkı sorgulayarak tarihin bir inşa olup olmadığını tartışırlar.100 Pierre Bourdieu ve 

Michel Foucault gibi sosyologların teorileri bu tartışmaların merkezinde yer alır.101 

Dilbilimsel açıdan ele aldığı eleştirileriyle Hayden White, tarihsel anlatıda görgül 

olarak geçerliliği kanıtlanmış olgu ve olaylardan yola çıkılırken bile, bunların tutarlı 

 

94 A.g.e., 367-368. 
95 A.g.e., 367. 
96 A.g.e., 368. 
97 A.g.e., 370. 
98 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, ss. 123-124. 
99 A.g.e., 124. 
100 A.g.e., 102. 
101 Jordan Goodman, “History and Anthropology”, Companion to Historiography, Ed. Michael 

Bentley, London, New York, Routledge, 1997, ss. 783-804, s. 792. 



 

 18 

bir anlatıya dönüşmesi ve anlatıdaki boşlukları doldurmak için hayalî adımların 

zorunlu olduğuna işaret eder.102 Bu sebeple tarihçi, anlatı olarak edebî şablonlardan 

birini seçmek zorundadır. Bu, anlatının yapılandırılmasında birden çok şablonun 

kullanılabileceğini gösterirken hakikat ile hikâyenin ayırt edilememesine yol açar.103 

Foucault ise Derrida’nın eleştirisini bir sonraki noktaya taşıyarak, metinde saklı olan 

ideolojik önyargılardan dolayı metnin yazardan özgürleştirilmesi gerektiğini, önemli 

olan tek şeyin metin olduğunu ileri sürer.104 

Bütün bu tartışmalarda kültürel çalışmaların eksik bıraktığı noktalar da 

olacaktır. Dil üzerine fazlaca yoğunlaşan Derrida ve Foucault gibi isimler, tarihsel 

araştırmanın dört ana paradigmasıyla pek alakadar olmazken, bu isimlerden etkilenen 

sonraki nesilde eksik bırakılan konular için daha ikna edici eleştiriler ortaya çıkar.105 

Örneğin dilbilimsel yönelim, tarihin dünya için gerçek bir bilgi sunup sunamayacağını 

ve imgesel bir yazın yani bir edebiyat olup olmadığını sorgularken, kültürün siyasi ve 

ekonomik yönlerini başından beri göz ardı ettiği için eleştirilir.106 Kabul edilen genel 

kanının aksine, 1980’lerden itibaren Hayden White haricinde kültürel dönümden 

etkilenen bazı tarihçiler, kültürcülük ve postyapısalcılığın en radikal formlarının 

etkisiyle, toplumsalın ortadan kalkışını reddetmeye başlarlar.107 Örneğin Lynn Hunt, 

her ne kadar Fransız Devrimi’ni kültürel analizleriyle açıklamayı tercih etse de 

toplumsal yapı ve süreçleri reddetmeyerek kültürel çalışmalara yeni bir ivme 

kazandırır.108 

Makro tarihselliğin eleştirildiği noktalar, metodolojik olmaktan çok, siyasal ve 

etik zemine dayandırılır.109 20. yüzyılın ilk yarısı klasik tarihçiliğe meydan okumalar 

barındırırken, ikinci yarısında sosyal bilimler yönelimli tarih anlayışına karşı 

postmodernist duruşla tarihçilik türleri ortaya çıkar. 110 Bunlardan biri de mikro 

 

102 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 2. 
103 Hayden White, Metatarih: Ondokuzuncu Yüzyıl Avrupası’nda Tarihsel İmgelem, Ankara, Dost 

Kitabevi Yayınevi, 2008, s. 1228. 
104 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 124. 
105 Hunt, Küresel Çağda Tarih Yazmak, s. 31. 
106 Iggers, Wang, A Global History of Modern Historiography, s. 368. 
107 A.g.e., 369. 
108 A.g.e. 
109 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 104. 
110 A.g.e., 3. 



 

 19 

tarihtir. 1970 sonları ve 1980 başlarında, büyük insan gruplarını araştırmak için ortaya 

konan istatistiksel yaklaşımlı tarihçiliğe karşı, Quaderni Storici dergisindeki 

yayımlarla tepki gösterilir.111 Bu dergi etrafında toplanan mikro tarihçiler, tarih ve 

sosyal bilim yaklaşımlarındaki yetersizliğin -hatta gerilemenin- kaynağını, teknolojik 

ilerlemenin toplumsal ve siyasal sonuçlarına dair iyimser görüşün hakimiyetinde 

ararlar.112 Kariyerlerine Marksist olarak başlayıp mikro tarihçilikle devam eden bu 

tarihçiler, Carlo Ginzburg, Carlo Poni ve Natalie Zemon Davis, sıradan insanın 

deneyimini öne çıkararak arşiv belgelerindeki mikro anlatıları ele alırlar.113 Bu yeni 

belge okuma yaklaşımı, makro tarih eleştirisindeki yönelimlerle birbirini etkileyecek 

şekilde dönüşür. Anlatının dirilişi de mikro tarih ile paralel ilerleyen tarihçilik 

eleştirilerinden biridir. 

1952’deki kuruluşundan beri Birleşik Krallık’ta tarih ve sosyal bilimlerdeki 

tartışmaların en önemli forumu hâline gelmiş olan Past and Present dergisinde114, 

1979 tarihli The Revival of Narrative (Anlatının Dirilişi) yazısıyla Lawrence Stone, 

geçmişteki tarihsel değişimin tutarlı bir bilimsel açıklamasının mümkün 

olamayacağını ifade eder.115 İnsan deneyimi üzerine vurgu ile anlatının öne çıkması, 

bilimsel akıcılığın yeniden incelenmesine, tarihin bir bilim olup olmadığı ve eğer 

bilimse ne tür bir bilim olduğu sorularının sorulmasına neden olur.116 Teknolojik 

gelişme ve modern dünya ile olumlu bir ilişki kurularak geliştirilen ilerleme anlatısı, 

1960’lardan itibaren sosyal bilimler yönelimli tarihle sınava tabi tutulur ve tam olarak 

olgunlaşmamış olsa da bu eleştiriler, sosyal bilimler paradigmasının ölümüne işaret 

etmeye başlar.117  

 

111 Iggers, Wang, A Global History of Modern Historiography, s. 405. 
112 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 104. 
113 A.g.e., 109-110. Ginzburg’un Il Formaggio e i Vermi adıyla ilk olarak 1976’da İtalyanca basılan, 

mikro tarih çalışmaları için numune olan eserinin İngilizcesi ve Türkçesi için bkz.: Carlo Ginzburg, The 

Cheese and the Worms: The Cosmos of a Sixteenth-Century Miller, London, Routledge & Kegan 

Paul, 1980. Carlo Ginzburg, Peynir ve Kurtlar: Bir 16. Yüzyıl Değirmencisinin Evreni, Çev. Ayşen 

Gür, İstanbul, Metis, 2022. Ayrıca Natalie Zemon Davis’in Le Retour de Martin Guerre adıyla ilk 

olarak 1982’de Fransızca basılan, yine başka bir mikro tarih numunesinin İngilizcesi ve Türkçesi için 

bkz.: Natalie Zemon Davis, The Return of Martin Guerre, Boston, Harvard University Press, 1983. 

Natalie Zemon Davis, Martin Guerre Döndü mü?, İstanbul, Yeni İnsan Yayınevi, 2013. 
114 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 99. 
115 Lawrence Stone, “The Revival of Narrative”, Past and Present, No:85, 1979. 
116 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, ss. 99-101. 
117 A.g.e., 100. 



 

 20 

Dilbilimsel dönümün ardından yeni eleştiriler de ortaya çıkar. Dilin tarihsel 

araştırmada belirleyici etkisi vurgulanırken, Gabrielle M. Spiegel gibi tarihçiler, dilin 

toplumsal bağlamdaki yerine yeterince işaret edilmediğine dikkat çekerler.118 Tarihin 

ve toplumun anlatıdan ibaret sayılması ve söylemin toplumsal kökenli olmasından 

doğan sınırlılıkların göz ardı edilmesinden dolayı dilbilimselliği eleştirenler119, 

1990’lardan itibaren kültürel tarihin bir alt disiplini olarak kültürel çalışmaların 

kurumsallaşması için bir temel oluştururlar.120 Kültürel çalışmalar ise kültürler arası 

diyaloğun gelişmesi için bir adım anlamına gelecektir. 

1990’larda Sovyet Bloku dağılıp Soğuk Savaş sona erdiğinde, Amerikan tarzı 

serbest girişim ve demokratik kurumların kabulü ve barış atmosferi, ABD’li siyaset 

bilimci Francis Fukuyama gibi düşünürler için Tarihin Sonu (The End of History)121 

olarak görülmektedir.122 Batı tarzı kapitalizmin tüm dünyaya yayılması 

küreselleşmenin bir parçası olacağı için, bu çıkarım bir bakıma doğrudur.123 Walt 

Rostow’un fikirlerinden124 etkilenen Fukuyama, 1950 ve 1960’larda tarihsel sosyoloji 

ve ekonomide baskın olan, tek çizgide devam eden tarih, zirvedeki Batı ve kaçınılmaz 

son olarak görülen modernleşmeye yönelik büyük anlatıya (grand narrative/grand 

recit) bir örnek teşkil eder.125 Karşılaştırmalı anlatıların temeli farklılıklar üzerine 

kurulur. Örneğin Samuel Huntington tarafından, İslam dünyası yeniden ve basitçe tek 

bir kutba ve tecrübeye indirgenerek, İslam ve Batı arasında uzlaşma imkânı olmayan 

bir Medeniyetler Çatışması (The Clash of Civilizations)126 inşa edilir.127 Sosyal bilim 

tarihinde dünya görüşünün anahtarı hâlâ modernizasyon olarak görülür ve yıkıcı 

 

118 Iggers, Wang, A Global History of Modern Historiography, s. 369. 
119 A.g.e., 370. 
120 A.g.e. 
121 Francis Fukuyama, “The End of History?”, The National Interest, No:16, 1989. 
122 Iggers, Wang, A Global History of Modern Historiography, s. 364. 
123 A.g.e., 365. 
124 Rostow’un, ekonomik gelişimi beş sürece ayırıp, bu süreçlerin tüm topluluklar için aynı olduğunu 

varsaydığı eseri için bkz.: Walt Whitman Rostow, The Stages of Economic Growth: A Non-

communist Manifesto, Cambridge, Cambridge University Press, 1960. 
125 Iggers, Wang, A Global History of Modern Historiography, ss. 254-255. 
126 Samuel P. Huntington, The Clash of Civilizations and the Remarking of the World Order, New 

York, Simon & Schuster, 1996. 
127 Iggers, Wang, A Global History of Modern Historiography, s. 364. 



 

 21 

etkisinin farkında olunmasına rağmen modernliğe ve modern toplumun olumlu 

yönlerine dair inanç devam eder.128 

Tüm bu görüşlere rağmen 1989, aynı zamanda, devletler düzeyinde olmayan 

uluslararası anlamda yeni tarzda bir çatışmanın başladığı yıla da tekabül eder.129 

Dünya ekonomisinin değişimi, yeni bilgi teknolojilerinin artışı, günlük hayatın 

tekdüzeliği, tüketim alışkanlıkları, şehirleşme modelleri, popüler kültür gibi alanlar, 

küreselleşme anlatısının temelini oluşturur.130 Küreselleşme temasıyla var edilen bu 

anlatıda, sosyal ve kültürel düzeylerde farklılıklar ve yerellikler yansıtılmaya imkân 

bulur.131 Küresel tarihin düşünme şekli ve habitusu, istisnacılığa karşı çalışır.132 Geri 

kalmışlık olarak değerlendirilen farklı tarihsel yol alışlar ve tarihsel sapma karşısında 

Batı tarihi anlatısının bir norm olarak belirlenmesi ve bunun ayrıcalıklı kılınması 

reddedilir.133 Bilinmeyen alternatif senaryoların ortaya çıkarılması adına, sadece aktif 

küreselcilerin kahramanlarına değil, o zamana değin değinilmemiş gruplar ve 

bireylere, edilgen küreselleştirilenlerin ve unutulanların hikâyesine eğilme 

amaçlanır.134 Yani küreselleşme, ne Huntington’ınki gibi İslam ve Batı karşıtlığını iki 

kutupla açıklamayı makul kılar, ne de tüm dünyadaki değişim ve bağlantılılık hâlini, 

tek bir modelde açıklanabilen bir tarih anlatısına dönüştürür. 

Bağımlılık ve modernleşme teorileri üzerine ilk tartışmaları hatırlatan 

küreselleşme anlatısı, günümüz dünyasındaki güç ilişkilerini açıklamak için bugün 

hâlâ kullanıldığından, bunun modernleşme gibi yeni bir büyük anlatı olup olmadığı 

tartışılır.135 Modernleşme ile yakından bağlantılı olsa da küreselleşme, modern 

dönemdeki rasyonellik, organizasyon ve iletişim teknolojileriyle gelişen 

bağlantılılıktan farklı yoğunlukta bir ağa, modernliklerin küreselleşmeyle çoğalması 

ve şekillenmesine dikkat çeker.136 Akışkanlığa ve sınır tanımayan hareketliliğe işaret 

 

128 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 103. 
129 Iggers, Wang, A Global History of Modern Historiography, s. 364. 
130 A.g.e., 365. 
131 A.g.e. 
132 Osterhammel, Küresel Tarih, s. 57. 
133 A.g.e. 
134 A.g.e., 78. 
135 Iggers, Wang, A Global History of Modern Historiography, s. 365. 
136 Jürgen Osterhammel, Niels P. Petersson, Küreselleşmenin Kısa Tarihi, Çev. Hilal Görgün, B. 

Yavuz Görgün, İstanbul, Küre Yayınları, 2017, s. 111. 



 

 22 

edilen bağlantısallık ve dolaşım kavramlarına dayanan anlatı, küresel tarihi 

karşılaştırmalı araştırmalardan farklılaştırır.137 Bu terimler aynı zamanda küresel tarihe 

metodik bir esneklik ve yeni yazınsal biçimlerin oluşması için potansiyel kazandırır.138 

Küresel tarih eklektiktir ve bu sebeplerle melezliklere imkân tanır.139 Ek olarak, 

yeryüzünü kapsayan etkileşimler için kolektif bir terim olsa da durdurulamaz bir tarihî 

süreci ve kaçınılmaz siyasi bir zorunluluğu işaret etmediğinden140 modernleşme 

anlatısından da farklılaşır. 

Her teori gibi küreselleşme ifadesinin de eksik kaldığı noktalar mevcuttur. Batı 

toplumu için gelişme ve yayılmayla paralel ilerleyen, iyimser modernlik hikâyesi hâlâ 

geçerliyken, Afrika, Asya ve Latin Amerika’daki yoksulluk gibi henüz çözüm 

bulunamayan zorluklar, açıklanmayıp göz ardı edilir.141 Modernliklerin çeşitliliği 

vurgulansa da olumsuz sonuçlarına yeterince vurgu yapılmaz. Küreselleşme 

anlatısının şekillenmeye başladığı yıllarda, Batı dışında Fransızca ve Almanca için 

İngilizceye çeviri gerekli hâle gelmeye başlar ve bu, İngilizce dışındaki diğer diller 

için sınırlılık anlamına gelir.142 Öte yandan bir dil üzerine yoğunlaşılması, uluslararası 

Anglofon akademik camia içinde iletişimi artırırken disiplinlerarasılığa imkân tanır.143 

Bölgesel tarihyazımında bu sayede yeni iş birlikleri meydana gelse bile144 tam manada 

bir kapsayıcılıktan söz edilemeyecektir. İngilizce yayınların ve özellikle ABD ve 

Birleşik Krallık’taki prestijli yayınevlerinden çıkan kaynakların tercih edilmesi, diğer 

dillerdeki küresel tarih anlatılarının dışlanmasına yahut yok sayılmasına sebep olur.145 

Küresel tarih, klasik postmodernizmin radikal bir biçimde her türlü büyük anlatıyı 

reddetmesine, her türlü yerellik ve bireysellik için kabul iddiası taşımasına rağmen, 

genel kabul gören terminoloji ve ifadelerden bütünüyle kaçamaz ve bu hâliyle 

çelişkiler barındırır.146 Whig history denen, erekselci (teleolojik) anlatıdaki, liberal 

 

137 Osterhammel, Küresel Tarih, s. 75. 
138 A.g.e., 78. 
139 A.g.e., 76. Melezlikler ifadesiyle ne kastedildiğine bu bölümün son başlığında değinilecektir. 
140 Osterhammel, Petersson, Küreselleşmenin Kısa Tarihi, s. 112. 
141 Iggers, Wang, A Global History of Modern Historiography, s. 365. 
142 A.g.e., 366. İngilizce ve Fransızca dışında diğer dünya dillerini kullanan bölgelerin de tartışmaya 

dâhil edilmesi için çağrılar yapılır. Bkz.: Osterhammel, Küresel Tarih, s. 75. 
143 Iggers, Wang, A Global History of Modern Historiography, s. 366. 
144 A.g.e. 
145 Osterhammel, Küresel Tarih, s. 47. 
146 A.g.e. 



 

 23 

demokrasi ve anayasal monarşinin modern biçimleriyle, aydınlanma ve özgürlüğün 

kaçınılmaz bir son olarak doruğa ulaştığı inancı, küresel tarihte devamlılık gösterir.147 

Bir küre anlatısı olmak yerine, sınırları kesen bağlantısallığı sorgulama üzerine bir 

araştırma tarzı148 olan küresel tarihle bağlantılı olarak başka araştırma metotları da 

ortaya çıkmaya devam eder. Özellikle son yıllarda çapraz tarih (histoire croisée), 

dolanık tarih (entangled history), yeni imparatorluk tarihi -yahut imparatorluğun yeni 

tarihi- (new imperial history), irtibatlı tarih (connected history) ve aktarım tarihi 

(history of transfer)149 gibi yeni isimlendirmelerle birden fazla ve farklı tarih usulü 

ortaya çıkar. Bunlar, yalıtılmış ulusal tarihlere ve muzafferlere öncelik veren anlatılara 

şüpheyle yaklaşmaları itibariyle, 1990’larda ABD tarihinde ortaya çıkan ulus üstü ve 

ulus altı bağlamları geçmişin inşasına dâhil eden transnasyonal tarih yaklaşımıyla 

benzer endişeleri taşır.150  

S. N. Eisenstadt’ın 1963 tarihli İmparatorlukların Siyasi Sistemleri151 adlı 

eseri, yazıldığı dönemde alanında makro karşılaştırmalı bir tarihsel sosyoloji sunan tek 

eserdir.152 Bu eser, dönemi itibariyle yapısal işlevselci söz dağarcığı yüklü sosyolojik 

çıkarımları sebebiyle, Carl Becker tarafından günümüzde geçerliliğini yitirmiş olduğu 

işaret edilerek eleştirilse de153 imparatorluk tarihinin tarih ve sosyoloji alanları için 

ortak bir çalışma sahası olduğunu o tarihlerde göstermesi açısından bir numunedir. 

Küresel tarihle bağlantılı olarak ortaya çıkan Yeni İmparatorluk Tarihi ise, 

imparatorlukların tarihyazımı, sosyoloji ve siyaset bilimine yeniden önemli bir konu 

olarak dâhil olmasıyla, imparatorluk ve emperyalizmin alımlanışının zaman içindeki 

değişimine dikkat çeker.154 Yeni imparatorluk tarihinde, eski imparatorluk 

incelemelerinin Roma, Asya ve Avrupa olarak üç kategoriye indirilmesine karşı, 

 

147 A.g.e., 49. 
148 A.g.e., 57. 
149 Abdulhamit Kırmızı, “Küresel Tarih: İmkânlar ve Sorunlar”, Tarihçilikte Disiplinlerarasılık: 

Fırsat mı Sınırlılık Mı?, Ed. Ahmet Şimşek, İstanbul, Yeni İnsan Yayınevi, 2021, ss. 85-103, s. 90. 
150 A.g.e. 
151 S. N. Eisenstadt, The Political Systems of Empires: The Rise and Fall of the Historical 

Bureaucratic Societies, London, Free Press of Glencoe, 1963. 
152 Gary Hamilton, G., “Tarihte Konfigürasyonlar: S. N. Eisenstadt’ın Tarihsel Sosyolojisi”, Tarihsel 

Sosyoloji: Bloch’tan Wallerstein’e Görüşler ve Yöntemler, Ed. Theda Skocpol, Çev. Ahmet Fethi, 

İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1999, ss. 94-143, s. 94. 
153 A.g.e., 96. 
154 Jürgen Osterhammel, “‘Imperiologie’? Neues nach der New Imperial History”, Neue Politische 

Literatur: Berichte aus Geschichts‐ und Politikwissenschaft, 2022. 



 

 24 

çeşitliliğin eksikliğine vurgu yapılarak bu imparatorluk anlatıları arasında köprü 

oluşturulmaya çalışılır. Temalar için kapsayıcılık gayesi güdülür ve imparatorluk 

yeniden tanımlanmaya çalışılır. 19. yüzyıl küresel tarih anlatısındaki Batı 

merkezciliğin ve kronolojik bakış açısının eleştirilmesi yönüyle155, 20. yüzyıl 

sonundaki tarihyazımı yönelimleriyle de benzerlik taşıyan bu alan bugün, tarih ve 

siyaset sosyolojisinin ortak ilgi alanı olarak değerlendirilir.156 

Bakış açısı farklılıkları itibariyle konuya yaklaşım usullerinin ve 

paradigmaların zaman içinde değişmesi, disiplinler arasında farklı kavram ve 

söylemlerin oluşmasına neden olmuşsa da metodik anlamda karşılaşılan yeni 

yöntemler, farklı tarih/sosyal bilimler yapma şekillerinin varlığına işaret eder. Son 

zamanlarda revaçta olan yaklaşımlardan biri de dijital metotların sosyal bilimlere dâhil 

olmaya başlamasıyla dijital beşerî bilimler (dijital humanities) adını alacaktır. Bu 

metodun bir disiplin hâline gelmesi kendi araştırma yöntemleri ve sorularının 

oluşmasına bağlanmaktadır.157 Önceden var olan basit haritalandırmanın ötesinde 

farklı nicel veri kombinasyonlarıyla yeni nitel değerlendirmelerin ortaya çıkarılması, 

sosyal ve beşerî bilimler dâhilindeki disiplinler arasında kurulacak yeni bağlantıların 

ve ortak metotların mümkün olduğunu gösterir. 

1.2. Tarih ve Sosyoloji: Metotları Anlamak 

1.2.1. Benzerlikleri ve Farklılıklarıyla Tarih ve Sosyoloji 

Tarih felsefesi ve yazımı tartışmalarında, tarihin hakikatle, olan ilişkisi ve 

insanın insanla olan ilişkisi merkeze alınır.158 Akıl karşısında kuşku duyulan 

1930’ların dünyasında tarih, 19. yüzyılda olduğu gibi hakikatle bağdaştırılmaya devam 

eder. 20. yüzyılın ilk yarısındaki bunalımlara şahit olmuş Gasset’ye göre tarih, 

 

155 Jürgen Osterhammel, Dönüşen Dünya: Küresel 19. Yüzyıl Tarihi, Çev. Mustafa Tüzel, İstanbul, 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2022. 
156 Krishan Kumar, Empires: A Historical and Political Sociology, Cambridge, Polity, 2020. 
157 Fatma Aladağ, “Dijital Beşerî Bilimler ve Türkiye Araştırmaları: Bir Literatür Değerlendirmesi”, 

Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, C.8, No:36, 2020, s. 778. 
158 Doğan Ergun, Sosyoloji ve Tarih: Sosyolojide Yöntem Sorunu, Ankara, İmge Kitabevi, 2005, s. 

22. 



 

 25 

kaçınılmaz ve eşsiz bir zincir oluşturan insan deneyimlerinin sistemidir.159 Bugünün 

varlığı yarım yüzyıl öncekini de içerir ve bu yüzden, tarih aydınlatılmadıkça gerçeklik 

de tam anlamıyla anlaşılamaz.160 İlerleme düşüncesi kümülatifliği haizdir. 

1700’lerdeki insan, 1935’teki insanın bir parçasıdır.161 Rasyonalist Avrupa insanını 

anlamak için Hristiyan dünyanın, bunun anlaşılması için de Stoacılığın anlaşılması 

gerektiğine işaret eden Gasset, bunu ilerleme düşüncesine örnek göstererek, tarihin 

tümünü, deneyimlerin sistematik bir birikimi olarak görür.162 Onun için tarih, akıldan 

çok bir zaman diyalektiğidir; şimdiki zaman ise geçmiş zamanın bir sonucu olduğu ve 

geçmişle ilişkili bulunduğu için ele alınır.163 

Sosyolojiye olan merak ise, sosyolojiye bir bilim olarak duyulan ihtiyacın 

bilinci yani yeni bir tutum geliştirme ihtiyacı ile başlar.164 Sosyoloji, 21. yüzyılın ikinci 

yarısında modern dinamiklerin toplumu daha karmaşık hâle getirdiği Batı Avrupa’da 

sosyal problemlere çözüm üretmeye yönelik entelektüel çabanın bir ürünüdür.165 

Ancak bir bilimin oluşması için yalnız merak yeterli değil, bir yöntem gereklidir.166 

Zira bilgi, toplamdan değil sentezden oluşur.167 İnsan-doğa ilişkisindeki genel yasaları 

tarihsel dönüşüm içinde çeşitlilikle uygulayan toplumların, kendine özgü toplumsal 

yapıları oluşturması da tarihsel sosyolojinin oluş nedenlerindendir.168 Her toplumsal 

olgu, tarihsel bir olgudur ve tarih sosyolojisiz, sosyoloji de tarihsiz olmaz.169 Tarih 

kadim bir bilgi olarak kabul edilse de sosyolojinin oluştuğu dönemle eşzamanlı bir 

dönüşüme uğrayarak170 bir disiplin olarak kabul görür. Böylelikle bilimsellik 

tartışmasında sosyoloji gibi tarih de yerini alır. 

 

159 Jose Ortega Y Gasset, Sistem Olarak Tarih, Çev. Neyyire Gül Işık, İstanbul, Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları, 2015, ss. 41-42. 
160 A.g.e. 
161 A.g.e., 40. 
162 A.g.e., 38-42. 
163 Ergun, Sosyoloji ve Tarih: Sosyolojide Yöntem Sorunu, s. 22. 
164 A.g.e., 7. 
165 Amman, Tarihyazımında Disiplinlerarası Etkileşimler ve Yöntemler: Sosyoloji ve Tarih, s. 136. 
166 Ergun, Sosyoloji ve Tarih: Sosyolojide Yöntem Sorunu, ss. 7-8. 
167 A.g.e., 24. 
168 A.g.e., 23. 
169 A.g.e., 24. 
170 Amman, Tarihyazımında Disiplinlerarası Etkileşimler ve Yöntemler: Sosyoloji ve Tarih, s. 138. 



 

 26 

Bilimlerin metot farklılığında temelde nomotetik ve idiyografik ayrımı yapılır. 

Tarih metodunda da temelde bu ayrım üzerinde durulur.171 Nomotetik olan, evrensel 

yasalar koymaya, fenomenler arası türdeşlik kurmaya çalışır. Doğa bilimlerinde, 

kendini tekrarladığı için bilimsel analize uygun olduğu düşünülen cansız doğanın 

örüntüsünü, yasalar ve genellemelerle açıklayan, “nomotetik” yöntem hâkimdir.172 

İnsanı konu alan araştırmalar, beşerî ya da kültürel bilimler için nomotetik yaklaşım 

her zaman uygun düşmeyebilir. Bunun yerine, idiyografik yönelim uygun görülür. 

İdiyografide tikellikler ve betimlemelere odaklanılır ve bunların her biri insanı 

anlamada/kavramada (verstehen) birer araç olarak görülür.173 Herder’in verstehen 

vurgusuyla hareket ettiği tarih felsefesi, tarihin betimleyici ve yorumlayıcı bir uğraş 

olduğunu, tarihsel olayların doğal olaylar gibi yasallık ve nedensellik taşımadığını 

iddia eder.174 Bu sebeple beşerî bilimlerde tekilleştirerek ele alınan örneklerin genel 

yasalara ulaştırılmasından kaçınılır. Tarih, tekillikleri ele alarak idiyografik özelliğiyle 

öne çıksa da175 sosyoloji gibi bazı diğer sosyal bilimler, tarihten farklı olarak 

nomotetik olma iddiası taşır. Herder’in “theoriaya elverişli olmayan, verstehen aracı 

olan tarih” düşüncesi, Alman Tarih Okulu’nda Dilthey’e kadar sürecek bir tarih 

geleneğini başlatacaktır.176 Bu karşıtlık, doğa bilimleri ile tin bilimleri veya theoria ile 

historia arasında süregelen tartışmanın başlangıcı sayılabilir.177 

Tarih, olaylarla ilgilenirken, sosyoloji, başlangıcı belli olmayan ancak toplumu 

etkileyen düzenlilik arz eden olaylar zincirini yani olguyu ele alır.178 Her toplumda 

karşılıklı ilişkiler, ekonomik ve teknik altyapılar ile ideolojik üstyapılar mevcut 

olduğundan, sosyolojide insan çeşitliliğini kavrama çabasının genel yasaları ortaya 

çıkarması gerektiği düşünülür.179 Çeşitlilikler ise bu genel yasaların belirlenmesi 

ardından aşamalandırılır.180 Tarihin olay anlatıcılığının ötesine geçerek olguya 

 

171 Marshall G. S. Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, Çev. Berkay Ersöz, C.:1, 

Ankara, Phoenix Yayınevi, 3 c., 2020, s. 46. 
172 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 38. 
173 A.g.e. 
174 Doğan Özlem, Tarih Felsefesi, İstanbul, Notos Kitap, 2010, ss. 82-83, 98. 
175 A.g.e., 83. 
176 A.g.e. 
177 A.g.e., 84. 
178 Amman, Tarihyazımında Disiplinlerarası Etkileşimler ve Yöntemler: Sosyoloji ve Tarih, s. 139. 
179 Ergun, Sosyoloji ve Tarih: Sosyolojide Yöntem Sorunu, s. 25. 
180 A.g.e. 



 

 27 

yönelmesi, sosyal bilim hâline gelebilmesi için elzem görülecektir.181 Bu da tarihin 

sosyolojiye yaklaşması için bir adım addedilir.182 

Sosyal bilimlerde, açıklama ve tahmin edilebilirlik üzerine bir beklenti inşa 

edilir ve bu inşa ilerledikçe bilimin de gelişeceği varsayılır.183 Tarihsel araştırmada da 

zaman içinde bilimsellik inşası amacıyla fen bilimlerindeki gibi evrensel ve zamandan 

bağımsız genellemeler üretme ihtiyacı hissedilmiştir.184 Ancak olayların seçimi, 

bunların sıralanması ve hatta anlatı kurmanın da bir seçime dayalı olmasından, tarih 

için bu beklentinin karşılanması tam anlamıyla mümkün değildir.185 Tarih tekerrür 

değildir ve bir toplumun manzarası, tarihin özgüllük ilkesi itibariyle kendi tarihiyle 

bezenmiştir.186 Tarihteki bu özgüllük ile sosyolojideki toplumsal yapı kuramı 

birbirinden ayrılamazlar.187 Sosyolog yalnızca anlama ve anlamlandırma için değil, 

bugüne odaklanan dikkatinin zihninde geçmişe dair meydana getirdiği körlüğü 

aşabilmek için de tarihçiye muhtaçtır.188 Tarih, hareket ve değişime işaret ederken, 

değişimin toplumdan topluma farklılaşması da tarihsel sosyolojiyi ilgilendirir. Tarih 

ve sosyal bilimlerin metodik benzerliklerine ve farklılıklarına işaret eden Hodgson, 

tarih araştırmaları olarak tarihten farklı konumlandırdığı disiplinlerarası çalışma 

alanının en kapsamlı genellemelerinin bile tarihsel bağlamdan azade olmadığını, 

belirli bir toplumun bir zaman dilimindeki hâline değin daha detaylı incelemelerle 

farklılıkların açığa çıktığını ifade eder.189 Hem tarihlenebilen hem de coğrafi olarak 

sınırlanabilmiş olaylar ne sadece örneklemden ne de genellemelerden ibarettir.190 

Tarihsel süreç içinde toplumların farklılığı ve benzerliğinin okunabilmesi olarak işaret 

edilen bu alan, tarihsel sosyolojinin amaç ve metoduyla benzerlik gösterir. Farklı 

noktalardan hareket edilse de tarih, sosyoloji ve antropoloji için nihai bilgi alanı olarak 

 

181 Amman, Tarihyazımında Disiplinlerarası Etkileşimler ve Yöntemler: Sosyoloji ve Tarih, s. 139. 
182 A.g.e. 
183 Richard F. Newton, “History, the Humanities and the Social Studies”, The Clearing House: A 

Journal of Educational Strategies, Issues and Ideas, C.46, No:6, 1972, s. 359. 
184 Marshall G. S. Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi 

Üzerine Makaleler, Ed. Edmund Burke III, Çev. Ahmet Kanlıdere, Ahmet Aydoğan, İstanbul, Vadi 

Yayınları, 2019, s. 388. 
185 Newton, “History, the Humanities and the Social Studies”, s. 359. 
186 Ergun, Sosyoloji ve Tarih: Sosyolojide Yöntem Sorunu, ss. 25-26. 
187 A.g.e. 
188 Amman, Tarihyazımında Disiplinlerarası Etkileşimler ve Yöntemler: Sosyoloji ve Tarih, s. 138. 
189 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 48. 
190 A.g.e. 



 

 28 

sosyal bilimden söz edilmelidir.191 Hodgson’a göre, aşırı uzmanlaşmış bilimlere 

bölünen akademik araştırmalar, tüm varlığa dair bilginin nihai olarak birbirine 

bağlılığının inkâr edilmesine neden olabilir.192 Oysa her niçin bu sorusu, beraberinde 

niçin o değil sorusunu gerektirdiğinden193, araştırmaya temel olan nedenler ve sorular 

itibariyle tarih, diğer sosyal bilimlerle ortaklık taşır. 

Her halkın geleceğinin bir diğeriyle irtibatlı olduğunu ifade eden Hodgson194, 

tarihin beşerî dünyada fiziksel ve zamansal biçimde kim olduğumuza dair sorularımıza 

temel teşkil ettiğini belirtir.195 Ancak koşulların zaman içinde baştan başa değişim 

hâlinde olmasından sebep, tarih şimdi ile ileride nasıl davranmamız gerektiğini 

öğretmez.196 Hodgson tarihçilerin görevinin, söyleneni her daim yenilenen bir eleştirel 

süzgeçten geçirerek yeniden tartışmak ve irdelemek olduğunu ifade eder.197 Tarihçi, 

bir anlatıyı daha sarih hâle getirmek için hareket eder.198 Ona göre, ahlaki ve psikolojik 

bir nitelik taşıdığı düşünülen tarihin asıl amacı, yazar ve okuyucuların daha engin, 

bilgili, anlayışlı olmalarını sağlamaktan ziyade, eğitimli sığlığın sonuçlarını daha az 

zararlı hâle getirmektir.199 Hodgson, akademik araştırmanın, pozitif gerçekliğe nadiren 

katkı sağladığını, önceliğinin hatayı sınırlı bir alanda muhafaza etmek olduğuna 

inanır.200 İnsanı konu alan disiplinleri kamu disiplinleri olarak değerlendiren Hodgson, 

bu çalışmalarda, insanlığın tümü için yarar gözetilmesi gerektiğine işaret eder.201 Bu 

yararı gözeten alanlar da inceleme ve araştırma nedenleri itibariyle birbiriyle 

benzeşmektedir.202 Kamu çıkarını gözetmekle ilgilenen tarihçi sebebiyle de tarih, 

kamusal disiplinlerden biri hâline gelmektedir.203 Sosyolojinin, toplumsal karmaşaya 

 

191 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 388. 
192 A.g.e., 389. 
193 A.g.e., 158-159. 
194 A.g.e., 157. 
195 A.g.e., 118. 
196 Ergun, Sosyoloji ve Tarih: Sosyolojide Yöntem Sorunu, s. 27. 
197 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 397. 
198 A.g.e. 
199 A.g.e., 450-451. 
200 A.g.e., 451. 
201 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 47. 
202 A.g.e. 
203 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 392. 



 

 29 

çözüm bulmak üzere ortaya çıkışı dikkate alındığında, Hodgson da tarih ve 

sosyolojinin bu amaç itibariyle benzerliğini yadsımaz. 

Hodgson, soru türleri itibariyle disiplinlerin birbirinden ayırt edilebileceğini 

hatırlatır.204 Bir genelliğin örneği olarak değil, konunun bizatihi kendisi için bir 

konuyla ilgilendiğini ifade eder ve tarihi diğer sosyal bilimlerden ayıran şeyin bu 

olduğunu söyler.205 Hodgson için bilimdeki evrensellik problemi, genelgeçer 

önermelerin yanlış kurulma ihtimalinden ziyade, önemin genelgeçerlikte 

aranmasından ve tekilliklerin önemsizliğinin ima edilmesinden kaynaklanır. 

Gelecekteki olasılığı şartlar çerçevesinde tanımlayabilen ve genelleme imkânı taşıyan 

disiplinlere evrensel bir önem atfedilmesinin bir yanılgı olduğuna işaret eder.206 

Ulaşılması mümkün bu görülen kesin yargılarla disiplinler, tarihçilerin gıpta ettiği 

“felsefî” bir itibar kazanırlar.207 Fizik, kimya, biyoloji disiplinleri ve diğer sosyal 

araştırmalardaki gibi bir evrensellik iddiasının tarihte olmaması, tarihin münferit 

olaylar için sorduğu soruların evrensel öneme sahip olmadığını göstermez.208 

Farklılıklar ile kapsayıcılık konusunu birlikte düşünen Hodgson için tarihin ana 

sorusunun hangi tür yerine kim olması, tarihin çalışma alanlarının çeşitliliğine ve diğer 

disiplinler üzerinde bir kapsayıcılığının olduğuna işarettir. Disiplinlerin bile bir tarihi 

vardır. Dolayısıyla tarih, başına bir sıfat getirilmeden, tek başına kullanıldığında 

sadece siyasi tarihi işaret etmemelidir. Tarihin başına sıfat getirmeden tanımlanıp 

tanımlanamayacağı sorusu, tarihin bir metot olduğuna ve geçmişin kendisi anlamına 

gelmeyeceğine delalet eder. Hodgson, disiplinlerin benzerliği ve farklılığına işaret 

ettiği kadar, bir disiplin olarak tarihin, geçmişten farklılığına da işaret eder. 

Hodgson’ın düşünceleriyle, önceki bölümde işaret edilen Gasset’nin tarih ve geçmişin 

farkı üzerine düşünceleri, bu açılardan benzerlikler gösterir. Hodgson’a göre geçmişe 

duyulan alakadan tarihi ayıran şey, tarihin merkezinde, tatminkâr olmasa da 

kaçınılmaz olan209 geniş ölçekli soruların olmasıdır.210 

 

204 A.g.e., 390. 
205 A.g.e., 393. 
206 A.g.e., 391. 
207 A.g.e. 
208 A.g.e., 390. 
209 A.g.e., 402. 
210 A.g.e., 396. 



 

 30 

Bugün tarih disiplini, akademik disiplinlerin hiçbirinin amaçlamadığı gibi 

tarihten ders çıkararak öngörülebilirliği mümkün kılmayı amaçlamaz.211 Bu eski 

yaklaşıma karşı çıkılması, 19. yüzyıl tarih yazımının ana meselesi hâline getirilen 

öngörücü ve yönlendirmeci tarihçilikten ayrılmayı işaret eder. Sosyoloji için bu durum 

uygulamalı sosyoloji hariç tutularak düşünülebilir. Zira uygulamalı sosyoloji, sosyal 

politika odaklı bilgiler üreterek toplumsal sorunların çözümünü hedefler.212 Bu amaçla 

ürettiği bilgileri, problemi çözmek üzere yetkili kurumlar ve kişilerle paylaşır.213 

Devlet biçimlerinde örgütlenmiş toplumların gelişimi, toplumu araştırmayı 

kendilerine görev edinen bilimlerin ortaya çıkışlarının bir sebebi olmuştur.214 Ancak 

sosyal ve beşerî bilimlerin disiplinleşme süreçlerinde her birinin amacı yüzyıllar içinde 

değişmiş, bugün gerek tarihe gerek sosyolojiye atfedilen kamuya, bazen örtük olarak 

da devlete hizmet etme amacı, bazı disiplinlerde daha çok ve bazılarında daha az olmak 

üzere sorgulanır hâle gelmiştir. Hodgson’a göre tarihsel çalışmanın çıkarları, tüm 

insanlar için adalet içeren gerçek anlamda özgür bir toplumun temelini oluşturmaya 

dayanmaktadır.215 Ayrıca, tarihsel soruşturmadaki öngörünün, bir doğrulama aracı 

olarak kullanılabileceği görüşündedir.216 Ancak, disiplinlerin bilimsellikleri, 

önermelerinin yanlışlanabilirlikleriyle kontrol edildiğinden, doğrulama aracı olmak 

gayesiyle hareket edilen bir disiplinde teleolojiye düşmek Hodgson’ın metoduyla 

kaçınılmazdır. Hodgson, bilimsellik gayesindense tarihçiliğin amacının ahlaki 

boyutuna işaret eder. Ocak 1961 tarihli bir mektubunda “kişi, başka bir ülkeyi 

tanımadan kendi ülkesini gerçekten bilemez. (…) çağımız, belki de geçmişteki hiçbir 

çağ gibi olmadığı için alçakgönüllülük çağrıları gerektirir” der.217 Böylelikle, 

tarihçilikte amaç olarak gördüğü ahlaki tutumu ve değerleri yansıtır.  

 

211 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 47. 
212 Nadir Suğur, “Sosyolojik Araştırmanın İmkânı ve Sınırları”, Sosyoloji ve Yöntem: Sosyoloji 

Seminerleri 2, İstanbul, Alfa, 2018, ss. 85-116, s. 90. 
213 A.g.e. 
214 Norbert Elias, Sosyoloji Nedir?, Çev. Oktay Değirmenci, İstanbul, Olvido, 2016, s. 90. 
215 Lydia Kiesling, “The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson”, MA 

Thesis, University of Chicago, Center for Middle Eastern Studies, Chicago, 2012, s. 35. 
216 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 47. 
217 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 35. 

Hodgson’ın bu yazısının aslı için bkz.: Box 1, Folder 18, Marshall G. S. Hodgson, Papers, Hanna 

Holborn Gray Special Collections Research Center, University of Chicago Library. 



 

 31 

Hodgson araştırmacı tiplerini özgünleştiriciler (typicalizers) ve 

istisnaileştiriciler (exceptionalizers) olarak ikiye ayırır. Özgünleştiriciler, istisnalarla 

ilgilenmeseler de çevreleri bunlarla kuşatılmıştır; istisnaileştiriciler ise her konuyla 

ilgilenirler ve bunlarla ilgilenilmesi gerektiğini düşünürler.218 Hodgson’ın ifadesiyle 

tarihçiler, bir şeyi, genelin örneği olduğu için değil, tekrar edilmediği için incelerler.219 

Ayrıca ayrıntılı eleştiri ve keşif çalışmasından önce araştırma alanı için bir modele 

dayanma ihtiyacı da hissetmezler.220 Bu sebeplerle tarih, bilim olmadığı düşünülerek 

eleştirilir. Hodgson’a göre tarihsel dinamikler üzerine soyutlayıcı çalışmalar ne kadar 

önemli olsalar da tarih değildir.221 Düzgünce inşa edilmemiş bölgesel tarih anlatıları, 

dünya algıları içinde bilinçsiz ikamelerdir.222 Bu da tarihin bilim olmadığı eleştirilerine 

katkı sunan yanlışlardan birini oluşturur.223 Hodgson istisnaileştiricelerin araştırma 

alanı açısından daha kuşatıcı ve kapsayıcı olduğuna inanır.224 Bu ayrım, tarihçilerin 

diğer disiplinlere yaklaştığı oranda farklı eğilimler ve sınıflandırmaları kapsamasıyla 

da çeşitlilik gösterebilir. Örneğin, Hodgson’ın felsefi eğilimli tarihçi diyerek 

sınıflandırdığı tarihçi, çağdaş aktörlerin bilincinin dayattığı sınırların ötesinde, bir 

fikrin açılımı ve izahı için kendisine yardımcı olan bilginin araştırılmasından memnun 

olur.225 Bu anlamda Hodgson, kavramlar tarihiyle ilgilenirken felsefi tarihçi kimliğine 

bürünür. 

İnsan, tarihin her döneminde grup içinde yaşadığından, sosyolojiyi mekanik bir 

psikoloji olarak gören 19. yüzyıl sosyologları, klasik psikolojinin devamı niteliğindeki 

araştırmalarından dolayı yetersiz görülmüşlerdir.226 Oysa sosyoloji, her şeyi toplum 

içinde inceler; toplumun tüm ilişkilerini ve bütününü, yapıları, süreçleri, toplumsal 

dönüşüm yasalarını, fikir dünyası çatışmalarını ve beşerî iradeyi konu edinir.227 Her 

şey hareket hâlinde olduğundan, toplumsal hareketlilik ve değişim de toplumların özel 

 

218 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 155. 
219 A.g.e., 157. 
220 A.g.e., 401. 
221 A.g.e., 389. 
222 A.g.e. 
223 A.g.e. 
224 A.g.e., 155. 
225 A.g.e., 412. 
226 Ergun, Sosyoloji ve Tarih: Sosyolojide Yöntem Sorunu, s. 16. 
227 A.g.e., 17. 



 

 32 

tarihsel süreçleri göz önüne alınarak açıklanır.228 Dolayısıyla doğa, toplum, birey 

meselesinde insan, doğanın bir parçası kabul edilerek toplumsal ve tarihsel bir varlık 

sayılır.229 Tarih ve sosyolojinin benzerlik ve farklılıklarından bahsederken bu 

disiplinlerin zaman içindeki yönelimlerinin değişim gösterdiğini de dikkate almak 

gerekir. Yukarıda işaret edildiği üzere, 19. yüzyıldaki tarih disiplini 20. yüzyıldan 

yazım ve anlayış açısından farklı bir noktadadır. 19. yüzyıldaki geleneksel tarih 

yazımı, soyut genellemelere indirgenmeye karşı koyan bireylerin aracılığına ve 

kasıtlılık unsurlarına odaklanırken, 20. yüzyıldaki sosyal bilimler yönelimli yeni 

biçimler, toplumsal yapı ve süreçlerin değişiminin altını çizer.230 Diğer disiplinlerle, 

özellikle antropoloji ve sosyolojiyle ilişkilerin gelişmesi anlamına gelecek yeni 

yönelimlerde, eski tarihyazımındaki büyük adamlar, olaylara yönelen anlatıyı 

daralttığı için eleştirilir.231 Bireyin tarihteki rolü, onun eylemleri, istekleri ve 

duygularının, toplumsal olayın içinde olması ve toplumsal olayı bütünlemesiyle 

açıklanabilir.232 Bu sebeplerle, toplumdan uzak bir zamana ve topluma etki eden birey 

anlatısı, bütüncül bakışı kaçırmaya sebeptir. Öte yandan sosyolojinin de tarihten kopuk 

olduğu durumlar, araştırmacı bakışın eksikliğine neden olur. ABD sosyolojisindeki 

etkisiyle bilinen, tarih ve sosyoloji ilişkisine 1962’de değinen W. Mills, tarihten kopan 

ve insana tarihsel bir düşünüşle yaklaşamayan bir sosyoloğun, araştırmalarına yön 

verecek sorunları gereği gibi temellendiremeyeceğine inanır.233 Mills için sosyal 

bilimler, tarihsel disiplinlerdir ve insan tarih dışı bir varlık olmadığından, bir sosyal 

bilimin tarihi aştığı iddia edilemez.234 Toplum, bireylerden meydana gelir ve birey 

toplumsal olayın merkezindedir; bu sebeple, karşılıklı bir şekilde toplumsal koşullar 

bireyin eylemlerinde etkilidir.235 

Marksist, Parsonscı anlatıların veya Annales anlatılarının sosyal bilimlere 

yaklaşarak, nüfusun daha geniş kesimlerini ele aldığı ve böylelikle tarihi 

 

228 A.g.e., 18. 
229 A.g.e., 19. 
230 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 3. 
231 A.g.e. 
232 Ergun, Sosyoloji ve Tarih: Sosyolojide Yöntem Sorunu, s. 20. 
233 C. Wright Mills, Sosyolojik Tahayyül, İstanbul, Hill Yayınları, 2016, s. 207. 
234 A.g.e., 193. 
235 Ergun, Sosyoloji ve Tarih: Sosyolojide Yöntem Sorunu, s. 20. 



 

 33 

demokratikleştirdiği, tarihsel perspektifin siyasetten topluma kaymasına neden olduğu 

ifade edilir.236 1970’lerden itibaren siyaset, 1980 ve 1990’lardan itibaren tarih disiplini 

önem kazanırken ve 1980’lerde artık tarihsel antropoloji gibi alt dallar da tanınır olur. 

Sosyoloji ve tarihin iş birliğinin bütüncül bir yaklaşım için gerekli olduğu ifade 

edilirken, siyaset ve antropoloji de bu iş birliği düşüncelerinden nasibini alır. 

1980’lerde, tarihin siyasetten ari bir anlatıya bürünemeyeceğini ifade eden Annales 

tarihçilerinden Le Goff, çok disiplinlilik çağında bir disiplini ayrı bölümlere ayırmanın 

kabul edilemeyeceğini, siyasetin tarihin belkemiği değil, çekirdeği olduğunu itiraf 

eder.237 1970’lerin başında bu yaklaşımla disiplinlerarasılığın önemine dikkat çekilir 

ve önceki yaklaşımlar yeterince bilimsel olmadıkları için eleştirilirken, disiplinlerin 

genelinde hâkim paradigma olan süreklilik anlatısı, tarihin yönü ve tek bir tarih olduğu 

hakkında geleneksel söylemler devam eder.238 Çağdaşlaşma, akılcılaşma ve modern 

yönde hareket eden tarih düşünceleri, sonunda imtiyazlı bir dünya tarihi anlatısı ve 

Batılılaşmaya çıkar.239 Kökleri İtalyan hümanist düşünceye dayanan Antik, Orta Çağ 

ve Modern (Ancient, Medieval, Modern)240 başlıklarla üçlü dönemlendirme, 19. yüzyıl 

Batı akademyası tarafından241 dünya tarihi anlatısı için sahiplenilmişse de evrensel bir 

dönemlendirme niteliği taşımaz.242 Modern dünyayı Ranke ekolüne göre çok daha 

dinamik biçimde kavrayan sosyal bilimler yönelimli tarihçilerin bir kısmı, ne kadar 

farklı düşünce geliştirseler de ekonomik büyüme ve toplumun düzenine yönelik 

bilimsel akılcılığı, modern dünyayı tanımlayan pozitif bir olarak görmeye devam 

ederler.243 

 

236 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, ss. 3-4. 
237 Jacques Le Goff, “Is Politics Still the Backbone of History”, Daedalus, C.100, No:1, 1971. 
238 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 4. 
239 A.g.e. 
240 Antik Çağ, Orta Çağ, Modern Çağ 
241 Western sözcüğü Batılı olarak çevrilmiştir. Çalışmamızda bu kelime, Hodgson’dan hareketle Batı 

Avrupa ve Kuzey Amerika’yı ifade etmek üzere kullanılmaktadır. 
242 William A. Green, “Periodizing World History”, History and Theory, C.34, No:2, 1995, s. 99. 
243 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 5. 



 

 34 

1.2.2. Melezlikler 

Bir konunun nasıl disiplin hâline geldiği sınırlanmasıyla alakalı244 olduğundan, 

disiplinlere ayrılma yapay ve değişkendir. Hodgson için disiplinlerin sınırlanması, 

tanımlanması açısından bir gereklilikse de bu sınırlama ne dışlayıcı olmalı ne de 

disiplini cüzi bir inceleme konusuna çevirmelidir.245 Zira sosyal ve beşerî bilimler 

disiplinlerinin inceleme nesneleri ortaklık taşır. Cevapların da bir şekilde birbirine 

bağlı olduğu göz önünde bulundurulmalıdır.246 

Hodgson, disiplinlerin sınıflandırılmasını, bugün de nomotetik ve idiyografik 

olarak bilinen usule uygun şekilde yapar. Ayrıca, bir disiplini diğerlerinden ayırmak 

için o disiplinin diğer alanlardan bağımsız olan ancak kendi içinde bağımlı ve 

tartışılabilen, kendine has sorular sorup soramadığına bakılmalıdır.247 Hodgson, 

birbirinden bağımsız alanların aynı çuvala konması olarak tarif ettiği ve tarih 

çalışmaları olarak adlandırdığı alanın varlığına bu aşamada işaret eder.248 Bu 

çalışmalar, ara bir formu temsil eder ve diğer disiplinlerle iş birliği içinde bir çalışma 

ortaya konmasına vesile olur. Sosyolojiyi, belirli bir yöntemle bağımsız bir çerçeveye 

kavuşturup bir disiplin hâline getirmeyi amaçlayan Durkheim da zaman zaman 

sosyoloji ve tarihin yöntem farklılıklarına dikkat çekse de disiplinlerarasılığın 

gerekliliğine işaret eder. Bir fusion ile bu ikisinin birlikteliğinin kaçınılmaz olduğuna 

inanır.249 Bu sebeple, disiplinlerarası bir tutumla ortaya çıkan çalışma sahaları, melez 

formlar olarak ifade edilebilir. 

Disiplinlerarasılığın, maznun disiplinlerin imkân ve sınırlılıklarının 

sorgulanması ve disiplin olmayan ara formların disiplinleşmesi süreci olduğu ifade 

edilir.250 Sosyoloji ve tarih ilişkisi, son yüzyılda bir problem hâline gelir. Eleştirel 

belge okuma ve hakikat arasında bir paralellik kurulan Rankeci tarih anlayışında, 

 

244 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 451. 
245 A.g.e. 
246 A.g.e. 
247 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 47. 
248 A.g.e. 
249 Enes Kabakcı, “Durkheim ve Gökalp: Tarih, İdeoloji ve Sosyolojinin Özerkliği Meselesi”, Ziya 

Gökalp, Eds. Korkut Tuna, İsmail Coşkun, Ankara, Kültür ve Turizm Bakanlığı, 2011, ss. 205-217. 
250 Koray Değirmenci, “Sosyal Bilimlerde Disiplinlerarasılığı ve Disipliner Ayrımları Yeniden 

Düşünmek”, Akdeniz Üniversitesi İletişim Fakültesi Dergisi, 2011, s. 79. 



 

 35 

araştırma nesnesi sınırlandırılmış olduğundan disiplinlerarasılığa ihtiyaç 

duyulmamaktaydı. 18. yüzyılda ise sosyoloji henüz ortaya çıkmadığından sadece tarih 

ve teoriyi harmanlayan Adam Smith, Adam Ferguson, Edward Gibbon gibi isimlerden 

söz edilebilir.251 20. yüzyılda, 19. yüzyıldan farklı olarak profesyonel tarihyazımının 

anlatıya dayalı, olay yönelimli niteliğinin yerini, nicel sosyolojik ve ekonomik 

araştırmalardan yararlanan sosyal bilim yönelimli tarihsel araştırma ve yazma 

biçimleri alır.252 Annales Okulu tarihçileri bu tarihlerde başlayan etkisiyle her ne kadar 

bir ekol olduklarını reddederek yenilikçi bir ruhu simgelediklerini ifade etseler de 2. 

Dünya Savaşı sonrası güçlü bir kurumsal temelle253, yalnız Fransa’daki değil, tüm 

dünyadaki tarihyazımını etkilerler. Bu etki, onların tarihsel belgenin kullanımının ne 

kadar çeşitlendirilebileceğini yenilikçi olarak gösterebilmelerinden 

kaynaklanmaktadır.254 Annales tarihçiliğiyle, bilgiye ulaşım şekillerinin değişmesiyle 

yorumların da değişebileceğine işaret edilir.255 Toplumsal bağlamların geleneksel 

tanımlarında yanılabilirlikler ve tutarsızlıklar olabileceği, böylelikle açığa çıkar.256 

1945’ten sonra önemli akademik yeniliklerden biri de ABD’nin dünya çapında 

kazandığı yeni siyasi rolün motivasyonu ile daha çok uzmana ihtiyaç duymasıyla, yeni 

bir kurumsal kategori olarak alan araştırmalarının şekillenmeye başlamasıdır.257 

Özellikle Orta Doğu’daki siyasi düzenin değişmesi, bölge üzerine çalışmaların 

yoğunlaşmasına sebep olur.258 Sonradan bölge araştırmaları olarak adlandırılacak bu 

çalışmaların köklerinin savaş öncesine dayandığı söylenebilir.259 Ancak öncesinde de 

araştırmacı sayısının kısıtlılığı, sonradan ABD görevlileri ve dış politikayla ilgilenen 

akademisyenlerin artmasıyla aşılsa ve Soğuk Savaş’ta stratejik öneme sahip olduğunu 

 

251 Ferdan Ergut, “Tarihi Sosyal Bilimleştirmek; Sosyal Bilimleri Tarihselleştirmek”, Tarihsel 

Sosyoloji, Ed. Elisabeth Özdalga, Ankara, Doğu Batı Yayınları, 2016, s. 204. 
252 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 3. 
253 A.g.e., 51. 
254 Jim Sharpe, “History from Below”, New Perspectives on Historical Writing, Ed. Peter Burke, 

Cambridge, UK, Polity Press, 2006, ss. 25-42, s. 32. 
255 Burke, New Perspectives on Historical Writing, s. 110. 
256 A.g.e., 112. 
257 Sosyal Bilimleri Açın: Sosyal Bilimlerin Yeniden Yapılanması Üzerine Rapor: Gulbenkian 

Komisyonu, s. 40. Bir sonraki bölümlerde görüleceği üzere, Hodgson da bir mektubunda bölge 

çalışmalarının fonlanmasının sebepleri hakkında şüphelerinin olduğundan bahsedecektir. 
258 Iggers, Wang, A Global History of Modern Historiography, s. 339. 
259 Timothy Mitchell, “The Middle East in the Past and Future of Social Sciences”, The Politics of 

Knowledge: Area Studies and the Disciplines, Ed. David L. Szanton, University of California Press, 

2002. 



 

 36 

düşündükleri Orta Doğu ve Kuzey Afrika bölgelerine yönelmelerine neden olsa da bu 

ilgi dil bariyeri nedeniyle bir süre daha kısıtlı kalır.260 Çok sayıda disiplinin bu çalışma 

alanının sosyal ve beşerî bilimleri bir araya getirdiği ve hatta bazı durumlarda doğa 

bilimlerinden de yardım aldığı vakidir.261 Öyle ki, uluslararası akademik çalışmalar 

içinde yer alan akademisyenlerin, ulusal seferberlik faaliyetinde yer alanlardan daha 

fazla etkilendiği dile getirilir.262 Batı’yı inceleyen bilimlerin Batı dışı diğer dünyaya 

yönelmesiyle, yöntemlerin Batı dışına uygulanabilirliği görülürken etnografya ve 

Doğu Araştırmaları mantığı sekteye uğrar.263 20 yıl içinde antropologlar etnografya 

faaliyetinden vazgeçerek disiplini tanımlayacak yeni gerekçeler ortaya koyarlar.264 Bu 

yıllarda oryantalistler disiplinin adından vazgeçerek, bölgesel kültür araştırmaları, 

tarih, felsefe, klasikler veya teoloji bölümlerine katılırlar.265 

Ayrıca 1945 sonrasında ABD’nin ekonomik üstünlük sağlaması, sosyal 

bilimlerde ABD’li kurumların öne çıkmasına ve önceliklerin değişmesine, Soğuk 

Savaş’ın da etkisiyle belli başlı ülkelerin temel bilimlere yatırım yapmasına ve 

ardından bu yatırımın özellikle sosyal bilimlere çevrilmesine neden olur.266 Bu da 

üniversite ve akademisyenlerin sayıca artmasına, özgünlük arayışıyla uzman 

sınırlılıklarının bir kenara itilmesine ve sosyal bilimlerin komşu dallara yeşil ışık 

yakmasına yol açar.267 İdeolojik düzlemde liberal düşüncenin en önemli 

referanslarından biri olan Alexis de Tocqueville, ABD demokrasisinin liberalliği ve 

Fransa’daki demokrasinin kurumsallaşmasında liberal boyutun zayıflığını konu 

edindiği ayrıntılı iki çalışmasında, tarihsel analizleri sosyolojiyle bir araya getirerek 

hem karşılaştırmalı sosyolojiye imkân tanır hem de tarihsel sosyolojiye bir örnek teşkil 

eder.268 1960’lardan itibaren teorik çerçeveyi Tocqueville gibi etkileyen bir diğer isim 

 

260 Zachary Lockman, Hangi Ortadoğu?: Oryantalizm Siyaset Tarih, Çev. Burcu Birinci, Küre 

Yayınları, 2010, s. 189. 
261 Sosyal Bilimleri Açın: Sosyal Bilimlerin Yeniden Yapılanması Üzerine Rapor: Gulbenkian 

Komisyonu, s. 40. 
262 Lockman, Hangi Ortadoğu?: Oryantalizm Siyaset Tarih, s. 190. 
263 Sosyal Bilimleri Açın: Sosyal Bilimlerin Yeniden Yapılanması Üzerine Rapor: Gulbenkian 

Komisyonu, 41. 
264 A.g.e. 
265 A.g.e. 
266 A.g.e., 38. 
267 A.g.e. 
268 Kabakcı, Sosyolojiyi Kurmak: Montesquieu, Tocqueville, Comte, Durkheim, s. 73. 



 

 37 

de Marx’tır. Özellikle ekonomi ve toplum ilişkisini kuramsal çerçeve üzerinden 

düşünen Immanuel Maurice Wallerstein, Eric Hobsbawm, Eric Robert Wolf, Andre 

Gunder Frank, Samir Amin gibi tarihçi, sosyolog, antropolog, iktisatçı olarak farklı 

disiplinlerden Marksist teorisyenlerin disiplinlerin kesişimine katkısı açıktır. Bu 

düşünürler, kapitalizmin yükselişi ve dünya ekonomisinin bilinçlenmesi üzerine, 

dünya genelinde ses getirecek tarihsel açıklamalar geliştirirler.269 Wallerstein’ın 2004 

tarihli raporunda belirttiği üzere, özellikle 1960’lardan itibaren sosyal bilimlerde farklı 

disiplinler arasındaki entelektüel sınırlar gittikçe belirsizleşmekteyse de kurumsal 

anlamda bu belirsizleşmeye bir direnç gözlenir.270 Tarihsel sosyolojiye katkı yapan bu 

teorisyenler, bir okul hâline gelemeseler de bir literatür oluşturur ve bir okuldan ziyade 

disiplinlerarası bir muhayyile ya da sosyal bilimlere yönelik bir tasavvur geliştirirler. 

Sosyolojide tarihsel bakışın derinlik getireceği düşüncesiyle tarihsel sosyoloji 

alanının inşası 1950 sonlarına dayanmaktadır.271 Bu yaklaşımda öne çıkan iki isimden 

biri, sosyolog C. W. Mills, “adını hak eden sosyoloji, tarihsel sosyolojidir” derken272, 

diğer bir isim, tarihçi E. H. Carr, “sosyoloğun tarihe, tarihçinin de sosyolojiye daha 

çok dayanması ikisinin de hayrınadır” diyecektir.273 Tarihsel sosyoloji, 1970’lerde 

öncelikle Barrington Moore’un ve daha sonra onun öğrencileri Theda Skocpol ve 

Charles Tilly’nin sürdürdüğü bir çalışma alanı olarak yayılmaya başlar.274 Moore’un 

yöntemi, tekil olaylar dizisinden daha fazlasına uygulanan değişim ilkelerini 

saptamak, toplumsal düzenin zaman ve mekân içinde değişmeyen ya da tekerrür eden 

 

269 Edmund Burke III, “Marshall G. S. Hodgson ve Dünya Tarihi”, Dünya Tarihini Yeniden 

Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine Makaleler, Ed. Edmund Burke III, İstanbul, 

Vadi Yayınları, 2019, ss. 31-50, s. 31. 
270 Değirmenci, “Sosyal Bilimlerde Disiplinlerarasılığı ve Disipliner Ayrımları Yeniden Düşünmek”, s. 

75. Bahsedilen rapor için bkz.: Immanuel Wallerstein, “The Three Meanings of ‘Discipline’”, 

Reinventing the Social Sciences, Paris, OECD, 2004. 
271 Ergut, Tarihi Sosyal Bilimleştirmek; Sosyal Bilimleri Tarihselleştirmek, s. 199. 
272 Mills, Sosyolojik Tahayyül, s. 193. 
273 Ergut, Tarihi Sosyal Bilimleştirmek; Sosyal Bilimleri Tarihselleştirmek, s. 199. Ergut, sosyolog ve 

tarihçinin o dönemlerde iki disiplinin bir aradalığını savunmakta yalnız olduğunu dile getirmekte, fakat 

bu hususta yanılmaktadır. Yeni şekillenmeye başlayan eğitim sistemiyle Chicago Üniversitesi 

bünyesindeki komitelerden anlaşılacağı üzere 1950’lerde bunu savunan kişi sayısı sanıldığı kadar az 

değildir. Örneğin, bu dönemin eğitimcisi Bernard Cohn, Chicago Üniversitesine ilk olarak 1957 

senesinde doktora sonrası kariyer için gelir ve 1964’te fakülteye dâhil olur. Bulunduğu senelerde 

antropoloji ve tarihin iş birliğini savunması itibariyle iki disiplin için de önemli bir isim olacaktır. 
274 A.g.e. 



 

 38 

yanlarını ayırt etmek üzerine kuruludur.275 Melez bir form olan tarihsel sosyoloji, 

makro genellemelerden uzak durarak ve patika bağımlılığı (path dependency) 

argümanını kullanarak, niyet edilmemiş (unintended) olana ve rastlantısallığa 

(contingency) vurgu yaparak sosyolojik metodu tarihe yaklaştırır.276 

Antropoloji disiplini de tarih ve sosyolojinin disiplinlerarasılık kazanmasında 

önemli bir yere sahiptir. Bu iki disiplin arasındaki ilişki, melezlerin yani antropolojik 

tarih, tarihsel antropoloji, etnografik tarih, kültürel tarih gibi disiplinlerin türemesine 

sebep olur.277 Tarihçilerden önce antropologlar tarafından kullanılan tarihsel 

antropoloji, kültürel tarihten ilham alır ve disiplinlerin birliğini savunur.278 

Antropolojinin toplumları anlamak için toplumlar/kültürler arasındaki ilişkilere, 

alışveriş ve kültürlenme süreçlerine ve dış dinamiklere vurgusu, hem sosyoloji hem de 

sosyal bilimlerin geneli için öncü ve belirleyici olur.279 Antropoloji, özellikle Orta Çağ 

ve modernliğin erken dönemlerini çalışan tarihçiler için disiplinlerin iş birliğini daha 

da makul kılar.280 1980’lerde, antropoloji, edebiyat ve tarihin iş birliğinden yeni 

kültürel tarihin ortaya çıkması, tarihin tekil olarak teoriye yönelmektense, diğer 

disiplinlerin yardımıyla kendi melezliklerini meydan getirmeye daha meyyal olduğunu 

gösterir.281 1970’lerin ve 1980’lerin tarihçilerinin, siyasal ve toplumsal davranışların 

anlaşılmasında kültürün önemini antropologlardan öğrendikleri ifade edilse de282 

disiplinlerin, özellikle sosyoloji ve antropolojinin tarihi etkilemeye başladığı seneler 

1950 sonlarına tekabül eder. Antropolojik yaklaşım, farklılıkların gelişimini 

gözlemleme imkânı verirken araştırma alanını siyasal kültürü de kapsayacak biçimde 

genişletir; bu sebeple tarihsel perspektifle tahkim edilmeye muhtaçtır.283 Bu 

yaklaşımla, kültürel analizin bireyselleştirici karakteri ile tarihsel yöntemin 

 

275 Theda Skocpol, Tarihsel Sosyoloji: Bloch’tan Wallerstein’e Görüşler ve Yöntemler, Çev. Ahmet 

Fethi, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2014, s. 352. 
276 Ergut, Tarihi Sosyal Bilimleştirmek; Sosyal Bilimleri Tarihselleştirmek, ss. 207-208. 
277 Goodman, History and Anthropology, s. 790. 
278 A.g.e., 791-792. 
279 Kabakcı, “Kaideden İstisnaya: Gelişmecilik ve Kültürelciliğin Ötesinde Tarihsel Sosyolojinin 

İmkânları”, s. 432. 
280 Sharpe, History from Below, s. 32. 
281 Goodman, History and Anthropology, s. 792. 
282 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 12. 
283 Kabakcı, “Kaideden İstisnaya: Gelişmecilik ve Kültürelciliğin Ötesinde Tarihsel Sosyolojinin 

İmkânları”, s. 432. 



 

 39 

tekilleştirici yaklaşımı birbirini tamamlar.284 Esas olarak Max Weber geleneğine bağlı 

kalan ve antropoloji disiplininin önde gelen isimlerinden Geertz’in çalışmaları, tarih, 

sosyoloji ve antropolojinin harmanlanmasıyla dikkat çeker. Geertz, tasnif ve 

tipolojilerle yetinen karşılaştırmalı din sosyolojisiyle arasına mesafe koyar.285 İslam’ı 

ve Müslüman toplumları “yabancı” ve “egzotik” bir nesne olarak inceleyen, İslam 

âlemini homojen bir bloğa indirgeyen döneminin oryantalist bu yaklaşımlarından uzak 

durmaya özen gösterir.286 Antropoloji yoluyla pozitif bilimler olan ekonominin ve 

nicel analizlerin tarihe dâhil oluşu, Geertz’in çalışmalarında gözlenebilir.287 Natalie 

Zemon Davis de Geertz gibi hem bir antropolog hem de bir tarihçi addedilen 

isimlerdendir. Yaşayan sistemlerin toplumsal süreçlerine dair yakın gözlemi mümkün 

kılması ve tarihçiyi üst anlatıdan (metanarrative) özgürleştirmesi sebebiyle tarihin 

antropolojiyle iş birliği yapmasının önemine vurgu yapar.288 Bu isimler, daha sonraki 

senelerde Lynn Hunt gibi yeni kültürel tarihi anlayışının önde gelen isimlerine ilham 

olacaklardır. 

1990’lardan itibaren, Annales dergisinin 1994’te isim değişikliğiyle yeniden 

bir araya gelmesi örneğinde olduğu gibi tarih dergilerinde, sosyal bilimler metodolojisi 

daha çok önemsenmeye başlanır.289 Annales okulu 1989’da, yapısalcılığın, 

nicelemenin, Marksizm’in ve diğer ideolojilerin tarihsel çalışmalarda ikna ediciliğini 

kaybettiğine ve geleneksel sosyal bilimlerin krizlerine işaret eder.290 Artık tarihçiler 

makro ve mikro tarih arasındaki uçurumun sona ermesi gerektiğine inanarak yalnızca 

sosyolog ve ekonomistlerle değil, diğer disiplinlerle de yakın planda çalışacaklardır.291 

Toplum ve kültüre yönelik tarihsel bir perspektif barındıran yeni metotlar, Annales 

dergisinin önceden ana temaları olan coğrafya, sosyoloji gibi disiplinler olarak 

anılmayacak; edebiyat eleştirisi, toplumsal dilbilim, siyaset felsefesi gibi yeni isimler 

alacaklardır.292 

 

284 A.g.e. 
285 A.g.e., 427. 
286 A.g.e. 
287 Goodman, History and Anthropology, s. 788. 
288 A.g.e., 786. 
289 Iggers, Wang, A Global History of Modern Historiography, ss. 375-376. 
290 A.g.e. 
291 A.g.e. 
292 A.g.e., 376. 



 

 40 

Antropoloji, sosyoloji gibi disiplinlerin tarih ile iş birliğinin gerekliliğinin 

ortaya konmaya başladığı senelerde, Hodgson da benzer düşüncelerle dönemindeki 

eğilimleri yansıtır. Bu eğilimin mevcut olduğu tarihleri, 1970 ve 1980’lerden, tarihsel 

sosyolojinin ilk numune çalışmalarıyla karşılaşılan 1950 ortalarına çekmek 

mümkündür. Hodgson, araştırmaların muayyen olması gerektiğine, ancak bir 

araştırmanın genel izahının bir sahayla sınırlı olmasının tamamlayıcı nitelikte diğer 

çalışmaları zorunlu kıldığına işaret eder.293 Disiplinlerin alt dalı olan, tarihsel sosyoloji 

gibi melez formlar için örnek olacak çalışmalarıyla, bu iş birliklerinin gelecekteki 

çalışmalarda artacağına yönelik emarelerden birkaçını ortaya koyar.

 

293 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 405. 



 

 41 

İKİNCİ BÖLÜM 

M. G. S. HODGSON ÜZERİNE 

2.1. Bereketli Bir Ömür 

2.1.1. Biyografiye Atıf 

“The world is too much with us; late and soon, 

Getting and spending, we lay waste our powers;— 

Little we see in Nature that is ours;”1 

 

Bir tarihçiyi yalnız tarihsel olaylara bakışıyla değerlendirmek ne kadar doğru 

olur, bilinmez. Ancak dünya tarihçisi olarak bilinen Hodgson’ın, 1964’te yayımlanan 

Islâm and Image başlıklı makalesine2, panteizmden etkilenmiş romantik şair 

Wordsword’un yukarıdaki mısralarıyla başlamak istemesi, dünyayı kavrayışına dair 

onu daha iyi anlamak isteyen okuyuculara bıraktığı izlerden biridir. Okuyucunun, 

yazarın kişilik özelliklerini, yaşam çizgisini, etkilendiği sanat akımlarını, yaşadığı 

dönemin siyasi, sosyokültürel özelliklerini, düşünce akımlarını, yetiştiği çevreyi, 

yaşam alanını, mensup olduğu inanç sistemini tanıması, yazarın zihninde yer eden 

düşünceleri doğru şekilde kavramasına yardımcı olur.3 Hodgson’ın kişisel arşivindeki 

notlar ve mektuplar4, akademik yazılarına yansıyan düşüncelerinin temellendirildiği 

 

1 Hodgson’la doğum günleri arasında, 152 yıl 4 gün olan Wordsword’un bu mısraları -her ne kadar 

farklı çevirilerle anlaşılabilecek olsa da- 2020 yılında Türkçeye aşağıdaki dizelerle çevrilmiştir: 

“Dünya çok fazla bize, bitmek bilmez bir yarış, 

Kazan harca, hep çöpe olan tüm güçlerimiz. 

Doğada bize ait dediklerimiz ne az”. 

Bkz.: William Wordsworth, Bir Bulut Gibi: Seçme Şiirler, Çev. Nazmi Ağıl, İstanbul, Vakıf Bank 

Kültür Yayınları, 2020, ss. 18-19. 
2 Marshall G. S. Hodgson, “Islâm and Image”, History of Religions, C.3, No:2, 1964. 
3 Musa Çiftçi, “Eleştirel Okuma”, Türk Dili Araştırmaları Yıllığı/Belleten, C.54, No:2006/1, 2009, s. 

68. 
4 Bkz.: Lydia Kiesling, Hanna Holborn Gray Special Collections Research Center Archival Notes: 

Hodgson Timeline. (t.y.). İşaret edilen bu kaynak, Chicago Üniversitesindeki Hodgson’ın arşiv 

notlarının bir kısmının transkripsiyonudur. Transkripsiyonları hazırlayan yazar Lydia Kiesling’e, 

bunları benimle paylaştığı ve bu çalışmayı sürdürebilmemde bana bir heyecan vesilesi olduğu için 

minnetimi tekrar ifade etmek isterim. Chicago Üniversitesinde Hodgson hakkında hazırladığı yüksek 

lisans tezine hiçbir yerde ulaşamadığım için kendisiyle iletişime geçmiştim. (Bu tez için bkz.: Kiesling, 



 

 42 

noktaları kavramaya, görüşlerinin akademik hayatını ne kadar etkilediğine dair 

çıkarımlarda bulunmaya imkân sunar. 

11 Nisan 1922’de ABD’nin Indiana eyaletinin Richmond şehrinde, Gertrude5 

ve 1962’de vefat eden akademisyen Dr. James Goodwin Hodgson çiftinin çocuğu 

olarak dünyaya gelen Marshall Goodwin Simms Hodgson, Pensilvanya’daki prestijli 

bir Quaker okulu olan Westtown Schoolda liseyi tamamlar.6 Arizona, İsviçre gibi 

farklı coğrafyalarda yaşama imkânı bulur. 1943’te hem Ekonomi ve Siyaset Bilimi 

alanında Colorado Üniversitesinden, hem de Relief and Reconstruction7 alanında ABD 

Richmond’da bir Quaker okulu olan Earlham College’dan lisans derecelerini alır. 

Daha sonra Committee on Social Thought’taki doktora programına başlar. Chicago 

Üniversitesinde 1951 yılında tamamladığı The Order of Assassins başlıklı teziyle 

 

The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson.) Tezinin yanı sıra, oldukça 

yüksek bir meblağa ve kaç gün süreceğini bilemeyeceğim bir mesaiye mâl olacak yaklaşık 100 sayfalık 

el yazması arşivin transkripsiyonunu, tezimde kullanabilmem adına cömertçe benimle paylaştı. Azami 

titizlikle hazırlandığı anlaşılan Kiesling’in transkriptlerinin, Hodgson’ı tanımam adına bana, akademik 

çalışmalarından ziyade yeni kapılar araladığını belirtmeliyim. Başka okuyuculara da bir kapı aralamayı 

mümkün kılması için akademik çevresiyle ilişkilerine dair yazışmalara tez içinde mümkün olduğunca 

değinmeye gayret ettim. Zira bu notlarda, bu tez haricinde literatürde neredeyse hiç rastlanmayan çokça 

bilgi ve anı mevcuttur. 
5 Kiesling’in tezinde Hodgson’ın annesinin adı “Gertrude” olarak belirtilir. Chicago Üniversitesinin 

gazete arşivlerinde Marshall Hodgson’ın babasıyla ilgili çıkan bir haberde, James’in eşi olarak 

Magdalene (başka kaynaklarda da Magdalene Louise Freyder Hodgson) ismi zikredilir. Mezbur gazete 

haberinde, Committee on Social Thought’tan 1951 doktoralı Marshall Hodgson’ın, 1946 doktoralı 

James G. Hodgson adlı akademisyenin ABD’deki tek bağlantısı olduğu ifade edilir. Hodgson’ın 

babasının ismi de James Goodwin olduğundan, bu bilgiden emin olabiliriz. Bkz.: “Class News 44-47”, 

The University of Chicago Magazine, May 1960, ss. 23-31. Ayrıca Magdalene (1894-1974) hakkında 

bilgileri de zikretmekte fayda vardır. Anlaşılan James’in eşi olarak zikredilen Magdalene, American 

Medical Association’dan emekli bir kütüphaneci ve yine bu kuruma bağlı Quarterly Cumulative Index 

to Current Medical Literature’ın editörüydü. Bu bilgilerin bulunduğu kaynakta, bu derginin 40 senelik 

olağandışı başarısının, iki meslektaşıyla birlikte Magdalene’e hasredilmesi gerektiğine inanılıyor ve 

ileride “gayretli bir feminist tarihçi” vesilesiyle bu kadınların başarısından bir yerlerde bahsedilmesi 

umuluyordu. Bahsedilen kaynak için bkz.: Catalog of Copyright Entries: Third Series, 1959, 

Washington, The Library of Congress Copyright Office, 1228. Ancak Kiesling’in tezinden anlaşıldığı 

üzere Magdalene, Hodgson’ın annesi değil, James Goodwin’in ikinci evliliğindeki eşiydi. James 

Goodwin ve sosyal hizmet uzmanı olan, Marshall’ın annesi Gertrude boşanmış; Gertrude oğlunun 

çekirdek ailesiyle birlikte Hyde Park’ta yaşamaktaydı. Bu dönemde Hodgson’ın eşi çalışmıyor, 

Richmond, Indiana’da yaşayan eşi vefat etmiş olan teyze/halası Ruthanna’nın bakımı da dâhil olmak 

üzere bu kalabalık evin geçimini Hodgson tek başına üstleniyordu. Kiesling’in tezinin 32. sayfasına 

yansıyan aile portresinin Hodgson’ın arşivindeki yeri için bkz. Box 2, Folder 19, Hodgson, Papers. 

Kiesling, Hanna Holborn Gray Special Collections Research Center Archival Notes: Hodgson Timeline. 
6 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 6. 
7 Relief and Reconstruction adlı bölüm, savaş bölgelerine yahut ihtiyaç sahiplerine çeşitli sosyal 

yardımları sağlamayı amaçlayanlar için gerekli eğitimi vermek amacıyla kurulur. Relief worker ifadesi, 

yardım görevlisi olarak tercüme edilebilir. 



 

 43 

doktor, 1964’te ise aynı üniversitede profesör olur. Doktora tez danışmanı, oldukça 

sevdiği kişisel yazışmalarından da anlaşılan Gustave Edmund von Grunebaum’dur. 

1968’in 10 Haziranı’nda, oldukça sıcak bir pazartesi günü Chicago 

Üniversitesi bahçesinde8 öğleden sonra tempolu koşusunu yaparken9 kalp 

sektesinden10 vefat ettiğinde Hodgson henüz 46 yaşındadır. Vefatından yaklaşık iki 

buçuk ay evvel “The Venture of Islam’ın ilk iki cildinin matbaadan çıktığını 

sanıyordum ama oradaki gecikmeler beni deli ediyor. Bazen dosyalarımdaki tüm bu 

tamamlanmamış şeylerin, ölümümden sonra mı tamamlanacağını merak ediyorum!”11 

diyerek uzun süren çalışmalarının akıbeti hususunda endişelerini dile getirir. Çalışma 

arkadaşları, Hodgson’ın endişesini haklı çıkaran, ölümünden sonra basılacak eseri The 

Venture of Islam’ın, onun büyük eseri yani opus magnum’u olacağını öngörürler.12 

Çalışmaları yarım kalsa da derlendiğinde oldukça hacimli olan eserleriyle Hodgson, 

genç yaşta vefat etmesine rağmen ömrü bereketli bir akademisyen olarak örnek teşkil 

eder. 

2.1.1.1 Müfredat dışı hayat 

Hodgson’ın fikirleri profesyonellik ile kişisellik, bilimsellik ile kutsallık 

arasında kolayca seyahat eder; çünkü bunlar Hodgson için birbirinden ayrı değildir.13 

Hristiyanlığın Quaker14 mezhebi mensubu olduğu bilinen -ve gittiği okullardan da 

tahmin edilebilen- Hodgson’ın vicdanlı ve kırılgan kişiliği, sıkı vejetaryenliği, durumu 

 

8 Saul Bellow, Janis Bellow, “Cloudy Yearnings - Saul Bellow”, An Unsentimental Education: 

Writers and Chicago, Ed. Molly McQuade, Chicago, University of Chicago Press, 1995, s. 7. Bellow, 

Hodgson’ın spor yaparken vefat ettiği alandan “Stagg Field” ismiyle bahseder. Bugün bu alanın adı 

“Amos Alonzo Stagg Field”dır. 
9 Lydia Kiesling, “The Life of Marshall Hodgson”, New York Times Magazine, 2016, ss. 30-32. 
10 Saul Bellow, To Jerusalem and Back: A Personal Account, New York, The Viking Press, 1976, s. 

109. 
11 John Ulric Nef, Papers, Hanna Holborn Gray Special Collections Research Center, University of 

Chicago Library. 
12 In Memorium: Marshall G. S. Hodgson”, Middle East Studies Association Bulletin, C.2, No:3, 

1968.  
13 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 39. 
14 “Religious Society of Friends” yahut “Friends Church”, Dostlar Topluluğu yahut Dostlar Mezhebi 

olarak tercüme edilebilecek bir Hristiyan mezhebidir. Bu grubun mensupları için Quaker ifadesi 

kullanılır. “Quake” ifadesiyle, “hürmet ve şevkle Tanrı’nın sözüyle titreyenler” manasının kastedildiği 

düşünülmektedir. Bkz.: “Quaker (n.)”, Etymonline, Erişim tarihi: 13/11/2022, (Çevrimiçi) 

https://www.etymonline.com/word/quaker 



 

 44 

müsait olmayan insanları düşündüğünden bir lokantada rahatça yemek yiyemediği, çiğ 

patates yiyerek bir süre yaşamını sürdürmeyi tercih ettiği anlatılagelir.15 Committee on 

Social Thought toplantılarının birinde “iki eliyle sincap misali tuttuğu çileği yerken”, 

çalışma arkadaşının tabağındaki ete bakarak “leşin iyi pişmiş mi” diye iğnelemelerde 

bulunur.16 Üniversitedeki işinden evvel vicdani reddi benimseyerek 2. Dünya 

Savaşı’nda ABD ordusuna katılmayı reddeder ve bu sebeple kamu hizmetinde 

çalıştırılır.17 Vicdani ret kampları olarak bilinen bu çalışma kampları oldukça 

çeşitlidir. Hodgson, 1943-46 yılları arasında Oregon’daki Sitkum ve Elkton ormancılık 

kamplarında, daha sonra da bir sene boyunca New Hampshire’daki Concord State 

(Akıl) Hastanesi’ndeki tıbbi servislerde refakatçi olarak çalışır.18 Bunların yanı sıra, 

talaş fabrikasında çalışır, istatistik memurluğu yapar, Meksika’da keçi güder.19 

Yaşamının müfredat dışı (extracurricular life) olarak belirttiği bu evrelerinde, tezin 

ileriki bölümlerinde de dönemin atmosferiyle fazlasıyla ilişkilendirilebilecek birtakım 

sosyalist-pasifist faaliyetlere de açıktan destek verir. Ne var ki, gençlik yılları hakkında 

oldukça sınırlı bilgi vardır.20 

2.1.1.2. Aile yaşantısı ve kişiliği 

Hodgson, her daim formda kalma gayreti ve sportif duruşuyla21, Sosyal 

Bilimler Binası’nın beşinci katındaki odasına varmak için asansör kullanmayı 

reddeder ve merdivenleri koşarak çıkar.22 Eğitim gayesiyle konuşmalarının bazılarını 

 

15 Kiesling, “The Life of Marshall Hodgson”. 
16 Bellow, To Jerusalem and Back: A Personal Account, s. 109. 
17 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler. 
18 Kiesling, Hanna Holborn Gray Special Collections Research Center Archival Notes: Hodgson 

Timeline, s. 1. Notlar içinde atıf yapılan koleksiyon için bkz.: Box 106, Folder 6, Milton Singer, Papers, 

Hanna Holborn Gray Special Collections Research Center, University of Chicago Library. Ayrıca, 

ormancılık kamplarının isminin geçtiği ek bilgi sebebiyle Kiesling’in tezine atıf yapmak da 

mümkündür. Bkz.: Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, 

s. 5. 
19 Kiesling, Hanna Holborn Gray Special Collections Research Center Archival Notes: Hodgson 

Timeline. 
20 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 5. 
21 Bellow, To Jerusalem and Back: A Personal Account, s. 108. 
22 A.g.e. Bahsi geçen Sosyal Bilimler Binasının bugün Social Sciences Research Building olarak anılan 

Sosyal Bilimler Araştırma Binası olduğu çıkarımı yapılabilir. Bu bina 1929’da yapılmıştır ve kampüste 

kişi adı taşımayan birkaç binadan biridir. 



 

 45 

da üniversite pistinde koştuğu esnada gerçekleştirir.23 Bu sebeplerle, atlet olduğu 

fakültede dilden dile dolaşır.24 Vefatının hemen öncesinde de üniversite sahasında 

koşu yapmaktadır. 

Hodgson, 25 Mayıs 1958 günü Woodlawn’daki bir Quaker buluşma evinde 

“eski moda sayılabilecek bir Quaker evlilik töreniyle” öğleden sonra saat 4’te Phyllis 

(Walker)25 ile hayatını birleştirir. Bu çiftin, genetik hastalıkla prematüre doğan ikizleri 

Sara Elizabeth ve Beverly Ruth26 ile küçükleri (Chantal) Cynthia Susan27 adlarında üç 

kız evladı olur. İkizlerden biri henüz 7 yaşındayken, yani büyük ihtimalle Hodgson 

ölmeden bir sene evvel, diğeri de Hodgson’ın ölümünden birkaç yıl sonra vefat eder.28  

 

23 Kiesling, “The Life of Marshall Hodgson”. 
24 Bellow, Bellow, Cloudy Yearnings - Saul Bellow, s. 7. 
25 Box 11, Folder 22, Singer, Papers. 
26 İkizlerin, 30 Mayıs 1960’ta beşer pound (yaklaşık 2,3 kg) olarak doğdukları nakledilir. Bkz.: Kiesling, 

Hanna Holborn Gray Special Collections Research Center Archival Notes: Hodgson Timeline, s. 27. 
27 Susan’ın 1961’in bahar veya yaz aylarının birinde doğduğu ifade edilir. (Bkz.: a.g.e., 34.) Ancak en 

son 20 Ocak 2020 tarihinde Jaime Howley tarafından güncellenmiş olan bir çevrimiçi soy bilgisi 

sayfasında, bir diğer ismi Chantal olan Cynthia Susan’ın doğum tarihi 22 Kasım 1961 olarak geçer. Bu 

kaynaktaki diğer bir bilgiye göre Susan, 1997’de 35-36 yaşlarındayken intihar eder. (Bkz.: Jaime 

Howley, “Marshall Goodwin Simms Hodgson”, 2020, Geni, Erişim tarihi: 29/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://www.geni.com/people/Marshall-Hodgson/6000000057914947925.) Susan’ın doğum tarihi için 

Hodgson’ın kendi arşivindeki bilginin daha güvenilir olduğunu düşünmek mantıklıdır. Zira bu çevrimiçi 

kaynak, işaret ettiği bilgiler için bir kaynak göstermemiştir.  
28 Ekim 1967’de hayatını kaybeden Beverly’e, ikiziyle birlikte Central Nervous System Disease teşhisi 

konur. Bkz. Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 31. 

Hodgson’ın ikizlerinin muzdarip olduğu bu hastalığa Kiesling’in bir söyleşisinde de değinilir. Bkz.: 

Mike Sakasegawa, “Transcript of Episode 86: Lydia Kiesling”, Podcast: Keep the Channel Open, 2019, 

Erişim tarihi: 15/05/2022, (Çevrimiçi) 

https://www.keepthechannelopen.com/transcripts/2019/4/10/transcript-episode-86-lydia-kiesling 



 

 46 

Çevresince Hodgson, aile yaşantısında ilgili bir eş ve baba olarak görülür.29 

Chicago’da yaşamayı hiç de sevmeyen30 eşi Phyllis bulaşıkları yıkarken Hodgson’ın 

ona Savaş ve Barış okuduğu, Phyllis’in anılarında aktarılır.31 İkizleriyle ilgilenmekten, 

gecelerini “onların ne kadar anladıklarını bilmediği masalları okumakla” geçiren 

Hodgson’ın, çoğu zaman yüzü gözü şiş ve sesi kısılmış hâlde okula geldiği nakledilir.32 

Kızları hakkındaki üzgün tavrını ve bu konular açıldığında gözyaşları içinde 

çalışmasına alelacele dönüşünü fark eden bir çalışma arkadaşı, Hodgson’ın onların 

öleceklerini önceden tahmin ettiğini kestirir.33 

 

29 Elbette bazı kişilere göre Hodgson, ilgili bir babayı temsil edebilir. Belki de resmin tamamına 

bakıldığında böyleydi. Ancak Kiesling, tezini yazdığı sırada Hodgson’ın eşi Phyllis’le görüşmek için o 

yıllarda Phyllis’in yaşadığı Wisconsin’in kırsal kesimlerine gider. Phyllis’in hafızasından görüşme 

esnasında dökülenleri bizlere aktarır. Phyllis’in aktardığına göre, hasta olan kızları ağır derecede bakıma 

muhtaçtır ve bu bakımı Phyllis tek başına üstlenir. Bu yeterli gelmediği hâlde Hodgson, hüküm giymiş 

veya akıl sağlığı pek de yerinde olmayan kişileri, bakıma yardımcı olmaları gayesiyle evine davet 

etmeyi çare olarak görür. Phyllis’e göre Hodgson, çocukların bakımı için para sarf etmek gerektiğine 

inanmaz. Yaklaşık 10 sene evli kalmalarına rağmen, Hodgson’ın fotoğrafıyla, onu hâlâ 

yanındaymışçasına yad eden eşinin bu görünmez emeğini zikretmek isteyen Kiesling, bu anıyı 

aktarırken, Hodgson’ın “anlamsız standartları olan bir insan” olduğuna kani olacaktır. Nitekim eşi gibi 

Quaker okullarında öğrenim gören ve ev hanımlığı hikâyesinin yanında yüksek eğitimli bir insan olan 

Phyllis kariyerine arzu ettiği şekilde devam edemezken, Marshall kendi kariyerinde başarılı addedilen 

bir profil çizer. Phyllis’in hayatı boyunca oyun yazarı ve şair olmak istemesine rağmen bakıma muhtaç 

çocuklarından sebep bu hayalinin gerçekleştirememesi, Phyllis’in olduğu kadar Marshall’ın da hayat 

hikâyesinde görmezden gelinen noktalardır. Eğer Marshall’ın kariyere odaklanılacaksa, ağır birtakım 

yükleri onun üstünden alan bu önemli eş figürüne dipnotta da olsa değinmek yerinde olacaktır. Phyllis, 

2 sene kadar öğretmenlik yapar. Arada başka mesleklerle meşgul olup sonrasında donanmanın bir kolu 

olan WAVESe (Women Accepted for Volunteer Emergency Service) katılır. Kiesling ile yaptığı görüşme 

esnasında 92 yaşında olan Phyllis’in etrafında uzun süredir yakın bir akrabası yoktur. Ona, önce 

Wisconsin’de çevredekiler sahip çıkar. İyice yaşlandığında ise bir aile onu yanlarına alır. Bu mülakattan 

yaklaşık bir sene sonra Phyllis vefat eder. Görüşmenin ayrıntıları ve transkriptler için bkz.: Sakasegawa, 

a.g.e., 2019, Transcript of Episode 86: Lydia Kiesling. Çevrimiçi soy araştırmaları üzerine bir başka 

kaynağa göre Phyllis’in ailesi, doğum tarihi ve yeri şu şekilde aktarılır: 1924’te Colorado eyaletinin, 

Pueblo County bölgesinin, Pueblo şehrinde dünyaya gelen Phyllis’in, annesi 29 Ekim 1895 doğumlu 

Mildred Davis Walker, babası 20 Şubat 1896 doğumlu Grant Emmet Walker, erkek kardeşi 24 Haziran 

1933 doğumlu Leland Grant Walker’dır. Bu kaynak için bkz.: Jaime Howley, “Phyllis Walker Hodgson 

(Walker)”, 2020, Geni, Erişim tarihi: 29/10/2022, (Çevrimiçi) https://www.geni.com/people/Phyllis-

Hodgson/6000000057914179938. 
30 Kiesling, Hanna Holborn Gray Special Collections Research Center Archival Notes: Hodgson 

Timeline, s. 25. Bu ifade Hodgson’ın 21 Ekim 1959 tarihli Milton Singer’a gönderdiği notta 

geçmektedir. 
31 Bu aktarılanla ilgili göz önünde bulundurulması gereken detay, Phyllis’in “Marshall, bir üniversite 

profesörünün bulaşık yıkaması gerektiğini düşünmezdi” diyerek bu anıyı sitemle aktarmasıdır. Bkz.: 

Kiesling, “The Life of Marshall Hodgson”. 
32 Bellow, To Jerusalem and Back: A Personal Account, s. 108. 
33 A.g.e. 



 

 47 

Hodgson’ın Hyde Park’ta, lisansüstü öğrencilerin yaşadığı cinsten bir 

apartmanda yaşadığı, 55. caddede34, evinin ve üniversitenin civarındaki Jimmy’s adlı 

mekânda iş arkadaşlarına büyük porsiyonlarla vanilyalı Napoli dondurması ikram 

ederek35 ciddi meseleleri bilgiç bir tavırla ve olabildiğince ayrıntılı şekilde anlattığı 

aktarılır.36 

2.1.1.3. Çalışma hayatı 

Hodgson’ın Committee on Social Thought’a dâhil oluşu olağan bir seyirde 

gelişmez. Bugün karşılaşacağımız çalışma konularındaki ilgisine hayatının bir 

döneminde babası tarafından yönlendirildiği tahmin edilebilir.37 Hodgson’ın babası, 

1946 yılında doktorasını alan ve sonrasında kütüphane müdürlüğü yapan, çok çeşitli 

ilgi alanlarına sahip James Goodwin’dir.38 Hodgson’ınkiler kadar detaylı olmasa da 

terminoloji, organizasyon ve örgütlenme konularında çok sayıda küçük hacimli 

 

34 Bellow, Bellow, Cloudy Yearnings - Saul Bellow, s. 7. 
35 A.g.e. 
36 Bellow, To Jerusalem and Back: A Personal Account, s. 108. 
37 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 6. 
38 Chicago Üniversitesi dergisinin mezunlara ayrılan bir bölümünde James Goodwin Hodgson (1892-

1962) hakkında yazılanlar için bkz.:, “Class News 44-47”. Ayrıca James G. Hodgson’ın çalışmaları ve 

mesleki raporları için bkz.: James Goodwin Hodgson, A Labor Party for the United States, New 

York, The H. W. Wilson Company, 1925. James Goodwin Hodgson, Recognition of Soviet Russia, 

New York, The H. W. Wilson Company, 1925. James Goodwin Hodgson, Queens Borough Public 

Library, The Business Library, New York, 1930. James Goodwin Hodgson, Planning for Economic 

Stability, New York, The H. W. Wilson Company, 1931. James Goodwin Hodgson, “Review of The 

International Institute of Agriculture: An Historical and Critical Analysis of Its Organization, Activities 

and Policies of Administration, by A. Hobson”, Journal of Political Economy, C.40, No:3, 1932. 

James Goodwin Hodgson, Cancellation of International War Debts, New York, The H. W. Wilson 

Company, 1932. James Goodwin Hodgson, Federal Regulation of Banking: with Guaranty of 

Deposits, New York, The H. W. Wilson Company, 1932. James Goodwin Hodgson, Economic 

Nationalism, New York, The H. W. Wilson Company, 1933. James Goodwin Hodgson, Stabilization 

of Money, New York, The H. W. Wilson Company, 1933. James Goodwin Hodgson, Government 

Ownership of Public Utilities, New York, The H. W. Wilson Company, 1934. James Goodwin 

Hodgson, Wall Street, Asset or Liability?, New York, The H. W. Wilson Company, 1934. James 

Goodwin Hodgson v.d., Chicago and Cook County: A Union List of Their Official Publications, 

Including the Simi-official Institutions, Chicago, University of Chicago Libraries, Document Section, 

1934. James Goodwin Hodgson, The Official Publications of American Counties: A Union List, 

with an Introduction on the Collecting of County Publications, Fort Collins, Colorado, 1937. James 

Goodwin Hodgson, Xerography in Reproductive Process for Libraries, Fort Collins, Colorado, A. 

& M. College, 1953. James Goodwin Hodgson, Bibliographical Forms for Literature Citations, y.y., 

Department of the Army, Research and Engineering Command, Quartermaster Food and Container 

Institute for the Armed Forces, 1957. James Goodwin Hodgson, “Report from the Chief, Library Branch 

to Chief, Technical Services Office”, University of Michigan, University Library, Library Science 

Library, 1958. a.g.e. 



 

 48 

çalışması mevcuttur.39 Oğluyla benzer konulara eğildiği Trends in University 

Education adlı makalesini yayımladıktan 11 yıl sonra James Goodwin, Hodgson’ın 

Committee on Social Thought’a kabul edilmesi için Nef’le bağlantı kurar.40 

James Goodwin, Nef’e, Chicago’dan çok uzakta vicdani ret kamplarında 

çalışan oğlunun kabataslak bir dünya tarihi çalışmasını sunar ve Nef’in başında 

bulunduğu komitenin tam da oğluna yaraşacak bir kurum olduğunu ifade eder.41 

Birkaç defa daha gerçekleşen bu ziyaretler sonrasında James, savaşın bitimiyle 

oğlunun resmî okul başvurusunu tamamlar.42 Nef ve komitenin diğer üyeleri bu 

ziyaretlerin ve başvurunun sonunda, tereddütle de olsa Hodgson’ı doktora programına 

kabul ederler.43 

Hodgson doktorasını tamamladıktan sonra Committee on Social Thought’tan 

ayrılır ve 1952 yılını Fullbright ile Hindistan’daki Aligarh Muslim University’de 

geçirir.44 Hodgson ABD’ye 1953 yılının Mart ayında dönene kadar, Nef ve Von 

Grunebaum, bu genç meslektaşlarının uygun bir pozisyon bulabilmesi için iş birliği 

yaparlar.45 Bu süreye kadar Hodgson da “Orta Doğu”yu kara yoluyla gezer ve -tahmin 

edildiği üzere- Ford Vakfının Chicago-Frankfurt Değişim Projesi kapsamında bir sene 

boyunca Frankfurt’ta ikamet eder.46 Bu ziyaretleri sonrasında Nef ve Von Grunebaum, 

Hodgson’ın doktora esnasında bulunduğu Committee on Social Thought’ta, araştırma 

yardımcısı sıfatıyla geçici de olsa ona bir yer sunarlar.47 Hodgson’ın Chicago 

kadrosuna ilk defa gerçek anlamda dâhil oluşu ise bünyesinde İslam çalışmalarına da 

ilgi gösterileceği belli olan Kültürel Çalışmalar programına uygun görülmesiyle 

gelişir.48 Robert Redfield ve Milton Singer’ın 1951’de tasarladığı bu programa 

 

39 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 4.  
40 Bu makale başlığı Üniversite Eğitiminde Eğilimler olarak tercüme edilebilir. Bkz.: a.g.e. 
41 A.g.e., 6. Bu anılar Nef tarafından aktarılır. Kiesling’in işaret ettiği Nef’in hatıraların yer aldığı arşiv 

için bkz.: Box 5, Folder 5, Nef, Papers.  
42 Nef, Papers. 
43 A.g.e. 
44 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 6. 
45 A.g.e., 6-7. 
46 A.g.e., 6. 
47 A.g.e., 7. 
48 A.g.e. Ford Vakfının finanse ettiği, 1951-61 yılları arasında faaliyet gösteren bu program, Committee 

on Social Thought’un kurucuları arasında da adı geçen Antropolog Robert Redfield tarafından 

denetlenir. 



 

 49 

Hodgson da 1956-57 yıllarında İslam Medeniyeti dersi ile katkı sağlar.49 Bundan evvel 

Hodgson 1956 ve 1964 yıllarında Harvard’da, 1956 yılında McGill’de, 1958 ve 1960 

yıllarında UCLA’de, 1963’te Sağlık, Eğitim ve Refah Bakanlığında (Department of 

Health, Education, and Welfare) bir kadro bulunana kadar kısa süreli olmasını umduğu 

görevler ifa eder.50 Nef, maaş itibariyle başka yerlerdeki51 tekliflerin yarısı kadar bile 

olsa, Harvard’dan gelecek herhangi bir teklifi kabul etmesi için Hodgson’a ısrarda 

bulunur. Ancak, meslektaşıyla mektuplaşmasında bu konuya değindiği için bütün 

bunlardan bizi haberdar eden Fallers’ın, Harvard’da kalması için Hodgson’a teklif 

götürüleceği ihtimaline pek ikna olmadığı anlaşılır.52 

Nihayetinde, ilk olması hasebiyle İslam Medeniyeti dersi oldukça heyecan 

uyandırır. Dersin okutmanlığı için 1957’de Chicago Üniversitesinde görevlendirilen 

Hodgson, 1965’te Sağlık, Eğitim ve Refah Bakanlığı tarafından fonlanan Reuben 

Smith bu pozisyonu kendisinden devralana kadar görevi sürdürür.53 1961’de 

Committee on Social Thought bünyesinde gerçek anlamda bir kadro bulana kadar 

Hodgson, Chicago Üniversitesinde pek aktif bir pozisyonda bulunmaz.54 Hatta 

kadrosu olmadığı için 1959’a kadar sürekli olarak Chicago’dan ayrılmayı düşünür.55 

“Belki bu saatten sonra bir İslam Çalışmaları programı kurmak için çok geçtir ve(ya) 

belki de bunun mümkün olması için daha 10 sene vardır” sözleriyle, hayal ettiği 

programı kurmanın önündeki en büyük engel olarak gördüğü yeterli sayıda nitelikli 

hoca olmamasından duyduğu endişeyi dile getirir.56 Von Grunebaum’un kadrodan 

ayrılışıyla ilgili “zaten en iyi adamımızı bile aldılar” diyerek meslektaşı Singer’a 

umutsuzca dert yanar.57 1960’ta ikinci kez UCLA’den58 Dr. Wolf Leslau tarafından 

 

49 A.g.e., 8. Hodgson 1957’de bu dersin okutmanlığını yapar. Bu pozisyonda için Rockefeller Vakfından 

32 bin dolarlık destek alır. 
50 A.g.e., 7. Kiesling’in bu konuda işaret ettiği belgeler için bkz.: Box 3, Folder 6, Lloyd A. Fallers, 

Papers, Hanna Holborn Gray Special Collections Research Center, University of Chicago Library. 
51 Mekân olarak “Brookline” ve “Charles River” bölgeleri zikredilir. 
52 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 7. Bu bilgiler 

dipnotta veriliyor. Mevzubahis mektup için yine bkz. Box 3, Folder 6, Fallers, Papers. 
53 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 9. 
54 A.g.e. 
55 A.g.e., 12. 
56 A.g.e. 21 Ekim 1959 tarihli bu yazışma için bkz.: Box 11, Folder 21, Singer, Papers.  
57 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 12. 21 Ekim 

1959 tarihli bu yazışma için bkz.: Box 11, Folder 21, Singer, Papers.  
58 University of California, Los Angeles 



 

 50 

kendisine yöneltilen kadro teklifini kabul etmek üzeredir. Los Angeles onun için hiç 

çekici gelmemesine ve bir devlet üniversitesinin Arapça bölümünde çalışmaktan ibaret 

bir hayat kurgusu için oldukça gönülsüz olmasına rağmen, bulunduğu konumda İslam 

çalışmalarındaki talebe ve uzman eksikliğinden şikâyeti, UCLA için müspet yönde 

düşünmesine neden olur.59 Ayrıca Committee on Social Thought’un geleceği 

belirsizdir ve Von Grunebaum da bu teklifi kabul etmesi için ikrarda bulunur. Bundan 

çok kısa bir süre sonra Chicago’dan kendisine bir teklif yöneltilmesi içini rahatlatır.60 

Fakat 1961’in Şubat ayında, nihayet önceki ay Chicago’da kendisine verilen kadrodan 

bahseden Hodgson, bu durumun onu daha iyimser hâle getirdiğini, artık dikkate şayan 

ölçüde rahatladığını ve hangi konuyu seçip anlatacağına dair kendini günden güne 

daha emin hissettiğini Von Grunebaum’a yazar.61  

Bu sırada Chicago Üniversitesindeki programın yapısı değişmeye devam eder. 

Bu tarihlerde aktif bir görevde olmak, reformlara katkı sağlaması için Hodgson’a bir 

zemin oluşturur. Hodgson, Müfredat Politikası Komitesi (Curriculum Policy 

Committee) tarafından yayımlanacak rapor için kendi eğitim önerilerinden oluşan bir 

taslak hazırlayıp sunar.62 Hodgson’ın üniversiteyi disiplinlerarası bir merkeze 

dönüştürme çabasını özellikle 1962’den itibaren yazılarında izlemek böylesi 

örneklerle mümkündür.63 En son iletişimlerinden 15 gün kadar sonra başka bir 

gelişmeyi daha duyurmak üzere Hodgson, Von Grunebaum’la bir kez daha yazışır. Bu 

gelişmenin konusu, Afrika ve Yakın Doğu Araştırmaları (Committee on Research in 

Africa and the Near East) adında yeni bir komitenin kurulmasıdır.64 Hodgson, daha 

önce de destekçisi olan “Ford Vakfının cömertliği sayesinde” bu programın bir parçası 

olur.65 Bu kurumun sorumluluklarının, “ancak birinin hayal edebileceği kadar 

müphem ve esnek” olmasından son derece memnundur.66 Coğrafyacı Dekan Chauncy 

 

59 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 10. 
60 A.g.e., 9-10. 26 Aralık 1960 tarihli görüşmeler için bkz.: Box 2, Folder 14, Hodgson, Papers. 
61 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson. 24 Şubat 1961 

tarihli bu yazışma için bkz.: Box 2, Folder 14, Hodgson, Papers. 
62 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 27. 
63 A.g.e. 
64 A.g.e., 10.  

11 Mart 1961 tarihli bu yazışma ve adının “Committee on Research in Africa and the Near East” olması 

beklenen komite ile ilgili kısa bilgiler için bkz.: Box 2, Folder 14, Hodgson, Papers. 
65 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 10. 
66 A.g.e. 



 

 51 

Harris’e, Muhsin Mahdi ile kendisinin, bu programın ancak doğal bir seyirle 

büyümesine izin vereceklerini ve hiçbir dayatmaya maruz kalmamak konusunda 

ikisinin de kararlı olduğunu anlatır.67 Hodgson, geleneksel tarzdaki filologlara yani 

Doğu Dilleri bölümüne kendini oldukça mesafeli görür. Onların bir parçaları olmaktan 

“kaçarcasına” imtina eder.68 Ancak, Leonard Binder gibi “modernist sosyal 

bilimciler”in ortaya çıkışıyla Doğu Dilleri’nin değişebileceğine ve böylelikle İslam 

araştırmaların dönüşebileceğine inanır.69 Hodgson her ne kadar Mahdi’nin program 

işinin çoğunu yüklenmesini umut etse de elini taşın altına mutlaka koyar.70 Çünkü 

Türk-İran elementlerine bolca yer verilmesini umut ettiği bir İslam tarihi çalışmalarını 

barındıracak bu “disiplinlerarası” komite şekillenirken, hep şikâyet ettiği ahval için de 

harekete geçme imkânı bulur.71 Özellikle bu dönemde, nitelikli gördüğü kişileri 

komite bünyesine katma planlarından bahsettiği bir yazışma trafiğiyle meşguldür.72 

1962’de Von Grunebaum ile yazışmasında, “İslam Çalışmaları Chicago’ya bakıyor” 

diyecektir.73 Ancak, üniversitedeki ilişkileriyle ilgili problemlerini de yenilgiyi kabul 

ettiği bir tonda aktarır. “Bir konuşma esnasında çok sık bir şekilde sanki herkes aynı 

noktada buluşmak zorundaymış gibi hissediyorum. Böyle bir alan için (uğraşa) 

değmezmiş, böyle bir hoca olamazmış, böyle bir görüşün hükmü kalmamış gibi... 

Ancak bundan emin olamıyorum”74 der. 

1962 yılında Hodgson’ın başka bir meşguliyeti daha vardır. ABD’deki bölge 

çalışmaları için ilk geniş çaplı organizasyon olan Social Science Research Council, 

American Council of Learned Societies (ACLS) konferansına katılır ve yine aynı 

kurumda misafir araştırmacı olur.75 Kendi konusuyla ilgili fakülteleri bulunmayan 

Wisconsin State, Earlham, Antioch, Otterbein Kolejlerinde lisans öğrencilerine 

 

67 A.g.e., 12. 
68 A.g.e., 11-12. 
69 A.g.e. Bahsi geçen ifadeye, Binder ile Hodgson’ın meslektaşlığına değinilen 3. bölümde tekrar yer 

verilecektir. 
70 A.g.e., 12. 
71 A.g.e. 
72 A.g.e. 
73 A.g.e., 13. 17 Ağustos 1962 tarihli bu yazışma için bkz.: Box 2, Folder 14, Hodgson, Papers. 
74 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 13. 17 Ağustos 

1962 tarihli bu yazışma için bkz.: Box 2, Folder 14, Hodgson, Papers. 
75 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 13. Bu bilginin 

kaynağı için bkz.: Box 3, Folder 11, Nef, Papers. 



 

 52 

yönelik İslam hakkında sunumlar düzenler.76 Ayrıca Chicagoland’deki77 kilise ve 

sinagoglarda da düzenli olarak konuşmalar gerçekleştirir.78 

Eylül 1963’te Social Science Research Council, American Council of Learned 

Societies ortak komitesine katılma teklifi aldığını Von Grunebaum’a bir sürpriz olarak 

haber verir. Bu teklifle heyecanlandığı belli olsa bile Hodgson, kendisi komiteye ne 

katabilecekse, Mahdi’nin katkısının bundan çok daha fazlası olacağını düşünerek onun 

katılması gerektiğine inanır.79 Yine de Len Binder ve Tom Fallers’ın, onun bu teklifi 

kabul etmesinde ısrarcı olmaları neticesinde teklifi kabul etmeyi uygun bulur.80  

1963’te, bahsi geçen Committee on Research on Africa and the Near East’i iki 

ayrı komite olarak devam ettirme kararı alınır ve bunlardan biri olarak 1964’te 

Committee on African Studies adında yeni bir komite kurulur. Hodgson, bildiri sahibi 

ve aynı zamanda Komite Başkanı Tom Fallers’ın bu komiteler için seçtiği isimleri 

protesto ederek, 19 Kasım 1963’te Fallers’a göndereceği muhalif tondaki mektubunu 

kaleme alır: 

“Yakın Doğu” teriminin çağrışımı eski araştırmalarla, “Orta Doğu” 

teriminin çağrışımı ise sosyal bilimler çalışmalarıyla ilgilidir. Modern 

bölge araştırmalarının, medeniyet araştırmacıları ve “oryantalistlerden” 

bağımsızlık kazanması gerektiğine giderek daha fazla inanıyorum. 

Ancak bu şekilde yalnızca “bölgeyi” bilen o melez “bölge uzmanı” ile 

etkili bir şekilde savaşabilirler ve ancak bağımsız bir temelle uygarlık 

konusunu çalışanlarla yeniden sağlıklı bir şekilde iş birliği yapabilirler. 

“Yakın Doğu” tabiri, kendim için sadece bir medeniyet araştırmacısı 

olarak karşı çıktığım belli bir geleneğin simgesi değil sosyal bilimcileri 

aynı “Oryantalist” geleneğe tabi kılmanın da bir simgesidir. Bu yüzden 

buna iki kere karşıyım.81  

 

76 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 13. Ayrıntı için 

bkz.: Box 2, Folder 19, Hodgson, Papers. 
77 Chicagoland terimi, Chicago metropoliten bölgesini temsil etmekte ve Kuzey Illinois’yi yani Chicago 

ve çevresindeki banliyöleri kapsamaktadır. 
78 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 13. 
79 A.g.e. Von Grunebaum’la arasında geçen 14 Eylül 1963 tarihli bu yazışma için bkz.: Box 2, Folder 

14, Hodgson, Papers. 
80 Len Binder ve Tom Fallers, Leonard Binder ve Lloyd Fallers için Hodgson’ın kullandığı kısa 

isimlerdir. Bkz.: Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 

13. 
81 A.g.e. 19 Kasım 1963 tarihli bu yazışma için bkz.: Box 2, Folder 2, Hodgson, Papers. 



 

 53 

Committee on Social Thought’un ilk Başkanı olan Nef’ten sonra, 1964’te ikinci 

Başkan olarak seçilen Hodgson, vefatına kadar 4 yıl boyunca bu görevi sürdürür.82 

Nef, Hodgson’ın vefatı ardından gerçekleştirilen anma toplantısında, onun kariyerini, 

neredeyse çeyrek asır evvel kurulan Committee on Social Thought kumarının bir 

gerekçesi olarak gördüğünü ifade eder.83 Genç yaşıyla bulunduğu kuruma değer katan 

bir isim olarak görüldüğünden, bu sözler kuruma yönelik olduğu kadar Hodgson için 

de bir iltifat sayılmalıdır. 

Mart 1966 itibariyle, Chicago Üniversitesinde (lisans seviyesinde bir kurum 

olan) Kolejin yeniden yapılandırılması aşamasında, beşinci fakülte olarak kurulacak 

“New Collegiate Division”ın yönetim komitesi üyeliğine atanan Hodgson, bu yeni 

bölümün yapılanması içinde de aktif rol oynar. 

Hodgson’ı bu görevlerinin başında sadece bir “yönetici” sıfatıyla yavan bir 

şekilde tasavvur etmenin zor olduğu ifade edilir.84 İşlerin nasıl yapılması gerektiği 

konusunda çeşitli forumlarda da güçlü bir şekilde dile getirdiği fikirleriyle o hem 

otorite sahibi hem de özellikle iyi bir yönetici olarak tanımlanır.85 Kendini adamış 

akademisyenlerde var olmadığı sanılan bu iki önemli özelliği barındıran Hodgson, her 

ne kadar hızlı ve etkili biri olmasa da “orijinal reformist zihniyetiyle” hatırlanacaktır.86 

Ayrıca onun Chicago Üniversitesindeki varlığı, yeni girişimlerin (yani Committee on 

Research in Africa and the Near East, daha sonra Committee on the Near East’in) 

kurulmasında ve şekillenmesinde87 oldukça etkilidir. Hodgson, bu komite için Middle 

East and Islamic Studies (Orta Doğu ve İslam Çalışmaları) isminin, en kapsamlı ve en 

uygun isim olacağını düşünür.88 Bunun, İslam çalışmaları dediği alanı domine eden 

filolog ve Arabistlerden, komiteyi azade kılacak bir adlandırma olduğuna inanır.89 

Netice itibariyle, mektubunda beyan ettiği her düşünce uygulamaya konamaz.90 

Mahdi’nin onun kadar isimleri önemsemediğini anladıktan sonra bıkkın bir ifadeyle 

 

82 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 6.  
83 A.g.e., 7. 
84 A.g.e., 2. 
85 A.g.e., 2-3. 
86 A.g.e. 
87 A.g.e., 11. 
88 A.g.e., 15. 
89 A.g.e. 
90 A.g.e. 



 

 54 

“onunla ve Doğu Dilleri bölümüyle bir isim için savaşmak umrumda değil, yine de 

isimler kategorileri, kategoriler soruları, sorular da cevapları belirlemede etkili ve bu 

etki Mahdi’nin düşündüğünden de fazla…” diyerek bir başka sitemli mektup kaleme 

alır.91 Bu mektuptan yaklaşık bir ay sonra, 26 Aralık 1963’te Edward H. Levi92 

tarafından, Committee on Near Eastern Studies’de başkanlık yapması için Hodgson’a 

teklifte bulunulur. Hodgson 1964’te bu teklifi kabul ederek yöneticiliğe başlar.93 

Hodgson, yeni kurulacak komiteler haricinde, farklı vakıf ve devlet 

organlarınca da fonlanan Center for Middle Eastern Studies adlı merkezin kuruluşunda 

ve gelişmesinde yer alır.94 Bu, onun gelecekte hayalini kurduğu üniversitedeki “Orta 

Doğu ve İslam Çalışmaları” için daha da etkin olduğu bir döneme girdiğinin 

işaretidir.95 1965’te eski hocası ve artık meslektaşı olan Von Grunebaum’a, bu yeni 

merkezdeki çalışma alanlarını betimleyerek, “keşke burada olup da görseydiniz” 

 

91 A.g.e.  

Hodgson’ın, 12 Ekim 1965 tarihli, muhatabı belli olmayan “Envisioning an Overall Islamic and Middle 

Eastern Studies Program at the University of Chicago” (Chicago Üniversitesinde Genel Bir İslam ve 

Ortadoğu Çalışmaları Programı Tasarlamak) adlı yazısı için bkz.: Box 2, Folder 2, Hodgson, Papers. 
92 Edward Hirsch Levi, Chicago’da o yıllarda Rektör George Wells Beadle döneminde Provost yani 

başka bir deyişle ABD üniversite sisteminde tüm akademik faaliyetlerin değerlendirilmesi ve fakülte 

işleriyle ilgilenen bir yönetici konumundaki amir sıfatıyla çalışır. Rektörlük ofisinin işlerini yürütür ve 

yeri geldiğinde rektör vekili olarak görev yapar. Rektör Beadle ve Levi’nin yıllarında Chicago 

Üniversitesi, bilimsel laboratuvarları, ofisleri ve kütüphaneleriyle bir öğrenci köyü olarak genişletilme 

faaliyetleriyle meşguldür. Levi aynı zamanda University of Chicago College’da (lisans seviyesindeki 

eğitim biriminde) dekan olarak bir sene görev yapar. Bu dönemde kolej müfredatının yeniden organize 

edilmesini, seçmelilerin sayısının artırılmasını ve ortak dersler sistemi ile kolejin genel eğitim için 

mevcut olan müfredatın yeniden yapılandırılmasını sağlar. Ek olarak, kolejin bugün de Chicago 

Üniversitesi içinde hâlâ süregelen divisions tabiriyle fakültelere ayrılması uygulamasını yürürlüğe 

koyan ekip içinde yer alır. O tarih için yeni fakülteler, Biological Sciences, Humanities, Physical 

Sciences, Social Sciences olarak adlandırılır. Chicago’nun yapılanmasında Hodgson’ın katkılarına 3. 

bölümde tekrar değinilecektir. Levi hakkında daha ayrıntılı bilgi için ise bkz.: “Edward H. Levi, 1968-

1975”, Office of the President, t.y., The University of Chicago, Erişim tarihi: 31/05/2022, (Çevrimiçi) 

https://president.uchicago.edu/en/about-the-office/history/edward-h-levi. The Chicago Maroon adlı 

okul gazetesinde çıkan haberlerden öğrendiğimiz kadarıyla Edward Levi’nin 1967 Eylül aynın 

ortasındaki seçimlerde üniversitenin yeni rektörü olarak seçildiği bilinmektedir. Bu haber için bkz.: 

Jeffrey Kuta, “Trustees Select Levi to be New President”, The Chicago Maroon, C.76, No:5, 29 Eylül 

1967, s. 1. 
93 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 15. Ayrıca 

Hodgson’ın arşivinden bu olayı detaylıca incelemek için bkz.: Box 2, Folder 2, Hodgson, Papers. 
94 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 15. Hodgson’ın 

Harvard ve Chicago Üniversitelerinin eski tarih profesörlerinden ve aynı zamanda bir devlet adamı olan 

William (ki ona Bill diye hitap eder) Polk’tan bu aşamada oldukça destek aldığı, onunla fikir 

alışverişinde bulunduğu, Hodgson’ın arşivindeki bu merkezle ilgili yazışmalarda ayandır. 
95 A.g.e., 16. 



 

 55 

diyerek heyecanını aktarır.96 Aynı zamanda, eski bir Chicagolu olan devlet görevlisi 

Polk’un sayesinde üniversite olarak petrol ve hükûmet bağımlısı olmaktan geri 

durabildiklerini, Polk bir yerlerde büyükelçilik gibi bir göreve atanmadan evvel ondan 

olabildiğince destek almayı umut ettiğini, ayrıca Ed (Edward) Levi’nin her ilginç 

bulduğu düşünceyi desteklediğini ve maddiyat hususunda da rahat davrandığını 

nakleder.97 Polk, Hodgson’ın “asabi” olarak ifade ettiği Chicago Tarih bölümüyle, 

Hodgson’ın temsil ettiği İslam çalışmalarını abat etmesi için stratejik bir köprü işlevi 

görür ve William McNeill’ın de davetiyle Hodgson, düzenli olarak gerçekleşen bölüm 

toplantılarına katılma talihini elde eder.98 

Hodgson William Polk’a müracaatlarından birinde merkez çatısı altında bir 

araya getirilecek disiplinlerin sınırlarını çok net bir şekilde çizmemeyi, sınırların 

mümkün olduğunca belirsiz kalmasını tavsiye eder.99 Bu, ileriki bölümlerde 

Hodgson’ın tarih yazıcılığındaki yeri yahut sosyal bilimciliği üzerine ifade 

edeceklerimiz için de bir emare niteliğindedir. Anlaşıldığı üzere, farklı bölümlerden 

farklı akademisyen grupları, hatta farklı meslek grupları ve yöneticilerce, Chicago 

Üniversitesinin programlarını ve komitelerini tasavvur etme konusunda çok sayıda 

farklı düşünce bir araya gelir. Bu düşüncelerden bazıları ortak noktalarda kesişse de 

bazı hususlarda ayrışmalar yaşanır. Fikir sahipleri arasında Hodgson gibi bazı isimler, 

bu şekillenişte diğerlerince dikkat edilmeyecek detaylara çok daha fazla önem verir. 

Hodgson her ne kadar bürokrasi gerektiren idari işlere dâhil olmak istemese de 

Committee on Social Thought gibi cesur disiplinlerarası projelerde yer alması hem ona 

hem de bu kurumdan faydalananlara yarar sağlar. Ancak 1968 senesindeki vefatı vuku 

bulmadan üç ay önce Hodgson, Committee on Social Thought başkanlığı görevinden 

ayrılmayı yeni Rektör Ed Levi’den talep edecektir.100 Hem komite içindeki üyelerle 

 

96 A.g.e., 15-16. 14 Ekim tarihli Von Grunebaum için yazılan bu mektup için bkz.: Box 2, Folder 14, 

Hodgson, Papers.  
97 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, ss. 15-16. Ed 

Levi, Edward H. Levi için Hodgson’ın kullandığı kısa isimdir. 14 Ekim tarihli Von Grunebaum için 

yazılan bu mektup için bkz.: Box 2, Folder 14, Hodgson, Papers.  
98 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 16. Polk’la 

olan yazışma için bkz.: Box 2, Folder 2, Hodgson, Papers. Ayrıca, McNeill’ın Tarih Bölümü 

toplantılarına davetini işaret eden notlar için bkz.: Box 2, Folder 5, a.g.e. 
99 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 16.  

6 Ağustos 1965 tarihli bu yazışma için bkz.: Box 2, Folder 2, Hodgson, Papers. 
100 Bahsi geçen yazışma için bkz.: Box 5, Folder 2, Nef, Papers. 



 

 56 

kişilik çatışmalarını101 hem de toplantılardan ve benzeri sorumluluklardan kendi 

eserlerini tamamlamaya yeterli vakit bulamamayı bu talebine sebep olarak sıralar.102 

2.1.1.4. Akademik ve entelektüel kişiliği 

Hodgson’ın kişisel bağlılıkları profesyonel çalışmalarından ayrılamayacağı 

gibi, onun profesyonel didaktik metodolojisi de branş-dışı faaliyetlerinden ayrı 

değerlendirilemez.103 Tüm bu kurumlar, konular ve eğilimler ışığında netice itibariyle 

araştırmalarında titiz, çok okuyup çok yazan ancak az yayımlayan, bunun yanında 

tartışmalara ve geri bildirimlere önem veren bir kişiliğinin olduğu, çalışmalarına 

değinilecek bölümde daha iyi anlaşılabilecektir. Tartışmaya açtığı konuları sistemli 

aktarabilmeyi, eleştiri kanadını çalışmaları için daima açık tutmakla mümkün kılar. 

Hodgson, uzman olduğunu düşündüğü konularda bile öğrenecek şeyleri 

olduğunu kabul eder. Eleştiri almayı önemsediği kadar, araştırma sürecinde acele 

etmemeyi de önemser. Örneğin, oluşumunda rol oynadığı Committee on Research in 

Africa and the Near East içindeki görevlerini ve kendinden beklenenleri bir yük olarak 

değil, birkaç sene süreceğini tahmin ettiği bir öğrenme süreci olarak tanımlar.104 

Çalışma arkadaşları tarafından anlatıldığı üzere Hodgson her daim alicenap, 

her yerde ve anda ciddi ve teorik, inatla her anlamda erdem sahibi olmayı sürdüren 

biridir.105 Ancak her insan gibi elbette Hodgson’ın da bazen yıprandığı dönemleri olur. 

Özellikle, komitelerin yeni kurulduğu dönemlerde kurumsal meseleler ve 

meslektaşların kaprislerinden dolayı kendini yorgun hissettiği, yazılarındaki üsluptan 

anlaşılır.106 Hodgson, yöneticiliği devraldıktan sonra üniversite siyasetine dâhil 

olmaktaki isteksizliğini Von Grunebaum’la yazışmasına açıkça döker.107 Bu gibi 

görevler yerine “izlemeyi, beklemeyi ve öğrenmeyi” tercih ettiğini belirtir.108 Bu 

 

101 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, ss. 32-33.  

Bu ayrılma talebini ifade ettiği 27 Mart 1968 tarihli mektup için bkz.: Box 5, Folder 2, Nef, Papers. 
102 Bahsi geçen yazışma için bkz.: Box 5, Folder 2, Nef, Papers. 
103 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 34. 
104 A.g.e., 10-11. Bu ifadeler önceden de bahsedilen 11 Mart 1961 tarihli yazışmadandır. Bkz.: Box 2, 

Folder 14, Hodgson, Papers. 
105 Bellow, To Jerusalem and Back: A Personal Account, ss. 108-109. 
106 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 11. 
107 A.g.e., 16.  
108 A.g.e.  



 

 57 

ifadelerine rağmen, meslektaşı Mahdi’nin teşviki ve yeni komitelerin oluşmasıyla, 

yönetimle ilgili meselelere dâhil olmak zorunda kalır.109 Başkanlığa başladığında, 20 

senedir Chicago Üniversitesi bünyesinde yer almakta ve 10 senedir de The Venture of 

Islam’ı tamamlamaya çalışmaktadır.110 Bu görevinden ayrılırken bir emeklilik gayesi 

gütmez. Ailesindeki hastalıkları, engelli ikizlerinden birinin vefatını gerekçe 

göstererek yalnızca bir senelik ara verme niyetini belirtir.111 Bu sayede çalışmalarına 

dönmeyi ve üzerinde çalıştığı eseri tamamlamayı umut eder.112 İstifa kararını 

bildirmeden birkaç hafta önce kaleme aldığı yazısında, bağlı olduğu topluluğa ve 

öğrencilerine daha fazla yararlı olmayı arzuladığını ifade edecektir: 

(…) Committee on Social Thought Başkanı olmak beni gururlandırsa da 

bu sıfatla değil de The Venture of Islam ve The Unity of the World 

History’nin yazarı olarak anılmayı dört gözle bekliyorum. (…) statü 

arayışımın (…) insan anlayışı için daha sağlam bir temel olacak bir 

dünya-tarihsel vizyon sunmaya odaklanmasını istiyorum. (…) Özel 

olarak, kendimi tamamlayıcı gibi gördüğüm bir duyguya sahibim. 

Aslında bu kitapları yazmadığım anlarda -ki bu hem entelektüel hem de 

pratik nedenlerle sürekli olarak yapılamaz- ailemizde, Dostlar 

toplantısında ve bir öğretmen olarak, insanların serbest akışının bir 

parçası olmak istiyorum: Phyllis ve ben evimizin, tüm dünyanın 

akabileceği, kutsanacağı ve kutsanacağımızı umduğumuz açık bir ev 

olmasını istiyoruz. Dünya, her şeyden önce aile ve komşular, Dostlar, 

onların dostları ve öğrencilerdir. Bence yapabileceğimiz en iyi şey bu: 

“yolun kenarındaki açık ev” (olmak).113 

Öğrencilerle bireysel ödevleri/makaleleri dışında nasıl çalışacağını bilmediğini 

ifade eden Hodgson, yine aynı metinde bunu mümkün kılmanın yollarını arayacaktır: 

Nasıl yaşamak istediğimize dair Phyllis’le fikrimiz, önceliklerimizi 

belirliyor. Yazılarım ve açık evin önceliği var. Elbette açık evimizin 

toplantılar ve eğitimler için önemli bir rolü var. Büyük dersler vermek 

istemiyorum, daha küçük dersler vermek istiyorum. Şu anda fazlaca 

 

109 A.g.e.  
110 A.g.e., 32. 
111 A.g.e., 33. Ayrıca 27 Mart 1968 tarihli bu yazışmanın aslı için bkz.: Box 5, Folder 4, Nef, Papers. 
112 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 33. Box 5, 

Folder 4, Nef, Papers. 
113 Box 5, Folder 4, Nef, Papers. 



 

 58 

yaptığım gibi (…) çalışmada bireysel olarak öğrencilerle, tercihen 

Kuran, Rum(i?) veya İbnü’l-Arabi gibi büyük konuları, kesin ve büyük 

tahlillerle ele almak (istiyorum). Öğrencilerimin çıkarlarını savunmak 

için gerekli olduğu için personel kararlarına veya müfredat 

planlamasına dahil olmak istemiyorum. Bu nedenle, öğrenci 

konferanslarına zaman ayırmak için CST (Committee on Social 

Thought) başkanlığından kurtulmalı ve fakülte toplantılarının çoğunu 

kesmeliyim. Eve misafir davet etmek gibi şeylerle zamanımı geçirmek 

istediğimden Dostlar Buluşması komitelerinde görev almak veya 

programlarla ilgilenmek istemiyorum. Ancak yine de bu tür sorularla 

ilgileniyorum. Evin çevresinde epeyce bir fiziksel düzenleme için 

tamirci kiralamak niyetindeyim, böylelikle tüm zamanımı yazmaya 

veya insanlara ayırabilirim.114 

Hodgson günlük hayatını da akademik eğilimleriyle birlikte planlar. İnsanı 

anlamaya ve insanlığa faydalı olmaya yönelik iştiyakı, entelektüel endişelerini ahlaki 

sorumluluk anlayışıyla bağlantılı kılar. Öğrencilerle bireysel olarak ilgilenmek üzere 

uğraşı ve bürokratik mesai gerektiren işlere dair isteksizliği onu en iyi yaptığına 

inandığı şeye, eğitime vakit ayırmaya yönlendirir. Toplumsal sorunlara dair 

çözümünün bireysel sorumluluklar alarak mümkün olacağı inancındadır ve bu sebeple 

eğitimin yerini işle sınırlı tutmayarak aile yaşantısına da taşır. 

Almanca, Arapça, Fransızca, İspanyolca ve İtalyancayı kaynaklardan 

yararlanacak derecede bildiği, eserlerinin sonundaki kaynakçadan, bilhassa İslam’ın 

Serüveni’ndeki kısa özetlerle ilgili kaynaklara doğrudan atıflarından anlaşılabilir. 

Ayrıca ailesiyle bir dinlenme dönemine malik olabilmek umuduyla Avoca, 

Wisconsin’de satın aldıkları kulübeye “Jamalistan/Cemâlistan” adını vererek115 

Arapçayı günlük hayatında da kullanmaya gayret eder. Ancak İslam’ın Serüveni için 

endişelerini dile getirdiği bir mektubunda Von Grunebaum’a, Arapçaya arzu ettiği 

kadar hâkim olamadığından yakınır.116 Dil öğrenme ve kullanma konusunda kendini 

çok yetenekli bulmaz. Dil öğrenmekte zorlanan ve bu yüzden iyi bir Orta Doğu 

 

114 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 33. 
115 A.g.e. 
116 Box 2, Folder 14, Kiesling, Hanna Holborn Gray Special Collections Research Center Archival 

Notes: Hodgson Timeline. 11 Eylül 1962 tarihli bu mektubunda Hodgson kitabı hakkındaki karamsar 

düşüncelerinden ve hatta bu projesinden vazgeçmek üzere olduğundan söz edecektir. Bunun çeşitli 

sebepleri vardır. Bunlardan biri de dil bariyeridir. Osmanlı konusunda İslam Ansiklopedisi’nden 

okumaya çalıştığı bir makaleyi her ne kadar anlayabilse de bunun için ayırdığı süreyi tüm konuları ayrı 

ayrı anlamak için ayıramayacağını düşünür. 



 

 59 

tarihçisi olamayacağını düşünüp intihar etmek isteyen bir öğrencisine kendi 

yetersizliğini örnek gösterir.117 McNeill’ın aktardığı bir anıda118 günün belli bir saatini 

ise Türkçe öğrenmeye ayırdığı ifade edilir.119 

2.1.2. Eserleri Üzerine 

2.1.2.1. Doktora eseri  

Hodgson, Chicago Üniversitesi Committee on Social Thought programında, 

danışmanı Von Grunebaum’un desteğiyle, A Dissident Community in Medieval Islam: 

A General History of the Nizârî Ismâʻîlîs in the Alamut Period (Orta Çağ İslam’ında 

Muhalif bir Topluluk: Alamut Döneminde Nizarî İsmailîlerin Genel Tarihi) başlıklı 

doktora tezini 1951’de tamamlar.120 Ana metni değiştirilmeden eklediği pek çok notla 

kitaplaştırılan eser 1955’te yayımlanır.121 İlk büyük çaplı eseri olan bu çalışması, 

Hodgson’ın ileride de İslam’ın siyasal kurumsallaşmasına göre dönemlendirme 

yapmayı neden tercih ettiği sorusuna cevaplar barındırır. Üzerine eserini inşa ettiği 

soru, dinî ve sosyal olarak toplumdan soyutlanmış azınlık bir grubun, İslami 

ortodoksiyi kuvvetlendirip, onların düşmanlığını artıran bir yapı olarak nasıl var 

olduğudur. Bu çalışmasında Hodgson, İslam ülkelerindeki Orta Doğu geleneğinde, 

savaşlar ve fetihlerin yanı sıra entelektüel ve materyal birikimin yayılışı ve bunun 

hukuk, inanç ve dil yapısına olduğu kadar kurumsal yapıya etkisini sorgular. İslam 

toplumunun zaman içinde bu miras etrafında şekillenişine işaret eder. Oryantalistlerin 

aksine bütün bu değerlendirmelerinde İslam peygamberini yüce sıfatlarla anar ve onu 

damıtılmış bir din kaynağı olarak görür. Miraslarıyla bir bütün hâlinde İslam dininin 

 

117 Box 2, Folder 14, a.g.e. 
118 Tez içindeki William H. McNeill bölümünde bu konuşmaya değinilecektir. 
119 Ahmet Kanlıdere, “Takdim: Dünya Tarihçiliği ve Marshall G. S. Hodgson”, Dünya Tarihini 

Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine Makaleler, Ed. Edmund Burke III, 

İstanbul, Vadi Yayıncılık, 2019, ss. 7-24, s. 13. Ayrıca McNeill, Hodgson’ı anma toplantısında bundan 

bahsetmektedir. Bkz. Kiesling, Hanna Holborn Gray Special Collections Research Center Archival 

Notes: Hodgson Timeline. 
120 Marshall G. S. Hodgson, “A Dissident Community in Medieval Islam: A General History of the 

Nizârî Ismâʻîlîs in the Alamut Period”, Ph.D. Dissertation, The University of Chicago, Committee on 

Social Thought, Ann Arbor, 1951. 
121 Marshall G. S. Hodgson, The Order of Assassins: The Struggle of the Early Nizârî Ismâʿîlîs 

Against the Islamic World, USA, Mouton & 's-Gravenhage, 1955. 



 

 60 

toplumsal anlamdaki önemine atıf yapar. Bu miras içinde alternatif sentezler olarak 

ortaya çıkan grup ve inançlara da eğilir. Topluluk içinde farklı yorumlarla şekillenen 

ve zamanla birbirinden daha da uzaklaşan inanç fırkalarının, siyasi açıdan 

teşekküllerini açıklamaya çalışmak, tezinin ana meselesidir. Toplumsal yapıda dost-

düşman ilişkilerinin oluşumunu incelerken, Sünni ve Şii kültürünün ayrışmasını İslam 

içinde sosyolojik parçalanma olarak değerlendirir. Öte yandan, bu grupların 

çoğunluktan ayrı bir şekilde kendi içlerinde bir dinî bütünleşme yaşadıkları sonucuna 

varır. İslam dünyasından ayrı görülen bu grupların kendi nezdinde yaratıcılık 

barındırdığına işaret eder ve devlete karşı geliştirilen sosyal, hukuki ve entelektüel 

tepkileri süzgeçten geçirir. Konu edindiği Nizarîlerin öğütleri ve öğretilerini, 

dayanakları ve daha önce kullanılmamış kaynaklarla detaylıca açıklamaya çalışır. 

2.1.2.2. The Venture of Islam  

1957 senesinde doktora danışmanı Von Grunebaum’un himayesinde Hodgson, 

Rockefeller Vakfından, Chicago Üniversitesinin İslam Medeniyeti dersinde 

okutmanlık yapmak üzere maddi destek alır. Hibenin bir başka şartı olarak 

Hodgson’dan, aralarında Türkolog Andreas Tietze, Harvard’dan H. A. R. Gibb, 

McGill’den W. C. Smith, Princeton Üniversitesinden T. C. Young’ın da danışman 

olarak bulunacağı komitenin yardımıyla bir ders kitabı hazırlaması istenir.122 Bir lisans 

dersinde okutulmak üzere, İslam’ın Serüveni’nin daha kısa bir versiyonu böylelikle 

planlanır.123 Bu ders başladıktan sonra aynı senenin Mart ayında İslam Medeniyetlerini 

öğretme yöntemleri üzere Chicago’da düzenlenen bir konferans sonrasında Hodgson, 

kendisinden ders kitabı taslağının kopyalarını ısrarla isteyen akademisyenlerin 

isteklerini üzülerek karşılayamaz.124 Zira Hodgson, hem meslektaşlar ve öğrenciler 

hem de konuya ilgi duyanlara hitap edecek tarzda bir eser meydana getirme arzusuyla 

 

122 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 9. 
123 Ölümünden hemen sonraki Ekim ayında yayımlanan MESA dergisinde, Hodgson’ın bu geniş çaplı 

eserinin başarısına dair çalışma arkadaşlarının öngörülerine yer verilmesi dikkat çekicidir. Baskı 

hazırlığında olan 3 ciltlik The Venture of Islam için Hodgson’ın harcamış olduğu emek ve yoğun 

mesainin çevresi tarafından fark edilmemesi herhâlde olanaksız olurdu. Bkz.:, “In Memorium: Marshall 

G. S. Hodgson”. 
124 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 9. 



 

 61 

notların kapsamını genişletmekle meşguldür.125 Anlaşmaya göre küçük çaplı olması 

beklenen bu eserin 1961’de yayımlanma planı bu sebeplerle ertelenir.126 Hodgson ders 

notlarının kapsamını sürekli olarak güncellerken yazılanları defalarca gözden geçirir 

ve bunlar için meslektaşlarından yorum ve eleştiri bekler.127 Çalışmanın kapsamından 

tatmin olmayan Hodgson’ın bunu derinleştirme arzusu, mükemmeliyetçiliği ve azami 

titizliğinden kaynaklanır. Nihayetinde ciltler hâlini alacak tafsilatlı çalışmasını 

yayımlamak isteyen Hodgson’ın 46 senelik ömrü, endişe ettiği üzere buna vefa etmez 

ve hayattayken İslam’ın Serüveni’nin altı kitabından ancak dördü yayıncıya 

verilebilir.128 

Hodgson yayından çok araştırmayı gaye edinen bir yapıya sahiptir ve 

yayınların niceliğinden ziyade niteliğine önem verir. Bunca araştırma sonucunda 

Hodgson’ın hâlihazırda yayımlanmış çalışmalarının sayısı oldukça mütevazı kalır. 

Hodgson’ın yayımdan önce eserleri için gösterdiği titizlik kimilerince anlaşılabilir ve 

gerekli bir raddedeyken kimilerince değildir. Yayım yapmayı titizliği sebebiyle 

erteleyişi, onun çalışmalarını kaleminden çıktığı hâliyle okumak isteyenler için 

serzeniş nedeni olur. İslam’ın Serüveni’nin ilk iki cildinin Hodgson’ın kaleminden 

çıktığı ancak üçüncüsünün henüz sonlanmamış bir eser olarak derlendiği, eserler 

okunurken göz önünde bulundurulmalıdır. Ayrıca, Hodgson tarafından aslı 6 cilt 

olarak hazırlanan bu eser günümüzde 3 cilt hâlinde yayımlanır. Bu ciltlerdeki 

başlıkların editörler tarafından kaçınılmaz olarak sonradan eklendiği ancak bunlar 

eklenirken Hodgson’ın notlarındaki bağlamlara sadık kalındığı ifade edilir.129 İslam’ın 

Serüveni’nin ve Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek’in editörleri Reuben W. Smith ve 

Edmund Burke III, editörlerin yayım öncesinde eserlere müdahalelerine Hodgson’ın 

 

125 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 14. 
126 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 9. Normal 

şartlarda 30 Eylül 1960’ta bitecek olan vakıf desteğinin 1962’nin Aralık ayına kadar uzatılması istenir. 

Von Grunebaum’un vakıf için yazdığı rapor ve süre uzatımı talebinde, Hodgson’ın aldığı destek “1957 

Manual of Islamic Civilization Grant” olarak ifade edilir. Kitabın 1961’de tamamlanmasını hatta 

yayınlanmasını umduğunu söyleyen Von Grunebaum, “en yetenekli Arap uzmanımız” diyerek hitap 

ettiği Hodgson’ın eseri için kendinin ve tüm danışma kurulunun mutmainliğinden söz eder. Ayrıca 

birçok yayınevinin kitabın basımıyla ilgilendiğini bildirir. 21 Nisan 1960 tarihli bu yazışma için bkz.: 

Box 2, Folder 14, Kiesling, Hanna Holborn Gray Special Collections Research Center Archival Notes: 

Hodgson Timeline. 
127 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 13. 
128 A.g.e. 
129 A.g.e., 18. 



 

 62 

karşı çıktığını aktarırlar.130 Bu sebeple iki isim, Hodgson’ın vefatı sonrasında kitapları 

için editörlük yapmaya tereddütle yaklaşırlar. Zira eserlerdeki herhangi bir değişiklik, 

onun çalışma sistemine müdahale anlamına gelecektir.131 Ancak üstlendikleri görev 

sonrasında bu eserlerin daha çok kişiye ulaşmasında rol oynamaktan memnuniyet 

duyduklarını ifade edeceklerdir.132 

Kendi açıklamalarıyla yer verdiği seçilmiş kaynakçası ve lügatçesiyle, İslam 

dünyasını bölgelere ayırarak incelediği bu eserinde133 Hodgson, kendine has bir 

dönemlendirme ortaya koyar. Edebiyat, şiir, felsefe ve siyasi olaylarla yakından ilişkili 

olarak, toplumsal yaşamın niteliklerine dikkat çeker. Topluma ve mündemiç kültürlere 

ayrıntılı yaklaşımıyla eseri, özellikle Avrupa-merkezcilik karşısında konumlanmış bir 

İslam dünyası incelemesidir. Odak noktasını toplumların hareket eksenleri ve bunların 

sebeplerini ortaya koymak üzere inşa eder. Gayesi ise İslam’ı dünya tarihi içinde hak 

ettiğini düşündüğü yerde ve bakışla yeniden konumlandırmaktır. İslam’ın 

Serüveni’nin ilk kısmında, tarihi ve “tarih çalışmaları” diyerek söz ettiği interdisipliner 

alanı değerlendirir. Tarihçiliğin kapsamını ve bu çalışmaların sınırlılıklarını, mevcut 

tarihyazımına eleştirel yaklaşımıyla detaylıca tartışır.134 Üçüncü ciltte ise dönemindeki 

sosyolojik çalışmalara oldukça benzer biçimde modernite ve insanlık mirasları 

tartışılır.135 Özellikle bugünün problemleri olmaya hâlâ devam eden unsurlar üzerinde 

durulur ve bunların çözümleri sorgulanır.136 

 

130 A.g.e., 14-18. 
131 A.g.e. Burke’e göre de Hodgson muhtemelen bu kitabı hiçbir zaman tamamlayamayacaktı. Zira 

mükemmeliyetçiliği onun bir şeylerin tamama erebileceğini düşünmesini engellemekteydi. Bkz.:  

Edmund Burke III, “Reconsidering Marshall Hodgson”, İstanbul Şehir Üniversitesi Tarihçe Conference 

Series/Tarihçe Konferansları Serisi, 43, 2018, Erişim tarihi: 15/05/2022,  

(Çevrimiçi) https://www.youtube.com/watch?v=YJuypzfN2ek 
132 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, ss. 14-18. 
133 Marshall G. S. Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, Çev. 

Berkay Ersöz, C.:3, Ankara, Phoenix Yayınevi, 3 c., 2020, s. 513. 
134 Bu tartışmaların bir kısmına Hodgson’ın sosyal bilimlere katkılarının tartışılacağı kısımda 

değinilecektir. 
135 Hodgson’ın bu eseri, 1975’te yani vefatı sonrasında Phi Beta Kappa Topluluğu’nun Ralph Waldo 

Emerson Ödülü’ne layık görülür. Bu ödül, “insanlığın entelektüel ve kültürel durumunun 

yorumlanmasına önemli ölçüde katkıda bulunan bilimsel çalışmalara verilmektedir. 1960 yılında 

verilmeye başlanan ödül, antropoloji ve sosyal bilimler gibi alanlardaki uygun çalışmalar da dahil olmak 

üzere tarih, felsefe ve din alanlarındaki çalışmaları kapsar”. Phi Beta Kappa Topluluğunun diğer ödülleri 

ve topluluk hakkında ayrıntılı bilgi için bkz.: “The Phi Beta Kappa Books Awards”, The Phi Beta Kappa 

Society, t.y., Erişim tarihi: 31/12/2022, (Çevrimiçi) https://www.pbk.org/Book-Awards. 
136 A.g.e. 



 

 63 

2.1.2.3. Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek ve tamamlanmayan 

diğer eserleri 

Hodgson’ın bir diğer eseri, Rethinking World History (Dünya Tarihini Yeniden 

Düşünmek) kitabıdır.137 Bu kitap da İslam’ın Serüveni’nin üçüncü cildinde olduğu 

gibi, Hodgson’ın vefatı sonrasında bir araya getirilen makalelerinden oluşur. Kitabı 

derleyen ve kitaba bir de Sonuç bölümüyle katkı sağlayan isim Edmund Burke III’tür. 

Kitaptaki bazı makaleler Hodgson tarafından önceden yayımlanmıştır. Bazıları ise 

karışık hâlde arşivde bulunan notlarından devşirilir.138 Hodgson bu çalışmasının 

kapsamını “insanlığın yarısının tarihi” olarak ifade eder. Dinamik bir kültür mirası 

olan İslam’ı dünya tarihi çerçevesine oturtmak ve İslam medeniyetinin insanlık 

tarihinde kapladığı önemi ortaya koymak ister. Hodgson’a göre, dünya tarihinde eksik 

bırakılan bu kısma değinmek tarihin birliğini oluşturan şeyin ne olduğunu anlamaya 

imkân tanıyacaktır. Ancak eserini ortaya koyarken Hodgson, tamamıyla bir 

kapsayıcılık gayesi ve iddiası taşımaz. Bazı sınırlılıkların ve potansiyel eksiklerin 

farkındadır. Örneğin, kültür cephesinin tamamını üzülerek de olsa incelemeye dâhil 

edemediğini ifade eder.139 

 

137 Türkçe Hodgson literatürüne dâhil olduğundan Rethinking World History adlı derleme eserin 

çevirilerine değinmekte fayda vardır. İlk çeviri, orijinal kitabın tamamını değil, yalnızca ikinci 

bölümünü kapsadığından konu dizimi, kitabın aslından oldukça farklıdır. Ayrıca, Hodgson’ın ismi 

kitapta defaatle “Marshal” olarak yanlış yazıldığı için tezde kullanılmak üzere bu çeviriden herhangi bir 

kesit tercih edilmemiştir. Bkz.: Marshall G. S. Hodgson, Dünya Tarihinde İslâm, Çev. Ahmet 

Kanlıdere, İstanbul, Yöneliş Yayınları, 1997. Tercüman Kanlıdere, bu eserin tamamını değil, İslam’la 

ilgili makalelerini doktora tahsili esnasında çevirip yayımladığını ifade eder. Hodgson’a yönelik 

ilgisinin başlangıcının bu zamanlara denk düştüğü anlaşılabilir. Bkz.: Kanlıdere, Takdim: Dünya 

Tarihçiliği ve Marshall G. S. Hodgson, s. 23. Bu çeviriden bir sonraki versiyonun konu dizimi ise 

orijinal içerikle tutarlıdır. İkinci kez tercüme edilen bu eser için bkz.: Marshall G. S. Hodgson, Dünya 

Tarihini Yeniden Düşünmek, Ed. Edmund Burke III, Çev. Ahmet Kanlıdere, Ahmet Aydoğan, 

İstanbul, Yöneliş Yayınları, 2001. Günümüzdeki en son çeviri ise 2019 tarihlidir. Eski versiyonlarından 

daha anlaşılır bir Türkçeye sahip olduğundan ve muhtemel tercüme düzeltmelerinden sebep, tez içinde 

atıf yapılan versiyon da budur. Bkz.: Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa 

ve İslam Tarihi Üzerine Makaleler. Çeviride yine de birtakım sorunların olduğunu belirtmek gerekir. 

Bu sebeple, Hodgson’ı anlamak her ne kadar zor olsa da onun orijinal diliyle okunması tavsiye edilir. 

Çünkü Türkçe ifadeleri, İngilizcesinden daha anlaşılır değildir. Bu sebeple, Türkçe anlaşılmayan 

kısımlar için tez için kullanmak üzere kitabın orijinal dilinden yararlanılmıştır. 
138 Örneğin, “The Role of the Islam in the World History” adlı makale, kitabın ikinci bölüm, 7. başlığı 

altında; “The Unity of Later Islamic History” adlı makalesi ise yine aynı bölümün 9. başlığı altında 

yeniden basılmıştır. 
139 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 333. 



 

 64 

Hodgson hakkındaki bugüne kadar sunulan bilgilerden bazıları hatalıdır. Burke 

III tarafından tek bir kitap olarak derlenen Rethinking World History, aslında Hodgson 

tarafından The Unity of the World History ve The Valley of Vision olarak iki ayrı kitap 

hâlinde yayımlanmak istenir.140 Oysa Burke III, zaman içinde olgunlaşan 

entelektüelliğiyle Hodgson’ın sahip olduğu romantik coşkuyu aştığını ve onun The 

Unity of the World History’yi (Dünya Tarihi’nin Birliği’ni) “destansı bir dünya tarihi 

yazımına yeğledini” iddia eder.141 Burke III her ne kadar Hodgson’ın bu iki çalışmayı 

birleştirdiğini belirtse de Hodgson’ın hayalindeki The Valley of Vision’ın yeri, The 

Unity of the World History’den her zaman ayrı olmuştur.142 Ölümünden birkaç ay önce 

Hodgson, Committee on Social Thought’taki bir konuşmada The Valley of Vision’a 

“hayalimdeki eser” diyecektir. O günlerde bölüm eskizlerini hazırladığı bu eserin, 

1944’ten beri Hodgson’ın planladığı “büyük işi” olduğu, kullandığı heyecanlı 

ifadelerinden anlaşılır.143 Bu konuşma sırasında, “Dante ve Hegel’in (metodunun) bir 

tür mezci olacak bir insanlık tarihi yorumu”144 olarak tarif ettiği The Unity of the World 

History adlı eseri de yazmayı planladığını aktarır.145 Bu eser, başlığıyla Hodgson’ın 

tarihçilik anlayışının bir özetini yansıtır. Çünkü Hodgsoncı anlayışta dünya, ögeleri 

birbirinden ayrı görülemeyecek şekilde birbirine bağlıdır.146 Hodgson, notlarında 

Unity of World diyerek ismini kısalttığı bu kitabın, tarih öğretiminin her düzeyde 

yeniden yapılandırılmasına yönelik geniş kapsamlı çıkarımlar taşıyacağını iddia 

eder.147 

 

140 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 1. Ayrıca bu 

tezin içinde kaynak olarak kullanılan Nef’in notlarına atıf yapmakta yarar vardır. Bkz.: Box 5, Folder 

4, Nef, Papers. Hodgson hakkında bilgi veren kişi onun hakkında çokça yazan Burke III bile olsa, atıf 

yapılan her bilginin karşılaştırılarak okunması bu sebeple önemlidir. Burke III hem Chicago 

Üniversitesindeki Hodgson’ın notlarının hem de Nef ve diğer meslektaşlarının Hodgson hakkında 

yazdıklarının bir kısmını gözden kaçırmış olabilir. Zira bu bilgiye, Hodgson’ın meslektaşı John U. 

Nef’ten arda kalan arşivden ulaşılmıştır. 
141 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 1. 
142 A.g.e. 
143 A.g.e. ve yine içinde atıf yapılan aynı kaynak için bkz.: Box 5, Folder 4, Nef, Papers. 
144 Hodgson Dante, Milton, İbnü’l-Arabî, Hegel ve Herodot’un fikirlerini karşılaştırdığı notlar alır. 

Ancak bazı notları ezoterik sayılabilecek niteliktedir ve bu sebeple anlaşılamaz. Bkz. Kiesling, The 

Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 39. 
145 A.g.e., 1. 16 Şubat 1968 tarihli, bu kitabından da diğer kitapları yanında ayrı bir başlık olarak 

değindiği not için bkz.: Box 5, Folder 4, Nef, Papers. 
146 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 33. 
147 Kiesling, Hanna Holborn Gray Special Collections Research Center Archival Notes: Hodgson 

Timeline, s. 84. 



 

 65 

The Valley of Vision ve Unity of World History gibi Hodgson’ın yazmayı 

planladığı diğer kitapların başlıkları da sıralanır. Bunlar, World History Age by Age, 

(Çağ Çağ Dünya Tarihi), On Reading the Qur’an (Kuran’ı Okumak/Yorumlamak 

Üzerine) ve Islam in World History’dir (Dünya Tarihinde İslam).148 “Daha az 

akademik” olmasını düşündüğü başka kitap planları da mevcuttur ve bunların 

kapsamını da kısaca açıklar. On Quakerism (Quakerlık Üzerine), dinî bir gelenek ve 

teknik(leşen) dünyada bağlılık için bir araç olarak Quakerlığın potansiyellerine dair 

bir çalışma olacaktır.149 Bu aynı zamanda, dinin olanakları ve dinle ilgilenen bir kişinin 

sosyal meselelerde genel olarak nasıl bir duruş sergileyebileceği hakkında Hodgson’ın 

bir yorumudur.150 Hodgson, İslam’ın modern dünyanın açmazları için neler 

sunabileceği hususuna da İslam’ın Serüveni’nin son cildinde benzer şekilde eğilir. Bu 

onun, dünyayı ve tarihi anlamada dinin önemine dair görüşlerinin akademik 

anlayışıyla paralellik gösterdiğine bir işarettir. Bir diğer planı World Citizens’ 

Handbook’tur (Dünya Vatandaşlarının El Kitabı). Bu kitap, coğrafyayı (ve tarihi) 

güncel siyasi ayrımlardan ziyade doğal olarak sunmak; halkları geçici siyasi sınırların 

dışında, dilsel ve dinsel bağlılıklarına göre vurgulamak; kurumsal kalıpları 

Komünizm, Kapitalizm ve benzerleri arasındaki tartışmalar haricinde tarafsız 

terimlerle tanımlamak üzere bir eser olacaktır.151 Hodgson’ın, istatistik benzeri ek 

bilgileri sunabilecek bir çalışma arkadaşına ihtiyaç duyacağı için bu çalışmaya vakit 

ayıramadığı anlaşılır.152 What is Being Done (Neler Yapılıyor) adlı diğer müstakbel 

kitabında ise yukarıdaki diğer eserlerle bağlantılı olarak 20. yüzyılın ikilemlerini, 

Batılı bir bakış açısı yerine Unity of World History’de geliştireceği gerçek bir dünya-

tarihsel ve küresel bakışla analiz etmeyi hedefler. Katolikler, Pozitivistler, devrimciye 

karşı hükümet tarafından desteklenenler ve bunun gibi diğer toplumsal grupların 

vicdan çatışmaları olarak değerlendirdiği çeşitli yaklaşımlarının birbirlerinde olumlu 

bulabileceği yolları, ortak bir perspektifle genişçe sunmayı amaçlar.153 Hodgson, 

 

148 Box 5, Folder 4, Nef, Papers. 
149 Box 5, Folder 4, a.g.e. 
150 Box 5, Folder 4, a.g.e. 
151 Box 5, Folder 4, a.g.e. 
152 A.g.e. 
153 A.g.e. 



 

 66 

sorunların ve bakış açılarının karşılıklı olarak takdir edilmesiyle dünya çapında daha 

geniş bir vizyon dizisinin ortaya çıkmasını umar.154 

2.1.2.4. Makaleleri, eleştiri yazıları ve notları 

Lise yıllarından günümüze ulaşan yazılarında Hodgson’ın, İsa’nın hayatı ve 

İncilleri detaylıca okumakla ilgilendiği görülür.155 William Fergus Kernan’ın 1942’de 

yayımlanan Defense Will not Win the War kitabı üzerine henüz 21 yaşında yazdığı 

eleştiride156 ileriki eserleri için zihnini işgal edecek temel meselelerin tohumları 

görülebilir. Hodgson’ın İslam’a ve tarihyazımına ilgisinin kaynağının net olmadığı 

işaret edilir.157 Ancak bu önerme, kişilerin ilgi alanlarının hayat tecrübeleri ve 

inançlarıyla bağlantılı olduğu gerçeğini göz ardı eder. Kernan bu eserinde, “en 

saldırgan olmadıkları anda Müslümanları yakalayan Haçlı seferlerinin, Avrupa 

Medeniyeti’ni barbar İslam’dan ancak saldırı yoluyla kurtarabildiği”ne işaret eder. 

Hodgson ise saldırıyla kazanılmayan Puvatya ve Viyana muharebelerini örnek 

göstererek, Müslümanların ilerlemesinin savunma yoluyla durdurulduğunu belirtir. 

Kernan’ın tarihsel analizlerini gülünç bulan158 Hodgson’ın bu eleştirisi, pasifist olması 

ve savunmanın etkinliğiyle ilgilenmesindendir. Daha ilk makalelerinde bu meselelere 

yaklaşımından, Hodgson’ın daha sonra Dünya Tarihi’nin Birliği olarak adlandıracağı 

düşüncesinin izleri sezilebilir ve neden İslam medeniyetleri tarihi üzerine çalıştığı 

anlamlandırılabilir.159 Başka bir örnek ise, Hodgson’ın 1948’de Committee on Social 

Thought’taki bir öğrenci semineri için hazırladığı İslam’da Ortodoksluk ve Muhalefet 

 

154 A.g.e. 
155 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 6. 
156 A.g.e., 5. Ayrıca, bir Yarbay Kernan’ın bu kitabı Türkçeye Savunma Savaş Kazandırmaz olarak 

tercüme edilebilir. Bkz.: William F. Kernan, Defense Will not Win the War, Boston, Little, Brown 

and Company, 1942. 
157 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 6. 
158 A.g.e., 5-6. 
159 A.g.e., 5. 



 

 67 

başlıklı makalesinde Haşhaşîleri konu edinmesidir.160 Bu konu sonraki yıllarda onun 

Committee on Social Thought’taki doktora konusu olarak da karşımıza çıkacaktır.161 

1960’ta Hodgson, Diogenes adlı dergide yayınladığı bir makalede İslam ve 

Hristiyanlığı dini yaşam açısından mukayese eder. Okuyan Hristiyanların o günlerde 

İslam’ın kılıçla yayılan, ilkel bir çöl dini olmadığını öğrendiklerini, yine de Hristiyan 

tarihçilerin İslam’ı Hristiyanlığın yanlış bir versiyonu olarak sunma yanılgılarından 

vazgeçmediklerini ifade eder.162 Hristiyanlık ve Müslümanlıktaki ortaklıkları her iki 

dinin mensuplarının farklı bakış açılarından düşünmeye, bunları madde madde 

açıklamaya gayret eder.163 Bunların ardı sıra, İslam’da şeriata, tasavvufi görüşlere 

değinir ve iki dinin de bireysellikleri ve toplumsallıkları üzerine çeşitli yorumlar 

getirir.164 Ayrıca, iki dinin ruhsal tecrübeleri üzerine görüşlerini ve bunların 

modernlikle karşılaştıkları sorunları yine bir mukayeseyle sunmaya çalışır.165 

Nihayetinde hakikati birlikte bulmanın yollarını aramayı iki tarafa da öğütler.166 

Hodgson, kitap hâlini alacak bu yazılarından evvel benzer konularla 

ilgilendiğini bir başka alandaki makaleleriyle de belli eder. Örneğin, 1959’daki bir 

eğitim bilimleri dergisinde, Batılı olmayan medeniyetler hakkında daha kapsamlı bir 

beyan ortaya koymak amacıyla bir makale yayımlar.167 Bu makalede, ABD’deki 

yükseköğrenim kurumlarının lisans programlarında son yıllarda önemli ölçüde Batılı 

olmayan derslere yer verilmeye başlandığına işaret eder.168 Diğer Doğu çalışmaları 

benzeri bölümlerin misallerinin aksine 1956’dan beri tecrübe edinilen dersleriyle, 

 

160 24 Kasım 1948, Box 1, Folder 15, Kiesling, Hanna Holborn Gray Special Collections Research 

Center Archival Notes: Hodgson Timeline. Makalenin orijinal başlığı Orthodoxy and Dissent in 

Mediaeval Islam’dır. 
161 24 Kasım 1948, Box 1, Folder 15, a.g.e. Makalenin orijinal başlığı “Orthodoxy and Dissent in 

Mediaeval Islam”dır. 
162 Marshall G. S. Hodgson, “A Comparison of Islâm and Christianity as Frame-Work for Religious 

Life”, Diogenes, C.8, No:32, 1960, s. 49. 
163 A.g.e., 52. 
164 A.g.e., 66. 
165 A.g.e., 68-72. 
166 A.g.e. 
167 Marshall G. S. Hodgson, “A Non-Western Civilization Course in a Liberal Education with Special 

Attention to the Case of Islâm”, The Journal of General Education, C.12, No:1, 1959. Bu esere 

Kiesling’in tezinde -Liberal yerine General kelimesi kullanılarak, muhtemelen dergi başlığıyla 

karıştırılarak- yanlış başlıkla atıf yapılmıştır. Ancak yazıda ne kastedildiği anlaşılmakta ve kaynak bir 

kelime eksikle de olsa bulunabilmektedir. Ayrıca makale başlığını İslam Örneği Özelinde, Serbest 

Eğitimde Batılı Olmayan Bir Medeniyet Dersi olarak Türkçeye çevirebiliriz. 
168 A.g.e., 39. 



 

 68 

bünyesinde bulunduğu Chicago Üniversitesinin uygulamasını açıklar. Sadece 

uzmanlık için ya da seçmeli ders olarak alınmayan, oldukça yoğun olan ve “sene 

boyunca süren Batılı olmayan medeniyetler dersleri”nin, Chicago’da herhangi bir 

sosyal bilimler dalında okuyan bir öğrencinin alması beklenen derslerden biri 

olduğunun altını çizer.169 Bu derslerin müfredatta yer bulmaya başlamasına “pratik ve 

hümanist” sebepler başlıklarıyla değinerek, bu iki ana sebebin bir diğeri için 

tamamlayıcılığına işaret eder.170 Kendisi de bu derslerin konularından biri olarak 

özellikle İslam’ı değerlendirir. Bu konunun sadece bir inanç sistemi olarak değil bir 

medeniyet kaynağı olarak coğrafi, sosyolojik, edebi ve tarihi yönlerinin bir bütünlük 

içinde araştırılması gerektiğine maddeler hâlinde vurgu yapar.171 

Yayımlanmış bu eserleri haricinde, Chicago Üniversitesi Kütüphanesi Hanna 

Holborn Gray Özel Koleksiyonlar Araştırma Merkezinde, 5 sınıflandırma altında 

Hodgson’a ait 1940 ila 1971 yıllarını kapsayan 19 kutu arşiv dosyası mevcuttur.172 

Azami 80 sene kısıtlı kalacak öğrenci notlandırmaları haricinde bu kişisel dosyaların 

sayısı 282’yi bulur. Bahsedilen koleksiyon, Hodgson’ın Chicago Üniversitesindeki 

yazışmalarını, öğretim materyallerini, Committee on Social Thought başkanlığı 

esnasında ve komiteler arası yazışmalarını173, Chicago Üniversitesindeki profesörlüğü 

sürecinde eline ulaşan, gerek profesyonel çalışma notları, gerekse mesleğiyle alakalı 

diğer çalışmalarını ve ayrıca üniversite dışındaki belgelerini ve kişisel notlarını, enstitü 

dışından akademisyenlerle yazışmalarını, çalışmaları için topladığı araştırma 

ögelerini, birçok konu ve kişiye dair derlediği dosyalarını, ikincil kaynaklar için 

yorumlarını, akademik bağlantısı olmayan kişisel yazışmaların arkasına almış olduğu 

 

169 A.g.e. 
170 A.g.e. 
171 A.g.e., 45. 
172 Burke, Hodgson’ın notlarını toparladığı zaman diliminde, notların bulunduğu koleksiyonu 

Department of Special Collections of the Joseph Regenstein Library at the University of Chicago olarak 

işaret etmiştir. Bu kütüphanedeki özel koleksiyonun ismi 2020 yılında, ABD’deki üniversiteler içinde 

de ilk kadın rektör olan, Chicago Üniversitesi eski rektörü tarihçi Hanna Holborn Gray’in adını almıştır. 

Edmund Burke III’ün bu atfı için bkz.: Edmund Burke III, “Marshall G. S. Hodgson and the 

Hemispheric Interregional Approach to World History”, The New World History: A Field Guide for 

Teachers and Researchers, Eds. Ross E. Dunn, Laura J. Mitchell, Kerry Ward, Berkeley, University 

of California Press, 2016, ss. 78-90, s. 88. 
173 Türkçeye tercüme edilen Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek kitabının girişinde, Hodgson Başkan 

Yardımcısı olarak sunulur ancak bu bilgiyi Başkan olarak düzeltmeliyiz. 



 

 69 

akademik notlarını, henüz yayınlanmamış metinlerini, makalelerini, kitap 

eleştirilerinin taslaklarını ve yayıncılarla yazışmalarını kapsar.174 

Hodgson kişisel hayatının iniş çıkışlarının arka planındaki entelektüel 

deneyimini anlatacak bir çalışma olacak bir anı kitabı da yayımlamak ister. Birikmiş 

notlarını hayatını anlamlandırmak için kullanmayı mümkün kılacağı için bu 

çalışmanın faydalı olacağına inanır. Ancak bu çalışmanın geleceği Hodgson’a göre 

yukarıdakilerden daha şüphelidir.175 

Bunlar haricinde Hodgson, bazı görüşlerini öğrenci gazetesi The Chicago 

Maroon’da yayımlar.176 Hodgson bu gazetede çok çeşitli alanlarda, örneğin eğitimde 

notlandırma politikaları, üniversite konutları gibi konularda yazdığı gibi, dünya 

federalizmi veya sivil haklar üzerine “huysuz veya ilham verici” incelemeler de 

kaleme alır.177 

Her ne kadar çoğu notuna bu tez vesileyle ulaşılmış olsa da Hodgson’ın tüm 

bu notlarının eksiksiz olarak dâhil edildiği daha kapsamlı bir araştırma yapmak yüksek 

lisans tezinin kapsamını aşan bir mesai gerektirir. Bu zamana değin notları ve 

makalelerinden, günümüzde ismini taşıyan eserlerin basımı için öğrencileri ve çalışma 

arkadaşlarının yararlanılmış olduğu belirtilse de bu eserlere dâhil edilmemiş notları, 

onun hakkındaki anlayışın gelişmesi için ilgililerine farklı kapılar aralayabilir. 

Notlarını teker teker biyografik olarak ele almak da herhangi bir yanlış bilgi 

aktarımının zincir hâline gelmesini önleyebilir.  

2.1.2.5. Ansiklopedi maddeleri 

Hodgson aynı zamanda Encyclopédie de l’Islam’a çeşitli maddelerle katkı 

sunmuştur. Bunlar, Abdullah bin Muaviye’yi imam kabul edenlere verilen lakap olan 

Cenâhiyye, al-Djanahiyya178, 11. yüzyılda İsmailî önder Muhammed bin İsmail al-

 

174 Hodgson, Papers. 
175 Box 5, Folder 4, Nef, Papers. 
176 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 2. 
177 Kiesling, “The Life of Marshall Hodgson”. 
178 Marshall G. S. Hodgson, M. Canard, “al-Ḏj̲anāḥiyya”, Encyclopédie de l’Islam, Brill, 2010, s. 452, 

Erişim tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclopedie-de-l-islam/al-djanahiyya-SIM_1983 



 

 70 

Darazi179, Albâiyye-Ulyâiyye olarak da bilinen Şii fırkasının tali bir kolu olan 

Zemmiye ya da Zemîmiyye olarak da bilinen al-Dhammiyya180, Zeydiyye yahut 

Carudiyye olarak bilinen 13. yüzyılda ortaya çıkan ılımlı Şii fırkası olan al-

Djarudiyya181, Hicri 3. yüzyıl sonlarında sadece bakliyat yiyen bir grup olan Karmatî 

için zikredilen isim bir diğer isim Bakliyya182, İslam’ın ilk dönemlerindeki ılımlı ve 

uzlaşmacı siyasi fırka olan Mürcie mezhebinin fırkalarından biri olan Gassaniyye 

üzerine yazılan Ghassaniyya183, İsmailîlerin kalesi Alamut184 ve İsmailîler için verilen 

isim Batiniyya185, Alamut’un ilk fedaisi Hasan-i Sabbah186 ve Nizarî İsmailîlerin 

ondan sonraki lideri Kiya Büzürgümmîd üzerine yazılan Buzurg-Ummid187, İsmailiyye 

üzerinde etkili olan fikirleriyle bir fırka lideri olan Beyân b. Sem’ân üzerine Bayan b. 

Sam’an188 ve İsmaililerde imam tarafından tayin edilen mezhep üyeleri için kullanılan 

 

179 Marshall G. S. Hodgson, “Al-Darazī”, a.e., s. 140, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclopedie-de-l-islam/al-darazi-SIM_1715 
180 Marshall G. S. Hodgson, “Al-D̲h̲ammiyya”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 218, Erişim 

tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclopaedia-of-

islam-2/al-dhammiyya-SIM_1813 
181 Marshall G. S. Hodgson, “Al-D̲j̲ārūdiyya”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 485, Erişim 

tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclopaedia-of-

islam-2/al-djarudiyya-SIM_2014 
182 Marshall G. S. Hodgson, “Baḳliyya”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 962, Erişim tarihi: 

31/10/2022, (Çevrimiçi) https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclopaedia-of-islam-

2/bakliyya-SIM_1109 
183 Marshall G. S. Hodgson, “G̲h̲assāniyya”, Encyclopaedia of Islam,, Brill, 2012, s. 1022, Erişim 

tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclopaedia-of-

islam-2/ghassaniyya-SIM_2474 
184 Marshall G. S. Hodgson, “Alamūt”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 352, Erişim tarihi: 

31/10/2022, (Çevrimiçi) https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclopaedia-of-islam-

2/alamut-COM_0042 
185 Marshall G. S. Hodgson, “Bāṭiniyya”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 1098, Erişim tarihi: 

31/10/2022, (Çevrimiçi) https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclopaedia-of-islam-

2/batiniyya-SIM_1284 
186 Marshall G. S. Hodgson, “Ḥasan-i Ṣabbāḥ”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 253, Erişim 

tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclopaedia-of-

islam-2/hasan-i-sabbah-SIM_2776 
187 Marshall G. S. Hodgson, “Buzurg-Ummīd”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 1359, Erişim 

tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclopaedia-of-

islam-2/buzurg-ummid-SIM_1577 
188 Marshall G. S. Hodgson, “Bayān b. Samʿān”, Encyclopédie de l’Islam, Brill, 2010, s. 1150, Erişim 

tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclopedie-de-l-

islam/bayan-b-saman-SIM_1299 



 

 71 

kelime olan Dai189, Fatımi Mu’iz ve el-Aziz’in yardımcısı olan Djabr b. al-Kasim190, 

soyu baba tarafından Hz. Ali’ye, anne tarafından Hz. Ebû Bekir’e dayanan, Şii 

alimlerin imam olarak kabul ettiği Dja’far al-Sadik191, Şia’nın tanınmış kurucusu Abd 

Allah b. Saba192, İsmailî kökenli Dürziler hakkında yazılan Duruz193, gayb kökünden 

gelen Ghayba194, on ikinci imamla gaybetteyken irtibat kurduğu ve vekalet aldığı 

kabul edilen sefir Ibn Ruh195, fıkıhta serbest bırakılan fiillerin tartışılması adına 

kullanılan terim olan Ibaha196 ve galiyyeyi ifade eden, haddi aşmaktan mülhem 

Ghulat197 başlıklarıdır. Bugün ulaşılamayan, vejetaryenlikle ilgili Vegetarianism 

maddesini de 1967’de Encyclopedia Britannica için kaleme alır. 

2.2. Fikirleri: Değindiği Konularla Hodgson 

Hodgson’ın çalışmalarında ilk ve en göze çarpan nokta, onun metodoloji 

üzerine endişeleri ve çalışmalarını bu endişe üzerine bina etmeye çalışmasıdır. Eğer 

araştırma bizatihi bunlar üzerine değilse, terimler ve kavramlar gibi bugünkü 

akademik çalışmalarda birkaç sayfa ile açıklanması beklenen ve bazen de sathi 

kalabilen anlatı nesnelerinin konuyu referanslardan daha çok yönlendirdiğini düşünür. 

Bu sebeplerle, tarihsel eylem ve tarihçinin nesnesi üzerine çokça düşünerek kurduğu 

 

189 Marshall G. S. Hodgson, “Dāʿī”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 97, Erişim tarihi: 

31/10/2022, (Çevrimiçi) https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclopaedia-of-islam-

2/dai-SIM_1668 
190 Marshall G. S. Hodgson, “Ḏj̲abr b. al-Ḳāsim”, Encyclopédie de l’Islam, Brill, 2010, s. 372, Erişim 

tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclopedie-de-l-

islam/djabr-b-al-kasim-SIM_1902 
191 Marshall G. S. Hodgson, “D̲j̲aʿfar al-Ṣādiḳ”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 374, Erişim 

tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclopaedia-of-

islam-2/djafar-al-sadik-SIM_1922 
192 Marshall G. S. Hodgson, “ʿAbd Allāh b. Sabaʾ”, Encyclopaedia of Islam,, Brill, 2012, s. 51, Erişim 

tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclopaedia-of-

islam-2/abd-allah-b-saba-SIM_0061 
193 Marshall G. S. Hodgson v.d., “Durūz”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 631, Erişim tarihi: 

31/10/2022, (Çevrimiçi) https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclopaedia-of-islam-

2/duruz-COM_0198 
194 D.B. MacDonald, Marshall G. S. Hodgson, “G̲h̲ayba”, a.e., s. 1026, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ghayba-SIM_2479 
195 Marshall G. S. Hodgson, “Ibn Rūḥ”, a.e., s. 907, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ibn-ruh-SIM_3336 
196 W. Madelung, Marshall G. S. Hodgson, “Ibāḥa”, a.e., s. 662, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ibaha-SIM_3016 
197 Marshall G. S. Hodgson, “G̲h̲ulāt”, a.e., s. 1093, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ghulat-SIM_2517 



 

 72 

belli olan şahsına münhasır yönteminde, bu konuları çalışmalarının odak noktasına 

yerleştirerek açıklar ve okuyucuyu kendi metoduna aşina kılar. Özellikle eserlerinin 

başlangıcında, eserde takip edeceği metodu açıklamak için oldukça geniş bir bölüm 

ayırmayı yeğler. Bu kısımlarda, sürekli eleştirdiği yanlışları yapmamak üzere dikkatli 

olmaya çalışır ve okuyucu için anlaşılabilir olmaya gayret eder. 

Özellikle İslam’ın Serüveni metodolojik açıdan incelendiğinde, 

transliterasyon, çeviri, dilin kullanımı ve hatta telaffuz üzerine uzun bir giriş göze 

çarpar. İslam dinine mensup toplumların dil açısından zengin sayılabilecek -ve bazı 

durumlarda da karışıklığa neden olabilecek- bir kültür birikimine sahip olmaları 

sebebiyle, İslam araştırmalarındaki meselelerin itinayla bir araya getirilmesi 

gerektiğini hatırlatır.198 

Hodgson’a göre dünya tarihini alışılagelmiş kavram ve yorumlamalardan 

sıyırmak için araştırmacının, üyesi olduğu toplumun özlerinin neden olduğu 

sınırlamaların farkında olması gerekir. Hodgson, tarafsızlık söylemlerini makul ve 

mümkün görmez. Tarafsızlık iddialarının aksine, sınırlılıklarla ilgili bireysel 

farkındalıkların daha tutarlı bir görüş sağladığına inanır. Her araştırmacının, yalnız 

dinî değil, ideolojik ve kültürel bağlılıklarının da bilincinde olması gerekir. Çünkü 

insan doğası gereği, sahip olunan bağlılıklardan azade bir bakış açısı mümkün 

değildir.199 Hodgson, insanın doğası gereği mensup olduğu bağlılıkların, onu tutkulu 

araştırmaya ve sorulara yönlendireceğine inanır. Hodgson’a göre, büyük bilginlerin 

abidevi soruşturmalarının fitilini ateşleyen şey çoğu zaman onların geleneksel 

önyargıları ve bağlılıkları olmuştur.200 Ancak bu, bakış açısında sınırlılık 

olmayacağının garantisi değildir. Zira bu güçlü bağların soru sormaya insanı meyyal 

kılması, araştırma konularının soruları ve cevapların en başından bağlılıkla tayin 

 

198 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı. Hodgson’ın erken dönemdeki makalelerinde 

İslâm kelimesini özellikle “â” harfiyle yazılmıştır. Hodgson, Arapça isimler için Türkçede kullanılan 

hâliyle Latin alfabesinden transliterasyondan etkilenmiş olabilir. Bu elbette bir varsayımdır. Örnek 

olarak daha evvelde de işaret edilen yazısı için bkz.: Hodgson, “A Non-Western Civilization Course in 

a Liberal Education with Special Attention to the Case of Islâm”. Yahut bkz.: Hodgson, “Islâm and 

Image”. 
199 Burke III, Marshall G. S. Hodgson ve Dünya Tarihi, s. 40. 
200 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 54. 



 

 73 

edilmesi anlamına gelir.201 Bu açıdan, yalnız tarih araştırmacıları değil, beşerî 

bilimlere çalışmalarıyla birer numune sunma isteğinde olanlar, her birini 

karşılaştırmak mümkün olmasa da normların kaynağı kabul edilen bu türlü bağlılıkları 

detaylıca mercek altına almalıdır.  

Hodgson, İslam’ı bir tarihçinin tuvali olarak betimleyerek202, bu geleneğin 

içindeki her bir istisnailiği, insanlık tablosunu oluşturan biricik unsur olarak 

gördüğüne işaret eder.203 Toplumu, toplumsal dönüşümü ve dönüşümüne 

yönlendirilen bakış açılarını eleştirel şekilde araştırmasına dâhil etmesi, onun 

sosyolojik düşünme ve araştırma metoduna aşina olduğunu gösterir. Topluma eleştirel 

yaklaşımı tarihçiler için elzem kabul ederken, bunun sosyologlar ve diğer sosyal-beşerî 

bilimler alanında çalışan araştırmacılar için de mühim olduğu görüşündedir. “Bu gibi 

çalışmaları ciddi bir gözle incelemeye niyetli her okurun alışkın olmadığı düşünce 

tarzlarında düşünmeye, kendi düşünme alışkanlıklarını bir kenara bırakmaya hazır 

olması gerekir.”204 Aksi takdirde romantik bir bakış, farklılık duygusunu 

pekiştirecektir.205 

Hodgson, toplum yapısını formüle ederken inanç, hukuk ve örgütlenme 

biçimlerini206 ve inançta tarihin mahiyetini ele alır. Bu sebeple, toplumsal hayatın 

gayeleri üzerinde dururken, moderniteyle zaman içinde kaybolduğu söylenen 

Müslüman geleneğin, toplum için hoşnutsuzluk sebebi olduğuna dikkat çeker.207 Bu 

sebeple modernite ile İslam’ı zaman zaman karşı karşıya getirerek ele alır. 

2.2.1. Kavramlar, Terimler 

Hodgson, Committee on Social Thought’un üyeleriyle yapılan bir toplantı 

sonrasında bir mektup kaleme alır. Bu mektupta, bilim ve sanatla hakikati aramayı 

 

201 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 454. 
202 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 52. 
203 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, ss. 159-160. 
204 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 21. 
205 A.g.e. 
206 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 245. 
207 A.g.e., 370. 



 

 74 

ahlaki bir zorunluluk olarak görmeye meyyal olduğunu belirtir.208 Çünkü Hodgson’a 

göre bu, insanın yaşamdaki rolünü önemli görmeye bir sebeptir. Ayrıca, 

çalışmalarında hangi Hristiyan terimlerini neden kullandığına dair açıklama ihtiyacı 

hisseder. Hodgson, dilin ve kavramların kapsadıklarıyla kastedilenin ne olduğunu 

anlatabilmek için çerçeveyi sınırlandırmanın önemine yalnız bu mektubunda değil, 

diğer çalışmalarında da dikkat çeker.209 Zira sadece tarihte değil, sosyal araştırmaların 

tümünde kullanılan kavramlar yerine yeni kavramlar üretmeden çözülemeyecek, 

kemiklemiş sorunlar mevcuttur.210 Kavramların o güne değin kabul edilen sınırlı 

bağlamlarında tartışılmasının sadece taktiksel sonuçlar elde etmeye neden olacağını 

bildirir.211 

Hodgson için terminoloji, karşılaştırma kategorilerinin düzenlendiği tarzdır ve 

tabirlerin seçimi kategorileri, kategoriler biçim ve sınırları, sorular da cevapları tayin 

eder.212 Bir neden olmadıkça, bir yorum bütünün sadece tek parçasına tatbik edilir ve 

bütün yerine parça zikredilir. Tüm sahayı kapsama gerekliliği ise kategorileştirmeyi 

doğurur.213 Hodgson, tarihsel araştırmada en çok ihtiyaç duyulan şeyin kavram dizisi 

değil, bu kavramların ustalıkla ele alınması olduğuna işaret eder.214 Örneğin, ele 

alınacak coğrafya için önceden belirlenmiş coğrafi tabirlerin kullanımından kaçınmak 

gerekir. Çünkü bunlar dönemin siyasi sınırlarıyla tanımlanan birimleri ifade eder.215 

Dönemin siyasi şartlarıyla tanımlanmış tabirleri kabul etmek de uzun vadeli 

karşılaştırmalarda sınırlılığa sebep olur.216 Bu nedenlerle Hodgson, zaman içinde 

ihtiyaca göre yeni tabirlere muhtaç olunduğunu hatırlatır. 217 Özellikle küresel tarih 

 

208 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 38. 

8 Mayıs 1961 tarihli bu yazı için bkz.: Box 5, Folder 16, Hodgson, Papers. 
209 Tezin 3. bölümünde sınırlılıklar ile ilgili tartışmalara değinilecektir. 
210 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 91. 
211 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 38. Ayrıca 

bkz.: Box 5, Folder 16, Hodgson, Papers. 
212 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, ss. 397, 453-454. 
213 A.g.e., 454. 
214 A.g.e., 453. 
215 A.g.e., 454. 
216 A.g.e. 
217 A.g.e. 



 

 75 

metodunda, yıkıcı bölgesel ve yöresel fikirlerin sürdürülmesine katkıda bulunan 

terimleri kullanmakta ısrar edilmemelidir.218 

Hodgson tarihsel karşılaştırma birimlerinin tarihsel bütünlükle, bunun da 

dünya tarihiyle ilgili olduğuna inanır. Bu birimlerin gerekliliği üzerine düşünürken 

bunların nasıl kullanılması gerektiği üzerinde de durur. Onun açısından dünya tarihiyle 

ilişkili olarak tarihsel bütünlükler, geniş ve bu yüzden yeterli olamayan birimlerdir.219 

Modern tarihi nitelemek için ele alınan probleme göre tarihsel bütünlüğün bilinçli bir 

şekilde yeniden biçimlenmesi gerekir. Çünkü eski kategoriler çoğu kez araştırmacıyı 

yanlış yönlendirir.220 Hodgson bu gerekliliği, modern toplumda sosyal bilimler üzerine 

düşünürken metodolojik açıdan yeni gereksinimlerin ne olabileceğini sorgulayarak ifa 

eder. Ona göre öncelikle modern topluma özgü olan şeylerin izahına dair problemler 

mevcuttur. Bunların çözümü, öncelikle modern olanla diğerini karşılaştırabilecek 

birimlerin tanınmasından ve bunların karşılaştırma yapılacak bağlama 

yerleştirilmesinden geçer.221 

Hodgson bir diğer noktada disiplinlere göre kavramsallaştırma farklılıklarına 

ve bunun bazı açılardan gerekliliklerine değinir. Örneğin soyut kavramsallaştırmalar 

felsefe ve dilbilimciler için uygundur. Çünkü bu metotta mevcut metinler üzerine 

algılar yoğunlaşır.222 

Hodgson’ın özellikle Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek kitabında üzerinde 

durduğu beş kavram öne çıkar. Bunlar ökümen, medeniyet, bölge, kültürel alan ve 

medenileşmiş gelenektir. 

Bu kavramlardan ilki, çalışmalarında çokça atıf yaptığı ökümendir. Afro-

Avrasya kuşağına vurgu yaparak tarihsel öneme matuf meskûn mahal anlamında 

kullanır.223 Bu terim sadece şarkı kapsamaz.224 Hodgson bu terimi, Eski Dünya olarak 

adlandırılan, milattan önce 3000 civarından bugüne dek bin yıldır tedricen genişleyen, 

 

218 A.g.e., 104. 
219 A.g.e., 428. 
220 A.g.e., 437. 
221 A.g.e., 438. 
222 A.g.e., 275. 
223 A.g.e., 11. 
224 A.g.e., 445. 



 

 76 

medenileşmiş Avrasya ve Kuzey Afrika kuşağı ve Hint bölgesini kapsayan225, en başta 

bir tarihsel bütünlüğü ve ardından, en geniş bölgeyi temsilen kullanır.226 Hodgson’ın 

ifadesiyle bir kültür ve gelişim sahası olarak değerlendirilen bu kuşağın en önemli 

özelliği, üzerindeki tarihî unsurların sürekli çoğalıp çeşitlenmesidir.227 Bu sebeple 

ökümen, ayrıntılı izah için özel dikkat gerektiren, hem müstakil bir konu, hem de 

mekânsal ve zamansal olarak açıklanmaya muhtaç bir bölgedir.228 Ökümenik kuşak 

birçok farklı bölgeye ayrılmaktaysa da kendi içinde bir bütünlüğü mevcuttur.229 Ancak 

kuşak, ileride değinilecek modern dönüşümle birlikte, tarihsel bütünlük olarak 

varlığının etkisini zamanla kaybedecektir.230 

Öte yandan Hodgson, Batı Avrupa’nın, modern zamana, yani 1800 sonrasına 

kadar olağanüstü bir tarihsel hikâyesinin olmadığını ve Afro-Avrasya tarihsel 

hayatının bir parçası olduğunu hatırlatır.231 Avrupa’nın hiç de küçümsenmeyecek olan 

Avrupalı olmayan geçmişinin göz ardı edildiğini belirterek232 ökümenin tarihine 

önyargı beslendiğine dikkat çeker.233 Hodgson’a göre, ökümenik düzene dair gelişmiş 

ve tam bir kavrayış, İslam tarihinin sonraki dönemlerini de kendi bütünlüğünde ve 

çeşitliliğinde görmeye izin verecektir.234 Bu da, Batılı tarihin genel çarpıtmalarının 

fark edilip düzeltilmesine imkân tanır.235 Hodgson’ın bu bakış açısı, var olan 

araştırmalara göre birçok açıdan farklı bir metot benimsemesinin temel sebeplerinden 

biridir. Zira Hodgson’a göre geniş bir araştırmanın içindeki özel gelişmelerin 

konumlandırılması, o araştırmanın anlaşılması için zorunludur.236 Hodgson, 

hadiselerin hangi bakımlardan tarihsel bütünlükle irtibatlı olduğunu ayırt etme 

meselesine ökümen anlayışındaki yaklaşımıyla örnek sunar. Kısmen gerçek bir oran 

duygusu sağlaması adına ökümenin diğer halklarla bağlantısı sürekli olarak kontrol 

 

225 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 80. 
226 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, ss. 429-431. 
227 A.g.e., 76. 
228 A.g.e., 436. 
229 A.g.e., 433. 
230 A.g.e., 438. 
231 A.g.e., 339. 
232 A.g.e., 415. 
233 A.g.e., 410. 
234 A.g.e., 398. 
235 A.g.e. 
236 A.g.e. 



 

 77 

edilmelidir.237 Kontrol amacıyla bir çerçeve kurulurken, ökümenle bağlantılılık 

düzeylerinin farklılığı da göz önünde bulundurulmalıdır.238 Nitekim ökümenik kuşağın 

her dönemindeki şartları da farklılık gösterir.239 Hodgson, ayrıca dünya tarihinde 

ökümenik bir çerçeve kurmanın araştırmacıya asli bir omurga sağlayacağına inanır.240 

Bölgelerarası seviyeleri tanımlamak, konunun kontrolsüzce basitleştirmeden ya da 

gereksizce zenginleştirmeden değerlendirilmesi için araştırmacılara bir yol gösterir. 

Medeniyet kavramı, Hodgson’ın ikinci olarak dikkatlice üzerinde durduğu 

kavramdır. Bu kavramla Hodgson, sanatın içinde yaratıldığı, kurumların şekillendiği, 

manevi entelektüel dönüşümün gerçekleştiği, kurumsal ekonomisi ve felsefesi olan, 

ortak din ve dillerin mevcut olduğu, sosyokültürel bağlamda ortak geçmişi olan bir 

yapıyı işaret eder. Hodgson’a göre ortak medeniyetin varlığı, ortak bir tarihsel 

bütünlüğü şart koşar.241 Zamanda ve mekânda sınırlı, en özlü ve parçalanabilir tarihsel 

bütünlük türü olan242 medeniyetin temel referans birimi olarak, modern-öncesi 

dönemlerdeki şehirleşmiş büyük kültürel mirası işaret eden Hodgson243, medeniyet 

hakkındaki akademik mütalaaların, gerekçelendirilmelerine göre farklılık 

gösterebileceğini ifade eder.244 Örneğin Hodgson, kendi çalışmalarında medeniyetin 

bir bütün olarak insanlık tarihinde yer kapladığını düşünerek bunu açıklamaya 

çalışır.245 Medeniyet ve toplumu konu edinirken, tarihçilerin genelde medeni olandan 

bahsettiklerini, edebî ve filolojik incelemelerde bulunanlarınsa insanların dillerle ve 

ardından dinlerle kümelenişe işaret ettiklerini ifade eder.246 Hodgson’a göre 

medeniyete beşeriyetten ayrı bir varlık atfedilmemelidir.247 Hodgson, yaratıcılık ve 

düşüşe dair tartışmaların olduğu bölümde, medeniyeti bir de bu yönüyle açıklamaya 

 

237 A.g.e., 416-417. 
238 A.g.e. 
239 A.g.e. 
240 A.g.e., 459. 
241 A.g.e., 430. 
242 A.g.e., 436. 
243 A.g.e., 166. 
244 A.g.e., 172. 
245 A.g.e., 333. 
246 A.g.e., 67. 
247 A.g.e., 172. 



 

 78 

çalışır. Bu anlamda medeniyet, kültürel filizlenme baskısından meydana gelmiş ve 

bunu muhafaza etmiş kültürel yapıdır.248  

Hodgson, filologların “bir dil kümesi yahut kültürel olarak ilintili bir dil 

kümesinin, yazılı geleneğiyle taşınan şey” şeklindeki medeniyet tanımlarının genel 

manada kabul gördüğünü ancak bunun yazılı medeniyetler için anlamlıyken diğer 

mukayeseleri en baştan hatalı kıldığını ifade eder.249 İleride şarkiyatçılara ve 

filologlara karşı birtakım eleştirilerine tekrar değineceğimiz Hodgson’a göre 

filologlar, medeniyetler kategorisini büyük oranda hatalı olarak belirleyen kişilerdir. 

Hodgson ise medeniyetleri, birbirine bağımlı birikimsel gelenekleri bilinçli olarak 

paylaştıkları ölçüde, kültürlerin daha geniş kümelenmesi olarak nitelendirir.250  

Hodgson’ın üzerinde durduğu üçüncü kavram bölgedir. Ortak ilişkilerin 

coğrafi alanı ve harici sabiteler bulmak için elverişli olan bölge için fiziksel engeller 

iletişime mâni değildir ve bu sebeple medeniyete nazaran çok zıt kültürleri yan yana 

barındırabilir.251 Ancak bu kavram için çok kısa tanımlara yer veren Hodgson, 

bölgesellik konusunda, konuyla ilgili terimleri karşılaştırmalarla ele alır. Bu sebeple 

Asya, Avrupa, Şark ve Batı kavramlarını müphemlikleriyle tek tek yeniden gündemine 

taşır. 

Üzerinde durulan dördüncü kavram, bölge araştırmaları için daha az tarihsel 

bir kavram olarak karşımıza çıkan kültürel alandır. Bu kavram Hodgson’a göre de 

farklı disiplinlerin iş birliği için daha uygun bir zemin sunar.252 Hodgson 

değerlendirmelerinde, bölgelerin modern şartlar içinde farklı anlamlar kazandığını, 

kültür alanlarının bunda önemli hâle geldiğini ifade eder. Edebiyattan hukuk 

sistemine, toplumsal örgütlenmelerden ekonomik ve ticari kalıplara, sanattan, 

coğrafyalar arası toplumsal dayanışmanın gücüne kadar çok çeşitli alanlarda 

örneklerle çeşitli değerlendirmelerde bulunur.253 

 

248 A.g.e., 439. 
249 A.g.e., 168. Bu tanımı, Carl Becker, Gustave Von Grunebaum ve Jörg Kramer kabul etmektedir. 
250 A.g.e., 171. 
251 A.g.e., 429. 
252 A.g.e. 
253 A.g.e., 69. 



 

 79 

Hodgson’ın kısaca ele aldığı beşinci kavram medenileşmiş gelenektir. 

Hodgson’a göre medenileşmiş gelenek, köklü bir arka plan barındırdığı254, zorunlu 

olarak daimî teması işaret ettiği ve sürekliliği içerdiği için önemlidir.255 Hodgson, 

özellikle antropoloji ve karşılaştırmalı çalışmalar açısından bu kavramın kullanımını 

faydalı bulur.256 

Hodgson, geleneğin modern gözlere nasıl göründüğü üzerine de düşünür. 

Geçmişten gelen yararlı usulleri taşımasının işlevselliği haricinde gelenek, akılcı 

hesaplarla ilgili olmayan örüntüler bloğu olarak da görülebilir.257 Bu da geleneğin 

turistik bir ilgiye yahut esin kaynağına indirgenmesine neden olabilir.258 İşaret ettiği 

bu bakış, Hodgson’ın kültürel ve dinî mirasların modern dünyada bir vizyon bulmaya 

katkı sağlayıp sağlayamayacağına yönelik sorgusunu anlamsızlaştırdığı259 için 

indirgemeci ve tehlikelidir. Bu ifadelerinden anlaşılacağı üzere Hodgson’ın 

değerlendirmeleri çift yönlüdür. O, çalıştığı alanda zararlı olduğunu düşündüğü 

birtakım görüşlere ışık tutarken bir yandan da araştırma gayesinin imkânlarını ve 

sınırlılıklarını aydınlatmaya çalışır. 

Hodgson’ın üzerinde durduğu bir diğer kavram ise karşılıklı tanınmış aile 

grupları arasında kabul edilen hayat tarzlarının bir kalıbı olarak ortaya çıkan kültür 

kavramıdır.260 Bu kavram, zamanla tahmin edilemeyecek derecede geniş aile 

kümelerinin dâhil olabileceği, nispeten özerk ancak aynı zamanda birbirine bağımlı, 

birikim sonucu oluşan geleneklerin karışımı olarak tanımlanır.261 Parçalardan oluşan 

birlik ile kültürü farklı kılan şey ise kültürün süreklilik ve bütünlük barındırmasıdır.262 

Hodgson, bu kavramlarla bağlantılı ve ilerde tekrar değinilecek uygarlık kavramında 

ise kültürel kimliğin diğerlerine göre daha problematik hâline geldiğini ileri sürer.263 

 

254 A.g.e., 429. 
255 A.g.e., 438. 
256 A.g.e., 430. 
257 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, s. 498. 
258 A.g.e. 
259 A.g.e., 498-499. 
260 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 170. 
261 A.g.e. 
262 A.g.e. 
263 A.g.e., 170-171. 



 

 80 

Bir kavramı diğerinin varlığıyla açıklayan Hodgson için kavramlar birbiriyle 

ilişkilendirilmeye muhtaçtır. Örneğin medeniyet ve kültürle ilişkilendirdiği gelenek 

üzerine kendi yorumlarında, tarihsel değişimin sürekliliğine, tüm geleneklerin açık ve 

hareket hâlinde olduğuna, bütün kültürel geleneklerin birbiriyle irtibata meyyal 

olduğuna dikkat çeker.264 Yani medeniyet, kültür, gelenek kavramlarını bir potada ele 

alırken birinin eksikliği diğerini açıklanamaz kılar. 

Hodgson, aralarında ayrım yapmanın zor olduğu İslam ve İslami ifadelerinin 

kastedilenden farklı ve gelişigüzel şekilde kullanıldığını düşünür.265 Bu iki ifadeyi 

birbirinden ayırmak içinse çokça atıf yapılacak “Islamicate”266 ve “Islamdom”267 

kavramlarını kullanıma sunar. Hodgson’a göre dinî ve hatta yerine göre şeri anlamlar 

barındıran iki ifade, İslam ve İslami, araştırma nesneleri olarak belirlenen kültür yahut 

toplumun kastedilenden farklı olarak değerlendirilmesine neden olur.268 Özellikle 

dinin direkt olarak dışavurumu olmayan devlet mekanizması, hukuk, sanat, bilim, 

edebiyat ve felsefeyle alakalı noktalarda bu sorunla karşılaşılır.269 Zaman zaman 

İslam’ı doğrudan işaret etmeyen ancak İslam ve Müslümanlarla tarihsel açıdan 

bağlantılı olan, hem Müslüman hem de gayrimüslimleri kapsayan toplumsal ve 

kültürel karışıma atıf yapmak gerekebilir. Örneğin Hristiyan Batı ifadesi seçicidir ve 

bazı özellikleri dışlar. Oysa bunun benzeri şekilde İslam’a özgü olanı tanımlamak için 

bir kavram mevcut değildir.270 Bu ihtiyaca binaen Hodgson, “ümmeti değil, bütün bir 

toplumsal çevreyi” işaret eden, Italianate kavramından mülhem Islamicate kavramını 

icat eder.271 Diğer kavram olan “Islamdom” ise Christendom yani Hristiyan dünyası 

deyimi üzerinden kavranabilir. Hodgson, sadece toprak parçasını değil, aynı zamanda 

 

264 A.g.e., 171-178. 
265 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 90. 
266 “Islamicate” kavramı, İslâm’ın Serüveni’nin 2020 baskısında Berkay Ersöz tarafından yeniden 

tercüme edilerek İslamileşmiş olarak Türkçeye aktarılır. 
267 Ersöz, “Christendom”ın Hristiyanlık olarak tercüme edilemeyeceğini, çünkü Hristiyanlığın zaten 

Türkçede bir karşılığının olduğunu, bu kelimenin Hristiyan dünyası olarak anlaşılması gerektiğini ifade 

eder. Benzer sebeple, Islamdom kelimesini de İslâm dünyası olarak çevirmeyi uygun görür. Bkz.: 

Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 90. Tezde, bu kavramlara neden ihtiyaç 

duyulduğunu anlamak niyetiyle yola çıktığımdan, söz konusu ifadeleri Türkçe anlamları yerine 

doğrudan “Islamdom” yahut “Islamicate” şeklinde kullanmayı yeğledim. 
268 A.g.e., 91. 
269 A.g.e. 
270 A.g.e., 93. 
271 A.g.e., 93-94. 



 

 81 

toplumsal ilişkiler kompleksini de kapsayan bu deyimin Darülislam’la aynı anlamı 

taşımadığını, Darülislam’ın aslen hukuki ve coğrafi bir yapıyı işaret ettiğini belirtir.272 

Yine de İslam ve İslami kelimeleri arasında keskin bir ayrım mümkün değildir. Zira 

hayattan dini tamamen sıyırmak, dini tahrif etmektir.273 Hodgson bu kavramlarla, 

neolojizmin yani yeni kavramsal üretimlerin mümkün olduğunu gösterir. Yine de bu 

kelimelerin önce kabulü, ardından da kullanımlarının yaygınlaşması hakkında 

Hodgson’ın tereddütleri vardır.274 

Hodgson, taşıdıkları yan anlamlar itibariyle Doğu (Eastern/Orient) ve Batı 

(Western/Occident) ifadelerinin kullanımına karşı çıkar. Ancak İslam’ın Serüveni’nde 

Batı ifadesinden kastını Batı Avrupa ve Kuzey Amerika ile önceden 

sınırlandırdığından, çalışmalarının genelinde bu ifadeyi kullanmaktan çekinmez. 

Hodgson, Eastern/Orient tabirlerinin müphemlik barındırdığını ileri sürer. Bu nedenle 

en azından daha belirleyici olan Uzak Doğulu, Hint, Yakın Doğulu ve Çinli tabirleri 

tercih edilmelidir.275 Doğu ifadesini kullanmayan Hodgson, Batı’nın karşısına ya da 

karşılaştırılacağı noktalara İslam’ı koyar.276 

2.2.2. Mukayeseli Araştırma 

Hodgson kendi metodunda mukayeseli araştırmayı benimser. Öncelikle gerçek 

anlamda büsbütün bir mukayesenin mümkün olup olmadığını, mümkünse bunun 

neden tercih edilmesi gerektiği sorularına cevap arar. 

Hodgson’a göre bir şeyin diğer şeyle mukayesesi elbette mümkündür. Ancak 

bunun verimli olması çeşitli şartlara bağlıdır.277 Bu şartlardan biri, önemli konuları 

seçmektir. Konu seçimi ise problem seçimiyle bağlantılıdır. Mukayese edilecek şeyler 

öncelikle neyin önemli bir problem olduğu sorusu sorularak disipline edilmelidir.278 

 

272 A.g.e., 91. Darülislam’ın kullanımı hakkında uzun bir mülahazası olmamasına rağmen Hodgson, bu 

ifadeyle kastettiği anlamda bazı açılardan yanılır. Bu kavramın kullanımına 3. bölümde tekrar 

değinilecektir. 
273 A.g.e., 90. 
274 A.g.e., 93. 
275 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 108. 
276 A.g.e., 253. 
277 A.g.e., 168. 
278 A.g.e., 415. 



 

 82 

Mukayese büyük sorularla ilintilidir ve büyük sorular için tarihsel araştırmanın 

gerekliliği kaçınılmazdır.279 Geniş ölçekli bir tarih taslağının yardımıyla mukayese, 

diğer tarihsel mukayeseleri eleştirmek üzere alanlar açarak280 daha doğru ve geçerli 

mukayeselerin diğerlerinden ayrılmasını sağlar.281 

Hodgson mukayese neden önemlidir sorusu için, bunun, insanın gerçek 

kimliğini inşa etmesi için bir yol olduğunu hatırlatır.282 Toplumlar hiçbir zaman tek 

başlarına var olmamış ve halkların en büyüğü bile hiçbir zaman kendi kendine yeterli 

olmamıştır.283 Her toplum birden çok sebeple, hem fiziksel hem de olayların beşeri 

hayatın ahlaki sonuçlarını etkilemeleri itibariyle diğerleriyle irtibatlıdır.284 Buraya 

kadar geçmişleri itibariyle toplumların bağlılıklarını hatırlatan Hodgson, bu 

irtibatlılığın toplumların gelecekleri için de belirleyici olduğuna dikkat çeker.285 

Hodgson, mukayeseli yaklaşımın insani olduğuna, önemine ve büyük sorularla 

ilişkisi kadar potansiyel sınırlılıklarına da işaret eder. Mukayese, öncelikle doğası 

itibariyle birden çok karşılaştırma unsuruna gerek duyar. Ancak tek bir geleneği bile 

tüm yönleriyle araştırmak bir araştırmacının ömrüne sığmaz.286 Bu sebeple, tam bir 

kapsayıcılıkla iki geleneği birden araştırmanın mümkün olmayacağını kabul etmek 

gerekir.287 Sorular büyük ölçekli olsa da Hodgson buna çözüm olarak mukayesenin 

konularını sınırlamayı işaret eder. Fenomenolojik yaklaşımı da bir araştırmacı için 

gerçek değerlendirme sağlayacak yöntem olarak sunar. Bu yaklaşımdan kastı, iki 

gelenekteki karşılaştırılabilir unsurların karşılaştırılmasıdır.288 

Hodgson kıyaslanan unsurlardaki farklı değer yargılarının kıyaslamadaki 

yerini anlamaya çalışır. Hodgson’a göre, olumlu-olumsuz her çeşit ahlaki yargı, eski 

usul bir tarihsel mukayesenin konusu olabilir.289 Önceden tarihin konusu birey yani 

 

279 A.g.e., 413. 
280 A.g.e. 
281 A.g.e., 53. 
282 A.g.e., 413. 
283 A.g.e., 167. 
284 A.g.e., 157. 
285 A.g.e. 
286 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı. 
287 A.g.e. 
288 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 239. 
289 A.g.e., 413. 



 

 83 

kahramanlarken,290 tarihçinin asıl misyonu da bireyin iyi/kötü, açık olarak 

değerlendirilmesidir.291 Modern tarih anlatılarımız ise bir doğa bilimi olmayan roman 

yoluyla örtük yargı inşa etmek üzere öğrenilmiştir.292 Hodgson bu anlatı şeklinin, eski 

usul tarihsel araştırmaya göre, örtük de olsa ahlaki yargı açısından daha zengin 

olacağına dikkat çeker.293 Bu ifadesiyle, yeni usul sosyal bilimler metodundaki 

nesnellik iddiasını da örtük yargı barındırdığı için tartışmaya açar. 

Hodgson’a göre rakip görülen geleneği araştırmak, karşılaştırılan iki gelenek 

de tarihsel hakikat temsili iddiasındayken zordur.294 Biri, diğerinin de hakikatten pay 

aldığını kabul etse bile, bu tam anlamıyla yeterli bir karşılaştırma için garanti 

sunmayacaktır.295 Örneğin, ele alınan araştırma nesnesinin toplumun en yüksek kültür 

seviyesini kapsayacak ve diğerlerini dışarıda bırakacaktır.296 Bu potansiyel sınırlılığa 

bir örnektir. Hodgson bu sebeplerle, mümkün olmayan nihai nesnelliğe mukayeselerle 

ulaşma gayesi yerine297 duyarlılığı geliştirmeyi önerir. İnsani bir duyarlılıkla hareket 

edilerek, insanlığı bir bütün olarak ilgilendirenin ne olduğu düşünülmelidir.298 

Hodgson ileriki paragraflarda değinilecek olan, çalışmalarında merkeze aldığı insani 

yaklaşımı, yalnız insanlığın sorunlarının değil sosyal bilimlerdeki muhtemel 

sorunların da çözümü olarak görür. Sorunların düğüm hâline geldiği fark edilen 

çatışma durumundan ancak bu yolla bir şeyler kazanılarak çıkılacağına inanır. 

Hodgson mukayesede ortak zemini bulabilmek için tarihin birliği299 anlayışından söz 

eder.300 Bu tamlama dünya tarihine yönelimdeki çözüm eylemlerinden ziyade 

araştırma problemlerinin sebep fark etmeksizin benzerliğine işaret eder.301 

 

290 A.g.e. 
291 A.g.e. 
292 A.g.e., 413. 
293 A.g.e. 
294 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 55. 
295 A.g.e. 
296 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 274. 
297 A.g.e., 166. 
298 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 56. 
299 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 418. 
300 A.g.e., 414. 
301 A.g.e., 424. 



 

 84 

Ayrıca, her unsuru mukayesede karşıtlıkla açıklamak302, güçlülük veya 

zayıflığı göstererek hareket etmek de doğru bir mukayese örneği değildir.303 Hodgson, 

iki toplumdaki güç kazanmış şahsiyetleri mukayese için seçmenin de doğru 

olmadığına işaret eder.304 Zira farklı iki toplum modelindeki iki insanın belirli bir 

noktaya gelebilmeleri için oldukça farklı aşamalardan geçmeleri gerekir. 

Hodgson, gerçek ve doğru karşılaştırmanın, tarihsel değerlendirmenin temeli 

olduğuna inanır.305 Ancak tarihsel değerlendirmenin merkezine nesnelliği koymaz. 

Ancak nesnelliği tam olarak yakalamak mümkün değilse de ne olursa olsun, asıl 

surette gerçeklikten kopmamaya işaret eder. Bu yüzden, romantize edilmiş 

düşüncelere itibar edilmemelidir. Mukayese bu anlamda genellemelere kapalıdır.306 

Gelenekler arasında mukayesede, bu geleneklerin bazı talepler itibarıyla birbiriyle 

uyuşmadığını, çatışmanın olağan olduğunu kabul etmek gerekir. Hatta birlik 

noktalarını sırası geldiğinde tespit edebilmek için aradaki gerilimin farkında olmak ve 

bunu korumak gerekir.307 

Hodgson, mukayesenin sınırlılıklarına, dönemler ve bölgelerarası 

mukayeseleri konu edinerek tekrar değinir.308 Bu tür karşılaştırmaların geçerliliğini, 

karşılaştırılan ögelere bağlar. Bazı dönemleri karşılaştırmak mantıklı, bazılarını ise 

mantıklı değildir.309 Batı ve İslam dünyasını da kıyaslanabilecekleri dönemlerde 

karşılaştırmaya dikkat edilmelidir. Mesela Orta Dönem dediği 12-13. yüzyılları kendi 

içlerinde karşılaştırmak mantıklıdır.310 Ancak, modernliğin arka planını anlamak için 

karşılaştırmaların 12-13. yüzyıldan itibaren başlaması, karşılaştırılan gelenekleri 

açıklamaktan yoksun kalır.311 

Hodgson mukayeseyi niçin tercih ettiğini, işleviyle açıklar. Mukayeseyi sathi, 

şahsi, çeşitli ideolojilere alkış tutan karşılaştırmaları tashih için kullanmaktadır.312 

 

302 A.g.e., 259. 
303 A.g.e., 238. 
304 A.g.e., 274. 
305 A.g.e., 414. 
306 A.g.e., 274. 
307 A.g.e., 413. 
308 A.g.e., 238-239. 
309 A.g.e., 413. 
310 A.g.e., 228. 
311 A.g.e. 
312 A.g.e., 227. 



 

 85 

Bölgedeki kültürel unsurlar sınırlama kabul etmeyecek kadar birbiri içine girdiğinden, 

kültürler arasındaki ilişkilere ve bunların tesirlerine odaklanmak için mukayese 

kullanışlıdır.313 Hodgson için, incelenen mukayese unsurunun tüm çeşitli veçheleri 

için tarih disiplininin açıklayıcı olması beklenemez. Hodgson için mukayese, 

araştırmayı tutarlı kılmak için bir gereklilikken, mukayesenin gerekliliği de 

disiplinlerle alakalı çeşitli sınırlamaların ortadan kaldırılmasıdır. Hodgson tamamen 

kapsayıcı olması mümkün olmayan tarihsel çalışmalar için tamamlayıcı diğer 

çalışmalara ihtiyacı hatırlatır.314 Bir dönem, bir toplum ve bir şahsiyete dair ortaya 

konacak bu tamamlayıcı çalışmalar, geniş ölçekli tarih için elzemdir.315 Yalnız tarih 

değil, diğer alanlarda da en ayrıntılı çalışma bile tek başına tüm bakış açılarını 

kapsayamaz.316 

Hodgson tarih çalışmaları içinde çıkarımı yapılan, ancak aynı zamanda 

sosyolojik bir inceleme alanı olan toplumsal hareketliliği mukayeseli yaklaşımına bir 

örnek olarak sunar. Bu manada, iki toplumsal geleneği, İslam ve Batı dünyasını 

karşılaştırmayı tercih eder.317 Hodgson, İslam toplumunu modernite öncesi en 

hareketli toplumlardan biri olarak işaret eder. Farklı toplumsal gruplara üyeliğin kabul 

görmesiyle bireyler üzerindeki daha az baskı, toplumsal hareketliliği etkin kılar.318 

Batı’da ise geleneğin devamlılığı için sosyal statülerde sabitlik aranır ve bu sebeple 

toplumsal hareket engellenir.319 Bu karşılaştırmaları, İslam’a yönelik önyargı 

barındırdığını düşündüğü önermelere cevap niteliğinde çeşitli şekillerle tekrar eder.320 

Örneğin, bu ön yargılı yaklaşımlarda gurur ve taassupla cihadı bir tutmaya veya 

İslam’ı kaderciliğinden vurmaya çalışanları derinlikten yoksun gözlemciler olarak 

niteler.321 Toplumsal hareketlilikteki hürriyet örneğiyle ise İslam’ı Batılı geleneklere 

göre daha müsamahakâr bulur.322 Hodgson bu eleştirilerinde doğrudan bir muhatabı 

 

313 A.g.e., 424. 
314 A.g.e. 
315 A.g.e., 405. 
316 A.g.e., 406. 
317 A.g.e., 270. 
318 A.g.e., 271. 
319 A.g.e. 
320 A.g.e. 
321 A.g.e., 270. 
322 A.g.e. 



 

 86 

hedef almaz. O, genel manada, kendi dönemine kadar Batılı oryantalist geleneğin 

içinde yetişmiş araştırmacıların tutumlarını eleştirir. 

2.2.3. Dönemlendirme Meselesi 

Hodgson’a göre her dönemlendirme muhakkak bir sınırlılığa sahiptir.323 

Rönesans zihniyetiyle gelişmiş tarih bilincinin klasik ve karanlık çağlar şeklindeki 

medeniyet dönemlendirmesi324 yerine Hodgson, kendi tasnifini meydana getirir. 

Ancak Hodgson sadece bir değil birden fazla dönemlendirme modeli ortaya koyar. 

Bunların bazıları yönetim modelleri üzerinedir ki ademimerkeziyet, hilafet yönetimi 

modeli ve benzeri özellikler temel alınarak oluşturulur. Diğeri ise yukarıda sayılan beş 

kavram olan tarihsel bütünlük türleri üzerinedir ve bunların her biri dönemlendirmeyle 

farklı ilişkilere sahiptir.325 Örneğin Antik/Eski-Orta-Modern Çağlar olarak 

dönemlendirme, bölgelerarası model için elverişli gibi görünür. Ancak bugün de 

kullanılan bu dönemlendirme, bir araştırma için elverişli olamayacak kadar uzun 

zaman dilimlerine tekabül eder.326 Hâlbuki dönemlendirmenin gayesi ilkin, yararlı 

olabilecek zaman dilimleri tayin etmektir.327 Ayrıca Hodgson, özellikle Orta Çağ 

toplumlarını bölgesel kabul edip, zaman ve mekânla kısıtlanan değerlendirmelerde 

toplum ve olayların birbirine etkisinin azımsanmasından yakınır.328 

Uygarlık ve tarihöncesi kavramlarına değinerek bunları sorguladığı329 İslam’ın 

Serüveni’nde, İslam’ın Klasik Çağı, Orta Dönem ve Barut İmparatorlukları gibi yeni 

dönemlendirme terimleri kullanır. Bugün de zaman zaman hâlâ kullanılan bu alternatif 

dönemlendirmeler, kullanılan terimler değişse de olayları bir dönem içinde anlama 

ihtiyacının değişmediğini gösterir. 

Uzaklıkların yapaylığı üzerine düşünen Hodgson’ın, genellemeci unsurlar 

barındıran, doğrusallık ve gelişmecilik bazında okunan dünya tarihi anlatısını da 

eleştirir. Bu hususta, ilerlemeci paradigmaları beraberinde getiren Avrupa-merkezci 

 

323 A.g.e., 436. 
324 A.g.e., 407. 
325 A.g.e., 436. 
326 A.g.e., 437. 
327 A.g.e. 
328 A.g.e., 437-438. 
329 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, s. 216. 



 

 87 

modernlik anlatısının, Avrupa dışındaki diğer devlet ve milletler için yapılan tarihî ve 

sosyolojik araştırmalarda da birer parametre olarak kullanıldığını söyler. 

Hodgson, dönemlendirmede kriterlerin zaman içinde farklılaşmasından 

bahseder. Toplumun ilerleme merhalelerini doğa bilimleri ve teknolojiyle ölçmenin 

güvenilir bulunduğuna değinir. Ancak hakikat ve özgürlüğün bunlardan ibaret 

olmadığına ve bu parametrelerin, modern Batı’nın üstünlüğünü doğrulamak için 

ortaya konan “teknik kriterler” olduğuna dikkat çeker.330 Hodgson, rasyonellik ve 

geleneksellik terimlerinin yalnızca teknik anlamlar taşımadığına işaret ederek, 

yatırıma vurgu yapılan düşüncelerin, psikolojik -ve ideolojik- zeminleri olduğuna 

işaret eder. Ne kadar iyi niyetli olursa olsun bu tabirlerin akademik önyargıyı 

güçlendireceğine inanır.331 Öte yandan, benzer şekilde ilerleme ifadesi, ahlaki bir 

değer yargısı barındırır ve mutlak bir hedefe doğru hareketi temsil eder.332 Bu da, 

gerileme ve sapmanın aksine, yükselenin gücüne yani toplumlar arası tayin ediciliğine 

vurgu yapar.333 Hodgson, yakın zamana kadar kabul edildiği şekilde son 300 yıldır 

ilerleyen Batı temsilinin, artık mutlak ayrıcalıklı bir değer sayılamayacağını ifade 

eder.334 Zira, refah ve gerilemeyi sadece bir toplumun belli bir dönemde 

kullanabileceği güç ve seferber edebileceği kaynak olarak değerlendirmenin doğru 

olmadığını anlamak gerekir.335 Değerlendirmelerin hiçbiri için mutlak bir standart 

bulunamaz ve bu tür yaklaşımların standart hâline gelmesine karşı temkinli 

olunmalıdır.336 Sonucu ne olursa olsun yine de teknikleşme ve buna koşut gelişmelerin 

büyük insani başarılar olduğu inkâr edilemez.337 Ancak bu düşüncenin bir sonraki 

aşaması olan “Batı dehası” fikriyle, modernliğin gelişmesinde Batı ve diğer gelenekler 

arasındaki ilişki yanlış aksettirilir.338 Hodgson, gerileme ve çöküş ifadelerini339 sadece 

tarihsel paradigma olarak sorgulamaz, bunlarla alçalıştan ne anlaşıldığını da 

 

330 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 145. 
331 A.g.e., 130-132. 
332 A.g.e., 45. 
333 A.g.e., 115. 
334 A.g.e., 145. 
335 A.g.e., 144-145. 
336 A.g.e., 145. 
337 A.g.e. 
338 A.g.e., 275. 
339 A.g.e., 219-222. 



 

 88 

sorgular.340 Müslüman halkların sorunlarının, İslamileşmiş kültürün doğasından 

kaynaklandığını iddia eden, dinsel bağnazlık veya siyasal yetersizliğe vurgu yapan 

varsayımların yanlışlığının anlaşılmasını ümit eder. Hodgson için ise bu toplumsal 

sorunlar, ilerlemenin normal standardının “gerisine düşmüş” olmanın bir 

sonucudur.341 Netice itibariyle, alçalış temelli görüşler o döneme ait olmayan, bugünün 

bakışıdır ve günümüzde bu görüşlerin tartışılmaya başlanacağını Hodgson o günlerden 

gösterir.  

Bir diğer mesele ise yaratıcılık ve bunun eksikliğini işaret eden düşüş 

kavramıdır. Hodgson’ın dönemlendirmesinde, İslam’ın siyasi güç dengesinin 

değişmesi ve kültürel ortamın canlanması ön plandadır ve bunlar toplumsal alandaki 

değişimleri açıklamak için yararlı bir arka plan sunar.342 Hodgson’a göre ekonomik 

çöküşten bahsedilen dönemde bile kültürel bir bozulmadan bahsetmek tamamen 

mümkün olmaz.343 Hodgson için 945’ten 1500’lere kadar İslam tarihi merkeziyetsizlik 

ve askerîleşmeyle bağdaştırılsa da bu dönem bir çöküş dönemi olarak ifade 

edilemez.344 Buna sebep olarak Hodgson, düşüşün aksi yöndeki toplumsal, sanatsal, 

siyasi her türlü gelişmeyi sıralayarak, Müslüman toplumun, devraldıkları kültürel 

gelişmeleri daha da ileriye götürdüğüne işaret eder.345 Hodgson’a göre toplum ve 

kültür, bazı dönemlerde daha yaratıcı olmak üzere, modern dönemlere uzanan şekilde 

devamlı bir yaratıcılık ve gelişme gösterir.346 Çöküş paradigmasının 13. yüzyıldan 

itibaren Abbasilerin yıkılışıyla oluşturulmaya başlanması, el değiştiren siyasi gücü, 

tümden ekonomik ve kültürel çöküş sebebi olarak okumaya çalışma hatasıdır. Bu 

anlayış, bu dönemden sonraki 14. yüzyıl ihtişamı ve canlılığını, kültürün parçası 

değilmişçesine bağlantısızlaştırır.347 Hodgson, 16. yüzyılın en parlak dönem olmasının 

çöküş iddialarıyla nasıl açıklanacağını sorar. Ona göre, bu yıllarda Batı’nın iktisadi ve 

ilmi dönüşümü başlamasına rağmen 17. yüzyıla kadar İslam toplumu diğerleri 

 

340 A.g.e., 297. 
341 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, s. 243. 
342 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 80. 
343 A.g.e., 197. 
344 A.g.e., 219. 
345 A.g.e., 222. 
346 A.g.e., 189. 
347 A.g.e., 195. 



 

 89 

üzerinde en fazla etkiye sahip toplum olmaya devam etmiştir.348 Gerileme olduğunu 

kabul etmek gibi gerilemeyi erken tarihlerde başlatmak da bir hatadır. Bu hata Batılı 

araştırmacıların üstünkörü kültürel çöküş değerlendirmelerine neden olur. Hodgson bu 

Batılı araştırmacılara örnek olarak, doktora danışmanı Von Grunebaum ve Fransız 

Şarkiyatçı Robert Brunschvig’i gösterir.349 Bu iki araştırmacı ortak eserlerinde 

çöküşün gerçekliğini sorgulamazlar. Sanat, felsefe, din ve ilimde gerilemeyi işaret 

ederek bu varsayımsal çöküşü izah etmeye çalışırlar.350 Varsaydıkları çöküş 

sonrasında ortaya çıkan eserlere bir açıklama getiremeyerek, tarihsel 

karşılaştırmalarda kümülatif yanılgılara sebep olurlar.351  

Hodgson çöküş kavramını, gelişmenin kaybının karşılanamaz hâle gelmesi 

olarak tanımlar. Sanat yüksek düzeylerde kalmanın bir yolunu yeni örnekleriyle daima 

bulur. Bu sebeple, gerileme ve filizlenmeyi sanat ve bilimle yargılamak tehlikelidir.352 

Hodgson sanatta çöküşü zevkin çürümesiyle, siyasi kurumlarda çöküşü yargının güce 

bağımlılığıyla, ekonomide çöküşü güvenlik adına girişimin çökmesiyle, entelektüel 

hayattaki çöküşü girişimden ziyade geçmiş ustalara bağlılıkla bağdaştırır.353 

Hodgson dönemlendirme için merkeze alınan unsurlarda neyin sebattan ve 

neyin nadirattan olduğuna değinerek kabul edilen dönemlendirmelerin sınırlılıklarına 

işaret eder. Sadece siyasi yönetim modellerine dayalı yahut devletlerin yükseliş-çökme 

paradigmalarına göre dönemlendirmelerin, siyaset dışında dinî ve ideolojik önyargılar 

taşıdığına işaret eder. Var olan bu dönemlendirmeler, ona göre medeniyetlerin 

kopukluğu anlayışını pekiştirir. Hodgson için İslam medeniyeti, dünya tarihinin 

ortasındadır ve yalıtılması mümkün değildir.354 Hem İslam medeniyetinin çöktüğüne 

yönelik yanılgı hem de Batı tarihini merkeze alan anlayışın diğer gelenekleri dışlaması, 

yalıtılmış bir İslam medeniyetinin yanılgısının kaynaklarını oluşturur. 

 

348 A.g.e., 189. 
349 Ortak eserleri için bkz.: R. Brunschvig, G. F. Von Grunebaum, Classicisme et Declin Culturel dans 

L’historie de L’Islam, Paris, G. P. Maisonneuve, 1957. 
350 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, ss. 195-196. 
351 A.g.e. 
352 A.g.e., 441. 
353 A.g.e. 
354 A.g.e., 299. 



 

 90 

2.2.4. İnsanlık, Ahlak, Bilim ve Nesnellik Anlayışı 

Hodgson’a göre, insanın evrendeki kıymeti ve üstünlüğü bizatihi insan 

oluşundadır.355 İnsan olmanın kıymeti bir medeniyet ve bölge ayrımı gözetmez. 

Araştırmalarına da içselleştirdiği bu “önce hepimiz insanız, sonra da bir geleneğe 

sahibiz”356 anlayışı yön verir. Hodgson’ın kamusal ve özel tüm eylemlerinin 

motivasyon kaynağı en geniş ifadesiyle “insan anlayışı için daha sağlam bir temel” 

arayışıdır.357 Eğitsel veya bilimsel projeleri de onun ahlaki duruşunun bir 

yansımasıdır.358 1953 tarihli bir seminerde, ahlaki ufkun yükselmesini bilimin amacı 

olarak gördüğünü dile getirir.359 Genç yaşlarından itibaren her fırsatı da bu niyetle 

değerlendirir.360 

Hodgson’a göre insana dair özellikler biricikse de genellemelere ulaşma 

ihtiyacı yabana atılamaz.361 İnsan eyleminin neticeleri, kendi şartlarında anlamlı hâle 

geldiği için, tarihin bütününe dair geniş bir araştırma içinde daha özel gelişmelerin 

konumlandırılması, onların anlaşılması için zorunlu ve önemlidir.362 Ancak Hodgson, 

dinî tecrübeler üzerine bir yazısında “pragmatist ve ampirist eğilimliyim. 

Göreciliğimde değerler dâhil tüm bilgiler, formülasyonunun koşullarına göredir. 

Nesnelciliğimde hümanist ve idealist eğilimliyim (…) değerlerin nesnel olarak geçerli 

olduğu konusunda ısrar ediyorum. Ben varoluşçuyum ve Hristiyanım! Belki de 

aşkınlığımda, bireysel yönelimsel deneyime, hayata anlam vermeye herhangi bir 

sistem sınıflandırmasını aşan bir bakış açısıyla bakıyorum.”363 diyerek araştırmacı 

kimliğiyle hiç de ayrı tutmadığı inanç ve ahlak felsefesini özetler. 

 

355 A.g.e., 270. 
356 A.g.e., 163-178. 
357 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 33. 
358 A.g.e. 
359 A.g.e., 34. Bahsedilen kayıtlar için bkz.: Box 106, Folder 6, Singer, Papers. 
360 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 34. 
361 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 154. 
362 A.g.e., 398. 
363 Box 5, Folder 18, Hodgson, Papers. 4 Kasım 1956 tarihli bu yazısı için bkz.: Kiesling, Hanna 

Holborn Gray Special Collections Research Center Archival Notes: Hodgson Timeline. Hodgson 

Chicago Üniversitesindeyken Chicago pragmatizminden etkilenmiş olabilir. Chicago pragmatizmi, 

Chicago’da sosyal teori üzerinde inşa edilen eğilimi ifade eder. Liberal gelenek içindeki eleştirel 

duruşuyla, toplumsal anlamda birey olmaya eleştiri yükleyen John Stuart Mill, düşünmeyen bireyin 



 

 91 

2.2.5. Bilimsellik ve Metot, Dünya Tarihi ve Sorunlar 

Hodgson’ın, bulunduğu üniversitenin eğitimle ilgili tartışmalarının içinde 

yetişmesi, eğitimin şekli ve mahiyetiyle ilgili farklı düşüncelerinin şekillenmesine etki 

eder. Babasının da benzer şekilde eğitim politikalarıyla ilgilenmesinin Hodgson’ın ilgi 

alanlarına etkisi ise tartışılabilir. Yetişkinlik yıllarında da ailesi dışında Hodgson’ın 

çevresinde bu tartışmalar oldukça hararetli şekilde sürer. Hodgson da lise yıllarında 

doğa bilimlerinin öğretilmesi gerektiği ve böylelikle beşerî bilimlerde derin konularına 

dalmanın daha mümkün olabileceğini düşünerek364 bazı metodolojik konular üzerine 

eğilir. Takipçisi olduğu konuların metodolojik taraflarına eğilmesi Hodgson’ın ayırt 

edici noktalarından biri sayılabilir. Kişisel notlarında ders notlandırma ve ders takvimi 

oluşturma usulleri üzerine de akıl yürütür.365 İleriki bölümde de tartışılacağı üzere, bu 

fikirlerinin ortak bir amacı varsa da bu, disiplinlerarasılığın ve uzmanlaşmalar arası 

entelektüel bir hayatın kaçınılmaz bir gereklilik olduğu düşüncesine dayanır.366 

1964’te bir üniversite salonu tahayyülünü tarif ettiği notunda bir yandan özel ilgi 

alanlarını yüceltir, “uzmanlık canavarı”yla savaşarak doktora programlarını ortadan 

kaldırırken, öte yandan gereklilikleri kural hâline gelmemiş ve farklı konularda 

sertifikalar veren programların, profesyonel eğitmenler birliğinin ve her yaştan 

öğrencinin varlığının hayâlini kurar.367 1966’da program planlayıcılarından olacağı 

New Collegiate, Hodgson’ın, eğitimin kutsal temeli, “kalbi ve ruhu” olarak kabul ettiği 

ve yazılarında çoğu kez üzerinde durduğu öğrenci-öğretmen arasındaki güçlü 

entelektüel ilişkiyi sağlamak üzere kurulur.368 Committee on Social Thought 

başkanlığından ayrılmak için 68 yılında Rektör Levi’ye yazdığı mektupta, yönetim 

 

kitle toplumundaki pasifliğine işaret eder. Mill’in bu eleştirileri Chicago okulunu da etkiler. Amerikan 

pragmatistleri eleştirel duruşlarını bireyi toplum içinde aktif olarak konumlandırmalarından alırlar. 

Bireyin gelişme ve olgunlaşma özelliği de Amerikan pragmatizmindeki gelişme ve ilerleme fikrine 

uygun düşer. Pragmatizmde birey, psikolojinin etki-tepki yaklaşımıyla açıklanabilecek bir mekanizma 

değildir. Birey, düşünme ve yorumlama süreçlerinin bir sonucu olarak kendiliğe sahiptir. Deneyimlerin 

biricikliğine vurgu yapılırken, bireyin kendini her defasında yeniden yapılandırdığına inanılır. Bkz.: 

Oya Morva, Chicago Okulu: Pragmatik Sosyal Teoride İletişimin Keşfi, İstanbul, Doruk, 2013, ss. 

81-84. 
364 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, ss. 27-28. 
365 A.g.e., 32. 
366 A.g.e., 28. 
367 A.g.e., 30. 
368 A.g.e., 32. 



 

 92 

işlerinden ziyade asıl gayesinin eğitimle ilgili olduğunu belirterek “(…) bu deneyim 

bana en iyi çalışmamın muhtemelen doğrudan öğrenciler ve yayınlarımla olacağını 

gösterdi. Gerek grup olarak gerekse bireysel (şekillerde) giderek artan bir şekilde 

öğrencilerle çalışıyorum” diyecektir.369 

Hodgson tarihçilik ve metot üzerine göre sıradan insan da tarihsel bakış açısına 

sahiptir, ama tarihçi bunu kuşatıcı sistemler bularak değil, toplumun üstüne düşündüğü 

şeyi -bir bakıma kabataslak hâlden alıp- adım adım geliştirerek disipline etmelidir.370 

Peki bilgi neden ve nasıl disipline edilir? Hodgson bu soruya, “daha ahlaki ve 

psikolojik görünüyor olsa da yazar ve okuyucuların daha engin, bilgili, anlayışlı 

olmalarını sağlamak için değil, eğitimli sığlığın sonuçlarını daha az zararlı hâle 

getirmek, akademik araştırma ve pozitif gerçekliğin artışına nadiren katkı sağlamak, 

fakat öncelikle hatayı sınırlı bir alanda muhafaza için” yanıtını verecektir.371 

Sınırlamak da sık sık değindiği önemli bir meseledir. Fakat bu dışlayıcı bir şekilde 

olmamalı ve incelenen şeyi cüzi bir inceleme konusu olarak bırakmamalıdır; cevaplar 

bir şekilde birbirine bağlı olmalı ve asgari hatanın yanında azami aidiyet 

okunmalıdır372 Yine benzer ifadeler kullandığı üzere, çizilen çerçeve, araştırmanın 

sorularını ve kavramlarının tarzını, sorular da cevapları belirler.373 

Öte yandan Hodgson sosyal bilimlerde ve tarih çalışmalarında yapılan genel 

hatalara değinme ihtiyacı hisseder. Bunlar, dikkatsizlik, bazen mizaçla ilgili olarak 

önyargılılık, tarafsız gibi görünen terimlerden şüphe etmenin neredeyse imkânsız 

olması, tarafsızlığa kanılması, teslimiyet, kıta gibi yerleşmiş çeşitli kavramsal 

söylemler ve önem sırasının çelişkisidir.374 Hodgson, temel tarihsel meselelerdeki 

soruları cevaplamada yeterli çerçeve sunacak tek alanın, bölgenin bütünü olduğuna 

işaret eder.375 Hodgson İslam çalışmalarının yetersizliğinde hissettiği gibi 

 

369 A.g.e., 33.  

27 Mart 1967 tarihli bu mektup için bkz.: Box 5, Folder 2, Nef, Papers. 
370 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 402. 
371 A.g.e., 450-452. 
372 A.g.e., 451. 
373 A.g.e., 397. 
374 A.g.e., 105, 160-161. 
375 A.g.e., 73. 



 

 93 

bölgelerarası tarihsel perspektifin gelişmesinde de gecikmişlik duygusu hisseder.376 

Doğru ve elverişli bölgelerarası bir geçmişin sunulması şarttır, aksi takdirde tarihsel 

dinamiklerin işlenmesi imkânsızdır.377 Tarihsel disiplindeki bütünlenme ilkesi ancak 

bölgelerarası tarihsel araştırma perspektifinde bulunabilir.378 Bölgesel düzene ilişkin 

bir bilinçlilik, her türlü tarihsel çalışmaya hem doğrudan hem dolaylı olarak fayda 

sağlayacaktır.379 

Hodgson için geçmişteki değişimleri Batılı dönüşüme katıldığı ölçüde önemli 

görmek bir tuzaktır. Büyük kültürleri yalnızca kendimize ait kıstaslarla değerlendirme 

tuzağına düşmemek ve ötekilerin geçmişini, ancak Batı tarihine tesirleri açısından 

değerlendirmemek de bölgelerarası perspektifin pratik amaçlarından biridir.380 Her 

metodun olduğu gibi bu perspektifin de problemleri ve eleştireni mevcuttur. Ranke 

gibi tarihçiler için tarihsel araştırmada bir bütün olarak tutarlılık için evrensel tarih 

(Universalgeschichte) ile ilgilenmek gerekir.381 Hegel’in tarih felsefesi ise güncel 

bilgilerin tarihsel bütünlüğü hayalî yapılar üzerinde şekillendirdiğine dair inanışıyla, 

evrensel tarihin mümkün olduğu görüşüne şüpheyle yaklaşır.382 İnsanlığın sadece 

biyolojik olarak bütünlük teşkil ettiği, dünya tarihinin (Weltgeschicte) mümkün 

olmadığı ancak dünyanın tarihinin (Weltengeschichte) mümkün olduğu savunulur.383 

Bu şekilde birden fazla dünya tarihinin imkânına işaret, Batı’nın dayattığı dünya tarihi 

söylemine bir anlamda başkaldırıdır.384 Terminolojinin eksikliği ve tek standart olan 

kıtalara göre karşılaştırma385 yerine ökümenin dünya tarihi içindeki yerine 

değinebilmek, dünya tarihini anlama imkânına katkı sunacaktır.386 

Hodgson kendi bakış açısını dünya-tarihsel bakış açısı olarak ortaya koyar.387 

Dünya tarihinin neden önemli olduğuna dair soruyu, “insanların ortaya attığı her 

 

376 A.g.e., 443. 
377 A.g.e., 389. 
378 A.g.e., 409. 
379 A.g.e., 410. 
380 A.g.e., 445. 
381 A.g.e., 387. 
382 A.g.e. 
383 A.g.e., 387. 
384 A.g.e. 
385 A.g.e., 431. 
386 A.g.e., 388. 
387 A.g.e. 



 

 94 

soruyu cevaplayamayız, yine de sorularla ilgili olan her neyse onun kanıtlanabileceğini 

gösterebiliriz/göstermeliyiz” ifadeleriyle yanıtlar.388 

Alanlar arasındaki ilişkileri destekleyecek anlayıştaki bir dünya tasarımının 

yoksunluğundan yakınan Hodgson, bu durumun mukayeseli araştırmalara ket 

vurduğunu ifade eder.389 İnterdisipliner anlayışta bir dünya tarihi ortaya koymak için 

akademik iş birliğine uygun ve elverişli bir çalışma taslağına ihtiyaç duyulur.390 Batıcı 

önyargılardan uzak dönemlendirme ortaya koyabilmeyi, coğrafi bölge kalıpları 

hakkında bir anlayış katabilmeyi, medeniyetimizi ve zamanımızı çarpıtılmamış bir 

dünya tarihini çerçevesine yerleştirebilmeyi vazife olarak görür.391 Bir bütün içinde, 

sosyal, dinî, ekonomik ve sanatsal safhaların tümünü görebilmek için Avrupa’nın 

bağımlı bir parça olduğunu fark edebilmemiz392, ırk merkezci yaklaşımın direncini 

kırabilmemiz, en azından genişletilmiş Batı tarihine dünya tarihi demekten 

vazgeçmemiz gerektiğine işaret eder.393  

Her toplumsal grup kendi yönelimine göre derinlikli bir perspektif kazanmaya 

ve kendi tarih anlayışına sahip olmaya çalışır.394 Bu, yakın geçmişimizin bizi nasıl 

biçimlendirdiğini bilme arzumuzdan kaynaklanır.395 Hodgson, tarihsel bilgimizin hâlâ 

insanlık kavrayışımızı oluşturduğuna, ancak o zamanına değin algılayışın 

ihtiyaçlarımızı karşılaşmaktan uzak olduğuna işaret eder.396 Bu da hem sosyoloji hem 

psikoloji hem de tarih disiplinleriyle alakalı bir problematik hâline dönüşür.397 

2.2.6. Müslüman Toplumun İncelenmesi 

Hodgson’a göre İslam tarihi, tüm insanlığın kaderini oluşturan temel unsur 

olarak incelenmelidir. İslam’ın gücü ve daimî canlılığının kaynaklarının ne olduğu, 

sadece geliştiği bölgelerde değil, bugünkü dünyanın nasıl oluştuğunu anlamak için de 

 

388 A.g.e., 402. 
389 A.g.e., 168. 
390 A.g.e. 
391 A.g.e., 186. 
392 A.g.e., 102. 
393 A.g.e., 447. 
394 A.g.e., 385-386. 
395 A.g.e. 
396 A.g.e. 
397 A.g.e. 



 

 95 

önemlidir.398 Hodgson’a göre İslam çalışmaları, alelade tarihçiler için kendi yargılarını 

küçük ifadelerle serpiştirdikleri, fakat o dönemde sanılanın aksine büyük ve önemli bir 

alandır.399 

Hodgson İslam medeniyetinin, bir birlik olduğu için mi yoksa çeşitlilik 

barındırdığı için mi dünya tarihi içinde yer alması gerektiği sorusuna cevap arar.400 İlk 

asırlarda bir bütün hâlinde İslam’ı incelemek kolay olsa da sonradan bu medeniyeti 

incelemenin giderek zorlaştığını düşünür.401 Hodgson, İslam toplumlarını, örgütlenme 

yapısıyla birlikte kültürel, ekonomik ve mümkün olan tüm diğer yönlerden inceler. 

İslam’ın, kendi içinde en güçlü şekilde bir bütünlüğe örnek olduğu ve kendinden 

öncekilerin sınırlarının ötesinde, her kültürden keskin şekilde ayrılan bir topluluk inşa 

ettiği sonucuna varır.402  

Hodgson, İslam’ın Serüveni’nin özellikle ilk ve üçüncü cildinde toplumsal yapı 

üzerine çıkarımlar bulundurur. İlk ciltte İslamileşmiş toplumun doğuşunu ele alarak, 

dönemin şartlarında henüz oluşmamış yeni bir toplumun oluşma sürecinden söz eder. 

Bir dizi durum ve olayın toplumsal oluşuma katkıda bulunduğuna ve arka planda 

toplumu şekillendirdiğine işaret eder.403 İslam’ın Serüveni’nin üçüncü cildinde ise 

artık bir parçası hâline gelinen, dinin belirleyici bir fark yaratamadığı yeni ve modern 

dünya toplumuna Müslüman halkın verdiği tepkilerin farklılığına dair çıkarımlarda 

bulunur.404 Bu tepkilerin, tek bir İslamileşmiş bütün oluşturulmuşçasına verildiğini 

işaret eder.405 Dünya için ortak olan bu sürecin, Batı dünyasından farklılıklar içeren 

örnekleri üzerinde durulur.406 

Hodgson, İslam ve Batı’yı birer kültür modeli olarak ele alarak dinî anlayış ve 

yükümlülüklerini karşılaştırır.407 Hristiyanlık ve İslam geleneklerini toplumsal 

normları, beklentileri, toprak bürokrasileri, örgütlenme biçimleri, kurumların kökleri 

 

398 A.g.e., 236, 285. 
399 A.g.e., 411. 
400 A.g.e., 285. 
401 A.g.e., 286. 
402 A.g.e., 70. 
403 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, s. 201. 
404 A.g.e. 
405 A.g.e. 
406 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 203. 
407 A.g.e., 243. 



 

 96 

ve idealleriyle ele alır.408 Hristiyanlık ve Müslümanlık imgelerinin farklılığına, daha 

önceki makalelerinde olduğu gibi çokça işaret eder. Hristiyanlığı mutlak 

bağışlayıcılığıyla, Müslümanlığı ise peygamberin mutlak adalet söyleminden 

esinlenmiş, dünyanın toplumsal düzenini kurallar aracılığıyla dönüştüren bir serüven 

olarak ele alır. 409 Araştırmalarında, dünya görüşünü etkileyen dini anlayışın getirdiği 

yükümlülükler açısından İslam’ın toplumsal yönüne vurgu yaparak, dinî düşüncenin, 

toplumsal ve tarihsel, iki yönlü dönüşüm sebebi olduğuna işaret eder. 

Diğer taraftan, İslam’ı bölgelerarası medeniyetin küçük bir modeli olarak 

tanımlayarak kozmopolitliğe atıf yapar.410 İlginç bir şekilde, farklı kültürel evrimlerin 

gerçekleştiğini ifade ettiği 18. yüzyılda bile İslam dünyasını modern dünyanın bir 

mikro kozmosu olarak gördüğünü ifade eder.411 Bu meselede Hodgson’ın İslam’ın 

birliğine yönelik söylemleri –bugün olduğu gibi– tartışılabilir. Modernliğe kadar bir 

birlik düşüncesi içinde olduğuna inandığı bu yapının, bazı yönlerden birlik 

atfedilmekten uzak olduğu, ancak üslup ve ruh birliği taşıdığı söylenebilir. Hodgson 

bölgelerarası perspektife dair tartışmalarında, kozmopolitliğin bölgelerarası 

perspektifi yansıtıyormuşçasına gözlemleyeni yanıltabileceğini hatırlatarak412 kendi 

iddialarına yine kendi anlayışıyla bir eleştiri getirilmesine yol açar. 

Devam eden tahlillerinde Hodgson, sosyal organizasyon tiplerine, otorite 

meşrulaştırma modellerine ve toplumsal sözleşme yapılarına değinir. Bu anlamda yine 

toplumlar arası kültürel etkileşimi açıklamak için teknik ve soyut fikirlerin akışından 

bahsedip detaylı örnekler verir.413 Öte yandan entelektüel yayılma anlamında çeşitli 

metotlara ve farkı temalara değinir. Müslüman mevcudiyetinin özellikle Batı geleneği 

üzerindeki entelektüel gelişime etkisini çift yönlü açıklar. Bir geleneğin, diğerinden 

kültürel üstünlüğünün “fikir kaynağı” veya “meydan okuma kaynağı” olarak 

görülmesi bunun bir yönüyken, “uyarıcı ya da yaratıcılığı kamçılayan şekilde” 

 

408 A.g.e., 239-240. 
409 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, s. 508. 
410 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 72. 
411 A.g.e., 483. 
412 A.g.e., 445. 
413 A.g.e., 276. 



 

 97 

görülmesi de diğer yönüdür.414 Hodgson, toplumlar arası entelektüel bilgi akışını izah 

için, tercüme geleneklerinden felsefe metinlerine, mimari motiflerden müzik 

aletlerine, şiirde usullere ve estetik geleneklere değinir. Kavramların ve geleneklerin 

Batı tarafından çokça alınışına açıklama getirmeye çalışır.415 

Hodgson, toplumsal çıkarımları için daha yakın zamanlara gelindiğinde, savaş 

sonrası ve öncesi toplumun sosyolojik yapısına değinir. 19-20. yüzyıl koşullarının, 

İslam toplumundaki değişim için önemli olduğuna, İslam’ın kapsam ve derinlik 

bakımından nüfuzunu artırdığına işaret eder. Bu tarihlerde, ulaşım ve iletişim 

araçlarının yaygınlaşması anahtar rol oynar. Araçların yaygınlaşması, kültürel gruplar 

için de bir yayılma vesilesi olur. Zira seyahat ve iletişim, insanların temasını yeniden 

şekillendirmiştir.416  

Hodgson, İslami reform hareketlerinden ve geleneklerin modern bir söylemle 

yorumlanma ihtiyacından söz eder. Muhammed İkbal, Muhammed Abduh, Mevdûdî, 

Şah Veliyullah gibi isimlerin, önceki düşünürlerden farklı görüşlerine değinir. Bu 

isimlerin söylemlerini, başarılı yahut başarısız olduklarına dair değerlendirmelerle 

birbirleriyle karşılaştırır.417 Bu görüşlerin farklılığı gibi, Müslüman ülkelerin de 

Batı’yla ilgili tutum ve dileklerinin farklılıklar içerdiğine dikkat çeken Hodgson, bazı 

ülkelerin Batılı yaklaşımları, uluslarına yönelik ırkçı yahut kimliksizleştirici bir saldırı 

olarak gördüğünü belirtir.418 Hodgson’a göre modernlik, hayatın farklı yönlerini 

devamlı olarak değiştirme ve bulanıklaştırma eğilimindedir. Bu eğilim, geleneğin 

kurumlarını, gelenek ne kadar zengin olursa olsun yıpratmış hatta geriletmiştir.419 

Modernliğin getirdiği kopukluk her topluluk için aynı ölçüde değildir. Müslümanın 

modernliğin etkisiyle kendi gerçekliğinden kopmasını, kurumların sorgulanır hâle 

gelmesini radikal bir olay olarak tarif eder. Bu kopukluk, sadece kurumsal bir kopuş 

değil aynı zamanda “ani bir oluş” anlamına da gelir.420 Yeni fikirlerin ve toplumsal 

 

414 A.g.e., 276-282. 
415 A.g.e., 276. 
416 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, ss. 473-475. 
417 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, ss. 375-377. 
418 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, s. 473. 
419 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 379. 
420 A.g.e., 367. 



 

 98 

hareketlerin ortaya çıkışını buna bağlar. Hodgson, toplumsal dönüşüm ve değişim 

açısından farklı tecrübelere ve bunların sonuçlarının da farklılaşacağına işaret eder. 

Müslümanların modernlikle gelenekten kopuşunun hızlı ve keskinler, modern 

Avrupalı için modernlik tecrübesinin böyle bir keskinlik ve geleneği reddediş 

barındırmaz.421 Bu sebeple Batının modernlik hikâyesi, Hodgson’a göre Müslüman 

toplumlara nazaran daha sancısız gerçekleşir.  

  

 

421 A.g.e. 



 

 99 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

M. G. S. HODGSON’I YENİDEN OKUMAK 

3.1. Sosyal Ağları Anlamak 

Hodgson’ı alanında çalışmaya ve düşünmeye iten, bu çalışma metodunu takip 

etmesine etki eden sosyal çevreyi anlamaya çalışmak, yaklaşımının nasıl meydana 

geldiğini gösterecektir. Bu sebeple, onun çalıştığı konuyla bağlantılı disiplinlerdeki 

sosyal çevreye ve dönemin tartışma konularına mercek tutmak gerekir. 

3.1.1. Chicago Üniversitesi 

Hodgson’ın hangi isimlerden beslendiğini anlamak için öncelikle onun yakın 

çevresini kuşatan Chicago Üniversitesi incelenmelidir. Bir şehir olarak Chicago, 

sakinleri için ham ve kaba, gürültülü ve kirli, hatta iğrenç ve vahşi bir enerjisi olan 

şehir olarak diğer şehirlere göre farklıdır.1 Özellikle 1950’lerin başında üniversite 

çevresini sarmaya başlayan gettoların üniversite ortamını etkilediğinden şikâyet edilir. 

Chicago şehrinin sıkıcılığı ve kampüsün eğlence ortamlarından yalıtılmış atmosferi, 

çalışmaktan başka yapacak bir şey bulamayan profesörlerin başarılarına sebep 

gösterilir.2 1950’li ve 60’lı yıllarda Chicago Üniversitesindeki bu yaşam, 

mensuplarınca “bohem” olarak tarif edilir.3 Hodgson’ın da Chicago’da bulunduğu bu 

yıllarda, üniversite akademik anlamda değişimlere tabidir. Bu yıllar, değişimlere 

vesile olması sebebiyle Hodgson’ın da damgasını taşıyacaktır.4 Bu değişimler aynı 

zamanda Hodgson’ın profesyonel meşguliyetleri ve başarılarının bir listesidir.5 İngiliz 

Tarihçi Albert H. Hourani, İslam’ın Serüveni’nin başka bir yerde yazılacağını 

 

1 Bellow, Bellow, Cloudy Yearnings - Saul Bellow, s. 2. 
2 William Hardy McNeill, “Bloom and Decay: The End of an Era”, Hutchins’ University: A Memoir 

of the University of Chicago, 1929-1950, Chicago, University of Chicago Press, 1991, ss. 133-165, s. 

138. 
3 Burke III, Sonuç: Dünya Tarihi Açısından İslam Tarihi Marshall G. S. Hodgson ve İslam’ın Serüveni, 

s. 463. 
4 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 2. 
5 A.g.e. 



 

 100 

düşünmenin zor olacağını ifade eder.6 Hodgson’ın fikirleri ve çalışmaları, 

Chicago’nun düşünsel atmosferini yansıttığına inanılarak, bulunduğu zaman ve 

mekânla özdeşleştirilir. 

Bir ekol olarak Chicago Üniversitesinden ve eğitim sisteminden bahsetmek 

için Chicago’nun dönüşüm yıllarında öne çıkan Hutchins’e değinilmelidir. Yale 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi mezunu ve aynı fakültenin eski dekanı Robert Maynard 

Hutchins, dönüşüm sürecinde yani 1929-1951 yılları arasında Chicago’da rektörlük 

yapar. Hutchins “Batı’da, yalnız başıma bir şarkı söylüyorum, yeni bir dünya için 

harekete geçiyorum” sözlerini motto edinerek,7 kendi eğitiminde gördüğü eksiklikleri 

gelecek nesillerde düzeltmek için8 planlar yapar. Gayesi, yüksek öğrenim üzerine 

büyük bir tartışma başlatmak ve bunu canlı tutmaktır.9 Bunun için ahlaka, değerlere, 

entelektüelliğe odaklanır ve ona sadık bir hayran kadrosuyla görevini sürdürür.10 

Hutchins, Chicago Üniversitesinin tam da lisans düzeyindeki programlarının 

düzenlenme aşamasının sonunda görevi devralmıştır.11 Bu zamanlamayla Hutchins 

hâlihazırdaki değişimleri kolaylıkla onaylayarak bunları kendi kampanyasına dâhil 

etme fırsatı yakalar.12 Eğitim planlarıyla, bölümlerin kendi faaliyetlerini kısıtlayıp 

kısırlaştırdığı düşünülse de Hutchins “yüksek kalitede genel bir eğitim programı”nın 

yararlı olacağında ısrarcıdır.13 Nihayetinde 1930’larda eğitime dair sözü edilen bu 

“Yeni Plan”ını ileri bir noktaya taşıyarak, ortak dersler14 suretiyle lisans öğrenimini 

disiplinlerarası hâle getirmek ister.15 Bu amaçla Kolej/College adıyla lisansı temsilen 

 

6 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 465. 
7 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 21. 
8 A.g.e. 
9 “Robert Maynard Hutchins, 1929-1951”, Office of the President, t.y., The University of Chicago, 

Erişim tarihi: 09/10/2022, (Çevrimiçi) https://president.uchicago.edu/about-the-office/history/robert-

maynard-hutchins. 
10 A.g.e. 
11 A.g.e. 
12 A.g.e. 
13 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 19. Hutchins 

dönemi hakkında daha ayrıntılı bilgiye ulaşmak için, biyografik bir çalışma olan şu esere göz atılabilir: 

Mary Ann Dzuback, Robert M. Hutchins: Portrait of an Educator, Chicago, University of Chicago 

Press, 1991. 
14 Kapatılan İstanbul Şehir Üniversitesindeki gibi örnekleriyle Türkiye’de de uygulanan ortak dersler 

müfredatı “Core Curriculum” adıyla anılmaktaydı. 
15 “Humanities, Social Sciences, Physical Sciences, Biological Sciences ve College” olarak ayrılan bu 

bölümler “Division” olarak adlandırılır ve bunların altında “Departments” yani bölümler mevcuttur. 



 

 101 

ayrı bir fakülte kurmayı önerir.16 Ayrıca, bugüne değin varlığını sürdürecek olan dört 

lisansüstü fakülteyi, “Beşerî Bilimler, Sosyal Bilimler, Fiziki Bilimler ve Biyolojik 

Bilimler”i kurmayı teklif eder.17 Bu fakülteler ABD’de çoğu üniversitede iki yahut üç 

tanedir.18 Hutchins, bu tartışmalı uygulamaları haricinde de birçok kişiyle fikir ayrılığı 

yaşayan bir pasifisttir.19 Hodgson da tıpkı Hutchins gibi pasifisttir. İkisi de sivil haklar 

için kampanya yürütürler ve tıpkı Hutchins gibi onun da destekçisi olduğu kadar 

eleştireni vardır.20 Hutchins, özellikle üniversitedeki değişimlerden hoşlanmayan bazı 

statükocu mensupların düşmanlığını celbeder. Bazı disiplinleri diğerlerinden daha 

fazla öne çıkarmakla suçlanır. Bu senelerde eğitim usulleriyle ilgili bu tartışma 

atmosferine yöneticilerden ziyade öğretim üyeleri de çekilir. Akademisyenler okul 

gazetesi olan Maroon’da eğitim planlarıyla ilgili tartışmalara katılarak, görüşlerini 

yerel ve ulusal gazetelerde yayımlarlar.21 Hutchins’in bugüne dek bilinirliğini 

sağlayan öncelikli fikir “nature of liberal arts” (beşerî-sosyal bilimlerin doğası) 

tartışmalarıdır.22 Önceki kuşaktan bir başka eğitimci olan John Dewey ile karşı karşıya 

geldiği bu tartışmalarda Hutchins sağlam bir genel eğitim ve ortak dersler planında 

ısrar eder.23 20. yüzyılda ABD genelinde eğitim tartışmalarındaki terimler, sonucunda 

Dewey’in galip geldiği varsayılan kolektivizm etkili düşüncelerle ve Hutchins’in 

karşıt ifadeleriyle oluşur.24 İki ismi karşı karşıya gelmesi, Dewey’in ifadesiyle 

“Hutchins’in kültürü övmeyi bir teselli ve sığınak hâline getirmesi”nden mülhemdir.25 

Hutchins’in bu yönelimi Chicago Üniversitesini bu tartışmalı fikirlerin uygulandığı bir 

örnek hâline getirir.26 

 

Division olan ana bölümlerin her birinin başında, bugünkü sistemdeki gibi dekanlar bulunur. Bu 

oluşumun başladığı dönem hakkında daha fazla bilgi için bkz.: Harry S. Ashmore, Unseasonable 

Truths: The Life of Robert Maynard Hutchins, Boston, Little Brown, 1989. 
16 A.g.e. 
17 A.g.e. 
18 Wallerstein, Yeni Bir Sosyal Bilim İçin, s. 100. 
19 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 22. 
20 A.g.e., 27. 
21 A.g.e., 23. 
22 A.g.e., 22. 
23 A.g.e. 
24 A.g.e. 
25 A.g.e., 23. 
26 A.g.e. 



 

 102 

Chicago Üniversitesi kampüsündeki Sosyal Bilimler Binası, 1930’larda 

Chicago School of Sociology, Chicago School of Economics gibi ifadelerle, ev 

sahipliği yaptığı disiplinler için bir ekol hâline gelir. Bu bina (Chicago Üniversitesince 

ayrımı yapılan) tüm sosyal bilimler bölümlerine aynı anda ev sahipliği yaparak, 

antropoloji, sosyoloji, ekonomi ve tarih bölümlerinde disiplinlerarasılığı teşvik eder. 

O zamanlar için reform sayılacak bir adım olduğundan bu ortaklığın “sınırları 

aştığı”ndan söz edilir.27 Bu bölümlerin bağlı olduğu “Division of Social Sciences” 

bugün hâlâ sürdürdüğü bu disiplinlerarasılık arayışı ve öncülüğüyle övünür.28 O 

zamanlarda, yeni planlamalarla kurulan bölümler için bu disiplinlerarasılık 

iddialarının ne derece ve hangi koşullarda geçerli olduğu, bugün gerçeği yansıtıp 

yansıtmadığı tartışılabilir. Ancak Hodgson örneğinde olduğu gibi Chicago üyeleri, bu 

arayış ve anlayıştadır. 

Hodgson, Hutchins’in planlarından doğrudan yararlanan isim olarak bir 

anlamda onun test vakasıdır.29 Hem Hutchins’in desteklediği Chicago-Frankfurt 

değişim programındadır hem de Kültürel Çalışmalar programında okutmanlık 

yapacaktır.30 Hodgson, Hutchins’ten daha kuvvetli bir şekilde disiplinlerarasılığa 

kendini adayacaktır. Zira o yıllarda, Hutchins gibi yönetim görevleriyle fazla meşgul 

değildir.31 Hodgson’ın, Hutchins’in önceki tartışmalarından etkilendiği, dile getirdiği 

planlarından anlaşılabilir. Hodgson, Hutchins’in, önceki bölümde işaret edilen 

“Amerikan liselerinin sınırlarını aşan Kolej planı”nın başarısız olduğunu düşünerek 

birtakım yeni planlar üzerinde durur. Kolejlerin her öğrenciye yaşamlarında yetecek 

kadar sağlam bir doğa bilimleri temeli kazandırması ve onları en az bir yabancı dille 

donatılmış hâlde ileri seviye çalışmalara hazırlanmasını planlar.32 Ancak doğa 

bilimlerinin bir fetiş hâline getirilmesini tıpkı Hutchins gibi Hodgson da reddeder. 

Benzer şekilde, lisansta çoktan alınması beklenen eğitimin lisansüstü eğitime 

 

27 Chicago Studies, “Campus Philanthropy Tour: Social Sciences Research Building, by Dean of the 

College John W. Boyer”, 2021, Erişim tarihi: 10/05/2022,  

(Çevrimiçi) https://www.youtube.com/watch?v=UTqFVPxwd70 
28 Bkz. Üniversite’nin bölümlerinin internet siteleri:  

https://sociology.uchicago.edu/content/interdisciplinarity 
29 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 27. 
30 A.g.e. 
31 A.g.e. 
32 A.g.e., 28. 



 

 103 

yüklendiğini ve bunun profesyonellikle bir alakası olmadığını ifade ederek var olan 

eğitim planını eleştirir.33 

1934’e gelindiğinde Chicago kampüsünde yer edinmeye başlayan Marksizm 

gibi ideolojiler, misyoner inançlar gibi görülmeye başlanır. Liberal eğitimli bu 

kampüste, yer yer tartışmalara neden olan Marksizm’den etkilenen isimler çoğalır. 

Komünist Manifesto’nun tarihî kapsayıcılığından etkilendiğini ancak hiçbir zaman 

Marksist olmadığını belirten dünya tarihçisi Chicagolu McNeill, Chicago gibi diğer 

ABD üniversitelerinin de 1930’larda Komünizm’den oldukça etkilendiğini belirtir.34 

Hutchins ise komünizmin tepkiyle karşılandığı bu dönemde öğretim üyelerinin 

yanında durarak her türlü sesin duyulması gerektiğine inanarak serbestiyetin kampüste 

sağlanması gerektiğini salık verir.35 

Hodgson, Chicago Üniversitesinde tam da Hutchins’in tartışmalı reformları 

gerçekleşirken doktora eğitimini sürdürmektedir. Hutchins’in bu yılları takiben 

görevinin sona erişini, Lawrence Kimpton’ın 1951’de görevi devralması izler. 

Kimpton, Hutchins’in İkinci Dünya Savaşı yıllarında Chicago öğrencilerinin 2 senelik 

sıkı bir genel eğitimle lisans diplomasına sahip olabilmeleri gibi tartışmalı 

uygulamalarını ortadan kaldırarak göreve başlar.36 Bu yıllarda hem ekonomik krizle 

debelenen hem de ABD eğitim sisteminin dışına atılmak üzere olan, bir zamanlar 

oldukça gözde olan ancak aynı zamanda tartışmalara karışan Koleji, sistemin içinde 

tutmaya çalışır.37 Kimpton’ın yönetim yıllarında Kolej ve lisansüstü bölümler arasında 

bağ kuracak ortak atamaların gerçekleşmesi öngörülürken, Hodgson ortak 

programdaki İslam Medeniyeti dersine okutman olarak atanacaktır.38 

Hodgson’ın doktora öğreniminde dâhil olduğu Committee on Social Thought 

kurumu ise “bölümlerin aşırı uzmanlaşmasından ve entelektüel arayışların 

teknikleşmesinden rahatsızlık duyan müttefikler” olan Hutchins ve John. U. Nef gibi 

 

33 A.g.e., 29. 
34 William Hardy McNeill, The Pursuit of Truth: A Historian’s Memoir, Kentucky, The University 

Press of Kentucky, 2005, ss. 14-15. 
35, Robert Maynard Hutchins, 1929-1951. 
36 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 29. 
37 “Lawrence A. Kimpton, 1951-1960”, Office of the President, t.y., The University of Chicago, Erişim 

tarihi: 10/10/2022, (Çevrimiçi) https://president.uchicago.edu/about-the-office/history/lawrence-a-

kimpton. 
38 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 24. 



 

 104 

isimler tarafından 1941’de kurulur.39 1950’lerde Chicago Üniversitesi, disiplinlerarası 

yaklaşımın da getirdiği zenginlikle, dünya tarihine yeni yaklaşımlar için ABD’de bir 

merkez olarak ortaya çıkmaya başlar.40 Bu yılları McNeill, Chicago’yu bir krizalit 

zamanıyla yani tırtılın bir kelebek olmadan evvel geçirdiği başkalaşımla benzeştirerek 

tarif ederken, beş sene öncesini yani 1946-50 arasını da çürüme ortasında bir 

çiçeklenmeye benzetir.41 Özellikle bu yıllarda çok sayıda profesör ve yüzlerce öğrenci 

“soyut konular üzerine büyük bir coşkuyla oldukça kaliteli düşünceler geliştirerek” 

Chicago’yu diğer üniversitelerden ayıran nitelikleri meydana getirirler.42 Ancak bu 

çiçeklenme, her bölüm için aynı doğrultuda ve kalitede gerçekleşmez. Kolej, 

“aydınlanmanın yeri” hâline gelirken, Sosyal Bilimler Fakültesi, Hukuk ve Doğu 

Çalışmaları gelişir.43 Ancak Beşerî Bilimler, Biyolojik Bilimler, İlahiyat zayıflama 

emareleri göstererek benzersizliğini kaybetmeye başlar ve yeni rakiplerinin meydana 

çıkışını izler.44 Rakiplerin oluşmasını negatif bir hareketlilik olarak okumamak 

gerekir. Chicago için ortaya çıkan “rakipler” aslında bu disiplinlerin yeni isimler 

tarafından geliştirilmesi anlamına gelecektir.45 Chicago Üniversitesi bünyesindeki 

Committee on Social Thought ise bu üniversitede ortaya çıkacak olan irtibatlı ve 

karşılaştırmalı tarihe yönelik kavramsal yansımanın çekirdeği hâline gelir.46 Bu 

yıllarda henüz 10 senelik bir geçmişi olan kurum, net olarak bir bölüm ismine sahip 

 

39 A.g.e., 24-25. 
40 Katja Naumann, “Decentering World History: Marshall Hodgson and the UNESCO Project”, Islam 

and World History, Eds. Edmund Burke, Robert J. Mankin, Chicago, London, University of Chicago 

Press, 2018, ss. 82-101, s. 82. 
41 McNeill, Bloom and Decay: The End of an Era, ss. 138-139. 
42 A.g.e. 
43 A.g.e., 138. 
44 A.g.e. 
45 Üniversiteler var olan eğitim programları haricinde, hükümet ve vakıf desteklerini temin etmek için 

Orta Doğu araştırmaları programlarını kurmak, yaygınlaştırmak ve bu programlara öğrenci çekebilmek 

üzere hareket ederler. 1951 itibariyle önemli merkezler Columbia, Michigan, Princeton, John 

Hopkins’tir. Daha sonra 1960’ta bunlara Chicago, UCLA, Berkeley, Binghamton, Pennsylvania, 

Bloomington Indiana, Washington Seattle, Utah üniversiteleri de eklenir. Yani Chicago’da Doğu 

araştırmaları için bir merkezin kurulması daha geç bir vakitte olmuştur. Bkz. R. Bayly Winder, “Four 

Decades of Middle Eastern Study”, Middle East Journal, C.41, No:1, 1987, ss. 46-47. Ayrıca bkz.: 

Lockman, Hangi Ortadoğu?: Oryantalizm Siyaset Tarih, s. 197. 
46 Naumann, Decentering World History: Marshall Hodgson and the UNESCO Project, s. 83. 



 

 105 

olmadığı gibi “disiplinlerarası anlayışta, eklektik ve bu yönüyle de eşsiz bir bölüm” 

olarak tanımlanır.47 

Nef ve Hutchins gibi eğitimci düşünürlerin benzer bakış açılarının, kurumsal 

bir zemine yayılma imkânı bulması, yeni oluşan Committee on Social Thought 

mensuplarının -buradaki örneği itibariyle Hodgson’ın- disiplinlerarası düşünmesinde 

etkili olur. Bu kurum, Hodgson’ın tarih ve sosyoloji alanlarının ortak sorularına 

eğilerek, uzmanlaşma, teknikleşme, toplum ve toplumsal miras üzerine yeni 

düşünceler geliştirmesinde etkili olur. ABD eğitimini parçalayan tartışmaların 

Chicago Üniversitesinde sürdüğü yıllarda Hodgson’ın görüşlerinin yeni şekillenen bir 

“melez miras” olarak karşımıza çıkması, değişen politikaların uygulanmaya konduğu 

sonraki yıllarda ona verilen görevlerden, sözleri, eylemleri ve kişisel kayıtlarından 

okunabilir.48 Hodgson her ne kadar farklı kişilerin, çeşitli düşüncelerinin bir mezcini 

yansıtsa da doğal olarak, zaman içinde bu fikirleri aşkın birtakım çıkarımlara da varır. 

Örneğin, demokratik bir topluma tam katılım anlamında Hutchins için yeterli görülen 

Batı temelli eğitim, daha dışa dönük bir vizyona sahip olan Hodgson için yeterli 

gelmez.49 1951’de rektörlükten ayrılırken Hutchins, bölüm ve fakülteleri kaplamış 

olan yerleşik bölümcülüğe karşı galip gelme umudundan vazgeçmiş gibi görünür.50 

Ancak bu yıllar hem Hodgson için hem de Chicago’nun gelecek yılları için başka 

türden bir hareketliliğin başladığı senelere tekabül eder. 

ABD’de Orta Doğu çalışmalarıyla ilgilenenlerin yüksek öğrenim için önceden 

çok seçeneklerinin olmadığı ifade edilir.51 1950-51 yıllarından itibaren Chicago 

Üniversitesinde okutman ve hoca sayısı önceki senelere göre neredeyse iki katına 

çıkar.52 Bu da, Hodgson gibi aynı okulda yetişmiş olan daha fazla öğrencinin, 

kariyerlerinin devamında kendi okullarında kadro bulabilmesi anlamına gelir. Bütün 

bu değişimlerin yanı sıra, Hodgson’ın Orta Doğu ve İslam çalışmalarına olan ilgisi de 

 

47 Edmund Burke III, “Islamic History as World History: Marshall Hodgson, ‘The Venture of Islam’”, 

International Journal of Middle East Studies, C.10, No:2, 1979, s. 243. 
48 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 25. 
49 A.g.e., 34. 
50 McNeill, Bloom and Decay: The End of an Era, s. 40. 
51 Burke III, Reconsidering Marshall Hodgson. 
52 McNeill, Bloom and Decay: The End of an Era, s. 139. 



 

 106 

bu yıllara ve hemen öncesindeki doktora sürecine denk düşer.53 Hodgson, birbiriyle 

bağlantılı sosyal disiplinlerin eğitim sisteminde gördüğü yetersizliklerin kaynağını, 

ilgilendiği alanların boşluklarını tespit ederek arar. Konular ve disiplinler arasında bu 

sebeple bağlantı kurarak, fark ettiği sorunların çözümü için ortak dersler için de 

anlamlı olacak şekilde kendi metoduyla bir tarih programı öne sürer. Chicago’da 

doçentken 1959’da yazdığı makalesinde, 1956’dan itibaren Batı dışı ders sunmayı 

tecrübe edinen Chicago’daki programın işleyişinden ve avantajlarından bahseder. 

Pratik ve hümanistik olarak ayırdığı ancak tamamlayıcı bulduğu sebeplerle bunlara iki 

başlık altında değinir. Batı’nın eğitim sisteminde, Batılı olmayan mirasın gelişmemiş 

görülmesinin bir eksiklik olduğuna ve “tek dünya” düşüncesi ile başa çıkmayı 

bilmeyen Batılıların bunu öğrenmesi gerektiğine işaret eder.54 Kendisi de özellikle 

ders konusu hâline getirdiği İslam’ı tartışır. İslam’ın sadece bir inanç sistemi olarak 

incelenmesine karşı, bir medeniyet kaynağı olarak, coğrafi, sosyolojik, edebi ve tarihî 

yönlerinin bir bütünlük içinde araştırılması gerektiğine yine maddeler hâlinde vurgu 

yapar.55  

Hodgson’ın disiplinlerarasılığın taraftarı olduğuna ve bölümler arası kolektif 

çalışmanın gerekliliği üzerine ısrarlarına sıkça rastlanır. Ancak 1964’te 

Harvard’dayken aldığı notlarda, disiplinlerarası çalışmalar için sarf edilen fonların, 

kültür çalışmaları için insanları hangi gayelerle topladığını şüpheyle sorgular.56 

Hodgson bir yandan disiplinerarası görüşü savunurken, özellikle disiplinlerarasılığa 

müsait olan bölge çalışmaları için verilen destek ve fonların nedenleri hakkında da 

kuşkuludur. Savaş sonrası Amerika özelinde, Hodgson’ın da yararlandığı Rockefeller 

Vakfının fonları ve Ford Vakfının Uluslararası Eğitim ve Araştırma Programı, Dünya 

tarihi çalışmaları ve bölge araştırmaları için vakıfların teşvik fonlarına da örnektir.57 

Kendi çalışmalarındaki tarihin birliği gayesi içeren kuşatıcı yaklaşımın, ileride sayıları 

artacak destekçilerin hedef saptırmalarından etkilenmesinden endişe duyar. Bu 

teşvikler konusunda Hodgson’ın hem gayesi hem de endişesi Birleşmiş Milletlerin 

 

53 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 5. 
54 Hodgson, “A Non-Western Civilization Course in a Liberal Education with Special Attention to the 

Case of Islâm”, s. 39. 
55 A.g.e., 45. 
56 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 26. 
57 Lockman, Hangi Ortadoğu?: Oryantalizm Siyaset Tarih, ss. 193-194. 



 

 107 

dünya tarihine yönelişiyle bağlantılıdır. Birleşmiş Milletler altında UNESCO’nun 

liberal bir proje olarak uluslararası barışa katkı sağlama iddiasıyla “dünya medeniyeti” 

söylemini yumuşak güç geliştirerek destekleme hedefi58 Hodgson’ın çalışmalarında da 

görülür. Birleşmiş Milletler için -daha önce de belirtildiği üzere- olumlu duygular 

besleyen Hodgson, bu projeye destek olmak üzere 1954’te UNESCO dergilerinden 

Journal of World History’de yarıküresel bölgelerarası tarihi tartışır. Genişleyen 

medeniyetlere ev sahipliği yapan bir dünyayı anlamak için bunu bir tarih metodu 

olarak sunar.59 Bu makalesinde önce dünya tarihinin ne olup olmadığını değerlendirir, 

ardından bölgelerarası tarihe yönelik disiplinlerdeki gelişimleri izler ve Batı merkezci 

tarih modeliyle gelen yanılsamalı bakışın ortadan kalkmaya başladığına dair 

kanaatlerini paylaşır. 

1966 yılında, New Collegiate Division olarak adlandırılacak kolej bölümünün, 

yeniden yapılandırıldığı dönemin başında Hodgson yine Chicago için önemli bir rol 

üstlenir. Verdiği yapılandırma teklifinin taslağına göre New Collegiate Division, 

öğrencileri müfredat oluşturma ve reform sürecine dâhil edecek disiplinlerarası bir 

girişimdir.60 Bu yeni bölümün temel yönü öğrencilerin bir Batılı, bir de Batılı olmayan 

medeniyeti derinlemesine incelemeleri ve farklı bölümlerden derslere katılan 

öğrencilerin disiplinlerarasılıkla bakış açılarını zenginleştirmeleri üzerine kurulur.61 

İddiaya göre, bölüm birçok üyenin ortak katkısını içermesine rağmen, kuruluşunda 

belirgin şekilde Hodgson’ın izlerini taşır. Hodgson sadece kendi bölümü içinde sınırlı 

kalan bir akademisyen değildir. Örneğin Hodgson bu fakültenin Din Bölümü 

kadrosundayken, Hodgson’ın tasarladığı ve Kolej müfredatına koyduğu İslam 

Medeniyeti dersi Medeniyetler Çalışmaları programına bağlıdır.62 Yine de Hodgson 

bu süreçlerin getirilerinden tam anlamıyla mutmain olmaz. Bir yandan New Collegiate 

Division’ı içerden bir gözle eleştirirken diğer yandan radikal 

 

58 Paul Betts, “Humanity's New Heritage: Unesco and the Rewriting of World History*”, Past & 

Present, C.228, No:1, 2015, s. 249. 
59 Marshall G. S. Hodgson, “Hemispheric Interregional History as an Approach to World History”, 

Journal of World History/Cahiers d’Histoire Mondiale/Cuadernos de Historia Mundial 

(UNESCO), C.1, No:3, 1954. 
60 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, 31. 
61 A.g.e. 
62 A.g.e. 



 

 108 

eylemlerinden/planlarından bahseder.63 Committee on Social Thought’un haddinden 

fazla edebî ve felsefi bir köşe veya klasikler köşesi hâline gelmemesi ve fildişi kuleden 

tek yönlü bakan entelektüel bakışı tedavülden kaldırmak için perspektifi geniş tutmaya 

gayret ettiğini ifade eder.64 Ayrıca New Collegiate Division’ın da her yapı kadar çok 

yönlülük yaklaşımına karşı çıktığından bahsederek kurumu içerden bir gözle 

eleştirir.65 Hodgson, disiplinlerarasılık iddialarındaki kurumlar için bu durumun 

ikircik barındırmasından duyduğu rahatsızlıkları bu dille sosyolog Flacks’e aktarır.66 

Hodgson, Committee on Social Thought’u da eleştirir. Nef’e gönderdiği başkanlıktan 

ayrılma talebini içeren mektubunda, gelişmiş hâliyle sosyal bilim dünyasının kurumda 

neredeyse hariç tutulduğundan, yeni anlamda bir “sosyal bilim adamı”na ihtiyaca 

rağmen kurumun uzmanlaşmış üslup geliştirme eğiliminden yakınır.67 Ayrıca 

yetenekli bazı öğrencilerin, kurumun tek taraflılıkları yüzünden dışlandıklarını 

hissettiklerini ifade eder.68 

Chicago’da karşılaşılan bu değişimler, üniversitenin kurumsal anlamda yeni 

bölümlere ayrılması ve bazı bölümlerin de bilinçli olarak disiplinlerarasılığa açık 

şekilde düzenlenmesidir. Her ne kadar bu bölümler içindeki isimlerin uygulamalara 

yönelik eleştirileri mevcutsa da disiplinlerarası akışkanlık için kurum çapında bir 

gayret sarf edildiği ortadadır. Bu uygulamalar 1940 ve 1950’li yıllarda boş bir alan 

olan Orta Doğu çalışmaları69 gibi yeni alanların oluşmasına imkân sağlar. 20. yüzyıl 

sonlarında Orta Doğu gibi karşılaştırmalı bölge çalışmaları, ABD’deki sosyal tarih ve 

tarihsel sosyoloji gibi yeni konulara yönelişlere sebep olur. Özellikle evrenselci ve 

Avrupa-merkezci bakışların eleştiriye tabi tutulduğu Committee on Social Thought 

çevresindeki tartışma kültürü, yeni bir tür tarihsel sosyoloji ve dünya tarihi anlayışını 

cesaretlendirir. Ayrıca öğrencisi William McNeill tarafından “insan toplumunun genel 

kalıplarını tıpkı benim gibi anlamaya çalışan”70 bir hoca olarak tarif edilen, Sosyal 

 

63 A.g.e., 37. Hodgson’ın 23 Mart 1968 tarihli bu yazışması için bkz.: Box 9, Folder 8, Hodgson, Papers. 
64 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 37. 
65 A.g.e. 
66 A.g.e. 
67 Box 5, Folder 2, Nef, Papers. 
68 Box 5, Folder 2, a.g.e. 
69 Martin Kramer, Ivory Towers on Sand: The Failure of Middle Eastern Studies in America, The 

Washington Institute for Near East Policy, 2001, s. 6. 
70 McNeill, The Pursuit of Truth: A Historian’s Memoir, s. 22. 



 

 109 

Bilimler Fakültesinin antropoloğu ve Committee on Social Thought kurucularından 

Robert Redfield liderliğinde Kültürler Arası Çalışmalar (Intercultural Studies) 

Programı, interdisiplinerliğin Chicago’daki gelişiminde önemli bir rol oynar. Redfield 

bu program sayesinde, kültürler arası karşılaştırmalar için metodolojiler geliştiren ve 

deneyen bir grup bölge çalışması uzmanı, antropolog, sosyolog ve tarihçiyi bir araya 

getirir.71 

3.1.2. Dönemin Atmosferi 

Hodgson’ın bir öğretim üyesi olarak etkin olmaya başladığı 1960’lar gündelik 

hayatın politizasyonuna sahne olan yıllardır. Toplumsal hareketler 1960’larda artık 

yalnızca sınıf mücadelesi olarak görülmekten çıkarak dünya ölçeğinde siyasal ve 

ideolojik yeni kutuplaşmalara işaret etmeye başlar.72 1970’lerden itibarense bu 

tartışmalar kültürel alandaki talepler üzerine temellenmeye başlar.73 1960’lardaki yeni 

taleplerle şekillenen hareketler, sosyolojide kaynak mobilizasyonu ve yeni toplumsal 

hareketler gibi yeni kuramların üretilmesine sebep olur. Kolektif eylem ve toplumsal 

değişim teorileri üzerinde bu dönemdeki hareketliliğin oldukça belirleyici etkisi 

vardır.74 Sosyolojiyle dirsek temasında bulunan tarih gibi diğer sosyal bilimler için de 

bunun benzer etkilere yol açtığı söylenebilir. 1970’lerde sosyal hayatta politik ve özel 

alan ayrımının silikleştiği gözlemlenir.75 Yeni hareketlerin köklerini yeni teorilerle 

açıklama çabası da disiplinleri birbiriyle irtibatlandırır.76 Özellikle 1950 ve 1960’larda 

Kuzey Amerika’daki sosyal bilimler camiasını etkileyen işlevselciliğe karşı Mills gibi 

çatışma teorisyenleri etkili olmaya başlar. Teorilerin ancak tarihsel bağlam içinde 

değerlendirilmesiyle anlam kazanabileceğinin üstünde durulur.77 Hodgson gibi 

 

71 Naumann, Decentering World History: Marshall Hodgson and the UNESCO Project, s. 83. 
72 Gönül İçli, “Yeni Toplumsal Hareket Teorileri Üzerine Bir Değerlendirme”, Turkish Studies: 

International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, C.10, 

No:14, 2015, s. 421. 
73 A.g.e. 
74 Maree Gladwin, “The Theory and Politics of Contemporary Social Movements”, Politics, C.14, No:2, 

1994, s. 59. 
75 Claus Offe, “New Social Movements: Challenging the Boundaries of Institutional Politics”, Social 

Research, C.52, No:4, 1985, ss. 817-818. 
76 Gladwin, “The Theory and Politics of Contemporary Social Movements”, s. 59. 
77 A.g.e., 59-60. 



 

 110 

akademisyenlerin akademi dışında bazı toplumsal hareketler içinde de yer alması, 

onun, ideolojik önyargılar barındırdığını düşündüğü klasik teorilere ve uygarlık 

çözümlemelerine karşı bir tutum belirlemesinde etkili olur. Yeni teorilerin şekillendiği 

bir disiplinden söz edilirken, aynı çatı altında diğer disiplindeki meslektaşların bundan 

etkilenmeyeceğini düşünmek bir yanılgıdır. 

Selefi Burke’ün işaret ettiği gibi, Hodgson’ın “tavizsiz Quakerlığının, onun 

yaşam tarzı ve ahlaki görüşlerine etkisi” olduğu kadar akademik çalışmalarına, 

çalışmak için seçtiği konulara da etkisi vardır.78 Hodgson “The Greatest 

Generation”dan79, sola meyyal siyasi görüşlere sahip modern bir Amerikalı ve bazen 

de tam bir ifadeyle “Liberteryen Sosyalist” olarak tanımlanır.80 1949’da bir doktora 

öğrencisiyken, eğitimle bağdaştırdığı sosyal ve politik değişimlerle ilgili bir proje için 

“Liberteryen Sosyalizm için Eğitim Üzerine”81 adlı bir makale yayımlar. Bu makalede, 

dünyayı kurtarma veya devrimin eğitim dışında hiçbir yolu olmadığına işaret eder.82 

Hodgson, yaşamı boyunca açıkça savaş ve ayrımcılık karşıtı, vejetaryen bir aktivist 

olmuştur. Profesyonel hayatında da projeleri için onu ahlaki bir buyrukla motive eden 

şeyin bu aktivizm olduğunu kendi de beyan eder.83 Zaman zaman toplumsal 

hareketlere olan desteğine örnek olarak Mississippi Civil Rights84 yürüyüşlerine 

katılma isteğini çalışma arkadaşlarına mektuplarla iletir.85 Aynı zamanlarda, hem 

siyahi hem beyaz Hristiyan pasifistlerin 1942’de birlikte kurduğu “CORE Movement” 

 

78 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 3. 
79 The Greatest Generation tabiri, ABD’de özellikle 1900-1920 yılları arasında doğan, Büyük Buhran’ı 

yaşayan, bir kısmı İkinci Dünya Savaşı’nda savaşmak zorunda kalmış ve genelde “Baby Boomer” diye 

tabir edilen 1945-65 arası doğan neslin ebeveynleri olacak jenerasyonu işaret etmek için kullanılır. 
80 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 4. Ayrıca Saul 

Bellow da Hodgson’ı bir liberal olarak anıyordu. 
81 9 Ağustos 1949 tarihli bu makalenin “On Education for Libertarian Socialism” isimli aslı için bkz.: 

Box 11, Folder 4, Hodgson, Papers. 
82 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 37. 
83 A.g.e. 
84 Mississippi Civil Rights Movement yani Mississippi İnsan Hakları Hareketi, 1950-60 yılları arasında 

bünyesinde farklı grupları barındırarak ABD’nin güneyinde başlayan, Birleşik Devletler 

Anayasasındaki Afro-Amerikanların “beyazlarla” eşitliğinin yasal olarak uygulanmasını talep eden bir 

toplumsal harekettir. Özellikle 1960’larda verilen desteklerin artmasıyla daha da büyümüş ve 1970’lere 

kadar oldukça aktif bir şekilde taleplerini dile getirmeye devam etmiştir. Bkz. “When Youth Protest: 

The Mississippi Civil Rights Movement, 1955-1970”, Mississippi Department of Archives and History, 

2001, Mississippi Historical Society, Erişim tarihi: 11/05/2022, (Çevrimiçi) 

https://www.mshistorynow.mdah.ms.gov/issue/the-mississippi-civil-rights-movement-1955-1970-

when-youth-protest. 
85 Bellow, To Jerusalem and Back: A Personal Account, s. 109. 



 

 111 

adıyla bilinen Congress of Racial Equality’nin86 oturma eylemlerine katılarak bu 

hareketi destekler.87 Orta yaşlarında bu coşkusu azalmış olsa da inançlarına bağlılığı 

azalmaz.88 Neredeyse 20 sene sonra bile, 1968’de sosyolog Richard Flacks’e yazdığı 

bir mektupta aktivist bir gözle eğitim ve burs konularını tekrar ele alır.89 Kimi isimlere 

göre Hodgson “bir Quaker ve liberaldi ancak insancıl duyguların adamı olmasına 

rağmen bazı meselelerin önemini anlamazdı”.90 Hodgson’ın, İsrail-Arap savaşından 

sonraki tepkisini işaret ederken bu ifadeleri kullanan Yahudi meslektaşı Bellow’un 

niçin böyle düşündüğüne, onunla ilgili kısımda tekrar değinilecektir. Ancak özetle 

Hodgson, tarihsel gerçeklerin ahlaki nitelikler taşıdığı düşüncesiyle bazı 

meslektaşlarının görüşlerine katılmaz. Benzer şekilde onlar da Hodgson’ınınkine 

birtakım noktalarda ters düşer. 

Karlı Chicago günlerinden birinde, odasında samimi bir muhabbet için 

bulunduğu meslektaşı Reuben Smith’in Hodgson’a şakayla karışık “bugün Marksist 

gibi görünüyorsun Marshall” demesi üzerine, Hodgson ertesi gün çok sayıda 

manifestovari mektubu Smith’in kapısına sıkıştırır. Bu sayfalarda önce hangi 

sebeplerle Marksist olabileceğini anlatırken, ardından hangi sebeplerden Marksist 

olmasının mümkün olmayacağını açıklamaya çalışır.91 Kendini Marksist olarak 

tanımlamayan Hodgson, dönemi itibariyle sol görüşe meyyal bir akademisyendir. 

3.1.3. Akademideki Yönelimler 

1950 ve 1960’lardaki modernleşme teorisyenlerinin yazıları ABD’deki siyaseti 

şekillendirdiği gibi akademiyi de şekillendirir.92 Ülke genelinde yayılmaya başlayan 

bölümler için söz sahibi olmak ve kongre gibi faaliyetlerle bir birlik oluşturmak adına, 

1966’da alanın liderleri tarafından Middle East Studies Association of North America 

 

86 “Chicago Irk Eşitliği Komitesi” olarak tercüme edilebilir. Bu toplumsal hareket hakkında daha 

ayrıntılı bilgi için bkz. Preston H. Smith II, “Congress of Racial Equality (CORE)”, The Encyclopedia 

of Chicago, Chicago Historical Society, 2004, Erişim tarihi: 11/05/2022, (Çevrimiçi) 

http://www.encyclopedia.chicagohistory.org/pages/327.html 
87 Box 2, Folder 19, Hodgson, Papers. 
88 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 37. 
89 A.g.e. 
90 Bellow, To Jerusalem and Back: A Personal Account, s. 109. 
91 Burke III, Reconsidering Marshall Hodgson. 
92 Kanlıdere, Takdim: Dünya Tarihçiliği ve Marshall G. S. Hodgson. 



 

 112 

(MESA) kurulur. MESA, her türlü disiplinden katılımcıya açıktır.93 Kramer, ABD’deki 

Orta Doğu Araştırmaları üzerine çalışmasında, o günlerde bu alanlarda söz sahibi olan 

isimlere, Arap kökenli ve Avrupa kökenli Amerikalılar ve yetişen öğrenciler olarak üç 

grupta değinir.94 

Arap kökenli grup altında ele alınan, MESA’nın kurucularından Philip Hitti, bu 

alana yön veren öncülerdendir. Lübnan doğumlu Hitti, 1944’te Princeton 

Üniversitesinin Doğu Dilleri ve Edebiyatı Bölüm Başkanıdır. 1947’de onun sayesinde 

Princeton Üniversitesi Yakın Doğu Çalışmaları Bölümü kurulur. Hitti ABD’de Doğu 

çalışmalarının babası olarak görülür.95 Nitekim Princeton Üniversitesinde kurduğu bu 

araştırma geleneğini ülkede takip etmeyen Orta Doğu araştırmaları merkezi yok 

denecek kadar azdır.96 Avrupa kökenli akademisyenlerde ise Harvard’ın bünyesine 

kattığı İngiliz araştırmacı Hamilton A. R. Gibb ile Chicago ve UCLA’in önemli 

hocalarından Avusturyalı kültür tarihçisi Gustave von Grunebaum öne çıkar.97 Üçüncü 

grup olarak ise bu isimlerin tedrisatından geçmiş sosyal bilimcilere işaret edilir. Bu 

gruptan önce çıkan isimler, 1962’den itibaren Princeton’ın Yakın Doğu Çalışmaları 

Başkanı olan sosyolog Morroe Berger ve Chicago’daki Doğu Dilleri Çalışmaları 

Merkezinin öncüsü olacak Committee on Middle Eastern Studies’in kurucusu olan, 

Berger ile aynı yıllarda yaşayan Leonard Binder’dır. Binder ile aynı dönemde çalışan 

ve onunla benzer şekilde komitelere başkanlık eden Hodgson da her ne kadar Kramer 

zikretmese de bu grup altında ele alınması gereken isimlerdendir. 

Meşhur isimlerin eğittiği, üçüncü gruptaki sosyal bilimciler, hocalarının 

çalıştığı konuları ve görüşleri eleştirmeye başlayacak olanlardır. Örneğin Hodgson’ın 

eleştirerek belirttiği üzere, İslam Tarihi’ni çalışmak aslında Avrupalı oryantalistlerin 

büyük eserlerini çalışmak demektir.98 Bu yüzden Hodgson çalışmalarına, alana yön 

veren önemli isimlerin hatalı yaklaşımlarını ele alarak başlar. Ayrıca, yaşadığı 

 

93 Kramer, Ivory Towers on Sand: The Failure of Middle Eastern Studies in America, s. 9. 
94 A.g.e. 
95 A.g.e., 9. 
96 A.g.e. 
97 A.g.e., 10. 
98 Richard W. Bulliet, “Reviewed Work: The Venture of Islam by Marshall G. S. Hodgson”, Journal 

of the American Oriental Society, C.98, No:2, 1978, s. 157. Hodgson’ın bunu konferanslardan birinde 

bir yorumcuya cevap niteliğinde söylediği bilinmektedir. 



 

 113 

dönemin büyük isimlerine ulaşmada zorlandığını da aktarır. Von Grunebaum’a bir 

komitede görev yapmak üzere davet edildiğini99 haber verdiği bir mektubunda, 

sahadaki büyük isimlerin ulaşılamaz olmalarının ve -iletişimsizliklerini kastederek, bu 

tarzdaki- boykotlarının sebeplerini anlayamadığını sitemle aktarır.100 

 Hodgson, oryantalist gelenekteki anakronizm eğilimine karşı çıkar. Uzak 

geçmişte yaşamış veya uzak ülkelerde yaşayan insanların önemli gördükleri şeylere ve 

fikirlere aşina olunmadığında, o insanların düşüncelerine nüfuz etmenin ve onları 

hakkıyla anlamanın mümkün olmayacağını ifade eder.101 Edward Said’den102 daha 

evvelce Oryantalistlerin Avrupa-merkezciliğine “etnik merkezcilik” olarak değinir.103 

Bu hâkim bakışın yol açtığı sorunların yalnız tarih disiplini için değil sosyal bilimler 

için de aşılması gereken önemli meseleler olduğuna işaret eder.104 Öte yandan 

Hodgson, kendi anlayışı ve arka planını da araştırma nesnesi olarak görür. Eleştiri 

kültürünün gerekliliğini eserlerinin başında muhakkak zikreder. Her okur, alışkın 

olmadığı düşünce tarzlarında düşünebilmek için kendi düşünme alışkanlıklarının 

farkında olmalıdır.105 Yani bir araştırmacının çevresine, geleneklerine ve değerlerine 

dair farkındalığı araştırmanın metoduna dâhil edilmelidir. Bu anlayış, aynı zamanda 

bugün Pierre Bourdieu ile özdeşleştirilen düşünümsellik/refleksivite kavramlarıyla 

benzerlik taşır. Ancak Bourdieu’den önce Michigan Üniversitesi’nden sosyolog 

Charles Horton Cooley ve sosyal psikolojinin kurucularından Chicago 

 

99 Social Science Research Council, American Council of Learned Societies. SSRC, Orta Doğu 

araştırmalarının gelişiminde kilit rol oynayan dönemde Amerikan ulusal ilgilerinin arttığı yabancı 

bölgeleri belirlemek ve Amerikan üniversitelerinde bunlara yönelik araştırmalardaki tekniklerin 

gelişimini belirlemek üzere Committee on World Area Research’ü kurar. Bilginin örgütlenmesi ve 

akademik kaynakların tesisinin belirlenmesi ve yeni kavramsallaştırmaya muhalif olanlara karşı bir 

tavır belirlenmesi adına konferanslar düzenlenir. 1951’de SSRC’ye bağlı bir Near and Middle East 

Committee de bu sebeple kurulacaktır. Bkz. Lockman, Hangi Ortadoğu?: Oryantalizm Siyaset Tarih, 

s. 192. 
100 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 13.  

14 Eylül 1963 tarihli bu yazışma için bkz.: Box 2, Folder 14, Hodgson, Papers.  
101 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 21. 
102 (1935-2003) Kudüs doğumlu Hristiyan bir Arap olan, edebiyat eleştirmeni Profesör Edward Said, 

Princeton Üniversitesinden 1957’de lisans, Harvard Üniversitesinden önce 1960’ta yüksek lisans, sonra 

da 1964’te doktora derecelerini alır. 1963’te İngiliz Dili ve Karşılaştırmalı Edebiyat dersleri vererek 

akademide profesyonel kariyerine başlayan Said’in meşhur Orientalism adlı eseri 1978’de basılır. Bkz.: 

Edward W. Said, Orientalism, New York, Pantheon Books, 1978. 
103 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 95. 
104 A.g.e. 
105 A.g.e., 21.  



 

 114 

Üniversitesinden George Herbert Mead de düşünümselliği kullanırlar. Kendi üzerine 

düşünme, kendini gerçekleştirme, engelleme ve sosyal benlik üzerine düşüncelerinde 

Cooley, benliğin doğuştan gelmediğine işaret eder. Ayna benlik adını verdiği bu 

teorisinde Cooley, insanların kendilerini diğer bireylerin gördükleri gibi görerek 

benliklerini oluşturdukları sonucuna varır.106 Herbert Mead ise pragmatist bir 

yaklaşımı ve sosyal davranışçılığı benimseyerek107, sosyal bilimler araştırmalarındaki 

birey ve topluma dair nesnel ve öznellik tartışmalarında problemlere bakışın değişmesi 

gerektiğine işaret ederek sosyoloji ile psikoloji arasında temel ayrıma sebep olan 

toplum-birey ayrışmasının aşılmasına katkıda bulunur.108 Ona göre, eylem ve 

düşüncenin çevreye adaptasyonla bağlantısı araştırmalarda göz önünde 

bulundurulmalıdır.109 Bourdieu da düşünümselliği, sosyolojik araştırma pratiğinde 

zorunluluğuna inandığı yaklaşımlardan biri olarak sunar. Toplumsal dünyayı 

nesneleştirmek için önce nesneyle ilişkinin ne olduğunun bilinmesi gerektiğine dikkat 

çeker. Düşünümsellikte amaç, araştırmacının kendi kendini nesneleştirerek 

çözümleme nesnesiyle kontrolsüz ilişki kurmasını engellemektir.110 Çünkü görünürde 

bilimsel olan söylem, nesneden çok nesneyle olan ilişkiyi ortaya koyar.111 Bu 

sebeplerle, bireysel ve toplumsal düşünümselliğin varlığı pozitivizmin hakimiyetine 

zarar veren bir gelişme olarak görülür.112 Zira etkileşimin farkındalığı, öznelliğe ve 

çeşitliliğe vurgu yaparak nesnellik algısının değişkenliğini hatırlatır. Hodgson da 

nesnellik ve öznelliği sorgulayarak, bireyin toplumdaki yeri kadar toplumun bireyin 

benliği üzerine etkisine dair farkındalığının artırılması gerektiğini belirtir. Bu 

 

106 Charles Horton Cooley, Human Nature and the Social Order, New York, CharlesScribner's Sons, 

1902. 
107 Morris, Charles W., Works of George Herbert Mead: Mind, Self & Society from the Standpoint 

of a Social Behaviourist, C.1, Chicago, The University of Chicago Press, 1962, s. 275. 
108 Emre Öztürk, “George Herbert Mead’in Sosyal Davranışçılık Devrimi: Sosyolojizm ve Psikolojizm 

Kıskacında Bir “İlişkisel Faillik” Denemesi”, Sosyoloji Araştırmaları Dergisi, C.21, No:2, 2018, ss. 

260-261. 
109 Jonathan H. Turner v.d., Sosyolojik Teorinin Oluşumu, Çev. Ümit Tatlıcan, Bursa, Sentez 

Yayıncılık, 2010, s. 465. 
110 Pierre Bourdieu, Loic Wacquant, Düşünümsel Bir Antropoloji Üzerine Cevaplar, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2014, s. 53. 
111 A.g.e. Ayrıca Bourdieu’nün diğer kavramları hakkında açıklayıcı bir yazı için bkz.: Nazlı Ökten, 

“Sosyolojide Pierre Bourdieu Etkisi”, Türkiye’de Çağdaş Sosyoloji Konuşmaları, Eds. Hüseyin Etil, 

Metin Demir, İstanbul, Küre Yayınları, 2018, ss. 261-303. 
112 Anthony Giddens, Philip W. Sutton, Sosyolojide Temel Kavramlar, Çev. Ali Esgin, Ankara, 

Phoenix Yayınevi, 2014, s. 77. 



 

 115 

yaklaşımıyla sosyoloji ve psikoloji disiplinlerinde kendinden önce Chicago ve çevre 

üniversitelerde oluşmaya başlayan tartışmalara benzer bir tutumla araştırma metodunu 

geliştirmeye gayret eder. 

Savaş yıllarında ve sonrasında sosyal bilimler tartışmaları da Hodgson’ın 

görüşlerinin oluşmasında etkilidir. İslam’ın Serüveni’ne temel olacak medeniyet 

üzerine araştırmalara ağırlık verdiği, gerileme ve çökme paradigmalarını sorguladığı 

zamanlar, İkinci Dünya Savaşı sonrasına denk düşer.113 Marksizm’in eleştirel anlamda 

yeniden ele alındığı postkolonyal teoriler de bu zamanlarda oluşmaktadır. 1945-76 

arasında Birleşmiş Milletlerin de öncülüğüyle, Burnett Tylor, J. B. Bury Oswald 

Spengler, H. G. Wells, Arnold J. Toynbee gibi isimlerle Küresel Tarih söylemi 

üretilecektir.114 Bu söylemde Committee on Social Thought kurucularından Nef, 

modern zaman insanlarının aksine, modern öncesindeki insanların birbirlerine bu 

kadar uzak oldukları hâlde ne kadar çok ortaklık taşıdıklarını görmenin şaşırtıcı 

olduğunu ifade eder.115 Modern insanların da atalarından dolayı fazlasıyla ortaklık 

taşıdığı fark edilmelidir.116 Etkileşim ve ortaklıkları ayırt edebilme düşüncesi 

Hodgson’ın da küresel tarih düşüncesine kaynaklık eder.  

Hodgson, bu dönemde akademide yükselen ilgi alanlarının farkındadır. Nef’e 

1968’de yazdığı bir mektupta, ismi Orta Çağ Tasavvufu’ndan İslam Mistisizmi’ne 

dönüşen dersinin katılımcı sayısının tek haneli rakamlardan 35’e sıçradığını, “gerçi 

bugün mistisizm değil, tüm dinler ilgi çekiyor” diyerek hayretle aktarır.117 Von 

Grunebaum’la, Blachère, Massignon, Gibb gibi yazarların katkılarının tek tek 

değerlendirdiği mektuplaşmasında ise Kuzey, Batı Avrupa ve Kuzey Afrika’daki 

İslam çalışmalarındaki güncel eğilimler tartışılır. Von Grunebaum, her ne kadar 

 

113 Paul Rich, “Civilisations in European and World History: A Reappraisal of the Ideas of Arnold 

Toynbee, Fernand Braudel and Marshall Hodgson”, The European Legacy, C.7, No:3, 2002. 
114 Poul Duedahl, “Selling Mankind: UNESCO and the Invention of Global History, 1945-1976”, 

Journal of World History, C.22, No:1, 2011. Hodgson Birleşmiş Milletler için olumlu duygular besler. 

Hodgson’a göre eğer Birleşmiş Milletler, Britanya ve Fransa’dan ayrı hareket eden bir kurum olarak 

yoluna devam ederse Batı siyasetinin bir aracı olmaktan çıkacaktır. Birleşmiş Milletlerin bir alt kurumu 

olan UNESCO’nun da insanlığa dair kaygıların tartışıldığı, tüm siyasal ve kültürel ayrımların hariç 

tutulduğu, ortak bir kültürel bakışla toplumsal birliği destekleyen bir kurum olduğuna inanır. Bu 

açıklamalar için bkz. Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, 

s. 482. 
115 John Nef, Towards World Community, Springer, 1968, s. 54. 
116 A.g.e. 
117 Box 5, Folder 2, Nef, Papers. Dersler Medieval Sufism ve Islamic Mysticism dersleridir. 



 

 116 

Hodgson’ın eleştirdiği geleneğin yetiştirdiği bir oryantalist olsa da yeni eğilimleri 

takip edip bunları Hodgson’la istişare edecek kadar akademik tartışmaların içindedir. 

Von Grunebaum bu mektupta Fransız oryantalist Régis Blachère’den, İslam 

çalışmalarına sosyolojinin dâhil olmasına vesile olan isim olarak söz eder.118 Ayrıca, 

sistematik sosyolojik çalışmalarını Doğu çalışmaları ve tarihsel araştırmalara dâhil 

etmesinden dolayı da Harold Gibb’i takdir eder.119 Bu yazışmalar, 1950’li yıllarda 

ABD akademyasında tarih disiplininden ayrı tutulmaya çalışılan Doğu çalışmaları ve 

ilgili bölge çalışmaları için sosyolojik perspektifin yeni bir imkân olarak görülmeye 

başladığının işaretidir. 

3.1.4. Sosyal Çevre 

Hodgson’ın yazışma kültürü oldukça ilginçtir. Aynı kurumda olmalarına 

rağmen meslektaşları ve arkadaşlarıyla yazılı notlar ve mektuplar suretiyle bağlantı 

kurup çeşitli fikir telakkilerinde bulunurlar. Her ne kadar yalnız bir adam olduğu 

söylense de -bazen- itirazlarla dolu kişisel yazışmaları, Hodgson’ın bölüm 

politikasının kaprislerinden arınmış olma umuduyla dolu ve oldukça aktif bir adam 

olduğunu gösterir.120 Dostları ve meslektaşları kadar öğrencilerinin de Hodgson’ın 

ölümünden sonra yayımlanan eserlerine yardımları dokunur.121 Bu açıdan, Hodgson’ın 

yalnız kaldığı söylenemez. 

Doktora için dâhil olduğu Committee on Social Thought’un esnek yapısı ve 

diğer bölümlerle olan açık iletişimi sayesinde Hodgson, bir baba figürü gibi görüp 

yakınlığını ifade ettiği Von Grunebaum’la çalışma fırsatı yakalar.122 Bu tanışıklık onun 

tam da Oriental Institute123 için yetiştirilen bir doktora adayı olmasına vesile olur.124 

1953 ve 1956 yılları arasında Hodgson, Von Grunebaum’un Klâsik İslam Kültürü 

 

118 Aralık 1952 ve Ocak 1953 tarihli bu yazışmalar için bkz. Box 106, Folder 5, Kiesling, Hanna Holborn 

Gray Special Collections Research Center Archival Notes: Hodgson Timeline. 
119 Box 106, Folder 5, a.g.e. 
120 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 2. 
121 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 15. 
122 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 10. Doğrudan 

Hodgson’ın bu ifadesi için ise bkz.: Box 2, Folder 14, Hodgson, Papers. 
123 Oriental, Doğu olarak tercüme edilir. Dolayısıyla bu bölümü tam olarak Doğu Enstitüsü olarak 

çevirmek de mümkündür. 
124 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 5. 



 

 117 

üzerine araştırmalarında asistanlığını üstlenir ve Committee on Social Thought’ta 

okutman olarak görevlendirilir.125 Viyanalı meşhur oryantalist126 Von Grunebaum’un 

1957’de Chicago Üniversitesinden UCLA’e gitmek için ayrıldığı zamanlarda 

Hodgson da Chicago Üniversitesinde İslam Medeniyeti dersini vermeye başlar.127 

Hodgson 1955’te zihnindeki grupları açıkladığı “Von Grunebaum, Ben ve 

Benim Tarihim” adlı bir bildiri kaleme alır. Bu bildiride zihnindeki Endişeliler üçe 

ayrılır: Von Grunebaum “şanı arayanlar”ı ve “kültür grubu”nu, Hodgson ise “adalet 

grubu”nu temsil eder. Kültür grubunun “estetleri”, insan değerini kültürlü bireyde 

arar.128 Hodgson’ın kendini içinde gördüğü adalet grubu ise kültür, kavrayış ve kendini 

ifade etmenin tümünün iyi şeyler olduğuna, ancak esas olanın bireysel ruh olduğuna 

dikkat çeker.129 Her ne kadar doktora tez danışmanı ve o dönemdeki yol göstericisi 

olsa da bu kategorizasyonunda kendini Von Grunebaum’la ayrı gruplarda 

konumlandırması, onunla birtakım görüş farklılıkları olduğuna delalettir. 

Özellikle Türkiye, İran ve Orta Asya coğrafyalarının tarihleri üzerine 

çalışmaları bulunan Chicago Üniversitesi Tarih Bölümünün emekli öğretim üyesi John 

E. Woods da Hodgson’ın yakın entelektüel çevresindedir. Chicago Üniversitesinde bir 

başka araştırma merkezi olan Center for Middle Eastern Studies’e130 de çalışmalarıyla 

katkı sağlayan ve İslam Uygarlığı dersini veren Woods, 13. ve 18. yüzyıllarda yerleşik 

hayat ve göçebeliği konu bölge çalışmalarıyla bilinir. Cengiz Han ve Timur üzerine 

 

125 Kiesling, Hanna Holborn Gray Special Collections Research Center Archival Notes: Hodgson 

Timeline. 
126 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 5. 
127 A.g.e. 
128 A.g.e., 35. 14 Temmuz 1955 tarihli bu yazısı için bkz.: Box 6, Folder 17, Hodgson, Papers. 
129 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 35. Box 6, 

Folder 17, Hodgson, Papers. 
130 Hâlen faaliyet gösteren “Orta Doğu Çalışmaları Merkezi” 1965’te kurulur. “Fas’tan Kazakistan’a 

uzanan bölgeler” olarak çalışma alanlarını belirleyen Merkez, günümüzde lisans ve yüksek lisans 

eğitimi verir. Kendini disiplinlerarası çalışan bir kurum olarak sunan Merkezde, bu tezin yazıldığı 

tarihlerde doktora programı mevcut değildir. Merkezin eğitim amacı, akademik bir disiplinde yahut 

profesyonel bir alanda Orta Doğu’nun dilleri ve medeniyetleri hakkında sağlam bir temel kazandırmak 

olarak açıklanmıştır. 2022’de programın yürütücülüğünü aynı zamanda Near Eastern Languages and 

Civilizations/Yakın Doğu Dilleri ve Medeniyetleri Programı üyesi Orit Bashkin üstlenmektedir. Bkz.: 

“About, Center for Middle Eastern Studies, The University of Chicago”, t.y., Erişim tarihi: 26/12/2021, 

(Çevrimiçi) https://cmes.uchicago.edu/about. 



 

 118 

projeler yürütür. Woods, İslam’ın Serüveni’nin taslağında yer alan haritalar dâhil 

olmak üzere Hodgson’ın tüm haritalarını düzenlemiş ve yayıma hazırlamıştır.131 

Bugün onun da ismiyle birlikte anılan Committee on Social Thought’un 

1941’deki kurucularından132 John Ulric Nef, Chicago Üniversitesinde ekonomi tarihi 

profesörüdür. Committee on Social Thought kurulurken, Center for Human 

Understanding’in133 on senelik kurucu Başkanıdır. Nef, diğer disiplinlerle bağlantılı 

olarak çalışmayı yeğler. Başkanlığını yürüttüğü kurumun ev sahipliğinde 

gerçekleştirilen konferanslarla literatüre kazandırdığı yayınlardan özellikle Towards 

World Community adlı eser, Hodgson’ın sosyal bilimcilikle ilgili düşüncelerinin de bir 

kısmını yansıtır.134 Hodgson, doktora danışmanı Von Grunebaum’un oryantalist 

geleneğin ürünü olduğunu düşündüğü yaklaşımlarından ziyade, John Nef’in “Batı 

modernitesinin arazları” ile ilgili eleştirel görüşlerine kendini daha yakın hisseder.135 

Hodgson’ın hem kendinden genç meslektaşı136 hem de yakın arkadaşı olan 

Reuben Smith, Chicago Üniversitesine Paul Forand’ın İslam Medeniyeti dersindeki 

asistanlık görevini devralmak için gelir.137 Hodgson’un ölümü ardından onun notlarını 

ve parçalar hâlinde olan İslam’ın Serüveni’ni 4 senelik bir çalışma sonucunda 

bütünleyerek Hodgson’ın çalışmalarına sahip çıkar.138  

İslam toplumu ve siyaset düşüncesi konularında çalışan Muhsin Mahdi de 

Hodgson’ın İslam çalışmalarını organize etmek için iş birliği hâlinde olduğu 

meslektaşlarından biridir. Yeni kurulacağı bilinen Committee on Research in Africa 

 

131 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 17. Haritaların son hâlleri Wisconsin 

Üniversitesi Haritacılık Bölümü’nün katkılarıyla meydana getirilir. 
132 Kurucu üyelerin diğerleri, ekonomist Frank Knight, antropolog Robert Redfield ve Chicago 

Üniversitesinin bilinen rektörlerinden Robert Maynard Hutchins’tir. Bkz. Kiesling, The Professional 

Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 5.  
133 Nef, Papers. 
134 Diğer eser de 1964 basımlı Bridges of Human Understanding adlı eserdir. 
135 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 10.  

Bu ifade, 11 Mart 2011’de, Kiesling’in, Reuben Smith ile yaptığı görüşme esnasında zikredilmiştir.  
136 Roderic H. Davison, “Reviewed Work: The Venture of Islam: Conscience and History in a World 

Civilization Vol. 3: The Gunpowder Empires and Modern Times”, History: Reviews of New Books, 

C.3, No:8, 1975. 
137 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 9. 
138 McNeill, The Pursuit of Truth: A Historian’s Memoir, s. 72. Aynı zamanda Smith, Chicago 

Üniversitesindeki Kiesling’in Hodgson hakkındaki yüksek lisans tezinin hazırlanmasına yardımcı olur. 

Bu konu hakkında bkz. Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. 

Hodgson, s. 4. 



 

 119 

and the Near East için Hodgson ve Mahdi harekete geçecektir. Komite planlamaları 

için desteğe ihtiyaç duyulduğunda bu ikili için destek olunacağı sözü verilerek139 

Chicago’da bölge çalışmalarına destek sürdürülür. Mahdi ve Hodgson ise mevcut 

fonları kullanmada oldukça dikkatli davranarak programı şekillendirmeye gayret 

ederler.140 Hodgson, zaman zaman eleştirdiği Muhsin Mahdi’yi tanımak için en iyi 

yolun onun İbn Haldun’un Tarih felsefesi üzerine yazdığı eseri okumak olduğuna 

işaret eder.141 Hodgson her ne kadar Mahdi’yle birlikte çalışsa da onu bazı noktalardan 

eleştirir. Hodgson, Mahdi’nin Hristiyanlık ve Müslümanlık üzerine okutmak için 

seçtiği metinleri birbiriyle örtüştüremez ve Orta Dönem filozoflarının bir kısmını göz 

ardı etmesinden dolayı Mahdi’nin yaklaşımını yetersiz görür.142 

Her ne kadar meslektaşlarını eleştirdiği yönler olsa da Hodgson, Chicago 

Üniversitesinde bir siyaset bilimci Leonard Binder ve Muhsin Mahdi’nin İslam’ın 

toplumsal ve siyasi meselelerine olan ilgilerinden memnundur. Hodgson, kendini de 

dâhil ettiği “bu üçlü takım”ın, yirmi yıl içinde neleri başaracaklarını düşlediklerinden 

bahseder.143 Hodgson, bölgelerin modern sosyopolitik meseleleri ve kurumların 

evrimi üzerine çalışan Leonard Binder gibi düşünürlerle, kendi geleneğinden 

gelenlerin fikir alışverişini kolaylaştıracağını düşünür.144 Binder’ın siyaset 

bilimciliğinde kurama yönelen tarafını örnek gösterir. Bu işareti, diğer disiplinlerdeki 

akademisyenlerin de Binder’la eşit derecede sağlam bir metodolojik kavrayışa sahip 

olmaları gerektiği konusunda bir uyarı niteliğindedir. 145 Çalıştığı kurumlar dikkate 

alındığında Hodgson, geleneksel tarzda yetişmiş filologlara yani Doğu Dilleri 

bölümündekilere kendini oldukça mesafeli görür. Binder gibi modernist sosyal 

 

139 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 11. Bu ifadeler 

Hodgson’ın Von Grunebaum’a yazmış olduğu notta okunabilmektedir. 

11 Mart 1961 tarihli bu mektup için bkz.: Box 2, Folder 14, Hodgson, Papers. 
140 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 11. 

11 Mart 1961 tarihli bu mektup için bkz.: Box 2, Folder 14, Hodgson, Papers. 
141 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 608. 
142 A.g.e., 607. 
143 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 11. Bu 

konuşma, 5 Ekim 1960’ta, Hodgson ile Chicago Üniversitesinde Coğrafya profesörü olan Chauncy D. 

Harris arasında geçmiştir. Bu belgeler için bkz.: Box 3, Folder 11, Nef, Papers. 
144 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 4. 
145 A.g.e. 



 

 120 

bilimcilerle iş birliğinin İslam araştırmalarında bir değişim meydana getireceğine 

inanır.146 

Chicago Üniversitesinde bir başka antropolog olan Milton Singer’ın da 

Hodgson’la uzun süreli bir iletişimi vardır.147 Hodgson’ın, evvelde bahsedilen Kültürel 

Çalışmalar programında vereceği İslam Medeniyeti dersini nasıl şekillendirdiği, 

Singer başta olmak üzere diğer fakülte üyeleriyle gerçekleştirdiği istişarelerden 

anlaşılır. 1955 senesinde eğitim anlayışını yansıtan bir istişaresinde Hodgson, 

“birbiriyle iletişime geçmekten aciz profesörlerin altı ila dokuz ayrı ders verdiği 

mevcut sistem”den duyduğu rahatsızlığı ifade eder.148 Derslerde, yaşayan bir bütün 

olarak kültürün uyum içinde sunulması gerektiğini düşünür.149 Her medeniyetin tek 

bir eğitmen tarafından yahut farklı disiplinleri ve metotları yansıtması için birbiriyle 

iletişim kurabilen insanlar tarafından verilmesi gerektiğine inanır.150 

Chicago Üniversitesinde Hodgson’la aynı dönemde çalışan, Hodgson’dan 

biraz daha büyükçe olan meslektaşlardan biri de William Hardy McNeill’dır. 1917 

Kanada doğumlu McNeill’ın babası Hristiyan kilisesinin Orta Çağ tarihçisidir. Bu 

sebeple McNeill üniversite dönemi öncesinde dindar bir aile geleneğiyle yetişmiştir. 

Doktoraya Cornell Üniversitesinde 1939’da başlayan ancak “entelektüel anlayışını iki 

kanaldan besleyerek genişletmek” isteyen McNeill, Chicago Üniversitesine geçiş 

yapar. McNeill, Chicago’nun ülkedeki en iyi eğitim merkezi olduğuna inanır.151 Bu 

mekânın gerçeğin peşinden gitme isteğini ve dünya üzerine anlayışını güçlendirdiğini 

belirtir.152 Chicago Üniversitesinde Committee on the History of Culture programına 

devam ederek 1939’da yüksek lisansa derecesini alır. Tezinde ise Herodot ve 

Tukidides’in tarihçiliklerini değerlendirir.153 Aynı üniversitenin, 40 sene boyunca 

görev yapacağı kadrosuna 1947’de dâhil olarak, Chicago Üniversitesinin Batı 

Medeniyetleri Tarihi dersini planlar. 

 

146 A.g.e., 11-12. 
147 A.g.e., 7. 
148 A.g.e., 8. 
149 A.g.e. 
150 A.g.e. 
151 McNeill, The Pursuit of Truth: A Historian’s Memoir, ss. 10-12. 
152 A.g.e. 
153 A.g.e., 26. 



 

 121 

McNeill, 1951-52 yıllarında Arnold Toynbee’nin nezaretinde çalışmak üzere 

İngiltere’ye davet edilir. Ancak, Toynbee’nin cyclicalism (döngüsellik yahut 

çevrimsellik) teorisindeki (ve onun da etkilendiği Spengler’in kötümser teorisindeki) 

eksiklikleri fark eder. Eseri The Rise of the West’te, dönemi ve öncesindeki tarihçilik 

anlayışını, Toynbee’yi de dâhil ederek eleştirir.154 McNeill’ın bilimsel kaynakların 

eleştirisinin yalnızca kaynak transkripsiyonu yahut özeti olarak görülmesine karşı 

çıkar. Amacını, “tarihsel gerçekliği yakalamak” ifadesiyle dile getirerek, holistik 

(bütünsel) bir tarih yazmak için dünya tarihine yönelir.155 

McNeill, Hodgson’dan, “benden birkaç yaş daha genç olan Oriental 

Institute’teki İslam araştırmacısı, Grunebaum’un öğrencisi ve Chicago’da omuz 

omuza verdiğim meslektaşlarımın en önemlisi” diyerek söz eder.156 Sosyal Bilimler 

Binasındaki komşusu ve ara ara da koridorda karşılaştığı Hodgson’la, onun yeni 

açılacak dersini vermeye başladığı zamanlarda tanışır.157 Hodgson’ın dünya tarihiyle 

ilgili bir makalesinin basıldığından haberi vardır. Ancak onun asıl emelinin “gerçek 

bir dünya tarihi” yazmak olduğundan haberdar değildir. Hodgson’ın bunu kendisiyle 

hiç paylaşmadığından ve ancak ölümünden sonra onun bu çalışmasından haberdar 

olduğundan bahseder.158 Aynı binada yaşamalarına rağmen kısıtlı bir meslektaşlık 

hukuku gözeten bu iki isimden McNeill, Hodgson’la aynı okul ve aynı dönemde, aynı 

emelleri paylaşmanın garip bir tesadüf olduğunu düşünür.159 Hodgson’ın bir tanrı 

inancına sahip olduğunu, kendininse olmadığından bahseden McNeill, bu farklılığı 

Hodgson’la aralarında bir bariyer olarak görür. McNeill, Hodgson’la birbirleri 

hakkındaki eleştirileri de anılarında sıralar. Hodgson’ın diğer dillerden yapılan 

transliterasyonlar konusunda oldukça “doğrucu” bir tavır takındığını ancak kendisinin 

Hodgson kadar titizlenmediğini anlatır.160 “Belki de ondan evvel davranarak bir dünya 

tarihi kitabı yazdığım için dertlenmiştir” diyerek Hodgson’ın yazımını acemice 

 

154 A.g.e., 26-32. 
155 A.g.e. 
156 A.g.e., 71. 
157 A.g.e. İslam’ın Serüveni, bu ders için hazırlanmaktaydı. 
158 A.g.e. 
159 A.g.e., 73. 
160 A.g.e., 72. 



 

 122 

bulduğunu ifade eder.161 Hodgson ise McNeill’ın The Rise of the West (Batı’nın 

Yükselişi) adlı eserini “gerçek anlamda yazılmış ilk dünya tarihi” olarak 

değerlendirirken, “gerekli felsefi ve coğrafi temellerden yoksun” bulur.162 Okulda 

McNeill’ın eserini okuyan iki kişiden biri olan Hodgson’ın danışmanı Von 

Grunebaum da McNeill’ı, sadece Batı dillerini bildiği ve diğer bölgelerin tarihleri için 

ikincil literatüre bağımlı bulduğu için eleştirir.163  

McNeill, koridorda Hodgson’la gerçekleşen ayaküstü sohbetlerinin birinin 

tartışmaya evrilmesiyle Hodgson’ın aniden “öğle aramdayım ve seninle tartışmaktansa 

Türkçe öğrenmeye çalışırım” diyerek konuşmadan ayrıldığını anlatır.164 McNeill, 

tezini çürütemeyeceğini anladığı an Hodgson’ın tartışmadan kaçtığını düşünür.165 

“Bölgeler ve Kültürler Arası Karşılaştırmalı İlişkiler” adıyla düzenlenen toplantılarda, 

Hodgson ve McNeill arasında evrenselci ve Avrupa-merkezli yaklaşımların nasıl 

üstesinden gelineceği konusunda canlı ve istikrarlı tartışmalar döner.166 McNeill 

Hodgson’la 15. ve 16. yüzyıllardaki Barut İmparatorlukları üzerine gerçekleşen 

günlük bir sohbette, meşhur olan Hodgson’ın bu terimini o zaman ilk defa duyduğunu 

dile getirir.167 McNeill, hemen benimsediği bu ifadenin, bu sohbet esnasında ortaya 

çıkmış olabileceğini düşünür. McNeill’e göre eğer Hodgson’a bir borcu olacaksa o da 

bu terimdir.168 

 Meslektaşına “Bill” diyerek seslenmeyi tercih eden Hodgson’ın, tartışmalı da 

olsa McNeill’la birbirlerinden beslendikleri bir ilişkisi vardır. McNeill, Hodgson’a 

 

161 A.g.e. 
162 Marshall G. S. Hodgson, Rethinking World History: Essays on Europe, Islam and World 

History, Ed. Edmund Burke III, Cambridge, New York, Cambridge University Press, 1993, ss. 92-93. 

Bu anıdan McNeill kendi otobiyografik eserinde de “Burke sağ olsun, Hodgson’ın notlarından, kitabım 

hakkında böyle düşündüğünü şimdi biliyorum. Ancak eğer ölmeseydi, kendi dünya tarihinin nasıl 

olacağını ve bir miktar haklı olduğu suçlamaların bir kısmını savabileceğim, oğlum J. R. McNeill’la 

yazdığım The Human Web adlı eserimi okusaydı ne düşüneceğini merak ediyorum” diyerek Hodgson’ın 

görüşlerini önemsediğini tekrar ifade etmiştir. Bu düşünceler için bkz.: McNeill, The Pursuit of Truth: 

A Historian’s Memoir, ss. 72-73. 
163 McNeill, The Pursuit of Truth: A Historian’s Memoir, s. 72. 
164 A.g.e., 71-72. Bu tartışmanın konusu ise McNeill’ın aktardığına göre, Ekber Şah’ın Hindistan’daki 

dinî politikalarının, çatışan Safevî ve Osmanlı İslam biçimleri arasında durmak için tasarlanıp 

tasarlanmadığıydı. 
165 A.g.e. 
166 Naumann, Decentering World History: Marshall Hodgson and the UNESCO Project, s. 83. 
167 McNeill, The Pursuit of Truth: A Historian’s Memoir, ss. 71-72. 
168 A.g.e. 



 

 123 

göre kendini daha iddialı görür. Hodgson’ın dünya tarihi tamamlansa bile kendi dünya 

tarihini gölgede bırakamayacağını iddia eder.169 Yine de “belki de felsefe alanında 

Platon ve Aristoteles’in entelektüel öncülükleri gibi, biz de dünya tarihinin 

öncüleriyizdir170 diyerek Hodgson’la ortak ilgi alanlarına sahip bir meslektaşlıktan 

memnuniyet duyduğunu ifade eder. 

Bir başka Committee on Social Thought üyesi sosyolog Edward Shils ise 

Hodgson’ın anlaşamadığı profesörlerden biridir. Hodgson, Shils’in öğrencilere 

antipatik yaklaştığını, bir öğrenciyi Komiteden başka gelecek vaat eden yerlere 

yönlendirdiğini bildirir.171 Shils’in Komitenin ihtiyaçlarını karşılayamadığından söz 

ederek, antropolog Clifford Geertz ve Lloyd Fallers’tan Committee on Social Thought 

kadrosuna dâhil etmek üzere yeni bir antropolog önermelerini ister.172 Shils’in ismini 

duyan sosyologların onunla aynı komitede yer almak istemeyeceğini düşünür. 

“Doğrusunu söylemek gerekirse, Bay Shils ile kendimi hiç rahat hissetmedim, onunla 

konuşmak bile zor. Benimle randevulaşmayı reddediyor. Kampüste bir o yana bir bu 

yana koşuyorum ve müsait vaktimde de o müsait olmuyor. Karşılaştığımızda 

komitenin sorunları hakkında uzun uzadıya nutuk atıyor ancak onu zorla bir toplantıya 

götürdüğümde komiteyle ilgili şeylerden bahsetmiyor”173 diyerek aralarındaki 

iletişimsizliği dile getirir. 

Committee on Social Thought üyelerinden biri olan yazar Saul Bellow da 

Hodgson’ın anlaşamadığı bir diğer isimdir.174 Bellow, Hodgson’ın anlaşılması zor 

kişiliğine değinir ancak İslam’ın Serüveni’nden “oldukça olumlu eleştiriler alan, 

benim de bu sıralar satın almayı düşündüğüm eser” diyerek söz eder.175 Bellow 

hatıralarında, Hodgson’la Sosyal Bilimler Binasının beşinci katında karşılaşıp 

 

169 A.g.e., 73. 
170 A.g.e. 
171 27 Mart 1968 tarihli Nef’e gönderilen bu mektup için bkz.: Box 5, Folder 2, Nef, Papers. 
172 Box 5, Folder 2, a.g.e. 
173 A.g.e., 55. 
174 Bellow, Bellow, Cloudy Yearnings - Saul Bellow, s. 1. Bellow, 9 yaşındayken Chicago’ya taşınır, 

17 yaşındayken Chicago Üniversitesinde öğrenim görmeye başlar. 1935’te Northwestern Üniversitesine 

geçiş yapıp, kalan 2 senelik öğrenimi tamamlayarak sosyoloji bölümünden mezun olur. Hayatının bazı 

dönemlerinde NYU, Princeton ve Minnesota gibi farklı üniversitelerde akademisyenlik yaptıysa da 

Edward Shils ve J. U. Nef’in tavsiyesiyle Committee on Social Thought’ta profesörlük yapmak için 

Chicago’ya geri döner. Yazdığı romanlarla kazandığı çok sayıda ödülün yanı sıra, 1976’da Pulitzer ve 

Nobel ödüllerine de layık görülür. 
175 Bellow, To Jerusalem and Back: A Personal Account, s. 108. 



 

 124 

konuştuklarını, Hodgson’ı ara sıra evinde ziyaret ettiğinden bahseder.176 Hodgson’ın 

hasta ikizleriyle ilgilenmesi sebebiyle çalışma hayatında stresli günler geçirdiğine 

şahit olduğundan söz eder.177 Bellow’un değindiği bu arkadaşlık ilişkisi aksine 

Hodgson, Shils ile ilgili problemlerini aktardığı mektupta, Bellow’a da benzer şekilde 

değinir: “Bay Bellow’un bir hatası olmasa da ona yaklaşmak için doğru kişiliğe 

sahipmişim gibi görünmüyorum. Ne zaman onu ziyaret için bir saat belirlesem, zamanı 

geldiğinde görüşmemiz imkânsız hâle geliyor. Görüşebildiğimizde ise dilim tutuluyor. 

Komitenin diğer üyeleriyle daha rahat olduğum doğru ama yine de (kafası) sıkça 

karışan bir tip değilim açıkçası”.178 Bellow Hodgson’ı, “en tuhaf, en mutsuz, en ilginç 

Quaker ve bir o kadar da büyüleyici, bilgiç tavırlı, ciddi bir kişi”179 olarak tanımlar. 

Bellow’un “dostane olmayan tavırları” Hodgson’un çalışma konuları ve İslam’a 

ilgisiyle alakalıdır. Bir Yahudi olan Bellow, “bu pasifist akademisyenin Siyonizm’e 

en ufak bir ilgisi yokken, militan İslam’a neden âşık olduğunu anlamlandıramadığını” 

ifade eder.180 Aynı zamanda Bellow, Hodgson’ın İslam’a ilgi ve bilgisini romantik 

bularak, tıpkı Hodgson’ın da düşündüğü gibi bu konuda onu anlamadığını belirtir.181 

Bellow, 1967 savaşı182 sonrasında Hodgson’ın kendisine “Siz Yahudiler, Arap 

topraklarında işiniz yok!” diye sesini yükselttiğini ve tartışmanın sıcaklığıyla “saçma” 

sözler söylediğini aktarır. Ayrıca, Hodgson’la bu konuların tartışılmaması gerektiğini, 

Hodgson’ın tam bir Arap yanlısı olduğunu ve İsrail’in Yahudiler için önemini 

anlayamayacağını ifade eder.183 Bellow, Hodgson’ın Arap tarihini bildiğinden, Orta 

Doğu’ya yönelik cahilce olduğunu düşündüğü herhangi bir Batılı siyasi düşünce 

emaresiyle çılgına döndüğünü aktarır.184 Ancak Hodgson’ın Yahudi tarihini iyi 

bilmediğini iddia eder.185 Bellow ise hem İsrail hem de Arap tarihini iyi bildiğine 

 

176 A.g.e., 108-109. 
177 A.g.e. 
178 Box 5, Folder 2, Nef, Papers. 
179 Bellow, To Jerusalem and Back: A Personal Account, s. 109. 
180 A.g.e., 108. 
181 A.g.e., 109. 
182 Kastedilen savaş, 5 Haziran’da başlayan ve ismiyle müsemma Altı Gün Savaşları’dır. İsrail’in Arap 

ülkeleriyle karşı karşıya geldiği bu savaş sonucunda İsrail karşısında Mısır, Suriye ve Ürdün büyük 

toprak kayıpları yaşar. Bugünkü yayılmacı politikasının gelişmesine sebep olacak surette, sınırlarını 

dört kat daha genişleten İsrail, o tarihlerden itibaren çok sayıda Filistinlinin göçüne sebep olmuştur. 
183 Bellow, To Jerusalem and Back: A Personal Account, s. 109. 
184 A.g.e. 
185 A.g.e. 



 

 125 

inanarak, neredeyse hiçbir ulus-devletin şiddet yahut haksızlık olmadan kurulmadığını 

ileri sürer.186 Bu konuda Hodgson’ın görüşlerini de küçümser.187  

Hodgson’ın bağlantılı olduğu bir diğer isim Fransız bilgin Louis 

Massignon’dur. Onun hakkında kısa bir makalesi de bulunan Hodgson188, Hristiyanlık 

ve İslam arasında birtakım karşılaştırmalar yaparken yer yer Massignon’un 

görüşlerinden faydalanır.189 Muhammed İkbal, Reşid Rıza, Henri Corbin ve Seyyid 

Hüseyin Nasr gibi düşünürlerle etkileşim içinde olan Massignon, toplumsal ve siyasi 

meselelerin dinî boyutlarıyla ilgilenir.190 Ayrıca İslam’ı İbrahimî dinlerden biri olarak 

görerek Hristiyanlık ve Müslümanlık arasında benzerlikler bulur.191 Hodgson’ın da 

İslam’a karşı beslediği saygı ve (s)empatinin, onun çalışma ve düşüncelerinde mihenk 

taşı olan iki isimden, Massignon ve Woolman’dan kaynaklandığı ifade edilir.192 

Muhammed Eyyub’un ifadesiyle, Hodgson’ın “camiye girmeden önce ayakkabılarını 

çıkarmaya gayret etmesi” onu diğer sözde nesnel çalışmalardan ayırır.193 Mutlak 

nesnellik iddiası olmayan Hodgson, çalışmalarında duyarlı ve saygılı bir bakışla ilmi 

temellendirmeye gayret eder. Burke III, Massignon’un The Crucible of Compassion 

kitabına dolaylı yoldan atıf yaparak, Hodgson’ın psikososyolojik “şefkat ve 

sevecenlikle yaklaşma ilmi”ni Massignon’dan aldığını hatırlatır.194 Hodgson’ın 

etkilendiği bir diğer isim olan Quaker John Woolman da, Hodgson’ın niyetini 

anlamada önemli bir kılavuzdur.195 Woolman’ın Quaker vicdanının izleri Hodgson’ın 

çalışmalarında takip edilebilir.196 Hodgson, Woolman’ın “insanlığı evrensel 

kardeşlikten başka türlü algılamak, ihsan ve inayetleri bir ulusa özgü kılıp diğerlerini 

dışlar şekilde düşünmek kavrayıştaki bir karanlığı açıkça işaret eder” atfıyla eserine 

 

186 A.g.e. 
187 A.g.e. 
188 Marshall G. S. Hodgson, “Louis Massignon”, History of Religions, C.3, No:1, 1963. 
189 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı. 
190 Faruk Bilici, “Massignon, Louis”, TDV İslâm Ansiklopedisi, 2003, Erişim tarihi: 14/11/2022, 

(Çevrimiçi) https://islamansiklopedisi.org.tr/massignon-louis 
191 A.g.e. 
192 Burke III, Sonuç: Dünya Tarihi Açısından İslam Tarihi Marshall G. S. Hodgson ve İslam’ın 

Serüveni, ss. 465-466. 
193 A.g.e., 466. 
194 A.g.e. 
195 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 366. 
196 Burke III, Sonuç: Dünya Tarihi Açısından İslam Tarihi Marshall G. S. Hodgson ve İslam’ın 

Serüveni, s. 468. 



 

 126 

başlar.197 Hodgson bu görüşü adeta kalkan kılarak ve Batılı akademisyenlerin İslam’a 

dair yazılarını şekillendiren kendini beğenmiş Avrupa-merkezciliği hedef alarak savaş 

meydanına çıkar.198 

3.2. Arda Kalanlar ile Hodgson 

3.2.1. Nasıl Bilirlerdi: Hodgson Hakkında Yazılanlar 

Hodgson’ın eserlerini vermeye başladığı yıllarda Şarkiyatçılığa hem mesleğin 

içinden hem de dışından çeşitli eleştiriler mevcuttur.199 Yazıları üzerine yapılan 

değerlendirmeler onu tek bir açıdan değil, dilinden kapsayıcılığına, çeşitli noktalarda 

metodolojik sıkıntılarına değinerek ele alır. 

Hodgson, tarihçiliğinin kapsayıcılığı hususunda çeşitli şekillerde eleştirilir. 

William Popper 1956 yılında, Hodgson’ın Nizarî İsmailîleri konu edindiği 1951 tarihli 

doktora tezinin 1955 yılındaki kitaplaştırılmış hâlini inceler. Onun, var olan kaynakları 

dikkatle incelemesinin yanında, o zamana dek kullanılmayan kaynakları çalışmasına 

dâhil edebilmesinden övgüyle söz eder.200 Çalışmaya dâhil edilen haritalar, 

soyağaçları, kronolojik tablolar ve biyografik atıflarla eserin daha zengin ve kapsamlı 

hâle getirmesi takdire şayandır.201 Hodgson’ı değerlendiren bir diğer isim Stern, eserin 

kaynak zenginliği açısından İsmailî çalışmalarında o ana dek benzerine 

rastlanmayacak bir konumda olduğuna işaret eder.202 Dolayısıyla, literatürde 

başvurulacak temel bir çalışma hâline gelmiştir.203 Çalışmanın kapsayıcılığı 

konusunda Arthur Jeffery, Popper ve Stern ile aynı görüşte değildir. Hodgson’dan 

önce aynı alanda eserler veren Ivanow, Strothmann ve Bernard Lewis gibi çokça isim 

vardır. Bu alandaki tüm çabalara rağmen eksik olan şey bu konunun akademik 

 

197 A.g.e., 467. 
198 A.g.e. 
199 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 461. 
200 William Popper, “Reviewed Work: The Order of Assassins by Marshall G. S. Hodgson”, Middle 

East Journal, C.10, No:3, 1956, s. 316. 
201 A.g.e. 
202 S. M. Stern, “Reviewed Work: The Order of Assassins, the Struggle of the Early Nizârî Ismâʿîlîs 

against the Islamic World by G. S. Hodgson”, Oriens, C.11, No:1/2, 1958, s. 280. 
203 A.g.e. 



 

 127 

anlamda yeterince ilgi görmemesidir. Jeffery, Hodgson’ın başarısını, efsanelere konu 

olan bir grupla ilgi çekmesine bağlar. Jeffery’nin kapsayıcı olmadığını düşündüğü bu 

çalışma ise İslam tarihinde sadece “bir kıymık” olarak kalacak kadar küçük bir 

topluluğu temsil eden İsmailîlerin sadece bir dönemini yansıtır.204 Yine de Hodgson’ın 

bu çabası memnuniyetle karşılanmalıdır.205 

Richard Bulliet, 1978 tarihli The Venture of Islam için kaleme aldığı yazısında 

benzer hususlardan Hodgson’ı değerlendirir. Hodgson’ın bu 3 ciltlik çalışmasının 

benzer konudaki çalışmalardan ayıran şeyin “kapsamlılık ve denge” olduğundan söz 

eder.206 Ancak kapsamlılık övgüsünün yanında Hodgson’ın bir dünya tarihi yazma 

iddiası, Bulliet’a göre bazı veçhelerden problem taşır. Bulliet, Hodgson’ın belirli 

dönemleri daha detaylı yazabildiğini ancak Tarım Çağı (Agrarian Age) ve Eksen Çağı 

(Axial Age) gibi birtakım devirleri, önemlerini sorgulatacak şekilde neredeyse 

kabataslak bıraktığını söyler.207 Bu sebeple Hodgson’ın literatürdeki son tartışmaları 

yansıtıp yansıtamadığı meçhuldür.208  

Hodgson tarihçiliği hususunda da değerlendirilir. Entelektüel tarihçilikte 

genelde göz ardı edilmeye yatkın olan ekonomik ve sosyal konulara ve problemlere 

değinir.209 Bulliet gibi sosyal ve ekonomik konuları temel alan bir tarihçinin buna 

işaret etmesi, başka tarihçilik türlerindeki eğilimleri yahut eksiklikleri görmek için 

mühimdir. Bulliet, siyasi tarihçilerin Hodgson’ın araştırma tarzını detaylı 

bulmayacaklarını ve yetersiz görebileceklerini, çünkü onların ayrıntılara boğulmakla 

zehirlendiklerini ima eder.210 Bu sebeple, Hodgson’ın tarihçilik tarzı “sosyal, 

ekonomik, siyasi yahut entelektüel tarihçilik” olarak tek bir sıfatla tanımlanamaz. 

Hodgson bunlardan birine daha yatkın olsa da her birinden beslenerek en uygun 

metotla eserlerini oluşturmaya gayret eder. Burke III, Hodgson’ın İslam’ın 

Serüveni’nin kapsayıcılığı ve karmaşık analiz şemasından dolayı, kısa bir 

 

204 Arthur Jeffery, “Reviewed Work: The Order of the Assassins: The Struggle of the Early Nizârî 

Ismâʿîlîs against the Islamic World”, The Journal of Religion, C.37, No:2, 1957. 
205 A.g.e. 
206 Bulliet, “Reviewed Work: The Venture of Islam by Marshall G. S. Hodgson”, s. 157. 
207 A.g.e., 158. 
208 A.g.e. 
209 A.g.e., 157. 
210 A.g.e. 



 

 128 

değerlendirme yazısıyla eserin hakkıyla değerlendirilemeyeceğini ifade eder.211 Burke 

III’e göre, bazı sosyal bilimciler materyallere, bazıları ise kültüre önem verir. 

Hodgson’ın eserlerini etkileyici kılan şey, düşünme şeklinde bu ikisinin de var 

olmasıdır.212 

Hodgson’ın yazılarında Bloch ve Febvre gibi isimlerin yazılarına benzer 

şekilde, gençliğin getirdiği bir sabırsızlık sezilir.213 Çalışmalarının heyecanı açısından 

bu isimlerle benzer ruhlara sahiptir. Ancak Annales ekolü tarihçilerinin toplumsal ve 

ekonomik tarihi öne çıkarmasının aksine Hodgson, medeniyet tetkikleri üzerinde 

yoğunlaşarak onlardan ayrılır.214 Hodgson akademik üslubun yanı sıra okuyucuyla 

dertleşir. Dipnotsuz yazılarıyla bu üslubu, iç sesiyle tartışmalarını ve kendi ifadesiyle 

sistemini en başından uzun uzadıya anlatarak kurduğu tarihyazımını yansıtır. 

Doktora tezini önemli bir dönemin sadece bir ön çalışması olarak adlandıran 

ve yeterince detaylı bir araştırma yapamadığı için hayıflanan Hodgson, Popper’a göre 

bu konuda mütevazılık eder.215 Dikkatlice okunduğunda okuyucuya çok şey 

katabilecek, zengin ve kapsayıcı bir eser olan çalışması, hedeflenene ulaşmıştır.216 

Hodgson’ın özellikle bu eserindeki anlatımı oldukça sarih, karmaşık terimlerden 

aridir.217Ancak eseri tek bir okuyuşta hazmedilemeyecek kadar bilgi yüklüdür.218 

Stern, Hodgson’ın bu eserini, Şiilikle ilgili terimleri kullanımındaki açıklığı ve 

duruluğuyla över.219 Genel anlamda sosyolojik jargon yüklü üslubun okuyucuyu 

rahatsız etmediğinden söz eder.220 Ancak Hodgson’ın dili kullanımıyla ilgili farklı 

görüşler de mevcuttur. Hayattayken olduğu gibi, vefatından sonra da dilinin 

karmaşıklığı ve onu anlamanın zorluğundan yakınılır. Burke III, terminoloji ve 

 

211 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 461. 
212 Burke III, Reconsidering Marshall Hodgson. 
213 Burke III, Sonuç: Dünya Tarihi Açısından İslam Tarihi Marshall G. S. Hodgson ve İslam’ın 

Serüveni, s. 165. 
214 A.g.e. 
215 Popper, “Reviewed Work: The Order of Assassins by Marshall G. S. Hodgson”, s. 316. 
216 A.g.e. 
217 A.g.e. 
218 A.g.e. 
219 Stern, “Reviewed Work: The Order of Assassins, the Struggle of the Early Nizârî Ismâʿîlîs against 

the Islamic World by G. S. Hodgson”, s. 280. 
220 A.g.e. 



 

 129 

önyargılara yönelik bıktırıcı takıntısından dolayı221 Hodgson’ı ana dili İngilizce 

olanların bile anlamakta zorlanacağını ifade eder.222 Çünkü Hodgson, cümlelerin 

arasına farklı konular sıkıştırma alışkanlığıyla Victoria dönemindekileri andıran bir dil 

kullanır.223 Hodgson’ın neolojizmi de bugünün aksine her zaman ilgi çekici ve 

kullanışlı bulunmaz. Dönemine göre bugün daha sık karşılaşılan Islamicate, Islamdom 

kavramları eleştirilir. Bu ifadelerin akılda tutulması zordur.224 Ayrıca bunlar 

Hodgson’ın anlatımını açıklıktan alıkoyar.225 Bu kadar detaylı olması için çalışılmış 

bir eserin, yorucu ve anlaşılması zor bir İngilizce ile yazılmış olması bir talihsizlik 

olarak ifade edilir.226 Kullandığı jargonun ağırlığı ve genelleyici dilinden ötürü, 

Hodgson’ın ölmeden önce kitabı tashih etmemesine hayıflanılır.227 Onun üslubu, 

aydınlatıcı olmaktan ziyade konuyu anlamayı zorlaştırır.228 Bu açıdan eseri 

kimilerince başarısız olarak nitelendirilir.229 Bulliet’e göre, 1500 sayfalık bir eser 

bırakması Hodgson’ın zeki bir entelektüel olduğunu göstermez.230 Hodgson’ın 

yalnızca kendi içinde geçerliliği olan bir para icat etmeye çalışırcasına yeni terimler 

bulma çabası, o zamana değin bu terimler olmadan söylemek istediklerini anlatabilen 

dikkatli tarihçilerden onu daha mahir kılmaz.231 

İslam’ın Serüveni ile Hodgson’ın amacı, İslam’ın beşeriyete katkısını anlamak 

için bir çerçeve bulmak ve İslam medeniyetini beşerî tarihin bir parçası olarak 

anlatmaktır.232 İslam’ın Serüveni’nin giriş kısmında Hodgson’ın tarihyazımı ve 

tarihçilik metodunu tartıştığı kısım bu sebeple âdeta bir “vaaz” niteliğindedir.233 

 

221 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 462. 
222 Burke III, Reconsidering Marshall Hodgson. 
223 A.g.e. 
224 Bulliet, “Reviewed Work: The Venture of Islam by Marshall G. S. Hodgson”, s. 157. 
225 A.g.e. 
226 Jeffery, “Reviewed Work: The Order of the Assassins: The Struggle of the Early Nizârî Ismâʿîlîs 

against the Islamic World”. 
227 Linda C. Rose, “Reviewed Work: The Venture of Islam: Conscience and History in a World 

Civilization Vol. 2: The Expansion of Islam in the Middle Periods”, History: Reviews of New Books, 

C.3, No:8, 1975. 
228 A.g.e. 
229 A.g.e. 
230 Bulliet, “Reviewed Work: The Venture of Islam by Marshall G. S. Hodgson”, s. 157. 
231 A.g.e. 
232 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 461. 
233 Bulliet, “Reviewed Work: The Venture of Islam by Marshall G. S. Hodgson”, s. 157. 



 

 130 

Hodgson, başka kültürleri incelemedeki zorlukların ve önyargının doğasının 

farkındadır.234 Özellikle gayrimüslim entelektüeller tarafından Avrupa-merkezcilikle 

İslam tarihinin fena hâlde çarpıtıldığının.235 Bu farkındalığıyla, kendi yazılarında 

olabildiğince dikkatli davranır.236 Ancak Hodgson’ın bu dikkatindeki başarısı tartışılır. 

Araştırdığı coğrafyalarda kullanılan dillerdeki kaynaklara çok az atıf yaparken, “Batılı 

oryantalistlerin eserlerinden” alıntıları oldukça fazladır.237 Ayrıca eleştirilerini 

yönelttiği eser ve sahiplerini yeterince açık şekilde eleştirmez.238 “Oryantalistler, 

Batıcılar, kimileri, bazıları” şeklinde genel ifadeler tercih eder. Bu gerekçelerle, 

eleştirdiği kişilerin fikir ve hipotezlerine bağımlı olduğu söylenir.239 Hodgson’ın 

doktora eserinde de kaynak açısından zorlandığı düşünülür. Çalışmasının ilk 

bölümündeki eksikliklerin, önceki çalışmalardaki zayıf rivayetlere dayanan atıflardan 

kaynaklandığı varsayılır.240 Tüm bunlara rağmen Hodgson’ın çalışması titiz bulunur. 

Yanlış anlatıları düzeltme ve doğruyu detaylandırma niyeti övgüye her şekilde layık 

bulunur.241 

Hodgson’ın İslam’ın Serüveni’nde ortaya koyduğu yeni dönemlendirme 

birtakım yeni sorulara yol açar. Bunlardan ilki, siyasi kurumlar üzerinden tanımlanan 

ilk iki dönemin ardından diğer dönemlerin neden teknolojik gelişmelerle 

tanımlandığıdır. İkinci soru ise yeniden isimlendirme ve dönemlendirmeye niyetli 

Hodgson’ın eski çağ adlarında geçen middle/orta ifadesini hangi sebeple kullandığıdır. 

Hodgson’ın işaret ettiği dünya tarihi kavramının, diğer tarihsel kavramlar kadar geniş 

bir yer tuttuğuna da ikna olunmaz.242 

Hodgson, doktora tezinde incelediği dönem için de kendine has bir 

dönemlendirme ortaya koyar. Bu dönemlendirme tek yönlüdür. Odaklanılan dinî 

hareketin siyasi veçhesine yani yönetim şekline ve liderlik vasfı taşıyan kişilerine göre 

 

234 A.g.e. 
235 A.g.e. 
236 A.g.e. 
237 A.g.e. 
238 A.g.e. 
239 A.g.e. 
240 Stern, “Reviewed Work: The Order of Assassins, the Struggle of the Early Nizârî Ismâʿîlîs against 

the Islamic World by G. S. Hodgson”, s. 280. 
241 A.g.e. 
242 Bulliet, “Reviewed Work: The Venture of Islam by Marshall G. S. Hodgson”, s. 158. 



 

 131 

oluşturulur.243 Ancak bu yoruma katılmak için Hodgson’ın Şii tâ’limi haleflerinden 

ayrılacak titizlikle araştırmasını, çalışmasında işaret ettiği inanç öğretilerini, bu 

hareketin sosyal, entelektüel yönlerini ve hukuk şemasını incelediği kısımları 

görmezden gelmek gerekir. Nitekim Hodgson, Sünni ve Şii öğretilerin farklılığını ve 

incelediği dönemin düşünürü Gazzâlî’yle süren entelektüel tartışmaları, eseri boyunca 

sergiler.244 Topluluğun kaynaklarını da eserine çeviri olarak dâhil eder.245 Konu edilen 

topluluk, bir dinî hareket olmanın yanında, öğretilerinde dinin kullanıldığı muhalif bir 

hareket olarak teşekkül eder. Dolayısıyla, meselenin siyasi bir çerçeve dâhilinde ele 

alınması kaçınılmazdır. Hodgson, inanç kaidelerini bir misyon bilinciyle yeniden 

yorumlayan bu topluluk için siyasetin, grubun sadece bir yüzünü temsil ettiğinin 

farkındadır.246 Her ne kadar kaynak eksikliğinden dolayı grubun öğretilerini tam 

anlamıyla açıklığa kavuşturmak, yeni kaynaklar elde edene kadar mümkün olmasa da 

kalanları açıklamak için çaba sarf eder.247 Bu tür sınırlandırmalar, çalışmanın 

kapsayıcı olmamasından ziyade, eserin, niyete bağlı kalınan, sistemli yürütülen ve 

çerçevesi belirlenen bir çalışma olduğunu gösterir. 

3.2.2. Bugün Nasıl Okunuyor 

Lydia Kiesling, Hodgson’ın hayatını ele aldığı makalesini, İranlı nakkaş Dost 

Muhammed (Musavver)’e atfedilen “Verily our works point to us/so gaze after us at 

our works” cümleleriyle sonlandırır.248 Bu cümlelerden hareketle, çalışmalarıyla 

Hodgson’ın etkisini anlamak için ölümünden sonra onun hakkında ortaya konmuş 

eserlere değinilmelidir. 

2012 yılına kadar Hodgson’la ilgili en kapsayıcı yazı ve yorum, daha sonra 

çalışmalarını derleyecek olan Edmund Burke III tarafından yazılır. Ortaya konmuş 

 

243 Popper, “Reviewed Work: The Order of Assassins by Marshall G. S. Hodgson”, s. 316. 
244 Edward Kasamanie, “Reviewed Work: The Secret Order of Assassins: The Struggle of the Early 

Nizârî Ismâ‘îlîs Against the Islamic World by Marshall G. S. Hodgson”, Journal of Religious History, 

C.34, No:1, 2010, s. 100. 
245 A.g.e. 
246 Jeffery, “Reviewed Work: The Order of the Assassins: The Struggle of the Early Nizârî Ismâʿîlîs 

against the Islamic World”. 
247 A.g.e. 
248 “İşlerimiz muhakkak bizi işaret ediyor, öyleyse bizden sonra işlerimize bak.” Bir 16. yüzyıl 

nakkaşına atfedilerek yazılan bu cümlelerin kaynağını bulamadım. 



 

 132 

bilgilerin Hodgson’ın özellikle tarih çalışmalarına odaklandığını, diğer konulardaki 

görüşlerine değinilmediğini fark eden Lydia Kiesling ise 2012’de Chicago 

Üniversitesinde Hodgson üzerine hazırlamaya karar verdiği yüksek lisans tezini 

tamamlar.249 Arşiv belgelerinden oluşan bu tez, Hodgson’ın çevresiyle ilişkisine 

ağırlık verir. 

Ölümünden sonra notları arasında bulunan vasiyetinde Hodgson, eserlerinin ve 

notlarının hangi konu başlıklarıyla yayımlayacağını uzunca tarif eder.250 Burke III’e 

göre Hodgson “ardında sadece birkaç takipçi bırakan, ancak işini sürdürecek ekol 

bırakmayan” biridir. Hodgson için tasvir edilen bu çevre, Chicago Üniversitesinde 

bugün de süren yalnızlık anlatısını haklı çıkarır.251 Ancak Hodgson, doğrudan olmasa 

da dolaylı yollardan takipçilerini bulan/bulacak bir akademisyendir. Çalışmaları 

yaşadığı dönemde ilgisiz kalmaz. Bugün ise geçmişte olduğundan daha çok ses 

getirir.252 Burke III, İslam’ın Serüveni’ni, oryantalizm geleneğini kurtarmaya çalışan 

ve bu çabasında da başarılı olan hırslı bir akademisyenin eseri olarak görür.253 

Metodolojisi hakkında farkındalık sahibi olan Hodgson, yeni bir tür İslam tarihinin bir 

dünya tarihçisi tarafından mümkün kılındığını bu eseriyle ispat eder.254 Burke III, hem 

öğreticiliği hem de polemikçiliğiyle Hodgson’ın en verimli hâlinin İslam’ın 

Serüveni’nde tezahür ettiğini ifade eder.255 

2014 yılında İslam’ın Serüveni’nin basımının 40. yılı vesilesiyle Chicago 

Üniversitesi Ismaili Studies Conference and Islamicate Studies Symposium adlı 

uluslararası bir toplantı düzenlenir. John E. Woods’un Teaching Islam: Why Should 

You Care A Historian’s Perspective konuşmasıyla açılış yaptığı programda, İslam’ın 

Serüveni’in bakış açısı bugüne uyarlanmaya çalışılır.256 Hodgson’a göre, 15. ve 16. 

 

249 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 1. 
250 Box 5, Folder 18, Hodgson, Papers. Hodgson’ın vasiyeti 18 Aralık 1954’te kaleme alınmıştır. 

Ölümüne yakın tarihli değildir. Bu tarihten sonra Hodgson’ın başka konulara eğildiği ve çalışmalarının 

ayrılmasını beklediği alt başlıklara yenilerini eklediği varsayılabilir. 
251 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, ss. 1-2. 
252 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 462. 
253 A.g.e., 461-462. 
254 Burke III, Sonuç: Dünya Tarihi Açısından İslam Tarihi Marshall G. S. Hodgson ve İslam’ın 

Serüveni, s. 461. 
255 A.g.e., 467. 
256 John E. Woods, Teaching Islam: Why Should You Care?: A Historian’s Perspective, Ismaili Studies 

Conference and Islamicate Studies Symposium, 2014, University of Chicago. 



 

 133 

yüzyıllarda dünyaya gelen bir Mars gezgini, Osmanlılar, Safevîler ve Babürlüleri 

görerek Müslüman medeniyetinin baskınlığıyla karşılaşacaktır. Hodgson’ın bu 

düşünme tarzını devralan Woods, bugün Mars’tan gelen bir gezginin ne göreceğini 

sorar. Bu metotla, dikkatsizliğimiz ve odak noktamızın, yanlış bilgi ve çatışmayı 

sürdürmek için yönlendirildiği üzerine durulur. 

Hodgson üzerine yazılan bir diğer önemli eser de Edmund Burke III ve Robert 

J. Mankin’in editörlüğünü üstlendiği Islam and World History adlı derlemedir.257 

Eserde Hodgson’ın düşünceleri, küresel bağlamda dünya tarihi, Müslümanlığın 

evrenselliği meselelerine değinilir. Hodgson’ın bilim ve ahlaki saiklerin ilişkisine dair 

çıkarımlarına vurgu yapılır. İslam’a önyargılı bakış açısı sorunlarının, özellikle 11 

Eylül sonrası siyasi saiklerden sebep kuvvetlendiğine değinilir.258 

Chicago Üniversitesi lisans mezunu, bir sosyal tarihçi ve iktisat tarihçisi olan 

Huricihan İslamoğlu, Hodgson’dan beslendiğini belirterek259 Osmanlı tarihine çeşitli 

katkılar sağlar. Osmanlı İmparatorluğunda Devlet ve Köylü adlı eserinde, Batı dışı 

toplumların ekonomik durağanlığına işaret eden oryantalist zihniyeti ve Şark 

despotizmi düşüncesini eleştirir. Bu düşüncelerin aksine ökümenik kuşağın 

zenginliğine vurgu yaparak toplumsal ve iktisadi dönüşümleri açıklamak için yeni bir 

model ortaya koyar.260 İslamoğlu, Dünya Tarihi ve Siyaset adlı eserinde Hodgson’a 

“İslamiyet ve Dünya Tarihi” başlığı yerine “Ahlaki Sorumluluk ve Dünya Tarihi” 

başlığında genişçe iki tartışmayla yer verir. Bu eserde Hodgson’ın İslam tarihini yeni 

bir bakışla yazmış olması, bir tarihyazımından öte ahlâkî bir duruşla toplum ve tarihi 

yeniden yorumlama isteğiyle bağlantılı olarak ifade edilir.261 İslamoğlu, Neden Avrupa 

Tarihi? eserinde Avrupa tarihyazımında hâkim Batı-Doğu karşıtlığının, Batı’nın 

yükselişi ve Avrupa mucizesi söyleminin üzerinde durur. Gelişmelerden yoksun 

 

257 Edmund Burke III, Robert J. Mankin, Islam and World History: The Ventures of Marshall 

Hodgson, Chicago, London, The University of Chicago Press, 2018, s. 162. 
258 A.g.e. 
259 Huricihan İslamoğlu v.d., Notlar 5: Tanzimat Çağında Osmanlı Hukuku. No:5, İstanbul, Bilim ve 

Sanat Vakfı Türkiye Araştırmaları Merkezi, 2005, s. 48. 
260 Huricihan İslamoğlu, Osmanlı İmparatorluğu’nda Devlet ve Köylü, İstanbul, İletişim Yayınları, 

2022. Bu eser aslen 1991’de basılmıştır. 2022 yılındaki baskı, eserin genişletilmiş ve gözden geçirilmiş 

versiyonudur. 
261 Huricihan İslamoğlu, Dünya Tarihi ve Siyaset, İstanbul, İletişim Yayınları, 2022. Eserin ilk baskısı 

2021 tarihlidir. 



 

 134 

tutulan ve Avrupa tarihinin arka planını oluşturan Doğu tarihi anlatısına tıpkı Hodgson 

gibi karşı çıkar.262 Bunun yerine, ortak bir tarihsel deneyime ve bu deneyimin her 

toplumda farklı yansımasının anlaşılması için mukayeseli tarihin önemine vurgu 

yapar.263 Hodgson’ın işaret ettiği gibi İslamoğlu da, Batı ve Batı dışını tanımlayan 

mutlak kategorilerin karşı karşıya getirilmesi, önceden belirlenmiş başarı ve 

başarısızlık reçetelerinden vazgeçilmesi gerektiğini belirtir.264 Ayrıca, modernitenin 

olumsuzlukları üzerine düşünceleriyle de Hodgson’dan etkilenir. İslamoğlu, 

gelişmeler sürecinde karşılaşılan ortak sıkıntılara yoğunlaşmak gerektiğini düşünerek 

Hodgson’ın dünya tarihinin birliği fikriyle benzerlik kurar. Kapitalist modernitenin 

sonuçlarını, önceden tahmin edilemeyen çok sayıda ve farklı düzlemde cereyan eden 

güç ilişkilerinden oluşan, sürekli değişen bir olgu olarak anlamlandırmak gerektiğini 

düşünür.265 Ancak mukayeseli yaklaşımdaki yeni bakış açıları var olan ideolojik 

kaygılardan arınmış değildir.266 Mukayese, yakın geçmişin kolaycı ideolojik kalıplara 

sığdırılamayacak kadar çelişkili ve karmaşık olduğunu anlamayı sağlayarak, tarihçiyi 

tarihsel durumun sonucundan bağımsızlaştırdığı ve ortaya çıkacak imkân ve 

olasılıklara duyarı kıldığı için önemlidir.267 İslamoğlu, bu endişeleriyle Hodgson’ın 

benimsediği mukayeseli bakışa, ideolojisiz bir bakışın imkânsızlığına, önemli olanın 

farkındalık ve duyarlılık olduğuna dikkat çekmesi açısından Hodgson’ın fikirlerini 

bugüne taşır. Tarihsel araştırmada metot olarak benimsediği mukayeseyle, ideolojiler 

ve bakış açılarının farkındalığına işaret ederek, tarihi sosyoloji başta olmak üzere diğer 

sosyal bilimlere yaklaştırır. 

Kanada’daki McGill Üniversitesinde Hodgson üzere söyleşiler düzenleyen, 

Dünya tarihi ve İslam sosyolojisi konularına eğilen Armando Salvatore, Hodgson’ın 

İslam’ın Serüveni’nde kullandığı özgün terminoloji ve dönemlendirmeyi 

sahiplendiğini ileri sürerek Wiley Blackwell İslam Tarihi: Yeni Bir Yorum adlı kitabı 

 

262 Huri İslamoğlu, Neden Avrupa Tarihi?, Çev. Simten Coşar, Özgür Gökmen, Yıldırım Kırgöz, 

İstanbul, İletişim Yayınları, 2014, s. 13. 
263 A.g.e., 19. 
264 A.g.e., 21. 
265 A.g.e. 
266 A.g.e. 
267 A.g.e., 21. 



 

 135 

yayımlar.268 Bu kitapta tarihsel analiz ve teorik düşünceyi harmanladığını iddia eden 

Salvatore İslam’ın toplumsal dönüşümdeki yerini farklı disiplinlerden yararlanarak 

açıklama çabasında olduğunu ifade eder. Hodgson’ın disiplinlerarası yaklaşımını ve 

teorik zeminin önemine vurgusunu, onu takip eden Salvatore gibi isimlerin 

benimsediği şablonda görmek mümkündür. Yine teori ve tarihin birliğine vurgu 

yaptığı bir diğer eserinde Salvatore, İslam sosyolojisinin mümkün olup olmadığını 

sorgular.269 İslam’ın sosyolojisi için itici gücü olarak, Hodgson’ınki gibi geniş bir 

harita üzerinden İslam’a bakmanın gerekliliğini, Batı’nın evrensellik iddiasını 

kırmanın farkındalığını ifade eder.270 

Shahab Ahmed What is Islam? eserinde, İslam’ın çeşitliliğini farklı dinî 

geleneklerle karşılaştırarak tartışır. Bu hususta Hodgson’dan ve Hodgson’la benzer 

düşüncelere sahip Wilfred Cantwell Smith’ten alıntılar yapar. İslam’ın farklı 

zamanlarda ve yerlerde bu kadar çok çeşitlilik barındırması, onun gerçekliğini 

anlamayı zorlaştırır.271 Ancak kucakladığı insan çeşitliliği açısından bu durum İslam’ı 

hoşgörü ve açıklık hususunda diğer dinlere göre benzersiz kılar.272 İslam ve 

Hristiyanlıkta bireyin konumunu ele alınırken Ahmed, Hodgson’ın 

karşılaştırılmasından yararlanır. Hristiyanlıkta bağışlanma, İslam’da ise doğru yolun 

gösterilmesi için dua edilir. İslam’daki bu anlayış, bireyin hayatını disipline eden ve 

hayatının geneline yön veren peygamber tarafından ulaştırılan hakikatin müessir 

olarak kabul edilmesi ve bireysel sorumluluğu vurgular.273 

Tezin ikinci bölümde işaret edilen, Hodgson’ın 19. ve 20. yüzyıl koşullarının 

İslam’ın nüfuzu, entelektüel geleneğinin yayılması ve dönüşümüne katkı sağlaması 

düşüncesi, Ömer Koçyiğit tarafından Hodgson’la benzer bir şekilde ele alınır.274 

 

268 Armando Salvatore, Wiley Blackwell İslam Tarihi: Yeni Bir Yorum, Çev. İsmail Hakkı Yılmaz, 

İstanbul, Vakıfbank Kültür Yayınları, 2022. Bu kitabın orijinal dili için bkz. Armando Salvatore, The 

Wiley Blackwell History of Islam, Hoboken, Oxford, Wiley-Blackwell, 2018. 
269 Armando Salvatore, The Sociology of Islam: Knowledge, Power and Civility, Malden, Wiley 

Blackwell, 2016. 
270 A.g.e., 15. 
271 Wilfred Cantwell Smith, The Meaning and End of Religion, San Francisco, Harper & Row, 1962. 
272 Shahab Ahmed, What Is Islam?: The Importance of Being Islamic, Princeton, Princeton 

University Press, 2016, s. 8. 
273 A.g.e., 46. 
274 Ömer Koçyiğit, “The Travel of Ideas in the Age of Steam and Print: The Ottoman Caliphate versus 

Wahhabism and Mahdism”, Ph.D. Thesis, Leiden University, Institute of Area Studies, Turkish Studies, 

Leiden, 2020. 



 

 136 

İletişim ve ulaşım araçlarındaki reformların, fikirlerin taşınması ve yayılmasındaki 

önemine değinen Koçyiğit, tezinde bu konuyu İslam dünyasında Halifelik, Mehdilik 

ve Vahhabilik’in yayılması üzerinden inceler. Ayrıca, 19. yüzyılın ikinci yarısından 

itibaren ele aldığı dönüşüm yıllarını “Buhar ve Matbaa Çağı” olarak adlandırarak, 

Hodgson’ın tercih ettiği gibi kendine has bir dönemlendirme ve isimlendirme kullanır. 

Hodgson’ın İslam’ın Serüveni bugün yalnız Chicago Üniversitesi öğrencileri 

için değil, dünyadaki İslam medeniyeti dersi öğrencileri için bir ders kitabı 

niteliğindedir. Ayrıca İslam’ın Serüveni, bugün sadece bir ders kitabı olmaktan çıkar 

ve dünyada İslam tarihini okumak isteyenler için işaret edilen temel bir eser hâline 

gelir. Eser Çinceye, Japoncaya, Rusçaya ve Türkçeye tercüme edilmiştir. Arapçası ise 

2020’nin Kasım ayında yayımlanır. 

Hodgson için atfedilen titizlik iddiasını doğrulamak, eserlerini yayımlamakta 

zorlandığı ve çok fazla yayımlanmamış çalışması olduğu düşünüldüğünde 

mümkündür. Ancak İslam’ın Serüveni bugün değerlendirildiğinde, Emevîler ve 

Osmanlılar üzerine İslam dünyasında daha yüzeysel bir bakış açısıyla oluşturduğu 

belli olan yorumları dikkat çeker.275 Ayrıca İslam’a yönelik çıkarımlarının tamamı 

düalizm barındırır. Hodgson bu noktalarda eksik kalır ve bugün methedilmek üzere 

okunduğu gibi kusursuz bir eser ortaya koyamaz. Hodgson’ın, döneminde mi yoksa 

sonradan mı daha çok ilgi gördüğü sorusu için cevaplar değişebilir. Bugün Hodgson, 

dönemine nazaran daha çok kitleye ulaşmıştır, bu anlamda geçmişe nazaran daha çok 

ilgi görmüştür. Ancak döneminde de eleştirileri, çevresi tarafından -çoğu zaman- 

dikkate alınıyordu. 

3.3. Sınırların Ardından: Bir Sosyal Bilimci Olarak Hodgson 

 

275 Mukerrem Miftah Shafi, “A Critical Appraisal of Marshal Hodgson’s View of Islam Vis-à-Vis 

Cumulative and Discursive Traditions”, The Journal of Humanity and Society/İnsan ve Toplum, 

C.8, No:2, 2018. 



 

 137 

3.3.1. Hodgson’ın Tartışmaları 

3.3.1.1. Modernleşme yorumları 

Hodgson, modern ve geleneksel söylemlerinin önemine dikkat çeker. Modern 

terimi, geleneksel terimini varsayar.276 Modern toplum tipine tepki olarak 19. yüzyılda 

ortaya çıkan siyasi ve ekonomik kalıpların geleneksel olarak nitelendirilmesini doğru 

bulmaz.277 Hodgson kendi metodunda modernlik ifadesini iki ayrı şekilde kullanır. 

Modern (büyük harfle) kullanımını teknikçil ve Teknik Çağ’a özgü olarak, modern 

terimini ise güncel unsurları işaret etmek için kullanacağını açıklar.278 

Hodgson -kim olduğunu açıkça söylemediği bazı- bilginlerin, dünyadaki ayırt 

edici sayılan yeniliklerin ilk kez Avrupa’da karşılaşıldığını savunmalarından ve bu 

gelişmeleri benimseyenlerin bu yüzden Batılılaştıklarını varsaymalarından 

şikâyetçidir.279 Bilginler haricinde Batılı olmayan ilerleme meraklılarının da modern 

dönüşümü, Batı dehasının ayırt edici özelliği olarak görme eğilimleri olduğuna dikkat 

çeker.280 Bu, Hodgson’a göre problemli bir bakıştır. Modernliği Batılılaşmayla özdeş 

tutmadığını belirten Hodgson, Batılılaşma terimini yalnızca düpedüz Batı 

alışkanlıklarının kazanılmasını işaret ederken kullanacağını belirtir.281  

Hodgson’ın Müslüman ülkelerin modernleşme tavrı için getirdiği yorumlar da 

bazı açılardan tartışmalıdır. Mevcut görüşlere eleştirileri olsa da Hodgson, hâlâ 

dönemindeki anlayışların bir kısmını yansıtır. Günümüzde, Batılılaşma görüşüne 

paralel sayılabilecek problemli bir okuma olarak değerlendirilen, değişimlerin tepeden 

indiği, dayatıldığı ve aşağıdan bir dirençle karşılaştığı282 görüşü buna örnek 

gösterilebilir. Müslüman ülkelerin istikrarlı değişimlerini anlatırken modernleşmeyi 

de sekülerleşmeyle koşut tutarak, bu yöndeki değişimi de tepeden inme yani devlet 

 

276 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 82. 
277 A.g.e. 
278 A.g.e., 83. 
279 A.g.e. 
280 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 341. 
281 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 83. 
282 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, ss. 273-274. 



 

 138 

eliyle süregelen bir süreç hatta bir proje olarak okur.283 “Batının insafına kaldıklarını 

anlayan Müslüman toplumun değişim için daha istekli olması”284 ifadeleriyle, 

modernliği yine de Batıyla özdeşleştiren Hodgson, Batı karşısında Doğu’nun 

varlığıyla ikilik inşa eder. Kazanan-kaybeden karşılaştırması barındıran bu söylem, 

“Batılı” yeniliğe karşı direnemeyen Müslüman halkın Batılılaşmasını anlatır.285 Oysa 

Hodgson diğer eserinde “moderniteyi İslamileşmiş toplumun Batı’yla mukayesesi ve 

başarısızlığıyla açıklamanın ihmalkârlık olacağına inandığını belirtmektedir.286 

Tüm bu ifadelerine rağmen, Hodgson’ın modernleşmeyi Batı’ya benzemekle 

denk tuttuğu alanlar mevcuttur. Örneğin, orduların modernleştirilmesini, Batı’nın 

hegemonyasına bir tepki olarak gören Hodgson, bu anlamda modernleştirilmenin 

olabildiğince Batı’ya benzeme çabasıyla olduğunu ifade eder.287 Benzer şekilde, 

eğitim ve idaredeki değişiklikleri de bu şekilde yorumlar.288 Bunlar, döneminde 

dayatılan modernlik anlatısına benzer görüşlerdir. Hodgson, bu yorumlarıyla 

eleştirdiği dar çerçevenin ancak bir kısmından kurtulabilmiştir. 

Hodgson’ın dönüşüm çabalarında Batı’ya yönelmeyi, Müslüman siyasi 

kültürünün az gelişmişliğine yorması ve bu süreci organik bir dönüşüm olarak 

görmemesi de yanılsamalar barındırır.289 Ülke yönetimlerinin kendi çabasıyla giriştiği 

değişimlere halkın direniş gösterdiğini, Batılıların yönetimi altında değişim yapılan 

ülkelerde çok daha sert bir direnişle karşılaşıldığını ifade eder.290 Bu konuda, 

Committee on Social Thought üyesi Edward Shils’in modernleşme kuramını 

açıklamak için geliştirdiği merkez-çevre ilişkisindeki merkeziyetçi bakış açısıyla 

benzer bir düşünce taşır. Bu bakışı taşıması, dönemi itibariyle görüşün baskın 

olmasından dolayı anlaşılabilir. 40 yıl öncesine kadar hâlâ kullanışlı sayılan bu 

anlayışın aksine bugün yeni okumalar mümkündür. Müslüman toplumu işaret için 

 

283 A.g.e., 361. 
284 A.g.e., 274. 
285 A.g.e. 
286 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 179. 
287 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, s. 271. 
288 A.g.e. 
289 Nader Hashemi, “Islam and Democracy: The Acceleration of History”, Çev. Translator, Yemen 

Times, 2010, s. 1. 
290 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, s. 271. 



 

 139 

bunlar genellikle Osmanlı çalışmalarında ele alınır. Osmanlı’da merkezlerin çokluğu, 

ayan, eşraf ve devlet ilişkilerine işaret ederek katkı sağlayan Karen Barkey291, Ali 

Yaycıoğlu ve Baki Tezcan292 gibi sosyolog ve tarihçilerin eserlerindeki tartışmalar 

örnek gösterilebilir. 

 

291 Barkey, imparatorlukların hakimiyetlerini artırmasını merkezîleşme pratikleriyle inceler. 19. 

yüzyılda çözülme ve zayıflama olarak yorumlanan, yönetime yönelik tehditlerin Osmanlı tarafından 

nasıl savuşturulduğuna yorumlar getirir. Barkey’e göre, devlete yönelik tehditler devlet manevralarının 

bir politikası sonucu ortaya çıkar. Bunlar vesilesiyle merkezî müdahale artırılır. Osmanlı 

merkezîleşmesini taban ve yönetim arasındaki ilişkiye odaklanarak okumak isteyen Barkey, Çin ve 

Rusya gibi diğer bölgelerdeki merkezîleşme uygulamalarla mukayeseli bir metot izler. Osmanlı’nın 

diğer coğrafyalardaki merkezîleşme tecrübelerinden farklı olarak pazarlık mantığıyla hareket ettiği, 

toplumsal grupları kendiyle bütünleştirerek merkezîleşmeyi mümkün kıldığı sonucuna varır. Barkey 

sosyolog, tarihçi, antropolog ve siyaset bilimcilerin devletin oluşumunda rotayı sadece devletin 

merkezîleşmesine odaklanmalarının, tüm dünya üzerinde geçerli varsayılan bir devlet gelişim 

modelinin ortaya çıkmasına ve buna uyarlanmış yorumların getirilmesine neden olduğunu ifade eder. 

Oysa sınıflar arası ittifakların, merkezîleşme anlatısındaki rolünün önemini yeniden tartışmak gerekir. 

Batılı perspektifte devlet örüntüleri merkeze alınırken, kırsal ittifaklar göz ardı edilmiştir. Fransa’nın 

boyun eğdirme yönteminden farklı bir merkezîleşme modeli sunan Osmanlı yönetiminde ise siyasi 

esneklik mevcuttur. Barkey bu esnekliği “güçlü denetim merkezi içine yedirilmiş gevşek hâkimiyet 

biçimleri” olarak ifade eder. Barkey bu yaklaşımıyla, 17. yüzyıldaki Osmanlı’yı Batılı olmayan yeni bir 

tarihsel ve sosyolojik mukayeseli perspektife yerleştirmeye çalışır. Devletin merkezîleşmesiyle ilgili 

kuramsal çerçeveye bir katkı sunar. Hocası Theda Skocpol’ün tarihsel sosyoloji yöneliminden etkilenir. 

Kuramı geliştirmek tarihi, tarihi anlayışı geliştirmek için sosyolojiyi kullanır. Bu eseri için bkz.: Karen 

Barkey, Bandists and Bureaucrats: The Ottoman Route to State Centralization, Ithaca, London, 

Cornell University Press, 1994. Eserin Türkçe baskısı için bkz.: Karen Barkey, Eşkıyalar ve Devlet: 

Osmanlı Tarzı Devlet Merkezileşmesi, Çev. Zeynep Altok, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 

1999. Bir diğer eserinde Barkey, modernleşme kuramlarının genel olarak burjuvaziyi ön safa 

yerleştirdiğie işaret eder. 19. yüzyıl Osmanlı reformları için reformları merkezî hükûmetin başlattığına 

ve Tanzimat’ın Batı’nın ortaklığıyla ortaya çıktığına dair kabul gören anlatı, Barkey’in eleştirisinin 

merkezindedir. Tıpkı Hodgson gibi bölgesel çalışmaların önemine dikkat çekerek farklı anlatıların 

mümkün olabileceğini gösterir. Bölgelere odaklanılan bakış açısında, 18. yüzyılda sadece merkezdeki 

değil, diğer toplumsal aktörlerin ekonomik büyümeyle modernleşme sürecine dâhil olduğu 

anlaşılacaktır. Osmanlı taşrasındaki modernleşme, âyanların ticarileşmesi ve iltizam ile güç 

kazanmasıyla mümkün olacaktır. Bunlar sonucunda 18. yüzyılda devlet ve toplum ilişkilerinin 

dönüşümü ve nihayetinde de imparatorluğun biçimsel yapısının değişikliği izlenir. Barkey, bölgesel 

yönetim rejimlerinin küçük devletler olarak hareket etmesini, geçmişteki emperyal merkezîleşme 

biçimlerinden farklı olarak, birleşmeye dayalı bir sosyal örgütlenme örüntüsünün meydana gelmesi 

olarak okur. Barkey’e göre Osmanlı hâkimiyetini ayakta tutan 3 şey, meşruiyet, elitlerin denetim altına 

alınıp bütünleştirilmesi ve çeşitliliktir. Barkey’in bu eseri için bkz.: Karen Barkey, Empire of 

Difference: The Ottomans in Comparative Perspective, New York, Cambridge University Press, 

2008. Eserin Türkçe baskısı için bkz.: Karen Barkey, Farklılıklar İmparatorluğu: Karşılaştırmalı 

Tarih Perspektifinden Osmanlılar, Çev. Ebru Kılıç, İstanbul, Versus Kitap, 2011. 
292 Yaycıoğlu, eserinde 18. yüzyıl ve 19. yüzyılda Osmanlı’nın moderniteyle karşılaşma tecrübesinin 

yeni ve eskinin bir çarpışması olarak anlatılmasının yaygın olduğuna işaret eder. Milliyetçilik 

anlayışının geniş alana yayılan Osmanlı topraklarındaki farklı sonuçlara yol açtığını belirten Yaycıoğlu, 

alan araştırmalarının birbirinden kopuk olmasının, Osmanlı topraklarındaki milliyetçilik ve modernite 

tecrübesini geniş bir perspektifle anlamaktan alıkoyduğuna işaret eder. Hâlbuki kurumsal, askeri ve 

iktisadi dönüşümü birlikte ele alan bir tarihçilik anlayışına ihtiyaç vardır. Reform hareketlerinin içsel 

dinamikler tarafından tepkiyle karşılanıp engellendiği görüşüne katılmayan Yaycıoğlu, Albert Hourani 

ve takipçilerinin 1960’lardan itibaren 19. yüzyıl taşra elitlerine yeni yorumlar getirilmesine vesile 

olduğuna değinir. Dönemine göre yeni anlatıda, feodal baskıcı yöneticiler yerine halkın bir sesi olarak 



 

 140 

Hodgson, İslam toplumlarının ulus-devletlerle şekil bulan, Modernliğin Batılı 

tarzıyla karşılaşmak zorunda kaldıklarını ve bu sebeple kaçınılmaz şekilde Batılı 

tavırları kabul ettiklerini iddia eder.293 Bu yorumu, moderniteyi kaçınılmaz olarak 

Batılılaşmayla denk tutmasına sebep olur. Hodgson bu tartışmalarda yer yer kendine 

cevap verir: Teoride her bir kültürel tarihsel arka planın Modernliğe geçişte kendi 

üstatlarını üretmesi gerektiği söylense de uygulamada burası pek açık değildir.294 Bu, 

dönemdaşı sayılacak olan bir diğer isim, Alman Sosyolog Elias’la benzer görüşleri 

olduğunu gösterir. Norbert Elias, Hodgson’ın moderniteye getirdiği tartışmalardan 

önceki yıllarda, 1939’da yayımladığı ve Uygarlık Süreci adıyla tercüme edilen kitabı 

Über den Prozeß der Zivilisation’da, modernleşmeyi özellikle medenileştirme 

misyonu güden ileri toplumların bir özelliği olarak zikreder.295 Hodgson da 

modernleşme ve teknikleşmenin ahlaki değişimler ve beklentiler getirdiğine dair 

çıkarımları sebebiyle Elias’la benzer şekilde düşünür. 

Hodgson’ın problemli gördüğü ancak kendisinin de zaman zaman kullandığı, 

modernliği Batı’ya referansla açıklama düşüncesinde olduğu gibi, Batı kültürüne özgü 

olanı incelemenin modernitenin nerede ve ne zaman doğduğunu açıklamak için yeterli 

 

tarif edilen yeni elit toplumsal oluşuma dikkat çekilir. Yaycıoğlu, ilerleyen yıllarda Halil İnalcık ve 

Avdo Suceska’nın iktisadi ve hukuki değişimleri anlamak için sundukları yeni perspektifin de siyasi 

kültür ve reforma yönelik değerlendirmelerin farklılaşmasına sebep olduğuna vurgu yapar. Baki 

Tezcan’ın da ikinci imparatorluk olarak adlandırdığı ve 17. yüzyıldan itibaren ele aldığı Osmanlı’nın 

dönüşüm sürecinde, merkezî roldeki elitlerin dışında yeni toplumsal grupların ortaya çıkışı, proto-

democratization olarak ifade edilir. Bu yaklaşımlardan yararlanan Yaycıoğlu, Karen Barkey ve Baki 

Tezcan’ın yeni toplumsal grupların oluştuğuna ve bunun şiddetli bir dönüşüme katkı sunduğu görüşüne 

katılır. Merkezden ve taşradan, farklı katmanlardan yeni aktörlerin modernleşme sürecinde ortaya 

çıktığına işaret eder. Tepeden inme bir modernlik anlatısının yanında alternatif bir toplumsal 

yapılanmanın varlığını sorgulayarak, yatay bir ortaklık mekanizmasının varlığına dikkat çeker. 

Yaycıoğlu’na göre Osmanlı, modernliği tepeden inme değil, farklı kombinasyonlarda ve katmanlarda, 

farklı yapılanmalarla tecrübe etmiştir. Bkz.: Ali Yaycıoğlu, Patterns of Empire: The Crisis of the 

Ottoman Order in the Age of Revolutions, Stanford, California, Stanford University Press, 2016. 

Baki Tezcan’ın eseri içinse bkz.: Baki Tezcan, The Second Ottoman Empire: Political and Social 

Transformation in the Early Modern World, New York, Cambridge University, 2010. 
293 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 368. 
294 A.g.e., 369. 
295 Başlığında da bir süreci ifade ettiği için, “Uygarlaşma Süreci” ismiyle bu kitabın Türkçeye çevrilmesi 

mana açısından daha uygundur. Bkz. Norbert Elias, Uygarlık Süreci: Sosyo-Oluşumsal ve Psiko-

Oluşumsal İncelemeler: Batılı Dünyevi Üst Tabakaların Davranışlarındaki Değişmeler, Çev. 

Ender Ateşman, C.:1, İstanbul, İletişim Yayınları, 2 c., 2021. İkinci cildi için bkz.: Norbert Elias, 

Uygarlık Süreci: Sosyo-Oluşumsal ve Psiko-Oluşumsal İncelemeler: Toplumun Değişimleri / Bir 

Uygarlaşma Teorisi İçin Taslak, Çev. Erol Özbek, C.:2, İstanbul, İletişim Yayınları, 2 c., 2021.  



 

 141 

olacağını sanmak bir yanılgıdır.296 Zira modernlik tek bir topluma özgü değildir.297 

Nilüfer Göle’nin Batı dışı modernlikler anlatısı da benzer bir yaklaşımla devam eden 

tartışmalar için örnek gösterilebilir. Çoklu modernlik teorisi üzerine inşa edilen bu 

anlayışta özellikle Batı dışı ifadesi benimsenir ve Doğu toplumları nezdinde yeni 

bakışla modernlik anlatısı kurulur.298 

3.3.1.2. Tarihin hızlanması ve teknikleşme 

Hodgson soruların önemine dair hatırlatmalarında, Müslüman ülkelerin 

teknikçil gelişmesi üzerine soruların cevabının, onların neden geri kaldıklarında değil, 

neden bunu yakalayamadıklarında yattığını belirtir.299 Bunun için verilen cevapların 

sadece ekonomik sorunlara işaret etmesinde noksanlık görür ve burada önceden 

değişime dayanak olacak kurumların parçalanışı gibi daha kültürel ve genel bir 

sorundan bahsedilmesi gerektiğine inanır.300 Hodgson, büyük dönüşüm olarak ifade 

ettiği teknikleşmeye yönelik sonuçlara değinerek modern yenilikçi bir kitle 

toplumunun ortaya çıktığından bahseder.301 Bu dönüşümün bir başka etkisi de 

yabancılaşmadır. Teknikçil topluma uyum sağlayan köklü ailelerin çocuklarının dahi 

kendi kültürel çevrelerine yabancılaştığına dikkat çeker.302 

Teknikleşme sürecinin beraberinde ortaya çıkan uzmanlaşma beklentisine de 

işaret eden Hodgson, hızlı uzman yetiştirmeye yönelik toplumsal ihtiyacın, sınavlarda 

başarılı olmaya yönelik baskıyı artırdığı ve bunun açık bir eğitimin oluşmasının önüne 

geçtiğine değinir.303 Açık eğitimden kastı net olmasa da önceki kısımlarda eğitimde 

yaratıcılığın önemine değindiği üzere, bunlar benzer ifadeler olarak okunabilir.304 

 

296 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 179. 
297 Kanlıdere, Takdim: Dünya Tarihçiliği ve Marshall G. S. Hodgson, s. 342. 
298 Nilüfer Göle, “Batı Dışı Modernlik: Kavram Üzerine”, Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce: 

Modernleşme ve Batıcılık Ed. Uygur Kocabaşoğlu, C.3, İstanbul, İletişim Yayınları, 2007, ss. 56-67. 
299 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, s. 282. 
300 A.g.e. 
301 A.g.e., 346. 
302 A.g.e., 282. 
303 A.g.e., 492. 
304 A.g.e. 



 

 142 

Uzmanlaşma beklentisi yanında, yeni ve farklı toplumsal ihtiyaçların ortaya 

çıktığını da hatırlatır. Bunları, toplumsal planlama ve yazılı kitle kültürüne ihtiyaç 

olarak ifade eder.305 Hodgson, mesleklere düşen görevlerin değişimini de toplumsal 

ihtiyaçların ve beklentilerin değişimiyle bağdaştırır. Eğitimci, hekim ve psikiyatrlara, 

yurttaşların sisteme eksiksiz ve açık biçimde katılmasını engelleyecek şeyleri ortadan 

kaldırma görevi düştüğünden bahseder.306 Yurttaşlardan yeni beklentiler de ortaya 

çıkar. İnsanlar artık doğumdan ölüme kadar birilerinin rehberliğini izlemeye açık 

olmalıdırlar.307 

Modernleşmenin getirdiği sonuçlardan biri de değişimde hızlanmadır. Modern 

dönem öncesi tedrici gelişme göz önüne alındığında, hızlanma da modern dönüşümün 

bir sonucu olarak karşımıza çıkar.308 Bunun sonucunda da dünya çağında bir olay 

olarak, gelişim uçurumu meydana gelir. Bu uçurum her geçen gün artmaktadır. 

Hodgson’ın modernleşmeyle koşut okuduğu teknikleşme, insanlık tarihinin kalanıyla 

mukayese edilince nispeten ani bir gelişmedir.309 Tarihin adımları hızlanmıştır.310 

Hızlanmadan kasıt, kültürel değişim, keşifler, teknik bilgi ve güçteki artışın giderek 

çabuklaşmaya başlamasıdır.311 Hızlanma sürecinde, 20. yüzyılın son 10 yılında, 19. 

yüzyılın tamamına denk olacak kadar teknik bilgide bir artış söz konusudur.312 Eskiden 

(İslam’ın Serüveni’nde tarımcıl olarak adlandırdığı dönemde) bin yıla yayılan 

değişimin şimdi yüz yıl aldığına, yüz yıl sürenin ise şimdi on yıla tekabül ettiğini ifade 

eder.313 Hodgson bu hızlanmayı, Batı’nın Büyük Dönüşümü (the Great Western 

Transmutation) olarak adlandırır.314 Bu yeni süreci hem Dünya Tarihini Yeniden 

Düşünmek’te hem de İslam’ın Serüveni’nde, dünyaya “yeni bir tarihsel sürecin 

egemen olması” olarak ifade eder. 

 

305 A.g.e., 493. 
306 A.g.e., 494. 
307 A.g.e. 
308 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 341. 
309 A.g.e., 116. 
310 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, s. 217. 
311 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 337. 
312 A.g.e. 
313 A.g.e., 117. 
314 Hodgson, Rethinking World History: Essays on Europe, Islam and World History, s. 47. 



 

 143 

Hodgson’a göre modern tarihin hızlanması dünya genelinde bir değişim olsa 

da bunu her halk için ortak bir aşama olarak tanımlamak yanlıştır. Çünkü teklik ifadesi, 

meseleyi basite indirgemek anlamına gelir.315 Hızlanma her yerde aynı değildir, yer 

yer gecikmeler mevcuttur.316 Merkezî ve kültürel bölgelerde ise gelişme daha hızlı 

ilerlemiştir.317 

Başlıca değişimler yapısal olarak kurucudur ve bu değişim yalnızca toplumu 

ve kültürü değiştiren bir olay olmanın yanında karmaşık sonuçlara yol açar.318 

Örneğin, Teknik Çağ’daki baskın Dünya tarihi düşüncesi bu yönde şekillenmiştir. 

Teknikleşmiş toplumlar-yeterince teknikleşmemiş toplumlar-teknikleşmemiş 

toplumlar arasında toplumsal iktidar zıtlığı mevcuttur.319 Az gelişmişlik ve yatırım 

düzeyleri düşük ülkeler, kısır döngü bir farkın artmasına şahit olurlar.320 Hodgson bu 

farkı gelişim uçurumu olarak adlandırır. 1600 sonrası Afro-Avrasya topluluklarındaki 

değişimlerin Batı’daki değişimlerle müşterekliğini kaybetmesiyle321 başlayan bu 

farklılık, sonradan kapatılamaz şekilde aranın açılmasına neden olur.322 Hodgson bu 

dönemde İslami toplumların, sahip oldukları avantajları, esneklikleri ve diğer bölgeler 

üzerinde belirleyiciliklerini kaybettiklerine, yeni etki merkezlerinin Avrupa’ya özgü 

topraklara kaydığına inanır.323 

Kısır döngünün başlangıcı olacak gelişim uçurumu, bazı terimlere yeni 

anlamlar kazandırır. Batılı terimi, teknikleşmiş ülkeler için, Avrupa’yla bağlantılı 

oldukları ölçüde kullanılır. Teknikleşme Çağı’nda Doğu terimi, ökümenik tarihsel 

kompleksten pay almış, az gelişmiş toplumları ifade etmek için gevşekçe kullanılır.324 

Örneğin, Doğu Avrupa’nın Hıristiyan ülkeleri ve Avrupa’nın coğrafi anlamda daha 

Batı’da olan Fas’ın belirli bölgeleri dâhil, dünyanın tüm Asyalı ve İslami kesimleri 

 

315 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 337. 
316 A.g.e., 338. 
317 A.g.e., 339. 
318 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, s. 216. 
319 A.g.e., 242. 
320 A.g.e., 242-243. 
321 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 89. 
322 A.g.e. 
323 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, ss. 280-281. 
324 A.g.e., 243. 



 

 144 

ifade etmek için Doğu kelimesi seçilir.325 Hodgson, Doğulu ve Batılı ayrımının 

önceden de var olduğunu ancak Teknik Çağ’dan itibaren, gelişmişliğin derecesini 

ifade için bu ayrımın kullanıldığını açıklar.326 Özellikle 19. yüzyıla atıfta 

bulunuluyorsa bu iki terimi kullanmak âdet hâline gelmiştir.327 

Hodgson, hızlanmanın toplumsal etkilerine değindiği gibi, toplumsal 

hareketlerin oluşumuna neden olduğundan ve bireysel etkilerinden de söz eder.328 

Sömürgeciliğin yükselişinden sonra, 20. yüzyıldaki bağımsızlık çabaları 19. yüzyıla 

göre hayal edilebilecek olandan çok daha hızlı bir şekilde gerçekleşmeye başlar.329 Söz 

konusu değişim toplumsal anlamda bir sonuç olsa da bireyin tarihsel güce sahip olduğu 

anlamına da gelir.330 Bundan kasıt, bu değişimle görünür kılınan bireyin tarih dışı 

(unhistorical) bir varlık olmaktan çıkmasıdır.331 

Gelişimin hızlanmasının coğrafi etkileri de mevcuttur. Hodgson, önceye 

nazaran yeni etki merkezlerinin ortaya çıktığını ifade eder.332 Ancak uçurumun 

artmasıyla, Batılı olmayan ülkelerin bağımlı konumdan bir türlü çıkamadıklarını da 

belirtir.333 Uçurum, arayı kapatmayı mümkün kılacak her şeyi sarsma ve arayı açacak 

her şeyi daha da belirginleştirme eğilimdedir.334  

Dönüşümün kurumsal özelliklere değinen ve bunları sosyal-ekonomik 

örgütlenme biçimlerinin değişimiyle koşut biçimde okuyan Hodgson, teknikleşmenin 

çok çeşitli ve karmaşık yapıları bir araya getirdiğini ve bunları bir kişinin takip edemez 

hâle geldiğini belirtir. 335 Bunlar uzmanlaşma, entelektüel yeniliklere ilginin artması, 

matbuatın nüfusa yayılması gibi sonuçlardır.336 

 

325 A.g.e. 
326 A.g.e. 
327 A.g.e. 
328 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 358. 
329 A.g.e., 361. 
330 A.g.e. 
331 A.g.e., 358. 
332 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, ss. 280-281. 
333 A.g.e., 280. 
334 A.g.e., 281. 
335 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 135. 
336 A.g.e. 



 

 145 

Hodgson, modernlik kavramında olduğu gibi, gelişme, kalkınma, 

rasyonelleşme ve sanayileşme terimlerinin, süreçlere atıfta bulunmaktan ziyade 

gevşekçe kullanıldığını düşünür.337 Bu sebeple, kendi anlatısındaki teknikleşme 

ifadesini sınırlandırır. Teknikleşmeyi, sanayileşme sözcüğünün karşıtı olarak seçerek, 

bundan kastının teknik kurumlaşma ve uzmanlaşma olduğunu belirtir.338 Sanayileşme 

modernlik olarak görülmektedir ve bu bakışta tek yönlülük vardır.339 Kuşatıcı bir 

kavrayışa ihtiyacımız olduğundan, araştırmalarda teknikleşme sürecini tercih ettiğini, 

çünkü bunun bir üstünlük atfetmeden kapsayıcılık barındıran toplumsal bir duruma 

işaret ettiğini söyler.340 

Hodgson, teknikleşmenin ahlaki boyutuna da değinir. 1789’da yeni bir ahlak 

anlayışının belirgin hâle geldiğini savunur.341 Siyasetten felsefeye dikkate alınması 

gereken başlıca unsurun Teknik Çağ olduğunu öğrenen bu kuşak, Batı’nın iktidar 

üstünlüğünün geri dönüşsüz biçimde tanınmasına neden olur.342 Ayrıca bununla 

birlikte yeni beklenti kalıpları doğar. Bunlar, sürekli yenilik beklentisi, sorgulama, 

otorite reddi, reddetmenin yanılgısı riskinden çekinmeme, deneye yapma arzusuna 

bağımlılık, nitelikli iş gücü, seri ve artan üretimdir.343 Teknikleşmenin, çalışkanlık, 

dürüstlük, güvenilirlik, kendi yaratıcı merkezinde buluşçuluk, entelektüel cesaret gibi 

bazı ahlaksal özellikler getirdiğine işaret eder.344 Ayrıca bireysel özgürlüklere saygı 

ve eşitlikçi toplumsal bilinç üzerine yeni düşünceler oluşur.345 Hodgson’a göre 

hümanist medeni insan imajı ve nezaket, “tamamıyla dünyevi, pragmatist bir düzeyde 

hudutsuz ve sınırsız bireysel inisiyatif tanınan bir insan imajını yüceltmek” üzere 

Rönesans’ın katkılarından biridir.346 Bahsedilen hümanist imaj, Batı’nın 

muktedirliğinin tanınmasıyla, Avrupa kadar diğer coğrafyalarda da belirleyici olur. Bu 

 

337 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 83. 
338 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, ss. 129-130. 
339 A.g.e., 129. 
340 A.g.e., 130. 
341 A.g.e., 137. 
342 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, s. 247. 
343 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, ss. 139-141. 
344 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, s. 494. 
345 A.g.e. 
346 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 136. 



 

 146 

çıkarımlar, sosyolog Norbert Elias’ın uygarlaşma sürecinin medenileştirme 

misyonuyla sürdürüldüğü düşüncesiyle, Hodgson’ın çıkarımlarının benzeştiğini 

yeniden gösterir. 

Hodgson ahlak anlayışının toplumları dönüştürme gücüne de değinir. 19. 

yüzyıl sonlarından itibaren, Avrupalıların bu düzen içinde daha Müslüman bir hayat 

benimsediklerine dair görüşler ortaya çıkar.347 Hodgson da Müslüman hayatında, 

sonradan Avrupai bir imaj hâline gelen nezaketin önceden var olduğuna işaret eder. 

Ancak Rönesans’ın yenilikçi enerjisiyle sebep olduğu yüksek kültür yaratıcılığı 

patlamalarının348 Batı’yı, Orta Çağda İslam’ın ulaştığından daha kayda değer bir 

kültürel gelişmeye taşıdığı iddia edilir.349 

Hodgson, Teknik Çağ’ın sağladığı kurumsallaşmış sermaye birikimiyle, 1800 

yılında Avrupalıların ve denizaşırı ülkelerindeki torunlarının, hiçbir yerde görülmemiş 

bir “toplumsal iktidar” düzeyine ulaştıklarını ve bunun Avrupalıların hegemonyasını 

gösterdiğini belirtir.350 Sömürgeci düzenin kuruluşuna351, meşruiyetçi uluslararası 

düzeni dayatmanın bir yolu olarak yeni yerleşimler inşa edilmesine, sınırların icat 

edilmesi -ve eğer varsa, belirginleştirilmesine-, alternatif dayatmaları önlemek352 ve 

güçlülerin statülerini meşrulaştırmak için de uluslararası hukuk düzeninin icadına 

işaret eder.353 19. yüzyılda Batı hegemonyası, siyasal ve ekonomik kontrollerle 

doğrudan biçimde, kültürel ve entelektüel alandaki varlığıyla da dolaylı olarak baş 

gösterir.354 

3.3.1.3. İslam çalışmaları 

Hodgson, oryantalistlerin de etkilendiği, İslam çalışmalarını etkileyen beş 

gelenekten bahseder.355 Üçü eski ve ikisi yeni olmak üzere bunlar, Hristiyanlık, 

 

347 A.g.e., 144. 
348 A.g.e., 399. 
349 A.g.e., 145. 
350 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, s. 215. 
351 A.g.e., 248. 
352 A.g.e., 266. 
353 A.g.e., 267. 
354 A.g.e., 279. 
355 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 161. 



 

 147 

Yahudilik, İslam, Marksizm ve Batıcılıktır. Bu beş geleneğin İslam çalışmalarını hangi 

açılardan etkilediğini sıralarken en çok Batıcılık üstünde durur. 

Batıcılıkta Hristiyan kültürünün Kilise’ye sadakat talebi kişisel olarak 

reddedilmişse de356 bu talebin Batı kültüründe merkezî bir rolü vardır.357 Batıcılar 

dünyayı, ilkeller, bir noktada büyük kültürler üretmiş sonradan duraklayıp gerileyen 

Şark ve Yunan dehasının ürünü modernlik ile zorunlu ilerleme anlayışını yaratan Batı 

olarak üçe ayırırlar.358 Orta Çağ’dan beri, İslam’ı Batı’nın çarpık bir taklidi ve talihsiz 

bir rakibi olarak gören bu anlayışta, İslamileşmiş kültür, Şark’ın gecikmiş bir tezahürü 

olarak değerlendirilir.359 Karşı karşıya getirilen iki ayrı toplum anlatısında, Batı 

kültüründeki gelişmeler İslam dünyasının yaşayabileceği şeyler değildir.360 Batı’nın 

İslam dünyası üzerindeki etkisinden, Batı’ya özgü şeyin, Müslümanların kayıtsız 

kalamayacağı noktaya ulaşması olarak bahsedilir.361 Yani modernite, sadece Batı’da 

ortaya çıkmış yeni toplumsal süreç düzeni olarak karşımıza çıkmaz. Batı’nın “yeni etki 

alanı”nın asıl belirleyici unsur olduğuna inanılması dünyaya bakışın temeli hâline 

gelir.362 Danışmanı oryantalist Von Grunebaum’u İslam kültürünü kapalı 

kavramlardan çıkararak ele aldığını söylemesine rağmen, saydığı diğer iki filolog, Carl 

Becker ve Jörg Kramer’i, medeniyet kategorilerini dile indirgedikleri için yetersiz 

görür.363 İki ismi de Batıcı yazarlar364 diyerek eleştirdiği kategoriye dâhil eder. 

Hodgson’ın anlatısında hem Toynbee’nin düşüncelerinin izlerini taşır hem de 

ona karşı eleştiriler barındırır. Örneğin, modern hızlanmayı Batı kültürünün bir 

özelliği olarak ele aldığı en çok bilinen kişilerden biri Toynbee’dir. Hodgson bu 

yaklaşımın son zamanlarda da oldukça yaygın hâle geldiğini ifade eder.365 Kendisi de 

teknikleşme anlatısıyla ele aldığı hegemonyanın inşasını ve toplumların dönüşümünü 

 

356 Wallerstein, Yeni Bir Sosyal Bilim İçin, s. 153. 
357 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, ss. 161-162. 
358 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, s. 244. 
359 A.g.e., 244-245. 
360 A.g.e., 244. 
361 A.g.e. 
362 A.g.e. 
363 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 168. 
364 A.g.e., 275-276. 
365 A.g.e., 336. 



 

 148 

bu çerçeveyle okur. Hegelci çerçevede çalışan Spengler’ın aksine Toynbee, farklı bir 

dünya tarihi anlatısının temsilcisidir.366 Hodgson da Batıcı yaklaşımları Toynbee’nin 

sunduğu şekilde sarsar. Toynbee, Hodgson’ın İslam çalışmalarında önyargılara sebep 

olan Hristiyan, Marksist, Batıcı yaklaşımlardan farklı bir felsefe ortaya koyduğunu 

ifade eder.367 Ancak Hodgson’ın, medeniyet anlatısında Toynbee’ye katılmadığı 

noktalar vardır. Onun, medeniyetleri kültürel gelişme kıstaslarına göre tanımlaması, 

Hodgson için dikkate değer bir sınıflandırma olsa da İslam medeniyeti terkibini (Arap 

ve Fars medeniyetleri olarak) ayırması hatalıdır.368 Toynbee ise İslam medeniyeti tek 

bir medeniyetse bunun sebeplerinin açıklanması gerektiğini düşünür.  

Hodgson, sosyolojinin babası görülen İbn Haldun’un medeniyet yaklaşımını 

da eleştirir. Medeniyet, İbn Haldun’un anlatısında olduğu gibi biyolojik kanunlara tabi 

sabit bir organizma değildir. Hodgson, doğma-büyüme-ölme çizgisini takip eden bir 

İslam medeniyeti olmadığını iddia eder.369 Bu, sadece İslam medeniyeti için de geçerli 

değildir. Hodgson, Avrupa’nın dönüşümünü de biyolojik analoji kurmadan 

açıklamaya gayret eder.370 İslam medeniyetinde değer kaybı olarak gördüğü 

eksiklikleri ise ölüm olarak değil, iktisattaki rağbetin ve şartların değişmesiyle, 

yatırımların kıymet kaybetmesine benzetir.371 

Hodgson İslam çalışmalarında toplumsal ikilikleri Şii ve Sünnilikle açıkladığı 

gibi bazen de Şeriat yanlıları ve Sufiler olarak iki grup altında değerlendirir. Bu, 

Müslüman toplumların modernitenin getirdiği tartışmalarda, Kur’an’la ve kendi 

aralarında yaşanan tarihsel olaylarla yüzleşmek zorunda kalmakla sonuçlanır.372 

Hodgson, artık İslamileşmiş bir toplumdan bahsedilemeyeceğine, yalnızca tek bir 

bütün olarak, devam eden İslamileşmiş mirastan bahsedilebileceğine inanır.373 Ancak 

bu sınırlar dışında bile ortak bir Müslüman olma bilincinin var olduğuna inanmaktadır. 

 

366 A.g.e., 184. 
367 A.g.e. 
368 A.g.e., 169. 
369 A.g.e., 226. 
370 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, s. 216. 
371 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 226. 
372 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, s. 509. 
373 A.g.e., 202. 



 

 149 

Bunu, İslamileşmiş mirasın toplumsal vicdanda bir bütün olarak işlemeye devam 

etmesiyle açıklar.374 

Hodgson’ın İslam’ın birliği üzerine tezleri bugün Darülislam kavramının 

yeniden tartışılmasıyla tekrar ele alınabilir. Küresel tarihle meşgul olan Cemil 

Aydın’ın bu konudaki çalışması, Hodgson’ın da değindiği gibi, İslam birliğinin 

vicdanlarda devam eden birlik düşüncesi ve miras olarak var olduğuna işaret eder. 

Ancak Hodgson bu mirası, İslamileşmiş ülkelerde devam etmeyen toplumsal görüş 

birliğinin elde kalan bir parçası olarak görür. Aydın ise İslam dünyası fikrinin 19. 

yüzyılda Panislamist ideolojiler ve siyasi projelerle inşa edildiğini; bu anlatının, 

düşünülenin aksine bir birliğe neden olmayıp, Batı ve İslam arasındaki ebedi 

medeniyetler çatışması anlatısını körüklediğini belirtir.375 Bu sebeple, Hodgson’ın, 

eskiden var olduğunu ve şimdi olmadığını düşündüğü bir İslam birliği görüşü, 

evvelinde siyasi bir birlik taşımayan Müslüman dünya portresi için geçerli olmaz. 

Ümmet düşüncesinin ancak soyut ve gönülden bir birlikteliğe tekabül ettiği görüşü, 

Hodgson’ın eserlerinde de mevcuttur. Yine de bu soyut birliktelik düşüncesi, 

Hodgson’ın dönemindeki akademyada İslam birliği olarak tarif edilir. Örneğin Linda 

Rose, İslam’ın Serüveni’nin ikinci cildini, Hodgson’ın, Abbasi Halifeliğinden sonra 

parçalanmış görünen siyasi dünyanın, Müslümanlar için dünyanın her yerinde kendini 

evinde hissettiği, siyasal sınırları aşan bir İslam birliğinin oluşmasına sebep olduğunu 

açıklamaya çalışması olarak yorumlar.376 

3.3.2. Başka Bir Konumlandırma Mümkün mü? 

3.3.2.1. Tarihyazımında Bakış Açıları 

1950’lerde Hodgson ve McNeill gibi tarihçiler tarafından dünya tarihi 

isimlendirmesiyle, bağlantılı tarih yazma çabası, 1980 ve 1990’larda küresel tarih 

adını almaya başlar. Bu isimle çıkan ilk dergi, McNeill tarafından yayımlanan ilk 

 

374 A.g.e. 
375 Cemil Aydın, İslam Dünyası Fikri: Küresel Bir Entelektüel Tarih Çalışması, Çev. Hasan 

Aksakal, İstanbul, Alfa, 2017, s. 318. 
376 Rose, “Reviewed Work: The Venture of Islam: Conscience and History in a World Civilization Vol. 

2: The Expansion of Islam in the Middle Periods”. 



 

 150 

yazısıyla377 literatüre girer.378 Bu zamanlarda, Marksist ve liberal tarihyazımına ve var 

olan varsayımlara şüphecilikle yaklaşan postkolonyal tarihyazımı gelişmek üzeredir. 

Bu anlayış, Batılı kültürel ve siyasi hegemonyayı temsil eden bakış açılarından 

sıyrılmak için küresel anlamda dekolonize bir kimlik ve tarih sorgulaması dönemi 

başlatacaktır.379 

Tarihyazımındaki dönemler, diğer disiplinlerdeki tartışmalara göre geç 

şekillenmektedir. Bugün küresel tarih anlayışı kurumsallaşmakta ve buna yönelik 

programlar bir süredir ABD’de varlıklarını sürdürmekteyken, küreselleşme ve 

bağlantılı kavramlar Fransa’da hâlihazırda yirmi yıldır tartışılmaktadır.380 Özellikle 

1960’lardaki etkinliğiyle postkolonyal düşüncenin öncülerinden sayılan Fransız 

sosyolog Michel Foucault’nun iktidar ve bilgi arasında kurduğu ilişkinin, 

emperyalizmi haklı çıkarmak için Batı’nın kurumsallaşmasını anlatan Said’e fikren 

öncülük ettiği söylenir.381 Oysa Hodgson’ın, benzer fikirlerle İslam tarihini küresel 

çerçeveden ele alarak, Batılı baskın görüşlerin şablonu olmadan dünya tarihi yazma 

eğilimi de Foucault ile aynı zamanlara denk düşmektedir. 1950’lerin ortaları aynı 

zamanda sömürgecilik karşıtı bağımsızlık hareketlerinin güçlü olduğu senelere tekabül 

eder. Bu yıllar, Hodgson’ın akademik kariyerinin başlangıcına denk gelir. 

Postkolonyal dönemin odak noktasını temsil eden üçüncü dünya ülkelerinin 

konu alındığı maduniyet çalışmalarında ise Ranajit Guha’nın çalışmalarından382 ilham 

alan Chakrabarty’nin bakış açısına değinmek gerekir. Hodgson’dan daha geç bir 

 

377 William H. McNeill, “‘The Rise of the West’ after Twenty-Five Years”, Journal of World History, 

C.1, No:1, 1990. Bu dergi Hawaii Üniversitesi tarafından yayımlanmaktadır. 
378 Caroline Douki, Philippe Minard, “Histoire Globale, Histoires Connectées: Un Changement 

d'échelle Historiographique: Introduction”, Revue d’histoire Moderne & Contemporaine, C.54-4, 

No:5, 2007. 
379 Zhang Xupeng, “Postcolonialism and Postcolonial Historiography”, Western Historiography in 

Asia, Eds. Q. Edward Wang, Michihiro Okamoto, Longguo Li, Berlin, Boston, De Gruyter Oldenbourg, 

2022, ss. 395-420, s. 395. 
380 Binu M. John, “‘I am not going to call myself a global historian’ An Interview with C. A. Bayly”, 

Itinerario, C.31, No:1, 2007. Yazar bu tartışmalara Bourdieu’nün karşılaştırmalı tarih üzerine diyalog 

anlamına gelen çalışmasını örnek gösterir. Bkz. Pierre Bourdieu v.d., “Dialogue Sur l’histoire 

Comparée”, Actes de la Recherche en Sciences Sociales, No:106, 1995.  
381 Jane Hiddleston, “Foucault and Said: Colonial Discourse and Orientalism”, Understanding 

Postcolonialism, Ed. Jane Hiddleston, y.y., Acumen Publishing, 2009, ss. 76-97. 
382 Ranajit Guha, History at the Limit of World-History, New York, Columbia University Press, 2002. 

Türkçesi için bkz.: Ranajit Guha, Dünya-Tarihinin Sınırında Tarih, Çev. Erkal Ünal, İstanbul, Metis, 

2006. 



 

 151 

tarihte yazan, ancak onun gibi Chicago Üniversitesi mensubu olan Chakrabarty, 

Avrupa’yı Taşralaştırmak eseri ile bilinir. Eserinde 20. yüzyıl tarihçiliğinde Avrupa 

tarihinin evrensel insanlık tarihini bünyesinde barındırmadığının kabul edildiğini ve 

hem bölgesel hem de küresel yeni araştırma formülleriyle Avrupa’nın 

taşralaştırıldığını anlatır.383 Chakrabarty, klasik tarih anlatılarının, bugün tarihçi 

kimliklerinin yanında sosyolog olarak da andığımız entelektüellerce üretilen liberal 

veya Marksist anlatılarla benzerlik taşımasının kaçınılmaz olduğunu işaret eder.384 

Çünkü anlatıların temelini oluşturan eleştirilen kavramlar, “-izmler” ve “-nin tarihi” 

gibi benzer endişelerle yazılmış izahlardır.385 Hodgson’ın kavramları yeniden üretmek 

için çabalaması ve çalışmalarındaki uzun izahların sebebi de budur. Ona göre, her 

bakış açısının bir sınırlayıcı etkisi vardır ve tam anlamıyla tatmin edici bir yaklaşım 

genelde mevcut değildir.386 Yanlışlar kaçınılmaz olsa da tahripkâr olan, bu yanlışları 

düzeltmek üzere bir isteğin olmamasıdır.387 Bilinçaltı kaynaklı tavırlardan doğan 

yanlışların farkında olunmamaktadır. 388 

Batılı ekonomistlerin, düşük yatırım ülkelerine, sıkıntılara sabırla 

katlanmalarını, Batı’nın geçtiği yollardan geçtiklerinde en sonunda selamete 

erişeceklerini ümit etmeyi öğütlediklerine şahit olunur. Chakrabarty, bu durumu 

açıklamak için “tarihin bekleme odası” ifadesini kullanır. Benzer düşünceleri Hodgson 

da ifade eder. Hodgson’ın düşüncesinde bu sadece Batı’nın öğüdünü değil, diğer 

toplumların bunu kabullenişini de barındırır. Batı dışındaki halklar, kendi 

durumlarının Batı’nınkinden farklı olduğunu kabul etmişlerdir ve umutsuzca “Batı’nın 

önlerine attığı her türlü kurumsal artığa çoğunlukla sıkı sıkıya sarılma eğiliminde 

olurlar”.389 Oryantalist gelenekteki yanlışlara işaret eden Hodgson, bu yaklaşımıyla 

self-oryantalizm tartışmalarına da bir ön katkı sunar. 

 

383 Dipesh Chakrabarty, Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical Difference 

Princeton University Press, 2000. 
384 A.g.e. Türkçesi için bkz.: Dipesh Chakrabarty, Avrupa’yı Taşralaştırmak: Postkolonyal Düşünce 

ve Tarihsel Farklılık, Çev. İlker Cörüt, İstanbul, Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi, 2012. 
385 Chakrabarty, Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical Difference Türkçesi 

için bkz.: Chakrabarty, Avrupa’yı Taşralaştırmak: Postkolonyal Düşünce ve Tarihsel Farklılık. 
386 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler. 
387 A.g.e., 288. 
388 A.g.e. 
389 Hodgson, İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern Zamanlar, s. 496. 



 

 152 

Hodgson, her modernlik hikâyesinin Batı’yla aynı yollardan geçmesi gerektiği 

görüşüne katılmaz.390 Öte yandan, sorunların benzerliğini yadsımaz. Modern 

sorunların dünya genelinde paylaşıldığından, gelişim uçurumu sorununun tüm ülkeleri 

gerilime sürükleyen şey olduğundan ve bu sorunların dünyanın bir yerinde çözülmezse 

diğer yerlerinde de çözülemeyeceğinden bahseder.391 Modern dönemde Batı, kendini 

fiziksel ve ahlaksal bakımdan yok ederse, sadece kendisi mahvolmayacaktır.392 Bu 

sebeple Hodgson, bu ortak sorunların çözümü için tarihsel mirasın rolünü sorgular. 

İslami mirasın modern dünyanın sorunları için ne gibi çözümler sunacağını tartışır. 

Hodgson’a göre gelenekler, en derin düzeyde, en anlayışlı modern insanlar arasında 

bile yeni vizyonlar için en geniş kaynağı sunmaya günümüzde de devam eder.393 Ortak 

sorunlar haricinde Müslüman ülkelerin bir sorunu da geleneklerle olan bağlarının 

zayıflamasıdır.394 Batı’nın dönüşümünde Müslümanlar, önceki bölümde de belirtildiği 

üzere, Batı’ya göre daha sert bir kopuş yaşamışlardır. Ancak İslami miras, Batı’ya 

nispeten kozmopolit bir ortamda geliştiğinden, onun geleneksel yönü, diğer birçok 

“dar ufuklu dinsel geleneğin” aksine modern evrensellikle uzlaşmayı mümkün kılar.395 

Ayrıca İslam, kişinin bedeni ve ruhu arasında, kutsal ve doğal sahalar arasında daha 

az ayrım yaparak, kişiyi ve toplumu bir bütün olarak görme eğilimini beraberinde 

getirdiği için oldukça ilericidir.396 İslam geleneğinin potansiyelini bu açılardan 

oldukça yüksek gören Hodgson, Batı’nın sebep olarak görüldüğü modernitenin 

problemleri karşısında ahlaksal bir vizyon sağlama sorumluluğunun tamamen Batı’ya 

bırakılmaması gerektiğini ifade eder. Müslümanlar da kendilerine düşen yükü 

üstlenmelidir.397 Hodgson, “her türlü yerleşik konumu güvensizleştiren yenilik 

rüzgârları”398 karşısında, modern insanın ahlaksal birliğine bu sözlerle işaret ederek 

tüm insanlık için sorunların ve çözümlerin ortaklığına vurgu yapar. Tarihe bakışı bu 

sebeple ahlaki bir sorumluluk düşüncesi ve sorunların çözümü için şekillenir. 

 

390 A.g.e., 497. 
391 A.g.e. 
392 A.g.e., 498. 
393 A.g.e., 499. 
394 A.g.e. 
395 A.g.e., 505. 
396 A.g.e. 
397 A.g.e. 
398 A.g.e., 480. 



 

 153 

Toplumların mirasının bu sorunların çözümü için dikkat edilmesi gereken yer 

olduğuna vurgu yapar. 

3.3.2.2. Tarihçilik ve Disiplinlerarasılık 

Hodgson her ne kadar entelektüel tarihçi olarak bilinse de toplumsal ve 

ekonomik konulara da eğilir. Ele aldığı meselelerde, kurucu devlet adamları, büyük 

generaller gibi hanedana dayalı anlatıdan koparak399, siyasi tarihçilerinkinden farklı 

olarak bu konuları daha az detaylandırır. Bu yönüyle o, tek kelimelik sıfatlarla 

birbirinden ayrılan tarihçiliklerden farklı bir noktadadır. Hodgson İslam tarihçisi 

olduğu kadar -eleştirdiği yönleri barındırmayan- bir Arap tarihçisi, Yakın veya Orta 

Doğu çalışmaları uzmanı, tarih felsefecisi ve aynı zamanda bir eğitim bilimcidir. Bu 

zikredilenlerin yanında, sosyal ve beşerî bilimlerin yaklaşmasına, çalışmalarıyla örnek 

oluşturur. Toplumsal yaklaşımlarını sosyolojik bakışla zenginleştirdiğinden sosyolog, 

kültürel anlamdaki toplumsal incelemelerinden dolayı da antropolog kimliği taşır. 

Tarihçilik dallarının hem birbiriyle hem de sosyoloji ve antropoloji gibi bilimlerle iş 

birliği içinde olması gerektiğine inanır. Bu hususta, eserlerinin metoduyla olduğu 

kadar bulunduğu okuldaki faaliyetleriyle de katkıda bulunur. Disiplinlerarası olmayan 

çalışma prensibinin sınırlılıklarına inanarak, akademik araştırmayı aşırı uzmanlaşmış 

bilimlere bölmenin, bilginin bütünlüğünü ve tüm varlıklara yönelik soruların birbirine 

bağlılığını inkâr etmek olacağına işaret eder.400 

Hodgson, insanlık tarihinde toplumların birbiriyle ilişkili olduğuna, artık uzak 

sayılabilecek bir coğrafyadaki tarihsel eylemin bile göz ardı edilemeyecek derecede 

önemli olduğuna işaret eder.401 Bu da tarihsel soruların birbiriyle günbegün irtibatlı 

hâle gelmesi demektir.402 Hodgson’ın bu düşünceleriyle benzer tarihyazımı 

yönelimleri bugün de mevcuttur. Postkolonyal tarih teorileriyle bilinen UCLA 

mensubu Sanjay Subrahmanyam’ın İrtibatlı Tarih’i (connected history)403, bu 

 

399 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 468. 
400 A.g.e., 389-390. 
401 A.g.e., 394. 
402 A.g.e., 396. 
403 Sanjay Subrahmanyam, Connected History, y.y., Verso, 2022. 



 

 154 

düşüncenin bugünkü temsilcisidir. Bu araştırmada Avrupa ve Asya gibi ayrı tutulan 

coğrafyaların birçok yönden benzerliklerine ve bağlılıklarına dikkat çekilerek 

interdisipliner bir tarihyazımı teşvik edilir. Hodgson da sadece kültürlerin ve geçmiş 

olarak tarihin bağlantılığına değil, bir metot olarak tarihin diğer disiplinlerle 

irtibatlılığına işaret eder. Sosyal bilimler ve tarih arasında talihsiz ve karmaşık bir 

ayrım olduğundan şikâyet eder.404 

Hodgson, modernlik öncesindeki Taberî, Ebülfazl, İbn Haldun gibi 

tarihçilerden birkaçının metodolojisini bugünkü tarihçiler ve sosyal bilimcilerle 

karşılaştırır. Bu isimlerin metotlarının modern metotlar için ne kadar kullanışlı 

olabileceğini tartışarak, sosyal bilimler yapmak üzere çıkarımlarda bulunur. 

İndirgemecilik yanlışından en çok da kendi alanım dediği İslam çalışmalarının 

muzdarip olduğundan söz eder.405 Bugün self-oryantalizm olarak nitelendirilen 

görüşler bağlamında İslam çalışmalarındaki yaklaşımların eksikliğini ve ön kabullerini 

eleştirir. Ancak, kendi gibi misyon sahibi meslektaşlarını bundan ari tutar. İslam 

çalışmalarıyla ilgilenen tüm Batılıların, Doğu’yu egzotik gördükleri için araştırmaya 

yöneldiğini düşünmemek ve bu konuda daha açık görüşlü olmak gerektiğini 

hatırlatır.406 Ayrıca daha önce hatırlattığı üzere, Müslüman olmak, İslam tarihi için 

hatasız çalışmalar yapmanın garantisi değildir. 

 Taberî ve Ebülfazl’ın hareket noktalarından biri, tarihi kaydetmek için bilgi 

peşinde koşmanın dinî inancın bir gereği olarak görülmesiydi. Hodgson da 

akademisyenliği süresince inancı ve ahlaki değerlerini mesleki yaşantısından ayrı 

tutmamış ve bunu bir sorumluluk olarak görür. Bu yüzden 20. yüzyılda ampirizmi 

benimsemiş akademisyenlerin, Hodgson zamanındaki Rektör Hutchins’in 

skolastisizmini işaret ettikleri eleştirileri, Hodgson’ın eğilimlerinin skolastisizmle 

suçlanmasıyla benzerlik taşır.407 Committee on Social Thought toplantısı ardından 

Hristiyan terimlerin hangilerini niçin kullandığına yönelik mektubundan anlaşılacağı 

üzere Hodgson da teoloji ve bilimi ayrı düşünmenin yanıltıcı olacağını düşünür. 

 

404 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 394. 
405 Marshall G. S. Hodgson, “Two Pre-Modern Muslim Historians: Pitfalls and Opportunities in 

Presenting them to Moderns”, Towards World Community, Ed. John Nef, Springer, 1968, ss. 53-68. 
406 A.g.e. 
407 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 37. 



 

 155 

1963’te bir Quaker dostuna yazdığı mektupta, Hristiyanlığı ele almak için bilimsel 

terimlerden yararlandığını anlatarak, bu şekilde ruhsal bir disiplinlerarasılığın da 

gerekliliğini vurgular.408 Uzman miyopluğunun ve bencilliğin manevi yaşamın 

tehlikesini oluşturduğunu ifade eder.409 

Hodgson’a göre, modern öncesi tarihçileri anlamak ve çalışmalarını meslekten 

olmayanlara sunmak için hassas/içli bilim adamlarının samimi çabalarının amacı 

“daha fazla karşılıklı saygı” temelinde, Batılıların dar görüşlülüklerinden kurtularak 

insanları bir araya getirmektir.410 Bu yüzden sadece toplumu değil, tarihçileri anlamak 

için bile topyekûn bir disiplinlerarası iş birliğine ihtiyaç duyulduğuna işaret eder. 

Oryantalizm üzerine düşünür Hallaq’ın ifade ettiği gibi oryantalist gelenek, yakından 

ilişkili olduğu siyasi saikler neticesinde zaman içinde pejoratif bir mana kazanır. 

Dönüştürülmek istenen bu algı için sosyal ve beşerî bilimlerin tarih, ekonomi, 

antropoloji disiplinlerinden yararlanılarak nötr bir bakış sunma iddiası yakalanmaya 

çalışılır. Hallaq’a göre bu disiplin mensuplarının tamamıyla nötr ifadeler sunacağını 

düşünmek bir yanılgıdır.411 Hodgson sosyal bilimciliği oryantalist çalışmaların önüne 

tam anlamıyla geçirmese de herhangi bir araştırmada nötrlük iddiasının mümkün 

olamayacağının farkındadır. Bu sebeple, iletişim ve birliktelikle bölge araştırmaları 

gibi disiplinlerarası alanları geliştirmek sosyal ve beşerî bilimlere katkı sağlayacaktır. 

Bölge araştırmalarında Batı dışında kalan bölgelerin dinamizmini anlamaya sevk 

edilmesi, bölgeye yönelimde sosyal bilimlerin farklı alanlarından yararlanışına örnek 

gösterilebilir. Geleneksel oryantalist bakışta medeniyet durağan kabul edilme 

eğilimindeyken, sosyal bilimler içinde temellendirilen bölge araştırmalarının odak 

noktası ise değişim dinamikleri olmuştur.412 

Kendi döneminin tarihçiliği hakkındaki tespitlerinde, ABD’dekiler başta 

olmak üzere, öğrencilerin özellikle para ve prestije kolay ulaşabilecekleri çalışma 

 

408 A.g.e., 38-39. 8 Mayıs 1961 tarihli bu not için bkz.: Box 5, Folder 16, Hodgson, Papers. 
409 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, ss. 38-39. Box 

5, Folder 16, Hodgson, Papers. 
410 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 36. Bu 

düşünceler Hodgson’ın 14 Temmuz 1955 tarihli notlarından aktarılmıştır. Bkz.: Box 6, Folder 17, 

Kiesling, Hanna Holborn Gray Special Collections Research Center Archival Notes: Hodgson Timeline. 
411 Lockman, Hangi Ortadoğu?: Oryantalizm Siyaset Tarih, s. 192. 
412 Wael B. Hallaq, Şarkiyatçılığı Yeniden Düşünmek, Çev. Ahmet Demirhan, İstanbul, Ketebe 

Yayınları, 2018, s. 17. 



 

 156 

konularını tercih ettiklerinden bahseder.413 Eğitimcilere Filozof Molla Sadrâ’nın irfan 

sahibi bir ruh için belirlediği özellikleri414 somutlaştırmaları ve öğrencilerini “para ve 

prestij”in olduğu araştırma konularına yönelmelerini teşvik etmekten imtina etmeleri 

mesajını verir.415 Ayrıca Hodgson, iş birliğini önererek onları “uzmanlıklardan doğan 

gurura, sınırlı sebata ve onların bekçi köpekleri olan üniversite bölümleri”ne karşı 

uyarır.416 Hodgson’ın uzmanlaşmaya yönelik dostane olmayan düşünceleri, İkinci 

Dünya Savaşı sonrası Amerika dışındaki diğer tarihçilerin yönelimleriyle benzerlik 

taşır. Annales’in tarihçiler üzerine etkisinden oldukça sık bahsedilse de sosyoloji ve 

tarih felsefesi üzerine Avrupa tarihyazımında etkin rol alan Frankfurt ve Bielefeld 

Okullarının Amerikalı tarihçilerle ilişkisi, hem tarihyazımında hem de sosyolojideki 

dönüşümü izlemeyi mümkün kılar. Disiplinlerarası yönelimleri oldukça belirgin olan 

bu Alman düşünce gelenekleri, kariyerinin erken yıllarında Frankfurt-Chicago değişim 

programıyla eğitim üzerine düşünceleri şekillendiği gördüğümüz Hodgson’ın 

düşünceleriyle bazı açılardan. Hodgson’ın Frankfurt düşünürleriyle organik 

bağlantıları açık olmasa da dönemindeki yönelimlerdeki dönüşümün entelektüeller 

arasında benzerlikler taşıdığı Fransız düşünürlerin ve Hodgson’ın eleştiri 

konularındaki ortaklıklardan okunabilir. Hodgson’ın akademik serüveninden önce, 

Nasyonal Sosyalizm ile Amerika’ya göç etmek zorunda kalan, Frankfurt Okulu 

düşünürleri önce Columbia Üniversitesinin davetlisi olurlar. Eleştirel teori adıyla “Batı 

Marksizm”inin oluşmasına katkı sağladıkları düşünceleriyle pozitivizm, bilimsellik, 

aydınlanma, moderniteye de yeni eleştiriler sunarlarken, praxis ile teori çatışmasını 

kurgulayıp, 1960’lardaki öğrenci hareketlerinin örgütlenmelerinde hatrı sayılır 

derecede etkili olurlar.417 Hodgson’ın vicdani reddi benimsemesi, toplumsal 

hareketlere yönelik destekleri ve sol eğilimli düşünceleri ile savaş sonrası yeni 

toplumsal gerçekliğe kuramsal düzeyde yenilik sunma arayışını ödev hâline getiren 

 

413 Hodgson, Two Pre-Modern Muslim Historians: Pitfalls and Opportunities in Presenting them to 

Moderns, s. 67. 
414 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 36. Bu nokta 

Kiesling’in tezinde net olarak belirtilmese de ondan aldığım transkriptlerde servetten, statüden, 

konfordan ve isyandan vazgeçebilme nitelikleri sıralanır. 
415 A.g.e. 
416 A.g.e.  
417 Martin  Jay, Diyalektik İmgelem: Frankfurt Okulu ve Sosyal Araştırmalar Enstitüsü Tarihi 

1923-1950, Çev. Ünsal Oskay, İstanbul, Ara Yayıncılık, 1989, s. 365. 



 

 157 

Frankfurt üyeleri418, benzer endişelerle disiplinlerinde söz sahibi olacaklardır. 

Bugünkü kaotik düzenin kökenini teknik uygarlığa dayandıran Adorno ve 

Horkheimer, kuram tasarımlarında bilimin toplumsal işlevini sorgulayarak, ilerleyen 

rasyonalizmin neden olduğunu düşündükleri standardizasyona karşı bir tutum 

belirlerler.419 Ayrıca, ilerleyen tarih düşüncesine ve aydınlanmaya eleştirileriyle, 

beceri ve iş bölümüyle birlikte ayrışan insanlığa, teknik sayesinde kolaylaştığı 

düşünülen işlerin, toplumdaki bireyler üzerinde egemenlik baskılarına yol açtığına 

dikkat çekerler.420 Bu ifadeler Hodgson’ın teknikleşme, zamanın hızlanması, 

uzmanlaşmanın körleşmeyi getirdiği ve toplumun standart vatandaş geliştirme 

yönündeki eğiliminin modernleşme ile arttığı yönündeki ifadeleriyle müşterektir. 

Frankfurt düşünürlerinin eleştirel teorilerinden etkilenen Bielefeld Okulunda 

önce çıkan isimlerden biri olan olan Wehler ise sol-liberal eğilimi ile, araştırmalarında 

toplum, siyaset, kurumlar, güç ve çıkar ilişkileri üzerine odaklanır. Alman sosyal 

tarihine ve tarihçiliklere yönelik çalışmalara ağırlık vererek, sosyal bilimlerin metot 

ve konseptlerini Alman tarihçiliğine aşina kılar.421 Ancak modernleşme sürecini önü 

alınamaz bir süreç olarak değerlendirirken, Hodgson’dan farklı olarak bu sürecin 

problemlerine değil olumlu sonuçlarına vurgu yapar. Bielefeld Okulu düşünürlerinin 

bazı teorileri, Hodgson’dan daha geç tarihlerde dile getirilmiş olsa da dönem olarak 

aynı zamanlarda yaşamışlardır. Yine tarih felsefesi ve sosyal bilimlerde Batı 

Almanya’nın önde gelen isimlerinden olan Jürgen Kocka ve Reinhart Koselleck, savaş 

sonrası Almanya’nın eleştirel sosyal bilimlere dönüş olarak tarif edilen dönüşümünde 

rol alırlar. Amerika ve Fransa’da 1945 sonrası tarihi bir sosyal bilime evirme çabaları 

güden entelektüellerle benzer şekilde, sosyal bilimler konseptlerinin tarihyazımıyla 

tanıştırılır. Hodgson gibi onlar da, Weber’n aksine araştırmalarda değer yargılarından 

kopukluğun mümkün olmadığına yönelik vurgu ile sosyal bilimlerin sosyal pratiklerle 

 

418 Tom Bottomore, Frankfurt Okulu (Eleştirel Kuram), Çev. Ahmet Çiğdem, İstanbul, Ara 

Yayıncılık, 1989. 
419 Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, Sosyolojik Açılımlar: Sunular ve Tartışmalar, Çev. M. 

Sezai Durgun, Adnan Gümüş, Ankara, BilgeSu Yayıncılık, 2010, s. 48. 
420 Theodor W. Adorno, Max Horkheimer, Aydınlanmanın Diyalektiği: Felsefi Fragmanlar, Çev. 

Nihat Ülner, Elif Öztarhan Karadoğan, İstanbul, Kabalcı Yayınevi, 2010, s. 58. 
421 Iggers, Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci Yüzyılda Tarihyazımı, s. 69. 



 

 158 

bağlantısına dikkat çekerler.422 1960 ve 1970’lerde sayıları artan Batı Almanyalı 

göçmen tarihçiler, sosyolog, ekonomist ve siyaset bilimcilerle, tıpkı Committee on 

Social Though’taki gibi birlikte çalıştılar. Kavramlar tarihine gösterilen merakla, 

henüz küresel tarih gelişmemiş olsa da dünya tarihini yeniden kurgulama çabası ile 

dönüşüme öncü oldular. 

Hodgson’a göre bölgeler arası tarih özelinde olduğu gibi akademinin genelinde 

de elimizde çok fazla çalışma, konu ve eleştiriler hakkında ipucu vardır. Ancak bilgi 

eksikliğimiz, malzeme eksikliğinden ziyade, malzemeye dair değerlendirme 

eksikliğinden kaynaklanır.423 

Hodgson tarihçilik mesleği üzerine düşüncelerini ve düşünsel kategorilerini 

yakın disiplinlerde bağlantılı olduğu kişilerle paylaşır. Hodgson’ın, Von 

Grunebaum’la kendini farklı tarihçilik kulvarlarında sınıflandırdığından ve kendini 

teorik düşünceye yatkın olan Nef gibi modernist bir isme yakın hissettiğinden, Von 

Grunebaum’la ilgili bölümde bahsedilmişti. Bu bildiriden iki sene sonra Simon’a424 

yazdığı notta, toplumsal sorunlarla ilgilenenleri kategorize etmek için yine bu 

sınıflandırmayı kullanır.425 Hodgson’ın hayranı ve destekçisi olan Nef’in ise 

Hodgson’ın çalışmaları hakkında şikâyet ettiği konu, onun sosyolojik jargonu ve yakın 

dönem felsefesiyle ilgili terimleri yoğun olarak kullanmasıdır.426 Hodgson’ın gözünde, 

klasik bir oryantalist olarak işaret edilen Grunebaum’dan Nef’i ayıran şey, onun tarih 

bağlamında modernite üzerine sorduğu sorular ve ürettiği fikirlerin farklılığıdır. 

Hodgson’ı Nef’ten ayıran nokta ise tarihçiliğinde diğer disiplinlere yaklaşımının 

sadece bir öneriden ibaret kalmaması, terimleri kullanma ve teori koyma anlamında 

çaba sarf etmesidir. 

Hodgson özellikle 1962’den sonraki yazışmalarında, alanları içinde sınırlı 

kalmış akademisyenleri açıkça uyarır. Bir disiplindekilerin yalnızca kendi disiplini 

 

422 Iggers, Wang, A Global History of Modern Historiography, ss. 263-264. 
423 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 447. 
424 Notta sadece Simon olarak belirtilen isim, muhtemelen, 1948’de Committee on Social Thought’a 

katılan ve 1961’de hayatını kaybedecek olan felsefeci Yves René Simon’dur. 
425 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 35. 
426 A.g.e., 25. 11 Şubat 1956 tarihli bu yazıda Nef, Hodgson’ın jargon yüklü lisanının, Committee on 

Social Thought’u ulaşılması zor hâle getirdiği için endişesini dile getirmektedir. bkz.: Box 3, Folder 11, 

Nef, Papers. 



 

 159 

içindekilerle bağlantı kurmasını sorumsuzca ve bağnazca bulduğu ifade ederek, 

Committee on Social Thought tecrit edilmiş bir yapı olarak kalırsa bunun züppelik 

olacağını belirtir.427 Committee on Social Thought o dönem için oldukça 

disiplinlerarası bir yapı olarak görünse de Hodgson gibi içerden bir bakışla 

disiplinlerarasılığa özellikle eğilenler için eleştirilecek noktalar da barındırır. Bugün, 

Committee on Social Thought üzerine çalışmalarda, Komitenin sosyoloji veya 

ekonomi disiplinlerinin hangisinin mirası olduğuna dair tartışmalar gerçekleşir. Bu 

tartışma için Komite üyelerinden örnekler verilir. Friedrich August von Hayek, 

Komiteyi hiper-uzmanlaşma eğilimi olan ekonomi bölümünden ayıran 

interdisiplinerlik anlayışı dolayısıyla Chicago Üniversitesine gelir.428 Hayek bir liberal 

ekonomi teorisyendir ve o da tıpkı Hodgson gibi sadece ana disiplini olan ekonomiyle 

değil politik felsefeyle de ilgilenmektedir.429 Komite hakkındaki çalışmasında Noto, 

Ekonomi bölümünde ortaya çıkan yeni bir hiper-uzmanlaşma eğilimine karşı direncin 

sonucu olarak bu komitenin oluştuğu sonucuna varır.430 Bu karşı direnç, Hodgson’ın 

anlayışında da mevcuttur. O da Hayek gibi, geldiği oryantal geleneği, hocalarının 

eğilimlerini ve dar tutumlarını eleştirir. Sınırları keskin şekilde çizilmiş tarih 

bölümlerinin yahut önyargılı Doğu ve İslam çalışmalarının da yeniden yapılanması 

için gayret sarf eder. 

Hodgson bu amaçlarla, Kolejin yeniden yapılanma aşamasında dünyada 

türünün ilk örneği olan, “üniversitenin yeni kolej programının önemli bir parçası 

olacak “College of Integrative Studies’in çekirdeği ve medeniyet çalışmaları açısından 

yeni bir deneysel program” olarak tarif ettiği İslam Medeniyeti dersini oluşturur.431 

Kariyeri boyunca bir model oluşturacak bu dersin Batılı olmayan bir kültürün 

öğretilmesinden ziyade, fakülte ve disiplinlerarasındaki diyaloga uygun bir eğitim 

felsefesini desteklediğini ifade eder.432 Committee on Social Thought için düşündüğü 

 

427 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 29. 
428 Sergio Noto, “The Committee on Social Thought versus the Department of Economics in Chicago - 

A Short Story between Education and Researching Economics in the 50’s ”, DESI - Storia Economica, 

2010, s. 5. 
429 A.g.e. 
430 A.g.e., 3. 
431 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 31. 
432 A.g.e., 8. 



 

 160 

radikal eylem planlarını açıkladığı, Sosyolog Richard Flacks’le yazışmasında, bilim 

gayesini “teknik olmayan, hümanist bir yaklaşımla öğrenci yetiştirmek” sözleriyle 

ifade eder.433 Bu ders haricinde, 1965’te Harvard’dan dönen Hodgson, İslam 

Medeniyeti dersi dışında, aynı fakülte içinde kadrosunun da bulunduğu felsefe 

bölümünde, Charles Long ile bir de Din Felsefesi dersi verir.434 

Hodgson tarih ve ayrı olarak tarih çalışmalarına değinerek, İslam’ın 

Serüveni’nin ilk kısımlarında disiplinlerarasılığı da tartışır. Tarihçileri tipikleştiriciler 

(typicalizers) ve istisnaileşticiler (exceptionalizers) olarak iki ayrı başlıkta 

değerlendiren Hodgson, bu iki çalışma alanının, çalışma birimleri farklı olsa da bir 

diğerinin konularını kapsayacak şekilde çalışmak zorunda olduklarına inanır.435 Başta 

iki tarzı bir diğerinin üzerinde konumlandırmamışsa da İslam’ın Serüveni’nde 

kendinin de uyguladığı istisnaileştirici yaklaşımın, tekil örneklere vurgu yapması 

açısından daha önemli olduğunu kabul eder.436 Tarihsel sosyolojide de tekil olanın 

benzersizliğine vurgu yapılması ve değerlendirme nesnesinin diğer ögelerle 

benzerliğinin araştırılması gibi, Hodgson da hümanist olarak adlandırdığı kendi 

tarihçiliğini, benzerlerinden sıyrılma nedenini daha iyi değerlendirmek için istisnai 

olanın anlaşılması olarak tarif eder.437 İslam tarihini ve dünya tarihini kuruş biçimi de 

tipik kabul edilenden ayrılanı anlamak üzeredir. 

Özellikle İslam’ın Serüveni genelde medeniyet çalışmalarını, özelde de 

toplumların ve kültürlerinin incelediği ve böylelikle toplumların dönüşüm sebeplerini 

anlamak üzerine bir eserdir.438 Bu açılardan Hodgson, tarihsel sosyoloji literatürüne 

de bu çalışmasıyla katkı sunar. 

Hodgson, ne kadar ayrıntılı olursa olsun belirli bir çalışmanın tüm bakış 

açılarını temsil edemeyeceğine işaret eder.439 Dairenin kusursuz yuvarlaklığına ancak 

çokgenin sınırsız kenarlarıyla ulaşılabildiği gibi, dengeli bir görüşe, ancak alandaki 

 

433 A.g.e., 37. 
434 A.g.e., 31. 
435 Hodgson, İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, s. 48. 
436 A.g.e. 
437 A.g.e., 49. 
438 Hodgson, Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi Üzerine 

Makaleler, s. 463. 
439 A.g.e., 406. 



 

 161 

görüşler çoğaltılıp çeşitlendirildiğinde ulaşılabilir.440 Hodgson, disiplinlerin her 

birinin bir konu için en uygun yöntemi kullandıklarını iddia etmesine rağmen tarih ve 

sosyal bilimlerin verilerinin çakıştığına işaret eder.441 İnsan hayatı su geçirmez 

bölmelere ayrılamaz.442 Beşerî toplumun bütün alanı, bölünmez bir araştırma alanıdır 

ve her hâlükârda, insanlık tarihi, peşinde olduğu sorular itibariyle birbirine bağımlı 

olmayı sürdürecektir.443 Tarih ve sosyal bilimlerin farklılıklarını da devrimleri 

inceleme örneğiyle açıklar. Tarih ve sosyal bilimler, aynı devrimi inceleseler bile 

hedef itibariyle farklılık taşırlar.444 Tarihçi, bir devrimin peşine genelleme için 

düşmeyecek, ele aldığı devrimin başka bir devrime yakınlığını anlamak için 

uğraşacaktır.445 

Hodgson tez danışmanı Von Grunebaum’u üstün bir oryantalist örneği olarak 

tanımlayarak, eğitim silsilesi anlamında kendini oryantalist geleneğin bir ürünü olarak 

görür.446 Ancak dâhil olduğu Komitedeki siyaset felsefecisi ve teorisyeni Leonard 

Binder gibi bağlantıları itibariyle, araştırdığı bölgenin modern sosyopolitik 

meselelerini tartışması oldukça kolay hâle gelir.447 Bağlantıları ve geleneğinden farklı 

yönelimleriyle Hodgson, o zamana dek yetişen oryantalist geleneğe bağlı 

araştırmacılardan farklı bir yerde konumlandırılmalıdır. Hodgson, eserlerinde tıpkı 

sosyologlar gibi modernitenin toplumsal hayata etkisine, toplumların şekillenmesine 

etkisine uzunca değinerek, yeni ihtiyaçlar, planlamalar, birincil ve ikincil olarak 

gruplandırdığı sorunlarla ilgili tahliller ortaya koyar. Dönemdaşı sosyolog Charles 

Tilly’nin toplumsal hareketler üzerine değerlendirmeleri ve devrimleri karşılaştırması, 

tarih, teori ve deneyimi bir araya getirerek hem tarihçi hem sosyolog olarak 

değerlendirilmesi gibi, Hodgson da doktora tezi örneğinde olduğu gibi Şii ve Sünni 

 

440 A.g.e. 
441 A.g.e., 393-394. 
442 A.g.e., 239. 
443 A.g.e., 394. 
444 A.g.e., 494. 
445 A.g.e. 
446 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 14. 12 Ekim 

1965 tarihli, muhatabı belli olmayan ancak “Envisioning an Overall Islamic and Middle Eastern Studies 

Program at the University of Chicago” (Chicago Üniversitesinde Genel Bir İslam ve Ortadoğu 

Çalışmaları Programı Tasarlamak) adlı, önceden de bahsedilen yazı için bkz.: Box 2, Folder 2, Hodgson, 

Papers. 
447 Kiesling, The Professional Life and Educational Vision of Marshall G. S. Hodgson, s. 14. 



 

 162 

çatışmalarının kurgulandığı zemini değerlendirerek mezhep sosyolojisi ve tarihsel 

sosyolojiyi bir araya getirir. İslam’ın Serüveni’nde toplumsal grupların 

mekanizmalarının nasıl işlediğini tarihsel açıdan değerlendirmenin yanı şıra, 

modernliğin inanç gruplarıyla ilişkilerini ve grupların hareketliliğini anlamaya çalışır. 

Bütün bunlar göz önüne alındığında Hodgson, dönemdaşı ve fakültede aynı zamanda 

yer aldığı farklı disiplinlerdeki meslektaşları sayesinde disiplinerarası bir yaklaşım 

oluşturabilmiş, tarihsel metodolojisini kurmak için sosyoloji, antropoloji, ekonomi 

disiplinlerinden yararlanmıştır. Bu açılardan, hocaları itibariyle bağlı olduğu 

gelenekten farklılıklarıyla öne çıksa da dönemindeki yeni eğilimleri yansıtması 

itibariyle dönemdaşı isimlerle benzer eğilimler taşır.



 

 163 

SONUÇ 

Disiplinlerarası yaklaşım, tekdüze artan bir biçimde kabul görmese de bütünsel 

bir çerçeveden bakıldığında gün geçtikçe daha çok benimsenmektedir. Disiplinlerin iş 

birliği, sosyolojik paradigmaların şekillendiği ortamlardaki tartışmalarla, 

tarihyazımındaki dönemlendirme adlandırmalarının benzerliğinden anlaşılabilir. 

Tarihyazımı içindeki tartışmalar hem diğer disiplinlere etki etmiş, hem de sosyoloji, 

antropoloji, siyaset bilimi gibi sosyal ve beşerî bilimlerdeki yönelimlerin bir yansıması 

hâline gelmiştir.  

Hodgson, birbirinden muhtelif biçimde adlandırılan çalışma alanlarına ve farklı 

metotların benimsenmesine karşı değildir. Nitekim tarih disiplinini, tarih çalışmaları 

diyerek ayırdığı disiplinlerarası alandan ayrı ele alır. Ancak bu farklılıklara olduğu 

kadar benzerliklere de işaret eder. Onun hesaplaşması, birbirinden ayrıştırılan ve iş 

birliği imkânı tanınmayan “uzmanlaşma” iledir. Bu kavramın işaret ettiği önyargıları, 

hem içinde bulunduğu akademik geleneğin kısırlığına yol açtığını düşündüğü için hem 

de modernitenin yarattığı uçurumun sonuçlarından biri olarak gördüğü için tehlikeli 

bulur. Hodgson, uzmanlaşma olarak adlandırılan bu yapay inşanın, tüm 

araştırmacıların görüş alanını sınırlandırdığını, bir disiplindeki hâkim yaklaşımın 

ötekini her hâlükârda etkilediğine dikkat çekerek göstermeye çalışır. Disiplinlerin bir 

aradalığına vurgu yapma sebeplerinden biri de hataların paylaşılmasıdır. Dünya 

tarihinin birliğinde olduğu gibi, insanlığı ilgilendiren meselelerde de yani disiplinlerde 

de bu ortaklık görülür. Ortak kavramların kullanımıyla benzer hatalara düşen sosyal 

bilimler geleneğine eleştirel bakışın yaygınlaşmasına bu sebeple önem verir. 

Eserlerinin girişindeki uzun metot tartışmaları, sadece tarihçiler için değil, ilgili tüm 

disiplinler için bir öğreti niteliğindedir. Sistemli bir çalışmayı kolaylaştırdığı ve bir 

çerçeve sunduğu için uzmanlık sınırlarının yararlı olabileceği bir gerçektir. Ancak 

bunların yapaylıklarının unutulmaması gerektiğine dikkat çeker. Hodgson için 

çalışmaların kapsamının genişletilmesi, yeni okumaları, bakışları mümkün kılmak ve 

dünya tarihsel perspektifin gelişmesi için bir tercih değil gerekliliktir. 

Disiplinleşmenin türlü sınırlılıklarının ve imkânlarının farkında olan Hodgson, eserleri 

girişindeki uzun metot tartışmaları ve çalışmalarında eleştirel yaklaşımı ön planda 



 

 164 

tutmasıyla sadece tarihçiler için değil, sosyal ve beşerî bilimler için de örnek teşkil 

eder. 

Dönemi bağlamında değerlendirildiğinde Hodgson hakkında farklı görüşler 

mevcuttur. Kimine göre Hodgson zamanının dışında değerlendirilecek bir kişi 

değildir. Çevresinde mevcut olan fikirler ve tartışmalar üzerinde çalışır. Kimilerince 

ise çalışmalarının istisnailiği ve büyüklüğünden sebep dönemdaşlarından ayrılan bir 

bilgindir. Bu tanımlamaların haricinde Hodgson kendini oryantalist geleneğin bir 

halkası olarak görür. Ancak gerek kendi hocalarına yönelik eleştirileri, gerekse 

dönemindeki siyasi ve toplumsal olayların hareketliliğiyle, hocalarından farklılaşan 

görüşlere sahip olarak zincirin özel bir halkasını temsil eder. Eğitim geçmişi itibariyle 

oryantalist gelenekten gelse de zaman içinde bu geleneğin pek çok temsilcisinden uzak 

kalmaya çalıştığını belirtir. Disiplinlerarası kurumlardaki çalışmaları ve 

yazışmalarında bu yöndeki fikirlerini sürekli olarak dile getirir. Bir ilk olarak verdiği 

İslam Medeniyeti dersinde ve bu ders için kaleme aldığı eseri İslam’ın Serüveni başta 

olmak üzere eserlerinde sosyal bilimlerdeki baskın geleneği açıkça eleştirir. O döneme 

kadar Batı medeniyeti dersiyle yeterli görülen ortak tarih dersi müfredatının, Batı dışı 

medeniyetlerin de zorunlu tutulmasıyla değişimine vesile olur. Hodgson’ın 

kavramların geliştirilmesi ve yönlendiriciliğini sorgulaması, dönemdaşı Alman tarihçi 

Reinhart Koselleck’in kavramlar tarihine ilgi duyması gibi yaşadığı senelerdeki 

tarihyazımı yönelimlerinin izlerini taşır. Koselleck de tıpkı Hodgson gibi hümanizm, 

evrensellik, ilerleme, çöküş gibi kavramlar üzerinden modernizmin ve aydınlanmanın 

tarihini, bunların farklı coğrafyalardaki alımlanışlarını mukayeselerle sorgular. 

Koselleck’in 1970’lerin disiplinlerarası yaklaşımlarına katkı sağlayacak birikimlerinin 

benzerini 1950 ortalarından itibaren olmak üzere özellikle 1960’tan itibaren 

Hodgson’da görmek mümkündür. 

Bugün örgün eğitim dışında İslam tarihini öğrenmek için Hodgson’ın İslam’ın 

Serüveni’ne yönelenler, onun dönemine getirdiği anlayış farkını ve eleştirileri 

romantik bir biçimde algılamak üzere Hodgson’ı okurlar. Ancak akademideki düsturu 

itibariyle her ne kadar hocası Von Grunebaum’dan kendini ayrı tutsa da, Hodgson 

onunla fikir alışverişini ve mektuplaşmayı her daim devam ettirir. Hodgson, kavgalı 

olduğu geleneklerin yaklaşımlarını, onlardan mümkün olduğunca beslenerek geliştirir. 

Eleştirdiği hâkim paradigmaların, dönemindeki güçlü savunucularının bazılarıyla aynı 



 

 165 

çatıyı paylaşır. Yeni bir bilgi ortaya koymanın yanında, yanlışın zincir hâline 

gelmesini önlemek üzere araştırma yapma düşüncesi Hodgson’ın çalışmalarına yön 

verir. Hodgson’ın akademik anlamda sosyal çevresi çoğunlukla onunla eleştirellik 

anlamında benzer düşüncelere sahiptir. Dönemin disiplinerarası atmosferinde, evvelki 

yaklaşımlara yeni anlayışlarla itiraz eden isimler oldukça fazla olduğu gibi güçlenecek 

yeni söylemlerin oluşmaya başladığı da görülebilir. Talcott Parsons’ın genel eylem 

kuramı üzerine çalışan Komite üyesi Edward Shils’in etnosantrizm barındıran 

ilerlemeci paradigmaları, doğrudan Shils ismi zikredilmese de Hodgson tarafından 

eleştirilerin merkezindedir. Shils, moderniteyle bir tuttuğu Batılılaşmayı 

dekolonizasyon sürecindeki ülkelerin siyasal gelişmelerinin kaçınılmaz sonucu olarak 

görür. İşlevselci okul tarafından 1960’larda iyice güçlendirilen bu görüş, sosyal 

bilimleri ve siyasi politikaları etkiler. Bu paradigmalar kısa süre sonra eleştirilecek 

olsa da isimler uzun seneler boyunca tartışılacaktır. Shils ile aynı çatıyı paylaşan 

Hodgson’ın, Shils’in yaklaşımlarından haberdar olarak kişisel anlaşmazlıklarının 

ötesinde aynı yıllarda onun görüşlerine karşı bir bakış geliştirmesi tesadüf değildir. 

Hodgson’ın bir diğer dönemdaşı Daniel Lerner’ın görüşleri de Shils ile benzerlik taşır. 

Ancak Hodgson’ın meslektaşı ve Komite üyesi antropolog Robert Redfield’ın 

görüşlerinden etkilendiği söylenen antropolog Lerner’ın bazı görüşleri, Shils’in aksine 

Hodgson’la benzerlikler barındırır. Lerner modernlikle, Batı’nın endüstriyel 

şehirleşmesinin belirli kültürlere etkisini kastederek, Batı dışı gelenekler için maruz 

kalınmaya işaret eder. Hodgson da modernliği teknikleşme ile koşut tutarak tepeden 

inme bir modernleşmeye inanır. Ancak Lerner, modern toplum ile geleneksel toplum 

arasında bir zıtlık inşa ederek Hodgson’dan farklılaşır. Zira Hodgson, teknikleşme ile 

bir kopuş olduğuna inansa da olumlu anlamda bir gelişmecilik anlatısı üzerinden bu 

kopuşu kurgulamaz. Geleneksel toplumun katılımcı olmadığına inanan Lerner, 

birbirinden izole insan topluluklarına ve yerellikle sınırlı kalan ufuklardan 

bahsederken Hodgson için dünya tarihinin bağlantılılığı, son yıllardaki irtibatlı tarih 

söylemlerini hatırlatacak şekilde vurgulanır. 

Hodgson, eleştiriye önem vermesiyle seleflerinden farklılaşan ancak yükselen 

disiplinlerarasılığa ve bağlantılılığa vurgusu itibariyle döneminin insanı olan bir 

akademisyendir. Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek adlı eserinde de İslam’ın 

Serüveni’ndeki gibi dünya tarihindeki dönüşümün toplumsal etkilerine mukayeseyle 



 

 166 

değinir. Dünya tarihsel perspektifi ve tarihin birliği anlayışı, mikro anlamda 

çevresiyle, makro anlamda da dönemin mevcut tarihyazımı eğilimleriyle hem 

benzerlik hem de farklılıklar taşır. Hodgson, tarih ve sosyal bilim gayesini insanlığın 

yararına olacağını düşündüğü şekilde inşa ederek araştırmacıları da insanı merkeze 

alan bir farkındalığa davet eder. İnsanlığın çeşitlilik gösteren sorunlarının yanında 

çözümün birliğine vurgu yapar. Ancak bu birlik anlatısı, Avrupa-merkezci evrensel 

tarih anlayışında olduğu gibi, Batıyı taklide dönüşmekle sonuçlanacak bir kader birliği 

anlamı taşımaz. Hodgson, toplumlar arası bağlantılılığı kuvvetlendiren bir olgu olarak 

modernliği ele alsa da modernliğin her toplumda farklı tecrübe edildiğini hatırlatır. 

Teknikleşme, uzmanlaşma ve bunun yol açtığı tarihin hızlanması diyerek ifade ettiği 

kopuşun, Müslüman toplumlarda Batı’ya göre daha ani bir savrulmaya sebep olduğuna 

inanır. Geleneksel ve modern toplum ayrımını Lerner kadar keskin biçimde 

kurgulamaz. Hâkim anlatılardaki gelişmecilik ve ilerlemecilik düşüncelerinin aksine, 

dinî geleneklerin bugünkü yansımaları olarak değerlendirdiği miras kavramını, 

modern dünyanın insanlığa olumsuz etkilerinin azaltılması için bir fırsat olarak görür. 

İslam’da vurgu yapılan adalet olgusu ve bireysel sorumluluğun modernitenin yol açtığı 

sorunlara dünya genelinde bir vizyon sunabilmesi adına Müslüman toplumun 

çabalaması gerektiğini hatırlatır. Alanındaki araştırmacılara, Batı tarihinin çarpıtılmış 

ve yanlı anlatılarından uzak bir şekilde, ökümenik kuşağın tarihini dünya tarihi 

çerçevesine doğru şekilde yerleştirmek gerektiğini ifade eder. 

1950 ortalarında sömürge karşıtı bağımsızlık hareketlerinin hararetlenmesi ve 

1960’lı yıllarda toplumsal hareketler, dinî yönelimiyle birlikte Hodgson’ın gündeme 

ve tarihe bakışında etkili olur. Dünya genelinde ses getiren bu hareketler, Hodgson 

için yine dünya genelinde bir tarihsel bakış açısı problemi ve iktidar sorununa işaret 

eder. Bu tarihlerde siyasi kültürün toplumsal alana etkisiyle günlük hayattaki ideolojik 

yönelimler akademide daha da görünür olmaya başlar. Ancak bu yönelimlerin 

Hodgson’ın akademide eğildiği alanlar için tam anlamıyla belirleyici olduğu 

söylenemez. Örneğin, dekolonizasyon hareketlerinin etkisi dünya genelinde 

hissedilmesine rağmen Hodgson’ın bu konuda ayrıca bir akademik çalışması 

bulunmaz. O daha çok Amerika kıtasındaki özgürlük hareketlerine aktif olarak destek 

verir. Bu yıllar aynı zamanda topluma yön verme gayretiyle kurulan sosyoloji 

disiplinin ve toplumları daha yakından inceleyen antropolojinin tarih disipliniyle iş 



 

 167 

birliği için önemli tarihlerdir. Tarihsel bakışın kişilere değil de toplumsal dönüşüme 

yönelmesi gerektiğini düşünen Hodgson, sosyoloji ve antropolojinin toplum anlayışına 

tarih metodunu yaklaştırır.  

Hodgson’ın eserlerinin yayımlandığı dönemin öncesi ve sonrasındaki yaklaşık 

30 yıllık dönemde, dünya tarihi, dünya tarihini dönemlendirme ve medeniyetleri bu 

tarih üzerinde konumlandırma amaçlı akademik literatürde bir artış görülür. Sorunların 

geniş perspektif yoksunluğundan kaynaklandığını düşünmesi ve sosyal bilimlere yeni 

yaklaşımlar getirmesiyle Hodgson kendi dönemindeki bu eğilimleri de yansıtır. 

Eserleri, söylendiği gibi kapsamı ve ele aldığı konular açısından dönemindeki 

akademik yönelimlerin bir kısmı açısından benzersizdir. Ancak geleneksel bakışlara 

eleştiri geleneğinin oluşumu açısından döneminin nüvelerini taşıyan çalışmalar ortaya 

koyar. Hodgson’ın çalışmaları, etkinliği açısından değerlendirildiğine metodik 

yaklaşımları itibariyle bugün de geçerli olabilecek bir tartışma üslubu barındırır. 

Bugün de farklı disiplinlerdeki araştırmacılara ilham olması bunun bir örneğidir. 

Eserleri içerik olarak ele alındığında ise mevcut tartışmaların üzerinden çokça zaman 

geçtiği ve tarihyazımı dönemlendirmeleri birçok kez değiştiği görülür. Yine de 

akademik yazımdaki Avrupa-merkezci yaklaşımlar, hem dünya siyasetinde bugün de 

hâkim görülen Batı’nın hem de okullardaki müfredatın tamamen değişmemesi 

sebebiyle etkisini sürdürmektedir. 

Tam anlamıyla başarılmadığı düşünülerek bugün İslam dünyasını dünya tarihi 

içinde konumlandırma çabasında olan çok sayıda kişi için bir ilk numune olması 

hasebiyle Hodgson önemli konumdadır. Bu konum, daha eski tarihli bir tartışma ortaya 

çıkana kadar değişmeyecektir. Yayımlamak istediği eserlerin -anlattığı kadarıyla- 

içeriklerine bakıldığında Hodgson, İslam’ın toplum ve birey vurgusuyla ele almak 

istediği inanç sistemini daha ayrıntılı bir şekilde kavramak ve bu mirasın bugün hâlâ 

bir zenginlik sebebi olduğunu göstermek niyetindedir. Her ne kadar bunu 

gerçekleştirmesi vefatı sebebiyle mümkün olmasa da sorduğu sorular itibariyle benzer 

çalışmalar ortaya koymak isteyenler için o hâlâ bir yol göstericidir. 

Akademik araştırmanın amacı olan, cevaplanamayan soruların sonraki 

çalışmalarla cevaplandırılmasına vesile olmak, tıpkı Hodgson’ın çalışmalarında 

olduğu gibi bu tezde de asıl gayedir. Tüm soruların sorulamayacağı, sorulan sorulara 

ise tüm geçerli cevapların verilemeyeceği aşikârdır. Hodgson’ın tarihçiliği kendi 



 

 168 

metodunda da işaret ettiği gibi geniş perspektifin önemi üzerine inşa edilir. Döneminin 

tarihyazımı ve sosyolojik paradigmalarının tartışmaları içinde Hodgson da bugüne 

kadar mevcut olandan daha geniş bir perspektiften değerlendirilmeyi hak etmiştir. 

Yanlışın zincir hâline gelmesinden imtina eden Hodgson’ın konu edildiği bu teze, 

yanlışları düzeltmek ve var olan bilgilere katkı sağlamak amacıyla, bugüne kadar 

eserlerinden ayrı bir şekilde ele alınmamış kişisel notları dâhil edilmiştir. Yeni 

kaynakların yardımıyla Hodgson’ın aile yaşantısının akademiye etkisi ve akademik 

çevresiyle ilişkisine değinilmiştir. Hodgson destekçisi olduğu disiplinlerarası 

geleneğin şekillenmesine etki ettiğinden yalnız bir tarihçi olarak anılmamalıdır. Bu 

tezde Hodgson’ın tarihçiliğin kapsamının genişliğine dikkat çekilerek, onu sosyal 

bilimciliği ile yeniden konumlandırmanın, şikayet ettiği uzmanlaşmanın sınırlarını 

aşmanın mümkün olduğuna işaret edilmiştir. 



 

 169 

KAYNAKÇA 

Adorno, Theodor W.: Aydınlanmanın Diyalektiği: Felsefi Fragmanlar, Çev. 

Nihat Ülner, Elif Öztarhan Karadoğan, İstanbul, Kabalcı 

Yayınevi, 2010. 

Ahmed, Shahab: What Is Islam?: The Importance of Being Islamic, 

Princeton, Princeton University Press, 2016. 

Aladağ, Fatma: “Dijital Beşerî Bilimler ve Türkiye Araştırmaları: Bir 

Literatür Değerlendirmesi”, Türkiye Araştırmaları 

Literatür Dergisi, C.8, No:36, 2020, ss. 773 – 796. 

Amman, Mehmet 

Tayfun: 

“Tarihyazımında Disiplinlerarası Etkileşimler ve 

Yöntemler: Sosyoloji ve Tarih”, Tarih Bilimi ve 

Metodolojisi, Ed. Mehmet Yaşar Ertaş, İstanbul, İdeal 

Kültür Yayıncılık, 2019, ss. 135-150. 

Ashmore, Harry S.: Unseasonable Truths: The Life of Robert Maynard 

Hutchins, Boston, Little Brown, 1989. 

Atçıl, Zahit: “Bir Serüven Olarak İslam Tarihi: Marshall G. S. Hodgson 

ve İslam’ın Serüveni”, İslâm Araştırmaları Dergisi, 

No:43, 2020, ss. 183-193. 

Atçıl, Zahit: “Dr. Zahit Atçıl ile Marshall Hodgson ve İslam’ın 

Serüveni”, Kültür Tarihi Sohbetleri, 19 Mart 2018, Erişim 

tarihi: 23/05/2022, (Çevrimiçi) 

https://www.youtube.com/watch?v=pw0F2Fk0GAI&featu

re=youtu.be 



 

 170 

Atçıl, Zahit, Ertuğrul 

Ökten, Berkay 

Ersöz: 

“Marshall Hodgson İslam Tarihçiliğinde Neden Önemli”, 

DÜSAM/Düşünce ve Sanat Çalışmaları Araştırma ve 

Uygulama Merkezi, 2022, Erişim tarihi: 14/11/2022, 

(Çevrimiçi) https://dusam.samsun.edu.tr/marshall-

hodgson-islam-tarihciliginde-neden-onemli/ 

Aydın, Cemil: İslam Dünyası Fikri: Küresel Bir Entelektüel Tarih 

Çalışması, Çev. Hasan Aksakal, İstanbul, Alfa, 2017. 

Barkey, Karen: Bandists and Bureaucrats: The Ottoman Route to State 

Centralization, Ithaca, London, Cornell University Press, 

1994. 

Barkey, Karen: Empire of Difference: The Ottomans in Comparative 

Perspective, New York, Cambridge University Press, 

2008. 

Barkey, Karen: Eşkıyalar ve Devlet: Osmanlı Tarzı Devlet 

Merkezileşmesi, Çev. Zeynep Altok, İstanbul, Tarih Vakfı 

Yurt Yayınları, 1999. 

Barkey, Karen: Farklılıklar İmparatorluğu: Karşılaştırmalı Tarih 

Perspektifinden Osmanlılar, Çev. Ebru Kılıç, İstanbul, 

Versus Kitap, 2011. 

Beard, Charles 

Austin: 

Economic Interpretation of the Constitution of the 

United States, y.y., 1913. 

Bellow, Saul: To Jerusalem and Back: A Personal Account, New York, 

The Viking Press, 1976. 



 

 171 

Bellow, Saul, Janis 

Bellow: 

“Cloudy Yearnings - Saul Bellow”, An Unsentimental 

Education: Writers and Chicago, Ed. Molly McQuade, 

Chicago, University of Chicago Press, 1995. 

Betts, Paul: “Humanity's New Heritage: Unesco and the Rewriting of 

World History*”, Past & Present, C.228, No:1, 2015, ss. 

249-285, (Çevrimiçi) https://doi.org/10.1093/pastj/gtv031 

Bilici, Faruk: “Massignon, Louis”, TDV İslâm Ansiklopedisi, 2003, 

Erişim tarihi: 14/11/2022, (Çevrimiçi) 

https://islamansiklopedisi.org.tr/massignon-louis 

Boratav, Ali: Tarih ve Tarihçi: Annales Okulu İzinde, İstanbul, 

Kırmızı Yayınları, 2007. 

Bottomore, Tom: Frankfurt Okulu (Eleştirel Kuram), Çev. Ahmet 

Çiğdem, İstanbul, Ara Yayıncılık, 1989. 

Bourdieu, Pierre, 

Christophe Charle, 

H. Kaelble v.d.: 

“Dialogue sur l’histoire comparée”, Actes de la Recherche 

en Sciences Sociales, No:106, 1995, ss. 102–104. 

Bourdieu, Pierre, 

Loic Wacquant: 

Düşünümsel Bir Antropoloji Üzerine Cevaplar, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2014. 

Breisach, Ernst: Tarihyazımı, Çev. Hülya Kocaoluk, İstanbul, Yapı Kredi 

Yayınları, 2017. 

Brunschvig, R., G. F. 

Von Grunebaum: 

Classicisme et Declin Culturel dans L’historie de 

L’Islam, Paris, G. P. Maisonneuve, 1957. 

Bukharin, Nikolai: Imperialism and World Economy, London, M. Lawrence 

LTD, 1917. 



 

 172 

Bukharin, Nikolai: Programme of the World Revolution, Glasgow, Socialist 

Labour Press, 1920. 

Bulliet, Richard W.: “Reviewed Work: The Venture of Islam by Marshall G. S. 

Hodgson”, Journal of the American Oriental Society, 

C.98, No:2, 1978, ss. 157-158, (Çevrimiçi) 

http://www.jstor.org/stable/600969 

Burke III, Edmund: “Islamic History as World History: Marshall Hodgson, ‘The 

Venture of Islam’”, International Journal of Middle East 

Studies, C.10, No:2, 1979, ss. 241-264, (Çevrimiçi) 

http://www.jstor.org/stable/162129 

Burke III, Edmund: “Marshall G. S. Hodgson and the Hemispheric Interregional 

Approach to World History”, The New World History: A 

Field Guide for Teachers and Researchers, Eds. Ross E. 

Dunn, Laura J. Mitchell, Kerry Ward, Berkeley, University 

of California Press, 2016, ss. 78-90. 

Burke III, Edmund: “Marshall G. S. Hodgson ve Dünya Tarihi”, Dünya Tarihini 

Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi 

Üzerine Makaleler, Ed. Edmund Burke III, İstanbul, Vadi 

Yayınları, 2019, ss. 31-50. 

Burke III, Edmund: “Reconsidering Marshall Hodgson”, İstanbul Şehir 

Üniversitesi Tarihçe Conference Series/Tarihçe 

Konferansları Serisi, 43, 2018, Erişim tarihi: 15/05/2022, 

(Çevrimiçi) 

https://www.youtube.com/watch?v=YJuypzfN2ek 

Burke III, Edmund: “Sonuç: Dünya Tarihi Açısından İslam Tarihi Marshall G. 

S. Hodgson ve İslam’ın Serüveni”, Dünya Tarihini 



 

 173 

Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve İslam Tarihi 

Üzerine Makaleler, Ed. Edmund Burke III, İstanbul, Vadi 

Yayınları, 2019, ss. 461-501. 

Burke III, Edmund, 

Robert J. Mankin: 

Islam and World History: The Ventures of Marshall 

Hodgson, Chicago, London, The University of Chicago 

Press, 2018. 

Burke, Peter: New Perspectives on Historical Writing, Cambridge, UK, 

Polity Press, 2006. 

Chakrabarty, Dipesh: Avrupa’yı Taşralaştırmak: Postkolonyal Düşünce ve 

Tarihsel Farklılık, Çev. İlker Cörüt, İstanbul, Boğaziçi 

Üniversitesi Yayınevi, 2012. 

Chakrabarty, Dipesh: Provincializing Europe: Postcolonial Thought and 

Historical Difference, Princeton University Press, 2000. 

Cohen, Stephen F.: “Bukharin, Lenin and the Theoretical Foundations of 

Bolshevism”, Soviet Studies, C.21, No:4, 1970, ss. 436-

457, (Çevrimiçi) http://www.jstor.org/stable/149976 

Cooley, Charles 

Horton: 

Human Nature and the Social Order, New York, 

CharlesScribner's Sons, 1902. 

Çiftçi, Musa: “Eleştirel Okuma”, Türk Dili Araştırmaları 

Yıllığı/Belleten, C.54, No:2006/1, 2009, ss. 55-80, 

(Çevrimiçi) 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/belleten/issue/45390/568969 

Davis, Natalie 

Zemon: 

Martin Guerre Döndü mü?, İstanbul, Yeni İnsan 

Yayınevi, 2013. 



 

 174 

Davis, Natalie 

Zemon: 

The Return of Martin Guerre, Boston, Harvard 

University Press, 1983. 

Davison, Roderic H.: “Reviewed Work: The Venture of Islam: Conscience and 

History in a World Civilization Vol. 3: The Gunpowder 

Empires and Modern Times”, History: Reviews of New 

Books, C.3, No:8, 1975, s. 212, (Çevrimiçi) 

https://doi.org/10.1080/03612759.1975.9945027 

Değirmenci, Koray: “Sosyal Bilimlerde Disiplinlerarasılığı ve Disipliner 

Ayrımları Yeniden Düşünmek”, Akdeniz Üniversitesi 

İletişim Fakültesi Dergisi, 2011, ss. 72-80, (Çevrimiçi) 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/788695 

Douki, Caroline, 

Philippe Minard: 

“Histoire Globale, Histoires Connectées: Un Changement 

d'échelle Historiographique: Introduction”, Revue 

d’histoire Moderne & Contemporaine, C.54-4, No:5, 

2007, ss. 7-21, (Çevrimiçi) https://www.cairn.info/revue-d-

histoire-moderne-et-contemporaine-2007-5-page-7.htm. 

Duedahl, Poul: “Selling Mankind: UNESCO and the Invention of Global 

History, 1945-1976”, Journal of World History, C.22, 

No:1, 2011, ss. 101-133, (Çevrimiçi) 

http://www.jstor.org/stable/23011680 

Dzuback, Mary Ann: Robert M. Hutchins: Portrait of an Educator, Chicago, 

University of Chicago Press, 1991. 

Eisenstadt, S. N.: The Political Systems of Empires: The Rise and Fall of 

the Historical Bureaucratic Societies, London, Free Press 

of Glencoe, 1963. 



 

 175 

Elias, Norbert: Sosyoloji Nedir?, Çev. Oktay Değirmenci, İstanbul, 

Olvido, 2016. 

Elias, Norbert: Uygarlık Süreci: Sosyo-Oluşumsal ve Psiko-Oluşumsal 

İncelemeler: Batılı Dünyevi Üst Tabakaların 

Davranışlarındaki Değişmeler, Çev. Ender Ateşman, C.1, 

İstanbul, İletişim Yayınları, 2 c., 2021. 

Elias, Norbert: Uygarlık Süreci: Sosyo-Oluşumsal ve Psiko-Oluşumsal 

İncelemeler: Toplumun Değişimleri / Bir Uygarlaşma 

Teorisi İçin Taslak, Çev. Erol Özbek, C.2, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2 c., 2021. 

Ergun, Doğan: Sosyoloji ve Tarih: Sosyolojide Yöntem Sorunu, Ankara, 

İmge Kitabevi, 2005. 

Ergut, Ferdan: “Tarihi Sosyal Bilimleştirmek; Sosyal Bilimleri 

Tarihselleştirmek”, Tarihsel Sosyoloji, Ed. Elisabeth 

Özdalga, Ankara, Doğu Batı Yayınları, 2016. 

Fallers, Lloyd A.: Papers, Hanna Holborn Gray Special Collections Research 

Center, University of Chicago Library, 1937-1977. 

Fevbre, Lucien: “History and Psychology”, A New Kind of History: From 

the Writings of Febvre, Ed. Peter Burke, London, 

Routledge & Kegan Paul, 1973. 

Fukuyama, Francis: “The End of History?”, The National Interest, No:16, 

1989, ss. 3-18. 

Gasset, Jose Ortega 

Y: 

Sistem Olarak Tarih, Çev. Neyyire Gül Işık, İstanbul, 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2015. 



 

 176 

Giddens, Anthony, 

Philip W. Sutton: 

Sosyolojide Temel Kavramlar, Çev. Ali Esgin, Ankara, 

Phoenix Yayınevi, 2014. 

Ginzburg, Carlo: Peynir ve Kurtlar: Bir 16. Yüzyıl Değirmencisinin 

Evreni, Çev. Ayşen Gür, İstanbul, Metis, 2022. 

Ginzburg, Carlo: The Cheese and the Worms: The Cosmos of a Sixteenth-

Century Miller, London, Routledge & Kegan Paul, 1980. 

Gladwin, Maree: “The Theory and Politics of Contemporary Social 

Movements”, Politics, C.14, No:2, 1994, ss. 59-65, 

(Çevrimiçi) 

https://onlinelibrary.wiley.com/doi/abs/10.1111/j.1467-

9256.1994.tb00118.x 

Goodman, Jordan: “History and Anthropology”, Companion to 

Historiography, Ed. Michael Bentley, London, New York, 

Routledge, 1997, ss. 783-804. 

Göle, Nilüfer: “Batı Dışı Modernlik: Kavram Üzerine”, Modern 

Türkiye’de Siyasi Düşünce: Modernleşme ve Batıcılık, 

Ed. Uygur Kocabaşoğlu, C.3, İstanbul, İletişim Yayınları, 

2007, ss. 56-67. 

Green, William A.: “Periodizing World History”, History and Theory, C.34, 

No:2, 1995, ss. 99-111, (Çevrimiçi) 

http://www.jstor.org/stable/2505437 

Guha, Ranajit: Dünya-Tarihinin Sınırında Tarih, Çev. Erkal Ünal, 

İstanbul, Metis, 2006. 



 

 177 

Guha, Ranajit: History at the Limit of World-History, New York, 

Columbia University Press, 2002.  

Gulick, John: “Reviewed Work: The Passing of Traditional Society: 

Modernizing the Middle East, Daniel Lerner”, American 

Anthropologist, C.61, No:1, 1959, ss. 135-138, 

(Çevrimiçi) http://www.jstor.org/stable/666243 

Hallaq, Wael B.: Şarkiyatçılığı Yeniden Düşünmek, Çev. Ahmet 

Demirhan, İstanbul, Ketebe Yayınları, 2018. 

Hamilton, Gary, G.: “Tarihte Konfigürasyonlar: S. N. Eisenstadt’ın Tarihsel 

Sosyolojisi”, Tarihsel Sosyoloji: Bloch’tan Wallerstein’e 

Görüşler ve Yöntemler, Ed. Theda Skocpol, Çev. Ahmet 

Fethi, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1999, ss. 94-

143. 

Hashemi, Nader: “Islam and Democracy: The Acceleration of History”, 

Yemen Times, 2010. 

Hiddleston, Jane: “Foucault and Said: Colonial Discourse and Orientalism”, 

Understanding Postcolonialism, Ed. Jane Hiddleston, 

y.y., Acumen Publishing, 2009, ss. 76-97. 

Hodgson, James 

Goodwin: 

A Labor Party for the United States, New York, The H. 

W. Wilson Company, 1925. 

Hodgson, James 

Goodwin: 

Bibliographical Forms for Literature Citations, y.y., 

Department of the Army, Research and Engineering 

Command, Quartermaster Food and Container Institute for 

the Armed Forces, 1957. 



 

 178 

Hodgson, James 

Goodwin: 

Cancellation of International War Debts, New York, The 

H. W. Wilson Company, 1932. 

Hodgson, James 

Goodwin: 

Economic Nationalism, New York, The H. W. Wilson 

Company, 1933. 

Hodgson, James 

Goodwin: 

Federal Regulation of Banking: with Guaranty of 

Deposits, New York, The H. W. Wilson Company, 1932. 

Hodgson, James 

Goodwin: 

Government Ownership of Public Utilities, New York, 

The H. W. Wilson Company, 1934. 

Hodgson, James 

Goodwin: 

Planning for Economic Stability, New York, The H. W. 

Wilson Company, 1931. 

Hodgson, James 

Goodwin: 

Recognition of Soviet Russia, New York, The H. W. 

Wilson Company, 1925. 

Hodgson, James 

Goodwin: 

Report from the Chief, Library Branch to Chief, 

Technical Services Office, University of Michigan, 

University Library, Library Science Library, 1958. 

Hodgson, James 

Goodwin: 

“Review of The International Institute of Agriculture: An 

Historical and Critical Analysis of Its Organization, 

Activities and Policies of Administration, by A. Hobson”, 

Journal of Political Economy, C.40, No:3, 1932, ss. 405-

409, (Çevrimiçi) http://www.jstor.org/stable/1824162 

Hodgson, James 

Goodwin: 

Stabilization of Money, New York, The H. W. Wilson 

Company, 1933. 



 

 179 

Hodgson, James 

Goodwin: 

The Official Publications of American Counties: A 

Union List, with an Introduction on the Collecting of 

County Publications, Fort Collins, Colorado, 1937. 

Hodgson, James 

Goodwin: 

Wall Street, Asset or Liability?, New York, The H. W. 

Wilson Company, 1934. 

Hodgson, James 

Goodwin: 

Xerography in Reproductive Process for Libraries, Fort 

Collins, Colorado, A. & M. College, 1953. 

Hodgson, James 

Goodwin, Augustus 

Frederick Kuhlman, 

University of 

Chicago: 

Chicago and Cook County: A Union List of Their 

Official Publications, Including the Simi-official 

Institutions, Chicago, University of Chicago Libraries, 

Document Section, 1934. 

Hodgson, James 

Goodwin, Queens 

Borough Public 

Library: 

The Business Library, New York, 1930. 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“A Comparison of Islâm and Christianity as Frame-Work 

for Religious Life”, Diogenes, C.8, No:32, 1960, ss. 49-74, 

(Çevrimiçi) 

https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/0392192160

00803204 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“A Dissident Community in Medieval Islam: A General 

History of the Nizârî Ismâʻîlîs in the Alamut Period”, 

Ph.D. Dissertation, The University of Chicago, Committee 

on Social Thought, Ann Arbor, 1951. 



 

 180 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“A Non-Western Civilization Course in a Liberal Education 

with Special Attention to the Case of Islâm”, The Journal 

of General Education, C.12, No:1, 1959, ss. 39-49, 

(Çevrimiçi) http://www.jstor.org/stable/27795620 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“Al-Darazī”, Encyclopédie de l’Islam, Brill, 2010, s. 140, 

Erişim tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclo

pedie-de-l-islam/al-darazi-SIM_1715 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“Al-D̲h̲ammiyya”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 

218, Erişim tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclo

paedia-of-islam-2/al-dhammiyya-SIM_1813 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“Al-D̲j̲ārūdiyya”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 

485, Erişim tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclo

paedia-of-islam-2/al-djarudiyya-SIM_2014 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“Alamūt”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 352, 

Erişim tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclo

paedia-of-islam-2/alamut-COM_0042 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“Baḳliyya”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 962, 

Erişim tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclo

paedia-of-islam-2/bakliyya-SIM_1109 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“Bāṭiniyya”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 1098, 

Erişim tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 



 

 181 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclo

paedia-of-islam-2/batiniyya-SIM_1284 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“Bayān b. Samʿān”, Encyclopédie de l’Islam, Brill, 2010, s. 

1150, Erişim tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclo

pedie-de-l-islam/bayan-b-saman-SIM_1299 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“Buzurg-Ummīd”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 

1359, Erişim tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclo

paedia-of-islam-2/buzurg-ummid-SIM_1577 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“Dāʿī”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 97, Erişim 

tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclo

paedia-of-islam-2/dai-SIM_1668 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“Ḏj̲abr b. al-Ḳāsim”, Encyclopédie de l’Islam, Brill, 2010, 

s. 372, Erişim tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclo

pedie-de-l-islam/djabr-b-al-kasim-SIM_1902 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“D̲j̲aʿfar al-Ṣādiḳ”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 

374, Erişim tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclo

paedia-of-islam-2/djafar-al-sadik-SIM_1922 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

Dünya Tarihinde İslâm, Çev. Ahmet Kanlıdere, İstanbul, 

Yöneliş Yayınları, 1997 



 

 182 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek, Ed. Edmund Burke 

III, Çev. Ahmet Kanlıdere, Ahmet Aydoğan, İstanbul, 

Yöneliş Yayınları, 2001 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve 

İslam Tarihi Üzerine Makaleler, Ed. Edmund Burke III, 

Çev. Ahmet Kanlıdere, Ahmet Aydoğan, İstanbul, Vadi 

Yayınları, 2019 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“G̲h̲assāniyya”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 

1022, Erişim tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclo

paedia-of-islam-2/ghassaniyya-SIM_2474 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“G̲h̲ulāt”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 1093, 

Erişim tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclo

paedia-of-islam-2/ghulat-SIM_2517 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“Hemispheric Interregional History as an Approach to 

World History”, Journal of World History/Cahiers 

d’Histoire Mondiale/Cuadernos de Historia Mundial 

(UNESCO), C.1, No:3, 1954, ss. 715-723, (Çevrimiçi) 

https://www.proquest.com/scholarly-journals/hemispheric-

interregional-history-as-

approach/docview/1298903207/se-2?accountid=209041 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“Ḥasan-i Ṣabbāḥ”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 

253, Erişim tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclo

paedia-of-islam-2/hasan-i-sabbah-SIM_2776 



 

 183 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“Ibn Rūḥ”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 907, 

Erişim tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclo

paedia-of-islam-2/ibn-ruh-SIM_3336 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“Islâm and Image”, History of Religions, C.3, No:2, 1964, 

ss. 220-260, (Çevrimiçi) https://doi.org/10.1086/462482 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

İslam’ın Serüveni: Barut İmparatorlukları ve Modern 

Zamanlar, Çev. Berkay Ersöz, C.3, Ankara, Phoenix 

Yayınevi, 3 c., 2020. 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

İslam’ın Serüveni: İslam’ın Klasik Çağı, Çev. Berkay 

Ersöz, C.1, Ankara, Phoenix Yayınevi, 3 c., 2020. 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

İslam’ın Serüveni: Orta Dönemlerinde İslam’ın 

Yayılışı, Çev. Berkay Ersöz, C.2, Ankara, Phoenix 

Yayınevi, 3 c., 2020. 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“Louis Massignon”, History of Religions, C.3, No:1, 1963, 

ss. 168-170, (Çevrimiçi) 

http://www.jstor.org/stable/1062082 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

Papers, Hanna Holborn Gray Special Collections Research 

Center, University of Chicago Library, 1940-1971. 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

Rethinking World History: Essays on Europe, Islam 

and World History, Ed. Edmund Burke III, Cambridge, 

New York, Cambridge University Press, 1993. 



 

 184 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

The Order of Assassins: The Struggle of the Early Nizârî 

Ismâʿîlîs Against the Islamic World, USA, Mouton & 's-

Gravenhage, 1955. 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“Two Pre-Modern Muslim Historians: Pitfalls and 

Opportunities in Presenting them to Moderns”, Towards 

World Community, Ed. John Nef, Springer, 1968, ss. 53-

68. 

Hodgson, Marshall 

G. S.: 

“ʿAbd Allāh b. Sabaʾ”, Encyclopaedia of Islam,, Brill, 

2012, s. 51, Erişim tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclo

paedia-of-islam-2/abd-allah-b-saba-SIM_0061 

Hodgson, Marshall 

G. S., M. Canard: 

“al-Ḏj̲anāḥiyya”, Encyclopédie de l’Islam, Brill, 2010, s. 

452, Erişim tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclo

pedie-de-l-islam/al-djanahiyya-SIM_1983 

Hodgson, Marshall 

G. S., M. C. 

Şehabeddin 

Tekindaǧ, M. Tayyib 

Gökbilgin: 

“Durūz”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 631, 

Erişim tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclo

paedia-of-islam-2/duruz-COM_0198 

Hofstadter, Richard: The Progressive Historians: Turner, Beard, Parrington, 

New York, Knopf, 1968. 

Horkheimer, Max, 

Theodor W. Adorno: 

Sosyolojik Açılımlar: Sunular ve Tartışmalar, Çev. M. 

Sezai Durgun, Adnan Gümüş, Ankara, BilgeSu Yayıncılık, 

2010. 



 

 185 

Howley, Jaime: “Marshall Goodwin Simms Hodgson”, 2020, Geni, Erişim 

tarihi: 29/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://www.geni.com/people/Marshall-

Hodgson/6000000057914947925 

Howley, Jaime: “Phyllis Walker Hodgson (Walker)”, 2020, Geni, Erişim 

tarihi: 29/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://www.geni.com/people/Phyllis-

Hodgson/6000000057914179938 

Hunt, Lynn: Küresel Çağda Tarih Yazmak, Çev. Erdem 

Kayserilioğlu, İstanbul, Küre Yayınları, 2021. 

Hunt, Lynn: The New Cultural History, Los Angeles, California, 

University of California Press, 1989. 

Huntington, Samuel 

P.: 

The Clash of Civilizations and the Remarking of the 

World Order, New York, Simon & Schuster, 1996. 

Iggers, Georg G.: Bilimsel Nesnellikten Postmodernizme Yirminci 

Yüzyılda Tarihyazımı, Çev. Gül Çağalı Güven, İstanbul, 

Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2000. 

Iggers, Georg G., Q. 

Edward Wang: 

A Global History of Modern Historiography, New York, 

NY, Routledge, 2016. 

İçli, Gönül: “Yeni Toplumsal Hareket Teorileri Üzerine Bir 

Değerlendirme”, Turkish Studies: International 

Periodical for the Languages, Literature and History of 

Turkish or Turkic, C.10, No:14, 2015, ss. 415-432. 



 

 186 

İslamoğlu, Huri: Neden Avrupa Tarihi?, Çev. Simten Coşar, Özgür 

Gökmen, Yıldırım Kırgöz, İstanbul, İletişim Yayınları, 

2014. 

İslamoğlu, 

Huricihan: 

Dünya Tarihi ve Siyaset, İstanbul, İletişim Yayınları, 

2022. 

İslamoğlu, 

Huricihan: 

Osmanlı İmparatorluğu’nda Devlet ve Köylü, İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2022. 

İslamoğlu, 

Huricihan, Macit 

Kenanoğlu, Engin 

Deniz Akarlı: 

Notlar 5: Tanzimat Çağında Osmanlı Hukuku, İstanbul, 

Bilim ve Sanat Vakfı Türkiye Araştırmaları Merkezi, 2005. 

Jay, Martin: Diyalektik İmgelem: Frankfurt Okulu ve Sosyal 

Araştırmalar Enstitüsü Tarihi 1923-1950, Çev. Ünsal 

Oskay, İstanbul, Ara Yayıncılık, 1989. 

Jeffery, Arthur: “Reviewed Work: The Order of the Assassins: The Struggle 

of the Early Nizârî Ismâʿîlîs against the Islamic World”, 

The Journal of Religion, C.37, No:2, 1957, ss. 123-124, 

(Çevrimiçi) https://doi.org/10.1086/484908 

John, Binu M.: “‘I am not going to call myself a global historian’ An 

Interview with C. A. Bayly”, Itinerario, C.31, No:1, 2007, 

ss. 7-14, (Çevrimiçi) 

https://www.cambridge.org/core/article/i-am-not-going-to-

call-myself-a-global-historian-an-interview-with-ca-

bayly/79BA23C4F9565FF59F9A24ACA879E521 



 

 187 

Kabakcı, Enes: “Durkheim ve Gökalp: Tarih, İdeoloji ve Sosyolojinin 

Özerkliği Meselesi”, Ziya Gökalp, Eds. Korkut Tuna, 

İsmail Coşkun, Ankara, Kültür ve Turizm Bakanlığı, 2011, 

ss. 205-217. 

Kabakcı, Enes: “Kaideden İstisnaya: Gelişmecilik ve Kültürelciliğin 

Ötesinde Tarihsel Sosyolojinin İmkânları”, İstanbul 

Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, C.38, No:2, 2019, ss. 403-

440. 

Kabakcı, Enes: Sosyolojiyi Kurmak: Montesquieu, Tocqueville, Comte, 

Durkheim, İstanbul, Vadi, 2019. 

Kanlıdere, Ahmet: “Takdim: Dünya Tarihçiliği ve Marshall G. S. Hodgson”, 

Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek: Dünya, Avrupa ve 

İslam Tarihi Üzerine Makaleler, Ed. Edmund Burke III, 

İstanbul, Vadi Yayıncılık, 2019, ss. 7-24. 

Kasamanie, Edward: “Reviewed Work: The Secret Order of Assassins: The 

Struggle of the Early Nizârî Ismâ‘îlîs Against the Islamic 

World by Marshall G. S. Hodgson”, Journal of Religious 

History, C.34, No:1, 2010, ss. 100-101, (Çevrimiçi) 

https://dx.doi.org/10.1111/j.1467-9809.2009.00850.x 

Kernan, William F.: Defense Will not Win the War, Boston, Little, Brown and 

Company, 1942. 

Kiesling, Lydia: Hanna Holborn Gray Special Collections Research Center 

Archival Notes: Hodgson Timeline, t.y. 

Kiesling, Lydia: “The Life of Marshall Hodgson”, New York Times 

Magazine, 2016, 30-32. 



 

 188 

Kiesling, Lydia: “The Professional Life and Educational Vision of 

Marshall G. S. Hodgson”, MA Thesis, University of 

Chicago, Center for Middle Eastern Studies, Chicago, 2012. 

Kırmızı, 

Abdulhamit: 

“Küresel Tarih: İmkânlar ve Sorunlar”, Tarihçilikte 

Disiplinlerarasılık: Fırsat mı Sınırlılık Mı?, Ed. Ahmet 

Şimşek, İstanbul, Yeni İnsan Yayınevi, 2021, ss. 85-103. 

Koçyiğit, Ömer: “The Travel of Ideas in the Age of Steam and Print: The 

Ottoman Caliphate versus Wahhabism and Mahdism”, 

Ph.D. Thesis, Leiden University, Institute of Area Studies, 

Turkish Studies, Leiden, 2020. 

Koselleck, Reinhart: Kavramlar Tarihi, Çev. Atilla Dirim, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2009. 

Kramer, Martin: Ivory Towers on Sand: The Failure of Middle Eastern 

Studies in America, The Washington Institute for Near 

East Policy, 2001. 

Kumar, Krishan: Empires: A Historical and Political Sociology, 

Cambridge, Polity, 2020. 

Kuta, Jeffrey: “Trustees Select Levi to be New President”, The Chicago 

Maroon, C.76, No:5, 29 Eylül 1967, 1. 

Le Goff, Jacques: “Is Politics Still the Backbone of History”, Daedalus, 

C.100, No:1, 1971. 

Lerner, Daniel: The Passing of Traditional Society: Modernizing the 

Middle East, New York, The Free Press, 1968. 



 

 189 

Levi-Strauss, 

Claude: 

Race and History, Paris, UNESCO, 1952. 

MacDonald, D.B., 

Marshall G. S. 

Hodgson: 

“G̲h̲ayba”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 1026, 

Erişim tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclo

paedia-of-islam-2/ghayba-SIM_2479 

Madelung, W., 

Marshall G. S. 

Hodgson: 

“Ibāḥa”, Encyclopaedia of Islam, Brill, 2012, s. 662, Erişim 

tarihi: 31/10/2022, (Çevrimiçi) 

https://referenceworks.brillonline.com:443/entries/encyclo

paedia-of-islam-2/ibaha-SIM_3016 

McNeill, William 

H.: 

“‘The Rise of the West’ after Twenty-Five Years”, Journal 

of World History, C.1, No:1, 1990, ss. 1-21, (Çevrimiçi) 

http://www.jstor.org/stable/20078455 

McNeill, William 

Hardy: 

“Bloom and Decay: The End of an Era”, Hutchins’ 

University: A Memoir of the University of Chicago, 

1929-1950, Chicago, University of Chicago Press, 1991, ss. 

133-165. 

McNeill, William 

Hardy: 

The Pursuit of Truth: A Historian’s Memoir, Kentucky, 

The University Press of Kentucky, 2005. 

Mooris, Charles W.: Works of George Herbert Mead: Mind, Self & Society 

from the Standpoint of a Social Behaviourist, C.1, 

Chicago, The University of Chicago Press, 1934. 

Mills, C. Wright: Sosyolojik Tahayyül, İstanbul, Hill Yayınları, 2016. 

Mitchell, Timothy: “The Middle East in the Past and Future of Social 

Sciences”, The Politics of Knowledge: Area Studies and 



 

 190 

the Disciplines, Ed. David L. Szanton, University of 

California Press, 2002. 

Morris, Charles W. Works of George Herbert Mead: Mind, Self & Society 

from the Standpoint of a Social Behaviourist, C.1, 

Chicago, The University of Chicago Press, 1962. 

Morva, Oya: Chicago Okulu: Pragmatik Sosyal Teoride İletişimin 

Keşfi, İstanbul, Doruk, 2013. 

Naumann, Katja: “Decentering World History: Marshall Hodgson and the 

UNESCO Project”, Islam and World History, Eds. 

Edmund Burke, Robert J. Mankin, Chicago, London, 

University of Chicago Press, 2018, ss. 82-101. 

Nef, John: Towards World Community, Springer, 1968. 

Nef, John Ulric: Papers, Hanna Holborn Gray Special Collections Research 

Center, University of Chicago Library, 1840-2008. 

Newton, Richard F.: “History, the Humanities and the Social Studies”, The 

Clearing House: A Journal of Educational Strategies, 

Issues and Ideas, C.46, No:6, 1972, ss. 359-363, 

(Çevrimiçi) 

https://doi.org/10.1080/00098655.1972.11478060 

Noto, Sergio: “The Committee on Social Thought versus the Department 

of Economics in Chicago - A Short Story between 

Education and Researching Economics in the 50’s ”, DESI 

- Storia Economica, 2010, (Çevrimiçi) 

http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.1604364 



 

 191 

Novick, Peter: That Noble Dream, Cambridge Cambridge University 

Press, 1999. 

Offe, Claus: “New Social Movements: Challenging the Boundaries of 

Institutional Politics”, Social Research, C.52, No:4, 1985, 

ss. 817-868, (Çevrimiçi) 

http://www.jstor.org/stable/40970399 

Osterhammel, 

Jürgen: 

“‘Imperiologie’? Neues nach der New Imperial History”, 

Neue Politische Literatur: Berichte aus Geschichts‐ und 

Politikwissenschaft, 2022, ss. 1-20, (Çevrimiçi) 

https://doi.org/10.1007/s42520-022-00446-7 

Osterhammel, 

Jürgen: 

Dönüşen Dünya: Küresel 19. Yüzyıl Tarihi, Çev. Mustafa 

Tüzel, İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2022. 

Osterhammel, 

Jürgen: 

“Küresel Tarih”, Tarih Üzerine Yeni Yaklaşımların 

Tartışılması, Eds. Marek Tamm, Peter Burke, Çev. Atilla 

Güney, Ankara, İmge Kitabevi, 2021, ss. 43-86. 

Osterhammel, 

Jürgen, Niels P. 

Petersson: 

Küreselleşmenin Kısa Tarihi, Çev. Hilal Görgün, B. 

Yavuz Görgün, İstanbul, Küre Yayınları, 2017. 

Ökten, Nazlı: “Sosyolojide Pierre Bourdieu Etkisi”, Türkiye’de Çağdaş 

Sosyoloji Konuşmaları, Eds. Hüseyin Etil, Metin Demir, 

İstanbul, Küre Yayınları, 2018, ss. 261-303. 

Özlem, Doğan: Tarih Felsefesi, İstanbul, Notos Kitap, 2010. 

Öztürk, Emre: “George Herbert Mead’in Sosyal Davranışçılık Devrimi: 

Sosyolojizm ve Psikolojizm Kıskacında Bir “İlişkisel 

Faillik” Denemesi”, Sosyoloji Araştırmaları Dergisi, 



 

 192 

C.21, No:2, 2018, ss. 253-284, (Çevrimiçi) 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/563954 

Parrington, Vernon 

Louis: 

Main Currents in American Thought, New York, 

Harcourt, Brace & Co., 1927. 

Parsons, Talcott: The Social System, Glencoe, Illinois, The Free Press, 1951. 

Popper, William: “Reviewed Work: The Order of Assassins by Marshall G. 

S. Hodgson”, Middle East Journal, C.10, No:3, 1956, ss. 

314-316, (Çevrimiçi) http://www.jstor.org/stable/4322829 

Rich, Paul: “Civilisations in European and World History: A 

Reappraisal of the Ideas of Arnold Toynbee, Fernand 

Braudel and Marshall Hodgson”, The European Legacy, 

C.7, No:3, 2002, ss. 331-342, (Çevrimiçi) 

https://doi.org/10.1080/10848770220132348 

Rose, Linda C.: “Reviewed Work: The Venture of Islam: Conscience and 

History in a World Civilization Vol. 2: The Expansion of 

Islam in the Middle Periods”, History: Reviews of New 

Books, C.3, No:8, 1975, s. 212, (Çevrimiçi) 

https://doi.org/10.1080/03612759.1975.9945027 

Rostow, Walt 

Whitman: 

The Stages of Economic Growth: A Non-communist 

Manifesto, Cambridge, Cambridge University Press, 1960. 

Said, Edward W.: Orientalism, New York, Pantheon Books, 1978. 

Sakasegawa, Mike: “Transcript of Episode 86: Lydia Kiesling”, Podcast: Keep 

the Channel Open, 2019, Erişim tarihi: 15/05/2022, 

(Çevrimiçi) 



 

 193 

https://www.keepthechannelopen.com/transcripts/2019/4/1

0/transcript-episode-86-lydia-kiesling 

Salvatore, Armando: The Sociology of Islam: Knowledge, Power and Civility, 

Malden, Wiley Blackwell, 2016. 

Salvatore, Armando: The Wiley Blackwell History of Islam, Hoboken, Oxford, 

Wiley-Blackwell, 2018. 

Salvatore, Armando: Wiley Blackwell İslam Tarihi: Yeni Bir Yorum, Çev. 

İsmail Hakkı Yılmaz, İstanbul, Vakıfbank Kültür Yayınları, 

2022. 

Shafi, Mukerrem 

Miftah: 

“A Critical Appraisal of Marshal Hodgson’s View of Islam 

Vis-à-Vis Cumulative and Discursive Traditions”, The 

Journal of Humanity and Society/İnsan ve Toplum, C.8, 

No:2, 2018, ss. 33-50, (Çevrimiçi) 

https://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&db=a

sn&AN=130220870&lang=tr&site=eds-

live&authtpye=ip,uid 

Sharpe, Jim: “History from Below”, New Perspectives on Historical 

Writing, Ed. Peter Burke, Cambridge, UK, Polity Press, 

2006, ss. 25-42. 

Shils, Edward: “Political Development in the New States”, Comparative 

Studies in Society and History, C.2, No:3, 1960, ss. 265-

292, (Çevrimiçi) http://www.jstor.org/stable/177948 

Shils, Edward A.:  “The Intellectuals, Public Opinion, and Economic 

Development”, Economic Development and Cultural 

Change, C.6, No:1, 1957, ss. 55-62, (Çevrimiçi) 

http://www.jstor.org/stable/1151681 



 

 194 

Singer, Milton: Papers, Hanna Holborn Gray Special Collections Research 

Center, University of Chicago Library, 1925-1999. 

Skocpol, Theda: Tarihsel Sosyoloji: Bloch’tan Wallerstein’e Görüşler ve 

Yöntemler, Çev. Ahmet Fethi, İstanbul, Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları, 2014. 

Smith II, Preston H.: “Congress of Racial Equality (CORE)”, The Encyclopedia 

of Chicago, Chicago Historical Society, 2004, Erişim tarihi: 

11/05/2022, (Çevrimiçi) 

http://www.encyclopedia.chicagohistory.org/pages/327.ht

ml 

Smith, Wilfred 

Cantwell: 

The Meaning and End of Religion, San Francisco, Harper 

& Row, 1962. 

Stern, S. M.: “Reviewed Work: The Order of Assassins, the Struggle of 

the Early Nizârî Ismâʿîlîs against the Islamic World by G. 

S. Hodgson”, Oriens, C.11, No:1/2, 1958, ss. 279-280, 

(Çevrimiçi) http://www.jstor.org/stable/1578962 

Stone, Lawrence: “The Revival of Narrative”, Past and Present, No:85, 

1979, ss. 3-24 

Studies, Chicago: “Campus Philanthropy Tour: Social Sciences Research 

Building, by Dean of the College John W. Boyer”, 2021, 

Erişim tarihi: 10/05/2022, (Çevrimiçi) 

https://www.youtube.com/watch?v=UTqFVPxwd70 

Subrahmanyam, 

Sanjay: 

Connected History, y.y., Verso, 2022. 



 

 195 

Suğur, Nadir: “Sosyolojik Araştırmanın İmkânı ve Sınırları”, Sosyoloji ve 

Yöntem: Sosyoloji Seminerleri 2, İstanbul, Alfa, 2018, ss. 

85-116. 

Tamm, Marek: “Yeni Tarih Yaklaşımlarının Tartışılması İçin Bir 

Çerçeve”, Tarih Üzerine Yeni Yaklaşımların 

Tartışılması, Eds. Marek Tamm, Peter Burke, Ankara, 

İmge Kitabevi, 2021, ss. 13-41. 

Tekeli, İlhan: “Siyasetçilerin Tarihle İlişki Kurma Ahlakı Üzerine”, 

Cogito: Tarihyazıcılığı, No:73, 2013, ss. 283-304 

Tezcan, Baki: The Second Ottoman Empire: Political and Social 

Transformation in the Early Modern World, New York, 

Cambridge University, 2010. 

Turan, İlter: “Sosyal Bilimi ve Sosyal Bilimciyi Düşünürken”, Reflektif 

Sosyal Bilimler Dergisi, C.1, No:1, 2020, ss. 145-153 

Turner, Frederic 

Jackson: 

The Significance of the Frontier in American History, 

Wisconsin, Chicago, Illinois, 1893. 

Turner, Jonathan H., 

Leonard Beeghley, 

Charles H. Powers: 

Powers: Sosyolojik Teorinin Oluşumu, Çev. Ümit 

Tatlıcan, Bursa, Sentez Yayıncılık, 2010. 

Wallerstein, 

Immanuel: 

Sosyal Bilimleri Düşünmemek: 19. Yüzyıl 

Paradigmasının Sınırlılıkları, Çev. Taylan Doğan, 

İstanbul, bgst Yayınları, 2013. 

Wallerstein, 

Immanuel: 

“The Three Meanings of ‘Discipline’”, Reinventing the 

Social Sciences, Paris, OECD, 2004. 



 

 196 

Wallerstein, 

Immanuel: 

Yeni Bir Sosyal Bilim İçin, İstanbul, Aram Yayıncılık, 

2003. 

White, Hayden: Metatarih: Ondokuzuncu Yüzyıl Avrupası’nda 

Tarihsel İmgelem, Ankara, Dost Kitabevi Yayınevi, 2008. 

Winder, R. Bayly: “Four Decades of Middle Eastern Study”, Middle East 

Journal, C.41, No:1, 1987, ss. 40-63, (Çevrimiçi) 

http://www.jstor.org/stable/4327482 

Woods, John E.: Teaching Islam: Why Should You Care?: A Historian’s 

Perspective, Ismaili Studies Conference and Islamicate 

Studies Symposium, University of Chicago, 2014. 

Wordsworth, 

William: 

Bir Bulut Gibi: Seçme Şiirler, Çev. Nazmi Ağıl, İstanbul, 

Vakıf Bank Kültür Yayınları, 2020. 

Xupeng, Zhang: “Postcolonialism and Postcolonial Historiography”, 

Western Historiography in Asia, Eds. Q. Edward Wang, 

Michihiro Okamoto, Longguo Li, Berlin, Boston, De 

Gruyter Oldenbourg, 2022, ss. 395-420. 

Yaycıoğlu, Ali: Patterns of Empire: The Crisis of the Ottoman Order in 

the Age of Revolutions, Stanford, California, Stanford 

University Press, 2016. 

 About, Center for Middle Eastern Studies, The University 

of Chicago”, t.y., Erişim tarihi: 26/12/2021, (Çevrimiçi) 

https://cmes.uchicago.edu/about 

 Catalog of Copyright Entries: Third Series, 1959, 

Washington, The Library of Congress Copyright Office, 

Erişim tarihi, (Çevrimiçi) 



 

 197 

https://books.google.com.tr/books?id=MR4hAQAAIAAJ

&pg=PA1228&lpg=PA1228&dq=magdalene+hodgson+an

d+marshall+hodgson&source=bl&ots=Yu8T-

Nn8Ui&sig=ACfU3U18TvcPUydqJuKABLotape9_pBwh

g&hl=tr&sa=X&ved=2ahUKEwiczIrQlqP4AhUMRPEDH

b_VCwUQ6AF6BAgjEAM#v=onepage&q=magdalene%2

0hodgson%20and%20marshall%20hodgson&f=false 

 Class News 44-47”, The University of Chicago Magazine, 

May 1960, 23-31. 

 Edward H. Levi, 1968-1975”, Office of the President, t.y., 

The University of Chicago, Erişim tarihi: 31/05/2022, 

(Çevrimiçi) https://president.uchicago.edu/en/about-the-

office/history/edward-h-levi 

 In Memorium: Marshall G. S. Hodgson”, Middle East 

Studies Association Bulletin, C.2, No:3, 1968, s. 73, 

(Çevrimiçi) http://www.jstor.org/stable/23058111 

 Lawrence A. Kimpton, 1951-1960”, Office of the President, 

t.y., The University of Chicago, Erişim tarihi: 10/10/2022, 

(Çevrimiçi) https://president.uchicago.edu/about-the-

office/history/lawrence-a-kimpton 

 Quaker (n.)”, Etymonline, t.y., Erişim tarihi: 13/11/2022, 

(Çevrimiçi) https://www.etymonline.com/word/quaker 

 Robert Maynard Hutchins, 1929-1951”, Office of the 

President, t.y., The University of Chicago, Erişim tarihi: 

09/10/2022, (Çevrimiçi) 



 

 198 

https://president.uchicago.edu/about-the-

office/history/robert-maynard-hutchins 

 Sosyal Bilimleri Açın: Sosyal Bilimlerin Yeniden 

Yapılanması Üzerine Rapor: Gulbenkian Komisyonu, 

Çev. Şirin Tekeli, İstanbul, Metis Yayınları, 2016. 

 The Phi Beta Kappa Books Awards”, The Phi Beta Kappa 

Society, t.y., Erişim tarihi: 31/12/2022, (Çevrimiçi) 

https://www.pbk.org/Book-Awards 

 When Youth Protest: The Mississippi Civil Rights 

Movement, 1955-1970”, Mississippi Department of 

Archives and History, 2001, Mississippi Historical Society, 

Erişim tarihi: 11/05/2022, (Çevrimiçi) 

https://www.mshistorynow.mdah.ms.gov/issue/the-

mississippi-civil-rights-movement-1955-1970-when-

youth-protest 

 


	ÖZ
	ABSTRACT
	ÖN SÖZ
	İÇİNDEKİLER
	GİRİŞ
	BİRİNCİ BÖLÜM
	SOSYOLOJİ VE TARİH ÜZERİNE
	1.1. Disiplinler Tarihine Kısa Bir Bakış
	1.1.1. Sosyal ve Beşerî Bilimler, Disiplinlerin Ayrımı
	1.1.2. Tarihyazımı ve Sosyolojik Paradigmaların Paralelliği

	1.2. Tarih ve Sosyoloji: Metotları Anlamak
	1.2.1. Benzerlikleri ve Farklılıklarıyla Tarih ve Sosyoloji
	1.2.2. Melezlikler


	İKİNCİ BÖLÜM
	M. G. S. HODGSON ÜZERİNE
	2.1. Bereketli Bir Ömür
	2.1.1. Biyografiye Atıf
	2.1.1.1 Müfredat dışı hayat
	2.1.1.2. Aile yaşantısı ve kişiliği
	2.1.1.3. Çalışma hayatı
	2.1.1.4. Akademik ve entelektüel kişiliği

	2.1.2. Eserleri Üzerine
	2.1.2.1. Doktora eseri
	2.1.2.2. The Venture of Islam
	2.1.2.3. Dünya Tarihini Yeniden Düşünmek ve tamamlanmayan diğer eserleri
	2.1.2.4. Makaleleri, eleştiri yazıları ve notları
	2.1.2.5. Ansiklopedi maddeleri


	2.2. Fikirleri: Değindiği Konularla Hodgson
	2.2.1. Kavramlar, Terimler
	2.2.2. Mukayeseli Araştırma
	2.2.3. Dönemlendirme Meselesi
	2.2.4. İnsanlık, Ahlak, Bilim ve Nesnellik Anlayışı
	2.2.5. Bilimsellik ve Metot, Dünya Tarihi ve Sorunlar
	2.2.6. Müslüman Toplumun İncelenmesi


	ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
	M. G. S. HODGSON’I YENİDEN OKUMAK
	3.1. Sosyal Ağları Anlamak
	3.1.1. Chicago Üniversitesi
	3.1.2. Dönemin Atmosferi
	3.1.3. Akademideki Yönelimler
	3.1.4. Sosyal Çevre

	3.2. Arda Kalanlar ile Hodgson
	3.2.1. Nasıl Bilirlerdi: Hodgson Hakkında Yazılanlar
	3.2.2. Bugün Nasıl Okunuyor

	3.3. Sınırların Ardından: Bir Sosyal Bilimci Olarak Hodgson
	3.3.1. Hodgson’ın Tartışmaları
	3.3.1.1. Modernleşme yorumları
	3.3.1.2. Tarihin hızlanması ve teknikleşme
	3.3.1.3. İslam çalışmaları

	3.3.2. Başka Bir Konumlandırma Mümkün mü?
	3.3.2.1. Tarihyazımında Bakış Açıları
	3.3.2.2. Tarihçilik ve Disiplinlerarasılık



	SONUÇ
	KAYNAKÇA

