
 
 

 

T.C. 

KAHRAMANMARAŞ SÜTÇÜ İMAM ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ali KAYA 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

KAHRAMANMARAŞ 

OCAK-2023 

BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN “YENİ 

BİR ANLAYIŞIN IŞIĞINDA KUR’AN 

TEFSİRİ” ADLI ESERİNDE 

BİLİMSEL TEFSİR ANLAYIŞI 



 

 
 

 

T.C. 

KAHRAMANMARAŞ SÜTÇÜ İMAM ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

DANIŞMAN : Prof. Dr. Ahmet ÖZ 

JÜRİ  : Doç. Dr. Fatih TİYEK 

JÜRİ  : Dr. Öğr. Üyesi Hüseyin ERSÖNMEZ 

 

 

Ali KAYA 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

KAHRAMANMARAŞ 

OCAK -2023

BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN “YENİ 

BİR ANLAYIŞIN IŞIĞINDA KUR'AN 

TEFSİRİ” ADLI ESERİNDE 

BİLİMSEL TEFSİR ANLAYIŞI 



 

I 

KAHRAMANMARAŞ SÜTÇÜ İMAM ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TARİH ANA BİLİM DALI 

ÖZET 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN “YENİ BİR 

ANLAYIŞIN IŞIĞINDA KUR’AN TEFSİRİ” ADLI 

ESERİNDE BİLİMSEL TEFSİR ANLAYIŞI 

 

Ali KAYA 

 

Danışman  : Prof. Dr. Ahmet ÖZ 

 

Yıl                : 2023, Sayfa: IX + 131 

 

Jüri   : Prof. Dr. Ahmet ÖZ              (Başkan) 

   : Doç. Dr. Fatih TİYEK                           (Üye) 

   : Dr. Öğr. Üyesi Hüseyin ERSÖNMEZ (Üye) 

 

Kur’an-ı Kerim nazil olduğu dönemden bu yana iyi anlaşılmaya çalışılmış bir kitaptır. İlk 

dönemlerden itibaren müfessirler ayetleri tefsir ederek bu alanda ciltler dolusu eserler 

kaleme almışlardır. Tefsir faaliyetlerinde dönemin şartları etkili olmuştur. Müfessirler 

yaşadığı dönemin siyasi, sosyal ve kültürel şartlarından etkilenmişlerdir. Bu durumun 

yazdıkları eserlere yansıması doğal olarak kendini göstermiştir. Farklı boyutlar kazanarak 

günümüze kadar devam eden tefsir faaliyetleri, yaşanılan çağın ihtiyaçları da dikkate 

alındığında çeşitli tefsir ekollerinin ortaya çıkışını beraberinde getirmiştir.  İctimai, edebi, 

tasavvufi, konulu, aksiyon ve modernist tefsir ekolü bunlara birer örnektir. Bu ekollerden 

birisi de son iki yüz yıldır etkinliğini artıran ve çalışmamızın ana eksenini oluşturan 

bilimsel tefsir ekolüdür. Kur’an-ı Kerim’in bazı ayetlerine bilimsel açıdan yaklaşan ve 

yapmış olduğu bazı yorumlarda bilimselliği ön plana çıkaran çağdaş müfessirlerden birisi 

de Bayraktar Bayraklı’dır. Bu çalışmamızda, Bayraktar Bayraklı’nın “Yeni Bir Anlayışın 

Işığında Kur’an Tefsiri” adlı eserinde ayetlere bilimsel yaklaşımı değerlendirilmiştir. İlk 

olarak müfessirin hayatı, yazmış olduğu kitapları, Kur’an meali ve tespit edilen 

makaleleri ele alınmıştır. Kitapları hakkında çok kısa bilgiler verilmiştir. Müfessirin 

yazdığı tefsir hakkında ayrıntılı bilgiler verilerek tefsirde takip ettiği 8 ayrı metottan 

bahsedilmiştir. Bayraklı’nın tefsiri yazarken başvurduğu kaynaklara ve tefsir hakkında 

yapılan çalışmalara da yer verilmiştir. Akabinde bilimsel tefsirin tanımı, ortaya çıkışı, 

gelişim süreci, bilimsel tefsiri savunanlar, karşı çıkanlar, bilimsel tefsir yapacak kişide 

aranan şartlar, Kur’an’a bilimsel yaklaşımın sınırları ve bilimsel tefsirle ilgili literatür gibi 

konular hakkında bilgiler verilmiştir. Bayraklı’nın “Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an 

Tefsiri” adlı eserinde; Astronomi, Biyoloji, Anatomi, Botanik, Fizik, Jeoloji, Zooloji ve 

Koruyucu Hekimlik ile ilişkilendirilen ayetler konu başlıkları altında ayrıntılı bir şekilde 

ele alınmıştır. Müfessirin zikredilen konulara ışık tutan ayetler hakkında beyan ettiği 

görüşlere yer verilmiştir. Diğer taraftan ayetleri tefsir ederken başvurmuş olduğu 

file:///C:/Users/Local%20Settings/Temp/teziç.doc%23özet


 

II 

kaynaklar incelenerek hem o kaynaklar hem de müfessirin kendi görüşlerinin olduğu 

kısımlar dipnotta gösterilmiştir. Bu bağlamda klasik ve bilimsel anlamda yazılan diğer 

kaynaklardan atıfta bulunularak konu genel çerçevede değerlendirilmiştir. 

 

Anahtar Kelimeler: Kur’an, Tefsir, Bilim, Bilimsel Tefsir, Bayraktar Bayraklı. 

 

 

 

  



 

III 

KAHRAMANMARAŞ SÜTÇÜ İMAM UNIVERSITY 

INSTITUTE OF SOCIAL SCIENCES 

DEPARTMENT OF BASIC ISLAMIC SCIENCES 

 

ABSTRACT 

 

M.A THESIS 

 

BAYRAKTAR BAYRAKLI'S SCIENTIFIC 

UNDERSTANDING OF TAFSIR IN HIS WORK 

“QUR'ANIC TAFSIR IN THE LIGHT OF A NEW 

UNDERSTANDING” 

 

Ali KAYA 

 

Supervisor : Prof. Dr. Ahmet ÖZ 

 

Year                : 2023, Pages: IX + 131 

 

Jury  : Prof. Dr. Ahmet ÖZ              (Chairperson) 

  : Assoc. Prof. Dr. Fatih TİYEK                   (Member) 

  : Assist. Prof. Dr. Hüseyin ERSÖNMEZ     (Member) 

 

The Holy Qur'an is a book that has been tried to be well understood since the period when 

it was revealed. From the first periods, the interpreters have written volumes of works in 

this field by interpreting the verses. The conditions of the period were effective in tafsir 

activities. The interpreters were influenced by the political, social and cultural conditions 

of the period in which they lived. The reflection of this situation on the works they wrote 

naturally manifested itself. Tafsir activities, which have continued to this day by gaining 

different dimensions, have brought about the emergence of various tafsir schools when 

the needs of the current era are taken into account. Ijtimai, literary, sufi, thematic, action 

and modernist exegetical schools are examples of these. One of these schools is the 

scientific exegesis school, which has increased its effectiveness for the last two hundred 

years and constitutes the main axis of our work. Bayraktar Bayraklı is one of the 

contemporary interpreters who approaches some verses of the Holy Qur'an from a 

scientific point of view and brings scientific to the forefront in some of the comments he 

has made. In this study, Bayraktar Bayraklı's scientific approach to the verses in his work 

“Qur'anic Exegesis in the Light of a New Understanding” was evaluated. First, the life of 

the mufassir, the books he has written, the meaning of the Qur'an and the articles 

identified are discussed. Very brief information is given about his books. Detailed 

information is given about the tafsir written by the interpreter and 8 different methods 

that he followed in the tafsir are mentioned. The sources that Bayraklı applied when 

writing the commentary and the studies about the commentary are also included. Then, 

information was given about the definition of scientific tafsir, its emergence, development 

process, those who defend scientific tafsir, those who oppose it, the conditions required 

for a person to make scientific tafsir, the limits of scientific approach to the Qur'an and 



 

IV 

the literature related to scientific tafsir. In addition, in Bayraklı's work “Qur'anic Exegesis 

in the Light of a New Understanding”; The verses associated with Astronomy, Biology, 

Anatomy, Botany, Physics, Geology, Zoology and Preventive Medicine are discussed in 

detail under the subject headings. The opinions expressed by the interpreter about the 

verses that shed light on the issues mentioned are given. On the other hand, the sources 

to which he applied while interpreting the verses are examined and both those sources 

and the parts where the interpreter has his own opinions are shown in the footnote. In this 

context, the subject has been evaluated in a general framework by referring to other 

sources written in a classical and scientific sense. 

 

Keywords: The Qur'an, Tafsir, Science, Scientific Tafsir, Bayraktar Bayraklı. 

 

  



 

V 

ÖNSÖZ 

 Allah, insanların doğru yolu bulması ve hidayete ermesi için ilahi rehber olan 

Kur’an-ı Kerim’i göndermiştir. İlahi kaynaklı olması ve verilmek istenen mesajı veciz bir 

üslupla ifade etmesi, ona yönelişi artırmıştır. İçerisinde bulunan ayetleri en iyi şekilde 

anlayarak onlardan istifade etmek için birçok tefsir çalışması yapılmıştır. Bu tefsir 

faaliyetlerinin sonucunda çeşitli tefsir ekolleri ortaya çıkmıştır. Bu akımlardan birisi de 

Kur’an’da yer alan kevnî ayetleri pozitif bilimin verileriyle açıklamaya çalışan bilimsel 

tefsir ekolüdür. 

 Kur’an’da gerek itikadî, ameli, ahlaki gerekse tarihi konuların anlatılmasının yanı 

sıra, insanların dikkatini çeken ve hayrette bırakan kâinatın ve insanın yaratılışından da 

bahsedilmektedir. Allah’ın bu ve benzeri konulardan bahsetmesi, insanları kurtuluşu olan 

tevhid inancına davet etmek içindir. Diğer taraftan tabiatta yaratılan hayvanlar, bitkiler, 

dağlar, denizler ve nehirler onun varlığının, birliğinin delillerindendir. Allah, tabiatta 

cereyan eden hadiseleri misal vererek bunların üzerinde düşünmeyi gereken derslerin 

alınmasını istemektedir.  

Dünyada özellikle son iki yüz yılda bilim ve teknolojinin hızlı bir şekilde 

gelişmesinde Batı ülkelerinde yapılan sanayii hamlesi etkili olmuştur. Bu durum 

Müslümanların bilimde ve teknikte geri kaldığı fikrini ön plana çıkarmış ve bu geri 

kalmışlığın temel nedeni ise dini sebeplere bağlanmıştır. Bu gelişmeye tepkisel olarak 

bazı müfessirler, Kur’an’ın bütün ilimlerin kaynağı olduğunu ve onun bütün ilimleri 

ihtiva ettiğini savunmuşlardır. Müstakil bir ekol haline gelen bilimsel tefsir, günümüzde 

de devam etmiştir.  

Bu çalışmamızda son yüzyılın yaşayan müfessirlerinden birisi olan Bayraktar 

Bayraklı’nın yirmi bir cilt olan “Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri” adlı eseri 

bilimsel açıdan ele aldık. Eseri incelediğimizde bazı ayetlerin yorumunda bilimsel 

anlayışın ön plana çıkarıldığını gördük. Araştırmamızın genel çerçevesi, bazı konularda 

ayetlerin bilimsel bir anlayışla tefsir edildiğini ortaya koymaktır.  

 

Ali KAYA 

KAHRAMANMARAŞ/OCAK-2023 

  



 

VI 

TEŞEKKÜR 

Bu çalışmamızın her aşamasında bizlere fikirleriyle yol gösteren, yardımlarını 

hiçbir zaman esirgemeyen tez danışmanım kıymetli hocam Prof. Dr. Ahmet ÖZ’e, 

kendisinden ders aldığım ve birikimlerinden yararlandığım Doç. Dr. Ahmet ABAY’a,  

kaynakların temininde ve araştırma esnasında samimi teşvik ve desteklerini gördüğüm 

Öğr. Gör. Abdüssamed SÖYLER’e, her daim beni destekleyen ve çalışmalarımda tüm 

sıkıntılara katlanan sevgili eşim Betül Hanım’a ve bu çalışmada fikirleri ile destek olan 

tüm dostlarıma şükranlarımı sunuyorum. 

 

Ali KAYA 

KAHRAMANMARAŞ/OCAK-2023 

  



 

VII 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZET ................................................................................................................................. I 

ABSTRACT .................................................................................................................... III 

ÖNSÖZ ............................................................................................................................ V 

TEŞEKKÜR .................................................................................................................... VI 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................. VII 

KISALTMALAR LİSTESİ ............................................................................................ IX 

1. GİRİŞ ............................................................................................................................ 1 

1.1. Konunun Amacı ve Önemi ..................................................................................... 1 

1.2. Tez Konusunun Yöntemi ....................................................................................... 2 

2.  BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN HAYATI VE ESERLERİ .................................... 3 

2.1. Bayraktar Bayraklı’nın Hayatı ............................................................................... 3 

2.2. Eserleri ................................................................................................................... 3 

2.3. Bayraklı’nın Tefsir Metodu .................................................................................. 11 

2.4. Bayraklı’nın Tefsirinde Başvurduğu Kaynaklar .................................................. 16 

2.5. Bayraklı’nın Tefsiri Üzerine Yapılan Çalışmalar ................................................ 18 

3. BİLİMSEL TEFSİR .................................................................................................... 20 

3.1. Bilimsel Tefsirin Tanımı ...................................................................................... 20 

3.2. Bilimsel Tefsirin Doğuşu ve Gelişim Süreci ....................................................... 21 

3.3. Bilimsel Tefsiri Savunanlar.................................................................................. 24 

3.4. Bilimsel Tefsire Karşı Çıkanlar ........................................................................... 26 

3.5. Bilimsel Tefsir Yapacak Kişide Aranan Şartlar ................................................... 28 

3.6. Kur’an’a Bilimsel Yaklaşımın Sınırları ............................................................... 28 

3.7. Bilimsel Tefsirle İlgili Literatür ........................................................................... 29 

4. BAYRAKLI’NIN TEFSİRİNDE AYETLERE BİLİMSEL YAKLAŞIMI ............... 33 

4.1. Astronomi İle İlişkilendirilen Ayetler .................................................................. 33 

4.1.1. Kâinatın Yaratılışı ......................................................................................... 34 

4.1.2. Göklerin ve Yerin Altı Günde Yaratılması ................................................... 37 

4.1.3. Göklerin Sayısı .............................................................................................. 40 

4.1.4. Dünyanın Yuvarlak Olması ........................................................................... 42 

4.1.5. Dünyanın Dönüşü .......................................................................................... 43 

4.1.6. Güneş ve Ayın Hareketleri ............................................................................ 45 

4.1.7. Gök Taşları .................................................................................................... 49 

4.1.8. Yıldızların Işık Yayması ................................................................................ 51 

4.1.9. Uzayda Hayat ................................................................................................ 53 

4.1.10. Kâinatın Genişlemesi ................................................................................... 55 

4.1.11. Kâinatın Sonu .............................................................................................. 56 

4.2. Biyoloji- Anatomi- Botanik İle İlişkilendirilen Ayetler ....................................... 58 

4.2.1. İnsanın Yaratılışı ........................................................................................... 58 



 

VIII 

4.2.2. İnsanın Üremesi ............................................................................................. 68 

4.2.3. Embriyo ve Sonraki Aşamalar ....................................................................... 77 

4.2.4. Rüzgârların Aşılayıcı Olması ........................................................................ 82 

4.2.5. Anne Sütü ve Önemi ..................................................................................... 85 

4.3. Fizik İle İlişkilendirilen Ayetler ........................................................................... 87 

4.3.1. Hava Basıncı .................................................................................................. 87 

4.3.2. Geminin Suda Yüzmesi ................................................................................. 90 

4.3.3. İki Denizin Birbirine Karışmaması ............................................................... 93 

4.3.4. Maddenin Işınlanması ................................................................................... 96 

4.4. Jeoloji İle İlişkilendirilen Ayetler ........................................................................ 98 

4.4.1. Dağların Yaratılması ve Hareket Etmesi ....................................................... 99 

4.4.2. Kömürün Oluşumu ...................................................................................... 102 

4.4.3. Demir Madeni .............................................................................................. 105 

4.5. Koruyucu Hekimlik İle İlişkilendirilen Ayetler ................................................. 108 

4.5.1. Zinanın Yasaklanması ................................................................................. 109 

4.5.2. Alkolün Yasaklanması ................................................................................. 112 

4.6. Zooloji İle İlişkilendirilen Ayetler ..................................................................... 115 

4.6.1. Hayvanlarla Konuşma ................................................................................. 115 

4.6.2. Bal Arısı ....................................................................................................... 117 

5. SONUÇ VE DEĞERLENDİRME............................................................................ 121 

KAYNAKLAR ............................................................................................................. 124 

ÖZ GEÇMİŞ 

 

  



 

IX 

KISALTMALAR LİSTESİ 

a.s.    : Aleyhisselam 

AÜ.   : Ankara Üniversitesi 

b.   : Bin, İbn. 

Bkz.    : Bakınız 

çev.    : Çeviren 

DİB.    : Diyanet İşleri Başkanlığı 

Hz.    : Hazreti 

neş.   : Neşreden 

ö.   : Ölüm Tarihi 

sav.    : Sallallahu Aleyhi ve Sellem 

TDK.    : Türk Dil Kurumu 

TDV.    : Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları 

thk.    : Tahkik eden 

ts.    : Tarihsiz 

vb.    : Ve benzeri 

vd.    : Ve diğerleri 

Prof.   : Profesör  

Dr.   : Doktor  

Ed.   : Editör  

İTÜ.   : İstanbul Teknik Üniversitesi 

TÜBİTAK.  : Türkiye Bilimsel ve Teknolojik Araştırma Kurumu 

MTA.    : Maden Tetkik ve Arama Genel Müdürlüğü 

MEB.   : Milli Eğitim Bakanlığı 

İFAV.   : İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları 

DNA.    : Deoksiribo Nükleik Asit 



GİRİŞ                Ali KAYA 
 

1 
 

1. GİRİŞ 

1.1. Konunun Amacı ve Önemi 

Yüce Allah’ın tüm insanlığa hidayet rehberi olarak göndermiş olduğu Kur’an-ı 

Kerim’de, insanlar okumaya ve ilim öğrenmeye teşvik edilmiştir. Kur’an’ın temel gayesi 

muhatap kabul ettiği insanı Allah’a kul olmaya, insanın hidayetine vesile olacak salih 

ameller işlemeye çağırmaktır. İndirildiği dönemden bu yana bütün insanlığa hitap eden 

Kur’an-ı Kerim’e Müslümanlar, her çağda kendi ilmi ve kültürel seviyeleri nispetinde 

onu anlamaya çalışmışlardır.  

Kur’an’da bilimsel konularla ilgili birçok âyetin bulunmasından hareketle, ilk 

dönemlerden itibaren âlimler bu tür âyetleri düşünmeye, araştırmaya ve tefsir etme 

gayretinde olmuşlardır. İslâm âlimleri Kur’an’ın insanı hidayete erdirecek bir rehber 

olduğunu kabul etmelerinin yanında onun astronomi, fizik, biyoloji, tıp vb. ilimlerden 

bahsetmesi sebebiyle, gelmiş ve geçmiş bütün ilimleri ihtiva ettiğini ve her türlü ilmin 

kaynağı olduğunu iddia etmişlerdir.1 Zira İslâm âlimlerini bu düşünceye sevk eden “Biz 

sana kitabı her şeyin açıklayıcısı olarak indirdik.”2 ve “Kitapta herhangi bir şeyi eksik 

bırakmadık.”3 ayeti olmuştur. Bazı âlimlerin bu düşüncede olması normal 

karşılanmalıdır. Zira Kur’an’da ilim kökünden türeyen kelimelerin yaklaşık 750 yerde 

geçtiği dikkate alındığında bilginin ve bilme faaliyetinin Kur’ân mesajı bakımından 

önemi ortaya çıkmaktadır.4 

 Hızla gelişen dünyada bilimin ve bilimsel gelişmelerin ne kadar önemli olduğu 

ortadır. Bizleri bu çalışmaya sevk eden düşünce ise bu olmuştur. Bilimsel tefsire bakış 

açımız şu şekildedir: Kur’an ayetlerinin bilimsel gelişmeler doğrultusunda daha iyi 

anlaşılabilmesi, Allah’ın kudretinin daha iyi idrak edilebilmesi ve Kur’an’ın asıl gayesi 

olan muhataplarını hidayete sevk etmesi yolunda bir araç olarak görmekteyiz. 

Konumuzun amacı, Bayraktar Bayraklı’nın kaleme almış olduğu “Yeni Bir Anlayışın 

Işığında Kur’an Tefsiri” isimli eserin bilimsel tefsir anlayışı açısından tahlilini yaparak 

ilgili ayetler bağlamında verilmek istenen mesajlara dikkat çekmektir. 

 Kur’an’da bilimsel konularla ilişkilendirilen ayetlerin analizi yapılarak takdim 

edilen konular örnekleri ile açıklanacaktır. Yaptığımız ön hazırlık aşamasında daha önce 

bu tefsir üzerinde bu konunun müstakil olarak ele alınmadığını tespit ettik. Bu çalışma 

sonucu söz konusu tefsirde bilimsel yoruma açık olan ayetler ve bunlara yapılan yorumlar 

ortaya konularak tefsir hakkında etraflı bilgi verilecektir.  

                                                           
1 Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî, İhyâu Ulûmi’d-Dîn, çev. Ahmed Serdaroğlu (İstanbul: 

Bedir Yayınları, 1974), 1/822; Celaleddin Abdurrahman es-Suyûtî, el-İtkân fî Ulûmi’l-Kur’ân, (Beyrut: 

Dâr-u İbn Kesîr, 2002), 2/1035. 
2 Enâm 6/38. 
3 Fussilet 41/53. 
4 İlhan Kutluer, “İlim”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22/109-

114. 



GİRİŞ                Ali KAYA 
 

2 
 

1.2. Tez Konusunun Yöntemi 

Çalışmamızda Bayraktar Bayraklı’nın hayatı ve eserleri hakkında bilgiler 

verildikten sonra tefsir metodu incelenmiştir. Daha sonra bilimsel tefsirin ortaya çıkışı ve 

gelişim sürecinden bahsedilerek bu alanda yazılmış literatür taranmıştır. Son kısımda ise 

Bayraklı’nın ayetlere bilimsel tefsir bakış açısıyla yaklaşımı ve konu ile ilgili olan 

ayetlere yer verilmiştir. Söz konusu ayetler içinde bulundukları bağlama uygun olarak 

değerlendirilmeye çalışılmıştır.  

Tezimiz Kur’an merkezli ve tefsir ilmine has ilkeler dikkate alınarak çalışılmıştır. 

Araştırmamızda kaynak tarama yöntemi kullanılmış, konuyla ilgili müfessirin görüşleri 

dikkate alınarak ilk dönemlerden itibaren klasik ve çağdaş tefsirlere yer yer 

başvurulmuştur.  

Eserde bilimsel tefsir anlayışı incelenirken tefsir eserlerinin yanında Hadis, İslam 

Hukuku ve Siyer vb. kaynaklardan ve bilimsel tefsir anlayışı ile ilgili kaleme alınan 

eserlerden yararlanılmıştır. 

 

 

 



BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN HAYATI VE ESERLERİ        Ali KAYA 
 

3 
 

2.  BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN HAYATI VE ESERLERİ 

2.1. Bayraktar Bayraklı’nın Hayatı 

Rize’nin Güneyce Nahiyesinde 1947 yılında dünyaya gelen Bayraktar Bayraklı, 

ilkokulu ve hafızlığını kendi köyünde tamamlamıştır. 1968 yılında İstanbul İmam Hatip 

Okulunu tamamlayan Bayraklı, 1969 yılında İstanbul Eyüp Lisesini ve ardından 1972 

yılında İstanbul Yüksek İslam Enstitüsü’nü bitirmiştir. Ayrıca 1977 yılında İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyoloji bölümünden mezun olmuştur. 1972-1977 

yılları arasında lise öğretmenliği yapmıştır. 1977 yılında İstanbul Yüksek İslam 

Enstitüsünde pedagoji dersleri asistanlığı yapan Bayraklı, 1980 yılında “İslam’da Eğitim” 

adlı teziyle öğretim görevlisi olmuştur. 1982 yılında “Farabi’de Devlet Felsefesi” adlı 

teziyle İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyoloji bölümünden doktora unvanını 

almıştır. 1983 yılında yardımcı doçent, 1986 yılında doçent ve 1993 yılında profesör 

olmuştur. 1984-85 akademik yılını, sahasında araştırmalar yapmak üzere İngiltere’de 

geçiren Bayraklı, 1985 yılında “International Visitor” olarak Amerika’da bulunmuştur. 

Farklı üniversitelerde konferanslar vermiştir. Bu konferanslarını sonraki dönemlerde 

İngiltere, Almanya, Hollanda ve Belçika’da yaşayan Türk işçilerine yönelik devam 

ettirmiştir.5 

Bayraklı, “İslâm’da Eğitim” isimli çalışmasıyla Türkiye Milli Kültür Vakfı 

ödülüne layık görülmüştür. Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Din Eğitimi 

Anabilim Dalı Başkanlığını uzun süre devam ettirmiş ve emekli olmuştur. Farklı 

televizyon kanallarında dini programlar yapan Bayraklı, çeşitli gazetelerde köşe yazarlığı 

yapmıştır. Halen bilimsel çalışmalarına dışarıdan devam etmektedir. İngilizce ve Arapça 

bilmektedir. Bayraktar Bayraklı evli ve dört çocuk babasıdır.6 

2.2. Eserleri 

Yazarın yayınlanmış birçok kitabı ve makalesi bulunmaktadır. Ancak biz burada 

kitaplarını kısaca tanıtmaya çalışacağız. Diğer taraftan Bayraktar Bayraklı’nın tespit 

ettiğimiz kadarıyla toplamda yayımlanmış 23 adet farklı konular üzerine makalesi 

mevcuttur. Müfessirin kaleme almış olduğu makalelere genel perspektifte baktığımızda 

eğitim, felsefe ve sosyoloji gibi konulara, diğer konulara nazaran ağırlık verilmiştir. 

1. İmtihan Pedagojisi ve Ölçme-Değerlendirme Teknikleri  

Müellifin, Prof. Dr. Abdurrahman Dodurgalı ile beraber kaleme aldıkları bu eser 

bir pedagoji kitabıdır. Eser toplamda dört bölümden oluşmaktadır. Ölçme ve 

                                                           
5 Bayraktar Bayraklı, Biyografi, https://www.biyografi.info/kisi/bayraktarbayrakli, (Erişim tarihi: 

09.06.2021) 
6 Bayraktar Bayraklı, Resmi Facebook Sayfası, https://www.facebook.com/pg/byrktrbayrakli, (Erişim 

tarihi: 09.06.2021). 



BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN HAYATI VE ESERLERİ        Ali KAYA 
 

4 
 

değerlendirme kavramları, tanımları, çeşitleri, imtihan psikolojisi ve imtihan pedagojisi 

üzerinde durulmuş, imtihan çeşitleri sözlü, yazılı ve test tipi imtihanlar ele alınarak bazı 

önemli kavramlar, tanımlar, terimler ve teknikler açıklanarak test uygulamalarının 

grafiklerle özetlenip gösterilmesine örnekler verilmiştir. Her iki müellifin ortak amacı ise 

öğrenim veriminin tespit edilmesi, bilgi birikimiyle muhakemenin ölçülmesi, test 

tekniklerinin gerekliliği, ölçme ve değerlendirmenin ilmî ve objektif yöntemler ile olması 

gerektiği yönünde olmuştur.7  

           2. Din ve İletişim  

 Müellifin bu kitabı üç bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde Allah’ın yaratmış 

olduğu varlıklar olan melekler, peygamberler, insanlar ve insanların Allah ile iletişimi 

gibi konular işlenmektedir. İkinci bölümde ise çağrı, tebliğ, okumak, uyarma gibi Hz. 

Peygamberin insanlarla olan iletişimi işlenmektedir. Üçüncü bölümde Kur’an’a göre 

Müslümanın kişiliği, Kur’an ile iletişim kurmak ve din eğitimcilerinin halk ile iletişimi 

konusu işlenmektedir.8 

3. Kur’an’da Hz. Peygamber 

Müellifin bu eseri dört bölümden oluşmaktadır. Genel olarak Hz. Peygamberin 

beşeri yönü, eğitim metodu ve amaçları hakkında ayrıntılı açıklamalar yapılmıştır. Hz. 

Peygamber’in devlet yöneticiliği ve ahlakı hakkında açıklamalar yapılarak, kendisine 

inanmayanlar tarafından deli, kâhin, büyücü vb. ağır ithamlara maruz kalması ve 

gösterilen tepkilerden bahsedilmektedir.9  

4. Allah Tasavvuru  

 Doğru bir Allah tasavvurunu insanların zihnine yerleştirmeyi amaçlayan müellif 

bu kitabında Allah inancının nasıl olması gerektiğini üzerinde durmuştur. Her başlık 

altında işlemiş olduğu konuları ayetleri delil göstererek izah etmiştir. Doğru Allah 

tasavvurunu öğrenememenin insanı şirke sürükleyebileceğini ifade edilmektedir. 

Dolayısıyla kitabın içeriğinde Allah’ın zatî ve sübûtî sıfatlarına yönelik bilgilerin yanı 

sıra kâinatın ve ahiretin sahibi oluşu, Râb oluşu, hidayeti verenin yine kendisi olduğu vb. 

konularla Allah tasavvuru anlatılmaya çalışılmıştır. Böyle bir eseri kaleme almasındaki 

amacı ise insanların yapmış olduğu salih amellerin yanlış Allah tasavvuruyla yok 

olmasının önüne geçmektir.10 

                                                           
7 https://www.benlikitap.com/urun/imtihan-pedegojisi-ve-olcme-degerlendirme-teknikleri; (Erişim tarihi, 

10.06.2021). 
8 Bayraktar Bayraklı, Din ve İletişim  (İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2016). 
9 Bayraktar Bayraklı,  Kur’an’da Hz. Peygamber  (İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2016).  
10 Bayraktar Bayraklı, Allah Tasavvuru  (İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2016). 



BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN HAYATI VE ESERLERİ        Ali KAYA 
 

5 
 

5. Kur’anî Ahlak  

Müellif bu eserinde Kur’an’a göre ahlakın çeşitlerinden bahsetmektedir. Ahlak 

konusu dokuz farklı kategoriye ayrılarak açıklanmaya çalışılmıştır. Dokuz bölümden 

oluşan bu eser bilim ahlakı ve üzerine dayandığı temellerden bahsetmektedir. Bilimsel 

ahlakın üzerinde yüceldiği değerleri ise akıl, düşünme, gönül, bilgi, şüphe, özgürlük gibi 

kavramlar olarak açıklamıştır. İnanç ahlakının olumlu yönleriyle olumsuz yönleri ve 

sosyal ahlakın iyi ve kötü kavramları mütalaa edilerek, sosyal ahlakın temelini oluşturan 

evrensel değerler açıklanmıştır. İktisadi ahlak ve hukuk ahlakı bağımsızlık, tarafsızlık, 

hak ve özgürlükler vb. gibi ilkeler doğrultusunda izah edilmiştir. Siyaset ahlakı, görev 

ahlakı, cinsel ahlak ve içsel ahlak gibi konular açıklanmıştır. Bayraklı, işlemiş olduğu 

bütün konularda o konuyla alakalı ayetleri delil göstererek bunları izah etmektedir.11 

6. Vahyin Hedeflediği Toplum  

Bayraklı’nın bu kitabı toplamda on bölümden meydana gelmektedir. Akıl ve akıl 

ile bağlantılı kelimelerin tanımı, eğitim ve öğretim konusu, hukuk anlayışı, siyaset 

konusu, özgürlük çeşitlerinden, kanunlardan, sosyal statüler, güven, huzur, ekonomi ve 

ideal toplumun çöküşü konusu işlenmiştir.12 Müellif bu kitabı yazmasındaki gerekçeyi 

eserin önsözünde şu ayetle açıklamaktadır; “Allah şöyle bir şehri örnek veriyor: Bu şehir 

güvenlikli ve huzurluydu; her yerden oraya bol rızık geliyordu. Derken ahalisi Allah’ın 

nimetlerine karşı nankörlük etti, Allah da onlara yapıp ettikleri yüzünden genel bir açlık 

ve korku felâketini tattırdı.”13  

7. Mukayeseli Eğitim Felsefesi  

Müellif bu eserinde eğitim felsefesi konusunu ele almıştır. İlahi vahiy ile insan 

düşüncesini yan yana getirmeye çalışarak, insan aklının vahye vahyin de insan aklına 

karşı olmadığını gösterme çabası içerisinde olmuştur. Beşeri fikirlerin eksik kaldığı 

yönleri vahiy ile aydınlatmaya çalışıldığı ifade edilmektedir. İslam filozofları ile batılı 

filozoflar mukayese edilmiştir. İdealizm, Realizm, Varoluşçuluk, Pragmatizm, 

Demokrasi gibi konu başlıkları altında bu kavramlar eğitim ve metafizik ekseninde 

değerlendirilmiştir.14   

 

 

 

                                                           
11 Bayraktar Bayraklı, Kur’an-i Ahlak (İstanbul: Düşün Yayıncılık,  2011). 
12 Bayraktar Bayraklı, Vahyin Hedeflediği Toplum (İstanbul: Düşün Yayıncılık,  2012). 
13 en-Nahl 16/112. 
14 Bayraktar Bayraklı, Mukayeseli Eğitim Felsefesi (İstanbul: Düşün Yayıncılık,  2016). 



BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN HAYATI VE ESERLERİ        Ali KAYA 
 

6 
 

8. Farabi’de Devlet Felsefesi  

Müellifin bu eseri aynı zamanda doktora tez çalışmasını teşkil etmektedir. Bir 

İslam filozofu olan Farabi’nin “Medînetü'l Fadıl’a” isimli eseri ekseninde, Farabi’nin 

devlet felsefesine ilişkin görüşleri incelenmiştir. Toplamda üç bölümden oluşan bu kitap, 

devletin menşei problemi ve ortaya atılan nazariyeler, devlet ve toplumların tasnif 

edilmesi, devletin özellikleri, tasnifi, fâdıl devlet anlayışı, cahil devlet ve tasnifi, baskıcı 

devlet anlayışı, mübadele, fâsık ve demokratik devlet anlayışı gibi konular izah 

edilmektedir. Fâdıl devlet ve müesseseleri ayrıntılı bir şekilde izah edilerek, konu 

dâhilinde fâdıl devlette eğitim, hukuk müessesesi, sosyal sınıflar ve tabakalar, fâdıl 

devlette reis, iş bölümü, bütçe harcamaları ve son olarak fâdıl devletin çöküşü konuları 

ele alınarak geniş malumatlarla açıklanmıştır.15 

9. Kur’an Toplam Kalite Yönetimidir  

Bu kitabın ana teması “Değişim” olgusudur. Giriş ve üç bölümden meydana gelen 

bu kitabın girişinde ihlas, ihsan, takva ve doyum gibi kavramların açıklaması yapılmıştır. 

İnsanın yaratılış safhaları ve değişim konusu, doğduktan sonraki gelişim ve değişim, 

psikolojik değişim, aklın ve kalbin türevleri, Kur’an’daki kullanımlarının yanı sıra iyi ve 

kötü yöndeki değişimlerin oluşturduğu kalp çeşitleri örnekler verilerek açıklanmıştır. 

Nefis kavramının Kur’an’da yer alan anlamları ve nefis çeşitleri, toplumsal değişim ve 

sosyal değişimin dinamiklerinin neler olduğu ayetlerden yola çıkarak izah edilmiştir.16 

10. Kur’an’sız Müslümanlık  

Eserin isminden de anlaşılacağı üzere Müslümanların, yeterli manada Kur’an 

öğrenmemeleri ve Arapçasını okuyup anlamını bilmemeleri ve Kur’an’dan giderek 

uzaklaşmalarını anlatmaktadır. İslam’a giren bir takım yanlışlardan ve hurafelerden 

kurtulmanın yolları izah edilmektedir. Bu konular dört bölümde ele alınmıştır. Yaratılış, 

iman ve akıl, nasih-mensuh, Kur’an’ın yeterli olması, Kur’an’ın yazılışı ve ona abdestsiz 

dokunulması, İslam’ın şartları, oruç kefareti, namaz, hac, kurban, zenginlik, hicret ve 

haramlar konusu incelenmiş, boşanma, recm, hırsızlık ve Peygamberlerin ismet sıfatı gibi 

konular izah edilerek ayetler ışığında açıklanmaya çalışılmıştır.17  

    11. Kur’an’a Göre Müslüman Şahsiyeti 

Müslüman bir şahsiyetin Müslüman olmayanlara benzeyen bir yaşam sürmesinin 

yanlış olduğunun bilincini vermek ve yüce Allah’ın sınırlarının neler olduğunu bildirmek 

üzere kaleme alınan bu eser toplamda altı bölümden meydana gelmektedir. İnsanın Allah 

                                                           
15 Bayraktar Bayraklı, Farabi’de Devlet Felsefesi (İstanbul: Düşün Yayıncılık,  2015). 
16 Bayraktar Bayraklı, Kur’an Toplam Kalite Yönetimidir (İstanbul: Düşün Yayıncılık,  2015). 
17 Bayraktar Bayraklı, Kur’an’sız Müslümanlık (İstanbul: Düşün Yayıncılık,  2017). 



BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN HAYATI VE ESERLERİ        Ali KAYA 
 

7 
 

ile olan ilişkileri, Müslüman bir kimsenin Kur’an ile olan ilişkisinin nasıl olması 

gerektiği, insanın kendisi ve diğer insanlarla olan ilişkisi, din ile ilişkisi, Hz. Peygamberle 

olan ilişkisi ve insanın şeytanla olan ilişkisinin nasıl olması gerektiği gibi konular ayetler 

delil gösterilerek açıklanmıştır.18 

12. Din ve Kadın  

Müellifin bu eseri Kur’an’ın kadına verdiği değerden ve onun haklarının nasıl öne 

çıkarıldığından bahsetmektedir. Üç bölümden meydana gelen bu kitap, kadının temel hak 

ve özellikleri, nikâh ve boşanma konuları, sevgi ile ilgili kavramlar, sevgi çeşitleri ve 

Allah’ın kimleri sevip sevmeyeceği gibi konular ve akabinde ferdi ve sosyal haklardan 

bahsetmektedir. Bu konular açıklanırken Kur’an’da konuyla alakalı ayetler kaynak olarak 

gösterilmiştir.19 

13. Vahyin Işığında İnsan ve Çevresi  

Bu kitabın yazılışındaki maksat insanlara çevre bilincini aşılamaktır. Müellif 

Kur’an’î bir bakış açısıyla olayları çözümleme yoluna gitmektedir. Üç bölümden oluşan 

bu eser, içsel çevre konusu bağlamında zihin, gönül ve nefis çevrelerinden, sosyal çevre 

konusu dâhilinde Hukuk, siyaset, fakirlik, ailede çözülme, kültür değişimi, eğitim konusu 

ve maddi çevre konusu içerisinde yer küre, hava ve ses kirliliği, hayvanlar âlemi ve maddi 

çevre ile insan ilişkisi açıklanmıştır.20 

14. İslam’da Eğitim 

Türkiye Milli Kültür Vakfı ödülüne layık görülen bu kitabında Müellif, İslâmî 

eğitimin hareket noktalarına, usul ve gayelerine değinmiş Kur’an ve hadisler referans 

gösterilerek İslam’da eğitim konusu işlenmiştir. Toplamda üç bölümden meydana gelen 

bu eser eğitimin diğer ilimlerle olan ilişkisi ve tarifini, İslam’da eğitim ve bazı felsefi 

kavramlar eğitim temelinde izah edilmiştir.21  

15. İnsanlığın Vebası Şirk 

Müellifin bu kitabı dört bölümden oluşmaktadır. Şirk kavramının yirmi farklı 

tanımı yapılarak, Allah’ı yetersiz görme, iftira, sapıklık, isyan, zulüm, birden fazla tanrı 

edinmek vb. ifadelerle şirkin tanımı yapılmıştır. Şirkin çeşitleri, insanın kendi nefsine 

tapınması, insani tanrılar edinmesi, şeytana tapması, Peygamberlere tapması, ilim ve din 

adamlarını tanrı edinmesi ve puta tapma gibi konular ayetler delil gösterilerek 

                                                           
18 Bayraktar Bayraklı, Kur’an’a Göre Müslüman Şahsiyeti (İstanbul: Düşün Yayıncılık,  2017). 
19 Bayraktar Bayraklı, Din ve Kadın (İstanbul: Düşün Yayıncılık,  2013). 
20 Bayraktar Bayraklı, Vahyin Işığında İnsan ve Çevresi (İstanbul: Düşün Yayıncılık,  2015). 
21 Bayraktar Bayraklı, İslam’da Eğitim (İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2012). 



BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN HAYATI VE ESERLERİ        Ali KAYA 
 

8 
 

açıklanmıştır. Müşrik hukuku konusu dâhilinde antlaşma hukuku, ceza hukuku, medeni 

hukuk, özgürlük ve şirk kavramları incelenerek, müşriklere ahirette ne olacağı konusu 

üzerinde durulmuştur. Müellifin diğer eserlerinde olduğu gibi yine temel referansı Kur’an 

ve hadis kaynakları olmuştur.22 

16. Kur’an’a Göre Takva 

Müellif bu eserinde takva kavramının bireysel ve toplumsal önemi üzerinde 

durmuştur. Takva kavramıyla alakalı bugüne kadar birçok kitap yazılmıştır. Bu kitapta 

olaylar farklı bir bakış açısıyla sunulmaya çalışılmıştır. Kitabın içerisinden birkaç farklı 

başlıkları zikredecek olursak bunlar; nasıl olsa öleceğim, çerçeve hırsızları, bekâr masası, 

sahte yüz vb. konular roman havasında işlenmiştir. Müellif yine referans kitabı olarak 

Kur’an’ı işaret etmektedir.23 

17. Kur’an’a Göre İlahi Siyaset 

Bir tefsir çalışmasının ürünü olarak ortaya çıkan bu eserde, usûl olarak Kur’an’da 

Allah’ın evreni yaratması ve yönetmesiyle birlikte hakikatin ölçüsü ile ilgili ayetler 

toplanıp, sınıflandırılmış ve yorumlanmıştır. İki bölümden oluşan bu kitabın ilk 

bölümünde iktidarın kaynağı ve zarureti konusu ele alınmıştır. İkinci bölümde ise siyaset 

ve erklerden bahsedilmiştir. Bu meyanda yasama erki başlığı altında Tevhid inancı yasası, 

suçun şahsiliği, hayat yasası, fıtrat, işler ve toplumsal yasalar incelenmiştir. Yürütme 

erkinde, bütün işleri Allah’ın yürüteceği ve yargı erkinde ise dünyevi ve uhrevi yargı 

konuları incelenmiştir. Bütün bu konular incelenirken yine ayetlerle temellendirilerek 

açıklanmıştır.24 

18. Kur’an’a Göre Beşeri Siyaset 

Müellifin bu kitabı üç bölümden oluşmaktadır. Yasama ve yürütme organı konusu 

dâhilinde ehliyet ve takva, muhalefet, basın, milli istihbarat, eğitim, zulümden korumak 

ve korunmak, tuzaktan korumak ve siyasetçinin özellikleri gibi konular ele alınmıştır. 

Yargı organı, hukukun ve yargının bağımsızlığı, tarafsız olması, hukukun bir kısmının 

terkedilemeyeceği, hükmün Allah’a ait olduğu ve satılamayacağı gibi konular 

açıklanmıştır. Böylece Kur’an ekseninde beşeri siyasetin sınırları çizilerek izah 

edilmiştir.25 

 

                                                           
22 Bayraktar Bayraklı, İnsanlığın Vebası Şirk (İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2020). 
23 Bayraktar Bayraklı, Kur’an’a Göre Takva (İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2020). 
24 Bayraktar Bayraklı, Kur’an’a Göre İlahi Siyaset (İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2020). 
25 Bayraktar Bayraklı, Kur’an’a Göre Beşeri Siyaset (İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2020). 



BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN HAYATI VE ESERLERİ        Ali KAYA 
 

9 
 

19. Kur’an’a Göre Kiminle 

Bu kitap iki bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde kimlerle beraber olunmaz 

başlığı altında yalanlayanlara, sürekli yemin edene, söz taşıyana, kaba ve haşin olana, 

şeytanla beraber hareket edilemeyeceğine, Allah’a peygambere ve Kur’an’a karşı 

gelenlerle birliktelik kurmanın ve onlarla hareket etmenin yanlışlığı konuları ele 

alınmıştır. İkinci bölümde kimlerle beraber olunur başlığı altında Allah ile beraber 

olmanın gerekliliği, meleklerle, vahiyle, peygamberle ve doğru insanlarla beraber 

olmanın önemi anlatılmıştır.26   

20. Ayetler Işığında İman İbadet ve Ahlak Üzerine Sohbetler 

Müellifin bu kitabı yapmış olduğu sohbetlerden derlenerek ortaya çıkmıştır. 

Sohbetlerden oluştuğu için konu başlıkları farklıdır. Bu bağlamda ramazan orucu ve 

önemi, nefsi murakabe, adaleti ayakta tutmak, haset, infak, insanın hayat hakkı ve 

İslam’da evlilik kurumu gibi konular ele alınmıştır. Müellifin görüşüyle bu eser iman, 

ibadet ve ahlak olgularının, birbirine nasıl bir illiyet bağı ile bağlandığı ve nihayetinde, 

insanın ahlâkî kemalini sağlayan tek bir birleşik sürece nasıl dönüştüğü, Kur'an 

perspektifi ile ortaya konmaktadır.27 

21. Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an-ı Kerim Meali 

Müfessirin, birçok alanda hazırlamış olduğu eserlerin yanı sıra Kur’an’ın mealini 

de ihmal etmediğini görmekteyiz. Meal yazmasının amacını eserin önsözünde dile 

getirmiştir. Kur’an-ı Kerim’in, insanı beşeri fikirlerin tutsağı olmaktan kurtarıp genel 

geçer, evrensel ve tarafsız bir bilgiyle eğitmek için gönderildiğini ifade eden Bayraklı, 

bunu gerçekleştirebilmenin yolunu ise ana dili ile öğretime bağlamıştır. Her toplumun, 

Kur’an’da bulunan ayetleri kendi diline çevrilmesi suretiyle daha iyi anlayıp tanıyacağını 

ve hayatı ile buluşturabileceğini ifade etmektedir. Kur’an’ın tefsirini ve mealini 

yazmasındaki amacı bu ilkenin belirlediğini izah etmektedir.28 

Kur’an’ın, her ne kadar Arapçasından okunuyorsa mealinden de okuyup anlamaya 

çalışmanın ve bunun daha sevap olduğunun önemi vurgulanmaktadır. Çünkü yüce Allah 

Kur’an’ı insanoğluna anlaşılması için göndermiştir. Öte yandan müellif, Kur’an hatminin, 

Arapçasından yapılabileceği gibi meal okuyarak da yapılacağını iddia etmektedir.29 

Bayraklı, mealinde konuları ve terimleri uzun uzadıya açıklamamış olmakla 

birlikte, çok zorunlu olmadığı sürece parantez de kullanmamıştır. Açıklanması elzem olan 

ve okuyucu için ihtiyaç duyduğunu düşündüğü meseleler hakkında dipnotlar vererek 

                                                           
26 Bayraktar Bayraklı, Kur’an’a Göre Kiminle (İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2020). 
27 Bayraktar Bayraklı, Ayetler Işığında İman İbadet ve Ahlak Üzerine Sohbetler (İstanbul: Bayraklı 

Yayınları, 2008). 
28 Kur’an-ı Kerîm Meâli, çev. Bayraktar Bayraklı,  (İstanbul: Bayraklı Yayınları, 2016). 
29 Bayraktar Bayraklı,  Kur’an-ı Kerîm Meâli bkz. Önsöz. 



BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN HAYATI VE ESERLERİ        Ali KAYA 
 

10 
 

kendi yazmış olduğu tefsire müracaat edilmesini istemektedir. Mealde sade ve anlaşılır 

bir dil kullanılmıştır. Bu meali hazırlarken başvurduğu meallerin hepsini zikretmemekle 

birlikte önemli olarak görmüş olduklarından bazıları şu şekildedir;  

1. Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın, Kur’an-ı Kerim Meali ve Muhtasar 

Tefsiri 

2. Muhammed Esed’in, Kur’an Mesajı Meal-Tefsir’i 

3. Prof. Dr. Yaşar Nuri Öztürk’ün, Kur’an-ı Kerim Meali (Türkçe Çeviri) 

4. Prof. Dr. Süleyman Ateş’in, Kur’an-ı Kerim ve Yüce Meali 

5. Prof. Dr. Ömer Dumlu ve Prof. Dr. Hüseyin Elmalı’nın, Kur’an’ın Türkçe 

Anlamı 

6. Prof. Dr. Ali Özek vd. Kur’an-ı Kerim ve Türkçe Açıklamalı Meali 

7. Prof. Dr. Mehmet Çakır’ın, Kur’an-ı Kerim ve Türkçesi 

8. Prof. Dr. Hüseyin Atay’ın, Kur’an Türkçe Çeviri Meali 

9. Prof. Dr. Salih Akdemir’in, Son Çağrı Kur’an Meali 

22. Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri 

Çalışmamızın ana konusunu teşkil eden müellifin bu eseri toplamda 21 ciltten 

meydana gelmektedir. Müellif bu eserini 1999 yılında yazmaya başlamış 2006 yılının 

sonlarına doğru bitirmiştir. Eserin önsözünde Kur’an-ı Kerim’i yeni bir anlayışla 

yorumladığını ifade eden Bayraklı, daha önce yapılan çalışmalardan da istifade ettiğini 

belirtmektedir. Kur’an’ı tefsir etme amacını, yaşadığımız bu çağın özelliklerini göz 

önünde bulundurarak Kur’an sevdalılarını özgün açıklamalarla buluşturmayı 

hedeflediğini vurgulamaktadır. Herkesin anlayacağı bir üslup kullanmayı tercih eden 

Bayraklı, yaşadığımız çağın sorunları üzerinde Kur’an’ı yorumlamaya gayret ettiğini ve 

bu alanda iyi bir bilgi birikimine sahip olunmasının zorunlu olduğuna dikkat 

çekmektedir.30 

 Müellif eserin önsözünden sonra giriş bölümünde Kur’an hakkında ayrıntılı 

bilgiler vermiştir. Kur’an’ın mahiyeti ve bütünü hakkında genel bir bilgiye sahip 

olunması gerektiğini ifade eden Bayraklı, giriş bölümünde Kur’an’ın 21 farklı ismini 

ayetleri delil göstererek açıklamıştır. Daha sonra Kur’an’ın yeterliliği, belirledikleri ve 

getirdikleri gibi konu başlıkları altında açıklama yapmıştır. Son olarak Kur’an ve eğitim 

konusuna değinen müellif, Kur’an’ın bir hidayet kitabı olma özelliğinin yanı sıra din 

eğitiminin temelini oluşturduğunu ifade etmektedir.31 

Bayraklı, ayetleri yorumlarken psikoloji ve sosyoloji gibi bilimlerden çokça 

istifade etmiştir. İnsan şahsiyetini şekillendiren sosyal ve psikolojik eğitim faaliyetini 

Kur’an’ın faaliyetine benzetmektedir. Ona göre nasıl ki psikolojik eğitim insanı nefis, 

                                                           
30 Bayraktar Bayraklı,  Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, (İstanbul: Bayraklı Yayınları, 2008), 

1/11-12. 
31 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/15-57. 



BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN HAYATI VE ESERLERİ        Ali KAYA 
 

11 
 

gönül ve zihin açısından ele alarak kabiliyetlerini sonuna kadar geliştiriyorsa Kur’an’da 

da aynı yaklaşım söz konusudur. Öte yandan sosyolojik eğitimde de durum aynıdır. 

Çünkü sosyoloji de toplumu inceleyen bir bilim dalı olarak Kur’an’a benzemektedir. 

Kur’an ise insanın beşeri münasebetlerini mutluluğa götürecek şekilde düzenlenmesini 

istemektedir. Netice olarak Müellif bu bilim dallarının amacını toplumsal faaliyetler ve 

eğitim boyutu dikkate alındığında Kur’an ile bağdaştırmaya çalışmıştır.32 

Bayraklı, Kur’an ayetlerini içerdiği konulara göre tasnif ederek ilgili bilim dalına 

göre değerlendirilmesini ve ona göre yorumlanması gerektiğini ifade etmektedir. Örneğin 

Kur’an’ın sosyal hayatın içerisinden bir hakikati haber verdiği düşünüldüğünde sosyoloji 

tahsili yapmayan insanın bu ayeti gereği gibi anlayıp yorumlamasının oldukça zor 

olduğunu söylemektedir. Diğer bilim dalları için de aynı durum geçerlidir. Müfessir, ilgili 

alanlarda gerekli formasyon eğitimleri alındığında Kur’an-ı Kerim’i daha kapsamlı ve 

ruhuna uygun bir şekilde anlamanın önemini vurgulamaktadır. Müellif, son olarak 

modern bilimlerin amaç değil, Kur’an’ı anlamada bir araç olması gerektiğini ifade 

etmektedir.33 

2.3. Bayraklı’nın Tefsir Metodu 

Bayraklı, Kur’an-ı Kerim’in tefsir edilmesinde izlenmesi gereken bazı metodların 

olduğunu ifade etmektedir. Allah, Kur’an’da muhkem ve müteşâbih ayetlerin olduğunu 

bazılarının muhkem, diğerlerinin de müteşâbih olduğunu haber vermektedir.34 Müfessir, 

bu ayetin, Kur’an’ın nasıl tefsir edilmesi gerektiğini ortaya koyduğunu ifade etmektedir. 

Bayraklı, konuyla ilgili olarak bu tefsir metodunu benimsediğini aktardıktan sonra, 

tefsirindeki metodu sekiz ana başlık halinde eserin giriş bölümünde zikretmiştir. Bunlar 

maddeler halinde şu şekilde açıklanabilir; 

1. Muhkem ve Müteşâbih Ayetleri Dikkate Alarak Tefsir Etme Metodu 

 Müfessir, ilk olarak muhkem ve müteşâbih ayetlerin iyi anlaşılması gerektiğini ve 

bu iki kavramın aralarındaki uyumu ortaya çıkarmanın önemini vurgulamaktadır. 

Bayraklı, bu metodu Kur’an’ın şu ayette ortaya koyduğunu ifade etmektedir. “Sana kitabı 

indiren o’dur. Kur’an’ın bazı ayetleri muhkemdir ki, bunlar kitabın esasıdır. Diğerleri de 

müteşabihtir. Kalbinde eğrilik olanlar, fitne çıkarmak ve onu tevil etmek için, ondaki 

müteşâbih ayetlerin peşine düşerler. Hâlbuki onun tevilini ancak Allah bilir. İlimde 

yüksek pâyeye erişenler ise: Ona inandık; hepsi Rabbimiz tarafındandır, derler. Bu 

inceliği ancak, aklıselim sahipleri düşünüp anlar.”35  

                                                           
32 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/52-53. 
33 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/52-57. 
34 Âl-i İmrân 3/7. 
35 Âl-i İmrân 3/7. 



BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN HAYATI VE ESERLERİ        Ali KAYA 
 

12 
 

Müellif, işaret etmiş olduğu manaları kesin olan, muhtemel yorumlara müsait 

olmayan ve kendi ifadesiyle kitabın anası olan ayetlerin muhkem ayetler olarak 

açıklandığını belirtmektedir. Müfessir bu ayetler grubunun, haramla helali, doğruyla 

yanlışı, hak ile batılı, iyi ile kötüyü belirleyip, ayırt eden ayeti kerimelerden meydana 

geldiğini açıklamaktadır.36 

 Muhkem ayetler, tek başına muhkem olma vasfına haiz olduğu gibi, diğer 

muhkem ayetlerle olan ilişkileri bakımından da o ayetlerin muhkem olmasını tasdik eder 

ve toplu halde muhkem olma özelliği kazanırlar. Diğer bir ifadeyle, muhkem ayetler tek 

başına muhkem oldukları gibi toplu halde de muhkem olma özelliğine haizdirler. Toplu 

halde muhkem olmaları ise kendi aralarında oluşan ilişkilerin kapsamını vurgular 

niteliktedir. Tefsir ve takrir, umum ve husus, ıtlak ve takyid, istisna ve tahsis gibi 

kavramlar bunlardan bazısını teşkil etmektedir.37  

 Müfessir müteşabih ayetlerin, doğurgan olma özelliğinin olduğunu ve her asırda 

bu ayetlerin mana bakımından zenginleştiğini vurgulamaktadır. Bu ayetlerin bilimsel 

olarak yorumlanırken onların muhkem ayetlere yaklaştırılmalarını zorunlu görür. Önceki 

devirde yaşayan müfessirler bazı ayetleri müşkil olarak görürken, sonraki devirlerde 

yaşamış olan müfessirler aynı ayeti kolaylıkla yorumlayabileceklerini vurgulamaktadır. 

Bu durumu ise tabiat bilimlerine derinlemesine vakıf olma şeklinde açıklamaktadır. 

Müşkil olan bir ayeti yorumlamanın kişiden kişiye değiştiğini ifade eden Bayraklı, yeterli 

bilgi birikimine sahip olmanın önemine dikkat çekmiştir.38 

  “Elif, Lâm, Râ. Bu sana indirilen, hikmet sahibi ve her şeyden haberdar olan 

Allah tarafından ayetleri sağlamlaştırılmış, sonra da açıklanmış bir kitaptır.”39 Müellife 

göre bu ayette Allah, Kur’an’ın müteşabih ayetlerini muhkemleştirmiş ve onları 

açıklamıştır. Müellif, Allah’ın müteşabih olan ayetleri nasıl muhkemleştirdiğini tespit 

edip ona göre yorumlamanın önemli olduğunu ifade etmektedir. Bunu metotların en zoru 

olarak nitelendirmektedir. Çünkü bu durum hem Kur’an hem de tabiat bilimlerine önemli 

ölçüde vakıf olmayı gerektiren bir konudur.40 

 2. Ayeti Ayetle Tefsir Etme Metodu 

 Bayraklı’ya göre Allah, bazı ayetlerde konuları çok kısa bir şekilde anlatırken, 

diğer bir ayette ise aynı konuyu daha anlaşılır ve detaylı bir şekilde izah eder. Arka arkaya 

gelen ayetlerden bir sonrakinin, bir önceki gelen ayeti açıklayıcı konumda olması buna 

misal olarak verilebilir.41 

                                                           
36 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/58.   
37 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/58. 
38 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/58-59. 
39 Hud 11/1   
40 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/59. 
41 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/60. 



BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN HAYATI VE ESERLERİ        Ali KAYA 
 

13 
 

 “Rabbinizin bağışına ve takva sahipleri için hazırlanmış olup genişliği gökler ve 

yer kadar olan cennete koşun!”42 

 Yukarıda zikredilen ayette takva sahiplerinden bahsedilmektedir. Takva 

sahiplerinin kimler olduğu hakkında herhangi bir açıklama yapılmamıştır. Ancak, takva 

sahibi kimselerin kimler olduğunu sonraki gelen ayet-i kerime açıklamaktadır: “O takva 

sahipleri ki, bollukta da darlıkta da Allah için harcarlar; öfkelerini yutarlar ve insanları 

affederler. Allah da güzel davranışta bulunanları sever.”43 

 Allah için harcayan, öfkesini yutan ve insanları affetmeyi bilen kimselerin takva 

sahibi kimseler olduğunu açıklayan bu ayet, kendisinden bir önce gelen ayetteki takva 

sahiplerinin kimler olduğunu izah etmektedir. Müfessir, Kur’an’da buna benzer birbirini 

açıklayan yüzlerce ayetin olduğundan bahsetmektedir.44 

 Bayraklı’ya göre, ayeti ayetle tefsir etme metodunun zor olan tarafı ise birbirini 

tefsir eden ve açıklayan ayetleri bularak, hangi noktalarından birbirini tefsir ettiğini 

belirleyebilmektir. Müfessir bu metodu tefsirin olmazsa olmaz metotlarından kabul 

etmektedir.45  

 3. Kimyasal Metot 

 Müellif, Kur’an ilimleri üzerine çalışan bazı insanların Kur’an’da tekrar olduğu 

inancına sahip olduğunu, bu düşüncenin ise yanlış olduğunu ifade etmektedir. Hatta bu 

durumu, Kur’an’a atılan bir iftira olarak değerlendirmektedir. Kur’an-ı Kerim’de tekrar 

gibi görülen bu ayet-i kerimeler, bulundukları konum itibariyle, doğada bulunan 

maddelerin kimyasal özelliklerini andırırlar. Zira tabiatta var olan bir madde farklı bir 

maddeyle birleşince bir bileşim meydana getirirken, daha farklı bir maddeyle birleşince 

bu kez farklı bir bileşim ortaya çıkmaktadır. Konuya suyun formülü ve oksijenli suyun 

formülü örnek olarak verilebilir: 

 İki hidrojen atomun bir oksijen atom ile birleşmesinden su elde edilir. Ancak iki 

hidrojen atomun iki oksijen atomuyla bir araya gelmesi neticesinde oksijenli suyun elde 

edildiği izah edilmektedir.46 

 Müfessir, Kur’an’da birbirine benzeyen ayetlerin,  belli ayetler grubu ile bir araya 

geldiklerinde bir mana, daha başka ayetler grubuyla bir araya geldiklerinde ise farklı bir 

mananın ortaya çıktığını vurgulamaktadır. Örneğin, “Bu bir hatırlatma/öğüttür.”47 ayeti 

farklı surelerde geçmektedir. Konu bütünlüğü dikkate alındığında tekrar edilen bu ayetin 

orada vermek istediği mesaj farklı olabilmektedir. Müfessir, bu durumu “Kur’an’ın 

Kimyası” olarak isimlendirmektedir. Allah, aynı uyarıları farklı muhteva içinde yaparak, 

                                                           
42 Al-i İmran 3/133. 
43 Al-i İmran 3/134. 
44 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/60. 
45 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/60. 
46 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/60. 
47 el-Müzzemmil 73/19. 



BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN HAYATI VE ESERLERİ        Ali KAYA 
 

14 
 

o meselenin ne kadar önemli olduğunu ifade etmek istemiştir. Birbirine benzeyen ayetler 

bir araya getirildiğinde, bir mana çıkabilir. Fakat onlar bulundukları yerde anlaşılıp 

yorumlandığı zaman mana zenginleşmektedir. Aynı kelime ve mana ile farklı bakış açıları 

getiren bu ayetler, ayetlerin tertibini belirlemede rol oynamış gözükmektedir.48 

 Müfessire göre, kimyasal metodun varlığı, Kur’an’ın eğitimsel yönünün ağırlığını 

ifade etmektedir. Allah, aynı uyarıları farklı konular içerisinde yaparak, o meselenin 

önemine dikkat çekmektedir. Bu dikkat çekme kimyasal metodun sonucudur.49 

 4. Sebep-Sonuç İlişkisine Göre Tefsir Etme Metodu 

 Müfessir, tefsir yapmak için, ayetlerin nüzul sebeplerini tespit etmeyi bir 

zorunluluk olarak görür. Sosyal olgular birer sebep, ilahi vahiy bu olguların neticesidir. 

Allah, indirmiş olduğu ayetleri insanlara dayatmak için değil, insanların aralarında 

yaşamış oldukları birtakım problemlerin çözümü, iyi olan şeylerin kötü olanlardan ayırt 

edilmesi ve huzurlu bir yaşam sürmek için göndermiştir. Dolayısıyla Kur’an ayetleri 

gerçekçidir. İnsanların ihtiyaçlarına göre düzenlenmiştir. İnsanların kendi aralarında 

yaşamış olduğu olaylar, ayetlerin gelişine zemin hazırlamıştır. Bir sebep dâhilinde inen 

bu ayetler, toplumsal olguları sebep-sonuç ilişkisine göre açıklayarak çözüme 

kavuşturmaktadır.50    

 Kur’an, toplumsal olgu ve olayları analiz ederken kimi zaman psikolojik bir 

oluşumu sebep olarak ortaya koyar ve akabinde bu sosyal olayı çözümler; kimi zaman da 

sosyal bir olayı diğerinin sebebi olarak gösterir ve aralarındaki sosyal determinizmi 

ortaya çıkarmaktadır. Kur'an-ı Kerim, ortaya çıkan sonuçların arkasındaki sebepler 

olarak; insanların birbirleriyle, doğayla, kendisiyle ve Allah ile olan ilişkilerini 

göstermektedir. Bütün bunlar bir sebep-sonuç ilişkisi içerisinde açıklanmakta olup, 

toplumsal olay ve olguların analizini yaptıktan sonra onların genellemelerine 

gitmektedir.51 

 Müfessirin kaleme almış olduğu “Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri” adlı 

eserinde bu metodu takip ettiğini, bu metodu izlemenin bir tercih olmayıp zorunluluk 

olduğunu beyan etmektedir. Özellikle bu metodu kullanmadan yapılan tefsirin eksik 

kalacağını peşinen kabul etmenin gerekliliğine inanmaktadır. Öte yandan Kur’an’ın 

tefsirini yaparken sosyoloji ve psikoloji gibi bilim dallarında bilgi sahibi olmayı zaruri 

olarak görmektedir.52   

 

                                                           
48 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/61. 
49 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/61. 
50 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/61. 
51 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/62. 
52 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/62. 



BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN HAYATI VE ESERLERİ        Ali KAYA 
 

15 
 

 5. Tümdengelim ve Tümevarım Metodu 

 Bayraklı’ya göre tefsir yaparken kullanılması gereken metotlardan birisi de 

“Genel olan kanunlardan özel olanlarına inme veya özel olanlardan genellere gitme” 

metodudur. Bir ayeti genel bir kanun olarak düşündüğümüzde, o ayetin konusundan 

birçok hüküm çıkarmak özellere inmektir. Çünkü bazı ayetlerin içerisinde bulunan 

kavramlar arasındaki bağlantı iyi analiz edildiğinde, yapılan bu analizlerden pek çok 

hüküm çıkarmak mümkündür. Bazen de birçok ayet bir araya getirildiği zaman ortaya 

genel bir hükmün çıkması söz konusudur. Müfessir özellikle zikredilen bu metodu, 

kıssalara uygulamanın yararlı olacağı kanaatini taşımaktadır. Öte yandan Kur’an’da 

anlatılan kıssalardan eğitim, sosyoloji ve psikoloji için genel hükümler çıkarmanın 

mümkün olduğu dile getirilmektedir.53 

6. Semantik Metot 

 Müfessir Kur’an’ın Arap gramerine göre hiç analizini yapmadığını beyan ederek, 

bu analizi yapmak yerine ayetlerin içerisinde bulunan kavramların detaylı bir şekilde 

izahını yapma gayretinde olmuştur. Bu kavramların sözlük manasını verdikten sonra 

hangi ayette hangi manada kullanıldığını gösterme çabası içinde olduğunu ifade 

etmektedir. 54 

 Eski dönemde yaşamış olan müfessirler, ayetlerin gramatikal inceliklerine girerek 

detaylı açıklamada bulunmuşlardır. Zemahşerî, (ö.538/1144) bu tarz tefsir türünde ileri 

bir seviyeye ulaşmış, Arap dilinden misaller sunarak kaleme almış olduğu tefsiri, 

Fahreddin Râzî (ö.606/1209) takip etmiştir. Bayraklı, Kur’an tefsirini yazarken daha önce 

söylenmiş olan şeyleri tekrar etmenin veya günümüze kadar yapılanları taklit etmenin 

yerine, orijinal yorumlar yapma çabası içinde olduğunu izah etmektedir. Çünkü orijinal 

şeyler üretmenin, Kur’an tefsirinde kendisi için bir sevda ve tutku olduğunu ifade 

etmektedir.55 

7. Kur’an’da Nasih-Mensuh Olmadığı Fikrinden Hareketle Tefsir Etme 

Tefsir ilminin karışık ve aynı zamanda tartışmalı konularından birisi de hiç 

şüphesiz nesh meselesidir. Nesh konusu tartışmalı bir konu olduğu için kısaca bu konu 

hakkında bilgi vermenin faydalı olacağını düşünmekteyiz. Nesh kelimesi lügatte, izale 

etmek56 gidermek, yok etmek, tebdil, tahvil kopyasını çıkarmak57 manalarına 

                                                           
53 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/62. 
54 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/62. 
55 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/62. 
56 Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî, Kitabü’l-Ayn (Beyrut: Daru’l Kutubi’l İlmiyye, 2003), “Nesh”, 4/215; el-

Hac 22/52. 
57 Ebû Nasr İsmail b. Hammad el-Cevherî, Tâcu’l-Lüga ve Sihâhu’l-Arabiyye, thk. Ahmed Abdulğafûr 

Attar (Beyrût: Daru’l-İlm, 1987), “Nesh”, 1/433; en-Nahl 16/101. 



BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN HAYATI VE ESERLERİ        Ali KAYA 
 

16 
 

gelmektedir.58 Terim olarak nesh kelimesi, şer‘î bir hükmün daha sonra gelen şer‘î bir 

delille kaldırılmasını ifade etmektedir.59 

Müellifimiz nesh ile ilgili olarak, Kur’an-ı Kerim’i sosyolojik bir bakış açısıyla 

ele alamayan, Allah’ın yaratmış olduğu insanlara farklı alternatifler sunduğunu 

göremeyen, şartlara göre davranmanın Kur’an emri olduğunu idrak edemeyen insanların 

uydurmuş olduğu bir anlayışı temsil ettiğini ifade etmektedir. Müfessir kendi tefsirini, 

ayetlerin birbirlerini nesh ettiği iddiasından uzak durarak hazırladığını, ayetlerin niçin 

mensuh olmadığını göstermeye çalıştıklarını izah etmektedir.60 

8. İhlas 

Bayraktar Bayraklı, tefsirinde kullanmış olduğu metotları anlatırken son olarak 

ihlas metodundan bahsetmektedir. Bu başlık altında anlatmak istediği Kur’an’a samimi 

olarak yaklaşmadan onu tam olarak idrak etmenin mümkün olamayacağını izah 

etmektedir.  Müfessir ihlas kavramının tarifini şu şekilde yapmaktadır; Kur’an’ın dostu 

olmak, onu gönülde yaşatmak, ona tutku ile bağlanmak, onunla her an meşgul olmak, 

onun üzerinde daima düşünmek, bilgisini onu anlamak için vasıta olarak görmek ve 

kullanmak olarak izah etmektedir. Bir insan ne kadar bilgi sahibi olursa olsun, Kur’an’ın, 

bilginin yanı sıra sevda, gönül ve aşk da istediğini dile getiren müellif, bütün bunların 

toplamına ise ihlas demektedir. Müfessir, Kur’an-ı Kerim üzerinde düşünmeyi, Kur’an’ın 

sırlarını keşfedebilmeyi, sahip olduğu bilgilerin tamamını Kur’an’ın anlaşılabilmesi için 

seferber etmeyi, tefsir yazmanın ön şartları olarak kabul etmektedir.61 

İhlas kavramını metot olarak görmesinin zorlama bir ifade olduğu kanaatini 

taşımaktayız. Bu tür duygu ve düşüncelerin önsöz bölümünde dile getirilmesi maksadın 

hâsıl olması açısından daha uygun gözükmektedir. Diğer yandan sanki kendi dışındaki 

müfessirlerin Kur’an’a samimi yaklaşmadığı anlaşılabilir. Böyle bir düşünce ve söylem 

doğru bir yaklaşım değildir. 

2.4. Bayraklı’nın Tefsirinde Başvurduğu Kaynaklar 

Müfessirin kaleme almış olduğu “Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri” adlı 

tefsirini incelediğimizde faydalandığı kaynakların pek fazla olmadığını görmekteyiz. 

Müfessir bu mevzuda kendisine yöneltilen bir soru üzerine; “Yazılmışları tekrar 

yazacaksam, ben niye bu kitabı yazdım.” ifadesini kullanmaktadır. Ayrıca başkalarının 

fikirlerini kullanarak tefsir yazmadığını da sözlerine eklemektedir. Tefsirinde kullanmış 

olduğu metotlardan bahsederken “Semantik Metod” başlığı adı altında bu konuya 

                                                           
58 İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, (Ankara: TDV Yayınları, 2015), 122. 
59 Abdurrahman Çetin, “Nesih” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2006), 32/579. 
60 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/63. 
61 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/63. 



BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN HAYATI VE ESERLERİ        Ali KAYA 
 

17 
 

değinmiştir. Daha önce söylenmiş olan şeyleri tekrar etmenin veya günümüze kadar 

yapılanları taklit etmenin yerine, orijinal yorumlar yapma çabası içinde olduğunu ifade 

etmektedir. Çünkü orijinal şeyler üretmenin, Kur’an tefsirinde kendisi için bir sevda ve 

tutku olduğunu ifade ederek bu konu hakkındaki düşüncelerini ortaya koymaktadır.62 

Bayraklı hem klasik hem de modern tefsir kaynaklarına başvurmanın yanı sıra hadis 

kaynaklarından da alıntılar yapmıştır.  

Müellifin tefsirini hazırlarken başvurmuş olduğu kaynakları şu şekilde 

sıralayabiliriz; 

1. Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu’fî el-Buhârî’nin, 

(ö.256/869) el-Câmi’u’s Sahih adlı eseri, 

2. Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî’nin, (ö.261/875) el-

Câmiʿu’s Sahih ismli eseri, 

3. Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî’nin, (ö.273/887) es- 

Sünen adlı eseri, 

4. Ebû Dâvûd Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî el-Ezdî’nin,  

(ö.275/889) es- Sünen adlı eseri, 

5. Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre et-Tirmizî’nin, (ö.279/892) es-Sünen adlı 

eseri, 

6. Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî en-Nesâî’nin, (ö.303/915) es- Sünen 

adlı eseri, 

7. Râgıb el-İsfahânî’nin, (ö.502/1108) el-Müfredât fî Garîbi’l-Ḳurʾân adlı eseri, 

8. Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-Zemahşerî’nin,  

(ö.538/1144) el-Keşşâf An Haḳâ’iḳi Ğavâmiżi’t-Tenzîl ve Uyûni’l-Eḳāvîli fî 

Vücûhi’t-Teʾvîl adlı eseri, 

9. Fahreddin er-Râzî’nin,  (ö.606/1209) Mefâtîhu’l-Ğayb isimli eseri, 

10. Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubî’nin,  

(ö.671/1273) el-Câmi’ li-Aḥkâmi’l-Ḳurʾân adlı eseri, 

11. Nâsırüddîn Ebû Saîd Abdullah b. Ömer b. Muhammed el-Beyzâvî’nin,  

(ö.691/1291) Envârü’t-Tenzîl adlı eseri, 

12. Ebü’l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd en-Nesefî’nin,  

(710/1310) Medârikü’t-Tenzîl adlı eseri, 

13. Ebü’l-Hasen Alâüddîn Alî b. Muhammed b. İbrâhîm el-Hâzin el-Bağdâdî’nin, 

(ö.741/1341) Lübâbü’t-Teʾvîl fî Me’âni’t-Tenzîl isimli eseri, 

14. Muhammed Esed’in, (ö.1992) Kur’an Mesajı adlı eseri, 

15. Süleyman Ateş’in, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri adlı eseri. 

 

Müfessir Bayraklı’nın tefsirinde bir eksiklik olarak ifade edebileceğimiz husus, 

eserin yazılırken kaynakların dipnotta yeteri kadar gösterilmemesidir. Bazı yerlerde metin 

                                                           
62 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/62. 



BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN HAYATI VE ESERLERİ        Ali KAYA 
 

18 
 

içi dipnotlar verilse de bazı alıntı yaptığı yerlerde sadece eseri yazanın ismini vermiştir. 

Bu durum eserden istifadeyi zorlaştırmaktadır. Tefsirinde pek fazla kaynağa başvuru 

yapılmadığını söyleyebiliriz. Tefsirinde bazı üstü kapalı ifadeler olsa da genel itibariyle 

anlaşılır bir dille kaleme alınmıştır. İlk surelerde geçen bazı ayet ve kavramların sonraki 

surelerde geçmesi durumunda ayet ile ilgili açıklama yapmayarak ilk tefsirini yaptığı 

sureye yönlendirmektedir. 

2.5. Bayraklı’nın Tefsiri Üzerine Yapılan Çalışmalar 

Müellifin tefsiri üzerine toplamda 3 adet yüksek lisans tezi bulunmaktadır. 

Yapılan bu çalışmalarda hangi konular ele alınmış onların kısaca tanıtımını yapacağız.    

1. Bayraktar Bayraklı'nın Tefsirinde Müteşâbih Ayetleri Yorumlama 

Yöntemi63 

Kayseri Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü öğrencisi Osman Arslan 

tarafından Prof. Dr. Erdoğan Pazarbaşı danışmanlığında 2019 yılında hazırlanan Yüksek 

lisans Tezi bulunmaktadır. 

Giriş ve iki bölümden oluşan bu çalışmada giriş kısmında müellifin hayatı ve 

eserleri incelenmiş olup birinci bölümde müteşabih ve muhkem kavramlarının genel bir 

değerlendirilmesi yapıldıktan sonra Bayraklı’nın bu iki kavram üzerine bakışı ve 

açıklamaları ortaya koyulmuştur. Son bölümde ise Bayraklı’nın müteşabih sıfatları 

teviline örnekler başlığı altında Allah’ın zati ve haberi sıfatları ele alınarak, müellifin 

görüşlerinden ve bu alanda yazılan tefsir ve diğer kaynaklardan istifade edilmiştir. 

2. Bayraktar Bayraklı’nın Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri Adlı 

Eseri ve Kadın Hakkındaki Ayetlere Getirdiği Yorumlar64 

Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü öğrencisi Mustafa Atilla tarafından 

Prof. Dr. Mehmet Ünal danışmanlığında 2019 yılında hazırlanan Yüksek Lisans Tezi 

bulunmaktadır. 

Bu çalışma giriş ve iki bölümden meydana gelmektedir. Giriş kısmında “Yeni Bir 

Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri” üzerine açıklamalarda bulunulmuş, Bayraktar 

Bayraklı’nın hayatı, eserleri, tefsirindeki metodu ve tefsirinde görülen güçlü ve zayıf 

noktalar gibi konular üzerine durulmuştur. Birinci bölümde tarihi süreçte kadın olgusu ve 

ontolojik yönüyle ilgili ayetlerin yorumu üzerine durulmuştur. İkinci bölümde yine 

kadının muamelatta ve toplumsal yaşamdaki yeri ile ilgili ayetlerin yorumları üzerine 

açıklamalarda bulunulmuştur. 

                                                           
63 Osman Arslan, Bayraktar Bayraklı'nın Tefsirinde Müteşâbih Ayetleri Yorumlama Yöntemi (Kayseri: 

Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019). 
64 Mustafa Atilla, Bayraktar Bayraklı’nın Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri Adlı Eseri ve Kadın 

Hakkındaki Ayetlere Getirdiği Yorumlar (Iğdır: Iğdır Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2019). 



BAYRAKTAR BAYRAKLI’NIN HAYATI VE ESERLERİ        Ali KAYA 
 

19 
 

 

3. Bayraktar Bayraklı'nın Tefsirinde Kur’an’ın Çağdaş Yorumları ve 

Kur’an’ı Yorumlama Yöntemi Üzerine Bir Değerlendirme65 

Kayseri Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü öğrencisi Gülcan 

Boyarbay tarafından Prof. Dr. Erdoğan Pazarbaşı danışmanlığında 2019 yılında 

hazırlanan Yüksek Lisans Tezi bulunmaktadır. 

Giriş ve iki bölümden oluşan bu tezde, giriş kısmında müfessirin hayatı, eserleri 

ve yapılan bir röportajdan bahsedilmektedir. İlk bölümde Kur’an’ın çağdaş yorumları 

genelinde itikadî, amelî ve ahlakî konular ile ilgili meseleler üzerinde durulmuştur. Yazar 

ikinci bölümde Bayraktar Bayraklı’nın Kur’an’ı yorumlama yöntemini incelemiştir. 

Buraya kadar olan bölümde Bayraktar Bayraklı’nın hayatı, eserleri, tefsirinde 

takip ettiği metodu inceledik. Tefsirde başvurulan kaynakları ve tefsir üzerine yapılan 

çalışmalar hakkında bilgi vermeye çalıştık. İkinci bölümde bilimsel tefsirin tanımı, 

doğuşu, gelişim süreci, savunanlar, karşı çıkanlar ve bilimsel tefsir ile ilgili literatür 

çalışması yapılarak gerekli görülen konular hakkında bilgiler sunulmaya çalışılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
65 Gülcan Boyarbay, Bayraktar Bayraklı'nın Tefsirinde Kur’an’ın Çağdaş Yorumları ve Kur’an’ı 

Yorumlama Yöntemi Üzerine Bir Değerlendirme (Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019). 



BİLİMSEL TEFSİR              Ali KAYA 
 

20 
 

3. BİLİMSEL TEFSİR 

 Kur’an ayetleri incelendiğinde, Allah’ın insanlara dini ve dünyevi yaşantısında bir 

takım sorumluluklar yüklediği görülmektedir. Allah yaratmış olduğu insanoğluna iyiyi 

kötüden, doğruyu yanlıştan ayırt edebilmesi için akıl ve düşünme kabiliyeti vermiştir. 

Kur’an’da birçok ayet insanları düşünmeye sevk etmektedir. Dolayısıyla Kur’an tabiatta 

yaratılmış olan hakikatlerin varlığından çokça bahsederek, ibret nazarıyla bakılmasını 

istemektedir. Nitekim Allah göklerin, yerin, gecenin, gündüzün, yağmurun, rüzgârın ve 

bulutların yaratılmasını işaret buyurarak, aklını kullanan bir toplum için bunların sevk 

edilmesinde nice deliller bulunduğunu belirtmektedir.66 

  Günümüzde ilim ve teknolojik gelişmelerin Kur’an’ın indiği döneme kıyasla 

ilerlemesi neticesinde, bilimsel olarak ifade edilen ayetleri daha derinlemesine anlama 

imkânı doğmuştur. Dolayısıyla günümüz insanları bu ayetleri okuyup anladığında 

Allah’a olan kulluk ve saygıları kat kat artacak, gelecek nesiller belki de bu ayetleri daha 

ayrıntılı bir şekilde anlama imkânına sahip olacaklardır.67 

Geçmişten günümüze özellikle son iki yüz yıldır canlılığını korumakla birlikte 

bilimsel tefsir alanında çalışma yapan birçok ilim insanı farklı tanım ve açıklamalarda 

bulunmuşlardır. Bu tefsir çeşidini savunanlar olduğu gibi eleştirenler de olmuştur. 

Konuyu fazla uzatmadan bilimsel tefsirin doğuşu, tarifi, taraftarları ve karşısında yer 

alanların izahını yaptıktan sonra bu alanla ilgili yapılan çalışmalardan bahsedilecektir. 

3.1. Bilimsel Tefsirin Tanımı 

Bilimsel tefsir üzerine geçmişten günümüze birçok tanım yapılmıştır. Bu 

tanımlamalar arasında üzerinde ittifak edilen bir tanım yapılmamış ise de ancak birbirine 

yakın veya aralarında bazı farklılıklar bulunan tanımlar yapılmıştır. Kur’an-ı Kerim’de 

bulunan ilim ve fenleri konu edinerek ayetleri açıklamayı amaçlayan tefsir dalına bilimsel 

tefsir denilmektedir.68 Başka bir tanıma göre bilimsel tefsir, Kur’ân ayetleriyle müspet 

ilmin keşifleri arasında ilgi kuran, ayetleri bu keşiflerin ışığında yorumlayan tefsir 

çeşididir.69 Bu tefsir, Kur’an’da geçen çeşitli bilim dallarıyla ilgili ayetleri, dinî ilimler 

dışındaki tecrübî ilimlerle “çağın ilmî icat ve gelişmeleri doğrultusunda” yorumlayan 

tefsir çeşididir.70 Bilimsel tefsire muhalif olanlar ise onu şu şekilde tarif etmişlerdir: 

Kur'ân ibarelerindeki bilimsel ıstılahları açıklamaya, onlardan çeşitli ilimleri ve felsefî 

görüşleri çıkarmaya çalışan bir tefsir çeşididir.71  

                                                           
66 Bakara 2/164. 
67 Ahmet Öz, Kur’an’ın Ana Konuları (İstanbul: Ensar yayınları, 2021), 311. 
68 Celal Kırca, Kur’ân ve Bilim  (İstanbul:  Marifet Yayınları, 1997), 38. 
69 Mehmet Sait Şimşek, “İlmî Tefsir Üzerine”, Günümüz Din Bilimleri Araştırmaları ve Problemleri 

Sempozyumu (Samsun: TDV yayınları, 1989), 199. 
70 Cüneyt Eren, “Bilimsel Tefsir Metodolojisi”, İslâmî İlimlerde Metodoloji/Usûl Meselesi-1, ed. İsmail 

Kurt (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2005), 562. 
71 İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi (Ankara: Fecr Yayınevi, 1996), 2/423. 



BİLİMSEL TEFSİR              Ali KAYA 
 

21 
 

Görüldüğü üzere bilimsel tefsir üzerine yapılan tanımlar farklı farklı olmuştur. Bu 

tanımlamalar arasında ortak bir görüş birliğinin olmaması ve bu anlam kargaşasına dikkat 

çeken Celal Kırca, karışıklığı giderecek bilimsel tefsir için şöyle bir tanım önermesinde 

bulunmuştur; Bilimsel verilerle ayetlerin işaret ettiği delaletler arasındaki uyumu 

araştıran ve açıklamaya çalışan bir tefsir çeşididir.72 

Belkıs’ın tahtının getirilmesi73 uzaklık dikkate alındığında saniye içinde somut bir 

varlığın bir yerden bir yere taşınmasına yani ışınlanmaya, Hz. Yakup’un, oğlu Hz. 

Yusuf’un kokusunu alması74 uzak mesafelerde olması durumu dikkate alındığında bu 

olayın koku nakline delalet etmesi şeklinde yorumlanması bilimsel tefsire birer örnektir.75 

3.2. Bilimsel Tefsirin Doğuşu ve Gelişim Süreci 

Bilimsel tefsir, müstakil bir tefsir ekolü hâline gelinceye kadar dirayet tefsiri 

içerisinde yer almış ve gelişmesini devam ettirmiştir.76 Abbasiler döneminde farklı bilim 

dallarında yapılan tercüme faaliyetleri bilimsel tefsir hareketini hızlandırmıştır. Yapılan 

bu tercüme faaliyetleri daha çok matematik, geometri, tıp, astronomi, fizik ve kimya gibi 

bilim dalları üzerine olmuştur.77  

Bu tefsir anlayışını sistemleştiren ilk kişi Gazzali’dir.78 (ö.505/1111) Bilimsel 

tefsir ile ilgili kendi döneminde önemli açıklamalarda bulunmuştur. İhyâu Ulûmi’d-Dîn 

ve Cevâhiru’l Kur’ân adlı eserlerinde bilimsel tefsirle ilgili düşünce ve görüşlerini dile 

getirmektedir.79 Gazzali Kur’an’da yer alan her bir kelimenin binlerce anlamı olduğunu 

ve bütün ilimlerin Kur’an’da bulunduğunu beyan etmiştir.80 Hatta bu görüşünü bir adım 

ileriye taşıyarak Cevâhiru’l Kur’ân adlı eserinde insanoğlunun geçmişte bilmediği veya 

gelecekteki tüm ilimlerin Kur’an’da bulunduğunu iddia etmiştir.81 

Bilimsel tefsirin bazı nüvelerinin sahabe döneminden itibaren görüldüğü de 

söylenmiştir. O dönemde bazı ayetlerle ilgili, bilimsel tefsir sayılabilecek örneklere 

rastlamak mümkündür. Çünkü Kur’an’daki kevnî ayetlerle ilgili tefsir ve yorumlar bir 

bakıma bilimsel tefsirdir.82  

                                                           
72 Celal Kırca; “Bir Anlama Sorunu Olarak Kur’an Yorumlarında Rasyonalizasyon”, Tarihten Günümüze 

Kur’an’a Yaklaşımlar, ed. Bilal Gökkır vd. (İstanbul: İlim Yayma Vakfı Kur'an ve Tefsir Akademisi, 

2010), 193. 
73 en-Neml 27/39. 
74 Yûsuf 12/94-95. 
75 Ömer Çelik, Tek Kaynak İki Irmak Kur’an’dan Teknolojik Yansımalar (İzmir: Işık Akademi Yayınları 

2009), 183-185. 
76 Veysel Güllüce, “İbn Rüşd’ün Eserlerindeki Bilimsel Tefsir Örnekler”, Diyanet İlmî Dergi, 48/3 (Eylül 

2012), 81. 
77 Çelik, Kur’an’dan Teknolojik Yansımalar, 50-51. 
78 Kırca, Kur’ân ve Bilim, 44. 
79 Gazzâlî, İhyâ-u Ulûmi’d-Dîn,1/822; a.mlf., Cevâhiru’l Kur’ân, çev. Abdülhalik Duram (İstanbul: Hikmet 

Neşriyat, 2011), 101-104; Çelik, Kur’an’dan Teknolojik Yansımalar, 52. 
80 Gazzâlî, İhyâ-u Ulûmi’d-Dîn,1/822. 
81 Gazzâlî, Cevâhiru’l Kur’ân, 101-104. 
82 Güllüce, “İbn Rüşd’ün Eserlerindeki Bilimsel Tefsir Örnekleri”, 81. 



BİLİMSEL TEFSİR              Ali KAYA 
 

22 
 

Bu tefsir ekolünün ortaya çıkmasında âlimler birçok sebep olduğunu 

zikretmişlerdir. Dini ve özellikle sosyal sebepler bu ekolün teşekkül etmesinde önemli bir 

faktör olarak karşımıza çıkmaktadır.83 Esasında bilimsel olaylara yönlendirmeyi ve 

dünyada yaratmış olduğu varlıklara ibret nazarıyla ders çıkarılmasını bizzat Allah 

istemektedir. Dolayısıyla Allah, Kur’an’ın birçok yerinde bu duruma işaret etmiştir. Bu 

meyanda şu ayetler insanoğluna ait sorumluluğu açıklamaktadır: 

“De ki: Bir bakın da görün, göklerde ve yerde neler var?”84 

“De ki: Yeryüzünde gezip dolaşın da, Allah ilk baştan nasıl yaratmış bir bakın.”85 

“Yeri döşeyen, onda oturaklı dağlar ve ırmaklar yaratan ve orada bütün 

meyvelerden çifter çifter yaratan O'dur. Geceyi de gündüzün üzerine O örtüyor. Şüphesiz 

bütün bunlarda düşünen bir toplum için ibretler vardır.”86 

Bu ayetlere benzer bilimle alakalı toplamda 750 ayetin varlığından 

bahsedilmiştir.87 Dolayısıyla bu ayetler Müslümanları araştırmaya ve düşünmeye sevk 

ederek daha iyi anlamaya ve yorumlamaya zorlamıştır.88 Gazzali’nin başlatmış olduğu bu 

tefsir hareketini ve anlayışını daha sonra meşhur müfessir Fahruddin er-Râzî 

(ö.606/1209) tefsirine tatbik ederek devam ettirmiştir.89 Razî, yaşamış olduğu dönemin 

ilmi görüş ve sosyo-kültürel dinamiklerini dikkate alarak Kur’an’da bulunan kevnî 

ayetleri tefsir etmiştir.90 Ayrıca bu tefsir ekolünün gelişim sürecinde Gazzali ve Razî’nin 

yanı sıra Farabî (ö.339/950), İbn Sîna (ö.428/1037) ve İbn Rüşd (ö.595/1199) gibi İslam 

filozofları da ekolün hem savunucuları hem öncüleri olmuşlardır.91 

Fahruddin er-Râzî ile en parlak dönemini yaşayan bu tefsir hareketi Razî’den 

sonra duraklama dönemine girmiştir.92 Bundan sonraki dönemde bu alanda yapılan 

çalışmalar ve ekolü savunan âlimler olmuştur. Muhammed b. Ebu’l-Fadl el-Mürsî, 

(ö.655/1257) Celaleddin es-Suyûtî (ö.911/1505) gibi âlimler bu konuda çalışmalar 

yapmışsa da nitelik bakımından Razi kadar başaralı olamamışlardır.93 Suyûtî, el-İtkân fî 

Ulûmi'l Kur’an ve el-İklîl adlı eserinde bilimsel tefsir ile alakalı açıklamalar yapmıştır. 

Ancak her iki esere de bu anlayış tavır olarak yansımamıştır.94 Suyûtî de aynı Gazzâlî 

gibi bütün ilimlerin kaynağının Kur’an olduğunu ve onun bütün ilimleri içerdiğini 

söylemiştir.95 

                                                           
83 Kırca, Kur’ân ve Bilim, 58. 
84 Yûnus 10/101. 
85 el-Ankebût 29/20. 
86 er-Ra’d 13/3. 
87 Tantavî Cevherî, el-Cevâhir fî Tefsîri’l Kur’ân  (Mısır: 1931), 1/3. 
88 Kırca, Kur’ân ve Bilim, 87. 
89 Muhsin Demirci, Tefsir Tarihi (İstanbul:  Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2003), 

233. 
90 Celal Kırca, Kur’an’ı Kerim ve Modern İlimler (İstanbul: Marifet Yayınları, 1982), 72. 
91 Kırca, Kur’ân ve Bilim, 43. 
92 Çelik, Kur’an’dan Teknolojik Yansımalar, 53. 
93 Kırca, Kur’ân ve Bilim, 45-46. 
94 Kırca, Kur’ân ve Bilim, 45. 
95 Suyûtî, el-İtkân, 2/1035. 



BİLİMSEL TEFSİR              Ali KAYA 
 

23 
 

17. asırda yaşayan Kâtip Çelebi’nin (ö.1067/1657) Mîzânü’l-Hak fî İhtiyâri’l-

Ehak adlı eseri ve akabinde Erzurumlu İbrahim Hakkı’nın (ö.1194/1780) Mârifetnâme 

adlı eseri yine bu alanda bilgi veren eserler arasındadır.96  

Bu tefsir hareketinin son dönemde en önemli temsilcilerinden birisi de 

Muhammed b. Ahmed el-İskenderânî’dir. (ö.1306/1888) O, Keşfü’l-Esrâri’n-

Nûrâniyyeti’l-Ḳurʾâniyye adlı eserinde modern bilimleri Kur’an ayetleriyle 

yorumlamıştır. Bu bağlamda eserinde gök ve yer cisimleri, hayvanlar ve bitkiler gibi 

konular hakkında geniş bir malumat sunmuştur. Ayrıca insana has olan kulak, göz, ses, 

dokunma ve tatma duyularına ilişkin çeşitli bilgilere de yer verilmiştir.97 Seyyid 

Abdurrahman el-Kevâkibî (ö.1320/1902) Tabâʾiʿu’l-İstibdâd adlı eserinde bilimsel 

konulara yer vermiştir. Gazi Ahmet Muhtar Paşa’nın, (ö.1337/1918) yetmişe yakın 

astronomi ile ilgili ayeti bilimsel verilerle açıkladığı Serâirü’l-Kur’ân fî Tekvîni ve İfnâi 

ve İâdeti’l-Ekvân adlı eseri incelendiğinde görülmektedir ki bu ve benzeri âlimler 

Kur’an’a bilimsel açıdan yönelenler arasındadır.98 Muhibbüddîn b. Abdilkādir el-Hatîb 

(ö.1969) tarafından Arapçaya tercüme edilen bu esere Emîr Şekîb Arslan da (ö.1946) bir 

önsöz yazarak eser hakkında “Şimdiye kadar Kur’an’a hizmet eden böyle başka bir 

kitabın olmadığını” dile getirmiştir.99 Bu eserin bir diğer özelliği ise Türkiye’de bu 

konuda müstakil olarak yazılan ilk eser olmasıdır.100 

Bu tefsir ekolü 20. yüzyıldaki en önemli temsilcisi ve savunucusu olan Tantavî 

Cevheri (ö.1940) ile doruk noktasına ulaşmıştır. Zira Cevheri, el-Cevahir fî Tefsîri’l-

Kur’ân adlı tefsirini yazarak bu tefsir hareketine adeta bir ivme kazandırmıştır. 

Müfessirin bu eseri toplamda 25 ciltten meydana gelmektedir. Kur’an’da yer alan bütün 

ayetleri tek tek bilimsel anlayışla tefsir etmiştir. Eserinde resimlerin bulunması ve 

genellikle ansiklopedik bilgilere yer verilmesi ve yeni bir ruh haliyle yazılması 

bakımından tefsir tarihi içerisinde önemli bir yere sahiptir. Ne var ki metotsuz kaleme 

alınması kendisinden istifadeyi zorlaştırmıştır. Dolayısıyla eserin kapsamlı bir şekilde 

yazılması ve bu alanda ilk deneme olması açısından İslam dünyasında hızlı bir şekilde 

tanınmış ve farklı dillere çevirisi yapılmıştır.101 

Bilimsel tefsir hareketini tam olarak benimsememekle hatta tenkit etmekle 

beraber bazı ayetleri bilimsel açıdan tefsir eden müfessirler de olmuştur. Şihâbüddîn 

Mahmûd el-Âlûsî (ö.1270/1854), Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır (ö.1942), Mustafa 

                                                           
96 Kırca, Kur’ân ve Bilim, 46. 
97 Şehmus Demir, “Bilimsel Tefsirin Tarihî Süreci ve Eleştirisi”, Kur’an ve Pozitif Bilim, ed. M. Turan 

Çalışkan (İstanbul: Kuramer Yayınları, 2020), 71. 
98 Kırca, Kur’ân ve Bilim, 46. Demir, “Bilimsel Tefsirin Tarihî Süreci ve Eleştirisi”, 71-72; Çelik, 

Kur’an’dan Teknolojik Yansımalar, 54; Demirci, Tefsir Tarihi, 233-234. 
99 Kırca, Kur’an-ı Kerim ve Modern İlimler, 254. 
100 Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, 2/ 434. 
101 Mehmet Sait Şimşek, Günümüz Tefsir Problemleri (İstanbul: Hikmetevi Yayınları, 2017), 95-96; Demir, 

“Bilimsel Tefsirin Tarihî Süreci ve Eleştirisi”, 72; Çelik, Kur’an’dan Teknolojik Yansımalar, 54; 

Demirci, Tefsir Tarihi, 234; Kırca, Kur’ân ve Bilim, 49.   



BİLİMSEL TEFSİR              Ali KAYA 
 

24 
 

el-Merâği (ö.1945) ve Seyyid Kutup da (ö.1966) âyetleri açıklarken bilimsel verilerden 

istifade eden Kur’ân yorumcuları arasındadır.102 

3.3. Bilimsel Tefsiri Savunanlar 

Kur’an’ı tarihin belli dönemlerinde bilimsel anlamda yorumlamayı kendisine 

gaye edinen âlimler, kendi görüşlerini destekleyen ayetleri bulma noktasında önemli 

ölçüde çalışmalar yapmışlardır. Kendi görüşlerini destekleme arzusuyla kaynak olarak 

gösterilen ayetler, bağlam itibariyle başka bir duruma tekabül etse de Kur’an’da ilmi veya 

bilimsel açıdan her şeyin olduğu bu ayetlerden çıkarılarak yorumlanmıştır.103 

İslam dünyasında Kur’an’ı bilimsel olarak yorumlayanları ve bu hareketi 

savunanları üç farklı kategoride değerlendirmek gerekmektedir. Bu doğrultuda, 

ayetlerden bilimsel bir çıkarımda bulunurken aşırıya gidenler, kısmi olarak 

benimseyenler ve tamamen karşı çıkanlar olarak ele almak mümkündür.104  

Bu tefsir anlayışını savunan kişiler delil olarak Kur’an’dan bazı ayetlere işaret 

etmişlerdir. “Biz sana kitabı her şeyin açıklayıcısı olarak indirdik.”105 ayetiyle “Kitapta 

herhangi bir şeyi eksik bırakmadık.”106 ayeti bu tefsir anlayışını savunanların görüşlerini 

desteklemek üzere ileri sürmüş olduğu delillerdir. Çağdaş dönemde etkin bir yapıya 

kavuşan bu anlayışı destekleyen müfessirler bu ayetlere ilave olarak “Onun hak olduğu 

ortaya çıkıncaya kadar belgelerimizi onlara hem dış dünyada hem de kendi içlerinde 

göstereceğiz.”107 ayetinde, “Dış dünyadaki belgeler” ifadesi onlara göre modern ilmin 

buluşları olarak yorumlanmıştır.108 

Bilimsel tefsir anlayışını savunanlar nakli ve akli olmak üzere iki delil öne 

sürmüşlerdir. Nakli delillere örnek olarak Kur’an’da her şeyin bilgisinin olduğunu 

bildiren ayetler,109 Hz. Peygamber’in Kur’an’ı araştırmaya yönelik sözleri, sahabe ve 

önceki âlimlerin sözleri bu harekete eğilim gösterenlerin temel dayanak noktası olmuştur. 

Akli delil olarak Kur’an’ın evrensel ve icaz olması hasebiyle tüm insanlığa hitabı 

düşünüldüğünde diğer milletler tarafından da anlaşılması gerektiği, bilimsel icazın inkâr 

edenleri aciz bırakacak bir güce sahip olması açısından önemli oluşu ve kevnî ayetler 

bilimsel anlayışla yorumlandığında böyle bir yaklaşımın İslam’a daveti kolaylaştıracağı 

yönünde fikirler öne sürülmüştür.110   

                                                           
102 Kırca, Kur’ân ve Bilim, 49; Çelik, Kur’an’dan Teknolojik Yansımalar, 55. 
103 Süleyman Gezer, Kur’an’ın Bilimsel Yorumu Bir Zihniyet Tahlili (Ankara: Ankara Okulu Yayınları 

2016), 40. 
104 Gezer, Kur’an’ın Bilimsel Yorumu, 44. 
105 en-Nahl 16/89. 
106 Enâm 6/38. 
107 Fussilet 41/53. 
108 Şimşek, Günümüz Tefsir Problemleri, 97. 
109 Enâm 6/38-59, en-Nahl 16/89. 
110 Veysel Güllüce, “Destekleyenler ve Karşı olanlar Açısından Bilimsel Tefsir”, Kur’an ve Pozitif Bilim, 

ed. M. Turan Çalışkan (İstanbul: Kuramer Yayınları, 2020), 124-132. 



BİLİMSEL TEFSİR              Ali KAYA 
 

25 
 

Bilimsel tefsir anlayışını benimseyen bazı kişiler onun Kur’an’ın icaz 

vecihlerinden biri olması hasebiyle birçok bilim insanının iman etmesini bu yönüne 

bağlamışlardır. Tıp sahasında uzman olan Maurice Bucaille ve embriyoloji alanında 

yaptığı çalışmalarla dünya çapında tanınan ve aynı zamanda Türkiye’de Tıp 

Fakültelerinde kitapları okutulan Keith L. Moore bu isimlerden sadece bir kaçıdır.111 

Bilimsel tefsir anlayışını belli bir sistematiğe kavuşturan köklü bir şekilde 

savunan Gazzali’den yaşadığımız bu döneme kadar bilimsel tefsir hareketi, tarihin farklı 

dönemlerinde kendisine taraftar bulmayı başarmıştır. Günümüzde bu harekete eğilim 

gösterenler de vardır. Ülkemizde bu tefsir ekolünü savunan ve önemli şahsiyetlerden 

birisi olan, bu meyanda eserler kaleme alan Celal Kırca’dır. O, Kur’an’da yer alan 

bilgilerin içeriğinin geniş ve çok yönlü olması, bu bilgilerin muhatabının insan olduğu 

düşünüldüğünde insanla bağlantısı olan tüm varlıklarla ilgili bilgilerin Kur’an’da 

olduğunu iddia etmiştir.112  

Farklı bilim dallarına ait bilgilerin Kur’an’da varlığından bahseden Kırca, bu 

bilgilerin ayrıntıdan uzak olduğunu var olan bilgilerin ise sistematik olmadığını vurgular. 

Bu bilgilere dayanarak sistem kurma görevinin insana ait olduğunu savunur. Bu 

doğrultuda fıkıh ilminin sistematik olarak Kur’an’da olmadığını fakat bu alanla ilgili 

İslam hukukçularının sünnet ve içtihada dayanarak kendi hukuk sistemlerini kurduğunu 

ifade eder. Bu alanla ilgili bilgilerin Kur’an’da bulunduğunu ama anlaşılan manada 

Kur’an’ın bir hukuk kitabı özelliği taşımadığını beyan etmektedir. Dolayısıyla böyle bir 

sonucun diğer ekoller içinde de geçerli olduğunu izah etmektedir. Kur’an’ın kendine has 

bir üslubu ve bilgilendirme biçimi olduğunu vurgulayarak bu bilgilendirmenin insana ait 

olan bilgilendirme ile mukayese edilemeyeceğini beyan etmektedir.113  

“İlmin Işığında Asrın Kur'ân Tefsiri” isimli eserin müellifi Celal Yıldırım ve 

“Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri” adlı eserin yazarı Süleyman Ateş de Kur'ân ayetlerini 

bilimsel verilerle izah eden ve bu hareketi savunan günümüz müfessirlerindendir.  

Netice itibariyle bu alanda birçok âlim eser yazarak fikir beyan etmiştir. Kur’an 

hukuk, tarih, astronomi, tıp, fıkıh veya bir kelam kitabı değildir. Onun amacı Allah’a 

kulluğu öğreterek insanın hidayete ermesine, içerisinde yer alan hükümlerin yerine 

getirildiği takdirde insanı hem bu dünyada hem de ahiret âleminde mutlu bir sona 

ulaştırmaktır. Kur’an’ı Kerim incelendiğinde insanları bilim ve teknolojiye yönlendiren 

ayetler de yok değildir. Bu doğrultuda ayetlerin asıl vermek isteği mesaj bağlamından 

koparılmayarak üzerinde düşünülmesi daha doğru bir yaklaşım olacaktır.114 

                                                           
111 Hayati Aydın, “Bilimsel Tefsir Anlayışına Karşı Çıkanlara Reddiye Bağlamında Bilimsel Tefsir ve İlmî 

Değeri” Kur’an ve Pozitif Bilim, ed. M. Turan Çalışkan (İstanbul: Kuramer Yayınları, 2020), 105. 
112 Kırca, Kur’ân ve Bilim, 46. 
113 Celal Kırca, Kur’an ve Fen Bilimleri (İstanbul: Marifet Yayınları, 2005), 58-59. 
114 Ahmet Öz, Kur’an’ı Anlamada Bağlam (İstanbul: Hikmetevi Yayınları, 2016), 198-199; Kırca, Kur’ân 

ve Bilim, 22; Demirci, Tefsir Tarihi, 237-238; Şimşek, Günümüz Tefsir Problemleri, 110. 



BİLİMSEL TEFSİR              Ali KAYA 
 

26 
 

3.4. Bilimsel Tefsire Karşı Çıkanlar 

Bilimsel tefsiri savunanlar olduğu gibi onu eleştirenler de olmuştur. Bu durum 

doğal karşılanmalıdır. Ayetlerin dirayet metoduyla tefsir edilmesine yapılan itirazlar 

olduğu gibi bilimsel tefsir hakkında da itirazlar vaki olup böyle bir tefsir anlayışı uygun 

görülmemiştir. Nitekim bilimsel tefsire itirazlar yeni olmayıp tarih sahnesinde çok 

eskilere dayanmaktadır. “Gökler ve yer bitişikken onları ayırdık.”115 ayeti hakkında 

sahabe ve tabiîn döneminde dahi farklı anlayışlar söz konusudur.116  

Bilimsel tefsir anlayışına en köklü itiraz meşhur fıkıh usulü âlimi İbrâhîm b. Mûsâ 

Ebû İshâk eş-Şâtıbî’den (ö.790/1388) gelmiştir. O el-Muvâfaḳât fî Uṡûli’ş-Şerîʿa adlı 

eserinde bu eğilimi ele alarak karşı çıkmıştır. Eserinde Kur’an’ın ümmi Araplara hitap 

ettiğini ifade etmektedir. Kur’an’ın o günkü toplumun fikir seviyesini esas aldığını, bu 

seviyeyi korumanın gerekliliğinden bahsetmektedir. Sahabe, tabiin ve akabinde gelen 

âlimlerden dünya ve ahiret hükümleri dışında Kur’an’da tüm ilimlerin olduğuna dair bize 

hiçbir görüş nakledilmedi diyerek, bu konuda görüş beyan edilseydi onlardan haberimiz 

olur zaten onlarda bu konu hakkındaki meseleleri açıklığa kavuştururlardı demektedir. 

Dolayısıyla Şâtıbî, bütün ilimlerin Kur’an’da bulunduğunu ileri sürenlerin iddiasının 

doğru olmadığını savunmaktadır. Kur’an’ın bazı ilimleri ihtiva ettiğini ancak bunların 

zaten Arapların bildiği ilimler olduğunu vurgulamaktadır. Şâtıbî, bu ekole mensup olan 

kimselerin delil olarak öne sürdüğü “Kitapta herhangi bir şeyi eksik bırakmadık.”117 

ayetinde kastedilenin ise Levh-i Mahfuz olduğunu ifade etmektedir.118 

Şâtibî’nin öne sürmüş olduğu gerekçeleri açıklayan ve bu görüşlerin çok sağlam 

olduğunu savunan Muhammed Hüseyin ez-Zehebî de (ö.1977) aynı şekilde bilimsel 

tefsire karşı çıkmıştır. Nüzûl dönemindeki muhataplar tarafından bilinmeyen, sonradan 

meydana gelmiş yeni birtakım ıstılahî manaların Kur’ân lafızlarına hamledilmesi 

durumunda Kur’an’ın belağatından söz edilemeyeceğini vurgulamaktadır. Bu lafızlara 

yüklenecek manaların nüzul dönemindeki muhatapların bildiği anlamlar olması 

gerektiğini belirtmiştir. Bugün doğruluğu kabul edilen bir bilimsel verinin yanlışlığı 

ortaya çıktığı zaman onun terkedilmesi muhakkaktır. Dolayısıyla Kur’an’da bütün 

ilimlerin olduğunu savunmak, yanlış bir nazariyenin varlığının Kur’an’da kabul edilmesi 

durumunda, Müslümanların kendi ana kaynağı hakkında şüpheye düşmesine neden 

olabileceğini ileri sürmüştür.119 

                                                           
115 el-Enbiya 21/30. 
116 Güllüce, “Destekleyenler ve Karşı olanlar Açısından Bilimsel Tefsir”, 121. 
117 Enâm 6/38. 
118 Ebû İshâk eş-Şâtıbî, el-Muvâfakât fî Usûli’ş-Şerîʿa, (Beyrut: Dârü’l-Ma‘rife, 2004), 2/63; Kırca, Kur’ân 

ve Bilim, 51; Demirci, Tefsir Tarihi, 236; Gezer, Kur’an’ın Bilimsel Yorumu, 45; Şimşek, Günümüz 

Tefsir Problemleri, 101; Demir, “Bilimsel Tefsirin Tarihî Süreci ve Eleştirisi”, 67-68; Çelik, 

Kur’an’dan Teknolojik Yansımalar, 84-85.  
119 Muhammed Hüseyin ez-Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn (Kahire: Dâru’l-Hadis, 2005), 2/430; Demirci, 

Tefsir Tarihi, 236-237; Gezer, Kur’an’ın Bilimsel Yorumu, 46. 



BİLİMSEL TEFSİR              Ali KAYA 
 

27 
 

Bilimsel tefsire karşı çıkan bir diğer isim Emin el-Hûlî’dir. (ö.1966) Bilimsel 

yorumun imkânsızlığını savunan Hûlî, lügat, belagat,  dini ve itikadî açıdan bilimsel 

tefsiri kabul etmenin mümkün olmadığını savunur. Bu doğrultuda Şâtibî’nin görüşlerini 

destekleyerek Kur’an’ın bilim iddiasında olmadığını ifade eder. Öte yandan eşi ve 

takipçisi olan Âişe Abdurrahman (ö.1998) da bilimsel tefsiri bir sapma olarak 

değerlendirir. Bu tefsir ekolüne meyleden gençlerin büyük bir tehlikeye maruz kalacağını 

iddia etmektedir. Çünkü ona göre Kur’an’ın, tıp, anatomi, biyoloji vb. ilimler alanında, 

bilimsel tefsir hareketinin peşinden gidenlere Kur’an’ın bir şey sunmayacağını ifade 

etmektedir. Buradan hareketle bilimsel tefsire meyil gösterenlerin, Kur’an’ın yaşadığımız 

çağdaki insanlara hitap etmeme gibi olumsuz bir düşünceye kapılacakları iddiasında 

bulunmaktadır120 

Bilimsel tefsir metodunu eleştirenler arasında Reşid Rıza, (ö.1935) Mahmut 

Şeltut, (ö.1963) Abbas Mahmud el-Akkâd, (ö.1964) Seyyid Kutup, (ö.1966) Ebü’l A‘lâ 

el-Mevdûdî, (ö.1979) Muhammed İzzet Derveze, (ö.1984) Subhî b. İbrâhîm es-Sâlih 

ve(ö.1986) Muhammed Arkoun (ö.2010) gibi bilim insanları bulunmaktadır.121 

Bilimsel tefsiri eleştiren veya savunan pek çok kişi olmuştur. Eleştirenler 

gerekçelerini serdetmişlerdir. Bazı kişilerin eleştirisi çok sert olurken bazıları da ılımlı 

eleştiride bulunmuştur. Kur’an’da bulunan her ayeti bilimsel açıdan değerlendirmeleri,  

bilimsel tefsir yapan kişilere yöneltilen itirazlar arasındadır. Bazı ayetlerin vermek 

istediği mesaj farklı olabilmektedir. Dolayısıyla bu itirazlar, bilimsellikle hiç alakası 

olmamasına rağmen ölçü tanımayan ve aşırı gidenlere karşı olmuştur. Bilimsel tefsire 

karşı çıkanların dahi zaman zaman bu tür tefsirlere giriştikleri görülmektedir.122 Bilimsel 

tefsire karşı olanların gerekçelerini kısaca şöyle özetleyebiliriz: 

Bilimsel verilerin sürekli değişkenlik göstererek sabit kalmaması, bilimsel 

konularla aşırı ilgilenmeden dolayı diğer konuların göz ardı edilmesi durumu itiraz 

edenlerin ileri sürdükleri gerekçelerdir. Kur’an ile bilimsel verilerin çatışacağı endişesi 

ve ilmi keşiflerin önce batılılar tarafından bulunması daha sonra bu ekole mensup 

kimselerin bu ilmi keşiflerin Kur’an’da yer aldığını söylemeleri diğer bir gerekçe olarak 

karşımıza çıkmaktadır.123 

Sonuç olarak diyebiliriz ki Kur’an’da bulunan her ayeti bilimsel bir veriyle 

destekleme arzusu ne kadar yanlış ise onun sadece indiği dönemdeki ilk muhataplara 

hitap ettiğini söylemekte bir o kadar yanlış düşüncedir. Çünkü Allah, “Bu Kur’an, bütün 

insanlığa sadece bir öğüt, bir hatırlatmadır.”124 buyurarak Kur’an’ın evrensel olduğunu 

beyan etmektedir.   

                                                           
120 Şimşek, Günümüz Tefsir Problemleri, 104. 
121 Abdurrahman Ateş, “Geçmişten Günümüze Bilimsel Tefsir Okulu”, Din Bilimleri Akademik Araştırma 

Dergisi, 2/4 (Şubat 2002), 136-139; Kırca, Kur’ân ve Bilim, 52. 
122 Güllüce, “Destekleyenler ve Karşı olanlar Açısından Bilimsel Tefsir”, 142. 
123 Kırca, Kur’ân ve Bilim, 59-60; Güllüce, “Destekleyenler ve Karşı olanlar Açısından Bilimsel Tefsir”, 

142-143. 
124 Sâd 38/87; el-Kalem 68/52; et-Tekvîr 81/27. 



BİLİMSEL TEFSİR              Ali KAYA 
 

28 
 

3.5. Bilimsel Tefsir Yapacak Kişide Aranan Şartlar 

 Bilimsel tefsirin sağlıklı bir yapıya kavuşturulması ve ayetler hakkında gelişi 

güzel aşırı söylemlerin önüne geçilmesi bakımından bilimsel tefsir yapacak kişide bazı 

şartlar aranmıştır.  

 Bu şartların ilki dirayet tefsiri için aranan şartlara sahip olmaktır. Çünkü bilimsel 

tefsir dirayet tefsiri içerisinde değerlendirilmektedir.125 Müfessirin bilmesi gereken 

ilimler ise nahiv, lügat, sarf, belagat, nâsih-mensûh, usul-i fıkıh, kelâm, esbâb-ı nüzul, 

kıssalar ve hadis gibi ilimleri bilmek aranan şartlar arasında olup bu ilimlerin önemi 

kaynaklarda belirtilmiştir.126 

 İkincisi, ayetlerin işaret etmiş olduğu bilimsel konular hakkında detaylı bilgiye 

sahip olmaktır. Müfessir tefsir ettiği ayetlerde kullanacağı bilimsel verilerin, kanun veya 

teori olduğunu iyi bilmek zorundadır. Çünkü teori halindeki bir bilgi, aklın meyletmesi 

sonucunda bilimsel gerçek gibi sunulabilir. Ayetleri yorumlarken neye delalet ettiği 

hakkında kesin bilgi sahibi olmadan görüş beyan etmek doğru bir yaklaşım değildir. 

Dolayısıyla bilimsel tefsir yapacak kişinin fen bilimleri hakkında yeterli bilgi sahibi 

olması gerekmektedir.127 

3.6. Kur’an’a Bilimsel Yaklaşımın Sınırları  

Kur’an’da yer alan ayetleri bilimsel verilerle yorumlayan bazı kimseler aşırıya 

kaçarak zorlama yorumlarda bulunmuşlardır. Böyle bir yaklaşım neticesinde bazı ilim 

adamları bilimsel verileri dikkate almamış, ilk muhatapların anladığı kadarıyla yetinme 

yolunu seçmişlerdir. Bu bağlamda bilimsel yorumda yöntem probleminin tespit edilmesi 

ve metodolojik olarak bu yorumlamaya sınır tayin edilmesi keyfi ve zorlama tevillerin 

önüne geçmek adına büyük önem arz etmektedir.128 

Kur’an’ın yorumunda bilimsel verilerin kullanılması noktasında bazı hususlara 

dikkat edilmesi gerekmektedir. Bunlar kısaca şöyle özetlenebilir: 

Kur’an’ın temel amacı insan hayatına yön vererek onu en ideal bir yaşam tarzına 

yönlendirmektir. O insanlar için bir hidayet kaynağıdır. Allah Kur’an’da bu hususlara 

dikkat çekmektedir.129 Bilimsel olarak zikredilen ayetler Kur’an’ın Allah’ın sözü 

olduğunu doğrulamak için bir vesileden ibarettir.130 

Tefsiri yapılan ayetlerde konu bütünlüğüne dikkat edilmelidir. Bir konu hakkında 

bilgi veren başka bir ayet varsa karşılaştırma yapılmalıdır. Ayrıca sahih hadisler ve 

                                                           
125 Veysel Güllüce, Bilimsel Tefsirde Usûl (Erzurum: Aktif Yayınevi, 2007), 94. 
126 Muhammed Abdülazîm ez-Zürkânî, Menâhilü’l İrfân fî Ulûmi’l Kur’ân (Beyrut: Dâru’l Kütübi’l 

İlmiyye, 2004), 294-295. 
127 Güllüce, Bilimsel Tefsirde Usûl, 95-96. 
128 Ahmet Akbaş, “Kur’an’ın Bilimsel Veriler Işığında Yorumlanmasına Yönelik Eleştirilerin Kritiği” 

Kur’an ve Pozitif Bilim, ed. M. Turan Çalışkan (İstanbul: Kuramer Yayınları, 2020), 289. 
129 el-Bakara 2/185; el-İsra 17/9-10; el-Maide 5/15-16; İbrahim 14/1; el-Hadid 57/9. 
130 Akbaş, “Kur’an’ın Bilimsel Veriler Işığında Yorumlanmasına Yönelik Eleştirilerin Kritiği”, 289. 



BİLİMSEL TEFSİR              Ali KAYA 
 

29 
 

ayetler arası bağlam dikkate alınmalıdır. Bütüncül bir bakış açısıyla değerlendirme 

yapılmalıdır. Kur’an bilgisinin her bilgiden üstün olduğu hatırda tutularak ayetle bilimsel 

veriler arasında bağlantı kurmak adına külfetli yorumlar yapılmamalıdır. Bilimsel 

verilerden ihtiyaç kadar yararlanmalı, kesinleşmiş olanları tercih edilmelidir. Alanında 

uzmanlaşmış kişilerin mutlaka görüşlerine başvurulması gerekmektedir.  Kur’an’ın ifade 

ettiği fakat günümüz şartlarında bilimin henüz ulaşamadığı konularda ihtiyatlı davranarak 

görüş beyan edilmemelidir. Geçmiş zamanda var olan âlimlerin kendi dönemlerinin 

şartlarına göre ayetlerden birtakım bilimsel çıkarımlar yapmış olmaları ve gerekli çabayı 

göstermiş olmalarından dolayı onlara karşı hürmet edilmeli edep çerçevesinde hareket 

edilmelidir. Nihai olarak bilimsel verilere dayandırılmak suretiyle yapılan yorumlarında 

insan tarafından yapıldığı unutulmamalı ve hata yapma ihtimali göz önünde 

bulundurulmalıdır. Her zaman her şeyin en doğrusunu yüce Allah’ın bileceği gerçeği 

vurgulanmalıdır.131 

3.7. Bilimsel Tefsirle İlgili Literatür 

Tarihin belli dönemlerinde bilimsel tefsir hareketine eğilim gösteren kimseler, 

bazı eserler kaleme almışlardır. Öte yandan bu tefsir anlayışını eleştiren kimseler de aynı 

şekilde eserler yazarak bilimsel tefsiri savunanlara cevap vermişlerdir. Zira bu alanla 

alakalı gerek ciltler dolusu gerekse müstakil olarak çok sayıda geçmişten günümüze 

birçok çalışma yapılmıştır. Şimdi bu sahada önemli olarak gördüğümüz bazı eserlerin 

müellifleri ile birlikte kısa bir tanıtımını yapacağız.  

Kur’an ayetlerini bilimsel verilerle açıklama girişiminde bulunarak tefsirine ilk 

defa bu anlayışı yansıtan Fahruddîn er-Râzî’nin, Mefâtîhu’l-Ğayb adlı eseri çıkmaktadır. 

Razi eserinde Batlamyus’un kozmolojisine uygun tarzda yorumlarda bulunmuştur.132 Bu 

doğrultuda Razi, “Yeri de yaydık”133 ayetinin tefsirini yaparken dünyanın yuvarlak 

olduğunu söylemekle birlikte134 “O, yeri sizin için bir döşek yaptı”135 ayetindeki “firaş” 

kavramından yola çıkarak dünyanın sakin olduğunu ve dönmediğini iddia etmiştir. 

Dünyanın hareket halinde olması düşünüldüğünde birçok problemin ortaya çıkacağını 

söyleyerek bu konuda detaylarıyla birlikte açıklama yapmıştır.136  

Kur’an’ın bütün ilimleri ihtiva ettiğini savunan, ayetlerin işaret ettiği ilimleri geniş 

bir şekilde açıklayan bu alanda çarpıcı örnekler ortaya koyan bir diğer kişi ise Endülüslü 

ilim adamı Muhammed b. Ebu’l Fadl el-Mürsî’dir. (ö.655/1257) Süyûtî’nin el-İtkân fî 

                                                           
131 Ergün Çapan, “İfrat ve Tefrit Arasında Kur’an ve İlmi Hakikatler” EKEV Akademi Dergisi 16/51(2012), 

189-191; Eren, “Bilimsel Tefsir Metodolojisi”, 570-571; Güllüce, Bilimsel Tefsirde Usûl, 95-96; Gezer, 

Kur’an’ın Bilimsel Yorumu, 196-200. 
132 Kırca, Kur’ân ve Bilim, 44. 
133 Hicr 15/19. 
134 Fahruddin Er-Râzî, Tefsir-i Kebir Mefâtihu’l-Gayb çev. Suat Yıldırım vd. (Ankara: Akçağ Yayınları, 

1990), 14/78. 
135 el-bakara 2/22. 
136 Râzî, Mefâtihu’l-Gayb 2/102. 



BİLİMSEL TEFSİR              Ali KAYA 
 

30 
 

Ulûmi’l-Kur’ân adlı eserinde görüşlerine yer verdiği Mürsî, Kur’an’ın astronomi, cedel, 

hendese, tıp ve cebir gibi ilimleri içerdiğini ifade eder.137 Örneğin tıp ilminin insan 

sağlığıyla ilgilendiğini sağlıklı bir yaşam için ölçülü beslenmenin muhafaza edilmesi 

gerektiğini vurgulayan Mürsî, bu görüşünü “İkisinin arasında, dengeli bir şekilde”138 

ayetiyle desteklemiştir.139  

Mürsî, Kur’an’dan bazı ayetleri delil göstererek farklı meslek gruplarına ve alet 

isimlerine geniş bir şekilde işaret eder. Bunlardan bazılarına değinecek olursak; 

“…Cennet yapraklarından üzerlerini örtmeye başladılar.”140 ayetinin Terziliğe, 

“…Örümcek kendisine bir ev edindi.”141 ayetinin Marangozluğa, 

“Başımın üstünde ekmek taşıyordum.”142 ayetinin Fırıncılığa, 

“Ektiğinizi gördünüz mü?”143 ayetinin Dokumacılığa, 

“Lamba cam içerisindedir.”144 ayetinin Camcılığa, 

“Allah’ın Boyası”145 ayetinin Boyacılığa,  

“…Kavmi, yanlarındaki altın ve gümüşten bir buzağı yaptılar”146 ayetinin 

Kuyumculuğa, işaret ettiğini iddia etmiştir.147 “Kitapta hiçbir şeyi eksik bırakmadık.”148 

ayetinden evrende olmuş veya olacak tüm şeylerin bu ayetin kapsamında bulunduğunu 

söyleyerek bütün ilimlerin Kur’an ayetlerinden istinbat edileceğini ifade etmektedir.149 

Bu sahada kaleme alınan ve bilimsel konuları derinlemesine genişçe işleyen her 

ayetin bilimsel bir konuya işaretini izah eden Tantavî Cevherî’nin, (ö.1940) ara vermeden 

13 yılda yazdığı, el-Cevâhir fî Tefsîri’l Kur’ân adlı eseri, Müslümanları daima ilme ve 

tekniğe teşvik edici özelliğe sahip olması ve alışılmışın dışında bir üslupla yazılması 

açısından bilimsel tefsir literatüründe oldukça önemi haizdir. 25 cilt olarak basılmış, 

Cevheri’nin bazı unutmuş olduğu konuları eklemesi suretiyle bir cilt daha ilave edilerek 

toplamda 26 ciltten meydana gelen bu eser bilimsel tefsir ekolü bünyesinde önemli bir 

yere sahiptir.150  

                                                           
137 Suyûtî, el-İtkân, 2/354. 
138 el-Furkan 25/67. 
139 Suyûtî, el-İtkân, 2/354. 
140 el-Furkan 7/22. 
141 el-Ankebût 29/41. 
142 Yûsuf 12/36. 
143 Vâkıa 56/63. 
144 Nûr 24/35. 
145 el-Bakara 2/138. 
146 el-A’râf 7/148. 
147 Suyûtî, el-İtkân, 2/355. Celal Kırca, “Kur’an-ı Kerim ve Modern İlimler”, Diyanet Dergisi 20/2 (Haziran 

1984), 45-47.  
148 Enâm 6/38. 
149 Suyûtî, el-İtkân, 2/355; Demir, “Bilimsel Tefsirin Tarihî Süreci ve Eleştirisi”, 65/66; Fatih Tiyek, 

“Kur’an Ayetlerini Bilimsel Verilerle İlişkilendirmenin Çerçevesi Üzerine” Kur’an ve Pozitif Bilim, 

ed. M. Turan Çalışkan (İstanbul: Kuramer Yayınları, 2020), 209; Gezer, Kur’an’ın Bilimsel Yorumu, 

33.  
150 Kırca, Kur’ân ve Bilim, 48; Osman Arslan, Tantavî Cevheri Örneğinde Bilimsel Tefsir (Erzurum: 

Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006), 49-51. 



BİLİMSEL TEFSİR              Ali KAYA 
 

31 
 

Tantavî, işârî tefsir ekolüne mensup bazı kimselerin tasavvufi tefsirde yaptıklarını 

tek başına bilimsel tefsirde yapmıştır. Kevni ayetlerin icazını geniş bir şekilde açıklayan 

Tantavî, tefsirinde yöntem endişesi taşımadığından dolayı bazı konular tekrar edilmiştir. 

Konu ile alakalı verilen bilgilere diğer farklı ciltlerde rastlamak mümkündür.151 

Tantavî, “Hastalandığım zaman bana şifa verendir.”152 ayetini tefsir ederken tıpla 

ilgili konulara yer vererek genel temizlik, diş temizliği ve misvak gibi konular üzerinde 

durmuş bu gibi konuları açıklarken uzman kişilerin görüşlerini zikrederek bilimsel 

anlamda açıklama yapmıştır.153 

“Hani siz, Ey Mûsâ! Biz bir tek yiyecekle dayanamayacağız. Bizim için rabbine 

dua et de bize toprağın mahsullerinden; sebzelerinden, kabakgillerinden, sarımsağından, 

mercimeğinden, soğanından bitirsin demiştiniz.”154 ayetinden bitkilerin gıda değerlerini 

ve beslenmedeki rollerinden bahsederek bilimsel verilerle açıklamada bulunmaktadır. 

Bitkiler üzerine uzman olan kişilerin görüşlerini ve metotlarını geniş bir şekilde 

açıklamayı ihmal etmediği görülmektedir.155 

“Göğü yükseltti ve ölçüyü koydu.”156 ayetini yorumlarken ölçüyle alakalı 

Gazzali’nin, bir kimse bütün ilimleri öğrenmeden ölçüyü anlayamaz sözünü naklettikten 

sonra ölçünün dünyadaki tezahürlerden bahseder. Bu meyanda örümceklerden ve 

ağındaki sanattan, arılar ve bal peteğinden, karıncalardan, bazı taşların şekillerinden ve 

vasıflarından, balık ve deniz hayvanlarından, İslam dünyasında yapılan matematik 

çalışmaları ve sayıları ele alarak ansiklopedik bilgiler eşliğinde bu konular üzerinde 

etraflıca açıklamalarda bulunmaktadır.157 

Türkiye’de bilimsel tefsir ile alakalı Celal Kırca’nın kitapları ve makaleleri detaylı 

bilgiler sunmaktadır.158 Diğer İslam ülkelerinde bu tefsir ile ilgili çalışmaların daha bir 

yoğunlukta olduğunu söylemek mümkündür. Bilimsel tefsir ekolüne katkıda bulanan 

çağımız ilim adamlarından bazıları şu şekildedir; Abdülmecid Zindânî, Zağlûl en-Neccâr, 

Abdurrezzak Nevfel, Ahmed Ömer Ebû Hacer, Hanefi Ahmed, Muhammed Ahmed 

Demrâvî, Müsaid b. Süleyman et-Tayyâr, Yusuf Mürüvve, es-Seyyid Cümeylî, Mürhif 

Abdulcebbar ve Abdülaziz İsmail gibi şahısların bu alanda eserleri mevcuttur.159 

 Netice itibariyle bilimsel tefsir konusunda birçok müstakil çalışma yapılmıştır. Bu 

çalışmalar incelendiği zaman ortaya çıkan tablo, bilimsel tefsir alanında görüş beyan eden 

                                                           
151 Kırca, Kur’an-ı Kerim Ve Modern İlimler, 233. 
152 eş-Şuarâ 26/80. 
153 Cevheri, el-Cevâhir, 13/49-60. 
154 el-Bakara 2/61. 
155 Cevheri, el-Cevâhir, 1/76-79. 
156 er-Rahmân 55/7. 
157 Cevheri, el-Cevâhir, 19/32-60. 
158 Kırca, Kur’an ve Fen Bilimleri; a.mlf., Kur’ân ve Bilim; a.mlf., Kur’an-ı Kerim Ve Modern İlimler. 
159 Bu eserler hakkında geniş bilgi için bakınız; Celal Kırca, İlimler ve Yorumlar Açısından Kur’an’a 

Yönelişler (İstanbul: Marifet Yayınları, 2009), 195-214; Şehmus Demir, Kur’ân’ın Yeniden 

Yorumlanması (İstanbul: İnsan Yayınları, 2014), 11-123; Ateş, “Geçmişten Günümüze Bilimsel Tefsir 

Okulu”, 130. 



BİLİMSEL TEFSİR              Ali KAYA 
 

32 
 

ilim adamlarının asıl gayelerinin, Kur’an’a ve insanlığa hizmet olduğu rahatlıkla 

anlaşılmaktadır. Bu alanda yine makaleler, konferanslar, köşe yazıları mevcut olup 

internet sitelerinde etraflıca bilgilere ulaşmak mümkündür. Tezimizin sınırlılıkları 

kapsamında önemli gördüğümüz eserler izah edilmeye çalışılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

33 
 

4. BAYRAKLI’NIN TEFSİRİNDE AYETLERE BİLİMSEL YAKLAŞIMI 

4.1. Astronomi İle İlişkilendirilen Ayetler 

Astronomi, etrafımızı çevreleyen evreni, bütün gök cisimlerini, gezegenlerin ve 

diğer cisimlerin oluşumlarını, fiziksel yapılarını, kimyasal bileşenlerini, birbirlerine göre 

konumlarını ve onların hareketlerini inceleyen bir bilim dalıdır.160 

Gök cisimleri, eski çağlardan beri insanoğlunun merakını cezbetmiştir. Çünkü 

gökyüzündeki cisimlerin durumları, ay ve güneş tutulmaları, gök gürültüleri ve zaman 

zaman yeryüzüne düşen gök cisimleri, hemen hemen bütün insanların dikkatini çekmiş, 

onların merak, korku hatta zevk ve hayret duygularını harekete geçirerek düşünmeye sevk 

etmiştir. Öyle ki bazı kavimler, gökyüzünde tapınacak gök cisimleri aramışlar ve 

kendilerince tapınmaya layık gördükleri bazı gök cisimleri bulmuşlardır. Zira yapılan 

tarihî araştırmaların ve arkeolojik kazıların da bu görüşü doğrular nitelikte olduğunu 

söylemek mümkündür.161 Nitekim bu bağlamda Kur’an, Hz. İbrahim’in ilahi tevhidin 

delillerini semada bulmasını ve doğru yoldan çıkan kavmini kurtarmaya çalışmasını 

bizlere haber vermektedir.162  

Müslüman âlimler Astronomi bilimiyle çok sık ilgilenerek onda günlük hayata 

dair birçok pratik fayda görmüşlerdir. Örneğin karalarda ve denizlerde gidilecek yönün 

belirlenmesinde, elverişli zamanı seçmede, kıble ve namaz vakitlerinin tayin edilmesinde 

ve ziraat işlerinin zamanlamasını ayarlamada bu bilimden yararlanmışlardır. 

Müslümanlar astronomi bilimlerine İlm’ül Hey’e, İlm’ün Nucûm ve İlm’ül Eflak adını 

vermişlerdir.163 

Kur’an’da astronomi ilmiyle çok yakın ilgisi bulunan kırka yakın âyet vardır. Bu 

ilmin konusuna giren bazı hususlara bu âyetler açıklık getirmiştir. Bunlardan bir kısmı 

Newton’un cisimler arasındaki çekim kuvveti ile açıklamaya çalıştığı ve denge kanunu 

diye bilinen sistemle uyum halinde bulunan, yıldızlar ve gezegen sistemlerinin yaratıcısı 

ve düzenleyicisi olan Allah’ın yüceliği ve kudretini düşünmeye çağıran ayetlerdir.164 

Müfessir Bayraklı, Astronomi ile ilişkilendiren bazı ayetleri, eserinde bilimsel olarak 

tefsir ettiği görülmektedir. Mesela, günümüzde büyük patlama olarak nitelendirilen olayı 

Kur’an’ın asırlar öncesinde haber verdiğini ifade etmektedir.165 

                                                           
160 Mehmet Bayraktar, İslam’da Bilim ve Teknoloji Tarihi (Ankara: TDV Yayınları, 1985), 69-73; Tevfik 

Fehd, “İlm-i Felek”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 

22/126-129; Turan Tanın – Muhittin Erev, Astronomi Dersleri (İstanbul: İnkılap ve Aka Kitabevleri, 

1970), 6-7. 
161 Kırca, Kur’an ve Fen Bilimleri, 127. 
162 el-En’âm 76-79. 
163 Bayraktar, İslam’da Bilim ve Teknoloji Tarihi, 69. 
164 İsmail Karaçam, En Büyük Mucize Kur’an’ın İlmî ve Edebî Sırları (İstanbul: Yeni Şafak Yayınları, 

2005), 413. 
165 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 12/434. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

34 
 

4.1.1. Kâinatın Yaratılışı 

Pozitif bilimle incelenmesi mümkün olmayan meselelerden birisi de, kâinatın 

yaratılışı konusudur. İlim adamlarının daima merakını çeken bu konu zihinlerde 

çözülmesi gereken bir problem olarak varlığını sürdürmektedir. Yaşadığımız çağda 

birçok bilim insanı, araştırmacılar, fizikçiler elde ettikleri bilgilerle kâinatın yaratılışı 

hakkında farklı görüşler ve teoriler ortaya koymuşlardır. Nitekim kâinatın yaratılışıyla 

alakalı iki hipotez öne sürülmüştür. Birincisi inananlarca kabul gören kâinatın bir yaratıcı 

tarafından yaratıldığını, başı ve sonu olduğunu savunan George Gamow’un tezi, diğeri 

ise inkârcılar ve materyalistlerce kabul edilen, kâinatın başı belirsiz bir süreden beri hep 

mevcut olduğunu, yaratılmadığını dile getiren Fred Hoyle’nin ortaya attığı tezdir. Bilim 

dünyası ileri sürülen bu iki önemli hipotez üzerinde durmaktadır.166  

Kur’an-ı Kerim, kâinatın yaratılışını anlatırken semâvât ve yer kavramını 

kullanarak bu konuyu şöyle anlatmaktadır:  

 

مٰوَاتِ  وا انََّ السَّ اءِِ ك لََّّ شََيْْءِ  حََيْ    افََلََا وَالْْرَْضَ كَانتَاَ رَتقْاً فَفَتقَْنَ اوََلَمْ يرََ الَّذٖينَ كَفرَ ُٓ  وَجََعَلَْْناَ مِِنَ الْمَُٓ
 ؤْمِِن ونَ ي  اهُ مَا 

 

“İnkâr edenler, göklerin ve yerin birbirine yapışık olduğunu, bizim onları 

ayırdığımızı ve bütün canlıları sudan yarattığımızı görmüyorlar mı? Buna rağmen 

inanmayacaklar mı?”167 

 

Bayraklıya göre bu ayet, günümüzde büyük patlama diye ifade edilen açıklamayı 

asırlar öncesinden haber vermektedir. Kâinatın yaratılışı geriye doğru izlenildiğinde 

başlangıçta sadece hidrojen gazı olduğunu ve Allah’ın ilk önce hidrojeni yarattığını ifade 

etmektedir. Bu görüşünü ayette geçen   ً  ifadesine dayandırmaktadır. Gök ve yerin رَتقْا

bitişik olması başlangıçta tek şey olduklarını, o tek şeyin ise hidrojen gazından başkası 

olmadığını söylemektedir.168 

Allah, kendisini ve kâinatın yaratılışını inkâr edenlere ders vererek kâinatın 

yaratılışı ve oluşumunu gözlemlemelerini ve bunun sonucunda iman etmelerini 

önermektedir. Gözlemin konusu ise kâinatın yaratılmadan önce tek bir gaz kütlesi 

olduğudur. Allah, ilk önce hidrojen gazını yaratarak akabinde büyük patlamayı 

gerçekleştirmiştir. Böylece Allah, hem tabiatın incelenmesini istemekte hem de tevhîd 

inancının önemini vurgulayarak fen bilimleri ve ilahiyat bilimlerini programa 

koymaktadır.169 

                                                           
166 Taşkın Tuna, Uzayın Sırları (İstanbul: Boğaziçi Yayınları, 1994), 121-128; Abdurrezzak Nevfel, Allah 

ve Modern İlim, çev. Akif Nuri Karcıoğlu (İstanbul: Dâva Yayınları, 1978), 26-29; Kırca, Kur’an ve 

Fen Bilimleri, 11-135.  
167 el-Enbiyâ 21/30. 
168 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 12/434. 
169 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 12/435. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

35 
 

Bayraklı, ayette “Bütün canlıların sudan yaratılması” ifadesinden suyun, 

canlıların kökeninde kullanılan bir bileşim olduğunu vurgulamaktadır. Allah önce 

hidrojeni sonra oksijeni yaratarak, hidrojenden iki atom oksijenden bir atom alarak 

birleştirdi ve onu canlıların kaynağına koyarak ilahi yaratma eyleminin gözlemlenmesini 

istemektedir.170 

Nitekim Bayraklı, bilimsel bilgiden tek tanrı inancına geçildiği vakit insan 

beyninin işini tamamlayacağını vurgulamaktadır. Tek tanrı fikri ile bağlantı kurmanın 

yolu ise aklı serbest bırakıp, bilimsel bilgi ona gıda olarak verilmelidir. Tarafsız yapılan 

bir gözlem ve bilimsel bilginin, akla vurulan zincirleri kırması demektir ki zaten bu da 

insanı tevhid inancına götüren bir yoldur.171 

Bu ayeti eski ve yeni müfessirler farklı şekillerde yorumlamışlardır. Buradaki 

ihtilaf, yaratılıştan bitişik ve kaynaşık anlamına gelen172 ْرَتق kavramı ile bitişik olan iki 

şeyin birbirinden ayrılması anlamına gelen173 ْفتَق kavramlarından kaynaklanmaktadır. İlk 

dönem müfessirleri kâinatın yaratılışı ile ilgili olan bu âyetin tefsirini yaparken farklı 

yorumlarda bulunmuşlardır. Said b. Cübeyr (ö. 95/714), Hasan Basrî (ö. 110/728) ve 

Katâde b. Diâme (ö. 117/735) gibi ilk dönem müfessirleri, yer ve gökler birbirine bitişik 

tek kütle halindeyken Allah onları birbirinden yarıp ayırarak göğü yerine kaldırdı ve yeri 

öylece bıraktı şeklindeki görüşü benimsemişlerdir. Ubey b. Kaʻb (ö. 30/650) ise Allah’ın 

gökleri ve yeri bitişik olarak yarattığını, sonra onların ortasında bir rüzgâr yaratarak, 

bununla onları birbirinden ayırdığını söylemiştir. Kur’an-ı Kerim’i bilimsel anlayışla 

tefsir eden ve ilk defa bu anlayışı sistemleştiren Razi de bu görüşü benimsemiştir.174 

Kur’an’ı bilimsel tefsir anlayışına göre yorumlayan son dönem müfessirlerine 

göre ise bu ayette kâinatın başlangıçta bir tek kütle olduğunu, bu kütlenin sonradan 

dünyanın da içinde olduğu parçalara ayrıldığını izah etmişlerdir.175 

Kur’an ve Hz. Peygamber (sav)’in bildirdiği haberlerin zamanla doğru olduğunun 

görüleceğini ifade eden dünyada jeoloji alanında meşhur Prof. Dr. Afet Croner, bu ayet 

hakkında şöyle bir yorumda bulunmuştur: Yer ve göklerin başlangıçta bitişik olduğu ilmi 

gerçeğinin on dört asır önceden insanlar tarafından keşfedilmesinin mümkün olmadığını 

sadece bu ayetin dahi Kur’an’ın, Hz. Muhammed tarafından değil, insanüstü ilahi bir 

kaynaktan olduğuna kâfi geleceğini ifade etmektedir.176 

                                                           
170 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 12/435. 
171 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 12/436. 
172 Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-İsfahânî, El-Müfredât Fi Garîbi'l-Kur'an, çev. Yusuf Türker 

(İstanbul: Pınar Yayınları, 2007), 187. 
173 İsfahânî, Müfredât, 371.  
174 Râzi, Mefâtihu’l-Gayb 16/128-130. 
175 Cevheri, el-Cevâhir, 5/207; Süleyman Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, (İstanbul: Yeni Ufuk 

Neşriyat, 1988), 501; Celal Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri (İzmir: Anadolu Yayınları), 

3905; Muhammed Esed, Kur'an Mesajı, çev. Cahit Koytak, Ahmet Ertürk (İstanbul: İşaret Yayınları, 

1999), 3/651; Vehbe Zuhaylî, Tefsirü’l-Münir, Risale Yayınları: 9/40-43. Elmalılı Muhammed Hamdi 

Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, (Ankara: Akçağ Yayınları, 1995), 6/43. 
176 Abdülmecid Zindânî, Kur’an’da İlmî Mucizeler, çev. Resul Tosun (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 1995), 

45-48. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

36 
 

Kâinatın yaratılışı ile ilgili diğer bir ayet şu şekildedir: 

 

 ً اءِِ وَهُِيَْ د خَانٌ فقََالَ لَهَا وَلِلَْارَْضِ ائتْيِاَ طَوْعا مَُٓ ى الِىَ السَّ ائِعَٖينَ ث مَّ اسْتوَُٰٓ  قَالَـتَُٓا اتَيَْناَ طَُٓ
 ً   اوَْ كَرْهُا

 “Sonra duman halinde olan göğe yöneldi, göğe ve yerküreye, isteyerek veya 

istemeyerek, geliniz! dedi. İkisi de, isteyerek geldik dediler.”177 

 

Bayraklı, duman halinde olan göğe yönelmenin göğe şekil verme anlamına 

gelebileceğini ifade etmektedir. ى  kelimesine “yöneldi” manası verilebileceği gibi اسْتوَُٰٓ

“şekil verdi” manası da vermek mümkündür.  ٌد خَان kelimesi duman anlamına geldiği gibi 

“gaz halinde, buhar halinde” gibi anlamları vermek mümkündür. Bütün kâinatın ilk 

maddesinin hidrojen gazı olduğunu söyleyen bilim açısından “dühân” kelimesine mana 

verilirse ayetten “hidrojen gazı olan göğe şekil verdi” gibi bir anlam ortaya 

çıkmaktadır.178 

Gök ve yer kürenin isteyerek veya istemeyerek gelecekleri şeyin ise varlık âlemi 

olduğu ifade edilmiştir. Maddi anlamda kâinatın var olmasında ona bir seçenek 

sunulmamıştır.  Zemahşeri, yüce Allah’ın göklere ve yere şekil verdikten sonra onlara var 

olmaları için emir verdiğini ve onlar da isteyerek varlık âlemine geldiklerini, Allah’ın 

iradesine uygun olarak var olduklarını ifade etmiştir.179 Öte yandan bu ifade biçimi 

Allah’ın varlık âlemi üzerinde paylaşılamayacak bir otoriteye, güce ve ilişkiye sahip 

olmasına delil teşkil etmektedir. Çünkü Allah bir şeyi yaratmak istediğinde ona sadece ol 

demesi yeterlidir.180 Ol demekle varlık âlemine gelin demek arasında ise pek bir fark 

yoktur.181 

Râzî, “dühân” kelimesine duman veya buhar gibi anlamları vermenin mümkün 

olduğunu söylemektedir. Onu, birbirine bitişmemiş, ışıksız, ayrı ayrı parçalar olarak 

tanımlamıştır. Ona göre isteyerek veya istemeyerek gelin ifadesindeki asıl maksat ise 

Cenâb-ı Hakk'ın kudretinin mükemmelliğini ortaya koymaktır. İtaat halini, göğe; 

istememeyi de yere hamletmek gerekir. Zira itaati, semaya tahsis etmenin sebepleri 

olduğunu söyleyen Razi, semâ ve yer kelimesinin halleri üzerinde karşılaştırma yapmıştır. 

Semâ, hareketini değişmeyen bir tarz üzerine devam ettirdiği için Allah’a itaat eden bir 

canlıya benzetilmiş, yerin hallerinin bazen sakin bazen de birbirine girmiş hareket içinde 

olduğu vurgulanmıştır. Öte yandan gökteki varlıkların, sadece itaat içinde olduklarını, 

yerdekiler için aynı şeyi söylemenin mümkün olmadığı izah edilmektedir. Bu ve benzeri 

sebeplerden dolayı semâ’nın itaat içinde olduğu, yerin ise, bu işe istemeyerek boyun 

eğdiği ifade edilmiştir. Yerin yaratılmasının illeti onun isteksiz olmasına varıp dayanınca, 

                                                           
177 Fussilet 41/11. 
178 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 17/92. 
179 Ebü’l-Kâsım Carullah Muhammed b. Ömer ez-Zemahşerî, el-Keşşâf An Haḳâ’iḳi Ğavâmiżi’t-Tenzîl ve 

Uyûni’l-Eḳāvîli fî Vücûhi’t-Teʾvîl, çev. Ahmet Alim vd., (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı Yayınları, 2018), 3/445. 
180 Meryem 16/40; Yâsîn 36/82; en-Nahl 16/40; el-Mü’min 40/68. 
181 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 17/92. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

37 
 

yerdekiler de, hep isteksizliği, sıkıntıyı, kahır ve adaletsizliği gerektiren şeyler ile 

nitelendirilmişlerdir.182 

Fransız ilim adamı Prof. Dr. Maurice Bucaille (ö.1998) ise kâinatın başlangıç 

devresinde, Kur’an’ın kendisinden bahsettiği duman ile çağdaş bilimin düşündüğü 

başlangıçtaki nebülöz (bulutsu) arasındaki uygunluğun meydanda olduğunu ifade 

etmektedir. Ayrıca Bucaille, Kur’an metninin ortaya koymuş olduğu bütün konuların, 

bugün bilimsel olarak bütünüyle ispatlanmış olmasa bile Kur’an-ı Kerim’in yaratılış 

hakkında verdiği bilgilerle, kâinatın oluşumu konusundaki öne sürülen çağdaş bilgiler 

arasında, hiçbir şekilde en ufak bir aykırılığın olmadığını ifade etmektedir.183 

Netice itibariyle bilim insanları kâinatın nasıl yaratıldığına dair birtakım görüşler 

öne sürmüşlerse de tam anlamıyla bazı soruların cevabını verememişlerdir. Örneğin ilk 

evren maddesinin nasıl meydana geldiği, gününüzde yapılan bütün araştırmalara rağmen 

akıllarda soru işareti olarak güncelliğini korumaktadır.  

4.1.2. Göklerin ve Yerin Altı Günde Yaratılması 

Allah Teâlâ, Kur’an-ı Kerim’in farklı ayetlerinde göklerin ve yerin yaratılışı 

hakkında bilgiler vermiştir. Bu ayetlerin kısaca tasnifini şu şekilde yapabiliriz: 

a.) 7 yerde göklerin ve yerin 6 günde yaratıldığı,184 

b.) 1 yerde sadece yerin 2 günde yaratıldığı,185 

c.) 1 yerde sadece 7 göğün yaratılışının, 2 günde olduğu,186   

d.) 1 yerde ise yeryüzündeki gıdaların yetiştirilmesinin, 4 günde olduğu ifade 

edilmiştir.187  

 

 ايََّام   سِتَّةِ  فٖيْ وَالْْرَْضَ  السَّمٰوَاتِ  خَلْقََ  الَّذٖي اٰللّ   رَبَّك م   انَِّ 

“Şüphesiz, Rabbiniz o Allah’tır ki, gökleri ve yeri altı zaman devresi içinde 

yarattı.”188 

 

Bayraklı, göklerin ve yerin altı gün içerisinde yaratılması ile ilgili olarak altı gün 

ifadesinden ne anlaşılması gerektiği hususunda şöyle demektedir: Ayette gün kelimesi 

tekil değil çoğul olarak gelmiştir. Bu anlamda, ayetteki “gün” kavramından, bizim 

bildiğimiz hafta günleri mi, yani 24 saat mi anlaşılmalı, yoksa Kitab-ı Mukaddesin Tekvin 

kitabının bir ve ikinci bablarında ifade edilen, yüce Allah gökleri altı günde yarattı ve 

                                                           
182 Râzî, Mefâtihu’l-Gayb 19/357-360. 
183 Maurice Bucaille, Tevrat, İnciller, Kur’ân-ı Kerim ve Bilim, çev. Suat Yıldırım (İzmir: Işık Yayınları, 

2005), 221-222. 
184 el-A’râf 7/54; Yûnus 10/3; Hûd 11/7; el-Furkân 25/59; es-Secde 32/4; Kâf 50/38; el-Hadîd 57/4. 
185 Fussilet 41/9. 
186 et-Talâk 65/12. 
187 Fussilet 41/10. 
188 el-A’râf 7/54 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

38 
 

yedinci gün dinlenmeye çekildi şeklinde mi anlaşılmalıdır. Müellif bu sorulara olumsuz 

cevap vereceğini belirtmiştir.189 

Yevm kelimesi, zamanın bir anını veya uzun bir zaman dilimini ifade etmektedir. 

Buna evre, devir, uzun bir zaman dilimi veya çağ denebilir. Ayette geçen gün 

kavramından jeolojik devir anlaşılmalıdır. Allah katındaki zaman mefhumu ile insanların 

idrak ettiği zaman anlayışının farklı olduğuna dikkat çeken Bayraklı, bu görüşüne delil 

olarak “Sonra bütün işler, sizin hesaplamalarınıza göre, bin yıl tutan bir günde 

kaydedilmek için O’nun nezdine yükselir.”190 ayetini göstermektedir. Bu ayetten Allah 

katındaki bir günün insanların takvimine göre bin yıla eşit olduğu anlaşılmalıdır. Yorumu 

yapılan ayetteki “altı gün” ifadesi altı bin yıla işaret etmektedir. Her bin sene ise kâinatın 

yaratılmasındaki jeolojik değişim devresini oluşturmaktadır.191 

 

ا وَقدََّرَ  فٖيهَا وَبَارَكَ  فوَْقِهَا مِِنْ  رَوَاسِيَْ  فٖيهَا وَجََعَلَََّ  اءًِ  ايََّام    ارَْبَعََةِ  يْفُٖٓ  اقَْوَاتهََا فٖيهَُٓ ائِلْٖينَ  سَوَُٓ  لِلْسَُّٓ

 “O, yerin üstünde sabit dağlar yarattı. Orada bereketler meydana getirdi. Orada 

araştırıp soranlar için rızıkları tam dört günde belli bir seviyede takdir edip, düzene 

koydu.”192 

 

 Bayraklı, altı jeolojik devrenin gök ve yere dağılımını bu ayetin belirlediğini ifade 

etmektedir. Yeryüzünün oluşumu ve içinde yaşayan canlılar için gıdaların yaratılışı dört 

jeolojik devirde olmuştur. Günümüzde yapılan bilimsel araştırmalarla bu durum tespit 

edilmiştir. Dolayısıyla Kur’an’ın belirledikleri, jeolojik devirlere uygun düşmüştür. 

“Böylece onları, iki evrede yedi gök olarak yarattı.”193 ayetinden göklerin yaratılışı iki 

devirde olup 4+2= 6 zaman devri ortaya çıkmaktadır. Tekvin kitabında bahsedilen 

haftanın altı gününü, altı jeolojik devir olarak anlaşılmasının gerektiği 

vurgulanmaktadır.194  

 Bayraklı, ayetin bu kısmından bir başka ilkenin daha çıkarılacağını ifade 

etmektedir. Allah göklerin ve yerin yaratılışını zaman kavramıyla anlattığına göre, önce 

zamanı yaratmıştır. Gece ve gündüz kavramı ise güneş sistemi yaratıldıktan sonra ortaya 

çıkmıştır. Böylece Allah, insanlara bildirmek istediklerini, idrak edebilecekleri 

kavramlarla anlatmayı tercih etmiştir.195  

Diğer taraftan ayette geçen gün kavramının farklı ayetlerde196 çok kısa bir ânı 

ifade ettiği anlaşılmaktadır. Her an yaratma hali197 göz önünde bulundurulursa, Allah 

                                                           
189 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 7/167. 
190 es-Secde 32/5. 
191 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 7/167. 
192 Fussilet 41/10. 
193 Fussilet 41/12. 
194 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 7/167-168. 
195 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 7/168. 
196 Yâsîn 36/82; er-Rahmân 55/29. 
197 er-Rahmân 55/29. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

39 
 

kâinatı yaratmış onu kendi haline bırakmamıştır. Allah her an yaratmakta ve ona 

müdahale etmektedir.198 

Bayraklı, göklerin ve yerin altı günde yaratılmasıyla ilgili olarak bu konuyu 

kapsayan diğer ayetlere de benzer yorumlar yapmıştır.199 Gün kavramından anlaşılması 

gereken zaman evresidir. Kâinatın yaratılışındaki evrelerin tespitini yapan bilim insanları 

dört zaman evresini bulmuşlardır. Bayraklı ilerleyen zamanlarda araştırmalar devam 

ettikçe bilim insanlarının altı zaman evresi olduğunu da bulacaklarını ifade etmektedir.200 

Kurtubî, bu ayetin tefsirini yaparken, Allah’ın yoktan var etme kudretine tek 

başına sahip oluşunun önemini vurgulayarak ibadetin yalnızca ona yapılması gerektiğini 

anlatmaktadır. Altı gün ifadesinden âhiret günlerinden altı gün olduğunu ifade etmektedir. 

Bu doğrultuda her bir gün bin yıl anlaşılmalıdır. Bu söylem, göklerin ve yerin yaratılışının 

önemini ortaya koymak içindir. Allah dileseydi bunu bir anda yaratma kudretine sahipti. 

Allah’ın gökleri ve yeri bir anda yaratmayıp altı günde yaratmasının birtakım hikmetleri 

vardır. Örneğin bunlardan birisi kullara yapacakları işlerde yumuşak davranmayı ve 

sağlam iş yapmayı öğretmektir. Bir diğeri de, onun katında her şeyin belli bir süresinin 

olduğunu belirtmektir.201 

Bilimsel tefsir ekolünün çağımızdaki en büyük savunucusu ve temsilcisi olan 

Tantavî Cevherî de, altı gün ile kastedilenin şu altı vakit olduğunu ifade etmiştir: 

1. Kâinatın esîr denilen bir maddeden yaratılması, 

2. Güneş sisteminin meydana gelişi, 

3. İnsanların yaratılışı,  

4. Madenlerin yaratılışı, 

5. Hayvanların yaratılışı, 

6. Bitkilerin yaratılışı.202 

Ayeti bilimsel olarak açıklayan Ateş,  gün kavramından jeolojik devirler anlamını 

çıkarmıştır. Gün kelimesinin bizim bildiğimiz manada 24 saatten oluşan gün olmadığını, 

Allah katında gün, miktarını yalnız Allah’ın bileceği bir zaman süreci olarak 

nitelendirmiştir.203 Ayrıca gün kavramının izafî olduğunu göstermek amacıyla farklı 

gezegenlere göre günün saatleri verilmiş ve bazı matematiksel hesaplamalar 

yapılmıştır.204 

Kur’an’da dönem veya devir olarak çevirisi yapılan yevm kelimesi, güneşin 

doğuşundan batışına kadar olan zaman parçası anlamı verilebileceği gibi, zamandan kesin 

                                                           
198 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 7/168. 
199 Geniş bilgi için bakınız; Yûnus 10/3; Hûd 11/7; el-Furkân 25/59; es-Secde 32/4; Kâf 50/38; el-Hadîd 

57/4. 
200 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 9/129. 
201 Ebu Abdullah Muhammed b. Ahmed el-Kurtubî, el- Câmiu li-Ahkâmi’l- Kur’ân, çev. Beşir Eryarsoy 

(İstanbul: Buruç Yayınları, 1997), 7/359-363. 
202 Cevheri, el-Cevâhir, 4/159-173. 
203 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, 7/98. 
204 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, 8/126-127. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

40 
 

belli olmayan önemli bir dönemi veya devreyi ifade eden bir kavram olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Ragıp el-İsfehanî de gün kelimesinin benzer yorumlara delalet ettiğini 

açıklamaktadır. Bu bağlamda müfessirlerin çoğu yevm kavramını, süresi kesin belli 

olmayan dönem veya devre olarak nitelendirmişlerdir. Dolayısıyla göklerin ve yerin altı 

günde değil, altı uzun dönemde yaratıldığına şüphe yoktur. Nitekim günümüzde yapılan 

jeolojik araştırmalar da buna yakın tespitlerde bulunarak, Kur’an’ı tasdik etmeye 

yönelmiştir.205  

Konuyla alakalı bir diğer ayette ise bu konu daha detaylı işlenmiştir.206 Göklerin 

ve yerin altı döneminin ilk iki devresi yerküreyle ilgilidir. Toprak ve suyun oluşması, 

sonra da canlılar ve bitkilerin vücut bulması dört ayrı dönemde gerçekleşmiştir. Allah'ın 

varlığı ve birliğini ispat, kudretinin benzersizliğini kanıtlamak üzere akıl sahiplerine 

bilimsel olarak araştırma yapmaları için kâinatın yaratılışı hakkında ipuçları 

verilmektedir. Temel bilgiler sergilenerek konuya nereden başlanılacağına ışık 

tutulmaktadır. Dolayısıyla ilgili âyet ile göklerin birinci ve ikinci dönemi belirtilirken 

hepsinin de gaz halinde bulunduğuna dikkat çekilerek, üçüncü bir dönemde bunun 

yoğunlaştığına işaret edilmektedir. Kısaca Kur'ân, jeologlar ve astronomlara kâinatın 

oluşumu hakkında en sağlam temel bilgiyi vermektedir.207  

Netice olarak bazı müfessirler yer ve göklerin altı günde yaratılmasına farklı 

yorumlarda bulunmuşlardır. Bazılarına göre bu ifadeden maksat ahiret günleridir.208 

Bazıları ise bu ifadeyi bilinen dünya günü olarak anlamışlardır.209 Bazı müfessirlerde 

fazla ayrıntıya girmemiş, altı gün ifadesinin gerçek manasının anlaşılamayacağını iddia 

etmişlerdir.210 

4.1.3. Göklerin Sayısı 

Kur’an-ı Kerim’in muhtelif yerlerinde göklerin “yedi gök” olarak yaratıldığından 

bahsedilmiştir.211 Âlemler kavramı Kur’an’ın birçok yerinde geçmektedir. Gökler 

kavramı ise sadece çoğul olarak değil, aynı zamanda sembolik bir değer ifade eden 7 

rakamıyla nitelendirildiği görülmektedir. Kur’an’da 7 rakamının çeşitli konular için 24 

defa zikredildiği görülmektedir. Sayısal bir değer ifade eden bu rakamın bu anlamda 

kullanılmasındaki asıl hikmet tam olarak bilinmemektedir.212 

 

                                                           
205 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, 4/2134-2135. 
206 Fussilet 41/9-12. 
207 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, 4/2134-2135. 
208 Kurtubî, el- Câmiu li-Ahkâmi’l- Kur’ân, 7/359. 
209 Ebu’l Fidâ İsmail İbni Kesir, Hadislerle Kur’ân-ı Kerim Tefsiri, çev. Bekir Karlığa-Bedrettin Çetiner 

(İstanbul: Çağrı Yayınları, 1993), 2/195. 
210 Seyyid b. Kutub b. İbrâhîm b. Hüseyn eş-Şâzilî, Fî Zilâli’l-Kurʾân çev. M. Emin Saraç-İ. Hakkı 

Şengüler- Bekir Karlığa (İstanbul: Hikmet Yayınları, 1979), 1/109. 
211 el-Bakara 2/29; el-İsra 17/44; el-Mü’minûn 23/86; Fussilet 41/12; et-Talâk 65/12; el-Mülk 67/3; Nûh 

71/15. 
212 Bucaille, Kur’ân-ı Kerim ve Bilim, 211. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

41 
 

اءِ  امَِْرَهَُا  وَزَيَّ  نْياَ بِمَصَابٖيحَ فقَضَٰيه نَّ سَبْعَ سَمٰوَات  فٖيْ يوَْمَِيْنِ وَاوَْحَٰى فٖيْ ك لَّ ِ سَمَُٓ اءَِ الدُّ مَُٓ ً  نَّا السَّ  الْعَزَٖيزِ  قْدٖير  تَ  ذٰلِكَ  وَحَِفْظا

  الْعَلَْٖيمِ 

“Böylece onları, iki evrede yedi gök olarak yarattı ve her göğe görevini 

vahyetti/öğretti. Biz, yakın/dünya göğünü kandillerle/ışık saçan cisimlerle donattık, 

bozulmaktan da koruduk. İşte bu, gücü sonsuz ve her şeyi bilen Allah’ın takdiridir.”213 

 

Bayraklı, bu ayetin ve konuyla alakalı diğer ayetlerin asıl amacının Allah’ın kâinat 

ile olan ilişkisini ortaya koyması olarak yorumlamıştır. Bu vesileyle Allah, insanoğlunu 

şirk ve inkârdan uzaklaştırarak iman ve tevhide çağırmaktadır.214  

  Bayraklı, yedi gök kavramının yedi kozmik sisteme delalet ettiğini 

vurgulamaktadır. 7 rakamı Arapçada birkaç veya birden çok gibi anlamları ifade 

etmektedir. Yetmiş veya yedi yüz ifadelerinden de çok, pek çok gibi anlamlar 

çıkmaktadır. Ayette geçen “yedi gök” ifadesi kozmik sistemin çokluğunu vurgulamak için 

kullanılmıştır. Her kozmik sisteme görevini vahyetti demek kendi görevini işlevini ona 

yükledi demektir.215 

Müellifin, göklerin sayısıyla veya “yedi gök” tabirinin ifade ettiği anlamın 

üzerinde bilimsel manada detaylı bir açıklama yapmadığını söyleyebiliriz. “Yedi gök” 

tabirinin sayısal anlamdan ziyade daha çok nasıl uyumlu yaratıldığının üzerinde 

durmaktadır. Bu uyumu araştırmak, tabiat bilimlerinin ana amacı olmalıdır. Allah bizden 

yedi göğün birbirine olan uyumunun nasıl olduğuna dair keşfini istemektedir. Bunun 

tespitinin yapılması ise insanoğlunu kıyamete kadar meşgul edecek bir arayış olacaktır.216 

Müfessirlerin bir kısmı, Kur’an’da ifade edilen “yedi gök” tabirinin, rakamsal 

olarak yedi kat gök şeklinde anlaşılmaması gerektiğini, yedi ve yetmiş sayıları gibi 

kesretten kinaye veya mübalağa olarak kullanılmasından dolayı bu ifadenin temsili bir 

anlamı olduğunu ifade etmişlerdir.217 Diğer taraftan yedi gök tabirinin gerçek anlamda 

kullanıldığı, semanın yedi kattan oluştuğu hadislerde de ifade edilmiştir.218 

Elmalılı, “Seb’a Semâvât” denildiği zaman sayısal mana dikkate alınmadığında 

ilk akla gelen mana umumiyetle, bilinen yedi gezegenin yörüngeleriyle ayırt edilen 

bölgeler olduğunu ifade etmiştir. Bunların böyle yedi sayısı ile ifade edilmesinde hem 

umumiyetle bilinenleri göstermek, hem de ötede bulunan güneşin merkeziyetine bir işaret 

vardır. Zira ileride bu yedi gezegene yenilerinin de eklenme ihtimali göz önünde 

bulundurulmalıdır.219 

                                                           
213 Fussilet 41/12. 
214 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 17/93. 
215 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 17/93. 
216 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 20/31. 
217 Zemahşerî, el-Keşşâf, 5/1102. 
218 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail el-Buhârî, el-Câmiʿu’ṣ-Saḥîḥ, (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992), 

“Salat”, 1; “Menâḳıb”, 24. 
219 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 1/290-294.  



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

42 
 

Ateş’e göre, göklerin yaratılması veya yedi gök tabiri zikredilen ayetlerin asıl 

maksadı insanların dikkatini Allah’ın kudretine çekmektir. Ona göre Kur’an’ın indiği 

dönemde insanlar Batlamyus teorisinin etkisinde kalmışlar ve göklerin yedi olduğunu 

kabul etmişlerdi. Zira aynı anlayışa, Barnaba İncil’inde de rastlamak mümkündür. Allah 

da onların anlayışı üzerinden onlara kendi kudretini göstermek istemiştir.220 

4.1.4. Dünyanın Yuvarlak Olması 

Dünyanın, güneşin ve ayın hareketleri geçmişten günümüze kadar insanoğlunun 

merakını cezbetmiştir. Özellikle dünyanın şekliyle alakalı olarak birçok fikir beyan 

edilmiştir. Eski çağlarda yaşayan astronomi bilginleri, kendi dönemlerinde bulunan 

astronomi bilgisine dayanarak dünyanın düz olduğu kanısına varmışlar ve bütün bilimsel 

çalışmaları buna göre yapmışlardır.221 

Dünyanın yuvarlaklığı fikrini ilk defa ortaya atanlardan birisi olarak karşımıza 

Avrupalı bilim insanı Christophe Colomb (ö.1506) ve dünyayı dolaşan Ferdinand 

Macellan (ö. 1521) çıkmaktadır. Fakat Müslüman âlimler mezkûr kişilerden çok daha 

önceleri dünyanın yuvarlak olduğu fikrini benimseyerek bu konuda eserler yazmışlar ve 

hatta bazı Kur’an ayetlerini bu anlayışa uygun bir şekilde tefsir etmişlerdir.222 

Kur’an-ı Kerim’de açıkça olmasa da dünyanın yuvarlak olduğuna dair bazı ayetler 

bulunmaktadır.223 Bu ayetler incelendiğinde dünyanın nasıl bir konuma sahip olduğu ve 

işleyişine dair birtakım bilgileri haber vermektedir. Ayrıca bu ayetler insanları 

düşünmeye ve araştırma yapmaya sevk etmektedir. 

 

  وَالْْرَْضَ بعََْدَ ذٰلِكَ دَحَٰيهَا  

“Ardından yerküreyi döşedi.”224 

 

Bayraklı, bu ayeti yeryüzünün hayata elverişli hale gelmesi için oluşan şartlar 

olarak ele almıştır. Fakat ayetten dünyanın yuvarlaklığına dair herhangi bir sonuç 

çıkarmamıştır.225 Ayetin tefsirini yaparken tabiat bilimlerinin dinin içinde olduğuna 

vurgu yaparak ilimleri, dini ve din dışı diye bir ayırıma tabi tutmanın doğru olmadığını 

ifade etmektedir.226 Konuyla alakalı diğer ayetlerde de benzer yaklaşımlar söz konusudur.  

Allah, kendi varlığını ve gücünü insanoğlunun etrafında cereyan eden tabiat 

olayları ile anlaşılmasını ve kendisine iman edilmesini istemektedir. Eserden müessire 

                                                           
220 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, 6/96. 
221 Mehmet Kubat, “Kur’an’ın Öğretisi ve Modern Bilimin Verileri Işığında Düz Dünya Teorisi’nin 

Tartışılması”, Mesned İlahiyat Araştırmaları Dergisi, 10/2 (Kasım 2019), 326; Karaçam, En Büyük 

Mucize Kur’an’ın İlmî ve Edebî Sırları, 423; Kırca, Kur’an ve Fen Bilimleri, 173. 
222 Kırca, Kur’an ve Fen Bilimleri, 173; Karaçam, En Büyük Mucize Kur’an’ın İlmî ve Edebî Sırları, 424. 
223 el-Bakara 2/164; el-A’râf 7/54; İbrâhîm 14/33; Yâsîn 36/40; ez-Zümer 39/5 en-Nâziât 79/30. 
224 en-Nâziât 79/30. 
225 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 20/330. 
226 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 20/331. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

43 
 

gidiş olarak yorumlanması mümkün olan bu akli sıçrayışın altında bilimsel araştırmaların 

olması öngörülmektedir.227 

Dünyanın yuvarlak oluşuna dair bir başka ayette ise, “Geceyi gündüze, gündüzü 

de geceye sarar.”228 buyurulmaktadır. Bu ayette geçen “tekvîr” kelimesinin de üzerinde 

durulmuştur.  

Bayraklı, bu ayetle ilgili dünyanın yuvarlak oluşuna dair herhangi bir açıklamada 

bulunmamış ise de ayette geçen tekvîr kelimesini, tekvîr suresi ilk ayetin açıklamasında 

şu şekilde ele almıştır: Küvvira fiili, başa sarık sarmak anlamına gelen kevvera kökünden 

türemiştir. Diğer yandan bu fiil, eşyayı bir araya getirip bohçalamak manasına da 

gelmektedir.229  

Netice olarak müfessirin, ilgili ayetlerde tabiat bilimlerinin önemini vurguladığını 

söylememiz yerinde olacaktır. Tabiatta yaratılan varlıklara ibret nazarı ile bakılarak 

gereken derslerin çıkarılması üzerinde durulmuştur. Öte yandan müfessir, tabiat 

bilimlerinin, Allah’ın varlığını, gücünü ve insanoğluna sunmuş olduğu nimetleri 

anlatması bakımından bu ilimlerin gerekliliğine dikkat çekmiştir.  

4.1.5. Dünyanın Dönüşü 

Ortaçağ döneminden bu yana bir kısım insanlar, dünyanın bir yere dayandığı 

düşüncesine kapılmışlar, onun boşlukta durmasını imkân dışı görmüşlerdir.230 Aristo 

(m.ö. 384-322) ve Batlamyus (ö.168) gibi filozoflar dünyanın yuvarlak olduğunu ve 

güneşin çevresinde döndüğünü iddia etmişlerdir. Batlamyus nazariyesine göre dünya 

kâinatın ortasında sabit ve sakin durmakta ve diğer bütün yıldızlar, dünyanın etrafında 

dönmektedir.231 Dünya yerine güneş merkezli bir evren modelinin daha uyumlu olacağı 

ve dünyanın güneşin çevresinde döndüğü fikri, ilk olarak Polonyalı astronom Nikolas 

Kopernik (ö.950/1543) tarafından ilan edilmiştir.232 

İslam âlimlerinden bazıları, Batlamyus teorisinin etkisinde kalmış ve Kur’an 

ayetlerini bu teori ışığında yorumlamışlardır. Bunların başında müfessir Râzî’yi misal 

olarak vermek yerinde olacaktır.233 

Râzî, “Rabbiniz ki, sizin için yeri döşek, göğü bina kılmıştır.”234 ayetinin 

tefsirinde dünyanın dönmediğini, tam tersine sabit olduğunu ispatlamaya çalışmıştır.235 

Kur’an’da dünyanın döndüğüne işaret eden bazı ayetleri şöyle sıralamak 

mümkündür:  

                                                           
227 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/231. 
228 ez-Zümer 39/5 
229 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 20/374. 
230 Celal Yeniçeri, Uzay Âyetleri Tefsiri (İstanbul: Erkam Yayınları, 1995), 208. 
231 Kırca, Kur’an ve Fen Bilimleri, 177. 
232 Stephen Hawking, Zamanın Kısa Tarihi, çev. Barış Gönülşen (İstanbul: Alfa Yayınları, 2015), 14-15. 
233 Yeniçeri, Uzay Âyetleri Tefsiri, 212; Kırca, Kur’an ve Fen Bilimleri, 178. 
234 el-Bakara 2/22. 
235 Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, 2/112-116. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

44 
 

م  الَّيْلَّ ُۚ نَسْلَْخ  مِِنْ  ونَ  وَاٰيَةٌ لهَ  ظْلِْم   ه  النَّهَارَ فَاِذاَ هُ مْ مِ 

“Gece de onlar için bir delildir. Gündüzü ondan soyup alırız, birden onlar 

karanlıkta kalıverirler.”236 

رُّ مَِرَّ السَّحَابِ    وَترََى الْجِباَلَ تحَْسَب هَا جََامِِدَةً وَهُِيَْ تمَ 

 “Dağları, yerinde cansız gibi durur görürsün. Oysa onlar bulutların geçişi gibi 

geçerler.”237 

ياَت  لِْ و۬لِيْ ا  لْْلَْباَبُِۚ اِنَّ فٖيْ خَلْْقِ السَّمٰوَاتِ وَالْْرَْضِ وَاخْتلََِافِ الَّيْلَِّ وَالنَّهَارِ لَْٰ

“Göklerin ve yerin yaratılışında, gece ile gündüzün birbiri ardınca gelip gidişinde 

aklıselim sahipleri için gerçekten alınacak dersler vardır.”238 

 

 Bayraklı, gece ile gündüzün birbiri ardınca gelmesinden, dünyanın hareket 

halinde olduğunu ifade etmiştir. Zaman kavramı ve zamanı meydana getiren gece ve 

gündüzün birbirini takip etmesi, akabinde dünyanın güneş etrafında ve kendi etrafında 

dönmesini getirmektedir. Tabiat kanunlarındaki işleyiş bizleri, kâinattaki nizama, 

kâinattaki nizam da ilahi kudrete götürmektedir. Allah, bu konuyla alakalı ayetlerle, 

Kur’an üniversitesinin programına Astronomi dersini koymaktadır.239  

 

 هُ وَ الَّذٖي جََعَلَََّ لكَ م  الْْرَْضَ ذلَ ولًْ فاَمِْش وا فٖيْ مَِناَكِبهَِا

 “Allah, yeryüzünü yaşanmaya elverişli bir yer yapmıştır. Öyleyse onun her 

tarafını dolaşınız.”240 

   

Son dönem bazı müfessirler, bu ayetten dünyanın döndüğüne dair yorumda 

bulunmuşlardır. Örneğin Ateş, فٖيْ مَِناَكِبِهَا “yeryüzünün kollarında yürüyün” ifadesini şöyle 

açıklamaktadır:  

Hayvanın üzerine binen bir insan kendisi yürümez, hayvan ile birlikte yürür. Fakat 

arzın sırtına binmiş olanlar, arza tabi olarak yürüdükleri gibi, ayrıca kendileri de arzın 

omuzlarında yürürler. Yerin omuzlarında yürüyün deyiminde ise yer, sırtına binilen uysal 

bir hayvana benzetilmiştir. Hayvan hareket eder. Yer de güneş çevresinde dolanıp 

durmaktadır.241 

Bayraklı, ayette geçen فٖيْ مَِناَكِبهَِا “yeryüzünün kollarında yürüyün” ifadesini birkaç 

açıdan ele alarak incelemiştir. Yeryüzünün omuzları ifadesiyle vurgulanmak istenen onun 

istifade edilmesi gerekli olan yönlerini ve araştırılması gereken konularını ortaya 

koymaktır. Allah yerel bilimlerin araştırılması ve tabiat kanunlarının tespit edilmesini ve 

keşfedilmesini murâd etmiştir. Yeryüzünde yürümek, gidilmemiş veya daha önce varlığı 

bilinmeyen yerlere ulaşılarak, bu gibi yerlerin keşfedilmesi demektir. Bu gitme eylemi 

                                                           
236 Yasîn 36/37. 
237 en-Neml 27/88. 
238 Âl-i İmrân 3/190. 
239 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 4/531-532. 
240 el-Mülk 67/15. 
241 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, 9/534. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

45 
 

ise ulaşım teknolojisinin bulunmasını zorunlu kılmaktadır. Allah’ın böyle bir emir 

vermesi, ulaşım teknolojisinin gelişimini beraberinde getirmektedir. Öte yandan yerel 

bilimlerin bütün konuları, bu emrin kapsamına dâhildir. Fizik, Kimya ve Biyoloji vb. 

bilimlerin araştırmaları, yerkürenin konuları içerisine girmektedir.242 

Netice itibariyle günümüzde artık dünyanın dönüşüne dair bilgilerin kesinlik 

kazandığı bir gerçektir. Teleskop, astrograf ve güneş dürbünü gibi astronomi aletlerin 

üretilmesi ve bu alanda teknolojinin ilerlemesi bunu teyit etmektedir. Günümüz 

müfessirleri de ayetleri açıklarken, Kur’an’ın bu noktada işaret ettiği bilimsel gerçeklere 

yer yer atıfta bulunmaları zorunlu bir hâl almıştır. 

4.1.6. Güneş ve Ayın Hareketleri 

İnsanlar için çok büyük bir anlam ifade eden Güneş sistemi, evrende milyarlarca 

bulunan yıldız sisteminden sadece bir tanesini oluşturmaktadır. İnsanoğlunun üzerinde 

yaşamış olduğu Dünya’yı sisteminde barındırmasından ötürü bu özelliği ile diğer 

yıldızlardan ayrılmıştır. Orta büyüklükte bir yıldız olan Güneş, Dünya üzerindeki havayı 

ve iklimi doğrudan etkilemektedir. Dünya üzerindeki yaşamın temel kaynağı olması 

bakımından sürekli bir araştırma konusu olmuştur.243 

Diğer yıldızlar gibi bir yıldız olan Güneş, ısısını kendi merkezindeki nükleer 

yakıttan alan dev bir gaz kütlesidir. Dünya’daki yaşam döngüsü ve oksijen yenilenmesi, 

Güneşin dünyaya göndermiş olduğu ışık sayesinde gerçekleşmektedir. Güneşin, yaklaşık 

olarak beş milyar yaşında olduğu ve beş milyar yıl daha yaşayacağı tahmin 

edilmektedir.244 

Güneşten çıkan ışın, yaklaşık 150 km yol kat ederek 8 dakikada dünyaya 

ulaşmaktadır. Güneş sadece ışık enerjisi değil, aynı zamanda ısı enerjisi de 

yaymaktadır.245 

Güneş, yeryüzündeki hayatı ve ilk dönemlerden beri insanları birçok bakımdan 

etkilemiştir. Kur’ân-ı Kerîm’in üzerinde en çok durduğu iki gök cisminden biri olup, 

Allah’ın üzerine yemin ettiği nesneler arasında yer almaktadır. Bu yeminin geçtiği sûre 

onun adını taşımaktadır.246 Güneş, Kur’ân-ı Kerîm’de otuz bir defa “şems”, bir defa da 

“gündüzün işareti” anlamında “Âyetü’n-Nehâr” adıyla anılmıştır.247 

 

 

 

                                                           
242 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 19/458-459. 
243 İstanbul Teknik Üniversitesi (İTÜ), “Güneş Sistemi I: Güneş Sistemi ve Oluşumu”  

(Erişim 17 Mart 2022).  
244 Alan Lightman, Yıldızların Zamanı, çev. Murat Alev (Ankara: TÜBİTAK Yayınları, 2000), 47-48. 
245 Patrick Moore, Gezegenler Kılavuzu, çev. Özlem Özbal (Ankara: TÜBİTAK Yayınları, 2000), 2. 
246 eş-Şems 91/1. 
247 Celal Yeniçeri, “Güneş”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 

14/291-292. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

46 
 

نٖيراً  وجَاً وَجََعََلََّ فٖيهَا سِرَاجَاً وَقمََراً مِ  اءِِ ب ر   تبََارَكَ الَّذٖي جََعََلََّ فيِْ السَّمَُٓ

 “Gökte burçları var eden, onların ortasında bir ışık kaynağı ve nurlu bir ay 

barındıran Allah, yüceler yücesidir.”248 

 

 وَجََعََلْْناَ سِرَاجَاً وَهَُّاجَاً 

 “Güneşi ışık ve enerji kaynağı olarak yaratmadık mı?”249 

 

﴿  ً ً وراً وَجََعَلَََّ الشَّمْسَ وَجََعَلَََّ الْقمََرَ فٖيهِنَّ ن    ﴾١٥الَمَْ ترََوْا كَيْفَ خَلْقََ اٰللّ  سَبْعَ سَمٰوَات  طِبَاقا  سِرَاجَا

“Allah’ın yedi göğü birbiri ile nasıl uyumlu yarattığını görmüyor musunuz? Ayı, 

bunlar içinde bir nur yaptı ve güneşi bir kandil haline getirdi.”250 

 

رَه   ن وراً  وَالْقَمَرَ  ضِيَُٓاءًِ  الشَّمْسَ  جََعَلَََّ  الَّذٖي هُ وَ  وا مَِناَزِلَ  وَقدََّ نٖينَ  عَدَدَ  لِتعََْلَْم   باِلْحَق  ِ  اِلَّْ  ذٰلِكَ  اٰللّ   خَلْقََ  مَِا وَالْحِسَابَ   الس ِ

لَّ   ياَتِ  ي فصَ ِ ونَ  لِقوَْم   الْْٰ  يَعَْلَْم 

“Güneşi ışık kaynağı, ayı aydınlık yapan, yılların sayısını ve hesaplamayı bilmeniz 

için aya konak yerleri düzenleyendir. Allah bunları bir amaç uğruna yaratmıştır. O, bilen 

bir topluma ayetlerini açıklamaktadır.”251 

 

Bu ayetlerin dışında Kur’an-ı Kerim’de güneşin hareket halinde olduğuna işaret 

eden ayetler de bulunmaktadır. Bu ayetlerden birinde Allah, şöyle buyurmaktadır: 

 

سْتقََر   لهََا  ذٰلِكَ تقَْدٖير  الْعََزٖيزِ الْعَلَْٖيمِ    وَالشَّمْس  تجَْرٖي لِم 

“Kendi yörüngesinde seyreden güneş de bir delildir. Bu, her şeye gücü yeten ve 

her şeyi bilen Allah’ın takdiridir.”252 

 

Allah, Kur’an-ı Kerim’de bir ayette gökyüzündeki Ayı “nur”, Güneş’i “ziya”253 

olarak nitelendirirken, diğer bir ayette Ayı “nur”, Güneş’i “kandil, lamba”254 olarak 

vasıflandırmıştır. Kandil ve ziya özelliği ile Güneş’in ışık kaynağı, nur özelliği ile Ay’ın 

ışık yansıtıcı olduğu vurgulanmıştır.255 Ayrıca Güneş, ışık saçan anlamında “sirâc” ve 

ateşin yalın halde ısı vermesi, parıldaması anlamına gelen “vehhâc” kavramıyla da 

tanımlanmıştır.256 

Bayraklı, bu ayetlerin tefsirini yaparken güneşin hareket halinde olduğunu ve sabit 

bir yerde durmadığını dile getirmektedir. Güneş bu hareketini bir rastlantı veya kendi 

gücüyle yapmamaktadır. İnsan gücünü aşan bu hareket, sonsuz güç ve sonsuz bilgiye 

                                                           
248 el-Furkân 25/61. 
249 en-Nebe 78/13. 
250 Nûh 71/15-16. 
251 Yûnus 10/5. 
252 Yâsîn 36/38. 
253 Yûnus 10/5. 
254 Nûh 71/16. 
255 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 20/31. 
256 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 20/282. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

47 
 

sahip olan Allah’ın eseridir. Allah Güneş’e bir yörünge tayin etmiş, o da o yörüngede dur 

durak bilmeden seyrederek akıp gitmektedir. Buradan Güneş’in sabit bir yerde durmadığı, 

aksine hareket halinde olduğu sonucuna varılmaktadır. Fakat bu hareket, doğudan doğup, 

batıdan batması şeklinde değildir. Zira bu durum, dünyanın hareketinden 

kaynaklanmaktadır. Müfessir bu hareketi şu duruma benzetmektedir: Tren hareket 

halindeyken, içerisinde bulunan yolcular trenin değil de, karanın hareket ettiğini 

zannederler. Yerküre hareket ettiği halde, insanlar güneşin hareket ettiğini zannetmeleri, 

bu konuyu açıklar niteliktedir.257 

İbn Abbâs ve İbn Mes’ûd    َسْتقَر  kelimesinin başındaki lâm harfini “lâ” olarak لِم 

okumuşlar ve ona “Güneş durmaksızın akıp gider” manasını vermişlerdir.258 Öte yandan 

Râzî, lâm harfini “İlâ” olarak okumuş ve ayetin manasını, “Güneş, kendisi için ayrılan o 

karargâha varıncaya kadar akıp gider” şeklinde vermiştir.259 Bayraklı, “müstekarr” 

kelimesine yörünge değil “karargâh” manasını vermenin daha uygun olacağını ifade 

etmektedir. Her iki manadan da Güneş’in akıp gittiği sonucu ortaya çıkmaktadır.260 

Kur’an-ı Kerim’in yirmi yedi ayetinde “ay” anlamında kamer kelimesi 

geçmektedir. Konuyla alakalı zikredilen ayetlerde Güneş, “ziyâ” ve “sirâc” kelimeleriyle, 

Ay ise “nûr” ve aynı kökten gelen “münîr” kelimeleriyle nitelendirilerek güneşin ışık 

kaynağı, ayın ise sönmüş bir yıldız olduğuna dikkat çekilmiştir. Bu husus modern bilimin 

verileriyle tam bir uygunluk arz etmektedir. Ayın ışık kaynağı olmayıp güneşin ışığını 

yansıttığı ilk çağlardan beri biliniyorsa da onun Güneş gibi bir yıldız iken sonradan 

söndüğüne ilk defa dikkati çeken Kur’ân-ı Kerîm olmuştur.261 

 

ونِ الْقدَٖيمِ  رْناَه  مَِناَزِلَ حََتىٰ عَادَ كَالْعَ رْجَ   وَالْقمََرَ قدََّ

“Aya da safhalar belirledik; sonunda kuru bir hurma dalı gibi olur.”262 

 

Bayraklı, bu ayetin tefsirinde Ay’ın dünya çevresindeki yörüngesinde dolanma 

hareketine değinmiştir. Dolanma sonucunda Ay’ın aldığı şekillere Ay’ın safhaları veya 

menzilleri denmiştir. Kur’an, bu menzillerin bir tanesine ونِ الْقَدٖيم  ”Urcûni’l-Kadîm“ الْعَ رْجَ 

tabirini kullanmıştır. Bu tabir “kuru bir hurma dalını” ifade etmektedir. Hurmanın sapı 

eskidikçe incelir, eğrilir ve sararır. Ay’ın farklı zamanlarda aldığı şekiller bu benzetmeyle 

açıklanmıştır. Takvim ayının sonunda gökte bulunan Ay incelerek, orak gibi olur ve 

sararır. Ay’ın bu safhaları, dünya etrafında belli bir yörüngede hareket ederken dolandığı 

yolun biçimi konusunda da bir gösteri yapmaktadır.263 

                                                           
257 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 16/51-52. 
258 Kurtubî, el- Câmiu li-Ahkâmi’l- Kur’ân, 14/406-410. 
259 Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, 18/490-493. 
260 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 16/52. 
261 Mahmut Kaya, “Ay”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1991), 4/182. 
262 Yâsîn 36/39. 
263 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 16/53. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

48 
 

Bayraklı, bu ayetle ilgili dikkatini çeken bir hususu şöyle zikretmektedir: Allah 

insanoğlunun idrak edebileceği kavramlarla, göksel bir oluşumu anlatmıştır. Hurma 

dalının eskiyince aldığı şekil ile göksel bir olay olan Ay’ın menzillerinden birisi 

açıklanmıştır. Müfessir, bu benzetmeyi insanın uzak çevresindeki bir oluşumu yakın 

çevresinde bulunan bir oluşumla açıklama metodu olarak yorumlamıştır. Güneş’in ve 

Ay’ın bu durumlarının ele alınması göksel araştırma yapmaları için insanları teşvik 

etmektedir.264 

 

ً  ذٰلِكَ تقَْدٖ  سْبَانا صْباَحُِۚ وَجََعَلَََّ الَّيْلََّ سَكَناً وَالشَّمْسَ وَالْقمََرَ حَ  الِق  الِْْ
  الْعََزٖيزِ الْعَلَْٖيمِ ير  فَ

“Allah, sabahı aydınlatandır. O, geceyi dinlenme zamanı, güneş ve ayı vakitlerin 

tayini için birer hesap ölçüsü kılandır. İşte bu, güçlü olan ve her şeyi pekiyi bilen Allah’ın 

takdiridir.”265 

 

Allah, gerek bu ayet gerekse konuyla alakalı diğer ayetlerde266 Güneş ve Ayın 

dönüşünün amacını insanların senelerin hesabını yapabilmeleri olarak ifade etmiştir. 

Bayraklı, Güneş ve Ay’ın senelerin hesabında kullanılışını da şöyle açıklamaktadır: 

Ay’a safhalar, konak yerleri veren Allah, ona neden bu safhaları verdiğini 

açıklarken, senelerin sayısı ve hesaplanmasının bilinmesini amaç olarak göstermiştir. 

“Sana hilal şeklinde doğan ayları soruyorlar. De ki: Onlar insanlar ve özellikle hac için 

vakit ölçüleridir.”267 Ay’ın zaman içinde aldığı şekiller hesaplama ve zamanı belirlemek 

için olduğu bu ayetten anlaşılmaktadır. Kur’an-ı Kerim gelmeden önce insanların, Güneş 

ve Ay’ın zamanın hesaplanması, yılların tespit edilmesinde bu iki gök cismini ölçü olarak 

değerlendirmeleri doğal olarak ortaya çıkmıştır. Kur’an bu durumu Allah’ın yaratması ve 

takdir etmesi olarak bildirmektedir. Ay ve Güneş’in görevlerinin bilinmesi sonucunda 

insan aklının Allah’a varabileceği vurgulanmaktadır.268 

Ayrıca Bayraklı, Rahman suresi 5. ayette yer alan “husbân” kelimesi üzerinde 

durmuştur. Husbân kelimesi, bir hesaba göre veya kendisi için belirlenen yörüngeler 

anlamına gelmektedir. Müfessir bu ayeti, “Şüphesiz biz, her şeyi bir ölçüye göre 

yarattık.”269 ayetine bağlı olarak açıklamanın daha uygun olacağını ifade etmektedir. Bu 

ayet bizlere yaratılan her şeyin bir hesapla, ölçüyle var olduğuna dikkat çekmektedir. 

Güneş ve Ay hem bu ölçüye göre yaratılmış hem de o ölçüye göre hareket etmektedir. 

Hesabın olmadığı yerde ölçüden bahsetmek mümkün değildir. Ayette geçen husbân 

kelimesi hesap, ölçü, yörünge gibi anlamları taşımasının yanı sıra aynı zamanda bir 

nizamı da ifade etmektedir. Çünkü Ay ve Güneş’in birbirlerine olan mesafelerinin ölçüsü, 

hareket ettikleri yörüngelerin durumundaki ölçü onlara verilen bir nizamı anlatmaktadır. 

                                                           
264 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 16/53. 
265 el-En’âm 5/96. 
266 Yûnus 10/5; el-İsrâ 17/12; er-Rahmân 55/5.  
267 el-Bakara 2/189. 
268 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 8/430. 
269 el-Kamer 54/49. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

49 
 

Bayraklı’ya göre Güneş ve Ay derken, gökyüzündeki bütün gezegenler 

kastedilmektedir.270 

Bayraklı, burada şu soruyu sormadan geçemeyeceğini dile getirmektedir: 

Allah, Güneş ve Ay’ın bir hesaba, bir ölçüye göre hareket ettiğini bildirmesinin 

amacı ne olabilir? Bizlere bu gök cisimlerinin hareket ettiğini niçin söylemektedir? Bu 

sorulara Bayraklı’nın cevabı şu şekilde olmuştur: Allah insanoğluna uzak çevresini ve 

neleri hizmetine sunduğunu açıklamaktadır. Öte yandan Güneş ve Ay nasıl ki belli bir 

hesap ve ölçüye göre hareket ediyorsa insanların da hareketlerinde ve davranışlarında bir 

ölçü ve hesap olması gerektiğine işaret edilmiştir. Bu iki gök cisminin kendi 

yörüngelerinde hareket etmelerinden dolayı birbirlerine çarpmıyorlarsa, sosyal hayatta 

bir nizamın olması için her insan kendi yörüngesine bağlı kalarak hareket etmelidir. Bu 

durum, toplumda düzen olması ve ahlaki dengenin bozulmaması için gereklidir.271 

Netice itibariyle Allah’ın, insanlara vermiş olduğu sayısız nimetlerden biri Güneş 

diğeri Ay’dır. Allah kâinatın işleyişinde belli bir ölçü koymuştur. Yaşadığımız dünyanın 

sürekli karanlık veya gündüz olması düşünüldüğünde bu durumun insanların yaşam 

biçimine elverişli olmadığı ortaya çıkmaktadır. Zira insanların, gündüzleri geçimlerini 

temin etmesi için çalışması, bu çalışmanın sonucunda geceleri dinlenmesi insanın 

fıtratına koyulmuş bir gerçektir. Allah, Kur’an’da bu gerçeği dile getirmektedir.272 

4.1.7. Gök Taşları  

İnsanların mahiyeti ve oluşum süreci hakkında merak ettikleri ve araştırmaya 

konu olan cisimlerden bir tanesi de gök taşlarıdır. Allah, Kur’an’da bu cisimlerin mahiyeti 

hakkında bilgi vermektedir. Kur’an-ı Kerim’de gök taşları  ٌشَِهَاب “şihâb” kavramıyla ifade 

edilmiştir. Kur’an’da bu kavram bir yerde çoğulu “şühûb” olmak üzere toplam da dört 

yerde geçmektedir.273  

Şihâb, lügatte parlayan ateş parçasına denmiştir. Parıltılarından ötürü yıldızlar ve 

kılıçlar da “şihâb” kavramıyla ifade edilmiştir.274 İlgili ayetlerde dikkat çeken bir diğer 

husus, şihâb kelimesinin kendisinden sonra gelen “rasaden”, “sâkib”, “mübîn” gibi 

sıfatlarla nitelenmiş olmasıdır. “Rasaden” kelimesi, şihabların gözetleyici bir fonksiyona 

sahip oluşunu ifade etmektedir.275 

Kurtubî, sâkib kelimesinin, delip geçen aydınlatan, aydınlık saçan manalarına 

geldiğini ifade etmektedir. “Şihâbun sâkibun” parlak, delici bir alev276 buyruğunda da bu 

anlamda kullanılmıştır.277 

                                                           
270 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 18/462. 
271 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 18/463. 
272 el-İsrâ 17/12. 
273 el-Hicr 15/18; en-Neml 27/7; es-Sâffât 37/10; el-Cin 72/8-9. 
274 İsfahânî, Müfredât, 465; Elmalılı, Hak Dini Kur’an Dili, 5/3050-3052. 
275 İsfahânî, Müfredât, 355. 
276 es-Sâffât 37/10 
277 Kurtubî, el-Câmiu li-Ahkâmi’l- Kur’ân, 19/10. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

50 
 

بٖينٌ  شَِهَابٌ  فاَتَبَْعََه   السَّمْعَ  اسْترََقَ  مَِنِ  اِلَّْ   مِ 

 “Ancak, kulak hırsızlığına kalkışan olursa, onun peşine de parlak bir ateş alevi 

takılır.”278 

 

Bu ayette, konumuz gereği bize hitap eden  ٌبٖينٌ  شَِهَاب مِ   kısmıdır. Fakat ayeti bir 

bütün olarak değerlendirmek verilmek istenen mesajı daha anlaşılır kılacaktır. 

Dolayısıyla ayeti bütün olarak ele alacağız. 

Bayraklı, kulak hırsızlığı yapmanın, göğün sırlarını çalmaya kalkışmak anlamına 

geldiğini ifade etmektedir.279 Akabinde bu konuyla ilgili bazı sorular sorarak tefsirini 

yaptığı bu ayetle farklı surelerdeki ayetler arasında bağlantı kurarak ilgili ayeti 

açıklamaya çalışmıştır. 

Şeytanların veya cinlerden kâfir olanlarının araya girerek çalmak istedikleri bir 

mesaj mıdır? Eğer bu mesaj olarak değerlendirilirse, burçlar arasında veya burçlarla 

dünya arasında bir haberleşme sistemi mi vardır? Diğer bir ifadeyle, şeytanlar niçin kulak 

hırsızlığı yapmaktadır? Müfessir bu soruların cevabını “Biz, senden önce hiçbir rasul ve 

nebi göndermedik ki o, bir temennide bulunduğunda, şeytan onun dileğine ille de beşeri 

arzular katmaya kalkışmasın. Ne var ki Allah, şeytanın katacağı şeyi iptal eder. Sonra 

Allah, kendi ayetlerini sağlam olarak yerleştirir. Allah, bilendir; hikmet sahibidir.”280 

ayetiyle açıklamaktadır. Şeytan, kulak hırsızlığı yaparak araya girip, Allah’ın 

peygamberlerine göndermiş olduğu mesajı bozmaya çalışmaktadır. Normal insanlara 

gönderilen ilhamlarda da aynı durum geçerlidir. Şeytanın bu hareketinden dolayı 

kendisini parlak bir alev takip etmekte ve onu yakmaktadır.281 Müfessir şihâb kavramını 

ilahi mesajın ışığı282 olarak yorumlamış ve alev huzmesi şeklinde çevirisini yapmıştır.283 

 

وسٰى قاَلَ  اذِْ  يْ لِْهَُْلِْهُٖٓ  مِ    تصَْطَلْ ونَ  لَعَلََّْك مْ  قبََس   بِشِهَاب   يك مْ اٰتٖ  اوَْ  بخَِبَر   مِِنْهَا سَاٰتٖيك مْ  ناَراً   اٰنَسْت   انِ ُٖٓ

 “Gerçekten ben, bir ateş gördüm. Gidip size ondan bir haber getireceğim yahut 

bir ateş parçası getireceğim, umarım ki ısınırsınız.”284 

 

  ثاَقِبٌ  شَِهَابٌ  فاَتَبَْعََه   الْخَطْفَةَ  خَطِفَ  مَِنْ  اِلَّْ 

 “Yüce konseyden/topluluktan bir söz kapan olursa, onu da delice bir alev izler.”285 

 

 

                                                           
278 el-Hicr 15/18. 
279 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/315. 
280 el-Hac 22/52. 
281 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/315. 
282 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/317. 
283 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 20/62. 
284 en-Neml 27/7. 
285 es-Sâffât 37/10. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

51 
 

اءَِ  لَمَسْناَ وَانََّا مَُٓ لِْئتَْ  فوََجََدْنَاهَُا السَّ ً  مِ  ً   شََدٖيداً  حََرَسا با نَ  تمَِعِ يَسْ  فَمَنْ  لِلْسَّمْعِ   مَِقَاعِدَ  مِِنْهَا نقَْعَ د   ك نَّا نَّاوَاَ   ﴾٨﴿ وَشَ ه   يجَِدْ  الْْٰ

ً  لَه     رَصَداً   شَِهَابا

“Doğrusu biz cinler, göğü yokladık, fakat onu sert bekçilerle, alev huzmeleri ile 

doldurulmuş bulduk. Hâlbuki biz, göğü dinleyebileceğimiz yerlerde oturuyorduk. Fakat 

şimdi, kim dinlemek isterse, kendisini gözetleyen bir alev huzmesi buluyor.”286 

 

Bayraklı, şihâb kavramının geçtiği ayetlerin genel bir değerlendirmesini Cin 

suresi 8. ayette yapmıştır. Cinler ve onlardan olan şeytanlar, meleklerin konuşmalarını, 

Allah’ın peygamberlere göndermiş olduğu mesajları ve insanlara gönderdiği ilhamları 

dinleyip hırsızlık yapmaktadır. Göğe yükselmek istemeleri bundan kaynaklanmaktadır. 

Bu hareketlerine mukabil ateş alevleriyle karşılık verilmiştir. Müfessir, cinlerin bu 

davranışından ötürü onları hacker olarak tanımlamıştır. Müellif, bilgi hırsızlığı 

yapmalarından dolayı böyle bir isimle anmayı uygun bulmuştur. Çünkü onlar 

peygambere gelen mesaja bile beşeri bir düşünce katmaya çalışmışlar ve ilahi sistemi 

bozmak için çok çaba sarf etmişlerdir.287 

Yıldırım’a göre şihâb شَِهَاب kavramı yıldız kayması olarak değerlendirilmiştir. 

Kur’an, yıldız kayması diye yorumladığımız ışık kaymasını, parlak bir ateşin, gök 

haberini dinlemek isteyen bir şeytan veya cini, taşlayıp geri çevirmesi şeklinde 

açıklamaktadır. O halde biz bunlara ilâhî roketler de diyebiliriz. Allah, “şihâb” ismini 

verdiği bu olayın esrar ve hikmetini açıklamaktadır. Fakat fiziksel yönünü ve astronomi 

ile ilgili yanını araştırmayı insanlara bırakmıştır. Cin ve şeytanların, insanlar gibi 

yerküreye yerleştirilmelerinden dolayı kâinatta istedikleri gibi cirit atamayacakları 

aşikârdır. Dünya sınırlarını aşmak isteseler de buna imkân yoktur. Onlar için de 

belirlenmiş sınırlar vardır. Bu sınırları aşmak istedikleri zaman kendilerine ilâhî roketlerle 

püskürtülmek suretiyle cevap verilmektedir.288 

4.1.8. Yıldızların Işık Yayması 

Yüce Allah’ın, insanların istifadesine sunmuş olduğu nimetlerden bir tanesi de 

yıldızlardır. Allah’ın kudretine ve azametine işaret eden yıldızlar, Kur’an’da bir sureye 

isim olmuştur.289 Allah, öneminden olsa gerek yıldızlar üzerine yemin ederek ibret 

nazarıyla bakılmasını ve arkalarına gizlenen bazı hikmetlere insanların dikkatini çekmek 

istemiştir.  

İnsanlar çok eski dönemlerden bu yana yolculuk yaparken yön tayininde bazı 

yıldızların ve yıldız kümelerinin konumundan yararlanmışlardır. Özellikle henüz 

pusulanın icat edilmediği çağlarda büyük önem taşıyan bu durum, bugün de modern 

                                                           
286 el-Cin 72/8-9. 
287 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 20/61-62. 
288 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, 6/3202-3204; Kurtubi, el-Câmiu li-Ahkâmi’l- Kur’ân, 

10/21-23. 
289 en-Necm 53/1. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

52 
 

imkânların bulunmadığı şartlarda önemini korumaktadır. Yıldızların konumlarından 

yararlanılsın veya yararlanılmasın, onların kozmik düzeni, ilâhî kudretin işareti olma 

özelliğini koruyacaktır.290 

Diğer taraftan bu konu hakkında bizlere bilgi veren diğer bir sure de Burûc 

suresidir. Bayraklı, “Burûc” kelimesinin anlamı ve Kur’an’daki kullanımı üzerinde 

genişçe açıklamalarda bulunmuştur. Bayraklı’ya göre Kur’an’da bu kelime bir yerde 

“kale” anlamında291 başka bir ayette “açılıp saçılma” anlamında292 ve diğer bir ayette de 

“teşhir etme” anlamında293 kullanılmıştır.294 

 

اءِِ  فِيْ جََعَلَْْنَا وَلقَدَْ  مَُٓ ً  السَّ وجَا   لِلْنَّاظِرٖينَ   وَزَيَّنَّاهَُا ب ر 

“Gerçekten de biz gökyüzüne büyük takımyıldızları/burçlar serpiştirdik ve onları 

seyredenler için süsleyip bezedik.”295 

 

Bayraklı, bu ayette geçen  ًوجَا  ifadesinin takımyıldızı anlamına geldiğini ifade ب ر 

etmektedir. Takımyıldızı hakkında şu şekilde açıklamalarda bulunmuştur: 

Gökbilimciler gökyüzünü kolayca adresleyebilmek için çeşitli büyüklükte 

parçalar şeklinde parsellemişlerdir. Bu parselledikleri yerlere Kuzey yarımkürede 

mitolojik kökenli isimler vermişlerdir. Daha yakın zamanda adlandırılan güney 

yarımküre takımyıldızlarıyla çoğunlukla nesnelere benzetilerek o nesnelerin isimleri 

verilmiştir. Parsellerin her biri takımyıldıza karşılık gelir. Kuzey ve güney yarımküreler 

dâhil gökyüzündeki takımyıldız parsellerinin toplam sayısı 88'dir. Ufkun berrak olduğu 

gecelerde gökyüzüne bakıldığında bu takımyıldızlarının yaklaşık 40 tanesi 

görülmektedir. Yıldızların parsellenmesi ve bunların isimlendirilmesi, tarih boyunca, 

kültürden kültüre farklılık göstermiştir.296 

88 takımyıldızından bir bölümü Güneş’in yıl boyunca gökyüzünde hareket ediyor 

gibi göründüğü yol boyunca sıralanmış ve on iki burçtan meydana gelen bu 

takımyıldızları Zodyak takımyıldızları olarak isimlendirilmiştir.297 

Takımyıldızları insanları tarih boyunca meşgul etmiştir. Bu meşguliyetin genel 

adına Astroloji denmektedir. Gökbilimcilerin göksel cisimleri incelerken gözlem ve 

ölçüyü metot olarak almaları Astrolojiyi astronomiye dönüştürmüştür. Astronomi bilimi 

göksel cisimler ve onların hareket tarzı ve yapısı hakkında bize oldukça doyurucu bilgiler 

vermesine rağmen Astroloji günümüzde hala varlığını devam ettirmektedir. Yıldızların 

                                                           
290 Hayrettin Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsiri, (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2014), 2/444-445. 
291 en-Nisâ 4/78. 
292 el-Ahzâb 33/33. 
293 Nûr 24/60. 
294 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/307. 
295 el-Hicr 15/16. 
296 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/308. 
297 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/308. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

53 
 

insanların üzerinde ve onların geleceğini önceden görme meselesinde hiçbir etkisi 

olmadığını gerek İslam dini gerekse astronomi bilimi ortaya koymaktadır.298 

Astrolojinin insan hayatına girişine değinen Bayraklı, insanların yerleşik hayata 

geçmelerinin sonucunda bu alana ilginin arttığını vurgulamaktadır. Yerleşik dönemin en 

önemli ihtiyacı veya sorunu hava şartlarını öğrenmek olmuştur. Çünkü tarımla geçinen 

insanlar için hava şartlarının önemi haizdir. Yeni dönem, insanına hava koşullarını 

öğrenmeyi dayatmıştır. Bu durum, insanların hava şartlarını ve gökyüzünü incelemeye 

başlamalarına zemin hazırlamıştır. O dönemde yaşamış olan insanlar, belirli şekilleri 

kendilerine göre isimlendirerek, hangi zaman aralıklarında göründüklerini kendilerine 

göre yorumlamışlardır. Gözlem ve ölçümü bu çalışmalarına katınca da astronomiye geçiş 

hız kazanmıştır.299 

Bayraklı, Hicr suresi 16. ayetin tefsirinde Astroloji hakkında geniş bir malumat 

sunmaktadır. Yer yer Astrolojiyi, astronomi bilimi ile karşılaştırarak astronomi biliminin 

gerekliliği üzerinde durmuştur. Astronomi biliminin oldukça doyurucu bilgiler sunmasına 

rağmen bazı insanların Astrolojiye ilgi duymasını ise hayretle karşılamaktadır. Bu 

durumun altında yatan ana sebebin ise psikolojik ihtiyaç ve bilgisizlik olduğunu ifade 

etmektedir.300 

Burçların insanlar için ifade ettiği en önemli şey sanatsal bir güzellik taşımalarıdır. 

Diğer taraftan, onların gözlenebileceği, bilimsel araştırmalar için gözlem yapılabileceği 

de burada gündeme getirilmektedir. Ayetin son kelimesi olan en-nâzırîn “gözlem 

yapanlar” ifadesinden bu çıkmaktadır. Burçlar, sadece izleyenlere sanatsal bir süs zevki 

versin diye değil, araştırılsın diye onlara sanatsal bir şekil verilmiştir. Burçların bu 

güzellikleri, bilim adamlarını araştırmaya sevk eden bir niteliğe de sahiptir.301 

Netice itibariyle günümüzde yıldızlarla ilgili bilimsel araştırmalar devam 

etmektedir. Her geçen gün bu sahada yapılan çalışmalar sonucunda onlar hakkında eldeki 

mevcut bilgilere bir yenisi eklenmektedir. Allah’ın, insanların istifadesine sunmuş olduğu 

gökyüzünde sayamayacak kadar çok olan yıldızlar aynı zamanda Allah’ın varlığına delil 

teşkil etmektedir. Kur’an’ın farklı surelerinde yıldızlardan bahsedilmiştir. Zikredilen 

ayetlerin genel muhtevası, yıldızların geceleyin ışık saçarak yeryüzünü aydınlatması 

olarak ifade edebiliriz. Bu onlara verilen bir görevdir. 

4.1.9. Uzayda Hayat 

İnsanoğlunun merak ettiği konulardan bir tanesi de dünya dışında yaşamın var 

olup olmadığı konusudur.  Astronotları da çokça meşgul eden bu sorunun cevabına 

ulaşmak ve insanoğlunun merakını gidermek için yıllarca diğer gezegenler hakkında 

                                                           
298 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/308-309. 
299 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/309. 
300 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/307-314. 
301 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/314. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

54 
 

gözlem ve araştırma yapılmıştır. Bugüne kadar yapılan ilmi araştırmaların sonucunda 

Merih’te ısı, su ve oksijen bulunduğuna dair tespitler yapılmıştır.302 

Uzayda yeteri kadar araştırma yapma konusunda ve özellikle diğer gezegenlere 

gitme konusunda insan aciz durumdadır. Çünkü uzayı araştırırken insanın önündeki en 

büyük engel, ışığın bir saniyede kat ettiği 300 bin kilometrelik süratin değişmezliğinden 

gelen tabiî sınırlamadır. Uzayda yaşayan canlılar belki binlerce, belki milyarlarca ışık yılı 

uzakta olabilirler. En son maddî hız olan ışık hızında dahi bu canlılarla haberleşmek veya 

onlarla yüz yüze temas kurmak, hem fizikî hem de teknik açıdan imkânsızdır.303 

Uzayla ilgili bilimsel araştırma yapan insanların çeşitli alet ve vasıtalarla, 

içerisinde canlı varlıklar bulunan bazı yıldızlara ulaşabileceklerini bugünden kestirmek 

güç gözükmektedir. Ne var ki Astronotların diğer yıldızlarda hayat olduğuna dair 

iddiaları, uzun bir öğrenim ve araştırmanın mahsulüdür ki 20. asırda ancak Kur’an’ın 

açıklamış olduğu hakikatlere yaklaşabilmiştir.304 

Bilim ve teknolojinin yetersiz kaldığı bu konuda bilgiyi bizlere yine Kur’an haber 

vermektedir. Konuyla ilgili ayetlerden birisinde yüce Allah şöyle buyurmaktadır: 

 

ابَّة    مِِنْ  فٖيهِمَا بَثَّ  وَمَِا وَالْْرَْضِ  السَّمٰوَاتِ  خَلْْق   اٰياَتِهٖ  وَمِِنْ  اءِ   اذِاَ جََمْعَِهِمْ  عَلْٰى وَهُ وَ  دَُٓ  قَدٖيرٌ  يَشَُٓ

“Gökleri ve yeri yaratıp oralarda canlıları yayması Onun varlığının 

delillerindendir. Dilediği zaman onları toplamaya da gücü yeter.”305 

 

Bayraklı, ayette geçen “dâbbe” kelimesini, “kımıldama, debelenme” anlamına 

gelen “debîb” kelimesinden türemiş bir isim olduğunu ifade etmektedir. Bu kelime, ruh 

taşıyan her canlı için kullanılır. “Dâbbe” kelimesi, insandan tutunuz bir ağacın 

kovuğundaki en küçük böceğe, hatta mikroba, yani virüs, parazit, bakteri, mantar, 

protozonlar ve sproketlere varıncaya kadar bütün canlıları içine almaktadır. İnsanoğlunun 

kâinatta ne kadar canlı türü olduğunu bilmesi, şu andaki bilimin seviyesine göre mümkün 

değildir.306 

Razî, bu ayeti tefsir ederken dâbbe kelimesinin iki anlama işaret ettiğini 

vurgulamıştır. Birincisi, melekler kastedilmiş olabilir, ikincisi ise Allah’ın göklerde, tıpkı 

insanların yeryüzünde yürüyüp gezdikleri gibi yürüyen çeşitli canlılar yaratmış olması bu 

kelimenin anlamına uygun düşmektedir.307 

Kur’an’ın dört ayrı yerinde bu kavrama yer verildiğini ifade eden Yıldırım, dâbbe 

kelimesinin, hafif yürüyen, hareket eden, debelenip hayat belirtisi gösteren her canlı 

hakkında kullanılan bir kavram olduğunu beyan ederek bu kelimenin, Nahl ve Şûra 

                                                           
302 Abdülfettah Tabbara, Kur’an ve Modern İlim, çev. Celal Yıldırım (Konya: Uysal Yayınevi, Ts.) 75. 
303 Fethullah Han, Kur’ân ve Ayetleri, çev. Safiye Gülen (İstanbul:  İnkılap Yayınları, 1998), 205; Moore, 

Gezegenler Kılavuzu, 237-239. 
304 Tabbara, Kur’an ve Modern İlim, 76. 
305 eş-Şûrâ 42/29. 
306 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 9/126. 
307 Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, 19/458-459. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

55 
 

surelerinde, göklere ve yere serpiştirilen canlılar anlamında kullanıldığına işaret 

etmiştir.308 

Elmalılı da bu ayetin tefsirini yaparken göklerde hayatın olabileceği yorumunda 

bulunmuştur.309 Öte yandan günümüz müfessirlerinden Ateş de benzer yorumlarda 

bulunmuştur. Ayetle ilgili muhtemel manaları verdikten sonra ayetten yola çıkarak diğer 

gezegenlerde de hayatın var olabileceğine dikkat çekmiştir.310 

Bayraklı, ayetin “gökleri ve yeri yaratıp oralarda canlıları yayması” kısmından 

canlı varlıkların sadece yeryüzünde değil aynı zamanda göklerde de var olduğunu ifade 

etmiştir. Ayette yer alan fihimâ kelimesinin yapısı hem gökleri, hem de yeri ifade 

etmektedir. Konuyla ilgili olan bir diğer ayette ise şöyle buyurulmaktadır:  

 “Göklerde bulunanlar, yerdeki canlılar ve bütün melekler, büyüklük taslamadan 

Allah’a secde ederler.”311 Bayraklı, bu ayetin göklerde meleklerin dışında varlıklar 

olduğuna işaret ettiğini ifade etmiştir.312 

 Netice olarak son yıllarda bu sahada araştırma yapan bilim insanları uzayda 

herhangi bir yaşam belirtisine rastlamamışlardır. Teknolojinin ilerlemesiyle uzaya 

insansız hava araçları gönderilerek araştırmalar devam etmektedir. Kur’ân ve hadislerde 

uzayda veya başka bir yerde Dünya’da yaşanılan hayata benzer bir hayat şekline dair 

işaretler varsa bile, bu hayatın mahiyeti hakkında kesin bir beyanda bulunmak pek 

mümkün gözükmemektedir.  

4.1.10. Kâinatın Genişlemesi 

Kâinatın sonsuz olduğu veya sınırlarla çevrili durağan bir yapıya sahip olduğu 

görüşü, 20.yüzyılın başlarına kadar devam etmiştir. Teknolojinin hızla gelişmesiyle 

birlikte yapılan araştırmalar neticesinde evrenin bir başlangıcının olduğu ve sürekli 

genişleme halinde olduğu ortaya koyulmuştur. Evrenin durağan değil aksine genişlediğini 

savunan ilk kişi ise Albert Einstein’in  (ö. 1955) formüllerinden yola çıkan Rus bilim 

insanı Alexander Friedmann (ö. 1925) olmuştur. Diğer taraftan bazı teorik hesaplamalar 

yaparak evrenin açık olarak genişlediğini iddialı bir şekilde savunan kişi ise Belçikalı 

gökbilimci George Lemaître (ö. 1966) olmuştur. Evrenin genişlediği gerçeğini kullandığı 

dev teleskopla gözlemsel olarak ispatlayan Amerikalı bilim insanı Edwin Hubble (ö. 

1953) yaptığı araştırmalar sonucu yıldızların ve galaksilerin sürekli olarak birbirlerinden 

uzaklaştıklarını keşfetmiştir. Bilim dünyasında Hubble teorisi olarak kabul gören bu 

görüş, farklı teknolojik araç gereçlerin gelişmesiyle bilim insanlarınca doğrulanmıştır.313 

                                                           
308 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, 10/5471. 
309 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 6/4242. 
310 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, 8/197. 
311 en-Nahl 16/49. 
312 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/518. 
313 Hawking, Zamanın Kısa Tarihi, 53-73; Said Alpsoy, Kur’an En Büyük Mucize (İstanbul: Gelenek 

Yayınları, 2008), 14-15; Kırca, Kur’an ve Fen Bilimleri, 156; Kur’ân-ı Kerim ve Bilim, 245; Yunus 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

56 
 

Kâinatın genişlemesi günümüzde bilimsel olarak teyit edilmekle birlikte Kur’an 

bu konuya asırlar öncesinde şu ayetiyle işaret etmektedir: 

 

اءَِ  مَُٓ وسِعَ ونَ  وَاِنَّا بِايَْد   بنَيَْناَهَُا وَالسَّ   لَم 

“Göğü kendi kudretimizle biz bina ettik ve biz elbette genişleticiyiz.”314 

 

Müfessirler, ayetin sonunda yer alan وسِعَ ونَ  وَانَِّا لَم   “Biz genişleticiyiz” ifadesinden 

farklı yorumlar çıkarmışlardır. İlk dönem müfessirlerinden Dahhâk (ö. 105/723) ayetin 

bu kısmından “sizleri zengin kılarak ihtiyaçlarınızı gidereniz” anlamını çıkarmıştır. 

Hasan Basrî ise (ö. 110/728) ayeti tevil ederken “yağmurla rızkı genişleteniz” anlamını 

çıkarmıştır.315 Razî ise ayeti, “semayı bina eden bizleriz ve benzerini yaratmaya da güç 

yetiririz” ve “biz mahlûkatın rızkını genişleteniz” şeklinde anlamıştır.316 

Bayraklı, ayetteki “gök” ifadesinden evreni, uzayı ve kozmik sistemin anlaşılması 

gerektiğini ifade etmiştir. Allah, evreni yaratarak onu genişlettiğini gündeme 

getirmektedir. Evren sınırlı olmakla birlikte sürekli olarak genişlemektedir. Burada 

insanlara, evrenin nasıl ve hangi hızla genişlediğini tespit etme görevi düşmektedir.317 

Netice olarak ilk dönem müfessirleri ile son dönem müfessirleri bu ayeti farklı 

yorumlamışlardır. Bu durumu teknolojinin hızla gelişmesine bağlamak mümkündür. 

Ayetin önceki müfessirlerce rızkın genişlemesi şeklinde anlamaları normaldir. 

Günümüzde uzay alanında araştırma yapan teknolojik araç gereçlere her geçen gün bir 

yenisi eklenmektedir. Dolayısıyla günümüzde müfessirler ayetin ilgili kısmından evrenin 

genişlemesi şeklinde yorumda bulunmuşlardır. 

4.1.11. Kâinatın Sonu 

Kıyamet kelimesi lügatte “kalkmak, dikilip ayakta durmak” manasında kıyam 

kökünden isim veya mastar olup dirilip mezarından kalkma, Allah’ın huzurunda durma 

veya “bu olayın başlangıcını teşkil eden kozmik değişikliğin vuku bulması” anlamına 

gelmektedir.318 Kur’an’da kıyamet kelimesine çok yakın bir muhtevada kullanılan 

“âhiret” kelimesi 110 yerde geçmekte olup, yirmi altı ayette ise “el-yevmü’l-âhir” 

terkibiyle ifade edilmiştir.319 

                                                           
Kalkan, Büyük Patlama ve Yaratılış BigBang Teorisinin Teistik Deliller Açısından Değeri (Ankara: 

Serencam Yayınları, 2019), 58-60.  
314 ez-Zâriyât 51/47. 
315 Kurtubi, el-Câmiu li-Ahkâmi’l- Kur’ân, 16/379-381. 
316 Râzi, Mefâtihu’l-Gayb, 20/386-387. 
317 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 18/284. 
318 İsfahânî, Müfredât, 690-691. 
319 Bekir Topaloğlu, “Kıyamet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 

2002), 25/517. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

57 
 

Allah, kıyametin ne zaman kopacağına dair her hangi bir bilgi vermemiştir. 

“Şüphesiz, kıyametin bilgisi yalnız Allah katındadır.”320 “Sana kıyamet saatinin ne zaman 

gelip çatacağını soruyorlar. De ki:  Onun bilgisi ancak rabbimin katındadır. Onu 

zamanında açığa ancak o çıkarır. Kıyametin bilgisi göklere ve yerlere ağır gelir; kıyamet 

size ansızın gelecektir. Sanki sen onu biliyormuşsun gibi sana soruyorlar. De ki: onun 

ilmi Allah katındadır. Fakat insanların çoğu bu gerçeği bilmiyorlar.”321 “Kıyametin 

bilgisi, yalnızca Allah’a aittir.”322 Bu ayetlerden de anlaşılacağı üzere kıyametin ne 

zaman kopacağı Hz. Peygamberden dahi gizlenmiştir.  

Allah, Kuran’da kıyamet sahnesinin mutlaka vuku bulacağını ve son derece 

korkunç bir tablo olduğunu ortaya koymakla birlikte diğer taraftan belki bir patlama, 

dağılma, çözülme ve silinme neticesinde hayatın ve kâinattaki sistemin yok edileceğini 

ifade etmektedir.323 

Yüce Allah, her ne kadar kıyametin ne zaman kopacağını açıklamasa da onun 

alametlerinden Kur’an’da bahsetmiştir.  Kıyametin ne zaman kopacağı bilgisinin 

verilmemesi, insanları son âna kadar görevde tutmak ve aynı zamanda her hangi bir 

kargaşaya meydan vermeme durumundan olabilir. Buna göre kâinatta nihaî yıkım öncesi 

bazı belirtiler ortaya çıkacaktır.324 Fakat Allah, kıyametin ansızın geleceğini325 

buyurmaktadır. Her ne kadar kıyamet kopmadan önce alametleri belirse de o insanoğlunu 

hiç beklemediği bir anda yakalayacaktır. 

Allah, Kur’an’da kıyametin kopmasıyla birlikte nelerin olabileceği konusunda 

bizlere bazı bilgiler vermektedir. Bu bilgilerin bazıları kâinatın yok oluşundan 

bahsetmektedir. Kur’an-ı Kerim, kâinatla ilgili olarak göklerin sarsılmasından,326 kitap 

dürer gibi dürülmesinden,327 beyaz bulutlar halinde yarılmasından,328 gül gibi kızarıp yağ 

gibi erimesinden,329 erimiş maden gibi olmasından,330 güneşin dürülmesinden,331 ayın 

yarılmasından,332 yıldızların silinmesinden,333 bulanmasından,334 dökülmesinden,335 

yerin düzlenmesinden ve içindekileri atarak boşalmasından,336 dağların yürütülüp,337 

                                                           
320 Lokmân 31/34. 
321 el-A’râf 7/187. 
322 Fussilet 41/47.  
323 Muhsin Demirci, Kuranın Temel Konuları (İstanbul: İfav Yayınları, 2000), 321 
324 Yeniçeri, Uzay Ayetleri Tefsiri, 34. 
325 el-A’râf 7/187. 
326 et-Tûr 52/10. 
327 el-Enbiyâ 21/104. 
328 el-Furkân 25/25. 
329 er-Rahmân 55/77. 
330 el-Meâric 70/8. 
331 et-Tekvîr 81/1. 
332 el-Kamer 54/1. 
333 el-Mürselât 77/8. 
334 et-Tekvîr 81/2. 
335 el-İnfitâr 82/2. 
336 el-İnşikâk 84/3-4. 
337 et-Tûr 52/11. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

58 
 

ufalanmasından ve dümdüz edilmesinden338 veya atılmış renkli yün gibi olmasından,339 

savrulmasından,340 denizlerin ateşlenmesinden,341 göğün çatlamasından,342 

yarılmasından343 bahsetmektedir. 

Bayraklı, kıyamet ile ilgili olan ayetleri tefsir ederken, kıyametin Allah’ın 

bildirdiği şekilde kopacağını ifade etmiştir. Kıyametin ne zaman kopacağına dair bilgi 

Hz. Peygambere dahi verilmemiştir. Dolayısıyla insanların bu konu üzerinde kafa 

yormaları ve onu araştırmaları gereksiz bir uğraştır. Allah, bu dünyada insanların yapıp 

ettiklerinin karşılığını bulsunlar diye kıyamet oluşumunu koymuştur. Bu durumun 

bilinmesi demek imtihanın ortadan kalkması demektir. Kıyamet bilgisinin insanlardan 

gizlenme sebebi budur.344 

Bayraklı, kıyametin ne zaman kopacağı meselesini, insanların inanmasının zor 

olduğu konulardan birisi olarak açıklamaktadır. İnsanlar, Allah’a daha kolay ve rahat bir 

şekilde inanmalarına rağmen, kıyamet ve öldükten sonra dirilmeye inanmaları, en zor 

inanılan konulardan birisi olarak karşımıza çıkmaktadır. Kabul ettirilmesi ve 

kabullenilmesi bu zorluğu taşımaktadır. Bundan dolayı, A’raf 185. ayette ölüm konusu 

gündeme getirilerek, üzerinde düşünülmesi ve kıyamet konusuna bir adım yaklaşılması 

istenmektedir. Kur’an-ı Kerim, öldükten sonra dirilme konusunu bilimsel kanunlarla 

açıklamaktadır.345 

4.2. Biyoloji- Anatomi- Botanik İle İlişkilendirilen Ayetler 

4.2.1. İnsanın Yaratılışı 

Asırlar boyunca yapılan ilmi araştırmalar, insanoğlunun yaratılışını, yapısını, 

nereden gelip nereye gittiğini ve mahiyetini bütün ayrıntılarıyla ele alarak ortaya 

koymaya çalışmışsa da henüz her bakımdan tatmin edici bir seviyeye ulaşamadığı 

ortadadır. Çünkü elde edilen her yeni bilgiye, teknolojinin gelişmesiyle birlikte bir yenisi 

eklenmektedir. İnsanoğluna dair bilimsel araştırmalar devam ettikçe onun yapısı ve 

mahiyeti hakkında birtakım yeni bilgilere ulaşılması mümkün gözükmektedir. 

Kur’an-ı Kerim incelendiğinde, insan denen varlığın son halinin teşekkülüne bir 

anda gelmediği, bazı aşamalardan geçerek yaratıldığı haber verilmektedir.346 Bu yaratılış 

süreci inorganik dönem olarak isimlendirilmiştir.347 Allah, Kur’an’da bu durumun yedi 

                                                           
338 Tâhâ 20/105-107. 
339 el-Meâric 70/9. 
340 el-Mürselât 77/10. 
341 et-Tekvîr 81/6. 
342 el-İnfitâr 82/1. 
343 el-Mürselât 77/10; el-İnşikâk 84/1. 
344 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 12/237; 7/441-445. 
345 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 7/441. 
346 Nûh 71/14.  
347 İsmail Yakıt, “Kur’an’da İnsanın Yaratılışı ve Evrimi”, Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 5 (1998) 5-6. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

59 
 

değişik süreçten meydana geldiğini bizlere haber vermektedir. Bunlar; su, toprak,348 

çamur,349 çamurdan bir öz,350 yapışkan bir çamur,351 ateşte pişmiş gibi kuru bir çamur,352 

kuru balçık ve bekletilmiş, kokuşmuş cıvık çamurdur.353 

a) Su  

Doğada bulunan bütün canlılar açısından hayati bir öneme sahip olan maddelerin 

başında su gelmektedir. Allah, Kur’an’da bütün canlıların sudan yaratılıp meydana 

getirilmesine, üç farklı ayetle bilgi vermektedir. Bu ayetlerin meallerini ve arasındaki 

irtibatı değerlendirelim: 

 

اءِِ ك لََّّ شََيْْءِ  حََيْ    افَلَََا ي ؤْمِِن ونَ    وَجََعَلَْْنَا مِِنَ الْمَُٓ

“Bütün canlıları sudan yarattığımızı görmüyorlar mı? Buna rağmen 

inanmayacaklar mı?”354 

 

اءِ ُۚ  وَاٰللّ  خَلْقََ  ابَّة  مِِنْ مَُِٓ  ك لََّّ دَُٓ

“Allah, bütün canlıları sudan yaratmıştır.”355 

 

 وَكَانَ رَبُّكَ 
اءِِ بَشَراً فَجَعَلََْه  نَسَباً وَصِهْراً   دٖيراً قَ وَهُ وَ الَّذٖي خَلْقََ مِِنَ الْمَُٓ

“İnsanı sudan yaratarak ona soy sop veren de o’dur. Rabbinin her şeye gücü 

yeter.”356 

 

Enbiya suresinde bütün canlıların sudan yaratıldığı, Nûr suresinde dabbe’nin 

sudan yaratıldığı ve Furkan suresinde ise beşer’in sudan yaratıldığı açıklanmaktadır. 

Su, iki molekül hidrojen ve bir molekül oksijenden oluşmuş, renksiz, kokusuz bir 

maddedir. Bilindiği gibi, bütün hayat, suda, maddelerin bir eriyiği olan protoplazmada 

oluşmaktadır. Bununla korunur ve sürekliliği sağlanır. Susuz hiçbir protoplazma mevcut 

olmayacağı gibi, protoplazma olmadan da hayatın oluşmayacağı açıktır. Kuşkusuz sadece 

insan bünyesi değil, dünyamızda mevcut bütün bitki, hayvan ve bakteri gibi hayat 

şekillerinde de su mevcut olup, susuz bunların var olması mümkün değildir. Su, hayatın 

sadece temeli değil, aynı zamanda yaşayan varlıkların büyük bir ekseriyetinin barınağıdır. 

                                                           
348 el-Kehf 18/37; er-Rûm 30/20; Fâtır 35/17; el-Mü’min 40/67. 
349 el-En’âm 6/2; es-Secde 32/7. 
350 el-Mü’minûn 23/12. 
351 es-Sâffât 37/11. 
352 er-Rahmân 55/14. 
353 el-Hicr 15/26-28. 
354 el-Enbiyâ 21/30. 
355 Nûr 24/45. 
356 el-Furkân 25/54. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

60 
 

Çünkü bitki ve hayvanların gerek sayısal, gerekse kütlesel olarak onda dokuzu suda 

yaşamaktadır.357 

Muhammed Esed, “Her canlıyı sudan yarattık”358 ifadesinin üç boyutlu bir anlam 

taşıdığını ifade etmiştir. Bunlar: 

1. Su bütün canlı türlerinin ilk örneğinin (prototype) ortaya çıktığı ortamdır. 

2. Var olan veya tasarlanabilen bütün sıvılar içinde sadece su, hayatın ortaya çıkıp 

tekâmül etmesi için uygun ve gerekli özelliklere sahip olan bir maddedir.  

3. Hayvansal veya bitkisel, canlı her hücrenin fiziksel temelini oluşturan ve içinde 

hayat olgusunun belirebileceği tek madde ortamı olan protoplazma büyük ölçüde 

sudan müteşekkil ve bütünüyle suya dayanmaktadır.359 

Ateş ise, “Onun arşı su üzerinde idi”360 ifadesine şöyle bir yorum getirmektedir: 

Asıl Hayy Allah’tır. Bu hayat ondan yaratıklara taşmaktadır. Yaratıklara hayat ile 

hâkimdir. Her yaratığın hayatı kendisine bağlı olmakla birlikte, kâinatta hayat ise büyük 

ölçüde suya bağlıdır. İşte kâinat yaratılırken arşının su üstünde olması, kâinata verdiği 

hayatın suya bağlı olduğunu ifade etmiştir.361 

Bayraklı, suyun bütün canlıların kökeninde kullanılan bir bileşim olduğunu 

vurgulamaktadır. Allah önce hidrojeni yaratmış ve daha sonra ondan da oksijeni 

yaratmıştır. Hidrojenden iki atom, oksijenden bir atom alıp bu iki elementi birleştirip onu 

yani suyu bütün canlıların kaynağına koymuştur. Allah, insanların canlılar âlemini 

incelerken, onların kaynağına giden bir yolu izlemelerini ve oradan ilahi yaratma 

eylemini gözlemleyerek tek olan Allah’a varmalarını istemektedir.  Müfessir, ayrıca 

bilimsel gözlem ve onun getirdiği bilimsel bilginin son durağının Allah’ın varlığına ve 

birliğine iman olduğunu vurgulamaktadır. Bu noktaya ulaşmayan bilginin ise çileli ve 

hedefsiz olduğunu belirtmektedir.362 

Bayraklı, “Bütün canlıların sudan yaratılması”363 ifadesinde belirtilen “dabbe” 

kavramının içerisine insanın da girdiğini belirterek, Allah’ın insanı topraktan 

yaratmasının bir arka safhasına gittiğini belirtmektedir. Ayrıca bu ayetten şu sonuçların 

çıkarılması gerektiği vurgulanmıştır: 

a.) Allah insanlara canlılar âlemini incelemek için bir araştırma vererek program 

yapmakta ve Biyoloji ilminin insanları nasıl sınıflaması gerektiğine ışık tutmaktadır. 

b.) Tabiat kitabında özellikle de canlılar kitabında Allah’ı görebilmek, 

c.) Su’dan, yani aynı maddeden ne kadar farklı cinste ve yapıda canlılar yarattığını 

müşahede ederek kudretini tam anlamıyla bizlere bildirmektedir.364 

                                                           
357 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, 8/3904-3907. 
358 Nûr 24/45. 
359 Esed, Kur'an Mesajı, 3/650-655. 
360 Hûd 11/7. 
361 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, 4/296. 
362 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 12/35-36. 
363 Nûr 24/45. 
364 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/413. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

61 
 

Allah, aynı maddeden farklı gene sahip canlıların nasıl yaratıldığını ve bu gen 

farklılıklarının neler olduğunu tespit etmesi için insanoğlundan araştırma yapmasını 

istemektedir. İnsan DNA'sı ile diğer canlıların DNA'sı arasındaki farkın tespiti, bilimin 

zirveye ulaştığı basamakları teşkil edecektir. Bu zirvenin bir üstünde de Allah'ın var ve 

bir olduğu inancına ulaşmak vardır.365 

Yeryüzünde, canlı olarak her ne varsa bunların kökeninde su vardır. Allah, sudan 

bir beşer yaratmıştır. Bu su, Hz. Âdem'in toprağına, çamuruna, balçığına hayat veren ve 

her şeyin kökeni olan “su” olabileceği gibi meni suyu olması da ihtimal dâhilindedir.366 

b) Toprak  

Toprak, insan yaratıldığından bu yana üzerinde sıkça durulan konulardan birisi 

olmuştur. Allah, Kur'an'da su aşamasından sonra ikinci olarak topraktan yaratılmaya 

dikkat çekmiştir. Toprak, insanın esasını teşkil eden bir maddedir. Kur’an’da altı farklı 

ayette insanın topraktan yaratıldığı konusu işlenmiştir. 

 

 ك نْ فيََك ون   انَِّ مَِثلَََّ عٖيسٰى عِنْدَ اٰللِّ كَمَثلََِّ اٰدَمَ  خَلْقََه  مِِنْ ت رَاب  ث مَّ قَالَ لَه   

“Allah katında İsa’nın durumu, Âdem’in durumu gibidir. Allah Âdem’i topraktan 

yarattı; sonra ona, “ol” dedi ve o da oluşmaya başladı.”367 

 

 ن طْفَة  ث مَّ مِِنْ عَلْقََة  رَاب  ث مَّ مِِنْ ت  يَُٓا ايَُّهَا النَّاس  انِْ ك نْت مْ فٖيْ رَيْب  مِِنَ الْبَعَْثِ فاَِنَّا خَلْقَْنَاك مْ مِِنْ 

“Ey insanlar! Öldükten sonra dirilmekten şüphede iseniz; doğrusu, biz sizi 

topraktan, sonra meniden yani erlik suyundan, sonra döllenmiş yumurta hücresinden 

yarattık.”368 

 

ً  وَاٰللّ  خَلَْقَك مْ مِِنْ ت رَاب  ث مَّ مِِنْ ن طْفَة  ث مَّ    جََعَلََْك مْ ازَْوَاجَا

 “Allah sizi topraktan, sonra embriyodan yarattı. Sonra sizi çiftler kıldı.”369 

 

Bayraklı, insan denen varlığın topraktan yaratıldığının en büyük delilinin, insan 

vücudundaki elementlerle, topraktaki elementler arasındaki benzerlik olarak 

yorumlamıştır. Atılan bütün tohumların canlanması gösteriyor ki, topraktaki 

elementlerin, asit ve gazların bileşimi hayatın başlangıcını teşkil etmektedir. Topraktaki 

çeşitli maddeler, ruhla harekete geçince insan denen varlığın biyolojik ve psikolojik 

özellikleri meydana gelmektedir. Toprağın üretken bir yapıya sahip olma özelliği, insana 

üretken olma şeklinde intikal ettiği görülmektedir.370 

                                                           
365 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/413. 
366 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/531. 
367 Âl-i İmrân 3/59. 
368 el-Hac 22/5. 
369 Fâtır 35/11. 
370 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 4/138-139. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

62 
 

 Allah ilk insan Hz. Âdem’in topraktan yaratıldığını ifade ettiği gibi, bütün 

insanların da topraktan yaratıldığını vurgulamaktadır. Hz. Âdem doğrudan topraktan 

yaratılmışken, diğerleri dolaylı olarak topraktan yaratılmış ve yaratılmaktadır. “Şunu bilin 

ki, biz sizi topraktan yarattık”371 ayetindeki “sizi” ifadesi topraktan yaratılma olgusunun 

devam ettiği anlamına gelmektedir. İnsanın aldığı gıdaların ilk kaynağına gidildiğinde, 

hepsinin topraktan meydana geldiği anlaşılmaktadır. Allah, insanların beslenme 

ihtiyaçlarını temin ettikleri gıdaların asıl ve ilk kaynağının toprak olduğunu ve bunun 

araştırılmasını şu ayetle istemiştir: “İnsan, yediğine bir baksın”372 Bu emrin ardından 

Allah, insanın sofrasına gelen gıdanın hangi aşamalardan geçerek geldiğini açıklarken, 

bitkisel ve hayvansal gıdaların toprakla suyun ilişkisi neticesinde oluştuğunu ifade 

etmektedir.373 

 Bu ayetlerdeki açıklamalardan hareketle, tüm bitkisel ve hayvansal gıdaların 

kökeninde toprağın bulunduğu ve eşeyli yaratılma denen sperm ile yumurtanın 

oluşumunda topraktan elde edilen gıdaların bulunduğu düşünüldüğünde, insanların 

topraktan yaratıldığı sonucuna varmak hiçte zor olmayacaktır. Bununla birlikte “Allah 

sizi yerden ot bitirir gibi bitirmiştir”374 ayetinde ise insanın bitkisel safhasına işaret 

edilmektedir.375 

İnsanın üremesini sağlayan sperm ve yumurtanın kaynağını, topraktan oluşan 

bitki teşkil etmektedir. İnsan vücudunun ürettiği meni ve yumurtanın geçtiği merhaleler 

geriye doğru takip edilirse, bitkilere ve oradan da toprağa varılır. Böylece, eşeysiz 

yaratılan Âdem’in de, eşeyli yaratılan diğer insanların da kökeninde toprağın bulunduğu 

sunucuna varmak mümkündür.376 

Bayraklı, insanın yaratılmasında bir tekâmül sürecinin var olduğunu ifade 

etmektedir. Hz. Âdem’in eşeysiz olarak topraktan yaratılma safhası, tekâmülün ilk 

basamağını teşkil etmektedir. Daha sonraki eşeyli yaratılma safhası da ikinci basamağı 

oluşturmaktadır. Bu safhaya, bitki, sperm ve yumurta gibi hayvansal/hücresel safha 

denmektedir.377 

 Bayraklı, yapılan araştırmaların, insan bedenini meydana getiren elementler ile 

topraktaki elementlerin benzerliğini ortaya koyduğunu ifade etmektedir. Alüminyum, 

demir, kalsiyum, oksijen, silikon, sodyum, potasyum, hidrojen, magnezyum, iyot, kor, 

manganez, kurşun, bakır, fosfor, karbon, çinko, gümüş, kükürt ve azot insanın biyolojik 

yapısını oluşturan maddelerdir. Yapılan araştırmalara göre insan vücudunun %65’i 

                                                           
371 el-Hac 22/5. Ayrıca bkz. el-Kehf 18/37; er-Rûm 30/20; el-Mü’min 40/67; el-Mü’minûn 23/35. 
372 Abese 80/24. 
373 Abese 80/25-32; Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 4/138. 
374 Nûh 71/17. 
375 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 4/138. 
376 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 4/138. 
377 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 4/139. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

63 
 

oksijen; %18’i karbon; %10’u hidrojen; %3’ü azot; %1,5’u kalsiyum; %1’i fosfor; geri 

kalanı da diğer elementlerdir.378 

 Allah, önce toprakta bu elementleri yaratarak akabinde onlardan belirlediği oranda 

alıp insanın ilk yapısını oluşturmuştur. Allah, insan vücudu gibi bir sanat eserini 

yaratırken, elementlerin yüzdesini belirleyerek bu elementler arasında belli oranda 

birleşen bir denge kurmuştur. Bundan dolayı, bazı biyologların belirttiği gibi bu 

oranlamanın, bu dengenin tesadüfi olması mümkün değildir. Allah, tüm tabiatı ve tüm 

kâinatı yaratırken denge ilkesini kader olarak belirlemiştir. İnsan vücudunda ilâhî kader 

gereği belli oranlarda bulunan elementlerde eksiklik olunca hastalık meydana 

gelmektedir. Dolayısıyla Allah'ın hem kâinat hem de onun içinde yaratılan en değerli 

varlık olan insanın yaratılışında asla değişme yapılamaz.379 Bu elementlerden biri 

çıkartılamaz, eksiltilemez, yerine başka bir element konamaz ve oranlar değiştirilemez.380 

Asıl itibariyle, topraktan yaratılma olgusu devam etmektedir. Meninin, onun 

içerisinde yer alan spermin, yumurtanın meydana gelişi arkaya doğru takip edildiğinde 

bunu bulmak mümkündür. Meni ve yumurta kandan kan ise yediğimiz besinlerden 

meydana gelmektedir. Besinler ise bitkisel ve hayvansal da olsa tamamı topraktan 

gelmektedir. Bunun sunucu topraktan yaratılmakta olduğumuzu göstermektedir. Allah'ın 

bizi topraktan yarattığına dair zikredilen bu ayetlerde yer alan kanunun tersini söyleyip 

insanın maymundan evrimleşerek geldiğini iddia etmek, hem din ve ilâhî vahiy hem de 

bilim adına çok abes bir söylem ve bâtıl bir davranıştır. İnsan maymundan evrimleşerek 

bu şeklini almamış, aksine bağımsız bir yaratık olarak varlıklar âleminde yerini 

almıştır.381 

Ayrıca Bayraklı’ya göre, insanın topraktan yaratılmasının, Kur’an’ın farklı 

yerlerinde gündeme getirilmesi, öldükten sonra dirilmeye delil olmasının 

amaçlanmasındandır. İnsanın topraktan yaratılışı üzerindeki şüphelerin hiçbirinin 

bilimsel bir delile dayanmadığı ifade edilmiştir. Müfessir Bayraklı, insanın topraktan 

yaratıldığına dair iki önemli delilin olduğunu belirtmiştir. Bunlardan ilki insanın kendi 

bedeni, ikincisi ise bilimsel araştırmalardır. Hiçbir biyolojik nazariyenin etkisi altında 

kalmadan, yapılacak olan tarafsız ve mutlak manada bilimsel verilere dayanan 

araştırmalar, Allah’ın ilgili yerlerdeki beyanını ispat edecek niteliktedir.382 

Sonuç olarak farklı surelerde insanın yaratıldığı maddenin ara ara dile getirilmesi, 

insana aslını hatırlatmak, gurura kapılmaması, kendini müstağni görmemesi ve acizliğini 

hissetmesinin öğretilmesi içindir.  

 

                                                           
378 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/26. 
379 er-Rûm 30/30. 
380 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/26-27. 
381 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/27. 
382 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/25-27. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

64 
 

c) Çamur  

İnsanın tekâmül sürecinde karşımıza üçüncü aşamada çamur çıkmaktadır. Çamur 

toprak ve suyun bileşiminden meydana gelmektedir. Kur’an-ı Kerim’de bu konuya şu 

ayetlerde işaret edilmiştir: 

ى اجَََلَاً    هُ وَ الَّذٖي خَلْقََك مْ مِِنْ طٖين  ث مَّ قَضُٰٓ

 “Sizi çamurdan yaratan ve sonra sizin için bir ömür tayin eden o’dur.”383 

 

دَ اذِْ امََِرْت كَ  قَالَ انَاَ۬ خَيْرٌ مِِنْه ُۚ خَلْقَْتنَٖيْ  مِِنْ ناَر  وَخَلْقَْتهَ  مِِنْ طٖين   قاَلَ مَِا مَِنَعَكََ الََّْ تسَْج 

 “Allah şöyle buyurdu: Sana emrettiğim zaman, seni secde etmekten alıkoyan 

neydi? İblis de, ben O`ndan üstünüm; çünkü beni ateşten, O’nu ise balçıktan yarattın, 

diye cevap verdi.”384 

 

نْسَانِ مِِنْ طٖين ُۚ  ي احََْسَنَ ك لََّّ شََيْْءِ  خَلْقََه  وَبَدَاَ خَلْْقَ الِْْ  الََّـذُٖٓ

 “O, yarattığı her şeyi en güzel yaratmış ve insanın yaratılışına çamurdan 

başlamıştır.”385 

 

 “Tîn” kelimesi, “balçık” yani çamur manasına geldiğine göre, toprağın su ile 

buluştuğunu ifade etmektedir. Toprağın içindeki elementler, iki hidrojen ve bir oksijen 

atomu ile buluşunca, canlının yaratılması, kıvamına gelmiş demektir. Çamurdan bitkiye, 

oradan gıdaya, gıdadan kana, kandan sperm ve yumurtaya, onların döllenmesiyle insan 

denen varlığa giden uzun bir yolculuktaki değişim ve dönüşüm evrelerini anlayan ve bunu 

bilgiye çeviren insanoğlunun iman etmemesi mümkün müdür? Allah, insanın geçeceği 

evrelerin ilk kaynağını söz konusu edip, toprak ve suyun birleşimi olan çamurdan 

başlamasını, ya da geriye doğru oraya kadar inmesini önermektedir.386 

d) Çamurdan Süzülmüş Öz 

İnsanın yaratılma sürecinde, çamur aşamasından sonra bu merhale gelmektedir. 

Peyderpey ilerleme devam ederken çamurdan süzüldükten sonra elde edilen “öz” 

karşımıza çıkmaktadır. Öte yandan yaratılışın bu raddesinde karakteristik bir özelliğe de 

vurgu yapılmaktadır. Allah, Kur’an’da bu duruma şu ayetle işaret etmiştir: 

 

نْسَانَ مِِنْ س لََالَة  مِِنْ طٖين ُۚ وَلقَدَْ خَلَْ   قْناَ الِْْ

“Andolsun ki biz, insanı çamurun özünden yarattık.”387 

 

                                                           
383 el-En’âm 6/2. 
384 el-A’râf 7/12. Bkz. el-İsrâ 17/61; Sâd 38/71-76. 
385 es-Secde 32/7. 
386 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 6/232. 
387 el-Mü’minûn 23/12. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

65 
 

Bayraklı, bu ayette geçen   س لََالَة kelimesinin “öz” anlamına geldiğini ifade etmiştir. 

Çamurun özü deyince, insan bedeninde var olan organik ve inorganik unsurların meydana 

getirdiği öz kastedilmektedir. Bu organik ve inorganik unsurlar toprağın kendi içerisinde 

vardır. Hz. Âdem bu özden doğrudan doğruya yaratıldığı halde, diğer insanlar dolaylı 

olarak yaratılmıştır. Yediğimiz bitkisel ve hayvansal besinler, toprağın özünü teşkil eden 

organik ve inorganik unsurların bileşiminden meydana gelmektedir. Sırasıyla toprağın 

özünden besine, besinin özünden kana, kanın özünden meniye, yani döl suyuna, oradan 

da insana dönüşme safhalarından geçerek tekâmül süreci son halini almaktadır.388 

e) Yapışkan Çamur 

Süzülmüş çamurdan elde edilen “özün” akabinde yapışkan çamur aşaması yer 

almaktadır. Bu aşamada çamur farklı bir yapıya ulaşarak yapışkan bir özelliğe ve şekil 

almaya müsait hale gelmiştir. Allah, Kur’an’da bu konu hakkında şu şekilde bilgi 

vermektedir: 

 لَْزِب   فاَسْتفَْتِهِمْ اهَُ مْ اشَََدُّ خَلْْقاً امَْ مَِنْ خَلَْقْناَ  انَِّا خَلَْقْناَهُ مْ مِِنْ طٖين  

“Yaratılış bakımından kendileri mi daha zor, yoksa bizim yarattıklarımız mı? Biz 

onları yapışkan bir çamurdan yarattık.”389 

 

Allah, Hz. Âdem’in çamurunun değişiminin bu safhasında çamura yapışkanlık 

özelliği vermiştir. Râzî,   لَْزِب (lâzib) kelimesine yapışkan, özlü, esnek ve kopmayan 

manalarını vermektedir.390 Yapışmak, kopmamak; insanın iman etmesini, sadakatini, 

ahde vefa göstermesini temin etmektedir. Bu güzel özelliklerinin yanında, insanın 

inatçılığı, yanlışta ısrar etmesi, fikrinden vazgeçmemesi gibi olumsuz özellikleri de 

yapışkan çamur safhasından gelmektedir. Vatan sevgisi, kötü alışkanlıkları bırakamama, 

milliyetçilik özellikleri de bu safhanın verdiği vasıflardır. Kamil insan olmanın önemli 

bir boyutunu teşkil eden sadık olma vasfı da bu aşamanın neticesidir. Demek ki, insanın 

yapışkan bir çamurdan yaratılma aşaması, kemalin tohumlarını taşımaktadır.391 

f) Değişime Uğramış Kara Çamur 

İnsanın ana maddesi olan toprağın bu aşamasında artık biçimlendirme söz 

konusudur. Yapışkan çamurun bir sonraki safhasını oluşturan bu aşamada çamura, şekil 

verilerek insanın yaratılışında artık sona doğru yaklaşılmaktadır. Allah, Kur’an’da bu 

safhayı şu şekilde ifade etmektedir: 

 

 

                                                           
388 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/195. 
389 es-Sâffât 37/11. 
390 Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, 18/581-582. 
391 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 4/141; 16/115. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

66 
 

 مَِسْن ون ُۚ 
نْسَانَ مِِنْ صَلْْصَال  مِِنْ حََمَأ ۬   وَلقَدَْ خَلَْقْناَ الِْْ

 “Andolsun biz insanı kuru bir çamurdan, şekillenmiş kara balçıktan yarattık.”392 

 

يْ خَالِقٌ بَشَراً مِِنْ صَلْْصَال  مِِنْ حََمَأ ۬ مَِسْ  ئِكَةِ انِ ٖ
 ن ون  وَاذِْ قاَلَ رَبُّكَ لِلْْمَلُْٰٓ

“Ben kupkuru bir çamurdan, şekillenmiş kara balçıktan bir insan 

yaratacağım.”393 

دَ لِبَشَر  خَلَْقْتهَ  مِِنْ صَلْْصَال  مِِنْ   مَِسْن ون  قاَلَ لَمْ اكَ نْ لِْسَْج 
 حََمَأ ۬

“İblis, kuru bir çamurdan, şekillenmiş kara balçıktan yarattığın bir insana secde 

edecek değilim dedi.”394 

 

Bayraklı, insanın yaratılışındaki bu merhaleyi açıklarken ayetlerde geçen “salsâl”, 

“hame”, ve “mesnûn” kelimeleri üzerinde durarak bazı müfessirlerin görüşlerinden 

yararlanmıştır. Müfessir,   صَلْْصَال kavramının havada kurumuş çamur anlamına geldiğini 

ifade etmektedir. Bundan hareketle, Hz. Âdem’in çamuruna havanın karıştığı fikrini 

benimsemiştir. Havanın yapısında bulunan bütün gazlar, insanın tabiatında da 

bulunmaktadır. İnsanın, yaratılışındaki havada kurumuş çamur (kurumuş balçık) 

aşamasından kaynaklanan birtakım sosyal ve psikolojik özellikler bulunmaktadır. Hz. 

Âdem’in çamuruna karışan hava, ya da o çamurun havada kurumuş olması, insan 

tabiatına olumlu ya da olumsuz pek çok özellik katmıştır. Havanın, akciğerlerdeki pis 

kanı temizlemesi gibi; bu aşama da insan tabiatına kazandırdığı özellik sayesinde insanın 

hatalı bilgileri temizleyip doğrusunu benimsemesini temin etmektedir.395 

Allah, bu ayetlerde eşeysiz yaratmayı, yani sperm ve yumurtanın döllenmesi 

şeklindeki eşeyli yaratılmanın olmadığı ilk yaratmadan bahsetmektedir. O halde ilk 

yaratılış eşeysiz yaratılma aşamasıdır. Bu aşamadan sonra eşeyli yaratılma başlamış ve 

halen devam etmektedir. Bundan sonra canlıyı kopyalama safhasına da bir isim 

bulunacaktır. Ayette geçen salsâl, vurunca tın tın diye ses veren, çınlayan, pişmeden 

havada kuruyan çamurdur. Hame', kokuşmuş kara çamur, mesnûn da niteliği değişmiş 

manasına gelmektedir. Hame-i mesnûn ifadesinden de dura dura, kala kala kokuşmuş, 

niteliği değişmiş çamur anlamı çıkmaktadır.396 

Râzî, ayette geçen “salsal” kelimesine, hareket ettirildiği zaman içinden ses veren 

çömlek gibi, çın çın ses çıkaran kuru şey anlamını vermiştir. Hame ise bir müddet su 

içerisinde bekleyip, rengi siyahlaşan şey demektir.397 Bununla birlikte Hame’ kelimesi 

sözlükte; kokuşmuş, kararmış çamur olarak tanımlanırken; mesnûn ise değişmeyi ve şekil 

vermeyi ifade eden bir kavramdır.398 Çağdaş müfessirlerden İbn Âşur, (ö.1973) 

                                                           
392 el-Hicr 15/26. 
393 el-Hicr 15/28. 
394 el-Hicr 15/33. 
395 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 4/141-142; 10/329-330. 
396 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/329-330. 
397 Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, 6/360-362. 
398 İbn Manzur, Lisanü’l-Arab, 1/61; İsfahânî, Müfredât, 245. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

67 
 

çamurdaki bu hayat faaliyetini şöyle açıklamaktadır: “Yetesenneh” fiili, Bakara 259. 

ayette geçtiği gibi, uzunca bir müddet bekleyerek değişmeyi ifade etmektedir. Bunların 

(hame-i mesnûn-salsâl) zikredilmesindeki esas gaye, madde âleminin en üstünü olan 

hayat sahibi insanı zayıf bir konumdan yaratan Allah’ın üstün yaratma gücüne dikkat 

çekmektir. Bununla birlikte hame-i mesnûn, mahiyet-i hayatın; toprak özü, rutubet ve 

çürüyüp kokuşma üçgeninde düzenlendiğine de işaret etmektedir.399 

Bayraklı, bu aşamadaki çamurun siyah, kokuşmuş, değişken, eskimiş ve 

şekillenmiş olmasından hareketle insanın tabiatına bazı ilaveler kattığını beyan 

etmektedir. Çamurun siyah oluşundan kötümserliği, fert ve toplumların karanlık günlere 

girmesi, kokuşmuş olmasından yanlış fikirlerle ve yanlış davranışlarla çevreyi kirletme, 

değişken çamurdan ilerleyen zamana ayak uydurmayı, şekillenmiş balçık aşamasından 

yeni bilgilerle davranışın şekillenmesi ve sanatsal yön doğduğunu ifade etmektedir. 

Mesnûn kelimesinin, eskimek anlamına geldiğini ifade eden Bayraklı, eskiyen şeyin 

değişime uğrayacağını, kokuşarak, ilk durumunu kaybedeceğini söylemektedir. İnsanın 

biyolojik yapısının zamanla ihtiyarlaması, değişmesi, psikolojik kabiliyetlerini 

kaybetmesi ve güçlerinin azalması, eskiyen çamurundan kaynaklanmaktadır.400 

g) Pişmiş Kuru Çamur 

Yaratılış periyodunda artık sona gelinmiştir. Şekil verilen çamur bu kısımda ateşte 

pişirilerek dış görünüş itibariyle değişmez niteliklere bürünmektedir. Bu merhale 

inorganik evrenin de son aşamasını oluşturmaktadır. Allah, Kur’an’da bu duruma şu 

ayetle işaret etmiştir: 

نْسَانَ مِِنْ صَلْْصَال   ارِ  خَلْقََ الِْْ  كَالْفَخَّ

“Allah, insanı, çömlek gibi pişmiş çamurdan yarattı.”401 

 

Bayraklı, ateşte pişmiş çamur ifadesinden, insanın tabiatında ateşin bulunduğunu 

beyan etmektedir. Böylece, tabiatta var olan dört temel madde toprak, hava, su ve ateş 

insanın doğasında yerini almaktadır. Râzî’den alıntı yapan müfessir, ayette geçen “el-

Fehhâr” kelimesine, ateşte pişmiş çamur olup tuğla, kiremit manasına geldiğini 

söylemektedir. Un ufak olma özelliğindeki o toprak, suyu ve sıvıları içinde tutabilecek 

çömlek haline gelip, ufalanma ve yarılma olmadan içindekileri sızdırmayacak bir hal 

alınca, sanki hemcinslerine karşı öğünmüş gibi olmaktadır.402 

İnsan çamurunun bu aşamada pişmesinden dolayı insanın, cinlerin özelliklerinden 

birine sahip olduğu anlaşılmaktadır. Bayraklı, insanın şeytani davranışlar sergilemesinin 

altında yatan ana sebebin tabiatında var olan ateşten kaynaklandığını ifade etmektedir. 

                                                           
399 Muhammed b. Tâhir İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr Mine’t-Tefsîr (Beyrut: Müessesetu Tarîh, 2000), 

13/34.  
400 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 4/141-143; 10/3229-330. 
401 er-Rahmân 55/14. 
402 Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, 21/87; Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 4/143; 18/467. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

68 
 

İnsanda bulunan bütün kötü davranışların düşmanlık, kibir, kıskançlık vb. hasletleri insan 

tabiatında var olan ateşe bağlamaktadır.403 

h) Tesviye 

Hz. Âdem’in topraktan başlayarak devam eden biyolojik yaratılış sürecindeki son 

aşama, tesviye yani düzenlemedir. Bütün yaratılma aşamaları tamamlanmış geriye sadece 

canlanma olayı kalmıştır. Allah, Kur’an-ı Kerim’de canlanma olayına şu ayeti işaret 

etmiştir: 

وحَٖيْ فقََعَ وا لَه  سَاجَِدٖينَ  يْت ه  وَنَفَخْت  فٖيهِ مِِنْ ر    فاَِذاَ سَوَّ

“Onu şekillendirip ruhumdan üflediğimde, derhal ona secdeye kapanınız.”404 

 

Allah, son aşamada Hz. Âdem’in canlanması için ona kendi ruhundan üflemiştir. 

Buradan hareketle, sıfatlarından cüz’i olarak ona verdiği anlamı çıkmaktadır. Bayraklı, 

ruh üfleme ile ‘ol’ demenin aynı şeyi ifade ettiğini vurgulamaktadır. Hz. Âdem’in 

toprağının şekillenmesini, ona biçim verilmesini ve yukarıda belirtilen safhalardan 

geçmesini ifade ederken, kün ‘ol’ emri de hazırlanan maddî yapının canlanmasını ifade 

etmektedir.405 

Netice olarak Allah, Hz. Âdem’i bir anda yaratmamış onu belli aşamalardan 

geçirerek yaratmıştır. Buraya kadar olan aşama inorganik dönemi yani eşeysiz olarak 

yaratılma safhasını oluşturmaktadır. Bundan sonra ise insanın organik yani eşeyli olarak 

yaratılma dönemi başlamaktadır. Öte yandan insanın, yaratıcısının kim olduğunu, kendi 

aslının ne olduğunu, nereden geldiğini anlayıp kavraması bakımından bu aşamalar 

anlatılmıştır. İnsan topraktan yaratılmış ve Allah kendi ruhundan üflemesi sonucunda 

canlı bir hal almıştır. Ölüm ile yaşamın son bulması neticesinde insan bedeni, toprağa 

gömüldükten sonra çürüyüp tekrar toprağa dönüşecektir. 

4.2.2. İnsanın Üremesi  

Yüce Allah, insan neslinin devamını üreme organlarına bağlamıştır. Bütün 

canlılarda olduğu gibi, insanın üremesi de belirli aşamalardan sonra ancak 

gerçekleşebilmektedir. Nasıl ki yeme ve içme insan yaşamında hayatın devamı için 

gerekliyse, cinsî istek de neslin devam etmesinde önemli bir rol oynamaktadır. Erkeğin 

kadına, kadında da erkeğe karşı aralarında bir meyletme söz konusudur. Nitekim Allah, 

bu konuyu “Kaynaşmanız için size kendinizden eşler yaratıp aranızda sevgi ve merhamet 

meydana getirmesi de O’nun delillerindendir. Doğrusu bunda düşünen bir toplum için 

                                                           
403 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 4/145-146. 
404 Sâd 38/72. 
405 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 16/299; 4/146. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

69 
 

dersler vardır.”406 ayetiyle açıklamıştır. Ayrıca insana çocuk sevgisi, onları büyütüp 

yetiştirmek ve onlar için her türlü fedakârlığa katlanma gücü de bahşedilmiştir.407  

İnsan yeryüzünde en karmaşık yapıda yaratılan bir varlık olmasıyla birlikte onun 

yaratılışı mucizedir. Allah, insan en güzel surette yaratmıştır.408 Kur’an’da birçok ayette 

insanın yaratılışına vurgu yapan yüce yaratan, “İnsan neden yaratıldığına bir baksın”409 

buyurarak bu ve benzeri ayetlerde insanoğlunun yaratılışı konusunda bizleri düşünmeye 

teşvik etmektedir. 

Bucaille, insanın, üremenin karmaşık mekanizmasını kavrayabilmesi için 

embriyoloji, anatomi, fizyoloji ve jinekoloji gibi temel bilimleri bilmesi gerektiğini ifade 

etmektedir. Kur’ân-ı Kerim, bu konunun açık seçik mekanizmalarını ele almakta ve 

belirlenmiş olan safhalarını haber vermektedir. Kur’an’da genel anlamda insanlar 

tarafından her şey kolayca anlaşılabilmekte ve ileride keşfedilecek bilgilere uygun olarak 

ifade edilmektedir.410 

Kur’an-ı Kerim’de insanın üremesi ile alakalı birçok ayet bulunmaktadır.411 

Özellikle bu âyetler, Kur’an’ın kendine özgü tertibine tabi olmakta ve belirli bir 

sınıflandırma yapılmaksızın farklı surelere serpiştirilmiş bir vaziyette bulunmaktadır. 

1. Erkek Üreme Sistemi 

Erkek üreme sistemi, erkek cins bezleri, genital boşaltma yolları, bu yollara açılan 

yardımcı bezler ve erkek dış genital organından meydana gelmektedir.412 

Bayraklı, insanın yaratılışının eşeysiz ve eşeyli olmak üzere ikiye ayrıldığını ifade 

etmiştir. Hz. Âdem’in eşeysiz yaratıldığını ondan sonra yaratılanların eşeyli yani üreme 

yoluyla yaratıldığı konusu üzerinde durmuştur.413 

a) Nutfe /  ًن طْفَة 

Doğrudan doğruya topraktan yaratılma aşaması artık son bulmuştur. Daha sonra 

meniden yaratılma safhası başlamıştır. Bu başlangıç noktası Hz. Âdem'in hanımı ile 

çiftleşmesidir. Allah insanın meniden yaratılış safhasını da araştırılmasını istemektedir. 

Nitekim, “İnsan nereden yaratıldığına bir baksın”414 buyurulmaktadır. “Bakmak” emrini 

                                                           
406 er-Rûm 30/21. 
407 en-Nahl 16/72. 
408 et-Tîn 95/4. 
409 et-Târık 86/5. 
410 Bucaille, Kur’ân-ı Kerim ve Bilim, 284. 
411 Âl-i İmrân 3/6; er-Ra’d 13/8; el-Hac 22/5; el-Mü’min 40/67; en-Necm 53/45-46; Vâkıa 56/58-59; el-

Mürselât 77/20-23; Abese 80/17-22; et-Târık 86/5-7. 
412 Aysel Şeftalioğlu, İnsan Embriyolojisi (Ankara: Tıp Teknik Yayınları, 1998), 8. 
413 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/329; 13/27. 
414 et-Târık 86/5. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

70 
 

bir bilim adamı “araştırmak, incelemek” manasına almalıdır.415 Allah, Kur’an’da konuyla 

alakalı olarak şöyle buyurmaktadır: 

 الََمْ يكَ  ن طْفَةً مِِنْ مَِنِيْ   ي مْنٰى  

“O, akıtılan bir meni damlası değil miydi?”416 

 

وْجََيْنِ الذَّكَرَ وَالْْ نْثٰى  وَانََّه    مِِنْ ن طْفَة  اذِاَ ت مْنٰى خَلْقََ الزَّ

 

 “Atıldığı zaman döl suyundan çifti, yani erkeği ve dişiyi yaratan da O’dur.”417 

 

 ءَِانَْت مْ تخَْلْ ق ونَه ُٓ امَْ نحَْن  الْخَالِق ونَ  افَرََايَْت مْ مَِا ت مْن ونَ  

 “Düşündünüz mü akıttığınız menileri? Onu siz mi yaratıyorsunuz, yoksa biz mi 

yaratıyoruz?”418 

 

 Nutfe, suyun azar azar akması anlamına gelen netafe kelimesinden türeyen ve 

meni, “katra”, damla manasını ifade eden bir kelimedir. Nutfe, insan spermalı bir sıvı ve 

meninin içerisinde yer alan spermleri ifade etmektedir. Nutfe’nin, sperm olduğuna 

Kıyamet suresi 37. ayet işaret etmektedir. Spermde meninin içerisinde bulunan 

hayvancıklara denmektedir. Öte yandan akan meni suyuna, erlik suyuna da nutfe 

denilmiştir.419  

Nitekim döl yatağına akıtılan meninin içinde 100 milyon ile 200 milyon arasında 

sperm olduğu yapılan araştırmalarla tespit edilmiştir. İşte bunlardan sadece bir tanesi 

yumurtayı döllemektedir.420 

 Allah, “Doğrusu biz, insanı imtihan etmek için, döllenmiş yumurtadan yarattık ve 

onu işiten ve gören bir varlık yaptık”421 ayetinde bulunan sperm karışımlı sıvının 

araştırılmasını, bu karışımın nelerden meydana geldiğinin tespit edilmesini istemektedir. 

Ayrıca onun çıkış merkezlerini de göstermiştir. Bayraklı, bu araştırmayı inanan bir 

insanın yerine getirmesini ibadet olarak tanımlamıştır.422 

  Bayraklı, insanın yaratılışını, kâinatın yaratılışına benzetmiştir. Kâinatın yaratılışı 

geriye doğru takip edildiğinde hidrojene varılmaktadır. Bu da tevhit inancının yaratma 

olgusuna yansımasıdır. Tek olan Allah, önce her şeyin kökeni olan hidrojeni yaratmış, 

bütün elementleri ondan meydana getirmiş ve kâinatı da bu elementlerden meydana 

getirmiştir. Aynı şekilde insanın yaratılışı geriye doğru takip edildiğinde insanın da tek 

bir spermden geldiği görülmektedir. Bu da tevhîd inancının insanın yaratılışına 

                                                           
415 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/27. 
416 el-Kıyâmet 75/37. 
417 en-Necm 53/45-46. 
418 Vâkıa 56/58-59. 
419 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/27-29; 18/386; 20/195; 16/327. 
420 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/28. 
421 el-İnsân 76/2. 
422 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/28. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

71 
 

yansımasıdır. Bir sperm yumurtayı dölleme faaliyetini elde edip yarışı kazanınca, 

yumurta diğer spermlere kendini kapatmakta, onları dışlamaktadır.423 

Günümüz müfessirlerinden Süleyman Ateş de yazmış olduğu tefsirinde insanın 

yaratılışı ile ilgili olarak çok ayrıntılı bilgilere yer vermektedir. Meni, erkek üreme 

organları olan husye, prostat ve meni kesesinin salgıladığı iki bölümden meydana 

gelmektedir. Birincisi; husyedeki meni kanallarında oluşan meni hayvancıkları 

(spermler) ki bunlara “nutfe” adı verilmektedir. İkincisi; spermleri taşıyan, besleyen ve 

içinde yüzdürerek rahme kadar götüren sıvıdır.424 Bununla birlikte meni kelimesinin, hem 

nutfe hem de onu içeren sıvıyı kapsadığını ifade eden Ateş, nutfe’nin üç çeşit olduğunu 

beyan etmektedir.425 

1. Erkek Nutfe: Erkeklik bezi husye’nin salgıladığı meni sıvısı içinde bulunan 

spermlerdir. Her erkekte iki tane bulunan husyeler erkeğin üreme bezidir.426 

2. Dişi Nutfe: Kadın yumurtalığının ayda bir salgıladığı yumurtacıktır.427 

3. Karışık Nutfe: Sperm ile onun döllediği yumurtacık karışımıdır.428 

b) Sulb ve Terâib /  ِائِب لْْبِ وَالتَّرَُٓ  صُّ

 İnsanın atılan bir sudan üremesinin bir başka örneği, sulb ve terâib kavramlarıyla 

ifade edilmiştir. Kur’an’da bu konu hakkında şöyle buyurulmaktadır: 

 

لِْقَ   نْسَان  مِِمَّ خ  اءِ  دَافقِ    فلَْْيَنْظ رِ الِْْ لِْقَ مِِنْ مَُِٓ ج  مِِنْ بيَْنِ ال خ  ائِبِ  يخَْر  لْْبِ وَالتَّرَُٓ  صُّ

 “İnsan nereden yaratıldığına bir baksın? Atılan bir sudan yaratılmıştır. O su, 

erkeğin belinden, kadının leğen kemiğinden çıkmaktadır.”429 

 

 Bayraklı,  ِلْْب ائِبِ  ,sulb” kelimesinin erkeğin beli anlamına“ صُّ  terâib” kelimesinin“ تَّرَُٓ

ise leğen kemiği, kaval kemiği ve kaburga kemiği manalarına geldiğini ifade etmektedir. 

“Teraib” kelimesinin, dil otoritelerine göre kadının anatomisiyle alakalı bir kavram 

olduğu ifade edilmiştir. Müfessir bu ayetin tefsirinde fazla ayrıntıya girmemiş zikredilen 

kavramları açıklamayla yetinmiştir.430 

 Ayette geçen “atılan su” ifadesinden meni diye isimlendirilen erlik suyu 

anlaşılmalıdır. İnsan, erlik suyunun içindeki spermin yumurtayı döllemesinden 

                                                           
423 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/28. 
424 Muhammed Ali Bâr, Kur’ân-ı Kerim Ve Modern Tıbba Göre İnsanın Yaratılışı, çev. Abdulvehhab 

Öztürk (Ankara: TDV Yayınları, 1991), 17; Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, 10/183. 
425 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, 10/183. 
426 Bâr, Kur’ân-ı Kerim Ve Modern Tıbba Göre İnsanın Yaratılışı, 17. 
427 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, 10/183. 
428 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, 10/183; Bâr, Kur’ân-ı Kerim Ve Modern Tıbba Göre İnsanın 

Yaratılışı, 17. 
429 et-Târık 86/5-7. 
430 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 21/43. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

72 
 

yaratılmıştır. Allah, zikredilen bu erlik suyunun incelenmesini istemektedir. Günümüzde 

bu konuyu açıklayan bilim dalına embriyoloji denmektedir.431  

 Bilimsel olarak meni sıvısının dışarıya fışkırarak çıkması ise şu şekilde 

açıklanmıştır: Bu durum meni kesesinin duvarı ile onu dışarı atan kanalın ve perine 

kaslarının kasılmasından kaynaklanmaktadır. Bu kasılmalar sebebiyle meni gelirken 

vücutta bir gerilme hali görülmektedir.432 

Müfessir Râzî, bu ayetin tefsirinde iki açıklamanın olduğunu beyan etmiştir. 

Birincisi, çocuk, erkeğin arka kemiğinden kadının da göğüs kemiklerinden çıkan sudan 

yaratılmıştır. İkincisi, çocuk, erkeğin bel kemiği ile yine erkeğin göğüs kemiğinden 

yaratılmıştır. Bu iki yerin özellikle zikredilmesine değinen Râzî, meninin oluşmasında en 

büyük desteği sağlayan şeyin ve buna yardımcı uzuvların en büyüğünün beyin olduğunu 

ifade etmiştir. Fakat beynin de vekili vardır. Bu da, omurgaların içinde, beyne kadar 

uzanan sinirlerdir. Bunlar, arka kemiği (sulb) içinde yer alırlar. Bunun, bedenin 

başlangıcına doğru uzanan pek çok kolları vardır ki işte bunlar “terîbe” (terâib)dir.433 

 Günümüzde tıp bilimi baş döndürücü bir şekilde ilerleyişine devam etmektedir. 

İlerleyen zaman diliminde insanın biyolojik yapısıyla alakalı birçok yeni bilgilere 

ulaşılması kaçınılmazdır. Ateş, insanın oluşumuyla ilgilenen embriyoloji biliminin 

söylediğiyle, Kur’an’ın ifadesi arasında bir aykırılığın olmadığını ifade etmektedir. 

Nitekim spermlerin, erkeğin husyelerinde, yumurtanın da kadının yumurtalığında 

oluştuğunu söylemektedir. Husye ve yumurtalık, anne karnındaki ceninin “sulbû” ile 

“terâibi” arasındaki bölgede oluşmaktadır. Daha sonra husye, gebeliğin ilerlemesiyle 

yavaş yavaş aşağı doğru inerek, yedinci ayda vücut dışındaki hayâ torbası içine girer. 

Yumurtalık da kadının leğen kemikleri boşluğuna kadar inerek orada durmaktadır.434  

 Netice itibariyle gerek klasik tefsirlerde gerekse günümüz tefsirlerinde bu konu 

üzerinde çeşitli yorumlar yapılmış ve her müfessir kendi çağındaki ilmî araştırmalara göre 

birtakım bilgiler vermiştir. İnsanın hor görülen bir sudan yaratılması, acizliğini ifade 

bakımından önemlidir. Öte yandan insan varlıkların en şereflisi olma imtiyazını da elde 

etmiştir. Zikredilen ayetlere dikkat edildiğinde Allah, insanları sürekli olarak ilme ve 

araştırmaya teşvik etmektedir. 

 c) Main Mehîn /   اءِ  مَِهٖين   مَُِٓ

İnsanın üremesinde karşımıza çıkan bir başka kavram “main mehîn” ifadesidir. 

Kur’an’da bu konuya şu ayetlerle işaret edilmiştir: 

اءِ  مَِهٖين ُۚ    ث مَّ جََعَلَََّ نَسْلَْه  مِِنْ س لََالَة  مِِنْ مَُِٓ

“Sonra onun soyunu değersiz bir suyun özünden devam ettirmiştir.”435 

                                                           
431 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 21/43. 
432 Bâr, Kur’ân-ı Kerim Ve Modern Tıbba Göre İnsanın Yaratılışı, 39. 
433 Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, 23/56-57. 
434 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, 10/195-197. 
435 es-Secde 32/8. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

73 
 

اءِ  مَِهٖين     الََمْ نخَْلْ قْك مْ مِِنْ مَُِٓ

“Sizi değersiz bir sudan yaratmadık mı?”436 

 

Bayraklı, ayette geçen “mehîn” kelimesinin, değersiz, güçsüz, zayıf ve 

önemsenmeyen gibi anlamlara geldiğini ifade etmektedir. İnsan, eşeyli yaratılma 

aşamasında, değersiz bir suyun özünden yaratılmıştır. Allah, bu açıklamasıyla 

Embriyoloji biliminin temelini atmıştır. Ayrıca Allah, insanın adi bir sudan yaratıldığına 

dikkat çekmektedir. İnsanın üzerine bulaştığında sildiği, kir, pislik diye kabul ettiği o 

sudan yaratıldığı hatırlatılarak hem insanı inkâra götüren gururuna set çekilmekte hem de 

ona aslı hatırlatılmaktadır. Allah basit bir sudan kıymetli bir varlık yaratıp çıkarmıştır.437 

Yıldırım ise değer verilmeyen bu sıvının içinde milyonlarca canlı hücre olduğunu 

beyan etmiştir. Milyonlarca spermadan birinin veya ikisinin yumurtalığa girmesi, onunla 

birleşip belli bir kanuna bağlı kalarak yükletilen programı aynen uygulaması ve 

peyderpey gelişmeye başlaması bize çok yüksek bir kudretin emsalsiz programlamasını 

hatırlatmaktadır. Bunun yanı sıra yumurtayla birleşen canlı hücre geometrik olarak 

bölünüp çoğalırken, irsî bütün özellikleri beraberinde taşımaktadır. İnsan denilen bu 

harika canlının bütün organlarını, karakterini, şeklini, huy ve yeteneklerini “gen” denilen 

o küçücük canlıya yerleştirip en küçük bir hataya imkân vermeyen ise yüce Allah’tır.438 

2. Kadın Üreme Sistemi 

İnsanoğlunun gelişmesi döllenme denilen bir olgu ile başlamaktadır. Özelleşmiş 

iki hücre, olgun erkek cins hücresi ile olgun dişi cins hücresi birleşmesi sonucunda tek 

hücreli bir organizma olan zigotu meydana getirmektedirler. Dişi üreme sistemi, 

yumurtalıklar, genital boşaltma yolları ve dış genital organlardan meydana 

gelmektedir.439 

a) Rahim Organı (Uterus) 

Allah, Kur’an-ı Kerim’de rahim kavramını insanın şekillendiği ve yaratılma 

safhasında korunduğu bir yer olarak açıklamış bu üreme organın içerisinde olup bitenlerin 

kendisinin bilgisi dâhilinde olduğu şu ayetlerden anlaşılmaktadır: 

 

اءِ   لَُْٓ الِٰهَ اِلَّْ هُ وَ الْعَزَٖ  ك مْ فِيْ الْْرَْحََامِ كَيْفَ يَشَُٓ ر  ِ  يز  الْحَكٖيم  هُ وَ الَّذٖي ي صَو 

“Sizi, rahimlerde dilediği gibi şekillendiren O’dur. Kendisinden başka tanrı 

olmayan, şan, şeref ve hikmet sahibi olan O’dur.”440 

                                                           
436 el-Mürselât 77/20. 
437 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 20/252; 15/197. 
438 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, 13/6515. 
439 Şeftalioğlu, İnsan Embriyolojisi, 10-41. 
440 Âl-i İmrân 3/6. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

74 
 

 ك لَُّّ شََيْْءِ  عِنْدَه  بِمِقْدَار  اَللّٰ  يَعَْلَْم  مَِا تحَْمِلَّ  ك لَُّّ ا نْثٰى وَمَِا تغَٖيض  الْْرَْحََام  وَمَِا تزَْدَاد   وَ 

“Her dişinin neye gebe olduğunu Allah bilir. Ve rahimler ne eksiltir, ne arttırır, 

onu da bilir. O’nun katında her şeyin bir ölçüsü vardır.”441 

 

سَمًّى  ى اجَََلَّ  مِ 
اءِ  الُِٰٓ  وَن قِرُّ فِيْ الْْرَْحََامِ مَِا نَشَُٓ

“Dilediğimizi belli bir süreye kadar rahimlerde tutarız.”442 

 

اعَةُِۚ   وَيَعَْلَْم  مَِا فِيْ الْْرَْ انَِّ اٰللَّ عِنْدَه  عِلْْم  السَّ
ل  الْغيَْثَُۚ   حََامِ  وَي نزَ ِ

“Şüphesiz ki, kıyamet saatinin bilgisi Allah yanındadır. Yağmuru O yağdırır, 

rahimlerde ne varsa onu bilir.“443 

 

Bayraklı, konuya bilimsel açıdan yaklaşarak bazı malumatlar sunmaktadır. 

Çocuğun yaratıldığı döl yatağına rahim denir. Çoğulu erhâm’dır. Aşağıdaki ayetlerde 

erhâm yani rahimler kelimesi, çocuğun yaratıldığı döl yatağı için kullanılmıştır.444 

Çocuğun yaratıldığı döl yatağına rahim denmesinin sebebi ise şu şekilde açıklanmıştır: 

İnsan yavrusunun döllendikten sonra hayatını devam ettireceği, normal sıcaklıkta ve o 

dönem için en uygun beslenme ortamı olduğu için ona rahim denmiştir. Anne rahmi, 

çocuğu bütün etkilerden koruyarak ona böylece sağlıklı bir ortam hazırlamaktadır.445 

Allah spermle yumurtayı dölleyip insan yavrusunu yaratıp şekillendirdiği organın 

ismini rahim koymuştur. Burada ifade edilmesi gereken husus, cinsel ilişkiyi meydana 

getiren cinsel içgüdünün eyleme dönüşmesiyle hareket eden spermin, rahimde kendisini 

bekleyen yumurtayla buluşması sonucunda başlayan insanın serüveni, Allah'ın merhamet 

manasını verdiği organda şekillenmekle doruk noktasına ulaşmaktadır. Ayrıca Müfessir, 

merhamet manasına gelen rahim organına bu ismin verilme sebebini şu şekilde beyan 

etmektedir: Ana rahmi çocuğu bütün dış tehlikelerden koruyarak onu muhafaza 

etmektedir. Her tarafından onu sarıp sarmalar, sıcaklığı ve gıdalanması dengeli olan fizikî 

bir çevre sunar ve sonra doğumunu temin edecek bir hareketi ona verir. Onu 

zehirlemeden, başka bir çevreye göç etmesine müsaade eder. Bundan dolayı Allah bu 

organa rahim ismini vermiştir. Bu nedenle aynı organda yaratılan ve aynı çevreyi 

paylaşan kardeşlerin birbirine merhameti ve hukuklarının farklılığı bu durumdan 

kaynaklanmaktadır.446 

Doğan çocuğun anne veya babaya benzemesine değinen Bayraklı, ayette geçen 

“yüsavviru” fiilinden yola çıkarak şöyle demektedir: Allah’ın sıfatlarından bir tanesi de 

“Müsavvir”, şekil veren anlamına gelmektedir. Allah'ın yaratırken, yarattığı varlığın 

                                                           
441 er-Ra’d 13/8. 
442 el-Hac 22/5. 
443 Lokmân 31/34. 
444 Âl-i İmrân 3/6; el-En’âm 6/143; er-Ra’d 13/8. 
445 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 1/123. 
446 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 3/482-483. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

75 
 

parçaları arasında denge ve uyum sağlaması ve onu hangi canlı türünün döl yatağında, 

çekirdeğinde ve yumurtasında yaratmış ise ona benzetmesi anlamına gelmektedir. 

Allah'ın insan yavrusuna anne karnında şekil vermesi, onu biyolojik yapı ve psikolojik 

özellikleriyle anne ve babasına benzetmesi, bütün organlarının uyumunu ve dengesini 

sağlaması “Müsavvir” sıfatının bir yansımasıdır.447  

Bayraklı, erken doğum ve geç doğum meselesine de değinmektedir. Âyette geçen 

“ünsâ”, insan ve hayvan için dişiyi ifade etmektedir. Teğîd (ğayd) kelimesi de normal 

vaktinden, yani yedi aydan önce gerçekleşen erken doğum anlamına gelmekte yani, yedi 

aylıktan önce doğrulan cenini ifade etmektedir. Rahimlerin eksiltme olayı bu anlama 

gelmektedir. Ayette geçen “tezdâd”, artırmak anlamına gelmektedir. Tezdâd fiili, 

gebeliğin normal vaktinden sonraya uzaması ve doğumun vaktinden sonra 

gerçekleşmesini ifade etmektedir. Bundan hareketle, erken doğuma azaltmak, geç 

doğuma da uzatmak, yani artırmak manası verilmektedir. Teğîd, eksiltmek, düşük 

yapmak manasına; tezdâd artırmak da normal vaktini aşan doğumu ifade etmektedir. 

Eksiltmeden kasıt, çocuğun biyolojik yapısında bir noksanlık bulunarak doğmuş 

olmasıdır. Artırmaktan kasıt da organlarındaki fazlalık demektir. Diğer taraftan 

artırmayla kast edilenin, doğan çocuğun, yavrunun birden fazla olması durumu da söz 

konusudur. Gerek eksiltme gerekse artırma işlevi, canlı cinsleri arasındaki yavru 

doğurmadaki miktar farkı için ifade edilmiştir.448 

Bayraklı, konuyla ilgili zikredilen ayet449 için şöyle bir bilimsel açıklama 

yapmıştır: Burada rahimlerin eksiltmesinden maksat, normal üreme sistemleri içerisinde 

döllenmeyen hücrelerin dışarı atılması, artırmadan kasıt da normal üremenin 

gerçekleştirilmesidir. Çünkü yumurta ile birleşen hücrenin yavru halini alabilmesi için 

insan ve hayvan hücreleri içerisinde veya hücrelerin dışındaki hücreler vücut yani rahim 

tarafından dışarı atılmaktadır. Rahimlerin artırdığı ise canlılık kazanan tek veya daha 

fazla sayıdaki embriyolardır. Dolayısıyla bu âyet, kanaatimizce bilimsel bir gerçeğin de 

işaretini içermektedir.450 

Netice olarak Allah'ın sonsuz ilmi, canlıların üreme sistemini de kapsamına 

almaktadır. Öte yandan bu ayetle Allah, canlıların doğurarak üremelerini araştırılmasını 

istemektedir. Allah, kadın doğum konusunda yapılacak araştırmaların dinî bakımdan 

ulaşacakları sonucu da böylece vermektedir. Bilimden imana geçişi gerçekleştirmenin 

yolu budur. Bilimsel araştırmaların Allah'ın bilgisine götürüp imanı mayalandırması, 

bilimin doruk noktasını ve en yüksek amacını gerçekleştirmesi anlamına gelmektedir.451 

Bayraktar Bayraklı, yukarıda zikredilen ayetlerde, cinsiyetin belirlenmesi ve 

akraba evliliği sonucunda çocukların sakat doğması konularına kısaca değinerek, ayetler 

                                                           
447 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 3/483. 
448 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/36-37. 
449 er-Ra’d 13/8. 
450 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/37. 
451 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/37-38. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

76 
 

bağlamında birtakım bilimsel açıklamalar yapmıştır. Âlimler, “Rahimlerde ne olduğunu 

o bilir”452 ayetinden hareketle rahim organında ne olduğu konusuna, çocuk olarak anlam 

vermişlerdir. Bu manadan yola çıkarak çocuğun anne karnında cinsiyetinin 

bilinemeyeceğini, hatta mevzuyu onun iyi veya kötü insan olamayacağının 

bilinemeyeceği konularına kadar götürmüşlerdir. Hâlbuki günümüz şartları dikkate 

alındığında anne karnındaki çocuğun resmi çekilmekte ve cinsiyeti doğumundan yaklaşık 

beş ay önce tespit edilebilmektedir. Doğmuş veya doğacak olan çocuğun, fıtrat üzere 

doğacağı dikkate alındığında, onun için kötülük doğuştan değil, sonradan olacaktır.453 

Bayraklı’ya göre yaratılmış olan çocuğun cinsiyetinin, biyolojik olarak sağlam oluşunun 

veya sakatlığının bilinmesi değil, spermin yumurta ile buluşup döllenmesi akabinde 

geçirdiği aşamaların projesidir. Döllenen yumurtanın halden hale geçmesini başlangıçta 

temin eden gücün bilgisinin bilinmesidir.454 

Allah her şeyi tam yaratırken, insanların müdahalesi sonucu doğan bazı 

çocuklarda noksanlık meydana gelmektedir. Misal, akraba evliliği sonunda doğan normal 

olmayan çocukların suçu Allah'ın değil, o evliliği yapan kişilerindir. Alkol alan eşlerin 

çocuklarında meydana gelen eksiklik, radyo-aktif maddelerin içinde yaşayan kadınların 

çocuklarında meydana gelen anormallikler, genç yaşta doğum yapmamak için alınan 

doğum kontrol ilaçlarının, rahmin sisteminde meydana getireceği anormallikler buna 

örnek olarak verilebilir. Doğum anındaki müdahalelerin eksikliği, oksijen eksikliğinin 

tahribatı da aynı mukabildendir.455 

b) Üç Karanlık Bölge 

Kur’an-ı Kerim, çocuğun anne karnında üç karanlıkta yaratıldığına şu ayetle işaret 

etmektedir:  

 

هَاتِك مْ خَلْْقاً مِِنْ بَعَْدِ خَلْْق  فٖيْ ظ لْ مَات  ثلَْٰث     يخَْلْ ق ك مْ فٖيْ ب ط ونِ ا مَِّ

“Sizi de annelerinizin karınlarında aşama aşama üç karanlıkta yaratıyor.”456 

 

Ayette geçen    فٖيْ ظ لْ مَات  ثلَْٰث “üç karanlık içinde” ifadesini müfessirler farklı 

yorumlamışlardır. İbn Abbâs (ö. 68/687), Mücâhid (ö. 103/721) gibi bazı müfessirler üç 

karanlık tabirini, karın karanlığı, rahim karanlığı ve meşime (eş) karanlığı olarak 

yorumlamışlardır. İbn Cübeyr (ö. 94/713) de zikredilen tabiri meşime (eş), rahim ve gece 

karanlıkları diye yorumlamıştır.457 Bu konu hakkında Duman şöyle demektedir; Üç 

karanlık bölgeden maksadın babanın sulbû, annenin terâibi ve rahim olduğunu 

                                                           
452 Lokmân 31/34. 
453 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 15/175. 
454 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 15/175. 
455 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/38. 
456 ez-Zümer 39/6. 
457 Kurtubî, el- Câmiu li-Ahkâmi’l- Kur’ân, 15/141-143. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

77 
 

söylenmişse de, genelde karnın içyapısı göz önünde bulundurulmuş ve ayete o açıdan 

yaklaşılmıştır.458 

Bayraklı, “üç karanlık içinde” ifadesinin anne karnında spermle yumurtanın 

buluşup döllenmesi ve bu döllenmenin geçirdiği aşamalara işaret edildiğini beyan 

etmiştir. Müfessir bu tabirden hareketle bir bakıma Embriyoloji biliminin temel araştırma 

konusunun gündeme getirildiğini ifade etmektedir. Ayette geçen “üç karanlık nelerdir?” 

diye bir soru sorduğumuzda Embriyoloji bilimi bunun cevabını bize vermektedir. 

Embriyoloji bilimi bunları şöyle tespit etmektedir: 

a. Abdominal Wall (Karın duvarı), 

b. Uterine Wall (Rahim duvarı), 

c. Amniochroni Membrane (Çocuğa en yakın olan zar).459 

Embriyoloji bilimi buradaki sıralamayı en dışta olan karanlıktan en içte olan 

karanlığa doğru yapmaktadır. İçten dışa doğru sıralayacak olursak cenini saran zar, bu 

zarın içinde bulunduğu rahim, rahmin de içinde bulunduğu karın boşluğu şeklinde bir 

sonuca ulaşılmaktadır. Birincisine zar denirken diğerlerine duvar denmektedir. Üç 

karanlığın içerisinde insanın aşama aşama yaratılışının devam ettiği söylenirken aynı 

zamanda ceninin geçirmiş olduğu aşamalara da işaret edilmektedir. Spermin yumurta ile 

buluşarak döllenmesinden sonra gelişip insan şekline girmesi için Allah’ın belirlemiş 

olduğu aşama noktaları vardır. Bunlar:  

a. Nutfe, sperm ile yumurtanın döllenme aşaması, 

b. Alaka, döllenen yumurtanın rahim duvarına yapışmış olma aşaması, 

c. Mudğa, çiğnenmiş et aşaması, 

d. Muhallaka, kusursuz ve gayr-ı muhallaka kusurlu bir şekil alma aşamasıdır.460 

Bütün bunlar bir insan yavrusu haline gelme aşamalarını ifade etmektedir. Allah, 

ayette geçen üç karanlık ifadesiyle eşeyli yaratılmaya dikkat çekmektedir. Anne karnında 

üç karanlığın içerisinde, şekilden şekle giren bir insan yavrusunu yaratan, sperm 

hayvancığıyla yumurtayı buluşturup, ondan devasa bir insan bedeni ve onun içerisinde 

kâinat kadar geniş ve zengin bir insan psikolojisi çıkarıp yerleştiren, yüce Allah’tan 

başkası değildir.461 

4.2.3. Embriyo ve Sonraki Aşamalar 

Türkçeye, Fransızca dilinden giren Embriyo terimi, doğum öncesi ana gelişimi 

inceleyerek insan hayatının başlangıcı hakkında birtakım bilgiler vermektedir.462 Geniş 

                                                           
458 Zeki Duman, Kur’an ve Tıbba Göre İnsanın Yaratılışı ve Tüp Bebek Hadisesi (İstanbul: Nil 

yayınları,1991), 24. 
459 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 16/327. 
460 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 16/327-328. 
461 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 16/328. 
462 Keith Leon Moore vd., Klinik Yönleri ile İnsan Embriyolojisi, çev. Mehmet Yıldırım vd. (İstanbul: Nobel 

Tıp Kitabevleri, 2002), 8-9. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

78 
 

anlamda tüm canlıların oluşmaya başladığı andan itibaren belirli bir zaman içerisinde, 

türe özgü şekillerini alacak kadar geçirdikleri gelişme aşamalarını inceleyen bilim dalına 

Embriyoloji denmektedir. Şüphesiz bu varlık insan olunca onu inceleyen insan 

embriyolojisi de bir hayli ilginç olacaktır. Zira insan embriyolojisi, tek bir hücreden, 

farklı doku ve organların gelişerek, karmaşık çok hücreli insan organizmasının meydana 

geldiğini ve onun temel özelliklerini açıklayan bir bilim dalıdır. Dokuların yenilenmesi, 

çoğalıp büyümesi ve tümör gibi hastalıkların kökenlerini incelemesi bakımından diğer 

temel tıp bilimleri ile sıkı bir ilişki içerisindedir.463 

Bu bilimi genel hatlarıyla açıkladıktan sonra asırlar öncesinde inen Kur’an-ı 

Kerim insanın ana rahminde geçirmiş olduğu merhaleleri haber vermektedir. Nitekim 

Allah, insanın yapısına birçok organ yerleştirerek en güzel surette yaratmıştır. İnsanın 

neyden yaratıldığı ve hangi aşamalardan geçtiği konusu farklı surelerde gündeme 

getirilmektedir. İnsanın yaratılışındaki safhalar şu şekildedir: 

a) Nutfe-i Emşâc / ن طْفَة  امَِْشَاج   

ً  فجََعََلْْناَه   نبَْتلَْٖيهِ   نْسَانَ مِِنْ ن طْفَة  امَِْشَاجانَِّا خَلَْقْناَ الِْْ   يراً صٖ بَ  سَمٖيعَا

“Doğrusu biz insanı, imtihan etmek için döllenmiş yumurtadan yarattık, onu işiten 

ve gören bir varlık yaptık.”464 

 

Bayraklı, bu âyeti öne alarak bir önceki âyete bakınca birinci âyete şöyle bir açılım 

getirmiştir: Allah'ın birinci âyette kastettiği şey, insanın topraktan bitkiye, bitkiden ya 

doğrudan doğruya insanın gıdasına, ya da hayvana intikal edip hayvani gıdalardan insana 

geçen gıdaların midede, bağırsaklarda hazmedilip kan haline, oradan yumurta ile döllenip 

insan olmasına kadar geçirdiği serüven olarak anlamamız mümkündür. İşte geçirdiği bu 

aşamalarda insan olarak anılmamıştır.  Nerelerden süzülüp gelen gıdalardan ve o gıdaların 

vücut rafinerisinde meydana gelen erlik suyu ve yumurtanın döllenmesi ile insan denen 

varlık meydana gelmiştir. Hz. Âdem’in eşeysiz yaratılması ile bizlerin eşeyli 

yaratılmasının kaynağında toprağın içindeki elementlerle su bulunmaktadır.465 

 kökünden türeyen bir مِشج bir şeyi bir şeye karıştırmak anlamına gelen امَِْشَاج

kelimedir. Bayraklı’ya göre bu kelime nutfe’nin, yani spermin yumurta ile döllenmiş 

haline işaret etmektedir. Karışık erlik suyu veya sperm, damla özü spermin yumurta ile 

döllenip karışması anlamına gelmektedir. Târık suresi 6-7. ayetlerde yer alan sulb, 

erkeğin bel kemiği, terâib de kadının leğen kemiğinden gelen sperm ve yumurtanın 

döllenmesi durumunu Allah, “nutfe-i emşâc” olarak beyan etmektedir. Bir önceki ayette 

insanın olmadığı, anılmadığı döneme dikkat çekilirken, bu ayette insanın yaratılışına 

dikkat çekilmekte ve Kur'ân okulunun programına Embriyoloji dersinin konması 

                                                           
463 Şeftalioğlu, İnsan Embriyolojisi, 1. 
464 el-İnsân 76/2. 
465 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 20/205-206. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

79 
 

istenmektedir. Bayraklı, Embriyoloji dersinin sadece Tıp Fakültelerinde değil, İlahiyat 

Fakültelerinde de okutulması gerektiğine vurgu yapmıştır.466 

Bazı müfessirler, emşâc kavramının erkeğin ve kadının menilerinin karışması,467 

insanın aslı olan meninin çeşitli maddeleri ihtiva etmesi,468 çeşitli elementlerden oluşan 

karışım469 üreme hücresi ile erkek üreme hücresinin birleşmesi470 gibi anlamları 

kastettiğini vurgulamışlardır. 

b) Alaka /  ََعَلْق 

İnsanın eşeyli yaratılışında nutfe aşamasını alaka aşaması takip etmektedir. 

Kur’an-ı Kerim’de alak kelimesi toplamda altı yerde bir ayette ise iki defa geçmektedir.471 

Bu kavramı ifade eden ayetler şöyledir: 

 

ضْغَ ت  يَُٓا ايَُّهَا النَّاس  انِْ ك نْت مْ فٖيْ رَيْب  مِِنَ الْبَعَْثِ فاَِنَّا خَلَْقْناَك مْ مِِنْ  خَلَّْقَة  وَغَيْرِ رَاب  ث مَّ مِِنْ ن طْفَة  ث مَّ مِِنْ عَلْقََة  ث مَّ مِِنْ مِ  ة  مِ 

خَلَّْقَة  لِن بيَ نَِ لَك مْ  وَن قِرُّ فِيْ الْْرَْحََا سَمًّ مِ  ى اجَََلَّ  مِ 
اءِ  الُِٰٓ  ىمِ مَِا نَشَُٓ

 

“Ey insanlar! Öldükten sonra dirilmekten şüphede iseniz; doğrusu, biz sizi 

topraktan, sonra nutfe’den/meniden yani erlik suyundan, sonra yapışkandan/döllenmiş 

yumurta hücresinden, sonra da yaratılışı belli belirsiz bir et parçasından yaratmış 

olduğumuzu size açıklıyoruz. Dilediğimizi belli bir süreye kadar rahimlerde tutarız.”472 

 

ضْغَ  ضْغَةً فخََلْقَْناَ الْم  ً خَلْْ  نْشَأنَْاه  اَ  ث مَّ   فَكَسَوْناَ الْعَِظَامَ لحَْماةَ عِظَامِاً ث مَّ خَلْقَْنَا النُّطْفَةَ عَلْقََةً فخََلَْقْناَ الْعََلَْقَةَ مِ   فتَبََارَكَ  اٰخَرَ   قا

 الْخَالِقٖينَ   احََْسَن   اٰللّ  

“Sonra bu döl suyu damlasından, döllenmiş hücreyi yarattık; sonra bu döllenmiş 

hücreden de cenini ve ceninden kemikleri yarattık; sonra da kemiklere et giydirip onu 

yepyeni bir varlık halinde ortaya çıkarttık. Yaratanların en üstünü olan Allah’ın şanı ne 

yücedir!”473 

 هُ وَ الَّذٖي خَلْقََك مْ مِِنْ ت رَاب  ث مَّ مِِنْ ن طْفَة  ث مَّ مِِنْ عَلْقََة  

“Sizi topraktan, sonra meniden, sonra embriyodan yaratan, o’dur.”474 

 

 

 

                                                           
466 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 20/206. 
467 Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, 22/323-324. 
468 Ebu Cafer Muhammed b. Cerir et-Taberî, Taberî Tefsiri, çev. Hasan Karakaya (İstanbul: Hisar Yayınevi, 

2021), 8/514. 
469 Kutub, Fî Zilâli’l-Kurʾân, 10/300. 
470 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, 12/6503. 
471 el-Hac 22/5; el-Mü’minûn 23/14; el-Mü’min 40/67; el-Kıyâmet 75/38; el-Alak 96/2. 
472 el-Hac 22/5. 
473 el-Mü’minûn 23/14. 
474 el-Mü’min 40/67. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

80 
 

نْسَان     مَّ كَانَ عَلْقََةً فَخَلْقََ فَسَوٰى  ث    الََمْ يكَ  ن طْفَةً مِِنْ مَِنِيْ   ي مْنٰى    انَْ ي ترَْكَ س دًى  ايَحَْسَب  الِْْ

 

“İnsanoğlu kendisinin başıboş bırakılacağını mı zannediyor? O, akıtılan bir meni 

damlası değil miydi? Sonra döllenmiş hücre. Bu safhada Allah onu yaratıp ona şekil 

vermişti.”475 

نْسَانَ مِِنْ عَلَْق    اقِْرَأْ باِسْمِ رَب كَِ الَّذٖي خَلْقََُۚ   خَلْقََ الِْْ

“Yaratan Rabbinin adıyla oku! O, insanı bir yapışkan döllenmiş yumurta 

hücresinden yarattı.”476 

Bayraklı, ayette geçen عَلَْقَة 'alaka kelimesinin bazı âlimler tarafından kan pıhtısı 

olarak yorumlandığını ifade etmektedir. Eski dönemlerde böyle bir mana verilmesinin 

sebebini ise embriyoloji biliminin gelişmemiş olmasına bağlamaktadır. Aslında 'alaka, 

insan yaratılışının rahim duvarında asılıp duran aşamasını ifade etmektedir. Kan, 

yapışkan madde, yapışkan çamur, sevgi, düşmanlık, sülük, yolun işlek kısmı, asılan, 

takılan her şey, takılmaktan meydana gelen yırtık gibi manalara gelen 'alak kelimesi, 

çocuğun ana rahmine yapıştığı, takıldığı aşamayı ifade etmektedir.477 Müfessir bu 

kavrama döllenmiş hücre demenin daha doğru olacağını beyan ederek, 'alaka kelimesinin 

bağ anlamına geldiğini, halk dilinde de aynı anlamda kullanıldığını dile getirmektedir. 

Misal olarak halk arasında seninle alakamı kesiyorum derken buradan bağımı 

koparıyorum anlamı çıkmaktadır. İşte bu kavram, spermin yumurta ile bağ kurmasını ve 

ikisinin bir araya gelerek döllenmesini ifade etmektedir. Döllenmiş yumurta veya 

döllenmiş hücre diyebileceğimiz bu eylem eşeyli yaratılmaya işaret etmektedir.478 

Sperm ile döllenen yumurta, fallop tüpünden rahme doğru ilerler. Embriyo bu 

yolculuğunda fallop tüpünde tutunmaya kalkmaz. Rahme doğru yol alır, rahme 

ulaştığında da kan damarlarının yoğun olduğu bir bölgeye asılıp tutunur. Artık Kur’an’ın 

bahsettiği 'alaka yani asılıp tutunma aşaması başlamıştır. Vücuda alınan besinlerden kan, 

ondan meni ve yumurta meydana gelmektedir.  Meninin içindeki spermlerden biri 

yumurtayı döllüyor, döllenen ve adını embriyo diye alan bu ufacık canlı, hareket edip 

kendini gıdalanacağı rahimde bulmaktadır.479 

c) Mudğa /  َضْغ  مِ 

İnsanın tekâmül sürecinde karşımıza çıkan bir diğer kavram mudğa kelimesidir. 

Alaka aşamasını mudğa safhası takip etmektedir. Henüz hiçbir canlıya benzemeyen 

mudğa aşamasını, Kur’an bizlere şu şekilde haber vermektedir: 

 

 

                                                           
475 el-Kıyâmet 75/36-38. 
476 el-Alak 96/2. 
477 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/29-30. 
478 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 20/195. 
479 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/30-31. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

81 
 

ضْ  خَلَّْقَة  وَغَ فاَِنَّا خَلَْقْناَك مْ مِِنْ ت رَاب  ث مَّ مِِنْ ن طْفَة  ث مَّ مِِنْ عَلْقََة  ث مَّ مِِنْ مِ  مْ  غَة  مِ  خَلَّْقَة  لِن بيَ نَِ لَك   يْرِ مِ 

“Doğrusu, biz sizi topraktan, sonra nutfe’den sonra yapışkandan, sonra da 

yaratılışı belli belirsiz bir çiğnem et parçasından yaratmış olduğumuzu size 

açıklıyoruz.”480 

 

ضْغَ ث مَّ خَلَْقْناَ النُّطْفَةَ عَلَْقَةً فخََلَْقْناَ  ضْغَةً فخََلْقَْناَ الْم  ً خَلْْ  انَْشَأنْاَه   ث مَّ  ةَ عِظَامِاً فَكَسَوْناَ الْعَِظَامَ لحَْماالْعََلَْقَةَ مِ   اٰخَرَ   قا

 

“Sonra bu döl suyu damlasından, döllenmiş hücreyi yarattık; sonra bu döllenmiş 

hücreden de cenini ve ceninden kemikleri yarattık; sonra da kemiklere et giydirerek onu 

yepyeni bir varlık halinde ortaya çıkarttık.”481 

Bayraklı, mudğa kavramını bir çiğnem et olarak tanımlamaktadır. Alaka 

safhasından sonra bir çiğnem et olan mudğa, henüz insan görünümünün verilmesinden 

önceki durumu ifade eden ve hiçbir canlıya benzemeyen merhalenin adıdır.482 Ayrıca 

müfessir ayette geçen   خَلَّْقَة خَلَّْقَة  وَغَيْرِ مِ  ضْغَة  مِ   ifadesinin döllenmeden 28 gün sonraki مِ 

aşamayı ifade ettiğini söylemiştir. Mudğa denen safha, gözle görülecek kadar belli, bütün 

öğeleri ile tamamlanmamış bir aşamadır. Üzerinde tespih tanelerinin dizilmiş hali, bir 

bakıma morula safhası olmaktadır. İşte bu çiğnemlik et, zamanla kalbe, beyne, göze, 

kulağa, sinir sistemine, kemiklere, kaslara ve iç organlara dönüşmektedir.483 

Mudğa denen bir çiğnem et aşamasından sonra kıkırdak ve kemikler teşekkül 

etmektedir. Daha sonra bu kemiklere et ve kaslar giydirilmektedir. Bu safhalardan sonra 

da insan “Sonra onu bambaşka bir yaratık halinde var edip ortaya çıkarıyoruz”484 

buyruğu gereğince bütün organları ile teşekkül etmiş biyolojik olarak tam bir insan haline 

gelmektedir. Bayraklı, ayette geçen “bambaşka yaratık” ifadesinden şunu anlamıştır: 

Anne karnında döllenen bütün yaratıkların döllenme aşaması, kemiklerin teşekkül 

etmesine kadar aynı görünümü vermektedir. Kemiklerin teşekkül etmesiyle farklı bir 

yaratık olmaları kendini göstermektedir. Kemiklerin oluşumu farklılığı meydana 

getirmektedir.485 

Müfessir Bayraklı, insanın yaratılışını, anne karnında geçirmiş olduğu safhaları 

anlatmakla Allah, neyi murat etmiştir? diye bir soru sormaktadır. Bu sorunun cevabını 

uzun maddeler halinde açıklayarak birtakım değerlendirmelerde bulunmuştur. Kısaca bu 

maddeleri şu şekilde özetlemek istiyoruz: 

Bütün bu aşamaların anlatılmasındaki amaç, sonsuz güce sahip olan Allah'ın 

varlığını ve birliğini anlayıp O'na inanmaktır. Aynı insanlardan yani kadın ve erkekten 

gelen sperm ile yumurtanın fallop kanalında buluşarak döllenmeleri, ardından harekete 

                                                           
480 el-Hac 22/5. 
481 el-Mü’minûn 23/14. 
482 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/195. 
483 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/31. 
484 el-Mü’minûn 23/14. 
485 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/195-196. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

82 
 

geçerek fallop kanalından çıkıp rahim duvarına yapışıp oradan beslenmeğe başlaması, 

akabinde kemiklerin teşekkül edip kemiklere et ve kasların giydirilmesi gibi oluşumların 

komutunu veren yüce Allah’tır. Diğer taraftan insanın anne karnında yaratılışı ve 

geçirdiği safhaları Hz. Muhammed'in (sav) bilmesi ve anlatması mümkün değildi. 

Öyleyse Kur’an’ı Hz. Muhammed yazmamıştır; onun, Allah'ın gönderdiği bir vahiy 

olduğu gerçeği bir kez daha ortaya çıkmıştır. Öte yandan Allah, embriyolojinin bilimsel 

araştırmaların programında yer almasını teklif etmekte, araştırma konularında yer 

aldıktan sonra, Öğretim programlarına girmesini istemektedir.486 

Kur’an’ın Kerim’in geneline bakınca insana kendisi üzerine iki kitap yazdığını, 

bu kitapları okuyup incelemesi emredilmektedir. Bu kitaplardan birisi biyolojik yani 

maddî yapısının yaratılışı ve aşama aşama gelişiminin anlatıldığı kitap, diğeri de insanın 

psikolojik, manevî yapısı için yazılan kitaptır. Allah, bu kitabın üzerine gözlem 

yapılmasını487 ve düşünülmesini488 istemektedir. Bu konunun bir diğer amacı da insanın 

nereden geldiğini, nasıl geldiğini ve nereye doğru gittiğini anlayıp, ne kadar âciz bir 

yaratık olduğunu fark etmesini sağlamaktır; mucize dolu bir beden ve psikolojik yapıya 

rağmen, insanın, Allah'ın karşısında ne kadar âciz olduğunu anlama erdemini yakalayıp 

imana ulaşmasını temin etmektir.489 

4.2.4. Rüzgârların Aşılayıcı Olması 

Allah’ın tabiattaki varlığını, birliğini ve azametini yansıtan, insan ve diğer 

varlıkların istifadesine sunulmuş olan delillerden bir tanesi de yaratmış olduğu 

rüzgârlardır. Kur’an-ı Kerim’de rüzgârlarla ilgili tekil490 ve çoğul491 olmak üzere birden 

çok ayet bulunmaktadır. Kur’an’da geçen bu ayetler, rüzgârların oluşumundan, bulutları 

hareket ettirmesinden, çeşitli yönlere esmesinden, bitkilerde döllenmeyi sağlamasından, 

meteorolojik olayların oluşumuna etki etmesinden, denizin üzerinde yelkenli gemileri 

hareket ettirmesinden ve yeryüzündeki birçok faydasından bahsetmektedir. 

Rüzgârın önemli görevlerinden biri de aşılama ve cisimleri hareket ettirme 

özelliğine sahip olmalarıdır. Yüce Allah bu duruma şu ayetle işaret etmektedir: 

 

 

 

 

 

                                                           
486 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/196-197. 
487 el-Kıyâmet 75/14. 
488 er-Rûm 30/8. 
489 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/197. 
490 Âl-i İmrân 3/17; Yûnus 10/22; İbrâhîm 14/18; el-İsrâ 17/69; el-Hac 22/31; er-Rûm 30/51; el-Ahzâb 

33/9;  Fussilet 41/16; eş-Şûrâ 42/33; el-Ahkâf 46/24; z-Zâriyât 51/41; el-Kamer 54/19; el-Hâkka 69/6. 
491 el-Bakara 2/164; el-A’râf 7/57; el-Hicr 15/22; el-Furkân 25/48; en-Neml 27/63; er-Rûm 30/46; Fâtır 

35/9; el-Câsiye 45/5; el-Kehf 45/18. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

83 
 

اءًِ فاَسَْقيَْنَاك م    اءِِ مَُِٓ مَُٓ يَاحَ لوََاقِـحَ فاَنَْزَلْناَ مِِنَ السَّ ا انَْت مْ لَه  بخَِازِنٖينَ وَارَْسَلْْناَ الر ِ  وه ُۚ وَمَُِٓ

 

 “Biz rüzgârları aşılayıcı olarak gönderdik ve gökten bir su indirip sizi onunla 

suladık. Yoksa siz o suyu depolayamazdınız.”492 

 

ياَت    اءِِ وَالْْرَْضِ لَْٰ مَُٓ رِ بيَْنَ السَّ سَخَّ يَاحِ وَالسَّحَابِ الْم   قوَْم  يَعَْقِلْ ونَ لِ وَتصَْرٖيفِ الر ِ

 

“Rüzgârların, yer ile gök arasında emre hazır bekleyen bulutları 

yönlendirmesinde, aklını kullanan toplum için birçok deliller vardır.”493 

 

Klasik dönem müfessirleri ayette geçen  َلوََاقِـح kelimesi üzerine birtakım yorumlar 

yapmışlardır. Bu kavram, Arapların, erkek devenin dişi deveye suyunu bırakması ve dişi 

devenin hamile kalması sonucunda kullandıkları bir kelimedir. Rüzgârların bulutlara 

karşı durumu da aynı şekildedir.494 Rüzgârların aşılayıcı olarak nitelendirilmeleri 

hakkında İbn Abbas şöyle demiştir: Rüzgâr, ağaçları ve bulutları aşılamaktadır. Bu, aynı 

zamanda Hasan el-Basrî, Dahhâk ve Katâde'nin de görüşüdür. İbn Mes’ûd ise şunu 

söylemiştir: Allah, bulutları aşılayıp da, onların su yüklenmesi ve suyu bulutun içine 

bırakması için rüzgârları gönderir. Sonra o bulut sıkışır ve sütü bol devenin sağılması 

gibi, onu şarıl şarıl akıtır.495 

Bu âyet hakkında Elmalılı, şöyle bir yorum yapmıştır: Rüzgârların, taşıyıcı ve 

dağıtıcı olmasının faydalarından birisi de bitkileri ve ağaçları döllemesidir. Bunun 

oluşabilmesi için rüzgârın belirli bir hızda ve yumuşak bir şekilde esmesi gerekir. Yoksa 

dölleme gerçekleşemez. Rüzgâr, havanın bir hareket ve akımıdır. Havanın farklı şekilde 

ısınıp soğumasından kaynaklanır. Tabiatta bu değişimler ise sıcaklık ve soğukluk 

tabiatları üzerinde hâkim bir etkiye bağlı olduğundan, bütün rüzgârlar doğrudan ilâhî bir 

tasarruf olduğu gibi, bunların dölleme yapacak şekilde esmeleri de doğrudan doğruya 

Allah’ın bir lütfudur.496 

Bayraklı, ayette geçen  َلوََاقِـح kelimesini dölleme, aşılayıcı anlamına almanın 

gerektiğini ifade etmektedir. Ayette geçen söz konusu kelime, döllemek, aşılamak 

anlamına gelen يحالر   kelimesinden gelmektedir. Hareket eden hava anlamına gelen  الْلقاح  

kelimesinin çoğulu  ِياَح يحالر   olarak gelmektedir. Aynı zamanda الر ِ  kelimesi sosyal ve siyasi 

güç anlamlarını ifade etmek için kullanılmıştır.497 

Bayraklı, rüzgârların bulutları harekete geçirmesini, üzerinde düşünülmesi 

gereken konulardan biri olarak görmüştür. Rüzgâr, hareket eden ve ettiren gücü ifade 

                                                           
492 el-Hicr 15/22. 
493 el-Bakara 2/164. 
494 Kurtubî, el- Câmiu li-Ahkâmi’l- Kur’ân, 10/27-29. 
495 Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, 14/84-86. 
496 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 5/3054. 
497 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/323. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

84 
 

etmektedir. Yüksek hava basıncı ile alçak hava basıncı arasında meydana gelen hava 

akımına rüzgâr denmektedir. Rüzgârın Bakara 164. ayette hareket ettirici bir güç olarak 

nitelendirilmesi, bu gücü insanların yararı için kullanmaya teşviktir. Rüzgâr ile bulut 

arasındaki ilişki, bulutun hareket ettirilmesi eylemi ile açıklanmaktadır. Yelkenli 

gemilerin veya rüzgâr değirmenlerinin yapılması, insanların rüzgârdan çeşitli şekillerde 

istifade edebileceklerini göstermektedir.498 

Bayraklı, Rüzgârın iki türlü dölleme, aşılama görevinin olduğunu beyan 

etmektedir. Birisi bulutları döllemesi, diğeri de çiçekleri döllemesidir. Rüzgâr, hem 

bitkilerin tozlarını hem de bulutları taşıyarak döllemesini gerçekleştirir. Bulutların sür-

tüşmesine neden olur, böylece bulutlar elektrik yüklenir. Elektrik yüklü olan bulutlar 

sıkışır. Onların içerdiği sular, süzülmeye başlar ve yağmur olarak bu şekilde yeryüzüne 

inmektedir. Öte yandan Bayraklı, bitkilerde de erkeklik ve dişiliğin olduğunu ifade 

etmektedir. Erkek tohumları dişi çiçeklere taşıyıp döllenmeyi gerçekleştiren de 

rüzgarlardır.499 

Günümüzde bitkiler âlemini inceleyen Botanik biliminin araştırmaları sonucu 

elde edilen verilerle, rüzgârların aşılayıcı özelliğe sahip olmaları daha iyi anlaşılmaktadır. 

Bitkilerde de insanda olduğu gibi eşeyli ve eşeysiz olmak üzere iki tip üreme şekli olduğu 

saptanmıştır.500 Bitkiden ayrılan tek veya çok hücreli kısımlar birleşmeksizin gelişerek 

yeni fertleri meydana getirmektedirler. Üreme tek hücrelilerde bölünerek veya 

tomurcuklanma suretiyle, çok hücrelilerde ise serbest hale geçen ayrı ayrı hücreler veya 

çok hücreli organlarla olmaktadır.501 Bitkilerde de insanlarda olduğu erkeklik ve dişilik 

söz konusudur. Çiçeklerin büyük bir kısmı erkek veya dişi organlıdır. Diğer az bir kısmı 

ise erkek ve dişi organ aynı çiçeğin içerisinde bulunmaktadır.502 

Ayette, yağış oluşumunda ilk aşamanın rüzgârlar olduğuna işaret edilmektedir. 

Oysa 20. yüzyılın başlarına kadar, rüzgârlarla yağış arasındaki tek münasebetin, rüzgârın 

bulutları sürmesi olarak bilinmekteydi. Modern meteorolojik veriler ise rüzgârın 

yağmurun meydana gelmesinde “aşılayıcı” bir rol oynadığını gözler önüne sermiştir. 

Rüzgârların bu aşılama özelliği şu şekilde meydana gelmektedir: Okyanusların ve 

denizlerin yüzeyinde, köpüklenme sebebiyle her an sayısız hava kabarcığı oluşur. Bu 

kabarcıklar patladıkları anda, milimetrenin yüzde biri çapındaki binlerce parçacığı havaya 

fırlatırlar. “Aerosol” adı verilen bu parçacıklar, rüzgârın yardımıyla karalardan gelen 

tozlarla karışarak atmosferin üst tabakalarına taşınır. Rüzgârların bu şekilde yukarıya 

çıkardığı parçacıklar, burada su buharıyla temas eder. Su buharı da bu parçacıkların 

etrafında toplanıp yoğuşarak su damlacıklarına dönüşür. Bu su damlacıkları önce bir 

araya gelerek bulutlarda kar kristallerini meydana getirir ve akabinde erirse yağmur 

                                                           
498 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 2/351. 
499 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/323-324. 
500 Asım Kadıoğlu-Yusuf Kaya, Genel Botanik (Erzurum: Ayhan Ofset Yayınları, 2001), 130-135. 
501 Yıldırım Akman, Botanik Bitki Biyolojisine Giriş (Ankara: Palme Yayınları, 1991), 269-270. 
502 Cihat Toker, Bitki Morfolojisi (Ankara: AÜ. Fen Fakültesi Biyoloji Bölümü Yayınları, 2004), 90. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

85 
 

olarak yere iner. Görüldüğü üzere rüzgârlar, havada serbest halde var olan su buharını 

daha ziyade denizlerden taşıdıkları parçacıklarla dölleyerek yağmur bulutlarının 

oluşumunu gerçekleştirmektedir.503 

Yukarıda zikredilen ayette, rüzgârların aşılayıcı yönüyle ilgili verilen bir başka 

bilgi ise rüzgârın bitkileri aşılamasındaki işlevidir. Yeryüzündeki birçok bitki, polenlerini 

rüzgâr vasıtasıyla dağıtarak sağlamaktadır. Türünün devam etmesi ancak böyle 

mümkündür. Pek çok açık tohumlu bitki, çam, palmiye vb. ağaçlar ayrıca çiçek veren 

bütün tohumlu bitkiler ile çimenimsi otların tümü rüzgâr ile döllenmektedir. Rüzgâr, 

çiçek tozlarını bitkilerden alıp, aynı türdeki diğer bitkiye taşıyarak döllenmeyi 

oluşturmaktadır. Rüzgârın bitkiler üzerinde nasıl bir aşılama yaptığı yakın bir zamana 

kadar bilinmemekteydi. Ancak bitkilerde de erkek ve dişi olmak üzere cinsiyet farkı 

olduğunun fark edilmesi rüzgârların bitkiler üzerinde bir aşılayıcı etkiye sahip olduğu 

böylece anlaşılmıştır.504 

Netice olarak rüzgârların aşılama görevinin yanı sıra birçok faydası vardır. 

Bitkilerin tozlarını taşıyarak onların üremelerinde rol oynamaları, yağmurun yağması için 

yağmur bulutlarını aşılayarak onların sürüklenmelerini sağlaması, havayı temizlemesi ve 

insanları serinletmesi gibi birçok fonksiyonu vardır.505 Günümüzde rüzgârın birtakım 

görevleri, bilimsel verilerle ortaya konarak daha iyi anlaşılması sağlanmıştır. İnsanların 

doğa olayları hakkında detaylı bir bilgiye sahip olmadığı bir dönemde rüzgârın yağmur 

ve bitkileri aşılaması gibi görevlerinin Kur’an’da bildirilmiş olması onun ne kadar eşsiz 

bir mu’ciz kelam olduğunun kanıtıdır.  

4.2.5. Anne Sütü ve Önemi 

Allah’ın sayısız nimetlerinden birisi de anne sütüdür. Çocuğun gelişmesi ve 

büyümesi açısından hayati bir öneme sahip olan anne sütü, çocuğu bütün zararlı 

maddelerden muhafaza ettiği günümüzde bilimsel verilerle açıklanmıştır. Allah, çocuğun 

iki yıl emzirilmesine işaret ederek yaşanabilecek olumsuzlukları bertaraf etmektedir. Her 

şeyi bir ölçü ve denge ile yaratan Allah, bu konu hakkında Kur’an’da şöyle 

buyurmaktadır: 

تِمَّ وَالْوَالِدَات  ي رْضِعَْنَ اوَْلَْدَهُ نَّ حََوْلَيْنِ كَامِِلْيَْنِ لِمَنْ ارََ   ادَ انَْ ي ـ
ضَاعَةَ    الرَّ

 

“Boşanmış anneler, eğer emzirme müddetini tamamlamak istiyorlarsa, 

çocuklarını iki yıl tam emzirebilirler.”506 

 

 

                                                           
503 Erman Kazar, Kur’an’ın Allah’tan Geldiğinin Delilleri (İstanbul: e-Kitap Yayınları, 2018), 183. 
504 Kazar, Kur’an’ın Allah’tan Geldiğinin Delilleri, 183. 
505 Ahmet Vefa Temel, “Kur’an’daki Meteorolojik Kavramların Değerlendirilmesi”, Diyanet İlmî Dergi 

57/1 (Mart 2021), 86-90. 
506 el-Bakara 2/233. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

86 
 

ه  وَهُْناً عَلْٰى وَهُْن  وَفِصَال ه   نْسَانَ بوَِالِدَيْهُِۚ حََمَلْتَهْ  ا مُِّ يْناَ الِْْ  صٖير  اشَْك رْ لٖيْ وَلِوَالِدَيْكَ   اِلَيَّْ الْمَ  فٖيْ عَامَِيْنِ انَِ وَوَصَّ

 

“Biz insana, anasına ve babasına iyi davranmasını tavsiye ettik. Annesi onu sıkıntı 

üstüne sıkıntı çekerek taşıdı. Onun sütten kesilmesi de iki yıl içindedir. Bana, annene ve 

babana şükret diye tavsiye ettik. Dönüş, ancak banadır.”507 

 

Bayraklı, ayetteki anneler kavramının bütün anneleri mi, yoksa boşanan anneleri 

mi kapsadığı meselesini Râzî’nin derinlemesine incelediğini, kendisinden önceki 

müfessirlerin görüşünü özetlediğini ifade etmektedir. Râzî’nin görüşlerinden yararlanan 

Bayraklı, şu izahı yapmaktadır: 

 Ayetteki anneler kelimesi boşanmış veya boşanmamış bütün anneleri kapsamına 

almaktadır. Bu görüşten hareket edildiği zaman, emzirme müddetinin iki yıl olduğu 

ortaya çıkmaktadır. “Anneler, çocuklarını iki tam yıl emzirirler.”508 Bu ifade, emzirme 

zamanını belirlemekte ve hangi yaşta çocuğu emzirmenin sütanneliğe sebep olacağı 

meselesini de hükme bağlamaktadır. Buna göre, iki yaşından sonraki emzirmelerde 

sütannelik gerçekleşmez. Örneğin, üç yaşında bir çocuk yabancı bir kadını emse, o kadın 

çocuğun sütannesi olmaz. Zikredilen ayetteki anneler kavramı evrensel manada alındığı 

zaman bu hükümleri çıkarma imkânına sahip olunmaktadır.509 

 Ayrıca Bayraklı, ayetten başka sonuçlar da çıkarmıştır. Anne sütünün, 

besleyiciliği ve mikroptan koruyuculuğu iki yıl sürer. Allah'ın vakit olarak ölçü koyduğu 

iki yıl aynı zamanda tıbbî bakımdan, anne sütünün gıdasına ve çocuğun karakterine olan 

etkisine de işaret etmektedir. Anne sütü, doğumundan itibaren iki yıl içinde çocuğun 

karakterine şekil verdiği için, bu süre zarfında çocuğu emziren yabancı bir kadın onun 

sütannesi olmaktadır. Sütannelik, sütün çocuğun karakterine olan etkisinden 

kaynaklanmaktadır.510 

 Bayraklı, “Ona iki yolu göstermedik mi?”511 ayetinden iki yolun, annenin iki 

göğsü şeklinde yorumlamanın doğru olacağını ifade etmektedir. Çocuk doğduktan sonra 

annesini emme eğiliminde bulunması onun fıtratına konulmuş bir eylemdir.512 

  Yeni doğan bir çocuk için en ideal besinin anne sütü olduğu tartışmasız kabul 

edilmektedir. Bilinen faydalarının yanı sıra tıp ilminin ulaşamadığı bilinmeyen sayısız 

faydaları vardır. Doğal bir beslenme yolu olan anne sütünün şaşılacak özelliklerinden bir 

tanesi de her annenin bebeği için gerekli olan süt üretiminin farklı olması, bebeğin ayına 

ve gelişim özelliklerine göre farklı besin değerlerine sahip olmasıdır. Hastalıklara karşı 

adeta bir kalkan vazifesi gören anne sütü, en kolay sindirilen besindir. Anne sütü ile 

                                                           
507 Lokmân 31/14. 
508 Lokmân 31/14. 
509 Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, 4/100-103; Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 3/171. 
510 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 3/171. 
511 el-Beled 90/10. 
512 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 21/135. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

87 
 

beslenen bebekler, doğuştan gelen emme güdülerini de yeteri kadar tatmin ederler. 4-5 

dakika içerisinde karınları doysa bile memeyi bırakmayıp, yarım saat veya 40 dakikaya 

kadar emerler. Böylelikle bağımlılık yapan emzik veya parmak emme gibi alışkanlıklara 

saplanmayarak bu gibi durumlardan uzak olduğu gözlemlenmiştir. Çocuğun doğumuyla 

birlikte ilk 3-4 gün annenin göğüslerinden halk arasında ağız, tıbbın deyimiyle 

“kolostrum” denilen açık renkli bir süt gelmektedir. Bu sütün şekeri ve yağı daha az, 

protein değeri ise daha fazladır. Aynı zamanda çok kuvvetli bir mikrop öldürücü özelliğe 

sahiptir.513 

 İnsanın yapı taşını oluşturan ve iki yaşına kadar insan için zaruri olan yegâne gıda 

anne sütüdür. O dönem, çocukta şekli ve fıtri yapılanma devam etmesinden dolayı Cenabı 

Hak, anne sütünden başka bir şeyin çocuğa verilmesini uygun görmemiştir. Zira çocuğun 

yapısı da onu kaldıracak nitelikte değildir. Hatta çocuğun kimi uzuvları doğumdan sonra 

gelişimini anne sütü içeriğiyle tamamladığı için bu esnada süt yerine başka gıdalar 

verilmesi bu gelişim sürecini de sekteye uğratan bir faaliyet olarak görülmüştür. Bebeklik 

döneminde yeterince anne sütü almayan çocuklarda böbrek rahatsızlıkları süt emen 

çocuklara nazaran daha fazla olduğu saptanmıştır.514 

 Günümüzde yapılan araştırmalar göstermektedir ki doğumdan sonra ilk altı ay 

boyunca bebeğin fizyolojik ve psikolojik ihtiyaçlarını tek başına kusursuz bir şekilde 

karşılayan anne sütünün, anne ve bebek bağının kurulmasında önemli bir rol oynadığı 

tespit edilmiştir. Diğer taraftan bebeğin ilk altı ay sadece anne sütü ile beslenmesi, altıncı 

aydan sonra ek besinlerle birlikte anne sütü ile beslenmenin devam ettirilmesi ve 

emzirmenin iki yaşın sonuna kadar sürdürülmesi, bebeğe sayısız faydalar sağlamaktadır. 

Bilimsel açıdan elde edilen veriler ise bu durumu aydınlatır mahiyettedir.515 

4.3. Fizik İle İlişkilendirilen Ayetler 

4.3.1. Hava Basıncı 

 Etrafımızı çevreleyen açık hava, bütün cisimlere basınç uygulamaktadır. Bu 

basınç hava moleküllerinin hem ağırlığından hem de hareketli olmalarından 

kaynaklanmaktadır. Hava moleküllerinin birim yüzeye uyguladığı dik kuvvete açık hava 

basıncı veya atmosfer basıncı denir.516 Bilimsel anlamda ayetleri yorumlayan günümüz 

müfessirlerinden bazıları Kur’an’ın bu konuya işaret ettiğini ifade etmişlerdir. Bu 

görüşlerine delil olarak Kur’an’da geçen şu ayeti gerekçe göstermişlerdir: 

 

                                                           
513 Atilla Diş, Aile Boyu Sağlık ve Kişisel Bakım Rehberi (İstanbul: Yeni Şafak Yayınları, 2007),  428-433. 
514 Mehmet Ali Bulut, Can Boğazdan Çıkar Kan Gruplarına Göre Beslenme (İstanbul: Hayat Yayınları, 

2012), 220. 
515 Sümeyra Topal “vd.” “Emzirmenin Anne Sağlığına Yararları”, Sakarya Üniversitesi Sağlık Bilimleri 

Dergisi, 3/1 (Mart 2017), 26-29. 
516 Sedef Akın, Fizik 3 (Ankara: MEB. Hayat Boyu Öğrenme Genel Müdürlüğü Yayınları, 2021), 83. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

88 
 

سْلََامُِۚ وَمَِنْ ي رِدْ انَْ ي   عََّ فَمَنْ ي رِدِ اٰللّ  انَْ يهَْدِيَه  يَشْرَحْ صَدْرَه  لِلَْاِ اءِِ  ضِلَّْه  يجَْعَلََّْ صَدْرَه  ضَي ِقاً حََرَجَاً كَانََّمَا يصََّ مَُٓ د  فِيْ السَّ

 جَْسَ عَلْىَ الَّذٖينَ لَْ ي ؤْمِِن ونَ كَذٰلِكَ يجَْعََلَّ  اٰللّ  الر ِ 

 

 “Allah kimi hidayete erdirmek isterse, onun gönlünü İslâm’a açar. Kimi de 

saptırmak isterse, sanki göğe yükseliyormuş gibi, göğsünü dar ve sıkıntılı yapar. Allah, 

inanmayanları işte böyle pislik içinde bırakır.”517 

 Bu ayeti ilk dönem müfessirleri ve günümüz müfessirlerinin nasıl yorumladığını 

karşılaştırmak, bilimsel tefsir anlayışının tarihi süreç içerisindeki değişimine bir misal 

olacaktır. İnsanın göğsünün İslam’a açılması ve daralmasına müfessir Râzî şöyle bir 

yorumda bulunmuştur: İnsan, işlerinden herhangi birisinin daha faydalı ve daha iyi 

olduğuna inanırsa, gönlü o işi yapmaya yönelir, onu elde etme yolundaki arzu ve isteği 

güçlenir ve kalbinde, onu gerçekleştirmek için şiddetli bir istek meydana gelir. İşte bu 

durum, gönlün ve ruhun genişlemesi diye adlandırılmıştır. Yine bir kimse, işlerinden 

birisinin şerrinin ve zararının fazla olduğuna inanırsa, ona karşı nefreti büyür ve 

tabiatında, o işi kabul etme hususunda bir nefret ve uzaklaşma hissi meydana gelir. Yol 

dar olduğu zaman, oradan geçmek isteyenlerin geçemeyecekleri, ama yol geniş 

olduğundaysa, oradan geçmek isteyenlerin geçmesinin elverişli olduğu malumdur. 

Bundan dolayı, falanca işin daha hayırlı ve daha faydalı olduğu inancı oluşur ve ona doğru 

bir meyil ve arzu da bulunursa, işte bu şekilde o meyil kalpte bulunmuş ve oraya yerleşmiş 

olur. Bundan ötürü de, “Gönlü, aklı ona yattı” denilir ama onun çok zararlı ve bozuk 

olduğu inancı bulunduğu zaman da, kalpte ona karşı bir meyil bulunmaz. İşte bundan 

ötürü, “Onun gönlü daraldı” denilir. Böylece kalp, geçilmesi mümkün olmayan bir yola 

benzetilmiş olur. İşte kalbin genişlemesi veya kalbin daralması konusundaki sözün 

hakikati bundan ibarettir.518 Buna benzer açıklamalar müfessir Kurtubî’nin eserinde de 

bulunmaktadır.519 

 Önceki dönem müfessirleri zikredilen ayeti genel manada bu şekilde 

yorumlamışlardır. Günümüzde teknolojinin bir hayli gelişmesi ve hava basıncını ölçen 

aletlerin varlığı ortadadır. Her müfessir kendi döneminin şartlarını göz önünde 

bulundurmuştur. Son dönem müfessirleri ise bu ayeti bilimsel bir yaklaşımla şöyle 

açıklamışlardır: Yüce Allah, kendisini inkâr edeni, imandan nefret edip imanın ona ağır 

gelmesi bakımından güç yetiremediği şeyi yapmaya kalkışan kimseye benzetmektedir. 

Bu göğe yükselmenin vasıtasız insanlar için tahmin edilemeyen ve güç yetirilemeyen bir 

iş olmasına benzemektedir. Kâfirden iman etmesi istendiği takdirde o bundan darlanır, 

sıkılır ve adeta göğe doğru yükselen kimsenin hali gibi bir hal alır. Yukarı doğru çıkıp 

                                                           
517 el-En’âm 6/125. 
518 Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, 10/167-171. 
519 Kurtubî, el-Câmiu li-Ahkâmi’l- Kur’ân, 7/151-154. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

89 
 

üzerindeki hava basıncı hafifledikçe nefesi de daralır. Bu insanın yükseklere çıktıkça ne-

fesinin daralması olayı aynı zamanda yalnızca şimdilerde bilinebilen modern bilimsel bir 

konudur. İşte Kur'an-ı Kerim bu hususa da işaret etmektedir.520 

 Ayette geçen, “Göğe çıkıyormuş gibi kalbini iyice daraltır”521 ifadesinden, bazı 

kimselerin yaşadığı psikolojik durumun göğe doğru yükselenlerin hissettiği fizyolojik 

sıkıntıya benzetilmesi dikkat çekicidir. Çünkü bilindiği üzere, yükseğe çıkıldıkça hava 

basıncı düşer ve irtifaın artması oranında nefes almak da güçleşmektedir. Böyle bir tabiat 

kanununun henüz bilinmediği bir dönemde Kur’an’ın bu kanunu açıkça ifade etmesi onun 

kesin bir Allah kelamı olduğunun kanıtıdır.522 

 Bu ayetin fizik kanununa işaret ettiğini beyan eden günümüz müfessirlerinden 

Ateş, her yüz metre yükseldikçe basıncın bir derece azaldığını, 15-16 bin metre 

yükselince özel cihazlar olmadan nefes almanın mümkün olmadığını ve bu durumdaki bir 

kişinin nefessiz kalarak havasızlıktan boğulmak suretiyle öleceği bilgisini 

aktarmaktadır.523 

Bayraklı, ayeti şöyle yorumlamaktadır: Allah, insanın düşüncesine, niyetine ve 

inkârına göre onun yoldan çıkışını tescillemektedir. Bu durum anlatılırken, fiziksel bir 

kanun olan hava basıncı gündeme getirilmektedir. Göğe yükseldikçe basınç azalır, 

oksijen düşer ve bunun neticesinde nefes almak güçleşir. İnsan nefes alıp vermede zorluk 

çeker. İnkâr eden de manen aynı durumu yaşamaktadır. Bu kişi problemlerine, 

sıkıntılarına bir çıkış kapısı bulamaz. Kalp daralması şeklinde tanımlanan bu hal tamamen 

psikolojiktir.524 

Ayrıca ayette bulunan  ً  ,kelimesinden psikolojik bir anlam çıkaran Bayraklı حََرَجَا

bu kelimenin, içine girilmeyecek kadar ağaçları birbirine girmiş bir vadi anlamına 

geldiğini ifade etmektedir. Başka bir ifade ile vahşi hayvanların, çobanların içine 

giremeyeceği kadar birbirine girmiş ağaçlık demektir. Bunun anlamı, o insanın psikolojik 

anlamda çok zahmet çekeceğidir. İnkâr eden insanın kalbindeki haller, karmaşık bir hal 

alarak, vahşi hayvanların giremeyeceği kadar ağaçları birbirine girmiş bir ormana 

dönüşecektir.525 

Atmosferin yüksek kısımları balon ve son model uçaklarla incelendiğinde, 

oksijenin az olduğu tespit edilmiştir. Çok fazla üst tabakalara çıkıldığında nefes alma 

zorlaşmaktadır. Bu konuda araştırma yapan insanların tedbir olarak yanlarında oksijen 

tüpü taşıdıkları bilinmektedir. Özellikle gökyüzüne fırlatılan füzelerde astronotlar için 

yetecek kadar oksijen bulundurma zorunluluğu vardır. Yükseklere çıkıldıkça sıkıntı ve 

nefes darlığının başlayacağını Kur’an haber vermektedir.526 

                                                           
520 Zuhaylî, Tefsirü’l-Münir, 4/ 347-349. 
521 el-En’âm 6/125. 
522 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsiri, 2/467. 
523 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, 3/233-234. 
524 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 6/514-515. 
525 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 6/515. 
526 Tabbara, Kur’an ve Modern İlim, 76-77. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

90 
 

4.3.2. Geminin Suda Yüzmesi 

Yüce Allah, insanları yaratmış ve sayısız nimetleri onların istifadesine sunmuştur. 

Bunlardan bir tanesi de gemidir. Öneminden olsa gerek birçok ayette gemilerden 

bahsedilmiştir. Kur’ân-ı Kerîm’de gemi karşılığı olarak sefîne, fülk, câriye çoğulu cevârî 

ve câriyât kelimeleri kullanılmaktadır.527 Kur’an’da gemi kelimesi farklı kalıplarda ve bir 

ayette iki defa olmak üzere tekil ve çoğul olarak toplamda 31 defa geçmektedir.528 

Nitekim Allah, Kur’an’da gemiler hakkında şöyle buyurmaktadır: 

“İnsanlara yararlı şeyler taşıyarak denizde seyreden gemilerde…”529 

“Sizi karada ve denizde yürüten Allah’tır. Bulunduğunuz gemi, içindekileri hoş 

bir rüzgârla götürürken yolcular neşelenirler.”530 

“İzni ile denizde yüzüp gitmeleri için gemileri emrinize veren; nehirleri de sizin 

için akıtan O’dur.”531 

“Gemilerin yara yara gittiğini gördüğün denize boyun eğdiren de o’dur.”532 

 “Bol nimetinden elde edesiniz diye Rabbiniz sizin için denizde gemiler yüzdürür. 

Doğrusu O, size acımaktadır.”533 

 “Size kudretinin delillerinden bir kısmını göstermek için gemilerin denizde 

Allah’ın lütfuyla seyrettiğini görmedin mi? Bunda, sabreden ve şükreden herkes için 

dersler vardır.”534 

 “Onların soylarını dolu gemide taşımamız da kendileri için bir delildir.”535 

 “Denizden yüce dağlar gibi yükselen gemiler de o’nundur.”536 

 Bayraklı, gemi ifadesinin geçtiği ayetlerin muhtevasına göre farklı yorumlarda 

bulunmuştur. Ayette yer alan “fülk” kelimesinin aslı felektir. Dönen, dönerek hareket 

eden şeye “felek” denir. İplik bükmek için kullanılan aletin dönüşü de bu fiille ifade 

edilmektedir. Suyun içinde kolayca öteye beriye döndüğü için, gemiye de “fülk” adı 

verilmiştir.537  

Allah, geminin denizde yüzüp gitmesini ve batmamasını sağlayan fizikî yasayı 

bulmaları için insanlara aklını kullanmaları çağrısında bulunmaktadır. Böylece cismin 

suda batmadan nasıl yüzdüğü meselesi üzerinde kafa yorulmasına ve deniz bilimlerinin, 

                                                           
527 İdris Bostan, “Gemi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 1996), 14/8-

11. 
528 el-Bakara 2/164; el-A’râf 7/64; Yûnus 10/22-73; Hûd 11/37-38; İbrâhîm 14/32; en-Nahl 16/14; el-İsrâ 

17/66; el-Kehf 18/71-79; el-Hac 22/65; el-Mü’minûn 23/22-27-28; eş-Şuarâ 26/119; el-Ankebût 29/15-

65; er-Rûm 30/46; Lokmân 31/31; Fâtır 35/12; Yâsîn 36/41; es-Sâffât 37/140; el-Mü’min 40/80; eş-

Şûrâ 42/32; ez-Zuhruf 43/12; el-Câsiye 45/12; el-Kamer 54/13; er-Rahmân 55/24; el-Hâkka 69/11. 
529 el-Bakara 2/164. 
530 Yûnus 10/22. 
531 İbrâhîm 14/32. 
532 en-Nahl 16/14. 
533 el-İsrâ 17/66. 
534 Lokmân 31/31. 
535 Yâsîn 36/41. 
536 er-Rahmân 55/24. 
537 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 2/347. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

91 
 

deniz araştırmalarının ve deniz sanayiinin kurulması ve geliştirilmesine işaret 

edilmiştir.538  

Fülk kelimesi “dönme” manasına gelmesinden dolayı suyun çevirdiği türbini de 

çağrıştırmaktadır. Su gücünün enerjiye dönüştürülmesi için gerekli teknolojiyi üretme 

programına dikkat çekilmiştir. Gemilerin denizde hareket edip yol almasında insanlar için 

birçok faydalar vardır. Gemiler ticarî eşya, savaş ve araştırma için kullanılmaktadır. 

Bütün bunların, insanın faydalanması için yapıldığı zikredilen ayetlerden anlaşılmaktadır. 

Cisimlerin suda batmama kanunundan hareket edilerek üretilecek teknolojinin yararı 

insanlara olacaktır.539 

Bayraklı, Yûnus 22. ayetten hareketle karada ve denizde yürüme, yani hareket 

etme teknolojisinin Allah tarafından insana ilham edilip üretilebileceğine bir işaret 

olduğunu ifade etmektedir. Çeşitli kara ve deniz taşıtları icat edilerek yolculuk 

yapılabilecektir. Karada ve denizde hareket etme gücünü, zaman içinde binek hay-

vanlarının dışında farklı taşıtların yapılmasını, deniz taşıtlarının icat edilip geliştirilmesini 

de bu âyet haber vermektedir. İnsanların bunu, hem bir öğretim faaliyeti hem de bir nimet 

olarak algılamaları gerekmektedir. Karada ve denizde hareketi süratlendiren teknolojiyi 

üretmenin içeriğinin ne olacağına işaret edilmektedir.540 Bu âyette kara ve denizle ilgili 

teknoloji üretimine dikkat çekilirken Zâriyât sûresinin 22. âyetinde de göksel taşıtların 

üretilmesine işaret edilmektedir: “Gökte de, rızkınız ve size vaad edilen başka şeyler 

vardır.” Bu âyette uzay araştırmaları ve uzay teknolojisinin üretimi konusuna işaretler 

bulunmaktadır. Günümüzdeki ifadelerle açıklayacak olursak kara taşıtları için makine 

mühendisliği, gemi inşaat mühendisliği, uçak mühendisliği ya da uzay araştırmaları 

şeklinde fakülte ve araştırma merkezlerinin kurulmasına bu âyette işaret edilmektedir. Bu 

alanlarda üretilecek teknolojinin ihtiyaç duyduğu bilginin kaynağında, Allah’ın 

âyetlerinin olduğunun bilinmesi öngörülmektedir. Böylece epistemoloji denen bilgi 

nazariyesine de bir açılım getirilmektedir.541 

İlk gemi teknolojisi ile insanlığı tanıştıran Hz. Nûh olmuştur. Nasıl ki demiri ilk 

Hz. Dâvud, bakırı ise Hz. Süleyman bulmuş, insanlığa tanıştırmış ise gemi yapımı 

işlemini de insanlığın hayatına ilk sokan Hz. Nûh olmuştur. Ama diğer tüm sanatlarda 

olduğu gibi bu teknolojinin ya da sanatın ilk öğreticisi de Allah olmuştur. Teknolojinin 

ve bilimsel bulguların temelinde önceleri vahy sonraları da ilâhî ilham vardır. 

Günümüzde yapılan ilk buluşların kaynağında da ilâhî ilham bulunmaktadır.542 

Hûd 40. ayette   وَفَارَ التَّنُّور “tandırda sular kaynamaya başlayınca” cümlesinde 

tandır olarak tercüme edilen “et-tennûr” kelimesine âlimlerin farklı manalar verdiğini 

beyan eden Bayraklı, bu açıklamaların aslı olmadığını veya çok abartılı olduğunu ifade 

                                                           
538 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 2/347. 
539 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 2/347. 
540 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 8/470. 
541 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 8/470; 18/265. 
542 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 9/186. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

92 
 

etmektedir. “Tennûr” kavramının ne olduğunu Kamer 11-12. ayetleriyle açıklamaktadır. 

Pınarlar anlamına gelebileceği gibi, gökten boşalan su ile yerden fışkıran suyun 

birleşmesine de “tennûr” denmektedir. Böylece bu iki su birleşince tufan meydana 

gelmektedir.543 Ayrıca Bayraklı, “tennûr” kelimesinin “yeryüzü” anlamına geldiğini de 

bildirmektedir.544 

Allah, Nahl 14. ayette “Denizde akıp giden gemiler” ifadesiyle gemilerin suda 

yüzmesini gündeme getirerek, cisimlerin su üstünde kalma, suyun itme gücü kanununa 

dikkat çekmektedir. İnsanoğlu, cisimlerin su üstünde durma, gemilerin suda yüzme 

olgusunu dikkatle inceleyip oradaki kanunu keşfetmiştir. Günümüzde Arşimet’e mal 

edilen bu kanunun koyucusu Allah, keşfedeni ise Arşimet olmuştur.545 Diğer taraftan 

gemilerin insana temin ettiği faydalar ortadır. Gemi teknolojisinin denizcilikteki 

faydalarını ele alarak ilkel bir topluma medenî olmanın yolları öğretilmekte ve 

üniversitedeki programa gemi ile ilgili derslerin konmasına işaret edilmektedir. Gemi 

teknolojisinin ticari amaçla kullanılmasına dikkat çekilerek âyette “Allah'ın lütfundan 

arayasınız”546 ifadesine yer verilmektedir.547 

Allah, cisimlerin suda yüzme kanununu insan için yaratmıştır. İsrâ 66. âyette yer 

alan   لَك م “sizin için” ifadesi buna işaret etmektedir. Öte yandan gemilerle Allah’ın 

nimetlerinden aramak, elde etmeye çalışmak çağlar geçtikçe hem çoğalmış hem de çok 

farklılaşmıştır. Bundan ötürü bu âyette Allah, nimet değil de “fadl” kelimesini 

kullanmıştır. Savaş gemileri yaparak vatanın bağımsızlığını ve namusunu korumak da bir 

nimettir. Gemilerle yolcu taşınarak deniz aşırı ülkelere gitmek de bir nimettir. İleriki 

çağlarda deniz teknolojisi daha zenginleşecek, deniz bilimleri daha derinleşecek ve 

böylece Allah’ın nimetlerinden çok yönlü istifade edilecektir.548 

Geminin olmadığı dönemlerde nakil vasıtası olarak hayvanlar kullanılmıştır. 

Allah, Mü’minûn 22. âyette gemiyi gündeme getirmekle hayvanın dışında geminin de bir 

taşıma aracı olarak kullanıldığını ve kullanılacağını söylemektedir. Başka bir ifadeyle 

taşımacılıkta hayvanın dışında araçların yapılabileceğine işaret edilmektedir.549 

Bayraklı, Rûm 46. âyette “gemilerin seyretmesi” tabirinden sadece denizlerde 

yüzen ve seyreden değil, uzay gemisine de bir işaret olduğunu açıklamaktadır.550 Ayrıca 

Yasîn 41. âyette “nesillerin dolu gemide taşınması” ifadesiyle, basit gemi teknolojisinden 

gelişmiş gemi teknolojisine işaret edildiği vurgulanmıştır. Burada kastedilmek istenen 

uzay gemisidir. Güneş’ten, Ay’dan ve onların hareketinden bahsederken, ardından gelen 

gemi kavramı da uzay gemisi olabilir. Güneş ve Ay’ın, diğer gezegenlerin 

                                                           
543 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 9/191. 
544 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/212. 
545 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/453; 11/336. 
546 en-Nahl 16/14. 
547 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/453. 
548 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 11/337. 
549 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/205. 
550 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 15/81. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

93 
 

yörüngelerinden hareket etmesi gibi, insanlar da ilâhî ilham ile yapacakları uzay gemisi 

veya uyduları da yörüngelerine oturtup hareket ettireceklerdir. O zaman onların nesilleri 

o uzay gemilerinde taşınmış olacak ve bu da Allah’ın kudretine bir delil olacaktır. Suda 

yüzen gemiden, uzaydaki gemilere uzanan bu anlatım araştırma niteliği taşımaktadır.551 

Meseleye bu şekilde bakınca Araplara gemilerin yüzeceği deniz aşırı ülkelere uzanmaya, 

İslâm’ı onlara götürmeye işaret ediyor dememiz de mümkündür. Ayrıca Bayraklı, 

zürriyetin söz konusu edilmesinden hareket ederek “dolu gemi” ifadesinden gebe 

kadınların rahmini işaret ettiğini beyan etmiştir.552 

Şûrâ 32. âyette “Denizde dağlar gibi akıp giden” buyurulmaktadır. Bayraklı, 

burada kastedilenin gemiler olduğunu açıklamaktadır. Dağlar gibi gemilerin akıp 

gitmesine, asırlar öncesinde işaret edilmesi, deniz araçlarının zaman içerisinde ne kadar 

büyük yapılacağına dikkat çekmek içindir.553  

Netice olarak Allah, insanların faydasına olacak pek çok nimet yaratmıştır. 

Günümüzde deniz taşımacılığı deyince hemen aklımıza gemi gelmektedir. Allah, asırlar 

önce Hz. Nûh (as)’a gemi yapmasını bizzat kendisi öğretmiştir. O dönemde ahşaptan 

yapılan gemi, zaman geçtikçe teknolojinin gelişmesiyle birlikte çok büyük bir ivme 

kazanmıştır. Hatta tersaneler kurulmak suretiyle, sektör haline gelmiştir. Günümüzde 

gelinen nokta ise ortadadır. Gemilerin birtakım faydalarını ve önemini uzun uzun 

anlatmaya lüzum yoktur. Bütün bunları insanların istifadesine sunan Yüce Allah’tır. 

4.3.3. İki Denizin Birbirine Karışmaması 

Birbirine açılan fakat suları kesinlikle birbirine karışmayan denizlerin bu özelliği, 

okyanus bilimciler tarafından çok yakın bir zaman önce keşfedilmiştir. Oysa Kur’an-ı 

Kerim, asırlar önce bu durumu haber vermiştir. Ayetlerde acı ve tatlı suyu bünyesinde 

barındıran iki denizden bahsedilmektedir. Bu iki denizin arasında birbirine karışmamasını 

sağlayan bir perde veya engel olduğu bildirilmektedir. Kur’an’da bu konuya üç farklı 

yerde işaret edilmiştir.554 Allah, bu konu hakkında Kur’an’da şöyle buyurmaktadır: 

 

وراً وَهُ وَ الَّذٖي مَِرَجَ الْبحَْرَيْنِ هُٰذاَ عَذْبٌ ف رَاتٌ وَهُٰذاَ مِِلْْحٌ ا جََاجٌُۚ وَجََعَلَََّ بَ  مَا برَْزَخاً وَحَِجْراً مَِحْج    يْنهَ 

 

 “Birinin suyu tatlı ve serinletici, diğerininki tuzlu ve acı olan iki denizi salıverip, 

aralarında da karışmalarını önleyen bir perde koyan, Allah’tır.”555 

 

 

 

                                                           
551 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 16/55. 
552 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 16/55. 
553 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 17/234. 
554 el-Furkân 25/53; Fâtır 35/12;  er-Rahmân 55/19-20. 
555 el-Furkân 25/53. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

94 
 

ائِـغٌ  ف رَاتٌ  عَذْبٌ  هُٰذاَوَمَِا يَسْتوَِي الْبَحْرَانِ   ا جََاجٌ   مِِلْْحٌ  وَهُٰذاَ شََرَاب ه   سَُٓ

 

 “İki deniz bir değildir. Birisi son derece tatlı, içimi kolay, diğeri ise son derece 

tuzlu ve acıdır.”556  

مَا بَرْزَخٌ لَْ يبَْغِياَنُِۚ  مَِرَجَ الْبحَْرَيْنِ يلَْْتقَِياَنِ    بيَْنهَ 

 

“İki denizi birbirine kavuşmak üzere salıvermiştir. Aralarında bir engel vardır, 

birbirine geçip kavuşmazlar.”557 

 

Bayraklı, Furkan 53. de geçen “merace” fiiline, “hayvanı çayırda otlaması için 

salıvermek, bir şeyi bir şeye katıp karıştırmak, kaybetmek, sözünü esirgememek”, alevle 

kullanılınca “alev yükselmek”, yüzükle kullanılınca, “yüzüğün parmağı sıkması”, insanla 

ise “insanların karışması” gibi anlamları olduğunu ifade etmektedir. Allah, bugün bizim 

deniz, okyanus veya büyük nehir dediklerimize “el-bahr” adını vermektedir. Âyette yer 

alan “fürât” kelimesi tatlı, “ücâc” ise acı anlamına gelmektedir.558 

Bayraklı, buradaki tatları birbirinden farklı iki denizin, gerçekten maddî anlamda 

deniz olabileceğini ifade etmektedir. Kaptan Cousteau’nun (ö. 1997) keşfettiği 

Cebelitarık Boğazı’ndaki durum olabilir. Tatlı suyun üstten, tuzlu suyun alttan akarak 

denizleri birbirine bağlayan boğazlar da olabilir. Nehirlerin tatlı, denizlerin tuzlu suya 

sahip olmasını anlatabilir. Bu maddî açıklamaya hiçbir itirazımız yoktur. Ayrıca müfessir 

acı ve tatlı suya sahip olan denizlerin, bir önceki âyette geçen kâfir ile mü’min anlamına 

da gelebileceğini beyan etmektedir. Kâfir, acı denizi; mü’min de tatlı denizi temsil 

etmektedir. Her ikisinin bir arada yaşamasını Allah takdir etmiştir. Diğer taraftan acı 

deniz insanın bedenini, biyolojik yapısını; tatlı deniz de onun ruhunu temsil edebilir. Her 

iki denizin bir arada yaşamasını sağlayan Allah olmaktadır.559  

Tatlı denizin suyu ile tuzlu, acı denizin suyu kimyasal bileşim bakımından farklı 

yapıda olmaları nedeniyle birbirine karışmamaktadır. Bu karışmama kanununu koyan da 

Allah’tır. Her iki su şeklini barındıran iki denizin birbirine karışmasını engelleyen perde, 

âyette  ٌبَرْزَخ ve  ًورا  .olarak geçmektedir بَرْزَخٌ  olarak geçerken Rahman 20. âyette  حَِجْراً مَِحْج 

Rahman 20’de  ِلَْ يبَْغِياَن “birbirine geçip karışmazlar” ifadesi yer almaktadır. Bunun yerine 

Furkân 53’te  ًورا  ,ifadesi geçmektedir. Müşterek anlam, her iki deniz arasında  حَِجْراً مَِحْج 

birbirine geçmelerini, karışmalarını engelleyen bir perde veya engelin varlığıdır.560 

İbn Abbâs, “iki deniz” ifadesinden kasıt denizin birisinin kara ile çevrili olması, 

diğerinin ise normal büyük deniz olduğunu beyan etmiştir.561 Bu açıklamadan yola çıkan 

                                                           
556 Fâtır 35/12. 
557 er-Rahmân 55/19-20. 
558 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/528-529; Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, 17/263-264. 
559 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/529; Öz, Kur’an’ın Ana Konuları, 325-327. 
560 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/529. 
561 Kurtubî, el-Câmiu li-Ahkâmi’l- Kur’ân, 16/553-558. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

95 
 

Bayraklı, bu hususta şöyle bir yorum yapmaktadır: Karadeniz’in Marmara’ya, oradan Eğe 

Denizi’ne, oradan Akdeniz’e, oradan Cebelitarık Boğazı’ndan Atlas Okyanusu’na 

akması, tuzlu suyun alttan geriye doğru akmasına işaret edilmiştir. Örneğin, İstanbul 

Boğazı’ndan tatlı suyun üstten Marmara’ya, tuzlu suyun da tersine alttan Karadeniz’e 

akma sistemini gösterebiliriz. Böylece bu iki denizden biri tatlı diğeri tuzlu olmaktadır.562 

Bu iki denize farklı bir yorum getiren Bayraklı, denizden biri insanın bedenini, 

yani maddî, biyolojik yapısını, diğeri ise insanın ruhu benzetmesini yapmıştır. Allah bu 

iki şeyi birleşmeleri için salıvermiştir. Çünkü bu iki denizi birbirlerine kavuşmaları için 

serbest bırakmıştır. Ayetteki  ِيلَْْتقَِياَن tabiri bu kavuşma durumunu ifade etmektedir. Diğer 

taraftan iki denizi, tatlı ve tuzlu denizler olarak alırsak, bu ki denizin tuzlusunun alttan 

tatlı denize, tatlısının üstten tuzlu denize akmasında birbirlerine karışmamaları âyette 

ifade edilmiştir. Bir başka açıdan bakıldığında, Rahmân suresinde Güneş ve Ay, doğu 

batı, yörüngeler gündeme getirildiğine göre, göksel cisimlerin denizleri etkilemesi ve 

suyun hareketini düzenlemesi arasındaki ilişkiyi görmek gerekmektedir. Bu oluşum 

insanlık için bir nimettir. Bu nimeti de yok saymak mümkün değildir. Aslında tuzlu suyun 

balık, tatlı suyun da diğer canlılar için bir yaşam çevresi oluşturması bakımından çok 

hayâtî bir nimet oluşturmaktadır. Bunlarda inkârı mümkün olmayan Allah’ın insanoğluna 

bahşettiği birer nimettir.563 

Rahmân 19-20. âyetleri değerlendiren Celal Yıldırım bu konu hakkında şöyle 

demektedir: Klasik tefsirlerde bu âyet üzerinde birçok yorum yapılmışsa da, çoğu 

İsrâiliyata dayanmaktadır. Son yıllarda denizlerde ciddi anlamda bilimsel araştırma yapan 

Kaptan Cousteau, Cebelitarık Boğazı’nda araştırmasını sürdürürken şu önemli olayla 

karşılaştığını belirtmektedir: Akdeniz'in suyu gerek yoğunluğu, gerekse içindeki yetişen 

bitki çeşitleriyle ve canlılarıyla suların karıştığı Atlas Okyanus’undan farklı yapıdadır. 

Bu konuda bir araştırma yapmak için ekibimle birlikte Cebelitarık Boğazı’na gittim. İlk 

birkaç gün sonunda ortaya çıkan sonuç beni şaşırtmıştı. Bu iki denizin suyu birbirine 

karışmıyordu. Çünkü bu iki denizin karışmasına, birleşme noktasında bulunan harika bir 

su engeli bulunuyordu. 1962 yılında Alman bilim adamlarının Aden Körfezi ile 

Kızıldeniz’in birleştiği Mendep Boğazı’nda bir araştırma yaptıklarını ve sonucun aynı 

olduğunu ifade etmektedir.564 İslâm’ı kendine din seçen ünlü bilim insanı Dr. Maurice 

Bucaille ile görüşen Cousteau, bu konunun 1400 yıl önce Kur’an’da ayrıntılı şekilde 

açıklandığını öğrenince şaşırmış ve kendisine Rahmân 19-20. âyetleri gösterilince hayreti 

bir kat daha artmıştır.565 Müfessir Yıldırım,  Cousteau’nun din olarak İslam’ı seçtiğini 

söylese de bu doğru değildir. Zira Cousteau, Müslüman olmadığını bizzat kendisi 

açıklamıştır.566 

                                                           
562 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 18/469. 
563 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 18/470. 
564 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, 8/4327. 
565 Karaçam, En Büyük Mucize Kur’an’ın İlmî ve Edebî Sırları, 447. 
566 Gezer, Kur’an’ın Bilimsel Yorumu Bir Zihniyet Tahlili, 157. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

96 
 

Görüldüğü gibi söz konusu âyetlerde ifade edilen berzah, müfessirler tarafından 

kara parçası veya mahiyeti bilinmeyen bir set diye açıklanırken, günümüzde yapılan 

araştırmalar sonucunda bunun, denizlerin birleşme noktalarında bulunan ve suyun yüzey 

gerilimi sonucu ortaya çıkan bir “su engeli” olduğu tespit edilmiştir. Böylece bu konuya 

işaret eden âyetler bugün için daha sağlıklı bir şekilde anlaşılmıştır. Elbette ki bu 

açıklamalar, söz konusu âyetler için nihâî açıklamalar değildir. Belki bir müddet sonra 

yapılacak olan yeni araştırmalar ardından yeni bakış açılarını da beraberinde getirecektir. 

Ancak insan aklı ve çalışmasının bugün ulaştığı netice bundan ibarettir, bu da tefsir ilmi 

açısından oldukça önemlidir.567 

Netice olarak Allah, denizin insan hayatındaki yerini anlatarak hem kendi 

kudretini, hem de insanoğlunun faydasına sunmuş olduğu nimetlerin şükrünü yapmasının 

önemine vurgu yapmaktadır. Günümüzde denizin insana sağladığı faydalar ortadadır. 

Yük taşıma, donanma, beslenme ve süs eşyalarını çıkarma bunlardan birkaçıdır. 

4.3.4. Maddenin Işınlanması 

Günümüzde araştırmaların devam ettiği bir diğer konu maddenin ışınlanmasıdır. 

Işınlanma bilimsel çevrelerce henüz ispat edilmiş değildir. Allah, Kur’an-ı Kerim’de Hz. 

Süleyman (as) döneminde Sebe Kraliçesi Belkıs’ın tahtının getirilme olayından 

bahsetmektedir. Tahtın maddi bir eşya olduğu düşünüldüğünde bir yerden bir yere nakli 

söz konusudur. Kur’an’da bu olaydan şöyle bahsedilmektedir: 

 “Ey ileri gelenler! Onlar teslimiyet gösterip bana gelmeden önce, hanginiz o 

melikenin tahtını bana getirebilir? Cinlerden bir ifrit, sen makamından kalkmadan ben 

onu sana getiririm. Gerçekten bu işe gücüm yeter ve bana güvenebilirsiniz dedi. Kitaptan 

bir ilmi bulunan kimse, sen gözünü açıp kapamadan ben onu sana getirebilirim dedi. 

Süleyman, tahtı yanına yerleşmiş görünce şöyle dedi: Bu, Rabbimin lütfundandır. 

Kendisine şükür mü edeceğim, yoksa nankörlük mü edeceğim, diye beni denemek istiyor. 

Şükreden, kendisi için şükretmiş olur; nankörlük edene gelince, Rabbim hiçbir şeye 

muhtaç değildir, çok ikram sahibidir.”568 

 Müfessirler, ifrit ve kitaptan ilmi bulunan kimse hakkında birtakım yorumlarda 

bulunmuşlardır. Tahtın göz açıp kapayıncaya kadar gelmesi olayının mucize veya 

keramet olabileceği üzerinde durulmuştur. Zikredilen âyette geçen ifrit, güçlü, kuvvetli, 

yaramaz, ele avuca sığmayan kimse demektir. Sıfat olarak cinler için kullanıldığı gibi 

insanlar için de kullanılmıştır.569 Kitap ilmine sahip olan birinin kimliği hakkında farklı 

rivayetler vardır. Bir melek, bir insan, Hızır, Süleyman’ın veziri Âsaf b. Berhiyâ veya 

                                                           
567 Demirci, Kuranın Temel Konuları, 93-95. 
568 en-Neml 27/38-40.  
569 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 6/ 3678-3679. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

97 
 

Süleyman’ın kendisi denilmiştir.570 Râzî gerekçelerini de açıklayarak Süleyman’ın 

kendisi olduğunu söyleyen görüşü tercih etmektedir.571 

 Elmalılı, kitaptan ilmi bulunan kimsenin söylemiş olduğu sözün yaparım değil 

bizzat getiririm demesi üzerinde durarak o kimsenin, daha önce bunun ilmini bildiğini 

ifade etmektedir. Bundan dolayı söylemesi ile getirmesi bir olmuştur. Nitekim bir 

saniyede binlerce kilometrelik hız zamanımız teknolojisinin düşünmeye alışık olduğu 

konulardandır. Burada önemli olan husus, ancak bu hareketi yapmak için tatbik olunacak 

kuvveti ve fenni bilmekten ibarettir. Bir yıldırımda, bir elektrikte, bir telgrafta, görülen 

bu hız bir cisimde de görülebilir. Yakından tesir gösterdiğini gördüğümüz iradenin bir 

telsiz gibi uzakta da etkili olabildiğini gösteren misaller de yok değildir. Bir çekim kanunu 

ile gökyüzü cisimlerinin semada uçuştuğu, bir irade ile organların vücutta oynadığı gibi, 

bir irade ile uzaktaki bir cismin boşlukta uçup yer değiştirmesi de kitapta, Levh-i 

mahfuz’da belli ve mevcut olan bir ilimdendir.572 

 Yıldırım, bu konu hakkında cinlerin ışınlardan yaratıldığını beyan etmektedir. 

Süleyman Peygamber’in (as) ruhundaki bir tezahürle cinlere de hükmettiği kesindir. 

Cinler ateşten, diğer bir ifadeyle ışınlardan yaratıldığından dolayı onlar için mesafe ve 

engel söz konusu değildir. Işığın saniyede 300.000 kilometre hızı bilinmektedir. Cinlerin 

yaratılışlarındaki özellikleri dikkate alındığında, onlardan çok kuvvetli ve çetin olan 

birisinin, Allah’ın Süleyman Peygamber’e verdiği keramet doğrultusunda Yemen 

tarafında Sebe melikesinin tahtını zedelemeden ve hissettirmeden Kudüs veya Şam’a 

getirmesi imkân dâhilindedir. O halde tarihî bir olayı sadece bizim bildiğimiz fiziksel 

kanunlarla izah etmeğe kalkışmamız bizi yanlış bir sonuca götürebilir. Çünkü müspet il-

min bugün için Cinler hakkında sağlıklı bir tespit yapması pek söz konusu değildir. Zira 

cin konusu şimdilik müspet ilmin sahası dışında bulunmaktadır. Olayı, peygamberin ruhî 

yeteneği ve kerameti, ya da mucizesi açısından değerlendirmek daha doğru bir yaklaşım 

olacaktır.573 

Bayraklı, bu ayetten bazı çıkarımlar yaparak teknoloji ve bilginin devreye 

girdiğini ifade etmektedir. Hz. Süleyman yanında bulunanlara tahtın getirilme emrini 

vermiştir. Taht kavramı bağımsızlığı, devleti ve iktidarı temsil etmektedir. Bir bakıma 

tahtın getirilmesi bu vasıfların elden gidişi demektir. Tahtın ne ile getirileceğine değinen 

Bayraklı, bu soruya ilerleyen ayetlerde cevap bulmanın mümkün olduğunu ifade 

etmektedir. Nitekim cinlerden, görülmeyen varlıklardan bir ifrit, Hz. Süleyman’ın, 

oturduğu yerden kalkmadan tahtı getireceğini söyleyerek kendisinin buna güç 

yetireceğini ve güvenilir bir kimse olduğunu ifade etmiştir. Bunun üzerine yine orada 

                                                           
570 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsiri, 4/194-195. 
571 Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, 17/428-429. 
572 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 6/ 3678-3683. 
573 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, 9/4471-4473. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

98 
 

kitaptan ilmî bilgisi bulunan bir kimse, göz açıp kapayıncaya kadar onu getireceğini 

beyan etmiştir. Akabinde Hz. Süleyman tahtı karşısında bulmuştur.574 

Bayraklı, bu olaydan bazı neticelerin çıkarılacağını dile getirerek şu şekilde bazı 

açıklamalarda bulunmuştur: 

Bilginin yapacağı işin hızı, cinlerin yapacağından daha fazladır. Bundan ötürü 

bilim adamı daha kısa bir zamanda tahtı getirmiştir. Bayraklı, bu olayda maddenin 

ışınlanacağına bir işaret olduğunu söylemektedir. Bu oluşum günümüze getirildiği 

zaman, buradan maddenin nakli kavramı çıkmaktadır. Ayrıca ilerleyen zamanlarda 

maddenin ışınlanıp nakledilebileceği ilkesi bu ayetten çıkmaktadır. Diğer taraftan 

teknolojik buluşlar, öncekilerle mücadele verecek ve durmadan yenileri üretilecektir. 

Maddenin nakli, ışınlanması gerçekleşince uçak teknolojisi demode olacaktır.575 

Allah, bu anlatımı ile insanlığa bir ders vermektedir. Göz açıp kapayıncaya dek, 

maddi bir varlığın bir yerden diğer bir yere intikali konusunun normal olacağını ve 

araştırılmasını önermektedir. Bayraklı, günümüzde resim ve sesin nakledildiğini, ileriki 

zamanlarda da maddenin nakledileceğini ifade etmektedir. Ayrıca Bayraklı, tahtın 

getirilmesi olayını cinin büyü ile yapacağını, ilim adamının ise bunu bilgi ile yaptığını 

ifade etmektedir. Bundan dolayı bilginin büyüden üstün olduğuna burada işaret 

edilmiştir.576 

4.4. Jeoloji İle İlişkilendirilen Ayetler 

Yer bilimi anlamına gelen Jeoloji teriminin temel inceleme konusu dünya ve 

özellikle yer kürenin üzerinde yaşadığımız dış kabuğunu oluşturan katı maddesi taş 

kürenin içeriğinin, yapısının, fiziksel özelliklerinin, tarihinin ve yer kabuğunu 

şekillendiren süreçlerin incelendiği bilim dalıdır. Jeoloji yerküresinin güneş sistemi 

içerisindeki durumundan onun fiziksel ve kimyasal özelliklerine, oluşumundan bu yana 

geçirdiği değişikliklere, üzerinde yaşayan canlıların evrimine kadar geniş bir kapsama 

sahiptir. Yeryuvarlağın tarihinden, yerkabuğunun bileşimi ile yapısal koşullardan ve yer 

üzerinde gelişen evrimlere hâkim kuvvetlerden bahseden bir bilim dalı olarak 

tanımlanmıştır.577 

Yüce Allah, yeryüzünü yaratarak insanoğlunun istifadesine sunmuştur. Yaşamın 

devamı için su ve topraktan elde edilen ürünlere insanlar muhtaçtır. Allah yaratmış 

olduğu bu nimetlere ibret alarak bakılmasını istemektedir. Yeryüzünü gezip dolaşmayla 

ilgili Kur’an’da birden çok ayet bulunmaktadır.578 İslam âlimlerinden bazıları, mevzu 

bahis bu ayetlerin yeryüzünün araştırılmasına, hassaten jeoloji ilmine işaret ettiğini beyan 

                                                           
574 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 14/222. 
575 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 14/222. 
576 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 14/223. 
577 https://tr.wikipedia.org/wiki/Jeoloji (Erişim 28 Haziran 2022).  
578 Âl-i İmrân 3/137; el-En’âm 6/11; el-Hac 22/46; en-Neml 27/69; el-Ankebût 29/20. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

99 
 

etmişlerdir.579 Diğer taraftan Muhammed b. Ahmed el-İskenderanî ise ilk defa Kur’an’da 

jeoloji ilmine işaret eden ayetleri tetkik etmiş ve bu alanda öncü olmuştur. Sonraları bunu 

diğer İslam âlimleri takip etmiştir.580 

4.4.1. Dağların Yaratılması ve Hareket Etmesi  

Allah’ın yaratmış olduğu her şeyin bir hikmeti ve amacı vardır. Allah, Kur’an’ın 

birçok ayetinde dağların özelliklerinden ve faydalarından bahsetmektedir. Dağların 

yeryüzünü dengede tutmaları, sarsıntıları önleyici özelliğe sahip olmaları ve yeryüzünde 

dikilmiş sabit kazıklara benzetilmeleri onların en çok vurgulanan özellikleridir. Diğer 

taraftan dağların içerisinde suların birikmesi, madenlerin bulunması, deniz sularının 

yeryüzünü istilasına engel olmaları, üzerinde ormanların ve bitki türlerinin var olması vb. 

gibi birçok bilinen ve bilinmeyen faydaları bulunmaktadır. Nitekim Allah, Kur’an’da 

dağların işlevine işaret eden ayetlerden şu şekilde bahsetmektedir: 

 

ون  وَالْْرَْضَ مَِدَدْناَهَُا وَالَْقيَْناَ فٖيهَا رَوَاسِيَْ وَانَْبتَنْاَ فٖيهَا مِِنْ ك لَّ ِ شََ     يْْءِ  مَِوْز 

“Yeryüzünü yaydık, oraya sabit dağlar diktik ve orada her şeyi ölçülü bitirdik.”581 

 

  هْتدَ ونَ  وَالَْقٰى فِيْ الْْرَْضِ رَوَاسِيَْ انَْ تمَٖيدَ بِك مْ وَانَْهَاراً وَس ب لَاً لَعَلََّْك مْ تَ 

“Sizi sallar diye yeryüzüne sabit dağlar, ırmaklar ve doğru yolda olasınız diye 

yollar yerleştirdi.”582 

 

مْ يهَْتدَ ونَ  الْْرَْضِ رَوَاسِيَْ انَْ تمَٖيدَ بهِِمْ وَجََعََلْْناَ فٖيهَا فِجَاجَاً س ب لَاً  وَجََعَلَْْنَا فِيْ   لَعَلََّْه 

“İnsanları sarsmaması için yerin üstüne sabit dağlar yerleştirdik. Dağlar 

arasında geçitler ve yollar açtık ki yollarını bulabilsinler.”583 

 

نْ جََعَلَََّ  ا انَْهَاراً وَجََعَلَََّ لهََا رَوَاسِيَْ امََِّ  ءَِالِٰهٌ مَِعَ اٰللِّ   الْْرَْضَ قرََاراً وَجََعََلََّ خِلََالَـهَُٓ
هُ مْ لَْ وَجََعَلَََّ بيَْنَ الْبَحْرَيْنِ حََاجَِزاً   بَلَّْ اكَْثرَ 

ونَ    يَعَْلَْم 

“Onlar mı daha güçlü, yoksa yeryüzünü oturmaya elverişli kılan ve aralarında 

nehirler akıtan, orada sabit dağlar yaratan, iki deniz arasında engel koyan mı? Allah’tan 

başka bir tanrı mı var? Doğrusu onların çoğu bilmiyorlar.”584 

 

 

 

 

                                                           
579 Kırca, Kur’an ve Fen Bilimleri, 183. 
580 İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü (Ankara: TDV Yayınları, 2006), 306. 
581 el-Hicr 15/19. 
582 en-Nahl 16/15. 
583 el-Enbiyâ 21/31. 
584 en-Neml 27/61. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

100 
 

مٰوَاتِ بِغيَْرِ عَمَد  ترََوْنَهَا وَالَْقٰى فِيْ الْْرَْضِ رَوَاسِيَْ انَْ تمَٖ   يدَ بِك مْ خَلْقََ السَّ

“Allah, gökleri, görebileceğiniz direkler olmadan yarattı. Sizi sarsmasın diye 

yeryüzüne sabit dağlar koydu.”585 

 

 ج  بَهٖيج   وَالْْرَْضَ مَِدَدْناَهَُا وَالَْقيَْناَ فٖيهَا رَوَاسِيَْ وَانَْبتَنْاَ فٖيهَا مِِنْ ك لَّ ِ زَوْ 

“Yine, yeryüzünü nasıl döşediğimize, oraya sabit dağlar yerleştirdiğimize ve 

orada her çeşit bitkileri bitirdiğimize bakmazlar mı?”586 

 

  ً اءًِ ف رَاتا  وَجََعَلَْْنَا فٖيهَا رَوَاسِيَْ شََامِِخَات  وَاسَْقيَْناَك مْ مَُِٓ

 “Oraya sabit ve yüksek dağlar yerleştirmedik mi? Size tatlı sular içirmedik mi?”587 

 

 وَالْجِباَلَ اوَْتاَداً 

“Dağları birer kazık yapmadık mı?”588  

 

Bayraklı, ayetlerde geçen ravâsî kelimesinin sabit dağlar anlamına geldiğini ifade 

etmektedir. Bu kelimenin tekili râsî çoğulu ise ravâsî olmaktadır. Ravâsî kelimesi, ağır 

basan oturaklı, sabit ve sapasağlam anlamlarına gelmektedir.589 Allah, yerküreyi insan 

için beşik590 ve döşek591 olarak yaratmıştır. Bu beşiğin sarsmadan dengeli bir şekilde 

hareket etmesi gerekmektedir. Oradaki dengeleri sağlayanlardan biri de dağlardır. Aksi 

takdirde beşikte ve ondaki döşekte insanların rahat etmesi mümkün değildir. Yerkürenin 

yani insanın beşiğinin denge içinde hareket edebilmesi, sabit dağlara, yani kazık görevini 

gören dağlara bağlıdır.592 

Büyük patlamadan sonra, yerkürenin yüzeyinde, magma denen ergime halindeki 

maddeden ve belki de gazlardan arzın merkezine doğru ilerleyen soğuma ve katılaşmadan 

ileri gelen tazyik ve sıkışmaların sonucunda yer kabuğunun maruz kaldığı dengelenme 

işlevi sonucu dağlar meydana gelmiştir. Yerkürenin iç kısmında bulunan bu sıvı gaz 

karışımı yukarıdaki tabakaların ve katı kütlelerin meydana gelmesini sağlamıştır.593 

Dağların büyük basıncı ile yeryüzü dengede tutulmaktadır. Nebe’ 7’de geçen 

kazık, direk, sütun anlamına gelen “evtâd” kelimesi bunu ifade etmektedir. Bu kelime, 

dağları, yerkürenin jeolojik süreçler içinde tedricen kazandığı izafî denge ve 

mukavemetin sembolü olarak tanımlayan Kur’an’a ait işaretin de açıklaması 

durumundadır. Bu denge, yer sarsıntıları ve volkanik patlamaların gösterdiği gibi, mutlak 

                                                           
585 Lokmân 31/10. 
586 Kâf 50/7. 
587 el-Mürselât 77/27. 
588 en-Nebe 78/7. 
589 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 20/256. 
590 en-Nebe 78/6. 
591 el-Bakara 2/22. 
592 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/319. 
593 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/320. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

101 
 

bir denge olmamakla birlikte, yine de yerküre üzerinde hayatın devamına imkân veren 

şey, yer altındaki akıcı ama kararsız tabakalara karşı direnç gösteren yer kabuğunun 

varlığıdır.594 

Bayraklı, dağların yaratılmasının temel amacını insanları sarsıntılardan korumak 

için olduğunu ifade etmektedir. Bu sebeple Allah, yeryüzünde dengeyi sağlamak için 

sabit veya direk denen dağların oluşmasını temin etmiştir. Bu dağlar insan hayatını 

olumsuz yönde etkileyecek olan yer sarsıntılarına engel olacak dengeyi sağlamaktadır. 

Bu şekilde yeryüzünde hayat devam edebilmektedir. Müfessir bu durumu bir örnekle 

açıklayarak şöyle demektedir: Arabanın tekerleklerine balans ayarı yapılırken, çevresine 

kurşunlar konmaktadır. Bu kurşunlar tekerleklerin balans ayarı için gereklidir. Balansın 

tam olması için kurşunlar ileri geri hareket ettirilmektedir. İşte Allah, yerkürenin balans 

ayarını yapmak için belli yerlerine dağları koymuştur. Böylece insanların sarsılmaması 

ve yerkürenin dengeli bir şekilde hareket etmesi sağlanmıştır.595 

 İbn Âşûr da bilimsel anlamda dağların, yer kürenin dönüşünü dengeleyen yönü 

üzerinde durmuştur. Bu kapsamda o, özellikle rüzgârların sarsıcı etkisinden bahsetmiştir. 

İbn Âşûr, söz konusu yükseltilerin, dünyanın dönüş hızını düşürüp dengelediğini 

belirterek, dağların, rüzgârların akışını yavaşlatan bir yönü bulunduğuna dikkat 

çekmiştir.596 

Dağlar hakkında bilimsel açıklamalarda bulunan günümüz müfessirlerinden Ateş, 

dağları, arzın merkezinden dışa doğru patlamaların oluşturduğu yükseltiler olarak 

açıklamıştır. Bu yükseltiler de bir ölçüde arzın patlamalarını baskılamaktadır. Bu durum 

patlamaların daha çok sarsıntı yapmasını önlemektedir. Aynı zamanda deniz sularının 

yeryüzünü istila etmesini engellemektedir. Diğer taraftan rüzgârların, bulutların, 

yağmurların çeşitli akımlar ile dağılımını sağlamaktadır. Bunların yanı sıra dağların daha 

birçok faydaları bulunmaktadır.597 

Yıldırım, dağların birtakım faydaları hususunda şu açıklamaları yapmaktadır: 

Dağların su kaynaklarının deposu olduğu ise, bir gerçektir. Ayrıca dağ iklimlerinin 

özelliklerinden biri de, yeryüzünün çeşitli yüksekliklerindeki bölgelerin şartlarını bir dizi 

üzerinde birbirine yakın olarak vermeleridir. Irmakların meydana gelmesi, daha çok 

dağların varlığıyla bağlantılıdır. Öte yandan dağlarda sıcaklığın azalmasıyla birlikte 

nemlilik oranı da artmaktadır. Atmosfer dolaşımının yükseklere yönelttiği hava kütleleri 

yükselirken soğur, nemi yoğunlaştırmak suretiyle de kar ve yağmur oluşmaktadır. Bu 

yüzden dağ yöreleri alçak yerlerden daha çok yağış alır ve kaynakları beslemektedir. 

Akabinde dağlardaki fazla nemlilik yoğun bir bitki örtüsünün oluşmasına yol açmaktadır. 

                                                           
594 Muhammed Esed, Kur’an Mesajı, 531-532; Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/320. 
595 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 10/454; 15/127. 
596 İbn Âşûr, et-Tahrîr, 14/120. 
597 Ateş, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, 7/56; 10/288. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

102 
 

Şüphesiz bu da iklim üzerinde çok olumlu etkiler meydana getirerek, toprak kaymasını 

önler ve böylece hayat ve sağlık kaynağı haline gelmektedir.598 

Netice olarak yüce Allah, dağları da diğer yaratmış olduğu varlıklar gibi bir amaç 

için yaratmıştır. Dağların sağladığı yaraları ve niçin yaratıldıklarını yine Kur’an haber 

vermektedir. Kar ve yağmurun dağlara daha fazla yağması sonucunda dağların suyu 

depolaması, büyük depremleri ve erozyonu önlemesi onların bilinen faydalarıdır. 

4.4.2. Kömürün Oluşumu 

Uzun zaman boyunca önemli bir enerji kaynağı olan kömür, pek çok bitkisel 

malzemenin havayla temas etmeyerek üst üste yığılması ve ayrışması sonucunda 

meydana gelen bir maden türüdür. Kömür, bileşiminde başlıca karbon, hidrojen ve 

oksijen gibi elementlerin değişik bileşimlerde bulunabildiği fosil esaslı bir maddedir.599 

Kömür oluşumunun iki temel koşulu bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, bitkisel 

maddelerin biriktiği alanlarda su seviyesinin toprak seviyesinin üstünde olmasıdır. 

Örneğin bataklıklar böyle bir oluşum için uygundur. İkinci koşul ise bitkisel maddelerin 

basınç etkisi yaratacak kum ve çamurdan oluşan tabaka tarafından örtülmesidir.600 

 Kömür oluşumunun ilk aşamasında biyokimyasal ayrışma gerçekleşmektedir. 

Bataklıklarda toplanan bitkisel maddelerde mikroorganizmalar, ayrışmayı 

başlatmaktadır. Ayrışma sonucunda, karbondioksit, su ve metan gazının kaybolmasından 

sonra, karbonca zengin çeşitli bileşimler oluşur. İkinci aşamada kömürleşme süreci 

gerçekleşmektedir. Mil, çamur ve kumun altında kalan turba; fiziksel ve kimyasal 

değişime uğramaktadır. Kömürleşme olayında zaman çok önemli bir faktördür. Bitkisel 

malzemelerin kömürleşebilmesi için uzun süre tortul tabakaların altında kalması 

gerekmektedir.601 

19. yüzyılda yaşayan bilimsel tefsir ekolünün öncülerinden kabul edilen ve jeoloji 

alanında ilk eserin yazarı olan İskenderânî, Kur’an’da kömürün oluşumuna işaret eden 

bir ayetin bulunduğunu bildirmektedir. Müfessir Elmalılı da onu takip ederek tefsirinde 

benzer yorumlarda bulunmuştur.602 Kur’an-ı Kerim’de kömürün oluşumuna işaret eden 

ayetler şu şekilde geçmektedir: 

 

ي اخَْرَجَ الْمَرْعٰى    اءًِ احََْوٰى  فجََعََلَْه  غ ثَُٓ  وَالَّـذُٖٓ

“Yeşil otu çıkarıp sonra da onu kapkara bir sel artığına çeviren…”603 

 

                                                           
598 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, 6/3026-3027. 
599 Ayfer Ertan vd., Maden Teknolojisi Genel Jeoloji 9. Sınıf Ders Kitabı, (Ankara: MEB Yayınları, 2020), 

128.  
600 Ertan vd., Genel Jeoloji, 128. 
601 https://tr.wikipedia.org/wiki/Kömür#Kömürün oluşumu (Erişim 23 Temmuz 2022); Ertan vd., Genel 

Jeoloji, 128. 
602 Kırca, Kur’an ve Fen Bilimleri, 184. 
603 el-A’lâ 87/4-5. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

103 
 

Âyette geçen مَِرْعٰى kelimesi, yeryüzünde biten ekin, meyve, ot ve tüm ağaçları 

kapsamına almaktadır. Diğer âyette geçen  ًِثَُٓاء  kelimesi ise sel akarken vadinin, nehrin غ 

kıyısına attığı ot, bitki ve çerçöp anlamına gelmektedir. Bu kelimenin kuruyarak, 

parçalanıp çerçöp haline gelen ot anlamında kullanıldığı da ifade edilmiştir.604 

Ayrıca  ًِثَُٓاء  kelimesi Kamer 31’de geçen ve hayvan ağılına konan kuru ot anlamına غ 

gelen هَُشٖيم kelimesi ile aynı anlama gelmektedir. Âyette geçen احََْوٰى kelimesi ise simsiyah 

demektir. Dudakların esmerliği için kullanıldığı da ifade edilen bu kelime, mecâzî olarak 

kupkuru anlamında kullanılmıştır.605 

Beşinci âyette, çer çöp ve sel kusmuğu gibi anlamlara gelen ve esas itibariyle kara 

kuru yakacak şeyler anlamında kullanılan gusâen ehvâ kelimeleri geçmektedir. Bu âyet, 

âdeta maden kömürü yataklarına işaret etmektedir. Zira kömür yataklarının, daha önceki 

jeolojik devirlerde yaşamış olan dev otlarla ormanların jeolojik değişikliğe uğradıktan 

sonra yer altında basınç ve ısı etkisiyle kömüre dönüşmüş olduğu bilinmektedir. Cansız 

madde olan taş ve topraktan yemyeşil otların ve otlakların çıkması nasıl Allah’ın 

kudretine delâlet eden bir olaysa, otların ve ormanların da uzun bir zaman diliminde taş 

kömürüne dönüşmesi öylece O’nun kudretini gösteren bir olaydır.606 

Bayraklı, bu âyetleri tefsir ederken Elmalılı’nın görüşlerini teyit ederek aynı 

neticeye vardığını ifade etmektedir. Müfessir, yeşilin siyaha dönüşümünü onun yerin 

altında simsiyah kömüre veya petrole dönüşmesi anlamına geldiğini beyan etmektedir. 

Bayraklı, bu duruma farklı bir misal vererek şöyle bir açıklama yapmaktadır: Hz. Âdem, 

Mekke topraklarında yaratılmıştır. O zamanlar orası ağaçlarla kaplı bir cennetti. Yasak 

ağaçtan yemesi ve akabinde cezalandırılması, o cennetin çöle çevrilmesi şeklinde 

olmuştur. Bundan dolayı o cennetin yeşili toprak altında simsiyah petrole dönüşmüştür.607   

Toprak altında bulunan simsiyah kömür, toprak altında kalan ağaçlardan meydana 

gelmiştir. Bayraklı’ya göre Allah, akan suyun kenarındaki çerçöpe işaret etmekten 

ziyade, yeşilin simsiyah petrole, kömüre dönüşümüne dikkat çekmektedir. Bayraklı, bu 

âyetin Maden Mühendisliği Fakültesi’nin temellerini atmakta olduğunu ifade 

etmektedir.608 

Allah’ın bu âyette yeşili gündeme getirmesine değinen Bayraklı, onun yeşile 

verdiği önemi hatırlatarak, çevrenin, özellikle tabiat çevresindeki yeşilin korunmasına 

dikkat çekildiğini açıklamaktadır. Buradan hareketle Çevre Mühendisliği’ni kurmaya bir 

işaret olarak yorumlamıştır. Diğer taraftan Müfessir, bu âyetlere farklı bir açılım getirerek 

manevi anlamda yorumda bulunmuştur. Allah, insanı yaratırken ona yeşil ve temiz bir 

tabiat lütfetmiştir. İnsanın içsel yapısı tabiat gibi tertemizdi. Allah’ın emirlerine karşı 

                                                           
604 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 21/63. 
605 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 21/63. 
606 Emin Işık, “A’lâ Sûresi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1989), 

2/311. 
607 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 21/63; Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 8/ 5751. 
608 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 21/63. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

104 
 

çıkmaya, onlara karşı hile ve tuzak kurmaya başlamasıyla insanın tabiatı, simsiyah 

madene, petrole dönüşmüştür. Gönlü bu şekilde günahlarla ve inkâr kiri ile kararmıştır. 

Gönlünden çıkan bu simsiyah petrol ağzından ve davranışlarından dökülmeye 

başlamıştır.609  

Ayrıca Bayraklı, başka bir ayeti tefsir ederken kömür ve petrol madeninin 

oluşumuna değinmiştir. Nitekim “Size, yemyeşil ağaçtan ateş çıkaran O’dur. Siz ondan 

ateş yakarsınız.”610 ayetinin tefsirinde müfessir iki farklı yorumda bulunmuştur. Birincisi 

ağacın yanma özelliği ve özellikle çam ağacından elde edilen çıra’ya işaret ettiği şeklinde 

yorumlanmıştır. İkincisi ise günümüz teknolojik ürünlere göre yorumlamanın mümkün 

olduğunu vurgulayan Bayraklı, kömür ve petrolün de o yeşil denen ağaçtan meydana 

geldiğini ve farklı bir ateş oluşturduğu yorumunda bulunmuştur. Ağaçların toprak altında 

petrole ve kömüre dönüşmesindeki ameliyeyi yapan ve onun bu şekilde ateş türevlerine 

ayrılmasını sağlayan da yüce Allah’tan başkası değildir.611     

Kömür madeninin oluşumuna dair el-İskenderânî’nin kaleme almış olduğu 

Keşfu’l-Esrâri’n-Nûraniyye adlı eserden geniş iktibaslarda bulunan Elmalılı, özetle şu 

açıklamaları yapmıştır: Kur’an’da bulunan bu âyetten anlaşıldığı üzere yeryüzü, 

başlangıçta düz bir şekildeydi, dağlar henüz yoktu, sularla gömülü olup sabit değil, 

çalkantılı idi. Sonra burada bitkilerden bazı türler bulundu. O zamana ait bitkilerin 

şekilleri zamanımızdaki bitkilerin şekillerine benzemiyordu. Yosun familyasından ve 

kükürtlü bitki familyasından olan bu bitkilerin, çiçekleri gizli, terkipleri basit bitkilerdir. 

Fakat ilk yaratılışlarında kütleleri büyük ve sayıları çok olan bu bitkilerden kömür 

oluşmuştur. Yanabilen bu cevher hayvanların oluşmasından evvel eski zamanlarda 

bulunan bitkilerden meydana gelmiştir. Sonra dağların oluşması nedeniyle yeryüzünün 

büyük derinliklerinde gömülü kalınca tabii durumu ve şekli türlere ayrıldıktan sonra 

zamanımıza kadar kalmış ve bazı unsurlarını kaybedince zift ve katranlı maddeler 

içirilmiş bir kömür haline gelmiştir. Bu maddeler bitkisel maddelerde meydana gelen ağır 

çözülmelerden oluşmuştur. Bu şekilde anlaşılıyor ki mutfaklarda, fırınlarda, sobalarda, 

buhar makineleri ve diğer yerlerde kullanılan ve havagazı üretilen taşkömürü ormanların 

oluştuğu bitki maddesinden ibarettir.612 

Konuyla ilgili zikredilen bu âyetlerin yer altında oluşan taş kömürüne işaret 

ettiğini ve bu konu hakkında temel bilgiler verdiğini dile getiren Celal Yıldırım ise şu 

açıklamaları yapmaktadır: Kömürler, eski jeolojik devirde yaşamış bitkilerin zamanımıza 

kadar gelmiş fosilleridir. Bu oluş hakkında iki farklı teori ileri sürülmüştür: Bunlardan 

birine göre, bitkilerin selülozu küçük organizmaların etkisiyle değişmeye uğrayarak su ve 

gaz halinde ayrılmış, kalan odun kısmı da fazla değişmeden içinden metan ve karbon 

dioksitin ayrılması ile taş kömür haline dönüşmüştür. Diğer teoride ise, kömürlerin 

                                                           
609 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 21/62-63. 
610 Yâsîn 36/80. 
611 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 16/95. 
612 Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 8/ 5751. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

105 
 

ligninden değil selülozdan meydana geldiği ileri sürülmüştür. Bu görüşü doğrulamak için 

selüloz su ile baskı altında 300-400° ısıtılmış ve kömüre benzer bir cisim elde edilmiştir. 

Günümüzde bu iki teorinin de doğru olduğu söylenmektedir.613 

Netice olarak zikredilen bu âyetler ilk dönem ve günümüz müfessirleri tarafından 

farklı yorumlanmıştır. Bazı müfessirler, Allah’ın büyüklüğüne ve kudretine delâlet eden 

bu âyetleri yeryüzünü süsleyen bitkilerin dünya hayatının göz alıcılığına işaret ettiğini ve 

aynı bitkilerde olduğu gibi dünya hayatının da geçici olduğuna vurgu yapmışlardır. Asıl 

yurdun sonsuza kadar devam edecek olan ahiret yurdu olduğunu ifade etmişlerdir.614 

Bilim ve teknolojin ilerlemesiyle yer altından çıkan petrol, kömür vb. enerji kaynaklarının 

varlığı gümümüzde herkes tarafından bilinmektedir. Dolayısıyla günümüz 

müfessirlerinin bir kısmı konuyla alakalı ayetleri tefsir ederken bu durumu göz önünde 

bulundurarak yorum yapmışlardır. 

4.4.3. Demir Madeni 

Günümüzde demir madeninin işlenerek sektörel anlamda kullanılmadığı hemen 

hemen hiçbir alan yoktur. Mukavemetli bir yapıya sahip olması ve birçok alanda 

kullanılması madenler arasında onu ön plana çıkarmıştır. Özellikle savunma sanayiinde 

kullanılması onun önemini bir kat daha artırmıştır. Kur’an’da müstakil bir sureye isim 

olması ve ismini bir madenden alan tek sure olması bakımından oldukça önemi haizdir. 

Kur’an’da surenin ismi Hadîd diye geçmektedir. Demir madeninin önemine ve 

faydalarına işaret edildiği için sureye bu ismin verildiği ifade edilmiştir.615 

Demir madeni, yer kabuğunda %5,4 oranıyla dördüncü sırada yaygın olarak 

bulunan bir element türüdür. Atom numarası 26, atom ağırlığı 55,85, erime sıcaklığı 

1535°C, kaynama noktası 2750°C ve yoğunluğu 7,874 gr/cm3’dür. Demir, tüm metaller 

içinde en çok kullanılan ve dünyada üretilen metallerin yaklaşık %95’ini oluşturan bir 

maden çeşididir. Fiyatının düşük olması ve yüksek mukavemet özellikleri, demiri; 

otomotiv, gemi gövdesi yapımı ve binaların yapısal bileşeni olarak kullanımında 

vazgeçilmez kılmıştır.616 

Kur’an-ı Kerim’in 57. suresi olan Hadîd suresi 29 âyetten oluşmaktadır. Sure 

ismini 25. âyette bulunan ve demir anlamına gelen Hadîd kelimesinden almaktadır. Bu 

âyette demir madeninin yapısal özelliğinden ve faydalarından bahsedilerek onun hem bir 

gücün simgesi hem de Allah’ın insanlar için bir nimet olarak yaratması anlatılmaktadır. 

Ayrıca mevzu bahis âyetin üslûbundan, Allah’ın dinine ve peygamberlerine yardım 

edenlerin, hak ve adaleti ayakta tutmak isteyen kimselerin bu gayelerini 

gerçekleştirebilmeleri için demirle sembolize edilen maddî güce ve siyasî otoriteye sahip 

                                                           
613 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, 13/6722. 
614 Kurtubî, el-Câmiu li-Ahkâmi’l- Kur’ân, 19/35-36.  
615 Ömer Nasuhi Bilmen, Kur’ân-ı Kerîm’in Türkçe Meâl-i Âlisi ve Tefsiri (İstanbul: Bilmen Basım ve 

Yayınevi, ts), 8/3619; Zuhaylî, Tefsirü’l-Münir, 14/245. 
616 Maden Arama ve Tetkik Genel Müdürlüğü (MTA), Dünyada ve Türkiye’de Demir (Eylül 2017), 3. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

106 
 

olmaları gerektiği ifade edilmektedir.617 Diğer taraftan Hadîd kelimesi toplamda 

Kur’an’ın 6 yerinde geçmektedir.618 Nitekim konu ile ilgili olarak yüce Allah Kur’an-ı 

Kerim’de şöyle buyurmaktadır: 

 

م  الْكِتاَبَ وَالْمٖيزَا  س لْنَاَ بِالْبيَ ِنَاتِ وَانَْزَلْنَا مَِعَهَ  أسٌْ شََدٖيدٌ وَمَِناَفِع  بَ ومَ النَّاس  باِلْقِسْطُِۚ وَانَْزَلْناَ الْحَدٖيدَ فٖيهِ نَ لِيقَ  لقَدَْ ارَْسَلْْنَا ر 

س لَْه  باِلْغيَْبِ  انَِّ اٰللَّ قَوِي   ه  وَر  ر    عَزٖيزلِلْنَّاسِ وَلِيَعَْلَْمَ اٰللّ  مَِنْ ينَْص 

 

“Andolsun biz peygamberlerimizi açık seçik delillerle gönderdik. İnsanlar adaleti 

ayakta tutsunlar diye beraberlerinde kitabı ve ölçüyü indirdik. Biz demiri de indirdik. 

Onda büyük bir kuvvet ve insanlar için faydalar vardır. Bu, Allah’a ve peygamberlerine 

görmeden yardım edenleri belirlemesi içindir. Şüphesiz Allah güçlüdür; üstündür.”619 

 

Âyette geçen Hadîd kelimesi, keskin, keskinlik, keskin olan şey ve demir gibi 

anlamları ifade etmektedir.620 Bayraklı, kitap, ölçü ve adaletten bahsedilen bir yerde 

demirden bahsedilmesini manidar bulmaktadır. Müfessir, adaletle demirin arasında bir 

bağlantı olduğuna vurgu yapmıştır. Âyette geçen demir madeni, siyasi otoriteyi, teknoloji 

ve askeri gücü temsil etmektedir. Adaleti gerçekleştirmede zorluk çekildiği takdirde, hatta 

imkânsız hale geldiğinde, o vakit zor kullanmak suretiyle, gerektiğinde silaha yani 

uluslararası savaşa başvurulacaktır. Dünya insanlığının rahatını bozan ve adaletin 

dengelerini sarsan bir toplum durdurulamıyorsa burada silaha başvurulacağına işaret 

edilmektedir. Müfessire göre âyette yer alan be’sün şedîd ifadesiyle bu anlam 

kastedilmektedir.621 

Öte yandan adalet kavramı ile demir arasında bir başka bağlantının olduğunu dile 

getiren Bayraklı, adaletin demir gibi sağlam olması gerektiğini vurgulamaktadır. Demir, 

nasıl ki koca binayı ayakta tutuyorsa adalette toplumu ayakta tutmalıdır. Demir madenini 

Hz. Davud’a buldurtan Allah, ondan zırh yapmasını istemiştir. Demirden elde edilen zırh 

nasıl savaşta insan bedeninin yaralanmasını önlemekteyse, adalet de insanlığın ve 

toplamların gerek siyasi ve sosyal gerekse ekonomik yara almasını, ölmesini ve 

yıkılmasını önleyen bir zırhtır.622  

Demirin insanlara sağladığı faydaları, teknolojideki konumu, makineleşmede 

sağladığı yararları ve meskenlerin inşa edilmesindeki yeri düşünüldüğünde onun önemi 

rahatlıkla anlaşılmış olacaktır. Bayraklı, insanların bilmesinden dolayı demirin 

                                                           
617 Emin Işık, “Hadîd Sûresi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 

15/13-14. 
618 el-İsrâ 17/50; el-Kehf 18/96; el-Hac 22/21; Sebe’ 34/10; Kāf 50/22; el-Hadîd 57/25. 
619 el-Hadîd 57/25. 
620 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 15/388; 18/218. 
621 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 19/64-65. 
622 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 19/65. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

107 
 

faydalarını bir bir saymayı gerekli görmemiştir. Bundan başka çıkarımlar yapılması 

gerektiğini beyan etmektedir.623 

Demirden elde edilen silahla Allah’ın düşmanı olanların caydırılması 

mümkündür. Onların saldırıları ancak bu şekilde önlenebilir. Kitabın, ölçünün, adaletin 

ve demirin bilimsel bilgi olarak alınması durumunda bilgiyi Allah ve peygamberlerine 

yardım için sunmak gerektiği ortaya çıkmaktadır. Esasında Allah’ın yardıma ihtiyacı 

yoktur. O güçlü ve üstündür. İnsana düşen görev Allah’ın dinini yaymak, onun yoluna 

koyulan engelleri kaldırmak ve ona saldıranları caydırarak onlarla mücadele vermektir.624 

Müfessirlerin bir kısmı âyette geçen  َوَانَْزَلْنَا الْحَدٖيد “demiri indirdik” ifadesinden 

farklı yorumlar çıkarmışlardır. Hakiki anlamda demir madeninin gökten indirilip 

indirilmediği hususunda müfessirler farklı açıklamalarda bulunmuşlardır. Hatta âyette 

geçen bu ifadeye dair yazılmış bir makale bulunmaktadır.625 

Bilimsel tefsir ekolünün savunucusu ve öncülerinden kabul edilen Tantavî 

Cevherî (ö.1940) el-Cevahir fi Tefsîri’l-Kur’âni’l-Kerim adlı eserinde bu âyetin 

açıklamasını yaparken demir madeninin oluşum süreci hakkında bilimsel sayılabilecek 

birtakım görüşlere yer vermiştir. Tıpkı yağmur gibi demirin de gökten indirildiğini 

savunan ve bunun jeoloji ilmi tarafından doğrulandığını beyan eden Tantavî, bu hususta 

şu açıklamalarda bulunmuştur: 

Yeryüzünde insan ve diğer canlılar yaratılmadan önce yeryüzü yavaş yavaş 

soğumaya başlamıştı. Demir ve diğer madenler o dönemde bazen sıvı bazen de gaz 

halinde bulunmaktaydı. Gökyüzünde bulutlar gibi yükselerek sonrasında kuru olan 

yerlere yağarlardı. Yağan bu yağışlardan sonra demir ve diğer madenler yeryüzünde 

oluşan çatlakların arasına yıldan yıla yerleşirlerdi. Demir ve diğer madenlerin o 

dönemlerde ısıları çok yüksekti. Bu madenler kendine özgü ağırlıklarına göre soğumaya 

başladığı zaman, demir madeni de kendi tikel ağırlığına göre soğumaya başlamıştır. 

Demirin, sıvı haldeyken katı hale dönüşümü bu şekilde olmuştur.626 

Kimyasal bir element olarak birçok bileşeni bünyesinde barındıran ve faklı 

endüstri kollarında önemli bir işleve sahip olan demir, metaller arasında da kullanımı en 

yaygın ve en ucuz olanıdır. Bir bütün olarak yerküreyi meydana getiren elementler 

arasında yaklaşık üçte birlik oranla ilk sırayı tutan demirin güneşte ve başka yıldızlarda 

da bulunduğu tespit edilmiştir. Teknolojinin gelişmesinde demirin tuttuğu yeri özellikle 

modern çağın insanı günlük hayatının hemen her alanında hissetmektedir. Hayatı 

kolaylaştıran pek çok ürün demire dayalı olduğu gibi, gerek beşerî zaafların vahşete 

dönüşmesinden ibaret olan haksız saldırılarda gerekse varlığını koruma amacıyla bunlara 

karşı koymada, gerek yıkmada gerekse yapmada demir insanın asırlardan beri 

                                                           
623 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 19/65. 
624 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 19/66. 
625 Süleyman Gezer, “Enzelnâ el-Hadîd İfadesinin Tercüme ve Yorumları Üzerine Bazı 

Değerlendirmeler”, Gazi Üniversitesi Çorum İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/10 (Şubat 2006) 97-110. 
626 Cevheri, el-Cevâhir, 14/100. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

108 
 

vazgeçemediği unsur olagelmiştir. Kısacası demir, kontrollü kullanımı beşeriyet için 

büyük faydalar, kontrolsüz kullanıldığında ise büyük tehlikelere yol açmaktadır. Başka 

elementlerle birleşmiş durumda birçok mineralde de bulunan demir insan vücudu 

bakımından özel bir öneme sahiptir. İnsan vücudunda demir eksikliğinin yol açtığı 

kansızlık, sık rastlanan hastalıkların başında gelmektedir. Demirin, gerek insan 

hayatındaki önemi gerekse işlevi bakımından âyetin “Onda büyük bir güç ve insanlar için 

yararlar vardır” diye ifade edilen kısmı daha iyi anlaşılmaktadır.627 

Demir madeninin insanlığa sağlamış olduğu faydalar ortadadır. Kur’an’da sure 

ismi olarak ve bazı âyetlerde geçmesi onun hayati bir öneme sahip olduğunu ortaya 

koymaktadır. Müfessirlerin geneli, demirin dayanıklı bir maden olması ve insanlar için 

onda birçok fayda bulunması konusunda hemfikirdir. Diğer taraftan medeniyetlerin 

ayakta kalması ancak adaletin tesis edilmesi ile mümkündür. Adalet ancak idare ve 

otoritenin hâkim kılınmasıyla sağlanır. Otoriteyi tesis etmenin yolu ise vasıtalardan 

geçmektedir. Vasıta ve aletler de demire muhtaçtır.628 

4.5. Koruyucu Hekimlik İle İlişkilendirilen Ayetler 

Hidayet rehberi olan Kur’an-ı Kerim, insanoğlunun dünyada sağlıklı bir şekilde 

yaşamını devam ettirebilmesi ve bedenin muhafaza edilmesi konusunda birtakım 

hükümlerden bahsetmiştir. Sıhhatin büyük bir nimet olduğunu bildiren İslam dini, 

müminlere yüklemiş olduğu vazifelerle, sıhhatin korunması hususunda bütün tedbirleri 

almalarını istemektedir. Kur’an’ın tabiriyle en güzel bir şekilde yaratılan insan, Allah 

katında önemli bir konuma sahiptir. Bu sebeple ibadet maksadıyla da olsa sağlığın 

tehlikeye atılmasına müsaade edilmemiştir. Yüce Allah, hastalık ve yolculuk esnasında 

oruçların kazaya bırakılabileceğini haber vermiş, gusül abdestinin hâsıl olduğu durumda 

tıbben bir zaruret söz konusu ise teyemmümle yetinme ruhsatı tanımış ve zaruret halinde 

ölümcül bir durum oluştuğunda haramları mûbah kılmıştır.629 Kur’an’ın, koruyucu 

hekimlik alanının yanı sıra diğer alanlarda getirmiş olduğu hükümler, insan neslinin ve 

sağlığının korunmasını hedeflemektedir. Koruyucu hekimlik alanında serdedilen 

hükümler, sadece inmiş olduğu dönemi kapsamamakta ve bütün çağlara hitap etmektedir. 

Kur’an’ın asırlar önce bu alanda haber vermiş olduğu temel prensiplerin mahiyeti, 

günümüzde yapılan bilimsel araştırmalar neticesinde daha iyi anlaşılmaktadır. 

Allah katında şerefli bir varlık konumunda olan insanoğluna, yeryüzünde bulunan 

her şeyin emrine amade kılındığı bildirmekte630 ve onun sayamayacağı kadar çok nimetler 

lütfedildiği bildirilmektedir.631 Hiç kuşkusuz Allah’ın insanlara bahşettiği sağlık nimeti 

                                                           
627 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsiri, 5/252. 
628 İsmail Hakkı Bursevî, Muhtasar Rûhu’l Beyân Tefsiri, çev. Muhammed Ali esSabûnî (İstanbul: Damla 

Yayınevi, 2002), 8/506. 
629 el-Bakara 2/173; el-Mâide 5/6. 
630 el-Hac 22/65. 
631 İbrâhîm 14/34. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

109 
 

bu nimetlerin başında gelmektedir. Zira gerek ruhen gerekse bedenen sağlıklı olmayan 

bir insanın yaşam tarzı düşünüldüğünde sağlığın insan yaşamında ne denli önemli bir 

konumda olduğu daha iyi kavranacaktır. Diğer taraftan insanların iki hususta aldandığını 

haber veren Hz. Peygamber konu ile ilgili olarak bir hadislerinde şöyle buyurduğu rivayet 

edilmektedir: “İki nimet vardır ki insanların çoğu (onları değerlendirme hususunda) 

aldanmıştır: Bunlar, sağlık ve boş vakittir.”632 

Sağlık denilince akla ilk gelen konulardan birisi de temizliktir. Kur’an-ı Kerim’de 

temizlikten bahseden birçok ayet bulunmaktadır. Temizlik konusunu farklı yönlerine 

işaret eden Kur’an, gerek uyku, giyim, vücut ve deri temizliği gerekse içecek ve 

yiyeceklere dair birtakım hükümler koymuştur. Diğer taraftan hastalara, ölmüş olan bir 

kimseye yapılan muamele ve evlere karşı nasıl davranılması gerektiği hususunda geniş 

malumatlar sunmaktadır. Dolayısıyla koruyucu hekimlik alanında Kur’an-ı Kerim, temel 

prensiplerden bahsetmektedir.633 

Allah, Kur’an’da insan sağlığına faydalı olan oruç ibadetinin yerine getirilmesini 

emretmektedir.634 Öte yandan bulaşıcı hastalıkların temel sebebi olan zinadan,635 insan 

sağlığını tehdit eden ve şuur kaybına neden olan alkolden636 ve vücuda girdiği takdirde 

birtakım hastalıklara yol açan domuz etini yemeyi yasaklayan ayetler637 hakkında 

birtakım hükümler koymuştur. 

4.5.1. Zinanın Yasaklanması 

İslam’ın titizlikle üzerinde durduğu ve kesin olarak yasaklamış olduğu 

eylemlerden bir tanesi de zina konusudur. Toplumların temel yapı taşı olan aileyi yok 

eden ve ağına düşen kişileri hayâ ve edep gibi duygulardan mahrum hale getiren zina, en 

büyük günahlar arasında sayılan şirk ve haksız yere Allah’ın haram kıldığı cana kıymanın 

akabinde üçüncü sırada zikredilmiştir.638 Kur’an’da böyle yapanların ise kıyamet 

gününde azaplarının kat kat artırılacağı beyan edilmiştir.639  

Kısaca zina, nikâhsız olarak bir erkek ve kadının cinsel ilişkide bulunması 

anlamına gelen haram olan ilişkilere denmektedir.640 Kur’an’da zina kavramı türevleriyle 

birlikte dokuz defa geçmektedir.641 Diğer taraftan zina anlamına gelen ِفحشاء fahşâ 

                                                           
632 Buhârî, “Rikak”, 1. 
633 Karl Opıtz, Kur’an’da Tababet, çev. Feridun Nafiz Uzluk (Ankara: AÜ. Tıp Fakültesi Yayınları, 1971), 

45. 
634 el-Bakara 2/183. 
635 el-İsrâ 17/32. 
636 el-Mâide 5/90. 
637 el-Bakara 2/173; el-Mâide 5/3. 
638 el-Furkān 25/68.  
639 el-Furkān 25/69. 
640 İsfahânî, Müfredât, 674. 
641 en-Nisâ 4/15, 25; el-İsrâ 17/32; Nûr 24/2-3; el-Furkān 25/68; el-Ahzâb 33/30; et-Talâk 65/1; el-

Mümtehine 60/12. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

110 
 

kavramı da türevleriyle birlikte farklı ayetlerde geçmektedir.642 Bu kelimenin geçtiği 

yerler incelendiğinde genel anlamda zina kastedilmektedir. 

Allah, toplumları ve aileleri felakete sürükleyecek olan nesep ve soy birliğinin 

karışmasına yol açan zina eyleminin yapılması bir yana ona yaklaşılmaması gerektiğini 

ve çok kötü bir davranış olduğunu vurgulamıştır. Böylelikle zinaya götüren tutum ve 

davranışlardan uzak durulması gerektiği ifade edilmiştir. Nitekim Allah, konu ile ilgili 

olarak Kur’an’da şöyle buyurmaktadır: 

 

 
نُٰٓى انَِّه  كَانَ فَاحَِشَةً  اءَِ سَبٖيلَاً وَلَْ تقَْرَب وا الز ِ   وَسَُٓ

“Zinaya yaklaşmayın. Çünkü o, bir hayâsızlıktır ve çok kötü bir yoldur.”643 

 

 وَلَْ تقَْرَب وا الْفوََاحَِشَ مَِا ظَهَرَ مِِنْهَا وَمَِا بطََنَُۚ 

“Kötülüklerin açığına da gizlisine de yaklaşmayınız.”644 

 

ِ وَلَْ يزَْن ونَُۚ وَمَِنْ يفَْعََ هاً اٰخَرَ وَلَْ يقَْت لْ ونَ النَّفْسَ الَّتٖيْ حََ وَالَّذٖينَ لَْ يدَْع ونَ مَِعَ اٰللِّ الِٰ  مَ اٰللّ  اِلَّْ باِلْحَق  ً  رَّ  لَّْ ذٰلِكَ يَلْْقَ اثَاَمِا

“Onlar, Allah ile birlikte başka bir tanrıya kulluk etmezler. Haksız yere Allah’ın 

haram kıldığı cana kıymazlar. Zina etmezler. Kim bunları yaparsa cezasını bulur.”645 

 

Bayraklı, zinayı, kadına nikâhsız yaklaşma, cinsel ilişkide bulunma olarak tarif 

etmiştir. Zinanın hem dünyevi bakımdan suç hem de uhrevi bakımdan günah olduğunu 

ifade eden Bayraklı, suçun karşılığının hukukî ceza, günahın karşılığını ise ahiretteki azap 

olarak yorumlamıştır. Suçun kaldırılması mümkün değildir ama günahın kaldırılması 

tövbe ile mümkün olabilmektedir.646 

 Zina, sadece iki kişiyi ilgilendiren bir davranış değildir. Toplumun ahlâkını, 

nizamını, neslin devamı ve aile hayatını yakından ilgilendirdiği için cezasında da farklılık 

söz konusudur. Zina eylemi, hüküm olarak Allah'ın yasakladığı haram bir davranıştır.647 

Bayraklı, zinanın hem ahlaki hem de hukuki boyutun olduğunu ifade etmektedir. 

Allah’ın Kur’an’da yasaklamış olduğu bazı eylemler için özel bir ifade kalıbı kullandığını 

dile getiren Bayraklı, bu kullanımlardan bir tanesinin de zina fiilinde olduğunu 

vurgulamaktadır. İsrâ 32’de zina kavramı ahlaki boyutu ile gündeme gelmektedir. İki ayrı 

cinsin zina yapmaya niyetlenmesi ve o fiilin işlenme anı gelince geri durması mümkün 

değildir. Buradan hareketle Allah, haram olan cinsel ilişkiye giden yolları tıkayarak ve 

yasaklayarak zina fiilini önlemektedir.648 

                                                           
642 el-Bakara 2/168, 269; Âl-i İmrân 3/135; el-En’âm 6/151; el-A’râf 7/28, 33; Yûsuf 12/24; en-Nahl 16/90; 

Nûr 24/19; en-Neml 27/54; el-Ankebût 29/28; eş-Şûrâ 42/37; en-Necm 53/32. 
643 el-İsrâ 17/32. 
644 el-En’âm 6/151. 
645 el-Furkān 25/68. 
646 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/326. 
647 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 13/326. 
648 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 11/243-244. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

111 
 

Bayraklı, zina yapmanın toplumsal ve sağlık açısından bazı olumsuz sonuçlar 

doğuracağını ifade etmektedir. Nitekim Allah insanı yaratırken fıtratına kıskançlık 

duygusunu koymuştur. Hangi inanca mensup olursa olsun, insan eşinin veya kızının zina 

etmesini kıskanır. Bu durumu onur meselesi yapan bir bireyin beklenmeyen kötü fiilleri 

işlemesinin günümüzde de birçok örneği bulunmaktadır. Sosyal hayatın temel 

değerlerinden biri olan namus, bu fiilin dışında kalmakla korunabilir ve varlığını 

sürdürülebilir. Kıskançlık duygusunun taşarak toplumda kargaşa meydana getirmemesi 

için, Allah onu bir hayasızlık ve kötü bir yol olarak nitelendirmiştir.649 Öte yandan zinanın 

yapılması nesebin karışıp, zamanla kardeşin kardeşle evliliğine yol açacak bir hal alması 

söz konusudur. Genel anlamda zina ile doğan çocuklar toplumda istenmeyen çocuklar 

olarak öne çıkmaktadır. Doğup büyüyecek olan çocuklara toplumda meşru olmayan 

çocuk anlamında farklı ifade kalıplarının kullanılması ise onların onur ve haysiyetini 

derinden etkileyecektir.650  

İnsan sağlığına çok büyük zarar veren zina eylemi, mikropları taşıyan ve 

insanların yüz kızartıcı hastalıklara yakalanmalarına sebep olan bir fiildir. Allah zina 

fiilini önlemek için doğada birçok virüs yaratmıştır. Bu virüsler çok kötü hastalıklara 

davetiye çıkarmaktadır. Ayrıca zina fiilinin işlenmesi, kişiler arasında sevgi ve aşk denen 

duyguların meşru olmayan cinsel ilişkilerin arasında yok olup gitmesine sebep 

olmaktadır. Zina eyleminden dolayı ihtiyarlanması durumunda insana yardımda 

bulunacak nesillerin yetişmesi ortadan kalkacak, aile hayatının önemi ve güzellikleri yok 

olmaya mahkûm olacaktır.651 

Zina eden bir kadının içende bulunduğu durum göz önüne alındığında onun 

erkeklerin ortak malı olması ve zamanla çileli bir hayatın içene girmesi kaçınılmazdır. Bu 

durum toplumda sadakat, bağlılık gibi duygu ve değerlerin çekilip ortadan kaybolması 

anlamına gelmektedir.652 

Kur’ân, zinayı hayâsızlık ve kötü bir yol olarak nitelendirmektedir. Zina, namus 

ve iffet mefhumunu ortadan kaldırır; neslin karışmasına, anne ve babası belli olmayan 

çocukların çoğalmasına ve birtakım hastalıkların doğmasına veya bulaşmasına neden 

olmaktadır.653 

Zinanın modern tıpta insan sağlığını tehdit eden ve bu eylemin gerçekleşmesi 

sonucunda bazı bulaşıcı hastalıkların ortaya çıkışına ve yaygınlaşmasına zemin 

hazırlayan bir eylem olduğu bilimsel verilerle kanıtlanmıştır. Bulaşıcı hastalıkların 

başında ilk örneği 1981 yılında Amerika’da ortaya çıkan AİDS (Kazanılmış Bağışıklık 

Yetersizliği Sendromu) virüsü tespit edilmiştir. Bu hastalık, HIV/AIDS kısaltması 

kullanılarak da gösterilmektedir. HIV/AIDS, cinsel ilişki, kan bulaşması, anneden bebeğe 

                                                           
649 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 11/246. 
650 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 11/246. 
651 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 11/246. 
652 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 11/246. 
653 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, 7/3489-3492. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

112 
 

bulaşma ve infekte organ ve doku nakli yoluyla bulaşmaktadır. Tüm HIV bulaşmalarının 

% 80-85’i cinsel ilişki yoluyla olmaktadır.654 

Türkiye’de sağlık bakanlığı verilerine göre; 1985 yılından 31 Aralık 2021 tarihine 

kadar doğrulama testi pozitif bildirimi yapılan 30,293 HIV(+) kişi ve 2083 AIDS vakası 

tespit edilmiştir. Vakaların %81,2’si erkek, %18,8’i kadın olup %16’sı yabancı uyruklu 

kişilerden meydana gelmektedir. Vakaların en fazla tespit edildiği yaş grubu 25-29 ve 30-

34 yaş grubudur. Bulaş yoluna göre dağılımına bakıldığında, vakaların %45,6’sı cinsel 

yolla bulaşmakta olduğu, cinsel yolla bulaştığı bildirilen bu vakaların %68,6’sının 

bulaşma yolunun heteroseksüel cinsel ilişki olduğu bilinmektedir. Ayrıca, vakaların 

%0,97’sinin bulaşma yolu damar içi madde kullanımı olup %53,08’inin bulaş yolu 

bilinmemektedir.655 

Netice olarak Allah’ın zina eylemini yasaklamasının altında insan sağlığına zararlı 

olan birtakım hastalıkların olmasıdır. Günümüzde bilimsel verilerle cinsel yolla bulaşan 

bu hastalıklar tespit edilmiştir. Toplumu ve aileyi ahlaki açıdan çökertmesi insanlar 

arasında sevgi ve saygının yok olmasına sebep olması bakımından Allah, zinaya 

yaklaşılmaması gerektiğine vurgu yaparak onun hayâsızlık ve çok kötü bir yol olduğunu 

ifade etmektedir. 

4.5.2. Alkolün Yasaklanması 

İslam dini insanı zarara uğratacak yolları yasaklayarak oluşabilecek olumsuz 

davranışların önüne geçmiştir. Bunlardan bir tanesi de içildiği zaman şuur kaybına neden 

olan alkol kullanımıdır. Bilinci yerinde olmayan bir kimse, istenmeyen ve başkalarına 

zarar verici her türlü kötülüğü yapması muhtemeldir. Alkol kullanımı sonucu sarhoş olan 

kimselerin trafikte ölümlü kazalara, yaralama, öldürme, aile içi kavgalara ve bunun 

sonucunda çocukların ihmal edilmesi gibi birçok olumsuz davranışlar alkolün sebep 

olduğu kötülüklerin bazılarıdır.656 

 Kur’an’da içki ile ilgili ayetler incelendiğinde bir anda yasaklanmadığı 

görülmektedir. Toplumda adet haline gelen alışkanlıkların bir anda bırakılamayacağı göz 

önünde bulundurularak tedrici olarak yasaklanmıştır. Dolayısıyla içkinin 

yasaklanmasında ikna edici bir yöntem takip edilmiştir. Nitekim Kur’an’da içkinin tedrici 

olarak yasaklanması inen ayetlerde açıkça görülmektedir. Bu ayetleri şu şekilde 

sıralamamız mümkündür: 

 

 

 

                                                           
654 Çiğdem Ataman Hatiboğlu vd., Hıv Bilgilendirme Kitabı, (Ankara: Türk Klinik Mikrobiyoloji ve 

İnfeksiyon Hastalıkları Derneği Yayınları, 2016), 1-4. 
655 https://hsgm.saglik.gov.tr/tr/bulasici-hastaliklar/hiv-aids (Erişim Tarihi 22.08.2022). 
656 Şuayip Özdemir, “Alkol ve Uyuşturucunun Zararları ve Gençliğin Alkol ve Uyuşturucudan 

Korunmasında Alınması Gerekli Önlemler”, Diyanet İlmi Dergi 40/4 (Aralık 2004), 105. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

113 
 

ً  اِ يَةً لِقوَْم  يَعَْقِلْ ونَ وَمِِنْ ثمََرَاتِ النَّخٖيلَِّ وَالْْعَْناَبِ تتََّخِذ ونَ مِِنْه  سَكَراً وَرِزْقاً حََسَنا  نَّ فٖيْ ذٰلِكَ لَْٰ

“Hurma ağacının ve üzümlerin ürünlerinden sarhoşluk veren içecek ve güzel rızık 

elde edersiniz. Aklını kullanan toplum için bunda bir işaret vardır.”657 

 

ا اثِمٌْ كَبٖيرٌ وَمَِنَافِـع  لِلْ مَُٓ يَسْـَٔلْ ونكََ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ  ق لَّْ فٖيهِمَُٓ ه   ا اكَْبرَ  مِِنْ نفَْعَِهِمَا  نَّاسِؗ وَاِثمْ 

“Sana alkol ve kumar hakkında soruyorlar. De ki: Her ikisinde de büyük bir günah 

ve insanlar için birtakım faydalar vardır. Ancak her ikisinin de günahı faydasından 

büyüktür.”658 

 

لْٰوةَ وَانَْت مْ س كَارٰى حََتىٰ تعََْلَْ يَُٓا ايَُّهَا الَّذٖينَ اٰمَِن وا لَْ  ن باً اِلَّْ عَابِرٖي سَبٖيلَّ  حََتٰ تقَْرَب وا الصَّ وا مَِا تقَ ول ونَ وَلَْ جَ   ى تغَْتسَِلْ وا  م 

“Ey iman edenler! Sarhoşken, ne söylediğinizi bilinceye kadar namaza 

yaklaşmayınız. Cünüp iken, yolcu olanlar müstesna, gusül edinceye kadar namaz 

kılmayınız.”659 

 

ونَ لَْم  رِجَْسٌ مِِنْ عَمَلَِّ الشَّيْطَانِ فاَجَْتنَبِ وه  لَعَلََّْك مْ ت  يَُٓا ايَُّهَا الَّذٖينَ اٰمَِن ُٓوا انَِّمَا الْخَمْر  وَالْمَيْسِر  وَالْْنَْصَاب  وَالْْزَْ  انَِّمَا  فْلِْح 

اءَِ فِيْ الْخَمْرِ وَاي رٖيد  الشَّيْطَان  انَْ ي وقِعَ بَيْنَ  لْٰوةُِۚ ك م  الْعََدَاوَةَ وَالْبَغْضَُٓ ك مْ عَنْ ذِكْرِ اٰللِّ وَعَنِ الصَّ دَّ فهََلَّْ انَْت مْ  لْمَيْسِرِ وَيصَ 

نْتهَ ونَ   مِ 

“Ey İnananlar! Alkol, kumar, dikili taşlar, fal okları şeytan işi birer pisliktir. 

Bunlardan kaçınınız ki kurtuluşa eresiniz. Şeytan, alkol ve kumar ile aranıza düşmanlık 

ve kin sokmak, sizi Allah’ı anmaktan ve namazdan alıkoymak istiyor. Artık bunlardan 

vazgeçecek misiniz?”660 

 

“Hamr” kelimesi, Kur’an-ı Kerim’de türevleriyle birlikte altı yerde661 geçmekte 

ve Hz. Peygamber (sav) de hadislerinde içkinin haram olduğunu ifade etmektedir. İçki ile 

alakalı birçok hadis bulunmaktadır. “Sarhoş edici her şey içkidir ve içki de haramdır.”662 

“Çoğu sarhoşluk veren şeyin azı da haramdır.”663 “İçki bütün kötülüklerin anasıdır.”664 

Bayraklı, “Hamr” kelimesinin anlamı ve Kur’an’daki kullanımlarına dair bazı 

açıklamalarda bulunmuştur. Sözlükte   الْخَمْر kelimesi,  örtmek, kapamak, kaplamak, 

gizlemek, saklamak; mayalandırmak, başı örtmek, bozmak, tahrik etmek, 

heyecanlandırmak, içine geçip yayılmak, karıştırmak, istila etmek, şaşkınlık hali, işgal 

etmek, ele geçirmek, yakalamak, hakkından gelmek, iltica etmek, eğlendirmek, avutmak, 

kin taşımak, fesat maksadı ile gizli ittifak yapmak, hileli tedbir, tuzak kurmak gibi 

                                                           
657 en-Nahl 16/67. 
658 el-Bakara 2/219. 
659 en-Nisâ 4/43. 
660 el-Mâide 5/90-91. 
661 el-Bakara 2/219; el-Mâide 5/90-91; Yûsuf 12/36,41; Muhammed 47/15. 
662 Buhârî, “Eşribe”, 17. 
663 Ebû Dâvûd Süleymân b. İshâk es-Sicistânî, es-Sünen, (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992), “Eşribe”, 5. 
664 Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî en-Nesâî, es-Sünen, (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992), 

“Eşribe”, 44. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

114 
 

anlamlara gelmektedir.665 İsim kalıbında kullanıldığında ise alkollü içecek anlamına 

gelmektedir.666 الْخَمْر kelimesinin Kur’an’daki kullanımları farklılık göstermektedir. 

İçki,667 başörtüsü,668 şeytanın pisliği669 ve tatlı su670 gibi farklı anlamları 

bulunmaktadır.671 

Bayraklı, “Hamr” kelimesinin anlamının gittikçe genişlediğini ifade etmektedir. 

Zira eski çağlarda “Hamr” kelimesi başka içki çeşidi bulunmadığından dolayı şarap 

olarak tercüme edilmekteydi. Fakat günümüzde sarhoş eden farklı içki türleri 

bulunmaktadır. Eroin, kokain ve esrar gibi insan sağlığına zarar veren uyuşturucu 

maddeleri de bu kelimenin kapsamı içine alan Bayraklı, insanların, vücudun ihtiyaç 

duyduğu alkol miktarını, meyveleri yerken tabii yolla elde ettiğini ifade etmektedir.672 

Alkollü içkiler insanın psikolojisini, bedenini tahrip ettiği gibi, parasını da yok 

yere elinden çıkarmaktadır. Hiçbir değer elde etmeden parayı elden çıkartmaları, haram 

kılınmaları için yeterli bir sebeptir. Diğer taraftan alkol insanın maneviyatını ve bedenini 

tahrip etmekte; hayatın, bilinçsizce yaşanmasına neden olmaktadır. Alkollü içkiler 

insanın parasını, sıhhatini, bilinç ve zamanını rehin almaktadır. İçki, kin ve düşmanlıklara 

sebep olmakta; kin ve düşmanlık da ilişkileri bozup sosyal hayatı çürütmektedir. Ayrıca 

Allah’ı anmak, düşünmek ve hatırlamak, namazı kılmak gibi Allah ile olan ilişkileri de 

akamete uğratarak insanı kulluğun gereklerinden uzaklaştırmaktadır.673 

İçkinin insanlara birtakım faydaları olduğu ancak günahının faydasından büyük 

olduğunu yorumlayan Bayraklı, içkinin faydalarına, özellikle ilaç yapımında ve 

anestezide kullanılmasını örnek göstermektedir. Buradan hareketle alkolün insanın 

yararına kullanılacak yerlerde kullanılmasında her hangi bir sakınca yoktur. Tıp ve 

eczacılıkta kullanılması, alkolün insanlar tarafından içilmesini meşru kılmamaktadır. 

Zehir’inden panzehir yapılıyor diye insanların kendilerini yılana ısırtmalarının doğru bir 

yaklaşım olmadığı gibi, bazı faydalarından ötürü insanların alkol içmeleri; hem 

kendilerine ve hem de topluma zarar vermeleri son derece yanlış bir tutumdur.674 

Günümüzde alkol tüketiminden kaynaklı sağlık sorunları üzerine yapılan bilimsel 

araştırmalar göstermektedir ki siroz, pankreas iltihabı ve kalp hastalıklarına yol açtığı 

yapılan deney ve gözlemlerin sonucunda ortaya çıkmıştır.675 Aşırı içki içmenin ilk ve en 

önemli yan etkisi karaciğer hasarı şeklindedir. Genellikle alkol fazla miktarda alındığında 

                                                           
665 İsfahânî, Müfredât, 436; Nebi Bozkurt, “İçki”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 2000), 21/455-456. 
666 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 3/79. 
667 el-Bakara 2/219. 
668 Nûr 24/31. 
669 el-Mâide 5/90. 
670 Muhammed 47/15. 
671 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 3/79-80. 
672 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 3/81. 
673 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 3/82-88. 
674 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 3/88-89. 
675 Sıdıka Oğuz vd., “Üniversite Öğrencilerinin Alkol Kullanma ve Alkolün Kalp Sağlığı Üzerindeki 

Etkisini Bilme Durumu”, Adıyaman Üniversitesi Sağlık Bilim Dergisi  1/2, (2015), 67-68.  



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

115 
 

yağ ve proteinlerin birikmesine bağlı olarak karaciğerde yağlanmaya sebep olmaktadır. 

Karaciğerin büyümesi ise siroz hastalığına yol açmaktadır. Yine aşırı ve uzun süre 

kullanıldığında mide, bağırsaklar ve pankreasta ağır bozukluklara, tansiyon yükselmesine 

ve kalp atışlarının düzensiz hale gelmesine sebep olmaktadır. Ayrıca kan yapımıyla ilgili 

sistemi olumsuz yönde etkileyerek karaciğer, kalın bağırsak ve akciğer gibi çeşitli 

organlarda kanser riskini artırmaktadır. Alkoliklerin %10’unda kısırlık ve alkole bağlı 

sirozu olan erkeklerin %30-50’sinde testis küçülmesi görülmektedir. Diğer taraftan hafıza 

kaybına, cinsel işlev bozukluklarına, hamile kadının düşük yapmasına, bebeğin 

gelişimine ve zekâ geriliği gibi birçok hastalığa sebep olmaktadır.676 

4.6. Zooloji İle İlişkilendirilen Ayetler 

Biyoloji biliminin bir alt dalı kabul edilen Zooloji, tüm hayvanların yaşam 

tarzlarını, beslenmelerini, üremelerini, davranışlarını ve yaşadıkları çevre ile olan 

ilişkilerini inceleyen bilim dalı olarak tanımlanmıştır.677  

Ekosistemin ayrılmaz bir parçası olan hayvanların Kur’an-ı Kerim’de farklı 

isimlerde zikredilmesi onlara verilen değeri ortaya koymaktadır. Kur’an’ın en uzun suresi 

de yine bir hayvan adını taşımaktadır. Misal olarak Kur’an’da, Bakara (İnek), Nahl (Bal 

Arısı), Ankebût (Örümcek), Neml (Karınca) ve Fil sureleri bulunmaktadır. Ayrıca deve, 

sığır, koyun ve keçi anlamına gelen En’âm sûresi bulunmaktadır.678 Diğer taraftan aynı 

sûrede hayvanlarla ilgili önemli bir konu da onlarında insanlar gibi birer ümmet, düzenli 

birer topluluk olduğu ifade edilmiştir.679 

4.6.1. Hayvanlarla Konuşma 

Kur’an-ı Kerim’de Hz. Süleyman (as)’ın farklı hayvanlarla konuştuğundan ve ona 

kuşdilinin öğretildiğinden bahsedilmektedir. Hz. Süleyman’ın farklı hayvanlarla 

konuşması Allah tarafından kendisine verilen bir nimet olarak değerlendirilmelidir. Zira 

bu durum kesbî olarak elde edilecek bir ilim olmamakla birlikte, mevzu bahis âyetler 

incelendiğinde Allah tarafından Hz. Süleyman’a verilen vehbî nimetlerden sadece bir 

tanesi olduğu açıkça görülmektedir.680  Nitekim Kur’an’da konuyla ilgili olarak şöyle 

buyurulmaktadır: 

 

                                                           
676 Musa Tosun, “Tıp Açısından İçki”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2000), 21/462-464; Alparslan Özyazıcı, Alkollü İçkiler Sigara ve Madde Bağımlılığı, (Ankara: DİB 

yayınları, 2012), 65-78. 
677  https://biyolojik.org/zooloji/101-zooloji-zoology (Erişim Tarihi 24.08.2022) 
678 Emin Işık, “En’âm Sûresi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 

11/169-170. 
679  el-En’âm 6/38. 
680 Muhammed Ayyıldız – Mustafa Sağlam, “en-Nesefî’nin en-Neml Sûresi Tefsirinde Geçen Hz. 

Süleyman ile İlgili Rivayetlerin İsrâiliyat Açısından Değerlendirilmesi”, İlahiyat Araştırmaları Dergisi 

17 (Haziran 2022), 14. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

116 
 

دَ وَقَالَ يَُٓا ايَُّهَا يْرِ وَ  وَوَرِثَ س لْيَْمٰن  دَاو ُ۫ مْناَ مَِنْطِقَ الطَّ وَ الْفضَْلَّ  الْ النَّاس  ع لْ ِ تٖينَا مِِنْ ك لَّ ِ شََيْْءِ   انَِّ هُٰذاَ لهَ  بٖين  ا وُ۫  م 

“Süleyman Dâvûd’a mirasçı oldu ve şöyle dedi: Ey insanlar! Bize kuşların dili 

öğretildi ve bize her şeyden biraz verildi. Şüphesiz bu apaçık bir lütuftur.”681 

 

Bayraklı, ayette geçen  ِمَِنْطِقَ الطَّيْر ifadesinden Hz. Süleyman ile babası Hz. 

Dâvûd’un bu durumunu, insanlığın istikbalinde gerçekleşecek bir bilim haline geleceğini 

ve insanların kuşların dilini çözüp anlayacağı yorumunu çıkarmaktadır. Zira günümüzde 

insanların farklı hayvan türleriyle çeşitli iletişime geçmesi bunun habercisi 

durumundadır.682 

Hz. Süleyman sadece kuşların dilini değil, diğer bütün hayvanların dilini bilen bir 

peygamberdir. Ayette özellikle kuşdilinin zikredilmesi ise kuşları işlerinde daha çok 

kullanmasından dolayıdır. Zaten sonraki ayetlerde karınca ile konuştuğu ve onun dilini 

de bildiği görülecektir.683 

“Karınca vadisine geldiklerinde, bir karınca şöyle dedi: Ey karıncalar! 

Yuvalarınıza giriniz ki Süleyman ve orduları farkında olmayarak sizi ezmesinler.”684 

Bayraklı,  َِّوَادِ النَّمْل “karınca vadisi” ifadesinden Hz. Süleyman’ın yaşadığı ve 

hükümranlığını yürüttüğü topraklarda, karıncası bol olan bir vadi yorumunu yapmaktadır. 

Müfessir Râzî bu yerin Şam’a yakın olan bir vadi olduğunu ifade etmiştir.685 Böylece 

hayvan isminin coğrafi bir bölgeye isim olduğu buradan anlaşılmaktadır.686 

Âyette dikkat edilmesi gereken husus bir karıncanın kendi karınca topluluğuna 

konuşup gerekli uyarıları yaparak onları muhafaza etmeye çalışmasıdır. Bu ayette 

karıncaların kendi aralarında konuşması göstermektedir ki hayvanların da kendi 

aralarında iletişimi sağlayan dilleri vardır.687 

Hz. Süleyman’ın Hüdhüd diye isimlendirilen kuşla konuşması ve akabinde 

yaşananlar Kur’an’da şöyle geçmektedir: “Kuşları teftiş etti ve dedi ki: Hüdhüd’ü neden 

göremiyorum, yoksa kayıplara mı karıştı? Ona acımasızca azap edeceğim, belki de onu 

boğazlayacağım; ya da bana mutlaka açık bir kanıt getirecek. Az sonra Hüdhüd gelip 

şöyle dedi: Senin fark edemediğin bir şeyi fark ettim ve sana Sebe’den doğru bir haber 

getirdim!”688 

Bayraklı, bu âyette geçen hadiseyi günümüze uyarlayarak farklı çıkarımlar 

yapmıştır. Allah, Hüdhüd kuşunun durumunu anlatırken insanlara ince bir ders 

vermektedir. Uzay çalışmalarıyla geliştirilecek haberleşme ağına hangi millet sahip 

olursa, dünyada olup bitenlerden daha kısa bir süre zarfında haberdar olacak ve sahip 

                                                           
681  en-Neml 27/16. 
682 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 14/202. 
683 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 14/203. 
684 en-Neml 27/18. 
685 Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, 17/411. 
686 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 14/204. 
687 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 14/204. 
688 en-Neml 27/20-22. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

117 
 

olduğu hükümranlığı daha kolay yürütecektir. Âyette zikredilen kuş, uzay çalışmalarının 

ulaşacağı teknolojik gücü ifade etmektedir. Uzaya hâkim olan milletler geleceklerini 

aydınlık hale getirecekleri gibi dünyadaki nüfuzlarını artırarak daha güçlü bir yapıya 

sahip olacaklardır.689 

Özellikle kuşun teknolojik gücünden ve uzay haberleşme vasıtasını temsil 

etmesinden bazı sonuçlar çıkarmak mümkündür. İstihbaratta kullanılacak insan unsuru 

hata yaptırabilir fakat teknolojik güç için hata ihtimali çok düşüktür. Buradan hareketle 

teftişte bulunamayan kuş, doğru ve parlak bir haber getirdiğini söylemiştir. Şayet Hz. 

Süleyman böyle bir istihbaratta insan veya cinleri kullanmış olsaydı, hata yapmış 

olabilirlerdi. Zira kuş, aynı zamanda kuş bakışı ile olaylara objektif bakarak 

görebilmektedir. Öte yandan âyetin vermek istediği bir diğer mesaj, meselelerin 

çözümüne etraflı bir şekilde kuş bakışıyla bakarak tarafsız ve doğru karaların verilmesini 

sağlamaktır.690 

4.6.2. Bal Arısı 

Kur’an-ı Kerim’in bazı ayetlerinde insanlara verilmek istenen mesaj çeşitli 

hayvanlar vasıtasıyla iletilmiştir. Bu hayvanlardan bir tanesi de bal arısıdır. Allah, bal 

arısı hakkında Kur’an’da şöyle buyurmaktadır: 

 

ا يَعَْرِشَ ونَ   وَاوَْحَٰى رَبُّكَ الَِى النَّحْلَِّ انَِ اتَّخِذٖي مِِنَ الْجِبَالِ ب ي وتاً وَمِِنَ الشَّجَرِ   اسْلْ كٖيْ س ب لََّ ث مَّ ك لْٖيْ مِِنْ ك لَّ ِ الثَّمَرَاتِ فَ  وَمِِمَّ

خْتلَِْفٌ الَْوَان ه  فٖيهِ شَِفَُٓاءٌِ  ج  مِِنْ ب ط ونِهَا شََرَابٌ مِ   يخَْر 
ونَ لِلْنَّ رَب كِِ ذ ل لَاً  يَةً لِقوَْم  يَتفََكَّر    اسِ  انَِّ فٖيْ ذٰلِكَ لَْٰ

 

“Rabbin bal arısına, Dağlardan, ağaçlardan ve kurulmuş kovanlardan yuvalar 

edin, sonra da her türlü üründen ye de, Rabbinin işlek olan yollarından yürü! diye 

vahyetti. Karınlarından, insanlara şifa olan türlü türlü renkte içecek çıkar. Düşünen 

topluma bunda bir ders vardır.”691 

 

Allah bal arısına tabiatta barınacak yerler temin etmeyi vahyetmiştir. Âyette 

anlatılan vahiy bu hayvana verilen ilham ve onda oluşan içgüdüdür. Böylelikle ona yerine 

getirmesi gereken görev ve hareket tarzları bildirilmiştir.692 Diğer taraftan zikredilen bu 

ayetlere göre, bal arısı, çeşitli otlardan balı yapmak suretiyle iyi bir ilaç sanayini 

oluşturmaktadır. İnsanlar, bu olayın, kimyevi yönünden ders alıp ot çeşitlerinden muhtelif 

ilaçları imal etme çalışmalarına önem vermeleri elzemdir. Kur’an’da anlatılan bu olay, 

                                                           
689 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 14/207-208. 
690 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 14/207-208. 
691 en-Nahl 16/68,69. 
692 Muhsin Demirci, Kur’an Tarihi, (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2005), 20. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

118 
 

aynı zamanda bir bitki-hayvan ilişkisidir. Allah, bu gibi misaller vererek insanları 

uyarmakta, onlara bazı işaretlerde bulunmak suretiyle yol göstermektedir.693 

Bayraklı’ya göre âyette geçen vahy Allah’ın, arı gibi bir hayvana bal üretmeyi 

öğretmesi, onun doğasına içgüdüsel olarak bal yapma yeteneği yerleştirmiş olması 

demektir. Allah, dağlarda doğal yuvalar edineceği gibi insanların elleriyle yaptıkları 

kovanlarda da yuva edinmesini arıya öğretmiştir. Geometrik bal gözeneklerini ölçüm aleti 

olmadan yapmasını ve harika bir sanatkâr olarak bunları becermesini, daha sonra da 

çiçeklerden toplamış olduğu polenlerle hem mum hem de bal yapmasını arıya öğreten ve 

ona bir program çizen güç, yegâne otorite olan Allah’tan başkası değildir.694 

Arının bunları yaparken ölçüyü mükemmel tutması, şekil vermekte hünerini 

göstermesi ve işini kaliteli yapması insanlar için önemli bir örnektir. O küçücük hayvanın 

ruhuna bu faaliyetleri yerine getirme yetisini koyarak onu bu davranışlarla donatması 

Allah’ın varlığına ve kudretine bir işarettir.695 

Bayraklı, zikredilen bu âyetlerde Allah’ın hayvancılığın arıcılık boyutunu 

gündeme getirdiğini ve ziraat öğretiminin temellerini attığını ifade etmektedir. Nahl 65. 

âyetten beri ziraatın çeşitli boyutları ele alınmış durumdadır. Hayvancılığın bilimsel 

esaslara göre yapılmasının programı da burada verilmektedir.696 

Bayraklı, “Karınlarından, insanlara şifa olan türlü türlü renkte içecek çıkar.” 

ifadesini yorumlayarak balın arının karnından yani midesinden çıktığını beyan 

etmektedir. Çeşitli çiçeklerden aldığı öz onun karnında bileşim haline gelerek bal 

olmaktadır. Müfessir, arının midesinden çıkan bal sıvısının üç tane özelliği olduğunu 

ifade etmektedir. Bunlar: Şarap, yani içilecek olması; farklı renklerde olması ve nihayet 

insanlar için onda şifa bulunmasıdır. Buradan hareketle Allah’ın, arıya öğrettikleri ile elde 

edeceğimiz balda ilaç olma özelliği vardır. Bu bizi şu neticeye götürebilir: Arı bir ilaç 

sanayii kurmuştur. Daha doğrusu Allah ona bu imalâthaneyi kurdurmuştur. İnsanlar da 

çiçeklerden ve doğal bitkilerden ilaç elde edebilirler. Allah bu âyetleriyle insanlara ilacı 

nasıl elde edecekleri, hammaddeyi nereden bulacakları konusunda adeta bir ders 

vermektedir.697 

Bal sıvısının farklı renklerde olmasının sebebine değinen Bayraklı, arının farklı 

çiçek türlerine ve meyvelere uğramasından kaynaklandığını ifade etmektedir. Ayrıca 

farklı renklerin, farklı hastalıklara şifa olup olmadığının araştırılması ve arının karnının o 

sıvıya ne gibi bir bileşim kattığının da tespit edilmesi gerekmektedir. Öte yandan Allah, 

arı ile ilgili meselede ilaç imalatının hammaddesinin nerede bulunacağını ve onun ilaç 

                                                           
693 Nurettin Turgay, “Kur’ân Açısından Hayvanlar ve Bitkiler”, Bildiriler, ed. Fahri Kayadibi (İstanbul: 

Yalın Yayıncılık, 2008), 2/299-300. 
694 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 11/18-19. 
695 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 11/19. 
696 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 11/19. 
697 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 11/20. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

119 
 

haline dönüşümünü arı örneğini vererek anlatmakta, böylece şifanın özellikle biyolojik 

hastalıkların bilimsel yollarla elde edileceğine de işaret etmektedir.698 

Balın şifa deposu olduğu ve çeşitli hastalıklara iyi geldiğine dair Hz. 

Peygamber’in bu konuda söylemiş olduğu hadisler bulunmaktadır. Nitekim sahabeden 

biri peygamberimize gelip kardeşinin karnının ağrıdığını söyleyince Hz. Peygamber (sav) 

ona bal içirmesini tavsiye etmiştir.699 

Bu ve benzeri hadislerde de dile getirildiği gibi balın, sağlık açısından insanlara 

çok çeşitli faydaları bulunmaktadır. Aynı zamanda bal, pek çok hastalığa da şifadır. Bal, 

kan yapımı için vücudun gereksinim duyduğu enerjinin önemli bir bölümünü 

karşılamaktadır. Yine balın kan dolaşımını düzenlediği, damar sertliğini önlediği ve kanın 

temizlenmesinde etkin bir rol oynadığı bilinmektedir. Bunun yanında uzmanların 

bildirdiğine göre bal, kanser ve kalp hastalıklarına karşı etkili olmaktadır. Bir de bal, insan 

bedeninde oluşan yaraların tedavisinde merhem olarak kullanılmaktadır.700 

Arılarla ilgili dikkat çekici bir başka konu, onların uçuşlarında izlediği yolların 

farklı olmasıdır. 1940’lı yıllarda yapılan bir araştırmanın neticesine göre arılar, genellikle 

güneşin konumundan yararlanarak yönlerini ayarlamakta; ayrıca rüzgârın yönü, dünyanın 

manyetik alanı gibi başka imkânlardan da faydalanmaktadır. Arıların, kovan üzerinde 

daire veya sekiz rakamı çizerek birbirlerine yol tarif ettikleri, çiçek alanları hakkında bilgi 

aktardıkları, bu bilgileri alan diğer arıların, bilmedikleri çiçek alanlarını kolaylıkla 

buldukları, dönüşlerinde ise “arı hattı” denilen en kestirme yolu kullandıkları da 

bilinmektedir.701 

Balın, lezzetli ve besleyici özelliğine değinen müfessir Yıldırım onun aynı 

zamanda sağlık açısından şifa verici bir besin olduğunu ifade etmiştir. Arıların bal özünü 

aldıkları çiçeklere göre balın rengi, çeşnisi ve kokusu değişim göstermektedir. Diğer 

taraftan bal gıdasına hekimlikte eskiden beri hem iyi bir besin, hem de ilâç olarak büyük 

değer verilmiştir. Zira bal şeker bakımından çok zengindir. %70-78’i şeker, ancak %17-

20’si sudur. Ayrıca içerisinde çeşitli çiçeklerden alınmış güzel kokulu reçineler, madensel 

tuzlar, azotlu maddeler bulunmaktadır. 100 gram balda 325 kalori mevcuttur. Bunun yanı 

sıra balda vitamin de vardır. Diğer vitaminlere kıyasla ağırlıklı olarak A vitamini 

bulunmaktadır. Önemli vitaminlerden B karmaşık vitaminleri ile C vitamini de 

mevcuttur. Ancak C vitamininin miktarı baldan bala değişim göstermektedir.702 

Diğer taraftan yorumu yapılan bu âyetlerde Allah, arının çiçeklerden bal elde 

etmesi ve bu balın onun karnından çıkmasının sistemini açıklamaktadır. Böylece ilaç 

yapmanın temellerini atmakta, insanlara bilimsel araştırma yapmaları için temeller 

                                                           
698 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 11/21. 
699 Buhârî, “Tıp”, 24. 
700 Ragıp Güzel - Ahmet Özpınar, Kur’an’da Adı Geçen Besinler (İstanbul: Çelik Yayınevi, 2006), 29. 
701 Karaman vd., Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsiri, 3/416-418. 
702 Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, 7/3350-3352. 



BAYRAKTAR’NIN TEFSİRİNDE AYETLERDE BİLİMSEL…                  Ali KAYA 
 

120 
 

hazırlamakta ve nihayet kendi kudretine dikkat çekerek iman etmeyi önermekte, bir çeşit 

ilahiyat dersi vermektedir.703 

Netice olarak Allah, yaratmış olduğu her bir varlığı bir amaç doğrultusunda 

yaratmıştır. Bu duruma bazen küçücük bir hayvan olan arıyı bazen de deve, sığır ve at vb. 

gibi insanların istifadesine sunulan hayvanları örnek vermiştir. Arının yapmış olduğu 

balın insan sağlığına birçok faydası olduğunu bilim ortaya koymaktadır. Balın şifa 

oluşunu ise asırlar önce Kur’an haber vermektedir. İnsanların bu ve benzeri yaratılan 

nimetlerin kıymetini bilerek şükrünü eda etmesi ve yüce yaratanın kudretini idrak ederek 

onun emirlerine uygun yaşaması öncelikli görevi olmalıdır.  

                                                           
703 Bayraklı, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, 11/21. 



SONUÇ VE DEĞERLENDİRME            Ali KAYA 
 

121 
 

5. SONUÇ VE DEĞERLENDİRME 

Kur’an-ı Kerim, insanların yaşam biçimine yön veren, sürekli okunan okunması 

ibadet olan, indiği dönemden bu yana en küçük bir değişikliğe uğramadan günümüze 

kadar gelen ilahi ve evrensel bir kitaptır. Kur’an’ın nazil olduğu döneme bakıldığında ilk 

muhatapların ayetleri anlamada bir problem yaşamadığı görülmektedir. Zira konuşulan 

dilin Arapça olması ve ilk muhatapların anlama güçlüğü çektiği ayetleri doğrudan ilk 

müfessir olan Hz. Peygamber’e iletmeleri ve nüzul sürecinde yaşanan olaylara vakıf 

olmaları, Kur’an’ı anlamayı kolaylaştırmıştır.  

Hz. Peygamber’in vefatı, İslam ülkelerinin sınırlarının genişlemesi ve konuşulan 

dillerin farklı olması, Kur’an ayetlerinin anlaşılması noktasında bazı problemleri de 

beraberinde getirmiştir. Bu durum, ayetlerin açıklanma ihtiyacını doğurmuştur. Her 

dönemde müfessirler, ayetleri en doğru şekilde anlamaya çaba sarf etmiş ve birçok tefsir 

kitabının yazılmasına vesile olmuşlardır. 

Müfessirlerin, yaşadığı dönemin şartlarından etkilendiği ve bu durumun yazılan 

eserlere yansıdığı görülmektedir. Dolayısıyla tarihi süreç içerisinde yazılan tefsir kitapları 

incelendiğinde, fıkhî, kelâmî, lüğavî ve sosyal yönü vb. ağır basan tefsirler yazılmıştır. 

Bu farklılığın nedenini, yaşanılan dönemde hâkim olan ilmi ve sosyo-kültürel 

dinamiklere bağlamak mümkündür. Bu nedenle tefsirler, içinde yaşanılan zamanın ve 

mekânın şartlarına göre farklılık arz etmeye başlamıştır. Nitekim bu yönelişlerden bir 

tanesi de ilk dönemlerden itibaren izlerine rastlanan ve günümüzde varlığını devam 

ettiren bilimsel tefsir yönelişidir. Gazzali ile başlayan bu tefsir hareketini, ilk 

sistemleştiren kişi Fahreddin er-Râzî olmuştur. 

Bilimsel olarak kesinliği henüz ispatlanmamış olan ilmi gelişmelerin, ilk 

dönemlerde bazı müfessirler tarafından benimsenerek tefsirlerinde bu gelişmelere yer 

vermeleri, daha sonraki dönemlerde bu tevillerin yanlışlığının ortaya konulması, 

insanların bilimsel tefsire bakış açısını olumsuz yönde etkilediğini ifade etmek 

mümkündür. Diğer taraftan bazı müfessirlerin anlam bütünlüğünü gözetmeden ve ayetin 

asıl vermek istediği mesajın dışına çıkarak, Kur’an’da bulunan her ayeti bilimsel 

perspektifte tefsir etme isteği, onu olumsuz yönde etkileyen diğer bir faktördür. 

Bilimsel tefsiri savunanlar olduğu gibi onun gereksiz bir uğraş olduğunu ifade 

ederek eleştirenler de olmuştur. Her iki tarafında kendine göre haklı sebepleri 

bulunmaktadır. Nitekim günümüz müfessirlerinden birçoğu az da olsa, bazı ayetleri 

bilimsel yönden tefsir ettiği müşahede edilmektedir. Hatta bilimsel tefsire karşı çıkanların 

dahi eserlerinde bazı ayetleri, bilimsel olarak tefsir ettiği görülmektedir. Zira bir 

müfessirin bu durumu göz ardı etmesi mümkün değildir. 

Günümüzde bilim ve teknoloji baş döndürücü bir şekilde ilerleyişine devam 

etmektedir. Birçok alanda doğruluğu ispatlanmış kesin bilgiler mevcuttur. Dolayısıyla 

Kur’an’ın işaret ettiği bilimsel bilgiler, bilimin ilerlemesiyle daha iyi anlaşılmaktadır. 

Bilimsel gelişmeleri göz ardı ederek kevnî ayetler konusunda önceki âlimlerin 



SONUÇ VE DEĞERLENDİRME            Ali KAYA 
 

122 
 

yorumlarıyla yetinmek ve yaşadığımız çağda bilimsel gelişmelere kayıtsız kalmak 

oldukça yanlış bir tutumdur. Zira bilimin ilerlemesiyle ayetlerde verilmek istenen 

mesajlar günümüzde daha iyi anlaşılmaktadır.  

Kur’an’ın birçok ayetinde, insanın yaratılışına, göklerin ve yerin yaratılışına, 

dağlara, denizlere, hayvanlara ve dünyada insanoğlunun istifadesine sunulan nimetlerin 

varlığına dikkat çekilmiştir. Elbette bu nimetler boşuna zikredilmemiştir. Bunlar, Allah’ın 

varlığına, birliğine ve tek bir ilah olduğuna birer işarettir. Allah, Kur’an’da, astronomi, 

jeoloji, biyoloji, tıp ve fizik gibi bilimlerle ilgili ayetlerden örnekler vererek insanları 

düşünmeye sevk etmiştir. Öte yandan Allah, kâinattaki yaratmış olduğu nimetlere 

dikkatimizi çekmiş, bu alanlara yönelerek araştırma yapılması gerektiğine işaret etmiştir.  

Günümüz müfessirlerinden Bayraktar Bayraklı, kaleme aldığı “Yeni Bir Anlayışın 

Işığında Kur’an Tefsiri” adlı eserinde Kur’an-ı Kerim’de bulunan bazı ayetleri bilimsel 

bir anlayışla tefsir ederek, Kur’an’ın bilimsel yönden icazını ortaya koymaya çalışmıştır. 

Bayraklı, her ayeti bilimsel bir anlayışla tefsir etme eğiliminde değildir. Diğer taraftan 

müfessirin bir eğitimci olmasından dolayı eğitim ve öğrenim hakkında bilgi veren ayetler 

üzerinde sıkça durduğu ve geniş açıklamalara yer verdiği görülmektedir. 

Tefsirini bilimsel açıdan incelediğimiz Bayraktar Bayraklı, kâinatın yaratılması 

ve genişlemesi, insanın yaratılması ve yaratılış aşamasındaki merhaleler, maddenin 

ışınlanması, kömür madeninin oluşumu, bal arısı vb. gibi konularda bilimsel olarak bazı 

açıklamalar yapmıştır. Misal, kâinatın yaratılmadan önce tek bir gaz kütlesi olduğunu, 

Allah’ın önce hidrojen gazını yarattığını, günümüzde “big bang” olarak tabir edilen 

büyük patlamayı gerçekleştirdiğini, insan bedenini meydana getiren elementler ile 

toprakta bulunan elementlerin benzer olduğunu ve bunu yapılan araştırmalara atıfta 

bulunarak bilimsel açıdan yorumlamıştır. Öte yandan Hz. Süleyman zamanında Belkıs’ın 

tahtının göz açıp kapayıncaya kadar geçen bir süre zarfında getirilmesi olayında, teknoloji 

ve bilginin devreye girdiğini ifade ederek bu olayı maddenin ışınlanmasına bir işaret 

olarak yorumlamıştır. Bunun gibi bilimsel çıkarımları çoğaltmak mümkündür. 

Bayraklı’nın her ayeti bilimsel açıdan tefsir etmediğini ve kendisinin de böyle bir 

iddiasının olmadığını ifade etmiştik. Bilimsel sayılabilecek konularda bilimsel gözlem ve 

onun getirdiği bilimsel bilginin asıl amacının Allah’ın varlığına ve birliğine iman olduğu 

tefsirin birçok yerinde dile getirilmiştir. Müfessir, bilimsel olarak ayetlerle ilgili kendi 

yorumunu yaptıktan sonra olaylara ibret nazarıyla bakılarak bir ders çıkarılmasını ve o 

konu hakkında gerekli bilimsel araştırmaların yapılmasını istemektedir.  

Bayraklı, tefsirinde özellikle bilimsel konularda mutedil bir tutum sergilemiştir. 

Fazla ayrıntıya girmeden ve zorlama yorumlamalardan kaçınarak kesinliği henüz 

netleşmeyen konularda, ayette buna işaret ediliyor gibi ifadeler kullanmıştır. Bayraklı’nın 

günümüz müfessirlerinden olması bakımından bilimsel olaylara kayıtsız kalmadığı ve 

eserinde bilimsel tefsirde öne çıkan ilk dönem müfessirlerinden olan Fahreddin er-Râzî 

ve son dönemde tefsirlerinde yine bilimsel açıklamalarda bulunan Elmalılı ve Süleyman 



SONUÇ VE DEĞERLENDİRME            Ali KAYA 
 

123 
 

Ateş gibi müfessirlerin tefsirlerine, bilimsel konuları açıklarken kaynak olarak atıfta 

bulunmuştur. Bir müfessirin yaşadığı çağdaki bilimsel gelişmelere kayıtsız kalmaması 

olası bir durumdur.  

Netice olarak, Kur’an’ın indiği dönemden bu yana her çağdaki insanlara hitap 

etmesi ve evrensel olması onun mu’ciz bir kelam olduğunu göstermektedir. Her dönemde 

insanların ondan anladıklarının farklı olması doğal karşılanmalıdır. Kur’an’ı tefsir 

ederken ihtiyatlı olunması gereken konu, zoraki bilimsel yorumlar çıkarmak yerine 

bilimsel gelişmelere işaret eden ayetleri iyi anlayarak bu konular hakkında bilgi sahibi 

olmak ve ayetlerin vermek istediği mananın dışına çıkmadan amaçları doğrultusunda 

tefsir edilmeleri gerekmektedir. 

Tefsirini bilimsel yönden değerlendirdiğimiz müfessir Bayraklı, bilimsel tefsiri 

Yüce Allah’ın sonsuz kudretinin ve yaratılıştaki mükemmelliğin idraki için bir araç 

olarak görmektedir. Bilimsel konulara işaret eden ayetleri bu amaç doğrultusunda 

değerlendirmiştir. Kur’an’ın bir bilim kitabı olmadığı ve onun asıl maksadının insanları, 

Allah’ın varlığına, birliğine, kulluğa, güzel ahlaka ve adalete yöneltmek ve yaratılış 

kudretine dikkat çekmek olduğunu belirtmiştir. 

Son olarak kurallarına uygun doğru bir şekilde yapılan bilimsel tefsir, ayetlerin 

daha iyi anlaşılmasına katkı sağlayacaktır. Her müfessir kendi döneminde, Kur’an’ı 

açıklarken aşırıya kaçmadan bilimsel gelişmelerden istifade etmelidir. Günümüzde ortaya 

çıkan bilimsel gelişmelere bakıldığında Kur’an ile bilim arasında asla bir çelişkinin 

olmadığı görülmektedir. Buradan hareketle bilim ilerledikçe Kur’an-ı Kerim’in işaret 

ettiği bilimsel olaylar daha iyi anlaşılmaktadır. Bu gelişmeler onun mu’ciz bir kelam 

olduğunu ortaya koymaktadır. 

 



KAYNAKLAR              Ali KAYA 
 

124 
 

KAYNAKLAR 

Akbaş, Ahmet. “Kur’an’ın Bilimsel Veriler Işığında Yorumlanmasına Yönelik 

Eleştirilerin Kritiği”. Kur’an ve Pozitif Bilim. ed. M. Turan Çalışkan. 249-309. 

İstanbul: Kuramer Yayınları, 2020. 

Akın, Sedef. Fizik 3. Ankara: MEB. Hayat Boyu Öğrenme Genel Müdürlüğü Yayınları, 

2021. 

Akman, Yıldırım. Botanik Bitki Biyolojisine Giriş. Ankara: Palme Yayınları, 1991. 

Alpsoy, Said. Kur’an En Büyük Mucize. İstanbul: Gelenek Yayınları, 2008. 

Arslan, Osman. Bayraktar Bayraklı'nın Tefsirinde Müteşâbih Ayetleri Yorumlama 

Yöntemi. Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2019. 

Arslan, Osman. Tantavî Cevheri Örneğinde Bilimsel Tefsir. Erzurum: Atatürk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006. 

Ateş, Abdurrahman. “Geçmişten Günümüze Bilimsel Tefsir Okulu”. Din Bilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi. 2/4 (Şubat 2002), 117-141. 

Ateş, Süleyman. Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri. İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat, 1988. 

Atilla, Mustafa. Bayraktar Bayraklı’nın Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri Adlı 

Eseri ve Kadın Hakkındaki Ayetlere Getirdiği Yorumlar. Iğdır: Iğdır Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Aydın, Hayati. “Bilimsel Tefsir Anlayışına Karşı Çıkanlara Reddiye Bağlamında 

Bilimsel Tefsir ve İlmî Değeri”. Kur’an ve Pozitif Bilim. ed. M. Turan Çalışkan. 

93-107. İstanbul: Kuramer Yayınları, 2020. 

Ayyıldız, Muhammed – Sağlam, Mustafa. “en-Nesefî’nin en-Neml Sûresi Tefsirinde 

Geçen Hz. Süleyman ile İlgili Rivayetlerin İsrâiliyat Açısından 

Değerlendirilmesi”. İlahiyat Araştırmaları Dergisi 17 (Haziran 2022), 1-25. 

Bâr, Muhammed Ali. Kur’ân-ı Kerim Ve Modern Tıbba Göre İnsanın Yaratılışı. çev. 

Abdulvehhab Öztürk. Ankara: TDV Yayınları, 1991. 

Bayraklı, Bayraktar. Allah Tasavvuru. İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2016. 

Bayraklı, Bayraktar. Ayetler Işığında İman İbadet ve Ahlak Üzerine Sohbetler. İstanbul: 

Bayraklı Yayınları, 2008. 

Bayraklı, Bayraktar. Din ve İletişim. İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2016. 

Bayraklı, Bayraktar. Din ve Kadın. İstanbul: Düşün Yayıncılık,  2013. 

Bayraklı, Bayraktar. Farabi’de Devlet Felsefesi. İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2015. 



KAYNAKLAR              Ali KAYA 
 

125 
 

Bayraklı, Bayraktar. İnsanlığın Vebası Şirk. İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2020. 

Bayraklı, Bayraktar. İslam’da Eğitim. İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2012. 

Bayraklı, Bayraktar. Kur’an Toplam Kalite Yönetimidir. İstanbul: Düşün Yayıncılık,  

2015. 

Bayraklı, Bayraktar. Kur’an’a Göre Beşeri Siyaset. İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2020. 

Bayraklı, Bayraktar. Kur’an’a Göre Kiminle. İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2020. 

Bayraklı, Bayraktar. Kur’an’a Göre Müslüman Şahsiyeti. İstanbul: Düşün Yayıncılık,  

2017. 

Bayraklı, Bayraktar. Kur’an’a Göre Takva. İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2020. 

Bayraklı, Bayraktar. Kur’an’da Hz. Peygamber. İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2016. 

Bayraklı, Bayraktar. Kur’an’sız Müslümanlık. İstanbul: Düşün Yayıncılık,  2017. 

Bayraklı, Bayraktar. Kur’an-ı Kerîm Meâli. Çev. Bayraktar Bayraklı. İstanbul: Bayraklı 

Yayınları, 2016. 

Bayraklı, Bayraktar. Kur’an-i Ahlak. İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2011. 

Bayraklı, Bayraktar. Mukayeseli Eğitim Felsefesi. İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2016. 

Bayraklı, Bayraktar. Vahyin Hedeflediği Toplum. İstanbul: Düşün Yayıncılık, 2012. 

Bayraklı, Bayraktar. Vahyin Işığında İnsan ve Çevresi. İstanbul: Düşün Yayıncılık,  2015. 

Bayraklı, Bayraktar. Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri. İstanbul: Bayraklı 

Yayınları, 2008. 

Bayraktar, Mehmet. İslam’da Bilim ve Teknoloji Tarihi. Ankara: TDV Yayınları, 1985. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Kur’ân-ı Kerîm’in Türkçe Meâl-i Âlisi ve Tefsiri. İstanbul: Bilmen 

Basım ve Yayınevi, ts. 

Bostan, İdris. “Gemi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 14/8-11. Ankara: TDV 

Yayınları, 1996. 

Boyarbay, Gülcan. Bayraktar Bayraklı'nın Tefsirinde Kur’an’ın Çağdaş Yorumları ve 

Kur’an’ı Yorumlama Yöntemi Üzerine Bir Değerlendirme. Kayseri: Erciyes 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Bozkurt, Nebi. “İçki”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 21/455-456. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2000. 

Bucaille, Maurice. Tevrat, İnciller, Kur’ân-ı Kerim ve Bilim. çev. Suat Yıldırım. İzmir: 

Işık Yayınları, 2005.  



KAYNAKLAR              Ali KAYA 
 

126 
 

el-Buhârî, Ebû AbdillâhMuhammed b. İsmail. el-Câmiʿu’ṣ-Saḥîḥ. 7 Cilt. İstanbul: Çağrı 

Yayınları, 1992. 

Bulut, Mehmet Ali. Can Boğazdan Çıkar Kan Gruplarına Göre Beslenme. İstanbul: 

Hayat Yayınları, 2012. 

Bursevî, İsmail Hakkı. Muhtasar Rûhu’l Beyân Tefsiri. çev. Muhammed Ali esSabûnî. 

İstanbul: Damla Yayınevi, 2002. 

Cerrahoğlu, İsmail. Tefsir Tarihi. Ankara: Fecr Yayınevi, 1996. 

Cerrahoğlu, İsmail. Tefsir Usulü. Ankara: TDV Yayınları, 2015. 

el-Cevherî, Ebû Nasr İsmail b. Hammad. Tâcu’l-Lüga ve Sihâhu’l-Arabiyye. thk. Ahmed 

Abdulğafûr Attar. 1 Cilt. Beyrût: Daru’l-İlm, 1987. 

Cevherî, Tantavî. el-Cevâhir fî Tefsîri’l Kur’ân. Mısır: 1931. 

Çapan, Ergün. “İfrat ve Tefrit Arasında Kur’an ve İlmi Hakikatler”. EKEV Akademi 

Dergisi. 16/51 (2012), 167-196. 

Çelik, Ömer. Tek Kaynak İki Irmak Kur’an’dan Teknolojik Yansımalar. İzmir: Işık 

Akademi Yayınları 2009. 

Çetin, Abdurrahman. “Nesih”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/579. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Demir, Şehmus. “Bilimsel Tefsirin Tarihî Süreci ve Eleştirisi”. Kur’an ve Pozitif Bilim. 

ed. M. Turan Çalışkan. 61-86. İstanbul: Kuramer Yayınları, 2020. 

Demir, Şehmus. Kur’ân’ın Yeniden Yorumlanması. İstanbul: İnsan Yayınları, 2014. 

Demirci, Muhsin. Kur’an Tarihi. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2005. 

Demirci, Muhsin. Kuranın Temel Konuları. İstanbul: İfav Yayınları, 2000. 

Demirci, Muhsin. Tefsir Tarihi. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları, 2003. 

Diş, Atilla. Aile Boyu Sağlık ve Kişisel Bakım Rehberi. İstanbul: Yeni Şafak Yayınları, 

2007. 

Duman, Zeki. Kur’an ve Tıbba Göre İnsanın Yaratılışı ve Tüp Bebek Hadisesi. İstanbul: 

Nil yayınları, 1991. 

Ebû Dâvûd, Süleymân b. İshâk es-Sicistânî. es-Sünen. 4 Cilt. İstanbul: Çağrı Yayınları, 

1992. 

Eren, Cüneyt. “Bilimsel Tefsir Metodolojisi”. İslâmî İlimlerde Metodoloji/Usûl Meselesi-

1. ed. İsmail Kurt. 560-571. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2005. 



KAYNAKLAR              Ali KAYA 
 

127 
 

Ertan, Ayfer vd., Maden Teknolojisi Genel Jeoloji 9. Sınıf Ders Kitabı. Ankara: MEB 

Yayınları, 2020. 

Esed, Muhammed. Kur'an Mesajı. çev. Cahit Koytak, Ahmet Ertürk. 3 Cilt. İstanbul: 

İşaret Yayınları, 1999. 

Fehd, Tevfik. “İlm-i Felek”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/126-129. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

el-Ferâhîdî, Halîl b. Ahmed. Kitabü’l-Ayn. 4 Cilt. Beyrut: Daru’l Kutubi’l İlmiyye, 2003. 

el-Gazzâlî, Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed. Cevâhiru’l Kur’ân. çev. Abdülhalik 

Duram. İstanbul: Hikmet Neşriyat, 2011. 

el-Gazzâlî, Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed. İhyâu Ulûmi’d-Dîn. çev. Ahmed 

Serdaroğlu. İstanbul: Bedir Yayınları, 1974. 

Gezer, Süleyman. “Enzelnâ el-Hadîd İfadesinin Tercüme ve Yorumları Üzerine Bazı 

Değerlendirmeler”. Gazi Üniversitesi Çorum İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/10 

(Şubat 2006), 97-110. 

Gezer, Süleyman. Kur’an’ın Bilimsel Yorumu Bir Zihniyet Tahlili. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2016. 

Güllüce, Veysel. “Destekleyenler ve Karşı olanlar Açısından Bilimsel Tefsir”. Kur’an ve 

Pozitif Bilim. ed. M. Turan Çalışkan. 111-155. İstanbul: Kuramer Yayınları, 2020. 

Güllüce, Veysel. “İbn Rüşd’ün Eserlerindeki Bilimsel Tefsir Örnekler”. Diyanet İlmî 

Dergi 48/3 (Eylül 2012), 79-88. 

Güllüce, Veysel. Bilimsel Tefsirde Usûl. Erzurum: Aktif Yayınevi, 2007. 

Güzel, Ragıp - Özpınar, Ahmet. Kur’an’da Adı Geçen Besinler İstanbul: Çelik Yayınevi, 

2006. 

Han, Fethullah. Kur’ân ve Ayetleri. çev. Safiye Gülen. İstanbul:  İnkılap Yayınları, 1998. 

Hatiboğlu, Çiğdem Ataman vd. Hıv Bilgilendirme Kitabı. Ankara: Türk Klinik 

Mikrobiyoloji ve İnfeksiyon Hastalıkları Derneği Yayınları, 2016. 

Hawking, Stephen. Zamanın Kısa Tarihi. çev. Barış Gönülşen. İstanbul: Alfa Yayınları, 

2015. 

Işık, “Emin. En’âm Sûresi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 11/169-170. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Işık, Emin. “A’lâ Sûresi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 2/311. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1989. 

Işık, Emin. “Hadîd Sûresi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15/13-14. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 



KAYNAKLAR              Ali KAYA 
 

128 
 

İbn Âşûr, Muhammed b. Tâhir. et-Tahrîr ve’t-Tenvîr Mine’t-Tefsîr. Beyrut: Müessesetu 

Tarîh, 2000. 

İbni Kesir, Ebu’l Fidâ İsmail. Hadislerle Kur’ân-ı Kerim Tefsiri. çev. Bekir Karlığa-

Bedrettin Çetiner. İstanbul: Çağrı Yayınları, 1993. 

el-İsfahânî, Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb. El-Müfredât Fi Garîbi'l-Kur'an. çev. 

Yusuf Türker. İstanbul: Pınar Yayınları, 2007. 

Kadıoğlu, Asım - Kaya, Yusuf. Genel Botanik Erzurum: Ayhan Ofset Yayınları, 2001. 

Kalkan, Yunus. Büyük Patlama ve Yaratılış BigBang Teorisinin Teistik Deliller 

Açısından Değeri. Ankara: Serencam Yayınları, 2019. 

Karaçam, İsmail. En Büyük Mucize Kur’an’ın İlmî ve Edebî Sırları. İstanbul: Yeni Şafak 

Yayınları, 2005. 

Karaman, Hayrettin vd., Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsiri. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 2014. 

Kaya, Mahmut. “Ay”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 4/182-183. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1991. 

Kazar, Erman. Kur’an’ın Allah’tan Geldiğinin Delilleri. İstanbul: e-Kitap Yayınları, 

2018. 

Kırca, Celal. “Bir Anlama Sorunu Olarak Kur’an Yorumlarında Rasyonalizasyon”. 

Tarihten Günümüze Kur’an’a Yaklaşımlar. ed. Bilal Gökkır vd. 181-212. 

İstanbul: İlim Yayma Vakfı Kur'an ve Tefsir Akademisi, 2010. 

Kırca, Celal. İlimler ve Yorumlar Açısından Kur’an’a Yönelişler. İstanbul: Marifet 

Yayınları, 2009. 

Kırca, Celal. Kur’ân ve Bilim. İstanbul:  Marifet Yayınları, 1997. 

Kırca, Celal. Kur’ân ve Fen Bilimleri. İstanbul: Marifet Yayınları, 1997. 

Kırca, Celal. Kur’an’ı Kerim ve Modern İlimler. İstanbul: Marifet Yayınları, 1982. 

Kubat, Mehmet. “Kur’an’ın Öğretisi ve Modern Bilimin Verileri Işığında Düz Dünya 

Teorisi’nin Tartışılması”. Mesned İlahiyat Araştırmaları Dergisi 10/2 (Kasım 

2019), 321-352. 

el-Kurtubî, Ebu Abdullah Muhammed b. Ahmed. el- Câmiu li-Ahkâmi’l- Kur’ân. çev. 

Beşir Eryarsoy. İstanbul: Buruç Yayınları, 1997. 

Kutluer, İlhan. “İlim”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/109-114. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2000. 

Kutub, Seyyid b. İbrâhîm b. Hüseyn eş-Şâzilî. Fî Zilâli’l-Kurʾân. çev. M. Emin Saraç-İ. 

Hakkı Şengüler- Bekir Karlığa. İstanbul: Hikmet Yayınları, 1979. 



KAYNAKLAR              Ali KAYA 
 

129 
 

Lightman, Alan. Yıldızların Zamanı. çev. Murat Alev. Ankara: TÜBİTAK Yayınları, 

2000. 

Moore, Keith Leon vd., Klinik Yönleri ile İnsan Embriyolojisi. çev. Mehmet Yıldırım vd. 

İstanbul: Nobel Tıp Kitabevleri, 2002. 

Moore, Patrick. Gezegenler Kılavuz. çev. Özlem Özbal. Ankara: TÜBİTAK Yayınları, 

2000. 

MTA, Maden Arama ve Tetkik Genel Müdürlüğü. Dünyada ve Türkiye’de Demir (Eylül 

2017). https://www.mta.gov.tr. 

en-Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî. es-Sünen. 8 Cilt. İstanbul: Çağrı 

Yayınları, 1992. 

Nevfel, Abdurrezzak. Allah ve Modern İlim. çev. Akif Nuri Karcıoğlu. İstanbul: Dâva 

Yayınları, 1978. 

Oğuz, Sıdıka vd. “Üniversite Öğrencilerinin Alkol Kullanma ve Alkolün Kalp Sağlığı 

Üzerindeki Etkisini Bilme Durumu”. Adıyaman Üniversitesi Sağlık Bilim Dergisi 

1/2 (2015), 65-76. 

Opıtz, Karl. Kur’an’da Tababet. çev. Feridun Nafiz Uzluk. Ankara: AÜ. Tıp Fakültesi 

Yayınları, 1971. 

Öz, Ahmet. Kur’an’ı Anlamada Bağlam. İstanbul: Hikmetevi Yayınları, 2016. 

Öz, Ahmet. Kur’an’ın Ana Konuları. İstanbul: Ensar yayınları, 2021. 

Özdemir, Şuayip. “Alkol ve Uyuşturucunun Zararları ve Gençliğin Alkol ve 

Uyuşturucudan Korunmasında Alınması Gerekli Önlemler”. Diyanet İlmi Dergi 

40/4 (Aralık 2004), 99-112. 

Özyazıcı, Alparslan. Alkollü İçkiler Sigara ve Madde Bağımlılığı. Ankara: DİB yayınları, 

2012. 

er-Râzî, Fahruddin. Tefsir-i Kebir Mefâtihu’l-Gayb. 14 Cilt. Ankara: Akçağ Yayınları, 

1990. 

es-Suyûtî, Celaleddin Abdurrahman. el-İtkân fî Ulûmi’l-Kur’ân. 2 Cilt. Beyrut: Dâr-u İbn 

Kesîr, 2002. 

eş-Şâtıbî, Ebû İshâk. el-Muvâfakât fî Usûli’ş-Şerîʿa. çev. İbrahim Ramazan. 2 Cilt. 

Beyrut: Dârü’l-Ma‘rife, 2004. 

Şeftalioğlu, Aysel. İnsan Embriyolojisi. Ankara: Tıp Teknik Yayınları, 1998. 

Şimşek, Mehmet Sait. “İlmî Tefsir Üzerine”, Günümüz Din Bilimleri Araştırmaları ve 

Problemleri Sempozyumu. 199-204. Samsun: Tdv Yayınları, 1989. 

Şimşek, Mehmet Sait. Günümüz Tefsir Problemleri. İstanbul: Hikmetevi Yayınları, 2017. 

https://www.mta.gov.tr/


KAYNAKLAR              Ali KAYA 
 

130 
 

Tabbara, Abdülfettah. Kur’an ve Modern İlim. çev. Celal Yıldırım. Konya: Uysal 

Yayınevi, Ts. 

et-Taberî, Ebu Cafer Muhammed b. Cerir. Taberî Tefsiri. Hisar Yayınevi: 8/514. 

Tanın, Turan – Erev, Muhittin. Astronomi Dersleri. İstanbul: İnkılap ve Aka Kitabevleri, 

1970. 

Temel, Ahmet Vefa. “Kur’an’daki Meteorolojik Kavramların Değerlendirilmesi”. 

Diyanet İlmî Dergi 57/1 (Mart 2021), 75-104. 

Tiyek, Fatih. “Kur’an Ayetlerini Bilimsel Verilerle İlişkilendirmenin Çerçevesi Üzerine”. 

Kur’an ve Pozitif Bilim. ed. M. Turan Çalışkan. İstanbul: Kuramer Yayınları, 

2020. 

Toker, Cihat. Bitki Morfolojisi. Ankara: Aü. Fen Fakültesi Biyoloji Bölümü Yayınları, 

2004. 

Topal, Sümeyra vd. “Emzirmenin Anne Sağlığına Yararları”. Sakarya Üniversitesi Sağlık 

Bilimleri Dergisi 3/1 (Mart 2017), 26-29. 

Topaloğlu, Bekir. “Kıyamet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 25/516-522. 

Ankara: TDV Yayınları, 2002.  

Tosun, Musa. “Tıp Açısından İçki”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 21/462-

464. İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

Tuna, Taşkın. Uzayın Sırları. İstanbul: Boğaziçi Yayınları, 1994. 

Turgay, Nurettin. “Kur’ân Açısından Hayvanlar ve Bitkiler”. Bildiriler. ed. Fahri 

Kayadibi. 2/299-300. İstanbul: Yalın Yayıncılık, 2008. 

Yakıt, İsmail. “Kur’an’da İnsanın Yaratılışı ve Evrimi”. Süleyman Demirel Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 5 (1998), 1-16. 

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi. Hak Dini Kur’an Dili. Ankara: Akçağ Yayınları, 

1995. 

Yeniçeri, Celal. “Güneş”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 14/291-292. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1996. 

Yeniçeri, Celal. Uzay Âyetleri Tefsiri. İstanbul: Erkam Yayınları, 1995. 

Yıldırım, Celal. İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri. İzmir: Anadolu Yayınları, 1991. 

Zehebî, Muhammed Hüseyin. et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn. 2 Cilt. Kahire: Dâru’l-Hadis, 

2005. 

ez-Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Carullah Muhammed b. Ömer. el-Keşşâf An Haḳâ’iḳi 

Ğavâmiżi’t-Tenzîl ve Uyûni’l-Eḳāvîli fî Vücûhi’t-Teʾvîl. çev. Ahmet Alim vd. 

İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2018. 



KAYNAKLAR              Ali KAYA 
 

131 
 

Zindânî, Abdülmecid. Kur’an’da İlmî Mucizeler. çev. Resul Tosun. İstanbul: Kayıhan 

Yayınları, 1995. 

Zuhaylî, Vehbe. Tefsirü’l-Münir. Risale Yayınları: 9/40-43.  

ez-Zürkânî, Muhammed Abdülazîm. Menâhilü’l İrfân fî Ulûmi’l Kur’ân. Beyrut: Dâru’l 

Kütübi’l İlmiyye, 2004. 

İnternet Kaynakları 

https://www.biyografi.info/kisi/bayraktarbayrakli, (Erişim Tarihi: 09.06.2021). 

https://www.benlikitap.com/urun/imtihan-pedegojisi-ve-olcme-degerlendirme-

teknikleri; (Erişim tarihi, 10.06.2021). 

İstanbul Teknik Üniversitesi (İTÜ), “Güneş Sistemi I: Güneş Sistemi ve Oluşumu”  

(Erişim 17 Mart 2022). 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Jeoloji (Erişim 28 Haziran 2022). 

https://hsgm.saglik.gov.tr/tr/bulasici-hastaliklar/hiv-aids (Erişim Tarihi 22.08.2022). 

https://biyolojik.org/zooloji/101-zooloji-zoology (Erişim Tarihi 24.08.2022). 

https://www.facebook.com/pg/byrktrbayrakli, (Erişim Tarihi: 09.06.2021). 


