
 

 

 

T.C. 

KİLİS 7 ARALIK ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TARİH ANA BİLİM DALI 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

SELÇUKLU MUHTARİYETLERİNİN 

KÜLTÜREL, SOSYAL, EKONOMİK 

YAPILARI ve GÜNÜMÜZ 

COĞRAFYASINDA SELÇUKLU BAKİYESİ 

TÜRK VARLIĞI 

İSMAİL ÖZTÜRK 

 KİLİS 2023 



T.C. 

KİLİS 7 ARALIK ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TARİH ANA BİLİM DALI 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

SELÇUKLU MUHTARİYETLERİNİN KÜLTÜREL, SOSYAL, EKONOMİK 

YAPILARI ve GÜNÜMÜZ COĞRAFYASINDA SELÇUKLU BAKİYESİ TÜRK 

VARLIĞI 

 

 

 

 

İSMAİL ÖZTÜRK 

 

 

 

 

 

DANIŞMAN: DR. ÖĞR. ÜYESİ ABDULLAH BAYINDIR 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KİLİS 

2023



  

 

T.C. 

KİLİS 7 ARALIK ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

JÜRİ VE ENSTİTÜ ONAY SAYFASI 
 

 

Abdullah BAYINDIR danışmanlığında, İsmail ÖZTÜRK tarafından hazırlanan “Tez 

Selçuklu Muhtariyetlerinin Kültürel, Sosyal, Ekonomik Yapıları ve Günümüz 

Coğrafyasında Selçuklu Bakiyesi Türk Varlığı” adlı tez çalışması tarih yazınız 

tarihinde aşağıdaki jüri tarafından oy birliği/çokluğu ile Kilis 7 Aralık Üniversitesi 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Tarih Ana Bilim Dalı’nda YÜKSEK LİSANS TEZİ 

olarak kabul edilmiştir. 

Bu tezin kabulü, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Yönetim Kurulunun  ……/……/202… tarih 

ve  ….…/……. sayılı kararı ile onaylanmıştır. 

 

Jüri Üyeleri Unvanı, Adı Soyadı  

(Üniversite, Fakülte, Ana Bilim Dalı) İmza 

Danışman 
Dr. Öğr. Üyesi Abdullah BAYINDIR 

(Kilis 7 Aralık Üniversitesi, Fen Edebiyat 

Fakültesi, Tarih Ana Bilim Dalı) 

 

Üye 
Dr. Öğr. Üyesi Fatma ÇAPAN 

(Gaziantep Üniversitesi, Fen Edebiyat Fakültesi, 

Tarih Ana Bilim Dalı) 

 

Üye 
Dr. Öğr. Üyesi Hasan YENİDOĞAN (Kilis 7 

Aralık Üniversitesi, Fen Edebiyat Fakültesi, Tarih 

Ana Bilim Dalı) 

 

 

 

 

 

 Dr. Öğr. Üyesi Erdinç GÜLCÜ 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürü



i 

 

ÖZET 

 

SELÇUKLU MUHTARİYETLERİNİN KÜLTÜREL, SOSYAL, EKONOMİK 

YAPILARI ve GÜNÜMÜZ COĞRAFYASINDA SELÇUKLU BAKİYESİ TÜRK 

VARLIĞI 

 

 

İsmail ÖZTÜRK 

 

Tarih Ana Bilim Dalı 

Kilis 7 Aralık Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

Danışman: Dr. Öğr. Üyesi Abdullah BAYINDIR 

                                              Sayfa: 181                 Yıl:2023 

XI. yüzyıl başlarından itibaren fütuhat hareketleri ile birlikte İran, Azerbaycan, Irak, 

Suriye ve Anadolu’nun Türkler tarafından ele geçirilmesi ile bu coğrafyalarda siyasi, 

ekonomik, kültürel ve etnik sahada bir değişim süreci başlamıştır. Türkmen Beylerinin 

akınları ve fetihleri neticesinde Azerbaycan, Karabağ ve Ön Asya üzerinden yoğun bir 

Türkmen göçünün bu bölgeye doğru gerçekleşmesi ile toplumsal ve kültürel alanda 

olduğu gibi, etnik olarak da ciddi değişimler gerçekleşmiştir. Bu bağlamda çalışmamızda 

Büyük Selçuklu Devleti’ne bağlı muhtariyetlerin oluşum süreci ve bölgeye sosyal ve 

kültürel olarak bıraktıkları miras ele alınmış, bugün bu coğrafyadaki Türk varlığının 

menşei açıklanmaya çalışılmıştır. 

Çalışmamızda, literatürdeki kitaplar ve arşiv kaynaklarından faydalanılarak; Anadolu, 

Irak, Kirmân ve Suriye-Filistin Selçuklularının idaresi altında kalan bölgelerdeki Türk 

varlığı ele alınmış, giriş bölümünde araştırma alanı ile ilgili bilgiler verilmiştir. İkinci 

bölümde metbû devlet Büyük Selçuklu İmparatorluğu, Türk Hâkimiyet anlayışı 

hakkında, üçüncü bölümde muhtariyetlerin oluşum süreci, göç hareketleri ele alınarak 

muhtariyetlerin Türk tarihi açısından önemi, etkin oldukları bölgelerdeki faaliyetleri ve 

Türklerin meskûn olduğu bölgeler hakkında bilgiler verilmiştir. 

Anahtar Sözcükler: Selçuklular, Muhtariyet, Tabi Devlet, Anadolu, Irak, Kirmân, 

Suriye, Filistin. 



ii 

 

ABSTRACT 

 

CULTURAL, SOCIAL, ECONOMIC STRUCTURES of SELJUK AUTONOMOUS 

STATES and THE TURKISH EXISTENCE REMAINING FROM SELJUK in 

TODAY'S GEOGRAPHY 

 

 

İsmail ÖZTÜRK 

 

Department of History 

Kilis 7 Aralik University, Graduate Education Institute 

Supervisor: Lecturer Dr. Abdullah BAYINDIR 

                                        Page:181          Year:2022 

With the conquest of Iran, Azerbaijan, Iraq, Syria and Anatolia by the Turks with the 

conquest movements since the beginning of the XIth century, a process of political, 

economic, cultural and ethnic change started in these geographies. As a result of the raids 

and conquests of Turkmen beys, an intensive Turkmen migration from Azerbaijan, 

Karabakh and Asia Minor to this region led to serious ethnic changes as well as social 

and cultural changes. In this context, in our study, the formation process of the muhtarets 

under the Great Seljuk State and the legacy they left to the region socially and culturally 

were discussed, and the origin of the Turkish presence in this geography today was tried 

to be explained. 

In our study, the Turkish presence in Anatolia, Iraq, Kirmân and Syria-Palestine under 

the rule of the Seljuks was discussed by making use of books and archival sources in the 

literature. In the second part, information about the Great Seljuk Empire, the 

understanding of Turkish sovereignty, and in the third part, the formation process of the 

sultanates, migration movements, the importance of the sultanates in terms of Turkish 

history, their activities in the regions where they were active and the regions where Turks 

were inhabited were given. 

Keywords: Seljuks, Muhtar, Subject State, Anatolia, Iraq, Kirmân, Syria, Palestine.  

 

 



iii 

 

TEŞEKKÜR 

Bu çalışmanın gerçekleştirilmesinde destek ve katkılarından dolayı danışmanım Dr. Öğr. 

Üyesi Abdullah BAYINDIR’a teşekkürlerimi sunarım.  

Yüksek Lisans konusunda beni cesaretlendiren Arş. Gör. Mustafa Kemal SAĞLAM’a, 

çalışmalarımın çeşitli aşamalarında bana destek olan Doç. Dr. Hasan IŞIK’a, teşekkürü 

borç bilirim.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

 

03/01/2023 

ETİK İLKE VE KURALLARA UYGUNLUK BEYANNAMESİ 

Bu tez çalışmasının kendi çalışmam olduğunu, tezin planlanmasından yazımına kadar 

bütün aşamalarda bilimsel etik ilke ve kurallara uygun davrandığımı; bu tezdeki bütün 

bilgileri akademik ve etik kurallar içinde elde ettiğimi, kullanmış olduğum tüm bilgiler 

ve yorumlar için kaynak gösterdiğimi ve bu kaynaklara kaynakçada yer verdiğimi, hiçbir 

şekilde “intihal içermediğini” beyan ederim.  Herhangi bir zamanda, çalışmamla ilgili bu 

beyanıma aykırı bir durumun saptanması durumunda, ortaya çıkacak tüm ahlaki ve 

hukuki sonuçları kabul ettiğimi bildiririm. 

                                                                                                     

                                                                                                                İmza 

İsmail ÖZTÜRK 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

İÇİNDEKİLER 

sayfa 

ÖZET ................................................................................................................................ i 

ABSTRACT ..................................................................................................................... ii 

TEŞEKKÜR ................................................................................................................... iii 

ETİK İLKE VE KURALLARA UYGUNLUK BEYANNAMESİ ............................ iv 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................... v 

SİMGELER ve KISALTMALAR DİZİNİ ................................................................. vii 

TABLOLAR DİZİNİ ................................................................................................... viii 

HARİTALAR DİZİNİ ................................................................................................. viii 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM .......................................................................................................... 1 

1.1. ÇALIŞMANIN AMACI ve YÖNTEMİ .............................................................. 1 

1.2. ÇALIŞMANIN KAPSAMI, ÖNEMİ VE PROBLEMATİĞİ ........................... 2 

İKİNCİ BÖLÜM ............................................................................................................. 4 

2.1. BÜYÜK SELÇUKLU DEVLETİ ......................................................................... 4 

2.1.1. Selçukluların Kökeni ..................................................................................... 8 

2.1.2. Selçuklularda Hâkimiyet Anlayışı ............................................................... 18 

2.1.3. Dandanakan Savaşı ve Merv Toyu .............................................................. 28 

2.1.4. Muhtariyetlerin Oluşma Süreci ................................................................... 29 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ....................................................................................................... 32 

3.1. SELÇUKLU MUHTARİYETLERİ .................................................................. 33 

3.1.1. Kirmân Selçukluları .................................................................................... 33 

3.1.1.1. Kirmân Selçukluları Siyasi Tarihi ................................................................... 33 

3.1.1.2. Kirmân Coğrafyası ve Kirmân Selçukluları İktisadi ve İdari Yapı ................. 35 

3.1.1.3. Kirmân Selçukluları Kültür ve Medeniyeti ...................................................... 46 

3.1.1.4. Kirmân Selçuklularının Hâkim Olduğu Coğrafyada Türk Varlığı ................ 48 

3.1.2. Irak Selçukluları .......................................................................................... 51 



vi 

 

3.1.2.1. Irak Selçukluları Siyasi Tarihi ......................................................................... 51 

3.1.2.2. Irak Coğrafyası ve Irak Selçukluları İktisadi Yapı ......................................... 53 

3.1.2.3. Irak Selçukluları İdari Yapı ............................................................................. 56 

3.1.2.4. Irak Selçukluları Kültür ve Medeniyeti ........................................................... 62 

3.1.2.5. Irak Selçuklularının Hâkim Olduğu Coğrafyada Bugünkü Türk Varlığı ..... 64 

3.1.3. Suriye-Filistin Selçukluları .......................................................................... 67 

3.1.3.1. Suriye-Filistin Selçukluları Siyasi Tarihi ........................................................ 67 

3.1.3.2. Suriye-Filistin Coğrafyası ve Suriye-Filistin Selçuklularında İktisadi ve İdari 

Yapı………………… ..................................................................................................... 71 

3.1.3.3. Suriye-Filistin Selçukluları Kültür ve Medeniyeti........................................... 78 

3.1.3.4. Suriye-Filistin Selçuklularının Hâkim Olduğu Coğrafyada Bugünkü Türk 

Varlığı…….. ................................................................................................................... 82 

3.1.4. Anadolu Selçukluları .......................................................................................... 85 

3.1.4.1. Anadolu Selçuklu Devleti’nin Kuruluşunun Tarihi Temelleri, Selçuklular 

Öncesi Anadolu ve Malazgirt Zaferi ............................................................................. 85 

3.1.4.2. Kutalmışoğulları ve Selçuklu Mücadelesinin Temel Meseleleri ..................... 89 

3.1.4.3. Anadolu Selçukluları Siyasi Tarihi .................................................................. 91 

3.1.4.4. Anadolu Selçukluları İktisadi ve İdari Yapı .................................................. 112 

3.1.4.6. Anadolu Selçukluları Kültür ve Medeniyeti .................................................. 124 

3.1.4.7. İlmi Faaliyetler ................................................................................................ 131 

3.1.4.8. Anadolu Selçuklularının Hâkim Olduğu Coğrafyada Kınıklara Ait Yerleşim 

Yerleri…… ................................................................................................................... 134 

SONUÇ ........................................................................................................................ 136 

KAYNAKLAR ............................................................................................................ 138 

EKLER ........................................................................................................................ 163 

HARİTALAR .............................................................................................................. 174 

ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................ 180 



vii 

 

 

SİMGELER ve KISALTMALAR DİZİNİ 

Bkz.    : Bakınız 

Çev.    : Çeviren 

DGBİT   : Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi 

DİA    : Diyanet İslam Ansiklopedisi 

DİBD    : Diyanet İşleri Başkanlığı Dergisi 

DTCFD  : Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi 

DTCFTAD   : Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Tarih Araştırmaları Dergisi 

Ed.    : Editör 

Haz.    : Hazırlayan 

İA.    : İslam Ansiklopedisi 

İSAM.   : İslam Araştırmaları Merkezi 

İÜ    : İstanbul Üniversitesi 

İÜEF    : İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

İÜEFD   : İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi 

İÜEFTD   : İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Dergisi 

MEB.    : Milli Eğitim Bakanlığı 

MSKMSB   : Milli Selçuklu Kültür ve Medeniyeti Semineri Bildirileri 

Neşr.    : Neşreden 

s.    : Sayfa 

SAD    : Selçuklu Araştırmaları Dergisi 

SÜSAM   : Selçuk Üniversitesi, Selçuklu Araştırmaları Merkezi 

TAD    : Türkiyat Araştırmaları Dergisi 

TDAD   : Türk Dünyası Araştırmaları Dergisi 

TDAV.   : Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı 

TDK.    : Türk Dil Kurumu 

TM    : Türkiyat Mecmuası 

TTK.    : Türk Tarih Kurumu 

USAD   : Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 

Yay.    : Yayınlayan 

YT.    : Yeni Türkiye 



viii 

 

TABLOLAR DİZİNİ 

Tablo.1. XVI. Yüzyılda Kınıklara Ait Yerleşim Yerleşimler, Bağlı Bulundukları Sancak 

ve Kazalar…………………………………………………………………………......161 

Tablo.2. 1981 Yılı İtibarıyla Türkiye’de Kınık İsimli Yerleşim Yerleri……………...163 

Tablo.3. Büyük Selçuklu Hükümdarları……………………………………………….164 

Tablo.4. Kirmân Selçuklu Hükümdarları………………………………………….......164 

Tablo.5. Irak Selçuklu Hükümdarları………………………………………………….165 

Tablo.6. Suriye-Filistin Selçuklu Hükümdarları………………………………………165 

Tablo.7. Anadolu Selçuklu Hükümdarları…………………………………………….166 

Tablo.8. Büyük Selçukluları Soy Ağacı……………………………………………….167 

Tablo.9. Kirmân Selçukluları Soy Ağacı………………………………………………168 

Tablo.10. Irak Selçukluları Soy Ağacı………………………………………………...169 

Tablo.11. Suriye-Filistin Selçukluları Soy Ağacı……………………………………..170 

Tablo.12. Anadolu Selçukluları Soy Ağacı……………………………………………171 

 

HARİTALAR DİZİNİ 

Harita.1. Selçuklular Öncesi Türkistan ve Ortadoğu…………………..………………172 

Harita.2. Büyük Selçuklu Devletinin En Geniş Sınırları………………………………173 

Harita.3. Kirmân Selçukları……………………...……………………………………174 

Harita.4. Suriye-Filistin Selçuklu Devleti……………………………………………..175 

Harita.5. Anadolu Selçuklu Devleti Kuruluş Dönemi ve En Geniş Sınırları………….176 

Harita.6. XIII. Yüzyıl Anadolu Ticaret Yolları………………………………………..177



1 

 

GİRİŞ 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1.1.ÇALIŞMANIN AMACI ve YÖNTEMİ  

Tez konumuzu belirlerken ortaya koymak istediğimiz mesele İran, Irak, Suriye ve 

Anadolu coğrafyasındaki Türk varlığının Selçuklu muhtariyetleriyle ilişkisini açıklamak 

ve bu muhtariyetlerin kültürel olarak bulundukları coğrafyaya bıraktıkları mirası ele 

almaktır. Ön Asya’da hüküm süren Türklerin, başta Anadolu olmak üzere yurt tuttukları 

coğrafyalardaki günümüz Türk varlığının menşei konusunda araştırmalar yapılmıştır. Bu 

araştırmalar neticesinde çok geniş bir coğrafyaya yayılan Türklerin, birçok devlet 

kurduğu ve birçok bölgede fetih hareketleri gerçekleştirildiği görülmüştür. Bu nedenle 

meseleyi aydınlatmak üzere çalışma alanımızda bölgesel sınırlandırmalar yapılma gereği 

duyulmuş olup; konumuz, Selçuklu Devleti’nin hanedan mensupları tarafından kurulan 

ve idare edilen muhtariyetlerle sınırlı tutulmuştur. Araştırma konumuz, bölgesel anlamda 

daha dar bir çerçevede ele alınmak üzere sınırlandırıldıktan sonra tabi devletler; siyasi, 

içtimai ve iktisadi açıdan incelemelere tabi tutulmuştur. Tezimizde kullanılan terimler 

standart olarak tezin tamamında aynı şekilde kullanılmıştır. İlk bölümde çalışmamızın 

amacı, yönetimi, kapsamı ve problematiği açıklanmıştır. İkinci bölümde Selçukluların 

kökeni, Büyük Selçuklu Devleti’nin kuruluş aşamaları ve kurulduğu bölgedeki siyasi 

güçlerle münasebetleri yer almaktadır. Kronolojik olarak ele alınan mühim hadiseler ve 

muhtariyetlerin kuruluşuna zemin hazırlayan önemli faktörler sırasıyla verilmiştir. 

Üçüncü bölümde ise hanedan mensupları tarafından ele geçirilen bölgelerde kurulan 

muhtariyetler ele alınmıştır. Üçüncü bölüm, tezimizin ana konusunu oluşturan 

muhtariyetler hakkında en detaylı bilgi verilen kısımdır. Bu kısımda muhtariyetlerin 

kurulduğu coğrafya ve fetih hareketleri, muhtariyetlerin siyasi tarihi ve hâkim oldukları 

coğrafyalarda bugünkü Türk varlığı, kültürel anlamda bıraktıkları miras detaylı bir 

şekilde ele alınmıştır. Bugünkü Türk varlığı ortaya konulmaya çalışırken, uluslararası ve 

resmi verilerden yararlanılmıştır. Tezimiz İran, Irak, Suriye ve Anadolu ile sınırlı 

tutulduğundan bahsi geçen coğrafyalardaki Türk varlığının, menşei bakımından Selçuklu 

dönemine tesadüf eden kısmı ortaya konulmaya çalışılmıştır. Bu aşamada Selçuklu 

muhtariyetlerinin kuruldukları bölgelerde toplumsal açıdan etkileri ve aynı bölgelerde 

bugün hâlâ yerleşik olan Türk varlığının durumu değerlendirilmiştir. Tezimiz kapsamında 



2 

 

döneme ait birinci elden kaynaklar ve araştırma eserleri incelenerek, konumuz 

yorumlanmaya ve analiz edilmeye çalışılmıştır. Tez metninde, basılı olarak erişim imkânı 

olmayan çeşitli yazılı ve elektronik kaynaklar da kullanılmıştır. Çalışmamızı hazırlarken 

kaynakların ve araştırma eserlerinin incelenmesi aşamasında bazı tutarsızlıklarla 

karşılaşılmıştır. Çalışmanın bazı bölümlerinde karşılaşılan bu tutarsızlıklar ile ilgili farklı 

görüşler dipnotlarda belirtilmiştir. Bununla birlikte konunun bütününden kopmamak 

adına, metnin içinde verilmesi uygun bulunmayan bazı konular yine açıklayıcı dipnotlarla 

aktarılmıştır. Eksik kalan ve incelemelere dâhil edilmeyen eserler mutlaka mevcuttur. 

Çalışmamızda aktarılmayan bazı anekdotlara ise çalışma bütünlüğüne tesir etme riski 

olduğundan tezimizde yer verilmemiştir. 

Bütün bu çalışmaların sonucu olarak tezimizin asıl amacı bahsi geçen coğrafyalardaki 

mevcut Türk varlığının ve Türk kültürünün oluşmasında Selçuklu Devletlerinin ne denli 

etkisi olduğunu ortaya koymak, günümüzde bölgede yaşayan Türk kökenli halkın 

Selçuklu dönemine tesadüf eden menşeini tespit etmek ve Selçukluların sosyokültürel 

mirasını ortaya koymaktır. Tezimiz, genel Türk Tarihi içerisinde bir meseleyi kısıtlı 

çerçevede aydınlatmayı amaçlayan bir çalışma olsa da dönemi inceleyen araştırmacılara 

katkı sağlaması hedeflenmektedir.  

1.2. ÇALIŞMANIN KAPSAMI, ÖNEMİ VE PROBLEMATİĞİ 

Büyük Selçuklular ve Tabi Selçuklu Devletleri’nin hüküm sürdüğü sahalarda Oğuzlar ve 

Türkmenler oldukça geniş bir coğrafyaya dağılmışlar, kendilerinden sonra kurulan 

devletler için model alınan medeniyetler kurmuşlardır. Sosyolojik açıdan sadece 

kuruldukları coğrafyayı etkileyen ve zamanla yok olup giden Türk devletlerine nispetle 

Selçuklular çağının ötesinde bir etki bırakmış; kısa zamanda İran, Irak, Anadolu ve 

Suriye’de oldukça etkin bir konuma yükselmişlerdir. Kendilerinden önce kurulan 

devletlerin gelenek ve göreneklerini, zamanın getirdiği yeniliklerle birleştirerek ilerleyen 

Selçuklular kurdukları yüksek medeniyet ile doğu ile batıyı birleştirmişlerdir. Bu nedenle 

günümüze kadar süren etkisi ile Selçuklular diğer Türk devletlerine kıyasla yaşadığımız 

coğrafya için daha önemli bir konumdadır. Selçuklu Devleti içtimai ve iktisadi 

teşebbüsleri ile fethettikleri bölgeleri kalkındırmış; Türklere yeni iskân sahaları 

kazandırarak medeniyetin gelişmesine vesile olmuşlardır. Başka bir deyişle bugün 

Türklerin yurt tuttuğu pek çok coğrafyaya ilk adımı atan ve buralarda kalıcı 

teşkilatlanmayı sağlayan Selçuklulardır. 



3 

 

Selçuklular döneminde hanedan üyeleri tarafından tabi devletler kurulması, kuruldukları 

bölgelerin Türkleştirilme sürecinin en önemli ve ilk aşamasıdır. Özellikle Anadolu’nun 

içlerine uzanan ilk harekâtları düzenleyen Selçuklular, Anadolu coğrafyası ile birlikte 

Ortadoğu’nun da şekillenerek bugünkü halini alması konusunda etkili olmuşlardır. İdari 

ve toplumsal anlamda bu bölgelerde nitelikli bir değişim ortaya koyulmuş; yansımaları 

ise günümüze kadar ulaşmıştır. Fethedilen bölgeleri yurt tutan Türkler, Selçuklu Devleti 

yıkıldıktan sonra dahi varlıklarını sürdürmeyi başarmışlardır. Bu da Selçuklu 

faaliyetlerinin olumlu yansımalarının bir tezahürüdür. Günümüzdeki Türk varlığının 

meskûn olduğu bu sahalar, Selçuklular tarafından Türklerin yerleşimine açılmıştır. Bu 

bölgelerde siyasi yapıların zamanla değişmesine rağmen Türk varlığının kendini 

muhafaza etmesi, Türk Tarihi açısından Selçuklu Muhtariyetleri’nin oldukça önemli bir 

konumda olduğunun ispatıdır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

2.1. BÜYÜK SELÇUKLU DEVLETİ 

“Coğrafya kaderdir”. Sıklıkla duyduğumuz ve insanların içtimai yaşam şartlarının 

coğrafyaya göre şekillendiğini iddia eden bu ifadeyi XIV. yüzyılın ünlü düşünürü İbn 

Haldun dile getirmiştir.1 İbn Haldun, telif ettiği Mukaddime adlı eserde iklimin ve 

coğrafyanın insanların davranışlarına etkilerine değinmiştir. Yaşanılan coğrafyadaki 

bereketin, bolluğun veya yokluğun içtimai yaşam üzerinde doğrudan etkili olduğunu 

ifade eden İbn Haldun; coğrafi etkenlerin toplumların sosyal hayatından, sevk ve 

idaresine; oradan da gelişmişlik düzeyine kadar birçok hayati noktada etkili olduğunun 

altını çizmiştir.2 

Bu bağlamda insanoğlu nerede doğarsa oranın tozuna toprağına bulanır, oranın suyuyla 

yıkanır, oranın güneşiyle kavrulur. Bu anlayış çerçevesinde Asya’nın geniş düzlüklerinde 

yaşayan Türk toplulukları da yaşadıkları sert coğrafyaya adapte olmuş, bozkır yaşam 

kültürünü oluşturmuştur denilebilir. Konargöçer yaşayan ziraat ve hayvancılıkla uğraşan 

Türk toplulukları, bozkır yaşamında zaruri olan bazı ihtiyaçları karşılamak üzere 

yaşanılan bu sert coğrafyaya uygun faaliyetlerde bulunmuşlardır. Bozkırda geniş 

düzlüklerde dağınık yaşamalarına rağmen Türkler, oldukça teşkilatlı ve etkileşim halinde 

olan dinamik bir topluluktur. Çevrelerindeki siyasi oluşumlar ve bunların baskıları veya 

otlak yetersizliği, kıtlık gibi birtakım sebeplerden dolayı mütemadiyen hareket halinde 

olan Türkler için göç, coğrafyanın zaruri ihtiyaçlarından biri haline gelmiştir. Yeni 

otlaklar bulma, bereketli toprakları fethedip yurt edinme amacıyla sürekli göç halinde 

olan Türklerin; İslam’ı kabulü ile Türk Cihan Hâkimiyeti Mefkûresinin3 yanına Nizam-ı 

Âlem’i4 tesis etme ülküsü de eklenince, fetihler ve akabinde yaşanan göç hareketleri de 

yeni bir mana kazanmıştır. Bu göçlerin yanı sıra siyasi baskılar sonucunda göç eden 

toplulukların mevcudiyeti de görülmektedir. Oğuz Yabgu baskısı nedeniyle göç eden 

Selçuklular, yurt edinme çabasına girdikleri coğrafyada yine siyasi baskılarla karşılaşmış 

ve batıya hareket bu şekilde tetiklenmiştir.5 Batıya yönelik kitlesel Türk hareketlerinin 

                                                 
1 Mesut Topal, İbn Haldun, Coğrafya Kaderdir-İlme Dayalı Bir Tarih Felsefesi, (İstanbul: Destek 

Yayınları, 2021), 17. 
2 İbn Haldun, Mukaddime, çev., Halil Kendir,(İstanbul: Yeni Şafak Kültür Armağanı, 2004), C.I, 77-127. 
3 Osman Turan, Türk Cihan Hâkimiyeti Mefkûresi Tarihi, (İstanbul: Boğaziçi Yayınları, 1994), 83. 
4 İbrahim Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, (İstanbul: Ötüken Neşriyat, 2000), 250. 
5 El Hüseyni, Ahbarü’d Devleti’s-Selçukiyye, çev., Necati Lügal, (Ankara: TTK, 1999), 2; Ali Sevim, 

Anadolu’nun Fethi Selçuklular Dönemi, (Ankara: TTK, 2014), 27; İbrahim Kafesoğlu, Doğu Anadolu’ya 



5 

 

neticesinde, bazı yapılanmalar bölgesel olarak sınırlı kalmış bazıları ise büyük 

imparatorlukların kurulmasıyla sonuçlanmıştır. Büyük Selçuklu Devleti’nin kurulması 

öncesi yaşanan kitlesel hareketlere benzer bir şekilde; Moğol istilasından kaçan Türk 

toplulukları da batıya doğru hareket etmiş, Anadolu Beylikleri ve Osmanlı Devleti’ni 

oluşturan aktörler içerisinde yer almıştır.6  

Selçuklular dönemine kadar, Anadolu coğrafyasının doğusunda Türkler yaşamışlar ve 

devlet kurmuşlardır. Yine aynı dönemlerde Karadeniz kuzeyinde yaşayan ve bu bölgeden 

Avrupa’ya giderek devletler kuran Türk toplulukları da mevcuttur. Fakat “Günümüzde bu 

coğrafyada geçmiş Türk devletlerinin bakiyesi olan bir topluluk var mıdır?” sorusu da 

geçerliliğini korumaktadır. Bu soru ele alındığında hayır cevabının daha çok öne çıktığı 

iddia edilebilir. Öte yandan bugün Ortadoğu’da hala mevcudiyetini muhafaza eden Türk 

topluluklarının, varlığının başlangıç noktasının Selçuklular olduğu görülmektedir. 

Burada Türk varlığının olmasında Büyük Selçuklu Devleti’nin çok büyük önemi vardır. 

Çünkü bahsi geçen coğrafyada Türk varlığının yer etmesi ve günümüze kadar da devam 

etmesinde Selçuklu politikalarının etkili olduğu ifade edilebilir.  

Dönem itibarı ile diğer Türk devletlerine nazaran Selçukluların batıya yönelik fetih 

hareketlerine girişmeleri, önemli bir farklılık olarak göze çarpmaktadır. Dönemin 

kuvvetli Türk devletlerinden olan Gazneli Devleti’nin en batı sınırının bugünkü 

Azerbaycan-Hemedan7 civarı olması ve devletin merkezine kıyasla batı denilebilecek bu 

coğrafyanın tamamının tam manasıyla Gazneli hâkimiyetine girmemiş olması bunun bir 

göstergesidir.8 Gaznelilerin en batı merkezi bugün meskûn mahal olmayan ve İran 

sınırları içinde kalan Rey şehridir.9 Burada dikkati çeken bir mesele, Gazneli Mahmud 

oğlu Sultan Mesud’un, Rey Valisi olmasını sürgün olarak nitelendirmesidir.10 

Araştırmacıların birçok defa ele aldığı bu konuda; Mesud, kendini merkezden 

uzaklaştırılmış olarak kabul etmiştir. Mesud’un nihai amacı doğuya, yani merkez olan 

                                                 
İlk Selçuklu Akını (1015-1021) ve Ehemmiyeti, (60. Doğum Yılı Münasebetiyle Fuad Köprülü Armağanı, 

Melanges Fuad Köprülü), (Ankara: TTK,  2000), 189. 
6 Halil İnalcık, “Osmanlılarda Saltanat Veraseti Usulü ve Türk Hâkimiyet Telakkisiyle İlgili”, Ankara 

Üniversitesi SBF Dergisi, C.XVI/I, (1959), 66. 
7 Hemedan ile ilgili ayrıntılı bilgi için ayrıca bkz. Tahsin Yazıcı, “Hemedan”, TDV İslam Ansiklopedisi. 

(İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1998), C.XVII, 183. 
8 Beyhaki Ebu’l Fazl bin Muhammed, Tarih-i Beyhaki, düz., Azizullah Alizade, (Tahran, 2008), 708. 
9 İbrahim Kafesoğlu, Selçuklular ve Selçuklu Tarihi Üzerine Araştırmalar, (İstanbul: Ötüken Yayınları, 

2014), 40; Osman Gazi Özgüdenli, “Rey”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 2008), C.XXXV, 40. 
10 Erdoğan Merçil, Gazneliler Tarihi, (Ankara: TTK, 2007), 96. 



6 

 

Gazne’ye dönmektir. Ama bahsi geçen aynı Rey şehri, Büyük Selçukluların ikinci 

başkentidir. Batı politikasının uygulamaya sokulduğu, fetih hareketlerinin başlatıldığı 

önemli bir merkez konumundadır. Buradan Gazneliler gibi kuvvetli bir devlete nispetle, 

Selçuklu’nun hedefinin Asya’nın içleri değil de batı olduğu ve Selçukluların sürekli 

batıya doğru ilerleme arzusu taşıdığı sonucunu çıkarmak mümkündür.  

Büyük Selçuklu Devleti, fiili olarak 961 tarihi itibari ile Cend’de11 kurulmuştur.12 Daha 

sonra Selçuklular, Arslan Yabgu ile birlikte 985-986 tarihlerinde Maveraünnehir 

bölgesine geçiş yapmışlardır.13 1035’te Horasan’a14 gelerek bu bölgelere ve İran 

coğrafyasına hâkim olmuşlardır.15 Büyük Selçuklular, Oğuz Yabgu Devleti sınırlarından 

uzaklaştıktan sonra Batı Türkistan’da16 Gazne Devleti ve Karahanlı Devleti gibi büyük 

iki Türk devleti arasında sıkışık bir vaziyette, bir nevi göçer topluluk halinde idiler.17 

Gazneliler’e karşı başarıyla yürütülen Nesa (1035), Serahs (1038) mücadeleleriyle, 

akabinde girişilen ve Selçukoğulları için önemli dönüm noktalarında biri olan 

Dandanakan Savaşı (1040) neticesinde bölgede meşru bir kuvvet haline gelmiş ve kalıcı 

olduklarını ispat etmişlerdir.18   

                                                 
11 Kızılorda’nın sağ kıyısında, Kızılorda şehrine yakın olan ve kimler tarafından kurulduğu bilinmeyen kent 

Oğuzların yanısıra, Moğollar ve Çağatay Hanlığı zamanında da önemli bir ticaret şehridir. Ayrıntılı bilgi 

için bkz. Abdülkerim Özaydın, “Cend”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 1993), C.VII, 359-360. 
12 İbnu’l Esir, el Kâmil fî’t-Tarih, çev., Abdülkerim Özaydın, (İstanbul: TTK, 1987), C.IX-XII, 124; 

İbrahim Kafesoğlu, Türk İslam Sentezi, (İstanbul: Ötüken Yayınları, 1999), 97. 
13 Mehmet Altan Köymen, Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, (Ankara: TTK, 2016), C.III, 78; Mehmet 

Altan Köymen,  Selçuklu Devri Türk Tarihi, (Ankara: TTK, 1989), 30. 
14 Günümüzde Kuzeydoğu İran’da bir eyalet olan Horasan ismi eski Farsça ’da güneşin doğduğu yer 

anlamına gelmektedir. Günümüzdekinin aksine dönem itibariyle sadece bir yerleşim yerinin değil geniş bir 

bölgenin adıdır. Merv, Nesa, Serahs, Belh ve Herat gibi dönemin önemli kentlerini kapsamaktadır. 

Günümüzde 6 milyondan fazla insanın yaşadığı Horasan, bölgede bir geçiş güzergâhında olduğu için 

jeopolitik olarak da önem taşımaktadır. Ayrıntılı bilgi için ayrıca bkz. Osman Çetin, “Horasan”, TDV İslam 

Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1998), C.XVII, 234-241. 
15 Ali Sevim-Erdoğan Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, (Ankara: TTK, 2014), 

9. 
16 Horasan’dan başlayarak Çin’e kadar uzanan bu geniş coğrafya XIX. yüzyıla kadar Türkistan olarak 

adlandırılmıştır. Ayrıntılı bilgi için ayrıca bkz. Ahmet Taşağıl, “Türkistan”, TDV İslam Ansiklopedisi. 

(İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2012), C.XLI, 556. 
17 Faruk Sümer, Oğuzlar (Türkmenler), Tarihleri-Boy Teşkilatı-Destanları, (İstanbul: Türk Dünyası 

Araştırmaları Vakfı Yayınları, 1992), 289. 
18 Ali Öngül, Selçuklular Tarihi I, Büyük Selçuklular, Irak, Kirman ve Suriye Selçukluları, (İstanbul: 

Çamlıca Yayınları, 2014), 10; Sevim- Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, 29; 

Kafesoğlu, Selçuklular ve Selçuklu Tarihi Üzerine Araştırmalar, 25; Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk 

İslam Medeniyeti, 95; Sevim, Anadolu’nun Fethi Selçuklular Dönemi, s.30-31; Köymen, Selçuklu Devri 

Türk Tarihi, 46. 



7 

 

Dandanakan Savaşı sonrası artık gerçek bir devlet olarak teşkil edilen Selçuklu 

Devleti’nin ileri gelenleri bir toplantı düzenlediler.19 Eski Türk töreleri gereği ülkenin 

hanedan üyeleri arasında paylaştırılması gündemi ile Merv’de20 bir araya gelen Selçuklu 

ileri gelenleri, elde edilen toprakları bir taksimat ile hanedan üyeleri arasında pay 

etmiştir.21 Gerçekleştirilen bu taksimat, Selçukluların yakın gelecekte inşa etmek 

istedikleri Ortadoğu ve Anadolu politikasının genel hatları ile şekillenmesini sağlamıştır. 

Ardından 1055 tarihi itibari ile Irak’a yönelip Bağdat’ı ele geçiren Selçuklular, siyasi 

meşruiyet temellerini sağlamlaştırmak adına Abbasi Halifesi ile her iki tarafın da 

menfaatleri doğrultusunda sıkı ilişkiler içine girdiler.22 Abbasi Hilafeti, Büvehyi23 

baskısından bunaldıkları bir dönemde kendilerine bağlı yeni bir siyasi kudretin ortaya 

çıkmasını olumlu karşılamıştır.24 Selçuklular Irak ile birlikte Azerbaycan’ı da kontrol 

altına almış; Tuğrul Bey’den itibaren Türkiye yani Anadolu coğrafyasına seferler 

yapmaya başlamışlardır.25 Melikşah döneminden itibaren Uvakoğlu Atsız’ın da Suriye-

Filistin bölgelerini ele geçirmesiyle birlikte Ortadoğu’nun siyasi, ekonomik, etnik ve 

kültürel yapısında meydana gelen büyük değişimlerin öncüsü olmuşlardır.26 Selçuklular 

ile birlikte söz konusu bu coğrafyanın her geçen gün Türkleştirmeye yönelik bir hareket 

                                                 
19 Ali Sevim, “İbnü’l-Adim’in Zübdetü’l-Haleb Min Tarihi Haleb Adlı Eserindeki Selçuklular ile İlgili 

Bilgiler”, Makaleler II, haz., E. Semih Yalçın, Süleyman Özbek, (Ankara: Berikan Yayınevi, 2015), 48; 

Yusuf Küçükdağ-Caner Arabacı, Selçuklular ve Konya, (Konya: Mikro Yayınları, 1999), 20. 
20 Orta Asya’nın önemli şehirlerinden olan Merv, Hazar Denizi ile İran arasında bir geçiş güzergâhında 

olduğundan stratejik bir önem arz etmektedir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Osman Gazi Özgüdenli, “Merv”, 

TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2004), C.XXIX, 221-

223. 
21 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, s.106; Kafesoğlu, Selçuklular ve Selçuklu Tarihi 

Üzerine Araştırmalar, s.26; Bahaeddin Ögel, İslamiyet’ten Önce Türk Kültür Tarihi, (Ankara: TTK, 2014), 

134. 
22 Selçuklu-Abbasi Hilafeti ilişkilerinde ilk temas Halife tarafından sağlanmıştır. Bu Selçuklular açısından 

oldukça değerlidir. Bir bayram günü gelen halifenin elçisine 13 kat hilat giydiren Selçukluların bu 

gelişmeyi ne denli olumlu karşılayıp sevindikleri ortadadır. Bu şekilde başlayan temas, Tuğrul Bey ile 

Halife Kaim bi-Emrillah arasında karşılıklı elçilerin gidip gelmesiyle devam etmiştir. Ayrıntılı bilgi için 

bkz. İmamü’d-din El-Kâtip el-İsfahani, Irak ve Horasan Selçukluları Tarihi, ter., Kıvameddin Burslan, 

(Ankara: TTK, 1999), 4. 
23 Deylem asıllı olan Büveyhiler, 932-1062 yılları arasında İran ve Irak coğrafyasında hüküm sürmüştür. 

Tuğrul Bey 1055 yılında Bağdat’a girmeden önce Abbasi halifesi Kaim bi-Emrillah, Türk askerlerinin 

kumandanı olan Aslan El Besasiri ve Büveyhilerin baskısı altında bulunuyordu. Ayrıntılı bilgi için bkz. 

Erdoğan Merçil, “Büveyhiler”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, 1992), C.VI, 496-500. 
24 Osman Gazi Özgüdenli, “Tuğrul Bey Dönemi”, Selçuklu Tarihi El Kitabı, ed., Refik Turan, (Ankara: 

Grafiker Yayınları, 2016), 65. 
25 Sevim, “İbnü’l-Adim’in Zübdetü’l-Haleb Min Tarihi Haleb Adlı Eserindeki Selçuklular ile İlgili 

Bilgiler”, s.28; Sevim- Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, 134. 
26 Ali Sevim, Suriye Filistin Selçukluları Tarihi, (Ankara: TTK, 1983), 63;  Sevim-Merçil, Selçuklu 

Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, s.134; Öngül, Selçuklular Tarihi I, Büyük Selçuklular, Irak, 

Kirman ve Suriye Selçukluları, 81. 



8 

 

ile kontrol altına alındığını ve peyderpey gerçekleşen bu dönüşümün kısmen de olsa 

başarılı olduğunu söylemek mümkündür. 

2.1.1. Selçukluların Kökeni 

Oğuzları tek parça bir millet olarak değil; bir birlik, bir konfederasyon şeklinde 

düşünmemiz gerekir.27 Nitekim birbiriyle mücadele halinde olan, savaşan kavimler de 

Oğuz Boyları arasında sayılmıştır. Peçeneklerle Oğuzların mücadeleleri, Yabgulular ve 

Karahanlılar ile Selçukoğulları’nın mücadeleleri bunlara örnek teşkil etmektedir. Yine bu 

durumun bir örneği olarak dönem kaynaklarında Oğuzlar ile Çiğiller arasında eski bir 

düşmanlık olduğundan bahsedilmektedir.28 Yabgulu Devleti’nin yıkılmasının 

sebeplerinin de Kıpçakların baskısı ve Kınıkların kopuşu olduğunu, Büyük Selçuklu 

Devleti’nin yıkılışının da Oğuz İsyanları neticesinde vuku bulduğunu görmekteyiz.29 Bu 

vesileyle yeknesak bir Oğuz Milleti’nden söz etmek mümkün değildir. Dönemsel olarak 

askeri ve sayısal açıdan kuvvetli olan ve diğerlerini kontrol altına alan boyun, birçok 

farklı Türk boyunu cebren de olsa bir araya getirerek konfederasyonu oluşturduğunu, 

ancak bu şekilde devletleşmeyi başararak, Oğuz birliğini kurmuş olduğu görülmektedir.30 

Oğuz Birliği’nin kuruluş sürecinde boy beyleri aracılığı ile feodal bir bağla Yabgu’ya 

bağlı bir devlet teşekkülünün mevcudiyeti görülür.31 Seçilmiş kişi ve bir nevi federasyon 

lideri olan Yabgu, boylar üzerinde bir otorite olsa da Yabgu’nun yetkileri boylar üzerinde 

kati bir tahakküme imkân vermemektedir. Yabgu ile ilişkili olan boy liderlerinin belirli 

hakları söz konusudur ve hakları gözetilmek zorundadır. Kolektif bir teşekkül olan Oğuz 

federasyonunun liderliği, bir boyun güçlenerek cebren yönetimi ele geçirmesi veya 

Yabgu’ya bağlı kuvvetlerin ona yüz çevirmesi ile el değiştirebilmektedir.32 Buradan da 

tek komuta merkezi tarafından idare edilen, tek parça bir askeri kuvvetin mevcut olmadığı 

                                                 
27 Osman Karatay, İlk Oğuzlar Köken Türeyiş ve Erken Tarihleri Üzerine Araştırmalar, (İstanbul: Ötüken 

Yayınları, 2020), 16; İsmail Öztürk, “Dîvânü Lugâti't-Türk’te Oğuz Boyları ve Oğuz Kültürü”, ed., Sibel 

KILIÇ, Kültür Tarihi ve Disiplinlerarası Sanat/Tasarım III, Sosyal ve Beşeri Bilimler Alanında Akademik 

Çalışmalar, (İstanbul: Artikel Akademi Yayınları, 2021), 48-56. 
28 Kâşgarlı Mahmud, Dîvânü Lugâti't-Türk, çev., Besim Atalay, (Ankara: TDK, 2000), C.I, 494.  
29 Sümer, Oğuzlar (Türkmenler) Tarihleri-Boy Teşkilatları Destanları, s.139-146; Sergey Grigoreviç 

Agacanov, “Orta Asya Oğuz Boyları Tarihinin Bazı Meseleleri”, haz., Yusuf Akbaba, Gürkan Açıkgöz, 

USAD Bahar (12), (2020): 299-316. 
30 Karatay, İlk Oğuzlar Köken Türeyiş ve Erken Tarihleri Üzerine Araştırmalar, 19. 
31 Omid Safi, “Oğuz Boyu ve 1040 Yılına Kadar Yükselişi”, çev., Nazlı Esim Mergen, Türkler 

Ansiklopedisi (Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 2002), C.IV, 585. 
32 Mehmet Said Polat, Selçuklu Göçerlerinin Dünyası, Karacuk’tan Aziz George Kolu’na, (İstanbul: 

Kitabevi Yayınları, 2004), 39. 



9 

 

anlaşılmaktadır. Bu minvalde Selçukoğullarının Oğuz Yabgu devletinden ayrılmasını bir 

kopuş olarak nitelendirmemek gerekmektedir. Selçuklu ailesinin Oğuz Yabgu 

Devleti’nden ayrılması, zayıflayan Oğuz birliğinin yeniden toparlanması ve yeniden daha 

kuvvetli bir şekilde Kınık sancağı altında toplanması olarak değerlendirilmelidir.  

Türkiye merkezli olan, Orta Asya’dan Balkanlara ve Avrupa içlerine kadar yayılmış 

Oğuzların, binlerce yılı aşkın tarihinin en iyi bildiğimiz kısmı son dokuz yüzyılıdır.33 

Bengü taşlar34 dışında Çin kaynaklarından başka pek bilgi elde edemediğimiz, karanlıkta 

kalan binlerce yıllık bir Türk tarihinin mevcudiyeti iddia edilebilir. Bu durum atalarımız 

Oğuzların yaşam biçimlerden ileri gelmektedir. Nitekim X. yüzyıldan itibaren yavaş 

yavaş İslam dünyasının da tarihine dâhil olan Oğuzlar ile ilgili bilgiler İslam müellifleri 

tarafından kaleme alınmaya başlanmıştır. İlk olarak IX. yüzyıl başlarında Oğuz 

varlığının; Ermeni, Süryani, Fars ve Arap müellifler tarafından kaydedildiği 

görülmektedir.35 Bundan sonraki süreçlerde de Türk müelliflerin eserlerini neşretmeye 

başladığı görülür. Bu müelliflerin içinde kuşkusuz en önemlilerinden biri olan Kâşgarlı 

Mahmud’un, Dîvânü Lugâti't-Türk adlı eserinde oldukça önemli yer tutan ve sıkça 

bahsettiği Oğuzlar ile ilgili birçok önemli bilgiye yer vermiştir.36  

Oğuz Yabgu Devleti ve Karahanlılarla mücadele eden Selçukluların batıya doğru göç ve 

fetih hareketleri neticesinde, Türkistan bölgesi tamamen Oğuzların farklı boylarının 

hâkimiyeti altına girmiş ve bu etkinlik Seyhun Irmağı’nın kuzeyindeki steplerden, 

                                                 
33 X. yüzyıl öncesinde Türklere ait yazılı arşiv vesikası ve Orhun Abideleri’nin benzeri kitabelerin çok az 

sayıda olması araştırmacıların Türk Tarihi’ni yabancı kaynaklardan elde edilen kısıtlı bilgilerle 

yorumlamasına neden olmuştur. X. yüzyıldan itibaren İslam dünyasında, özellikle Bağdat merkezli 

hanedan ve şehir tarihi yazıcılığının başlamasıyla döneme ait bilgiler tasnif edilmeye başlanmıştır. Ayrıntılı 

bilgi için ayrıca bkz. Ahmet Ocak, Selçukluların Dini Siyaseti (1040-1092), (İstanbul: TATAV, 1992), 1-

30. 
34 Türk tarihinin ilk yazılı eserleri denilebilecek olan Orhun Abideleri’nin yazılış tarihi VIII. yüzyıl başları 

olarak tespit edilmiştir. 1893 yılında Danimarkalı dilbilimci Thomsen tarafından bulunan Orhun Abideleri, 

Göktürk Alfabesi’yle yazılmıştır. Ayrıntılı bilgi için bkz. Muharrem Ergin, Orhun Abideleri, İstanbul: 

Boğaziçi Yayınları, 2009. 
35 Tahsin Banguoğlu, “Kaşgari’den Notlar: III - Oğuz Lehçesi Üzerine”, Türk Dili Araştırmaları Yıllığı – 

Belleten C.VIII (1960): 23-48. 
36 Asıl adı Mahmud bin Hüseyin bin Muhammed olan Kâşgarlı Mahmud, XI. yüzyılın en büyük Türk ilim 

adamlarından biridir. Omeljan Pritsak, Mahmud’un Karahanlı hanedan üyelerinden olup, babasının ise 

Barsgan Emiri olabileceğini iddia etmiştir. Ölümsüz eseri Dîvânü Lugâti't-Türk’ün tek ve orijinal nüshası 

İstanbul’un Fatih semtinde bulunan Millet Kütüphanesi’nde, Arabi Yazma Eserler bölümünde, 4189 

numara ile kayıtlı olarak muhafaza edilmektedir. Kitabın son varakasında yazılı olan; “Kitaba 464 senesinin 

Cemaziyülevvel gurresinde başlandı ve dört kere yazıldıktan ve düzenlendikten sonra 466 senesinin 

Cemaziyülahır onuncu pazartesi günü bitirildi” ifadesinden, eserin hicri 1074-1076 tarihleri arasında 

yazıldığı ortaya çıkmaktadır. Kanaatimizce bu kadar kapsamlı bir eserin oturulup 2 yılda yazılması gibi bir 

durum söz konusu değildir, bahsedilen 2 yıllık sürede Kâşgarlı elindeki notları ve çalışmaları bir araya 

toplayarak, bir kitap haline getirmiş olmalıdır. Ayrıntılı bilgi için bkz. Omeljan Pritsak, ”Kaşgari Mahmud 

Kimdir?”, Türkiyat Mecmuası X.1, (1953): 243. 



10 

 

Buhara, Semerkand, Irak, Azerbaycan ile Anadolu’ya kadar yayılmıştır.37 Oğuzların bu 

kadar etkin olduğu bu dönemde yazılan eserlerde ve vakayinamelerde sıklıkla Oğuzlardan 

bahsedilmesi, oldukça önemli yer tutmaları gayet olağan bir durumdur. Kâşgarlı’nın da 

eserinde Oğuzların önemli bir yer tutmasının nedeni eserin kaleme alındığı çağda 

Oğuzların siyaseten etkin olduğu dönem olmasından ileri gelir. Göçebe Oğuz boyları 

sürekli aktif ve hareket halinde olan, yazlık ve kışlık olarak farklı yerlerde konaklayan, 

ekseriyetle ziraat ve hayvancılıkla geçinen, savaşçı bir toplumdur.38 Hatta bu durum o 

kadar benimsenmiştir ki, şehirlerde yaşayan havali için “Yatuk” yani tembel tabiri 

kullanılır olmuş, savaşmayan ve yerleşik olan bu toplumun durumunun aşağılayıcı olduğu 

kanaati toplumda oluşmuştur.39 Oğuzlar ve Oğuzların konuştuğu dil hakkında bilgiler 

veren ilk Türk müellifi olan Kâşgarlı’nın, Arap veya İslam müelliflerinin verdiği şüpheli 

bilgiler karşısında daha sahih bilgiler vermesi, eserini bu nispette değerli kılmaktadır.40  

İbnü’l Esir’in Maveraünnehir41 bölgesine Abbasi Halifesi Ebû Abdullâh Muhammed el-

Mehdibillah42 (775-785) döneminde geldiklerini belirttiği Oğuzların, bu coğrafyada VIII. 

yüzyıl sonlarına doğru aktif olarak boy gösterdiklerini görmekteyiz.43 Bu dönemde Oğuz 

Yabgu Devleti’nin bulunduğu ve Oğuzların ağırlıklı olarak yaşadığı Hazar Denizi ile Aral 

Gölü çevrelerinde Kıpçak baskısı ile bir göç dalgası başlamış, bölgede siyasi istikrar da 

kaybolmuştur.44 Kâşgarlı Mahmud’un tasvir ettiği Oğuz İli haritasında, çoğunlukla 

Siriderya45 bölgesine dair bilgiler verdiği görülür. Bu bölgeden “El-Guzziyatu” diye 

bahsedilmiş, buraların Oğuzların şehirli olanlarına ait başlıca ikametgâh olduğu ifade 

                                                 
37 Zeynep Korkmaz, Türk Dili Üzerine Araştırmalar, (Ankara: TDK, 1995), C.I, 258. 
38 Sümer, Oğuzlar (Türkmenler) Tarihleri-Boy Teşkilatları Destanları, 379. 
39 Kâşgarlı Mahmud, Dîvânü Lugâti't-Türk, C.I, 14. 
40 Banguoğlu, “Kaşgari’den Notlar: III - Oğuz Lehçesi Üzerine”, C.8, 3. 
41 Maveraünnehir, Müslüman müellifler tarafından Ceyhun Irmağı’nın Kuzeydoğusuna verilen isimdir. 

Buhara, Semerkant, Taşkent gibi önemli şehirleri kapsayan Maveraünnehir, nehrin öte tarafı anlamı taşır. 

Ayrıntılı bilgi için bkz. Osman Gazi Özgüdenli, “Maveraünnehir”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: 

TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2003), C.XXVIII, 177-180. 
42 Nahide Bozkurt, “Mehdi-Billah”, TDV İslam Ansiklopesi. (Ankara: TDV İslam Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, 2003), C.XXVIII (2003), 377-379. 
43 İbnü’l Esir, El Kâmil Fî’t -Tarih, C.XI, 117. 
44 Banguoğlu, “Kaşgari’den Notlar: III - Oğuz Lehçesi Üzerine”, C.VIII, s.3; Abdullah Bayındır, 

Selçuklularda Saltanat Mücadeleleri, (İstanbul: Hiper Yayın, 2020), 57. 
45 Orta Asya’nın en büyük ırmaklarından biri olan Siriderya, 3000 kilometreye yakın uzunluğu ile 

çevresinde kurulu olan şehirler için hayati önem taşımaktadır. Ayrıntılı bilgi için bkz. Abdullah 

Muhammedcanov, “Siriderya”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, 2009), C.XXXVII, 272. 



11 

 

edilmiştir.46 Oğuz Beldesinin Karaçuk-Farab47 olarak tasvir edilen haritalardan hareketle 

merkezi bir konumda olduğu görülen Karaçuk ile Oğuz Yabgu Devleti’nin kışlık baş şehri 

olduğunu bildiğimiz Yenikent (Yengi Kent)48 arasında kalan bölgede, yani Siriderya 

kıyısı boyunda birçok şehrin sıralandığı bilinmektedir.49 Yenikent’ten doğuya bütün 

Maveraünnehir bölgesinin Türk memleketi olduğunu da bu şehirlerin isimlerinin Türkçe 

olduğundan, yani Semerkand’a Semizkend, Şaş’a Taşkent, Uzkend’e Tünkend 

denilmesinden anlıyoruz.50 Bu isimler bugün de aynı şekilde kullanılmaktadır fakat 

hâkimiyet alanları değişmiş olduğundan bu şehirlerden bazıları günümüzde İran 

coğrafyası içerisinde kalmıştır. Kâşgarlının “Uzkent’ten Çin’e, Rum’dan Çin’e uzunluğu 

beş bin, genişliği üç bin fersah, tamamı sekiz bin fersah” olarak ifade ettiği Türk 

ülkelerinin sınırını tahayyül etmemize yardım eden bir dikdörtgen tasviri yapmış olduğu 

görülmektedir.51 Suğnak, Sabran, Karnak, Sitkün gibi Oğuzların meskûn olduğu bu 

yerleşim yerleri, Oğuz şehirleri olarak kaydedilmiştir.52   

Oğuz memleketini oluşturan kabilelerin her birine verilen ismi Kâşgarlı ’Boy’ olarak 

kaydetmiştir. Günümüzde de benzer şekilde kullanılan bu kelimenin Orhun Yazıtları’nda 

yer alan ‘Bod’ kelimesinin ilk hali olduğu araştırmacılar tarafından dile getirilmiştir.53 

Osman Karatay, İlk Oğuzlar Köken Türeyiş ve Erken Tarihleri Üzerine Araştırmalar adlı 

eserinde Seyhun civarında XI. yüzyılda yaşayan 22-24 veya 25 Oğuz boyu olduğunu 

belirtmektedir. Kâşgarlı Mahmud ise bu boyları 22 tane olarak kayıt etmiştir.54 

Reşidüddîn Fazlullah Hemedânî ise Oğuz boylarına ait listeyi ancak XIV. yüzyılda 

                                                 
46 Kâşgarlı Mahmud, Dîvânü Lugâti't-Türk, C.I, 330, 404. 
47 Karaçuk, Oğuz beldesinin kuzeyinde yer alan dağlara verilen isimdir. Bu bölgede ismi anılmayan birkaç 

şehir Kâşgarlı Mahmut tarafından zikredilmiş ise de Dede Korkut Destanlarında Karaçuk şehri isminin 

anıldığı görülür. Farab ise bugün Kazakistan sınırları içinde yer alan Siriderya kıyısında yer alan bölgeye 

verilen isimdir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Orhan Şaik Gökyay, Dedem Korkudun Kitabı, (İstanbul: 

Başbakanlık Kültür Müsteşarlığı Yayınları, 1973), 51; Sümer, Oğuzlar (Türkmenler), Tarihleri-Boy 

Teşkilatı-Destanları, 378.  
48 Günümüzde Seyhun’un güneyinde Cenkent Harabeleri olarak anılan bölgede kurulmuş olan Yenikent 

şehrinin kaynaklarda Oğuz hükümdarı olan Yabgu’nun kışlık oturma yeri olduğu bilinmektedir. Yenikent 

yakınlarında o dönem itibarıyla daha küçük iki şehir Cend ve Huvare yer almaktaydı. Ayrıntılı bilgi için 

ayrıca bkz. Vassiliy Viladimiroviç Barthold, Moğol İstilasına Kadar Türkistan, haz., Hakkı Dursun Yıldız, 

(Ankara: TTK, 1990), 192-193. 
49 Köymen, Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi Kuruluş Devri, C.I, 17. 
50 Banguoğlu, “Kaşgari’den Notlar: III - Oğuz Lehçesi Üzerine”, C.VIII, 9. 
51 Kâşgarlı Mahmud, Dîvânü Lugâti't-Türk, C.III, 110.  
52 Kâşgarlı Mahmud, Dîvânü Lugâti't-Türk, C.I, 369-392-393. 
53 Sümer, Oğuzlar (Türkmenler) Tarihleri-Boy Teşkilatları Destanları, 221. 
54 Kâşgarlı Mahmud, Dîvânü Lugâti't-Türk, C.III, 414-415. 



12 

 

Cami’üt Tevarih55 adlı eserinde ortaya koymuştur ki bugün bizim bildiğimiz ve 

kullandığımız boy isimlerinin tamamı burada yer almaktadır. Hemedânî’nin eserinde son 

sırada olan Selçukluların mensubu olduğu Kınık Boyu’nun, Kâşgarlı Mahmud’un Dîvânü 

Lugâti't-Türk adlı eserinde ilk sırada yer alması dikkat çekici bir durumdur. Bunun sebebi 

olarak Kâşgarlı’nın yaşamış olduğu dönemde siyasi olarak en kuvvetli olan ve diğer 

boyları liderliğini üstlenmiş olan Kınık Boyu’nu listenin başına koymuş olması, 

sıralamaya siyasi nüfuz yönünden kuvvetli olan boydan başladığını ve listeyi bu durumu 

göz önünde bulundurarak tanzim ettiğini gösterir.56 Eserde, “Oğuz, Türklerin bir boyudur, 

Türkmen’dirler. Yirmi iki boydan ileri gelir. Başı Kınık’tır ki Selçuk Begleri bu boydan 

inerler. Sonra sırasıyla Kayığ, Bayundur, Yıva, Salgur, Avşar, Bektili, Büğdüz, Bayat, 

Yazgır, Eymür, Kara Bölük, Alka Bölük, Iğdır, Üregir, Tuturga, Ula Yondlug, Töger, 

Becenek, Çavuldur, Çepni, Çarukluğ gelir.” şeklînde Oğuz boyları sıralanmıştır.57 

Reşidüddîn Fazlullah Hemedânî’ ye göre Oğuz Han’ın 24 evladından gelen Oğuz boyları, 

isimlerini Kâşgarlı Mahmud ’un “Dip Dede” olarak ifade ettiği atalarından almaktadır.58 

Kullanılan bu “Dip Dede” kavramı ile Türk boylarının ilk atalarının Oğuz Kağan’ın 24 

çocuğu üzerinden çoğala geldiği ifade edilmek istenmiştir.59 Kâşgarlı Mahmud eserinde 

bu ‘Dip Dede’ olarak tabir edilen oba beylerine Türkmen isminin, Zülkarneyn’in60 Oğuz 

İli’ne düzenlediği bir sefer sırasında verildiğini anlatan bir efsaneye de yer vermiştir.61 

Bilim çevreleri tarafından muteber görülen Kâşgarlı Mahmud ve Reşidüddîn Fazlullah 

Hemedânî gibi iki büyük müellifin farklı dönemlere ait neşrettikleri eserlerinde yer 

verdikleri boy sıralamasında farklılıklar olduğu görülür. Sonraki dönemlerde boy 

                                                 
55 Farsça yazılan Camiu’t-Tevarih,  modern manada ilk dünya tarihi eserlerinden kabul edilmektedir. Âlim, 

devlet adamı ve hekim olan Reşidüddin Fazlullah Hemedani, İlhanlı Hakanı Gazan Han’ın direktifi 

doğrultusunda eserini telif etmiştir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Ramazan Şeşen, “Camiu’t Tevarih”, TDV İslam 

Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1993), C.VII, 132-134. 
56 Sümer, Oğuzlar (Türkmenler) Tarihleri-Boy Teşkilatları Destanları, 223, 230. 
57 Reşidüddin Fazlullah Hemedani, Kaşgarlı Mahmud ve Yazıcızade Ali’nin vermiş olduğu boy 

sıralamalarını alametlerini ve damgalarını ekler kısmında görebilirsiniz. Ayrıntılı bilgi için bkz. Sümer, 

Oğuzlar (Türkmenler) Tarihleri-Boy Teşkilatları Destanları, 229-231. 
58 Kâşgarlı Mahmud, Dîvânü Lugâti't-Türk, C.I, 58 -59. 
59 Türk Devletleri’nde 24 Oğuz Beyi ile ilgili, tesadüf de olabilecek bazı uygulamaların bu beylere atfen 

yapıldığı da düşünülebilir. Örneğin Osmanlı Devleti’nde, Rumeli’nin 24 Sancağa ayrılması, Otlukbeli 

Savaşı’nda ordunun sağ kanadının 24 Bey’den oluşması gibi birtakım durumların, 24 Oğuz Boyu’na 

atfedilmiş olması muhtemeldir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Koçi Bey, Risale haz., Ali Kemal Aksüt, (İstanbul: 

Vakit Gazete Matbaa, 1939), 99-100. 
60 Mustafa Öztürk, “Zülkarneyn”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, 2013), C.XLIV, 564-567. 
61 Sümer, Oğuzlar (Türkmenler) Tarihleri-Boy Teşkilatları Destanları, 227. 



13 

 

sıralamasını ortaya koyan Yazıcızade Ali62 ile Hemedânî’nin listelerinin birebir örtüştüğü 

dikkat çekmektedir. Kâşgarlı Mahmud’un tertip ettiği listeye bakıldığı zaman ise 

Çarukluğ boyunun damgasının bulunmadığı dikkat çeker. Mamafih Hemedânî de 

listesinde Çarukluğ isminde bir boya yer vermemiştir. Muhtemelen bu boy diğerlerine 

nispetle daha küçük ve zayıf bir boy olmalıdır. Yine Hemedânî’nin ve Yazıcızade Ali’nin 

aktardığı fakat Kâşgarlı Mahmud’un eserinde yer vermediği Kızık, Karkın (Karkun-

Gargın) ve Yaparlı isimli üç boy olduğu görülmektedir. Diğer listelerde olan fakat 

Kâşgarlı’nın yer vermediği birazdan izahını yapacağımız “Halaç”63 diye tabir edilen iki 

boyun Kızık, Karkın veya Yaparlı olması muhtemeldir. Bu boyların da tıpkı Çarukluğ 

boyu gibi kuvvet nispetinde zayıf olması ihtimal dâhilinde olsa da zikredilen bu üç 

boydan Karkın veya Karkun ismindeki boyun Oğuz tarihinde önemli bir yerinin 

bulunduğu aşikârdır. Oğuz geleneklerine göre göç edilen yerlere verilen ata toprakları 

isimleri Anadolu’da da görülmekte olup, bugün Anadolu’da Karkın veya Karkun ismi ile 

anılan 62 yer adı varlığını korumaktadır. XVI. yüzyılda bu boya ait oymakların 

günümüzde Suriye Arap Cumhuriyeti’nin en büyük ikinci şehri olan Halep Vilayeti 

çevresinde, Anadolu’da ise bugünkü ismi ile Gaziantep ve ilçesi Yavuzeli sınırlarında 

bulunan Rum Kale civarında ikamet ettiği tespit edilmiştir. Karkın boyuna ait 300-350 

arası vergi nüfusu varlığı, döneme ait resmi kayıtlardan anlaşılmaktadır.64 

Halaç, Kalaç veya Xalaç olarak ifade edilen ve Kâşgarlının boylar arasında yer vermediği 

iki kabile hakkındaki belirsizlik, yine Kâşgarlı Mahmud’un Divan’ında yer verdiği 

bilgilerle açıklığa kavuşturulmaya çalışılmıştır.65 Eserde verilen bir menkıbeye göre 

Zülkarneyn olarak da bahsedilen Büyük İskender66 ordusuyla Asya içlerine yönelmiş, bu 

durum üzerine devletler, hükümdarlar ve göçebe halk dağılıp gitmiştir. Bunlardan geriye 

kalan yirmi iki kişi ile aileleri ve onlara daha sonra katılan iki kişi ile aileleri, Oğuz 

                                                 
62 Yazıcızade Ali, meşhur eseri Tarih-i Ali Selçuk adlı eserini Osmanlı Padişahı II. Murad’ın isteği üzerine 

neşretmiştir. Dört bölümden oluşan eserin, Oğuzname adı verilen ilk bölümünde Oğuzların kökenine 

değinen Yazıcızade Ali; Oğuz soyunu Hz. Nuh peygamberin oğlu Yafes’e kadar dayandırmaktadır. Eserde 

24 Oğuz Boyu’nun damgaları ve onkunları sıralanmıştır. Ayrıntılı bilgi için bkz. Osman Gazi Özgüdenli, 

“Tarih-i Al-i Selçuk”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 

2011), C. XL, 72-73. 
63 Sümer, Oğuzlar (Türkmenler) Tarihleri-Boy Teşkilatları Destanları, 223, Kâşgarlı Mahmud, Dîvânü 

Lugâti't-Türk, C.I, 414 -415. 
64 Sümer, Oğuzlar (Türkmenler) Tarihleri-Boy Teşkilatları Destanları, 223, 313. 
65 Sümer, Oğuzlar (Türkmenler) Tarihleri-Boy Teşkilatları Destanları, 223. 
66 Mahmut Kaya, “İskender”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, 2000), C.XXII, 555-557. 



14 

 

Boylarını meydana getirmiştir.67 Kitabın başında Oğuz maddesinde adlarını ve 

damgalarını sıralayan Kâşgarlı, aşağıda yer verdiğimiz şekilde aktardığı rivayet ile neden 

iki boyu listesine dâhil etmediğini açıklamıştır. “Kınık, Salgur ve başkaları bunlardandır. 

Bu yirmi iki kişi; yaya mı gitsinler yoksa yerlerinde mi eğleşsinler, diyerek düşünürlerken, 

ağırlıklarını yüklenmiş ve maiyetleri yanında iki adam görünmüştü. Bunlar ordunun 

izinden gidiyorlardı, bu yirmi iki kişiye yanaşıp onlara danıştılar. Bunlar dediler ki: “Ey 

kişiler, bu adam yani Zülkarneyn (İskender), hiçbir yerde durup eğlenmeyen bir yolcudur. 

Bizden de gelir geçer biz yine yerimizde kalırız”. O ikisine “Kal aç” yani, durun, kalın, 

eğleşin dediler. Bundan sonra bunlara Halaç dendi. Halaç’ın aslı budur. Ondan sonra 

bu onlara isim olmuş kalmıştır. Halaçlardan olan iki kabile bazı cihetlerle onlardan 

ayrılmıştır. Bu sebeple onlardan sayılmazlar. Zülkarneyn gelip bunların uzun saçlı ve 

Türk işaretleri taşıdıklarını görünce “Türk manand” demiş. Türk’e benzer demektir. İşte 

bu ad bunlara o zamandan kalmıştır. Türkmenler 24 kabiledir...”.68 Buradaki Türkmen 

ifadesi üzerinde de durmak gerekir. Oğuz, Türkmen ve Karluk ifadeleri farklı birer nesep 

gibi anılmış görünse de aslında buradaki Türkmen ifadesinin daha kapsayıcı, daha genel 

bir sıfat olduğu anlaşılmaktadır. Yani bir Türkmen, Oğuz da olabilir Karluk da. Bu 

nedenle Türkmenler içinde bir boy olarak Oğuz ifadesinin kullanıldığı anlaşılmaktadır.69 

Faruk Sümer, Oğuzlardan İslam’ı kabul eden grupların gayrimüslim Oğuzlardan 

ayırılması için Türkmen adının türetildiğini iddia etmektedir. Ona göre İslam’ı seçen ilk 

Türk boylarının kavim olarak bir ismi yoktur. Bu görüşe göre Maveraünnehir civarında 

İslam’ı seçen Türklere “Müslüman Türkler” anlamında Türkmen ismi verilmiştir. X. 

yüzyıl sonlarında Makdisi de Türkmen adını literatürde kullanan evvel müelliflerdendir. 

Makdisi’nin70 eserinde, İslam coğrafyası sınırında bulunan Türk bölgeleri tarif edilirken 

Türkmen isminin kullanıldığı görülmektedir.71 Yine Dîvânü Lugâti't-Türk’te Türkmen 

kelimesine dair bir izahat yaptığı görülmektedir. Son dönemlerde ise türetilen kelimeye 

etimolojik açıdan yaklaşılarak; -men,-man ekinin büyüklük ifade ettiği bilgisinden yola 

                                                 
67 Banguoğlu, “Kaşgari’den Notlar: III - Oğuz Lehçesi Üzerine”, C.VIII, 11. 
68 Kâşgarlı Mahmud, Dîvânü Lugâti't-Türk, C.III, 304. 
69 Sencer Divitçioğlu, Oğuzdan Selçukluya Boy Konat ve Devlet, (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2000), 

60. 
70 X. yüzyılın ortalarında Kudüs’te doğan Makdisi, doğduğu yer olan Beytülmukaddes’e atfen Mukaddesi 

veya Makdisi olarak anılmıştır. Kazvini’nin talebesi olan Makdisi kaleme aldığı Ahsenü’t-Tekasim adlı 

eseri ile tanınan ünlü bir Ortaçağ İslam coğrafyacısıdır. Ayrıntılı bilgi için bkz. Marina Tolmacheva, 

“Makdisi”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2003), 

C.XXVII, 431-432.  
71 Abdulkadir İnan, Makaleler ve İncelemeler, (Ankara: TTK, 1987), 555. 



15 

 

çıkılmış ve Türkmen adı Büyük Türk olarak ifade edilmeye çalışılmıştır.72 İdeolojik gibi 

görünen bu ifadelerin yanı sıra Türkmen adının, Gerçek Türk, Halis Türk, Koyu Türk gibi 

bir anlam ifade ettiği ortaya atılmıştır. Bu iddia, –man ekinin kelimeye kattığı mübalağa 

anlamından yola çıkılarak ispat edilmeye çalışılmıştır.73 Almanca ve İngilizce gibi 

dillerde “adam” anlamına gelen “man” kelimesi ile de ilişkilendirilen Türkmen isminin, 

Türk ve adam kelimelerinden birleştiği iddiaları da mevcuttur. Türkçe ile Latin dil 

grupları arasında bu ekin kullanımında bir benzerlik görülse de Türkmen adının izahı için 

ispata yeterli değildir. Kafesoğlu’nun görüşü genel manada daha çok teveccüh görmüştür. 

Dîvânü Lugâti't-Türk’te verilen bilgileri delil sayan Kafesoğlu, Türkmen adının 

Müslüman Oğuzlar’a verildiğini öne sürmüştür.74 Bu görüşün genel kabul görmüş 

olmasına rağmen Kafesoğlu, Türkmen adıyla ilgili farklı bir nazariye daha ortaya 

koymaktadır. Karlukların Çin’e yakın Çu ve Talas bölgelerinin ele geçirdikleri XI. 

yüzyılda kendilerini Türkmen olarak nitelendirdiklerini ve siyasi bir terim olarak bu 

ifadeyi kullandıklarını belirtmiştir.75  

Burada Kök Türk76 ifadesi ile bir benzerlik olabileceğine dikkat çekmek gerekir. Türk 

kavimlerinin en kuvvetli oldukları zamanda kullandıkları Kök Türk ifadesini terk 

etmeleri, boyların kendi aralarındaki düşmanlıklara bağlanabilir. Nitekim Kafesoğlu’nun 

da Karlukların kuvveti nazardan zirve yaptıkları dönemlerde Türkmen ifadesini 

kullanmaya başladıklarını ifade etmesi, kendilerini hasım oldukları diğer Oğuz 

boylarından ayırmak amacı taşıdığı düşünülebilir.77  

Oğuzların 24 boyundan olup Türk tarihinin en büyük imparatorluklarından birini kuran 

Selçukluların tarihi ele alındığında, Kınıkların birkaç nesil öncesine kadar Müslüman 

olmamalarına rağmen bir anda İslam coğrafyasının lideri durumuna geldikleri ve Abbasi 

Halifeleri tarafından İslamiyet’in hamisi olarak kabul edilmek durumunda kaldıkları 

görülmektedir. Bu Selçuklu ailesi kimdir ve nasıl bu kadar ciddi ve güçlü bir konuma 

gelmişlerdir? Bu sorular ancak Selçuk ailesinin, evvelce ayrıntılarıyla bahsedilen Oğuz 

                                                 
72 İbrahim Kafesoğlu, Türkmen Adı, Manası ve Mahiyeti, Jean Deny Armağanı’ndan Ayrı Basım, (İstanbul: 

TDK, 1958), 122. 
73 Sümer, Oğuzlar (Türkmenler), Tarihleri-Boy Teşkilatı-Destanları, 60. 
74 Kafesoğlu, Türkmen Adı, Manası ve Mahiyeti, 233, 123, 128. 
75 Cahit Gelekçi, “Türk Kültüründe Oğuz-Türkmen-Yörük Kavramları”, Hacettepe Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi C.I, (2004): 14. 
76Orhun Abidelerinin Bilge Kağan ve Kül Tegin yazıtlarında, her ikisinin de doğu cephesi 3. satırlarda 

Türkler kendilerinden Kök-Türk olarak bahsetmiştir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Ahmet Taşağıl, Gök-Türkler 

I, (Ankara: TTK, 2003), 1. 
77 Kafesoğlu, Türkmen Adı, Manası ve Mahiyeti, 130. 



16 

 

konfederasyonu içindeki durumu ele alındığında yanıtlanabilir. Bu nedenle öncelikle 

Selçukluların Oğuz Boyları arasındaki konumu ve yükselişi ele alınmalıdır.  

X. yüzyılda Siriderya ve Hazar78 arasında konumlanan Oğuzlar, Üçok ve Bozok şeklinde 

iki ayrı teşkilat düzeninde hüküm sürmüştür.79 Selçuklular ise Üçok kolunun Kınık 

boyuna mensup idiler ve Siriderya ırmağının ağzına yakın bir yerde yaşamaktaydılar.80 

Yabgu ünvanı taşıyan bir hükümdarın yönettiği Oğuz Yabgulu Devleti’nde önemli bir 

mevkii sahibi olan Dukak Selçukların bilinen ilk atasıdır.81 Temir Yalığ (Demir Yaylı)82 

da denilen Dukak, önemli bir askeri ve siyasi konuma sahiptir.83  

Selçuklu ailesinin kökeni hakkında bilgi veren döneme ait birinci el kaynaklar bu hususta 

en önemli bilgi kaynaklarıdır. Arşiv belgelerinin oldukça az olduğu döneme ait 

Oğuzname ve Selçukname türündeki eserler, döneme ışık tutmamıza yardımcı olmaktadır. 

Bu Oğuznamelerden şüphesiz en önemlilerinden biri Reşidüddîn Fazlullah Hemedânî’nin 

telif ettiği Camiü’t Tevarih’tir. Buradan edindiğimiz bilgilere göre Dukak’tan önce 

Selçuklu atası olarak ismi zikredilen şahıs Keregüci Hoca’dır.84 Kitabının birkaç yerinde 

Kınıklar ve Selçuklular hakkında bilgi veren Hemedânî, Keregüci Hoca’nın pek önemli 

bir şahıs olmadığından ve çadır iskeleti kurmakla iştigal olduğundan bahsetmektedir.85 

Bu ifadelerden Keregüci’nin Kınıklar içinde liderlik pozisyonunda olmadığı anlaşılır. 

Hemedânî, Selçukluların atalarının yükselişinden de bahsetmiştir. Reşidüddîn Fazlullah 

Hemedânî’nin naklettiği rivayete göre; Keregüci Hoca’nın oğlu Tokşurmış ve 

                                                 
78 VII. ve XII. yüzyıllar arasında İslam ülkelerinin kuzeyinde yer alan Hazar Denizi, Türk Devletlerinin de 

kuzey batı sınırında konumlanmaktaydı. Günümüzde Azerbaycan, İran, Kazakistan, Rusya ve 

Türkmenistan ülkelerinin kıyısı bulunan bu iç deniz oldukça önemli bir petrol potansiyeli barındırmaktadır. 

Ayrıntılı bilgi için bkz. Xavier de Planhol, “Hazar Denizi”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1998), C.XVII, 109-113. 
79 Merçil, Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, 597-633. 
80 Sümer, Oğuzlar (Türkmenler), Tarihleri-Boy Teşkilatı-Destanları, 201; Kâşgarlı Mahmud, Dîvânü 

Lugâti't-Türk, C.I, 369-392-393. 
81 Sergey Grigoreviç Agacanov, Oğuzlar, (İstanbul: Selenge Yayınları, 2004), 243-250. 
82 Kaynaklardan elde edilen bilgilere göre Selçuk’un babasına atfedilen Demir Yaylı ve Temir/Temür Yalığ 

(Yaylığ) lakabı, Dukak’ın çok iyi ok ve yay kullanmasından veya keskin nişancılığından ileri gelmiş olması 

muhtemeldir. Bazı kaynaklarda ise Dukak isminin Tuğ kelimesinden türetilmiş veya bozula gelmiş olması 

ihtimali belirtilmiştir. Ayrıntılı bilgi için ayrıca bkz. Turan, Selçuklular Tarihi, 55. 
83 İbnü’l-Esir, el Kâmil fî’t-Tarih, 36; El-Hüseynî, Ahbârü’d Devleti’s-Selçukiyye, 1; Müneccimbaşı Ahmed 

b. Lütfullah, Camiü’üd-Düvel Selçuklular Tarihi I, yay., Ali Öngül, (İzmir: Akademi Kitabevi, 2000), 1; 

Mevdudi, Selçuklular Tarihi, çev., Ali Genceli, (Ankara: Hilal Yayınları, 1971), 65; Muhammed b. 

Hâvendşah b. Mahmûd Mîrhând, Ravzatu's-Safa fi Sireti'l-Enbiya ve'Müluk ve'l-Hulefa, çev., Erkan Göksu, 

(Ankara: TTK, 2015), 11; Ahmed bin Mahmud, Selçuknâme, haz., Erdoğan Merçil, (İstanbul: Kervan 

Yayınları, 1977), C.I, 1. 
84 Togan, Oğuz Destanı: Reşideddin Oğuznâmesi, Tercüme ve Tahlili, 77. 
85 Oğuz Kağan Destanı-Reşidüddin Oğuznâmesi, ter., Tufan Gündüz, (İstanbul: Yeditepe Yayınevi, 2016), 

142. 



17 

 

Tokşurmış’ın da üç oğlu bulunmaktadır. Bunlardan en büyüğü Dukak, ortancası Tuğrul 

ve en küçükleri Arslan’dır. En yeteneklileri olan Tuğrul, Kınıkların liderinin emriyle 

yanına aldığı bir miktar asker ile Herat, Horasan ve civarını ele geçirir. Bunun üzerine 

yanında birçok ganimetle dönen Tuğrul, Kınıkların lideri olur. Bu rivayetlerden de 

anlaşılacağı üzere sıradan bir ailenin Selçuklu hanedanının başına, kahramanlıkları ve 

yetenekleriyle geldiği görülür.86 Burada dikkat edilmesi gereken bir husus Oğuzların 

liderliğini yapan bu hanedanın sıradan kişiler olarak belirtilmesidir. Türk Devlet 

geleneğine göre Türk Milleti’ne önderlik yapan ailenin sıradan kimseler olmaması 

gerekmektedir. Bu nedenle Selçuklu ailesinin menşei hakkında bilgi veren birçok 

Oğuzname ve Selçukname’de hanedan menşei asil olarak belirtilmiş, Oğuz Han’a ve hatta 

Âdem Peygamber’e kadar dayandırılmıştır.87 Bu nesep özellikleri nedeniyle 

Hemedânî’nin rivayetine temkinli yaklaşmak lazım gelir. Önemli Oğuznameler’den 

birini telif eden Seyyid Lokman’ın88 aktardığı Selçuk ailesi şeceresini, Zeki Velidi Toğan 

şu şekilde nakletmiştir: “Tuğrul bin Mikail bin Selçuk bin Dukak bin Ertuğrul bin Lokman 

bin Toksurmış bin Keregüci”.89 Selçuklu tarihi hakkında bilgi veren anonim Selçuklu 

tarihi eserleri ve Selçuknameler’de90 Seyyid Lokman dışında hiçbir müellif 

Hemedânî’nin rivayet ettiği Keregüci ismindeki şahıstan bahsetmemiştir. Bu tip eserlerin 

genelinde Selçuk’un babasının ismi Lokman olarak zikredilmiştir. Kafesoğlu ise 

Selçuk’un babasının ismi olan Dukak’ın Lokman isminin bozula gelmesi nedeniyle ortaya 

çıktığını iddia etmiştir.91 Yine Râvendi92 de Râhatü’s-Sudûr ve Âyetü’s-Sürûr adlı 

                                                 
86 Sümer‚ “Oğuzlara Ait Destani Mahîyetde Eserler”, C.XVII (3-4), s.379; Zeki Velidi Togan, Oğuz 

Destanı: Reşideddin Oğuznâmesi, Tercüme ve Tahlili, (İstanbul: Enderun Yayınları, 1982), 72-74. 
87 Fuzuli Bayat, Oğuz Destan Dünyası, (İstanbul: Ötüken Yayınları, 2006), 26. 
88 Osmanlı Tarihçisi ve Şehnameci olan Lokman bin Hüseyin, Osmanlı Sultanı II. Selim maiyetinde 

görevlendirilmiştir. Hakkında tafsilatlı bilgi bulunmayan Seyyid Lokman vekayiname özelliği taşıyan 

Oğuzname’yi Osmanlı Sultanı III. Mehmed döneminde kaleme almıştır. Bu eser bir Selçuklu Tarihi özeti 

sayılabilecek nitelikte olup Osman Gazi’nin dönemine kadar bir süreyi kapsamaktadır. Ayrıntılı bilgi için 

ayrıca bkz. Bekir Kütükoğlu, “Lokman b. Hüseyin”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2003), C.XXVII, 208-209. 
89 Togan, Umumî Türk Tarihine Giriş, 175,176. 
90 Selçûknâme, örnekleri olarak, Nusretü’l-Fetre ve muhtasarı Zübdetü’n Nusra, Târîh-i Selçûkıyân-ı 

Kirmân, Râhatü’s-Sudûr ve Âyetü’s-Sürûr, Farsça el-‘Urâza fî’l Hikâyetü’s-Selçûkıyye, Ahbârü’d-

Devleti’s-Selçukiyye, Selçûknâme, yine Türkçe’ye tercüme edilen Anonim Selçûknâme, Tevârîh-i Âl-i 

Selçûk sayılabilir. 
91 Kafesoğlu, Selçuklu Ailesinin Menşei Hakkında, 183. 
92 Ravendi son Irak Selçuklu Sultanı II. Tuğrul döneminde eserini kaleme almaya başlamış ise de dönemin 

karışıklıklarından kaynaklı olarak uzun süreli bir ara vermek zorunda kalmıştır. Tam adı Rahatü’s-Sudur 

ve Ayetü’s Sürur olan eserini Antalya fethi sırasında Anadolu Selçuklu Sultanı I. Gıyaseddin Keyhüsrev’e 

takdim etmiştir. Eser Selçukluların kuruluşundan başlayarak, Irak Selçuklularının son sultanı II. Tuğrul 

dönemine kadar geçen olayları ihtiva etmektedir. Abdülkerim Özaydın, “Ravendi, Muhammed b. Ali”, 



18 

 

eserinde, Selçuk Bey’den bahisle Lokman bin Selçuk ifadesini kullanmıştır.93 Hüseynî’ye 

isnad edilen Ahbârü’d-Devleti’s-Selçûkiyye94 adlı eserde yer alan bir anekdotta ise 

“Dukak’ın oğlu Selçuk” ifadesi kullanılmıştır.95 Selçukluların ilk atası olarak kabul edilen 

Dukak’ın ölmesi üzerine yeteneği ve zekâsı ile sivrilen genç Selçuk96 babasının yerine 

sübaşı olarak tayin edilmiştir.97 Netice itibarıyla Selçuk ailesinin menşei konusunda farklı 

iddialar ortaya atılmış olsa da Hemedânî’nin ifadelerinin Türklerin lideri olan ailenin 

nesep olarak da belli ve yüksek bir soydan inip gelmesi gerektiğine dair olan Türk 

töresiyle bağdaşmadığı görülmektedir. Bu durumun dönem itibariyle bir meşruiyet 

sorununu ortaya çıkarmış olması gerekirdi. Nitekim boylar üzerinde tahakkümü sağlamak 

için bir gereklilik olarak görülen bu soy meselesi meşru iktidarın taşıması gereken en 

mühim özelliklerdendir. Oysa bu husus Selçuklu hanedanı tarafından Afrasyab’a dayanan 

soyları ve Oğuzlar içinde işgal ettikleri önemli konum ile Türk boylarını etraflarında 

toplamaları ve İran, Maveraünnehir coğrafyasına hâkim olmayı başarmalarıyla ispat 

edilmiştir. 

2.1.2. Selçuklularda Hâkimiyet Anlayışı 

Mezkûr bahisle göçebe bir toplum olduğunu ifade ettiğimiz Oğuzlar, karakteristik olarak 

bozkır toplumunun bütün özelliklerini yansıtmıştır. Bozkır devletini bugün bildiğimiz, 

aklımızdaki devlet şemasına oturtarak anlamaya çalışmak doğru değildir. Coğrafyanın en 

önemli unsur olduğu ve coğrafi etkenlerin şekillendirdiği kurumların ortaya çıkardığı bu 

formda, coğrafya insana olduğu gibi ekonomik faaliyetlere de hükmetmektedir. Coğrafya 

                                                 
TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2007), C.XXXIV, 471-

472.  
93 er-Râvendî, Râhat-üs-Sudûr ve Âyet-üs-Sürûr, çev., Ahmet Ateş, (Ankara: TTK, 1999), C.I, 85-87. 
94 Künyesi Ebü’l-Hasen es-Seyyid Sadruddîn Alî b. el-İmâm eş-Şehîd Ebi’l-Fevâris Nâsır b. Alî el-Hüseynî 

olan müellifin tanındığı eser, günümüze ulaşmayan Zübdetü’t-tevârîḫ’tir. 1225 yılından sonra telif ettiği 

Ahbârü’d-Devleti’s-Selçûkiyye adlı eseri, Selçukluların tarihini Irak Selçuklu Sultanı II. Tuğrul’un ölümüne 

kadar geçen zamanda yaşanan olayları ihtiva etmektedir. Ayrıntılı bilgi için ayrıca bkz. Osman Gazi 

Özgüdenli, “Hüseyni Ali b. Nasır”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, 2020), C.Ek-1, 572. 
95 El-Hûseynî, Ahbârü'd-Devleti's-Selçukiyye, 1-2. 
96 Selçuk ismi ile ilgili kaynaklardan edinilen bilgilere göre, Selçukluların isim babası olan Selçuk Bey’in 

isminin Türkçe dil kurallarına uymadığı görülmektedir. Salcık veya Salcuk kullanımının daha doğru 

olduğunu iddia eden bazı müelliflerin yanı sıra doğru kullanımının Selçük olduğu bilinmektedir. Bazı 

müelliflere göre ise Selçuk adı “Küçük sal, salcık” veya “küçük sel, selcik” anlamına gelir. Ayrıntılı bilgi 

için bkz. Laszlo Rasonyi, “Selçük Adının Menşeine Dair”, Belleten C.III/10 (1939): 377-384; Abdülkerim 

Özaydın, “Selçuk Bey”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 

2009), C.XXXVI, 364; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil, C.IX, 361; Müneccimbaşı, Câmiu’d-düvel, C.I, 2-3; Jean Paul 

Roux, Türklerin Tarihi Pasifik’ten Akdeniz’e 2000 Yıl, (İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2008), 203; Erdoğan 

Merçil, Büyük Selçuklu Devleti, (İstanbul: Nobel Yayıncılık, 2011), 2. 
97Barthold, Moğol İstilasına Kadar Türkistan, 137. 



19 

 

neye elverirse o ekonomik faaliyet yapılmak zorundadır. Zirai faaliyetler elvermiyorsa 

hayvancılık yapılmak zorundadır. Hayvancılık faaliyeti için ise hayvanını beslemek 

zorunda olan bozkır insanı, en iyi verimi almak için sürekli yer değiştirmek zorundadır. 

Bu durum olağan olarak idari teşkilatı da etkilemiş, ortaya çıkan aile temelli bozkır 

kültürü kendine has bir idari yapının oluşmasını sağlamıştır.  

Bozkır kültürü temelli idari teşkilat yapısını Orhun Abideleri’nde şu şekilde görmekteyiz: 

Oğuş-Aile, Urug-Aileler Birliği, Bod-Boy (Ok: Kabile), Bodun (Birleşik Boylar), İl 

(Devlet).98 Buradan da anlaşıldığı üzere aile temelli bir toplum yapısı olan Oğuzların, 

siyasi teşekkülleri de ailelerin birleşmesi üzerine kurulmuştur. Ailelerin birleşerek 

oluşturduğu bu Urug’lar, iktisadi ve askeri gücü elinde bulunduran bir lidere (bey-beg) 

tabi olarak siyasi bir yapıya bürünmüştür. Bu şekilde oluşan boylar, bir soy ve dil birliğine 

sahip olmakla birlikte yine kendisinden daha kapsamlı bir siyasi teşekkül olan Bodun adı 

verilen boylar birliğine tabi olmuşlardır.99 

Bozkır kültürünün zorlu yaşam şartlarında içtimai ve iktisadi olarak ayakta kalmaya 

çalışan insanların bir arada olmaya ve dayanışmaya dayalı kurdukları bu sistemin, düzeni 

korumak amacıyla oluşturulduğu açıkça ortadadır. Neticede askeri ve iktisadi olarak 

düzenini kurmuş olan boy birliklerinin, bazen müstakil olarak da varlıklarını sürdürdüğü 

görülmüş; bazen ise bahis olunan iktisadi ve içtimai sebeplerle bu boy birlikleri bir İl’e 

yani devlete bağlanma ihtiyacı duymuştur.100 Burada boyların ortadan kalkması veya 

birbirlerine kaynaşması ve karışması anlamı çıkmamalıdır. Bir amaç birliğini oluşturan 

boylar birliği liderinin, siyasi yönden tek karar alıcı olması bir merkezi yönetimin ortaya 

çıkmasını sağlamıştır. Dolayısıyla bir amaç birliği olarak ifade ettiğimiz bu boy birliğinin, 

boylardan oluşan bir mekanizmanın üzerine kurulan tek bir siyasi unsur olduğu görülür. 

Bozkır kültürünün bir zorunluluğu olan birlikteliği sağlamak bu unsurun muhafaza 

edilmesine dayanmaktadır. Bu amaç birliği dışardan gelen her türlü tehlikeye karşı 

beraber hareket etmek zorundadır. Aksi bir durumda birliğin dağılması veya zayıflaması 

boy birliğinin teşekkül ettiği devletin yıkılması sonucunu doğurur. Nitekim bu 

dayanışmanın bozulduğu bozkır devletlerinde bu türde dağılmaların ve çözülmelerin 

neden olduğu yıkılışları görmek mümkündür.  

                                                 
98 Kâşgarlı Mahmud, Dîvânü Lugâti't-Türk, C.I, 293. 
99 Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, 215. 
100 Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, 219. 



20 

 

Bozkırda kurulan Türk devletleri sistemsel olarak zikredilen özellikleri taşımak 

zorundadır.  Türklerin karakteristik olarak devlet kurma ve teşkilatlanma konusunda 

maharetli olmalarının yanı sıra, devletleşme sürecinde bozkır kültürünün önemli ölçüde 

etkili olduğunu söylemek mümkündür. Küçük siyasi birimlerin bir araya gelmesi bozkır 

kültürüyle yakından ilgilidir. Bir bütüne ulaşma yolunda ihtiyaç olan birlikteliği bozkır 

kültürünün getirdiği zorunluluk tetiklemiş ve devlet kurma yolunda elzem olan siyasi ve 

kültürel birlikteliğin oluşması sağlanmıştır. Bu şartların sağlanması elbette yeterli 

değildir. Bir devletin kuruluşunun en önemli etkenlerinden birisi olan liderlik kurumunun 

olgunlaşmış bu şartları değerlendirmesi ve boylar üzerinde hâkimiyetini kabul ettirmesi 

gerekmektedir. Bozkır şartlarının oluşturduğu bir çeşit doğal seleksiyon neticesinde 

baskın olan ve üstünlüğünü kabul ettiren bir liderin olması zorunludur. Bu da bozkır 

kültürünün ortaya çıkardığı bir sonuçtur. Siyaseten oldukça güçlü bir liderin mevcudiyeti 

devletleşme sürecini hızlandırmakta ve hızla teşkilatlanma neticesinde bir araya gelen 

boyların büyük devletler kurduğu görülmektedir. Devletin teşkilatlanma sürecini 

liderliğin meşrulaşma süreci takip eder. Bu bozkır kültüründe otoritenin meşruiyeti boy 

birliğinin muhafazası için hayati önem arz etmektedir. Meşruiyeti boylar tarafından kabul 

görmeyen bir liderlik kurumunun devlet idare etmesi mümkün değildir. Bir doğal seçilim 

neticesinde liderlik konumuna gelen kişi olağan olarak meşru görülmelidir. Dönemin 

içinde bulunulan bozkır kültürü şartları göz önünde bulundurulduğu zaman meşruiyetin 

sistematik olarak geliştirildiğini ve edinildiğini söylemek doğru değildir. Otoritenin 

kültüre bağlı olarak geleneksel bir anlayıştan ileri geldiği ifade edilebilir. Yönetilen 

grubun mutlak itaatini sağlamak için geleneksel bir anlayış veya dini bir niteliğe sahip 

olunması gerekmektedir. Bu durum Türk devletlerinde Kut olarak tabir edilen kavramın 

ortaya çıkması olarak tezahür etmiştir. Bozkır Türklerinde devlet teşkilatını yöneten 

egemen olan zümrenin tanrıdan salahiyet aldığına veya tanrı tarafından kutsi özelliklerle 

donatıldığına inanılan bir hâkimiyet anlayışı mevcuttur. Nitekim bu durum Merv’de 

toplanan kurultay sonrası halifeye gönderilen mektup ile birlikte Selçuklu hanedanının 

yüceltilmesi ve soyun kutsal ata Afrasyâb’a dayandırılması veçhiyle görülmektedir. 

Hükümdara ait bu kutsal özellikler bir irsî bağ ile hanedan üyelerinin tamamına ait 

olmakta ve çocuklarına tevarüs etmektedir. Bu nesep özelliklerine sahip olan herkes 

böylece taht üzerinde eşit haklara sahip olsa da talîh, zekâ ve askeri yetenekleriyle ön 



21 

 

plana çıkanlar tahtı ele geçirmiştir. İrsî monarşik101 bu sistemin süreklilik ve 

öngörülebilirlik gibi avantajları olsa da, tahttan uzak kalan hanedan üyelerinin de 

hükümdarlık üzerindeki meşru kan hakkı nedeniyle isyan etmekten geri durmadıkları pek 

çok defa görülmüştür. Bu durum, zaman zaman Türk devletlerinin kendi içlerinde çetin 

ve uzun mücadelelerle yıpranmasına ve devletlerin ömrünün kısalmasına yol açmıştır. 

Selçuklularda da bu inanış doğrultusunda federatif bir yapı tesis edilmiş, merkezden 

yönetilen muhtariyetlere; hanedana kan bağı ile bağlı, güvenilir şehzadeler ve hanedan 

mensupları görevlendirilmiştir. Muhtariyetlerin oluşum sürecinde güvenilir aile 

üyelerinin görevlendirilmesi başlangıçta fethedilen bölgelerde tahakkümün sağlamlığı ve 

muvazenesi açısından avantaj sağlamıştır. Daha sonra göçlerle demografik yapıyı 

dengeleyen ve gittikçe kuvvetlenen aile üyesi bu valiler, saltanat hakkı için birçok defa 

isyanda bulunmuş ve buhrana sebep olmuşlardır. Hülasa, hanedan üyelerinin tesis ettiği 

bu muhtariyetlerin; Ortadoğu’nun Türkleşmesi babında müspet katkıları olsa da netice 

itibari ile Selçuklu hanedanı için inkisârı hayâl olduklarını söylemek mümkündür. 

Büyük Selçuklu Devleti kurulmadan önce Selçuk Bey, Oğuz Yabgu Devleti içerisinde 

askeri bir görev yürütmüştür. Asker üzerinde becerisi ve cesaretiyle tesirli olan Selçuk 

Bey, Yabgu tarafından tehlikeli olarak görülmeye başlanmıştır.102 Yabgu ile arasında 

geçen birtakım olumsuz durumlar üzerine Selçuk, öldürülme tehlikesi ortaya çıktığından 

ailesi, maiyeti ve sürülerini alarak Yengi Kent havalisini terk ederek Cend bölgesine göç 

etmiştir.103 Bu sırada İslam Dini’nin süratle yayıldığı Maveraünnehir bölgesinde ikisi 

Türk olan üç büyük devletin arasında tutunmak üzere mücadele eden Selçuklular, İslam 

Dini’nin Türk inanışlarına yakın olmasından ve geleceğinin parlak olduğunu 

                                                 
101 Yunanca “monos archos” kelimesinden türemiş olan monarşi, tek lider-tek şef anlamına gelmektedir. 

Etimolojik olarak tek kişinin hâkimiyeti anlamına gelen kelimenin Türkçe karşılığı padişahlık, krallık, 

sultanlık olarak da ifade edilebilir. Ayrıca bkz. Kemal Gözler, “Hukuk Açısından Monarşi ve Cumhuriyet 

Kavramlarının Tanımı Sorunu”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi C.LIV, 1, (1999): 52. 
102 Selçuk Bey babasının ölümünden sonra Oğuz Yabgu tarafından mühim bir göreve atanmıştır. Genç yaşta 

olmasına rağmen asker tarafından da sevilen Selçuk’un izin almadan Yabgu’nun evine girip yanına 

oturması üzerine Yabgu’nun hatunu rahatsız olmuştur. Yabgu’nun hatunu, Selçuk’un meclisi terk etmesinin 

akabinde, bu gençlikte elde ettiği makamın ve küstahlığının ileride olumsuz sonuçlar doğuracağı hususunda 

Yabgu’yu uyarmış ve Yangu’yu yerinden edebileceğini söylemiştir. Hatunu tarafından kışkırtılan Yabgu, 

Selçuk Bey’i tehdit olarak görmeye başlamış ve ortadan kaldırmayı düşünmüştür. Bu sırada tehlikeyi bir 

şekilde fark eden Selçuk Bey, yanında mühim bir toplulukla Oğuz Yabgu Devleti’nden ayrılmıştır. 

Selçuk’un buradan ayrılırken yanında 100 atlı, 1500 deve ve 50.000 koyun olduğu rivayet edilir. Ayrıca 

bkz. Oğuzhan Çakır, “Selçuklu Ailesinin Bilinen İlk Atası: Demir Yaylı Dukak”, Selçuk Üniversitesi 

Selçuklu Araştırmaları Dergisi 14, (2021): 83-108. 
103 Müneccimbaşı, Cami’üd-Düvel Selçuklular Tarihi-I, s.53, Salim Koca, Dandanakan’dan Malazgirt’e, 

(Giresun: İleri Ofset, 1997), 44. 



22 

 

gördüklerinden İslam Dini’ne geçmişlerdir.104 Oğuz Yabgusu’nun Cend bölgesindeki 

Müslümanlardan aldığı vergiyi, “Kâfire vergi ödenmez” diyerek reddeden Selçuklular; 

Yabgu’nun gönderdiği birliklerle karşılaştılar.105 Böylece Selçuklular, soydaşlarıyla 

çarpışarak İslam yolunda ilk cihat sayılabilecek bir mücadeleyi gerçekleştirdiler. Bu 

şekilde bölgede tutunmayı başaran Selçukoğulları müstakil bir beylik haline gelmiş 

oldular.106  

Selçuk Bey emrindeki Oğuzlar ile birlikte verdikleri mücadeleler ve sağladıkları başarılar 

ile bölgede oldukça ciddi bir kuvvet olduklarını ispat ederek bölgedeki hâkim güçlerle 

askeri ve siyasi münasebetler kurmaya başladılar. Selçuklara, kazandıkları bu şöhret ile 

Karahanlılar ve diğer Oğuzların saldırılarına karşı sınırları koruma karşılığında Samani 

Devleti tarafından Buhara civarına yerleşme hakkı verilmiştir.107 Bunun üzerine Selçuk 

Bey tarafından oğlu Arslan (İsrail)108 ve maiyetindeki bir grup Oğuz, Buhara civarındaki 

Nur kasabasına ve civar otlaklara sürüleriyle yerleştirilmiştir.109  Karahanlılar’ın 

giderek artan saldırıları neticesinde Buğra Han tarafından Samani başkenti Buhara ele 

geçirilmiş ve bunun üzerine Samani Emiri II. Nuh, Selçuklardan yardım istemek 

durumunda kalmıştır.110 Selçuk Bey de oğlu Arslan Yabgu’yu Samanilere yardıma 

göndermesi üzerine II. Nuh, tekrar Buhara’yı ele geçirmiştir.111 Buhara’yı ele 

geçirmelerine rağmen Samaniler kuvvet kaybetmişti. Cereyan eden mücadeleler 

neticesinde kuvvet dengesinin Karahanlılar ve Gazneliler lehine değiştiği görülmektedir. 

Karahanlılar’a karşı Arslan Yabgu’nun başarılı mücadeleler vermesine rağmen son 

Samani Emiri el-Muntasır’ın ölümü ile Samani Devleti tarih sahnesinden çekilmiştir.112 

                                                 
104 Gregory Abu’l Farac, Abu’l Farac Tarihi, çev., Ömer Rıza Doğrul, (Ankara: TTK, 1945), C.I, 293; 

İmaduddîn Muhammed b. Muhammed Isfehânî, Tarihu Devlet-i Âlî Selcûk, yay., Yahya Murad, (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2004), 7; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih, C.VIII, s.460; Müneccimbaşı, Câmiu’d-

Düvel, C.I, 3. 
105 Ali Öngül, Büyük Selçuklular, (İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2016), 4. 
106 Özaydın, “Cend”, 359-360. 
107 Köymen, Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, C.I, 34. 
108 İbrahim Kafesoğlu tarafından irdelenen Selçuk’un oğulları meselesinde çeşitli kaynaklarda, Selçuk’un 

dört veya beş oğlu olduğu rivayet edilmektedir. Selçuk Bey’in bu oğullarından Mikail ve Musa isimlerinde 

bütün raviler hemfikir iken; Arslan Yabgu ve Yusuf Yınal hususunda çeşitli görüş ayrılıkları vardır. Bazı 

kaynaklarda Arslan ismi yerine İsrail veya İsrafil kullanılmıştır. Ayrıca bkz. İbrahim Kafesoğlu, “Selçuk’un 

Oğulları ve Torunları”, Türkiyat Mecmuası, C.XIII, (1958): 117-130. 
109 Köymen, Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, C.I, 35; El-Hüseynî, Ahbârü'd-Devleti's-Selçukiyye, 2; 

Barthold, Moğol İstilasına Kadar Türkistan, 275,276. 
110 Aydın Usta, Türklerin İslamlaşma Serüveni Samaniler, (İstanbul: Yeditepe Yayınları, 2007), 269-273. 

Merçil, Büyük Selçuklu Tarihi, 17. 
111 Merçil, Büyük Selçuklu Tarihi, 17. 
112 Barthold, Moğol İstilasına Kadar Türkistan, 288-290. 



23 

 

Bir asrı aşkın bir ömür Süren Selçuk Bey, 1007 yılında Cend şehrinde vefat etmiştir.113 

Selçuk Bey’in Arslan, Mikail, Yusuf ve Musa adında 4 oğlu bulunmaktaydı.114 Vefat 

ettiğinde arkasında devletin başına geçmeye aday 3 oğul bırakmıştır. Mikail, daha önce 

Oğuzlarla yapılan mücadelelerde ölmüş; onun çocukları olan Tuğrul ve Çağrı Beyler de 

dedeleri Selçuk Bey’in tedrisatında yetiştirilmiştir.115 Selçuk Bey’in vefat etmesi üzerine 

Kınık Boyu’nun başına Arslan (İsrail)116 Yabgu’nun geçmesi ile birlikte, Cend 

havalisindeki bütün Selçuklular da Arslan Yabgu’nun faaliyet sahası olan Maveraünnehir 

ve Buhara civarına göç etmişlerdir.117 Selçuklular, Samaniler’in ortadan kalkması ile 

Maveraünnehir ve Buhara’da hâkim güç konumuna yükselen Karahanlılar ile karşı 

karşıya kalmışlardır.118 Birçok ittifakta yer alarak fırsatları değerlendirme yolunda 

faydacı bir siyaset güden Selçuklular, Karahanlılarla olan kötü tecrübelerden dolayı bir 

müddet siyasi arenada sakin davranmayı tercih etmişlerdir.119 Her iki tarafın da temkinli 

davrandığı ve birbirine güvenmediğinin anlaşıldığı bu süreçte Karahanlılar’ın da 

Selçuklulara karşı bir girişimde bulunmadığı görülmektedir.120 Bu arada Selçuklu’da da 

bir yönetimsel kriz olduğu, Arslan Yabgu ile Tuğrul-Çağrı kardeşler arasında 

anlaşmazlıklar olduğu görülmektedir. Arslan Yabgu’nun itidalli siyasetine rağmen 

Tuğrul ve Çağrı Beyler Nasır İlig Han’a121 doğrudan düşmanlık beslemekte ve 

topraklarına yağma harekâtları düzenlemekteydi. Bu durum üzerine Nasır İlig Han 

kuvvetli bir orduyla Tuğrul ve Çağrı Bey üzerine sefere çıkmıştır.122 Nasır İlig Han’ın 

saldırısına uğrayan Tuğrul ve Çağrı Beyler, Buğra Han’a sığınmıştır. İki kardeşten birinin 

                                                 
113 El-Hüseynî, Ahbârü'd-Devleti's-Selçukiyye, 2; Erkan Göksu, Selçuklular Muhteşem Çağın Mütevazı 

Çocukları, (İstanbul: Kronik Kitap, 2019), 30; Kafesoğlu, “Selçuk’un Oğulları ve Torunları”, 117-130. 
114 Claude Cahen, The Malik-Nâma and The History of Seljukid Origins‛, The Turks in the Islamic World, 

ed., Clifford Edmund Bosworth, (Aldershot: Ashgate Variorum, 2007), 305-338. 
115 Kafesoğlu, “Selçuk’un Oğulları ve Torunları, 117-130. 
116 Abdülkerim Özaydın, “Arslan b. Selçuk”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 1991), C.III (1991), 402. 
117 Köymen, Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, C.III, s.78; Merçil, Büyük Selçuklu Devleti Siyasi 

Tarihi, s.3,4,5; Divitçioğlu, Oğuzdan Selçukluya Boy Konat ve Devlet, 83. 
118 Merçil, Büyük Selçuklu Devleti Siyasi Tarihi, 6. 
119 Köymen, Selçuklu Devri Türk Tarihi, 30. 
120 İbrahim Kafesoğlu, “Selçuklular”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları 

(1964), C.X, 357.  
121 Karahanlı İlig Han Nasır, 998 ‘e kadar babası Arslan Han Ebu’l Hasan Ali adına daha sonra da kardeşi 

Togan Han Ebu Nasr Ahmed adına ülkesinin batı tarafında hüküm sürmüştür. Samani başkenti Buhara’yı 

ele geçirerek Samanilere son veren Karahanlıların önemli ve büyük şahsiyetlerindendir. Abbasi Halifesini 

metbu olarak tanıyan ilk Karahanlı olarak da bilinir. Ayrıca bkz. Abdülkerim Özaydın, “Karahanlılar”, 

TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1991),  C.XXIV, 404-

412.  
122 Kafesoğlu, Doğu Anadolu ya İlk Selçuklu Akını (1015–1021) ve Tarihi Ehemmiyeti, 261. 



24 

 

sürekli yanında kalmasını sağlayarak kendini Selçuklulara karşı güvence altına almak 

isteyen Buğra Han’ın, Tuğrul Bey’i tutuklaması üzerine Çağrı Bey harekete geçmiştir.123 

Çağrı Bey, yanındaki kuvvetlerle Buğra Han’ın kuvvetlerini mağlup etmeyi başarmış ve 

birçok Karahanlı komutanını esir almıştır. Bu durum üzerine Tuğrul Bey serbest 

bırakılmış ve Çağrı Bey ile birlikte Maveraünnehir bölgesine gelmiştir.124 Karahanlı 

Hanedanı’nın başına geçmek için mücadele veren Ali Tegin125, Tuğrul ve Çağrı Beylerin 

tekrar Maveraünnehir bölgesine döndükleri haberini alınca üzerlerine yürümeye karar 

vermiştir. Bunun üzerine tedirgin olan Selçuklular, maiyetlerini ve hayvanlarını Tuğrul 

Bey ile çöllere gönderirken, Çağrı Bey komutasında bir kuvvetin ise Anadolu’ya bir sefer 

düzenlemesine karar verdiler.126 Yanında 3.000 kişilik bir kuvvet ile Anadolu içlerine 

hareket eden Çağrı Bey, bir keşif seferine çıkmıştır.127 Bu arada Gazneliler ve 

Karahanlılar, Samanilerden miras kalan bölgenin paylaşımı konusunda bir anlaşma 

yapma yolunda bir görüşme gerçekleştirmiştir. Sultan Mahmud ve Kadir Han arasında 

gerçekleşen bu görüşmede Selçuklular için alan hâkimiyetinden daha önemli bir karar 

çıkmıştır. İki tarafın mutabık kaldıkları husus, Selçukluların bulundukları bölgelerden 

çıkarılarak Horasan’a sürülmesi konusudur. İki tarafın mutabakatı Selçukluları olduğu 

kadar müttefikleri Ali Tegin’i de rahatsız etmiş; Ali Tegin, kuvvetlerini ulaşılması güç 

olan çöllere çekmek durumunda kalmıştır.128 

Tıpkı Ali Tegin gibi çöllere çekilmiş olan Arslan Yabgu, Sultan Mahmud’un daveti 

üzerine Semerkand’a giderek onunla görüşmüştür.129 Yapılan görüşmede Arslan 

                                                 
123 Köymen, Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, 97–98. 
124 Ali Sevim, “Çağrı Bey”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, 1993),  C.VIII, 183. 
125 Ali Tegin 1020 ile 1034 yılları arasında Karahanlı Devleti’nin doğu kısmında hüküm sürmüştür. Ayrıca 

bkz. Abdülkerim Özaydın, “Karahanlılar”, 404-412. 
126 Köymen, Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, C.I, 99. 
127 Selçuklular Gazneliler ve Karahanlı Devleti baskısı altındayken çıkış yolunu Tuğrul Bey ile çöllere 

çekilmekte ve Çağrı Bey’i ise bir miktar asker ile akın yapmak üzere göndermekte buldular. Horasan’dan 

geçerek Gaznelilerin tepkisini üzerine çeken Çağrı Bey, bazı kaynaklarda 3 bazılarında 5 yıl olarak 

aktarılan bu sefer neticesinde Doğu Anadolu’da pek çok yer ve ganimet ele geçirdi. Ayrıca bkz. Cihan 

Piyadeoğlu, “Çağrı Bey”, Gerçek Tarih Dergisi 1, (2022): 37-40; Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslam 

Medeniyeti, 89. 
128 Cem Tüysüz, “Türkmenler”, Türkler Ansiklopedisi. (Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 2002), C.IV, 557. 
129Bahsi geçen görüşmede Sultan Mahmud, Arslan Yabgu’ya “Bana yardım gerekirse ne kadar kuvvet 

gönderirsin?” diye sormuştur. Verilen ziyafette içilen içkilerin de tesiriyle tedbirsiz konuşan Arslan Yabgu; 

sadağındaki oklardan birini çıkarıp; “Bunu gönderirsem on bin atlı”, yayını göstererek ise “Bunu 

gönderirsem yüz bin atlı…” vb. ifadeleri kullanmıştır. Bu kadar gücü böyle kolayca bir araya toplayacak 

birini hafife almamak gerektiğini anlayan Sultan Mahmud, çözümü Arslan Yabgu ve adamlarını 

tutuklatmakta bulmuştur. Ayrıca bkz. Kerimüddün Mahmud Aksarayi, Müsameretü’l Ahbar ve 

Müsayeretü’l Ahyar, çev., Mürsel Öztürk, (Ankara: TTK, 2000), 12; Sefer Solmaz, “Selçuklu Tarihini 



25 

 

Yabgu’nun ülkesi için potansiyel bir tehlike olduğunu fark eden Gazneli Mahmud, Arslan 

Yabgu’yu bir tertip ile yakalatıp Kalincar Kalesi’ne hapsettirmiştir.130 Arslan Yabgu, bu 

esaretin neticesinde 7 yıl sonra vefat etmiştir.131 Arslan Yabgu’dan sonra Selçuk ailesinin 

başına geçen Musa Yabgu olsa da Selçukluları idare etme vazifesi fiili olarak Tuğrul ve 

Çağrı Beyler tarafından ifa edilmekteydi.132 Siyasi durumun oldukça karışık olduğu 

Buhara çevresinde çeşitli ittifaklarda taraf olmak zorunda kalan Selçuklular, Karahanlı 

hükümdarı Yusuf Kadir Han’a isyan ederek Buhara’yı ele geçiren Ali Tegin’in ittifak 

teklifine yanaşmayınca; Ali Tegin, Selçuk Bey’in diğer oğlu Yusuf’u yabgu ilan ederek 

Selçuklu birliğini bozmaya çalışmıştır.133 Yusuf’un bu fitneye taraf olmaması üzerine Ali 

Tegin Yusuf’u öldürtmüş; Tuğrul ve Çağrı Beylerin intikam almak üzere Ali Tegin’in 

kuvvetlerinden bin kişiyi öldürmesi ile devam eden çatışmalar neticesinde Selçuklular 

Harezm’e çekilmek zorunda kalmışlardır.134 Altuntaş’ın oğlu Harun’un daveti ile 

Harezm’e gelen Selçukluların, Harezm’e geçmesi üzerine Cend hâkimi Şah Melik hemen 

harekete geçmiş ve bir baskın vererek binlerce Selçuklu’yu kırıp birçoğunu da esir 

etmiştir.135 Bu felaket üzerine Ceyhun Nehri’nin diğer tarafına kaçan perişan haldeki 

Selçuklular, Harezmşah Harun’un vaatleri ve desteği ile tekrar Harezm’e gelse de 

Harun’un bir suikast sonucu öldürülmesi ile 1035 yılında Horasan’a göç ettiler.136 

Önceden buraya göç eden Türkmenler ve Harezmlîler ile birleşerek ciddi bir kalabalık 

teşkil eden Selçuklular, Gaznelilerin Horasan Emiri Suri’ye haber göndererek hizmet 

etmeyi taahhüt etmiş ve bunun karşılığında da Nesa çevresinde ikamet etme izni talep 

etmişlerdi.137 Bu istek ret olunduğu ile kalmamış, Sultan Mahmud tarafından Selçuklular 

                                                 
Derinden Etkileyen Bir Olay: Selçuklu-Yabgulu Mücadelesi”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 

Dergisi 35, (2014): 545-575. 
130 El-Hüseyni, Ahbârü'd-Devleti's-Selçukiyye, 3. 
131 İbnü’l Esir, el Kâmil fî’t-Tarih, C. IX, s.292; Köymen, Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, C.III, 79. 
132 Minhâc-ı Sirâc Cüzcani, Tabakat-ı Nasıri Moğol İstilasına Dair Kayıtlar, çev., Mustafa Uyar, (İstanbul: 

Ötüken Neşriyat, 2016), 16-17; Ahmet Kütük, Tuğrul ve Çağrı Saltanat ve Sadakat, (İstanbul: Selenge 

Yayınları, 2020), 42; Kafesoğlu, Selçuklular ve Selçuklu Tarihi Üzerine Araştırmalar, 20.  
133 Köymen, Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, C.I, 122. 
134 Öngül, Büyük Selçuklular, s.11; Sevim-Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, 

27-28. 
135 Beyhaki’nin rivayetine göre Şah Melik bir seher vakti güçlü bir ordu ile Türkmenler üzerine baskın 

yapmış,  7-8 bin kadarını öldürerek kadınları ve çocukları da esir almıştır. Bu felaket üzerine ise buzla kaplı 

olan Ceyhun’u geçerek daha güvenli olduğunu düşündükleri Ribat-ı Nemek’e sığınmışlardır. Bu vaka 

Beyhaki’ye göre 1034 tarihinde vuku bulmuştur. Ayrıca bkz. Ebu’l Fazl bin Muhammed Beyhaki, Tarih-i 

Beyhaki, 649; Agacanov, Oğuzlar, 297-298. 
136 Ebu’l Fazl bin Muhammed Beyhaki, Tarih-i Beyhaki, 433; İbnül Esir, el Kâmil fî’t-Tarih, C. IX, 364. 
137 Öngül, Büyük Selçuklular, 13; Sevim-Merçil,  Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, 29; 

Sümer, Oğuzlar (Türkmenler), Tarihleri-Boy Teşkilatı-Destanları, 103. 



26 

 

üzerine Hacip Beytoğdı komutasında yaklaşık 17.000 kişilik bir kuvvet gönderilmişti.138 

Selçuklular, Nesa önlerinde yapılan savaşta Gazneli ordusunu ağır bir hezimete uğrattılar. 

Birçok ganimet ve mal ele geçirmelerine rağmen Gazneli Devleti’nden çekinen 

Selçuklular, Gaznelilere bir elçi göndererek savaşa kendilerinin sebep olmadıklarını 

belirtip özür dilediler.139 Bunun üzerine başlayan müzakere süreci sonucunda sultana itaat 

ve aileden bir rehin bırakılması karşılığında Musa Yabgu’ya Ferave, Çağrı Bey’e 

Dihistan, Tuğrul Bey’e ise Nesa verilmiş; Selçuklular, Gazne Devleti gibi büyük bir siyasi 

güç karşısında resmi olarak muhatap alınarak meşru bir güç haline gelmiştir.140 

Daha önce Gaznelilerin Horasan Emiri Suri’yi aracı koyup taleplerini rica ile belirten 

Selçuklular savaş sonucu kazandıkları zaferlerle amaçlarına ulaşmış oluyorlardı. 

Selçukluların Nesa Zaferi (1035) ile birlikte, devlet kurma yolunda atılan bu önemli adım 

birçok lehte sonucu beraberinde getirmiştir. Akın akın gelen Türkmen göçleri, Selçuklu 

hâkimiyetindeki insan niceliğini de arttırmıştı. Maddi manevi güçlenen ve birçok 

çekinceyi geride bırakan Selçuklu hâkimiyetindeki Türkmen toplulukları, sakin geçen 

birkaç aylık sürecin ardından yağma hareketlerine başlamışlardı. Bu akınlardan Horasan’ı 

korumak isteyen Mesud, bu defa 15.000 kişilik bir orduyu Selçukluların üzerine 

gönderdi.141 Tahakkümü altında bulunan halkın iaşesi ve yerleşmesi için Sultan 

Mesud’dan yeni yerleşim yerleri talep eden Selçuklular, akınlara devam ediyor olsa da; 

Gazne güçlerine mukavemet edemeyeceklerini anladıkları için tekrar Nesa ve Ferave’ye 

çekildiler.142 Selçuklu tehdidine rağmen 1037’de Hindistan’a sefere çıkan Mesud geri 

dönene kadar Selçuklular, birçok Gazne şehrini yağmalamış ve Gazne kuvvetlerine karşı 

çeşitli bölgelerde ufak çaplı yıpratma çatışmalarına devam ediyorlardı.143 Nihayetinde 

Sultan Mesud bir imha harekâtı gerçekleştirmek üzere bir meydan savaşı yapmayı 

amaçlayarak Selçuklu üzerine bir ordu daha gönderdi. Ailelerini ve ağırlıklarını Merv 

                                                 
138 Sümer, Oğuzlar (Türkmenler), Tarihleri-Boy Teşkilatı-Destanları, 104; Öngül, Büyük Selçuklular, 13; 

Ebu’l Fazl bin Muhammed Beyhaki, Tarih-i Beyhaki, 447; Sergey Grigoreviç Agacanov, Selçuklular, çev., 

Ekber N. Necef-Ahmet Annaberdiyev, (İstanbul: Selenge Yayınları, 2006), 83; Cihan Piyadeoğlu, 

Selçukluların Kuruluş Hikayesi, Çağrı Bey, (İstanbul: Timaş Yayınları, 2017), 50. 
139 Öngül, Büyük Selçuklular, 14, Sümer, Oğuzlar (Türkmenler), Tarihleri-Boy Teşkilatı-Destanları, 104; 

Sevim-Merçil,  Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, 23. 
140 İbnül Esir, el Kâmil fî’t-Tarih, C.IX, 19; Sevim- Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve 

Kültür, 23; Kafesoğlu, Selçuklular ve Selçuklu Tarihi Üzerine Araştırmalar, 25. 
141 Öngül, Büyük Selçuklular, 15; Sümer, Oğuzlar (Türkmenler), Tarihleri-Boy Teşkilatı-Destanları, 104; 

Sevim- Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, 24. 
142 Sevim- Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, 30. 
143 Köymen, Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, C.I, 244; Bayındır, Selçuklularda Saltanat 

Mücadeleleri, 15; Ebu’l Fazl bin Muhammed Beyhaki, Tarih-i Beyhaki, 550; İbnül Esir, el Kâmil fî’t-Tarih,  

C.XI, 366; Sevim- Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, 24. 



27 

 

çöllerine çeken Selçuklular, Serahs yakınlarında Talhab denilen mevkide Gazne ordusu 

ile karşılaştılar.144 Üstün başarı ve kahramanlık sergileyen Tuğrul ve Çağrı Bey 

komutasındaki Selçuklular, Gazne ordusunu ikinci defa ağır bir mağlubiyete mahkûm 

etti.145 Bu zaferden sonra artık istiklallerini kazandıklarını düşünen Selçuklular, derhal 

teşkilatlanma ve devlet kurma gayesi ile hazırlıklara başladılar. Serahs Zaferi’nden 

(1038) sonra Nişabur’da Tuğrul Bey adına hutbe okundu ve Tuğrul Bey, yanında binlerce 

atlıyla Nişabur’a geldi.146 Türk geleneklerine göre kolunda yayı ve belinde 3 oku ile 

Nişabur’a gelen Tuğrul Bey, Sultan Mesud’un tahtına kuruldu.147 Böylece Horasan’ın en 

mühim ve kıymetli şehri Nişabur, Selçuklu’nun merkezi oluyordu. Öte yandan artık 

Selçuklu tehdidini ciddiye almak zorunda kaldığını anlayan Sultan Mesud, Selçuklu 

üzerine bir sefer daha düzenlemeye karar verdi.148 

Selçuklular, Gazneliler karşısında önemli başarılar elde etse de Horasan civarında 

hâkimiyet mücadelesine devam etmekteydi. Sultan Mesud, Selçukluları bölgeden 

tamamen çıkarmak amacıyla 300 fil ile desteklediği yaklaşık 50.000 kişiden oluşan ve 

dönem şartlarına göre muazzam bir kuvvet sayılabilecek bir orduyu Belh’e doğru 

harekete geçirdi.149 Ordusunu takviyelerle sürekli güçlendiren Mesud, 1039’da Ulya-

abad’da Çağrı Bey komutasındaki Selçuklu kuvvetleriyle karşılaştı.150 Ağır bir hezimete 

uğrayan Çağrı Bey komutasındaki Selçuklular, çöllere çekilmek zorunda kalmıştı. Güven 

tazeleyen ve Serahs üzerine yürümeye karar veren Gazneliler karşısında kritik bir süreç 

geçiren Selçuklular, nihai bir yol haritası belirlemek üzere Serahs’ta bir araya geldiler.151 

                                                 
144 Bayındır, Selçuklularda Saltanat Mücadeleleri, 15; Ebu’l Fazl bin Muhammed Beyhaki, Tarih-i 

Beyhaki, 550, İbnül Esir, el Kâmil fî’t-Tarih, C.XI, 366; Sevim-Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, 

Teşkilat ve Kültür, 24. 
145 Sümer, Oğuzlar (Türkmenler), Tarihleri-Boy Teşkilatı-Destanları, 109; Sevim-Merçil, Selçuklu 

Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, 24; Ebu’l Fazl bin Muhammed Beyhaki, Tarih-i Beyhaki, 556; 

İbrahim Kafesoğlu, Selçuklular ve Selçuklu Tarihi Üzerine Araştırmalar, 25-26; Ahmet Kütük, Tuğrul ve 

Çağrı Saltanat ve Sadakat, 106. 
146 İbnül Esir, el Kâmil fî’t-Tarih, C.IX, s.367; Minhâc-ı Sirâc Cüzcani, Tabakat-ı Nasıri Moğol İstilasına 

Dair Kayıtlar, 70-71. 
147 Ebu’l Fazl bin Muhammed Beyhaki, Tarih-i Beyhaki, 557; İbnül Esir, el Kâmil fî’t-Tarih, C.IX, 366; 

Osman Turan, “Eski Türklerde Okun Hukukî Bir Sembol Olarak Kullanılması”, Belleten 35, (1945): C.IX, 

305-318; El-Hüseyni, Ahbarü’d Devleti’s-Selçukiyye, 6; er-Ravendî, Râhatüsü’s-Sudûr ve Ayetü’s-Sürûr, 

C.I, 95. 
148 Öngül, Büyük Selçuklular, 16; Sevim-Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, 25; 

Sümer, Oğuzlar (Türkmenler), Tarihleri-Boy Teşkilatı-Destanları, 112. 
149 Osman Gazi Özgüdenli, “Büyük Selçuklu Devleti’nin Kuruluşu”, ed., Refik Turan, Selçuklu Tarihi El 

Kitabı, (Ankara: Grafiker Yayınları, 2016), 50. 
150 Köymen, Selçuklu Devri Türk Tarihi, 49. 
151 Ebu’l Fazl bin Muhammed Beyhaki, Tarih-i Beyhaki, 557; Faruk Sümer, “Tuğrul Bey”, TDV İslam 

Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2012), C.XLI, 344. 



28 

 

Yaklaşık 20.000 süvariye sahip olan Selçuklular, Çağrı Bey’ın ısrarcı tutumu karşısında 

çarpışma önerisini kabul ederek savaşa devam kararı aldılar.152 Ulya-abad’daki 

mücadeleden birkaç ay sonra yaklaşık 100.000 kişiden oluşan dönemin en kuvvetli 

ordularından sayılabilecek bir güçle hareket eden Mesud, çeşitli bölgelerde yapılan küçük 

çaplı çatışmalarda Selçuklu kuvvetlerini bertaraf ederek Serahs’a geldi.153 Bu sırada 

Selçuklular ise su yataklarını değiştiriyor ve sürekli vurkaç taktikleri ile Gazne ordusunu 

yıpratıyorlardı. Manevra kabiliyeti zayıf ve ağır olan bir orduya sahip olan Gazneliler, 

vezirlerinin tavsiyesi ile Selçuklu’ya bir barış teklifi iletti. Buna göre Selçuklu eski 

sınırları olan Nesa ve Ferave’ye çekilecek; Nişabur, Merv ve Serahs’ı terk edeceklerdi.154 

İlk bakışta Selçuklu aleyhine görünen bu anlaşma ile Selçuklular, Gazneliler tarafından 

siyasi olarak resmen kabul edilmişlerdir. 

2.1.3. Dandanakan Savaşı ve Merv Toyu 

Yapılan geçici barışa uyan Mesud’un Herat’a çekilmesine rağmen Selçuklular, terk 

etmeleri gereken bu bölgeleri boşaltmadılar ve akınlara devam ettiler. Sultan Mesud, yaz 

için konakladığı Herat’tan ayrılarak Selçukluların üzerine tekrar hareket etse de daha 

önce olduğu gibi Selçuklular meydan savaşı yerine vur kaç yaparak rakiplerini 

yıpratmaya devam ediyorlardı.155 Herhangi bir sonuç elde edemeyen Gazne ordusu 

yıpranmış vaziyette iken vezirlerinin Herat’a dönme tavsiyesine aldırmayan Mesud, 

Merv’e doğru hareket etti.156 Selçuklular bu durum üzerine tedirginlik yaşadılar ve Tuğrul 

Bey Cürcan’a çekilme önerisinde bulundu. Bu belirsiz durumda yine Çağrı Bey’in 

savaşma teklifi kabul gördü ve Selçuklular ağırlıklarını 2000 atlı ile savaş sahası dışına 

gönderdiler.157 Bu sırada Selçuklu ordusu 16.000 kişi civarında idi.158 Dandanakan 

Kalesi’ne doğru ilerleyen Gazne ordusu yorgun ve susuz bir durumda Selçuklu 

kuvvetlerinin karşısına çıktı. Çevredeki kuyular Selçuklular tarafından kullanılamaz hale 

getirildiğinden farklı su kaynaklarına doğru hareket etmek üzere yönelen ağır ve bitkin 

Gazne ordusunun düzeninin bozulmasını fırsat bilen Selçuklu kuvvetleri, ani bir hücumla 

                                                 
152 Ebu’l Fazl bin Muhammed Beyhaki, Tarih-i Beyhaki, 567. 
153 Ebu’l Fazl bin Muhammed Beyhaki, Tarih-i Beyhaki, 567; Öngül, Büyük Selçuklular, 17; Sevim-Merçil, 

Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, 25. 
154 Köymen, Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, C.I, 305. 
155 Öngül, Büyük Selçuklular, 17. 
156 Ebu’l Fazl bin Muhammed Beyhaki, Tarih-i Beyhaki, 578. 
157 Sümer, Oğuzlar (Türkmenler), Tarihleri-Boy Teşkilatı-Destanları, 113. 
158 Öngül, Büyük Selçuklular, 18, Bazı Kaynaklarda 20.000 Olarak Geçmektedir. Ayrıca bkz. Sevim-

Merçil,  Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, 25. 



29 

 

Gazne ordusunu dağıttı.159 Ağır bir hezimete uğrayan Gazne ordusundan geriye kalan bir 

avuç asker ve Sultan Mesud, savaş meydanından kaçarak Berkdiz kalesine sığındı.160 Bu 

sayede birçok ganimet elde eden Selçuklular, Gazne Devleti karşısında adeta devletin 

kuruluşunu ilan eden parlak bir zafer elde etmiştir.  

2.1.4. Muhtariyetlerin Oluşma Süreci 

Dandanakan Savaşı sonrası Selçuklular artık tamamen bir devlet kimliğine bürünmüş ve 

bir devlet nizamı içerisinde faaliyet göstermeye başlamışlardır. Gazne toprakları üzerinde 

kurulmuş resmi bir Selçuklu Devleti’nin varlığı ile birlikte Horasan hâkimiyeti, daha önce 

fiili olarak olduğu gibi resmi olarak da Gaznelilerin elinden alınmıştır.161 Savaştan sonra 

Sultan Tuğrul; Türkistan hanlarına, Karahanlı hükümdarına, Buhara’da hüküm süren Ali 

Tegin oğullarına, Böri Tegin ve İran Kâkuyi Emiri Muhammed Alâüddevle’ye 

fetihnameler ulaştırmıştır.162 Bu fetihnamelerle iletilen sadece Gazneliler karşısında elde 

edilen zaferin haberi değildir. Selçukluların gönderdiği bu fetihnameler, devletin 

kurulmuş olduğunun ilanı ve meşruiyetinin kabulü için bir talep niteliğindedir.163 

Selçuklu ileri gelenleri, Dandanakan Savaşı’nı takiben hemen bir kurultay toplamak 

amacı ile Merv’de164 bir araya gelmişlerdir. Tuğrul Bey’in hükümdar olarak başında 

bulunduğu bu büyük kurultay Selçukluların kaderini belirleyecek oldukça önemli 

kararların alındığı bir dönüm noktasıdır.165 Bu kurultayda dikkat çeken en önemli 

kararlardan birisi Sünni İslam âleminin lideri halife Kaim Biemrillah’a, meşru bir devlet 

olarak tanınmalarını talep eden bir mektubun gönderilmesidir.166 Mektup aynı zamanda 

bir âlim olan Selçuklu elçisi Abu İshak al-Fuka’i ile birlikte halifeliğe ulaştırılmış ve 

siyasi gelişmelerle birlikte kazanılan zafer anlatılarak, halifeye bağlılık da 

                                                 
159 Sümer, Oğuzlar (Türkmenler), Tarihleri-Boy Teşkilatı-Destanları, 114, Sevim-Merçil, Selçuklu 

Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, 26; Ebu’l Fazl bin Muhammed Beyhaki, Tarih-i Beyhaki, 590. 
160 Ebu’l Fazl bin Muhammed Beyhaki, Tarih-i Beyhaki, 639; İbnül Esir, el Kâmil fî’t-Tarih, C.IX, 368-

369. 
161 Köymen, Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, C.I, 53. 
162 Kafesoğlu, Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, C.I, 27; Öngül, Büyük Selçuklular, 15; Sevim-Merçil, 

Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, 34; Bayındır, Selçuklularda Saltanat Mücadeleleri, 

90. 
163 İsmail Öztürk, “Selçuklu Muhtariyetlerinin Oluşum Sürecinde Türk Göçlerinin Etkileri ve Selçuklu 

Muhtariyetlerinin Hakim Olduğu Coğrafyalarda Bugünkü Türk Varlığı”, ed., Hasan IŞIK, Türk Tarihinde 

Göç ve İsyan, (İstanbul: Orient Yayınları, 2022), 6. 
164 Özgüdenli, “Merv”, C.XXIX, 221. 
165 Köymen, Selçuklu Devri Türk Tarihi, 54. 
166 Kafesoğlu, Selçuklular ve Selçuklu Tarihi Üzerine Araştırmalar, 27. 



30 

 

bildirilmiştir.167 Yine bu mektupta, mezkûr bahisle ifade ettiğimiz gibi Selçuklu neslinin 

asil Oğuz Han soyundan oldukları ve Gaznelilerin köle zade oldukları ifade edilmiştir. 

Burada, bölgedeki meşru tek Türk hanedanı oldukları ile ilgili bir delilin halifelik 

makamına sunulduğu görülmektedir. Selçuklular halifeye gönderdikleri bu mektup ile 

merhametli ve adil olduklarını bildirmişler, halifeye saygılı ve bağlı olduklarının yanı 

sıra, gaza ve cihada devam edeceklerini de ilan etmişlerdir.168  

Merv kurultayında alınan en önemli kararlardan bir diğeri ise, eski Türk geleneklerine 

göre hanedan üyelerinin yöneteceği bölgelerin tespit edilmesidir. Ele geçirilen topraklar 

Selçuklu başbuğları arasında taksim edilmiştir. Bu taksim Göktürkler ve Karahanlılarda 

olduğu gibi devletin hanedanın ortak malı sayılarak taksim edilmesi geleneğine uygun 

şekilde gerçekleştirilmiştir. Bu taksime göre Gazne ve Ceyhun Irmağı arasındaki bölge 

Çağrı Bey’e verilmiştir.169 Serahs ve Belh şehirlerini içine alan Merv merkezli bu bölge 

özellikle batı yönlü fetih politikalarını idare ettiği için melik ünvanlı Çağrı Bey idaresine 

verilmiştir. Bust, İsfizar ve Sistan’ı içine alan Herat merkezli bölge ise sultanın diğer 

kardeşi olan Musa Yabgu’ya verilmiş; merkezi Nişabur olan Irak ve batı bölgeleri ise 

devletin fiili ve resmi hükümdarı olan Tuğrul Bey idaresinde olacak şekilde üçlü bir 

taksimat yapılmıştır.170 Bu temel üçlü taksimatın yanı sıra hanedan üyesi olan ikinci 

derece şehzadeler de eyalet yöneticileri olarak atamalara tabi olmuşlardır. Buna göre 

Arslan Yabgu oğlu Kutalmış; Damgan ve Curcan’a, İbrahim Yınal ise Kuhistan’a, Çağrı 

Bey oğlu Kara Aslan Kavurd ise Kirmân’a tayin olunmuşlardır.171 

Yeni kurulan devlet için yapılan bu taksimat ile atanan yöneticilerin merkezi otoriteye 

tam bağlılığı gerekmektedir. Fakat bu sistem hanedan üyelerinin bulundukları bölgede bir 

takım hükümdarlık özellikleri taşımalarına olanak vermiştir. Nitekim hutbeyi Sultan 

                                                 
167 Bayındır, Selçuklularda Saltanat Mücadeleleri, 91; Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 

107. 
168 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 107; Sevim-Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi 

Siyaset, Teşkilat ve Kültür, 33. 
169 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 107. 
170 Sevim-Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, 27. 
171 Kafesoğlu, Selçuklular ve Selçuklu Tarihi Üzerine Araştırmalar, 27; Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk 

İslam Medeniyeti, 107. 



31 

 

Tuğrul Bey adına okutan bu valilerin aynı zamanda nevbet172 ve çetr173 gibi bir takım 

Türk hükümdarlık alametlerine sahip oldukları da görülmektedir.174  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
172 Nevbet, sarayın veya hükümdar çadırının önünde günde birkaç kez davul vb. müzik aletleriyle çalınan 

müziktir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Erdoğan Merçil, Selçuklular’da Hükümdarlık Alâmetleri, (Ankara: TTK, 

2007), 116. 
173 Çetr, hükümdarların başı üstünde tutulan bir tür şemsiyedir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Merçil, Büyük 

Selçuklu Devleti Siyasi Tarihi, 104. 
174 Reşat Genç, Karahanlı Devlet Teşkilatı (XI. Yy Türk Hâkimiyet Anlayışı ve Karahanlılar), (Ankara: 

Kültür Bakanlığı Yayınları: 373, Araştırma İnceleme Serisi Eserleri: 9, 2002), 128; Bahaeddin Ögel, Türk 

Kültür Tarihine Giriş, (Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 2000), C.VI, 8. 



32 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

Ülüş175 bölüşmek anlamına gelen, ülkenin pay edilmesi geleneğini ifade eden bir terimdir. 

Fetih politikasına bağlı olan bu paylaşımın bozkır kültürünün getirdiği göçebe devlet 

teşkilatına dayandığı ifade edilebilir. İleri gelenlerin bir araya toplandığı ve adeta kesilen 

bir kurbanın bölüştürülüp herkesin hakkı olan payı alması gibi bir durumu ifade eden bu 

gelenek, daha önce izahını yaptığımız bozkır kültürünün getirdiği bir sonuçtur.  Hunlar, 

Göktürkler ve Karahanlılar gibi Selçuklular da bu geleneği uygulamış, fethedilen birçok 

bölge hanedan üyelerinin mesuliyetine bırakılmıştır. Bozkırda son derece geniş arazilere 

ve kozmopolit yapıda bir halka hükmeden hükümdarlar, bu sayede yönetimi 

sağlamlaştırmış ve hâkimiyeti sürdürebilme açısından bir avantaj elde etmiştir. Bu pratik 

ve faydacı uygulama hükümdarın elini rahatlatsa da, merkeze bağlı valilerin meşru kan 

hakkı nedeniyle taht üzerinde hak iddia etmeleri ve taht kavgalarının vuku bulduğu 

görülmüştür.   

Her ne kadar müstakil birer siyasi tarihe sahip olsalar da Selçuklu muhtariyetlerinin 

kuruluşunu hazırlayan sebepler, Büyük Selçuklu Devleti ve geçmiş Türk devletlerinin 

kuruluşunun dayanakları olan amillerle aynıdır. Burada en önemli etken Türk devlet 

geleneğinin hanedan mensuplarına verdiği yetkidir. Bu örfe göre muhtariyetler, metbû 

devletin gelişen şartların müsaade ettiği ölçüde ve sayıda mümkün olduğunca fazla vassal 

yapının oluşturulmasına olanak tanınması olarak ifade edilebilir.  Kuruluş dönemini 

atlatan Türk devletlerinin gösterdiği en ciddi reaksiyon çevrelerindeki jeopolitik öneme 

haiz bölgelere doğru girişilen fetih hareketleridir. Bu özellik Büyük Selçuklu Devleti’nde 

de görülmektedir. Özellikle Dandanakan Savaşı sonrasında fethedilen veya fethedilmesi 

planlanan bölgeler hanedan mensupları arasında paylaşılmıştır. Tuğrul Bey, Selçuklu 

idari sistemine göre her bir aile ferdine fethedecekleri bir bölge tahsis etmiş ve daha sonra 

birleşik Selçuklu sancağı altında bu bölgeleri merkeze bağlı muhtariyetler olarak 

yönetmiştir. Son Selçuklu Sultanı Sencer’in vefat etmesi ile birlikte Büyük Selçuklu 

Devleti’nin dağılmasına rağmen bu muhtariyetler yaşamlarını bir müddet daha 

sürdürmeyi başarmışlardır.176 Kavurt Bey’in Kirmân’ı ele geçirmesiyle başlayan bu süreç 

Melik Tutuş ve Muhammed Tapar ile devam etmiş, İran’dan Mısır’a kadar uzanan büyük 

bir Türk egemenliği tesis edilmiştir. 

                                                 
175 Ahmet Caferoğlu, Eski Uygur Türkçesi Sözlüğü, (İstanbul: TDK, 1968), 272. 
176 Nesimi Yazıcı, İlk Türk İslam Devletleri Tarihi,  (Ankara: Diyanet Vakfı Yayınları, 1992), 239. 



33 

 

3.1. SELÇUKLU MUHTARİYETLERİ 

3.1.1. Kirmân Selçukluları 

3.1.1.1. Kirmân Selçukluları Siyasi Tarihi 

Miladi XI. yüzyılın ilk on yılları geçmeden Selçuklular, yüzlerini İslami Doğu'ya 

çevirmişlerdir. Tarihin yeni sayfalarını yazmak ve bölgedeki siyasi güçlerin haritasını 

yeniden çizmek için Ortadoğu ve Anadolu topraklarında dalga dalga yayılan Selçuklular, 

Gaznelilerin mülkünden kendilerine miras kalanlarla yetinmeyip hızla Irak'a ve diğer İran 

vilayetlerine yöneldiler. Böylece siyasi, askeri ve mezhepsel düzeyde ana düşmanlarını 

temsil eden Büveyhilerle rekabet ortamı da kendiliğinden ortaya çıkmış oldu. Özellikle 

Büveyhiler, kendilerini genç Selçuklu iktidarı için kolay bir av haline getiren iç 

sorunlardan muzdarip bir durumda idiler. Büveyhilerin hükümranlık sahasını aile fertleri 

için bir nüfuz alanı haline getiren Selçuklu Hanedanı, böylece Selçuklulara tabi Türk 

toplulukları için yeni bir yurt ve yeni bir iskân sahası oluşturmuştur. 

Kirmân Selçuklularının ilk hükümdarı Kara Aslan Kavurd, Çağrı Bey'in en büyük 

oğludur.177 Kirmân vilayetinde ve hudutlarında Tuğrul Bey tarafından yeğeni Kavurd’a 

verilen yetki, yerleşmesi dokuz yılda tamamlanacak olan yeni bir Selçuklu kolunun 

oluşumunun habercisiydi. Tuğrul Bey tarafından Tabes vilayeti, Kuhistan ve Kirmân; 

Kara Aslan Kavurd Bey’e verilmiştir.178 Melik Kavurd, tamamını Türk kökenli askerlerin 

oluşturduğu beş veya altı bin kişiden teşkil bir kuvvet ile Kirmân bölgesine hareket 

etmiştir.179 Bu durum üzerine Kirmân hâkimi Behram bin Leşkeristân, bu güce karşı 

koyamayacağını öngörerek Berdesîr şehrine çekilmiştir. Ancak Berdesîr’i de kuşatan 

Selçuklu kuvvetleri Leşkeristân’ın askerlerine büyük kayıplar verdirmiştir. Ebu 

Kâlîcâr’dan yarım isteyen Leşkeristân, yardım gelene kadar dayanamamış; Kavurd Bey 

ile anlaşmayı tercih etmiştir. Taraflar arasında elçiler gidip gelmiş, netice itibari ile 

Berdesîr Kavurd Bey’e teslim edilmiş ve Behram bin Leşkeristân kızını Kavurd Bey ile 

evlendirerek bir akrabalık ilişkisi de tesis edilmiştir. 180 Bu arada Ebu Kalicar vefat etmiş 

ve Büveyhi ordusunda bir karışıklık meydana gelmiş, ordu Şiraz’a dönmek durumunda 

                                                 
177 Abdülkerim Özaydın, “Kavurd Bey”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 2002), C.XXV, 25. 
178 Reşîdüddîn Fazlullah Hemedani, Câmi’ü’t-Tevârih Selçuklu Devleti, çev., Erkan Göksu-H. Hüseyin 

Güneş, (İstanbul: Selenge Yayınları, 2010), 96; er-Râvendî, Râhat-üs-Sudûr ve Âyet-üs-Sürûr, C.I, 102. 
179 Erdoğan Merçil, Kirman Selçukluları, (Ankara: TTK, 1989), 14. 
180 Ali Öngül, Kirman Selçukluları, (İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2017), 2. 



34 

 

kalmıştır.181 Bu gelişmeleri fırsat bilen Kavurd, Kirmân’ın Serdsir bölgesi ile birlikte 

kuzey cihetlerini de ele geçirerek, Kirmân’daki Büveyhi hâkimiyetini tamamen 

sonlandırmıştır. Böylece Kirmân Büveyhileri 1048 tarihi itibarı ile Selçuklular tarafından 

ortadan kaldırılmıştır.182 

Kara Aslan Kavurd Bey, Kirmân hâkimiyetini sağladıktan sonra dikkatini Arap 

Yarımadası’nın doğu uç noktasında bulunan Umman’a çevirdi. Umman, Büveyhilerin 

hâkimiyeti altında bulunuyordu.183 Hürmüz Emîri’nden temin ettiği gemilerle Umman 

sahillerine hareket eden Kavurd Bey, böylece Selçuklu tarihinin ilk deniz aşırı seferini 

gerçekleştirmiş oluyordu.184 Sefer sonucunda Umman’ı da ele geçiren Kavurd Bey, 

Kirmân’ın batı cihetinde bulunan Fars eyaletine doğru hareket etti ve ele geçirdi.185  

Kirmân üzerinde egemenliğini pekiştiren Kavurd Bey, Büyük Sultan Tuğrul’un vefatı 

üzerine amcasının yerine tahta geçmek niyetiyle hareket etmiş fakat kardeşi Alparslan’ın 

tahta geçtiğini öğrenince Isfahan’dan geri dönmüştür.186 Kavurd’un Alparslan’ın 

sultanlığını tanımasına rağmen; Alparslan, Kavurd’a karşı yardım isteyen Fars’ın önceki 

hâkimi Fazlûye’ye yardım göndermiştir. Sultan Alparslan, sadece yardım göndermekle 

kalmamış; Fars’a doğru bizzat hareket etmiş ve bölgeyi ele geçirerek Fazlûye’ye iade 

etmiştir. Bu durumun ortaya çıkmasında, Sultan Alparslan tarafından rakip görülen 

kardeşi Kavurd Bey’in, daha fazla güçlenmesini engellemek istemesi etken olmuştur. 

Netice itibariyle Kavurd’un tahtı ele geçirmek üzere isyan etmesi ile Sultan Alparslan’ın 

öngörüsünde haklı olduğu görülmektedir. Sultan, bu isyanı haber alır almaz 1067 yılının 

yaz aylarında Kirmân’a doğru hareket etmiştir.187 İlk karşılaşmada Kavurd Bey’in güçleri 

mücadeleyi kaybedince Kavurd Bey kaçmış, bu durum karşısında takip etmeyi tercih 

etmeyerek Fars bölgesine giden Sultan Alparslan ise kardeşini affetmiştir. Affedilmesine 

rağmen taht iddiasından vazgeçmeyen Kavurd Bey’in bu defa da Fazlûye ile birleşerek 

Sultan Alparslan’a karşı isyan girişiminde bulunduğu görülmektedir. Sultan Alparslan, 

                                                 
181 Sevim- Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, 300. 
182 Merçil, Kirman Selçukluları, s.15; İbrahim Kafesoğlu, “Kavurd”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli 

Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1956), C.VI, 457. 
183 İbnu’l Esir, el Kamil fî’t-Tarih, C.IX, 428; Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 253; 

Erdoğan Merçil, Müslüman Türk Devletleri Tarihi, (Ankara: TTK, 1991), 95. 
184 Erdoğan Merçil, “Kirman Selçukluları”, Türkler Ansiklopedisi. (Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 2014), 

C.IV, 760. 
185 Merçil, Kirman Selçukluları, 20. 
186 Mehmet Altan Köymen, Alparslan ve Zamanı, (İstanbul: Başbakanlık Kültür Müşavirliği Yayınları, 

Milli Eğitim Basımevi, 1972), 85. 
187 Mehmet Altan Köymen, “Kirman Selçukluları Tarihi”, DTCF Dergisi S.1, (1943): C.II, 127. 



35 

 

Kirmân’a hareket ederek bu isyan girişimini bastırmayı hedeflemiştir. Fakat ordusunun 

içinde Kavurd taraftarlarının olması Sultan Alparslan’ı tedirgin etmiş, bu nedenle 

Kirmân’ı terk ederek geri dönmek zorunda kalmıştır. Bütün bu isyan girişimleri ve 

mücadelelere rağmen Sultan Alparslan, Kavurd’u düşünmüş; vefat etmeden önce 

kardeşine, Fars ve Kirmân bölgelerinin idaresinin bırakılmasını vasiyet etmiştir. Kavurd 

Bey, Sultan Alparslan’ın bu olumlu tavırlarına rağmen Selçuklu tahtına geçen yeğeni 

Melikşah’a da isyan etmekten geri durmamıştır. Neticede yeğeni tarafından merhamet 

görmeyen Kavurd Bey, 1073 yılında öldürülmüştür.188  

Kavurd Bey döneminde Kirmân, gerçek anlamda refaha kavuşmuş ve halk bolluk 

içerisinde yaşamıştır. Adil, cömert karakteri ile bilinen ve güçlü bir lider olan Kavurd 

Bey, taht kavgalarına dâhil olarak kendi sonunu getirmiştir.189 Kavurd Bey’den sonra 

ülkesinin de ömrü pek kısa sürmüştür. Melikşah ile mücadeleye girişmeden önce yerine 

bıraktığı oğlu Kirmânşâh bir yıl geçmeden vefat etmiş, yerine Kavurd’un küçük oğlu 

Hüseyin tahta geçmiştir. Hemedân’da tutuklu bulunan diğer oğul Sultanşâh, küçük 

yaştaki kardeşinin elinden tahtı almak üzere hapisten kaçmış ve Kirmân’a gelerek tahta 

oturmuştur. Bir müddet sonra Kirmân’daki bu karışıklıkları sonlandırmak üzere Sultan 

Melikşah harekete geçmiş, emirlerin araya girmesiyle kuzenini affetmiş ve Isfahan’a 

dönmüştür. 1085 yılında da Sultanşâh’ın vefat etmesi üzerine Selçukluların Kirmân 

şubesi son bulmuştur. 190 

3.1.1.2. Kirmân Coğrafyası ve Kirmân Selçukluları İktisadi ve İdari Yapı 

3.1.1.2.1. Kirmân Coğrafyası ve Kirmân Selçuklularında İktisadi Yapı 

Tarihi gelişmeleri ve olayları siyasi ve idari açıdan ele almadan önce coğrafi boyutları ve 

sosyo ekonomik durumu göz ardı etmek, doğru değerlendirme yapmamıza engel olabilir. 

Bu nedenle devletlerin sosyoekonomik durumları ve kuruldukları coğrafyalar, devletlerin 

siyasi hayatlarında önemli bir yer teşkil etmektedir. Bu vesileyle Kirmân coğrafyasının 

özelliklerinin ele alınması ve Kirmân Devleti’nin iktisadi, ticari teşebbüslerinin farklı 

boyutlarıyla incelenmesi siyasi olayların da doğru anlaşılması yolunda takip edilmesi 

gereken bir yol olarak karşımıza çıkmaktadır.  

                                                 
188 Merçil, Kirman Selçukluları, s.22, 28. 
189 İbrahim Kafesoğlu, “Selçuklu Tarihinin Meseleleri “Sultan Melikşah Devrinde Büyük Selçuklu 

İmparatorluğu” Adlı Eserin Tenkidi Dolayısiyle”, Belleten, C.XIX, S.76 (1956), s.465-489. 
190 İbrahim Kafesoğlu, Sultan Melikşah Döneminde Selçuklu İmparatorluğu, (İstanbul: Ötüken Neşriyat, 

2019), 24, 26. 



36 

 

Tarihte pek çok devlet fetihleri iktisadi hedefler doğrultusunda yapma gereği duymuştur. 

Nitekim Kirmân Selçukluları da bu doğrultuda Umman Denizi’nin boğazlarını, Fars 

Körfezi’ni ele geçirerek; ekonomik güç kaynaklarını ve ticari yolları denetim altında 

tutmayı amaçlamıştır. Bu hedef doğrultusunda daha önce de bahsettiğimiz ilk deniz aşırı 

seferin gerçekleştirildiği görülmektedir. Erdoğan Merçil de Kirmân’ın ele geçirilmesinin 

akabinde daha önce sekteye uğramış ve bozulmuş olan ticari faaliyetleri canlandırmak 

adına hemen girişimlerin başladığını belirtmiştir.191 

Kirmân, İran’ın güney cihetinde bugün de var olan bir eyaletin adıdır.  Kirmân’a bu adın 

dışında ‘Şehr-i Guvaşir’ ve “Nemaşir” isimleri de verilmiştir.192 Bugün ismi Kerman 

olarak da kullanılmakta olup İran’ın merkezinde çöl bölgesi olan Deşt-i Lut’un güneyinde 

yer almaktadır. İran’ın güneydoğusunda yer alan Kirmân bölgesi; XX. yüzyılın başlarında 

üç tarafı dağlarla çevrili yüksek bir yayla olarak tasvir edilmiştir. Dr. Fahrettin Şevket, 

XX. yüzyılın başlarındaki İran’ı tanıttığı eserinde; geçmiş dönemlerde özellikle önem 

ihtiva eden ve zengin bir kent sayılan Kirmân’ın 50-60 bin nüfuslu fakir bir kent olduğunu 

nakletmiştir. 193 Kirmân’ın batısında Fars, doğusunda Sistan ve Belücistan, güney 

taraflarında Fars ve Umman körfezi, kuzeyinde Horasan, kuzey batısında ise Isfahan 

bulunmaktadır. Güney tarafı denizle sınırlandırılmış olan Kirmân beş bölümden 

müteşekkildir. Sircan, Ciruft, Bem ve Narmasir; Kirmân’ı oluşturur. Kuzeyinde 

yüksekliği 5000 metreyi bulan zirvelere sahip sıradağlar Kirmân’ı ortadan ikiye ve 

kuzeyden güneye doğru ikiye ayırır. Pariz adı verilen bu dağların yanısıra güney de de 

Pariz Dağları’na paralel dağlar mevcuttur.194 Akarsu açısından oldukça fakir olan bölgede 

zirai sulama ancak dağlardan gelen kısıtlı sularla yapılabilmekte olup en önemli akarsu 

Ciruft’ta yer alan Halil Rud’dur. Çöl kısmı gün geçtikçe genişleyen Kirmân bölgesinde 

küçük hurmalıkların mevcudiyeti gözlemlenir. Kirmân hurması İran’da bilinen bir 

endemik türdür.195 Kirmân Selçukluları dış ticaretin yanı sıra zirai faaliyetlerden elde 

edilen ürünler ve yer altı kaynaklarından da gelir elde etmişlerdir.  Altın, gümüş, bakır ve 

kurşun gibi madenlerin Kirmân’da çıkarıldığı bilinmektedir.196 

                                                 
191 Erdoğan Merçil, Kirman Selçukluları, (Ankara: TTK, 1989), 196. 
192 Erdoğan Merçil, “Kirman Selçukluları”, DGBTİ C.VII, (1992): 231. 
193 Fahrettin Şevket, İran (İklim, halk, iktisadiyyat, ictima’iyyat, müessesat-ı medeniyye, adat-ı milliye ve 

saire gibi evsaf ve hususiyatından bahisdir.), haz., Derya Örs, (Ankara: TTK, 2016), 47. 
194 Merçil, Kirman Selçukluları, 1 
195 Johannes Hendrick Kramers, “Kirman”, Encyclopedia of Islam VI, (1960): 816. 
196 Murteza Muminzade, “Muqedemii ber Muerrefi-i Muaden-i İran Zemin, Mururi ber Zehayer-i Madeni-

i Telay-i İran”, Ruşd ve Amuzeş-i Zeminşenasi 40, (1384): 23. 



37 

 

Kirmân’ın Selçuklulardan önce ekonomik açıdan iyi durumda olduklarını söylemek 

mümkün değildir. Özellik Büveyhilerin emirleri arasındaki şiddetli mücadeleler, 

sonrasında Gaznelilerin Kirmân’a saldırması ve bölgeyi işgal altına alması halkı yıprattığı 

gibi ekonomik faaliyetlerin de sekteye uğramasına yol açmıştır.197  Ancak Selçukluların 

Kirmân’a hâkim olmasıyla, Oğuz istilası ve taht mücadeleleriyle başlayan buhranlı 

dönemlere kadar refah içerisinde bir yaşamın mevcudiyeti görülmektedir. Özellikle 

başkent Berdesir ve Ciruft zengin bölgeler olup, çevre iller ve ülkeler için cazip birer 

ticari merkez haline getirilmiştir.198 Kirmân, Fars istikametinden Horasan ve Hindistan’a 

uzanan hac ve ticaret yolları üzerinde olduğundan bir geçiş güzergâhıdır. Nitekim 

Hürmüzgan eyaletine bağlı Siraf Limanı’na Hindistanlı tüccarların baharat ve çeşitli 

güzel kokuları getirdiği kaydedilmiştir.199 Ünlü müelliflerden Bundâri, eserinde; 

Isfahan’dan hareket eden bir kervanın ve elçilik heyetinin ulaşımın kolay olması 

vesilesiyle Kirmân üzerinden dönemin en önemli başkentlerinden Bağdat’a gittiğini 

aktarmaktadır.200 Isfahan veya Rey üzerinden değil de Kirmân üzerinden Bağdat’a 

yolculuk yapılması bu yolun daha güvenli, kolay kat edilebilen ve işlek bir güzergâh 

olduğunu ortaya koymaktadır. Bu durum ticari açıdan avantaj olarak görülse de 

Kirmân’ın işgal ve istilalara da müsait bir durumda olmasına yol açmış; tarih boyunca bu 

işgal ve istilalardan dolayı da pek çok defa hâkim olan siyasi gücün değiştiği 

gözlemlenmiştir.201 Selçuklular da Kirmân bölgesini ele geçirdikten sonra bu ticari yolları 

avantaja çevirmeye çalışarak bir iktisadi siyaset izlemeye gayret etmiş; ticaretin, hâkim 

oldukları yollar aracılığıyla Kirmân üzerinden gerçekleşmesini sağlamaya 

çalışmışlardır.202 Kavurd Bey, yollara mil taşı veya işaret taşları denilen kuleler 

koydurmuş; önemli güzergâhlarda han, kervansaray ve derbentler yaptırmıştır.203 Bu 

politika ile Kirmân Selçuklularının, özellikle Hindistan üzerinden gelen ve Fars körfezine 

giden yolların güvenliğini sağlayarak; ticaretin gelişmesini ve canlandırılmasını 

hedeflediği açıktır. Ticaret yollarının Kirmân üzerinden geçtiği göz önünde 

                                                 
197 Erdoğan Merçil, “Gaznelilerin Kirmana Hâkimiyeti 1031-1034”, Tarih Dergisi 24, (1970): 37. 
198 Kramers, “Kirman”, 816. 
199 Ahmet Altungök-Taner Yıldırım, “Erken Ortaçağlarda Siraf Liman Kentlerinin İran Körfezi Açısından 

Önemi”, Tarih Araştırmaları Dergisi 134, (2001): 24-25. 
200 El-Bundari, Zübdet el Nusra ve Nuhbet el-Usra, (Irak ve Horasan Selçukluları), çev., Kıvameddin 

Burslan, (Ankara: TTK, 1999), 225. 
201 Kramers, “Kirman”, 816. 
202 Aydın Çelik, “Fatımi-Selçuklu Münasebetleri”, Türkler Ansiklopedisi. (Ankara: Yeni Türkiye 

Yayınları, 2014), C.IV, 746. 
203 Merçil, Kirman Selçukluları, 196. 



38 

 

bulundurulursa Kirmân Selçuklularının bu siyasetlerinde başarılı olduklarını da söylemek 

mümkündür.204 Berdsir ve Kemadin gibi şehirler dönem itibariyle önemli ticaret şehirleri 

haline gelmiş, bölgedeki imar faaliyetleri ve kültürel girişimler bölgenin kalkınmasına, 

eğitim ve ilim merkezi haline gelmesine olanak tanımıştır. Bir buçuk asır bölgenin hâkimi 

olan Selçuklular, bu sayede bölgeyi mamur hale getirerek zamanın en müreffeh 

coğrafyalarından biri haline getirmişlerdir. Kavurd Bey’den başlayarak Kirmân 

Selçukluları’nın yıkılışına kadar olan süreçte bütün hükümdarların halkın çıkarını ön 

planda tuttuklarını ve bu meyanda bir politika sergiledikleri görülmektedir.205  

3.1.1.2.2. Kirmân Selçuklularında İdari Yapı 

Anadolu’dan önce tam manasıyla Türk yurdu haline gelmiş olan İran’da Selçuklular 

devrinde gerçekleşen teşkilatlanma, bu ülkenin 1925 yılına kadar Türk kökenli aileler 

tarafından yönetilmesine olanak sağlamıştır.206 İran’ın yüzyıllar boyunca Türkler 

tarafından idare edilmesini sağlayan bu teşkilatlanma, İran’da kültür, edebiyat, içtimai 

hayat ve diğer bütün yönlerden Türk etkisinin kalıcı olmasını ve İran kültüründe 

belirleyici olmasını sağlamıştır.207 Elbette bunun sağlanması da sağlam bir idari yapı ve 

teşkilatlanmanın varlığına bağlıdır.  

Kirmân Selçuklularında idari yapı ve teşkilatlanma Büyük Selçuklular ile benzerlik 

taşımaktadır. Devletin en üstünde, bütün güçleri kendisinde toplayan melik 

bulunmaktaydı. Fakat ilerleyen dönemlerde atabeylerin de idarede etkili oldukları 

görülmektedir.208 Meliklerin tahta geçmelerinde belirli bir veraset prensibinin olduğu 

görülmektedir. Ancak hükümdarın çocuğu bulunmadığı takdirde hanedan üyesi bir diğer 

akrabanın tahta geçmiş olduğu görülür.209 Bu husus İslam öncesi Türk devletlerinde 

görülen Kut anlayışını akıllara getirmektedir. Fakat Mehmet Altan Köymen, Kirmân 

Selçuklularında taht ile ilgili belirli bir veraset kaidesi gözlemlenmediğini iddia etmiştir. 

Askeri açıdan kuvveti eline geçirenin tahtı elde ettiğini ifade eden Köymen, bazen de şer’i 

makamların kullanılarak fetva aracılığıyla hükümdarların tahttan indirildiğini 

                                                 
204 Çelik, “Fatımi-Selçuklu Münasebetleri”, 746. 
205 Salim Koca, “Türkiye Selçuklularında Ekonomik Politika”, Erdem İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi 

23, (1996): 465-466. 
206 Ali Kafkaslı, İran Coğrafyasında Türkler, (İstanbul: Bilgeoğuz Yayınları, 2011), 23. 
207 Vasiliy Vladimiroviç Barthold, Tezkere-ye Coğrafiya-ye İran, çev., Hemze Serdaver, (Tahran: Tus 

Yayınları, 1386), 55. 
208 Merçil, Kirman Selçukluları, 141. 
209 Merçil, Kirman Selçukluları, 143. 



39 

 

belirtmiştir.210 Her ne surette olursa olsun mutlak şekilde adaletin tesis edilmesi ve 

korunması hususunu ön planda tutan Kirmân Melikleri, İslam’da da Türk töresinde de yer 

alan ortak anlayış olarak adilane yönetim şeklini idame ettirmeye gayret 

göstermişlerdir.211 Burada çarpıcı bir anekdotu aktarmak gerekir. Kavurd Bey döneminde 

hükümdarın sefer ile meşgul olduğu bir zaman diliminde birleşerek ekmek fiyatına zam 

yapan fırıncıların halkı zor duruma düşürmesi üzerine; Melik Kavurd müdahale etmiş 

ekmeğin yine halkın alabileceği makul bir değere indirilmesini sağlamıştır.212 Buradan da 

sosyal olarak halkın maruz kalacağı her türlü haksızlığa karşı duyarlı bir yönetim 

sisteminin varlığı anlaşılmaktadır. 

3.1.1.2.3. Toprak Sistemi 

Kirmân Selçuklularında arazi mülkiyeti uygulamaları Büyük Selçuklularla benzerlik 

göstermektedir. Bu bakımdan tıpkı metbu devlette olduğu gibi toprak rejimini dört 

kısımda ele almak gerekir. Bunlar Has, Mülk, Vakıf Arazi ve İkta sistemidir. 

Has arazi vergileri hükümdara ait olan arazilerdi. Bu araziler üzerinde tasarruf yetkisi 

tamamen hükümdara ait olup dilediğine bu arazilerden bağışlamakta, ihsanda bulunmakta 

serbestti.213 Büyük Selçuklularda yer alan mülk arazi uygulaması mülk sahibinin arazi 

hakkında dilediği gibi tasarrufta bulunmasına izin verilen, miras bırakılabilen, satılabilen 

veya vakfedilebilen bir mülkiyet tipiydi. Kirmân’da bu tip arazi varlığı ile ilgili 

kaynaklarda bilgi edinilememesine rağmen; diğer toprak sistemlerinin ve mülkiyet 

kavramlarının varlığından özel mülkiyetin Kirmân’da da var olduğu iddia edilebilir. 

Nitekim adaletleri ile meşhur meliklerin özel mülkiyet hakkı hususunda tebaasına bu 

müsaadeyi tanımış olmalarını düşünmek yerinde olacaktır. Turanşah’ın adaleti ile ilgili 

bahsolunan bazı menkıbelerde bağ, bahçe ve evlerin özel mülk olduğu da 

anlaşılmaktadır.214 Bunların yanı sıra sosyal kurumların giderlerini karşılamak üzere 

tahsis edilen vakıf arazilerinin mevcudiyeti de malumdur. Bu arazilerin gelirleri ile cami, 

medrese, bimarhane gibi kamu yararına hizmet veren çeşitli sosyal tesislerin idame 

ettirilmesi için gerekli olan maddi kaynak sağlanmaktadır.215 Kirmân’da vakıf arazisi 

                                                 
210 Köymen, “Kirman Selçukluları Tarihi”, 132. 
211 Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, 301. 
212 Merçil, Kirman Selçukluları, 146. 
213 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti Teşkilatına Medhal, (Ankara: TTK, 1989), 57-58. 
214 Merçil, Kirman Selçukluları, 143. 
215 Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti Teşkilatına Medhal, 114-115. 



40 

 

örnekleri Melik I. Turanşah döneminde yapılan cami ve medreseler için, yine Melik I. 

Arslanşah döneminde yapılan medrese ve ribatlar için vakıfların tahsis edildiği görülür.216 

Hatta I. Arslanşah’ın eşi Zeytun Hanım’ın pek çok vakfiyesi olduğu için yapılan 

vakıfların Zeytun Hatun’un İsmeddeddin lakabına nispetle Evkaf-ı İsmetiyye diye anıldığı 

bilinmektedir.217 

Halkın ve hanedanın mülklerinin yanısıra devlet gelirlerinin ciddi bir kısmını oluşturan, 

hizmet ve ödemelere karşı sivil ve askerlere tahsis edilen araziler de mevcuttur. İkta 

sistemi olarak adlandırılan bu yapıda toprak, görevde bulundukları süre zarfında emirlere 

ve devlet adamlarına verilir; hükümdar değişiminde veya görevleri bittiğinde ellerinden 

alınırdı.218 Kirmân’da bu iktaların genellikle ordu mensuplarına ve devlet adamlarına 

verildiği görülür.219 Zaman zaman da itaat altına alınmak istenen veya desteğine, 

hizmetine ihtiyaç duyulan bazı Türkmen beylerine de iktalar teklif edilerek cezbedilmeye 

çalışıldıkları görülmüştür.220 

3.1.1.2.4. Saray Teşkilatı 

Kirmân Selçuklularında devletin yani idari mekanizmanın başında Melik ünvanlı 

hükümdar bulunmaktadır. Kafesoğlu Melik kavramını bir bölgeyi yönetmek üzere 

görevlendirilen bir hanedan mensubu olarak nitelendirmiştir. Melikler vasıtasıyla idare 

edilen bu muhtariyetlerdeki idari yapı imparatorluk merkezindekine benzer bir yapıdadır. 

Merkeze bağlı fakat federatif yapının bir parçası olarak nısbi bağımsız hareket eden 

muhtariyetlerde meliklerin, merkezi devletteki gelişmelerden de doğrudan etkilenmesi 

kaçınılmazdır. Büyük Selçuklu Devleti’nin muhtariyetler üzerinde tam tahakkümü 

olduğu dönemlerde Kirmân Melikleri, yetkilerini ve yetki sahalarına dair fermanları 

sultandan almışlardır. Nitekim Sultan Melikşah’ın, Sultanşah ve I. Turanşah’ı melik 

olarak atadığı görülmektedir.221  

Meliklerin altında ise yüksek memurlar bulunmaktadır. Divan mensupları arasında en 

yüksek mertebeye sahip memuriyet atabeylik kurumudur. Büyük Selçuklu Devleti’nde 

                                                 
216 Merçil, Kirman Selçukluları,  145. 
217 Zeki Atçeken-Yaşar Bedirhan, Selçuklu Müesseseleri ve Medeniyet Tarihi, (Konya: Eğitim Yayınevi, 

2012), 207. 
218 Osman Turan, “İkta”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1993), C.V/II, 

949-959. 
219 Merçil, Kirman Selçukluları, 143. 
220 Atçeken-Bedirhan, Selçuklu Müesseseleri ve Medeniyet Tarihi, 206; Kafesoğlu, Türk Milli Kültürü, 365 
221 Merçil, Kirman Selçukluları, 154. 



41 

 

vilayetleri idare ile tayin olunan şehzadeler için bir çeşit vasi ve eğitici konumunda olan 

atabeyler, şehzadelerin ülke idaresinde yetişmelerini sağlamakla vazifelidir. Atabeylerin 

seçimi tamamen sultan tarafından yapılmakta olup yüksek kumandanlar ve beyler 

arasından tayin edilmişlerdir.222 Kirmân Selçuklularında ise bu durum biraz farklıdır. 

Büyük Selçuklu Devleti’nde olduğu gibi vilayetlerde eğitmenlikle vazifeli atabeylerin 

varlığı görülmez.223 Atabeylerin daha ziyade merkez sarayda bizzat meliklerin danışmanı 

pozisyonunda oldukları görülmektedir. Kirmân Selçuklu sarayında hükümet işleriyle 

vazifeli, meliklerin yardımcılığını üstlenen hükümdar atabeyliği şeklinde bir kurum 

ortaya çıkmıştır.224 Bu atabeylerin emrinde çalışan Kethüda, Kirmân’da sarayın en önemli 

vazifelilerinden biridir. Atabeylerin işlerinde yardımcı vazifesi gören kethüdaların aynı 

zamanda atabeylere vekâleten iktalardan vergi toplama işlerini de yürüttüğü 

bilinmektedir. Bir diğer üst düzey memurluk ise Müşir’dir. Bu memurların devlet 

işlerinde yol gösterici ve danışılan pozisyonunda olduğu, zaman zaman ise elçilik görevi 

üstlendikleri bilinmektedir. Nitekim Kufs Kabilesi ile görüşme yapmak üzere bir müşirin 

görevlendirildiği kaynaklarda geçmektedir. Kirmân’da Naip tabiri ile temsil edilen bir 

vazifeli daha bulunmaktadır. Naiplik kelime manasından da yola çıkılarak melikin vekili 

şeklinde değerlendirilebilir. Melik Kavurd’un Kufs Kabilesi reisini hükümdar naibi 

olarak görevlendirmesi de bu tahminimizi doğrulamaktadır.225 

Kirmân Selçuklularında hükümet edilen ve saray-ı melik veya saray-ı emaret olarak 

adlandırılan sarayın ismi devlethane-devlet evi olarak da bilinmektedir.226 Bu sarayda da 

elbette Büyük Selçuklularda olduğu gibi pek çok görevli bulunmaktaydı. Bunların içinde 

en büyüğü Üstad-üd-Dar denilen memur idi ve vergi-gelir toplama vazifesinin yanı sıra 

saray giderleri için yapılan harcamaların tasarruf yetkisini elinde bulundurmaktaydı.227 

Bunun yanı sıra Silahhane’yi muhafaza eden ve melikin silahlarını taşıyan Silahdar, 

sarayın e melikin hayvanlarına bakan Ahurdar, melikin şahsi kıyafetlerini muhafaza eden 

ve hazırlayan Emir-i Camehane, melikin sofra hizmetini gören Hansalar, sarayın koruma 

görevini üstlenen Candar, meliklerin av işlerinde yardımcılığı üstlenen Bazdarlar saray 

                                                 
222 Mehmed Fuad Köprülü, “Ata”, İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1978), 

C.I, 712. 
223 Merçil, Kirman Selçukluları, 156. 
224 Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti Teşkilatına Medhal, 79. 
225 Merçil, Kirman Selçukluları, 157-158. 
226 Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti Teşkilatına Medhal, 274. 
227 Merçil, “Kirman Selçukluları”, C.VII, 271. 



42 

 

görevlilerini teşkil etmektedir.228 Daha alt sınıf memuriyetler olarak saray muhafızları, 

çalgı çalıp şarkı söyleyen Mutripler ve sakalık görevi icra eden Sakiler de mevcuttur. 

Meliklerin yaşamlarını sürdürdükleri sarayda yaşam resmi ve hususi hayat olarak iki ayrı 

şekilde ele alınmalıdır. Bütün Türk İslam saray yapılarında görüldüğü gibi harem ve 

selam şeklinde ikiye ayrılan saray idaresinde; selam kısmı resmikabul ve görüşmelerin 

yapıldığı, devlet işlerinin yürütüldüğü kısımdır. Harem ise melikin eşi ailesi ve 

cariyelerinin yaşadığı mahrem bölümdür. Yine Kirmân Melikleri’nin eski Türk töresi 

uyarınca kışlak ve yaylak şeklinde farklı ikametgâhlarının olduğu da görülür.229 Kirmân 

Selçuklu hükümdarları havaların soğuması ve sonbaharın gelmesi ile birlikte 

Berdesir’den Ciruft’a giderek bahar başlangıcına kadar Ciruft’ta konaklamışlardır.230  

3.1.1.2.5. Kirmân Selçuklularında Hükümet Teşkilatı 

Kirmân Selçuklularında genel devlet işlerinin görüldüğü ve karar mekanizmasının 

harekete geçirildiği bir divanın mevcudiyeti bilinmektedir. Büyük Selçuklu Devleti’nde 

olan ve Büyük Divan adı ile anılan yapının Kirmân’da Divan-ı Melik olarak adlandırıldığı 

kaynaklarda zikredilmiştir.231 Büyük Divan vezirin başkanlığında oluşturulan ikinci 

derece alt divanlardan oluşmaktadır. Büyük Selçuklu Devleti’nde olduğu gibi Divan-ı 

İşraf, Divan-ı Arz, Divan-ı İnşa, Divan-ı İstifa gibi divanlara başkanlık eden vezirin 

yetkilerinin de aynı olduğu düşünülebilir.232 Kirmân Selçuklularının kuruluş döneminde 

vezaret makamının etkili olduğu görülse de son dönemlerde hükümet işlerinde etkin rol 

oynayan atabeylerin divanlarda da etkili olduğu görülmektedir.233 Bu divanlar bugünkü 

bakanlar kurulu gibi görev yaparak çeşitli devlet işlerini yürütmekle vazifelendirilmiştir.  

İnşa divanının başlıca görevi haberleşmeyi, iç ve dış iletişimi sağlamaktır. Devletin çeşitli 

kademelerine yapılan atamalar, tayinler ve ikta dağıtımından sorunlu olan bu divanın 

başkanına Tuğrai denilmektedir.234 Divan-ı İşraf, mali işlerden sorumlu divandır. Bu 

divanın başı Müşrif-i Memalik, mali işleri denetler ve yürütürdü.  Bir diğer ikinci derece 

                                                 
228 Merçil, Kirman Selçukluları, 158; Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti Teşkilatına Medhal, 274; Merçil, 

“Kirman Selçukluları”, 271; Mehmet Altan Köymen, “Alparslan Zamanı Saray Teşkilatı ve Hayatı”, Tarih 

Araştırmaları Dergisi S. 8-9, (1970): C.V, 34. 
229 Bahaeddin Ögel, Türk Kültür Tarihine Giriş, (Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 1978), C.I, 3. 
230 Merçil, “Kirman Selçukluları”, 278. 
231 Merçil, Kirman Selçukluları, 170. 
232 Aydın Taneri, “Büyük Selçuklu İmparatorluğunda Vezirlik”, Tarih Araştırmaları Dergisi 8-9, (1967): 

C.V, 103. 
233 Mehmet Altan Köymen, “Selçuklu Devri Türk Tarihi Araştırmalar- II”, Tarih Araştırmaları Dergisi 2-

3, (16964): C.II, 322. 
234 Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti Teşkilatına Medhal, 43. 



43 

 

divan olan Divan-ı Arz’ın görevi ise ordunun ikmal ve ihtiyaçlarını karşılamak, askerlerin 

maaşlarını tedarik etmektir. Bu divanın başına Arzu’l Ceyş adı verilmiş ve bu reis ordunun 

bütün levazımatını tedarik etmekle vazifelendirilmiştir.235 Bunların dışında Kirmân 

Selçuklularında İstifa ve Berid Divanı’nın da varlığı bilinmektedir. Berid Divanı’nın 

Kirmân Selçukluları için önem arz ettiğini hususiyetle belirtmek gerekir. Devletin ilk 

kurulduğu zamanlarda istihbarat ve casusluk vazifesini gören bu divan memurlarının; 

Kavurd Bey zamanında Kufs Kabilesi’ne gönderildiği ve harekâtın başarılı olmasında 

önemli rol oynadıkları görülmektedir.236 Berid Divanı daha sonraki dönemlerde ise 

Büyük Divan’a bağlı olmaksızın, taşra yönetimleri ile merkezin arasında adeta bir köprü 

oluşturarak muhaberatı sağlamış ve merkeze bağlı vilayetlerde gerçekleşen durumları 

belirli periyotlarla merkeze sunma vazifesini gerçekleştirmişlerdir.237 Burada eyalet 

teşkilatından da bahsetmek gerekir. Büyük Selçuklu Devleti’nde olduğu gibi Kirmân da 

eyaletlere ayrılarak yönetilmiştir. Fakat kaynaklarda bu sistemin memuriyetleri ile ilgili 

bir takım bilgiler bulunsa da, nasıl işlediğine dair aydınlatıcı bilgiler bulunmamaktadır. 

Eyaleti idare eden valilerin yanında, valilik teşkilatının sivil bir memuru olan Reisler de 

bulunmaktaydı. Genellikle yerli halka mensup ve soylu ailelerden seçilen reislerin 

merkezi hükümete bağlı oldukları bilinmektedir.238 Eyalet teşkilatına bağlı bir diğer 

memur ise, vergi toplama memuru olan Amil adı verilen görevlilerdir.239 Şıhne adı verilen 

görevliler ise yerel hâkimleri ve inzibat işlerini kontrol ederdi. Kutval adı verilen kale 

muhafızları da yine eyalet teşkilatı içinde memuriyetleri olan görevlilerdi.240 

3.1.1.2.6. Askeri Teşkilat 

Kirmân Selçuklularında orduyu teşkil eden kuvvetlerin Boy Birlikleri, Gulamanlar, 

Deylemliler, Tazikler ve diğer yardımcı birliklerden oluştuğu görülmektedir.241 Kirmân 

Selçuklu ordusunun asıl gücünü teşkil eden boy birliklerinin Kavurd Bey’in Kirmân’a ilk 

gelişinde de yanında 5 veya 6 bin kişilik bir kuvvetten teşkil olduğu bilinmektedir.242 Bu 

                                                 
235 Atçeken-Bedirhan, Selçuklu Müesseseleri ve Medeniyet Tarihi, 216. 
236 Merçil, Kirman Selçukluları, 172. 
237 Mehmed Fuad Köprülü, “Berid”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 

1979), C.II, 541-549. 
238 Merçil, Kirman Selçukluları, 175. 
239 Mehmed Fuad Köprülü, “Amil”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 

1979),  C.I, 404. 
240 Köymen, “Selçuklu Devri Türk Tarihi Araştırmalar-II”, 375; Merçil, Kirman Selçukluları, 177. 
241 Atçeken-Bedirhan, Selçuklu Müesseseleri ve Medeniyet Tarihi, 219. 
242 Merçil, Kirman Selçukluları, 178. 



44 

 

kuvvetin devletin güçlendikten ve gerçekleşen göçlerden sonra peyderpey arttığını 

söylemek yanlış olmaz. Kirmân Selçuklularında ordunun diğer ve ikinci esas bölümünü 

oluşturan gulamanlar hakkında kaynaklarda ayrıntılı bilgi bulunmasa da köle kökenli 

oldukları ve Devşirme243 benzeri bir sistemin ürünü oldukları söylenebilir.244 Hanedana 

doğrudan bağlı olan gulamların sarayda Enderun245 benzeri bir okulda talim gördükleri 

bunun yanında da yine her melik, şehzade, atabey gibi sivil ve askeri devlet erkânına ait 

şahsi gulamların olduğu bilinmektedir.246 Bu sisteme devşirme sisteminin ilk örneği de 

denilebilir.  

Orduda Türk boylarına ait birlikler ve gulamanların yanı sıra Deylemli ve Taziklerin de 

varlığından bahsedilmiştir. Özellikle Melik Kavurd, Kirmân’ı ilk ele geçirdiği 

dönemlerde kuzey cihetlerindeki harekâttan sonra bölgedeki Deylem kökenli askerleri de 

hizmetine almıştır. Kirmân Selçuklularının dönem dönem yabancı kuvvetlerden 

faydalandığı ve çevre ülkelerden lejyonerleri Kirmân topraklarına soktuğu görülmüştür. 

Bu durum genellikle taht kavgaları dönemlerinde ortaya çıkmıştır. Kirmân melikleri 

özellikle Horasan, Yezd, Salgur ve Irak gibi yakın bölgelerin atabeylerinden askeri 

yardım talebinde bulunmuşlardır.247  

Kirmân Selçuklularında ordunun genel itibariyle Türk-İslam devletlerinde rastlanıldığı 

gibi sağ ve sol iki kanat, öncü ve artçı şeklinde dört ana grup şeklinde yapılandırıldığı 

görülmektedir.248 Kirmân Selçuklu ordusunda hafif silahların yanında ağır ve hafif taşlar 

atan mancınıklar da yer almaktaydı.249 Süvari ve piyade birliklerinden oluşan orduyu sevk 

ve idare eden Sipahsalar adı verilen kumandanlar mevcuttu.250 Ordunun sayısının ise 

                                                 
243 Osmanlı Devleti’nde ordunun yaya asker ihtiyacı önce savaş esiri gençlerden karşılanırken Ankara 

Savaşı sonrasında fetihlerin azalmasıyla, bu sistem daha öne çıkmıştır. Sistem aracılığıyla temin edilen 

çocuklar belli bir eğitime tabi tutularak yeteneklerine uygun vazifelere yönlendirilmiş, zamanla ordunun 

omurgasını oluşturan Kapıkulu askerlerinin büyük bir kısmı devşirme kökenli askerlerden olıuşturulmuştur. 

Ayrıca bkz. İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti Teşkilatından Kapıkulu Ocakları, (Ankara: TTK, 

1984), C.I, 1. 
244 Mehmet Altan Köymen, “Alparslan Zamanı Selçuklu Askeri Teşkilatı”, Tarih Araştırmaları Dergisi 8-

9, (1970): C.V, 9. 
245 Enderun mektepleri XV. Yüzyıl itibarı ile medreseler dışındaki en mühim eğitim kurumlarıdır. Merkez 

ve taşra bürokrasisindeki personel ihtiyacını karşılamak üzere devşirme kökenli gençlerin eğitime tabi 

tutulduğu bu kurum XIX. yüzyıla kadar önemini muhafaza etmiştir. Ayrıca bkz. Mehmet İpşirli, “Enderun”, 

TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1995), C.XI, 185-187. 
246 Merçil, “Kirman Selçukluları”, 282. 
247 Hüseyin Kayhan, Irak Selçukluları, (Konya: Çizgi Kitabevi, 2003), 125; Erdoğan Merçil, Fars 

Atabeyleri Salgurlular, (Ankara: TTK, 1989), 7-8. 
248 Merçil, “Kirman Selçukluları”, 282. 
249 Erdoğan Merçil, “Emir Savtekin”, Tarih Enstitüsü Dergisi 6, (1975): 71. 
250 Atçeken- Bedirhan, Selçuklu Müesseseleri ve Medeniyet Tarihi, 220. 



45 

 

dönem dönem değiştiği bilinmektedir. Daha önce bahsedildiği üzere Kavurd Bey 

Kirmân’a 5-6 binlik bir kuvvetle girmişken, Melik II. Arslanşah devrinde ise bu sayının 

Salgur’dan gelen yardımcı kuvvetlerle birlikte 15.000’i aştığı bilinmektedir.251  

3.1.1.2.7. İlmiye Teşkilatı  

Kirmân’da gerek hanedan mensupları gerekse üst memurlukla vazifeli atabey ve soylu 

kişilerin ilmi ve içtimai hedefler doğrultusunda çeşitli vakfiyelerde bulundukları 

görülmektedir. Bu amaçla yapılan pek çok medrese inşa edildiği bilinmektedir. Bu 

müesseselerde görevli olan başlıca memurlar; müderrisler, müftüler, Şehyü’l İslam, 

hatipler ve imamlardır. Kirmân halkının bugünkü durumun aksine ehl-i sünnete tabi 

olduğu, İmam-ı Azam Ebu Hanefi’nin mezhebine uydukları kaynaklardan 

anlaşılmaktadır.252 Daha sonraki dönemlerde Bâtıniyye hareketlerinin özellikle Melikşah 

ve I. Turanşah dönemlerinde yayıldığı ve Bağdat üzerinden İsfahan’a ve oradan da 

Kirmân’a gelen Hasan b. Sabbah aracılığıyla halka telkin edilmeye başlandığı 

görülmektedir.253 

Müderris isimli eğiticiler medreselerde ders vermenin yanında, kadılık ve hatiplik 

görevlerini yapan şer’i hukuka hâkim kişilerdir.254 Özellikle hadis, fıkıh, kelam, tefsir 

gibi derslerin okutulduğu medreselerde Hanefi Fıkhı’na dair bazı kitapların ezberlenmesi 

için talebelerin teşvik edildiği bilgisine kaynaklarda rastlanmaktadır.255 

Müftüler şer’i hukuka göre karar veren ve meselelerin halli için şer’i hukuka göre yön 

tayin ederek hüküm bildiren görevlidir. Bu dini hükümlere de fetva adı verilir.256 Kirmân 

Selçuklularında Melik Muhammed döneminde mezkûr bahisle ifade ettiğimiz fıkıh 

kitaplarının ezberinin teşviki vesilesiyle, binleri aşan sayıda müftü yetiştiği 

bilinmektedir.257 

İlmiye sınıfının yüksek dereceli memuriyetlerinden olan Şeyhü’l İslam, kadılık ve 

müftülük işlerini birlikte yürütmekle vazifelidir. Şeyh’ül İslam’ın anlaşmazlıkları çözen 

ve kritik kararlarda söz sahibi olan bir pozisyonda olduğu anlaşılmaktadır. Nitekim 

                                                 
251 Merçil, Kirman Selçukluları, 184; Merçil, Fars Atabeyleri Salgurlular, 7-8. 
252 Nizamü’l-Mülk, Ebû Ali Hasan b. İshak et-Tusî, Siyâset-nâme, çev., Mehmet Altay Köymen, (Ankara: 

TTK, 1999), 70. 
253 Atçeken-Bedirhan, Selçuklu Müesseseleri ve Medeniyet Tarihi, 222. 
254 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlıda İlmiye Teşkilatı, (Ankara: TTK, 1989), 20. 
255 Osman Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, (İstanbul: Boğaziçi Yayınları, 1999), 191. 
256 Fahrettin Atar, “Fetva”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, 1995), C.XII, 486-496. 
257 Merçil, Kirman Selçukluları, 187. 



46 

 

İranşah’ın görevden azli ve idamı konusunda karar veren dönemin Şehy’ül İslam’ı Kadı 

Cemaleddin Ebul Meali’dir.258  

Hatip ve İmamlar, Kirmân Selçuklularında ilmiye teşkilatına mensup diğer önemli 

memurlardandır. Hatipler, özellikle bayram ve cuma namazlarında halka hitaben hutbe 

icra etmekle vazifelilerdi.259 İmamlar ise günümüzdeki gibi namaz kıldırmak vazifesinin 

dışında bir fetva makamı veya bir kanaat önderi sıfatı taşımaktaydı. Kirmân 

Selçuklularında dönem dönem bazı kişilerin hal’ edilmesinde veya idamlarında bu 

imamların görüşüne danışıldığı ve fetvalarının alındığı bilinmektedir.260 

3.1.1.2.8. Adli Teşkilat 

Kirmân Selçuklularında, diğer Türk-İslam devletlerinde olduğu gibi yargı sistemi örfi ve 

şer’i olarak iki kısma ayrılmaktadır. Şer’i hukukta, din ve şeriat işleri ile ilgili görevleri 

yürüten yetkili tek mercii kadılardır.261 Alacak-verecek, boşanma, miras gibi işlerle 

ilgilenen kadıların, aynı zamanda vakfiyelerin idaresiyle de ilgilendikleri bilinmektedir. 

Her vilayette eyalet kadıları bulunmakta, bu kadıların başındaki Kadı’l Kudat ise başkent 

Berdesir’de görev yapmaktadır.262Örfi hukuk ise şer’i hukuka göre dünyevi konularla 

ilgilenen müessesedir. Örf’i hukuk genellikle adi suçlar ve asayiş problemleri ile ilgili 

davalarla meşgul olur ve bu davalara Emir-i Dad denilen Dad Beyi bakardı. Dad 

beylerinin genellikle asker kökenli kişilerden seçildiği ve özellikle Türk olmasına dikkat 

edildiği bilinmektedir.263 

3.1.1.3. Kirmân Selçukluları Kültür ve Medeniyeti 

Selçuklular Kirmân’da bulundukları süre içinde bölgede sadece siyasi ve askeri bir varlık 

olarak kalmayıp, hâkimiyetleri altında bulunan bölgeleri her açıdan mamur hale getirmeyi 

amaçlamışlardır. Bu nedenle kültürel faaliyetlerin yanında, imar ve inşa faaliyetlerinden 

de söz edilmesi gerekir ki bu faaliyetler Kavurd Bey, Kirmân’ı ele geçirir geçirmez 

başlamıştır. Sistan yolu üzerinde bir derbent, han ve hamam yapılması, Yezd’de bir kuyu 

açtırılması, Tiz Limanı’nın tamir ettirilmesi bunlara örnek verilebilir.264 Kavurd Bey’in 

                                                 
258 İbn’ul Esir, el Kâmil fî’t-Tarih, C.X, 320-321. 
259 Merçil, “Kirman Selçukluları”, 284. 
260 Merçil, Kirman Selçukluları, 188. 
261 Fahrettin Atar, “Kadı”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, 2001), C.XXIV, 66-69. 
262 Merçil, Kirman Selçukluları, 189. 
263 Köymen, “Selçuklu Devri Türk Tarihi Araştırmalar-II”, 374. 
264 Merçil, Kirman Selçukluları, 218; Atçeken-Bedirhan, Selçuklu Müesseseleri ve Medeniyet Tarihi, 229. 



47 

 

Büyük Selçuklu tahtına karşı olan ihtirası nedeniyle felakete sürüklenmesi neticesinde 

imar faaliyetleri aksamış olsa da I. Turanşah döneminde imar çalışmaları yeniden ivme 

kazanmıştır. I. Turanşah, özellikle şehir içindeki askeri varlığın halkı rahatsız ettiğini fark 

etmesi üzerine şehrin dışına yeni bir mahalle inşa ettirmiştir.265 Bu mahalleye kendisi için 

bir köşk ve yanına bir medrese, cami, hamam, bimarhane yaptıran I. Turanşah’ın 

yaptırdığı camii olan Mescid-i Melik Kirmân’ın en eski camiisidir.266 İranşah döneminde 

zaman zaman taht mücadeleleri veya sair etkenlerle imar faaliyetleri duraklamış olsa da, 

I. Arslanşah döneminde başta merkez Berdesir olmak üzere Kirmân genelinde imar 

faaliyetleri tekrar canlanmıştır. Arslanşah, tıpkı selefleri gibi medrese, kervansaray 

benzeri yapılar inşa ettirmiştir.267 1142-1156 arasında hüküm süren Melik I. Muhammed 

de babası Arslanşah gibi imar faaliyetlerine önem vermiş, Serbizen Hanı ile Dar-el 

Kütübi gibi önemli eserleri inşa ettirerek buralara vakfiyelerde bulunmuştur.268 

Meliklerin gücünün zayıfladığı son dönemlerde özellikle devlet yönetiminde söz sahibi 

olan atabeylerin de imar faaliyetlerinde bulunduğu ve hayır müesseseleri inşa ettirdiği 

muhakkaktır. Bunların içinde önemli isimler olarak zikredilebilecek olan Bozkuş ve 

Müeyyeddin Reyhan’ın birçok kervansaray, külliye, medrese inşa ettirdikleri de 

bilinmektedir.269 

Türk tarihine, parlak kültür ve medeniyet çağlarından birini yaşatan Büyük Selçuklulara 

tabi olan Kirmân Selçuklularında ilmi faaliyetler dikkat çeker. Kirmân Selçuklu 

Melikleri’nin adaletli bir anlayışla hüküm sürerek, halkın refah seviyesini yükseltmeye 

gayret ettikleri gibi; kültürel alanda da halka hizmet etmek için çaba gösterdikleri 

anlaşılmaktadır. Ekonomik refah seviyesinin yükselmesi de rahat çalışma ortamlarının 

sağlanması ve idari yapının sağlamlığı Kirmân coğrafyasına çevre ülkelerden âlimlerin 

ve ilim adamları için Kirmân’ın bir cazibe merkezi olması sağlamış olmalıdır. I. 

Arslanşah döneminde bu âlimlerin Kirmân’a geldikleri ve I. Arslanşah tarafından büyük 

bir kütüphane yaptırıldığı, binlerce kitabı bu kütüphaneye bağışladığı bilinmektedir.270 

                                                 
265 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 191. 
266 Kramers, “Kirman”, 81-82. 
267 Merçil, “Kirman Selçukluları”, 288. 
268 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 191. 
269 Atçeken-Bedirhan, Selçuklu Müesseseleri ve Medeniyet Tarihi, 230. 
270 Atçeken-Bedirhan, Selçuklu Müesseseleri ve Medeniyet Tarihi, 227. 



48 

 

Bunun yanı sıra Kirmân meliklerinin hüküm sürdükleri dönemlerde birçok bilim adamı, 

şair ve din âlimini himaye ettikleri, bunlara bağış ve ihsanda bulundukları görülür.271 

3.1.1.4. Kirmân Selçuklularının Hâkim Olduğu Coğrafyada Türk Varlığı 

Büyük Selçuklu İmparatorluğuna bağlı olarak kurulan Kirmân Selçuklu Devletinin, 

kurulduğu yer olan Kirmân’ın coğrafi konumuna, konumuz açısından önemi dolayısıyla 

bahsetmek gerekmektedir. Kirmân, doğuda Belucistan ve Sistan, kuzeyde Horasan, kuzey 

batıda İsfahan ve batıda Fars eyaletleri, güneyde Fars ve Uman körfezleri ile çevrilidir. 

Kirmân, coğrafi olarak önemli kara ve deniz yolları üzerinde bulunmasından dolayı 

tarihte büyük güçlerin dikkatini çekerek yöneldikleri bir yer olmuştur.272 Kirmân; 

Fars’tan Sistan ve Hindistan’a; ayrıca Tahran, Kazvin, Kâşân, İsfehan ve Yezd’den 

geçerek yine Hindistan’a ulaşan büyük yollar üzerindedir. Denizden ise İran’ın kuzey 

doğusuna ve daha ilerilere giden ticaret ve Hac yolu üzerindedir.273 Bu önemli kara ve 

deniz yolları üzerinde bulunan Kirmân, coğrafi ve stratejik açıdan önem arz etmektedir. 

Kirmân’ın dikkat çeken bu coğrafi konumu, tarihte milletler tarafından istilalara açık hale 

gelmiş ve bu istilalar nedeni de ile sık sık Kirmân’a hâkim olanların değişmesine sebep 

olmuştur.274 

Kirmân’da özellikle Kavurd Bey dönemi ile başlayan ve halefleri tarafından da devam 

ettirilen iktisadi politikaların olumlu neticeleriyle bölgede bariz bir gelişme gözlenmiştir. 

Ticaret yollarının Kirmân üzerinden geçirilmesini sağlamaya çalışan Selçuklular, bu 

siyasetlerinde sağladıkları başarıyla, Berdesîr ve Kemâdin şehirleri başta olmak üzere 

önemli ticari faaliyet merkezlerinin oluşmasını sağlamışlardır. Ekonomik kalkınma ile 

birlikte girişilen imar çalışmalarıyla Kirmân’ı mamur hale getiren Selçuklular, bilimsel 

ve kültürel faaliyetlere de önem vermiş; Kirmân’ı dönemi içerisinde bir cazibe merkezi 

haline getirmişlerdir. Bütün bu refaha ve güce rağmen Büyük Selçuklu tahtının 

çekiciliğine karşı koyamayan Kirmân hükümdarları, taht arzusu ile meliklerin ve 

atabeylerin ihtiraslarına boyun eğmek durumunda kalmış, böylece devletin zayıflamasına 

yol açmışlardır. Bu durum da devletin yıkılışını hızlandırmıştır.  

                                                 
271 Merçil, Fars Atabeyleri Salgurlular, 61. 
272 Hasan Akyol, “Kirman Selçukluları”, Selçuklu Tarihi El Kitabı, ed., Refik Turan, (Ankara: Grafiker 

Yayınları, 2014), 196-197. 
273 Merçil, “Kirman Selçukluları”, C.VII, 231. 
274 Merçil, Kirman Selçukluları, 15. 



49 

 

Türklerin, Selçuklulardan önce Kirmân coğrafyasına gelmeleri Hun Türkleri zamanına 

tesadüf etmekle birlikte; Göktürkler, Uygurlar, Hazarlar ve Oğuzların zaman zaman İran 

devletleriyle siyasi ve askeri mücadelelere girdikleri görülmektedir.275 Türklerin 

İslamiyet’i kabul etmesinden sonra, hareketliliğin daha da arttığı bir geçiş coğrafyası olan 

Kirmân bölgesine Türk göçleri ve Türk yerleşimi daha da yoğunlaşmıştır. Selçuklu 

Devleti’nin İran coğrafyasına hâkim olması ile Selçuklu payitahtı bugün İran 

coğrafyasında yer alan Rey ve İsfahan şehirlerine taşınmıştır.276  

Asırlar boyunca Türklerin yurt tuttuğu ve yakın tarihe kadar da yönetimi altında 

bulundurduğu İran coğrafyasının, Türklerin ana yurtlarından birisi olduğuna dair 

araştırmalar günden güne artmaktadır. Kirmân Selçuklularının kurulduğu Güney İran’da 

yer alan; Kuhistan, Kirmân ve Fars eyaletlerinin yer aldığı coğrafyada bugün Kirmânşah, 

Kuzistan ve Fars eyaletleri yer almaktadır. Bu bölgede daha çok beş boydan oluştukları 

için Arapça 5 (beş) rakamının telaffuzu olan “Hamse” kelimesi ile adlandırılan Hamse 

Türkleri yaşamaktadır. Yaklaşık 1,5 milyon nüfusa sahip oldukları düşünülen; Arapça, 

Farsça ve Türkçe konuşan Hamse Türkleri, bölgede dağınık bir şekilde yaşamaktadır. 277 

Hamse Türkleri dışında; İran’ın çok çeşitli bölgelerine dağılmış; Türkmen, Azerbaycan 

Türkü, Kaşkay, Horasan Türkü, Halaç, Sungur, Ebiverdi, Kazak ve Özbek gibi Türk 

grupları da mevcudiyetlerini muhafaza etmektedir.278  

İran’daki güncel Türk nüfusu ve İran’ın demografik yapısı ile ilgili net bilgiler elde etmek 

pek mümkün değildir. Bugün siyaseten oldukça kapalı ve dış ilişkilerinin zayıf olduğunu 

gözlemlenen İran ile ilgili sağlıklı ve objektif veri elde etmek ancak uluslararası 

kuruluşların sağladığı kısıtlı bilgilerle mümkün olmaktadır. Nitekim Kuzey Kore, Çin ve 

İran gibi istibdai rejimlerle yönetilen ülkelerin uyguladıkları sansür neticesinde; 

bilinmesini istediklerinin dışında bir bilgi elde etmek kolay değildir. Bu nedenle İran 

Türkleri ile ilgili net bir istatistik verilememektedir. Elde edilen verilere göre çeşitli 

kaynaklarda İran Türklerinin sayıları 20 ile 35 milyon arasında gösterilmektedir.279 Ciddi 

                                                 
275 Hans Wilham Hausing, “İran Hudutları Bölgelerinde İndo-Cerman ve Altaylı Göçebe Kavimler”, Türk 

Dünyası Araştırmaları Dergisi 103, (1996): 6. 
276 Merçil, Müslüman Türk Devletleri Tarihi, 6. 
277 Mehmet Metin Ören-Selçuk Alkın, İran Türkleri Hürriyet Hareketleri, (Ankara: Mars Matbaası, 1980), 

4. 
278 Rafael Blaga, İran Halkları El Kitabı, (İstanbul: Yeni Zamanlar Dağıtım, 1997), 272. 
279 Ali Rıza Sarrafi, “İran Türklerinin Dili ve Folkloru”, Varlık 114-3, (1999): 60-71; Mahmudali 

Çehregani, “Hedefimiz Milli Kültürümüze Sahip Çıkmak”, 2023, (2002): 14; Kadir Güldiken, “İran’da 

Yaşayan 33 Milyon Türkü Düşününüz”, Azerbaycan 322, (1998): 47; Mehmet Saray, Türk-İran İlişkileri, 

(Ankara: Atatürk Araştırma Merkezi Yayınları, 1999), 261. 



50 

 

sayıda bir nüfusa sahip olan ve bir takım taleplerde bulunan Fars olmayan halkın, bu 

talepleri karşılık bulmamış ve Şah yönetiminin280 etnik ve kültürel asimilasyonuna maruz 

kalmaktan kurtulamamışlardır. Kaçar Hanedanı’nın281 devrilmesinden sonra sistematik 

olarak bir Fars milliyetçiliği ideolojisi ile yönetilen İran’ın, İslam Cumhuriyeti’ne geçişi 

ile birlikte İran yönetimi, aslında ciddi bir nüfusa sahip bu sözde azınlık problemi ile 

uğraşmak zorunda kalmıştır. Bu durum, Panfarsizm282 fikrini savunan kesimin; özellikle 

Türkleri, Farsi İran için tehlikeli görmelerinden ileri gelmektedir. Şah Rıza Pehlevi283 

döneminde Ankara’da büyükelçi olan Furigi, Şah’a yazdığı mektupta şu ifadeleri 

kullanmıştır: 

“İran’da Yahudi, Ermeni ve Asuri gibi az nüfuslu ve tehlikesiz azınlıklar vardır. Ancak 

Türkler, Kürtler ve Araplar büyük nüfusa sahip tehlikeli azınlıklardırlar. En tehlikelisi 

ise Türklerdir ve devletin bunu her zaman göz önünde bulundurması gerekir.” 284 

Furigi’nin bu sözleri İran bürokrasisinin Türkleri nasıl bir gözle gördüğünü açıkça gözler 

önüne sermektedir. Nitekim İran İslam Devrimi’nin285 gerçekleşmesinde önemli bir rol 

oynayan Türkler, Tebriz’de ayaklanarak Şah rejiminin devrilmesinde önemli bir rol 

oynamış; ülke siyasetinde ne derece etkin ve toplu hareket edebilme refleksine sahip 

olduklarını göstermişlerdir. 

                                                 
280 Muhammed Şah Rıza Pehlevi, 1941’den 1979’daki İslam Devrimi’ne kadar İran’ı yönetmiştir. Batı 

yanlısı olan Şah, İran’a monarşi ile hükmeden son liderdir. Ayrıca bkz. Rıza Kurtuluş, “Muhammed Rıza 

Şah Pehlevi”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2020), C. 

XXX, 562-563. 
281 Kaçarlar, 1925 yılına kadar İran’da hüküm sürmüş olan Türk kökenli hanedandır. Ayrıca bkz. Faruk 

Sümer, “Kaçarlar”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 

2001), C.XXIV, 51-55. 
282 Panfarsizm, Pehlevi Hanedanı’ndan sonra gittikçe daha görünür hale gelmiş ve İran içindeki diğer 

halkların görmezden gelinmesine yol açmıştır. İran Milliyetçiliği, ortaya çıkışı ile birlikte emperyalizme 

karşı mücadele fikrinden çok ülke içinde bir ulus kimliği inşasına yönelik bir reaksiyon haline gelmiştir.  

İran’daki milliyetçilik akımının tarihsel süreci için ayrıca bkz. Yalçın Sarıkaya, Tarihî ve Jeopolitik 

Boyutlarıyla İran’da Milliyetçilik, (İstanbul: Ötüken Neşriyat, 2008). 
283 Kurtuluş, “Muhammed Rıza Şah Pehlevi”, 562-563. 
284 Cevat Heyet, “Nasiyonalism ve Bastangerayi Der İran”, Varlık 126-3, (2002):20. 
285 1979 yılında gerçekleşen İran İslam Devrimi ile İran Devleti’nin adı İran İslam Cumhuriyet’i olmuştur. 

İktidarı ele geçiren İmâm Rûhullah Mûsevî Humeynî bütün yetkileri elinde tutarak, halkın demokrasi ve 

özgürlük umuduyla devirdiği Şah döneminde elde edilen kazanımları eritmiştir. Ayrıca bkz. Ünal 

Gündoğan, “Geçmişten Bugüne İran İslam Devrimi: Genel Değerlendirme”, Ortadoğu Analiz 29, (2011): 

C.III, 93. 



51 

 

3.1.2. Irak Selçukluları 

3.1.2.1. Irak Selçukluları Siyasi Tarihi 

Irak’ta Selçuklu faaliyetlerinin başlangıcı Sultan Tuğrul dönemine isabet etmektedir. 

Kuruldukları tarihten itibaren sürekli batı yönlü bir yayılma politikasını takip eden 

Selçuklular, Sultan Alparslan ve oğlu Melikşah dönemlerinde de İran’ın batısında faaliyet 

göstermiş, etki alanlarını Arap Yarımadası’ndan Kuzey Afrika’ya kadar 

genişletmişlerdir. Melikşah’ın ölümü ile duraksayan bu genişleme, yerini içerde yaşanan 

çekişmelere bırakmıştır. Devleti içten içe yiyip bitiren bu mücadeleler, Melikşah’tan 

sonra tahtın sahibi olan Sultan Sencer’i olaylara müdahale etmeye itmiştir. Devletin esas 

hâkimi ve doğu tarafını idare eden Sultan Sencer, devletin batı kısmının hâkimi 

durumunda olan kardeşi Muhammed Tapar’ın üzerine yürüyerek ikiliği ortadan 

kaldırmayı amaçlamıştır. Muhammed Tapar’ın Sencer ile taht mücadelesi sırasında vefat 

etmesi üzerine oğlu Mahmut, Irak’ta bağımsızlığını ilan etmiş; Sultan Sencer ise bunu 

kabul etmeyerek yeğeninin üzerine bir ordu ile hareket etmiştir.286 Save bölgesinde amca-

yeğen arasında gerçekleşen mücadelede Mahmut esir düşmüş, buna rağmen Sultan 

Sencer yeğenini bağışlayarak onu kızıyla evlendirmiştir.287 Savaştan sonra yapılan 

antlaşma ile Sultan Sencer’in; kardeşi Muhammed Tapar’ın oğlu Mahmut’u tanımasıyla 

Gürcistan sınırlarından Arap Yarımadası’na, İran’ın batı bölgelerinden başlayarak Suriye 

içlerine uzanan Hemedan merkezli Irak Selçukluları devleti resmen kurulmuştur. Yine bu 

antlaşma üzerine, Mahmut merkeze bağlı olmasına rağmen sultan unvanını kullanma 

hakkını elde etmiştir.288  

Muhammed Tapar’dan kalan zengin ve kuvvetli bir ülkenin mirasçısı olan Sultan 

Mahmut, henüz çocuk yaşta tahta geçmiş ve amcası Sultan Sencer’in denetimi altında 10 

yılı aşkın bir süre Irak’ta Selçuklu şubesini yönetmiştir.289 Tahta geçmesi ile birlikte 

kendini siyasi çekişmelerin ortasında bulan Sultan Mahmut, hükümdarlığı süresince 

içerde ve dışarda birçok sorunla uğraşmak zorunda kalmıştır. Bu sorunlardan en zorlusu 

şüphesiz Abbasi Halifeleri’nin çıkardıklarıdır. Uzun yıllar boyunca Selçuklu baskısı ve 

tahakkümü altında kıvranan Abbasi Halifeleri yetersiz ve genç hükümdarın varlığını fırsat 

                                                 
286 Kafesoğlu, Selçuklular ve Selçuklu Tarihi Üzerine Araştırmalar, 46; Sevim-Merçil, Selçuklu Devletleri 

Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, 290. 
287 Sevim-Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, 260. 
288 Öngül, Irak Selçukluları, 259. 
289 Hüseyin Kayhan, “Irak Selçukluları (1120-1194)”, Türkler Ansiklopedisi. (Ankara: Yeni Türkiye 

Yayınları, 2014), C.IV, 786.  



52 

 

bilerek eski parlak günlerine dönme arzusuna düşmüşlerdir.290 Kurulduğu andan beri iç 

isyanlar ve taht mücadeleleri ile uğraşan Irak Selçukluları da maalesef Abbasilere bu 

fırsatı vermiştir. 

Sultan Sencer, metbû hükümdar olarak Irak Selçukluların vezirini dahi kendisi atamış, 

Mahmut’un tecrübesizliğinden kaynaklanacak sorunların önünü almak istemiştir.291 

Sultan Sencer o denli Irak’la ilgili olmuştur ki yeğeni Mahmut’un, uyarılarına 

aldırmaması üzerine Rey’e gelip Mahmut’u çağırtarak ona emirler vermiştir.292 Sultan 

Mahmut’un 1181 yılında henüz 27 yaşında iken vefat etmesiyle, Hemedân’da bulunan 

henüz oldukça genç yaştaki oğlu Davud, sultan ilan edilmiştir.293 Davud’un saltanatı 

Azerbaycan ve Cibal’de tanınmışken amcası Mesud da Irak’ta sultanlığını ilan etmiştir.294 

Bu durum üzerine Sultan Sencer, karışlıklıları ortadan kaldırmak amacıyla bir sefer 

düzenleyerek Dinever295 yakınlarında Mesud ile karşılaşmış, yapılan savaşı Mesud 

kaybetmiş ve kaçmıştır.296 Sultan Sencer, Irak tahtına yeğeni Tuğrul’u geçirmiştir. Bu 

tarihten itibaren Mesut, Davut ve Tuğrul arasında geçen saltanat mücadelelerine Abbasi 

Halifeleri’nin de müdahil olduğu görülmektedir.297 Bu durum Sultan Tuğrul’un vefatına 

kadar devam etmiştir. Tuğrul ölünce Irak Selçuklu tahtına oturan Mesud, yeğeni Davut’la 

kızını evlendirerek veliaht ilan etmiş ve karışıklıkları bir süre de olsa durdurmayı 

başarmıştır.298 Uzun süren saltanat mücadeleleri neticesinde istikrarı bulamayan Irak 

Selçukluları, Bâtıni299 suikastları ve Abbasilerin siyasi manevraları ile gittikçe gücünü 

kaybetmiştir. Davud, Bâtıniler tarafından öldürüldükten sonra Mesud’un da hastalanarak 

ölmesi ile Muhammed Tapar’ın hayatta kalmayı başarabilmiş yegâne oğlu Süleyman Şah, 

                                                 
290 İbnü’l Esir, el Kâmil fî’t-Tarih, C.X, 598. 
291 Sıbt İbnü’l Cevzi, Mir’atü’z Zeman fi Tarihi’l-Ayan, çev., Ali Sevim, (Ankara: TTK, 2011), C.X, 8. 
292 İbnü’l Esir, el Kâmil fî’t-Tarih, C.X, 651. 
293 Ali Öngül, Irak Selçukluları, (İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2018), 24; Sıbt İbnü’l Cevzi, Mir’atü’z 

Zeman fi Tarihi’l-Ayan, C.X, 24. 
294 Öngül, Irak Selçukluları, 5. 
295 Tahsin Yazıcı, “Dinever”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, 1998), C.IX, 356. 
296 Faruk Sümer, “Mes’ud b. Muhammed Tapar”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2004), C.XXIX, 349; Kayhan, “Irak Selçukluları (1120-1194)”, 788. 
297 Mehmet Nadir Özdemir, “Abbasi Halifeleri ile Büyük Selçuklu Sultanları Arasındaki Münasebetler”, 

SÜTAD 24, (2008): 315-367. 
298 Öngül, Irak Selçukluları, 33. 
299 Bâtıniyye’nin bir mezhep olarak ortaya çıkması VII. yüzyıla tesadüf eder. Ayrılıkçı bir akım 

diyebileceğimiz Batınılik, Emevilerin baskıcı ve ırkçı dayatmaları neticesinde toplumda daha çok karşılık 

bulmaya başlamıştır. İmam Cafer Sadık tarafından kurulduğu Şii çevreler tarafından iddia edilen Bâtınilik, 

Kur’an ve sünnet yer alan nasların zahiri manalarını kabul etmeyen aşırı fırka olarak tanımlanmaktadır. 

Ayrıca bkz. Avni İlhan, “Bâtıniyye”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 1992), C.V, 190-194. 



53 

 

Irak tahtına geçti.300 Azerbaycan ve Arran’da hüküm süren Tuğrul oğlu Arslanşah da 

atabeylerinin desteği ile saltanatını ilan etmişti.301 Bu dönem genç ve tecrübesiz 

hükümdarların atabeylerin etkisinde kaldığı görülmektedir. Özellikle 1161 yılından sonra 

Atabey İldeniz ve oğlu Cihan Pehlivan Muhammed dönemlerinde nefes alan Irak halkı, 

Arslanşah oğlu II. Tuğrul döneminde de huzura kavuşamamıştır.302 1194 yılında Abbasi 

Halifesi Nasır Lidinillah’ın teşvikiyle Hârizmşah Alâeddin Tekiş303, Selçuklulara karşı 

savaş açmış ve Rey civarında cereyan eden savaşta II. Tuğrul öldürülmüştür. Böylece 

Selçukluların Irak şubesi son bulmuştur.304 

3.1.2.2. Irak Coğrafyası ve Irak Selçukluları İktisadi Yapı 

Irak ile ilgili kaynaklardaki coğrafi bilgilerin genellikle Bağdat şehrinin merkez alınarak 

tarif edildiği görülür. Ticari yolların ve şehirlerin; o dönem önemli bir kültür, inanç ve 

ilim merkezi olan Bağdat’a göre konumlandırılması gayet doğaldır. Irak Selçuklularının 

hâkim olduğu coğrafyadaki ticari yollar da Bağdat merkezli açıklanmaya çalışılmıştır. 

Hacıların, kervanların ve hatta orduların da talim ettiği bu yollar Bağdat’tan Hemedan’a 

ve oradan İsfahan’a; Bağdat’tan Hemedan’a ve oradan da Save’ye şeklinde 

nakledilmiştir.305 Irak Selçuklularının hâkim olduğu coğrafyayı, dönem itibarıyla çeşitli 

yönlerden ayrılan üç bölgede incelemek gerekir. Bunlardan ilki İsfahan ve Hemedan’ın 

bulunduğu merkez bölge olan Irak-ı Acem ki buralarda Fars kültürü daha etkiliydi. İkinci 

bölge ise Irak-ı Arap olarak tabir edilen ve Arapların yoğun olarak yaşadığı, hilafet 

merkezi Bağdat’ı da kapsayan bölgeydi.306 Üçüncü bölge ise Azerbaycan bölgesiydi. 

Burada da Türk nüfusun yoğun yaşadığı bilinmektedir.307  

Başkent Hemedan kaynaklarda, havası ve suyu güzel, insanların barış içinde yaşadıkları, 

içinde meyveliklerin ve 1600 çeşmenin olduğu, Irak-ı Acem’in en görkemli şehirlerinden 

                                                 
300 er-Ravendî, Râhatüsü’s-Sudûr ve Ayetü’s-Sürûr, 263. 
301 Faruk Sümer, “Arslanşah b. Tuğrul”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 1991), C.III, 404.  
302 Öngül, Irak Selçukluları, 90. 
303 Alâeddin Tekiş, 1172 ile 1200 yılları arasında Harezmşahlar’ın hükümdarlığını yapmıştır. Ayrıca bkz. 

Meryem Gündüz, “Alâeddin Tekiş”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 2011), C.XL, 364-365. 
304 İbnü’l Esir, el Kâmil fî’t-Tarih, C.XII, 97. 
305 Yazıcı, “Hemedan”, 183-185. 
306 Hüseyin Kayhan, “Irak Selçuklularında Sosyal, Ekonomik, Kültürel ve Dini Yapı Hakkında”, 

Cihannüma Tarih ve Coğrafya Araştırmaları Dergisi IV/2, (2018): 2.  
307 Muhammed bin Havendşah bin Mahmud Mirhand, Ravzatu’s Safa fi Sireti’l Enbiya ve’Müluk ve’l-

Hulefa Tabaka-i Selçukiyye, 214. 



54 

 

biri olarak tasvir edilmiştir.308 Hemedan’ın halkının özellikle altın ve kuyumculuk işinde 

oldukça mahir oldukları, ayrıca Hemedan’da oldukça bilinen bir pazarın yer aldığı rivayet 

edilmiştir.309 Eserlerde özellikle Hemedan şehri ile ilgili Irak Selçuklularının başkenti 

olmasından sonraki dönemlere ait birçok bilgiye rastlanmaktadır. Hemedan’ın idari 

merkez olması hasebiyle burada meliklere ve yüksek memurlara ait saray, köşk ve 

vakfiye gibi yapıların olması kaçınılmazdır. Ravendi, Hemedan’ ın surlarından, iç 

kalesinden ve bu kaleye ait bir hapishaneden bahsetmektedir.310 Nitekim Irak Selçuklu 

melikleri kardeşleriyle gerçekleşen taht mücadeleleri esnasında ele geçirdikleri aile 

fertlerinden bazılarını bu kaleye hapsettirmişlerdir.311 İdari merkezin olduğu Hemedan’ın 

yanı sıra Save şehri de Irak Selçuklular açısından önemli bir merkezdir. Eski Türk idari 

yapısında da görülen yaz ve kış farklı yerlerde ikamet etme geleneğine uygun olarak, Irak 

Selçukluları’nın Hemedan’a 30 fersah mesafede olan Save şehrini kışlak olarak 

kullandıkları bilinmektedir.312 Irak Selçuklu Meliklerinden Mesud, Muhammed b. 

Mahmud ve Arslanşah’ın bu uygulamayı sürdürdükleri ve kışı Save’de geçirdikleri 

bilinmektedir.313  

Irak Selçuklularının diğer önemli şehri ise Isfahan’dır. Isfahan; Horasan ve Irak-ı Acem 

bölgesinde Büyük Selçuklu başkentlerinden olan Rey şehrinden sonra en büyük ikinci 

kent olarak anılmıştır.314 Şehrin etrafını çevreleyen 3,5 fersah315 uzunluğunda bir sur 

yapısı, Isfahan’ın o dönem oldukça büyük bir şehir olduğunun delili sayılabilir.316 Dönem 

şartlarında adeta bir anakent sayılabilecek olan Isfahan’da ticaret de önemli ölçüde 

gelişmiştir. Nasır Hüsrev’in 1300 eşek yükü ticari malın Isfahan’a taşındığını nakletmesi 

                                                 
308 Hamdullah Kazvini, Nuzhetu’l Kulüb, nşr., Muhammed Debir Siyaki, (Tahran, 1336), 79-80. 
309 Kayhan, “Irak Selçuklularında Sosyal, Ekonomik, Kültürel ve Dini Yapı Hakkında”, 2. 
310 er-Revendi, Râhatü’s-Sudûr ve Âyetü’s-Sürûr, 278. 
311 er-Ravendi, Râhatü’s-Sudûr ve Âyetü’s-Sürûr, 224/264. 
312 İbn Havkal, Suretu’l Arz, 10. Asırda İslam Coğrafyası, 104 
313 Muhammed b. Ali b. Süleyman er-Ravendi, Râhatü’s-Sudûr ve Âyetü’s-Sürûr, 233; El-Bundari, Zübdet 

el Nusra ve Nuhbet el-Usra, 225; Reşidüddin Fazlullah Hemedani, Câmiu’t-tevârîh, nşr., Ahmed Ateş, 

(Ankara: TTK, 1999), C.II, 152. 
314 Mirza Bala, “İsfahan”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1950) V/2, 

1069. 
315 Kamus-i Osmani’de, “1 fersah 3 mil karşılığına denk gelir”, şeklinde bir kayıtın varlığı bilinmektedir. 

İran’da 1 fersah; atın 1 saatte katettiği yol, yaklaşık 6000 ziraya denk gelmektedir. Irak’ta ise Arap fersahı 

3 mile denk gelmektedir. Buradan 3,5 fersahın yaklaşık 20 kilometrenin üzerinde olduğu ve şehrin etrafının 

at ile ancak 3,5 saatte kat edilebileceği tahmininden hareketle İsfahan şehrinin büyüklüğü tahayyül 

edilebilir. Fersah için Bkz. Yusuf Halaçoğlu, “Fersah”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1995), C.XII, 412. 
316 Nasır-ı Hüsrev, Sefername, çev., Abdülvehap Tarzi, (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1994), 

143. 



55 

 

bu şehirdeki ticaretin de ciddi boyutlarda olduğunun ve önem arz ettiğinin delilidir.317 

Kuyumculuğun yine Hemedan’da olduğu gibi gelişmiş olduğu, 200 sarrafın olduğu 

büyük bir çarşının bulunduğu, yabancı tüccarların kalması için inşa edilen 50’den fazla 

kervansarayın bulunduğu nakledilmiştir.318  

Irak Selçukluları döneminde Arap Irakı’nın Bağdat’tan sonra en büyük şehri olan Musul 

ise tıpkı Hemedan ve Isfahan gibi büyük bir şehirdir. Sur içinde ev yapacak yerin 

kalmamasından dolayı evler artık surların dışında yapılmaya başlanmış; yeni evlerin yanı 

sıra sur dışında da artık han, hamam, medrese gibi sosyal yapılar da yaygınlaşmıştır.319 

Yine Yahudi gezginlerin anekdotlarında Musul, Dicle kıyısına kurulmuş büyük ve tarihi 

kent olarak anılmıştır.320 

Irak’ta bulunan iki büyük nehir Fırat ve Dicle’nin, Türkiye’den doğup Basra körfezine 

kadar uzandığı günümüzde de malum olan bir bilgidir. Selçukluların, I. Muhammed 

döneminde Bağdat muhasarasında Dicle üzerinden çeşitli araçlarla askeri sevkiyat 

yaptıkları görülmüştür.321 Bu durum da nehir taşımacılığının dönem itibarıyla söz konusu 

olduğunun kanıtı sayılabilir. 

Ticari politikaları fetihlerin hemen akabinde hayata geçiren Selçuklular, ele geçirdikleri 

bölgelerin kalkınmasında çok ciddi çaba sarf etmişlerdir. Selçukluların ticari gelişmeyi 

sağlamak ve ekonomik hacmi arttırmak adına yaptıkları çalışmalar neticesinde refah 

düzeyi yükseltmiş ve iktisadi zenginlik artmıştır. Sultan Mesud, mukus denilen vergiyi 

kaldırmış ve o dönem büyük bir meblağ denilebilecek 70.000 dinar harcayarak sulama 

kanalları yaptırarak zirai faaliyetlerin de gelişmesi yönünde adımlar atmıştır.322 Selçuklu 

hâkimiyetinin bitmesinden sonra kargaşa ve istila dönemlerinde bölgede ekonominin de 

gerilediğini hatta şehirlerin dahi hacmen küçüldüğü görülmektedir. Nitekim Isfahan ile 

ilgili verdiğimiz bilgilerde XII. asırda 3 fersahtan fazla olan şehrin ihatasının, XV. asırda 

1 fersaha kadar gerilediği görülmektedir.323 

                                                 
317 Nasır-ı Hüsrev, Sefername, 143. 
318 Kayhan, “Irak Selçuklularında Sosyal, Ekonomik, Kültürel ve Dini Yapı Hakkında”, 4. 
319 İbn Havkal, Suretu’l Arz, 10. Asırda İslam Coğrafyası, çev., Ramazan Şeşen, (İstanbul: Yeditepe 

Yayınları, 2014), 181. 
320 Tudela’lı Benjamin-Ratisbon’lu Petechia, Ortaçağ’da İki Yahudi Seyyahın Avrupa, Asya ve Afrika 

Gözlemleri, çev., Nuh Arslantaş, (İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2001), 60. 
321 El-Bundari, Zübdet el Nusra ve Nuhbet el-Usra, (Irak ve Horasan Selçukluları, 228. 
322 İbnu’l Esir, el-Kamil fi’t Tarih, C.XI, 71; Mukus vergisi ile ilgili ayrıca bkz. Cengiz Kallek, “Meks”, 

TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2003), C.XXVII, 583-

588. 
323 Josaphat Barbaro, Anadolu’ya ve İran’a Seyahat, çev. Tufan Gündüz, (İstanbul: Yeditepe Yayınevi,  

2005), 89. 



56 

 

3.1.2.3. Irak Selçukluları İdari Yapı 

Irak Selçuklularında da idari yapı Ortaçağ’da kurulan Türk İslam devletleriyle yapısal 

özellikler açısından aynı özellikleri taşır. Tıpkı Büyük Selçuklu ve Kirmân 

Selçuklularında da olduğu gibi, Irak Selçukluları da yegâne hâkimiyetin sultanda olduğu 

bir idari yapı görülür. Buna rağmen Irak Selçuklularında atabeylerin gücünün dönem 

dönem hükümdarın dahi önüne geçtiği dönemler de görülmüştür. Taht mücadelelerine 

doğrudan müdahil olan Atabey İldeniz veya Atabey Cihan Pehlivan gibi kuvvetli kişilerin 

ülkenin idaresinde sultanı geride bırakacak kadar etkili oldukları, bu atabeylerin kendi 

adlarına sikke dahi bastırdıkları bilinmektedir.324 

3.1.2.3.1. Saray Teşkilatı 

Hükümdarın daimi ikametgâhı olan saraylar devletin idare edildiği konutlardır. Bu 

terimin belirli bir konut için değil; yazlık, kışlık köşkler veya sultanın ikamet ettiği 

herhangi bir yapı için kullanıldığı görülür.325 Irak Selçuklularında başşehir Hemedan’da 

asıl konutun Yeni Köşk, Köşk-i Cedid diye anıldığı bilinmektedir. Süleyman Şah’ın 

tahttan indirilmesinden sonra Hemedan’a gelen Arslanşah’ın maiyetiyle birlikte Yeni 

Köşk’e gelerek tahta oturduğu nakledilmiştir.326 Yine Hemedan’da Köşk el-Atik olarak 

bilinen Eski Köşk adında bir sarayın mevcudiyeti ve Irak Selçuklu Melikleri tarafından 

kullanıldığı bilinmektedir.327 Bu saraylarda görev yapan memurların Büyük Selçuklu ve 

Kirmân Selçuklularındakilere benzer oldukları söylenebilir. Çok sayıda görevlinin yer 

aldığı bu saraylarda vazifelerin belirli kurallar çerçevesinde gerçekleştirildiği ve 

yetkilerinin belli kurallarla sınırlandırıldığını söylemek mümkündür. Saray teşkilatına 

mensup bu memuriyetleri görevleri hasebiyle; Ekâbir-i Has,  yani büyük memurlar ve 

Kihteran veya Bendegân yani küçük memurlar olarak iki ana başlıkta incelemek lazım 

gelir.328 

Hacibü’l Hüccac veya Emir-i Hacib denilen ekâbir memurlardan olan görevli, sarayın 

baş vazifelisi olup, divanlar ile sultan arasında iletişimi sağlamakla ve diğer saray 

görevlilerinin işlerini düzenlemekle mesuldü. Hatta bu Hacibü’l Hüccac’ların ordu 

                                                 
324 Sümer, “Arslanşah b. Tuğrul”, 405; İbnu’l Esir, El-Kamil fi’t Tarih, C.XI, 415. 
325 Erdoğan Merçil, Selçuklularda Saray ve Saray Teşkilatı, (İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayıncılık, 2011), 

13. 
326 er-Ravendi, Râhatü’s-Sudûr ve Âyetü’s-Sürûr, C.II, 308. 
327 El-Hüseyni, Ahbarü’d Devleti’s-Selçukiyye, 121. 
328 Köymen, Alparslan Zamanı Selçuklu Saray Teşkilatı ve Hayatı, 28. 



57 

 

komuta ettiği ve sultan ile birlikte seferlere icabet ettiği bilinmektedir.329 Nitekim kudret 

sahibi atabeylerden Cihan Pehlivan; Sultan Arslanşah tarafından asi Rey Valisi üzerine 

gönderilmiş ve mücadeleden galip ayrılan Hacibü’l Hüccac Cihan Pehlivan, Rey Valisi 

olarak görevlendirilmiştir.330 Sarayın yüksek memuriyetlerinden bir diğeri ise Emir-i 

Perdedar’dır. Huzura kabul ile görevli olan Emir-i Perdedar’ın kabul görevlisi olduğu 

anlaşılmaktadır.331 Vekil-i Der ise sultan ile devlet ricali arasında iletişimi sağlayan hususi 

bir memuriyettir.332 Irak Selçuklularında saray teşkilatında yine sultana oldukça yakın 

hususi memuriyetlerden bir diğeri ise Emir-i Âlem’dir. Sancağı taşıyan ve seferlerde 

sancağı muhafaza ile görevli olan Emir-i Âlem’in savaşlara bizzat katıldığı ve hatta bazı 

savaşlarda Emir-i Âlem’in esir edildiği nakledilmiştir.333 Emir-i Bar ise saray 

vazifelilerinin içinde yetki bakımından yüksek memurlardan birisidir. Sultanın huzuruna 

kabul edilecek emirlerin kabul bildirisinden, elçilik ve davet vazifesi gibi pek çok görevi 

üstlenen Emir-i Bar; önemli devlet adamlarındandır.334 Bunların dışında; saray giderleri 

ile ilgilenen ve sarayın personel işleriyle meşgul olan Üstadüddar, binek hayvanlarından 

sorumlu Emir-i Ahur, sultanın elbiselerinden sorumlu Camedar, saray muhafazası ve 

güvenliğinden sorumlu Emir-i Candar, sofralara nezaret eden Emir-i Çeşnigir, mutfağın 

idaresini üstlenen ve ihtiyaçlarını temin eden Hansalar gibi pek çok hususi saray memuru 

da bulunmaktaydı.335 

3.1.2.3.2. Hükümet Teşkilatı 

Irak Selçuklularında devlet idaresi ile alakalı her türlü işin görüşülüp karara bağlandığı 

Divan-Ala’nın mevcudiyeti bilinmektedir. Mali, askeri ve idari her türlü işlerin 

                                                 
329 Selim Kaya, “Büyük Selçuklular Döneminde Bağdat”, Akademik Bakış 15, (2008): 1-15. 
330 Aydın Taneri, “Hacib”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, 1996), C.XIV, 508-509. 
331 Muhammed Hanefi Palabıyık, Valilikten İmparatorluğa Gazneliler Devlet ve Saray Teşkilatı, (Ankara: 

Araştırma Yayınları, 2002), 192-193. 
332 Merçil, Selçuklularda Saray ve Saray Teşkilatı, 77-78. 
333 Abdülkerim Özaydın, “Mir-i Alem”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 2020), C.XXX, 123-124; er-Ravendi, Râhatü’s-Sudûr ve Âyetü’s-Sürûr, 318. 
334 El-Bundari, Zübdet el Nusra ve Nuhbet el-Usra, (Irak ve Horasan Selçukluları), 115; er-Ravendi, 

Râhatü’s-Sudûr ve Âyetü’s-Sürûr, 313. 
335 Muhammed bin Havendşah bin Mahmud Mirhand, Ravzatu’s Safa fi Sireti’l Enbiya ve’Müluk ve’l-

Hulefa Tabaka-i Selçukiyye, 600; Merçil, Selçuklularda Saray ve Saray Teşkilatı, 108; Aydın Taneri, 

“Candar”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1993), C.VII 

(1993), 145,146; Abdülkerim Özaydın, Sultan Berkyaruk Devri Selçuklu Tarihi 485-498/1092-1104, 

(İstanbul Üniversitesi Yayınları, 2001), 205; İsmail Hakkı Uzunçarşılı, “Mirâhûr”, İslam Ansiklopedisi. 

(İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1971), C.VIII, 347-350; Fatih Yahya Ayaz, “Üstadüddar”, 

TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2012), C.XLII, s.389-

393. 



58 

 

görüşüldüğü alt divanlardan oluşan Divan-ı Ala’ya vezirin başkanlık ettiği ve diğer divan 

amirlerinin de katıldığı bilinir.336 Sultan Arslanşah döneminde, sultanın tahta çıkması 

vesilesiyle bütün divan reislerinin huzura çıkıp itaat arz ettiği ile ilgili nakledilen bir 

rivayet vesilesiyle bu divanın varlığının Irak Selçuklularında da olduğuna kanaat 

edilebilir.337 Yine bazı kaynaklarda Irak Selçuklu Sultanı II. Tuğrul’un verdiği taht 

mücadelesinde kendisine rakip olan Kutluk İnanç ile müttefik olan divan azalarını 

cezalandırdığı kaydedilmiştir.338 Selçuklularda, her ne kadar Divan-ı Ala’ya vezirlik 

makamı başkanlık etse de Irak Selçuklularında atabeylerin devlet yönetimindeki 

etkisinden dolayı vezaret makamının önüne geçtiklerini söylemek mümkündür.339 Irak 

Selçuklularında vezirlerin genellikle İran kökenli oldukları ve vezaret makamına dair, 

mühür, yüzük, nevbet, çadır gibi alametleri kullandıkları görülür.340 Irak Selçuklularında 

devlet idaresinde özellikle bahsi edilmesi gereken devlet ricali atabeylerdir. Meliklerin 

eğitiminden sorumlu olan bu kimselerin, destek verdikleri melik vasıtasıyla taht 

mücadelelerine giriştikleri ve taht mücadelelerinde önemli bir rol oynadıkları görülür. 

Özellikle Sultan Arslanşah ve II. Tuğrul dönemlerinde sultan kadar etkili oldukları iddia 

edilebilen bu atabeylerin devlet içinde etkinliği o kadar artmıştır ki hutbelerde ve 

sikkelerde isimleri zikredilmeye başlanmıştır.341 Sultan Arslanşah döneminde etkisini ve 

kuvvetini iyice artıran Atabey İldeniz; hazine tasarrufundan orduyu sevk ve idareye, 

atama ve azillere kadar her konuda yetki sahibi olmuş, adeta hükümdar gibi 

davranmıştır.342 Atabeylerin hâkimiyeti, Irak Selçuklu meliklerini rahatsız etse de 

kudretli atabeylere karşı mücadele etmede yetersiz kaldıkları görülmektedir. Sultan II. 

Tuğrul’un, Atabey Kızılarslan’ı saf dışı bırakmak için girdiği mücadelede hapsolması, 

Irak Selçukluları devlet idaresinde atabeylik müessesesinin ne denli etkili olduğunu 

ortaya koymaktadır.343 

                                                 
336 Heribert Horst, “Selçuklu Devri Türk Tarihi Araştırmaları II, Selçuklu Devri Devlet Teşkilatına Dair 

Yazılmış bir Eser Münasebetiyle”, çev., Mehmet Altan Köymen, TAD 2-3, (1964): 314-331. 
337 Ahmed bin Mahmud, Selçuknâme, C.II, 102. 
338 er-Ravendi, Râhatü’s-Sudûr ve Âyetü’s-Sürûr, C.II, 323; Ali Öngül, Selçuklular Tarihi: Büyük 

Selçuklular-Irak, Kirman ve Suriye Selçukluları, (İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2014), 345-346; Sevim-

Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi, 289. 
339 Ziya Bünyadov, Azǝrbaycan Atabǝylǝri Dövlǝti (1136-1225), (Bakü-Azerbaycan: Şərq-Qərb, 2007), 

195. 
340 Taneri, “Büyük Selçuklu İmparatorluğunda Vezirlik”,  142. 
341 El-Bundari, Zübdet el Nusra ve Nuhbet el-Usra, (Irak ve Horasan Selçukluları), 264 
342 Mükrimin Halil Yınanç, “Arslanşah”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli eğitim Bakanlığı Yayınları, 

1942), C.I, 613. 
343 er-Ravendi, Râhatü’s-Sudûr ve Âyetü’s-Sürûr, C.II, 332; El-Hüseyni, Ahbarü’d Devleti’s-Selçukiyye, 

126. 



59 

 

Divan-ı İstifa-i Memalik, Divan-ı Ala’nın iktisadi konularla iştigal olan birimidir. Bu 

divanın sorumlusu olan Müstevfi veya Müstevfi-i Memalik denilen görevlinin vergi 

toplanması ve vergilerin tasarrufu ile ilgilendiği bilinir. Irak Selçuklularında Divan-ı 

İstifa-i Memalik’in varlığını; Nişaburi ve Ravendi’nin rivayetlerine dayanarak 

bilmekteyiz. Nakledilen rivayete göre Sultan Tuğrul kendisine karşı isyan eden Rey valisi 

ile birlikte hareket eden Müstevfi Muini Savi’yi azletmiş ve yerine Hace Azizeddin’i 

görevlendirmiştir.344  

Irak Selçuklularında varlığı bilinen bir diğer divan ise Divan-ı İşraf’tır. Bir nevi teftiş 

kurulu vazifesi gören bu divan, mali işleri yürüten idari teşkilatı ve vergi toplama 

memurlarını kontrol ile vazifeli olup; başında Müşrif adı verilen görevli yer almaktadır.345 

Müşrif’in bütün vergileri hesapladığı ve bu hususta bir rapor hazırlayıp Divan-ı İşraf’a 

sunduğu bilinmektedir.346 Müşrif’in dönem itibarıyla mütevelli, kayyum gibi anlamlara 

geldiği ve medrese, bimarhane, kütüphane, cami gibi tesislerin idare ve denetimi ile 

alakadar olduğu da kaydedilmiştir.347 Sultan Muhammed Tapar döneminde müşriflik 

vazifesi üstlenen Hekimoğlu adındaki zatın, Irak Amid’i348 nin usulsüz edindiği serveti 

tespit ettiği ve vezire bu durumu izah ettiği Bundari tarafından rivayet edilmiştir.349 

Buradan da anlaşılmaktadır ki Müşrif’in günümüzdeki karşılığı kamu denetçisi veya 

müfettiş benzeri bir roldür. Kaynaklardan edinilen bilgilere göre devlet görevlilerini de 

kontrol ettiği görülen Müşrif’in sorumluluk alanının mali işler, dolayısıyla Divan-i İşraf 

olduğu ve vezire karşı da sorumlu olduğu anlaşılmaktadır. Müşriflerin ülke genelinde 

denetim yapabilmeleri için her eyalete bir vekil-naib atamaları lazım gelmiştir. Çünkü 

Nizam’ül-Mülk’ün de kaydettiğine göre, Müşrif’in görevlendirdiği vekillerin vergi 

toplamakla görevli devlet memurlarına nezaret etmesi ve her türlü mali işe vukuf olmaları 

zorunludur.350 

                                                 
344 er-Ravendi, Râhatü’s-Sudûr ve Âyetü’s-Sürûr, C.II, 281. 
345 Erdoğan Merçil, Selçuklular Zamanında Divan Teşkilatı Merkez ve Eyalet Divanları, (İstanbul: Bilge 

Kültür Sanat Yayınları, 2015), 76. 
346 Pınar Kaya, Arslanşah ve II. Tuğrul Dönemi Irak Selçukluları Tarihi (1161-1194), (Doktora Tezi, 

İstanbul Üniversitesi), 2017, 161. 
347 Mustafa Sabri Küçükaşçı, “Müşrif”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 2006), C.XXXII, 167. 
348 Amid ile ilgili bkz. Erdoğan Merçil, “Amid”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1991), C.III, 55.  
349 El-Bundari, Zübdet el Nusra ve Nuhbet el-Usra, (Irak ve Horasan Selçukluları), 179-180. 
350 Nizamü’l-Mülk, Ebû Ali Hasan b. İshak et-Tusî, Siyâset-nâme, 45. 



60 

 

Ordunun genel idaresinden mesul olan divan ise Divan-ı Arz olup, başında Arz-ul Ceyş 

veya Sahib-i Divan-ı Arz denilen görevli bulunmaktadır.  Bu görevli ordu mensuplarının 

iktalarının yanı sıra, askerlerin maaş işlerini de düzenlemek ve kayıt altına almakla 

mesuldü.351 Bir diğer divan olan Divan-ı Berid, mezkûr bahisle ifade edildiği gibi Kirmân 

Selçuklularında taşra teşkilatları ile iletişimi sağlamak gibi oldukça önemli bir işleve 

sahipti. Irak Selçuklularında da iletişim ve istihbarat dairesi gibi bir işleve sahip olan 

Divan-ı Berid’in bir dönem askıya alındığı veya kaldırıldığı kaynaklardan 

anlaşılmaktadır.352 

3.1.2.3.3. Askeri Teşkilat  

Irak Selçuklularında Gulaman-ı Saray ismi ile anılan, küçük yaşlardan itibaren hususi 

yetiştirilen sarayı ve erkân-ı devleti muhafaza ile memur görevliler bulunmaktaydı.353 

Büyük Selçuklular ve diğer vassal devletlerde de görülen gulamların, mezkûr bahisle 

ifade edildiği üzere önemli bir role sahip oldukları görülmektedir. Yeteneklerine göre 

sınıflandırılan bu askerlerin zaman zaman devlet işlerinde farklı pozisyonlarda da 

kullanıldıkları görülür. Nitekim Atabey İldeniz’in gulam olarak geldiği Irak 

Selçuklularında, devletin en üst mertebelerine kadar ulaştığı malumdur.354 Selçuklu 

ordularının asıl vurucu gücünü oluşturan Hassa Birlikleri ise ikta sahipleri tarafından 

yetiştirilen askerler olup bunların başında Sipehsalar adında bir kumandanın olduğu 

görülür.355 Bu ikta sisteminin yaygınlaşması devlet üzerindeki ekonomik yükün 

azalmasını ve sürekli hazır askeri birliklerin mevcudiyetinin muhafaza edilmesini de 

sağlamıştır.356 Irak Selçuklu ordusunun temelini oluşturan gulamların ve hassa ordusuna 

ait olan sipahilerin dışında hanedan mensupları ve emirlerin özel kuvvetlerinin olduğu da 

bilinmektedir. Devlet adamlarının şahsi iktalarının neticesi olan bu kuvvetler, sefer 

zamanı orduya destek olmakla birlikte dönem dönem bir baskı veya tehdit unsuru olarak 

da kullanılmıştır. Nitekim Melik Muhammed ile birlikte Selçuklu emirlerinin Sultan 

                                                 
351 Ekber N. Necef, Selçuklu Devletleri ve Atabeyleri Tarihi, (Oğuzların ortaya çıkmasından-XIV. Asırlar), 

(Azerbaycan-Bakü: Qanun, 2010), 299. 
352 Nizamü’l-Mülk, Ebû Ali Hasan b. İshak et-Tusî, Siyâset-nâme, 45-46. 
353 Salim Koca, Selçuklularda Ordu ve Askeri Kültür, (Ankara: Berikan Yayınları, 2005), 82-84. 
354 Kaya, Arslanşah ve II. Tuğrul Dönemi Irak Selçukluları Tarihi (1161-1194), 181. 
355 Bünyadov, Azǝrbaycan Atabǝylǝri Dövlǝti (1136-1225), s.51; Nizamü’l-Mülk, Ebû Ali Hasan b. İshak 

et-Tusî, Siyâset-nâme, 71. 
356 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 308-309. 



61 

 

Arslanşah’a karşı giriştikleri isyan hareketinde bir araya getirdikleri askeri kuvvetin 

20.000’i aştığı rivayet edilmektedir.357  

Büyük Selçuklu Devleti’nin teşekkülünde dahli ve etkisi olan Türkmenler, Irak Selçuklu 

ordusunda bir destek unsuru olarak yer almıştır. Türkmen Emiri Hasan b. Kıpçak’tan 

destek isteyen Sultan II. Tuğrul’un, Türkmenlerden teşekkül 50.000 kişilik bir orduyu bir 

araya getirdiği bilinmektedir.358 Fakat nizami harp unsuru olarak kullanılması ve itaat 

altına alınması güç olan Türkmenlerin, özellikle yağma ve talan hareketlerine girişmesi 

idari yapıyı zor duruma düşürerek otoritenin zarar görmesine de vesile olmuştur.359 

3.1.2.3.4. Toprak Sistemi  

Selçuklu Devletlerinin iktisadi yapısına bakıldığında devletin gelir kaynağının toplanan 

vergiler olduğu görülür. Tarım ve ticaret gelirleri arasında olan bu vergiler, toprak 

sisteminin sürekliliğini de zorunlu kılmaktadır. Büyük Selçuklularda ve bağlı 

muhtariyetlerde mezkûr bahisle ifade edildiği üzere devlete ait olan toprakların emirlere 

ve devlet ricaline ikta edilmesi ile hem üretimin sürekliliği sağlanmış hem de orduya asker 

sağlanmıştır. Irak Selçuklularında da ikta toprakları, vakıf arazileri, mülkiyeti kişilere ait 

araziler ve gelirleri doğrudan hükümdara ait olan toprakların olduğu görülür. Irak 

Selçuklu hükümdarı Sultan Arslanşah devrinde Rey, Hoy, Erdebil, Hemedan gibi birçok 

şehrin has arazi olduğu, saray için gerekli iaşenin bu topraklardan karşılandığı rivayet 

edilmiştir.360   

Irak Selçuklu Devleti’nin son dönemlerinde, özellikle atabeyler ve bunlara bağlı 

kuvvetlerin tesirinin artmasıyla birlikte; yağmacılık faaliyetlerinin artmasına dayalı 

olarak yollarda emniyet kaybolmuş, bu durum da ticaretin ve tarımın olumsuz 

etkilenmesiyle sonuçlanmıştır.361 Siyasi istikrarsızlığın yanında 1175 yılında Rey ve 

çevresini etkileyen çok şiddetli bir deprem, kıtlık, kuraklık gibi etkenlerle birlikte 

                                                 
357 El-Hüseyni, Ahbarü’d Devleti’s-Selçukiyye, 102; İbrahim Kafesoğlu, Harezmşahlar Devleti Tarihi (485-

618/1092- 1221),  (Ankara: TTK, 2000), 79. 
358 El-Hüseyni, Ahbarü’d Devleti’s-Selçukiyye, 125; Mehmet Altan Köymen, “Son Irak Selçukluları 

Hükümdarı II. Tuğrul ve Zamanı”, Atatürk Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Araştırma Dergisi C.XIII, 

(1985):, 224-225. 
359 El-Bundari, Zübdet el Nusra ve Nuhbet el-Usra, (Irak ve Horasan Selçukluları), 268-269. 
360 Bünyadov, Azǝrbaycan Atabǝylǝri Dövlǝti (1136-1225), 235-236. 
361 Kafesoğlu, Harezmşahlar Devleti Tarihi (485-618/1092- 1221), 123-124. 



62 

 

ekonomik sistem ve toprak rejimi bozulmuş; halk fakirleşmiş refah seviyesi de oldukça 

düşmüştür.362 

3.1.2.4. Irak Selçukluları Kültür ve Medeniyeti 

Selçuklular devrinde Bağdat’ın dini ve siyasi bir merkez olmasından dolayı Irak, her 

zaman önemli bir konumda olmuştur. Bağdat’ın imar edilmesi, mamur bir hale getirilmesi 

için Sultan Tuğrul döneminden itibaren başlayan çalışmalar Irak Selçukluları tarafından 

da sürdürülmüştür. Sultan Tuğrul, uzun süre Bağdat’ta ikamet etmiş; Melikşah ise kışlak 

olarak kullanmıştır. Bağdat, Selçuklular döneminde kültür, sanat ve ticaret merkezi haline 

getirilmiş; birçok mimari eserle donatılmıştır.  

Bu mimari eserlerin yanı sıra Türk İslam şehirlerinde genel olarak çarşı-pazar ve 

ibadethanelerin iç içe geçmiş olduğu bir yapı görülür. Buna rağmen Hemedan ile ilgili 

böyle bir verinin varlığına kaynaklarda rastlanmaz. Bundari’nin bahsettiği bir bazar-ı 

leşker, yani asker pazarı bahsi ile pazarın varlığından ve kuvvetle ihtimal bu pazardan 

askerlerin ihtiyaçlarını temin ettiğinden söz edilebilir.363 Bunlarla birlikte Hemedan 

Camii kaynaklarda zikredilmiş olup konum ve mevkii ile ilgili sahih bilgiler elde 

edilememiştir.364 Irak Selçuklularının meliklerinden üçüncüsü olan I. Tuğrul devrinde 

Hemedan’da bir medrese inşa ettirdiği bilinir, kısa süreli saltanatına rağmen imar 

faaliyetlerine gayret gösteren Tuğrul’un ölünce de hizmetkârları için inşa ettirdiği bu 

medreseye gömüldüğü bilinmektedir.365 Reşidüddin’e göre yapıldığı mahallenin ismi 

verilen Ser Berze Medresesi’ne yine Irak Selçuklularının son meliki Sultan Mesud’un da 

gömüldüğü aktarılmaktadır.366 Irak Selçuklularındaki bu medrese türü Makdisi’nin 

tanımladığı içinde gömüt yer alan medrese tarifine girmektedir. Ekseri medreselerin 

içinde ibadethane, kütüphane, hamam ve sair yapıları barındıran kompleks bir yapıda 

olduğu görülür. II.Tuğrul döneminde vuku bulan bir hadisede de medresenin ve içindeki 

kütüphanenin tahrip edildiğinin nakledilmesi de bu nazariyeyi doğrulamaktadır.367 

Irak’ta, Büyük Selçuklularda ve Kirmân’da da olduğu gibi devlet ricalinin çeşitli 

                                                 
362 Özgüdenli, “Selçuklular (Irak Selçukluları Sosyo Ekonomik ve Kültürel Hayat)”, 388; Ufuk Erkoç, “Son 

Irak Selçuklu Sultanı III. Tuğrul ve Zamanı (1177-1194)”, (Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi), 

2010, 21; El-Hüseynî, Ahbârü’d-Devleti’s-Selçukiyye, 127.  
363 El-Bundari, Zübdet el Nusra ve Nuhbet el-Usra, (Irak ve Horasan Selçukluları), 210. 
364 er-Ravendi, Râhatü’s-Sudûr ve Âyetü’s-Sürûr, C.I, 18. 
365 El-Bundari, Zübdet el Nusra ve Nuhbet el-Usra, (Irak ve Horasan Selçukluları), 160. 
366 Reşidüddin Fazlullah Hemedani, Câmiu’t-tevârîh, C.II, 134-135; er-Ravendi, Râhatü’s-Sudûr ve 

Âyetü’s-Sürûr, C.I, 236. 
367 er-Ravendi, Râhatü’s-Sudûr ve Âyetü’s-Sürûr, C.I, 311. 



63 

 

vakfiyelerde bulunduğu görülür. Fars emiri Bozaba’nın eşinin yaptırdığı Zahide Hatun 

Medresesi, Hazinedar Kemaleddin’in yaptırdığı Kemaliye Medresesi bunlar arasında 

zikredilebilir.368  

Tıp bilimleri, mantık, riyaziye gibi bilimler de Irak Selçuklularında gelişmiştir. Bağdatlı 

tanınmış bir Yahudi tabip olan Hibetullah b. Melik, Sultan Mahmud’un hizmetinde 

bulunmuş; Muteber isimli de bir tıp kitabı telif etmiştir.369 Yine Sultan Mahmud 

döneminde İstifa Divanı’nın da başında olan ünlü âlimlerden Ebu Nasır b. Ahmed b. 

Hamid’in iki yüz devenin taşıdığı bir seyyar hastane inşa ettirdiği bilinmektedir.370 

Irak Selçukluları ticaretin ve yolcuların salahiyeti için pek çok ribat inşa ettirmiştir. 

Köprülü’nün tarif ettiği üzere büyük yol kavşaklarında veya çöllerde inşa edilen ribatların 

bir çeşit kervansaray işlevi gördüğü söylenebilir.371 Meliklerin ve yüksek dereceli devlet 

adamlarının yaptırdığı bu yapıların varlığına birçok vaka rivayetinde de rastlanmaktadır. 

Örneğin Irak Selçuklularının son Meliki II.Tuğrul ile Kutluk İnanç arasında cereyan eden 

çarpışmanın Kote-i Serrud Ribatı’nın yakınlarında gerçekleştiği Ravendi tarafından 

nakledilmiştir.372 

Irak Selçukluları, Büyük Selçuklulara göre daha batıda kurulmuş; bulunduğu konum 

itibarıyla hem iç meselelerle boğuşan hem de siyasi dış etkenlere daha fazla maruz kalan 

istikrarsız bir siyasi pozisyonda olmalarına rağmen kültür ve medeniyet sahasında etkili 

olmuşlardır. Irak Selçuklu Melikleri ilim adamları, sanatkârlar ve âlimleri muhafaza 

etmiş, onlara ihsanda bulunarak çalışmalarında teşvik etmişlerdir. Bu politika Büyük 

Selçuklu ve tabi devletlerinde geleneksel bir anlayış halini almış, en zor zamanlarda dahi 

kültür, sanat, imar ve vakıf çalışmalarına gerekli ihtimamı göstermişlerdir. Sultan 

I.Tuğrul döneminde İmadi, Divan’ını yazmıştır. Bu divanda sultana ithafen övgü dolu 

dizelerin yer alması, sultan tarafından himaye edildiğini veya sultandan teveccüh 

gördüğünü göstermektedir.373 Yine Sultan Mesud, şairlere önem veren bir meliktir. 

Melik’ul Efdal, Ebu’l Mefahir-i Razi, Seyyid Hasan Gaznevi, Seyyid Eşref gibi şairler 

                                                 
368 Hamdullah Kazvini, Nuzhetu’l Kulüb, C.I, 467; İbnu’l Esir, el Kâmil fî’t-Tarih, C.XI, 80. 
369 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 338. 
370 El-Bundari, Zübdet el Nusra ve Nuhbet el-Usra, (Irak ve Horasan Selçukluları), 129. 
371 Mehmed Fuad Köprülü, “Vakfa Ait Tarihi Istılahlar Ribat”, Vakıflar Dergisi 2 (1942): 275. 
372 er-Ravendi, Râhatü’s-Sudûr ve Âyetü’s-Sürûr, C.II, 341, Köprülü, “Vakfa Ait Tarihi Istılahlar Ribat”, 

274. 
373 er-Ravendi, Râhatü’s-Sudûr ve Âyetü’s-Sürûr, C.I, 204. 



64 

 

Sultan Mesud döneminde yaşamış ve sultan adına birçok şiir kaleme almışlardır.374 Hasan 

Gaznevi’nin Sultan Süleymanşah’a ve Sultan Melikşah’a methiyeler yazdığı bilinir.375 

Sultan Arslanşah’ın şiire özel bir alakasının olduğu meclisinde sürekli şairler 

bulundurmasından anlaşılmaktadır. Nitekim Hakani, Zahreddin-i Faryabi, Beylekani, 

Kemaleddin Nahcivani, Şahfur-i Nişaburi, Zulfikar-i Şirvani ve Seyyid İzzeddin Alevi gibi 

pek çok şairi himaye etmiş, ihsanda bulunmuştur.376 Melik II.Tuğrul döneminde de 

bilimsel çalışmalara ve bilim adamlarına değer verildiği görülür. Ahmet Tusi tarafından 

yazılan edilen Acaibü’l Mahlûkat isimli coğrafya kitabı ve Kâşgarlı Mahmut’un ünlü 

coğrafya haritası bu dönemde telif edilmiştir.377  

3.1.2.5. Irak Selçuklularının Hâkim Olduğu Coğrafyada Bugünkü Türk Varlığı 

Irak’a Türk göçlerinin yoğun bir şekilde yaşanması ve Irak’ın farklı bölgelerini Türklerin 

yurt edinmeleri Selçukluların değişik dönemlerine tesadüf eder. Özellikle Gaznelilerin 

baskısıyla Horasan civarından uzaklaşarak Irak’ın kuzeyi ve Anadolu’nun güneyine 

doğru sürülen Türkler, Diyarbakır’a kadar gelmişlerdir.378 Kirmân’dan sonra Isfahan’a 

göç eden neredeyse 2000 çadırlık bir Türk varlığı bölgede huzursuzluk yaratmıştır.379 

İran’ın batısı ve Cezire380 bölgesine yerleşen bu Türkler, Irak Oğuzları veya Irak 

Türkmenleri olarak adlandırılmaktadır. Musul topraklarını işgal eden bu Oğuzlar, 

bölgede tutunmayı başaramamıştır. Daha sonra Tuğrul Bey’in kardeşi İbrahim Yınal 

komutasındaki Oğuzlar, Musul ve çevresindeki bölgeye hâkim olmayı ve bölgedeki Kürt 

beylerini de taraflarına çekmeyi başarmışlardır. Bu dönemde, günümüzde Ba‘kūbâ ve 

Mendeli381 olarak adlandırılan kentlere göç eden ciddi bir Türk mevcudiyeti göze 

çarpmaktadır. İbrahim Yınal ile Sultan Tuğrul’un arasındaki anlaşmazlıklar neticesinde 

bu bölgeler Tuğrul Bey’in nüfuzu altına girmiş ve Tuğrul Bey ile birlikte Oğuz kitleleri 

de Bağdat’a yönelmiştir. Bu yeni durum ile birlikte göç eden Oğuz kitlelerinin Irak’ın 

                                                 
374 Devletşah Semerkandî, Tezkîre-i Devletşah, çev., Necati Lugal, (İstanbul: MEB Yayımları, 1990), C.I, 

131,148,152. 
375 er-Ravendi, Râhatü’s-Sudûr ve Âyetü’s-Sürûr, C.II, 242,263. 
376 Devletşah Semerkandî, Tezkîre-i Devletşah, C.I, 141-142. 
377 Komisyon, Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi, (İstanbul: Çağ Yayınları, 1988), C.VII, 209 
378 İbnü’l Esir, el Kâmil fî’t-Tarih, C.VIII, 22. 
379 Fazıl Bayat, “Moğol İstilasına Kadar Irak Türkleri”, Türkler Ansiklopedisi. (İstanbul: Yeni Türkiye 

Yayınları, 2014), C.IV, 796. 
380 Ramazan Şeşen, “Cezîre”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, 1993), C.VII (1993), 509. 
381 Ba‘kūbâ ve Mendeli için ayrıca bkz. Erdoğan Akkan, “Irak”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV 

İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1999), C.XIX (1999), 83-85. 



65 

 

doğu ve kuzey doğu bölgelerine yayıldığı görülmektedir. Bölgedeki Kürt beylerini itaat 

altına alan Tuğrul Bey’in nüfuzu altındaki bölgelerde giderek artan Türk göçlerine engel 

olmak isteyen Abbasî halifesinin çabalarına rağmen Türkmen ve Oğuz kitleleri bu 

bölgeleri yurt edinmişlerdir. 

Tuğrul Bey Bağdat’a girmeden önce de Büveyhiler ile Abbasi hilafetinin askeri gücünü 

Türkler oluşturmaktadır. Hatta Samerra kenti bu askeri gücün kaynağını teşkil eden paralı 

Türk askerlerin iskân edilmesi için kurulmuştur.382 Bu askerlerin başında aslen bir Türk 

olan Arslan El-Besasiri383 bulunmaktaydı. İbrahim Yınal’ın ayaklanmasıyla Bağdat’ı terk 

etmek zorunda kalan Tuğrul Bey’in boşluğunu, isyan eden Aslan El-Besasiri 

doldurmuştu. Bağdat’ın Şii384 Halifesi’ne bağlanmasına yol açan Besasiri Ayaklanması 

uzun sürmemiş, Tuğrul Bey tekrar Bağdat’ı kontrol altına almıştı. Bu esnada Irak’ın 

güneyi hariç Oğuzlar, Irak’ın tamamına yerleşmişlerdi. Tuğrul Bey, göçle gelen Türklerin 

Bağdatlıların evlerinde oturmalarını yasaklamış; Dicle kenarına Türkleri iskân etmek için 

bir şehir kurdurmuştu. Bu şekilde Bağdat’ın, Rey ile birlikte Selçukluların ikinci başkenti 

konumuna kavuştuğu görülmektedir. Hızlı bir şekilde imar faaliyetlerine girişen 

Selçuklular, surları tamir ettirmiş; hanlar, çarşılar yaptırmıştır. Melikşah döneminde 

yapılan görkemli bir camiinin bugün hâlâ Bağdat’ın Ayvaziyye semtinde sapasağlam 

ayakta durduğunu görmek mümkündür.  

Türkler’in Irak’ta sayısal olarak ciddi bir oran teşkil ettiklerini Arap Seyyah İbn 

Cübeyr’in, Irak’tan hac vazifesini yapmak üzere Mekke’ye giden dikkat çekici sayıda 

Irak Türkü’nün mevcudiyetini nakletmesi vesilesiyle anlamak mümkündür. Mekke’de 

Irak Türkü hacıların belirli bir günde toplandıkları ve hutbeyi Horasanlı bir vaizin Türkçe 

okuduğu İbn Cübeyr tarafından aktarılmıştır.385 

Selçuklu döneminde Türklerin yoğun olarak yaşadığı, Kerkük, Erbil ve Süleymaniye 

bölgelerini içine alan ve Osmanlı döneminde bir eyalet olan Şehrizor bölgesine Türk 

göçü, Selçuklu dönemi ile başlamış ve buradaki Oğuzlar giderek bölgenin hâkim gücü 

                                                 
382 Hatice Kübra Topuz, “Abbası̇ Başşehrı̇ Samerra ve Abbası̇ Tarihinde Samerra Dönemı̇”, İSTEM 18 

(1999): 87. 
383 Hakkı Dursun Yıldız, “Abbasiler”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 1988), C.I, 35. 
384 Sözlük anlamı tabi, şayi olmak, çoğalmak veya desteklemek anlamına gelen Şia kelimesinden türeyen 

Şii inancına mensup bireylerin temel davası, İslam Devleti’nin liderliğinin Ali ve soyundan gelenlerin 

elinde olması iddiasıdır. Şia veya Şiilik ilk etapta siyasi bir eğilim olsa da kısa zamanda bir mezhep halşne 

gelmiştir. Ayrıca bkz. Mustafa Öz, “Şia”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 2010), C.XXXIX, 111-114. 
385 İbn Cübeyr, Rıhletü İbn Cübeyr, (Beyrut: Daru Sadr, 1964), 140. 



66 

 

konumuna gelmişlerdir. 1099 yılında Sultan Berkyaruk’un bu bölgeden önemli ölçüde 

asker topladığı rivayet edilmektedir.386 Yine Selçuklu döneminde önemli bir diğer Türk 

bölgesi Himrin Dağı ve çevresidir. Bugün Mendeli olarak adlandırılan bölgeden, kardeşi 

Mahmut’un ölümü üzerine taht mücadelesine dâhil olan Sultan Mesut 10.000 atlı 

toplamıştır.387 Aynı Sultan Mesut’un Abbasi Halifesi ile giriştiği bir savaşta, Mendeli’de 

meskûn olan 12.000 aileden teşekkül Oğuzların, Selçuklulara destek verdiği 

bilinmektedir.388 Selçukluların zayıflamasıyla birlikte bölge, Abbasi hâkimiyeti altına 

girse de Türk valiler tarafından yönetilmeye devam etmiş fakat Moğol işgaline 

uğramaktan kurtulamamıştır.  

Irak’ı yurt tutan Türklerin hangi boya mensup oldukları ile ilgili tatmin edici bilgi elde 

edilememektedir. Sadece birkaç kaynakta Bayat ve Yıva boyu isimleri geçmekte ve 

Irak’ta bugün var olan Türklerin atalarının bu boydan indikleri tahmin edilmektedir.389 

Günümüzde Türkmen olarak adlandırılan Irak Türkleri, bin yılı aşkın bir süredir 

varlıklarını muhafaza ettikleri Irak topraklarında; Kerkük, Erbil, Diyala, Selahattin, 

Musul ve Bağdat illerinde yaşamlarını sürdürmektedir.390 XX. yüzyıl başlarında 2 milyon 

civarında olan Irak nüfusu, 2014 seçimleri öncesinde 35 milyon olarak açıklanmıştır.391 

2020’de ise Irak nüfusu, Birleşmiş Milletler verilerine göre 40 milyonu geçmiş 

durumdadır.392 Buna göre günümüzde yaklaşık olarak nüfusun %10’unu oluşturan 

Türkmenlerin sayısının 3,5 milyonun üzerinde olduğu belirtilmektedir.393 Bu nüfusun 

ağırlıklı olarak yaşadığı bölgelerden birisi olan Musul’da, merkezde birkaç Türkmen 

mahallesi olsa da kırsalda yüzlerce Türkmen köyü bulunmaktadır.394 Sadece Musul’un 

değil Ortadoğu’nun en büyük ilçelerinden biri olan Telafer, kent merkezinin tamamının 

Türklerden oluşmasından dolayı oldukça önemlidir. Telafer’de yaklaşık 500.000 

Türkmen yaşamaktadır.395 Irak Türklerinin bir diğer sembol şehri ise Kerkük’tür. Elli yıl 

                                                 
386 İbnü’l Esir, el Kâmil fî’t-Tarih, C.VIII, 193. 
387 Bayat, “Moğol İstilasına Kadar Irak Türkleri”, 796. 
388 El-Hüseyni, Ahbarü’d Devleti’s-Selçukiyye, 131. 
389 Bayat, “Moğol İstilasına Kadar Irak Türkleri”, 797. 
390 DİA, ”Irak Türkleri”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 

1999), C.XIX, 99. 
391 Akkan, “Irak”, 83. 
392 http://data.un.org/en/iso/iq.html E.T.: 20.09.2021, sa. 00.32 
393 Bilgay Duman, “Irak’ta 2014 Seçimleri IŞID Operasyonları ve Irak’ın Geleceği”, Orsam Rapor No.190 

(2014): 9-26. 
394 Suphi Saatçi, Irak Türkmen Boyları, (İstanbul: Ötüken Yayınları, 2015), 91. 
395 Serhat Erkmen, “Unutulmuşluğun Karanlığından Umudun Aydınlığına Uzanan Bir Türkmen Kenti: 

Telafer”, Ortadoğu Analiz 9, (2009): s.9. 

http://data.un.org/en/iso/iq.html


67 

 

öncesine kadar Kerkük nüfusunun %90’ını Türkler oluşturmaktayken 1960’tan sonra, 

Araplaştırma politikaları nedeniyle bu nüfus oranı %60’lara kadar gerilemiştir.396 

Günümüzde ise Kerkük nüfusunun ancak %25’i kadar Türkmen mevcudu tespit 

edilmiştir.397 Kerkük’ün güneyinde ve İran sınırında yer alan Diyala şehrinin bütün 

bölgelerinde, özellikle Bakubâ ve Mendeli ilçelerinde yoğun bir Türkmen varlığı 

mevcuttur. Bir diğer önemli ilçe ise daha önce Kerkük’e bağlı iken 1970’li yıllarda 

Araplaştırma politikaları nedeniyle Selahattin vilayetine bağlanan Tuzhurmatu’dur.398 

Yine tıpkı Kerkük gibi eski bir Türk yerleşim yeri olan Selahattin vilayetinde de bugün 

200.000 civarında Türk yaşamaktadır. Kürt özerk yönetiminin merkezi konumunda olan 

Erbil şehri Irak Türkleri’nin yoğun yaşadığı bölgelerden biridir. 90’lı yıllara kadar kent 

merkezinin çoğunluğunu oluşturan Türklerin sayısı bugün 250.000 ile 400.000 arasında 

olarak tahmin edilmektedir.399 

3.1.3. Suriye-Filistin Selçukluları 

3.1.3.1. Suriye-Filistin Selçukluları Siyasi Tarihi 

1063 yılında Tuğrul Bey’in vefatından sonra Selçuklu tahtının sahibi olan Alparslan 

döneminde devletin Suriye-Filistin ve Mısır politikasında bir değişiklik olmamıştır. Şii 

inancına sahip Fatımi devletine son vererek İslam dünyasının manevi ve siyasi 

bütünlüğünü sağlama yönündeki dış politika Alparslan’ın da öncelikli hedefleri arasında 

yer almaktaydı. Henüz tahta geçmeden önce idari ve askeri yeteneğini kanıtlayan 

Alparslan, tahta geçtikten sonra içerde ve dışarda otoritesini sağlamlaştırmış; başta 

Abbasi Halifeliği olmak üzere Türk ve İslam âlemine kendini kabul ettirmiştir. 

Ortadoğu’daki bu güçlü ve itibarlı konumu Alparslan’ın Mısır’daki Fatımilerden davet 

almasını sağlamıştır.400 Fakat Selçukluların Anadolu’ya yaptıkları fetih hareketleri ve 

Bizans’ın karşı faaliyetleri bu konunun ele alınmasına engel olmuştur. Bu nedenle 

                                                 
396 Hasan Mazin, “Irak’ın Gizlenen Gerçeği Türkmenler Irak Krizi (2002-2003)”, Analiz 48, C.IV, (2004): 

49-50. 
397Kerkük nüfusu hakkında, Kerkük Vakfı Sözcüsü Mahir Nakip’in açıklamaları için bkz.  

https://www.yenisafak.com/gundem/mermiler-ucaga-yetismiyor-2344546 E.T.: 20.09.2021, sa. 01:14   
398 Saatçi, Irak Türkmen Boyları, 93. 
399 Bilgay Duman, Feyzullah Tuna Aygün, “Telaferli Türkmen Göçmenlerin Durumu ve Telafer’in 

Geleceği”,  Orsam Rapor No:215, (2017):2271. 
400 İbnü’l-Adîm, Bugyetü’t-Taleb fî Tarih Haleb, çev., ve yay., Ali Sevim, (Ankara: TTK, 1976), 13; Faruk 

Sümer-Ali Sevim, İslâm Kaynaklarına Göre Malazgirt Savaşı, (Metinler ve Çeviriler), (Ankara: TTK, 

1971), 38,44; Salim Koca, “Büyük Selçuklu Sultanı Melikşah’ın Suriye, Filistin, Mısır Politikası ve 

Türkmen Bey’i Atsız”, SÜTAD 22, (2007): 8. 

https://www.yenisafak.com/gundem/mermiler-ucaga-yetismiyor-2344546


68 

 

Alparslan öncelikle Anadolu’ya yönelik faaliyetlere öncelik vermiş bunun için de bu 

faaliyetlere engel olma ihtimali olan Ermeni ve Gürcülere yönelik harekâtlara girişmişti. 

Bu şekilde Anadolu ve Ortadoğu da yapacağı fetih harekâtları öncesinde arkasını sağlama 

almayı amaçlamıştır.401 Buna karşılık Bizans’ta tahta geçen Romanos Diogenes402 

Türklerin Anadolu’daki yoğun faaliyetlerinin bütünüyle bir işgal harekâtına devşirilmesi 

ihtimali yönünde bir değerlendirmede bulunduğundan tedbir almakta gecikmemiştir. 

Diogenes bu amaçla hemen Kayseri istikametine hareket ederek Suriye’ye kadar 

ilerlemiştir. Burada asıl amacın Halep çevresinde faaliyet gösteren Selçuklu Beylerinin 

Anadolu ile irtibatını kesmek olduğu düşünülebilir. Bu doğrultuda Menbiç ve Azez’e 

saldıran Bizans ordusu, bölgede lojistik destek sağlayamamış; salgın hastalıklar 

nedeniyle de sarsılmış ve kıymete değer bir başarıya ulaşamamıştır.403 Bu nedenle bir 

sefer daha tertip eden Bizans yine aynı akıbete uğramış, bunun yanında Selçuklu ise 

Bizans’ın askeri durumu ve gerçek potansiyeli hakkında bilgiler elde etmeyi başarmıştır. 

Bütün bu gelişmeler Bizans ile Selçuklu’nun Anadolu için nihai bir karşılaşmaya 

girişmelerini kaçınılmaz kılmıştır.404 Gelişmeler bu yönde cereyan ederken Selçuklu Beyi 

Sunduk El-Türki, Halep kırsalından Hama’ya doğru inerek Halep Emirliği’ni Selçuklu’ya 

ve Sünni Abbasi Hilafeti’ne bağlamıştır. Bu gelişmede genç Selçuklu Devleti’nin gücünü 

göstermesinin yanında, Halep hâkimi Mirdasoğlu ailesinin de Fatımiler aleyhinde yaptığı 

faaliyetler etkili olmuştur. Büyük Selçuklu Devleti’nin lehinde sonuçlanan bu önemli 

gelişmenin paralelinde Mısır’da da ilginç bir gelişme olarak vezir Nasırü’d-Devle 

yönetimi el geçirmişti. İdari açıdan Mısır’da hâsıl olan bu sarsılma neticesinde Vezir 

Nasırü’d-Devle, Halep kadısı Fakih Ebû Cafer Muhammed bin Ahmed el-Buharî’yi 

Sultan Alparslan’a göndererek Mısır’ı Selçuklulara teslim edeceğini ve Sünni Halife 

adına hutbe okutacağını belirtmiştir.405  

Bunun üzerine Mısır’a fetih üzere hazırlanan Sultan Alparslan, bir yıl süren bir hazırlığın 

ardından sefere çıksa da Romanos Diogenes’in Anadolu’ya hareket ettiğini öğrenince 

hassa birliğini yanına alarak süratle Azerbaycan’a dönmüş ve Bizans ordusunu 

                                                 
401 Salim Koca, Dandanakan’dan Malazgirt’e, 135. 
402 Romanos Diogenes hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Georgi Ostrogorsky, Bizans Devleti Tarihi, (Çev. 

Fikret Işıltan), TTK, Ankara 1991; Şerif Baştav, Bizans İmparatorluğu Tarihi, Ankara: TTK, 1989). 
403 Ali Sevim, “İbnü’l-Adim’in Zübdetü’l-Haleb Min Tarihi Haleb Adlı Eserindeki Selçuklular ile İlgili 

Bilgiler”, 619. 
404 Salim Koca, Dandanakan’dan Malazgirt’e, 141. 
405 Ali Sevim, “İbnü’l-Adim’in Zübdetü’l-Haleb Min Tarihi Haleb Adlı Eserindeki Selçuklular ile İlgili 

Bilgiler”,  622. 



69 

 

karşılamak üzere hazırlıklarına başlamıştır.406 Bu şekilde kaçınılmaz hale gelen, Anadolu 

ve Ortadoğu’nun kaderini şekillendirecek olan Malazgirt Savaşı gerçekleşmiş, Türk tarihi 

açısından etkisi bugün bile devam eden önemli bir zafer elde edilmiştir. Öte yandan 

Bizans’ın bu girişiminin Selçuklu’nun Ortadoğu politikasına sekte vurduğunu söylemek 

mümkündür. Mısır seferinin yarım kalmasıyla Fatımi meselesi ele alınamamış, 

Alparslan’ın da ani vefatıyla bu meselenin çözümü Sultan Melikşah’a kalmıştır. Sultan 

Melikşah ise ülkesine parlak bir dönem yaşatmasına rağmen uğraştığı pek çok sorundan 

ötürü bu meselenin hallini Uvakoğlu Atsız’a bırakmıştır.407  

Suriye Selçuklu Muhtariyeti kurulmadan önce Suriye’ye çeşitli dönemlerde Türk 

girişlerinin olduğu görülür. Selçuklu döneminde özellikle Hanoğlu Harun Bey, Afşin ve 

Sunduk Beyler ile birlikte Kurlu et-Türki Bey’in Türklerden oluşan kuvvetlerle Suriye’ye 

akınları görülmektedir. Kurlu Bey, 1070 yılında yanındaki beylerle birlikte Suriye 

üzerinden Filistin’e inmiş ve merkezi Remle olan Büyük Selçuklu Devleti’ne bağlı bir 

beylik kurmuştur. 1071 yılında Kurlu Bey’in vefat etmesiyle beyliğin başına Uvakoğlu 

Atsız Bey geçmiştir.408 Atsız, bölgenin en önemli kentleri Kudüs, Trablusşam, Akkâ, Sur, 

Taberiyye, Rafeniyye ve Humus’u ele geçirerek Dımaşk’ı baskı altına almıştır. Yaklaşık 

5 yıl boyunca kuşatma ve baskı altında kalan Dımaşk ahalisi ve yöneticileri varılan 

antlaşma üzerine kenti ve kaleyi savaşmadan teslim etmişlerdir. Atsız Bey devletin 

başkentini Kudüs’ten, günümüzde de Suriye Arap Cumhuriyeti’nin de başkenti olan 

Dımaşk’a (Şam) taşımıştır. Atsız Bey, diğer Selçuklu Beylerinin fethettikleri yerlerde 

yaptığı gibi hemen şehirde imar faaliyetlerine girişmiş ve uzun süre kuşatma altında kalan 

halka gıda maddeleri temin ettirmiştir.409  

Filistin ve Suriye’de önemli kentleri Şii Fatımilerin elinden alan Atsız Bey, Fatımi 

devletine tamamen son vermek üzere Mısır’a bir sefer düzenlemek amacıyla hazırlıklara 

başlamıştır. Yaklaşık 5000 atlı ile Kahire’ye kadar ilerleyen Uvakoğlu Atsız, Fatımiler 

karşısında ağır bir bozguna uğramış; bunu haber alan Sultan Melikşah, Atsız’ın 

                                                 
406 İbnü’l-Esîr, el Kâmil fî’t-Tarih, C.VIII, 256; Rene Grousset, Başlangıcından 1071’e Ermenilerin Tarihi, 

çev. Sosi Dolanoğlu, (İstanbul: Aras Yayınları, 2005), 609; Salim Koca, “Büyük Selçuklu Sultanı 

Melikşah’ın Suriye, Filistin, Mısır Politikası ve Türkmen Bey’i Atsız”, 9. 
407 Ayşe Dudu Kuşçu, “Büyük Selçuklu Devleti’nin Suriye, Filistin ve Mısır Politikasına Dair Bazı 

Tespitler”, SÜTAD 27, (2010): 659. 
408 Salim Koca, “Büyük Selçuklu Sultanı Melikşah’ın Suriye, Filistin, Mısır Politikası ve Türkmen Bey’i 

Atsız”, 12. 
409 Ali Sevim, “Suriye Selçuklu Melikliği”, Türkler Ansiklopedisi. (Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 2014), 

C.IV, 764. 



70 

 

öldürülmüş olabileceğine kanaat getirerek yerini boş bırakmamak adına kardeşi 

Tâcüddevle Tutuş’u Suriye Selçuklu Melikliği’ne tayin etmiştir. Tâcüddevle Tutuş, 

görevi üzere Suriye’ye hareket etmiş; Diyarbakır’a geldiğinde Atsız’ın Suriye’ye 

döndüğü haberini alınca durumdan Sultan Melikşah’ı haberdar etmiştir. Bu durum 

üzerine Sultan Melikşah tarafından geri dönmesi uygun görülmeyen Tutuş’a, Atsız’ın 

hâkim olduğu bölgeye girmemesi ve Halep çevresine yönelmesi bildirilmiştir. Bu emir 

üzerine Membiç’e yönelerek burayı ele geçiren Tâcüddevle Tutuş, Halep’e hareket 

ederek burayı kuşatmıştır. Tam bu esnada Filistin ve Suriye’yi geri almak için büyük bir 

ordu hazırlayan Fatımiler, Filistin’i işgal ederek Atsız’ın müdafaa ettiği Dımaşk’ı 

kuşatmıştır. Kalabalık Fatımi ordusu karşısında zor durumda kalan Uvakoğlu Atsız, 

Halep’i kuşatmış olan Tâcüddevle Tutuş’tan yardım istemiştir. Diğer Selçuklu 

kuvvetlerine nazaran Dımaşk’a oldukça yakın olan Tâcüddevle Tutuş’un hemen 

Dımaşk’a hareket etmesi üzerine Fatımiler kuşatmayı kaldırıp Mısır’a dönmek zorunda 

kalmıştır. Atsız tarafından Dımaşk’ın dışında hürmet ve itaatle karşılanan Tâcüddevle 

Tutuş, Atsız ve kardeşini şüpheli tavırlarından dolayı öldürtmüş ve bütün Suriye-Filistin 

bölgesinin tek hâkimi durumuna gelmiştir. Tâcüddevle Tutuş, mezkûr bahisle ifade 

edildiği gibi Selçuklu Beyleri’nin âdeti üzere hemen şehri imar faaliyetlerine girişmiş, 

başkent Dımaşk’ta sosyal ve iktisadi hayatın normale dönmesine çaba göstermiştir.410 

Halka adil ve cömert davranan Tutuş idaresindeki Suriye-Filistin Melikliği idari 

değişiklikle birlikte yeni bir çehreye kavuşmuştur.411 

Sultan Melikşah’ın vefat etmesiyle metbû devlet olan Büyük Selçuklu Devleti’nin eski 

gücünü yitirerek gerilemeye başlaması üzerine, Suriye-Filistin bölgesindeki gelişmeler 

ele alınamamıştır. Fatımilerin faaliyetleri ve Haçlı Seferleri’yle günden güne zayıflayan 

Selçuklu idaresi; 1104’te Şam bölgesini terk etmiş, 1117 yılında da Artukoğlu İlgazi’nin 

Halep bölgesini ele geçirmesiyle Suriye’de Selçuklu egemenliği son bulmuştur.412 

                                                 
410 Köymen, Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, C.I, 366. 
411 El-Bundari, Zübdetü’n Nusra ve Nuhbetü’l-usra, Irak ve Horasan Selçukluları Tarihi, 72. 
412 Faruk Sümer, “Suriye Selçukluları”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 2009), C.XXXVI, 386. 



71 

 

3.1.3.2. Suriye-Filistin Coğrafyası ve Suriye-Filistin Selçuklularında İktisadi ve İdari 

Yapı 

3.1.3.2.1. Suriye-Filistin Coğrafyası ve İktisadi Yapı 

Bir coğrafya atlası alınıp Suriye’nin fiziki haritasına bakıldığında, üç tarafının doğal 

sınırlarla çevrili olduğu görülür. Bu hudutlar; doğuda Fırat Nehri, güneyde çöller ve 

batıda Akdeniz sahili ile sınırlanmıştır. Tek suni sınır olarak tanımlayabileceğimiz 

bugünkü sınırlar, Suriye’nin kuzeyinde Türkiye Cumhuriyeti sınırlarıdır. Bu durum 

asırlar boyunca Anadolu ile aynı siyasi kudretlerin egemenliği altında bulunan 

Suriye’nin; Anadolu ile kültür ve medeniyet bağlamında pek çok ortak değere sahip 

olmasına yol açmıştır. Dini, iktisadi ve jeopolitik açıdan oldukça öneme haiz olan Suriye, 

geçmişten günümüze birçok yabancı unsurun etkisinde kalmış ve farklı egemen güçlerin 

mücadele sahası olmuş, ele geçirilmeye çalışılmıştır. Doğu Akdeniz’in önemli 

limanlarına sahip olan Suriye; Lübnan, Ürdün, İsrail, Irak ve Türkiye gibi ülkelerin 

arasında yer alarak, tarih boyunca bir nüfuz mücadelesinin merkezi olmuştur.  

Suriye’nin en büyük şehirlerinden olan Şam’ın; Hz. İbrahim, Hz. Davut ve Hz. Süleyman 

devirlerinde de var olan bir şehir olduğu rivayet edilmiştir.413 VII. asrın ilk çeyreğinden 

sonra İslam Devleti’nin nüfuz sahası haline gelen Suriye; Osmanlılar, Selçuklular ve 

Toluniler gibi Müslüman Türklerin egemenliğinde kaldığı gibi, Fatımiler, Abbasiler, 

Emeviler ve Eyyubiler gibi Müslüman Arapların idaresinde de kalmıştır.414  

Kuzeyden güneye 600, doğudan batıya ise 280 kilometre genişlikte olan Suriye’ye, İslam 

ordularının fethinden sonra güneydeki büyük ve kadim şehir Şam’a atfen; Bilad’üş-Şam 

adı verilmiştir.415 Tarihi coğrafya açısından üç ana bölgeye ayrılarak incelenmesi gereken 

Bilad’üş-Şam; güneyde Kudüs, ortada ise Fenike veya Kenan adı verilen sahil şeridi, 

kuzeyde Arem adı verilen bölgelerden oluşmaktaydı.416 Sonraları Halep’in gelişmesiyle 

kuzeyde Halep idari bölgesi yer almış ve Suriye; Halep, Filistin, Şam olmak üzere üç ana 

idari bölümde ele alınmıştır.417  

                                                 
413 Şemsettin Sami, Kamûsü’l-‘alâm, (İstanbul: Mihran Matbaası, 1306), C.III, 2159. 
414 Ahmet Rifat Efendi, Lügat-ı Tarihiyye ve Coğrafiyye, (İstanbul: Mahmutbey Matbaası,) 1881-1882, 

C.VII, 79. 
415 Sabahattin Samur, “Suriye Vilayetinin İdari ve Sosyal Yapısı”, Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi), 

1989, 1. 
416 Sami, Kamûsü’l-‘alâm, C.IV, 2681. 
417 Tuncer Baykara, Anadolu’nun Tarihi Coğrafyasına Giriş, (Ankara: Sevinç Matbaası, 1988), 25. 



72 

 

Şam’ın bir tarafının Bereda Çayı, diğer üç tarafının ise Abbasiler tarafından yıkılana 

kadar surlarla çevrili olduğu bilinmektedir.418 Gayet büyük ve işlek bir yol ile Beyrut’a 

bağlanan Şam’da bulunan iç kalenin; Şam’ın, Atsız tarafından Selçuklular adına ele 

geçirmesiyle birlikte tamir ettirildiği nakledilmiştir.419 Daha sonra Sultan Melikşah’ın, 

kardeşi Tutuş’u Şam idaresi ile görevlendirmesi üzerine; Tutuş, Şam’a gelmiş ve bu 

bahsedilen iç kaleyi Roma dönemlerinden kalan ve büyük ölçüde tahribata uğramış 

surların taşlarıyla tamir ettirmiştir.420  

Şam’dan sonra Suriye’nin büyük idari bölgelerinden olan ve Beroea denilen Halep; uzun 

süre Roma, Yunan ve Asur egemenliği altında kalmış, geçmişi 4000 yıl öncesine dayanan 

bir şehirdir.421 Şam’a 200, İskenderun Körfezi’ne 135 kilometre olan Halep, Osmanlı 

döneminde de oldukça önemli bir ticaret merkezidir.422 Halep’in bu konumu önemli 

merkezlere yakın olması nedeniyle stratejik bir öneme haiz olmasını sağlamıştır. 

Bölgenin iklim özelliklerinin de müsait olması, özellikle kış aylarında 5-17 dereceler 

arasında seyreden ılıman mevsim özellikleri, göç almasını ve şehrin büyümesini 

sağlamıştır.423 Halep, ortaçağda Şam’ın kuzeyinde yer alan önemli bir yerleşim yeri 

olarak tasvir edilmiştir.424 İbn Cübeyr, döneme ait eserinde: “Halep görkemli bir kenttir 

ve hilafet merkezi olmaya layıktır. Bütün güzellikleri kent içindedir. Dışındaki tek güzellik 

kuzeyinden güneyine doğru akan ve kent çevresindeki dış mahalleyi yarıp geçen çaydır. 

Kentin büyük dış mahallesinde sayısız han vardır. Kente bitişik olarak dış mahallenin 

ortasında değirmenler bulunmaktadır. Mahalleye boylamasına bitişik bahçeler vardır. 

Kısaca içiyle dışıyla dünyada eşi olmayan bir kent olup anlatmakla bitecek gibi değildir” 

şeklinde oldukça ilgi çekici ifadeler kullanmıştır.425 X. ve XI. yüzyıllarda önemli yollar 

üzerinde olan Halep’in konumu, ticari olarak da yüksek bir kapasiteye ulaşmasını 

sağlamıştır. Bu yollar Halep’ten başlayarak, Şam üzerinden Remle’ye kadar 

                                                 
418 Fatih Erkoçoğlu, “Büyük Selçuklu ve Büyük Selçuklu Bakiyesi Devletler Hâkimiyetinde Dımaşk ve 

Dımaşk İç Kalesi”, İlahiyat Araştırma Dergisi 8, (2017): 8. 
419 Sevim, Suriye Filistin Selçukluları Tarihi, 84. 
420 Erkoçoğlu, “Büyük Selçuklu ve Büyük Selçuklu Bakiyesi Devletler Hâkimiyetinde Dımaşk ve Dımaşk 

İç Kalesi”, 84. 
421 Mustafa el-Hac İbrahim, Biladek, (Suriye-Şam: Haşimi Matbaası, 1953), 8. 
422 Ahmet Rifat Efendi, Lügat-ı Tarihiyye ve Coğrafiyye, C.III, 164. 
423 Jean Sauvaget, “Haleb”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1988) C.V, 

117. 
424 İbn Hurdâzbih, el-Mesâlik ve’l-memâlik, (Yollar ve Ülkeler Kitabı), çev., Murat Ağarı, (İstanbul: 

Kitâbevi Yayınları, 2008), 69. 
425 İbni Cübeyr, Rıhle, Endülüsten Kutsal Topraklara, çev., İsmail Güler, (İstanbul: Selenge Yayınları, 

2003), 186. 



73 

 

uzanmaktadır.426 Selçuklular da Suriye’ye hâkim oldukları dönemde bu yollar vasıtasıyla 

transit ticaret üzerinden önemli ölçüde gelir elde etmişlerdir. Selçukluların XI. yüzyılda 

Suriye coğrafyasındaki oldukça karışık siyasi durumun mevcudiyetine rağmen elde ettiği 

210 milyon dinar gelir, ticari yolların önemini ortaya koymaktadır.427 Ticari yollar 

aracılığı ile ihraç edilen malların başında tarım ürünleri gelmektedir. Özellikle iklim 

koşullarının müsaitliğine bağlı olarak pamuk tarımı, bağcılık ve sebzecilik yapıldığı 

bilinmektedir.428  

Halep, Anadolu üzerinden Şam ve Bağdat’a giden kervanların da kavşak noktasında yer 

almaktadır. İstanbul üzerinden Akşehir, Ulukışla ve Adana güzergâhını takip eden 

kervanlar Halep üzerinden ayrılan çeşitli yollarla menzillerine ulaşmaktaydı. Şam’a giden 

kervanlar Humus üzerinden, Bağdat’a giden kervanlar ise Kilis, Nusaybin ve Musul 

üzerinden giden transit yolları takip etmekteydi.429 Suriye içindeki ticari yolların Halep 

ve Şam merkezli olması Halep’i bölgede ortak bir pazar konumuna getirmiştir. Sadece 

Anadolu’dan değil İran ve Türkistan bölgesinden gelen tüccarlar da Menbiç’teki köprü 

üzerinden Fırat Nehri’ni geçerek ürünlerini pazarlamak üzere Halep’e gelirlerdi.430 

Bizans’ın bölgedeki faaliyetleri ve Selçukluların iç çekişmeleri nedeniyle oldukça 

zayıflayan otorite, bölge halkını huzursuz etmiştir. Bozulan düzen, artan siyasi baskı ve 

mücadeleler ile ezilen Halep ahalisi, çözümü Artuklu hâkimiyetine girmekte bulmuş ve 

istikrar ancak bu şekilde sağlanmıştır.431  

Selçukluların Filistin bölgesinde Kurlu Bey komutasında ele geçirdikleri ilk bölge olan 

Remle, Kudüs’ün 50 kilometre batısında yer almaktadır.432 Seyyah Nasr-ı Hüsrev 

tarafından “taştan yüksek surları olan ve demir kapılı büyük bir şehir” şeklinde tasvir 

edilen Remle, o dönem büyük bir şehir olup ele geçirildiği andan itibaren beyliğin 

merkezi olmuştur.433 Selçuklular bölgeye hâkim olur olmaz, ticari ve zirai faaliyetlere 

girişmiş; yakın çevrelerden getirdikleri çiftçiler ile bölgede tarımı ayağa kaldırmışlardır. 

                                                 
426 Sedat Bilinir, “Suriye’de Kullanılan Önemli Ticarî, Dinî Ve Askerî Yol Güzergâhları ve Bu Yolların 

Kontrolü Meselesi (IX-XI.YY)”, TAD 40/69, (2021): 28-54. 
427 Ahmet Tabakoğlu, Türk İktisat Tarihi, (İstanbul: Dergah Yayınları, 1988), 80. 
428 Cengiz Eroğlu-Murat Babuçoğlu-Mehmet Köçer, Osmanlı Vilayet Salnamelerinde Halep, (Ankara: 

Global Strateji Enstitüsü Yayınları, 2007),  91. 
429 Tabakoğlu, Türk İktisat Tarihi, 128. 
430 Nasr-ı Hüsrev, Sefernâme, çev. Abdülvehap Tarzi, (İstanbul: MEB Yayınları, 1967), 31. 
431 Aydın Usta, “Artuklular ve Haçlılar (Haçlıların Bölgeye Gelişinden Belek’in Ölümüne Kadar / 1098-

1124)”, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Dergisi Prof. Dr. İsmet Miroğlu Hatıra Sayısı (2001-

2002) 37, (2002): 366. 
432 Sıbt İbnü’l Cevzi, Mir’atü’z Zeman fi Tarihi’l-Ayan, C.II, 266. 
433 Nasr-ı Hüsrev, Sefernâme, 29-30. 



74 

 

Selçuklular, özellikle zeytincilik faaliyetleri ile elde edilen 300.000 altının bir kısmını da 

halka dağıtarak siyasi hâkimiyeti pekiştirme yoluna gitmiştir.434 

Remle’den sonra Kudüs’e yönelen Selçuklular, bölgedeki Şii hâkimiyetinden dolayı 

Sunni halifeliğin de desteğini almış ve kan dökmeden Kudüs’e girmiştir.435 Sağduyulu ve 

hoşgörülü bir tavır sergileyen Selçuklular Atsız Bey komutasında Kudüs’ü ele geçirdikten 

sonra beyliğin merkezini Kudüs olarak belirlemiştir.436 Özellikle kilise ve camilerin 

muhafazası için birlikler görevlendiren Atsız Bey, bölgede huzuru tesis etmiştir.437  

Suriye Selçuklularının diğer muhtariyetlere kıyasla oldukça kısa süren ömrü ile tarihi 

açıdan önemi daha az olmuştur. Haçlılarla ve Fatımilerle mücadele eden Suriye 

Selçukluları, kendi aralarında da taht kavgalarına girişince otorite kaybolmuştur. 

Bâtınilerin birçok Selçuklu devlet adamını öldürmesi ve Haçlı faaliyetleri neticesinde 

Selçuklu Devleti fiili olarak inkıraz bulmuştur.438 

3.1.3.2.2. Suriye-Filistin Selçukluları İdari Yapı 

Şam ve Halep Meliklikleri ile bağımsız Kudüs Mutasarrıflığı ile ilgili kaynaklardan 

edinilen bilgilere göre; Irak ve Kirmân Selçuklularına nazaran dar kapsamlı da olsa bir 

devlet teşkilatı Suriye Selçuklularında da görülmektedir. Suriye’de Selçuklu hâkimiyeti 

süresince sürekli iç ve dış mücadelelerle geçen bir dönem yaşandığından araştırmaların 

dayandığı vakayinameler genellikle bu siyasi çekişmeleri ele almıştır. Selçukluların 

Suriye’deki teşkilatlanması, idari yapısı ve burada var olan birim ve görevlilerin 

fonksiyonu hakkında bilgi elde etmek pek mümkün değildir. Ne var ki sadece 

kaynaklarda geçen ifadelerden burada Büyük Selçuklu İmparatorluğu ve bağlı 

muhtariyetlerdeki teşkilatlara benzer yapıların bulunduğu ancak vakayinamelerde geçen 

isimlerden anlaşılmaktadır.  Rivayet edilen meselelerde ve vuku bulan olaylarda ismi 

geçen memurların varlığından dolayı kurumların da var olduğu iddia edilebilir. Fakat bu 

rivayetler sadece olayları aktardığından bu memuriyetlerin görevleri ve fonksiyonları 

hakkında bilgi elde edilememiştir. Genel değerlendirmelerin dışında veri elde etmek 

mümkün olmamıştır.  

                                                 
434 Öngül, Selçuklular Tarihi, C.I, 405. 
435 Sevim, Suriye Filistin Selçukluları Tarihi, 35. 
436 Ali Sevim, Ünlü Selçuklu Kumandanları, Afşin, Atsız, Artuk ve Aksungur, (Ankara: TTK, 1990), 35-36, 

44. 
437 Sevim, Suriye Filistin Selçukluları Tarihi, 35. 
438 Turan, Selçuklular Tarihi Kültür ve Medeniyeti, 256. 



75 

 

Bu dönem içerisinde hükümet merkezleri olan Halep ve Şam’da siyasi teşkilatı temsilen 

bir vezirlik makamının varlığından da söz edilebilir. Halep Valisi olarak vazifelendirilen 

Aksungur döneminde, Ebu Nasır bin Nehhas’ın vezirliğe tayin olunduğu bilinmektedir. 

Nazır-ı Halep olarak adlandırılan kurumun başında olan Nehhas’ın divan teşkilatına da 

başkanlık etmiş olması olasıdır. Çünkü nazırlık terimi, vezir ve divan başkanı veya baş 

vezir gibi anlamlarda kullanılmıştır.439 Suriye Selçuklularında daha önce bahsolunduğu 

gibi vezaret makamının fonksiyonu bilinmemekle beraber, Alparslan döneminde İbn-i 

Musuli, Sultanşah döneminde İbnü’s Sertan gibi isimlerin Vezirlik ve Nazıru’d Divan 

makamına getirildikleri bilinmektedir.440 

Şehir devletleri şeklinde bir yönetim anlayışı görülen Suriye Selçuklularında, hükümdara 

vekâleten görev yapan ve sivil memuriyeti temsil eden vezirin yanı sıra askeri kanadı 

temsilen Naip isimli görevlilerin de olduğu görülür. Halep Meliki Rıdvan’dan sonraki 

dönemlerde Lü’lü ve Yaruktaş gibi ordu kumandanlığından gelen kişilerin naip unvanı ile 

görev aldıkları ve devlet işlerini yürüttükleri görülmektedir.441 Büyük Selçuklular 

döneminde naiplik ile valilik birbirine benzeyen ve zaman zaman da aynı işi üstlenen 

kişilere verilen unvanlar olarak karşımıza çıkar. Melikşah tarafından Halep Valisi olarak 

görevlendirilen Aksungur için naip unvanı kullanılmamıştır.442 Fakat sonraki dönemlerde 

İlgazi tarafından vali olarak görevlendirilen Süleyman’ın naip olarak da anıldığına 

kaynaklarda rastlanmaktadır.443 Bu vesile ile Suriye Selçukluları devlet teşkilatında 

naiplik ve valilik kurumlarının olduğu söylenebilir olsa da statüleri açıkça belli değildir. 

Burada bahsedilen valilik makamının Büyük Selçuklularda var olan amil memuriyeti ile 

benzer bir statüde olduğu söylenebilir. Merkez tarafından görevlendirilen bu yüksek 

memurların durumu bugünkü taşra teşkilatının sorumlusu valilere benzetilebilir. Naiplik 

kurumunun ise daha çok garnizon komutanlığına benzer bir sorumluluk üstlendiği, 

olağanüstü zamanlarda ise hem naip hem vali olarak görevlendirilen askeri valilerin 

varlığından söz edilebilir. Yine mezkûr bahisle ifade olunduğu gibi halkın temsilcisi olan 

ve nüfuzlu ailelere mensup kişilerden seçilen Reislerin de varlığı kaynaklarda 

                                                 
439 Axel Havemann, “Selçuklu Suriye’sinde Vezir ve Reis: Kentin Kendi Kendini Temsil Mücadelesi” çev., 

Kazım Uzun, Tarih Okulu Dergisi 8, (2010): 151-163. 
440 Azîmî, Azîmî Tarihi: Selçuklular Dönemiyle İlgili Bölümler H.430-538=1038/39-1143-44, çev., Ali 

Sevim, (Ankara: TTK, 2006), 39-48. 
441 İbn el-Adim, Zübdetü`l-Haleb Min Târîhi Haleb çev., Ali Sevim, (Ankara: TTK, 1989), 174/178. 
442 El-Hüseynî, Ahbârü’d Devleti’s-Selçukiyye, 50.   
443 İbn el-Adim, Zübdetü`l-Haleb Min Târîhi Haleb, 203. 



76 

 

bildirilmektedir.444 Vali ve Naip gibi yüksek memuriyetlerden olan Reis’in kendisine bir 

de yardımcı seçtiği bilinmektedir. İlgazi döneminde Süleyman isimli bir şahıs naip olarak 

atanırken, Halep Reisliği’ne de Mekki bin Karnas seçilmiştir.445 Bu dönemde halkın 

reislerinin yanı sıra çeşitli dini grupların da reislerinin olduğu görülür. Halep ve Şam’da 

şehir reislerinin yanında bu dini reislerin, muhtemeldir ki cemaatleri ile idari yapı 

arasında bir bağlantı olduğu ve ilişkilerin bu dini reisler aracılığı ile yürütüldüğü 

düşünülebilir.446 

Şehir reisliğine bağlı bir inzibat kuvveti olan Ahdas Teşkilatı’na Suriye Selçuklusunda 

rastlanmaktadır. Bir çeşit milis kuvveti olan Ahdas’ın şehir güvenliğinde görev almasının 

yanında savaş zamanı orduya katıldığı da görülür. Nitekim Aksungur’un 1094 yılında 

Tutuş’a karşı Halep’ten harekete geçirdiği ordusunda, Halep Ahdası’ndan bir kuvvet de 

yer almaktadır. Yine Melik Tutuş’un Halep’e hâkim olmasından sonra hizmetinde 

bulunan Ahdas Birlikleri’ne çeşitli ihsanlarda bulunduğu nakledilmiştir. Zaman 

içerisinde Selçuklu idari yapısının ve teşkilatlarının yerleştiği Suriye’de, şehir güvenliği 

askeri garnizonlarca desteklenen Şıhneler tarafından yürütülmeye başlanmış; bu askeri 

valilerin varlığı ile birlikte Reislik kurumu ve Ahdas Teşkilatı önemini yitirmiş, nitekim 

Eyyubiler döneminde de tamamen ortadan kaldırılmıştır.447 

Büyük Selçuklular ve diğer tabi devletlerde görülen Şıhne’nin, askeri bir unsurun da 

komutasını elinde bulundurarak şehrin asayişinden sorumlu olduğu bilinmektedir. Şıhne 

ifadesi ile tabir edilen bu vazifelinin Bağdat’ta sultanı vekâleten bir denetim memuru 

olarak görev yaptığı, Anadolu’da ise vilayetlerin idaresinden sorumlu olduğu görülür.448 

Suriye Selçuklularında ise bazı memuriyetlerin mahallî şartlar dâhilinde fonksiyonel 

açıdan farklı özellikler taşıdıkları görülmektedir. Kaynakların aktardığı bilgilere göre 

şıhne olan Aksungur’un vali statüsünde görev yaptığı ve amid gibi bir vazife üstlendiği 

anlaşılır.449 Zaman içerisinde de sivil unsurlar önemini kaybetmiş, asker kökenli şıhneler 

vazifeye getirilmiştir.  Yine şıhnelere bağlı olan Şurta Teşkilatı, Suriye Selçuklularında 

                                                 
444 Coşkun Alptekin, Dımaşk Atabeyliği (Tog-Teginliler), (İstanbul: Marmara Üniversitesi Yayınları, 1985), 

165. 
445 İbn el-Adim, Zübdetü`l-Haleb Min Târîhi Haleb, 202 
446 Ali Sevim, "Azimî'nin el-Muvassal Adlı Kayıp Eserindeki Selçuklularla İlgili Kayıtlar", Belleten  

XLVII/187, (1983): 849. 
447 İbn el-Adim, Zübdetü`l-Haleb Min Târîhi Haleb, 99, 111; Alptekin, Dımaşk Atabeyliği (Tog-Teginliler), 

165. 
448 Mehmet Zeki Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, (İstanbul: MEB Yayınları, 1993), 

C.III, 305. 
449 İbn el-Adim, Zübdetü`l-Haleb Min Târîhi Haleb, C.II, 102-103. 



77 

 

görülen bir diğer taşra teşkilatı unsurudur. Asayiş ve inzibat görevlerini üstlenen Şurta 

Teşkilatı’nın Suriye’de egemen olan Şii inancının kaybolmasıyla birlikte Ahdas 

Teşkilatı’nın yerini aldığı görülmektedir.450 

Yerel unsurların öneminin ve hâkim olunan coğrafyadaki inanç esaslarının devlet 

idaresine tesirleri, kadılık kurumu ile ilgili hususlarda da göze çarpar. Selçuklu Meliki 

Rıdvan, döneminde Halep’te Şii ezanı okutmuş ve Şii inancına mensup kişileri kadılık 

görevine tayin etmiştir. Suriye Selçuklularında kadının idari fonksiyona sahip olduğuna 

dair örneklere de rastlanmaktadır. Nitekim Halep Selçuklu Melikleri Alparslan ve 

Sultanşah dönemlerinde çeşitli iç ve dış mücadelelerle iktisadi açıdan zayıflayan yönetim, 

mülkiyeti devlete ait bazı arazileri kadılar vasıtasıyla satmıştır.451 

Devletin mali işlerini yürütmek üzere Divanü’l Haraç, Divanü’z Zekat, Divanü’l Cevali 

ve Divanü’l Mevarisü’l Haşiyye gibi alt divanların ve bunların bağlı olduğu Divanü’l 

Mal’in varlığı bilinmektedir. Bu divanların kontrol yetkilisi Nazıru’d Devavin denilen 

yetkilinin varlığından Suriye’deki mali teşkilatın Selçuklu geleneğine uygun bir yapı arz 

ettiği anlaşılmaktadır.452 Divan’ül İnşa ve Berid Teşkilatı gibi yapıların da mevcudiyetine 

dair kaynaklarda bilgi verilmiyor olsa da bu yapıların gerek Selçuklular döneminde 

gerekse devamındaki atabeyler dönemlerinde var olduğu kabul edilebilir. Nitekim 

Aksungur’un öldürülmesi üzerine Melik Tutuş tarafından Kürboğa’ya yardım 

gönderildiği haberi, güvercin postası ile bildirilmiştir.453 Bu durum bize bir Berid 

Teşkilatı’nın varlığını kanıtlamaktadır. Şüphesiz iç çekişmeler ve Haçlı saldırıları 

karşısında karışık bir siyasi durumu idare etmek durumunda kalan Suriye Selçuklularının 

bu çalkantılı dönemde böylesine mühim bir teşkilattan faydalanmış olduğu gerçeği 

yadsınamaz.  

Suriye Selçuklularında askeri teşkilat hakkında da kaynaklarda yeterli bilgi yer almasa da 

Suriye Selçuklularının devamı niteliğinde olan ve birçok kurumu aslı ile muhafaza eden 

Zengiler döneminde Divan’ül Ceyş’e rastlanmaktadır. Bu kurumun da Selçuklulardaki 

şekliyle muhafaza edildiği düşünülmelidir. Nureddin döneminde Divan’ül Revatib ve 

                                                 
450 Karl Vilhelm Zetterstéen, “Şurta”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 

1997), C.XI, 585. 
451 İbn el-Adim, Zübdetü`l-Haleb Min Târîhi Haleb, C.II, 128, 129, 210. 
452 Ramazan Şeşen, Selahaddin Devrinde Eyyubiler Devleti, (İstanbul: İstanbul Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Yayınları, 1983), 169. 
453 İbn el-Adim, Zübdetü`l-Haleb Min Târîhi Haleb, C.II, 117. 



78 

 

Divanü’l İdare şeklinde iki kısmı ayrılan Dinavü’l Ceyş’in iktalarla ve yetiştirilecek asker 

sayısıyla ilgilendiği bilinmektedir.454  

XI. yüzyılda sürekli bir çatışma bölgesi halini alan Suriye’de hâkim kuvvetlerin daimi ve 

nizami bir askeri kuvvete sahip olması zaruri idi. Halep Selçuklu Melikliği döneminde 

ordunun başında yer alan şahsın unvanı Şemsu’l Havvas’tı. Rıdvan döneminde ordu 

komutanı olan Lülü’nün ve Sultanşah döneminde görevli olan Yaruktaş’ın bu unvanı 

taşıdığı bilinmektedir. Bunun yanı sıra Arzu’l Ceyş unvanlı bir diğer memurun ise teftiş 

vazifesi ile görevli olduğu ve askeri iktaları idare ettiği bilinmektedir. Yaruktaş’tan sonra 

göreve getirilen El-Muhsin’in hem ordu komutanı olarak vazifelendirilmesi hem de amid 

olarak zikredilmesi teftiş vazifesini de üstlendiğini gösterir.455  

Suriye Selçuklularında da Halep ve Şam, birer hükümet merkezi olduğu için buralarda 

bir merkezi hükümet teşkilatlanmasından söz edilebilir. Nitekim Selçuklu Melikleri 

Suriye’de adlarına hutbe okutmuş, para bastırmış ve orduları başında sefer 

düzenlemişlerdir. Suriye’deki Türk hâkimiyetini tesis eden melikler Selçuklu menşeili 

oldukları için; Suriye’de de Selçuklu saraylarına benzer bir saray teşkilatı yer almaktadır. 

Şaraphane, Taşıthane, Matbah ve Talbhane gibi Büyük Selçuklu saraylarında mevcut olan 

bölümlerin ve görevlilerin mevcudiyetinden de bu durum anlaşılmaktadır.456 Yine Büyük 

Selçuklularda var olan Haciplik kurumunun Suriye Selçuklularında da var olduğunu 

görmekteyiz. Bir nevi protokol memuru olan hacipin varlığını Emir Porsuki tarafından 

Halep Valisi olarak tayin edilen Sarimüddin Babek’in, Emir-i Hacip unvanı taşımasından 

anlamaktayız.457 Suriye Selçukluları’nda alt memuriyetlerden olan saray görevlilerinden; 

Üstazüd-dar, Emir-i Ahur, Silahdar, Candar, Taştdar ve Çaşniğir gibi saray teşkilatı 

mensuplarının varlığı da yine döneme ait kaynaklardan anlaşılır.458 

3.1.3.3. Suriye-Filistin Selçukluları Kültür ve Medeniyeti 

Tarihi dönemler içinde Suriye jeopolitik konumu vesilesiyle her zaman bir cazibe 

merkezi olmuştur. Buraya hâkim olan her millet kısa sürelerde de olsa, hâkimiyetleri 

döneminde çeşitli eserlerle bölgeye izlerini bırakmıştır. Türkler ise VIII. ve IX. asırlarda 

                                                 
454 Şeşen, Selahaddin Devrinde Eyyubiler Devleti, 155. 
455 İbn el-Adim, Zübdetü`l-Haleb Min Târîhi Haleb, C.II, 174, 245. 
456 El-Kalkaşandi, Subh el-'Aşâ fi Sinâ'at el-İnşâ, nşr., Muhammed Hüseyin Şemseddin, (Beyrut: Dârü'l-

kütübi'l-ilmiyye, 1987), C.IV, 9-13. 
457 İbn el-Adim, Zübdetü`l-Haleb Min Târîhi Haleb, C.II, 212. 
458 Emin Kırkıl, Selçuklular Döneminde Halep, (Doktora Tezi, Fırat Üniversitesi), 1999, 89-92. 



79 

 

geldikleri Suriye’de siyasi ve iktisadi faaliyetlerin yanı sıra kültürel faaliyetler 

sayılabilecek imar ve inşa faaliyetlerinde bulundular.459 Suriye’nin Selçuklu döneminde 

hâkimiyet tesis edilmesi sırasında yoğun bir Haçlı baskısı varlığından imar, inşa ve 

kültürel faaliyetlere girişmek mümkün olmamıştır.460 Şam’da yapılan ilk imar faaliyeti 

Şam Kalesi’nin onarımı olmuş; Atsız ile başlayan onarım Tutuş tarafından nihayete 

erdirilmiştir.461 Suriye Selçuklusunun kurucusu sayılan Tâcüddevle Tutuş, Suriye ve 

Filistin’e hâkim olduktan sonra egemen olduğu bu çalkantılı coğrafyada huzuru tesis 

etmeye gayret göstermiş, halkı refah içinde yaşatmaya gayret göstererek, çeşitli imar 

faaliyetlerinde bulunmuştur. 462  

Tutuş’tan sonra Suriye Selçuklularının meliki olan Rıdvan ise Halep ve civarını Haçlı 

istilasından muhafaza etmek adına Antakya Prinkepsi Tancred463 ile ağır şartlar altında 

bir anlaşma sağlamış, bu da Halep ve civarında iktisadi açıdan altından kalkılması güç bir 

krize yol açmıştır. Haçlı tehdidi karşısında güvenli yerlere göç eden ahaliyi yerlerinde 

tutmak ve iktisadi faaliyetlerin devamlılığını sağlamak için Halep çevresindeki Beytü’l-

mal’e ait araziler halka dağıtılmıştır. Bir çeşit toprak rejimi de sayılabilecek bu reform ile 

bir süreliğine de olsa bölge halkı memleketlerinden ayrılmamış ve işlenmeyen arazilerin 

ülke ekonomisine üretim yönünden dâhil olması sağlanmıştır.464  

Suriye’de değişen siyasi şartlara rağmen Selçukluların iktisadi ve içtimai faaliyetlere 

aralıksız devam etmeye gayret ettiği anlaşılmaktadır. Melik Tutuş döneminde Şam’da bir 

mescid yapıldığı bilinmektedir. Mescid-i Tutuş adıyla bilinen bu mescidin yanı sıra 

Hankah’üs-Sümesatiyye adıyla bilinen hankah da onarılmıştır. Gümüştegin tarafından 

1120’de Şam’da yaptırılan medrese, Şam’da Şafii mezhebine mensup Müslümanlar için 

yapılan ilk medresedir. Halep’te de Şafii medresesi olan Züccaciye Medresesi’nin inşa 

edilmesi aynı tarihlere tesadüf eder. Burayı yaptıran da Nizamiye Medreseleri’nde 

                                                 
459 Salim Cöhce, Doğu Akdeniz Çevresinde Türk Hâkimiyetinin Tesisi, (Ankara: Atatürk Yüksek Kurumu 

Yayınları, 2001), C.I, V.I, 139-164. 
460 Sevim, Ünlü Selçuk Komutanları Afşin, Atsız, Artuk ve Aksungur, 33. 
461 Richard Hartmann, “Şam”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1970), 

C.XI, 303-305. 
462 Abdülkerim Özaydın, Sultan Muhammed Devri Selçuklu Tarihi, (Ankara: TTK, 1990), 178. 
463 Tankred, Haçlı Seferleri ile birlikte Anadolu’ya gelmiş ve Suriye-Filistin çevrelerinde faaliyet 

göstermiştir. Antakya’nın ele geçirilmesinde de önemli rol oynayan Tankred, Bohemond’un esir edilmesi 

ile Antakya’yı yönetmeye başlamıştır. Ayrıca bkz. Albertus Aquensis, Liber Christianae Expeditions Pro 

Erptione Emundatione et Restitutione Sanctae Hierosolymitane, tran., ed., Susan B. Edgington, Historia 

Ierosolimitana History Of The Journey To Jerusalem, (UK-Oxford: Clarendon Press, 2007). 
464 Ali Sevim, “Buğyetü’t Taleb fi Tarih-i Haleb’e Göre Sultan Alp-Arslan”, Belleten XXX/118, (1966): 

214-215. 



80 

 

yetişmiş bir âlim olan İbnü’l Acemi’dir. Şerefiye Medresesi’nin de onun tarafından 

yaptırıldığı rivayet edilmiştir. Gümüştegin yine aynı tarihlerde Şam’da kendi adını 

taşıyan bir de mescid inşa ettirmiştir. Şam’daki ilk Hanefi medresesi olan Sadıriyye 

Medresesi, 1098 yılında Sadır bin Abdullah tarafından inşa ettirilmiştir. Bu dönemde 

Suriye Selçukluları tarafından pek çok hankah da inşa edilmiş olup 1110’da Dukak’ın 

annesi Safvet’ül-Mülk Hatun’un yaptırdığı Tavavisiyye Hankah’ı ile Sümeysatiyye 

Hankah’ı bilinen önemli hankahlardır. Şam’da ilk darüşşifa Dukak zamanında 

yaptırılmıştır.465 Yine Şam’da Cevze Camii ve Kaymeriye Medresesi’nin Selçuklular 

tarafından inşa edildiği bilinmektedir.466  

Suriye’nin güneyinde yer alan Arap Çölü’nün hemen yanı başında ve Lübnan dağlarının 

devamına sırtını dayamış olan Şam; Arap Yarımadası, Mısır ve Anadolu arasındaki 

önemli ticari güzergâhların kesişim noktası niteliğinde olmasından dolayı ticaret, kültür 

ve medeniyet sahasında önemli bir merkez olmuştur.467 İstanbul-Hicaz demiryolu 

üzerinde de olan Şam, eski çağlardan beri önemli bir ilim kültür merkezi olmuştur.468 

Özellikle Emeviler döneminde dini, siyasi ve kültürel bir merkez haline getirilmeye 

gayret edilen Şam’da Kubbetu’l Hadra ve Emevi Camii gibi muazzam yapılar inşa 

edilmiş; Şam, uzun süre başkent olarak bölgesel önemini muhafaza etmiştir.469 XIX. 

yüzyılda 200 kadar camii bulunan Şam’da, birçok ünlü dini ve ilmi şahsiyetin türbelerinin 

bulunduğu bilinmektedir.470  

Şam’dan sonra Suriye’nin dönem itibarıyla en büyük kenti olan Halep’te de Selçuklu 

Türkleri kendi izlerini taşıyan eserlere imza attılar. Dönemin sancılı geçmesine rağmen 

medrese, mescid, ribat, bimaristan ve hankah gibi eserlerin imarına özen gösteren 

Selçukluların inşa ettiği Şerefiyye Medresesi döneme ait önemli mimari eserlerdendir. 

Yine Halep’teki ilk hankah olan Balat Hankah’ı; Tutuş’un azatlı kölesi olan ve devlet 

kademelerinde çeşitli memuriyetler üstlenen Lü’lü tarafından yaptırılmıştır.471 Haçlılarla 

                                                 
465 Abdülkerim Özaydın, “Suriye Selçukluları Sosyoekonomik ve Kültürel Hayat”, TDV İslam 

Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2009), C.XXXVI, 386. 
466 Abdullah Manaz, Suriyenin Başkenti Şam’da Türk Dönemi Eserleri, (Ankara: Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1992), 92. 
467 Hartmann, “Şam”, 298. 
468 Sami, Kamûsü’l-‘alâm, C.III, 2159. 
469 Fatih Erkoçoğlu, “İmar Faaliyetleri”, Emeviler Dönemi Bilim, Kültür ve Sanat Hayatı, ed., İrfan Aycan, 

(Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2011), 199-287. 
470 Ali Cevad, Memalik-i Osmaniyye’nin Tarih ve Coğrafya Lügati, (İstanbul: Mahmutbey Matbaası, 1895), 

C.II, 477. 
471 Özaydın, “Suriye Selçukluları Sosyoekonomik ve Kültürel Hayat”, 386. 



81 

 

mücadelenin devam etmesine rağmen bölgeye dışardan gelen tüccarların konaklaması ve 

fakirlerin karnını doyurması için yapılan hankahlar ile olumsuz şartlara rağmen 

Selçuklular tarafından ticaretin ve sosyal devlet ilkesinin öncelendiği anlaşılmaktadır. 

Suriye sahasında önemli vazifeler üstlenen ve uzun bir süre Büyük Selçuklu devleti 

hizmetinde bulunan Artuk Bey’in Kudüs’te bir cami yaptırdığı bilinmektedir.472 Artuk 

Bey Selçuklu alametifarikası olarak Kıyame Kilisesi’nin tavanına üç ok atmış ve uzun 

süre oklar orada kalmıştır. Vefatından sonra da Kudüs’te Süleyman Mabedi yoluna 

defnedilmiştir.473 Kudüs’te Selçuklulara ait imar ve tamirat izlerinden bir diğerine ise 

Mescid-i Aksa’da474 rastlanır. Müslümanlar, Hristiyanlar ve Yahudiler için kutsal 

addedilen bu ibadethanede yapılan tadilata dair bilgilere Zekeriya Mihrabı’nın üstünde 

bulunan kitabede rastlanır. Kitabede, Abbasi Halifesi Kasım el-Muktedi Biemrillah ile 

Sultan Melikşah ve Tâcüddevle Tutuş’un isimlerine rastlanmaktadır. Kitabeden 

anlaşıldığına göre Tutuş döneminde Mescid-i Aksa bir onarım görmüştür.475 Tutuş’un 

imar faaliyetlerinin yanı sıra âlimlere de büyük ihtimam gösterdiği bilinmektedir. Hanbelî 

fıkhı âlimi Ebü’l-Ferec eş-Şîrâzî, Tutuş’un itibar ettiği âlimlerdendir. Yine büyük İslam 

âlimlerinden İmam Gazzâlî de 1095’te Şam’da Emeviyye Camii’nde ders okutmuştur. 

Pozitif ilimler sahasında meşhur olan bilim adamı, matematikçi ve mühendis el-

Kayserani, ünlü tabip Circis bin Yuhanna ile Selçuklu dönemine dair eser de telif eden 

tarihçi İbni Kalanisi Suriye’de yetişmiştir. 

Selçuklular, Suriye ve Filistin’e hâkim oldukları 30 yıla yakın süre içinde Sünni İslam 

âlemi hizmetinde ilmi çalışmaların yapılmasına gayret etmiş ve bu yönde hizmetlerde 

bulunmuşlardır. Bu dönemde Sünni İslam âleminin birçok âlimi Kudüs’e gelerek ilmi 

faaliyetlerde bulunmuş ve faaliyet göstermişlerdir.476 Hz. Meryem anısına yaptırılan bir 

ibadethaneyi Nasr b. İbrahim el-Makdisi ve bir grup âlim aracılığıyla medreseye 

dönüştüren Selçuklular, büyük İslam âlimlerinin tekrar Kudüs’e dönüşünü de 

                                                 
472 Casim Avcı, “Kudüs”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 

2002), C.XXVI, 327-329. 
473 Urfalı Mateos, Vekayi-nâmesi (952-1136) ve Papaz Grigor'un Zeyli (1136-1162), çev., Hrant D. 

Andreasyan, Edouard Dulaurier, Prof. Mükrimin Halil Yinanç, (Ankara: TTK, 2000), 119-120. 
474 Mescid-i Aksa, üç ilahi dinde de kutsal sayılan Kudüs’te yer alan Müslümanların ilk kıblesi ve en önemli 

üç mescidinden birisidir. Ayrıca bkz. Nebi Bozkurt, “Mescid-i Aksa”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: 

TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2004), C.XXIX, 268-271. 
475 Mehmet Tütüncü, “Mescid-i Aksa’daki Saklı Selçuklu Kitabesi”, Yedikıta 37, (2011): 15; Sevim, Suriye 

ve Filistin Selçukluları Tarihi, 2. 
476 Avcı, “Kudüs”, 329. 



82 

 

sağlamıştır.477 Şehrin düşünce hayatı ve ilmi kültür açısından önemli bir merkez olmasını 

sağlayan Selçuklular döneminde, Ebû Hâmid el-Gazzâlî’nin İhyâ-ü ulûmi’d-dîn adlı 

eserini burada kaleme almaya başladığı bilinmektedir.478 

3.1.3.4. Suriye-Filistin Selçuklularının Hâkim Olduğu Coğrafyada Bugünkü Türk 

Varlığı 

Suriye’ye ilk Türk göçleri IX. yüzyılda Tolunoğlu Ahmet’in479 bölgeyi idaresi altına 

almasıyla başlamıştır. X. yüzyılda Akşidlilerle480 devam etmiştir. Suriye coğrafyasına 

büyük Türk boylarının gelmesi ise XI. yüzyıldan başlayarak481 XIX. yüzyılın sonlarına 

kadar devam etmiştir. Türklerin Suriye’deki en büyük kolu Oğuzlar olup Türkmen adı ile 

anılırlar. Bölgede Memlukluların482 devamı olan Türkler ve daha sonra Kafkasya 

bölgesinden gelen Kıpçak boyları da mevcuttur.483 Selçuklu ve Memluklu dönemlerinde 

bu bölgeye Yıva, Bayat, Avşar, Beydilli, Döğer, Bayır-Bucak ve Teke boylarının 

yerleştiği bilinmektedir.484 Türk ananesine uygun olarak Şam’da Lema’ât ve Divân sahibi 

Fahru’d-din Irâkî’nin tekke kurmakla görevlendirildiğini, Derviş Burak Baba, Süleyman 

Türkmanî ve Şeyh Ali gibi şahsiyetlerin bu bölgelere yerleştiğini hatta bu bölgede ahi 

teşkilatlarının kurulduğunu ve saz şairlerinin bulunduğunu Köprülü’den 

                                                 
477 Nadir Karakuş, “Kudüs Fatihi Atsız b. Uvak Et-Türkî”, Diyanet İlmî Dergisi 58/3, (2022):1207- 1230. 
478 Şafii fıkhının önde gelen isimlerinden olan Müslüman düşünür Gazzali için ayrıca bkz. Mustafa Çağrıcı, 

“Gazzali”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1996), C.XIII 

(1996), 489-505. 
479 Buhara asıllı ve Tolunoğlu Hanedanı’nın kurucusu olan Tolunoğlu Ahmed için ayrıca bkz. Hakkı Dursun 

Yıldız, “Ahmen bin Tolun”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, 1989), C.II (1989), 141-143. 
480 Akşid veya İhşidiler’in adı kurucuları Muhammed bin Tuğç’a ithafen verilen İhşid lakabından ileri gelir. 

Hanedan Mısır’da hüküm sürmüştür. Ayrıca bkz. Ahmet Ağırakça, “İhşidler”, TDV İslam Ansiklopedisi. 

(Ankara: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2000), C.XXI, 551-553. 
481 Mustafa Kafalı, “Suriye Türkleri-I”, Töre Dergisi 21-22, (1973): 32; Zafer Kaya, Suriye’de Türk Varlığı, 

(Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi), 1987, 4; İbrahim Kafesoğlu, “Doğu Anadolu’da İlk Selçuklu 

Akını (1015-1021) ve Ehemmiyeti”, Fuad Köprülü Armağanı, (İstanbul: TTK, 1953), 260; Peter Benjamin 

Golden, Türk Halkları Tarihine Giriş, çev., Osman Karatay, (Ankara: Karam Yayınları, 2002), 180. 
482 Memluklar; Arap Yarımadası, Mısır ve Suriye’de hüküm süren Türk asıllı bir devlettir. Memluklar için 

ayrıca bkz. İsmail Yiğit, “Memlukler”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 2004), C.XXIX, 90-97. 
483Kazım Yaşar Kopraman, “Memlûklar”, Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi, (İstanbul: Çağ 

Yayınları, 1989), C.VI, 437; Ayşe Melek Özyetgin, “14.Yüzyılda Ünlü Arap Filolog Ebü Hayyan’ın Bilgisi 

Dahilindeki Türk Dünyası”, Türkoloji Dergisi, C.XVI/2, (2003): 12. 
484 Mehmet Şandır, “Suriye Türklüğü”, Türk Yurdu C.XVIII/133, (1998): 7; Fatih Kirişçioğlu, “Teke 

Türkmen Ağzı” (2.Tekeliler Kurultayı-Tekeli Araştırmaları Paneli,14 Temmuz 2002, İçel, s.18) Baskı: 

Prof. Dr. Abdurrahman Güzel’e Armağan, (Ankara: Gazi Eğitim ve Kültür Vakfı, 2004), 517-523. 



83 

 

öğrenmekteyiz.485 Bu sosyal yapı bize, buralarda kuvvetli bir Türkmen tesirinin 

olduğunun göstermektedir. 

Suriye’deki Türklerin yerleştikleri bölgeler ve yer adları üzerine ciddi çalışmalar 

yapılmıştır. Burada unutulmaması gereken bir husus Türkçe yer adlarının büyük bir 

kısmının Arapça’ya benzetildiği veya değiştirildiğidir. Nitekim Çakar, araştırmaları 

neticesinde XVI. yüzyılda 584 Türkçe yer adı olduğunu tespit etmiş; Erol, yaptığı 

araştırmada ise günümüzde sadece 290 tane Türkçe yer adına ulaşabilmiştir.486 Bugün 

Suriye’de yaşayan Türkler, Lazkiye ve Halep başta olmak üzere ana iki bölgede meskûn 

haldedir. Akdeniz kıyısında önemli bir liman şehri olan Tartus’tan, iç Suriye’deki Hama-

Humus üçgeninde, ayrıca güneyde başkent Şam, Süveyda, Deraa ve Nava bölgeleri olmak 

üzere neredeyse bütün Suriye genelinde azımsanmayacak bir Türk nüfusu mevcuttur.487  

Osmanlı Devleti yıkılmadan önce bölgede önemli bir Türk nüfusuna ev sahipliği yapan 

Halep; Osmanlı Devleti döneminde Kilis, Gaziantep, Antakya, Şanlıurfa gibi bölgelerin 

merkezi konumundadır. Günümüzde de Halep’e bağlı olan ve Türk nüfusunun 

çoğunlukta olduğu Kürt Dağı, Azez, El-Bab, Menbiç ve Cerablus gibi bölgeler yine Halep 

idari bölgesine bağlıdır. Bugün tarihi sokaklarında dolaştığınız Halep, adeta bir Anadolu 

vilayeti görünümü vermektedir. Birçok sokakta Türk mimari eserlerini görmek, Türkçe 

konuşarak Halep’ten Şam’a kadar bütün Suriye’de seyahat edip, alışveriş yapmak 

mümkündür.488 Başbakanlık Osmanlı Arşivleri’nde bulunan Tapu Tahrir Defterleri’ne 

göre XVI. yüzyılda Halep Sancağı’na bağlı olan 19 nahiyedeki 983 yer adından 584 

adedinin Türkçe olduğu tespit edilmiştir. Yine bu defterlere göre bölgede bu yüzyılda 

Salur Türkmenlerinden 2000 hane; Çoğun Türkmenleri’nden 827 hane olduğu bunun da 

20 bin kişilik bir nüfusa denk geldiği bilinmektedir.489 1906 yılında kaydedilen Halep 

Vilayet Salnameleri’nde şehir nüfusunun 116.248 olduğu görülmektedir. Bu dönem için 

ciddi bir rakam olan bu nüfusun en azından yarısının Türkmenlerden oluştuğunu 

söylemek mümkündür. 1928 yılında Halep’te Osmanlıca olarak Vatan Gazetesi de 

                                                 
485 Mehmed Fuad Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 1984), 209-211; Mehmed Fuad Köprülü, Edebiyat Araştırmaları, (Ankara: TTK, 1986), 162. 
486 Çakar, 584; Erol, 290 yer adı tespit etmiştir. Bilgi için bkz. Enver Çakar, “Halep Sancağında Türkçe Yer 

Adları”, Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi 11, (2000): 88; Mehmet Erol, Halep 

Türkmenleri Halk Kültürü Araştırması, (Ankara: Grafiker Yayınları, 2012), 44. 
487 Golden, Türk Halkları Tarihine Giriş, 180. 
488 Burada yazar, kendi gözlemlerini aktarmıştır. 
489 Çakar, “Halep Sancağında Türkçe Yer Adları”, 88; Enver Çakar, “XVI. Yüzyılda Suriye’de Yaşayan 

Salur ve Çoğun Türkmenleri”, Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi C.XII/2, (2002): 335. 



84 

 

basılmıştır.490 Ayrıca bugün şehirde bir tur atıldığında, Türk mevcudiyetine delil 

olabilecek olan mahalle isimlerine rastlamak mümkündür. Harun Dede, Höllük (tamamı 

Türk Nüfusu meskûn), Aziziye, Hamidiye, Selimiye, Altın Boğaz, Harap Han, Şakir Ağa, 

Mahmut Bey, Şahin Bey, Kazasker onlarca Türk mahallesi içinde sayabildiklerimizdir. 

Sayıları kesin olarak bilinmemekle beraber şehirde ve kırsalında 2011 Orsam raporuna 

göre 975.000 Türkmen nüfusunun olduğu sanılmaktadır.491 Halep-Tartus arasındaki 

bölgede de XVI. yüzyılda sayıları 7.000’i bulan Bozok koluna bağlı Özer Türkmenlerinin 

yerleştikleri kayıtlarca tasdik edilmiştir.492  

Lazkiye bölgesinde ise 1995 yılı itibarı ile 150.000 civarında Türkmen yaşamaktadır. 

Lazkiye 1950’den sonra büyük gelişmeler kaydederek önem kazanmıştır. Bunun üzerine 

Türkmen köylerinden de hatırı sayılır sayıda insan şehir merkezine gelerek 

yerleşmişlerdir. Türkmenler, Lazkiye’nin kırsalının kuzey taraflarında ve diğer 

bölgelerde yerleşerek; bugün Türkmen Harası veya Türkmen mahalleleri denilen 

yerleşim merkezlerini meydana getirmişlerdir. Bölgede 265 adet Türkmen köyü tespit 

edilmiştir.493 Sayıları fazla olmamakla beraber, Halep ve Lazkiye bölgeleri dışında da 

Hama, Humus ve Kuneytra’da yaşamakta olan Türkler mevcuttur. Hama-Humus ve 

Tartus üçgeni arasında kalan Telkele Bölgesi önemli ölçüde bir nüfus barındırmaktadır. 

Bölgede yaşayan Türkler’in birçoğu Türkçe’yi unutmuş, Türk kimliğinden 

uzaklaşmışlardır. Sayıları 1995 itibarı ile 50.000 civarında olup, son yıllarda konu 

hakkında yapılan bir çalışma olmadığından güncel veriler elde edilememiştir. Kuneytra 

Bölgesi ise Suriye’nin İsrail sınırında bulunmaktadır. Bu bölgede yaşayan Golan (Colan) 

Türkmenleri XI. yüzyılda Uvakoğlu Atsız döneminde, bugün Taberiye Gölü ve Kuneytra 

denilen bölgelerin arasına yerleşmişlerdir. Sayıları 40.000 civarında olan bu Türklerin 

konuştukları Türkçe, Antep ağzına birebir benzemektedir.494 1967 Yılında İsrail’in 

bölgeye saldırması üzerine topraklarını savunmaya çalışan bölge halkı ile birlikte Türkler 

de Suriye Ordusu’nun çekilmesi ile birlikte Halep ve Şam gibi büyük şehirlere göç 

                                                 
490 Volkan Payaslı, “Hatay’da Harf İnkılabı’nın Kabulü ve Yeni Alfabenin Uygulanması 1928-1938”, 

Turkish Studies 6/1, (2011): 1697. 
491 Oytun Orhan, Bilgay Duman, Ali Öztürkmen, “Suriye’de Değişimin Ortaya Çıkardığı Toplum: Suriye 

Türkmenleri”, Orsam Rapor No: 14, (2011): 22. 
492 Abdülkadir Gül, “XVI. Yüzyılda Özer Türkmenleri”, Erzincan Eğitim Fakültesi Dergisi X/1, (2008): 

178. 
493 Kafalı, “Suriye Türkleri-I”, 32; Nazif Öztürk, “Suriye Türkleri”, Yeni Türkiye III/16, (1997): 1677. 
494 Hülya Arslan Erol, “Suriye Colan (Golan) Türkmenleri Ağzı”, Modern Türklük Araştırmaları Dergisi 

VI, 4, (2009): 42. 



85 

 

etmişlerdir. Bugün Şam’da bu göç ile gelen Türklerin ikamet ettiği bir mahalle 

bulunmaktadır. Bunların dışında sayıları çok olmasa da, Şam’a bağlı Havran ovasında 

yaşayan Havran Türkmenleri bölgede yaşayan Türk unsurları arasında zikredilebilir. 

3.1.4. Anadolu Selçukluları 

3.1.4.1. Anadolu Selçuklu Devleti’nin Kuruluşunun Tarihi Temelleri, Selçuklular 

Öncesi Anadolu ve Malazgirt Zaferi 

Anadolu Selçuklu Devleti kurulmadan önce Anadolu coğrafyasında Bizans 

İmparatorluğu’nun yanı sıra; Diyarbakır ve çevresinde Mervanoğulları Beyliği, Musul’da 

Ukayloğulları, Kafkasya’da Abhazlar ve Gürcüler, Hazar güneyinde Ziyaroğulları, Halep 

ve çevresinde Mirdasoğulları gibi küçük beylikler bulunmaktaydı.495 Roma 

İmparatorluğu’nun varisi olarak bütün dünyaya hâkim olma arzusu doğrultusunda bir 

siyaset güden Bizans İmparatorluğu, Anadolu’da kurulan devletlerin içinde en 

büyüklerinden biriydi.496  

Anadolu Selçukluları kurulmadan önce Anadolu’da bir Bizans fetih silsilesi yaşanmıştı. 

İmparator II. Basileos sınırları sağlama almak ve Bizans temelli bir savunma hattı 

oluşturmak üzere Ermeni krallık ve prensliklerine son vermişti. Buralardaki Ermeni 

mevcudunu da Kapadokya ve Kilikya bölgesine tehcir etmişti.497  

II. Basileos döneminde Bizans sınırlarının Kafkasya’dan, Adriyatik Denizi’ne kadar 

uzanan bir genişlikte olduğu görülmektedir. Fakat Selçuklular ile birlikte Normlar, 

Peçenekler ve Uzlar tarafından gerçekleştirilen baskılar karşısında Malazgirt Savaşı’ndan 

önce doğuda Kafkasya’nın, batıda İtalya’nın, güneyde ise Suriye ve Mezopotamya’nın 

Bizans’ın elinden çıktığı görülür.498 Nihayetinde de Anadolu Selçuklular tarafından 

fethedilmiştir. Bizans’ın bu toprakları kaybetmesinde siyasi nedenlerin yanında sosyal 

nedenleri de göz önünde bulundurmak gerekir. Roma geleneklerine sıkı sıkıya bağlı olan 

Bizans’ın kudreti, mali açıdan zengin olmaya dayanmaktaydı. Bu durum, zengin ve 

yüksek kültüre sahip bir tabaka ile onların ihtiyaçlarını karşılamak üzere çabalayan fakir 

bir halk tabakasını ortaya çıkarmıştı. İyi yetiştirilmiş memurlara sahip olan Bizans’ın 

mükemmel işleyen bir hukuk ve mali sistemi olmasına rağmen büyük toprak kitlelerini 

kaybetmesi bu halk tabakasının bağlılığının sağlanamamasından ileri gelmiş olabilir. 

                                                 
495 Ali Sevim, Anadolu Fatihi Kutalmışoğlu Süleyman Şah, (Ankara: TTK, 1990), 1. 
496 Ali Sevim, Anadolu’nun Fethi Selçuklular Dönemi, (Ankara: TTK), 1988, 2. 
497 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 80. 
498 Sevim, Anadolu’nun Fethi Selçuklular Dönemi, 2. 



86 

 

Çünkü Bizans Anadolu ve sair zikredilen merkeze uzak toprakları, vatan olarak görmek 

bir yana; bir sömürü alanı olarak görmüş, ihtiyaç halinde ise ağır vergilerle halka 

zulmetmekten geri durmamıştır.499  

Bizans’ta ortaçağda parlak bir devir yaşanmasına rağmen II. Basileios’den sonra bir 

gerileme ve iç karışıklık dönemi başlamıştır. Selçukluların bölgede ilk görülmeye 

başladıkları XI. yüzyıl başında 1025’te tahta geçen İmparator VIII. Konstantin ve kızları 

zamanında Bizans’ta gerileme durdurulamamıştır. VIII. Konstantin’den sonra, Mihael 

Paphlagonien ve kardeşi Johannes; Johannes’ten sonra ise yeğeni V. Mihael 1041 yılında 

imparator olarak tahta çıkmıştır. İç karışıklıklara boyun eğen Bizans’ta 1042’de çıkan bir 

ayaklanma ile Johannes’in yerine VIII. Konstantin’in kızları Zoe ve Theodora devleti 

idare etmiş; Zoe’nin IX. Konstantin Monomakhos ile evliliği ile IX. Konstantin imparator 

olmuştu. Oldukça kısa süreler zarfında gerçekleşen imparator değişiklikleri ve isyanlar 

Bizans’ta kötü gidişi devam ettirmiş, Anadolu üzerinde baskı kuran Selçukluların da işini 

kolaylaştırmıştır.500 

Bu durumun yanı sıra IX. Konstantin’in Norman ve Anglosakson ücretli askerlerden 

ordunun omurgasını oluşturması ve uyguladığı sınır güvenliği sistemi, zaman içinde bir 

sorun teşkil etmeye başlamıştır. Türklerden toplanan paralı askerlerin sınır muhafızı 

olarak görev yapması Selçuklular açısından soy bağı nedeniyle bir avantaj teşkil etmiş, 

Bizans’ın vergi karşılığı sınır bekçiliği gibi bir stratejiyi uygulamaya sokması ile 

memnuniyetsiz olan bu Türkler Bizans’tan kopmuşlardır.501  

IX. Konstantin’den sonra tekrar idareyi ele alan Theodora, halef olarak VI. Mihael’i 

seçmiş fakat yine bir iç darbe ile 1057 yılında Komnenos imparator ilan edilmiştir. 

Bundan iki yıl sonra X. Konstantin Dukas imparator olmuş; bu karışıklıklardan 

faydalanan Macarlar, Peçeneklerin desteğiyle Belgrad’ı ele geçirmiş; Oğuzlar ise 

Teselya’ya kadar ilerleyip yağma hareketlerinde bulunmuşlardır.502  

Konstantin’in ölümünden sonra tahta geçen Evdokia döneminde de iç karışıklıklar devam 

etmiştir. Bu dönemde ordunun zayıflaması ve ihmal edilmesi ile ordunun Anadolu’da 

yağmalama girişimlerinde bulunması; Anadolu’yu Selçuklu akınlarına karşı oldukça 

müsait bir pozisyona getirmiştir. Ordunun dağınık bir halde olması ve ekonomik açıdan 

                                                 
499 Zeki Atçeken, Malazgirt’ten Vatana Anadolu Selçuklu Devleti Tarihi, (Konya: Eğitim Yayınevi, 2004), 

5; Ostrogorsky, Bizans Devleti Tarihi, 25. 
500 Sevim, Anadolunun Fethi Selçuklular Dönemi, 2. 
501 Vladimir Gordlevski, Anadolu Selçuklu Devleti, çev., Azer Yaran, (Ankara: Onur Yayınları), 1988, 38. 
502 Sevim, Anadolunun Fethi Selçuklular Dönemi, 5. 



87 

 

zayıflayan devletin perişan vaziyeti karşısında Evdokia, çareyi kurtarıcı olarak gördüğü 

genç ve hırslı General Romanos Diogenes ile evlenmekte bulmuştur. Selçuklu tehdidinin 

farkına varıp vaziyeti iyi tahlil eden genç imparator, kısa süre içinde Selçuklu ilerleyişine 

mani olmak üzere hazırlıklara girişmiştir.503 

Öte yandan 1063’te Selçuklu tahtına oturan Sultan Alparslan ise ilk hedef olarak 

Azerbaycan’ı belirleyip buraları ele geçirmişti.504 Daha sonra Anadolu’ya yönelerek 

burada Bizans’ın doğu sınırındaki önemli kalelerinden olan Ani’yi ele geçirmiş ve 

Mısır’a Fatımiler üzerine sefere başlamıştı.505 Sultan Alparslan, Mısır seferinden önce 

ünlü Selçuklu komutanlarından Gümüştegin ve Afşin Bey’i Anadolu’ya göndermişti. 

Aralarında bir takım anlaşmazlıklar zuhur eden Afşin ve Gümüştegin arasındaki mesele 

Gümüştegin’in öldürülmesiyle nihayete erince; Afşin Bey sultanın gazabından 

çekindiğinden Anadolu’nun batısına doğru akın hareketlerine devam etti.506 Daha sonra 

Marmara önlerine kadar gelen Afşin Bey, Bizans’ın büyük bir orduyla Doğu Anadolu’ya 

hareket ettiğini ve Sultan Alparslan’a isyan eden Erbasgan’ın Bizans’a sığındığını haber 

vermiş ve affedilmişti. Selçuklu Beyleri Anadolu topraklarında faaliyetlerine devam 

ederken Mısır seferi için hazırlıklarını tamamlayan Sultan Alparslan, Halep önlerine 

gelmişti.507 Bu sırada Afşin Bey tarafından sultana ulaştırılan haber Bizans ordusunun 

doğu seferine çıktığı idi.508 Bu süreçte Bizans elçileri Halep’te Sultan Alparslan’a giderek 

Menbiç’e karşı Ahlat ve Malazgirt’i vermelerini talep etmişti.509 Bunun üzerine Halep 

önlerinde olan sultan, Mısır seferini yarıda bırakarak hızlıca Ahlat’a doğru hareket etti.510 

Diğer taraftan Romen Diogenes komutasındaki Bizans ordusu ise Thema Sistemi511 

düzgün faaliyet gösteremediğinden kırsaldan asker edinememiş ve paralı askerlerden 

oluşmuş bir halde organizasyon açısından da zayıf ve dağınık bir vaziyette Kapadokya 

                                                 
503 Sevim, Anadolunun Fethi Selçuklular Dönemi, 6. 
504 Sıbt İbnü’l-Cevzî, Mir’atü’z Zeman fi Tarihi’l-Ayan, 129; Ernst Honigmann, Bizans Devletinin Doğu 

Sınırı, çev., Fikret Işıltan, (İstanbul: İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1970), 217. 
505 Urfalı Mateos, Vekayi-nâmesi (952-1136) ve Papaz Grigor’un Zeyli (1136-1162), 119-120. 
506 Mustafa Demir, Büyük Selçuklular Tarihi, (Sakarya: Sakarya Yayınları, 2011), 39-40. 
507 Hüseyin Kayhan, “Selçuklular-Fâtımî Halifeliği İlişkileri”, Türkler Ansiklopedisi. (Ankara: Yeni 

Türkiye Yayınları, 2002) C.IV, 755. 
508 Mustafa Alican, Kıyametin İlk Günü Malazgirt, (İstanbul: Kronik Yayınları, 2017), 98. 
509 Claude Cahen, “İslam Kaynaklarına Göre Malazgirt Savaşı”, çev., Zeynep Kerman, Türkiyat Mecmuası 

XVII, (1972): 88. 
510 Osman Turan, Türk Cihân Hâkimiyeti Mefkûresi Tarihi, (İstanbul: Ötüken Neşriyat, 2009), 205. 
511 Thema sistemi, ülkenin sınır güvenliğini aynı zamanda da asker ihtiyacını karşılamak üzere ihtiyaç 

olunan bölgedeki toprağın tahsis edilmesi anlayışına dayanır. Thema sistemi ile ilgili ayrıca bkz. Yücel 

Öztürk, "Tımar-Thema Teriminin Ortaya Çıkması, Bizans Uygulaması ve Osmanlı ile Mukayesesi", 

Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi XXXI, (2012): 157-208. 



88 

 

bölgesine gelmişti. Burada komutanlarıyla istişare eden Roman Diogenes, Diyar-ı 

Rum’da kalma önerilerini dinlemeyerek Malazgirt Ovası’na doğru hareket etti.512 1071 

yılının Ağustos ayı ortalarında Sultan Alparslan, Bizans’a İbnü’l Muhalleban ve Emir 

Savtekin’i barış teklifinde bulunmak üzere elçi olarak göndermişti.513 Ordusunun 

azametinden korkulduğu hissine kapılan Roman Diogenes, bu teklifi şiddetle reddederek 

Rey’de cevap vereceğini söylemiş ve heyeti geri çevirmişti.514 Bizans ordusu teknik 

açıdan üstün ve sayıca 200.000’i aşkın olup Selçuklu kuvvetlerinin beş katı kadardı.515 

Yine Bizans ordusunda 1.400 araba silah ve teçhizat ile 1.200 kişinin çektiği bir mancınık 

da yer alıyordu.516 Müzakerelerin sonuçsuz kalması üzerine savaşın kaçınılmaz olduğunu 

anlayan Selçuklu ileri gelenleri ve Sultan Alparslan, yapılan istişarelerden sonra 26 

Ağustos Cuma sabahı harekete geçme kararı aldı. Sultan ve ümerası, ibadetlerini icra 

ederek kuvvetli bir inanç üzere Bizans’ın kudretli addedilen ordusuna karşı hücuma 

geçti.517 Şiddetli bir hücum ile saldırıya geçen hassa kuvvetleri, sahte ri’cat hareketi ile 

düşmanı pusuda bekleyen Selçuklu birliklerinin önüne çekti. Nihayetinde tuzağa 

düştüğünü anlayan Roman Diogenes, askerlerini karargâh arkasında toplamak üzere 

hareket edince bu durum Bizans askerleri tarafından bir geri çekiliş olarak değerlendirildi. 

Bazı Türk kökenli askerlerin de Selçuklu tarafına geçmesiyle dağılan Bizans ordusu kesin 

ve ağır bir mağlubiyete uğradı.518 Savaş meydanını terketmeyerek kahramanca mücadele 

eden Bizans İmparatoru Romen Diogenes, bir gulam tarafından esir edilerek sultanın 

huzuruna getirildi. Kötü bir sonu hayal eden imparator, Sultan Alparslan tarafından 

oldukça ılımlı bir şekilde karşılanmış ve memleketine gönderilmiş olsa da; Bizans tahtını 

ele geçiren Mihail tarafından gözlerine mil çektirilerek bir adada hapsedilmiş ve hazin bir 

sondan kurtulamamıştır.519 

                                                 
512 Nikephoros Bryennios, Tarihin Özü, çev., Bilge Umar, (İstanbul: Arkeoloji ve Sanat Yayınları, 2008), 

48; İbrahim Kafesoğlu, Selçuklu Tarihi, (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1972), 54-55. 
513 Cahen, “İslam Kaynaklarına Göre Malazgirt Savaşı”, 85-100. 
514 Bündârî, Zübdetü’n-nusrâ ve nuhbetü’l-usrâ, çev., Kıvameddin Burslan, (İstanbul: TTK, 1943), 37. 
515 Çeşitli kaynaklarda farklı rakamlar olsa da 30.000’i rütbeli veya subay bunların yanında da 100.000 atlı 

100.000 yaya olmak üzere, 200.000’i aşkın bir kuvvetin olduğu bildirilmiştir. Ayrıntılı bilgi için ayrıca 

bakınız; Ali Sevim, “Malazgirt Muharebesi”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2003), C.XXVII, 481. 
516 Faruk Sümer-Ali Sevim, İslam Kaynaklarına Göre Malazgirt Savaşı, (Ankara: TTK, 1971), 35. 
517 Arslan Tekin, Selçuklu Tarihi, (İstanbul: Kariyer Yayınları, 2012), 166. 
518 Sevim, “Malazgirt Muharebesi “, 487. 
519 David Nicolle, Malazgirt 1071, çev., Özgür Kolçak,(İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 

2013), 83; Sümer-Sevim, İslam Kaynaklarına Göre Malazgirt Savaşı, 26. 



89 

 

Malazgirt Zaferi, Türk ve Dünya tarihi açısından oldukça önemli sonuçlara yol açmıştır. 

Anadolu’nun Türklere kalıcı bir yurt olmasının yolunu açan bu zafer zamanla Anadolu’da 

Bizans tahakkümünün yıkılmasını sağlamıştır. Geçmişte akınlarla ganimet toplamak 

üzere Anadolu’ya giren Türkler artık Anadolu’da kalıcı olarak yurt tutacak ve birçok 

beylik ve devlet kuracaktır. Malazgirt Zaferi’ni takiben Sivas ve civarında 

Danişmendliler, Fırat’ın kuzeyi sahasında Erzurum çevresinde Saltukoğulları,  Erzincan 

civarında Mengücekliler, Güneydoğu Anadolu’da Artuklular, İznik ve çevresi olmak 

üzere Selçuklular devlet kurmuş; bu beylik ve devletler Anadolu’nun tamamen 

Türkleşmesi ve Türk yurdu olması yolunda önemli birer aşama olmuştur.520 

3.1.4.2. Kutalmışoğulları ve Selçuklu Mücadelesinin Temel Meseleleri 

Selçuklu Devleti’nin Dandanakan Savaşı’ndan sonra düzenlenen Merv Toy’u ile yapılan 

görev dağılımında daha önce bahsedildiği üzere hanedan mensuplarına çeşitli vazifler 

verilerek fethedilmesi gereken yerler belirlenmişti. Kutalmış ise babası Arslan 

Yabgu’nun ölümünden sonra Tuğrul ve Çağrı Beyler’in emrinde batının fethiyle iştigal 

olmuş; Hasankale’de Bizans’a karşı zafer kazanmış ve Aslan Besasiri üzerine bir sefer 

düzenlemişti.521 Fakat Kutalmış, Tuğrul Bey’in vefatından sonra “Saltanat bize düşer, 

babam bu yolda öldürüldü” ifadesini dile getirerek isyan etmişti.522 Kaynaklarda 

Kutalmış’ın isyanı ile ilgili farklı zamanlar belirtilmiş olsa da Tuğrul Bey’in 

komutanlarından Humar Tekin’in 1061 yılında Kutalmış’ı sığındığı Girdkuh Kalesi’nde 

kuşattığı bilinmektedir.523 Kutalmış, Selçuk Bey’den sonra babası Arslan’ın 

Selçukluların yabgusu olması hasebiyle taht üzerinde meşru hakkının olduğunu 

düşünmüş ve kendisine ait bir hükümranlık alanının olması lazım geldiğini öne 

sürmüştür. 1063 yılı geldiğinde Tuğrul Bey’in veziri Amid’ül Mülk Kündüri, Kutalmış 

Bey’i sığındığı kalede kuşattığı esnada Tuğrul Bey’in vefatı haberi ulaşmış; Kündüri’nin 

kuşatmayı bırakıp başkente dönmesi üzerine Kutalmış, kaleden çıkıp Türkmenlerden 

asker toplamaya başlamıştır.524 Vezir Kündüri ise Tuğrul Bey’in vefatının akabinde Çağrı 

Bey oğlu Süleyman’ı tahta çıkararak, Alparslan’a itaat etmesini aksi takdirde kendisine 

                                                 
520 Muharrem Kesik, Anadolu Türk Beylikleri, (İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayıncılık, 2018), 37. 
521 Köymen, Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, 62. 
522 Aksarayi, Müsameretül Ahbar, 11 
523 Sevim-Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi, 47. 
524 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 140, 141; Sevim-Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi, 

48. 



90 

 

saldıracağını bildirmiştir.525 Selçuklu Beyleri ve halkta karşılığı olmayan bu hamlenin 

yanı sıra Alparslan’ın da kuvvetlendiğini gören Kündüri, başkent Rey’de hutbeyi önce 

Alparslan’ın sonra Süleyman’ın adı gelecek biçimde okutmaya başlamıştır. Kutalmış’ın 

da yanındaki Türkmenlerle birlikte Rey üzerine gelmesiyle sıkışan Kündüri, 

Alparslan’dan gelecek yardımı beklemek zorunda kalmıştır.526  

1063 yılında Kutalmış, başkent Rey’i kuşattı.527 Alparslan ise Huttalan Emiri ve tahtta 

hak iddia eden bir diğer hanedan mensubu Musa Yabgu’yu bertaraf ettikten sonra 

Merv’den kuvvetli bir orduyla Rey’e doğru harekete geçmişti. Alparslan’ın harekete 

geçtiğini haber alan Kutalmış, muhasarayı bırakarak Alparslan üzerine yönelmiş ve 

Damgan civarında Alparslan karşısında ağır bir hezimete uğramıştır. Evvelce sığındığı 

kale olan Girdkuh’a doğru hareket eden Kutalmış, bu yolda aldığı yaradan dolayı hayatını 

kaybetmiştir.528  

Mikail Bey’in oğulları Tuğrul ve Çağrı Beyler ile Arslan Yabgu oğulları arasındaki 

rekabetin uzun süre devam ettiği görülmektedir. Hukuki açıdan sağlam bir zemine 

oturduğu iddia edilebilecek olan Kutalmış’ın taht iddiasının aksine, Mikail Bey oğulları 

arasında bir uzlaşma ve dayanışma görülür. Kaldı ki Arslan Yabgu’nun sağ olduğu 

dönemlerde dahi Tuğrul ve Çağrı Bey amcalarına isyan etmemiş, uzlaşma taraftarı 

olmuştur.529 

Alparslan’a karşı verdiği taht mücadelesi neticesinde hayatını kaybeden Kutalmış’ın bazı 

kaynaklara göre 5 bazı kaynaklara göre ise 4 oğlu bulunmaktadır.530 Babaları Kutalmış 

ile birlikte Alparslan’a karşı girişilen mücadelede yer alan ve isimleri Mansur, Süleyman, 

Alp İlek, Dolat olan bu kardeşler; Alparslan tarafından öldürülmek istenmiş ise de Vezir 

Nizam’ül Mülk buna engel olmuştur.531 Malazgirt Savaşı’na kadar olan süreci aktaran 

kaynaklarda Kutalmış’ın bu oğullarından bahsedilmemesi, bu kardeşlerin Alparslan’ın 

                                                 
525 Sıbt İbnü’l Cevzi, Mir’atü’z Zeman fi Tarihi’l-Ayan, C.II, 188. 
526 İbnu’l Esir, el Kamil fî’t-Tarih, C.IX, 496. 
527 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 148. 
528 İbnü’l-Adîm, Bugyetü’t-Taleb fî Tarih Haleb, 13; Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 

149. 
529 Köymen, Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, 65. 
530 Mehmet Altan Köymen, “Süleyman Şah ve Anadolu Selçuklu Devleti’nin Kuruluşu”, Belleten, 

LVII/218, (1993): 71-80. 
531 Osman Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, (İstanbul: Ötüken Yayınları, 2004), 76. 



91 

 

sultanlığı boyunca hapsedilmiş olmalarından veya gözetim altında tutulmuş olmalarından 

kaynaklanmış olabilir.532  

Kutalmışoğulları’nın Anadolu’ya gönderilmeleri veya merkezden uzaklaştırılmaları 

hususunda tartışmalı birçok husus mevcuttur. Kaynaklarda da ihtilaflı olan bu mesele ile 

ilgili Aksarayi, Müsameret’ül Ahbar eserinde aktardığı rivayete göre; isyan eden 

Kutalmış, Sultan Alparslan tarafından öldürülmek istenmiştir. Vezir Nizam’ül Mülk ise 

hanedan soyunun katlinin uğursuzluk getireceğini iddia etmiş ve bunların meşgul 

edilmesi için Anadolu’ya fethe gönderilmesini önermiştir.533 Bir başka rivayete göre ise 

Kutalmışoğlu Süleyman Şah ve kardeşi Mansur, Anadolu içlerine Türkmen boylarını 

yerleştirmek üzere vazifeli olarak Anadolu’ya gelmiştir. 

Malazgirt Savaşı’ndan sonra Süleyman veya kardeşlerinin Anadolu’yu fethetmek üzere 

gönderilmeleri ile ilgili bir belge mevcut değildir. Netice itibarı ile taht üzerinde hak iddia 

ederek isyana kalkışan bir zümrenin Anadolu’ya saltanat sürmek veya devlet kurmak 

üzere gönderilmeleri de tutarlı değildir. Nitekim Anadolu ve Suriye-Filistin bölgelerinde 

yapılan fetihleri rivayet eden eserlerde bu kişilerin adı geçmemektedir. Muhtemeldir ki 

Kutalmışoğlu Süleyman, Melikşah’ın amcası Kavurd’la verdiği mücadele esnasında 

kaçmış veya Malazgirt Savaşı ile saltanat üzerinde tam anlamıyla hâkimiyeti tesis ettiğine 

inanan Sultan Alparslan tarafından serbest bırakılmıştır. Bu iddiaların hangisi doğru 

olursa olsun netice itibariyle yanındaki Türkmen kitleleriyle Anadolu’ya gelen 

Kutalmışoğulları Anadolu’da faaliyet göstermiş ve fetih hareketlerine girişmişlerdir.534 

3.1.4.3. Anadolu Selçukluları Siyasi Tarihi 

Anadolu tarih boyunca dünyanın en önemli uygarlıklarına ev sahipliği etmiş bir 

medeniyet beşiği olarak birçok ilke şahitlik etmiştir. Selçukluların kurduğu Anadolu 

Selçuklu Devleti ise günümüze kadar gelen mirası ile Türk ve dünya tarihinde yerini 

almıştır. Malazgirt Savaşı’ndan sonra Anadolu’da artarak devam eden Türk göçleri ile 

birlikte Selçuklu akıncıları da ilerlemeye devam etmiştir. Sultan Melikşah’ın verdiği 

görev üzere Anadolu’da ilerleyen Kutalmışoğlu Süleyman Şah; sürdürdüğü akınlar ile 

kısa zamanda Marmara Denizi kıyılarına kadar ulaşmıştır. Türk tarihinin en önemli 

                                                 
532 Salim Koca, Türkiye Selçukluları Tarihi II, Malazgirt’ten Miryokelafon’a, (Çorum: Karam Yayınları, 

2003), C.II, 34 
533 Aksarayi, Müsameretül Ahbar, çev., Mürsel Öztürk, (Ankara: TTK, 2000), 11. 
534 Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 75; Köymen, “Süleyman Şah ve Anadolu Selçuklu Devleti’nin 

Kuruluşu”, 219. 



92 

 

isimlerinden biri olan Kutalmışoğlu Süleyman Şah, Anadolu’nun tamamına yayılan fetih 

hareketleri ile Türk yerleşiminin de Anadolu geneline yayılmasını sağlamıştır.  

Selçukluların Dandanakan Zaferi sonrasında dalga dalga yayılan Türk göçü, Azerbaycan 

ve Ön Asya’dan sonra Anadolu’ya yönelmiştir. Selçuklu akınları ile fethedilen bölgelerin, 

fetihten sonra elde tutulması fetihten daha mühim ve meşakkatli bir meseledir. Fethedilen 

bölgelerde tahakkümü sağlamlaştırmak ve muvazenede tutmak gayesi ile bir iskân 

politikası izlenmesi zaruridir. Bu minval üzere fetih bölgelerinde kültürel ve içtimai 

hâkimiyeti de tesis etmek üzere Selçuklu Sultanı Melikşah, asi ve dağınık Türkmen 

boylarını yeni ele geçirilen bölgelerde sistematik bir şekilde iskân etmiş, Anadolu’nun 

Türkleşmesi yolunda ciddi bir hamle yapmıştır.535 Bu sistemli iskân faaliyetlerinin yanı 

sıra uygulamaya geçirilen toprak rejimi, iskân politikasının kalıcı olmasını ve yerleştirilen 

Türkmenlerin yeni fethedilen bu toprakları vatan olarak benimsemesine olanak 

sağlamıştır. Büyük Selçuklu veziri Nizam’ül-Mülk’ün fethedilen bölgelerde geliştirdiği 

miri toprak rejimi ve dağıtılan iktalar sayesinde Anadolu’ya yayınlan Türkmen 

gruplarının yerleşik hayata geçirilmesine ve Anadolu’nun Türk vatanı haline gelmesine 

katkıda bulunmuştur.536 Burada Selçukluların Anadolu’da bir devlet halinde teşekkül 

etmeden önce kurdukları iyi işleyen idari mekanizmalar görülmektedir. Kalıcı eserler inşa 

etmeleri, idari teşkilatlar kurmaları Selçukluların devlet kurmadan bu coğrafyayı vatan 

olarak benimsediklerini gösterir.  

Kutalmışoğulları, Güney Doğu Anadolu’da faaliyet göstermeye başlamış ve buradaki 

Türkmen kitlelerini etraflarına toplamıştı. Bir yandan Suriye’de Büyük Selçuklu aleyhine 

oluşturulan ittifaka destek veren Kutalmışoğlu Mansur, diğer yandan ise Halep’i 

muhasara eden Süleyman Şah istedikleri sonuca ulaşamadı.537 Kutalmışoğlu Süleyman 

Şah’ın Suriye-Filistin Selçukluları bahsinde ifade ettiğimiz üzere; Suriye’de bir devlet 

teşkil etmeleri bölgenin karışık vaziyetinden dolayı mümkün olmadığının farkına 

varmıştı. Bu nedenle Büyük Selçuklu Devleti’ne yakın bir müstakil devletin yaşama 

şansını zayıf gören Kutalmışoğulları, Anadolu içlerine hareket etti. Bizans’ın içinde 

bulunduğu durumu avantaja çeviren Kutalmışoğulları, ciddi bir direnişle karşılaşmadan 

Konya’yı ve civarındaki önemli kalelerden Gavele’yi ele geçirdi.538 Alparslan döneminde 

                                                 
535 İbrahim Kafesoğlu, Sultan Melikşah Devrinde Büyük Selçuklu İmparatorluğu, (İstanbul: TTK, 1953), 

64. 
536 Turan, Türk Cihan Hâkimiyeti Mefkûresi Tarihi, 194. 
537 Sevim, Anadolu Fatihi Kutalmışoğlu Süleyman Şah, 24; Sevim, Suriye Filistin Selçukluları Tarihi, 37. 
538 Koca, Türkiye Selçukluları Tarihi II, Malazgirt’ten Miryokelafon’a, 38. 



93 

 

çeşitli anlaşmazlıklar nedeniyle Anadolu’ya göç eden Yabgulular ve diğer Türkmenleri 

bir araya getiren Kutalmışoğulları Kuzeybatı Anadolu’ya yöneldiler.539 Bizans’ın iktidar 

mücadeleleri ve iç karışıklıklardan bunalmış bir vaziyette olmasını fırsat bilen Süleyman 

Şah ve kardeşi Mansur 1075 yılında İznik’i ele geçirdi. Bu şekilde Anadolu’da yeni ve 

müstakil bir Selçuklu devletinin temeli atılmış oluyordu.540 

Süleyman Şah ve kardeşi Mansur’un İznik’e yerleşmesinden sonra da Bizans’ta saltanat 

mücadeleleri devam ediyordu. 1075’te İznik’i kaybeden Bizans’ta ordu komutanlarından 

Nikephoros Bryennios isyan etti ve 1077 yılında Edirne’de imparatorluğunu ilan ederek 

İstanbul’a yürüdü. Bu karışıklıklar sırasında ise Anadolu’da Bizans’ın askeri 

komutanlığını yürüten Nikephoros Botaniates, müttefiki olan Selçuklu hanedanı üyesi 

Erbasgan’ı Kutalmışoğulları’na göndererek yanına çekmek arzusu ile vaatlerde 

bulunmuştu. Kutalmışoğulları’nı yanına çeken Botaniates, 1078 yılında Bizans tahtını ele 

geçirmeyi başardı. Bu vesile ile Selçuklu Türkleri geniş bir egemenlik sahasına ulaşma 

yolunda önemli bir avantaj elde etmişlerdi.541 

Bizans imparatorunun Selçuklular sayesinde tahtı ele geçirmesi, Anadolu’daki 

Selçuklulara geniş olanaklar sağlamış, hâkimiyet sahasının genişlemesi ve kazanılan 

başarılar Türkmen mevcudiyetinin yoğunlaşmasına sebep olmuştur. Bunun yanı sıra 

Bizans’ın içinde bulunduğu karışık durum nedeniyle bunalmış olan halk da Selçuklu 

idaresinde bir nebze huzur bulmuş, rahata kavuşmuş ve bu sayede sosyolojik olarak da 

Anadolu’da kurulacak devletin temeli sağlam bir zemine oturmuştur.  

Bizans İmparatoru’nun belirlenmesinde en önemli faktör olarak karşımıza çıkan 

Kutalmışoğulları, mevcut siyasi durumu avantaja çevirmiş ve Bizans tahtının koruyucusu 

durumuna gelmişlerdir. Tahtını Kutalmışoğulları sayesinde ele geçiren Botaniates ise 

tahtı muhafaza edebilmek için borçlu olduğu Selçukluların Anadolu’daki faaliyetlerine 

engel olmamış, İstanbul Boğazı’na kadar olan bölgeyi Kutalmışoğulları’na bırakmıştır. 

Botaniates en kuvvetli müttefiği olarak gördüğü Kutalmışoğlu Süleyman Şah ve 

Mansur’u kendisine denk birer hükümdar gibi kabul etmiş ve benimsemiştir.542 

Anadolu’da etkin bir rol üstlenen ve başarıları birlikte elde eden iki kardeşin müstakil bir 

devlet kurma aşamasında karşı karşıya geldikleri ve anlaşmazlığa düştükleri 

                                                 
539 Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 83. 
540 Koca, Türkiye Selçukluları Tarihi II, Malazgirt’ten Miryokelafon’a, 38-39. 
541 Ostrogorsky, Bizans Devleti Tarihi, 322. 
542 Koca, Türkiye Selçukluları Tarihi II, Malazgirt’ten Miryokelafon’a, 40; Turan, Selçuklular Zamanında 

Türkiye, 85; Sevim, Anadolu Fatihi Kutalmışoğlu Süleyman Şah, 27. 



94 

 

görülmektedir. Bu yeni devlet olgusu ortaya çıktığı andan itibaren Mansur’un büyük 

ağabey olarak Anadolu Selçuklu Devleti’nin yegâne hükümdarı olmak arzusu ile hareket 

ettiği ve Bizans İmparatoru Botaniates ile bir ittifak zemini aradığı görülür. Bu durum 

karşısında ise Süleyman Şah durumu Büyük Selçuklu Sultanı Melikşah’a bildirmiştir. Bu 

husus, Anadolu’da kurulan devletin hukuki açıdan hala Büyük Selçuklu İmparatorluğu’na 

bağlı olduğu gerçeğini karşımıza çıkarmaktadır.543  

Süleyman Şah’ın Büyük Selçuklu Devleti’ne tabi olma durumu Suriye’de ve Anadolu’da 

yaptıkları ilk fetih girişimlerinde de karşımıza çıkar. Nitekim Halep’i kuşatan Süleyman 

Şah’a, Halep Emiri Nasr bin Mahmud’dan Melikşah’a bağlı olduğunu ve kuşatmayı 

kaldırması gerektiğini bildiren haber geldiğinde; Şah hemen kuşatmayı kaldırmıştır.544 

Yine kardeşi Alp İlek ile Şöklü Bey, Melikşah’a isyan ettiğinde Atsız Bey bunları ele 

geçirmiş; Süleyman Şah’ın kardeşinin serbest bırakılması arzusu Atsız tarafından 

reddedilmiştir. Atsız, Melikşah’dan haber gelmedikçe müsbet cevap veremeyeceğini 

bildirmesi üzerine Süleyman Şah herhangi bir teşebbüste bulunmamıştır.545 Süleyman 

Şah’ın metbu devlet Büyük Selçuklu İmparatorluğu’na ve Sultan Melikşah’a bağlılığının 

ve itaatinin neticesi olarak Anadolu’da serbest bir şekilde faaliyet göstermesine müsaade 

edildiği düşünülebilir. Artuk Bey’in de faaliyet sahası olan Anadolu’dan alınıp farklı 

coğrafyalarda görev verilmesi, Süleyman Şah’a bu bağlılığı karşısında verilen bir ödül 

olarak değerlendirilmelidir. Kaynaklarda da bu husus Süleyman Şah’ın şikâyetleri 

üzerine Artuk Bey’in Anadolu’daki faaliyetlerine son verildiği şeklinde rivayet edilir. Bu 

husus Süleyman Şah açısından bir avantaj gibi görülse de Artuk Bey gibi güçlü bir 

komutanın husumetine sebep olmuş, nihayetinde de savaşa neden olacak bir düşmanlığa 

dönüşmüş olduğu görülmektedir.546 

Mansur’un isyanı karşısında tedbir alarak, Süleyman Şah’a destek veren Melikşah’ın 

Anadolu ile ilgili hususlarda ne kadar alakadar ve hassas olduğunu, bunun yanı sıra 

Süleyman Şah’a da itibar ettiğini göstermiştir. Büyük Selçuklu Devleti’nden Süleyman 

Şah’a yardım gönderilmesi, itaatkâr bir imaj çizen Süleyman Şah’ın bu hususta başarılı 

olduğunun ve Büyük Selçuklu Devleti’nde karşılık bulduğunun delilidir. Nitekim Porsuk 

                                                 
543 Sıbt İbnü’l Cevzi, Mir’atü’z Zeman fi Tarihi’l-Ayan, C.II, 326. 
544 Köymen, “Süleyman Şah ve Anadolu Selçuklu Devleti’nin Kuruluşu”, 71. 
545 Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 78. 
546 Köymen, “Süleyman Şah ve Anadolu Selçuklu Devleti’nin Kuruluşu”, 74-75. 



95 

 

Bey’in emri altında Melikşah tarafından Anadolu’ya gönderilen ordu, Mansur’u bertaraf 

etmiş; Anadolu, Büyük Selçuklu Devleti tarafından Süleyman Şah’a teslim edilmiştir.547 

Süleyman Şah’a, Anadolu hükümdarlığı menşuru Sultan Melikşah tarafından 

gönderilmiştir. Bunun yanı sıra Abbasi Halifesi’nin de Süleyman Şah’a hil’at, sancak ve 

saltanat menşuru gönderdiği ve sultan diyerek hitap ettiği bilinmektedir. Oysa Süleyman 

Şah, Büyük Selçuklu divanlarında tabiiyetten kaynaklı olarak melik diye anılmaya devam 

edecektir.548 

Anadolu’da hâkimiyetini pekiştiren Süleyman Şah, bundan sonra İznik’i kendisine 

başkent yaparak Bizans’taki siyasi müesseselere benzer bir yapıda devletini inşa etmiştir. 

Başkenti, teşkilatı ve ordusu olan bu devletin sınırları Marmara Denizi’nden Toroslara 

kadar uzanmıştır.549 İç Anadolu’yu egemenliği altına alan Anadolu Selçuklu Devleti’nin 

himayesi altında olan yerli halk; Bizans’ın ağır vergi yükü altında ezilmekten kurtulmuş 

ve adilane bir idareye kavuşmuştur. Göçlerle birlikte demagojik yapı da değişmeye 

başlamış, Türkmen varlığı artmıştır. Yeni devlet, Anadolu’da inanç hürriyeti bağlamında 

da yerel halka olanak tanımıştır. Selçukluların bu yönetim anlayışı, halkın güvenliğini ve 

refahını sağlamayı amaçlaması neticesinde Anadolu Selçuklu Devleti tahakkümünü 

sağlamlaştırmıştır.550 

Kutalmışoğlu Süleyman Şah, ağabeyi Mansur’un vefatından sonra da Bizans ile 

ilişkilerine devam etmiş, taht kavgalarına müdahil olmuştur. Süleyman Şah tarafından 

desteklenen Nikephoros Melissenos, taht mücadelesinde Aleksios Komnenos’a kaybetse 

de oluşan siyasi boşluk yine Selçukluların fetih hareketlerine uygun ortamı hazırlamıştır. 

Aleksios Komnenos bir baskın ile Selçukluları boğazdan uzaklaştırmaya çalışsa da, 

batıdaki Peçenek ve Norman baskısını göz önüne alarak Selçuklular ile 1081 yılında bir 

anlaşma imzalamıştır. Drakon Suyu’nun sınır olarak belirlendiği bu anlaşma ile batı 

sınırını güvenceye alan Anadolu Selçukluları yüzünü güneye çevirmiştir.551 1082 ve 1083 

yılı arasında Adana ve Tarsus çevresini ele geçiren Süleyman Şah, Urfa’yı da vergiye 

bağlayarak İznik’e geri dönmüştür.552  

                                                 
547 Gregory Abu’l Farac, Abu’l Farac Tarihi, C.I, 329; Köymen, “Süleyman Şah ve Anadolu Selçuklu 

Devleti’nin Kuruluşu”, 76. 
548 Mükrimin Halil Yınanç, Türkiye Tarihi Selçuklular Devri I-II, (Ankara: TTK, 2020), C.I, 62-63. 
549 Sıbt İbnü’l Cevzi, Mir’atü’z Zeman fi Tarihi’l-Ayan, C.II, 405. 
550 Koca, Türkiye Selçukluları Tarihi II, Malazgirt’ten Miryokelafon’a, 41; Sevim, Anadolu Fatihi 

Kutalmışoğlu Süleyman Şah,  27; Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 81-89. 
551 Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 61. 
552 Sevim, Anadolu Fatihi Kutalmışoğlu Süleyman Şah, 30. 



96 

 

Bu fetih hareketlerinden sonra Süleyman Şah’ın hedefi, Şerefüddevle Müslim ve 

Tutuş’un da hedefinde olan Antakya olmuştur. Antakya’da hüküm süren Brachsmios’un 

oğlu ve Antakya şıhnesinin daveti üzerine az bir kuvvetle Antakya’ya gelen Süleyman 

Şah, harp etmeden şehri ele geçirmiştir. Daha sonra kendisine katılan takviye kuvvetlerle 

Süleyman Şah, Antakya çevresinde fetihlere devam etmiştir. Büyük Selçuklu Devleti 

adına Antakya’nın vergisini alan Şerefüddevle Müslim, Antakya’yı ele geçiren Süleyman 

Şah’tan bu vergiyi talep etmiştir. Bu talebi reddedilen Şerefüddevle Müslim, Antakya’yı 

kuşatmak üzere yanında Çubuk Bey’in kuvvetleriyle harekete geçmiştir. Süleyman Şah 

ise bunun üzerine ordusuyla Şerefüddevle Müslim’i karşılamaya çıkmış ve 1085 yılının 

Haziran ayında iki ordu karşılaşmıştır. Çubuk Bey’in, kuvvetleriyle Süleyman Şah 

tarafına geçmesiyle Şerefüddevle Müslim ağır bir mağlubiyete uğramıştır.553 Müslim’in 

hayatını kaybettiği bu çarpışmadan sonra Süleyman Şah, Halep’i ele geçirmek üzere 

hareket etmiştir. Büyük Selçuklular ve vasallarıyla karşı karşıya gelen Süleyman Şah, 

1086 yılında Halep’i kuşatmıştır. Halep’in idaresini elinde bulunduran el-Huteyti, 

Şam’da bulunan Suriye Selçuklu Meliki Tutuş’tan yardım istemiştir. Daha önce 

bahsedildiği üzere Anadolu için Süleyman Şah’a karşı düşmanlık besleyen Artuk Bey ile 

birlikte harekete geçen Tutuş, Ayn Seylem mevkiinde Süleyman Şah’ı mağlup etmiştir. 

Bu savaşta hayatını kaybeden Süleyman Şah, Tutuş tarafından Halep kapısına yakın bir 

yere tazimle defnedilmiştir.554 

Süleyman Şah vefat etmeden önce yerine hükümdar naibi olarak Ebu’l Kasım’ı 

bırakmıştı. Süleyman Şah’ın yaptığı Drakon Anlaşması’nı bozarak Bizans’a saldıran 

Ebu’l Kasım, kardeşini de Kapadokya’ya vali olarak atamıştı. Ebu’l Kasım’ın donanma 

kurma ve deniz yoluyla da Bizans’ı sıkıştırma hamlesi üzerine Aleksios tarafından barış 

teklifi yapıldı. Bu teklifin Ebu’l Kasım tarafından reddedilmesi üzerine Bizans, Türk asıllı 

Tatikos komutasında bir orduyla İznik’i muhasara etti. Bu sırada Sultan Melikşah 

tarafından gönderilen Porsuk Bey’in İznik’e hareket ettiği haberini alan Bizans kuşatmayı 

kaldırdı. Bu defa Bizans yerine Selçuklu ordusu tarafından kuşatılan Ebu’l Kasım, 

Aleksios’tan yardım istedi. Kuşatmayı nihayete erdiremeyen Selçuklular, Bozan Bey’i de 

İznik’e artçı güç olarak gönderdi. Ebu’l Kasım, yerine kardeşi Ebu’l Gazi’yi bırakıp; 

                                                 
553 Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 73-74; Sevim, Anadolu Fatihi Kutalmışoğlu Süleyman Şah, 36; 

İbnül Esir, el Kamil fî’t-Tarih, C.VIII, 436-437. 
554 Anna Komnena, Alexiad, çev., Bilge Umar, (İstanbul: İnkılap Kitabevi, 1996), 197; İbnül Esir, el Kamil 

fî’t-Tarih, C.VIII, 443-444; Müneccimbaşı, Camiüd Düvel, Selçuklular Tarihi, Horasan-Irak, Kirman, ve 

Suriye Selçukluları, C.I, 215. 



97 

 

İsfahan’a, sultana bağlılık arz etmek ve aman dilemek için gitse de dönüşte öldürülerek 

hayatını kaybetti. Süleyman Şah ile birlikte Ayn Seylem mücadelesinde esir olan I. Kılıç 

Arslan’ın dönüşüne kadar Ebu’l Gazi, Anadolu Selçuklu Devleti’ni yönetti.555 

Melikşah’ın vefat etmesinden sonra Anadolu’ya gelen Kılıç Arslan ve kardeşi Kulan 

Arslan’ın İznik’in kuşatıldığı bir sırada yanlarında ciddi bir Türkmen kitlesiyle İznik’e 

gelmeleri sevinçle karşılanmıştır. Ebu’l Gazi, muhafaza ettiği hükümeti I. Kılıç Arslan’a 

teslim etmiş ve I. Kılıç Arslan sultan unvanını alarak Anadolu Selçuklu Devleti’nin 

başına geçmiştir.556 

İlk faaliyet olarak Bizans ordusunu İznik’ten uzaklaştıran I. Kılıç Arslan, Çaka Bey ile 

iyi ilişkiler geliştirse de, güçlenmesini istemediğinden bir davet esnasında Çaka Bey’i 

öldürdü.557 Bizans ile de ittifak kuran I. Kılıç Arslan Malatya’ya yönelerek Danişmendli 

hâkimiyetinin geniş sahalara ulaşmasını engellemek istiyordu. Bizans taraftarı bir Ermeni 

tarafından idare edilen Malatya’yı kuşatan I. Kılıç Arslan, Haçlıların İznik civarına 

gelmesi üzerine kuşatmayı kaldırarak hızla İznik’e geri döndü.558 İznik’i kuşatan Haçlı 

birlikleri karşısında başarısız olan I. Kılıç Arslan geri çekildi ve İznik’te kalan Türkler, 

şehri teslim etme karşılığında kuşatmadan çıktı.559 Anadolu’daki diğer beyliklerin ve 

Türkmenlerin desteği ile Eskişehir önlerinde yeniden Haçlılara karşı duran I. Kılıç 

Arslan, yine mağlup oldu ve Haçlıların Kudüs’e kadar ulaşmasına engel olamadı. Netice 

itibarıyla Urfa, Antakya ve Kudüs Haçlıların eline geçmiş oldu.560 

Haçlıların İznik’i ele geçirmesinden sonra Anadolu Selçuklu başkenti Konya’ya taşındı 

ve devletin yıkılışına kadar başkent olarak kaldı. Haçlıların Anadolu’daki faaliyetlerine 

karşı başarılı mücadeleler veren Anadolu beyliklerinden Danişmendlilerin bir Haçlı 

birliğini mağlup edip komutanlarını esir alması üzerine Haçlılar tekrar Anadolu’ya girdi. 

Anadolu’ya gelen yeni Haçlı birliklerini, Danişmendli Gümüştekin Ahmed Gazi ile 

                                                 
555 Anna Komnena, Alexiad, 197-198; Işın Demirkent, Türkiye Selçuklu Hükümdarı Sultan I. Kılıç Arslan, 

(Ankara: TTK, 1996), 9; Güray Kırpık, Hasan Akyol, “Kutalmışoğlu Süleymanşah”, Selçuklu Tarihi El 

Kitabı, ed., Refik Turan, (Ankara: Grafiker Yayınları, 2016), 287-288. 
556 Anna Komnena, Alexiad, 206. 
557 Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 97-98; Koca, Türkiye Selçukluları Tarihi II, Malazgirt’ten 

Miryokelafon’a, C.II, 69-70 
558 Gregory Abu’l Farac, Abu’l Farac Tarihi, C.I, 335-337; Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 98. 
559 Sevim-Yücel, Türkiye Tarihi Fetih, Selçuklu ve Beylikler Dönemi, 112-113; Demirkent, Türkiye 

Selçuklu Hükümdarı Sultan I. Kılıç Arslan, 27-28. 
560 Güray Kırpık, Hasan Akyol, “I. Kılıç Arslan (1092-1107)”, Selçuklu Tarihi El Kitabı, ed., Refik Turan, 

(Ankara: Grafiker Yayınları, 2016), 291. 



98 

 

birlikte Amasya ve Ereğli civarında mağlup eden I. Kılıç Arslan, Anadolu’da yaşayan 

halkın tekrar Selçuklu Devleti’ne güven duymasını ve buhranın aşılmasını sağlamıştır.561 

I. Kılıç Arslan, Bizans ile yaptığı anlaşma ile batıya ilerlemekten vazgeçerek Doğu ve 

Güneydoğu Anadolu üzerine yöneldi. Maraş ve Elbistan’ı Haçlılardan alan I. Kılıç 

Arslan, daha sonra Haçlılar ile mücadelesinde müttefiki olan Danişmendli Ahmed Gazi 

üzerine giderek Malatya’yı teslim aldı.562  

Malatya’nın teslim alınması ile Anadolu Selçuklu Devleti sınırları Büyük Selçuklu 

Devleti’ne dayanmıştı. Hâkimiyet sahalarının birleşmesi ile ortaya çıkan rekabet 

neticesinde Musul’u ele geçirme meselesi Çavlı Bey ile I. Kılıç Arslan’ı karşı karşıya 

getirdi. Malatya’dan Musul’a hareket eden I. Kılıç Arslan, Nusaybin’de Çavlı Bey 

komutasındaki Büyük Selçuklu kuvvetlerini mağlup etti. Musul’a girerek hutbeyi kendi 

adına okutan I. Kılıç Arslan’ın bu hareketle hedefinin Büyük Selçuklu Devleti tahtını ele 

geçirmek arzusu olduğu düşünülebilir. Musul’un I. Kılıç Arslan tarafından ele 

geçirilmesinin ardından büyük bir ordu toplayan Emir Çavlı, Musul’a doğru harekete 

geçti. İki ordu Habur Nehri kenarında karşılaştı ve I. Kılıç Arslan mağlup oldu. Kaçarken 

Habur Nehri’ne yönelen I. Kılıç Arslan, zırhlarının ağırlığı nedeniyle boğularak hayatını 

kaybetti.563  

I. Kılıç Arslan oğlu Şahinşah’ı Musul’a melik olarak tayin etmişti. Emir Çavlı tarafından 

Musul’un ele geçirilmesi üzerine Şahinşah, İsfahan’a Sultan Muhammed Tapar’ın yanına 

gönderilmişti.564 Anadolu’nun başsız kalması üzerine Muhammed Tapar tarafından 

Anadolu’ya gönderilen Şahinşah, İsfahan’dan ayrılarak ile önce Malatya’da kardeşi 

Tuğrul Arslan’ın hâkimiyetine son vermiş daha sonra da Konya’ya gelerek tahta geçip 

Anadolu Selçuklu Devleti’nin hükümdarı olmuştur.565 

                                                 
561 Anna Komnena, Alexiad, 346; Demirkent, Türkiye Selçuklu Hükümdarı Sultan I. Kılıç Arslan, 36-49. 
562 Gregory Abu’l Farac, Abu’l Farac Tarihi, C.I, 342; Demirkent, Türkiye Selçuklu Hükümdarı Sultan I. 

Kılıç Arslan, 49-52. 
563 İbnül Esir, el Kamil fî’t-Tarih, C.IX, 106-107; Demirkent, Türkiye Selçuklu Hükümdarı Sultan I. Kılıç 

Arslan, 56-58. 
564 Koca, Türkiye Selçukluları Tarihi II, Malazgirt’ten Miryokelafon’a,  C.II, 96. 
565 Şahinşah’ın İsfahan’dan ayrılması ile ilgili bazı kaynaklarda farklı bilgiler mevcuttur. Bu husus ile ilgili 

bahsettiğimiz gibi Muhammed Tapar tarafından Anadolu’nun başsız kalması üzerine Şahinşah’ın tekrar 

Anadolu Selçuklu Devleti’nin başına geçmek üzere gönderilmesi veya İran’da ordu karargâhında esaret 

altında bulunurken kaçtığı rivayet edilmiştir. Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 149-150; Koca, 

Türkiye Selçukluları Tarihi II, Malazgirt’ten Miryokelafon’a, 99; Muharrem Kesik, “Sultan Melikşah 

(Şahinşah) ve Sultan I. Mesud Dönemleri”, Türkler Ansiklopedisi. (Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 2002), 

C.VI, 547. 



99 

 

Şahinşah Anadolu’ya gelen Türkmenlerin de desteğini alarak kaybedilen İznik’i almak 

üzere harekete geçmiştir. Bunun karşılığında da Bizans İmparatoru Aleksios, Selçukluları 

arkalarından vurmak üzere Eskişehir ve Alaşehir üzerinden hareket ederek bir netice 

alamadan Konstantinapolis’e geri dönmüştür. Balkanlardaki karışık durumu çözdükten 

sonra tekrar Anadolu’ya yönelen Aleksios, Türklerin verdikleri başarılı mücadeleler 

karşısında zayıf düşen ordusuna güvenememiş ve bir anlaşma yapmaya razı olmuştur. 

Esasen burada avantajlı durumda olan Şahinşah’ın anlaşma zemini aramasının altında 

yatan sebepler başkadır. Danişmendlilerin desteğini alan Şahinşah’ın kardeşi Mesud, 

esaretten kurtularak Anadolu Selçuklu tahtını ele geçirmek üzere hareket etmiştir. Bizans 

kuvvetlerini yok etmek üzere olan Şahinşah, bu durum üzerine kardeşi Mesud ile ilgili 

bilgi almak üzere öncü bir birlik yollasa, haber alamadan Ilgın yakınlarında Mesud 

tarafından tuzağa düşürülmüş ve ele geçirilerek öldürülmüştür. Bu sonuç ile Sultan 

Mesud ile Anadolu Selçuklularında yeni bir devir başlamıştır.566 

Anadolu Selçuklularının dördüncü hükümdarı olan Sultan İzzeddin Mesud, 1116’da tahtı 

ele geçirmiş ve tahta çıkarken desteğini aldığı kayınpederi Danişmendli Emir Gazi ile 

ittifak yapmak zorunda kalmıştır. Abbasi Halifesi’nin de itibar ederek melik unvanı 

verdiği Emir Gazi’nin bu dönem Anadolu’nun en önemli hükümdarı olduğu 

görülmektedir.567  Mesud, Emir Gazi’nin gölgesinde kalmış; kardeşleri Tuğrul Arslan’ın 

Malatya’da, Arab’ın ise Ankara’da hüküm sürmesine dahi ses çıkaramamıştır.568  

Selçuklularda olduğu gibi bu dönem Bizans’ta da bir hükümdar değişikliği yaşanmış, 

Aleksios’un yerine II. Ioannes Komnenos, Bizans tahtına oturmuştur.569 Bu değişiklik 

Bizans başkentinde işlerin nizama girmesini ve Bizans’ın tekrar Anadolu üzerine harekete 

geçmesini beraberinde getirmiştir. Komnenos’un komutanlarından Aksukhos, önce 

Denizli’yi daha sonra Uluborlu’yu ele geçirerek Anadolu Selçukluları’nı batıdan gelecek 

tehditlere açık hale getirmiştir.570 Peçeneklerin Balkanlardaki faaliyetleri imparatorun 

tekrar İstanbul’a dönmesini sağlamış ve bu durum Selçuklulara nefes aldırmıştır. 

                                                 
566 Anna Komnena, Alexiad, 453-458; Koca, Türkiye Selçukluları Tarihi II, Malazgirt’ten Miryokelafon’a, 

100-108; Ali Sevim-Yaşar Yücel, Türkiye Tarihi Fetih, Selçuklu ve Beylikler Dönemi, (Ankara: TTK, 

1989), 119; Kesik, “Sultan Melikşah (Şahinşah) ve Sultan I. Mesud Dönemleri”, 552.  
567 Hakkı Dursun Yıldız, “Anadolu Selçuklu Devleti”, Türk Dünyası El Kitabı, (Ankara: Türk Kültürünü 

Araştırma Enstitüsü Yayınları, 1992), 286-287. 
568 Koca, Türkiye Selçukluları Tarihi II, Malazgirt’ten Miryokelafon’a, C.II, 109. 
569 Ebu Abdullah b. Muhammed b. Ali Azimi, Azimi Tarihi Selçuklularla İlgili Bölümler, yay., Ali Sevim,  

(Ankara: TTK, 1988), 49. 
570 Koca, Türkiye Selçukluları Tarihi II, Malazgirt’ten Miryokelafon’a, C.II, 09-110; Ioannes Kinnamos, 

Historia, çev., Işın Demirkent, (Ankara: TTK, 2001), 6-7; Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 161. 



100 

 

İmparatorun Balkanlarla uğraşmasını fırsat bilen Danişmendli Emir Gazi ve Sultan 

Mesud Malatya’yı 1124 yılında ele geçirmiştir.571 Kardeşinin elindeki Malatya’yı 

Danişmendlilerin almasına destek olan Sultan Mesud’un burada temel amacı, Anadolu 

Selçuklu tahtı için rakibi olan kardeşi Tuğrul Arslan’dan kurtulmak istemesi olmalıdır. 

Mesud kardeşinden kurtulsa da Malatya gibi büyük bir kentin Danişmendli eline 

geçmesine razı olmak durumunda kalmış, bu sayede Danişmendliler Anadolu’daki en 

büyük güç haline gelmiştir. Malatya’nın Emir Gazi’nin eline geçmesi üzerine 30.000 

kişilik bir kuvvetle harekete geçen Mesud’un diğer kardeşi Arab, Mesud’u mağlup edip 

Konya’yı kuşatmış olsa da Emir Gazi’nin Mesud’a verdiği destek ile başarıya ulaşamamış 

ve dahi Ankara-Kastamonu-Çankırı gibi hâkim olduğu bölgeler de Emir Gazi’nin eline 

geçmiştir.572  

Kardeşlerinden kurtulma pahasına Anadolu’nun tahakkümünü Emir Gazi’ye 

bırakan Mesud, 1134 yılında Emir Gazi’nin ölümüne kadar silik bir görüntü çizmiştir. 

Emir Gazi’nin yerine geçen oğlu Muhammed, Selçuklu Sultanı Sancar tarafından melik 

ilan edilmiş; Mesud ise babası Emir Gazi ile olduğu gibi Muhammed ile de ittifaka devam 

ederek Danişmend tahakkümünden kurtulmak için doğru zamanı beklemiştir.573 Bu fırsat 

1143 yılında Melik Muhammed’in ölümü ile ortaya çıkmış ve Danişmendiler arasındaki 

taht kavgalarını fırsat bilen Mesud, harekete geçmiştir. Önce Melik Muhammed’in 

kardeşi Yağıbasan’ın elindeki Sivas’ı ele geçirmiş, daha sonra diğer kardeş Ayn’üd 

Devle’nin elindeki Malatya’yı kuşatmıştır.574 Bu kuşatma devam ederken Komnenos’un 

Kudüs seferine çıkması üzerine kuşatmayı kaldıran Mesud, imparatorun ölmesi ile tekrar 

saldırıya geçerek Elbistan ve Ceyhan’ı ele geçirmiş; buraları oğlu Kılıç Arslan’ın 

idaresine bırakmıştır.575 Bu fetihler ile Danişmendlilerden Anadolu’daki üstünlüğü geri 

alan Selçuklular, doğudaki fetih hareketlerine devam etmişlerdir.  

II. Ioannes Komnenos’un yerine Bizans tahtına oturan Manuel Komnenos, 

Türkleri Anadolu’dan atmak üzere başkent Konya’ya gelip şehri kuşatma altına almış 

fakat yeni bir Haçlı Seferi’nin başladığı haberini alması üzerine tekrar İstanbul’a 

                                                 
571 Kesik, “Sultan Melikşah (Şahinşah) ve Sultan I. Mesud Dönemleri”, C.VI, 552. 
572 Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 169; Kesik, “Sultan Melikşah (Şahinşah) ve Sultan I. Mesud 

Dönemleri”, C.VI, 554; Koca, Türkiye Selçukluları Tarihi II, Malazgirt’ten Miryokelafon’a, C.II, 112-113; 

Ebu’l Ferec, Ebu’l Ferec Tarihi, çev., Ömer Rıza Doğrul, (Ankara: TTK, 1950), C.II, 361. 
573 Merçil, Müslüman Türk Devletleri Tarihi, 120. 
574 Urfalı Mateos, Vekayi-nâmesi (952-1136) ve Papaz Grigor'un Zeyli (1136-1162), 296; Turan, 

Selçuklular Zamanında Türkiye, 177. 
575 Ebu’l Ferec, Ebu’l Ferec Tarihi, C.II, 377; Merçil, Müslüman Türk Devletleri Tarihi, 121. 



101 

 

dönmüştür.576 Haçlı birliklerine karşı başarılı mücadeleler veren Sultan Mesud, 

Danişmendlileri itaat altına almış 1155 yılında vefat ettiğinde arkasında aktif ve güçlü bir 

Anadolu Selçuklu Devleti bırakmıştır.577 Sultan Mesud, ölmeden önce Türk devlet 

geleneğine göre ülkesini üçe pay ederek evlatları arasında dağıtmış ve II. Kılıç Arslan’ı 

sultan ilan ederek diğer kardeşlerin ona tabi olmasını sağlamıştır.578 

II. Kılıç Arslan, metbu hükümdar olarak Konya’da rahatça tahtına kurulsa da kardeşleri 

ile arasında sorunların çıkması uzun sürmemiştir. Bu nedenle kardeşleri ve ona tabi 

beyleri bertaraf etmek üzere harekete geçmiş; kardeşi Devlet’i boğdurduğu gibi babasının 

büyük komutanlarını ve yardımcılarını da öldürtmüştür. Bu durum karşısında 

Danişmendli Yağıbasan, Kılıç Arslan’ın diğer kardeşi Şahinşah ile ittifak yaparak avantaj 

elde etmek istese de doğudaki Ermeni tehdidi üzerine bu sorun fazla uzun sürmemiştir. 

II. Kılıç Arslan siyasi mahareti sayesinde Danişmendli ve Ermeni sorununu hallederek, 

saltanatını tehdit eden bütün faktörleri ortadan kaldırmıştır.579 

Sultan II. Kılıç Arslan’ın daha önce mağlup ederek tahakkümü altına aldığı Anadolu’daki 

kuvvetlerle geniş tabanlı bir ittifak oluşturan Bizans, Anadolu Selçuklu Devleti’nin zor 

duruma düşmesini sağlamış ve birçok cephede savaş veren Kılıç Arslan’ın geri adım 

atmasını sağlamıştır.580 Bizans’ın üstünlüğünü kabul etmek zorunda kalan II. Kılıç Arslan 

siyasi bir manevra ile İstanbul’a gidip imparatorla görüşme yapmak arzusunu Bizans’a 

iletmiş ve kabul görmesi üzerine büyük bir heyetle İstanbul’a gitmiştir.581 II. Kılıç Arslan, 

iki ayı aşkın bir süre kaldığı İstanbul’dan bir anlaşma yaparak ayrılmıştır.582 Aleyhe 

şartların da bulunduğu anlaşma Selçukluları, Anadolu’da karşılarında teşkil edilen ittifaka 

karşı muhafaza etmiş ve Anadolu’daki birliği sağlamak arzusu ile yapacağı manevralarda 

geriden gelecek Bizans tehdidi konusundaki belirsizliği ortadan kaldırmıştır.583 

                                                 
576 Steven Runciman, Haçlı Seferleri Tarihi, çev., Fikret Işıltan, (Ankara: TTK, 1987), C.II, 220. 
577 Koca, Türkiye Selçukluları Tarihi II, Malazgirt’ten Miryokelafon’a, C.II, 154. 
578 Urfalı Mateos, Vekayi-nâmesi (952-1136) ve Papaz Grigor'un Zeyli (1136-1162), 308. 
579 Sevim-Yücel, Türkiye Tarihi Fetih, Selçuklu ve Beylikler Dönemi, 130; Urfalı Mateos, Vekayi-nâmesi 

(952-1136) ve Papaz Grigor'un Zeyli (1136-1162), 313. 
580 Osman Turan, “Kılıç Arslan II. İzz Al-Din”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, 1955), C.VI, 688.  
581 Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 227; Muharrem Kesik, “Türkiye Selçuklu Sultanı II. Kılıç 

Arslan’ın İstanbul’u Ziyareti ve Türkler’in Tarihte İlk Uçuş Denemesi (1162)”, Belleten LXVI/247, (2002): 

1. 
582 Koca, Türkiye Selçukluları Tarihi II, Malazgirt’ten Miryokelafon’a, C.II, 168; İbrahim Hakkı Konyalı, 

Abideleri ve Kitabeleri ile Niğde Aksaray Tarihi, (İstanbul: Fatih Yayıncılık Matbaa, 1974), C.I, 293. 
583 Mehmet Ali Çakmak-Rıfat Dağlı, “II. Kılıç Arslan Zamanında Türkiye Selçuklu Devleti (1155-1192)”, 

Selçuklu Tarihi El Kitabı, ed., Refik Turan, (Ankara: Grafiker Yayınları, 2016), 321; Abdulhaluk Çay, II. 

Kılıç Arslan, (Ankara: Kültür Turizm Bakanlığı Yayınları, 1987), 59. 



102 

 

Bu anlaşmadan sonra Anadolu’da Türk birliğini tesis etmek üzere hareket geçen II. Kılıç 

Arslan, önce 1163 yılında Sivas’ı ele geçirmiştir. Daha sonra Ankara-Çankırı’da hüküm 

süren kardeşi Şahinşah’ın üzerine yürüyen II. Kılıç Arslan, Ankara civarını ele geçirip 

Zengi Nureddin Mahmud’a sığınan kardeşinin çocuklarını hapsettirmiştir.584 Danişmend 

Meliki Yağıbasan’ın ölmesi üzerine Danişmendlilerin hâkim olduğu şehirlerin üzerine 

fetih hareketlerine devam edildi. Danişmendlilerin koruyucusu konumunda olan 

Nureddin Mahmud’un vefatına kadar devam eden çatışmalar, 1175 yılında II. Kılıç 

Arslan’ın Danişmendlilerin hüküm sürdüğü illeri ele geçirip beyliğe son vermesine kadar 

devam etmiştir. 1175 yılında Danişmendlilerin ortadan kaldırılması Anadolu’da Selçuklu 

tahakkümünün korunması açısından önemli bir aşama olmuştur. Bundan sonra diğer 

beyliklerle akrabalık kuran veya cebren itaat alma yoluna giden Selçuklular, 

hâkimiyetlerini tüm Anadolu’ya kabul ettirmişlerdir.585 

II. Kılıç Arslan Anadolu’daki hâkimiyet mücadelesine son verdikten sonra, Bizans’la 

yaptığı anlaşmanın yükünden kurtulmak üzere Bizans üzerine baskı kurmaya başladı.586 

Bu durum üzerine kendisine sığınan Şahinşah ve Danişmendli Zunnün’u bir orduyla 

Amasya üzerine gönderen imparator sonuç alamayınca, büyük bir ordu hazırlayarak  

Selçuklu üzerine hareket etmeye karar vermiştir.587 II. Kılıç Arslan’ın artık Anadolu’da 

çok mühim bir kuvvet haline gelmesi ve siyasi dengeyi değiştirmesi üzerine tedbir almak 

zorunda kalan Bizans, sorunu temelinden çözmek istiyordu. Siyasi girişimlerinden sonuç 

alamayan II. Kılıç Arslan da büyük bir savaşın kaçınılmaz olduğunu görerek bütün 

imkânlarıyla savaşa hazırlanmıştı.588 Büyük Bizans ordusunu meydan savaşı yapmadan 

önce yıpratmak isteyen Selçuklular, küçük birliklerin gerçekleştirdiği vurkaç 

hareketleriyle düşmana yıpratma saldırıları düzenliyordu. 17 Eylül 1176’da eski bir kale 

olan Miryokefalon civarında Tzybritxe Geçidi’nde Selçuklular, Bizans ordusunu pusuya 

düşürdü.589 Etrafı çevrilen Bizans ordusunun büyük zayiatlar verdiği savaş akşama kadar 

sürdü. Ertesi gün durumun vahametini fark eden imparator, barış teklifinde bulunmak 

                                                 
584 Çakmak-Dağlı, “II. Kılıç Arslan Zamanında Türkiye Selçuklu Devleti (1155-1192)”, 320; Çay, II. Kılıç 

Arslan, 42. 
585 Koca, Türkiye Selçukluları Tarihi II, Malazgirt’ten Miryokelafon’a, 170; Sevim, Anadolu’nun Fethi 

Selçuklular Dönemi, 148. 
586 Khoniates Niketas, Historai, çev., Fikret Işıltan, (Ankara: TTK, 1995), 85-86. 
587 İbnu’l Ezrak, Meyyafarikin ve Amid Tarihi (Artuklular Kısmı), çev., Ahmet Savran, (Erzurum: Atatürk 

Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1992), 182. 
588 Turan, “Kılıç Arslan II. İzz Al-Din”, 693. 
589 Ramazan Topraklı, Değişen Coğrafya ve Miryokefalon Savaşı, (Ankara: Semih Ofset, 2010), 87. 



103 

 

zorunda kaldı. Yapılan anlaşma gereğince Bizans Eskişehir ve Gümüşsuyu kalelerini terk 

edecek ve ağır bir savaş tazminatı ödeyecekti.590 Miryokefalon Savaşı ile Bizans büyük 

bir hezimete uğratılmış, toprak kazancı olmamasına rağmen bu zafer Anadolu’nun Türk 

yurdu olmasını sağlayarak Bizans’ın savunma durumuna geçmesine yol açmıştır.591 Bu 

zafer ile artık Selçuklu medeniyetinin ve iktisadi gelişimin önü de açılmıştır. 1188’de 

imparatorun ölümüyle yine baş gösteren iç karışıklıklardan faydalanan Selçuklular, Ege 

sahilleri dâhil Batı Anadolu’yu ele geçirmişlerdir.592 

Bu tarihlerde Eyyubilerin Kudüs’ü ele geçirme çabaları ve neticesinde 1187 yılında 

Selahaddin Eyyubi tarafından Kudüs’ün fethedilmesi yeni bir Haçlı oluşumuna sebebiyet 

vermiştir.593 Düzenlenen III. Haçlı Seferi’nde kara yolunu kullanmak zorunda olan 

Haçlılar, Selçuklu topraklarından geçmek zorundaydı. Bu durumu tehdit gören ve yaşı 75 

olan II. Kılıç Arslan bir anlaşma yaparak Haçlıların ülkesine zarar vermesini engellemek 

istiyordu.594 Anlaşma yapılsa da bazı Türkmenlerin saldırısına uğrayan Haçlılar, birçok 

çarpışma sonucunda başkent Konya’ya girdi ve Konya’yı yağmaladı. Bu durum 

karşısında anlaşmaya razı olan Selçuklular, çok büyük zarara uğradı. Kudüs’e doğru 

yoluna devam eden Haçlı birlikleri, Alman İmparatoru Friedrich Barbossa’nın Silifke 

Çayı’nda boğulması üzerine dağıldı. Selçuklular, III. Haçlı Seferi ile büyük zararlara 

uğrasalar da bu çarpışmaların neticesinde Selahaddin’in karşısına çıkacak Haçlı 

ordusunun bir kolunun dağılmasına vesile olmuşlardır.595 

II. Kılıç Arslan’da yaşının oldukça ilerlemesiyle, tıpkı babası Mesud gibi ülkeyi Türk 

gelenekleri uyarınca on bir oğlu arasında taksim etmiştir. Bu taksimin neticeleri ne Kılıç 

Arslan ne de çocukları açısından müspet olmamıştır. Aldığı karar ile oğulları arasındaki 

taht kavgasının ortasında biçare kalan Kılıç Arslan, yaşının çok ilerlemesine rağmen 

devleti içinde bulunduğu parçalanmış vaziyetten kurtarmaya gayret etmiştir. Veliaht ilan 

                                                 
590 Khoniates Niketas, Historai, 131. 
591 Feridun Dirimtekin, “Selçukluların Anadolu’da Yerleşmelerini ve Gelişmelerini Sağlayan İki Zafer”, 

Malazgirt Armağanı, (Ankara: TTK, 1993), 257. 
592 Mehmet Şeker, Fetihlerle Anadolu’nun Türkleşmesi ve İslamlaşması, (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 1991), 52; Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, s.239-240. 
593 Erdoğan Merçil, “Türkiye Selçukluları”, Türkler Ansiklopedisi. (Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 

2002), C.VI, 512. 
594 Koca, Türkiye Selçukluları Tarihi II, Malazgirt’ten Miryokelafon’a, 208. 
595 İbnü’l Esir, el Kâmil fî’t-Tarih, C.XII, 51; Ali Öngül, Selçuklular Tarihi II, (Manisa: Emek Matbaası, 

2007), 87; Âmin Maalouf, Arapların Gözünden Haçlı Seferleri, çev., Ali Berktay, (İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları, 2006), 192. 



104 

 

ettiği en küçük oğlu Gıyaseddin Keyhüsrev ile birlikte bir diğer oğlu Kutbettin’i kuşattığı 

sırada, Aksaray’da 1192 yılında vefat etmiştir.596 

1192’de II. Kılıç Arslan’ın veliaht ilan ettiği Gıyaseddin Keyhüsrev tahta geçse de II. 

Rükneddin Süleyman Şah, kardeşlerinin de desteğini alarak 1197’de Konya’yı kuşattı ve 

tahta geçti. II. Rükneddin Süleymanşah 7 yıllık iktidarında kardeşleriyle ve Anadolu’daki 

Türk beylikleriyle mücadele etti. Gürcistan seferine çıktığı esnada 1204 yılında vefat etti 

ve yerine III. İzzeddin Kılıç Arslan geçti. Çok kısa süren saltanatı sırasında Selçuklu ileri 

gelenlerinin Gıyaseddin Keyhüsrev’i tahta geçirme çabaları karşısında çaresiz kalan III. 

İzzeddin Kılıç Arslan’ın saltanatı da 1205’te sona erdi.597 

İkinci defa Anadolu Selçuklu tahtına oturan Gıyaseddin Keyhüsrev’in, yeğeni III. 

İzzeddin Kılıç Arslan’ı ortadan kaldırdıktan sonra ilk faaliyeti Karadeniz ticaret yolunun 

güvenliğini sağlamak olmuştur.598 IV. Haçlı Seferi sonucunda kurulan İznik Bizans 

Devleti ile bir anlaşma yapan Gıyaseddin, İznik hükümdarı Laskaris ile ittifak kurarak 

Bizans İmparatoru Aleksios’u mağlup etmiştir. Karadeniz’den sonra Akdeniz’de de 

güvenliği tesis etmek isteyen Gıyaseddin Antalya’yı 1207 yılında ele geçirip Kıbrıs 

Haçlıları ile ticari anlaşmalar yapmıştır.599 Daha sonra Kilikya’daki Ermeniler üzerine 

sefer düzenleyen Gıyaseddin, çeşitli bölgeleri ele geçirmiştir. İznik Rum İmparatoru 

Laskaris, Gıyaseddin’in bu faaliyetlerini kendi ülkesinin geleceği için tehdit görmüştür. 

İstanbul’daki Bizans devleti ile de İznik Rumlarına karşı anlaşma yapan Gıyaseddin, 

yanında İznik tahtına geçirmek istediği III. Aleksios ile birlikte iken Alaşehir’de İznik 

Rum İmparatorluğu ordusu ile karşı karşıya gelmiştir. Bu mücadelede bir Frenk 

tarafından şehit edilen Gıyaseddin 1211 yılında Konya’da gömülmüştür.600 

Gıyaseddin Keyhüsrev’in savaş meydanında şehit olması ile bir müddet boşta kalan 

Selçuklu tahtı için Selçuklu ileri gelenleri Malatya Valisi olan büyük oğul İzzeddin 

Keykâvus uygun görülmüştür. Kayseri’ye gelerek burada saltanatı ilan eden İzzeddin 

Keykâvus, ilk olarak kardeşi Alâeddin Keykubât meselesini çözüme kavuşturmak için 

                                                 
596 Nejat Kaymaz, “Anadolu Selçuklularının İnhitatında İdare Mekanizmasının Rolü I-II”, Tarih 

Araştırmaları Dergisi II/2-3, (1964): 111-112;  Çakmak- Dağlı, “II. Kılıç Arslan Zamanında Türkiye 

Selçuklu Devleti (1155-1192)”, 341; Turan, “Kılıç Arslan II. İzz Al-Din”, 699. 
597 Gregory Abu’l Farac, Abu’l Farac Tarihi, C.II, 486; İbnü’l Esir, el Kâmil fî’t-Tarih, C.X, 292, 295. 
598 Tuncer Baykara, I. Gıyaseddin Keyhüsrev (1164-1211) Gazi-Şehit, (Ankara: TTK, 1997), 34.  
599 İbnü’l Esir, el Kâmil fî’t-Tarih, C.X, 328. 
600 Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 286-287; Tuncer Baykara, Anadolu’nun Selçuklular Zamanında 

Sosyal ve İktisadi Tarihi: Üzerine Araştırmalar, (İzmir: Ege Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, 

1990), 39. 



105 

 

hareket etmiştir.601 Kardeşinin direndiği Ankara Kalesi’ni uzun süre muhasara etmesine 

rağmen düşüremeyen İzzeddin Keykâvus, bir anlaşmayla kardeşini ikna etmiş ve 

Malatya’ya sürgüne göndermiştir. 1213 yılında artık Anadolu Selçuklu tahtının tek 

hâkimi İzzeddin Keykâvus olmuştur.602 

Bu meseleyi çözüme kavuşturan İzzeddin, yüzünü Anadolu’nun batı ve kuzey cihetlerine 

çevirdi. İznik’ten başlayarak Karadeniz sahilinde hükümranlık süren Rumlar iki devlet 

kurmuşlardı. İznik merkezli Laskaris Hanedanı ve Trabzon merkezli Aleksios 

Komnenos’un kurduğu bu şehir devletleri Karadeniz sahillerinde faaliyet göstermekte ve 

Anadolu Selçuklu için büyük tehdit oluşturmaktaydı. Nitekim İzzeddin’in babası da 

bunlarla mücadele ederken şehit düşmüştü. Bu yüzden ilk hedef olarak Aleksios’un 

hudutları taciz ettiği Sinop civarını belirleyen İzzeddin Keykâvus, 1214’te Sivas’a 

hareket etti. Bu sırada av partisinde bulunan Aleksios’un, İzzeddin’in keşif birliklerince 

yakalanıp esir edilmesi Sinop’un kolayca fetholunmasını sağladı.603 

Karadeniz’den başarıyla dönen İzzeddin, babasının şehadeti sırasında bir isyanla elden 

çıkan Antalya’yı geri almak üzere Akdeniz bölgesine yöneldi. Asilere Kıbrıs Frenk 

Krallığı’ndan yardımlar gelmesine rağmen Anadolu Selçukluları 1216’da Antalya’yı ele 

geçirdi.604 Sultan İzzeddin Keykâvus, Antalya seferine çıkmadan önce Ermeni Kontu 

Leon’un sınırları taciz ve yağmalama hareketleri üzerine hızlı bir hareketle Leon’un ele 

geçirdiği yerleri kurtarmıştı. Fakat sultan nihai bir harekât yapılması gerektiğine 

inanıyordu. Bu yüzden Antalya fethedildikten hemen sonra 1216 sonbaharında Çukurova 

civarında Kont Leon’un peşine düşen İzzeddin Keykâvus, kış gelmesiyle birlikte istediği 

sonucu alamadan Kayseri’ye döndü. Daha sonra 1217’de sultana bağlılık arz ederek 

tabilik şartlarını yerine getireceğini taahhüt eden Leon üzerine bir sefer daha yapılmaya 

gerek duyulmadı.605 

Anadolu Selçuklularının iktisadi politikaları açısından önemli bir yer olan Suriye ticaret 

yollarının kavşağı idi. Ticari ve siyasi açıdan Kuzey Suriye’ye yapılacak bir operasyon 

Anadolu Selçukluları için bir avantaj sağlayabilirdi. Bu nedenle ordusunu Elbistan 

                                                 
601 Cevdet Yakupoğlu, “Sultan I. İzzeddin Keykâvus (1211-1220)”, Selçuklu Tarihi El Kitabı, ed., Refik 

Turan, (Ankara: Grafiker Yayınları, 2016), 356-357. 
602 Aksarayi, Müsameret’ül Ahbar, 28. 
603 Cevdet Yakupoğlu, Kuzeybatı Anadolu’nun Sosyo-Ekonomik Tarihi (Kastamonu-Sinop-Çankırı-Bolu) 

XIII-XV. Yüzyıllar, (Ankara: Gazi Kitabevi, 2009,) 28-31. 
604 Osman Turan, Selçuklular Hakkında Resmi Vesikalar, (Ankara: TTK, 1988), 101-106. 
605 Yazıcızade Ali, Tevarih-i Ali Selçuk (Selçuklu Tarihi), haz., Abdullah Bakır, (İstanbul: Çamlıca 

Yayınları, 2009), 285-294.   



106 

 

Ovası’nda toplayan Sultan İzzeddin Keykâvus, Merzban-Raban-Telbaşir üzerinden 

Halep’e inecek ve şehri ele geçirmeye çalışacaktı.606 Sefer sonucunda akamete uğrayan 

İzzeddin Keykâvus, yıllarca yanında mücadele eden pek çok değerli komutanını da 

kaybetmişti. Başarısız sefer sonucunda Sivas’a çekilen ve moral bozukluğu ile hastalanan 

sultan ertesi yıl tekrar Halep’i ele geçirmek üzere hazırlık yapsa da rahatsızlanarak seferi 

yarıda kesmiş ve Sivas’a dönüş yolunda hayatını kaybetmiştir.607 

İzzeddin Keykâvus’un vefatından sonra Malatya’da sürgünde ve esaret altında olan 

Alâeddin Keykubât hapisten çıkarılarak Konya’da tahta geçirildi. Alâeddin Keykubât 

saltanatının hemen başında Moğol tehlikesi ile karşı karşıya kaldığı için tedbir alma 

gereği duymuş kale ve şehir surları yaptırmış, var olanları da tahkim ettirmiştir.608 

Eski Selçuklu Beyleri ile arasında rekabet baş gösteren Alâeddin Keykubât, bu beyleri 

Konya’ya davet ederek bir tertiple kimilerini idam ettirmiş, kimilerini ise tutuklatmıştır. 

Beyler ile iligli meseleyi çözüme kavuşturan Alâeddin Keykubât, 1225 yılında Ermeni 

Kont’u Leon’un topraklarını ve İçel’i ele geçirmiştir. Doğu Anadolu’ya da sefer 

düzenleyen Alâeddin Keykubât birçok bölgeyi ele geçirmiştir. Bu dönemde Doğu ve 

Güneydoğu’daki küçük beyliklerin kolayca Anadolu Selçuklu himayesine girerek, 

Selçukluları metbu olarak tanımalarının asıl nedeninin yaklaşan Moğol tehlikesi olduğu 

da düşünülmelidir.609 

Moğolların Karadeniz sahilindeki Kıpçak topraklarını yağmalamaları ve halka eziyet 

etmeleri üzerine Alâeddin Keykubât, Kastamonu’daki donanma ile ilk deniz aşırı seferini 

gerçekleştirmiştir. Suğdak Limanı’nın ele geçirilmesi Karadeniz’deki ticaretin de 

emniyete alınmasını sağlamıştır. Daha sonra Trabzon Rum Devleti üzerine yürüyen 

Alâeddin Keykubât, şehri kuşatmış; tabilik ve vergi karşılığında saldırıları 

durdurmuştur.610 

Karadeniz’i böylece kontrol altına alan Alâeddin Keykubât bu dönemde sınır komşusu 

olan Harzemşahlarla ilişki kurmuştur.611 Celalettin Harzemşah ile önce iyi ilişkiler 

                                                 
606 Yakupoğlu, “Sultan I. İzzeddin Keykâvus (1211-1220)”, 371. 
607 Yazıcızade Ali, Tevarih-i Ali Selçuk (Selçuklu Tarihi), 320-321; İbnü’l Esir, el Kâmil fî’t-Tarih, C.XII, 

308. 
608 Refik Turan, “Sultan Alâeddin Keykubât Dönemi ve Ehemmiyeti (1220-1237)”, Selçuklu Tarihi El 

Kitabı, ed., Refik Turan, (Ankara: Grafiker Yayınları, 2016), 387. 
609 Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 331, 339, 342, 347; Turan, “Sultan Alâeddin Keykubât Dönemi 

ve Ehemmiyeti (1220-1237)”, 391-392. 
610 Turan, “Sultan Alâeddin Keykubât Dönemi ve Ehemmiyeti (1220-1237)”, 390. 
611 Turan, Türkiye Selçukluları Hakkında Resmi Vesikalar, 82-95. 



107 

 

kurulmasına karşın, Celalettin’in Ahlat’ı talan etmesi üzerine Selçuklu’nun Sivas’ta hazır 

bekleyen ordusu harekete geçmiş ve 1230 yılında Yassıçemen’de Celalettin’i tarumar 

etmiştir.612 Celalettin’i mağlup ettikten sonra doğuda seferine devam eden Alâeddin 

Keykubât, Moğollarla sınır komşusu olmuştur. Moğollardan gelen metbuluk teklifini 

kabul etmeyen ve güneye doğru harekâtına devam eden Alâeddin Keykubât; Besni, Urfa, 

Harran, Siverek, Adıyaman, Rakka gibi şehirleri Eyyubiler’den ele geçirmiştir.613 Buna 

karşılık olarak Eyyubiler Kayseri’ye kadar ilerlemiş ve halkı katlederek yağma 

hareketlerinde bulunmuşlardır. Abbasi Halifesi’nin araya girmesiyle sulh olmuş, tam bu 

esnada bir bayram ziyafetinde Alâeddin Keykubât zehirlenerek öldürülmüştür.614 

Alâeddin Keykubât, ölmeden önce oğlu Kılıç Arslan’ı veliaht tayin etmiş olsa da, büyük 

oğlu Gıyaseddin buna razı olmamış ve bazı devlet erkânının da desteğini alarak 1237’de 

Anadolu Selçuklu sultanı olmuştur.615 Alâeddin Keykubât’ın küçük oğlu Kılıç Arslan’ı 

veliaht olarak tercih etmesinde Eyyubi Melikesi’nden doğmuş olmasının bir payı olabilir. 

Nitekim Sadettin Köpek ve sair beyler tarafından tahta geçirilen Gıyaseddin, Hristiyan 

bir anadan dünyaya gelmiştir.616 Aynı zamanda zayıf bir kişilik olduğu düşünülen 

Gıyaseddin’in tahta geçmesiyle Selçuklu beylerinden ihtiraslı olanların daha serbest 

hareket etme ve sultan yerine hükümet etme imkânı da ortaya çıkacaktır. Bu vesileyle 

Sadettin Köpek, II. Gıyaseddin Keyhüsrev’in ilk saltanat yıllarında sultanın gözdesi 

olmayı başarmış ve kendisine rakip olabilecek bütün devlet adamlarını tek tek bertaraf 

etmiştir.617 Bir hayli ihtiraslı olan Sadettin Köpek, ümera ve sultan üzerinde yakaladığı 

bu etkiyi dış bir zaferle taçlandırmak arzusu ile 1238 yılında Sumeysat’ı fethetmiştir. 

Parçalanmış Eyyubi topraklarında olan bu zayıf hedefi kolayca ele geçiren Sadettin 

Köpek, sağladığı güçle ümeradan bir çok üst düzey devlet adamını daha bertaraf etmiştir. 

Daha da ileri giden Sadettin Köpek, I. Gıyaseddin’in gayri meşru çocuğu olduğu 

dedikodusunu yayarak tahtı ele geçirmek istese de 1239 yılında düzenlenen bir suikastla 

ortadan kaldırılmıştır.618 

                                                 
612 Turan, “Sultan Alâeddin Keykubât Dönemi ve Ehemmiyeti (1220-1237)”, 391. 
613 Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 374-379;  
614 Turan, “Sultan Alâeddin Keykubât Dönemi ve Ehemmiyeti (1220-1237)”, 392. 
615 Gregory Abu’l Farac, Abu’l Farac Tarihi, C.II, 537. 
616 Osman Turan, “Keyhüsrev II”, İA, C.VI (1993), 620. 
617 İbni Bibi, El Evamirü’l Alaiye Fi’l-Umuri’l Alaiye, çev., Mürsel Öztürk, (Ankara: TTK, 1996), C.II, 19; 

Mehmet Ali Çakmak, “II. Gıyaseddin Keyhüsrev Zamanında Türkiye Selçuklu Devleti (1227-1246)”, 

Selçuklu Tarihi El Kitabı, ed. Refik Turan, (Ankara: Grafiker Yayınları, 2016), 398. 
618 Mehmet Ali Çakmak, “Anadolu Selçuklu Emirlerinden Sadettin Köpek’in Siyasi Entrikaları”, Prof. Dr. 

Kazım Yaşar Kopraman’a Armağan, (Ankara: Berikan Yayınları, 2003), 271-279. 



108 

 

Sadettin Köpek gailesinden kurtulan II. Gıyaseddin Keyhüsrev, Köpek’in şerrinden 

kurtulan beyleri tekrar devlet kademelerinde çeşitli görevlere getirerek asayişi ve düzeni 

sağlamaya çalışmıştır.619 Fakat kötü idarenin uzun sürmesi ile oluşan otorite boşluğu 

neticesinde Babai İsyanı patlak vermiş, düzenli iskân politikasının yapılamamasından 

ileri gelen başıboş güruh başkaldırmıştır. Sultan Kubadabad Sarayı’na kaçarak, 

Mubarüzziddin Armağanşah’ı asiler üzerine göndermiştir. Asilerin lideri yakalanıp asılsa 

da bir çarpışmada Armağanşah’ı mağlup edip öldüren asiler, Konya üzerine hareket 

etmiştir.620 Moğol tehlikesine karşı doğuda hazır tutulan birliklerin yardımı ile bertaraf 

edilen asiler, Anadolu Selçuklu Devleti’nin itibarını sarsmış ve güçsüz bir konuma 

düşürmüştür. Moğollar için ise iştah kabartıcı bir durumun ortaya çıkması üzerine Baycu 

Noyan, 1243 yılında Erzurum’u istila ve yağma etmiştir.621 Erzurum’un uğradığı kötü 

akıbet üzerine Anadolu Selçuklu Devleti, Moğollara karşı yapılacak topyekûn bir savaş 

için hazırlıklarını yaparak Sivas’a gelmiştir. 1243 yılında Kösedağ’da yapılan savaşta 

mağlup olan Selçukluların en önemli üslerinden birisi olan Sivas yağma ve istiladan 

kurtulamamıştır. Önce Konya’ya sonra da Antalya’ya kadar kaçan II. Gıyaseddin 

Keyhüsrev, devletin çözülmesine ve tabi unsurların ayrılmasına mani olamamıştır.622 Bu 

zafiyeti gören Ermeni Kontluğu ve Trabzon Rum Devleti, Moğollara bağlanmış; esir veya 

emanet olan Türkleri ve hanedan üyelerini de Moğollara teslim etmişlerdir. Ermenilerin 

bu hareketi üzerine Tarsus’u kuşatan II. Gıyaseddin Keyhüsrev, 1246 yılında aniden 

rahatsızlanarak hayatını kaybetmiştir.623 

II. Gıyaseddin Keyhüsrev’in eğlenceye düşkünlüğü ve Sadettin Köpek tarafından 

ümeranın bertaraf edilmesine göz yumması ile birlikte Anadolu Selçuklu Devleti, genel 

bir gerileme ve çöküş devresine girmiştir. II. Gıyaseddin Keyhüsrev öldüğünde geride üç 

küçük oğlu kalmıştır. Sultan sağlığında Alâeddin Keykubât’ı veliaht olarak tayin etmiş 

olsa da, Selçuklu devlet adamları eski Türk töresi gereğince büyük oğul II. İzzeddin 

Keykâvus’u tahta çıkarmıştır. Şemseddin İsfahani vezirlik makamına, Celaleddin 

Karatay ise saltanat naipliğine atanmıştır. Bu sırada Moğollarda da hükümdar değişikliği 

                                                 
619 Kaymaz, “Anadolu Selçuklularının İnhitatında İdare Mekanizmasının Rolü I-II”, 60. 
620 Ahmet Yaşar Ocak, Babailer İsyanı, (İstanbul: Dergâh Yayınları, 1980), 120. 
621 Abdülkadir Yuvalı, İlhanlı Tarihi I, Kuruluş Devri, (Kayseri: Erciyes Üniversitesi Yayınları, 1997), 137-

140. 
622 Mehmet Ali Çakmak, “Kösedağ Savaşı (1243)”, (Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi), 1990, 75-79. 
623 İbni Bibi, El Evamirü’l Alaiye Fi’l-Umuri’l Alaiye, C.II, 81-85; Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 

453-454. 



109 

 

olmuş ve Göyük Han tahta geçmiştir. Selçuklu Beyleri tarafından Moğolistan’da 

yapılacak törene II. İzzeddin Keykâvus’un katılması sakıncalı bulununca yerine kardeşi 

Rükneddin Kılıç Arslan gönderilmiş, Moğol Han’ı Göyük ise Rükneddin’i sultan, 

Bahaeddin Tercüman’ı ise vezir tayin ederek Anadolu’ya göndermiştir. Anadolu’da yeni 

bir karışıklık arifesinde olan Selçuklularda saltanat naibi Celalettin Karatay’ın üç 

kardeşin ortak hükmetmesi önerisi kabul görerek buhran kısa süreliğine de olsa sona 

ermiştir. Alâeddin’in zehirlenerek öldürülmesi ile sona eren üç kardeş devrinden hemen 

sonra, iki kardeş karşı karşıya gelmiş ve 1254 yılında Kılıç Arslan, II. İzzeddin Keykâvus 

tarafından mağlup ve esir edilmiştir.624 

Anadolu’nun içinde bulunduğu bunalım Baycu Noyan’ın 1256 yılında Aksaray önlerinde 

Selçukluları yenip, Konya’yı işgal etmek üzere harekete geçmesiyle daha da artmıştır.625 

Baycu şehrin dış surlarını tahrip ettirmiş fakat Üstadüddar Nizameddin’in gayretleriyle 

şehir kıyımdan ve talandan kurtulmuştur. Baycu, II. İzzeddin Keykâvus’u yanına 

çağırtmış; II. İzzeddin Keykâvus ise İznik’e gidip Bizans’a sığınmıştır. Bunun üzerine 

tutsak bulunan Rükneddin Kılıç Arslan hapisten çıkarılıp Konya’da Anadolu Selçuklu 

tahtına geçirilmiştir.626  

İlhanlı Hükümdarı Hülagu, Bağdat seferine çıkarken Baycu Noyan’ı da yanında 

götürmesiyle Moğol otoritesinin ortadan kalktığı inancıyla hareket eden II. İzzeddin 

Keykâvus, İznik’ten aldığı askeri yardımla tahtı tekrar ele geçirdi. Kılıç Arslan ise 

Tokat’a çekildi. Daha sonra Tebriz’de Hülagu’nun huzuruna çıkan II. İzzeddin Keykâvus 

ve Rükneddin Kılıç Arslan’a ödeyecekleri vergiler tebliğ edilerek Selçuklu Devleti pay 

edildi. Bu paylaşıma göre Sivas’tan Bizans’a kadar olan yerler II. İzzeddin Keykâvus’a, 

Sivas’tan Erzurum’a kadar olan yerler ise Rükneddin Kılıç Arslan’a bırakıldı. Gerek 

vergilerin aksaması gerekse kardeşlerin birbirleri üzerine Moğolları kışkırtması 

neticesinde büyük bir orduyla Aksaray’a kadar gelen Baycu Noyan, Selçuklu ordusunu 

ağır bir yenilgiye uğratmıştır. II. İzzeddin Keykâvus ise maiyetiyle beraber Antalya 

üzerinden İstanbul’a kaçarak Bizans’a sığınmıştır. Değişen siyasi koşullar karşısında II. 

İzzeddin Keykâvus, sığındığı Bizans’ta hapse atılmış ve ailesi kötü muameleye maruz 

kalmıştır. Bunun üzerine Altınordu Hükümdarı Berke Han, 20.000 kişilik bir kuvvetle 

                                                 
624 Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 466; Sevim-Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi, 476-477; Claude 

Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu’da Türkler, çev., Yıldız Moran, (İstanbul: E Yayınları, 1994), 268. 
625 Faruk Sümer, “Anadolu’da Moğollar”, Selçuklu Araştırmaları Dergisi I, (1969): 29-30. 
626 Mustafa Uyar, “Moğol İstilası Döneminde Selçuklular”, Selçuklu Tarihi El Kitabı, ed., Refik Turan) 

(Ankara: Grafiker Yayınları, 2016), 422. 



110 

 

Bizans’ın başkentine ilerlemiş birçok yeri ele geçirdiği gibi II. İzzeddin Keykâvus ve 

ailesini de esaretten kurtarmıştır. Berke Han tarafından Suğnak ve Solhad kentlerinin 

dirlik olarak bağışlandığı II. İzzeddin Keykâvus, 1280 yılında vefat edene kadar burada 

yaşamıştır.627 

Pervane Muineddin Süleyman’ın gayretleri ile Anadolu Selçuklu tahtının tek sahibi 

olarak 1262 yılında tahta çıkan Rükneddin IV. Kılıç Arslan, Abaka Han’dan aldığı 

müsaade ile ilk iş olarak Sinop’u ele geçirmiştir. Pervane Muineddin, şehrin idaresinin 

kendisine verilmesini istemiş ve bunu da elde etmiştir. Nitekim daha sonra Sinop’ta 

Pervaneoğulları Beyliği de kurulacaktır. Pervane Muineddin, çok akıllı ve dirayetli bir 

devlet adamıdır. Öyle ki idareyi tamamen kendi eline almayı başarmış, yüksek 

makamlara kendi adamlarını getirerek devlet idaresinde tam bir kontrol sağlamıştır. 

Sonunda bir mesele ile Rükneddin IV. Kılıç Arslan ve Pervane’nin arası açılmış, bu 

durum Rükneddin IV. Kılıç Arslan’ın Pervane tarafından zehirlenmesi ve öldürülmesiyle 

sonuçlanmıştır.628  

Rükneddin IV. Kılıç Arslan’ın vefatından sonra tahta geçen küçük yaştaki oğlu III. 

Gıyaseddin Keyhüsrev döneminde de Pervane Muineddin’in etkisi devam etmiştir. Türk 

Memluk Sultanı Baybars ile Moğol İlhanlı Hükümdarı Abaka Han arasında bir denge 

siyaseti yürütmeye çalışan Pervane, bir yandan Baybars’ı Anadolu’ya davet ediyor, öte 

yandan IV. Kılıç Arslan’ın kızının İlhanlı Han’ı Abaka’nın oğluyla evlenmesine vesile 

oluyordu.  Bu sırada Anadolu’da kurtarıcı gözüyle bakılan Baybars, Moğolları 

Elbistan’da ağır bir yenilgiye uğratmıştı. Anadolu Beylerbeyi Hatiroğlu Şerefeddin’i de 

isyana kışkırtan Pervane, Moğolların intikam almasından korkarak sultanla birlikte 

Tokat’a çekildi. Moğolların Memlukler karşısında ağır bir yenilgiye uğraması üzerine 

Anadolu’ya gelen Abaka Han, Elbistan Ovası’nda savaş meydanını inceleyip Selçuklu 

ölülerine rastlamayınca ihanete uğradığını düşünerek bütün Selçuklu şehirlerinin 

yağmalanmasını emrini verdi. 1277’de Pervane de ihanet suçlamasıyla Moğollar 

tarafından idam edildi.629 

Bu gelişmelerden sonra Kırım’da yaşayan ve 1280 yılında ölen II. İzzeddin Keykâvus’un 

oğlu Mesud aynı yıl ailesiyle birlikte Kayseri’ye geldi. Abaka Han, huzuruna çıkan II. 

                                                 
627 Sevim-Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi, 477-479; Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 483; Cahen, 

Osmanlılardan Önce Anadolu’da Türkler, 271-273. 
628 Sümer, “Anadolu’da Moğollar”, 36-37; İlhan Erdem, Türkiye Selçukluları-İlhanlı İlişkileri (1258-1308), 

(Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi), 1995, 23-62.  
629 Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu, 279-280-283-284; Sümer, “Anadolu’da Moğollar”, 38-40. 



111 

 

Gıyaseddin Mesud ile III. Gıyaseddin Keyhüsrev arasında Anadolu’yu pay etti. Bu sırada 

İlhanlı Devleti’nde patlak veren taht kavgasından galip çıkan Argun Han, II. Gıyaseddin 

Mesud’u sultan ilan ettiği gibi III. Gıyaseddin Keyhüsrev’i de sultanlıktan azlederek 

öldürttü.630 

Sultan II. Gıyaseddin Mesud, 1284 yılında tahta geçti. Moğollar Sultan Mesud’a vezir 

olarak Fahreddin Kazvini’yi atadılar. Kazvini oldukça kalabalık bir İranlı yönetici 

grubuyla gelerek, Moğollara verdiği taahhütleri yerine getirmek amacıyla halka ağır 

vergiler koydu. Daha sonra Kazvini, halktan gelen şikâyetler üzerine azledilmiş ve idam 

edilmiştir.631 

Anadolu’da siyasal ve sosyal yaşamın gitgide zorlaşması ile huzursuzluk giderek arttı. 

Bu sırada İlhanlılarda da taht kavgaları yaşanmaktaydı. Hulagü’nün torunu Baydu isyan 

ederek Geyhatu’yu tahtan indirdi ve öldürttü. Baydu’nun da bir yıllık hükümranlığı sona 

erince yerine Gazan Han geçti. Gazan Han’ın saltanat rakibi Baltu’nun yanında 

alıkonulan Sultan Mesud, Gazan Han tarafından tahttan indirilerek Hemedan’a sürüldü. 

Bu süreçte iki yıl Anadolu Selçuklu tahtı boş kaldı. 632 

Gazan Han tarafından II. Gıyaseddin Mesud’dan sonra kuzeni III. Alâeddin Keykubât, 

tahta geçirildi. Bayancar Noyan da Anadolu’daki Moğol ordularının başına getirildi. Bu 

duruma kızan Moğol Valisi Sülemiş, isyan etti. Sülemiş’in isyanına dâhil olmayarak 

Gazan Han’ın huzuruna çıkıp bağlılık arz eden Sultan III. Alâeddin Keykubât, Gazan Han 

tarafından taltif edilerek, Hülagu’nün kızıyla evlendirildi. Bu özgüven ile Anadolu’ya 

dönen III. Alâeddin Keykubât, halka eziyet etmeye ve zenginlerin malına el koymaya 

başlayınca sultanlıktan azledilerek İsfahan’a sürüldü.633 

III. Alâeddin Keykubât’ın azlinden sonra Hemedan’da sürgünde bulunan II. Gıyaseddin 

Mesud 1302 yılında ikinci defa Anadolu Selçuklu tahtına geçirildi. Devlet idaresinde 

hiçbir etkisi ve dahli olmayan II. Gıyaseddin Mesud, oldukça sönük ve sinik bir iktidar 

dönemi geçirdi. Kendisine isyan eden Cahoğlu’nu kuşatma harekâtına katılan sultan 

1304’te Gazan Han’ın vefatı ile bu kuşatmayı da tamamlayamadı. Kaynaklarda 1308’de 

vefat ettiği geçen II. Gıyaseddin Mesud hakkında döneme ait pek bir veri yoktur. 1308’de 

                                                 
630 Sümer, “Anadolu’da Moğollar”, 56-58; Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 584; Cahen, 

Osmanlılardan Önce Anadolu, 287, Sevim-Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi, 486. 
631 Uyar, “Moğol İstilası Döneminde Selçuklular”, 433. 
632 Sümer, “Anadolu’da Moğollar”, 61,63,67; Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 592,595,618; Cahen, 

Osmanlılardan Önce Anadolu, 290-292, Sevim-Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi, 488-490. 
633 Erdem, Türkiye Selçukluları-İlhanlı İlişkileri (1258-1308), 345. 



112 

 

tahta geçen V. Kılıç Arslan’ın on yıl hüküm sürdüğü rivayet edilmiştir. İlhanlıların 

Anadolu valisi Timurtaş Noyan’ın Selçuklu şehzadelerini öldürmesiyle Anadolu 

Selçuklu Devleti son bulmuştur.634 

3.1.4.4. Anadolu Selçukluları İktisadi ve İdari Yapı 

3.1.4.4.1. İktidasi Yapı ve İktisadi Müesseseler 

Türk tarihinde hüküm sürmüş bütün hükümdarların halkın refahı için uyguladığı bir 

ekonomik politikanın varlığından söz etmek mümkündür. Bu anlayışın devam ettiği 

Anadolu Selçuklularında nihai amacın halkın refahını sağlamak olduğu bir iktisadi 

politikanın izlendiği görülür. Daha önce Suriye, Irak ve Kirmân Selçukluları bahsinde 

ifade edildiği gibi transit ticari yolların geçtiği jeopolitik öneme haiz bir coğrafya olan 

Anadolu’daki fetihlerin tamamlanarak birliğin sağlanması da bu yönde yapılan 

faaliyetlerdendir. Selçuklular donanma teşkil etmelerinin akabinde de deniz ticaretinden 

payına düşeni alarak, dünya ticaretinde yerlerini almışlardır.   

Anadolu Selçuklu Sultanları hâkim oldukları coğrafyaya uygun ekonomik politikalarını 

işletmek üzere, gerekli altyapının da kurulmasına önem vermiştir. Bu amaç doğrultusunda 

yapılan kervansaraylar, yollar ve köprüler sayesinde ekonomik hacim artmış ve ticaret 

hızlanmıştır.635 

Anadolu Selçukluları Bizans’tan sonra Anadolu’da siyasi istikrarı ve huzuru sağlayınca 

transit ticari yollar Anadolu’dan geçmeye başlamıştır. Başkent Konya merkez olmak 

suretiyle; Kayseri-Sivas-Erzurum üzerinden Gürcistan ve İran’a, Malatya-Diyarbakır-

Musul üzerinden Bağdat ve Basra Körfezi’ne, İstanbul’dan gelen ve Konya’dan sonra 

Ulukışla-Adana-Halep üzerinden Şam’a ve Ankara-Kastamonu-Sinop üzerinden Kırım’a 

uzanan ana ticari yolları kontrol altına aldılar.636  

Altyapı ve ihtiyaçlara da önem veren Selçuklular bu doğrultuda 30-40 km aralıklarla inşa 

ettikleri yüzlerce kervansaray ile ticari güvenliğin yanı sıra kervanlar için konaklama 

imkânı da sağladılar.637 Bu amaçla ilk kervansarayın II. Kılıç Arslan döneminde inşa 

edilmeye başlandığı kaynaklardan anlaşılmaktadır.638 Bundan sonra 132 tane kervansaray 

                                                 
634 Sümer, “Anadolu’da Moğollar”, 71-75; Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 634-650; Cahen, 

Osmanlılardan Önce Anadolu, 293-294; Sevim-Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi, 493. 
635 Salim Koca, Sultan I. İzzeddin Keykâvus, (Ankara: TTK, 1997), 10-11. 
636 Mustafa Akdağ, Türkiye’nin İktisadi ve İçtimai Tarihi, (İstanbul: Cem Yayınları, 1979), C.I, 34. 
637 Koca, “Türkiye Selçuklularında Ekonomik Politika”, 470. 
638 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 97. 



113 

 

yapılmış bu kervansarayların sekizi sultanlar tarafından, geriye kalanı ise vezirler ve ileri 

gelen devlet erkânı tarafından yaptırılmıştır.639 Verilen hizmetler ve yapısı bakımından 

dünyada emsali olmayan kervansaraylar her türlü ihtiyacı karşılamak üzere imar 

edilmiştir. Bu kervansarayların içinde hayvanlarıyla birlikte kalabilen yolcular yemek 

yiyor, ibadet edebiliyor ve hastalar tedavi ediliyordu.640 İçinde hastane, mescid ve 

ayakkabı tamircisi dahi bulunan kervansaraylarda cuma akşamları tatlı ikramı da 

yapılmaktaydı. Bazı kervansaraylarda ise kütüphane bulunmakta, misafirlerin zaman 

geçirmesi için satranç oyunu bulunmaktaydı.641 

Herhangi bir ayrım yapmadan bütün insanlara hizmet eden kervansarayların, ticari 

kaygılarla inşa edilse de içtimai açıdan yüksek bir medeniyetin eseri oldukları 

söylenebilir. Bu yapılar; köle-hür veya Müslüman-gayrimüslim ayrımı yapılmadan 

hizmet vermiş, yolcular için her türlü sıkıntıdan emin bir sığınak olmuştur. Büyük 

kervansarayların müstahkem yapıları ve sağlam duvarları sayesinde emniyet bakımından 

hususi özellikler taşıdığı görülmektedir. Nitekim ayaklanan bir Türk beyi, Alâeddin 

Keykubad hanına sığınmış; onu ele geçirmek isteyen Moğollar ise iki ay boyunca hanı 

kuşatsa da sonuç alamamıştır.642 

Selçuklular sadece kervansaraylarla kalmayıp ulaşımı kolaylaştırmak adına yollar ve 

köprüler de yapmıştır. Ankara Çubuk’taki Ak Köprü, Yeşilırmak üzerindeki köprüler ve 

Afyonkarahisar’daki Altıgöz Köprüsü bunlara örnek olarak verilebilir.643 

Bizans sonrası karışık durum ve Haçlı Seferleri nedeniyle yaşanan istikrarsızlıkların 

neticesinde Anadolu’da dünya ticaretinden geri kalınmıştır. Ülke bütünlüğünün 

sağlanması ile ticari faaliyetler için uygun zeminin ortaya çıkmasıyla birlikte dünya 

ticaretinde yer almak isteyen Selçuklular, çevre ülkelerle çeşitli anlaşmalar yapma yoluna 

gitmişlerdir. I. İzzeddin Keykâvus döneminde Kıbrıs Krallığı ile yapılan ticari anlaşma, 

hem ticari güvenliği arttırmış hem de Antalya’nın ticari hacmini artırarak önemli bir 

merkez konumuna gelmesini sağlamıştır.644  

XI. yüzyılın başlarından itibaren Akdeniz’de etkinliğini arttıran Venedikliler’e 1080 

yılında Bizans tarafından serbest ticaret yapma hakkı tanınmış, IV. Haçlı Seferi 

                                                 
639 Cengiz Bektaş, Selçuklu Kervansarayları, (İstanbul: Yapı Endüstri Merkezi Yayınları, 1999), 26-27. 
640 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 360. 
641 Küçükdağ-Arabacı, Selçuklular ve Konya, 163. 
642 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 360-361. 
643 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Anadolu Kitabeleri, (İstanbul: Maarif Vekâleti, 1926), C.I, 5-6. 
644 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 135. 



114 

 

neticesinde de Venedikliler Ege kıyılarında birçok adayı ele geçirmişlerdir. Bu sayede 

Marmara, Ege, Akdeniz ve Karadeniz kıyı şeridinde faal olan Venedikliler ile Selçuklular 

ticari ve siyasi ilişkilere girmek zorunda kalmıştır.645 Bu doğrultuda I. Gıyaseddin 

Keyhüsrev ve I. İzzeddin Keykâvus tarafından Venediklilere ferman gönderilmiştir. I. 

İzzeddin Keykâvus’un gönderdiği fermanla ticaret güvence altına alınarak %2’den fazla 

gümrük vergisi alınmayacağı taahhüt edilmiştir.646 Yine I. Alâeddin Keykubât döneminde 

1220 tarihli bir anlaşmanın yapıldığı ve Venediklilere serbest ticaret hakkı tanınarak bazı 

malların gümrük vergilerinden muaf tutulduğu görülmektedir.647 

3.1.4.4.2. Ahilik 

Anadolu’ya gelirken maddi manevi bütün varlıklarını yanlarında getiren Selçuklular, 

tüccar ve zanaatkârları da Anadolu’ya taşımıştır. Hâlihazırda Anadolu’da iş gören 

zanaatkârlarla rekabet etmek üzere bu esnafların bir birlik kurması ihtiyacı hâsıl 

olduğundan, ahilik teşkilatı ortaya çıkmıştır.648 İhtiyaca binaen ortaya çıkan bu teşkilat 

mensuplarının ahlaki değerleri ön planda tuttuğu, hakka riayet ettikleri ve kendilerine has 

kıyafetler giydikleri bilinmektedir.649 Ortaya çıkışının rekabet sebepli olduğu Ahilik’in, 

göçmenleri yerleşik hayata alıştırma ve çeşitli zanaatları benimsetme gibi fonksiyonları 

da olmuştur. Bu sayede geniş halk kitlelerinin ihtiyaç duydukları malların temin 

edilmesine olanak tanınmış, bunun yanında bir esnaf odası gibi faaliyet gösteren loncalar 

da ahalinin zanaat öğrenmesine uygun ortamı hazırlamıştır. Bir tarikat yapısı benzeri bir 

kurum içi ilişkinin mevcut olduğu Ahilik’te hiyerarşik bir düzen mevcuttur.650 

Bir zanaat dalına mensup kişilerin oluşturduğu çarşılarda temel mesele malın üretilip, 

halka sunulmasıdır. Bu çarşılar ile ilgili ünlü seyyah İbn Battuta; şalvar ve beyaz kalpak 

giyen bu kişilerin bir arada bulunduğu çarşıların birçok Türk kent ve kasabasında mevcut 

olduğunu rivayet etmiştir. Bu şehirlerden bazıları; Antalya, Burdur, Niğde, Aksaray, 

Konya, Kayseri, Sivas, Erzurum, Manisa, Balıkesir, Bolu, Kastamonu, Sivas v.d. olarak 

sıralanmıştır.651 

                                                 
645 Kemal Vehbi Gül, Anadolunun Türkleştirilmesi ve İslamlaştırılması, (İstanbul: Toker Yay, 1971), 90; 

Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 168. 
646 Turan, Türkiye Selçukluları Hakkında Resmi Vesikalar, 124. 
647 Şerafettin Turan, Türkiye-İtalya İlişkileri, (Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 2000), 168. 
648 Neşet Çağatay, Bir Türk Kurumu Olan Ahilik, (Ankara: TTK, 1989), 80. 
649 Gordlevski, Anadolu Selçuklu Devleti, 197. 
650 Mikail Bayram, Ahi Evren Tasavvufi Düşüncenin Esasları, (Ankara: TDV Yayınları, 1995), 34,128. 
651 Mehmed Fuad Köprülü, Osmanlı İmparatorluğu’nun Kuruluşu, (İstanbul: Ötüken Neşriyat, 1986), 152. 



115 

 

Görüldüğü üzere bütün Anadolu sathına yayılan Ahilerin, gençlere istihdam sağlamaları 

ve üretim yaparak ekonomik kalkınmayı sağlamaları ve halkın ihtiyaçlarını karşılamaları 

gibi mühim fonksiyonları bulunmaktadır. Ahiler bununla da yetinmeyip Anadolu’da 

gittikleri her yerde tekkeler kurmuş, bu tekkelerde yolcuları ve kimsesizleri ağırlamış, 

ihtiyacı olana el uzatmışlardır. Ahi Teşkilatı’nın iktisadi ve içtimai düzeni sağlamakta 

yarar sağladıkları bir gerçektir. Bunun yanında Anadolu’da siyasi karışıklıkların 

yaşandığı buhran dönemlerinde de güvenliği ve düzeni sağlamak üzere gayret 

göstermişlerdir.652 Tarihte örneği bulunmayan Anadolu’ya münhasır bu teşkilat, sağlam 

yapısı ile Anadolu Selçuklu Devleti yıkıldıktan sonra da faaliyetlerine devam etmiştir. 

Osmanlı Devleti’nin kuruluşunda vazife üstlenmiş, Osmanlı Beylerine destek 

vermişlerdir. Ünlü Ahi Şeyhi Edebali, Osmanlı Devleti’nin kurucusu Osman Gazi’nin 

kayınpederidir. Osman Gazi Şeyh Edebali’nin halk üzerindeki nüfuzundan olumlu 

yararlanmış, Anadolu’nun her köşesinde sağlam teşkilatı ile faaliyet gösteren Ahiler, 

Osmanlı Devleti’nin kurumlarının düzenlenmesinde ve askeri düzenin teşkil edilmesinde 

yarar sağlamıştır.653 

3.1.4.4.3. Ticaret 

XIII. yüzyılda Anadolu üretimin çok olduğu verimli tarım arazilerine ve bol otlaklara 

sahipti. Bu özellikleri sayesinde tarımsal üretim ve kasaplık hayvan fazlaydı. Üretimin 

olması ve transit ticari yolların üzerinde bulunmasıyla birlikte 3 tarafı denizle çevrili bir 

ülke olan Anadolu’nun uluslararası ticarette önemli bir konumda olması kaçınılmazdı. Bu 

vesileyle hem ithalat hem de ihracat gelişmiş, ticaret ileri dereceye ulaşmıştır. 

Anadolu’daki üretim ürünleri birçok ülkeye ihraç ediliyordu. Uşak, Erzurum ve 

Aksaray’da dokunan halılar Arap Coğrafyasına ve Avrupa’ya ihraç ediliyordu.654 

Özellikle Irak’ta Türk halılarına rağbet çok fazlaydı.655 Kastamonu ve Diyarbakır’da 

üretilen deriler ve Türkiye İpeklileri adıyla meşhur olan ipekliler, yine ihraç 

malzemelerinin arasındaydı.656 

Selçukluların ihraç ettikleri malların içinde en yüksek değere sahip olan ise atlardı. Arap 

atlarına göre daha çevik ve süratli olan Türk atları, Kastamonu ve Germiyan’da üretilip 

                                                 
652 Küçükdağ-Arabacı, Selçuklular ve Konya, 175. 
653 Çağatay, Bir Türk Kurumu Olan Ahilik, 90; Köprülü, Osmanlı İmparatorluğu’nun Kuruluşu, 152-158. 
654 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 363. 
655 Yakup Şentürk, “Selçuklularda İktisadi Hayat”, (Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi), 1993, 30. 
656 Şentürk, “Selçuklularda İktisadi Hayat”, 46. 



116 

 

birçok ülkeye ihraç ediliyordu. Kıymet yönünden Anadolu’nun en değerli ürünlerinden 

olması hasebiyle, atlar sultanların başka devletlere gönderdiği hediyelerin arasında yer 

almaktaydı.657 

Anadolu’nun ihraç malları içinde ziraat ürünleri de önemli bir yer tutmaktaydı. Ünlü 

seyyah İbn Battuta’nın rivayetine göre; XIII. yüzyılda Akdeniz kıyılarında çeşitli 

meyveler ve narenciye yetiştiriliyor, kurutulan bazı meyveler ise başka ülkelere ihraç 

ediliyordu.658 Tarım ürünlerinin yanı sıra doğadan ve ormanlardan elde edilen çeşitli 

malzemeler de önemli ihraç kalemleri arasındaydı. Van Gölü çevresindeki dağlardan elde 

edilen Zırnık ve Boraks, Arap ülkelerine ihraç ediliyordu. Meyan kökü de Arapların talep 

ettiği ihraç malzemelerinden biriydi. Ormanlardan elde edilen ağaç sakızları ise Marmaris 

Limanı’ndan dünyaya ihraç ediliyordu.659 

Anadolu Selçukluları bu üretim ve ihraç karşılığında farklı ülkelerden ithalat 

yapmaktaydı. Özellikle ülkede üretimi olmayan şeker; Mısır, Irak ve Suriye’den ithal 

ediliyordu.660 Irak’tan cam ürünleri, Bizans’tan diba denilen yüksek kalitede kumaşlar, 

Avrupa’dan miğfer, kalkan ve zırhlar, İtalya’dan kurşun, sabun ve bazı pamuklular ithal 

edilen mallar arasındaydı.661 Anadolu Selçukluları pazarlarında Karadeniz’in 

kuzeyindeki ülkelerden gelen kürk ve misk, Hindistan’dan gelen baharatlar ve kumaşlar, 

Çin’in ipeklileri ile Kıbrıs’tan getirilen sofra takımları mühim bir yer işgal etmekteydi.662 

Bu hususta Faruk Sümer tarafından telif edilen Yabanlu Pazarı adlı eserde, pazarda 

satılan mallar; “ipekli işlemeli elbiseler, kıymetli kürkler, şekerler, güzel kokular, 

eczacılık malzemeleri, kâğıt, züccaciye, kılıç, kalkan, zırh, miğfer” olarak sıralamıştır. 

Zekeriya El-Kazvini’nin de Asaru’l-bil’at ve Ahbaru’l-ibat adlı eserinden rivayetle 

Yabanlu Pazarı’nın bahar başlangıcında kurulduğu ve kırk gün sürdüğü anlaşılmaktadır. 

Yine bu eserde her cihetten tüccarların bu pazara gelerek mallarını satıp, başka yörelerden 

gelen tüccarların mallarını satın aldığı rivayet edilmiştir. Yabanlu Pazarı’nda evvelce 

bahsedilen ticari ürünlerin yanında köleler, cariyeler, atlar ve katırlar da satılmaktaydı. 

Uluslararası bir pazar olduğu anlaşılan Yabanlu Pazarı’na zamanında yetişmek üzere 

                                                 
657 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 365. 
658 İbn Battuta, İbn Battuta Seyahatnamesi, çev., A. Sait Aykut, (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2000), C.I, 

432. 
659 Faruk Sümer, Yabanlu Pazarı, (İstanbul: Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı Yayınları), 1985, 7. 
660 Francesco Balducci Pegolotti, “La Pratica Della Mercatura”, ed., A. Evans, Medieval Academy of 

America 24, (USA-New York: Cambridge Unv. Press, 1936), 58. 
661 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 365. 
662 Cahen,  Osmanlılardan Önce Anadolu, 117; Koca,  Sultan İzzeddin Keykâvus (1211-1220), 71. 



117 

 

tüccarların gayret gösterdiğinin rivayet edilmesi, burasının ticari açıdan önemini ortaya 

koymaktadır.663 

Anadolu Selçuklularında her şehirde, Yabanlu Pazarı mahiyetinde büyük ölçekli ve 

uluslararası bir pazar olmasa da şehrin büyüklüğüne nispetle çarşı-pazar yer almıştır. 

Özellikle Türk yerleşimlerinin çoğalması ve üretimin artmasına dayalı olarak şehir 

ekonomileri de gelişmiş, çok yönlü bir iktisadi yapı ortaya çıkmıştır. Şehirlerde, satılan 

eşyanın türüne göre pazarlar oluşmuştur. At pazarı, saman pazarı, odun pazarı gibi satılan 

ürüne has pazarların yanı sıra çarşılarda içinde satılan eşyaya göre hanlar da yer 

almıştır.664 

3.1.4.4.4. Ziraat 

Selçuklular ve beraberinden Anadolu’ya göç eden Türkmenler daha önce ifade edildiği 

gibi maddi manevi bütün varlıklarını da Anadolu’ya getirmişlerdir. Pirinç, darı, ayçiçeği, 

kavun, karpuz ve pamuk gibi tarım ürünleri de Türklerin Anadolu coğrafyasına 

armağanlarındandır. Hayvan cinslerinden hububata kadar pek çok şeyi Ön Asya’dan 

Anadolu’ya getiren Selçuklular hayvancılığın ve ziraatçiliğin canlanmasını 

sağlamışlardır.665 

Anadolu’yu gezen seyyahlar eserlerinden Selçukluların önemli kentlerinden Konya, 

Kayseri, Sivas ve Aksaray’da meyve bahçelerinden, sulama kanallarından, tarlalardan 

sıklıkla bahsetmiştir. Özellikle Akdeniz ikliminin hâkim olduğu bölgelerde meyve 

üretimi daha ağırlık kazanmış, iç bölgelerde ise hububat ekimi yapılmıştır.666 İhtiyaçtan 

daha fazla üretimi yapılan buğday; Kıbrıs, Rodos, Girit gibi adalara, Avrupa ve Mısır’a 

ihraç edilmiştir. Bu ihtiyaç fazlası buğdayın zaman zaman ihraç dışında da tasarruf 

edildiği görülür. Taht kavgalarında yanlarına müttefik arayan Selçuklu sultanları, 

yanlarına çekmek istedikleri yerel kuvvetlere bağış amacıyla da hububatı kullanmıştır. I. 

İzzeddin Keykâvus, kardeşi Alâeddin Keykubât ve Ermeni Kontu Leon tarafından 

                                                 
663 Sümer, Yabanlu Pazarı, 9-16. 
664 Tuncer Baykara, Türkiye Selçukluları Devrinde Konya, (Ankara: Kültür ve Turzim Bakanlığı Yayınları, 

1985), 249; Sümer, Yabanlu Pazarı, 22-24. 
665 Mustafa Kafalı, “Anadolu’nun Fethi ve Türkleşmesi”, Erdem İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi 

VIII/22, (1996): 12. 
666 Osman Turan, “Selçuklu Devri Vakfiyeleri, III, Celaleddin Karatay Vakıfları ve Vakfiyeleri”, Belleten 

XII/45, (1945): 55-58. 



118 

 

muhasara altına alındığında Ermeni Kontu Leon’a 1.200 ton buğday teklif ederek 

ittifaktan ayrılmasını sağlamıştır.667 

Tarım ürünlerinden bolca üretilen ve ihraç malzemelerinden olan pamuk da geniş 

arazilerde üretilip dokuma sanayinin temelini oluşturmaktaydı. Yine tekstil sanayisinde 

kullanılan bir diğer ihraç malzemesi olan ipek renklerin canlılığı nedeniyle dış ticarette 

rağbet görmekteydi. Kıbrıs Krallığı, Frank tüccarları bu ipeğin ticaretini yapma 

hususunda teşvik etmiş ve bunlara vergi muafiyeti dahi getirmişti.668 

1243 yılında Kösedağ mağlubiyeti ile Anadolu Selçuklu tahakkümünün zayıflayarak 

siyasi otoritenin bozulması, Anadolu tarımı için büyük bir darbe olmuştur. İşgal ve 

istilalarla bozulan toprak rejimi üretimi etkilediği gibi ticaret yollarının güvenliğini de 

azaltmıştır. Moğolların yüklediği ağır vergileri karşılamak üzere yerel halk karın 

tokluğuna çalışmak zorunda kalmıştır. Ezilen ve köle durumuna düşen ahali işlediği 

toprakları terk etmiş ve tarımsal üretim ciddi boyutta azalmıştır. Bu durum İlhanlı 

Devleti’nin yıkılmasına kadar devam etmiştir. Türkmen beylerinin Anadolu’da tekrar 

hâkimiyeti ele almasıyla birlikte eski düzene geri dönüldüğü görülür. Nitekim İbn Battuta 

XIV. yüzyılın hemen başında Anadolu’yu tasvir ederken “arpası, buğdayı bol ve ucuz 

memleket” ifadelerini kullanmıştır.669 

3.1.4.4.5. Hayvancılık 

Göçebe Türklerin yaşam tarzına en uygun iktisadi model hayvancılıktır. Yüzyıllar 

boyunca hayvancılıkla geçimlerini sağlayan Türkler, Anadolu’ya gelirken yanlarında 

büyük sürüleri, atları ve yük hayvanları ile birlikte gelmişlerdir.670 Selçuklulardan önce 

Anadolu’da Bizans’ın hâkim olduğu bölgelerde daha önce tarım ve ticaret bahsinde ifade 

edildiği gibi sosyal ve idari yapının bozulması hayvancılığı da etkilemiştir. Büyük 

otlaklar boş kalmış, kırsalda hayvancılık yok denecek kadar azalmıştır. Anadolu’ya gelen 

Türkler hayvancılığa da tarım kadar önem vermiş; küçükbaş, büyükbaş hayvanlar ve 

binek hayvanları yetiştirmişlerdir. Asya’da yaşadıkları dönemlerde zirai faaliyetler daha 

az yoğunlukta olduğundan; Türkler, ihtiyaçlarını yetiştirdikleri hayvanları değiş tokuş 

                                                 
667 Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu’da Türkler, 112-117. 
668 Turan, Türkiye Selçukluları Hakkında Resmi Vesikalar, 118 
669 Salim Koca, “Türkiye Selçuklu Sultanlarının İzledikleri Ekonomik Politikalar”, Türkler Ansiklopedisi. 

(Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 2002), C.VII, 348. 
670 Kafalı, “Anadolu’nun Fethi ve Türkleşmesi”, 12. 



119 

 

ederek sağlamışlardır. Anadolu’ya gelindiğinde zirai üretimin de artmasıyla tarımsal dışa 

bağlılık azalmıştır bu vesileyle hayvan sayısında da artış yaşanmıştır.671 

Anadolu Selçuklu Sultanlarının halka, ümeraya, Abbasi Halifelerine veya siyasi 

ilişkilerde bulunduğu çevre devletlerin hükümdarlarına gönderdikleri hediyelerin içinde 

çok sayıda at, katır veya eşek bulunmaktaydı. Sultanların düğünlerde, merasimlerde veya 

değer verdikleri şahsiyetlere hayvan bağışında bulunması pek sık rastlanan bir durumdur. 

Sultan I. İzzeddin Keykâvus, kızının düğününe gelen beylere 200 binek hayvanı hediye 

etmiştir.672 Alâeddin Keykubât ise yanına gelen Erzincan Meliki Davutşah’a 2.000 koyun 

armağan etmiştir. Rükneddin Süleyman Şah ise kendisine ithafen bir şiir yazan şair 

Faryabi’ye 12 deve, 10 at, 10 katır bağışlamıştır.673 

Anadolu Selçuklularında hayvanlar sadece hediye etmek veya ticari olarak satılmak üzere 

değil, vergi ödemelerinde de kullanılmıştır. Moğolların tahakkümü altında geçirilen 

zamanlarda hayvan üzerinden ödenen vergiler dönem itibariyle ciddi rakamlara 

ulaşmıştır.674 Moğol İlhanlılar, Anadolu’yu işgal etmelerinin akabinde ülkenin değişik 

yerlerinde büyük hayvan sürülerine el koymuşlardır. Bu esasen işgal edilen ülkeyi iktisadi 

açıdan zayıflatmak amacıyla yapılan bir girişimdir. Nitekim Selçuklular da aynı yöntemi 

benimsemiş, I. İzzettin Keykâvus Kilikya’da Ermeniler üzerine yaptığı seferden çok 

sayıda canlı hayvanı ganimet olarak ele geçirerek dönmüştür ve kaynaklarda aktarılan 

rivayetlere göre, ganimet olarak ele geçirilen canlı hayvan sayısının çokluğundan 

Kayseri’de hayvan fiyatlarında önemli ölçüde düşüş yaşanmıştır.675 

3.1.4.5. Devlet Teşkilatı ve İdari Yapı 

Anadolu Selçuklularında da diğer Türk devletlerinde olduğu gibi karizmatik ve Türk 

devlet geleneklerine bağlı hükümdarların saltanat sürdüğü görülmektedir. Devletin 

kuruluş dönemlerinde Büyük Selçuklularda olduğu gibi Sultan’ul Muazzam, Rükneddin, 

Sultan’ül Mağrib ve Maşrık, Sultanu’l Âlem gibi unvanlar kullanılmıştır.676 I. 

Gıyaseddin’den sonra eski İran Şahlarının unvanları olan Keykâvus, Keyhüsrev gibi 

unvanlar da kullanılmaya başlanmıştır. Denizlerde de egemenliğin yayılması ile birlikte 

                                                 
671 Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, 78. 
672 İbn Bibi, el-Evâmirü'l-Alâiyye fi'l-umûri'l-Alâiyye, C.I, 377; Turan, Türkiye Selçukluları Hakkında 

Resmi Vesikalar, 88-89. 
673 İbni Bibi, el-Evâmirü'l-Alâiyye fi'l-umûri'l-Alâiyye, C.I, 359. 
674 Koca, “Türkiye Selçuklu Sultanlarının İzledikleri Ekonomik Politikalar”, 348. 
675 İbni Bibi, el-Evâmirü'l-Alâiyye fi'l-umûri'l-Alâiyye, C.I, 188. 
676 Köymen, Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi, C.III, 75-76. 



120 

 

Sultan’ul Bahreyn; Haçlılar ve Ermeniler ile yapılan mücadelelerden sonra da Sultanu’r 

Rum, Sultanu’l Rumi Ermeni gibi unvanlara da rastlanır.677 

Büyük Selçukluların melik denilen hükümdar oğullarına Anadolu Selçuklularında da 

rastlanır. Fakat Büyük Selçukluda ve diğer vasallarında görülen iç işlerinde bağımsız ve 

babadan oğula devam eden eyalet yapısına Anadolu Selçuklular müsaade etmemiştir. 

Daha merkeziyetçi bir yapının mevcudiyetinin gözlendiği Anadolu Selçukluları, vali ve 

meliklerin yetkilerini kısıtladığı gibi veliahtları da başkente yakın valilik görevlerinde 

gözetim altında tutmuştur.678 

Atabeylik kurumu Türk ve İslam devletlerine Büyük Selçukluların getirdiği yeni bir 

uygulamadır. Atabey denilen ve meliklerin yetişmeleri için yanlarına verilen tecrübeli 

devlet adamlarının, Anadolu’da farklı bir vazife üstlendikleri görülür. Hükümdarların 

yanında vazifeli olan atabeylerin, vezirden sonra gelen mühim bir kişi olduğu ve 

Divan’da vazifeli olduğu aktarılmıştır. Devlet işlerinde etkili olan atabeylerin en 

meşhurlarından Celaleddin Karatay buna örnek sayılabilir. Büyük Selçukluların ilk 

dönemlerinde güçlü liderlerin varlığından dolayı devlet adamları yönetimde söz sahibi 

olamamıştır. Sonraki dönemlerde ise güçlenen atabeyler, destekledikleri meliklerin taht 

mücadelesine dâhil olmuş veya melikleri saf dışı bırakarak kendi hâkimiyetlerini 

kurmaya çalışmışlardır. İmameddin Zengi ve İldenizliler buna örnek verilebilir. Anadolu 

Selçukluları, tecrübe edilen bu olayların gelecekte yol açacağı olumsuz sonuçları görmüş 

ve eyaletlerdeki atabeylik kurumunu dönüştürmüş olabilir.679 

Türk-İslam devletlerinde hükümet teşkilatının en mühim şahsiyetlerinden olan vezirler 

önceki devletlerde olduğu gibi Anadolu Selçuklularında da devam etmiştir. Büyük 

Selçuklularda istikrarlı ve belirli kanunların çerçevesinde hareket eden vezirler var iken 

Anadolu Selçuklularında vezaret makamının yetkileri genişlediği görülür. Mezkûr 

bahisle ifade edildiği gibi pek çok defa sultanların ölümünden sonra başa geçecek 

hanedan mensubunun belirlenmesinde vezirler önemli rol oynamışlardır.680 

Merkez teşkilatın içinde Divan-ı Ala üyelerinden saltanat naipliği kurumunun, Anadolu 

Selçuklularına Eyyubi veya Memluklerden geçtiği düşünülebilir. Büyük Selçuklularda 

bulunmayan Naib-i Saltanat kurumu; Anadolu Selçuklu’nun kurulduğu ilk yıllarda fetih 

                                                 
677 Mikail Bayram, “Anadolu Selçuklularında Devlet Yapısının Şekillenmesi”, Cogito 8, (2001): 61. 
678 Refik Turan, “Selçuklular Döneminde Devlet ve Teşkilat”, Selçuklu Tarihi El Kitabı, ed., Refik Turan, 

(Ankara: Grafiker Yayınları, 2016), 442. 
679 Uzunçarşılı, Osmanlı Devlet Teşkilatına Medhal, 47. 
680 Turan, Türk Cihan Hâkimiyeti Mefkûresi Tarihi, 109. 



121 

 

üzere başkentten ayrılan Süleyman Şah tarafından Ebu’l Kasım’a devletin idaresinin 

bırakılmasıyla görülmektedir. Ebu’l Kasım da kardeşi Ebu’l Gazi’yi Naib-i Saltanat 

olarak bırakmış, Kılıç Arslan gelene kadar başkentte idareyi Ebu’l Gazi sağlamıştır.681 

Pervanelik makamının ise Büyük Selçuklularda divan üyesi olmamasına rağmen Anadolu 

Selçuklularında divanda yer alarak askeri dirlik ve iktaların tanzimi ve dağıtımı rolünü 

üstlendiği görülür. Muhtemeldir ki pervane makamına gelen baskın ve dirayetli asker 

kökenli bu şahsiyetlerin toprak hukuku içinde önemli rol almaları vesilesiyle divan 

üyeliğine getirildiği düşünülebilir. Nitekim Anadolu Selçuklularında istisna 

şahsiyetlerden biri olan Pervane Muineddin’in, döneminde oldukça önemli rol oynadığı 

ve devleti idare etme olanağını yakaladığı görülür.682  

Anadolu Selçuklularında taşra teşkilatının diğer Selçuklu devletlerine nazaran daha 

merkeziyetçi bir yapıda olduğu görülmektedir. Taşradaki idari yapılanmanın temelini ikta 

dağıtımı oluşturmakta, idareciler ise sultana doğrudan bağlı ve irtibatlı olan kişilerden 

seçilmektedir. Nitekim şehzadelerin büyük iktalarla uzak eyaletlere değil de merkeze 

yakın yerlere görevlendirilmeleri bu merkeziyetçi yapının korunması adına yapılan bir 

tasarruftur. 

3.1.4.5.1. Ordu Teşkilatı 

Askeri yapının temelini oluşturan ikta sisteminde de bu merkeziyetçi anlayışın 

yansımaları görülür. Anadolu Selçukluları, devletin kuruluşundan sonra daha da artan 

Türkmen yoğunluğunun iskân edilmesi amaçlarını gerçekleştirmek üzere hareket 

etmişlerdir. Yeni fethedilen bölgelere Türkmenleri yerleştirirken ve bu bölgeleri 

komutanlara ikta ederken merkeziyetçi anlayış gereği büyük toprak parçalarını ikta 

vermeyerek feodal yapının ağırlık kazanmasını engellediler. Bu komutanların, Büyük 

Selçuklulardaki durumun aksine ikta olarak verilen toprakların ve yetiştirilen askerlerin 

sahibi değil amiri konumundaki görevliler olduğu görülür. Büyük Selçuklu Devleti’nde 

ise hanedan üyeleri ve şehzadelerle birlikte devlet hizmetinde yararlılık gösteren ümeraya 

da verilen iktalar, bazen büyük vilayetleri kapsayacak kadar geniş olabiliyordu. 

İdaresinde büyük bir arazi olan ve mühim bir askeri kuvvet besleyen bu valilerin 

iktalarının sağladığı güç ile zaman zaman hükümetle veya kendi aralarında iktidar 

mücadelelerine giriştikleri görülmüştür. Bu nedenle Anadolu Selçukluları bu duruma 

                                                 
681 Anna Komnenad, Alexiad, 197-198; Demirkent, Türkiye Selçuklu Hükümdarı I. Kılıç Arslan, 9. 
682 Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu’da Türkler, 273. 



122 

 

engel olmak üzere ikta tevcihinde yeni bir uygulama devreye sokmuştur. II. Kılıç 

Arslan’ın oğulları arasında ülke sathında yaptığı paylaşımın menfi neticeleri de bu 

tedbirin haklılığını ispat etmiştir.683 

Moğol tahakkümü altında geçirilen dönemlerde ise Anadolu Selçuklu Devleti’nde ikta 

düzeni temelinden sarsılmıştır. Bu vesileyle Moğollar, Anadolu Selçuklu ordusunu sayıca 

belli bir miktarın altında tutmuş ve taht mücadelelerinde Selçukluların Moğol desteğine 

muhtaç olmasını sağlamıştır. 

Anadolu Selçuklu Devleti askeri bir bünyeye sahip olduğu için, teşkilatların içinde ordu 

hususi bir önem taşır. Devlet ve toplum hayatında önemli bir yere sahip olan Anadolu 

Selçuklu Ordusu’nda, Büyük Selçuklulara nazaran eski Türk geleneklerine daha fazla 

bağlılık görülür. Bu nedenle de Büyük Selçuklulara göre ordu teşkilatında da bir takım 

farklılıklar mevcuttur. Daha önce ifade edildiği gibi yeni bir coğrafyaya gelinmesi, 

şartların değişmesinin yanı sıra İran etkisinin de ortadan kalkması bu farklılıklara neden 

olmuştur.  

Anadolu Selçuklularında devlet teşkilatında sivil kadrolara nispetle askeri kadrolar daha 

fazla yer teşkil etmiştir. Devlet kadrolarının büyük kısmı kılıç ehli denilen Ehl-i Seyf’ten 

oluşan Anadolu Selçukluları orduya ait işleri diğer devletlerde olduğu gibi Divan-ı Arz’da 

görmüş, ordunun idaresini ile Beylerbeyi veya Melikü’l Ümera denilen kumandana 

bırakmıştır.684  

Anadolu Selçuklu ordusunun temelinin yine hassa ordusundan oluştuğu bilinmektedir. 

Büyük Selçuklularda olduğu gibi Anadolu Selçuklularında da farklı unsurlardan 

müteşekkil bu orduyu oluşturan askerlerin, milliyetinin Anadolu’ya gelindikten sonra 

farklılaşmaya başladığı görülür. Daha önce hükümranlık sahasına yakın milletlerden 

edinilen bu askerlerin Büyük Selçuklularda Orta Asya kökenli, Deylemli veya İranlı 

oldukları bilinirken; Anadolu’da ise bu unsurlara temin edilen askerlerin bu milletlerin 

yanı sıra Rum ve Frenklerden de alındığı görülmektedir.685 Köle kökenli bu askerlerin 

zaman zaman da devlet kademelerinde yüksek mevkiler iştigal ettiği dönem 

kaynaklarındaki rivayetlerden anlaşılmaktadır. Mubarizüddin Ertokuş, Celaleddin 

Karatay gibi ünlü devlet adamları köle kökenlidir. Yine Rum kökenli Emir Seyfüddin 

                                                 
683 Turan, Türk Cihan Hâkimiyeti Mefküresi Tarihi, C.II, 12-18. 
684 Aydın Taneri, “Müsâmeretü’l Ahbâr’ın Türkiye Selçukluları Devlet Teşkilâtı Bakımından Değeri”, 

DTCF Tarih Araştırmaları Dergisi IV/6-7, (1996): 162; İbn Bibi, el-Evamirü’l-Ala’iye fi’l-Umuri’l-Ala’iye, 

C.II, 74; Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti Teşkilâtına Medhal, 96. 
685 İbn Bibi, el-Evamirü’l-Ala’iye fi’l-Umuri’l-Ala’iye, C.I, 194. 



123 

 

Hasoğuz, Rum kökenli bir devlet adamıdır. Bu has ordunun nizamına özellikle dikkat 

eden Selçuklu sultanları, bu ordunun emirlerinin de görüşlerine itibar etmiştir. Anadolu 

Selçuklularını yıkılışa sürükleyen Kösedağ Savaşı’ndan önce tecrübeli komutanların 

itirazına itibar etmeyen II. Gıyaseddin Keyhüsrev’in savaşa girmesinde Gulaman-ı Has 

ordusunun teşviki mühim bir yer teşkil etmiştir.686 

3.1.4.5.2. Donanma 

Anadolu Selçukluları için, pek de alışık olmadıkları denizlerle çevrili bu yeni coğrafyanın 

bir dezavantaj olduğu düşünülebilir. Fakat Selçukluların, yeni yurtları Anadolu’ya çabuk 

adapte olduklarını ve stratejik konuma uygun bir politika izlediklerini söylemek 

mümkündür. Anadolu Selçuklularının ilk deniz faaliyetlerini Çaka Bey aracılığıyla 

yaptığı söylenebilir. Ege’de Koyun Adaları civarında faaliyet gösteren ve aynı zamanda 

Kılıç Arslan’ın kayınpederi olan Çaka Bey, Kılıç Arslan ile ittifak kurarak Bizans’ı 

fethetmek arzusundayken; daha öncede ifade edildiği gibi bir anlaşmazlık neticesinde 

Kılıç Arslan tarafından öldürülmüştür.687 

Anadolu Selçuklularında devlete ait ilk donanma kurma girişiminin Süleyman Şah’ın 

Suriye seferi sırasında Ebu’l Kasım tarafından gerçekleştirildiği bilinmektedir. 1086 

yılında Marmara Denizi’nde gemi inşaatlarına başlayan Selçuklular, bu sayede 

Peçenekler ve Çaka Bey’in de desteği ile Bizans’ı denizden de sıkıştırmayı ve avantaj 

elde etmeyi amaçlamışlardır. Fakat henüz inşa aşamasındaki donanma, Bizans tarafından 

yakılarak yok edilmiştir. Bizans’ın bu ani baskını aslında Selçukluların donanmaya önem 

vermeleri gerektiğini de ortaya koymuştur. Bu vesileyle güçlü bir donanma teşkil ederek 

denizlerde de hâkimiyeti sağlamayı ve deniz ticaretinden pay almayı amaç edinen 

Selçukluların ileriki süreçlerde daha temkinli davrandıkları ve güçlü bir donanma 

kurmaya çalıştıkları görülür. Bu amaç doğrultusunda Suğdak, Sinop ve Antalya’nın 

fetholunması önemli merhalelerdir. Nitekim Alâeddin Keykubad, Alanya’da bir saray ve 

donanma inşa ettirerek kışlak olarak burayı kullanmıştır. Sinop ise Karadeniz’in önemli 

bir deniz üssü haline getirilmiş, öyle ki donanmanın başındaki emir Reisü’l-Bahr688 dahi 

Sinop’ta ikamet etmiştir. Suğdak’ın fethi ile de Karadeniz ticaret yolu açılmış, buradan 

                                                 
686 İbn Bibi, el-Evamirü’l-Ala’iye fi’l-Umuri’l-Ala’iye, C.II, 64,65,93,155. 
687 Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 98. 
688 Reisü’l-Bahr ünvanının Moğol işgalinden sonra Emirü’l Sevahil’e daha sonra da Melikü’s Sevahil’e 

dönüştüğü kaynaklardan anlaşılmaktadır. Ayrıca bkz. Mehmed Fuad Köprülü, “Bizans Müesseselerinin 

Osmanlı Müesseselerine Te’siri”, T.H.İ.T. Mecmuası I, (1931): 206. 



124 

 

deniz yoluyla Karadeniz sahillerine gelen Kıpçak Türkleri de Karadeniz’in 

Türkleşmesine katkı sağlamıştır.689 

3.1.4.6. Anadolu Selçukluları Kültür ve Medeniyeti 

Anadolu Selçukluları bugün üzerinde yaşadığımız coğrafyanın vatan haline gelmesi için 

en büyük tesiri gösteren İlk Müslüman Türk Devleti’dir. Kurdukları sosyal müesseseler 

ve teşkilatlar, insanlara hizmet etmekle kalmamış; idari açıdan da düzenin tesis edilmesi 

yolunda büyük kolaylıklar sağlamışlardır. Günümüzde yaşanan sosyal sorunlara yüzyıllar 

önce çözüm getiren bu müesseseler, toplumsal sorunların çözümü noktasında önemli 

faydalar sağlamıştır. Türk devletini idare eden hükümdarların ana sorumluluklarından 

olan ülkeyi mamur etmek ve halkın refah içinde yaşamasını sağlamak üzere idame 

ettirilen bu kurumların sayesinde toplum huzur içinde yaşama imkânı bulmuştur.  

Anadolu’ya tarihinin en müreffeh dönemlerinden birini yaşatan Selçuklular, 

Anadolu’nun jeopolitik konumundan olumlu olarak faydalanmıştır. İzledikleri siyasi ve 

iktisadi politikalar neticesinde elde edilen mali güç vesilesiyle sosyal yapıların da hayat 

bulmasına olanak tanınmıştır. İktisadi kalkınmanın sağladığı imkânlarla sosyal devlet 

ilkesi tam manasıyla hayata geçirilmiş, bugün pek çok ülkenin ulaşamadığı sosyal yapının 

tesis edilmesi mümkün kılınmıştır. Bu amaç doğrultusunda tesis edilen sosyal 

müesseseler aynı zamanda devletin üzerindeki yükü de azaltmıştır. İnsana hizmet odaklı 

bu sosyal yapıların hiçbir ayrım gözetmeksizin herkese hizmet vermesi ve her kesimin 

ihtiyaçlarını karşılayacak şekilde yapılandırılması, Anadolu’nun hızla Türkleşmesine ve 

İslamlaşmasına da fayda sağlamıştır. Selçuklular bu yapı sayesinde hem düzeni sağlamış 

hem de yüksek bir uygarlık seviyesine ulaşmıştır. 

Anadolu Selçuklu sultanları ve devletin ileri gelenleri bu sosyal müesseselerin imarına 

önem vermiştir. Vakıflar bu sosyoekonomik yapının temelini oluşturur. Vakıflar 

marifetiyle inşa ettirilen ve masrafları karşılanan, camiler, medreseler, tekkeler, zaviyeler 

Anadolu kentlerinin Türk-İslam kimliği kazanmalarını sağlamıştır. Yine mezkûr bahisle 

fonksiyonkları ve yapılış amaçları ifade edilen kervansaray ve han gibi yapılar da ticari 

gayelerle tesis edilmiş olsalar da verilen hizmetlerle sosyal hayatın önemli bir parçası 

olmuşlardır. 

                                                 
689 İbn Bibi, el-Evâmirü'l-Alâiyye fi'l-umûri'l-Alâiyye, C.I, 325; Taneri, “Müsâmeretü’l Ahbâr’ın Türkiye 

Selçukluları Devlet Teşkilâtı Bakımından Değeri”, 55. ; Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 98,337. 



125 

 

3.1.4.6.1. Vakıflar 

Günümüzde de varlığını devam ettiren vakıfların menşei İslami prensiplere dayanır.690 

Vakıflar diğer bütün müessesler gibi içinde oluştuğu toplumun maddi manevi değerleri 

doğrultusunda kamuya hizmet gayesi gütmüştür. Anadolu’da şehirlerde yaşayan ahalinin 

tamamını ilgilendiren hizmetlerin görülmesi amacıyla teşkilatlanan vakıflar; cami, 

imaret, bimarhane, çeşme, sebil, han gibi yapıların imarını ve bakımını üstlenmiştir.691 

Vakıf müesseselerinin gördüğü hizmetlerin esasen devlet veya yerel idareler tarafından 

karşılanması lazım gelirken, Türk-İslam geleneği doğrultusunda hayırseverlerin bu 

vazifeyi üstlendiği görülür. Bu anlayış vakıfların işlevinin, karşılık beklemeden insanlara 

hizmet vermek olduğunu göstermektedir.  

Herhangi bir karşılık beklemeden yapılan ulvi ve yüksek bir düşüncenin ürünü olan 

vakıfların, İslam ülkelerinde uzun süre varlıklarını muhafaza etmesi dini akidelerin 

insanlar üzerindeki etkisiyle açıklanabilir. Allah yolunda mal harcamak ve kazandıklarını 

hayır amaçlı tasarruf etmek ile ilgili Kur’an’ı Kerim’de yer alan ayetler insanları bu yönde 

hareketlerde bulunmaya sevk etmiştir.692 İslam hukukunun ve Türk toplumlarının 

benzersiz kurumlarından biri olan vakıflar, sadece zenginlerin fakirlere ihsanı ve yardımı 

olarak düşünülmemelidir. Nitekim Anadolu’nun her köşesinde, bütün ekonomik 

sınıflardan insanların vakıf kurdukları görülür. Ekonomik imkânları ölçüsünde vakıflar 

tesis eden Anadolu insanının, asgari yaşam koşullarını herkes için sağlamak ve 

yardımlaşmak gayesiyle hareket ettiği söylenebilir.693 

İslam’ın da teşvik ettiği sosyal yardım hususu doğrultusunda vakıfların, toplumsal alanda 

önemli vazifler ifa ettiği görülür.694 Vakıflar marifetiyle fakirlere, kimsesizlere ve borcu 

olanlara nakdi yardım yapılması, talebelere yiyecek, giyecek yardımları, evlenecek 

olanlara ayni yardımların verilmesi gibi hizmetler görülmüştür.695  

                                                 
690 Bahaeddin Yediyıldız,”Vakıf”, İslam Ansiklopedisi. (İstnabul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1986) 

C.XII, 154. 
691 Doğan Kuban,”Anadolu-Türk Şehri Tarihi Gelişmesi, Sosyal ve Fiziki Özellikleri Üzerine Bazı 

Gelişmeler”, Vakıflar Dergisi VII, (2006): 67. 
692 Müslümanların kutsal kitabı Kur’an’ı Kerim’de özellikle 2. Sure olan Bakara suresinde 19 farklı ayette 

ve 21 farklı surede Allah yolunda mal harcamak, infak etmek, sadaka vermek ve muhtaçlara yardım etmek 

hususu ele alınmıştır. 
693 Erol Kozak, Bir Sosyal Siyaset Müessesesi Olarak Vakıf, (İstanbul: Akabe Yayınları, 1985), 22-23. 
694Tuncer Baykara, Türkiye Selçukluları’nın Sosyal ve Ekonomik Tarihi, (İstanbul: IQ Kültür Sanat 

Yayıncılık, 2004), 201. 
695 Ziya Kazıcı, İslâm Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi, (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Vakfı Yayınları, 2003), 297. 



126 

 

Anadolu Selçukluları, toplumsal ihtiyaçların karşılanması için tesis edilen bu vakıfların 

hizmetlerini idame ettirebilmesi için bazı arazi ve mülkleri bu vakıflara tahsis etmiştir. 

Neredeyse tamamı hayır sahipleri tarafından inşa edilen bu yapıların giderlerini 

karşılamak üzere han, hamam, bağ, bahçe, arazi gibi gelir getiren mülkler bağışlanmış ve 

hizmetlerin sürekliliği sağlanmıştır.696 

3.1.4.6.2. Camiler 

İslam dininde ibadete özel bir yere gerek olmasa da Peygamber Hz. Muhammed’in 

Medine’ye hicreti sırasında Kuba denilen bölgede ilk mescid inşa edilmiş ve akabinde 

Müslümanlar İslam Dini’ni ulaştırdıkları her yerde cami bina etmişlerdir.697 Kuba 

Mescidi’nden sonra Medine’de inşa edilen Peygamber Mescidi’nin (Mescid-i Nebevi) üç 

ayrı kısımdan teşekkül olduğu görülür. Camilerin ilk örneklerden biri olan Mescid-i 

Nebevi’nin bu kısımları; toplu ibadet edebilmek üzere ayrılan geniş bir bölüm, derslik 

olarak ayrılan bir bölüm ve peygamber ile ailesine ait bir küçük bir odadan ibarettir. Bu 

yapıdan da anlaşılmaktadır ki camiler yalnızca ibadet etmek üzere inşa edilen yapılar 

değildir. Görüldüğü gibi kompleks bir yapı olan camilerin Türk-İslam toplumunda da 

inşasına önem verilmiş, inşa edilen yapılar sadece bir ibadethane olarak bırakılmamış 

çevrelerinde farklı yapılar da bina edilerek bir vakıfa bağlanmıştır. Cami yaptıranın 

kurduğu vakıflara, bağış yoluyla kazandırılan gelir getiren mülkler sayesinde camilerin 

bakım onarımı yapılmış; ihtiyaçları karşılanmış ve görevlilerin maaşları ödenmiştir.698 

Müslümanların fethettikleri bölgelerde her kent, köy ve kasabada bir cami inşa etmeleri 

bir prensip halini almıştır. Selçuklular da Anadolu’ya geldikten sonra çok sayıda cami 

bina etmiştir. Şehirlerde imar edilen camilerin yanı sıra kırsalda yerleşim olmayan 

yerlerde de cami inşa eden Selçuklular, bu yapıların etrafına gelip yerleşenler ile birlikte 

yeni iskân sahaları da oluşturmuştur.699 

Camilerin Arapça kelime manasından da anlaşılacağı üzere cem olunan, bir araya gelinen 

yerler olması dolayısıyla içtimai hayatta önemli bir konuma sahip olduğu görülür. 

Bayramlarda, cenazelerde ve cuma günleri bir araya gelinerek ibadet yapılan bu 

kurumların, insanları bir araya getirmesi vesilesiyle toplanılan bir sosyal kurum oldukları 

                                                 
696 Ali Himmet,”Vakıfların Tarihi Mahiyeti, İnkişafı ve Tekâmülü, Cemiyet ve Fertlere Sağladığı Faydalar, 

Vakıflar Dergisi VI, (2006): 12. 
697 Ahmed Çelebi, İslâm’da Eğitim Öğretim Tarihi, ter., Ali Yardım, (İstanbul: Damla Yayınevi, 1983), 97. 
698 Kazıcı, İslâm Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi, 304. 
699 Seyfullah Kara, Selçukluların Dini Serüveni, (İstanbul: Şema Yayınevi, 2006), 606. 



127 

 

açıktır. Bu fonksiyonu sayesinde şehrin veya bölgenin de mühim konularının konuşulup 

karara bağlandığı bir yer olarak düşünülebilir.700 Bu duruma örnek olarak I. Dünya Savaşı 

ve Milli Mücadele Dönemi’nde Anadolu’daki pek çok caminin; silah ve mühimmat 

deposu, misafirhane, sığınak, toplantı ve propaganda yeri olarak kullanılması 

gösterilebilir.701 

Camiler ilk inşa edilmeye başladıkları Hz. Muhammed devrinden itibaren bir eğitim 

kurumu olarak da topluma hizmet etmiştir. Anadolu’da Selçuklular devri ile birlikte 

İslami ve pozitif ilimler camilerde tedris edilmeye başlanmıştır. Günümüzde de din ve 

ahlak öğretiminde bu fonksiyonu devam etmekte olan camiler, çevrelerinde farklı sosyal 

tesislerin de yapılmasını sağlamıştır. Hamam, imaret, çeşme gibi yapılarla birlikte 

bulunduğu çevreye hareket kazandıran camilerin çevreye verdiği hizmetle birlikte 

bulunduğu muhiti kültürel bir cazibe merkezi haline getirdiği görülmektedir.702 

3.1.4.6.3. Medreseler 

Medreseler Anadolu Selçuklu Devleti’nde tıpkı camiler gibi vakıflar marifetiyle devlete 

mali açıdan yük oluşturmadan eğitim almak isteyenler her kesimden insanın ihtiyacını 

karşılayan kurumlardır.703 Esasen Türk-İslam devletlerinde eğitim kurumu olan 

camilerin, ihtiyacı karşılayamaması üzerinde medreseler inşa edilmeye başlanmıştır. Asil 

işlevinin ibadet olması hasebiyle eğitim sürecinin ibadet için gereken suküt ortamına 

uygun olmaması, konaklama imkânının kısıtlı olması ve nüfus artışıyla talebenin de 

artması gibi durumlar camilerin yetersiz olmasına yol açmıştır. Bu nedenle hem 

talebelerin hem de öğreticilerin ikamet etmesi için medreseler inşa edilmiştir.704 

Büyük Selçuklu Devleti’nde Sünni İslam anlayışı doğrultusunda Şiiliğe karşı mücadelede 

medreseler önemli bir rol üstlenmiştir. Selçuklu Sultanları hâkim oldukları coğrafyalarda 

tesis ettikleri medreselerde Sünni âlimler vasıtasıyla halkı eğitmeyi ve Şii inancına karşı 

kamuoyu oluşturmayı da amaç edinmiştir. Selçukluların Sünni inancı desteklemek 

                                                 
700 Ziya Kazıcı, “Eğitim”, haz., Hakkı Dursun Yıldız, DGBİT XIV, (Konya): 79. 
701 Ömer Yılmaz,  “Anadolu Millî Mücadele Hareketine Tekke ve Tarikat Şeyhlerinin Katkıları”, Journal 

of Analytic Divinity 4/2, (2020): 148-165. 
702 Kara, Selçukluların Dini Serüveni, 606. 
703 Küçükdağ-Arabacı, Selçuklular ve Konya, 317. 
704 Ahmet Gül, Osmanlı Medreselerinde Eğitim-Öğretim ve Bunlar Arasında Dâru’l Hadislerin Yeri, 

(Ankara: TTK, 1997), 4. 



128 

 

amacıyla medreselere önem vermesi medreselerin himaye edilmesi ve desteklenmesinin 

yolunu açmıştır.705 

Anadolu Selçukluları, Konya’yı başkent yaptıktan sonra imar faaliyetlerine girişerek 

birçok medrese inşa etmiş ve pek çok âlimin Konya’ya gelmesini sağlamışlardır. 

Toplumun kültürel seviyesini arttırmayı sağlayan Selçuklular, Anadolu’nun her tarafında 

gerekli faaliyetleri yürüttüler.706 Bu amaç doğrultusunda Büyük Selçuklu Devleti’ndeki 

Nizamiye Medreseleri model alınarak Anadolu’da yüksek tahsil yapılmasına olanak 

sağlayan medreseler inşa edilmiştir. Devletin ilme ve ilim ehline gösterdiği ihtimam 

vesilesiyle büyük âlimler Anadolu’ya gelmiş ve bu medreselerde ders okutmuştur.707 

Anadolu Selçukluları tarafından inşa edilen en eski medrese II. Rükneddin Süleymanşah 

devrinde Konya’da yaptırılan Şemseddin Ebu Said Altunaba Medresesi’dir. 1196-1204 

arasında tarihlendirilen bu medreseden sonra da Konya, Sivas, Tokat, Kastamonu gibi 

şehirlerde medreseler inşa edilmiş, medreselerin civarındaki bazı mülkler vakfedilerek 

buraların giderleri kurulan vakıflarca karşılanmıştır.708 

Anadolu’da Selçuklular dönemine tesadüf eden başlıca medreselerin isimleri, inşa 

edildikleri yer ve tarih ile banileri şunlardır: 

Altun Aba Medresesi - Konya 1196-1204 (Şemseddin Ebu Said Altunaba) 

Çifte Medrese - Kayseri 1206 (I.Gıyaseddin Keyhüsrev)  

Atabey Gazi Ertokuş Medresesi - Isparta 1224 (Mübarizeddin Ertokuş) 

Hunad Hatun Medresesi - Kayseri 1237 (I. Alâeddin Keykubad'ın karısı ve I. Gıyaseddin 

Keyhüsrev’in annesi Mahperi Hunad Hatun) 

Sırçalı Medrese - Konya 1243 (Bedreddin Muslih) 

Karatay Medresesi - Konya 1252 (Celaleddin Karatay) 

Çifte Minareli Medrese - Erzurum 1253 (I. Alâeddin Keykubad'ın kızı Hüdâvent Hatun) 

İnce Minareli Medrese (Dar’ul Hadis Medresesi) - Konya 1264- Vezir Sahip Ata 

Fahreddin Ali 

Amasya Gök Medrese - 1267 (Seyfeddin Torumtay) 

                                                 
705 Kazıcı, İslâm Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi, 345. 
706 Tülay Metin, “Selçuklular Çağında Şehir Hayatı”, ed., Refik Turan, Selçuklu Tarihi El Kitabı, (Ankara: 

Grafiker Yayınları, 2018), 507-550. 
707 Güray Kırpık, “Bir Yaygın Eğitim Kurumu Ahilik ve Mesleki Eğitim”, ed., Refik Turan, Selçuklu Tarihi 

El Kitabı, (Ankara: Grafiker Yayınları, 2018), 493. 
708 Cevdet Yakupoğlu, “Selçuklularda Vakıf Kurumu”, ed., Refik Turan, Selçuklu Tarihi El Kitabı, 

(Ankara: Grafiker Yayınları, 2018), 574. 



129 

 

Sahabiye Medresesi - Kayseri 1267-1268 (Sahib Ali bin Hüseyin) 

Çifte Minareli Medrese - Sivas 1271 (Vezir Şemseddin Cüveyni) 

Cacabey Medresesi - Kırşehir 1271 (Kırşehir Valisi Nureddin Cibril bin Cacabey) 

Buruciyye Medresesi - Sivas 1275 (Muzafferüddin Burucirdi) 

Gök Medrese - Tokat 1275 (Muineddin Pervane Süleyman) 

Gök Medrese - Sivas 1275 (Vezir Sahip Ata Fahreddinin Ali) 

Yakutiye Medresesi - Erzurum 1310 (Hoca Yakut Gazani)709 

3.1.4.6.4. Dâru’ş-şifa-Bimarhaneler 

Anadolu’da kurulan darüşşifalar sağlık hizmeti veren kurumlar olarak tesis edilmiştir.710 

Tıpkı diğer sosyal tesisler gibi insan odaklı olan ve hizmet verme şiarıyla kurulan 

darüşşifalar; dil, din, ırk ayrımı yapmadan Anadolu Selçuklu tebaasına sağlık hizmeti 

sağlamıştır. Siyasi ve iktisadi teşebbüsleriyle kalkınan ve sosyal müesseseleriyle ileri bir 

medeniyet seviyesine ulaşan Selçuklular; tıp ilmine ehemmiyet vermiştir. Anadolu 

Selçuklu hekimleri gerekli hizmeti sağlayacak donanımı elde etmiştir. Darüşşifalar, 

hekimlerin daima hazır bulunduğu tedavi ve eğitim faaliyetlerinin birlikte yürütüldüğü 

müesseselerdir. Nitekim Dar’ut-tıb denilen medreselerde, talebeler tıp eğitimi alıyor ve 

aynı zamanda hastalara şifa dağıtılıyordu. Bu şifahaneler içinde özellikle psikolojik 

rahatsızlıklar üzerine tedavi uygulanan merkezler de mevcuttu. Anadolu Selçukluları’nda 

sadece fiziki değil ruhsal rahatsızlara dahi çözüm aramak ve bu rahatsızlıkları tedavi 

etmek üzere tesis edilen bu müessesler tababete önem verildiği kadar, insanlığa verilen 

değerin de ne ölçüde yüksek olduğunu göstermektedir.711 

Anadolu’da inşa edilen Dâru’ş-Şifa’ların yapıldığı yerler, yapılış tarihleri ve banileri 

şöyledir: 

Gevher Nesibe Dâru’ş-Şifa’sı - Kayseri 1205-1206 (I. Gıyâseddin Keyhüsrevin kız 

kardeşi Gevher Nesibe) 

I. İzzeddin Keykâvus Dâru’ş-Şifa’sı - Sivas 1217-1218 (İzzeddin Keykâvus) 

Turan Melik Dâru’ş-Şifa’sı - Divriği 1228-1229 (Melik Turan-Mengücekli) 

                                                 
709 Kırpık, “Bir Yaygın Eğitim Kurumu Ahilik ve Mesleki Eğitim”, 494; Abdullah Kuran, Anadolu 

Medreseleri, (Ankara: TTK, 1969), C.I, 10; Cevdet Yakupoğlu, “Selçuklularda Vakıf Kurumu”, 559. 
710 Gönül Cantay,”Kaynaklardan Tanıdığımız Anadolu Selçuklu Darüşşifaları” IV. Milli Selçuklu Seminer 

Bildirileri (25–26 Nisan 1994), (Konya: Selçuklu Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1995), 9. 
711 Kazıcı, İslâm Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi, 319; Kozak, Bir Sosyal Siyaset Müessesesi Olarak 

Vakıf, 1. 



130 

 

Cemaleddin Ferruh Dâru’ş-Şifa’sı - 1235 (Atabey Lala Cemaleddin Ferruh) 

Aksaray Dâru’ş-Şifa’sı - Aksaray 1250 öncesi 

Pervaneoğlu Ali Dâru’ş-Şifa’sı - Kastamonu 1272-1273 (Muineddin Süeyman Pervane 

oğlu Ali) 

Muineddin Pervane Dâru’ş-Şifa’sı - Tokat 1275 sonrası (Muineddin Süleyman 

Pervane).712 

3.1.4.6.5. Tekkeler Zaviyeler 

Anadolu Selçuklularında bir diğer önemli sosyal müessese ise tekkelerdir. Tasavvuf ehli 

kişilerin bir araya gelerek takip ettikleri tarikat yolunun esaslarına göre ibadet ve eğitim 

yaptıkları, yaşadıklara yerlere tekke denilmektedir. Seyahat eden tarikat ehli dervişlerin 

konakladığı ve misafir edildiği daha küçük ölçekli tekkelere ise zaviye denilmiştir.713 

Anadolu Selçuklu sultanları fethedilen bölgelerde tekke ve zaviye yapılmasını sağlamış, 

sultanlar bununla kalmayıp bu tekke ve zaviyelere çeşitli vakfiyeler de tahsis etmiştir. 

Sadece şehirlerde değil kırsalda da kurulan tekkelerin ülke sathına yayılması, Selçuklular 

için olumlu neticeleri de beraberinde getirmiştir. Uç şehirlerde bir ileri karakol vazifesi 

gören tekkeler, buraların nüfus yoğunluğunun artmasına vesile olmuştur. Merkeze uzak 

kırsal alanlarda asayişin sağlanması yolunda yarar sağlayan ve halkın üzerinde bir kontrol 

mekanizması olan tekkelerin bu işlevini fark eden Selçuklular, Anadolu’ya gelen 

dervişlere yer gösterip arazi tahsis ederek tekke ve zaviye kurmalarını teşvik etmiştir. 

Zaman zaman ise bu dervişlere maaş verilerek tekke kurmaları sağlanmış, kırsalda 

yaşanabilecek sorunların çözümü ve önlenmesi noktasında tekkelerin toplumsal 

işlevinden yararlanılmıştır.714 

Tasavvufi bir yaşamın benimsenmesine karşın cihat doğrultusunda da faaliyet gösteren 

tekkeler, Anadolu’nun Türkleşmesi ve İslamlaşması yolunda mühim rol oynamışlar, 

kültür aktarımında bulunmuşlar ve iskân vasıtası olmuşlardır. Kırsaldaki tekkelerin 

civarındaki boş arazileri işleyen dervişler bu şekilde ekonomik kalkınmaya da destek 

olmuştur.715 

                                                 
712 Cantay, ”Kaynaklardan Tanıdığımız Anadolu Selçuklu Darüşşifaları”, 15. 
713 Abdulbaki Gölpınarlı, 100 Soruda Tasavvuf, (İstanbul: Gerçek Yayınevi), 1985, 17. 
714 Osman Çetin, Anadolu’da İslâmiyet’in Yayılışı, (İstanbul: Marifet Yayınları, 1981), 189; Kazıcı, İslâm 

Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi, 308. 
715 Kara, Selçukluların Dini Serüveni, 655. 



131 

 

Sultanların bu tekke ve zaviyelerin bağlı olduğu şeyhlere ve dervişlerine saygı gösterdiği 

ve itibar ettiği bilinmektedir. I. İzzeddin Keykâvus’un Şeyh Necmeddin Bağdadi’ye, 

Alâeddin Keykubât’ın ise Mevlana Celaleddin’in babası Bahaeddin Veled’e büyük itibar 

ve saygı göstermesi, şeyhlerin siyasi otorite üzerindeki nüfuzunun göstergesidir.716 

Şeyh ve dervişlerin sadece idari sınıfın değil toplumun üzerinde de büyük etkisi vardır. 

Bu vesileyle tıpkı cami ve medrese gibi sosyal yapıların inşa edilmesinde olduğu gibi 

zengin yoksul bütün halk çaba göstermiştir.717 Çok yönlü bir sosyal kurum olan 

tekkelerde halk Arapça, Kur’an, Edebiyat ve Musiki derslerini tedris edebilirken, 

zaviyelerde ise yolcular kendilerine ve bineklerine istirahat imkânı bulabiliyorlardı.718 

Özellikle medreselerin bulunmadığı kırsal kesimde medeni hayat üzerinde derin tesirleri 

olan tekkeler, öğrenilen ilimlerle amel edilen yerlerdi. Bu nedenle Dar’ul Amel adıyla da 

anılan tekke ve zaviyeler, Anadolu’da Selçuklu fetihlerini ikmal etmiş ve bu yeni 

coğrafyanın vatan haline gelmesine büyük katkılar sağlamıştır.719 

3.1.4.7. İlmi Faaliyetler 

Selçuklular Anadolu’ya geldikten sonra Bizans şehirlerini mimari eserlerle ve kurdukları 

teşkilatlarla Türk şehirleri haline dönüştürmüşlerdir. Bu dönüşümün kalıcı olmasını ise 

göçle ikmal edilen nüfus sağlamıştır. Göçebe toplumun yanı sıra yerleşik toplumun da 

Anadolu’ya geldiği ve geldiği yerde icra ettiği zanaata devam ettiği görülmüştür.720 Bu 

göçlerle gelen nüfusun arasında Türk ve İranlı âlimler, şeyhler ile dervişler de yer 

almıştır.721 Selçuklulardan önce Anadolu’da yaşayan Bizans halkı da düşünülünce, 

karışık bir kültürel yapının oluştuğunu söylemek mümkündür. Nitekim İbni Bibi’nin 

rivayetine göre Anadolu halkı Türkçe, Farsça, Arapça, Rumca, Ermenice, Süryanice gibi 

altı farklı dil konuşmaktadır.722 Bu farklılık kültürel alana da yansımış telif edilen 

eserlerin çeşitli dillerde olmasına yol açmıştır. Moğolların baskısıyla İran’dan 

Anadolu’ya gelen birçok âlimin etkisiyle Farsça Anadolu’da edebi dil olmuş, bunun 

                                                 
716 Ünver Günay-A.Vehbi Ecer, Toplumsal Değişme, Tasavvuf, Tarikatlar ve Türkiye, (Kayseri: Erciyes 

Üniversitesi Yayınları, 1999), 161. 
717 Kara, Selçukluların Dini Serüveni, 653. 
718 Yusuf Ekinci, Ahilik ve Meslek Eğitimi, (İstanbul: MEB Yayınları, 1989), 24. 
719 Kara, Selçukluların Dini Serüveni, 660. 
720 Ahmet Yaşar Ocak, Türkiye Selçukluları ve İslâm (Genel Bakış), Anadolu Selçukluları ve Beylikler 

Dönemi Uygarlığı, (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 2006), C.I, 447. 
721 Bayram, “Anadolu Selçukluları’nda Devlet Yapısının Şekillenmesi”, 63. 
722 İbn Bibi, el-Evâmirü'l-Alâiyye fi'l-umûri'l-Alâiyye, C.I, 97-141; Osman Turan’a göre bu diller beş 

tanedir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Osman Turan, Ortaçağ Türkiyesi’nde Türkler ve Yerliler, Anadolu 

Selçukluları ve Beylikler Dönemi Uygarlığı, (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı, 2006), C.I, 471. 



132 

 

yanında konuşma dilinde de yaygınlaşmıştır.723 Anadolu Selçukluları zamanında 

Anadolu’da telif edilen eser sayısının 230’dan fazla olduğu ve bu eserlerden 145’inin 

Farsça, 68’inin Arapça, 15’inin de Türkçe olduğu bilinmektedir. Farsça’nın, Büyük 

Selçuklular’dan itibaren resmi dil olarak Arapça ile birlikte kullanılması edebi dilde bu 

kadar yaygın olmasını sağlamış olabilir.724 Haberleşme ve şer’i işlerde Arapça, iç işlerde 

ise Farsça’nın kullanıldığı Anadolu’da, Vezir Fahrettin Sahip Ata zamanında devletin iç 

yazışma dili de Farsça’ya çevrilmiştir.725 

Sultan II. Kılıç Arslan zamanında devletin Anadolu’daki hâkimiyetinin pekişmesi ve 

istikrarın sağlanması neticesinde ilim ve kültür sahasındaki faaliyetler hız kazanmıştır. II. 

Kılıç Arslan tahsil görmemiş olmasına rağmen âlimlere çok değer vermiş, Kemaleddin 

isimli bir âlimi daima yanında bulundurmuş ve Malatya’da bir patrik ile tartışma 

meclisinde bulunmuştur.726 II. Kılıç Arslan’ın oğlu Rükneddin Süleymanşah da 

meclisinde âlimleri bulundurmuş, felsefeye ve ilmi tartışmalara ilgi duymuştur.727 II. 

Kılıç Arslan’ın diğer oğlu olan Gıyaseddin ise iyi bir tahsil görmüş, zamanının iyi 

âlimlerini muhafaza etmiş, ihsanda bulunmuştur. Gıyaseddin’in tahsilinde de emeği olan 

Mecdeddin İshak dönemin meşhur âlimlerindendir.728  

Anadolu Selçuklularının en müreffeh devirlerinden birinin sultanı olan Alâeddin 

Keykubât’ın yüksek kültüre sahip bilgili bir hükümdar olduğu bilinmektedir. İran ve Ö 

Asya’daki Moğol baskısıyla Anadolu’ya gelen âlimleri himayesine alan Alâeddin 

Keykubât’ın zamanında, Mevlana Celaleddin-i Rumi gibi pek çok âlim Konya’ya gelerek 

buraya yerleşmiştir. Medreseler kurduran Alâeddin Keykubât’ın Nizam’ül-Mülk’ün 

Siyasetname, Gazali’nin Kimya-ı Saadet ve Kabus-i Veşmgir’in Seyahatname adlı 

eserlerini sürekli okuduğu rivayet edilmiştir. Döneminde Necmeddin-i Daye tarafından 

telif edilen Mirsâdü’l-ibâd adlı eserin her harfine karşılık ihsanda bulunan Alâeddin 

                                                 
723 Hayati Develi, Osmanlı’nın Dili, (İstanbul: 3F Yayınevi, 2006), 42-44; Turan, Ortaçağ Türkiyesi’nde 

Türkler ve Yerliler, Anadolu Selçukluları ve Beylikler Dönemi Uygarlığı, 471. 
724 Mikail Bayram, Destursuz Bağdan Üzüm Yiyenler, (Konya: Kömen Yayınları, 2004), 107. 
725 Mehmed Fuad Köprülü, Türk Edebiyat Tarihi, (İstanbul: Ötüken Neşriyat, 1980), 334. 
726 Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye, 230-231. 
727 İbn Bibi, el-Evâmirü'l-Alâiyye fi'l-umûri'l-Alâiyye, C.I, 80-82. 
728 Hilmi Ziya Ülken, “Konya’da Anadolu Selçukîleri Devrinde İlim ve Felsefe”, Konya Dergisi 8, (1937): 

490. 



133 

 

Keykubât’ın adına, Ahi Evren tarafından Yezdan Şinaht ve Mürşidü’l-Kifaye adlı eserler 

de kaleme alınmıştır.729 

Anadolu Selçuklularında devletin ilmi çalışmalara ve ilim adamlarına resmi payeler 

verdiği de vaki olmuştur. Muhiddin Ebu’l-Fezail, Nizameddin Ahmed ile Bahaeddin 

Kanici adlı âlimlere Divan-ı İstifa tarafından “Melik uş-şu’âra” ünvanı verilmiş ve bir 

miktar maaş bağlanmıştır. Sarayda ve meclislerinde âlimlerin bulunmasına özen gösteren 

Selçuklu sultanları kimi ilim adamlarını Üstadü’s-Saltanat adlı bir makama tayin etmiş, 

hayatlarını devam ettirecek bir maaş bağlayarak ilmi çalışmaları teşvik etmiştir.730 

Türk-İslam devletlerinde sultanlara arz ve ithaf edilen eser telif etme geleneği 

Selçuklularda da devam etmiş ve sultanlar adına pek çok eser telif edilmiştir. Şihabeddin 

Sühreverdî el-Maktul, Pertevnâme adlı eserini Rükneddin Süleyman Şah’a arz ve ithaf 

etmiştir.731 Ravendî Rahat’us-sudûr adlı Selçuklu tarihini rivayet ettiği eserini Sultan I. 

Gıyaseddin Keyhüsrev’e, Kadı Burhaneddin Anevî isimli âlim ise, Enîs’ül-kulûb adllı 

eserini I. İzzeddin Keykâvus’a sunmuştur.732 Şair Kâni, II. İzzeddin Keykâvus adına 

Kelile ve Dimne adlı meşhur eseri tercüme ederek manzum hale getirmiştir. Bu dönemde 

III. Alaaddin Keykubâd’ın arzusu üzerine Hoca Dehhanî tarafından Farsça bir 

Selçukname telif edilmiştir.733 

Kaynaklardan elde edilen bilgilere göre XIII. yüzyılda Anadolu’da ilmi çalışmalarda 

bulunan ve eser telif eden müelliflerin en önemlileri; Dehhani, Yunus Emre, Mevlana 

Celaleddin-i Rumi, Bahaeddin Veled, Nasiri ve Evhadüddîn-i Kirmânî’dir. Bu 

müelliflerin telif ettiği ve günümüze kadar ulaşan eserler şunlardır: 

Nâsırüddin b. Ahmed b. Muhammed - Behcetü’l-hadâik fî mev’izeti’l-halâik 

Ahmed Fakih - Kitabu Evsâf-ı Mesâcidi’iş-Şerife ve Çarhname 

Mevlana Celaleddin-i Rumi - Mesnevi, Divan-ı Kebir, Fihi Ma Fih 

Yunus Emre - Divan ve Risâlet’ün Nushiyye 

Dehhani - Şehname 

                                                 
729 İbn Bibi, el-Evâmirü'l-Alâiyye fi'l-umûri'l-Alâiyye, C.I, 246,247,253; Mikâil Bayram, “Anadolu 

Selçukluları Zamanında Konya’da Dinî ve Fikrî Hareketler”, Dünden Bugüne Konya’nın Kültür Birikimi, 

(1999): 11-12. 
730 Turan, Selçuklular Hakkında Resmi Vesikalar, 58-59. 
731 İbn Bibi, el-Evâmirü'l-Alâiyye fi'l-umûri'l-Alâiyye, C.I, 25. 
732 Mehmed Fuad Köprülü, “Anadolu Selçukluları Tarihinin Yerli Kaynakları”, Belleten VII/27, (1943): 

388. 
733 İsmail Çiftcioğlu, “Karamanoğulları Dönemi Şehnâme Yazarları ve Eserleri Üzerine”, Sosyal Bilimler 

Dergisi IV/2, (2002): 61-62. 



134 

 

Bahaeddin Veled - Dîvân, İbtidanâme, Rebâbnâme, İntihânâme, Maarif 

Nasiri - Fütüvvetnâme 

Hacı Bektaş Veli - Makâlât734 

3.1.4.8. Anadolu Selçuklularının Hâkim Olduğu Coğrafyada Kınıklara Ait Yerleşim 

Yerleri 

Bir coğrafyanın tarihinin araştırılmasında şüphesiz yer adlarının önemi büyüktür. Çünkü 

yerleşim yeri olarak tesis edilen bölgelere isimler; o coğrafyayı yurt tutan milletin mensup 

olduğu boyun, aşiretin veya liderlerinin adını taşımaktadır. Anadolu’ya göç eden Türkler 

de kurdukları yerleşim yerlerine mensup oldukları Kınık, Oğuz, Bayat, Avşar, Döğer, 

Yıva, Eymir gibi boyların isimlerini vermiştir.735  

Kınıklar, Anadolu’nun Türk yurdu olmasında öncü olan Selçuklu ailesine mensubiyetleri 

vesilesiyle önemli bir yer teşkil eder. XVI. yüzyılda 81 yerleşim yerinin Kınık adını 

taşıması da bunun ispatı sayılabilir.736 Selçukluların kökeni bahsinde ifade edilen 24 Oğuz 

Boyu’nun neredeyse tamamına ait yer adlarına Anadolu’nun genelinde rastlanmaktadır. 

Ülke sathına yayılan bu boyların adlarını taşıyan yerleşim yerlerine bakıldığında özellikle 

Avşar, Kınık, Kayı, Kızık, Karkın, Bayat, Dodurga, Beydilli, Eymür, Çavuldur, Çepni, 

Salur, Yazır ve Bayındır boylarının diğerlerine nazaran daha geniş bir coğrafyaya 

yayıldıkları ve Anadolu’nun Türkleşmesine mühim katkıda bulundukları görülür. Arşiv 

kayıtlarından ve gerek mimari eserler gerekse döneme ait etnografik bulgulardan 

anlaşıldığı üzere 24 Oğuz Boyu da Anadolu’ya gelmiştir. Bu boyların içinde Salgurlar, 

Kayılar, Bayındırlar ve Kınıklar kurdukları devletler vesilesiyle boylarına ait damgaları 

kullanmışlardır. Bu damgalar paralarda, mektuplarda ve yazışmalarda, mimari eserlerde, 

mezar taşlarında görülmektedir.737 Bu boyların içinde XVI. yüzyılda şüphesiz dönemin 

en kudretli devletlerinden olan Osmanlı Devleti hanedanının mensup olduğu Kayı boyuna 

ait 94, Avşarlara ait 86, Kınıklara ait 81, Eymürlere ait 71, Karkınlara ait 62, Bayındırlara 

                                                 
734 Ahmet Kartal, “Anadolu Selçuklu Devleti Döneminde Dil ve Edebiyat”, Divan Edebiyatı Araştırmaları 

Dergisi 1, (2008): 95-168; İsmail Hakkı Uzunçarşılı, “XII. ve XIII. Asırlarda Anadolu’daki Fikir hareketleri 

ile İctimaî Müesseselere Bir Bakış”, (III. Türk Tarih Kongresi, Ankara 15-20 Kasım 1943, Kongreye 

Sunulan Tebliğler), (Ankara: TTK, 1948), 287-306; Hasibe Mazıoğlu, “Selçuklular Devrinde Anadolu’da 

Türk Edebiyatının Başlaması ve Türkçe Yazan Şairler”, Malazgirt Armağanı, (Ankara: TTK, 1972), 297-

316. 
735 Kütükoğlu, “Osmanlı’dan Günümüze Yer Adları”, 149. 
736 Sümer, Oğuzlar (Türkmenler), Tarihleri-Boy Teşkilatı-Destanları, 357. 
737 Faruk Sümer, “Oğuzlar”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1964), C.IX, 

384-385. 



135 

 

ait 52, Salurlara ait 51, Çepnilere ait 44, Bayatlara ait 43, Kızıklara ait 28, Dodurgaya ait 

24, Beydillilere ait 21, Çavuldura ait 21, Dögerlere ait 20, Yıvalara ait 19 yerleşim yeri 

tespit edilmiştir.738 

Kınık adı taşıyan bu yerleşim yerlerinin XVI. yüzyılda 81 tane olmasına rağmen, 1981 

yılına gelindiğinde 36’ya düştüğü görülmektedir. Selçukluların Anadolu’ya tam 

anlamıyla hâkim olduğu XIII. yüzyılda bu sayının 81’den çok daha fazla olduğu 

düşünülebilir. XVI. yüzyılda Kınıkların teşkil ettiği cemaat sayısının 1200, hane sayısının 

25601, vergi nüfusunun ise 9270 olduğu bilinmektedir.739 Kınıklar XIII. ve XIV. 

yüzyıllarda Anadolu’ya egemen olan Türk kültürünün oluşmasında şüphesiz büyük katkı 

sağlayan boylardandır. Anadolu’nun her yanına dağılmış Kınık yerleşim yerleri bunun 

göstergesidir. Nitekim XVI. yüzyılda yerleşim yerleri sırasında Kayı ve Avşar 

boylarından sonra gelen Kınıkların, 81 yerleşim yeri ile Selçuklu egemenliğinin sona 

ermesinden asırlar sonra bile Anadolu’nun her köşesinde izlerine rastlamak mümkündür. 

Bu durum Kınıkların diğer Türkmenlerle birlikte Anadolu’ya ciddi bir nüfus varlığı ile 

geldiklerini ve Anadolu’nun her yöresine dağıldıklarını gösterir. Tablodan elde edilen 

veriler kesin olmasa da bizlere Anadolu’ya gelen Türk boylarının niceliği hakkında 

yaklaşık bilgiler vermektedir. Aradan geçen zamanda yerleşim yerlerinin isimlerinin 

değiştiği veya etimolojik açıdan değişime uğradıkları da göz önünde bulundurulmalıdır. 

Günümüzde Türkiye Cumhuriyeti sınırları içinde Kınık adı ile anılan veya çeşitli ekler 

alarak Kınık adını içinde barındıran 45 yerleşim yeri bulunmaktadır. Ayrıca İzmir iline 

bağlı ve nüfusu 2015 TUİK verilerine göre 28.052 olan Kınık ilçesi mevcuttur. Buradan 

da anlaşılmaktadır ki Oğuz boylarının bu koluna ait mevcudiyet bugün hala Anadolu’da 

varlığını sürdürmektedir.740 

 Kınıklar, XI. yüzyıldan itibaren Türk ve İslam âleminin kendilerine biçtiği rolü hakkıyla 

yerine getirmiş; üstlendikleri tarihi sorumluluk ile adlarından söz ettirmişlerdir. Selçuklu 

Devletlerini kurarak Türk tarihini en yüksek medeniyet dönemlerinden birine ulaştıran 

Kınıklar; İran, Irak, Suriye ve Anadolu’da etkili bir siyasi rol oynamış, fetihler ve iskân 

politikaları ile arkalarından gelen Türkmenlere ve diğer boylara yurt sağlamış, 

Anadolu’nun Türkleşmesi ve İslamlaşması yolunda büyük faydalar sağlamıştır. 

                                                 
738 Kütükoğlu, “Osmanlı’dan Günümüze Yer Adları”, 150-151. 
739 Yusuf Halaçoğlu, Anadolu’da Aşiretler, Cemaatler, Oymaklar (1453-1650), (Ankara: TTK, 2009), C.I, 

31-32. 
740 http://www.kinik.gov.tr/kinik-ilce-nufus-mudurlugu/e.t.:10.11.2022 10:30 

http://www.kinik.gov.tr/kinik-ilce-nufus-mudurlugu/e.t.:10.11.2022


136 

 

SONUÇ 

XI. yüzyıl başlarından itibaren fütuhat hareketleri ile birlikte İran’ın, Azerbaycan’ın, 

Irak’ın, Suriye’nin ve Anadolu’nun Türkler tarafından ele geçirilmesi ile bu 

coğrafyalardaki siyasi, ekonomik, kültürel ve etnik sahadaki pek çok şeyin değişmesine 

neden olan bir değişim süreci başlamıştır. Türkmen Beyleri’nin bölgedeki akınları ve 

fetihleri neticesinde Azerbaycan, Karabağ ve Ön Asya üzerinden yoğun bir Türkmen 

göçünün bu bölgeye doğru gerçekleştiği görülmektedir.741 Bu kitlesel hareket ile 

toplumsal ve kültürel alanda olduğu gibi, etnik olarak da ciddi değişimler gerçekleşmiştir. 

Bölgeye peyderpey yerleşen Oğuzların varlığı demografik yapıyı temelinden sarsmış ve 

bu bölgede etkinlikleri yüzyıllar boyu sürecek bir oluşumun önünü açmıştır. Öyle ki 

Melikşah döneminden sonra gerçekleşen Haçlı Seferleri, saltanat kavgaları içinde 

boğuşan Selçuklu’ya bağlı bu Türkleri bölgeden söküp atamamıştır. Tam tersine bu 

bölge, Moğol istilasından kaçmak üzere hareketlenen Türk kitlelerinin yerleşmesine 

uygun bir coğrafya halini almıştır. Bu bölgedeki Türk varlığı bugün dahi varlığını 

sürdürürken Selçuklulardan sonra bölgede kurulan Türk devletlerine de temel 

oluşturmuştur. Bunun sonucunda ne olmuştur? Anadolu’nun ele geçirilmesi ve Bizans’ın 

batıya yönelmesi ile birlikte dünya tarihinin görmüş olduğu en büyük devletlerden biri 

olan Osmanlı İmparatorluğu’nun yaşama şansı ortaya çıkmıştır. Yani Osmanlı 

Devleti’nin bu bölgede tutunabilmesinin en önemli sebebi Büyük Selçukluların ve 

ardından Türkiye Selçuklularının gerçekleştirmiş olduğu faaliyetlerdir. Osmanlı 

Devleti’nden sonraki süreçte de Türkiye Cumhuriyeti’ne geçişin sağlanması yine Büyük 

Selçuklu Devleti’nin dünya ve Türk tarihine yapmış olduğu katkıyla doğrudan 

bağlantılıdır. Bu nedenle Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluş tarihi 1071 Malazgirt Savaşı 

ile başlatılmalıdır. Çünkü ciddi anlamda doğu ile batıyı birleştiren, doğudaki Türklüğü 

batıya taşıyan ve Türklerin burada yurt tutup iskân olmasını sağlayan devlet Büyük 

Selçuklular Devleti’dir. Büyük Selçuklu Devleti ile Osmanlı Devleti bir süreç olarak 

birbirini takip etmiş ve bu zincirin son halkasını ise Türkiye Cumhuriyeti oluşturmuştur.  

Anadolu, İran, Irak ve Suriye’yi egemenliği altına alan Selçuklular bir asırdan fazla bir 

süre hüküm sürdükleri bu coğrafyalarda halkı memnun etmiş, adil ve cömert bir yönetim 

anlayışı sergilemişlerdir. XI. yüzyıldan itibaren hâkim güç olarak varlıklarını koruyan 

                                                 
741 Koca, “Büyük Selçuklu Sultanı Melikşah’ın Suriye, Filistin, Mısır Politikası ve Türkmen Bey’i Atsız”, 

10. 



137 

 

Türkler, 1920’ye kadar kısmen de olsa bu bölgelere egemen olan millettir.742 Osmanlı 

Devleti’nin dağılmasıyla birlikte sömürge devletlerin işgaline uğrayan bu coğrafyalar, 

Türkiye Cumhuriyeti’nin zor şartlar altında imzaladığı antlaşmalarla kaderine terk 

edilmiştir. Son yıllarda sadece Irak Meclisi’nde temsil hakkı elde eden Türkler, birçok 

defa katliama ve baskıya maruz kalmış fakat anavatan olarak gördükleri Türkiye ile gönül 

bağlarını hiç koparmamışlardır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
742 Emine Kısıklı, “Yeni Gelişmelerin Işığında Geçmişten Günümüze Musul Meselesi”, Atatürk Yolu 

Dergisi 24, (1999): 493. 



138 

 

KAYNAKLAR 

Agacanov, Sergey Grigoreviç. “Orta Asya Oğuz Boyları Tarihinin Bazı Meseleleri”, haz., 

Yusuf Akbaba, Gürkan Açıkgöz, USAD Bahar (12), (2020): 299-316. 

 

Agacanov, Sergey Grigoreviç. Oğuzlar. (İstanbul: Selenge Yayınları, 2004). 

 

Agacanov, Sergey Grigoreviç. Selçuklular, çev., Ekber N. Necef-Ahmet Annaberdiyev. 

(İstanbul: Selenge Yayınları, 2006). 

 

Ağırakça, Ahmet. “İhşidler”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2000), C.XXI, 551-553. 

 

Ahmed bin Mahmud. Selçuknâme, haz., Erdoğan Merçil. (İstanbul: Kervan Yayınları, 

1977). 

 

Ahmet Rifat Efendi. Lügat-ı Tarihiyye ve Coğrafiyye. (İstanbul: Mahmutbey Matbaası, 

1881-1882). 

 

Akdağ, Mustafa. Türkiye’nin İktisadi ve İçtimai Tarihi, (İstanbul: Cem Yayınları, 1979). 

 

Akkan, Erdoğan. “Irak”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 1999), C.XIX (1999), 83-85. 

 

Aksarayi. Müsameretül Ahbar, çev., Mürsel Öztürk. (Ankara: TTK, 2000). 

 

Akyol, Hasan. “Kirman Selçukluları”, Selçuklu Tarihi El Kitabı, ed., Refik Turan, 

(Ankara: Grafiker Yayınları, 2014). 

 

Ali Sevim, “Malazgirt Muharebesi”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2003), C.XXVII, 481-483. 

 

Alican, Mustafa. Kıyametin İlk Günü Malazgirt. (İstanbul: Kronik Yayınları, 2017). 

 

Alptekin, Coşkun. Dımaşk Atabeyliği (Tog-Teginliler). (İstanbul: Marmara Üniversitesi 

Yayınları, 1985). 

 

Altungök, Ahmet - Yıldırım, Taner. “Erken Ortaçağlarda Siraf Liman Kentlerinin İran 

Körfezi Açısından Önemi”, Tarih Araştırmaları Dergisi 134, (2001): 24-25. 

 

Anna Komnena. Alexiad, çev., Bilge Umar. (İstanbul: İnkılap Kitabevi, 1996). 

 

Atar, Fahrettin. “Fetva”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 1995), C.XII, 486-496. 

 

Atar, Fahrettin. “Kadı”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 

2001), C.XXIV, 66-69. 

 



139 

 

Atçeken, Zeki - Bedirhan, Yaşar. Selçuklu Müesseseleri ve Medeniyet Tarihi. (Konya: 

Eğitim Yayınevi, 2012). 

 

Atçeken, Zeki. Malazgirt’ten Vatana Anadolu Selçuklu Devleti Tarihi, (Konya: Eğitim 

Yayınevi, 2004). 

 

Avcı, Casim. “Kudüs”, (Ankara: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2002), 

C.XXVI, 327-329. 

 

Ayaz, Fatih Yahya. “Üstadüddar”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2012), C.XLII, s.389-393. 

 

Azîmî. Azîmî Tarihi: Selçuklular Dönemiyle İlgili Bölümler H.430-538=1038/39-1143-

44, çev., Ali Sevim. (Ankara: TTK, 2006). 

 

Bala, Mirza. “İsfahan”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 

1950) V/2, 1069. 

 

Banguoğlu, Tahsin. “Kaşgari’den Notlar: III - Oğuz Lehçesi Üzerine”, Türk Dili 

Araştırmaları Yıllığı – Belleten C.VIII (1960): 23-48. 

 

Barbaro, Josaphat. Anadolu’ya ve İran’a Seyahat, çev. Tufan Gündüz. (İstanbul: 

Yeditepe Yayınevi,  2005). 

 

Barthold, Vasiliy Vladimiroviç. Tezkere-ye Coğrafiya-ye İran, çev., Hemze Serdaver. 

(Tahran: Tus Yayınları, 1386). 

 

Barthold, Vassiliy Viladimiroviç. Moğol İstilasına Kadar Türkistan, haz., Hakkı Dursun 

Yıldız, (Ankara: TTK, 1990). 

 

Bayat, Fazıl. “Moğol İstilasına Kadar Irak Türkleri”, Türkler Ansiklopedisi. (İstanbul: 

Yeni Türkiye Yayınları, 2014), C.IV, 795-802. 

 

Bayat, Fuzuli. Oğuz Destan Dünyası. (İstanbul: Ötüken Yayınları, 2006). 

 

Bayındır, Abdullah. Selçuklularda Saltanat Mücadeleleri. (İstanbul: Hiper Yayın, 2020). 

 

Baykara, Tuncer.  I. Gıyaseddin Keyhüsrev (1164-1211) Gazi-Şehit. (Ankara: TTK, 

1997). 

 

Baykara, Tuncer. Anadolu’nun Selçuklular Zamanında Sosyal ve İktisadi Tarihi: Üzerine 

Araştırmalar. (İzmir: Ege Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1990). 

 

Baykara, Tuncer. Anadolu’nun Tarihi Coğrafyasına Giriş. (Ankara: Sevinç Matbaası, 

1988). 

 

Baykara, Tuncer. Türkiye Selçukluları Devrinde Konya. (Ankara: Kültür ve Turzim 

Bakanlığı Yayınları, 1985). 



140 

 

 

Baykara, Tuncer. Türkiye Selçukluları’nın Sosyal ve Ekonomik Tarihi. (İstanbul: IQ 

Kültür Sanat Yayıncılık, 2004). 

 

Bayram, Mikâil. “Anadolu Selçukluları Zamanında Konya’da Dinî ve Fikrî Hareketler”, 

Dünden Bugüne Konya’nın Kültür Birikimi, (1999): 11-12. 

 

Bayram, Mikail. “Anadolu Selçuklularında Devlet Yapısının Şekillenmesi”, Cogito 8, 

(2001): 61-72. 

 

Bayram, Mikail. Ahi Evren Tasavvufi Düşüncenin Esasları, (Ankara: TDV Yayınları, 

1995). 

 

Bayram, Mikail. Destursuz Bağdan Üzüm Yiyenler. (Konya: Kömen Yayınları, 2004). 

 

Bektaş, Cengiz. Selçuklu Kervansarayları. (İstanbul: Yapı Endüstri Merkezi Yayınları, 

1999). 

 

Beyhaki Ebu’l Fazl bin Muhammed. Tarih-i Beyhaki. düz., Azizullah Alizade, (Tahran, 

2008). 

 

Bilinir, Sedat. “Suriye’de Kullanılan Önemli Ticarî, Dinî Ve Askerî Yol Güzergâhları ve 

Bu Yolların Kontrolü Meselesi (IX-XI.YY)”, TAD 40/69, (2021): 28-54. 

 

Blaga, Rafael. İran Halkları El Kitabı. (İstanbul: Yeni Zamanlar Dağıtım, 1997). 

 

Bozkurt, Nahide. “Mehdi-Billah”, (Ankara: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 

2003), C.XXVIII (2003), s.377-379. 

 

Bozkurt, Nebi. “Mescid-i Aksa”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2004), C.XXIX, 268-271. 

 

Bündârî. Zübdetü’n-nusrâ ve nuhbetü’l-usrâ, çev., Kıvameddin Burslan. (İstanbul: TTK, 

1943). 

 

Bünyadov, Ziya. Azǝrbaycan Atabǝylǝri Dövlǝti (1136-1225). (Bakü-Azerbaycan: Şərq-

Qərb, 2007). 

 

Caferoğlu, Ahmet. Eski Uygur Türkçesi Sözlüğü. (İstanbul: TDK, 1968). 

 

Cahen, Claude. “İslam Kaynaklarına Göre Malazgirt Savaşı”, çev., Zeynep Kerman, 

Türkiyat Mecmuası XVII, (1972): 88. 

 

Cahen, Claude. Osmanlılardan Önce Anadolu’da Türkler, çev., Yıldız Moran. (İstanbul: 

E Yayınları, 1994). 

 

Cahen, Claude. The Malik-Nâma and The History of Seljukid Origins‛, The Turks in the 

Islamic World, ed., Clifford Edmund Bosworth. (Aldershot: Ashgate Variorum, 2007). 



141 

 

 

Cantay, Gönül. “Kaynaklardan Tanıdığımız Anadolu Selçuklu Darüşşifaları” IV. Milli 

Selçuklu Seminer Bildirileri (25–26 Nisan 1994), (Konya: Selçuklu Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 1995), 9. 

 

Cevad, Ali. Memalik-i Osmaniyye’nin Tarih ve Coğrafya Lügati. (İstanbul: Mahmutbey 

Matbaası, 1895). 

 

Cöhce, Salim. Doğu Akdeniz Çevresinde Türk Hâkimiyetinin Tesisi. (Ankara: Atatürk 

Yüksek Kurumu Yayınları, 2001). 

 

Çağatay, Neşet. Bir Türk Kurumu Olan Ahilik. (Ankara: TTK, 1989). 

 

Çağrıcı, Mustafa. “Gazzali”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1996), C.XIII (1996), 489-505. 

 

Çakar, Enver. “Halep Sancağında Türkçe Yer Adları”, Osmanlı Tarihi Araştırma ve 

Uygulama Merkezi Dergisi 11, (2000): 83-107. 

 

Çakar, Enver. “XVI. Yüzyılda Suriye’de Yaşayan Salur ve Çoğun Türkmenleri”, Fırat 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi C.XII/2, (2002): 325-340. 

 

Çakır, Oğuzhan. “Selçuklu Ailesinin Bilinen İlk Atası: Demir Yaylı Dukak”, Selçuk 

Üniversitesi Selçuklu Araştırmaları Dergisi 14, (2021): 83-108. 

 

Çakmak, Mehmet Ali. “Anadolu Selçuklu Emirlerinden Sadettin Köpek’in Siyasi 

Entrikaları”, Prof. Dr. Kazım Yaşar Kopraman’a Armağan. (Ankara: Berikan Yayınları, 

2003). 

 

Çakmak, Mehmet Ali. “II. Gıyaseddin Keyhüsrev Zamanında Türkiye Selçuklu Devleti 

(1227-1246)”, Selçuklu Tarihi El Kitabı, ed. Refik Turan. (Ankara: Grafiker Yayınları, 

2016). 

 

Çakmak, Mehmet Ali. “Kösedağ Savaşı (1243)”, Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi, 

1990. 

 

Çakmak, Mehmet Ali-Dağlı, Rıfat. “II. Kılıç Arslan Zamanında Türkiye Selçuklu Devleti 

(1155-1192)”, Selçuklu Tarihi El Kitabı. ed., Refik Turan, (Ankara: Grafiker Yayınları, 

2016). 

 

Çay, Abdulhaluk. II. Kılıç Arslan. (Ankara: Kültür Turizm Bakanlığı Yayınları, 1987). 

 

Çehregani, Mahmudali. “Hedefimiz Milli Kültürümüze Sahip Çıkmak”, 2023, (2002): 

14-22. 

 

Çelebi, Ahmed. İslâm’da Eğitim Öğretim Tarihi, ter., Ali Yardım. (İstanbul: Damla 

Yayınevi, 1983). 

 



142 

 

Çelik, Aydın. “Fatımi-Selçuklu Münasebetleri”, Türkler Ansiklopedisi. (Ankara: Yeni 

Türkiye Yayınları, 2014), C.IV, 746. 

 

Çetin, Osman. “Horasan”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 1998), C.XVII, 234-241. 

 

Çetin, Osman. Anadolu’da İslâmiyet’in Yayılışı, (İstanbul: Marifet Yayınları, 1981). 

 

Çiftcioğlu, İsmail. “Karamanoğulları Dönemi Şehnâme Yazarları ve Eserleri Üzerine”, 

Sosyal Bilimler Dergisi IV/2, (2002): 61-62. 

 

De Planhol, Xavier. “Hazar Denizi”, (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, 1998), C.XVII, 109-113. 

 

Demir, Mustafa. Büyük Selçuklular Tarihi. (Sakarya: Sakarya Yayınları, 2011). 

 

Demirkent, Işın. Türkiye Selçuklu Hükümdarı Sultan I. Kılıç Arslan. (Ankara: TTK, 

1996). 

 

Develi, Hayati. Osmanlı’nın Dili. (İstanbul: 3F Yayınevi, 2006). 

 

Devletşah Semerkandî. Tezkîre-i Devletşah, çev., Necati Lugal. (İstanbul: MEB 

Yayımları, 1990). 

 

DİA. ”Irak Türkleri”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 1999), C.XIX, 99-103. 

 

Dirimtekin, Feridun. “Selçukluların Anadolu’da Yerleşmelerini ve Gelişmelerini 

Sağlayan İki Zafer”, Malazgirt Armağanı. (Ankara: TTK, 1993). 

 

Divitçioğlu, Sencer. Oğuzdan Selçukluya Boy Konat ve Devlet. (İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları, 2000). 

 

Duman, Bilgay. “Irak’ta 2014 Seçimleri IŞID Operasyonları ve Irak’ın Geleceği”, Orsam 

Rapor No.190 (2014): 9-26. 

 

Duman, Bilgay-Aygün, Feyzullah Tuna. “Telaferli Türkmen Göçmenlerin Durumu ve 

Telafer’in Geleceği”,  Orsam Rapor No:215, (2017): 2271. 

 

Ebu Abdullah b. Muhammed b. Ali Azimi. Azimi Tarihi Selçuklularla İlgili Bölümler, 

yay., Ali Sevim.  

Ebu’l Ferec. Ebu’l Ferec Tarihi, çev., Ömer Rıza Doğrul. (Ankara: TTK, 1950). 

 

Ekinci, Yusuf. Ahilik ve Meslek Eğitimi. (İstanbul: MEB Yayınları, 1989). 

 

El Hüseyni. Ahbarü’d Devleti’s-Selçukiyye, çev., Necati Lügal, (Ankara: TTK, 1999). 

 



143 

 

El-Bundari. Zübdet el Nusra ve Nuhbet el-Usra, (Irak ve Horasan Selçukluları), çev., 

Kıvameddin Burslan, (Ankara: TTK, 1999). 

 

El-Kalkaşandi. Subh el-'Aşâ fi Sinâ'at el-İnşâ, nşr., Muhammed Hüseyin Şemseddin. 

(Beyrut: Dârü'l-kütübi'l-ilmiyye, 1987). 

 

Erdem, İlhan. Türkiye Selçukluları-İlhanlı İlişkileri (1258-1308), Doktora Tezi, Ankara 

Üniversitesi, 1995. 

 

Erkmen, Serhat. “Unutulmuşluğun Karanlığından Umudun Aydınlığına Uzanan Bir 

Türkmen Kenti: Telafer”, Ortadoğu Analiz 9, (2009): 6-22. 

 

Erkoç, Ufuk. “Son Irak Selçuklu Sultanı III. Tuğrul ve Zamanı (1177-1194)”, Yüksek 

Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, 2010, 21.  

 

Erkoçoğlu, Fatih. “Büyük Selçuklu ve Büyük Selçuklu Bakiyesi Devletler Hâkimiyetinde 

Dımaşk ve Dımaşk İç Kalesi”, İlahiyat Araştırma Dergisi 8, (2017): 1-22. 

 

Erkoçoğlu, Fatih. “İmar Faaliyetleri”, Emeviler Dönemi Bilim, Kültür ve Sanat Hayatı, 

ed., İrfan Aycan, (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2011), 199-287. 

 

Eroğlu, Cengiz-Babuçoğlu, Murat-Köçer, Mehmet. Osmanlı Vilayet Salnamelerinde 

Halep. (Ankara: Global Strateji Enstitüsü Yayınları, 2007). 

 

Erol, Hülya Arslan. “Suriye Colan (Golan) Türkmenleri Ağzı”, Modern Türklük 

Araştırmaları Dergisi VI, 4, (2009): 40-63. 

 

Erol, Mehmet. Halep Türkmenleri Halk Kültürü Araştırması. (Ankara: Grafiker 

Yayınları, 2012). 

er-Râvendî. Râhat-üs-Sudûr ve Âyet-üs-Sürûr, çev., Ahmet Ateş. (Ankara: TTK, 1999). 

 

Gelekçi, Cahit. “Türk Kültüründe Oğuz-Türkmen-Yörük Kavramları”, Hacettepe 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi C.I, (2004): 9-18. 

 

Genç, Reşat. Karahanlı Devlet Teşkilatı (XI. Yy Türk Hâkimiyet Anlayışı ve 

Karahanlılar), (Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları: 373, Araştırma İnceleme Serisi 

Eserleri: 9, 2002). 

 

Golden, Peter Benjamin. Türk Halkları Tarihine Giriş, çev., Osman Karatay. (Ankara: 

Karam Yayınları, 2002). 

 

Gordlevski, Vladimir. Anadolu Selçuklu Devleti, çev., Azer Yaran. (Ankara: Onur 

Yayınları, 1988). 

 

Göksu, Erkan. Selçuklular Muhteşem Çağın Mütevazı Çocukları. (İstanbul: Kronik Kitap, 

2019). 

 



144 

 

Gökyay, Orhan Şaik. Dedem Korkudun Kitabı. (İstanbul: Başbakanlık Kültür 

Müsteşarlığı Yayınları, 1973). 

 

Gölpınarlı, Abdulbaki. 100 Soruda Tasavvuf. (İstanbul: Gerçek Yayınevi 1985). 

 

Gözler, Kemal. “Hukuk Açısından Monarşi ve Cumhuriyet Kavramlarının Tanımı 

Sorunu”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi C.LIV, 1, (1999): 51-62. 

 

Gregory Abu’l Farac. Abu’l Farac Tarihi, çev., Ömer Rıza Doğrul. (Ankara: TTK, 1945). 

 

Grousset, Rene. Başlangıcından 1071’e Ermenilerin Tarihi, çev. Sosi Dolanoğlu. 

(İstanbul: Aras Yayınları, 2005). 

 

Gül, Abdülkadir. “XVI. Yüzyılda Özer Türkmenleri”, Erzincan Eğitim Fakültesi Dergisi 

X/1, (2008): 171-179. 

 

Gül, Ahmet. Osmanlı Medreselerinde Eğitim-Öğretim ve Bunlar Arasında Dâru’l 

Hadislerin Yeri. (Ankara: TTK, 1997). 

 

Gül, Kemal Vehbi. Anadolunun Türkleştirilmesi ve İslamlaştırılması. (İstanbul: Toker 

Yay, 1971). 

 

Güldiken, Kadir. “İran’da Yaşayan 33 Milyon Türkü Düşününüz”, Azerbaycan 322, 

(1998): 47-48. 

 

Gündoğan, Ünal. “Geçmişten Bugüne İran İslam Devrimi: Genel Değerlendirme”, 

Ortadoğu Analiz 29, (2011): C.III, 93-99. 

 

Gündüz, Meryem. “Alâeddin Tekiş”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2011), C.XL, 364-365. 

 

Halaçoğlu, Yusuf. “Fersah”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1995), C.XII, 412. 

 

Halaçoğlu, Yusuf. Anadolu’da Aşiretler, Cemaatler, Oymaklar (1453-1650). (Ankara: 

TTK, 2009). 

 

Hamdullah Kazvini. Nuzhetu’l Kulüb, nşr., Muhammed Debir Siyaki. (Tahran, 1336). 

 

Hartmann, Richard. “Şam”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, 1970), C.XI, 303-305. 

 

Hausing, Hans Wilham. “İran Hudutları Bölgelerinde İndo-Cerman ve Altaylı Göçebe 

Kavimler”, Türk Dünyası Araştırmaları Dergisi 103, (1996): 6. 

 

Havemann, Axel. “Selçuklu Suriye’sinde Vezir ve Reis: Kentin Kendi Kendini Temsil 

Mücadelesi” çev., Kazım Uzun, Tarih Okulu Dergisi 8, (2010): 151-163. 

 



145 

 

Heyet, Cevat. “Nasiyonalism ve Bastangerayi Der İran”, Varlık 126-3, (2002): 20. 

 

Himmet, Ali. “Vakıfların Tarihi Mahiyeti, İnkişafı ve Tekâmülü, Cemiyet ve Fertlere 

Sağladığı Faydalar, Vakıflar Dergisi VI, (2006): 12. 

 

Honigmann, Ernst. Bizans Devletinin Doğu Sınırı, çev., Fikret Işıltan. (İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1970). 

 

Horst, Heribert. “Selçuklu Devri Türk Tarihi Araştırmaları II, Selçuklu Devri Devlet 

Teşkilatına Dair Yazılmış bir Eser Münasebetiyle”, çev., Mehmet Altan Köymen, TAD 

2-3, (1964): 314-331. 

 

Ioannes Kinnamos. Historia, çev., Işın Demirkent. (Ankara: TTK, 2001). 

 

İbn Battuta. İbn Battuta Seyahatnamesi, çev., A. Sait Aykut. (İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları, 2000). 

İbn Cübeyr. Rıhletü İbn Cübeyr, (Beyrut: Daru Sadr, 1964). 

 

İbn el-Adim. Zübdetü`l-Haleb Min Târîhi Haleb çev., Ali Sevim. (Ankara: TTK, 1989). 

 

İbn Haldun. Mukaddime. çev., Halil Kendir,(İstanbul: Yeni Şafak Kültür Armağanı, 

2004). 

 

İbn Havkal. Suretu’l Arz, 10. Asırda İslam Coğrafyası, çev., Ramazan Şeşen. (İstanbul: 

Yeditepe Yayınları, 2014). 

 

İbn Hurdâzbih. el-Mesâlik ve’l-memâlik. (Yollar ve Ülkeler Kitabı), çev., Murat Ağarı, 

(İstanbul: Kitâbevi Yayınları, 2008). 

 

İbni Bibi. El Evamirü’l Alaiye Fi’l-Umuri’l Alaiye, çev., Mürsel Öztürk. (Ankara: TTK, 

1996). 

 

İbni Cübeyr. Rıhle, Endülüsten Kutsal Topraklara, çev., İsmail Güler. (İstanbul: Selenge 

Yayınları, 2003). 

 

İbnu’l Esir. el Kâmil fî’t-Tarih. çev., Abdülkerim Özaydın, (İstanbul: TTK, 1987). 

 

İbnu’l Ezrak. Meyyafarikin ve Amid Tarihi (Artuklular Kısmı), çev., Ahmet Savran. 

(Erzurum: Atatürk Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1992). 

 

İbnü’l-Adîm. Bugyetü’t-Taleb fî Tarih Haleb, çev., ve yay., Ali Sevim. (Ankara: TTK, 

1976). 

 

İç İşleri Bakanlığı, Köylerimiz 1981, İçişleri Bakanlığı İller İdaresi Genel Müdürlüğü 

Yay.,(Ankara 1982), No:327, Seri:3, 2. 

 

İlhan, Avni. “Bâtıniyye”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 1992), C.V, 190-194. 



146 

 

 

İmaduddîn Muhammed b. Muhammed Isfehânî. Tarihu Devlet-i Âlî Selcûk, yay., Yahya 

Murad. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2004). 

 

İmamü’d-din El-Kâtip el-İsfahani. Irak ve Horasan Selçukluları Tarihi, ter., Kıvameddin 

Burslan. (Ankara: TTK, 1999). 

 

İnalcık, Halil. “Osmanlılarda Saltanat Veraseti Usulü ve Türk Hâkimiyet Telakkisiyle 

İlgili”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, C.XVI/I, (1959), 66-94. 

 

İnan, Abdulkadir. Makaleler ve İncelemeler. (Ankara: TTK, 1987), 555. 

 

İpşirli, Mehmet. “Enderun”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1995), C.XI, 185-187. 

 

Kafalı, Mustafa. “Anadolu’nun Fethi ve Türkleşmesi”, Erdem İnsan ve Toplum Bilimleri 

Dergisi VIII/22, (1996): 12. 

 

Kafalı, Mustafa. “Suriye Türkleri-I”, Töre Dergisi 21-22, (1973): 32-36. 

 

Kafesoğlu, İbrahim. “Doğu Anadolu’da İlk Selçuklu Akını (1015-1021) ve Ehemmiyeti”, 

Fuad Köprülü Armağanı. (İstanbul: TTK, 1953). 

 

Kafesoğlu, İbrahim. “Kavurd”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, 1956), C.VI, 456-459. 

 

Kafesoğlu, İbrahim. “Selçuk’un Oğulları ve Torunları”, Türkiyat Mecmuası, C.XIII, 

(1958): 117-130. 

 

Kafesoğlu, İbrahim. “Selçuklu Tarihinin Meseleleri “Sultan Melikşah Devrinde Büyük 

Selçuklu İmparatorluğu” Adlı Eserin Tenkidi Dolayısiyle”, Belleten, C.XIX, S.76 (1956), 

s.465-489. 

 

Kafesoğlu, İbrahim. “Selçuklular”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim 

Bakanlığı Yayınları (1964), C.X, 353-416. 

 

Kafesoğlu, İbrahim. Doğu Anadolu’ya İlk Selçuklu Akını (1015-1021) ve Ehemmiyeti. 

(60. Doğum Yılı Münasebetiyle Fuad Köprülü Armağanı, Melanges Fuad Köprülü), 

(Ankara: TTK,  2000). 

 

Kafesoğlu, İbrahim. Harezmşahlar Devleti Tarihi (485-618/1092- 1221).  (Ankara: TTK, 

2000). 

 

Kafesoğlu, İbrahim. Selçuklu Tarihi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1972). 

 

Kafesoğlu, İbrahim. Selçuklular ve Selçuklu Tarihi Üzerine Araştırmalar. (İstanbul: 

Ötüken Yayınları, 2014). 

 



147 

 

Kafesoğlu, İbrahim. Sultan Melikşah Devrinde Büyük Selçuklu İmparatorluğu. (İstanbul: 

TTK, 1953). 

 

Kafesoğlu, İbrahim. Sultan Melikşah Döneminde Selçuklu İmparatorluğu. (İstanbul: 

Ötüken Neşriyat, 2019). 

 

Kafesoğlu, İbrahim. Türk İslam Sentezi. (İstanbul: Ötüken Yayınları, 1999). 

 

Kafesoğlu, İbrahim. Türk Milli Kültürü. (İstanbul: Ötüken Neşriyat, 2000). 

 

Kafesoğlu, İbrahim. Türkmen Adı, Manası ve Mahiyeti, Jean Deny Armağanı’ndan Ayrı 

Basım, (İstanbul: TDK, 1958). 

 

Kafkaslı, Ali. İran Coğrafyasında Türkler. (İstanbul: Bilgeoğuz Yayınları, 2011). 

 

Kallek, Cengiz. “Meks”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 2003), C.XXVII, 583-588. 

 

Kara, Seyfullah. Selçukluların Dini Serüveni. (İstanbul: Şema Yayınevi, 2006). 

 

Karakuş, Nadir. “Kudüs Fatihi Atsız b. Uvak Et-Türkî”, Diyanet İlmî Dergisi 58/3, 

(2022):1207- 1230. 

 

Karatay, Osman. İlk Oğuzlar Köken Türeyiş ve Erken Tarihleri Üzerine Araştırmalar. 

(İstanbul: Ötüken Yayınları, 2020). 

 

Kartal, Ahmet. “Anadolu Selçuklu Devleti Döneminde Dil ve Edebiyat”, Divan Edebiyatı 

Araştırmaları Dergisi 1, (2008): 95-168. 

 

Kâşgarlı Mahmud. Dîvânü Lugâti't-Türk, çev., Besim Atalay. (Ankara: TDK, 2000). 

 

Kaya, Mahmut. “İskender”, (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 

2000), C.XXII, 555-557. 

 

Kaya, Pınar. Arslanşah ve II. Tuğrul Dönemi Irak Selçukluları Tarihi (1161-1194), 

Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi, 2017. 

 

Kaya, Selim. “Büyük Selçuklular Döneminde Bağdat”, Akademik Bakış 15, (2008): 1-

15. 

 

Kaya, Zafer. “Suriye’de Türk Varlığı” Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi, 1987. 

 

Kayhan, Hüseyin. “Irak Selçukluları (1120-1194)”, Türkler Ansiklopedisi. (Ankara: Yeni 

Türkiye Yayınları, 2014), C.IV, 786-794. 

 

Kayhan, Hüseyin. “Irak Selçuklularında Sosyal, Ekonomik, Kültürel ve Dini Yapı 

Hakkında”, Cihannüma Tarih ve Coğrafya Araştırmaları Dergisi IV/2, (2018): 2. 

 



148 

 

Kayhan, Hüseyin. “Selçuklular-Fâtımî Halifeliği İlişkileri”, Türkler Ansiklopedisi. 

(Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 2002) C.IV, 753-759. 

 

Kayhan, Hüseyin. Irak Selçukluları. (Konya: Çizgi Kitabevi, 2003). 

 

Kaymaz, Nejat. “Anadolu Selçuklularının İnhitatında İdare Mekanizmasının Rolü I-II”, 

Tarih Araştırmaları Dergisi II/2-3, (1964): 111-112. 

 

Kazıcı, Ziya. “Eğitim”, haz., Hakkı Dursun Yıldız, DGBİT XIV, (Konya): 79. 

 

Kazıcı, Ziya. İslâm Medeniyeti ve Müesseseleri Tarihi. (İstanbul: Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2003). 

 

Kerimüddün Mahmud Aksarayi. Müsameretü’l Ahbar ve Müsayeretü’l Ahyar, çev., 

Mürsel Öztürk. (Ankara: TTK, 2000). 

 

Kesik, Muharrem. “Sultan Melikşah (Şahinşah) ve Sultan I. Mesud Dönemleri”, Türkler 

Ansiklopedisi. (Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 2002). 

 

Kesik, Muharrem. “Türkiye Selçuklu Sultanı II. Kılıç Arslan’ın İstanbul’u Ziyareti ve 

Türkler’in Tarihte İlk Uçuş Denemesi (1162)”, Belleten LXVI/247, (2002): 839-848. 

 

Kesik, Muharrem. Anadolu Türk Beylikleri. (İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayıncılık, 

2018). 

 

Khoniates Niketas. Historai, çev., Fikret Işıltan. (Ankara: TTK, 1995). 

 

Kırkıl, Emin. Selçuklular Döneminde Halep, Doktora Tezi, Fırat Üniversitesi, 1999. 

 

Kırpık, Güray- Akyol, Hasan. “I. Kılıç Arslan (1092-1107)”, Selçuklu Tarihi El Kitabı, 

ed., Refik Turan, (Ankara: Grafiker Yayınları, 2016). 

 

Kırpık, Güray- Akyol, Hasan. “Kutalmışoğlu Süleymanşah”, Selçuklu Tarihi El Kitabı, 

ed., Refik Turan, (Ankara: Grafiker Yayınları, 2016). 

 

Kırpık, Güray. “Bir Yaygın Eğitim Kurumu Ahilik ve Mesleki Eğitim”, ed., Refik Turan, 

Selçuklu Tarihi El Kitabı. (Ankara: Grafiker Yayınları, 2018). 

 

Kısıklı, Emine. “Yeni Gelişmelerin Işığında Geçmişten Günümüze Musul Meselesi”, 

Atatürk Yolu Dergisi 24, (1999): 493. 

 

Kirişçioğlu, Fatih. “Teke Türkmen Ağzı” (2.Tekeliler Kurultayı-Tekeli Araştırmaları 

Paneli,14 Temmuz 2002, İçel, s.18) Baskı: Prof. Dr. Abdurrahman Güzel’e Armağan, 

(Ankara: Gazi Eğitim ve Kültür Vakfı, 2004), 517-523. 

 

Koca, Salim. “Büyük Selçuklu Sultanı Melikşah’ın Suriye, Filistin, Mısır Politikası ve 

Türkmen Bey’i Atsız”, SÜTAD 22, (2007): 1-37. 

 



149 

 

Koca, Salim. “Türkiye Selçuklu Sultanlarının İzledikleri Ekonomik Politikalar”, Türkler 

Ansiklopedisi. (Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 2002), C.VII, 343-353. 

 

Koca, Salim. “Türkiye Selçuklularında Ekonomik Politika”, Erdem İnsan ve Toplum 

Bilimleri Dergisi 23, (1996): 465-466. 

 

Koca, Salim. Dandanakan’dan Malazgirt’e. (Giresun: İleri Ofset, 1997). 

 

Koca, Salim. Selçuklularda Ordu ve Askeri Kültür. (Ankara: Berikan Yayınları, 2005). 

 

Koca, Salim. Sultan I. İzzeddin Keykâvus. (Ankara: TTK, 1997). 

 

Koca, Salim. Türkiye Selçukluları Tarihi II, Malazgirt’ten Miryokelafon’a. (Çorum: 

Karam Yayınları, 2003). 

 

Koçi Bey. Risale haz., Ali Kemal Aksüt. (İstanbul: Vakit Gazete Matbaa, 1939). 

 

Komisyon. Doğuştan Günümüze Büyük İslam Tarihi. (İstanbul: Çağ Yayınları, 1988). 

 

Konyalı, İbrahim Hakkı. Abideleri ve Kitabeleri ile Niğde Aksaray Tarihi. (İstanbul: Fatih 

Yayıncılık Matbaa, 1974). 

 

Kopraman, Kazım Yaşar. “Memlûklar”, Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi, 

(İstanbul: Çağ Yayınları, 1989), C.VI, 437-438. 

 

Korkmaz, Zeynep. Türk Dili Üzerine Araştırmalar, (Ankara: TDK, 1995). 

 

Kozak, Erol. Bir Sosyal Siyaset Müessesesi Olarak Vakıf. (İstanbul: Akabe Yayınları, 

1985). 

 

Köprülü, Mehmed Fuad. “Amil”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, 1979),  C.I, 402-404. 

 

Köprülü, Mehmed Fuad. “Anadolu Selçukluları Tarihinin Yerli Kaynakları”, Belleten 

VII/27, (1943): 388. 

 

Köprülü, Mehmed Fuad. “Ata”, İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, 1978), C.I, 712. 

 

Köprülü, Mehmed Fuad. “Berid”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, 1979), C.II, 541-549. 

 

Köprülü, Mehmed Fuad. “Bizans Müesseselerinin Osmanlı Müesseselerine Te’siri”, 

T.H.İ.T. Mecmuası I, (1931): 206. 

 

Köprülü, Mehmed Fuad. “Vakfa Ait Tarihi Istılahlar Ribat”, Vakıflar Dergisi 2 (1942): 

275. 

 



150 

 

Köprülü, Mehmed Fuad. Edebiyat Araştırmaları. (Ankara: TTK, 1986). 

 

Köprülü, Mehmed Fuad. Osmanlı İmparatorluğu’nun Kuruluşu, (İstanbul: Ötüken 

Neşriyat, 1986). 

 

Köprülü, Mehmed Fuad. Türk Edebiyat Tarihi. (İstanbul: Ötüken Neşriyat, 1980). 

 

Köprülü, Mehmed Fuad. Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar. (Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 1984). 

 

Köymen,  Mehmet Altan. Selçuklu Devri Türk Tarihi. (Ankara: TTK, 1989). 

 

Köymen, Mehmet Altan. “Alparslan Zamanı Saray Teşkilatı ve Hayatı”, Tarih 

Araştırmaları Dergisi S. 8-9, (1970): C.V, 34. 

 

Köymen, Mehmet Altan. “Alparslan Zamanı Selçuklu Askeri Teşkilatı”, Tarih 

Araştırmaları Dergisi 8-9, (1970): C.V, 9. 

 

Köymen, Mehmet Altan. “Kirman Selçukluları Tarihi”, DTCF Dergisi S.1, (1943): C.II, 

127. 

 

Köymen, Mehmet Altan. “Selçuklu Devri Türk Tarihi Araştırmalar- II”, Tarih 

Araştırmaları Dergisi 2-3, (1964): C.II, 303-380. 

 

Köymen, Mehmet Altan. “Son Irak Selçukluları Hükümdarı II. Tuğrul ve Zamanı”, 

Atatürk Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Araştırma Dergisi C.XIII, (1985):, 224-225. 

 

Köymen, Mehmet Altan. “Süleyman Şah ve Anadolu Selçuklu Devleti’nin Kuruluşu”, 

Belleten, LVII/218, (1993): 71-80. 

 

Köymen, Mehmet Altan. Alparslan ve Zamanı. (İstanbul: Başbakanlık Kültür Müşavirliği 

Yayınları, Milli Eğitim Basımevi, 1972). 

 

Köymen, Mehmet Altan. Büyük Selçuklu İmparatorluğu Tarihi. (Ankara: TTK, 2016). 

 

Kramers, Johannes Hendrick. “Kirman”, Encyclopedia of Islam VI, (1960): 816. 

 

Kuban, Doğan. “Anadolu-Türk Şehri Tarihi Gelişmesi, Sosyal ve Fiziki Özellikleri 

Üzerine Bazı Gelişmeler”, Vakıflar Dergisi VII, (2006): 67. 

 

Kuran, Abdullah. Anadolu Medreseleri. (Ankara: TTK, 1969). 

 

Kurtuluş, Rıza. “Muhammed Rıza Şah Pehlevi”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: 

TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2020), C. XXX, 562-563. 

 

Kuşçu, Ayşe Dudu. “Büyük Selçuklu Devleti’nin Suriye, Filistin ve Mısır Politikasına 

Dair Bazı Tespitler”, SÜTAD 27, (2010): 637-664. 

 



151 

 

Küçükaşçı, Mustafa Sabri. “Müşrif”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2006), C.XXXII, 167-169. 

 

Küçükdağ Yusuf - Arabacı Caner. Selçuklular ve Konya. (Konya: Mikro Yayınları, 

1999). 

 

Kütük, Ahmet. Tuğrul ve Çağrı Saltanat ve Sadakat. (İstanbul: Selenge Yayınları, 2020). 

 

Kütükoğlu, Bekir. “Lokman b. Hüseyin”, (Ankara: TDV İslam Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, 2003), C.XXVII, 208-209. 

 

Maalouf, Âmin. Arapların Gözünden Haçlı Seferleri, çev., Ali Berktay. (İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları, 2006). 

 

Manaz Abdullah. Suriyenin Başkenti Şam’da Türk Dönemi Eserleri. (Ankara: Kültür 

Bakanlığı Yayınları, 1992). 

 

Mazıoğlu, Hasibe. “Selçuklular Devrinde Anadolu’da Türk Edebiyatının Başlaması ve 

Türkçe Yazan Şairler”, Malazgirt Armağanı. (Ankara: TTK, 1972). 

 

Mazin, Hasan. “Irak’ın Gizlenen Gerçeği Türkmenler Irak Krizi (2002-2003)”, Analiz 

48, C.IV, (2004): 49-50. 

 

Merçil, Erdoğan. “Amid”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 1991), C.III, 55.  

 

Merçil, Erdoğan. “Büveyhiler”, (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 

1992), C.VI, 496-500. 

 

Merçil, Erdoğan. “Emir Savtekin”, Tarih Enstitüsü Dergisi 6, (1975). 

 

Merçil, Erdoğan. “Gaznelilerin Kirmana Hâkimiyeti 1031-1034”, Tarih Dergisi 24, 

(1970): 35-44. 

 

Merçil, Erdoğan. “Kirman Selçukluları”, DGBTİ C.VII, (1992): 231. 

 

Merçil, Erdoğan. “Kirman Selçukluları”, Türkler Ansiklopedisi. (Ankara: Yeni Türkiye 

Yayınları, 2014), C.IV, 760. 

 

Merçil, Erdoğan. “Türkiye Selçukluları”, Türkler Ansiklopedisi. (Ankara: Yeni Türkiye 

Yayınları, 2002), C.VI, 503-528. 

 

Merçil, Erdoğan. Büyük Selçuklu Devleti, (İstanbul: Nobel Yayıncılık, 2011). 

 

Merçil, Erdoğan. Fars Atabeyleri Salgurlular. (Ankara: TTK, 1989). 

 

Merçil, Erdoğan. Gazneliler Tarihi. (Ankara: TTK, 2007). 

 



152 

 

Merçil, Erdoğan. Kirman Selçukluları, (Ankara: TTK, 1989). 

 

Merçil, Erdoğan. Kirman Selçukluları. (Ankara: TTK, 1989). 

 

Merçil, Erdoğan. Müslüman Türk Devletleri Tarihi. (Ankara: TTK, 1991). 

 

Merçil, Erdoğan. Selçuklular Zamanında Divan Teşkilatı Merkez ve Eyalet Divanları. 

(İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayınları, 2015). 

 

Merçil, Erdoğan. Selçuklular’da Hükümdarlık Alâmetleri, (Ankara: TTK, 2007). 

 

Merçil, Erdoğan. Selçuklularda Saray ve Saray Teşkilatı. (İstanbul: Bilge Kültür Sanat 

Yayıncılık, 2011). 

 

Metin, Tülay. “Selçuklular Çağında Şehir Hayatı”, ed., Refik Turan, Selçuklu Tarihi El 

Kitabı. (Ankara: Grafiker Yayınları, 2018). 

 

Mevdudi. Selçuklular Tarihi, çev., Ali Genceli. (Ankara: Hilal Yayınları, 1971). 

 

Minhâc-ı Sirâc Cüzcani. Tabakat-ı Nasıri Moğol İstilasına Dair Kayıtlar, çev., Mustafa 

Uyar. (İstanbul: Ötüken Neşriyat, 2016). 

 

Muhammed b. Hâvendşah b. Mahmûd Mîrhând. Ravzatu's-Safa fi Sireti'l-Enbiya 

ve'Müluk ve'l-Hulefa, çev., Erkan Göksu. (Ankara: TTK, 2015). 

 

Muhammedcanov, Abdullah. “Siriderya”, (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, 2009), C.XXXVII, 272. 

 

Muminzade, Murteza. “Muqedemii ber Muerrefi-i Muaden-i İran Zemin, Mururi ber 

Zehayer-i Madeni-i Telay-i İran”, Ruşd ve Amuzeş-i Zeminşenasi 40, (1384): 23. 

 

Mustafa el-Hac İbrahim. Biladek. (Suriye-Şam: Haşimi Matbaası, 1953). 

 

Müneccimbaşı Ahmed b. Lütfullah. Camiü’üd-Düvel Selçuklular Tarihi I, yay., Ali 

Öngül. (İzmir: Akademi Kitabevi, 2000). 

 

Nasır-ı Hüsrev. Sefername, çev., Abdülvehap Tarzi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, 1994). 

 

Nasr-ı Hüsrev. Sefernâme, çev. Abdülvehap Tarzi. (İstanbul: MEB Yayınları, 1967). 

 

Necef, Ekber N. Selçuklu Devletleri ve Atabeyleri Tarihi, (Oğuzların ortaya 

çıkmasından-XIV. Asırlar). (Azerbaycan-Bakü: Qanun, 2010). 

 

Nicolle, David. Malazgirt 1071, çev., Özgür Kolçak. (İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları, 2013). 

 



153 

 

Nikephoros Bryennios. Tarihin Özü, çev., Bilge Umar. (İstanbul: Arkeoloji ve Sanat 

Yayınları, 2008). 

 

Nizamü’l-Mülk, Ebû Ali Hasan b. İshak et-Tusî. Siyâset-nâme, çev., Mehmet Altay 

Köymen. (Ankara: TTK, 1999). 

 

Ocak, Ahmet Yaşar. Babailer İsyanı. (İstanbul: Dergâh Yayınları, 1980). 

 

Ocak, Ahmet Yaşar. Türkiye Selçukluları ve İslâm (Genel Bakış), Anadolu Selçukluları 

ve Beylikler Dönemi Uygarlığı. (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 2006). 

 

Ocak, Ahmet. Selçukluların Dini Siyaseti (1040-1092). (İstanbul: TATAV, 1992). 

 

Oğuz Kağan Destanı. Reşidüddin Oğuznâmesi, ter., Tufan Gündüz. (İstanbul: Yeditepe 

Yayınevi, 2016). 

 

Orhan, Oytun-Duman, Bilgay-Öztürkmen, Ali. “Suriye’de Değişimin Ortaya Çıkardığı 

Toplum: Suriye Türkmenleri”, Orsam Rapor No: 14, (2011): 22. 

 

Ögel, Bahaeddin. İslamiyet’ten Önce Türk Kültür Tarihi. (Ankara: TTK, 2014). 

 

Ögel, Bahaeddin. Türk Kültür Tarihine Giriş. (Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 

2000). 

 

Ögel, Bahaeddin. Türk Kültür Tarihine Giriş. (Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 

1978). 

 

Öngül, Ali. Büyük Selçuklular. (İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2016). 

 

Öngül, Ali. Irak Selçukluları. (İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2018). 

 

Öngül, Ali. Kirman Selçukluları. (İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2017). 

 

Öngül, Ali. Selçuklular Tarihi I, Büyük Selçuklular, Irak, Kirman ve Suriye Selçukluları. 

(İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2014). 

 

Öngül, Ali. Selçuklular Tarihi II. (Manisa: Emek Matbaası, 2007). 

 

Öngül, Ali. Selçuklular Tarihi: Büyük Selçuklular-Irak, Kirman ve Suriye Selçukluları. 

(İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2014). 

 

Ören, Mehmet Metin – Alkın, Selçuk. İran Türkleri Hürriyet Hareketleri. (Ankara: Mars 

Matbaası, 1980). 

 

Öz, Mustafa. “Şia”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 2010), C.XXXIX, 111-114. 

 



154 

 

Özaydın, Abdülkerim. “Arslan b. Selçuk”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV 

İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1991), C.III (1991), s.402-403. 

 

Özaydın, Abdülkerim. “Cend”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1993), C.VII, 359-360. 

 

Özaydın, Abdülkerim. “Karahanlılar”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1991),  C.XXIV, 404-412.  

 

Özaydın, Abdülkerim. “Kavurd Bey”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2002), C.XXV, 73-74. 

 

Özaydın, Abdülkerim. “Mir-i Alem”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2020), C.XXX, 123-124. 

 

Özaydın, Abdülkerim. “Ravendi, Muhammed b. Ali”, (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 2007), C.XXXIV, 471-472.  

 

Özaydın, Abdülkerim. “Selçuk Bey”, (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, 2009), C.XXXVI, 364-365. 

 

Özaydın, Abdülkerim. “Suriye Selçukluları Sosyoekonomik ve Kültürel Hayat”, TDV 

İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2009), 

C.XXXVI, 371-375. 

 

Özaydın, Abdülkerim. Sultan Berkyaruk Devri Selçuklu Tarihi 485-498/1092-1104. 

(İstanbul Üniversitesi Yayınları, 2001). 

 

Özaydın, Abdülkerim. Sultan Muhammed Devri Selçuklu Tarihi. (Ankara: TTK, 1990). 

 

Özdemir, Mehmet Nadir. “Abbasi Halifeleri ile Büyük Selçuklu Sultanları Arasındaki 

Münasebetler”, SÜTAD 24, (2008): 315-367. 

 

Özgüdenli, Osman Gazi. “Büyük Selçuklu Devleti’nin Kuruluşu”, ed., Refik Turan, 

Selçuklu Tarihi El Kitabı, (Ankara: Grafiker Yayınları, 2016). 

 

Özgüdenli, Osman Gazi. “Hüseyni Ali b. Nasır”, (Ankara: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 2020), C.Ek-1, 572. 

 

Özgüdenli, Osman Gazi. “Maveraünnehir”, (Ankara: TDV İslam Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, 2003), C.XXVIII, 177-180. 

 

Özgüdenli, Osman Gazi. “Merv”, (Ankara: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 

2004), C.XXIX, 221-223. 

 

Özgüdenli, Osman Gazi. “Rey”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2008), C.XXXV, 40-41. 

 



155 

 

Özgüdenli, Osman Gazi. “Tarih-i Al-i Selçuk”, (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 2011), C. XL, 72-73. 

 

Özgüdenli, Osman Gazi. “Tuğrul Bey Dönemi”, Selçuklu Tarihi El Kitabı, ed., Refik 

Turan, (Ankara: Grafiker Yayınları, 2016). 

 

Öztürk, İsmail. “Dîvânü Lugâti't-Türk’te Oğuz Boyları ve Oğuz Kültürü”, ed., Sibel 

KILIÇ, Kültür Tarihi ve Disiplinlerarası Sanat/Tasarım III, Sosyal ve Beşeri Bilimler 

Alanında Akademik Çalışmalar, (İstanbul: Artikel Akademi Yayınları, 2021). 

 

Öztürk, İsmail. “Selçuklu Muhtariyetlerinin Oluşum Sürecinde Türk Göçlerinin Etkileri 

ve Selçuklu Muhtariyetlerinin Hakim Olduğu Coğrafyalarda Bugünkü Türk Varlığı”, ed., 

Hasan IŞIK, Türk Tarihinde Göç ve İsyan, (İstanbul: Orient Yayınları, 2022). 

 

Öztürk, Mustafa, “Zülkarneyn”, (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 

2013), C.XLIV, 564-567. 

 

Öztürk, Nazif. “Suriye Türkleri”, Yeni Türkiye III/16, (1997): 1677-1678. 

 

Öztürk, Yücel. “Tımar-Thema Teriminin Ortaya Çıkması, Bizans Uygulaması ve 

Osmanlı ile Mukayesesi”, Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi 

XXXI, (2012): 157-208. 

 

Özyetgin, Ayşe Melek. “14.Yüzyılda Ünlü Arap Filolog Ebü Hayyan’ın Bilgisi 

Dahilindeki Türk Dünyası”, Türkoloji Dergisi, C.XVI/2, (2003): 12. 

 

Pakalın, Mehmet Zeki. Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü. (İstanbul: MEB 

Yayınları, 1993). 

 

Palabıyık, Muhammed Hanefi. Valilikten İmparatorluğa Gazneliler Devlet ve Saray 

Teşkilatı, (Ankara: Araştırma Yayınları, 2002), 192-193. 

 

Payaslı, Volkan. “Hatay’da Harf İnkılabı’nın Kabulü ve Yeni Alfabenin Uygulanması 

1928-1938”, Turkish Studies 6/1, (2011): 1697. 

 

Pegolotti, Francesco Balducci. “La Pratica Della Mercatura”, ed., A. Evans, Medieval 

Academy of America 24, (USA-New York: Cambridge Unv. Press, 1936), 58. 

 

Piyadeoğlu, Cihan. “Çağrı Bey”, Gerçek Tarih Dergisi 1, (2022): 37-40. 

 

Piyadeoğlu, Cihan. Selçukluların Kuruluş Hikayesi, Çağrı Bey. (İstanbul: Timaş 

Yayınları, 2017). 

 

Polat, Mehmet Said. Selçuklu Göçerlerinin Dünyası, Karacuk’tan Aziz George Kolu’na. 

(İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2004). 

 

Pritsak, Omeljan. ”Kaşgari Mahmud Kimdir?”, Türkiyat Mecmuası X.1, (1953): 243. 

 



156 

 

Rasonyi, Laszlo. “Selçük Adının Menşeine Dair”, Belleten C.III/10 (1939): 377-384. 

 

Reşîdüddîn Fazlullah Hemedani. Câmi’ü’t-Tevârih Selçuklu Devleti, çev., Erkan Göksu-

H. Hüseyin Güneş. (İstanbul: Selenge Yayınları, 2010). 

 

Reşidüddin Fazlullah Hemedani. Câmiu’t-tevârîh, nşr., Ahmed Ateş. (Ankara: TTK, 

1999). 

 

Roux, Jean Paul. Türklerin Tarihi Pasifik’ten Akdeniz’e 2000 Yıl. (İstanbul: Kabalcı 

Yayınları, 2008). 

 

Runciman, Steven. Haçlı Seferleri Tarihi, çev., Fikret Işıltan. (Ankara: TTK, 1987). 

 

Saatçi, Suphi. Irak Türkmen Boyları. (İstanbul: Ötüken Yayınları, 2015). 

 

Safi, Omid. “Oğuz Boyu ve 1040 Yılına Kadar Yükselişi”, çev., Nazlı Esim Mergen, 

Türkler Ansiklopedisi (Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 2002), 585. 

 

Samur, Sabahattin. “Suriye Vilayetinin İdari ve Sosyal Yapısı”, Doktora Tezi, Ankara 

Üniversitesi), 1989, 1. 

 

Saray, Mehmet. Türk-İran İlişkileri. (Ankara: Atatürk Araştırma Merkezi Yayınları, 

1999). 

 

Sarrafi, Ali Rıza. “İran Türklerinin Dili ve Folkloru”, Varlık 114-3, (1999): 60-71. 

 

Sauvaget, Jean. “Haleb”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, 1988) C.V, 117-122. 

 

Sevim, Ali - Yücel, Yaşar. Türkiye Tarihi Fetih, Selçuklu ve Beylikler Dönemi. (Ankara: 

TTK, 1989). 

 

Sevim, Ali. “Azimî'nin el-Muvassal Adlı Kayıp Eserindeki Selçuklularla İlgili Kayıtlar”, 

Belleten  XLVII/187, (1983): 843-868. 

 

Sevim, Ali. “Buğyetü’t Taleb fi Tarih-i Haleb’e Göre Sultan Alp-Arslan”, Belleten 

XXX/118, (1966): 214-215. 

 

Sevim, Ali. “Çağrı Bey”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 1993),  C.VIII, 183-186. 

 

Sevim, Ali. “İbnü’l-Adim’in Zübdetü’l-Haleb Min Tarihi Haleb Adlı Eserindeki 

Selçuklular ile İlgili Bilgiler”, Makaleler II, haz., E. Semih Yalçın, Süleyman Özbek, 

(Ankara: Berikan Yayınevi, 2015). 

 

Sevim, Ali. “Suriye Selçuklu Melikliği”, Türkler Ansiklopedisi. (Ankara: Yeni Türkiye 

Yayınları, 2014), C.IV, 764-777. 

 



157 

 

Sevim, Ali. Anadolu Fatihi Kutalmışoğlu Süleyman Şah, (Ankara: TTK, 1990). 

 

Sevim, Ali. Anadolu’nun Fethi Selçuklular Dönemi, (Ankara: TTK, 1988). 

 

Sevim, Ali. Anadolu’nun Fethi Selçuklular Dönemi. (Ankara: TTK, 2014). 

 

Sevim, Ali. Suriye Filistin Selçukluları Tarihi. (Ankara: TTK, 1983). 

 

Sevim, Ali. Ünlü Selçuklu Kumandanları, Afşin, Atsız, Artuk ve Aksungur. (Ankara: TTK, 

1990). 

 

Sevim, Ali-Merçil Erdoğan. Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür. 

(Ankara: TTK, 2014). 

 

Sıbt İbnü’l Cevzi. Mir’atü’z Zeman fi Tarihi’l-Ayan, çev., Ali Sevim. (Ankara: TTK, 

2011). 

 

Solmaz, Sefer. “Selçuklu Tarihini Derinden Etkileyen Bir Olay: Selçuklu-Yabgulu 

Mücadelesi”, Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi 35, (2014): 545-575. 

 

Sümer, Faruk. “Anadolu’da Moğollar”, Selçuklu Araştırmaları Dergisi I, (1969): 29-30. 

 

Sümer, Faruk. “Arslanşah b. Tuğrul”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1991), C.III, 404-406.  

 

Sümer, Faruk. “Kaçarlar”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 2001), C.XXIV, 51-55. 

 

Sümer, Faruk. “Mes’ud b. Muhammed Tapar”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV 

İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2004), C.XXIX, 349-351. 

 

Sümer, Faruk. “Oğuzlar”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, 1964), C.IX, 384-385. 

 

Sümer, Faruk. “Suriye Selçukluları”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2009), C.XXXVI, 385-386. 

 

Sümer, Faruk. “Tuğrul Bey”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2012), C.XLI, 344-346. 

 

Sümer, Faruk. Oğuzlar (Türkmenler), Tarihleri-Boy Teşkilatı-Destanları. (İstanbul: Türk 

Dünyası Araştırmaları Vakfı Yayınları, 1992). 

 

Sümer, Faruk. Yabanlu Pazarı. (İstanbul: Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı Yayınları, 

1985). 

 

Sümer, Faruk-Sevim, Ali. İslâm Kaynaklarına Göre Malazgirt Savaşı, (Metinler ve 

Çeviriler). (Ankara: TTK, 1971). 



158 

 

 

Şandır, Mehmet. “Suriye Türklüğü”, Türk Yurdu C.XVIII/133, (1998): 7-8. 

 

Şeker, Mehmet. Fetihlerle Anadolu’nun Türkleşmesi ve İslamlaşması. (Ankara: Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 1991). 

 

Şemsettin Sami. Kamûsü’l-‘alâm. (İstanbul: Mihran Matbaası, 1306). 

 

Şentürk, Yakup. “Selçuklularda İktisadi Hayat”, Yüksek Lisans Tezi, Marmara 

Üniversitesi, 1993. 

 

Şeşen, Ramazan. “Camiu’t Tevarih”, (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları Merkezi 

Yayınları, 1993), C.VII, 132-134. 

 

Şeşen, Ramazan. “Cezîre”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1993), C.VII (1993), 509-511. 

 

Şeşen, Ramazan. Selahaddin Devrinde Eyyubiler Devleti. (İstanbul: İstanbul Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1983). 

 

Şevket, Fahrettin. İran (İklim, halk, iktisadiyyat, ictima’iyyat, müessesat-ı medeniyye, 

adat-ı milliye ve saire gibi evsaf ve hususiyatından bahisdir.), haz., Derya Örs. (Ankara: 

TTK, 2016). 

 

Tabakoğlu, Ahmet. Türk İktisat Tarihi. (İstanbul: Dergah Yayınları, 1988). 

 

Taneri, Aydın. “Büyük Selçuklu İmparatorluğunda Vezirlik”, Tarih Araştırmaları Dergisi 

8-9, (1967): C.V, 103. 

 

Taneri, Aydın. “Candar”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 1993), C.VII, 145-146. 

 

Taneri, Aydın. “Hacib”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 1996), C.XIV, 508-509. 

 

Taneri, Aydın. “Müsâmeretü’l Ahbâr’ın Türkiye Selçukluları Devlet Teşkilâtı 

Bakımından Değeri”, DTCF Tarih Araştırmaları Dergisi IV/6-7, (1996): 127-171. 

 

Taşağıl, Ahmet. “Türkistan”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2012), C.XLI, 556-560. 

 

Taşağıl, Ahmet. Gök-Türkler I. (Ankara: TTK, 2003). 

 

Tekin, Arslan. Selçuklu Tarihi. (İstanbul: Kariyer Yayınları, 2012). 

 

Togan, Zeki Velidi. Oğuz Destanı: Reşideddin Oğuznâmesi, Tercüme ve Tahlili. 

(İstanbul: Enderun Yayınları, 1982). 

 



159 

 

Tolmacheva, Marina. “Makdisi”, (Ankara: TDV İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 

2003), C.XXVII, 431-432. 

 

Topal, Mesut. İbn Haldun, Coğrafya Kaderdir-İlme Dayalı Bir Tarih Felsefesi, (İstanbul: 

Destek Yayınları, 2021). 

 

Topraklı, Ramazan. Değişen Coğrafya ve Miryokefalon Savaşı. (Ankara: Semih Ofset, 

2010). 

 

Topuz, Hatice Kübra. “Abbası̇ Başşehrı̇ Samerra ve Abbası̇ Tarihinde Samerra Dönemı̇”, 

İSTEM 18 (1999): 87. 

 

Tudela’lı Benjamin-Ratisbon’lu Petechia. Ortaçağ’da İki Yahudi Seyyahın Avrupa, Asya 

ve Afrika Gözlemleri, çev., Nuh Arslantaş. (İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2001). 

 

Turan, Osman. “Eski Türklerde Okun Hukukî Bir Sembol Olarak Kullanılması”, Belleten 

35, (1945): C.IX, 305-318. 

 

Turan, Osman. “İkta”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 1993), C.V/II, 949-959. 

 

Turan, Osman. “Kılıç Arslan II. İzz Al-Din”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim 

Bakanlığı Yayınları, 1955), C.VI, 688-703. 

 

Turan, Osman. “Selçuklu Devri Vakfiyeleri, III, Celaleddin Karatay Vakıfları ve 

Vakfiyeleri”, Belleten XII/45, (1945): 55-58. 

 

Turan, Osman. Ortaçağ Türkiyesi’nde Türkler ve Yerliler, Anadolu Selçukluları ve 

Beylikler Dönemi Uygarlığı. (Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı, 2006). 

 

Turan, Osman. Selçuklular Hakkında Resmi Vesikalar. (Ankara: TTK, 1988). 

 

Turan, Osman. Selçuklular Tarihi ve Türk İslam Medeniyeti, (İstanbul: Boğaziçi 

Yayınları, 1999). 

 

Turan, Osman. Selçuklular Zamanında Türkiye. (İstanbul: Ötüken Yayınları, 2004). 

 

Turan, Osman. Türk Cihan Hâkimiyeti Mefkûresi Tarihi. (İstanbul: Boğaziçi Yayınları, 

1994). 

 

Turan, Osman. Türk Cihân Hâkimiyeti Mefkûresi Tarihi. (İstanbul: Ötüken Neşriyat, 

2009). 

 

Turan, Refik. “Selçuklular Döneminde Devlet ve Teşkilat”, Selçuklu Tarihi El Kitabı, ed., 

Refik Turan. (Ankara: Grafiker Yayınları, 2016). 

 

Turan, Refik. “Sultan Alâeddin Keykubât Dönemi ve Ehemmiyeti (1220-1237)”, 

Selçuklu Tarihi El Kitabı, ed., Refik Turan, (Ankara: Grafiker Yayınları, 2016). 



160 

 

 

Turan, Şerafettin. Türkiye-İtalya İlişkileri, (Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 2000). 

 

Tütüncü, Mehmet. “Mescid-i Aksa’daki Saklı Selçuklu Kitabesi”, Yedikıta 37, (2011): 

15. 

 

Tüysüz, Cem. “Türkmenler”, Türkler Ansiklopedisi. (Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 

2002), C.IV, 557. 

 

Urfalı Mateos. Vekayi-nâmesi (952-1136) ve Papaz Grigor'un Zeyli (1136-1162), çev., 

Hrant D. Andreasyan, Edouard Dulaurier, Prof. Mükrimin Halil Yinanç. (Ankara: TTK, 

2000). 

 

Usta, Aydın. “Artuklular ve Haçlılar (Haçlıların Bölgeye Gelişinden Belek’in Ölümüne 

Kadar / 1098-1124)”, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Dergisi Prof. Dr. 

İsmet Miroğlu Hatıra Sayısı (2001-2002) 37, (2002): 366. 

 

Usta, Aydın. Türklerin İslamlaşma Serüveni Samaniler, (İstanbul: Yeditepe Yayınları, 

2007). 

 

Uyar, Mustafa. “Moğol İstilası Döneminde Selçuklular”, Selçuklu Tarihi El Kitabı, ed., 

Refik Turan. (Ankara: Grafiker Yayınları, 2016). 

 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı. “Mirâhûr”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim 

Bakanlığı Yayınları, 1971), C.VIII, 347-350. 

 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı. “XII. ve XIII. Asırlarda Anadolu’daki Fikir hareketleri ile 

İctimaî Müesseselere Bir Bakış”, (III. Türk Tarih Kongresi, Ankara 15-20 Kasım 1943, 

Kongreye Sunulan Tebliğler), (Ankara: TTK, 1948), 287-306. 

 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı. Anadolu Kitabeleri. (İstanbul: Maarif Vekâleti, 1926). 

 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı. Osmanlı Devleti Teşkilatına Medhal. (Ankara: TTK, 1989). 

 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı. Osmanlı Devleti Teşkilatından Kapıkulu Ocakları. (Ankara: 

TTK, 1984). 

 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı. Osmanlıda İlmiye Teşkilatı. (Ankara: TTK, 1989). 

 

Ülken, Hilmi Ziya. “Konya’da Anadolu Selçukîleri Devrinde İlim ve Felsefe”, Konya 

Dergisi 8, (1937): 490. 

 

Ünver, Günay- Ecer, A.Vehbi. Toplumsal Değişme, Tasavvuf, Tarikatlar ve Türkiye. 

(Kayseri: Erciyes Üniversitesi Yayınları, 1999). 

 

Yakupoğlu, Cevdet. “Selçuklularda Vakıf Kurumu”, ed., Refik Turan, Selçuklu Tarihi El 

Kitabı. (Ankara: Grafiker Yayınları, 2018). 

 



161 

 

Yakupoğlu, Cevdet. “Sultan I. İzzeddin Keykâvus (1211-1220)”, Selçuklu Tarihi El 

Kitabı, ed., Refik Turan, (Ankara: Grafiker Yayınları, 2016). 

 

Yakupoğlu, Cevdet. Kuzeybatı Anadolu’nun Sosyo-Ekonomik Tarihi (Kastamonu-Sinop-

Çankırı-Bolu) XIII-XV. Yüzyıllar. (Ankara: Gazi Kitabevi, 2009). 

 

Yazıcı, Nesimi.  İlk Türk İslam Devletleri Tarihi. (Ankara: Diyanet Vakfı Yayınları, 

1992). 

 

Yazıcı, Tahsin. “Dinever”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam Araştırmaları 

Merkezi Yayınları, 1998), C.IX, 356. 

 

Yazıcı, Tahsin. “Hemedan”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1998), C.XVII, 183-185. 

 

Yazıcızade Ali. Tevarih-i Ali Selçuk (Selçuklu Tarihi), haz., Abdullah Bakır. (İstanbul: 

Çamlıca Yayınları, 2009). 

 

Yediyıldız, Bahaeddin. “Vakıf”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, 1986) C.XII, 153-172. 

 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Abbasiler”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1988), C.I, 35. 

 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Ahmen bin Tolun”, TDV İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: TDV 

İslam Araştırmaları Merkezi Yayınları, 1989), C.II (1989), 141-143. 

 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Anadolu Selçuklu Devleti”, Türk Dünyası El Kitabı, (Ankara: 

Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları, 1992). 

 

Yılmaz,  Ömer. “Anadolu Millî Mücadele Hareketine Tekke ve Tarikat Şeyhlerinin 

Katkıları”, Journal of Analytic Divinity 4/2, (2020): 148-165. 

 

Yınanç, Mükrimin Halil. “Arslanşah”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli eğitim 

Bakanlığı Yayınları, 1942), C.I, 610-615. 

 

Yınanç, Mükrimin Halil. Türkiye Tarihi Selçuklular Devri I-II. (Ankara: TTK, 2020). 

 

Yiğit, İsmail. “Memlukler”, TDV İslam Ansiklopedisi. (Ankara: TDV İslam 

Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2004), C.XXIX, 90-97. 

 

Yuvalı, Abdülkadir. İlhanlı Tarihi I, Kuruluş Devri, (Kayseri: Erciyes Üniversitesi 

Yayınları, 1997). 

 

Zetterstéen, Karl Vilhelm. “Şurta”, İslam Ansiklopedisi. (İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, 1997), C.XI, 585. 

 

http://data.un.org/en/iso/iq.html E.T.: 20.09.2021, sa. 00.32    



162 

 

http://www.kinik.gov.tr/kinik-ilce-nufus-mudurlugu E.T.:10.11.2022 10:30 

https://www.yenisafak.com/gundem/mermiler-ucaga-yetismiyor-2344546 E.T. : 

20.09.2021, sa. 01:14. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.kinik.gov.tr/kinik-ilce-nufus-mudurlugu
https://www.yenisafak.com/gundem/mermiler-ucaga-yetismiyor-2344546%20E.T


163 

 

EKLER 

Tablo.1. XVI. Yüzyılda Kınıklara ait yerleşimler, bağlı bulundukları sancak ve 

kazalar743 

Yerleşim Yeri Adı Sancağı Kazası 

Vergi 

Nüfusu 

Kara Kınık Köy  Kengırı Çerkeş 229 

Kınık Köy  Ankara Yabanabad 110 

Kınık Köy Bolu Mengen 88 

Kınık Köy Ankara Çubuk 80 

Kınık Köy Malatya Karahisar 73 

Kınık Köy Kengırı Koçhisar 70 

Kınık ve Hatun Köy Kastamonu Daday 68 

Kınıkcık-Kargın (İl-düzen) Köy Kengırı  - 64 

Yaka Kınık Köy Kütahya Yalak 64 

Kınık Köy Kütahya Simav 64 

Kınık Teke Kalkanlu 61 

BağözüVirancık ve Kınıközü Köy Virancık Kargu 60 

Kınık Köy Saruhan Temürcü 60 

Kınık Köy Konya Belviran 59 

Sevinçviranı ve Kınık Köy Kengırı Tosya 56 

Kınık Köy  Hüdavendigar Bergama 54 

Kınık Köy  Beyşehri Kırili 45 

Kınık Köy  Karahisar Şehirabad 45 

Kınık Köy  Karasi Taşgerdek 43 

Kınık Köy  Konya Sahra 40 

Kınık Köy  Kastamonu Karasu 39 

Kınık Köy  Hamid Gönen 30 

Kınık Köy  Sivas Tokat 30 

Kınık Köy  Akşehir İshaklu 27 

Kınık Köy  Ankara Yabanabad 27 

Kınık Köy  Hüdavendigar Mihalıç 27 

Ağca Kınık Köy Malatya Argavun 27 

Akyaka ve Kınık Teke Kaş 27 

Kınık Köy Karasi İvrindi 25 

Kınık Köy Kütahya Yalak 25 

Kınık Köy Ankara Murtazabad 24 

Kınık Köy Hamid Irla 24 

Kınık Köy Hüdavendigar Atranos 24 

Toyca Kınık Köy Kütahya Selinti 24 

Kınık Köy Karahisar  - 23 

Büyük Kınık Köy Maraş Hısn-ı Mansur 23 

Kınıközü Köy Ankara Yabanabad 22 

                                                 
743 XVI. yüzyılda Anadolu’da Kınık isimli yerleşim birimleri vergi nüfuslarına göre çoktan aza göre 

sıralanmıştır. 14 yerleşim yerine ait vergi nüfusu sayısına ilişkin verilere ise ulaşılamamıştır. Ayrıca bkz. 

Faruk Sümer, Oğuzlar (Türkmenler), Tarihleri-Boy Teşkilatı-Destanları, 425-426. 



164 

 

Yerleşim Yeri Adı Sancağı Kazası 

Vergi 

Nüfusu 

Kınık Köy Çorum Çorumlu 20 

Kınık Köy Kastamonu Devrekani 20 

Yukarı Kınık Köy Kütahya Kalınviran 20 

Kınık Köy Amasya Taşabad 18 

Kınık (Karaağaç) Köy Kocaeli Kandırı 18 

Kınık Köy Kütahya Eğrigöz 18 

Dere Kınık Köy Kütahya Eğrigöz 18 

Kınık Köy Sivas   18 

Kınık Ekinlik  Sivas Zile 17 

Kınık Köy Ankara Ayaş 16 

Kınık Köy Ankara Bacı 14 

Kınık Köy Hüdavendigar Göynük 14 

Kınık Köy  Hüdavendigar Sifrihisar 13 

Kınık Köy  Karahisar Sandıklu 13 

Yukarı Kınık Köy Karahisar Gevezid 13 

Kınık Köy Karasi Sındırgı 12 

Kınık Köy Hüdavendigar Gönen 11 

Saray ve Avcılar Kınık(Ekinbaşı)Köy Kastamonu Sinop 11 

Bostan Kınık Köy Kütahya Yalak 11 

Kınık Köy Ankara Çubuk 10 

Aşağı Kınık Köy Kütahya Kalınviran 10 

Kınık Köy Biga Çan 9 

Aşağı Kınık Köy Karahisar Gevezid 9 

Kınıközü Köy Ankara Murtazabad 8 

Kınık Köy Karahisar Hula 8 

Kınık Köy Hüdavendigar Yarhisar 6 

Kınık Köy Konya Sahra 5 

Küçük Kınık Köy Menteşe Balat 5 

Divan-ı Kınık Köy Bolu Onikidivan 3 

Nısıf-Kınık Ekinlik Karahisar Sandıklu 1 

Kınık ve Akviran Ekinlik Sivas Tokat bilinmiyor 

Kınık Kaza Adana  - bilinmiyor 

Kınık Köy Bolu  - bilinmiyor 

Kınık Köy Çorum Osmancık bilinmiyor 

Kınıkalanı Ekinlik Karasi Sındırgı bilinmiyor 

Kınık Köy Konya Larende bilinmiyor 

Yazı Kınık Köy Konya Sahra bilinmiyor 

Kınık Ekinlik-Mezra Malatya Ayvalu bilinmiyor 

Kınık Ekinlik Malatya Kahta bilinmiyor 

Kınık - Kuzu Ekinlik Maraş Zeytun bilinmiyor 

Kınık Viranı-Ekinlik Sivas  - bilinmiyor 

Kınık Köy Sivas  - bilinmiyor 

Kınık Köy Sivas  - bilinmiyor 

Kara Kınık Sivas Zile bilinmiyor 



165 

 

Tablo.2. 1981 yılı itibarıyla Türkiye’de Kınık isimli yerleşim yerleri744 

Yerleşim Birimi Bucak İlçe İl 

1. Kınık     İzmir 

2. Kınık Haydarlı Dinar Afyon 

3. Kınık Karadirek Sandıklı Afyon 

4. Kınık Merkez Sincanlı Afyon 

5. Kınık Çandır Kalecik Ankara 

6. Kınık Çeltikçi Kızılcahamam Ankara 

7. Kınık Pazar Kızılcahamam Ankara 

8. Kınık Kazan Yenimahalle  Ankara 

9. Kınık Kalkan Kaş Antalya 

10. Kınık Merkez İvrindi Balıkesir 

11. Kınık Merkez Sındırgı Balıkesir 

12. Kınık Yarhisar Merkez Bilecik 

13. Kınık Merkez Pazaryeri Bilecik 

14. Kınık Akçakoca Düzce Düzce) 

15. Kınık Merkez İnegöl Bursa 

16. Kınık Büyükorhan Orhaneli Bursa 

17. Kınık Seydim Merkez Çorum 

18. Kınık Merkez Sivrihisar Eskişehir 

19. Kınık Merkez Şebinkarahisar Giresun 

20. Kınık Merkez Devrekâni Kastamonu 

21. Kınık Merkez Tosya Kastamonu 

22. Kınık(Abadaniye) Aşağıpınarbaşı Merkez Konya 

23. Kınık Merkez Bozkır Konya 

24. Kınık Merkez Merkez Kütahya 

25. Kınık Merkez Simav Kütahya 

26. Kınık Köprübaşı Gördes Manisa 

27. Kınık Gelembe Kırkağaç Manisa 

28. Kınık Merkez Selendi Manisa 

29. Kınık Seki Fethiye Muğla 

30. Kınık Merkez Almus Tokat 

31. Kınık Süleymanlı Merkez Kahramanmaraş 

32. Kınık Delileri Merkez Merkez Çorum 

33. Kınıklar İnecik Merkez Tekirdağ 

34. Kınıklı Merkez Denizli Denizli 

35. Kınıkhasan Gümerdiğin Şabanözü Çankırı 

36. Kınıkyeri Merkez Çameli Denizli 

37. Aşağı Kınık/ Kınık Zîr Merkez Göynük Bolu 

38. Adakınık Dörtdivan Gerede Bolu 

39. Başkınık Hasançelebi Hekimhan Malatya 

40. Pirkınık/Çayboyu Seki Merkez Sivas 

41. Ilıcakınık Merkez Merkez Bolu 

                                                 
744 İç İşleri Bakanlığı, Köylerimiz 1981, İçişleri Bakanlığı İller İdaresi Genel Müdürlüğü Yay.,(Ankara 

1982), No:327, Seri:3, 2. 



166 

 

Yerleşim Birimi Bucak İlçe İl 

42. Susuzkınık Süleymanlı Merkez Bolu 

43. Tatkınık Merkez Arguvan Malatya 

44. Yazıkınık İnecik Mucur Kırşehir 

45. Yukarı Kınık/Kınık Bâlâ Merkez Göynük Bolu 

 

Tablo.3- Büyük Selçuklu Hükümdarları745 

Büyük Selçuklu Devleti Hükümdarları 

Tuğrul Bey 1040 

Süleyman 1063 

Alparslan 1063 

I. Melikşah 1072 

Berkyaruk 1092 

II. Melikşah 1104 

Muhammed Tapar 1105 

Sencer 1118-1157 

 

Tablo.4- Kirmân Selçuklu Hükümdarları 

Kirmân Selçuklu Hükümdarları 

Kavurd Bey 1048 

Kirmânşah 1073 

Hüseyin Şah 1074 

Sultan Şah 1074 

I. Turan Şah 1085 

Îrânşâh 1097 

I. Arslanşah 1101 

I. Muhammed Şah 1142 

Tuğrul Şah 1156 

Behram Şah (birinci hükümdarlığı) 1170 

II. Arslanşah (birinci hükümdarlığı) 1170 

Behram Şah (ikinci hükümdarlığı) 1171 

Behram Şah - Arslanşah (ortak hükümdarlık) 1172 

Behram Şah (üçüncü hükümdarlığı) 1175 

II. Muhammed Şah (birinci hükümdarlığı) 1175 

II. Arslanşah (ikinci hükümdarlığı) 1175 

II. Turan Şah 1177 

II. Muhammed Şah (ikinci hükümdarlığı) 1183-1187 

                                                 
745 Büyük Selçuklu Devleti ve Muhtariyetlere ait hükümdar listeleri çalışma hazırlanırken istifade edilen 

kaynaklardaki bilgilere göre düzenlenmiştir. 



167 

 

 

Tablo.5-Irak Selçuklu Hükümdarları 

IRAK SELÇUKLU HÜKÜMDARLARI 

Mahmud 1118 

Dâvud 1131 

I. Tuğrul 1132 

Mesud 1134 

III. Melikşah 1152 

II. Muhammed 1153 

Süleyman Şah 1159 

Arslanşah 1161 

II. Tuğrul 1177-1194 

 

Tablo.6-Suriye Filistin Selçuklu Hükümdarları 

Suriye Selçuklu Hükümdarları 

Tutuş 1079 

Halep Selçuklu Melikliği 

Rıdvan 1095 

Alparslan el-Ahras 1113 

Sultan Şah 1114-1117 

Dımaşk Selçuklu Melikliği 

Dukak 1095 

II. Tutuş 1104 

Ertaş (Bektaş) 1104 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



168 

 

 

Tablo.7-Anadolu Selçuklu Hükümdarları 

Anadolu Selçuklu Hükümdarları 

I. Süleyman Şah 1075 

Fetret Devri 1086 

I. Kılıcarslan 1092 

Fetret Devri 1107 

Melikşah (Şahinşah) 1110 

I. Mesud 1116 

II. Kılıcarslan 1155 

I. Keyhusrev (birinci hükümdarlığı) 1192 

II. Süleyman Şah 1196 

III. Kılıcarslan 1204 

I. Keyhusrev (ikinci hükümdarlığı) 1205 

I. Keykâvus 1211 

I. Keykubad 1220 

II. Keyhusrev 1237 

II. Keykâvus (müstakil hükümdarlığı) 1246-1249 

II. Keykâvus - IV. Kılıcarslan - II. Keykubad (müşterek 

hükümdarlık) 1249-1254 

II. Keykâvus (müstakil hükümdarlığı ve IV. Kılıcarslan ile 

müşterek hükümdarlık) 1254-1262 

IV. Kılıcarslan (müstakil hükümdarlığı) 1262 

III. Keyhusrev 1266 

III. Keyhusrev - II. Mesud (müşterek hükümdarlık) 1282-1284 

II. Mesud (müstakil olarak birinci hükümdarlığı) 1284-1296 

Selçuklu tahtının boş kaldığı dönem 1296-1298 

III. Keykubad 1298 

II. Mesud (ikinci hükümdarlığı) 1302-1308 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



169 

 

 

 

Tablo.8-Büyük Selçukluları Soy Ağacı746 

 

                                                 
746 Büyük Selçuklu Devleti ve Muhtariyetlere ait şecereler, çalışma hazırlanırken istifade edilen 

kaynaklardaki bilgilere göre düzenlenmiştir. 



170 

 

 

 

Tablo.9-Kirmân Selçukluları Soy Ağacı 

 

 

 

 

 



171 

 

 

 

Tablo.10-Irak Selçukluları Soy Ağacı 

 

 

 

 

 

 

 



172 

 

 

 

Tablo.11-Suriye-Filistin Selçukluları Soy Ağacı 

 

 

 

 

 



173 

 

 

 

Tablo.12-Anadolu Selçukluları Soy Ağacı 

 

 



174 

 

HARİTALAR 

Harita.1- Selçuklular Öncesi Türkistan ve Ortadoğu747 

 

 

 

                                                 
747 Ali Sevim-Erdoğan Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, (Ankara: TTK, 2014). 



175 

 

 

Harita.2-Büyük Selçuklu Devleti’nin En Geniş Sınırları748 

 

                                                 
748 Ali Sevim-Erdoğan Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, (Ankara: TTK, 2014). 



176 

 

 

 

Harita.3-Kirmân Selçukluları749 

 

 

                                                 
749 Ali Sevim-Erdoğan Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, (Ankara: TTK, 2014). 



177 

 

 

 

Harita.4- Suriye Filistin Selçuklu Devleti750 

 

 

 

 

                                                 
750 Ali Sevim-Erdoğan Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, (Ankara: TTK, 2014). 



178 

 

Harita.5 Anadolu Selçuklu Devleti Kuruluş Dönemi ve En Geniş Sınırları751 

 

                                                 
751 Ali Sevim-Erdoğan Merçil, Selçuklu Devletleri Tarihi Siyaset, Teşkilat ve Kültür, (Ankara: TTK, 2014). 



179 

 

Harita.6-XIII. Yüzyıl Anadolu Ticaret Yolları752 

 

                                                 
752 Mustafa Akdağ, Türkiye’nin İktisadi ve İçtimai Tarihi, (İstanbul: Cem Yayınları, 1979). 



180 

 

ÖZGEÇMİŞ 

1. KİŞİSEL BİLGİLER 

Adı Soyadı : İsmail ÖZTÜRK 

Unvanı : Öğrenci 

ORCID : 0000-0001-9879-5558 

Doğum tarihi :  

Doğum yeri : 

E mail :  

2. ÖĞRENİM BİLGİLERİ 

Derece Alan Üniversite Yıl  

Lisans Sınıf Öğretmenliği 
Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi 
2007 

Yüksek lisans    

3. YABANCI DİL BİLGİSİ 

1-) İngilizce 

2-) Arapça 

3-) 

 

4. MESLEKİ DENEYİM VE ÜYELİKLER 

1-) 11 Yıl Milli Eğitim Bakanlığı’na Bağlı Resmi Kurumda Öğretmenlik 

2-) 3 Yıl Milli Eğitim Bakanlığı’na Bağlı Resmi Kurumda İdarecilik  

5. YAYINLAR VE ÖDÜLLER 

1-)İsmail ÖZTÜRK, “Dîvânü 

Lugâti’t-Türk’te 

Oğuz Boyları ve Oğuz Kültürü”, 

Kültür Tarihi ve Disiplinlerarası 

Sanat/Tasarım III (Ed. Prof.Dr. 

Sibel KILIÇ), Artikel Akademi, 

İstanbul 2021. 

2-) İsmail ÖZTÜRK, “Selçuklu 

Muhtariyetlerinin Oluşum 

Sürecinde Türk Göçlerinin 

 



181 

 

 

Etkileri ve Selçuklu 

Muhtariyetlerinin Hâkim Olduğu 

Coğrafyalarda Bugünkü Türk 

Varlığı”, Göç ve İsyan, (Ed. Doç. 

Dr. Hasan IŞIK, Orient Yay., 

Ankara 2022 ) 


