
 

 

 

T.C. 

 

SÜLEYMAN DEMİREL ÜNİVERSİTESİ 

 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

DEİSTİK YAKLAŞIMLAR KARŞISINDA KELAMIN ULÛHİYET 

ANLAYIŞI 

 

 

 

Aslı MENEKŞE 

1640207003 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

DANIŞMAN 

Prof. Dr. Galip TÜRCAN 

 

ISPARTA-2023



i 

TEZ SAVUNMA SINAV TUTANAĞI 

 

 

 

  



ii 

 

T.C. 

SÜLEYMAN DEMİREL ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

 

YEMİN METNİ 

 

Doktora tezi olarak sunduğum “Deistik Yaklaşımlar Karşısında Kelamın 

Ulûhiyet Anlayışı” adlı çalışmanın, tezin proje safhasından sonuçlanmasına kadarki 

bütün süreçlerde bilimsel ahlâk ve geleneklere aykırı düşecek bir yardıma 

başvurulmaksızın yazıldığını ve yararlandığım eserlerin Kaynakça’da 

gösterilenlerden oluştuğunu, bunlara atıf yapılarak yararlanılmış olduğunu belirtir ve 

onurumla beyan ederim. 

 

 

 

Aslı MENEKŞE 

01.02.2023 

 

  



    

 

 

 

 

 

 
 

                

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜ’NE 
 

ÖĞRENCİ BİLGİLERİ 

Adı-SOYADI Aslı MENEKŞE 

Öğrenci Numarası 1640207003 

Enstitü Ana Bilim Dalı Temel İslam Bilimleri 

Programı Kelam 

Programın Türü (    ) Tezli Yüksek Lisans     ( X ) Doktora  

Danışmanının Unvanı, Adı-

SOYADI 
Prof. Dr. Galip TÜRCAN 

Tez Başlığı  Deistik Yaklaşımlar Karşısında Kelamın Ulûhiyet Anlayışı 

Turnitin Ödev Numarası 1961089317 

 

Yukarıda başlığı belirtilen tez çalışmasının a) Kapak sayfası, b) Giriş, c) Ana Bölümler ve d) Sonuç kısımlarından 

oluşan toplam 208 sayfalık kısmına ilişkin olarak, 22/12/2022 tarihinde tarafımdan Turnitin adlı intihal tespit 

programından Üniversitemiz Lisansüstü Eğitim ve Öğretim Yönergesininin 14 üncü maddesinde yer alan filtrelemeler 

uygulanarak alınmış olan ve ekte sunulan rapora göre, tezin/dönem projesinin benzerlik oranı;  

Kaynakçalar  hariç, alıntılar dahil, 10 kelimeden daha az örtüşme içeren metin kısımları hariç; 

 % 18‘tür.   

 

Danışman tarafından uygun olan seçenek işaretlenmelidir: 

(X)   Benzerlik oranları belirlenen limitleri aşmıyor ise; 

Yukarıda yer alan beyanın ve ekte sunulan Tez Çalışması Orijinallik Raporu’nun doğruluğunu onaylarım.   

(  ) Benzerlik oranları belirlenen limitleri aşıyor, ancak tez/dönem projesi danışmanı intihal yapılmadığı kanısında ise;  

Yukarıda yer alan beyanın ve ekte sunulan Tez Çalışması Orijinallik Raporu’nun doğruluğunu onaylar ve 

Uygulama Esasları’nda öngörülen yüzdelik sınırlarının aşılmasına karşın, aşağıda belirtilen gerekçe ile intihal 

yapılmadığı kanısında olduğumu beyan ederim. 

 

Gerekçe:        

 

Benzerlik taraması yukarıda verilen ölçütlerin ışığı altında tarafımca yapılmıştır. İlgili tezin orijinallik raporunun 

uygun olduğunu beyan ederim.        

   

          

01/02/2023 

Prof. Dr. Galip TÜRCAN 

T.C. 

SÜLEYMAN DEMİREL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEZ ÇALIŞMASI ORİJİNALLİK RAPORU 

BEYAN BELGESİ 

 



iii 

(Menekşe, Aslı, Deistik Yaklaşımlar Karşısında Kelamın Ulûhiyet Anlayışı, 

Doktora Tezi, Isparta, 2023) 

 

ÖZET 

Bu çalışma üç bölümden oluşmaktadır. Çalışmanın ilk bölümünde deizmin 

terminolojisi, tarihi arka planı ve deizmin çeşitleri hakkında bilgiler verilmiştir. 

Burada öncelikle genel teorileri bakımından deizmin kaynağı, akabinde deizmin 

doğuşunu hazırlayan Hristiyan teolojisi ve Aydınlanma dönemindeki bilimsel 

gelişmelerin deistik yaklaşımlara etkisi değerlendirilmiştir. Deizmin kaynağı ayrıntılı 

şekilde irdelenerek İslâmî akidenin deizmin ortaya çıkışıyla etkisi sorgulanmıştır. 

İkinci bölümde, klasik dönemde deizmin ilkelerine benzer ilkeleri savunan 

yaklaşımlara yer verilmiştir. Burada özellikle İslâm coğrafyasındaki din karşıtı 

akımların iddiaları ve kelamcıların bu akımlara karşı geliştirdiği din savunusu 

incelenmiştir. Erken dönem İslâm dünyasında deistik itirazların zemini olan 

yaklaşımlar ve bu yaklaşımları savunduğu iddia edilen kişiler ve görüşleri ele alınmış 

kelamcıların söz konusu kişi ve gruplara reddiyeleri ele alınmıştır. Özellikle 

nübüvvet kurumuna karşı geliştirilen itirazlara karşı kelamcıların nübüvvetin 

gerekliliğine dair ileri sürdüğü argümanlara yer verilmiştir. Nübüvvet bahsinin 

kelamda ele alındığı şekliyle ilişkili olarak İslâm’ın ulûhiyet tanımı ve Allah-insan 

ilişkisi bağlamında nübüvvetin gerekliliğine dair argümanlar incelenmiştir. 

Çalışmanın son bölümünde Batı’da deistik yaklaşımların ortaya çıkışı ve 

deizmin savunucuları hakkında bilgilere yer verilmiştir. Aydınlanma sürecinin 

deizmin gelişimine katkıları ve deistik düşüncenin dünyaya yayılması ve tanınması 

ile ilgili bilgiler aktarılmıştır. Daha sonra 19. yüzyılda deizmin Müslüman dünyadaki 

etkisi hakkında inceleme yapılmıştır. Yeni ilmi kelam dönemi kelamcılarının 

Aydınlanma sürecinde ortaya çıkan yeni akımlara karşı İslâm’ı savunma yöntemleri 

irdelenmiş, deistik iddialara karşı tutumları ve İslâmî akideyi savunma yöntemleri 

incelenmiştir. Modern çağın getirdiği seküler bakışın İslâm akidesine etkisi 

incelenerek deizmin seküler bakış ile ilişkisi sorgulanmıştır. Modern çağ insanının 

Allah-âlem tasavvuru hakkında araştırmalara yer verilerek deizmin Müslüman 

dünyada tehdit unsuru olarak değerlendirilmesine dair inceleme yapılmıştır. 

 

Anahtar Kelimeler: Kelam, deizm, ulûhiyet, nübüvvet, delil. 

 

  



iv 

(Menekşe, Aslı, The Conception of Divinity of Kalam Against Deistic 

Approaches, PhD Thesis, Isparta, 2023) 

ABSTRACT 

This study consists of an introduction and three parts. In the first part of the 

study, information about the terminology, historical background and types of deism 

are given. Here, the main factors about the formation process of deism and the 

reasons that paved the way for deistic thought are discussed. Here, first of all, the 

source of deism in terms of its general theories, the Christian theology that prepared 

the birth of deism and the effects of scientific developments in the Enlightenment 

period on deistic approaches were evaluated. The source of deism has been examined 

in detail and the effect of the Islamic creed with the emergence of deism has been 

questioned.  

In the second part, approaches that defend principles similar to the principles 

of deism in the classical period are included. Here, the claims of anti-religious 

movements in the Islamic geography and the defense of religion developed by 

theologians against these movements are examined. The approaches that were the 

basis of deistic objections in the early Islamic world, the people who allegedly 

defended these approaches, and their views were discussed, and the refusals of the 

theologians to the people and groups in question were discussed. In particular, the 

arguments put forward by theologians about the necessity of prophethood against the 

objections developed against the institution of prophethood are included. The 

arguments regarding the necessity of prophecy in the context of Islam's definition of 

divinity and the relationship between God and man have been examined in relation to 

the way prophecy is discussed in kalam. 

In the last part of the study, information about the emergence of deistic 

approaches in the West and the defenders of deism are given. Information about the 

contributions of the Enlightenment process to the development of deism and the 

spread and recognition of deistic thought to the world were given. Then, the effect of 

deism in the Muslim world in the 19th century was examined. The methods of 

defending Islam against the new movements that emerged in the Enlightenment 

period of the theologians of the new scientific theology period were examined, their 

attitudes against deistic claims and the methods of defending the Islamic creed were 

examined. The effect of the secular view brought by the modern age on the Islamic 

creed was examined and the relationship of deism with the secular view was 

questioned. By giving place to the researches about the concept of God and the world 

of modern age people, an examination has been made about the evaluation of deism 

as a threat in the Muslim world. 

 

Keywords: Kalam, deism, divinity, prophecy, evidence. 

 

  



v 

ÖNSÖZ 

Deizm, esasen 17. yüzyılda Batı düşüncesinde ortaya çıkmıştır. Aydınlanma 

hareketi ve Pozitivizm’den itibaren insan aklı her şeyin ölçüsü kabul edilmiştir. 

Pozitivist düşüncenin sonucunda Tanrı veya din karşıtı faaliyetler beşeri bilimlerin 

önceliği haline gelmiştir. Aydınlanma hareketinden sonra deizm kısa sürede 

dünyanın pek çok bölgesinde bilinen bir inanç olmuştur. “Deistik Yaklaşımlar 

Karşısında Kelamın Ulûhiyet Anlayışı” başlıklı çalışmamızda, vahiy, peygamberlik 

ve mucize gibi temel inançlara yönelik eleştirel yaklaşımlarda bulunan deizme karşı 

klasik ve modern kelamın ulûhiyet anlayışı ele alınmıştır. 

Hristiyanlığa karşı bir antitez olarak ortaya çıkan deizm, 20. yüzyıla kadar 

Müslüman coğrafyada etkin bir inanca dönüşmemiştir. Ancak deizm, modern çağda 

insanların dinî anlayışlarını çeşitli açılardan etkilemeye başlamıştır. İslâm 

dünyasında deizmin yaygınlaştığı söylenemese de bir gerçeklik olarak varlığını 

sürdürdüğü anlaşılmaktadır. Ancak geçmişte Müslüman kelamcıların Allah-âlem ve 

Allah-insan ilişkileri bağlamında geliştirdikleri argümanların deizm ve benzeri 

inançlara karşı İslâmî akideyi koruduğunun tespitleri yapılmıştır. Kelam ilmi pek çok 

farklı inanca karşı İslâmî akideyi savunmak amacıyla çeşitli yöntemler geliştirmiştir. 

Ancak çağın getirmiş olduğu yenilikler klasik kelamın geliştirdiği argümanların 

yeniden ele alınması gerektiğini ortaya koymaktadır. Özellikle Yeni İlmi Kelam 

dönemi kelamcılarının çalışmaları bunu kanıtlamaktadır. Her ne kadar klasik kelam 

döneminde geliştirilen metotlar günümüzde geçerli olsa da deizme karşı ulûhiyet ve 

nübüvvete dair izahların yeniden ele alınması kaçınılmaz görülmektedir. 

Çalışmamızın temel amacı deizmin sunduğu argümanların İslâm akîdesi karşısında 

hangi oranda geçerli olduğunu sorgulamak, klasik argümanların deistik iddialara 

hangi ölçüde cevap sunabildiğini irdelemek ve klasik argümanların deistik iddialara 

cevap vermede yetersiz kaldığı noktaları bir ölçüde tespit edebilmektir. 

Türkçe’de deizme ilişkin yeterli çalışmanın bulunmaması ve konuya dair ön 

bilgilere temel kaynaklardan ulaşma isteği nedeniyle yabancı kaynaklardan 

yararlanılmıştır. Özellikle güçlü bir alt yapı oluşturmak ve temel bilgilere ulaşmak 

amacıyla doğrudan deist yazarların eserlerine başvurulmuştur. Ayrıca deizmin tarihi 

arka planını analiz edebilmek için Hristiyan teolojisi hakkındaki bilgiler de temel 

kaynaklardan elde edilmeye çalışılmıştır. 

Deist yazarların çalışmalarında, evrenin yaratılışı ve işleyişi, Tanrı tasavvuru, 

peygamberlik, vahiy, mucize gibi konulara dağınık bir şekilde yer verildiği 

görülmektedir. Bu durum deist yazarların ilgili konulardaki görüşlerini net bir şekilde 

tespit etmeyi zorlaştırmıştır. Bu nedenle söz konusu yazarların kendi kitaplarının 

yanı sıra onlar hakkında yapılan çalışmalar ve kitapları üzerine yazılan makaleler 

ayrıca değerlendirilmiştir. Bunun başlıca sebebi ise deistlerin geleneksel dinlere karşı 

sundukları eleştirileri sistematik şekilde ele almamış olmaları ve deistik görüşlerini 

anlaşılır şekilde izah etmemiş olmalarıdır. Deist yazarların çoğu Tanrı tasavvuru, 

âlemin işleyişi, peygamberlik, vahiy, mucize gibi semavi dinlere ait akideler 

hakkındaki fikirlerini dolaylı yoldan izah etmişlerdir. Bunun yanı sıra Newton, John 

Locke, Hegel, gibi deist olmayan ancak deistlerin referans aldığı düşünürlerin 

görüşlerine de deizme kaynak sağlamış olması nedeniyle işaret edilmiştir.  



vi 

Birinci bölümde deizmin tarihçesi, teşekkül süreci, çeşitleri ve Hristiyan 

teolojisinin temel tercihleri hakkındaki veriler ele alınmıştır. İkinci bölümde erken 

dönem İslâm dünyasında deistik itirazların zemini olan yaklaşımların tespiti yapılmış 

daha sonra kelamcıların özellikle din aleyhtarı ve deistik nitelikli akımlar karşısında 

geliştirdiği argümanlar incelenmiştir. Üçüncü bölümde ise öncelikle Aydınlanma 

dönemindeki deizmin yayılışı ve deizmin öncü isimleri hakkında bilgi verilmiş 

sonrasında ise deizmin İslâm dünyasındaki görünümüne ilişkin tespitler yapılmış, 

Yeni İlmi Kelam dönemi çalışmalarının deizm ve benzeri yaklaşımlara karşı yeni 

argümantasyon geliştirme girişimlerine dair tespitlere yer verilmiştir. 

Bu çalışmanın ortaya çıkmasında, tez süresince vermiş olduğu destek ve yol 

gösterici tavsiyeleri sebebiyle başta tez danışmanım Prof. Dr. Galip TÜRCAN’a 

ayrıca yine katkıları nedeniyle Prof. Dr. Hüseyin AYDIN, Prof. Dr. Süleyman 

TOPRAK, Prof. Dr. Musa KOÇAR ve Prof. Dr. Hülya ALTUNYA hocalarıma 

teşekkürlerimi sunarım. Yine tezin tashihine yardımcı olan Arş. Gör. Elmas Gülhan 

Gençdoğan, Nazlı Eker, Arş. Gör. Serap Nurhan Çam ile Arş. Gör. Abdullah 

Yıldız’a teşekkür ederim. 

 

Aslı MENEKŞE 

ISPARTA-2023 

 

 



 

İÇİNDEKİLER 

TEZ SAVUNMA SINAV TUTANAĞI ..................................................................... i 

YEMİN METNİ ......................................................................................................... ii 

ÖZET.......................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ............................................................................................................... iv 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................ v 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................ vii 

KISALTMALAR ...................................................................................................... ix 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

 

1. BÖLÜM 

DEİZMİN TARİHİ ARKA PLANI VE HRİSTİYAN DİN KÜLTÜRÜ  

İLE İLİŞKİSİ 

 

1. DEİZMİN TERMİNOLOJİSİ VE TANIMLANMASI .................................. 5 

1.1. Deizmin Tarihçesi ........................................................................................ 10 

1.1.1. Deistik Düşüncenin Teşekkülü ............................................................. 12 

1.1.2. Deizmin Gelişimi .................................................................................. 15 

1.2. Deizmin Yükselişi........................................................................................ 20 

1.2.1. Deizmin Çeşitleri .................................................................................. 21 

1.2.2. Doğal Din ve Deizm ............................................................................. 30 

2. HRİSTİYANLIK’TA ULÛHİYET/NÜBÜVVET VE DEİZM .................... 41 

2.1. Kilise’nin Otoriter Yapısı ve Deistik Tercihler ........................................... 46 

2.2. Hristiyanlık’taki İnanç Karmaşası ve Deizmin Ortaya Çıkışına Etkisi ....... 53 

 

2. BÖLÜM 

DEİSTİK İDDİALAR ve ERKEN DÖNEM İSLÂM DÜNYASINDA ALLAH-

ÂLEM İLİŞKİSİ 

 

1. İSLÂM COĞRAFYASINDAKİ DİN KARŞITI AKIMLAR VE 

KELAMCILARIN DİNİ SAVUNUSU ........................................................... 62 

1.1. Erken Dönem İslâm Dünyasında Deistik Tutumlar ve Kelam Savunusu .... 67 

1.2. Deistik İtirazların Zemini Olan Yaklaşımlar ............................................... 71 

2. ERKEN İSLÂM TOPLUMUNDA DEİSTİK İTİRAZLAR ........................ 74 

2.1. Ebû Îsâ el-Verrâk ve Nübüvvet Reddi ......................................................... 75 

2.2. İbnü’r-Ravendî ve Nübüvvet Reddi ............................................................. 80 

2.3. Ebû Bekir er-Râzî ve Nübüvvet Reddi ........................................................ 86 

2.4. Berâhime’ye Karşı Nübüvvet Savunusu ...................................................... 90 

3. İSLÂM KELAMINDA ULÛHİYET VE NÜBÜVVET SAVUNUSU ....... 101 



viii 

3.1. İslâm Dünyasında Din Karşıtı Akımlara Verilen Cevaplar ....................... 101 

3.1.1. Ulûhiyet: Allah-Âlem İlişkisi .............................................................. 101 

3.1.2. Nübüvvetin İmkânı ve İspatı ............................................................... 108 

3.2. Kelamcıların Vahiy Anlayışı ..................................................................... 115 

3.2.1. İslâm İnancında Vahyin Genel Çerçevesi ........................................... 115 

3.2.2. Vahyin İspatı ....................................................................................... 118 

3.2.3. Mucizenin İnanç Boyutu ..................................................................... 121 

 

3. BÖLÜM 

MODERN DÖNEMDE DEİSTİK MEYDAN OKUMA ve KELAMÎ 

İMKÂNLARIN DEĞERLENDİRİLMESİ 

 

1. MODERN DÖNEM BATI VE DEİSTİK EĞİLİMLER ............................ 127 

1.1. Modern Dönem Batı’da Dinî Rasyonalizm ve Deizm ............................... 127 

1.2. Modern Dönemde Deizmin Öncü İsimleri ve Görüşleri ........................... 130 

2. YENİ İLMİ KELAM DÖNEMİ ................................................................... 136 

2.1. Yeni İlmi Kelam Dönemi Yenilik Çlışmaları ............................................ 137 

2.2. Modern Çağa Uygun Kelamî Deliller Üretilmesi ...................................... 145 

3. MODERN DÖNEMDEKİ DEİSTİK İDDİALAR KARŞISINDA 

KELAMIN ULÛHİYET SAVUNUSU ......................................................... 152 

3.1. İsbât-ı Vâcib Delillerinin Modern Döneme Uyarlanması.......................... 152 

3.2. Nübüvvetin İmkânına Dair Delillerin Güncellenmesi ............................... 160 

3.3. Modern Çağ İnsanının Allah-Âlem Tasavvuru ve Deizm ......................... 166 

 

SONUÇ .................................................................................................................... 176 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 179 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 199 

 

  



ix 

KISALTMALAR 

AÜ   : Ankara Üniversitesi 

A.Ü.İ.F.D.  : Ankara/Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

b.   : Bin/ibn/oğlu, binti/kızı 

(by)   : Baskı yeri yok 

Bkz./bkz.   : Bakınız 

Çev.    : Çeviren 

D.E.Ü.İ.F.D.  : Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

DİA    : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

E.Ü.İ.F.D.  : Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

h.   : Hicrî 

H.Ü.İ.F.D.  : Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

Hz.    : Hazreti 

m. ö.    : Milattan önce 

MÜ   : Marmara Üniversitesi 

M.Ü.İ.F.D.   : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

Nşr.   : Neşreden 

ö.   : Ölüm tarihi 

SDÜ   : Süleyman Demirel Üniversitesi 

TDV   : Türkiye Diyanet Vakfı 

TYEKB  : Türkiye Yazma Eserler Kurumu Bakanlığı 

(ty)   : Tarih yok 

vd.   : ve devamı 

Yy.   : Yayını/yayınları 

 

 



 

GİRİŞ 

KONUNUN ÖNEMİ ve AMACI 

“Deistik İddialar Karşısında Kelamın Ulûhiyet Anlayışı” başlıklı 

çalışmamızın amacı kelamcıların deistik iddialar karşısındaki savunusudur. Deistik 

düşüncede, yaratıcı pasif hale getirilerek insana rehber olarak gönderilen 

peygamberlerin varlığı yok sayılmaktadır. Bu çalışmada insanın aklıyla Allah’ın 

varlığına ulaşabileceğini ve dinlerin insanlar tarafından üretildiğini iddia eden kişi ve 

gruplar karşısında kelamcıların geliştirdiği yöntem ve metotlar incelenecektir. 

İslam’daki Allah tasavvuru deizmden farklı olarak dinamik bir yapıya sahiptir. 

Çünkü İslam, insanın vahiyden bağımsız yaşamasını reddederek Allah’ın 

bilgilendirmesi olmaksızın doğru yola sadece akılla ulaşamayacağını belirtmiştir. 

Nitekim kelamcılar, evrendeki hiçbir hadisenin Allah’tan bağımsız 

gerçekleşmeyeceğini, her hadisenin O’nun bilgisi ve kontrolü dâhilinde olduğunu 

deliller ile savunmuştur. Bu çalışmanın iki temel konusu vardır. Birincisi deizmin 

nasıl ve neden teşekkül ettiğini inceleyerek İslâm dini ile bağlantısını ele almak, 

ikincisi ise nübüvveti reddeden akımlar karşısında kelamcıların tutumunu 

irdelemektir. Bu tezin bir amacı da kelamcıların klasik dönemden yeni ilmi kelam 

dönemine kadar nübüvvet kurumunun gerekliliğine ve önemine dair yaptığı 

çalışmaları değerlendirerek deizm ve benzeri inanç türlerine karşı Allah-âlem ve 

Allah-insan ilişkisi bağlamında geliştirdiği argümanları ele almaktır.  

KONUNUN KAPSAMI ve SINIRLARI 

Çalışmamız temelde deizmle ilgili olduğu için öncelikle deizmin tarihi arka 

planı ve öğretileri incelenmiştir. Deizmin tanımı ve öncü isimleri ele alınmıştır. 

Deizm ile bağlantılı olan doğal din düşüncesi 17 ila 18. yüzyıllarda tarihsel ve 

teolojik boyutuyla değerlendirilerek doğal dinin deizm ile benzerliği ve farklılığı izah 

edilmiştir. Bunun yanı sıra deizmin Hristiyan itikadına bir antitez olarak meydana 

gelmesi sebebiyle kristoloji hakkında temel bilgilere yer verilmiştir. Deizmin 

Aydınlanma olarak isimlendirilen 18. yüzyıl entelektüel düşüncesi ile yakın 

ilişkisinden dolayı Aydınlanma dönemi ve Rene Descartes, John Locke, Newton gibi 



2 

bu dönemin oluşmasına katkı sağlayan düşünürlerden çalışmada özellikle 

bahsedilmiştir. Nitekim Aydınlanma dönemi düşünürlerinden bir kısmı deizmin 

ilkelerinin oluşmasına ilham olmuş düşünürler olması sebebiyle araştırmaya dâhil 

edilmiştir. 

Çalışma kapsamında yapılması hedeflenen, Hristiyanlığın Tanrı tasavvuru ile 

deizmin Tanrı tasavvurunu karşılaştırmak ve İslâm’ın Tanrı tasavvuru hakkında bilgi 

vererek deizmin esasında hangi dinlere antitez olarak teşekkül ettiğini belirlemektir. 

Bu sebeple tezin birinci bölümünde deizmin ilkeleri ve Hristiyanlığın yani Kilise’nin 

öğretileri incelenmiştir. Deizm temelde Kilise’nin öğretilerine karşı antitez olarak 

ortaya çıktığı için Hristiyanlığın ulûhiyet ve nübüvvet inancı araştırılarak deistlerin 

itiraz geliştirdiği itikadî ilkeler hakkında bilgiler verilmiştir. Özellikle Hristiyanlığın 

gizem adı altında sunduğu vahiy ve mucize anlayışı ele alınmak suretiyle deistlerin 

eleştirdiği teslis, gizemli mucize anlayışları ve Kilise adamlarının vahiy aldığı 

iddiaları hakkında bilgiler verilerek İslam’ın ulûhiyet, nübüvvet, vahiy ve mucize 

anlayışlarından farkları belirginleştirilmeye çalışılmıştır. Ayrıca deizmin çeşitleri 

hakkında bilgiler verilerek deistlerin kendi içinde tutarlı bir deizm tanımını 

oluşturamadıkları vurgulanmış, bilhassa deizmin Tanrı’nın varlığını kabul ettikleri 

halde belirgin bir Tanrı tasavvurlarının olmadığı gibi Hristiyanlığın Tanrı 

tasavvurundan esinlendiklerine dikkat çekilmiştir. 

İkinci bölümde erken İslâm toplumunda nübüvvetin varlığını inkâr eden 

akımlar ele alınmıştır. Nübüvvetin gerekliliğine dair kelamî argümanların analizinin 

yapıldığı ikinci bölümde erken dönem İslam dünyasında nübüvvet karşıtı kişiler ve 

akımlar ile ilgili başlıklar açılarak insan aklının Tanrı’nın varlığına ulaşılabileceği 

iddiaları ve peygamberliğin gereksiz bir kurum olduğuna dair iddialar incelenmiştir. 

Bu iddialar karşısında kelamcıların nübüvvetin gerekliliği İslâm’ın temel referansı ve 

iman ilkesi olan nübüvvet kurumunun gerekliliğini ispat yöntemlerine yer verilmiştir. 

Özellikle aklı teoloji alanında esas kaynak kabul eden Mu’tezile ve aklı temel 

kaynaklar arasında kabul eden Mâtürîdîler’in nübüvvetin ispatında aklın belirleyici 

rolünü ön planda tuttukları argümanları ele alınmıştır. Mu’tezile ve Ehl-i sünnet 

kelamcılarının nübüvvet karşıtı akımlara karşı kullandıkları naklî ve aklî 

argümanların modern deizme karşı ispat yöntemi olarak kullanılabileceğine dikkat 

çekilmiştir. 



3 

Üçüncü bölümde Aydınlanma döneminde deizmin güç kazanması ve 

deistlerin düşüncelerinin sistemleşmesi sonucunda dünyaya yayılması ile ilgili 

bilgiler verilmiştir. Yine burada yeni ilmi kelam dönemi yenilik çalışmaları ve 

modern dönemdeki deistik iddialar karşısında kelamî argümanların güncellenmesine 

duyulan ihtiyaç incelenmiştir. 

KONUNUN KAYNAKLARI 

Tez yazım sürecinde önemli ölçüde yabancı kaynaklar kullanılmış ayrıca 

online kütüphanelerden kitap ve erişime açık dergilerden makaleler incelenmiştir. 

Özellikle deistlerin orijinal eserlerine ulaşılmaya çalışılarak deist yazarların temel 

kitapları araştırılmıştır. Ancak deist yazarların yaşadıkları çağın da etkisiyle 

eserlerinde belli bir sistematik olmamasından dolayı öncü deistlerin fikirleri üzerine 

yazılan kitap ve makalelerden de yararlanılmıştır.  

Çalışmanın literatür taraması sürecinde Türkiye’de yapılan çalışmaların sınırlı 

olduğu tespit edilmiştir. Tez çalışmasına başlandığı zaman Van Yüzüncü Yıl 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nde düzenlenen İlahiyat Fakülteleri XXII. Kelâm 

Koordinasyon Toplantısı ve Uluslararası “Din Karşıtı Çağdaş Akımlar ve Deizm” 

Sempozyumu ve sınırlı sayıda yazılmış kitaplar mevcuttu. Ayrıca kelam alanında 

Emre Dorman tarafından çalışılmış “Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir 

Yaklaşım” ile Ergin Ögcem tarafından çalışılmış “Ateizmden Deizme Antony Flew” 

başlıklı iki doktora tezi bulunmaktaydı. Tez yazım sürecinde yayımlanan Türkçe 

kitap ve makaleler ile savunulan diğer yüksek lisans ve doktora tezleri de mevcuttur. 

Nitekim bu süreçte kelamın nübüvvet savunusunu konu edinen “Deizm Bağlamında 

Nübüvvete Yapılan Eleştiriler” başlıklı doktora tezi Zeynep Toptaş tarafından 

yapılmıştır. Meryem Özdemir Kardaş tarafından yazılan “Deistik Argümanlara Karşı 

Vahyin İmkân ve Gerekliliği (18. Yüzyıl İngiliz Deizmi ve Kelâmi Açıdan Analizi)” 

başlıklı doktora tezinde vahyin imkânı ve gerekliliği hakkında kelamcıların görüşleri 

incelenmiştir. Sibel Kandemir tarafından yazılan doktora çalışması günümüz 

Müslüman toplumda deistik eğilime sebep olan faktörler hakkında “Lise 

Öğrencilerinde Ateizm ve Deizm Eğilimi Üzerine Bir Araştırma (Konya Örneği)” 

başlığı ile ele alınmıştır. Bizim tezimizin diğer çalışmalardan farkı, deizmin teşekkül 

süreci ve tarihi arka planını incelemenin yanı sıra klasik dönem İslâm dünyasında 



4 

ortaya çıkan deistik itirazları tespit ederek kelamcıların söz konusu itirazlara karşı 

geliştirdiği yöntem, metot ve getirdiği argümanları inceleyerek modern dönem deizm 

anlayışı karşısında kelamî yaklaşımın ne ölçüde yeterli olduğunu ele almasıdır. 

Kelam alanı dışında yapılan çalışmalar çalışmamıza katkı sağlaması açısından 

incelenmiştir. Buna göre günümüzde gerek Müslüman toplumda gerek diğer dinlere 

mensup toplumlarda halkın inanç kabulleri ile ilgili yapılan araştırma ve modern çağ 

insanının dine yaklaşımı üzerine yapılan analizlerden yararlanılmıştır. Söz gelimi 

Dilek Menküç tarafından yapılan “Din Kültürü ve Ahlâk Bilgisi Öğretmenlerinin 

Görüşleri Işığında Lise Öğrencilerinde Deizm Düşüncesi” adlı araştırma tezi, 

Türkiye’de İmam Hatip öğrencilerinin deizme bakışı hakkında bilgi sunabilir. Ayrıca 

Hüseyin Üzümcü tarafından anket çalışması ile hazırlanan “Üniversite 

Öğrencilerinde Dinî İnancın Toplumsal Güvenlik ve Olaylarla Olan İlişkisinin 

İncelenmesi (Cumhuriyet Üniversitesi Örneği)” başlıklı Yüksek Lisans Tezi ve 

Yılmaz Ceylan tarafından anket çalışması ile hazırlanan “Lise Öğrencilerinin Din 

Algısı” isimli Yüksek Lisans Tezi, Türkiye gençlerinin din algısı hakkında belli 

ölçüde bilgi edinmemiz için katkı sağlayabilir. Bunun yanı sıra Mehmet Öztaş 

tarafından hazırlanan “Deizm ve Dinî Hayat” isimli tez çalışması da modern çağın 

seküler hayat içerisinde dine verdiği değer ve deizmin yaygınlaşmasında oynadığı rol 

üzerine bir analiz çalışmasıdır. Söz konusu çalışmalar Türkiye’de deizmin hangi 

oranda etkin olduğu ve sekülerizmin Türkiye Müslümanları tarafından nasıl 

anlaşıldığına dair bilgiye ulaşmamızı sağlamaktadır. 

 



 

1. BÖLÜM 

DEİZMİN TARİHİ ARKA PLANI VE HRİSTİYAN DİN 

KÜLTÜRÜ İLE İLİŞKİSİ 

1. DEİZMİN TERMİNOLOJİSİ VE TANIMLANMASI 

‘Deizm’ kavramı Latince’deki Tanrı anlamına gelen ‘Deus/Deious’ 

kelimelerinden türetilmiştir. İngilizce’de ‘Deism’, Fransızca’da ‘Deisme’, 

Almanca’da ‘Deismus’, Latince’de ‘Fideism’, Yunanca’da ‘Deismo’, Arapça’da ‘er-

Rubûbiyye’ ve ‘el-Ulûhiyye’, Türkçe’de ‘Deizm’ ve ‘Yaradancılık’ kavramları ile 

kullanılmaktadır.1 

Deizm terimi, Aydınlanma’nın oluşum yıllarında Protestan ve Roma Katolik 

Hristiyanlığının geleneksel teolojisine alternatif olarak ortaya çıkan bir doğal din 

biçimini ifade eder ve evrenin yaratıcısı olarak Tanrı’ya olan inancı vurgular. 

Birbirinden farklı biçimleriyle deizm, tarihsel süreçte önemli bir rol oynamıştır.2 

Sözlükte yaradancılık, tanrıya inanmakla birlikte belli bir dinin dogmalarını 

ve ilkelerini benimsemeyen, Tanrı’nın evreni yarattıktan sonra onu kendi yasasına 

göre işlemek üzere kendi başına bıraktığını öne süren öğreti3 olarak 

tanımlanmaktadır. Şu halde deizm, dünyayı yaratan Tanrı’nın artık onun işleyişine 

hiçbir katkısının olmadığını ifade etmektedir. Böyle bir inanç, tüm insanlık için ortak 

olan doğal bir dini ima eder. Deizmin Tanrısı genellikle bir saat yapıp kurduktan 

sonra onu kendi başına çalışmaya bırakan bir saatçiye benzetilir.4 Ayrıca deizm, 

Tanrı-âlem, Tanrı-insan ilişkisini bildiren teizmden, Tanrı’yı tamamen doğayla 

birleştiren panteizmden ve Tanrı’nın varoluşunu reddeden ateizmden ayrılmaktadır.5 

                                                           
1 Cevizci, Ahmet, “Deizm”, Paradigma Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yy., İstanbul 1999, 209; 

Frolov, İvan, Felsefe Sözlüğü, çev. Aziz Çalışlar, Cem Yy., İstanbul 1991, 100. 
2 Cassin B., Apter E., Lezra J., Wood M., Dictionary of Untranslatables: A Philosophical Lexicon, 

Princeton University Press, Princeton 2014, 403; Reill-Wilson, Peter Hanns-Ellen Judy, 

“Deism”, Encyclopedia of the Enlightenment, Facts On File, New York 2004, 146. 
3 Akarsu, Bedia, Felsefî Terimleri Sözlüğü, TDK Yy., Ankara 1975, 184. 
4 Ernst Feil, “Deism”, Encyclopedia of the Enlightenment, ed. Michel Delon, Routledge Pub., New 

York 2013, 1/361. 
5 Frolov, Felsefe Sözlüğü, 100. 



6 

İlk kaynaklarda sistematik deizmin varlığına dair bilgiler olmamakla birlikte 

bireysel deistlerin varlığına ilişkin kanıtlar mevcuttur.6 ‘Tanrı’ olarak adlandırılan bir 

yaratıcının yaşamı meydana getirdiği ancak sonrasında yaratılışa müdahale etmemeyi 

seçmesi deizmin en genel kabulü olarak görülebilir. Deizmin özellikleri arasında dinî 

bilginin aklın kullanımıyla elde edildiği ve evrenin tüm yasalarının keşfedilebilir 

olduğu inancı yer almaktadır.7 17. yüzyılın başlarında deistik tutumu tanımlamak 

isteyen Antoine Furetiere, (öl. 1688) deistleri ‘belirli bir dini olmayan, ancak 

herhangi bir dış tapınmaya gitmeden yalnızca bir Tanrı’yı tanıyan insan’8 şeklinde 

ele almıştır. Bu tanımda ilgimizi çeken nokta Tanrı’ya olan inancı ve inanca dair 

diğer ilkeleri içermesine rağmen ibadetlere ve mabetlere bağlılığın reddine de işaret 

etmesidir. 

Esasen deizmin benimsenmiş ortak bir tanımı yoktur. Kaynaklar, bu hareketin 

özelliği olarak kabul edilmesi gereken unsurlar konusunda farklılık gösterirler. Bir 

metafizik teorisi şeklinde düşünülen deizm, ilk önce Tanrı’yı dünyanın yaratıcısı 

olarak görmekle birlikte sonrasında Tanrı’nın dünyadan ve ilgilerinden geri çekilmiş 

olduğunu iddia etmektedir. Deizmin bu yorumunun aslında belli bir temeli de yoktur. 

Başta deizm, dinde metafiziğe karşı düşmanca bir tutumu besleyen tanımsız bir 

hareket olarak görülmüştür. Hristiyan dininin hayati özelliği olan ilkeleri reddetme 

noktasında öne atılan bu akım bir tür inançsızlık olarak algılanmıştır. Aynı zamanda 

tarihi pek çok kayıtta yine bu hareket Hristiyanlığın yeniden inşaı olarak anlaşılır. 

Deizmin popüler tanımları yetersiz olmakla birlikte söz konusu durum bu akımın 

ortaya çıkış amacı hakkında fikir vermektedir.9 Deizm, dinî düşünceye farklı 

yaklaşımlardan biridir ve bu nedenle, içinde geliştiği çağın düşüncesine referansla 

tarihsel olarak tanımlanır. Bu bağlamda deizm, dinde doğaüstüne karşı düşmanca bir 

tutumu besleyen bir hareket olarak sunulmaktadır. 

Deizm kelimesinin ilk kullanımı hakkında çeşitli iddialar mevcuttur. Bazı 

kaynaklarda terimin ilk kullanımı 16. yüzyılda Fransa’da Pierre Viret’in (öl. 1571) 

                                                           
6 Barnett, S. J., The Enlightenment and Religion the Myths of Modernity, Manchester University 

Press, New York 2003, 2. 
7 Staffon, Matt, “Deism”, Britannica Encyclopedia of World Religions, Encyclopaedia Britannica 

Inc., Chicago 2006, 284. 
8 Betts, C. J., Early Deism in France, Kluwer Academic Publishers, England 1984, 3. 
9 Hefelbower, S. G., “Deism Historically Defined”, The University of Chicago Press Journals, 

Sayı: 24, Chicago 1920, 217. 



7 

Instruction Chrétienne en la Doctrine de la Foi et de l’Évangile adlı kitabında geçtiği 

iddia edilmektedir.10 Viret, söz konusu kitabında deistleri, Tanrı’nın yeri göğü 

yarattığına inandıkları hâlde İsa Mesih’in öğretilerini reddedenler olarak11 tanımlar 

ve deizm ifadesini farklı bir grup için kullanır. İtalya’da ortaya çıkan sapkın bir 

akımı kasteden Viret, onların Yahudi ve Türkler gibi bir tanrıya inandığını ve 

Hristiyan öğretisini bir mitolojiden ibaret gördüklerini de aktarmaktadır.12 Tarihçilere 

göre Viret’in ‘deistler’ terimini orijinal anlamda kullanımından sonra, bu kavram 

Tanrı’ya inanan, ancak İsa ile Tanrı’nın aynı tözselliğine veya ruhun ölümsüzlüğüne 

inanmayanlar tarafından benimsenmiştir.13 

Deizm eleştirmeni olarak bilinen İngiliz ilahiyatçı John Leland, (öl. 1766) 

deizmi, tüm vahyedilmiş dinlerin reddedilmesi ve sahtekârlık veya coşku nedeniyle 

ona yönelik tüm iddialardan vazgeçilmesi olarak tanımlayarak deistlerin niyetinin, 

vahyi bir kenara bırakıp yerine salt doğal dini kabul ettirmek olduğunu ifade 

etmiştir.14 

Deizm, 17. yüzyılın ilk yarısında Cherbury’li Edward Herbert (öl. 1648) ile 

başlayan ve 18. yüzyılın ortalarında Henry St. John (öl. 1714)15 ile biten bir grup 

İngiliz yazar arasında özellikle ifadesini bulan alışılmışın dışında bir dinî tutum 

şeklinde anlaşılmaktadır.16 Bazı kaynaklara göre deizm kelimesi 19. ve 20. yüzyılın 

başlarında, kimi ilahiyatçılar tarafından, insanların işlerine aktif olarak müdahale 

eden içkin bir Tanrı inancı olan teizme aykırı olarak kullanılmıştır. Bu anlamda 

deizm, Tanrı’nın rolünü insan tarafından keşfedilebilen rasyonel yasalara uygun 

olarak yaratma eylemine indirgeyenlerin görüşü olarak temsil edilmiş ve bu orijinal 

eylemden sonra Tanrı neredeyse doğanın süreçlerine ve insanın yollarına 

karışmaktan kaçınarak geri çekilmiş ve evreni kendi işleyişine bırakmıştır.17 

                                                           
10 Barnett, 11; Viret, Pierre; Arthur-Louis Hofer, Instruction Chrestienne, L’age D’Homme, France 

2004. 
11 Hudson, Wayne, The Enlightenment World: Political and Intellectual History of the Long 

Eighteenth Century, Pickering & Chatto Publishers, London 2009, 31. 
12 Bayle, Pierre, “Viret”, Dictionnaire Historique Et Critique, Desoer, Paris 1820, 14/418. 
13 Feil, “Deism”, 1/362. 
14 Leland, John, A View of the Principle Deistic Writers, Garland Publishing, New York 1978, 2. 
15 1678-1751 yılları arasında yaşamış İngiliz politikacı ve siyasî filozof. Aydınlanma çağında 

kiliseye ve teolojik öğretilere karşı çıkan görüşlere sahiptir. 
16 Staffon, “Deism”, 284. 
17 Staffon, “Deism”, 284. 



8 

Deizm, büyük ölçüde 17 ve 18. yüzyıllara ait bir fenomendir ve daha ziyade 

İngiltere’de öne çıkmıştır. En önemli İngiliz deistleri arasında Anthony Collins, (öl. 

1729) Cherbury’li Herbert, Matthew Tindal, (öl. 1733) Thomas Chubb (öl. 1747) yer 

almaktadır.18 Bu süreçte ortaya çıkan deistler, aklın kendi başına doğada Tanrı’nın 

kanıtını bulabileceğini, Tanrı’nın dünyayı yarattığını ve sonra onu tasarladığı doğa 

yasalarına göre işlemeye bıraktığını iddia etmişlerdir. O’nun bu dünyayla daha fazla 

ilgisi yoktur. Yaratma, düzgün bir şekilde kurulmuş ve kendi bağımsız rotasını 

izleyen bir saat gibidir. Böylelikle evren kendi başına gelişecek ve amacına Tanrı’nın 

müdahalesi olmadan ulaşacaktır. Zaten Tanrı, evrene doğa kanunları yerleştirdiği 

için, O’nun doğrudan yardımı veya katılımı olmadan her şey olması gerektiği gibi 

gelişecek ve Tanrı yalnızca insan yaşamının sıradan bir gözlemcisi olarak yüksek 

makamından, aşağıda olup biteni izleyecektir. Bu açıdan Tanrı her şeyin Yüce 

Mimarı olarak değerlendirilmektedir.19 

Kendisini Hristiyan deist olarak tanıtan Thomas Morgan (öl. 1743) deizm 

üzerine yazdığı Physico-Theology’de deist inançlarından bahsederken bir deistin 

nasıl olması gerektiğini tanımlamıştır. Ona göre bir deistin gerçek ve temel özelliği, 

tüm yaratılışta görünen ilahi varlık ve güç, hakikat ve düzenin rasyonel ışığı ve 

duygusunda yatar. Morgan, deizmi ‘bağnazlık ve ateizm arasında bir durum’ olarak 

adlandırmaktadır. Ona göre ateizm ve deizm arasında dikkate değer bir fark vardır ki 

o da bir ateistin yalnızca kendi içinde tutarsız, coşkulu bir deist olduğudur.20 

Genel olarak deizm, vahiy yoluyla veya herhangi bir kilisenin öğretisi ile elde 

edilen bilginin aksine, doğuştan gelen veya aklın kullanımıyla elde edilebilecek 

belirli bir dinsel bilgi birikiminin kabulünü ifade eder. Deistler kendi tanımları ile 

doğal dinin savunucuları, insan aklına olan inançtan, dogmatizme ve hoşgörüsüzlüğe 

yol açan dinî vahiy iddialarına duyulan güvensizlikten ve düzenli bir dünyanın 

rasyonel mimarı olarak Tanrı imajından güçlü bir şekilde etkilenmişlerdir.21 

                                                           
18 Wainwright, William J., “Deism”, The Cambridge Dictionary of Philosophy, ed. Robert Audi, 

Cambridge University Press, New York 1999, 216. 
19 Stam, Klaas, “Putting God on the Shelf”, The Canadian Reformed Magazine, Cilt: 59, Sayı: 6, 

Premier Printing, Kanada 2010, 138. 
20 Berg, Jan Van den, A Forgotten Christian Deist: Thomas Morgan, Routledge Pub., New York 

2001, 136. 
21 Staffon, “Deism”, 284. 



9 

Her ne kadar Doğal Din temelde Hristiyanlığın özünü belirlemek için 

rasyonel teologlar ve dindar düşünürler tarafından savunulan bir inanç yapısı da olsa 

deistler kendilerini doğal din savunucuları olarak da tanımlamışlardır. Doğal din 

savunucuları, rasyonel argümanlarla hareket ederek ve iddia edilen vahiylerin 

tümüne güvenmeksizin dinî gerçekleri tespit etmeye çalışırlar ve ayrıca Tanrı’nın 

varlığı ile ruhun ölümsüzlüğü inancını benimserler.22 Bu tanımdan da anlaşılacağı 

üzere doğal din savunucularının iddiaları ve metotları deistik inancın ortaya 

çıkmasında oldukça etkin bir rol oynamış gibi gözükmektedir. 

Sistemli olmasa da deistik düşünceye zemin hazırlayan fikirlerin oluşma 

süreci rasyonalist bakış açısının ortaya çıktığı dönemde şekillenmiştir. Deizm, 17. 

yüzyılda pozitif dinin ve doğal dinin değerini ve otoritesini belirginleştirdiği gibi 

İngiliz düşüncesini karakterize eden rasyonalist eleştirel düşünme tarzının dinî 

problemlere daha radikal uygulaması olarak da görülmektedir.23 Bu tartışmalardaki 

ana noktalar, akıl-vahiy ilişkisi, vahiy ve kitabın hakikati, yetkisi, mucizelerin 

gerçekliği-delil değeri ve pozitif veya vahyî dinle karşılaştırıldığında doğal dinin 

önemi ve otoritesi üzerine yapılan konuşmalardır. Pozitif din, pozitivizmin kurucusu 

kabul edilen Auguste Comte’un insanların kurguladığı din anlamında ürettiği 

kavramdır.24 Comte’a göre pozitif dinde ibadet Tanrı’dan ziyade topluma tapmaktır. 

Onun Tanrı tasavvuruna göre toplumun tanrısı tüm toplumların üzerinde olan 

insanlıktır. O, semavi dinlerin yıkıcı ve negatif öğretilere sahip olduğunu iddia 

ederek, toplumun pozitif bir inanca/dine sahip olması gerektiğini savunarak pozitif 

din kavramını kurgulamıştır.25 Dolayısıyla dinlerin varlığını, vahyi ve peygamberleri 

reddeden deistlerin Comte’un formüle ettiği ve insanlık dini adını verdiği seküler ve 

hümanist din anlamındaki pozitif din terimini tercih ettiği anlaşılmaktadır.26 Doğal 

din, özel vahyin yardımı olmaksızın Tanrı’nın varlığı ve doğasına ilişkin argümanları 

dile getirme, savunma ve eleştirme projesidir. Bu inancı savunanlar genelde 

                                                           
22 Staffon, “Natural Religion”, 792. 
23 Hefelbower, 223.  
24 Comte, Auguste, The Catechism of Positive Religion, çev. Richard Congreve, John Chapman 

Pub., London 1858, 8 vd; Kalelioğlu, Uğur Berk, “Auguste Comte’un İnsanlık Dini 

Kurgulamasında Üç Hal Kanunu’nun Rolü ve Pozitif Dinin Nitelikleri”, Stratejik ve Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, Cilt: 3, Sayı: 3, 2019, 540-543. 
25 Comte, Auguste, Pozitif Felsefe Dersleri ve Pozitif Anlayış Üzerine Konuşma, çev. Erkan 

Ataçay, Bilgesu Yy., Ankara 2015, 228; Comte, The Catechism of Positive Religion, 14-18. 
26 Schleiermacher, Friedrich, On Religion: Speeches to Its Cultured Despisers, çev. John Oman, 

(by), New York 1958, 208; Comte, The Catechism of Positive Religion, 13. 



10 

Tanrı’nın varlığı ve ruhun ölümsüzlüğü olmak üzere iki konuya odaklanır. Doğal din 

anlayışında, Tanrı’nın varlığını kanıtlamak, Tanrı’nın niteliklerini anlamak, 

belirlemek veya değerlendirmek için akıl ve deneyim önemlidir. Tanrı, kozmosun 

ana hareket ettiricisi ve tasarımcısı olsa da bu niteliklerin hiçbiri tek başına kutsallık 

iddiasında bulunmak için yeterli değildir.27 Doğal din ayrıca doğal teoloji olarak da 

isimlendirilmektedir. Doğal teoloji ise Tanrı ve dünya hakkında vahye atıfta 

bulunmayan söylemlere verilen isimdir. Doğal teolojide genellikle Tanrı'nın 

varlığının kanıtlarına, ruhun ölümsüzlüğüne ilişkin tartışmalara ve Tanrı’nın dünyayı 

ilahi kontrolüne ilişkin tartışmalara yer verilir.28 Deistlerin eserleri, tanrının doğası, 

nitelikleri ve ilahi olarak kurulmuş doğa düzeni ile insan aklı arasındaki ilişki gibi 

dinî temalara olan güçlü ilgilerini göstermektedir.29 

1.1. Deizmin Tarihçesi 

Esasen deizm, bu düşünceyi benimseyenlere yeni bir dinî kimlik 

kazandıracak kadar farklı, tek, özgül ve ayrılabilir bir felsefî bakış açısıymış gibi ele 

alınmıştır. Bu bölümde deizmin tarihi arka planı önemli deist düşünürlerin görüşleri 

ön planda tutularak incelenecektir. Deizmin kökenleri 1560’lı yıllarda ilk kez ortaya 

çıkmasından sonra, 1660 ile 1730 yılları arasında, özellikle de İngiltere’de, teolog ve 

bilim adamı Edward Stillingfleet’in (öl. 1699) yazdığı A Letter to a Deist (1697) 

eserine dayanmaktadır. Stillingfleet’in bu çalışması daha sonra Charles Blount, (öl. 

1693) John Toland, (öl. 1622) Anthony Collins (öl. 1729) ve Matthew Tindal (öl. 

1733) tarafından savunulmuştur. Çok farklı görüşler yoluyla aktarılan bu deizm türü, 

Samuel Reimarus, (öl. 1768) Jean-Jacques Rousseau (öl. 1778) ve Voltaire’in (öl. 

1778) düşüncelerini önemli ölçüde etkilemiştir.30 Bazı kaynaklarda ise deizmin 17. 

yüzyılın başlarında Ortodoks Hristiyanlığının reddi olarak İngiltere’de ortaya çıktığı 

ve 18. yüzyılın sonlarında Avrupa’nın eğitimli sınıfları arasında baskın inanç yapısı 

                                                           
27 Clark, Kelly James, Our Knowledge of God Essays on Natural and Philosophical Theology, ed. 

Kelly James Clark, Springer Pub., USA 1992, 1. 
28 Frassetto, Michael, Britannica Encyclopedia of World Religions, Encyclopedia Britannica Inc, 

Chicago 2006, 792. 
29 Israel, Jonathan I., Radical Enlightenment, Oxford University Press, New York 2001, 599. 
30 Otto, W. Heick, A History of Christian Thought, Cilt: II, Fortress Press, Philadelphia 1966, 93; 

Barnett, 8; Feil, “Deism”, 1/361. 



11 

hâline geldiği bilgisi verilmektedir.31 Dahası deizm, vahyedilmiş dinin alternatifi, 

daha doğrusu antitezi olarak görülmekteydi. Dolayısıyla deizm, kendi başına doğal 

bir din yani vahyedilmiş veya doğaüstü dinin reddi olarak kabul görmüş bir inanç 

formu şeklinde anlaşılabilir.32 

Voltaire, Fransız Aydınlanmasının önemli isimlerinden biridir. 1726-1729 

yılları arasında İngiltere’yi ziyaret eden Voltaire İngiltere’deyken deist olmuş ve 

Fransa’ya döndüğünde, Newton (öl. 1727) bilimini popülerleştirerek, kişisel 

özgürlük için savaşmış ve akıl kültünü yaymıştır.33 Düşünce özgürlüğüne, dinî 

hoşgörüye, bilimsel ve sanatsal ilerlemeye, adalet reformuna ve ampirizme olan 

bağlılığıyla bilinen Voltaire, çağdaşı Montesquieu ile Aydınlanmanın ilk yarısının 

İngiliz modellerine göre şekillenmesine yardımcı olmuştur. Voltaire, Hume (öl. 

1776) ve Edward Gibbon (öl. 1794) gibi pek çok düşünür, tarihi teolojik olmayan 

terimlerle ve zamanlarının biriktirdiği bilginin en geniş perspektifinde yeniden 

yorumlamaya çalışmışlardır.34 

Evrene veya doğaya bakıldığında kaotik, düzensiz bir oluşumdan ziyade bir 

düzen, nizam, amaçlılık ve güzellik görülmektedir. Evrendeki bu düzenlilik ve doğa 

yasalarının varlığı doğaüstü bir tasarımcının olduğu düşünesini zorunlu kılmaktadır. 

Bir tasarım harikası olan evrenin bir tasarımcıyı zorunlu kıldığı düşüncesi insanı 

Tanrı’nın varlığını kabul etmeye götürmektedir. Rönesans’ta insan, doğayı ve 

kendisini onun bir parçası olarak keşfetmiş ve tüm gerçeğin onunla uyum içinde 

olması gerektiğine ikna olmuştur. Bu keşif ve farkındalıkla birlikte dönemin 

düşünürleri aklın ve mantığın dinî gelenek tarafından ötelendiğini fark etmeye 

başlamıştır. Özellikle 17. yüzyılda İngiltere’nin modern düşünürleri, temel inanç 

ilkelerinin kabul edilebileceğine ve inançların, insan gibi rasyonel bir varlık 

tarafından, yalnızca yeterli nedene dayandıkları takdirde kabul edilebileceğini ileri 

sürmeye başlamıştır. Bu nedenle, ilahi kabul edilen tüm sistemler doğa ve akıl 

tarafından kabul edilen ilkelere uygun açıklamalar yapmalıydı. Bu çağın akılcı ve 

eleştirel tavrı insanlarda, içlerindeki imana bir neden bulabilmeleri gerektiği 

                                                           
31 Köktaş, Mümin, “Aydınlanma, Hristiyanlık ve Deizm”, Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, Cilt: 17, Sayı: 1, 2017, 144. 
32 Feil, “Deism”, 1/362. 
33 Shelley, Bruce, Church History in Plain Language, Word Publishing, Dallas 1995, 393-394. 
34 Reill-Wilson, “Voltaire”, 620. 



12 

düşüncesini uyandırmıştır. Böylece dönemin önde gelen düşünürleri dinin doğaya 

dayandığını ve doğru akıl tarafından onaylandığını göstermeye çalışmışlardır.35 

1.1.1. Deistik Düşüncenin Teşekkülü 

Deizmin genellikle en başta Hristiyanlığa karşı bir hareket olarak ortaya 

çıktığı kabul edilmektedir. 16. yüzyılın başlarında rasyonalizm hâlâ dinin hizmetinde 

olduğu için akıl ve inanç potansiyel olarak çatışmaktaydı. Bu yüzyılın sonlarına 

kadar deizmin tezahürleri dağınık ve belirsizdir. Tutarlı bir hareketin başlangıcı 

ancak 1670’ten sonra, dinî akıl ve dinî inanç çatışmasının ciddi olduğu yazarlarda 

görünmektedir. Bu süreçte onların ya inancın zayıflaması ya da doğal aklın yeni 

keşfedilen gücü nedeniyle deizme eğilimli oldukları söylenebilir ve bu düşünürlerin 

eserleri, gerçek deizmin erken tarihinin temel inançlarına sahiptir.36 

17. yüzyılın başında, Kilise üzerine yapılan çalışmalarda, toplumsal düzenin 

özellikle de kilise düzeninin, yalnızca vahiyden değil, aynı zamanda doğadan 

gelmesi gerektiği sonucuna varmışlardır. Çünkü buna göre doğa Tanrı’dandır ve 

doğa yasaları O’nun belirlediği yasalardır. Bu nedenle aklı dinlemeden dinde 

otoriteye uymak, iradesiz kuklalar gibi hareket etmekle eşdeğerdir. Dönemin 

düşünürleri tüm gerçekliğin rasyonel olduğunu, hiçbir gerçeğin akılla 

çelişemeyeceğini ve doğanın Tanrı’nın iradesinin bir vahyi olduğunu kabul 

etmişlerdir.37 

Deizmin ortaya çıkmasında, Hristiyanlık inancındaki soru işaretleri, din 

adamlarının inananlar üzerindeki mutlak otoritesi ve dinî metinlerin doğa yasalarına 

aykırı açıklamaları ihtiva etmesi gibi sebepler sıralanabilir. Dinî sebeplerin yanı sıra 

deneysel bilimlerin çoğalması, astronomi ve coğrafî keşiflerden hareket eden yeni bir 

bakış açısının gündeme gelmesi, Bacon (öl. 1626) ve takipçilerinin ampirizmi ayrıca 

Descartes’ın (öl. 1650) felsefî kuşkusu ve rasyonel sistemi ve 17. yüzyıldaki siyasî 

değişimler etkili olmuştur. Teleolojik nedenlerin yeni bilgeliğin mantığıyla birlikte 

terk edilmesi, ampirik temelli doğal bilgeliğin somutlaştırdığı materyalist dünya 

görüşü, klasik ve geleneksel dinin kurumsal ve doktrinel sınırlarının sorgulanmasına 

                                                           
35 Hefelbower, 217. 
36 Betts, 41-42. 
37 Hefelbower, 217-218. 



13 

yol açmıştır. Bu açıdan bakıldığında deizm, modern zamanlardaki eleştirel ilkelerin 

din alanına işleyişinin bir sonucu olabilir.38 

Deizmin hem eleştirel bir yönü hem de biçimlendirici bir yönü vardır. 

Eleştirel boyutunda deizm, plüralizme, ateizme ve agnostizme şiddetle karşı 

çıkmaktadır. Tanrı’nın bilgisine aklî çıkarımlarla ve büyük ölçüde O’nun eserinin 

araştırılması yoluyla ulaşılabileceğini savunan deizm, Tanrı’nın yaşamadığını veya 

Tanrı’nın ve Tanrı ile insanlar arasındaki ilişkilerin bilinemeyeceğini iddia 

etmektedir. Aynı zamanda, deizm, dinî gerçekliğin keşfinde duyguya dayanan 

görüşlere itiraz etmektedir. Deizm, hem dindeki uyarılara hem de akıl dışı mucizelere 

karşıdır. Aynı zamanda deistler, Tanrı’nın doğaüstü armağanına sahip olan ve 

tanrısal iletişimi kabul etmek için seçilen Yahudiler, Hristiyanlar veya Müslümanlar 

gibi ‘özel bir halk’ olduğunu da reddeder. Tanrı’nın evreni yarattıktan ve kanunlarını 

belirledikten sonra, ona hiçbir şekilde müdahale etmediğini ve özenli davranmadığını 

savunan deizm, Hristiyanlıktaki teslisi ve onun ana karakteri olan teslis doktrinini 

şiddetle eleştirir. Deizm, en çok dinin kurumsal boyutuna, Tanrısal görevle insanlara 

O’nun kurallarını öğretmekle ve yaymakla görevlendirildiğini iddia eden inananlara, 

Kiliseye, rahiplere, din adamlarına karşıdır.39 

Thomas Aquinas’a (öl. 1274) göre vahiy, insana akla aykırı olmayan bilgiler 

verebilecektir. Nitekim pek çok düşünür konuya ilişkin Thomas Aquinas’ın 

yaklaşımını desteklemiştir. İlk deistlerden Cherbury’li Herbert da aynı fikirdeydi. 

Ancak daha sonra Charles Blount (öl. 1693) ve Toland, açık bir şekilde İncil’de aklın 

üzerinde hiçbir şey olmadığını iddia etmiştir. Bu kabul, zirvedeyken deizmin 

karakteristik öğretisi hâline gelmiştir. Daha sonraki deistler, genellikle daha radikal 

bir tavır gösterseler de aynı şeyi farklı kelimelerle söylemişlerdir. Ancak deizme 

karşı çıkanların hepsi geleneksel formülü savunmuştur. Pratikte deistler dışında 

herkes doğaüstü vahyi bir gerçek olarak kabul etmiş ve onu İncil’le özdeşleştirmişler 

ve onu en yüksek otorite olarak benimsemişlerdir. Ancak Herbert, vahyi inkâr etmese 

de bunun yalnızca onu alan kişi için geçerli olacağını, diğerleri için bunun sadece 

gelenek olabileceğini öne sürmüştür. Pek çok deist yazar havarilerin samimiyetini 

                                                           
38 Roger L. Emerson, Latitudinarianism and the English Deists, Deism, Masonry and the 

Enlightenment, ed. J. A. Leo Lemay, University of Delaware Press, London 1987, 33. 
39 Cevizci, Ahmet, “Deizm”, Felsefe Ansiklopedisi, 1-6, ed. Ahmet Cevizci, Babil Yy., Ankara 

2006, 4/96. 



14 

bile sorgulamış, uzun zaman önce kayıtları güvenilmez kılan koşullar altında 

yazılmış şeylere inanmak için hiçbir neden olmadığını ve kutsal kitabın kafa 

karışıklığı ve çelişkilerle dolu olduğunu dile getirmiştir.40 Tindal ve Thomas Paine 

(öl. 1809) gibi düşünürler vahyin gerekli olmadığını ve gerçekten meydana geldiyse 

bile hiçbir yetkisinin bulunmadığını iddia ederek İncil’in hatalarla ve çelişkilerle 

dolu olduğunu savunmuşlardır.41 Genel olarak, deistler mucizelere karşı saldırgan ve 

düşmanca bir tutum sergilemiştir. Bazı İncil kayıtları sorgulanarak doğanın olağan 

süreçleri açısından reddedilmeye çalışılmıştır. Bu tür itirazlara karşı Hristiyan teolog 

Edward Stillingfleet’in, (öl. 1699) A Letter to the Deist isimli kitabı deizme verilen 

ilk resmi cevap olarak kabul edilmektedir.42 Deistik akımların Hristiyan teolojisine 

karşı saldırılarını yanıtlamak ve Hristiyan itikadını savunmak amacıyla kaleme aldığı 

eserinde Stillingfleet, inancını geleneksel bir yöntemle açıklama girişiminde 

bulunmuştur. Stillingfleet, enkarnasyon ve teslis doktrinlerine izahlar getirerek bu tür 

dinî gizemlerin saçma ve anlamsız oldukları suçlamasına karşı bu doktrinlerin makul 

olduğunu savunmuştur. Stillingfleet, irrasyonel inançtan kaçınan bir rota çizerken, 

her şeyi akla teslim etme, gizemli ve doğaüstü olan her şeyi terk etme gibi bir 

davranışı kabul etmemiştir. Bu teolog, Kutsal Kitap’ın duyu ve akla uygun olduğunu 

iddia ederek Hristiyan fideistlerin inancını reddetmiştir.43 Nitekim Stillingfleet gibi 

rasyonel teologlar ve dindar düşünürlerin temel gayesi Hristiyanlığın özünü ortaya 

çıkararak itikadî meseleleri izah etmek ve dinin tahrife uğrayan kısımlarını revize 

etmektir. Her ne kadar her birinin kullandığı yöntem farklı da olsa ortak bir amaçları 

bulunmaktadır. Öyle ki bu tür uğraşların neticesinde doğal din anlayışı meydana 

gelmiştir. 

Bu tartışmada geliştirilen karakteristik deist görüşler şu şekilde özetlenebilir: 

Rasyonel ve eleştirel olan bir çağda, çoğu muhafazakâr olan tüm ilerici düşünürlerin, 

dinî, akıl ve doğadan argümanlarla haklı çıkarmaları gerektiğini hissettikleri bir 

dönemde, deistler bu eğilimleri radikal bir şekilde geliştirmiş ve geleneksel 

doğaüstücülüğe karşı düşmanca bir tutum benimsemiştir. Mantığın ötesinde herhangi 

bir dinî gerçeğin olasılığını reddetmişlerdir. Dahası onlar harici vahye meydan 

                                                           
40 Carroll, Robert Todd, The Common-Sense Philosophy of Religion of Bishop Edward Stillingfleet 

1635-1699, Springer, Hollanda 1975, 78. 
41 Paine, Thomas, The Ages of Reason, ed. Moncure D. Conway, Dover Yy., America 2004, 45-48. 
42 Hefelbower, 220-221. 
43 Carroll, 80-81. 



15 

okuyarak vahyin kayıtlarını ve mucizeleri eleştirmişlerdir. İnsanın kendi gücüyle 

kavrayabileceği doğal dinin mükemmelliğini vurgulayan deistler onu, gizemler, 

belirsizlikler ve çelişkiler nedeniyle kusurlu kabul ettikleri tüm pozitif dinlerin 

üzerinde üstün tutmuşlardır.44 

Dönemin rasyonel teologları ve pek çok inançlı düşünürü, insanın kendi 

aklının ışığıyla Tanrı hakkında fikir edinebileceğine, Tanrı’ya ve insana karşı 

görevlerini bilebileceğine ancak kurtuluş yolunun doğaüstü bir şekilde açıklanması 

gerektiğine inanmaktaydı. Stillingfleet, Cambridge Platonistleri, doğa filozofu 

Robert Boyle (öl. 1691), John Locke (öl. 1704) gibi pek çok rasyonalist, doğal dinin 

önemli olduğunu aynı zamanda onun yetersiz ve vahiy tarafından desteklenmesi 

gerektiğini ve fiilen tamamlandığını da kesin bir dille ifade etmişlerdir. Öyle ki bu 

girişimin temel mottosu ‘İncil’in sunduğu dinin, akıl ve doğanın gerçek orijinal dini 

olduğuna dair itikattır’ denilebilir.45 

1.1.2. Deizmin Gelişimi 

Deizm öncelikle Hristiyan ülkelerde ortaya çıkan bir inanç sistemidir ve 

İngiltere, Fransa ve Almanya deizm alanında öncülük yapan ülkelerdir. Avrupa’nın 

pek çok bölgesinde aydın düşünürlerin ortak hareketiyle yayılan deizm 17. ve 18. 

yüzyıllarda hızlı bir gelişim göstermiştir. Konunun anlaşılması açısından birtakım 

öncü deistten ve deizme zemin hazırlayan belli isimlerden söz edilecektir. Bu 

bağlamda İngiliz, Fransız ve Alman birkaç kilit düşünür ele alınacaktır. Dönemin 

amacına katkıda bulunan birçok kişiye kısa bir genel bakış ile kıtasal deizmin 

temelini atan kişiler, eserleri ve görüşleri irdelenecektir. 

Aydınlanma eğitimi alıp Berlin’in liberalleri arasında yaşayan Alman 

düşünürü Friedrich Ernst Daniel Schleiermacher (öl. 1834) “Gerçek dinin bilimle 

kavgası yoktur. Örneğin mucize, dinî olarak yorumlanan sıradan bir olayın sadece 

dinî adıdır. Vahiy, evrenin her anlık farkındalığıdır. İlham, kişinin kendi dinî 

deneyimini aktarma özgürlüğünün adıdır. Tüm dinî duygular, evrenin doğrudan bir 

tezahürünü yansıttıkları sürece doğaüstüdür. Kutsal bir kitap sadece bir din 

                                                           
44 Hefelbower, 223. 
45  Leeuwen, H. G. Van, The Problem of Certainty in English Thought 1630-1690, Springer, 

Hollanda 1970, 92. 



16 

mozolesidir, artık iş başında olmayan büyük bir ruhun anıtıdır.”46 sözleriyle dinin 

modern ve gelişmiş toplumlarda etkisinin kalmadığını, insanların kendi fikirleriyle 

kendi inançlarına sahip olabileceklerini anlatmak istemektedir. Deizmin 16. yüzyılın 

ikinci yarısında zaten var olduğu ve 18. yüzyılın ortalarına kadar varlığını 

sürdürdüğü genel olarak kabul edilse de deizm tarihi boşluklarla doludur. Deizmin 

ortaya çıkışı hem Sofistler’in etkisiyle hem de 18. yüzyıl Aydınlanma döneminde 

metafizik bir felsefe sürecinden hemen sonraya tekabül etmektedir. Her iki anlayış da 

kendi zamanlarının siyasî ve sosyal meselelerini ele alarak geleneklere ve hurafelere 

karşı savaş açmışlardır. Bu akımlar, toplum, ahlâk ve siyasetle ilgili tüm kurumların 

insanlar tarafından oluşturulduğunu savunmuşlardır.47 Ancak deizmin köklerinin ilk 

kez göründüğü 16. yüzyılın deistleri ile 17. yüzyılın sonları ve 18. yüzyılın 

başlarındaki İngiliz entelektüelleri arasında önemli farklar vardır. İlk deistik 

hareketin oluşma nedeni teslis, ilahi takdir ve Tanrı’nın dünyaya doğrudan 

müdahalesi yoluyla tezahürü inançlarını reddetmektir. Bu ‘teslis karşıtı deistlerin’ 

daha sonra ortaya çıkacak olan rasyonalist, natüralist veya özgür düşünce hareketi ile 

doğrudan bir bağlantısı olmadığı sonucuna varılabilir.48 

Avrupa’nın Aydınlanma süreci ile inanç hakkında sistematik bir düşünme, 

araştırma ve incelemeye başladığı bilinmektedir. Bu süreçte Tanrı’nın varlığına 

inanmayan, insanların yanlış tercihleri nedeniyle cezalandırılmasını anlamsız bulan, 

bilimsel çalışmaların yaratıcı inancına gerek duyulmayacak şekilde evrenin varlığına 

dair açıklamalar getirdiğine inanan, rasyonel akıl ile dinlerin toplumda düzen 

sağlamasına gerek kalmadığını savunan kişilerin ateizme eğilimi oluşmuştur. Bu 

süreçte ilgi odağı ateizm olsa da deizm de gün yüzüne çıkmaya başlamış ve deistik 

iddialar tartışma sahasına dâhil olmuştur.49 Bu dönemde Tanrı’nın dünyaya 

müdahale etmediği doktrininin deizm olduğunu kabul edenlerin yanı sıra deizmin 

                                                           
46 Schleiermacher, 87; Otto, 171. 
47 Feil, “Deism”, 1/361; Birtsch, Arthur, Hirsh, Günter, “The Berlin Wednesday Society.” In What 

Is Enlightenment? Eighteenth-Century Answers and Twentieth-Century Questions, ed. James 

Schmidt, University of California Press, 1996, 345. 
48 Berg, A Forgotten Christian Deist: Thomas Morgan, 136-138; Harrison, Peter, What is Name 

“Physico-Theology” in Seventeenth-Century England, Physico-Theology, ed. Ann Blair-Kaspar 

Von Greyerz, Johns Hopkins University Press, Baltimore 2020, 36; Feil, “Deism”, 1/362. 
49 Hudson, The Enlightenment World: Political and Intellectual History of the Long Eighteenth 

Century, 29. 



17 

‘Tanrı’nın varlığına yalnızca akılla ulaşılabileceğine dair doktrin’50 olduğunu iddia 

edenler de olmuştur.51 Ancak deizm, insanların özel bir vahye bağlı kalmadan 

kurtarılabileceği inancının kabulüdür.52 

Dinlerin baskıcı tavrı ve akla yatkın olmayan inanç içerikleri deizmin ortaya 

çıkışındaki temel etkendir. Nitekim deistlerin batıl inançları ve rahipliği, 

hoşgörüsüzlüğü ve zulmü ortadan kaldırmayı ve vahiyden bağımsız olarak ahlâkı 

yüceltmeyi hedefledikleri söylenebilir.53 Bunun yanı sıra eleştirel deizm, saygılı 

şüpheden şiddetli kınamaya kadar, Hristiyanlığa karşı muhalefetin birçok farklı 

biçimini ve derecesini kapsamaktadır. Bu açıdan deizm Tanrı inancına dayanan ve bu 

temelde Hristiyan inancını zımnen veya açıkça reddeden bir inanç şeklidir.54 Nitekim 

deizm, dinsel bilgiye herhangi bir aracı olmaksızın doğrudan akıl yoluyla ulaşılacağı 

inancını esas almaktadır. Deizmde tek tanrı inancı mevcuttur ve bu tanrı dünya 

işlerine dolayısıyla insanoğluna müdahale etmediği için insanın tanrıya karşı 

herhangi bir vazifesi söz konusu olmamaktadır. Nitekim bu tanrı insanı hiçbir 

yükümlülükle sorumlu tutmadığı için insanların kendisine inanıp inanmadığını dahi 

sorgulamamaktadır. Durum bu şekilde olunca tanrının insanoğlu ile iletişim kurması 

anlamsız olmaktadır.55 

Batı dünyasında ortaya çıkan Aydınlanma hareketi, Fransa’da olduğu gibi 

Avrupa’nın her yerinde din ve Kilise karşıtı bir eylem olarak gelişmemiştir. Ancak 

Fransa’daki kilisenin otoriter yapısı nedeniyle din, daha doğru bir ifadeyle Katolik 

inancı, gelişen dünyanın gerekliliklerini karşılayamadığı için sorgulanmaya 

başlamıştır. 18. yüzyıl toplumunda Katolikliğin ve papalığın olumsuz tavırları ve 

kabulü zor kararları, Fransız aydınlarını Kilise’ye ve dine karşı sert bir tutuma 

yöneltmiştir. Batı tarihinde din-Aydınlanma ilişkisini anlamak için Orta Çağ’dan 

itibaren süreci iyi okumak gerekmektedir. Batı tarihinde Orta Çağ deneyiminde din 

                                                           
50 Hudson, The Enlightenment World: Political and Intellectual History of the Long Eighteenth 

Century, 29. 
51 Stephen, Leslie, History of English Thought in the Eighteenth Century, I-II, Cambridge 

University Press, Cambridge 2012, I, 91; Cragg, Gerald R., The Church and the Age of Reason 

1648-1789, Hodder and Stoughton, London 1969, 136-137. 
52 Hudson, The Enlightenment World: Political and Intellectual History of the Long Eighteenth 

Century, 30. 
53 Sullivan, Robert E., John Toland and the Deist Controversy, Harvard University Press, London 

1982, 110. 
54 Betts, 4. 
55  Hefelbower, 223 vd. 



18 

(Kilise), farklı toplumsallıklara açık bir alan bırakmadan tüm hayatı çevrelemiş ve 

kuşatmıştır. İlginç bir örnek vermek gerekirse, Orta Çağ’ın başlarında 1179 yılında 

tüm heretikler (sapkınlar) 3. Lateran Konsili tarafından lanetlenmiş56 ve onları 

öldüren, ele geçiren ve mülklerine el koyanlara manevi bedeller vaat edilmiştir. 

Örnekleri artırılabilecek bu sürecin örgütlü dine yani Katolikliğe karşı bir tepkiye yol 

açması kaçınılmaz olmuştur.57  

Protestanlığın ortaya çıkmasıyla birlikte yıllara yayılan dinsel çatışma, bir 

anlamda karar vermeyi zorunlu kılmıştır. Ayrıca, Katoliklik ve diktatörlük arasındaki 

bağlantı kurulduğundan, dinin veya doğrudan Kilise’nin gözden geçirilmesi 

kaçınılmaz hâle gelmiştir. Yine de, Kilise’nin bu incelenmesinin tamamen bir din 

incelenmesi olduğunu söylemek tarihsel olarak doğru değildir.58 Örneğin, 

Almanya’daki Aydınlanma hareketi, Kilise içindeki bir reform hareketidir. Alman 

rasyonalist düşünür Christian Wolff, (öl. 1754) Hristiyanların mantıksız verileri 

kabul etmemesini tavsiye ederek temelde Hristiyanlığın rasyonel olduğunu 

savunmuştur.59 Benzer bir girişim de İngiliz rasyonalist düşünür Toland’ın 

eserlerinde görülmektedir. Her ne kadar aklı vahye öncelemesinden dolayı onu deist 

olarak kabul edenler olsa da, onun yalnızca gizemi ve irrasyonelliği Hristiyanlıktan 

kaldırmaya çalışan bir dindar olduğunu bu yüzden deist düşünürler arasına dâhil 

edilemeyeceğini söyleyenler de olmuştur. Toland da Hristiyanlığın temel ilkelerinin 

yeniden düzenlenmesi gerektiğine ve sonradan dine eklenen bidatlerden 

temizlenmesi gerektiğine inanmaktadır. Nitekim Toland, Christianity not Mysterious 

adlı kitabında -ki bu eser deist bir çalışma olarak algılanmıştır- amacının gerçek 

Hristiyanlığın, Kilise’nin havarisel modelinin sınırları içinde nasıl bulunabileceğini 

göstermek olduğunu açıklamaktadır. Toland, açıkça Havarilerin ve onların hiyerarşik 

olmayan basit kiliselerinin biyolojik ölümünden kısa bir süre sonra, ruhban sınıfının 

hem din hem insanların zihinleri üzerinde bir tekel elde etmek için dini 

mistikleştirdiğini ifade etmektedir.60 Hristiyanlığın kendi içinde mezhepsel 

                                                           
56 Eno, Robert B., Teaching Authority in the Early Church, Michael Glazier Inc., ABD 1984, 55-

56. 
57 Lehner, Ulrich L., Introduction: The Many Faces of the Catholic Enlightenment, A Companion 

to the Catholic Enlightenment in Europe içinde, Cilt: 20, ed. Ulrich L. Lehner-Michael Printy, 

Brill Pub., Boston 2010, 35. 
58 Lehner, 35-36. 
59 Lehner, 1. 
60 Sullivan, 6. 



19 

bölünmeler yaşaması ve her mezhebin kendileri dışındakilerini tekfir etmesinden 

dolayı kaotik bir ortamın meydana gelmesi kaçınılmaz olmuştur. Bu karmaşanın 

sonucu olarak her mezhebin kendi müntesipleri üzerindeki baskıların şiddetli olması 

aydınları dini yani Kilise’yi sorgulamaya götürmüştür. Kilise’nin baskısından tam 

anlamıyla kurtulmak isteyen düşünürler dini reddetme yolunu tercih ederken, yaratıcı 

inancına sahip düşünürler de hakiki Hristiyanlığı savunma girişiminde bulunmuştur. 

Bu iki tercih dışında kalanlar ise yaratıcının varlığını reddetmeden dinlerin 

gerçekliğini sorgulamaya başlamıştır. Dolayısıyla deizm inancının ilk ilkeleri 

şekillenmeye başlamıştır. Ancak deizm inancı sistemli duruma gelmeden önce çeşitli 

fikir akımları teşekkül etmiş ve bunların bir sonucu olarak sistemli bir deistik inancı 

şekillenmiştir. 

Deizm herhangi bir dinin hakikat üzerinde tekele sahip olduğu fikrini 

reddetmektedir. Bununla birlikte deistik hareket veya doğal din anlayışı Tanrı’ya 

ibadet eden makul akıllar arasında derin bir düşünce ortaklığı duygusu, özgün, doğal 

ve makul bir dinin varlığına ve yeterliliğine olan inanç ve dogmatik geleneklerden 

tekâmül eden bir kurtuluş düşüncesiyle meydana gelmiştir. Rasyonel ve eleştirel bir 

çağda, çoğu muhafazakâr olan tüm aydın düşünürlerin, dini, akıl ve doğadan 

argümanlarla haklı çıkarmaları gerektiğini hissettikleri bir dönemde, deistler bu 

eğilimleri sistemli bir şekilde geliştirerek geleneksel doğaüstücülüğe karşı düşmanca 

bir tutum sergilemiştir. Mantığın ötesinde herhangi bir dinî gerçeğin olasılığını 

reddeden deistler, harici vahye meydan okumuşlardır. Ayrıca onlar vahiy kayıtlarını 

ve mucizeyi reddederek insanın kendi akli çıkarımlarıyla doğal dini bulacağını 

vurgulamıştır. Bu doğal din ise gizemler, belirsizlikler, çelişkiler, karışıklıklar 

barındıran tüm pozitif dinlerin üzerinde üstün bir dindir.61 

Reformdan 18. yüzyıla kadar Avrupa’da siyasî-dinî sarsıntılar meydana 

gelmiştir. Bu yüzyılın başlarında, çok sayıda bireyin kendilerini Hristiyan inancından 

ayırma ve onun yerine Tanrı inancının en azından Kilise veya İncil’den bağımsız 

duran bir dinî tutumu benimseme sürecinde olduğu söylenebilir. Çünkü ortaya çıkan 

dinî bölünmeler neticesinde, Protestan İngiltere ve Katolik Fransa’da olduğu gibi dinî 

azınlıklar zulme maruz bırakılmıştır. Pek çok Hristiyan, karşıt kiliseler arasındaki ve 

içindeki sürekli çatışmalardan olumsuz şekilde etkilenmiş ve savaşların, zulmün, 
                                                           
61 Hefelbower, 223. 



20 

cezalandırmaların gerçekten dinin bir özelliği olup olmadığını sorgulamaya 

başlamıştır. Hristiyanlık bu dönemde kesinlikle değişime uğramış olsa da, ona 

meydan okuyacak hiçbir Hristiyanlık karşıtı inanç veya ateist taban gözle görülür 

şekilde ortaya çıkmamıştır. Ancak bu dönemde Aydınlanma hareketinin ilk sesleri 

duyulmaya başlamıştır. Aydınlanma hareketi 18. yüzyıla kadar devam etmiş ve 

Fransız Aydınlanmasının belli başlı düşünürlerini etkilemiştir. Ancak bu süre 

zarfında belirli yazarların deizme eğilimli Hristiyanlar mı yoksa Hristiyanlığa 

sempati duyan deistler mi olduğuna dair ciddi şüpheler oluşmuştur ve 18. yüzyılın 

başlarında deizm, Hristiyanlık ve rasyonalizmin bir bileşimi olarak varlığını 

sürdürmüştür.62 Esasen birinin Tanrı’ya inandığını, ancak Hristiyanlığı kabul 

etmediğini söylemesi makul bir açıklama değildir. Ancak bu konu üçüncü bölümde 

ayrıntılı olarak işleneceği için burada kısaca deizmin ortaya çıktığı dönem olan 17 ve 

18. yüzyıllarda Hristiyan toplumda ortaya çıkan inanç karmaşası hakkında bilgi 

vermenin yeterli olacağı düşünülmüştür. 

1.2. Deizmin Yükselişi 

Voltaire’in sözlüğü ve mektupları deizmin yayılmasında önemli rol oynayan 

eserlerdendir. Ayrıca Denis Diderot (öl. 1784) tarafından düzenlenen ünlü Fransız 

Ansiklopedisi de deizmin gelişimine katkı sağlayan bir başka eser olarak 

görülmektedir. Bu düşünürler yeni bilimin üstünlüğünü açıklayarak batıl inançları 

kınamışlar ve deizmin ilkelerini izah etmişlerdir. Diderot’un Hristiyanlık hakkındaki 

makalesinde, İsa’nın dinine büyük saygı duyduğunu ifade etmesine rağmen 

okuyucuyu Hristiyanlığın sosyal başarısızlıklarına karşı derin bir küçümsemeye 

teşvik etmeyi de amaçlamadığı anlaşılmaktadır. Ancak o, Hristiyanlığa yönelik sert 

eleştirilerine rağmen amacının dini yok etmekten ziyade hakiki dini ortaya çıkarmak 

olduğunu da vurgulamıştır.63 

Deist görüşler İngiltere’de 16. yüzyılda özellikle Stoacı ve Aristotelesçi 

etkilere işaret eden Rönesans düşünürü Cherbury’li Herbert’in eserlerinde ortaya 

çıkmıştır. Sonraki süreçte Herbert’in doğal din anlayışı, Hobbes’un (öl. 1679) 

materyalizmi ile hermenötiği ve Spinoza’nın (öl. 1677) İncil eleştirisine dayanan 

                                                           
62 Barnett, 46; Betts, 4. 
63 Morley, John, Diderot and the Encyclopedists, (by), (yy) 2015, 54; Shelley, 394. 



21 

Charles Blount’ın görüşleri deizmin Avrupa’da tartışma sahasında yerini almasını 

sağlamıştır. Ancak sistemli deizm tartışmaları, özellikle Toland’ın Christian Not 

Mysterious adlı kitabının 1696’da yayımlanması ile 1730’lar ve 1740’larda sonraki 

deistlerin eserleri üzerine yapılan tartışmalar arasındaki dönemde daha ciddi bir 

seviyeye ulaşmıştır. John Toland ve Anthony Collins, Spinoza’nın metafiziğinden 

bile daha radikal olmasına rağmen, Spinoza’nın felsefesine borçlu olan monist ve 

determinist fikirleri savunmuşlardır. Dahası, Matthew Tindal ve dönemin diğer 

deistleri, aşkın, bilge, yardımsever bir yaratıcıya ve yasa koyucuya, doğa düzeninin 

ve doğal akıl tarafından anlaşılabilen bir ahlâkî yasanın yaratıcısına inanıyorlardı.64 

Bu farklılıklara rağmen, 17 ve 18. yüzyıllar arasında tüm bu düşünürlerin, doğal 

aklın gücünün ve sosyo-kültürel, politik, salt insan dinamiklerinin bir ürünü olarak 

kurumsal din görüşünü paylaştıkları anlaşılmaktadır. 

Deizmin doruk noktasına ulaşmasına katkı sağlayan görüşlere işaret eden 

Locke, önermeleri akla göre, akıl üstü ve akla aykırı olmak üzere üç kategoride 

sınıflandırırken, Toland, İncil’de akla aykırı ve aklın üstünde hiçbir şeyin olmadığını 

söyleyerek, dinin amaçlarının, insanın doğası ve Tanrı’nın iyiliği ve bilgeliği ile 

çelişeceğini vurgulamıştır. Buna göre o, vahiyden, içeriği doğal veya ortak kavramlar 

(Tanrı’ın dünyaya tecelli eden sıfatları) ile uyumlu olması gereken yalnızca bir bilgi 

aracı olarak söz etmiştir.65 Locke doğrudan olmasa da görüşleri ve epistemolojisi ile 

deizmin savunucuları tarafından takip edilen düşünürler arasında yer almaktadır. 

Onun doğal din hakkındaki fikirleri deistler için temel kaynak olarak 

değerlendirilmiştir. 

1.2.1. Deizmin Çeşitleri  

Deizm, ilk ortaya çıktığı dönemlerde bir ekol olarak şekillenmekten ziyade 

kişilerin savunduğu benzer görüşler etrafında gelişen bir akımdır. Tarihi süreç 

içerisinde yazılan kitaplar ile sistemleşmesi neticesinde pek çok farklı deistik 

yaklaşımların varlığı belirginleşmiştir. Bazı deistlere göre temelde tüm insanlar aynı 

dine mensupturlar. Bu din ise doğanın belirlediği yasalardır ve insanlar ahlâkî 

                                                           
64 Lucci, Diego, “The Law of Nature, Mosaic Judaism, and Primitive Christianity in John Locke 

and the English Deists”, Entangled Religions, Sayı: 8, 2019, 7. 
65 Biddle, John C., “Locke’s Critique of Innate Principles and Toland’s Deism”, Journal of the 

History of Ideas, Cilt: 37, Sayı: 3, 1976, 419 vd. 



22 

kurallara uymakla dinî görevlerini yerine getirmiş olacaktır. Bu açıdan tek tanrılı 

yaklaşım, akıl sahibi tüm insanların her zaman ve her yerde aynı dinî inanışa sahip 

olacağını savunmuştur. Buna göre deizmin temel iddiaları ise şu şekildedir; sadece 

bir Tanrı vardır. Tanrı, tüm ahlâkî ve entelektüel değerlere sahiptir. Her şeye gücü 

yeten Tanrı’nın kudreti, dünyanın yaratılmasında ve O’nun eseri olan ahlâkî ve 

fiziksel doğa yasalarıyla düzenlenmesindedir. Dünyadaki düzen sırası, Tanrı’nın 

genel lütfunu gösterir. Ancak bu lütuf ile O’nun dünyaya müdahale ettiği 

anlaşılmamalıdır. Çünkü dünyaya müdahale etmesi O’nun doğal düzenini bozar. 

İnsanların akılcı bir doğası vardır ki, kendi doğalarıyla uyumlu olduğunu 

varsaydıklarında ve seçimler yaptıklarında, gerçeği ve görevlerini 

anlayabileceklerdir. Tanrı’ya ulaşmanın en saf şekli ve tek dinî yükümlülük, ahlâkî 

bir yaşam sürmektir. Tanrı, ölümlü varlıklara ölümsüz bir ruh bahşetmiştir. Bu 

ölümsüz ruh sayesinde ve adalet ilkelerine uygun olarak insanlar dünyadaki 

davranışlarının karşılığını kabul ederler. Ahlâkî bir yaşam sürdüren ve doğayla uyum 

içinde yaşayan insanlar kurtulur, diğerleri ise cezalandırılır. Bu ilkelere uymayan tüm 

dinî inançlar ve uygulamalar hatalı olarak değerlendirilmeli ve terk edilmelidir.66 

Deizm tek bir yaklaşımla sınırlandırılamaz. Tarihi süreç içerisinde çeşitli 

deistik yaklaşımlar ortaya çıkmıştır. Bütün bunlara deizm denilmiş olsa da pek çok 

deizm tanımları mevcuttur. Öyle ki deizme dair tanımlara bakılınca farklı deistik 

grupların var olduğu anlaşılmaktadır.67 Bazı deistler evrenin bir mekanik yapı 

olduğunu, onu oluşturan akıllı varlığın ise bu yapıyı tıpkı bir saat gibi çalışacak 

şekilde inşa ettiğini kabul etmektedir. Onlara göre Tanrı mutlak özgürlüğe, ezelî ve 

ebedî yaşama sahip olan bir varlıktır. Ancak bu varlık dünya ve içinde olup bitenlerle 

ilgilenmemektedir.68  

Deizmde belirgin bir Tanrı tasavvurunun olduğunu söylemek zordur. Çünkü 

deistlerin Tanrı tasavvuru doğa yasaları incelenerek şekillenmektedir. Onlar, 

Tanrı’nın özelliklerinin doğayı gözlemleyerek anlaşılabileceğine inanmışlardır. Bu 

sebeple Tanrı’nın evrenle irtibatını yalnızca maddeyi yaratıp ona hareket vermesi ile 

                                                           
66 Cevizci, “Deizm”, Felsefe Ansiklopedisi, 4/96-97. 
67 Düzgün, Şaban Ali, “Deizm: Öncü İsimler ve Temel Doktrin”, Din Karşıtı Çağdaş Akımlar ve 

Deizm Sempozyum Kitabı içerisinde, Ensar Neşriyat, Van 2017, 3. 
68 Clarke, Samuel, A Demonstration of the Being and Attributes of God, Cambridge University 

Press, London 2015, 153. 



23 

sınırlandıran deist görüş Aristoteles’in ilk muharrik anlayışıyla benzerlik 

göstermektedir.69 Dahası deizmin temelleri Aristoteles’in evrene müdahale etmeyen 

ve evrenin dışında olan Tanrı anlayışı ile benzer görülmektedir. Bu sebeple deizmin 

Aristoteles ile başladığı söylenir. Ancak Aristoteles’in Tanrı anlayışı deistlerin Tanrı 

anlayışından farklıdır. Bu farkı görmek için Aristoteles’in varlık anlayışını açık 

şekilde izah etmek gerekmektedir. Aristoteles evrenin varlığa çıkmasını maddi 

neden, formel neden, hareket ettirici neden ve ereksel neden olmak üzere dört temel 

nedene bağlamıştır.70 Onun düşüncesinde madde ve form ezelî ve ebedîdir.71 Her 

ikisi de kendini açığa çıkarma isteğine sahip olduğu halde harekete sahip değildir bu 

sebeple burada devreye Tanrı girmektedir. Tanrı ise harekete ihtiyaç duymayan 

mükemmel varlık olarak hareket ettirici konumundadır. O, bir amaç doğrultusunda 

madde ile form arasındaki ilk hareketi meydana getirmek suretiyle evreni oluşturan 

ilk muharriktir.72 Aristoteles’in Tanrı anlayışı evreni oluşturma açısından hareketi 

gerçekleştiren ancak evren hakkında herhangi bir bilgiye sahip olmayan bir Tanrı 

iken deistlerin Tanrı anlayışı kendi varlığını sürdürebilecek yeterlilikteki mekanik bir 

evreni yaratan Tanrı anlayışıdır. 

Felsefe tarihçileri âleme müdahale etmeyen Tanrı anlayışına sahip deizmi 

Aristoteles’in ilk muharrik görüşüne dayandırmaktadır.73 Aristoteles’in Tanrı 

tasavvuruna bakıldığında onun deist olduğu sonucuna varılabilir. Ancak onun 

Tanrı’sı doğaya müdahale etmediği gibi insanın kaderini de belirlemez ve insanın 

sorumlulukları tamamen kendisine aittir.74 O, Tanrı’yı evrenin ereksel nedeni ve 

gayesi olarak görmektedir. Ayrıca Aristoteles’in düşüncesinde yaratma kavramı 

yoktur. Tanrı var olan maddeye ilk hareketi vererek onun oluşmasını sağlamıştır.75 

Dolayısıyla evreni yaratmayan Tanrı’nın yönetme sorumluluğu da olmamalıdır. Daha 

açık bir ifade ile Aristoteles’e göre ilk muharrik evreni yaratmayıp, ezelî ve ebedî 

maddeyi harekete geçirmiştir ve evrendeki varlıklar da kendiliğinden ortaya 

                                                           
69 Aydın, Mehmet, Din Felsefesi, Selçuk Yy., Ankara 1992, 140. 
70 Aristoteles, Metafizik I, çev. Ahmet Arslan, Divan Kitabevi, Ankara 2019, 983a 25-30. 
71 Aristoteles, Metafizik II, 1071b. 
72 Aristoteles, Fizik, çev. Saffet Babür, Yapı Kredi Yy., İstanbul 2005, 258b; Aristoteles, Metafizik II, 

1072a 20-30. 
73 Aydın, Mehmet, Din Felsefesi, 173-174. 
74 Aristoteles, Fizik, 199b 25-35; Copleston, Frederick, Aristoteles, çev. Aziz Yardımlı, İdea Yy., 

İstanbul 1990, 64. 
75 Copleston, Aristoteles, 54. 



24 

çıkmıştır. Aristoteles’e göre Tanrı, ilk hareket ettiricidir ve onun düşüncesinde 

Tanrı’nın sıfatları yoktur. Bunun yanı sıra onun düşüncesine göre evrendeki oluşum 

tesadüfî olmayıp bir gayeye uygun meydana gelmiştir.76 

Aristoteles’in Tanrı anlayışı ile deistlerin Tanrı anlayışı arasında benzerliğin 

yanı sıra önemli bir farklılık vardır. Deistlerin Tanrı anlayışında Tanrı yarattığı 

dünyaya yasalar koyarak onun kendi başına işlemesini sağlamış ve müdahaleye 

gerek kalmayacak bir tasarım oluşturmuştur. Deistlere göre bu mekanik evren, 

Tanrı’nın yüceliğinin bir kanıtıdır. Aristoteles’in Tanrısı ise ilk muharrik olarak 

sadece âlemin varlık sahasına çıkmasına etki etmiştir. Ayrıca bu Tanrı dünyaya 

ereksel nedenler koyarak gayeliliği ön planda tutmuştur. Aristoteles’in Tanrı 

tasavvuru deistlere temel teşkil etmekle birlikte onun Tanrı anlayışında yaratma sıfatı 

yoktur. Ancak deistler Tanrı’nın dünyayı yarattığını kabul etmektedir. Deistlere göre 

Tanrı dünyayı mekanik bir tasarımla yaratmış ve işleyişini doğa kanunlarına 

bırakmıştır. Ayrıca deistlere göre Tanrı’nın adalet ve iyilik gibi sıfatları 

bulunmaktadır. Ancak Aristoteles’in Tanrı tasavvuru daha ziyade putperest 

anlayıştaki Tanrı algısıyla benzerlik göstermektedir. Onun Tanrı’sı âtıl ve sıfatlardan 

hâlîdir. 

Deistlerin bir kısmı ölümsüzlüğe veya kurtuluşa inanmazken diğer bir kısmı 

tüm doğal dinleri reddetmiştir.77 Deistik inanç yapısında bilindiği üzere ahiret hayatı 

ile ilgili konuşmalar görülmemektedir. Deistler dünya hayatı ve dinler üzerinde 

konuşmakla öylesine meşgul olmuşlardır ki öteki hayata dair pek fazla yorum 

yapmamışlardır. Bazı Yunan filozofları dinden bağımsız felsefî argümanlara 

başvurarak bir yaratıcı varlığını tesis etmenin mümkün olduğunu iddia etmişlerdir. 

Bunun yanı sıra Romalı Stoacılardan Seneca’ya (öl. m.s. 65) ve Çiçero’ya (öl. m.ö. 

43) göre Tanrı inancı veya dinler doğanın ontolojik düzeni içerisinde konumlanan 

teistik bir inanç şekli olarak görülebilir. Bu bağlamda Çiçero’nun, kutsal yaratıcının 

kastedildiği Deus’u78 mükemmel, zeki, kendi kendine yeten, kurbanlara ihtiyaç 

                                                           
76 Aydın, Mehmet, Din Felsefesi, 173-174. 
77 Hudson, The Enlightenment World: Political and Intellectual History of the Long Eighteenth 

Century, 30. 
78 Batı felsefesinde, deus otiosus kavramı, evrenin müdahaleci olmayan bir yaratıcısı olduğu bakış 

açısıyla 17-18. yüzyıl Batı rasyonalist din-felsefî hareketinde deizme atfedilmiştir. (Committee, 

“Deus Otiosus”, Britannica Encyclopedia of World Religions, ed. Jacob E. Safra-Jorge Aguilar-

Cauz, Encyclopedia Britannica inc., Chicago 2006, 288). 



25 

duymayan bir varlık olarak tanımladığı görülmektedir.79 Bir kısım deistler tarafından 

geliştirilen Tanrı tanımının az önce adı geçen filozofların Tanrı inancıyla benzerlik 

gösterdiği fark edilmektedir. Böylece, söz konusu filozofların en azından tanım 

konusunda referans alındığı anlaşılmaktadır. 

İlk deistler, mutlak, her şeyi yaratan ve evreni değişmez bir kanunla yöneten, 

her şeyi kapsayan, üstün, kudret sahibi ve mükemmel bir varlık inancına sahiptirler. 

Onlara göre kâinatı, hiçbir madde olmaksızın yaratan Tanrı sonsuzdur ve insanın 

kapasitesi sınırlı olduğu için O’nun sonsuzluğunu algılayamaz. Bu Tanrı anlayışına 

sahip deizimde; Tanrı iyidir, çünkü tüm iyiliğin kaynağı O’nun kusursuz erdemidir, 

sadece Tanrı’nın mutlak adaleti evrende hüküm sürmektedir, O, ölümlüler için ibadet 

edilecek bir varlıktır. Yine bu anlayışa göre insan, Tanrı’yı gözetmek ve ibadet 

etmekle yükümlüdür, Tanrı’ya kulluk vazifemiz, O’na şükretmek ve dua etmektir, 

Tanrı’yı müşahede edebilmek için pratik hayatın aklın ulaştığı ahlâkî değerlere göre 

şekillenmesi gerekir. Tanrı’nın insanı ve diğer canlıları yaratmasının en olası nedeni 

insanın mutluluğudur. Bu deistlere göre mutluluk, Tanrı’nın gerekli bir özelliğidir ve 

Tanrı mutlu olduğu için akıllı ve zeki varlıklar da mutludur, mutluluktan sonra en 

önemli arzu ise ahlâkî mükemmellikte Tanrı’yı taklit etmeye çalışmaktır. Kendi 

başına çok mutlu, çok iyi ve bilge olan Tanrı, kendisi için hiçbir şey yapmaz ancak 

insanın iyiliği ve mutluluğu için yapar.80 Yukarıda ilkelerinden bahsedilen deizmin 

esasen kristolojinin ilkeleriyle benzerlik göstermesi bu deistlerin Hristiyan inancını 

referans aldığına da işaret etmektedir. 

17 ve 18. yüzyıl başlarındaki bazı Avrupa deizm formları, muhtemelen klasik 

kaynaklarda bulunan teistik natüralizmin çeşitli şekillerinin yeniden canlandırılması 

olarak değerlendirilebilir. Tıpkı Antik çağda olduğu gibi bu ‘natürel teizm’ 

‘antropomorfik din’ şekilleri ile çatışmıştır. Antik Yunan’dan Rönesans dönemine 

kadar Deus anlayışını antropomorfik din biçimleriyle birleştirme çabaları 

başarısızlıkla sonuçlanmıştır. Çünkü Deus, dünyaya müdahale edemeyecek kadar 

aşkın, kötülüğün varlığını bilemeyecek kadar mükemmel, insanların kendilerinde 

neyin gerekli olduğunu keşfedemediği bir evren yaratamayacak kadar rasyoneldir. 

                                                           
79 Hudson, The Enlightenment World: Political and Intellectual History of the Long Eighteenth 

Century, 31. 
80 Wigelsworth, Jeffrey R. vd., Atheism and Deism Revalued, ed. Wayne Hudson vd., Ashgate Pub., 

England 2014, 145-172. 



26 

Pagan filozofların Deus’u, Eski veya Yeni Ahit’in tanrısı değildi. Deus, gerçekliğin 

eşdeğer özelliklerini azami ölçüde örnekleyen ve duygu veya iradeye sahip olmayan 

ayrıca insan hakkında hiçbir şey bilmeyen yüce bir varlıktır.81 Özetle ifade etmek 

gerekirse deistler için geleneksel inancı felsefî kavramlar ile birleştirmek kolay 

olmamıştır. 

Clarke’a (öl. 1729) göre deistler, dört grupta sınıflandırılabilir. Birinci 

gruptakiler Tanrı’nın, mutlak, özgür, akıllı bir varlık olduğuna ve bu üstün varlığın 

dünyayı yarattığına inanırlar. Benzer deistler kendileri kabul etmeseler de Epikürcü 

ateist olarak görülmüşlerdir.82 Çünkü bu gruptakiler, dünyanın yönetimini ve 

dünyada olup bitenleri Tanrı’nın izlemediği ve dünyayı takip etmediği görüşüne 

sahip olan Epikür ile benzer görüşlere sahiptir.83 İkinci grup deistler hem Tanrı’nın 

gerçekliğine hem de Tanrı’nın kâinat üzerindeki hâkimiyetine inanırlar. Yani 

evrende her şey Tanrı tarafından yönetilmekte ve Tanrı’nın hikmetinin şartları olarak 

kabul edilmektedir. Ancak, bu deistler ölümlülerin ahlâkî davranışları hakkında 

Tanrı’nın iyi ve kötü herhangi bir tavsiyesinin veya emrinin olduğunu kabul 

etmezler. Bu gruptakilere göre, ahlâkî iyi ve kötü, ancak insanlar tarafından 

oluşturulan yasalarla şekillenir. Üçüncü gruptaki deistler Tanrı’ya ve O’nun doğal 

niteliklerine, kâinat üzerinde yetkisi olduğuna, Tanrı’nın mutlak ilmine, hikmetine, 

kudretine ve adaletine inanırlar. Onlar Tanrı’nın bu mükemmel özelliklerle evreni 

yönettiğini ve akıllı varlıkların kendisini gözlemlemesini beklediğini ifade ederler. 

Yine de bu deistler, ruhun ölümsüz olduğu inancından uzaktırlar. Yani onlar, ölen 

kişinin ruhuyla birlikte tamamen yok olacağına inanırlar. Bu gruptaki deistler 

Tanrı’nın adaleti ve erdemliliği ile insanların adalet ve erdemliliği arasında benzerlik 

olmadığı görüşündedirler.84 Dördüncü grup deistler ise Tanrı’nın varlığını ve bütün 

sıfatlarını kabul ederler. Tanrı’nın eşsiz, sonsuz, her şeye kadir ve bilge olduğuna ve 

Tanrı’nın her şeyin yaratıcısı, koruyucusu ve egemeni olduğunu öne sürerler. 

Tanrı’nın, sınırsız adalet ve erdem gibi tüm benzer doğal ve mükemmel niteliklerin 

yanı sıra ahlâkî niteliklere de sahip bir varlık olduğunu ifade ederler. Bu gruptakiler 

Tanrı’nın dünyayı yaratmasının, O’nun kudret ve bilgeliğinin bir yansıması ve O’nun 

                                                           
81 Clarke, 47. 
82 Clarke, 44. 
83 Clarke, 81. 
84 Clarke, 77-79. 



27 

yarattıklarına karşı lütfunun bir ifadesi olduğunu kabul ederler. Tüm akıllı varlıkların 

Tanrı’ya inanması, O’nu gözlemlemesi, O’na ibadet etmesi ve tüm ölümlü 

gereksinimleri karşıladığı için O’na şükretmesi gerektiğini dile getirirler. Tıpkı 

Tanrı’nın dünyaya bahşettiği erdemler gibi, insanların güçleri nispetinde tüm 

insanlığın yararına iyilikler yapmaları gerektiğine, bu iyiliklerin özellikle tüm 

insanların mutluluğunu ve evrensel barışını sağlamak için yapılması gerektiğine 

inanırlar. Ayrıca toplumda barışı, güvenliği, adaleti ve eşitliği sağlamak için Tanrı’ya 

itaat ve teslimiyetin önemli olduğuna inanan bu gruptaki deistler, inancın tanrısal bir 

açıklama olmaksızın doğal bir Aydınlanma ile oluşturulabileceği görüşündedirler.85 

Clarke’a göre, bu son grupta kategorize edilenler tek gerçek deistlerdir. 

Çünkü bir kişi ahlâkın ve doğal dinin yükümlülüklerini, gelecekteki bir ödül veya 

ceza durumunun kesinliğini bir kez kabul ederse, Hristiyan vahyini kabul etmiş 

demektir. Bu nedenle, vahyi reddeden bu modern deistler gerçekte deist değil, sadece 

ateisttir. Clarke’a göre son tahlilde, tüm deizm formları çökerek tam anlamıyla 

ateizme dönüşmektedir.86 Bunlara ek olarak 18. yüzyıl İngiltere’sinde kendilerinin 

Hristiyan deist olduklarını söyleyen ve saf, orijinal Hristiyanlığın deizm olduğunu 

iddia eden düşünürler vardır. Hristiyan deistlerin bir lideri veya bir ekolü yoktu ama 

önemli bir teolojik hareketti. Bunlar, kendilerini Hristiyan deistler olarak 

isimlendiren William Wollaston, (öl. 1724) Thomas Woolston, (öl. 1731) Thomas 

Chubb (öl. 1746) ve Thomas Morgan (öl. 1743) gibi kişilerdir. Bu deistler hakiki 

Hristiyanlığa inanmanın yanı sıra aklın da aynı hakikat bilgisine ulaşabilecek 

yetkinliğe sahip olduğunu, bir tabii din kurulabileceğini ve gerçek Hristiyanlık ile 

akıl arasında herhangi bir çatışmanın olmadığı tezlerini ileri sürmüşlerdir.87 Ancak 

Hristiyan deistler, teolojilerini bilime dayandırmadıkları için metafizik konuları 

kabul ederek Tanrı’nın tarafsız ve herkes için iyi olduğu inancını benimsemişlerdir. 

Hristiyan deistler, bu tür doktrinlerin gerçek Hristiyanlığın bir parçası olmadığını, 

statülerini ve güçlerini artırmak için rahiplerin bu doktrinleri bir araya getirerek 

Hristiyanlığa eklediğini ifade etmişlerdir. Hristiyan deizmi bilime değil, farklı bir 

                                                           
85 Clarke, 164. 
86 Russel, Paul, The Riddle of Hume’s Treatise, Oxford University Press, New York 2008, 56. 
87 Byrne, Peter, Natural Religion and the Nature of Religion the Legacy of Deism, Cilt: 5, 

Routledge, New York 2013, 5 vd. 



28 

Tanrı anlayışına dayandığından dinsel Hristiyanlık ile sekülerizm arasında meşru bir 

üçüncü yol olarak görülmektedir.88 

Aydınlanma dönemi deistlerinin pek çoğu kendilerini doğal din savunucuları 

olarak adlandırmıştır. Bunun nedeni Aydınlanma filozoflarının dini tamamen 

reddetmek yerine akılla bulunmuş, aklın kabul ettiği, benimsediği din anlamında akıl 

dini ve doğal din anlayışlarını geliştirmeleridir. Aydınlanma devrimiyle birlikte din 

ile bilimi uzlaştırmaya çalışan entelektüel kişiler ve aydın din adamlarının ortak 

çalışması nihayetinde, doğal din adı altında yeni bir ekol meydana gelmiştir. Bilimsel 

devrim sırasında bir açıdan bilim ve dinin karşılıklı olarak destekleyici entelektüel 

ittifakı geleneği 18. yüzyılda da devam etmiştir. Aydınlanma düşünürlerinin amacı 

Hristiyan dünyasındaki mezhep farklılıklarının üzerinde durmak ve mezhepler 

ötesinde dinî bir hakikat aramak olmuştur. Dinî ve felsefî kavramlar üzerinde çalışan 

düşünürler tasarım kavramının Tanrı’nın yaratıcılığını ve evrenin meydana gelmesini 

açıklayabilecek nitelikte olduğuna karar vermişlerdir. Din ve bilim arasındaki ortak 

bağlantının tasarım kavramı olduğu kabul edilmiş ve bu kavrama dayanan doğal 

teoloji, Protestan Avrupa’da destek bulmuştur. Elbette Avrupa’nın diğer bölgelerinde 

de doğal din savunucularının varlığı azımsanacak derecede değildir. Katolik 

Fransa’da bile doğal teoloji üzerine önemli eserler yazılmıştır. Doğal teoloji ve doğal 

dinin, deistler tarafından Tanrı’nın varlığını kabul ettiklerine dair bir argüman gibi 

kullanıldığı kabul edilebilir. Çünkü deistler ile doğal din savunucularının evren 

yasaları hakkındaki görüşleri tamamen ortaktır. Evrenin temel güçlerini doğal-

tarihsel ayrıntılara kadar yöneten ilahî kanun koyucu, canlıların kendi başlarına 

hayatta kalmaları ve gelişmeyi sağlamaları için onlarda mükemmel bir sistem 

ayarlamıştır.89 

Elbette deistler, doğal dinin ilkelerini yüzeysel olarak kabul ederken vahyi 

reddetmişler ve bu şekilde ateist oldukları ithamından kaçınmışlardır. Yine de pek 

çok düşünürün üzerinde durduğu nokta, doğal din hakkındaki görüşlerinin genellikle 

ateizmden daha iyi olmadığıydı. Çünkü onlar ya Tanrı’nın varlığının ötesindeki 

nitelikleri hakkında çok az şey bildiklerini ya hiçbir şey bilmediklerini öne sürdüler 

                                                           
88 Waligore, Joseph, “Christian Deism in Eighteenth Century England”, International Journal of 

Philosophy and Theology, Cilt: 75, Sayı: 3, 2014, 205. 
89 Burns, William E., Science in the Enlightenment an Encyclopedia, ABC-CLIO, California 2003, 

211. 



29 

ya da Tanrı’yı doğa ile özdeşleştirdiler. Genel olarak, Hristiyan ortodoksluğunun 

rasyonel temsilcileri arasında, tarif edilen türden deizmin tam anlamıyla ateizmden 

farklı olmadığı konusunda geniş bir fikir birliği vardır. Bu nedenle, onlara göre deist 

ve ateistin keskin bir şekilde ayırt edilmesi oldukça zordur.90 

18. yüzyıl İngiltere’sinde orijinal Hristiyanlığın deizm olduğunu iddia eden 

düşünürlerden Thomas Amory, (öl. 1788) ‘yaşamın ve görkemin Rabbinin dünyaya 

vaaz ettiği’ saf Hristiyan deizmi olan orijinal Hristiyanlığa inandığını beyan 

etmiştir.91 18. yüzyıl İngiltere’sinde hem Hristiyan hem de deist olduklarını beyan 

eden düşünürlerin bulunduğuna dair bilgiler mevcuttur. Örgütlü bir hareket olmayan 

Hristiyan deizminin bir lideri veya temsilcisi olmamakla birlikte önemli bir teolojik 

hareket olarak varlığını sürdürdüğü bilinmektedir. Deistlerin aksine Hristiyan 

deistler, teolojilerini bilime dayandırmadıkları için metafiziğe dair olan inançları 

inkâr etmemişlerdir. Bunun yerine teolojilerini Tanrı’nın tarafsız ve herkes için iyi 

olduğu inancına dayandırmayı tercih etmişlerdir. Hristiyan deistler, kristolojide yer 

alan doktrinlerin gerçek Hristiyanlığın bir parçası olmadığını, yukarıda ifade edildiği 

gibi statülerini ve güçlerini artırmak için rahiplerin eklediğini ifade etmiştir. 

Hristiyan deizmi bilime değil, farklı bir Tanrı anlayışına dayandığından, dinsel 

Hristiyanlık ile sekülerizm arasında meşru bir üçüncü yol şeklinde 

değerlendirilmiştir.92 

Deistlerin bazıları ruhun sonsuzluğuna inanırken, bazıları bunu reddetmiş, 

bazıları Tanrı’yı doğa ile özdeşleştirme eğilimindeyken, bazıları doğadan bağımsız 

bir Tanrı anlayışını benimsemiştir. Kısacası 17 ve 18. yüzyıl deistlerinin ortak 

noktası otoriteye dayanmayan, dinin doğaüstü yönünü kabul etmeyen, akla dayalı bir 

din anlayışını benimsemeleridir. Modern deizmin aksine ilk deistik hareketin pek çok 

savunucusu dinlerin gerçekliğini sorgulamış veya tamamen reddetmiş olsa bile 

Tanrı’ya karşı bir sorumluluğun olduğu düşüncesinden vazgeçmemişlerdir. Bu 

deistler yahut kendi ifadeleriyle doğal din savunucuları her ne kadar vahiy dinlerini 

                                                           
90 Russel, 56. 
91 Waligore, 205. 
92 Wigelsworth, Jeffrey R., “The Disputed Root of Salvation in Eighteenth‐century English Deism: 

Thomas Chubb and Thomas Morgan Debate the Impact of the Fall”, Intellectual History Review, 

Cilt: 19, Sayı: 1, 2009, 41. 



30 

sorgulamışsa da, insanın ‘akıl dini’ veya ‘doğal din’ adı altında dahi olsa, bir inanca 

sahip olması gerektiği düşüncesinden tamamen uzaklaşmamışlardır. 

1.2.2. Doğal Din ve Deizm 

Orta Çağ döneminde, Thomas Aquinas, doğal dini veya ilahi yardım olmadan 

akılla keşfedilebilen dinî hakikati, vahyedilmiş dinden özellikle hakiki din kabul 

ettiği Hristiyanlık’tan ayırmıştır. Thomas Aquinas, Tanrı hakkındaki gerçeklerin 

insan aklının tüm yeteneklerini aşan gerçekler ve doğal aklın da ulaşabileceği 

gerçekler olarak iki türe ayrıldığını savunmuştur. Thomas Aquinas, her iki tür 

gerçeğin de Tanrı tarafından vahyedildiğini ve insan inancına uygun nesneler 

olduğunu ifade etmiştir.93 Çünkü insan aklının prensipte kavrayabileceği bu 

gerçekler vahyedilmemiş olsaydı, bunlar sadece birkaç kişi tarafından bilinirdi. 

Dahası vahiy olduğu iddia edilen bu bilgilerin doğrulukları ancak uzun bir 

araştırmadan sonra ortaya çıkabilecek ve belki de yanılgılarla karıştırılacaktı.94 18. 

yüzyılda rasyonalizmin etkisi ile belirli yaklaşımlar, Hristiyanlığın entelektüel 

sorgulama üzerine kurulmasını savunarak argümanın gücünü tersine çevirmişler ve 

doğal dini bağımsız bir inanç şekli olarak sunmuşlardır. Batı dünyası Rönesans ve 

Reform hareketleri sonucunda Tanrı merkezli bir dünya görüşünden insan merkezli 

bir dünya görüşüne geçmiştir. Bilimsel çalışmalar ve yeni keşifler ile birlikte doğa 

yasaları egemen konuma gelmiştir. Böylece bu geçiş özellikle doğaya bakışın 

değişmesi ile gerçekleşmiştir.95 Aydınlanmadan sonra doğal din algısı dini anlamada 

önemli bir yer tutmuştur. Doğal din kavramı, İngiliz Aydınlanmasında farklı adlara 

sahip çok sayıda Hristiyan ilahiyatçı tarafından Hristiyanlığın rasyonalitesini 

savunmak için kullanılan bir terim olarak gündeme gelmiştir. Deistler bu doğal din 

anlayışını, vahyi rasyonel bir incelemeye tabi kılmak için kullanılan bir ölçüt olarak 

görmüşlerdir.96 

Doğal din savunucularının en erken sayılabilecek eserlerinin İspanyol 

akademisyen Juan Luis Vives (öl. 1540) tarafından yayımlanan De Veritate Fidei 

                                                           
93  Aquinas, Thomas, Summa Theologica, Public Domain, (by), (yy) 1981, 592. 
94 Wainwright, William J., Philosophy of Religion, Oxford University Press, New York 2004, 324. 
95 Özdemir Kardaş, Meryem, “Doğal Din Tasavvuru Üzerinden Hıristiyanlık Okuması: John 

Toland’ın Tanrı, Din ve Vahiy Anlayışı”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 

60, Cilt: 2, Ankara 2019, 356. 
96 Özdemir Kardaş, 356. 



31 

Christianae ve Francis Bacon (öl. 1626) tarafından yazılan Essays: “Of Atheism”, 

kitapları olduğu kabul edilmektedir. Kendini doğal-teolojik olarak tanımlayan 

döneme ait eserler havuzunda çok çeşitli felsefî ve teolojik bakış açıları mevcuttur. 

Söz gelimi deizmin babası Cherbury’li Edward’ın De Veritate’ı, din adamı Edward 

Stillingfleet’in Origines Sacrae or a Rational Account of the Grounds of the 

Christian Religion adlı kitabı ve deist Robert Boyle’un kaleme aldığı Some 

Considerations Touching the Usefulnesse of Experimental Naturall Philosophy, A 

Free Enquiry into the Vulgarly Received Notion of Nature, A Disquisition About the 

Final Causes of Natural Things adlı kitapları zikredilebilir. Aynı zamanda John 

Tillotson’ın (öl. 1694) The Wisdom of Being Religious adlı eseri, Matthew Barker’ın 

(öl. 1698) Natural Theology adlı çalışması doğal dinin ilkelerini izah eden 

yapıtlardır. John Locke’un The Reasonableness of Christianity adlı kitabı da doğal 

din ilkelerine dair temel eserler arasında zikredilmektedir. Bunların yanı sıra Samuel 

Clarke’ın A Demonstration of the Being and Attributes of God adlı çalışması da 

doğal din üzerine yazılmış eserlerdendir. Her ne kadar Bacon, Boyle ve Newton 

doğal din savunucuları olmasalar da doğal din projesi üzerinde önemli etkiye sahip 

isimlerdir. Bu açıdan bakıldığında Katolikliğe ve eski felsefeye sempati duyan 

Cambridge Platonistleri, Baconcı ve Newtoncu görüşlere sahip bilim adamları, 

Anglikan piskoposları ve yeni bilimsel projenin destekçileri gibi pek çok farklı 

düşünce yapısına sahip insanların doğal dinin ortaya çıkmasında katkısı olduğu 

görülmektedir. Yukarıda ismi zikredilenlerin çoğu oldukça tutucuydu, bazıları 

ortodoksluğun temel direkleriydi, diğerleri ise geleneksel doğaüstücülüğe karşı 

isimlerdi. Ancak hepsi ister dinde ister insanî ilgi alanlarında olsun, rasyonel bir 

varlığın inançlarının salt otoriteden başka bir temele sahip olması gerektiğine 

inanmış kimselerdir. Böylece onlar, Hristiyanlığın esasen bu denli sağlam bir temele 

sahip olduğunu göstermeyi amaçlamışlardır. Ancak onlar, genel hedefleri ve temel 

ilkeleri aynı olsa da birbirlerinden çok farklı düşüncelere sahip insanlardır. 17. 

yüzyılın sonlarına doğru belirginleşen bu fikirsel ayrılığın sonucunda doğal ya da 

rasyonel olarak doğaüstü olanın otoritesi ve içeriği konusunda şiddetli bir tartışma 

başlamıştır. Bu, gelecek yüzyılın ilk yarısına kadar uzanan deistik tartışmanın 

başlangıcı kabul edilmiştir. Bu tartışmalardaki temel noktalar, akıl ve vahiy ilişkisi, 

vahyin yani Kutsal Kitap’ın gerçekliği ve yetkisi, mucizelerin gerçekliği ve delil 



32 

kabul edilip edilemeyeceği ayrıca doğal dinin semavi dinlerle karşılaştırıldığında 

önemi ve otoritesi olmuştur.97 

Esasen doğal din ile doğal teoloji arasında bir anlam farkı mevcuttur. Şöyle ki 

doğal din bir inanç ekolü şeklinde ortaya çıkan akım iken doğal teoloji araştırma 

veya hakikat bilgisine ulaşma yönteminin kullanılmasıdır. Doğal teoloji, dünyanın 

düzeni ve mükemmelliğinden Tanrı’nın varlığını ve bilgeliğini ortaya çıkarma 

girişimidir. Aynı zamanda bu akım, özel vahyin yardımı olmaksızın Tanrı’nın varlığı 

ve doğasına ilişkin argümanları dile getirme, savunma ve tartışma projesidir. Doğal 

teolojinin rasyonel yöntemlerini kullanan felsefî teoloji, gözlem ve akıl yoluyla fark 

edilebilen öncüllerle sınırlı olmadan vahiy yoluyla bilinen öncülleri de kullanabilir. 

Doğal teoloji Tanrı’nın niteliklerini anlamak, belirlemek veya değerlendirmek için 

akıl veya deneyimin önemini göz ardı etmemektedir.98 Doğal teolojinin yaygın 

olarak kabul gören bir tanımı da ‘dinî inanç olmayan veya dinî inancı varsaymayan 

öncüllerden yola çıkarak dinî inançlara destek sağlama girişimi’99 şeklindedir. Doğal 

teolojide önemli olan unsur, Tanrı’nın varlığına dair güçlü kanıtlar sunmasıdır. Doğal 

teoloji, vahye gönderme yapmayan, Tanrı ve dünya hakkındaki söylemlere verilen 

isimdir. Doğal teolojide genellikle Tanrı’nın varlığına dair kanıtlar, ruhun 

ölümsüzlüğü ve Tanrı’nın dünya üzerindeki ilahi kontrolü hakkındaki tartışmalar yer 

almaktadır.100 Aslında, doğal teoloji, Hristiyanlıktan çok öncesine dayanan uzun bir 

tarihe sahiptir. Doğal teoloji, Antik Yunan düşüncesi dönemine kadar uzanan bir 

felsefî araştırma alanıdır. Hristiyan teolojisi içinde, ‘teologia naturalis’101 ifadesi ilk 

olarak Aziz Augustinus (öl. 430) tarafından klasik filozofların, özellikle de Platon’un 

(öl. mö. 348/347) görüşleri eleştirilirken kullanılmıştır.102 

Genel olarak doğal teolojideki anlayış şöyledir; insanlar doğası gereği belirli 

bir derecede Tanrı bilgisine ve O’nun farkındalığına sahiptir ve bu bilgi veya 

                                                           
97 Hefelbower, 218-219. 
98 Clark, 1; Holder, Rodney, Ramified Natural Theology in Science and Religion Moving Forward 

from Natural Theology, Roudledge Pub., London 2021, 1-3. 
99 Calloway, Katherine, God’s Scientists: The Renovation of Natural Theology in England 1653-

1692, The University of British Columbia, 2010, (Doktora Tezi), 2. 
100 Frassetto, 792. 
101 Augustine, The City of God, Book VIII, ed. Philip Schaff, Cilt: 2, Massachusetts 1994, 144. 
102 Holder, 10. 



33 

farkındalık ise İsa, Kilise veya İncil’e atfedilen vahiylerden önce de mevcuttur.103 

Tanrı’nın doğal bilgisi, doğal teolojinin konusu olmuştur. Tanrı’nın varlığı ve 

mükemmelliği ile kudretinin varlığına, doğrudan doğa gözlemiyle ulaşılabileceği 

anlayışı doğal teolojinin esas konusudur. Bununla birlikte, doğal teoloji, herhangi 

birinin ‘Tanrı’ya neden inanması gerektiğine’ dair gerekçeler ve argümanlar 

sunmakla ilgilidir. Tanrı’nın varlığını kanıtlamaya çalışan üç farklı argüman türü 

vardır. Bunlar kozmolojik, teleolojik ve ontolojik argümanlardır. İlk iki argüman türü 

Antik Yunanlılardan beri varken, sonuncusunun 11. yüzyılda Aziz Anselm (öl. 1109) 

tarafından formüle edildiği söylenmektedir.104 Kozmolojik argümanda, dünyanın ve 

içindeki her şeyin varlığı bir etkene bağlıdır. Argümanın bazı biçimleri daha da ileri 

gider ve kozmosta işleyen fiziksel nedenlerin geçmişte bir noktada ilahi bir ilk neden 

tarafından başlatıldığını ifade eder.105 Teleolojik argüman, doğal dünyanın bir 

tasarımcı tarafından yaratıldığını kabul eder. Ontolojik argüman ise Tanrı’nın 

varlığının kanıtlanmasına, dünyanın gözleminden yola çıkarak değil, yalnızca saf 

akıldan türetilen öncülleri kullanarak giden bir argümandır.106 

17. yüzyılın sonlarında rasyonel teolojinin amacı kutsal yazıların gerçeğini 

anlamak, soruları yanıtlayabilmek ve ayetler hakkında tam olarak neyin doğru 

olduğunu tespit etmektir. Hristiyan kutsal metinlerinde, doktrininde, 

peygamberliğinde, mucizelerinde ve mesajında ne tür gerçeklerin yer aldığını tespit 

etmek ve onların hakikati hakkında kapsamlı izahlar yapmak, 17 ve 18. yüzyıllarda 

İngiliz ilahiyatçıların başlıca uğraşı hâline gelmiştir.107  

18. yüzyıl İngiliz düşünürleri Thomas Morgan, (öl. 1743) Thomas Amory (öl. 

1788) ve Matthew Tindal kendilerini açıkça Hristiyan deist olarak adlandıran 

düşünürlerdir.108 Bu düşünürlerin üçü de Tanrı’nın sadece akılla bulunacağını 

vurgulayarak geleneksel Hristiyan doktrinlerini incelemek için aklı kullanmışlardır. 

                                                           
103 Barr, James, Biblical Faith and Natural Theology, Oxford University Press, New York 1993, 1; 

Holder, 65. 
104 Megill, Jason, The Ontological Argument, Contemporary Arguments in Natural Theology içinde, 

ed. Colin Ruloffu-Peter Horban, Bloomsbury Pub., New York 2021, 51. 
105 Holder, 11-12; Loke, Andrew Ter Ern, The Kalam Cosmological Argument, Contemporary 

Arguments in Natural Theology içinde, 36. 
106 Megill, 52. 
107 Baker, Leslie, “The Deistic Legacy of Edward, Lord Herbert of Cherbury: Effects and Influences 

of a Seventeenth Century Life on the Emergence of Deism in England”, Mount Saint Vincent 

University, 2007, 86. 
108 Waligore, 207. 



34 

Bunlar Hristiyanlığın dinsel yorumuna saldırarak dinî konularda tam özgürlük olması 

gerektiğini iddia etmişlerdir. Thomas Morgan, Thomas Amory ve Matthew Tindal, 

gerçek Hristiyanlığın doğal din olduğu konusunda hemfikirdir. Ancak bu düşünürler 

İsa’nın üçlü birlik, asli günah veya kefaret gibi geleneksel Hristiyan doktrinlerini 

öğrettiği konusunda hemfikir değillerdir. Amory, Hristiyanlığın yeni bir din 

olmadığını, doğanın ve aklın eski, bozulmamış dini olduğunu, en akılcı ve kolay 

şekilde öğretilir ve öğrenilir olduğunu savunmuştur.109 

Hristiyan deistler için doğal dinin, bilim adamlarının çalıştığı doğal 

dünyadaki konularla ilgisi yoktur. Bunun yerine, doğal din öncelikle ahlâkî varlıklar 

arasındaki ilişkilerin doğasını ve bu ilişkilerden kaynaklanan görevleri anlamaya 

odaklıdır. Hristiyan deistler aklı insanî ilişkiler ve görevlerle bağdaştırmaktadır. 

Çünkü Tanrı’nın ahlâk ve din hakkında doğuştan verdiği fikirler her bireyde 

mevcuttur.110 Onlara göre Tanrı, doğal din hakkında doğuştan gelen fikirleri zaten 

yerleştirmiştir. Hristiyan deistler bu doğuştan gelen fikirleri ayırt eden aklın 

Tanrı’dan gelen bir içsel vahiy olduğunu düşünmüşlerdir. Ahlâkın sosyal bir yapı 

olmadığını öne süren Hristiyan deistler, Tanrı tarafından verilen içgüdüsel fikirler ile 

diğer insanlarla ilişki kurmanın uygun, ahlâkî yolu hakkında bilgi sahibi olunduğuna 

inanmışlardır.111 

Doğal din savunucularından Tindal’a göre Tanrı, tüm insanların kendi 

gerçeğinin bilgisine ulaşmasını dilediği için doğal dinin, insanlığın yani dünyanın 

yaratılışından beri mevcut olması gerekmektedir. Bu ilk ve tek gerçek din değişmez 

olduğu için vahiy ona ne bir şey katabilir ne de ondan bir şey alabilir. Doğal dinin 

kendisi, diğer dinlerin hakikatinin yargılanması gereken bir mihenk taşıdır.112 Bu 

bakış açısından anlaşılmaktadır ki Tindal, özellikle vahyedilmiş din ile Hristiyanlığı 

kastetmiştir. O, basit ve açık olarak kabul ettiği doğal dini tamamen akla dayalı bir 

ontolojik gerçeklik şeklinde görmüştür.113 Doğal dinin, rasyonel olması ve doğayla 

uyum içinde bulunması gerektiği düşüncesine sahip insanlar tarafından ortaya 

                                                           
109 Waligore, 207-208; Berg, A Forgotten Christian Deist: Thomas Morgan, 81-82. 
110 Waligore, 210. 
111  Berg, J. Van den, “Thomas Morgan (1671/2-1743): From Presbyterian Preacher to Christian 

Deist: A Contribution to the Study of English Deism”, Leiden Institute for Area Studies, Faculty 

of Humanities, Leiden University 2018, (Doktora Tezi), 66-67. 
112 Lalor, Stephen, Matthew Tindal Freethinker An Eighteenth-Century Assault on Religion, 

Contuniuum Pub., New York 2006, 115. 
113 Cevizci, “Deizm”, Felsefe Ansiklopedisi, 4/99. 



35 

çıkarıldığı söylenebilir. Bu düşünceye sahip insanlara göre Tanrı zaten insana doğa 

yoluyla bir dinsel hakikat sistemi vermiştir ve vahiy yoluyla başka bir sistem 

vermesine de gerek yoktur. Bu dönemin tüm ilerici düşünürleri ve önemli ölçüde 

muhafazakâr olan pek çok kişi bu düşünceyi kabul etmiştir. Bazıları ise bu 

düşünceden yola çıkarak Hristiyanlığın makul olduğunu ve onun doğal dinle 

uyumunu gösterme girişimlerinde bulunmuştur. 

17. yüzyılın bilimsel devrimi ile doğal din güç kazanmıştır. Filozof ve bilim 

adamı Robert Boyle, evreni saatin karmaşık ve mükemmel işleyişine benzetmiştir. 

Fakat o, ‘saat gibi muazzam evreni yaratan ve ona hükmeden İlah, İlk Neden veya 

Yüce Varlık, aynı zamanda bir serçenin düşüşüyle ilgilenen ve mucizeler yaratmaya 

hazır olan İbrahim, İshak ve Yakup gibi peygamberlerin kişisel Tanrı’sı ile aynı 

mıdır?’ sorusunu gündeme getirmiştir.114 

İlk rasyonel Hristiyan teologlar, insan algısı ve kavrayışının, Tanrı’nın gerçek 

doğasına ulaşabilmekte yetersiz kalacağını dolayısıyla O’nun kişisel niteliklerinin 

ancak İncil’den çıkarılabileceğini savunmuştur. Bilgelik, iyilik ve değişmezlik gibi 

nitelikleri bir başlangıç noktası olarak kullanan Kilise liderleri, Tanrı’nın bu 

niteliklerini açıklayabilmek için doğal dünyayı kullanmışlardır. Onlar, özellikle 

Aristoteles’in doğa felsefesi, ardından Locke’çu ampirizm ve Newton mekaniği 

üzerinden bir açıklama metodu geliştirme girişiminde bulunmuşlardır. Newton, 

Principia (1726) adlı kitabında Tanrı ile fizik arasında bağlantılar kurmuştur. Ancak 

Newton’ın Tanrı görüşü alışılmışın dışındaydı ve bu nedenle ilahi niteliklerin 

Newtonlaştırılması İngiliz teolog Richard Bentley (öl. 1742) ve Samuel Clarke gibi 

savunucular tarafından geliştirilmiştir.115 Daha açık bir ifadeyle kutsal metinlerde 

geçen bilgileri modern dünyanın bilimsel tespitleriyle uzlaştırma girişimi başlamıştır. 

Özellikle Hristiyanlıktan vazgeçmek istemeyen düşünürler bilimsel gelişmeleri 

inceleyerek dinî metinlerle çatışan yeni bilimsel prensipleri belirlemeye ve 

sonrasında Kilise’nin dine dâhil ettiği yorumları tespit edip orijinal dinî inancı ortaya 

çıkarmaya çalışmışlardır. 

                                                           
114 Paley, William, Natural Theology or Evidence of the Existence and Attributes of the Deity, ed. 

Eddy Matthew-David Knight, Oxford University Press, New York 2006, ix; Cromartie, Alan, Sir 

Matthew Hale 1609-1676 Law Religion and Natural Philosophy, Cambridge University Press, 

England 1995, 197. 
115 Paley, x. 



36 

Doğal din, Hristiyan dünyasındaki fikir ayrılıkları ve mezhepleşmeler 

sonucunda ortaya çıkan dinî ihtilaf ve bölünmeler zamanında tüm Hristiyanları 

birleştirebilecek bir proje olarak görülmüştür. Ancak klasik doğal teolojinin teistik 

argümanlara getirdiği açıklamalar, din karşıtlarının eline geçmiştir. Nitekim doğal 

din argümanlarının, filozof David Hume, (öl. 1776) Voltaire, (öl. 1778) Aydınlanma 

dönemi reformistleri; Fransız matematikçi ve filozof Jean Le Rond d'Alembert, (öl. 

1783) Denis Diderot, (öl. 1784) dinde kesinlik görmeyen tarihçi Edward Gibbon (öl. 

1794) gibi pek çok düşünürün elinde deistik inancı sistemleştirmek için temel araç 

olarak kullanıldığı söylenebilir.116 

İngiliz bir Hristiyanlık savunucusu olan William Paley, (öl. 1805) dünyanın 

akıllı yaratıcısı olarak Tanrı’nın varlığını vazgeçilmez saymıştır. Paley’in 1802 

yılında yazdığı Natural Theology adlı eseri doğal teoloji ile özdeşleştirilmiştir. Paley, 

bu kitabında dünyanın Tanrı tarafından tasarlandığını ve sürdürüldüğünü kanıtlamak 

için çoğunu tıp ve doğa tarihinden aldığı pek çok analoji ve metaforu kullanmıştır. 

Deistik tartışmadaki en önemli nokta, doğal din ile ilgilidir. Doğal din ise deistik ve 

deist olmayan düşüncenin en açık şekilde ayırt edildiği alandır. Ancak buradaki 

sorun, doğal din olgusuyla ilgili değildir. Bu kritik çağda, her ilerici düşünür, dini, 

doğa ve akıl açısından tartışmıştır. Ancak deistlerin aşırı eleştirel tutumu, 

pozitif/semavi dine yapılan geleneksel vurguya karşı her zamankinden daha büyük 

bir düşmanlıkla sonuçlanmıştır. Böylece doğal dinin değeri üzerine sorular 

şekillenmiş ve onun pozitif dinle ilişkisi sorgulanmıştır. Hangisinin diğeri için 

normatif olduğu yani doğal din mi pozitif din tarafından sınanmalı, yoksa pozitif din 

mi doğal din tarafından sınanmalı şeklinde tartışmalar ortaya çıkmıştır. Deist 

olmayan yazarlar, doğal dinin önemini kabul etseler de vahyedilmiş dinin normatif 

otoritesini vurgulamışlardır. Deistler ise pozitif dinin sınırlarını, doğal dinin 

üstünlüğünü ve normatif otoritesini öne çıkarmışlardır.117 

Doğal din ve deizm arasındaki nüansı anlamak oldukça güçtür. Çünkü aynı 

genel ilkeleri kullanırlar ve hem vahye hem peygamberliğin yetki ve içeriğine ilişkin 

sorunlara aynı akılcı eleştirel metotla yaklaşırlar. Ancak deistler bunları çok daha 

radikal bir şekilde uygular ve çok farklı sonuçlara ulaşırlar. Herbert’a göre, doğaüstü 

                                                           
116 Paley, x. 
117 Hefelbower, 221. 



37 

vahyî bilgiler (şayet varsa) yalnızca onu alan kişiyi bağlar, onun dışında kimse 

aldığını iddia ettiği vahiyden sorumlu tutulamaz. Ancak doğal din açık ve kesindir. 

Buna göre akıl sahibi ve düşünen her insan doğayı inceleyerek Tanrı’nın bilgisine 

ulaşabilir ve sorumlu olduğu insanî vazifeleri yerine getirmesi gerektiğini apriorik 

olarak bilir.118 Deizmin temel bir eseri olarak kabul edilen ve deistlerin İncili olarak 

adlandırılan Christianity As Old As Creation’da Tindal, doğal dinin insanlara en 

başından verildiğini savunmuştur. Dahası o, bu dinin kesinlikle mükemmel olduğunu 

ve dış vahyin ona bir şey katamayacağını ve ondan bir şey çıkaramayacağını hatta 

onun tarafından yargılanması gereken tüm vahiylerden daima üstün olduğunu iddia 

etmiştir. Pek çok deist de Tindal gibi radikal davranarak doğal dinin kesin, hata ve 

kusurlardan arınmış olması nedeniyle vahyedilen tüm dinleri yargılamak için standart 

olarak alınması gerektiğini açıkça beyan etmiştir.119 Onların ortak amacı ister ilahi 

kaynaklı ister insan icadı olsun tüm dinlerin yanlışlar ve hatalar içerdiğini ispat 

etmek ve doğal dinin tek hakiki din olabileceğini kabul ettirmektir. 

Herbert, deizmi formüle ettikten kısa bir süre sonra, John Locke’un doğal din 

ile vahyedilmiş din, yani deizm ve Hristiyanlık arasında bir uzlaşmayı sağladığı 

söylenebilir. Nitekim aynı tepki örgütlü deizmin yenilenmesinde bugün de 

görülmektedir. Hristiyanlar için deizmi ya da doğal dini daha kabul edilebilir kılmak 

için, genellikle Hristiyan terimleri kullanılmıştır. Söz gelimi Hristiyan deizminin 

inanç ilkelerinden bir bölümü şu şekildedir: “İsa, Tanrı’nın kanunlarının her insanın 

yüreğine bir tohum gibi ekildiğini keşfeden bir insandı. İsa, insanlar Tanrı’ya ve 

birbirlerine olan sevgiyle ilgili temel yasalarına uydukça, Tanrı’nın krallığının 

yeryüzünde bir gerçeklik hâline geldiği müjdesini vaaz etmek için mesh edilmiştir. 

İsa, insanlara acı çektirmenin veya insanların acılarına kayıtsız kalmanın, Tanrı’nın 

sevgi yasalarının ihlali olduğunu öğretmiştir. Tanrı’nın yasasının ihlaline günah 

denir, İsa, insanları günahtan tövbe etmeye ve Tanrı’nın yasalarına bireyler 

tarafından itaat edildiğinde, yeryüzü krallığının yakın olduğuna dair müjdeye 

inanmaya çağırmıştır. Kişi, Tanrı’nın sevgi yasalarına uyarak, İsa’nın bol ve ebedî 

olarak tanımladığı daha yüksek bir düzeyde yaşamı deneyimler.”120 Bu ilkeler 

                                                           
118 Herbert of Cherbury, De Veritate, çev. Meyrick H. Carre, University of Bristol, Bristol 1937, 

308.  
119 Hefelbower, 222. 
120 Byrne, 38, 132. 



38 

kristolojinin doğal din ile uzlaşmış şekli gibidir. Doğal din savunucuları dinî lider 

olarak kabul ettikleri İsa Mesih’i otoriter figür şeklinde göstererek Kilise babalarının 

otoritesini yıkmayı hedeflemişlerdir. 

Locke’un teolojik ve ahlâkî meselelerle uğraşırken İncil’e başvurma 

konusundaki ısrarı, onun deizme olan uzaklığını göstermektedir. Locke, ilahi vahiy 

tarafından desteklenmeyen doğal aklın, aslında doğa yasasını tamamen kavradığı 

şeklindeki deistik görüşe karşı çıkmıştır.121 O, akılcı ve düşünen insanın aradığında 

bir ve yüce, görünmez Tanrı’yı bulabileceğini savunmuştur ancak Locke’a göre, 

rahipler, imparatorluklarını güvence altına almak için her alana hükmetmişler ve 

aklın din ile herhangi bir ilgisi olmasını engellemişlerdir.122 

Locke’un teolojik çalışmaları onun bilgi, ahlâk ve siyaset üzerine 

düşünceleriyle iç içe geçmiş ve onları koşullandırmıştır. O, ahlâkî davranışın 

yalnızca toplumsal yaşam için değil, aynı zamanda ebedî kurtuluş için de çok önemli 

olduğunu savunmuştur. Locke’un ahlâkın temellerini bulma mücadelesi, Essays on 

the Law of Nature ve An Essay on Human Understanding adlı eserlerinde 

görülmektedir. Locke, ahlâkı sağlam temellere dayandırma çabasında sürekli olarak 

ahlâkî şüphecilikle mücadele etmiş ve ahlâkın kendi içinde varlığını, rasyonelliğini 

ve kanıtlanabilirliğini sorgulamıştır.123 Locke’un bu çalışmaları deistlere ilham 

kaynağı olmuş ve deistik ilkeleri belirleme konusunda onun fikirleri önemli rol 

oynamıştır. 

Tüm bunlara ek olarak doğal din ve deizmin bir başka ortak kabulünün de 

ahlâk tanımı olduğu söylenebilir. Deist düşünürlerin yanı sıra pek çok filozofun 

ahlâk tanımı deistlere yol göstermiştir. Öyle ki deizme yakın görülmediği hâlde 

dinlere karşı geliştirdikleri eleştirel yaklaşımları nedeniyle görüşlerinden etkilenilen 

filozofların da ahlâk tanımlarına değinmek kaçınılmaz olacaktır. Çünkü deist 

olmasalar da onlara göre ahlâkî unsurlar akıl ile tespit edilebilecek niteliktedir. 

Nitekim onlar ahlâk yasalarının insan aklı aracılığıyla bilindiğini ve insan 

                                                           
121 Lucci, “The Law of Nature, Mosaic Judaism and Primitive Christianity in John Locke and the 

English Deists”, 8. 
122 Parker, Kim Lan, The Biblical Politics of John Locke, Wilfrid Laurier University Press, Canada 

2004, 152. 
123 Locke, John, Essay Concerning Human Understanding: Knowledge and Opinion, ed. Jonathan 

Bennett, (by), (yy) 2004, 1/9 vd; Lucci, “The Law of Nature, Mosaic Judaism, and Primitive 

Christianity in John Locke and the English Deists”, 3-4. 



39 

mutluluğuna katkılarına göre yargılandığını ve bu nedenle ahlâkî görevlerin bilgisi 

için herhangi bir vahyedilmiş dine ihtiyaç olmadığını savunmuşlardır. 

Paine’e göre insanın ahlâkî görevi, Tanrı’nın tüm yarattıklarına karşı 

yaratılışta tezahür eden ahlâkî iyiliğini ve lütfunu taklit etmekten ibarettir.124 Thomas 

Hobbes, doğa yasalarına ilişkin bilimin gerçek ve tek ahlâk felsefesi olduğunu iddia 

etmiştir. Onun doğa yasaları geleneksel doğru davranış kuralları ve evrenin düzenli 

davranışı anlamındadır.125 Tindal’ın ahlâk için esas olan iki iddiası vardır: İlki ahlâk 

yasalarının tüm insanlık tarafından insan aklı aracılığıyla bilindiği ve insan 

mutluluğuna katkılarına göre yargılandığı, ikincisi ise, ahlâkî görevlerin bilgisi için 

herhangi bir vahyedilmiş dine ihtiyacın olmadığıdır. Bu şekilde, Tindal’a göre, 

ihtiyacımız olan tek şey doğal dindir ve doğal din, ahlâk ilkelerine indirgenebilir.126 

Hume ise doğal iyilikseverliğimiz olmasaydı, ahlâkî yargılarda bulunmak için ahlâkî 

meseleleri yeterince umursamayacağımız öncülünden hareketle, bu tür yargıları 

destekleyen tek kanıtın onları motive eden onaylanma veya onaylanmama hissinde 

yattığını söylemektedir.127 Hume’un Treatise adlı kitabı hem Hristiyan metafiziğine 

ve ahlâkına eleştirilerini hem de onun seküler ve bilimsel bir ahlâk anlayışı inşa etme 

çabalarını içermektedir.128 Hume, ahlâkî erdemi adaletin yapay niteliğiyle 

eşitlemektedir. Ona göre ahlâk, toplumlarda mülkiyet haklarının korunması için 

gereklidir ve kanunlara katı bir şekilde uymanın önemi, menfaat adına istisnalar 

yapılmasını, tehlikeli ve istenmeyen kılmasıdır. Ancak Hume, bu oldukça soyut 

faydacı düşüncenin, ahlâkî yükümlülük duygusunu ve yüksek ahlâkî karakter 

sergileyenlere olan hayranlığı açıklayamadığını fark ettiği için bunu ‘çıkarsız çıkar’ 

kavramıyla tamamlamıştır. Ahlâkî kötülük varsa, bunun suçunu Tanrı’nın 

paylaşması gerektiğini öne süren Hume, aynı zamanda her şeye gücü yeten, her şeyi 

bilen ve mükemmel ahlâkî iyiliğe sahip bir varlık olarak Tanrı’nın kasıtlı olarak 

kötülüğü yaratmasını mantığa uygun görmez. ‘Herhangi bir görüş saçmalıklara yol 

açtığında, kesinlikle yanlıştır’ mottosuna sahip olan Hume’un bu kötülük sorununa 

                                                           
124 Paine, The Age of Reason, 48-49. 
125 Hobbes, Thomas, Leviathan, Touchstone, London 1997, 80-85; Harrison, Ross, Hobbes Locke 

and Confusion’s Masterpiece, Cambridge University Press, New York 2003, 58. 
126 Russel, 32. 
127 Hume, David, A Treatise of Human Nature, Nuvision Pub., United States 2008, 176; Russel, 15-

16. 
128 Russel, 5. 



40 

yaptığı yorumlar Hristiyanlıktaki Tanrı tasavvuruna ilişkindir.129 Hume’a göre 

bilgimizin tek kaynağı duyumlar olduğu için hem teoloji hem de teoriler, hiçbir 

temeli olmayan fâni aklın oluşturduğu varsayımlardır. Tanrı, töz, ruhun sonsuzluğu, 

özgürlük gibi benzer inançlar sahte fikirlerdir. Ona göre bu fikirlerin içeriğini 

oluşturan varlıkla ilgili ampirik mantığın olmadığı tüm metafizik ve dinî kitaplar 

insanları aldatan kurgusal kitaplardır.130 

Doğal din savunucuları insan doğası bilimi üzerine çalışırken failleri tek bir 

doğal dünyanın parçası olarak kabul etmiştir. Bu nedenle onlar deneysel 

araştırmalarda insan zihnini tamamen doğal bir fenomen olarak değerlendirmişlerdir. 

Bu düşünürlerin amacı tüm bilimlerin çeşitli fenomenlerde düzen oluşturan açıklayıcı 

ilkelerini bulmaktır. Onlar için aklın rolü, gerek apriori kanıtlayıcı çıkarımlar 

yoluyla, gerek gözleme dayalı nedensel çıkarımlar yoluyla inançlar edinerek 

gerçekleri belirlemektir. Yani, akıl yürütme, örneğin bir köprü veya bir ev inşa etmek 

gibi, önceden belirlenmiş bir amacı yerine getirmek için araçlar sağlamaktır.131 

Ahlâkî yükümlülük ister Hobbes tarafından vurgulanan kişisel çıkarcı dürtüler olsun, 

isterse ahlâkî duyu teorisyenleri tarafından savunulan daha öznel kabul olsun, onun 

zorunlu bir doğası olduğu gerçeğini değiştirmemektedir.132 Daha ziyade, bu 

yükümlülüklerin herhangi bir tanınmadan önce mantıksal olarak geçerli olduğu 

görülmektedir. 

Ahlâkî görevlerin gücünü tüm arzulardan bağımsız gören Samuel Clarke’a 

göre Tanrı ile insan arasında asimetrik bir bağımlılık ilişkisi olduğu da aynı derecede 

açıktır. Kendi içinde Tanrı’ya tamamen bağımlı olan insan, bu bağlılık gereği O’na 

layık davranmakla yükümlüdür. Bundan dolayı, insan, Tanrı’ya ibadet etmesi 

gerektiğinin açıkça ortaya çıktığı sonucuna varmalıdır.133 Dolayısıyla Clarke, 

kanıtlayıcı akıl yürütmenin hem ahlâkî ilkeleri keşfedebileceğini hem de onlara göre 

hareket etmek için motivasyon sağlayabileceğini savunmaktadır. Hume’a göre 

sonsuzluk ile nokta arasındaki farkın idrak edileceği gibi Tanrı’nın insan üzerindeki 

üstünlüğü de idrak edilebilir. Tanrı hakkında düşünmek, bu nedenle, tüm erdemlerde 

                                                           
129 Baillie, James, Hume on Morality, Routledge, New York 2001, 78-79. 
130 Demir, Ata, “John Locke David Hume ve Immanuel Kant’da İnanç ve Rasyonalite”, Bitlis 

İslâmiyat Dergisi, Cilt: 2, Sayı: 2, 2020, 7. 
131 Baillie, 80. 
132  Hobbes, 175. 
133 Baillie, 101-112. 



41 

kusurlu bir şekilde tezahür ettirdiğimiz erdemlerden sonsuz derecede üstün olan, son 

derece mükemmel varlığı tasavvur etmektir.134 

Doğal din savunusunun merkezinde din, özgürlük ve insan doğası vardır. 

Dinin övgüye değer olması için özgürce seçilmesi gerekmektedir. Özgür ve doğal 

olan eylemler arasında keskin bir ayrım vardır ve eğer din özgürce seçilmeyecek 

olsaydı, o zaman insan için hiçbir şekilde doğal olamazdı. Teologlar hariç doğal din 

savunucuları insanların doğal veya doğuştan bir tanrı anlayışına sahip olmadığını 

savunmaktadır. Çünkü doğal din her insanın düşünerek ve doğayı gözlemleyerek 

ulaşacağı bir inançtır. Tanrı hakkındaki bilgileri, yalnızca vahiy yoluyla geldiği 

iddiasını kabul edenler olmakla birlikte büyük çoğunluk vahyin de insan ürünü 

kurgular olduğunu düşünmektedir. Onlara göre din, evrensel insanlık olgusunun bir 

parçasıdır ve hakikat bilgisine ancak kendi çabalarıyla ulaşabilecektir. 

17 ve 18. yüzyıllarda, Hristiyanlık Avrupa’nın yasal dini kabul edildiği için 

temel Hristiyan inançlarını inkâr ettiği görülen kişiler zulme veya sosyal dışlanmaya 

maruz bırakılmıştır.135 Dolayısıyla Hristiyan olmayan bir düşünürün eserlerinde 

zaman zaman Hristiyanlığa inandığını veya İsa’ya hayran olduğunu belirterek 

Hristiyanmış gibi davranması bir tür kendini koruma altına almak olabilirdi. Bu 

açıdan bakıldığında deistlerin de kendilerini doğal din savunucuları olarak tanıtması 

dönemin katı yargılama sisteminden kaçınmak için kullandıkları bir paravan olabilir. 

Belki de gerçekten Kilise’nin yorumlarından ve mutlak hâkimiyetinden sıyrılmış, 

hakiki Hristiyanlığı ortaya çıkarma girişimleri sonucunda doğal din adı altında bir 

inanç sistemi oluşturulmak istenmiştir. Bunu tespit etmek oldukça güç bir meseledir. 

Ancak buraya kadar verdiğimiz bilgiler ışığında varılacak sonuç doğal din 

savunucularının belirlediği ilkelerin, deizmin ortaya çıkmasında önemli bir rolünün 

olduğu gerçeğidir. 

2. HRİSTİYANLIK’TA ULÛHİYET/NÜBÜVVET VE DEİZM  

Hristiyanlık, tevhid inancına dayalı vahiy kaynaklı bir dindir. Ancak zaman 

içerisinde çeşitli sebepler neticesinde vahiy kaynaklı dinî öğretiler tahrife uğramış ve 

içeriği büyük ölçüde değiştirilmiştir. Çünkü Markus, Matta, Luka, Yuhanna ve diğer 

                                                           
134 Baillie, 101. 
135  Lehner, 34 vd. 



42 

İnciller Hz. İsa’nın vefatından 50 veya 100 yüz yıl kadar sonra onun söz ve fiilleri 

hakkında aktarılan sözlü bilgilerden yararlanılarak yazılmıştır.136 Hristiyanlığın 

İncilleri dinî söylenceler, bilgelik sözleri, tarihsel metinler, dua, ezgiler ve geleceğe 

dair haberler içeren apokrif kitaplardan oluşmaktadır. Hristiyan ulûhiyeti ise bu 

kanonik-apokrif metinlere dayalıdır. Hristiyanlığın yukarıda bahsi geçen İncillerde 

yer alan inanç esasları; teslis, enkarnasyon, kefaret, Hristiyan sakramentleri, 

(gizemler) vaftiz, günah çıkartma, kominyon (ekmek şarap ayini) ve takdisi 

içermektedir.137  

Hristiyanların en temel öğretisi ‘teslis’tir. Kutsal kitap, İsa’yı ‘Baba’ olarak 

adlandırdığı Tanrı ile yakın bir ilişkiye sahip olarak sunmakta ve Tanrı’nın 

‘Ruhu’ndan da söz etmektedir. Matta İncili’ne göre dirilmiş İsa, takipçilerine ‘Baba, 

Oğul ve Kutsal Ruh adına’ vaftiz etmelerini söyler. (Matta 28:19) Bununla birlikte, 

“teslis” kelimesi Mukaddes Kitapta asla geçmemektedir. Ancak 4 ve 5. yüzyıllarda 

Hristiyanlar, tek Tanrı’nın öğretisini büyük bir kesinlikle Baba, Oğul ve Kutsal Ruh 

olarak üç kişide formüle etmişlerdir.138 

Teslis inancına dair tartışmaların temelinde esasen Hz. İsa’nın kimliği 

belirginleştirilmeye çalışılmaktadır. Kristolojide Baba’nın Oğlu, Sözü ve Ruh’un 

göndericisi olarak Hz. İsa’nın yer alması tartışmaların odak noktası konumundadır.139 

İsa Mesih’in, Tanrı’nın Oğlu olduğu bildirisi, Yeni Ahit’teki en evrensel bildirilerden 

biridir ve kitaplarının çoğu ona bu şekilde atıfta bulunmaktadır. Buna rağmen 

Hristiyanlar Baba, Oğul ve Kutsal Ruh üçlemesinde tek bir tanrı varlığını tasdik 

etmektedirler. Bu inanışa göre Baba kâinatı yaratan, Oğul insanlığı asli günahtan 

kurtarmak amacıyla bedenleşen Hz. İsa, Kutsal Ruh ise ilahi sevgiyi insanoğlunun 

kalbine ilham eden varlıktır.140 Bu üçlü birlik üzerindeki öğretiye göre Tanrı’nın 

nitelikleri her üç tanrı için de geçerlidir çünkü her biri tamamen tanrıdır. Bu üçlü 

tanrı ebedî, her şeye gücü yeten, sonsuz bilge, sonsuz kutsal ve sonsuz sevgiye 
                                                           
136 Aydın, Mahmut, Hristiyanlık, Yaşayan Dünya Dinleri Kitabı İçerisinde, ed. Şinasi Gündüz, 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yy., Ankara 2010, 79; Sarıkçıoğlu, Ekrem, Kanonik-Apokrif İncillere 

Göre Hz. İsa Hayatı ve Mesajı, Ankara Okulu Yy., Ankara 2017. 
137 Aydın, Mahmut, 95-99. 
138 Ellwood, Alles vd., “Trinity”, The Encyclopedia Of World Religions, An imprint of Infobase 

Pub., Amerika 1998, 456. 
139 Anatolius, Khaled, Cambridge History of Christianity: Volume 2, Constantine to c.600, ed. 

Augustine Casiday, Frederick W. Norris, Cambridge University Press, 2007, 453. 
140 Smith, Ralph, Trinity and Reality an Introduction to the Christian Faith, Canon Press, Moskova 

2004, 3-4. 



43 

sahiptir.141 Tanrı’nın üç kişi olması Baba’nın Oğul olduğu anlamına gelmemektedir. 

Baba, Oğul ve Kutsal Ruh ayrıdır.142 Ancak bu üçlü birlik öğretisi insan aklı 

tarafından asla tam olarak anlaşılamayacak bir gizemdir.143 Yeni Ahit’te üçlü birliğin 

esasında ayrı kişiler olduğuna dair ayetler mevcuttur.144 Yine Baba’nın ve Oğul’un 

Kutsal Ruh olmadığı pek çok ayette belirtilmiştir.145 Tanrı saf ruhtur, açık bir öz-

bilinçtir, ahlâkî kişiliktir, ebedî varlıktır, maddi değildir, cismi ve biçimi yoktur.146 

Tanrı bileşik varlık değildir. Tanrı basit olduğu için, O’nun içsel nedenlere yönelik 

bir ayrışması yoktur. Tanrı mutlak olarak gerekli olduğu için, O’nun dışsal nedenlere 

yönelik bir ayrışması yoktur. Son olarak ne içsel ne de dışsal nedenlere yönelik bir 

ayrışmanın olmadığı yerde, nedenlerin bileşimi de yoktur. Tanrı’nın sebepleri de 

yoktur ve böylece Tanrı, sebepleriyle bilinemez.147 Üçlü birlik inancı insan aklı 

tarafından anlaşılması zor bir konu olduğu için Tanrı tasavvurunu açıklamak 

amacıyla çeşitli izah şekilleri geliştirilmiştir. İnsan Tanrı’yı tam olarak bilemese de 

Tanrı hakkında doğru şeyleri Kutsal Kitap’ta verilen bilgiler çerçevesinde 

anlayabilir. Nitekim Kutsal Kitap, Tanrı’nın sevgi, (Yuhanna 4:8) ışık (Yuhanna 1:5) 

ruh (Yuhanna 4:24) ve adil olduğunu (Romalılar 3:26) bildirmektedir.148 Bu 

bağlamda insanlar kendi güçleriyle değil, boyun eğmeleri gereken Tanrı’nın gücüyle, 

imanla kabul etmeleri gereken Mesih’in tebliğiyle ve yaşamlarının kontrolünü ele 

geçirmesi gereken Ruh’un gücüyle kurtarılır.149 

Hristiyanlar arasında deizmin ortaya çıkışını anlayabilmek için öncelikli 

olarak Hristiyanlık’taki ulûhiyet daha sonra da nübüvvet anlayışına yer vermek 

gerekli gözükmektedir. Hristiyanlıkta alışılmışın dışında bir nübüvvet algısı olduğu 

bilinmektedir. İlk aşamada bir peygamber olarak ortaya çıkan Hz. İsa öğretilerini, 

Tanrı’dan aldığı haberleri insanlara aktardıktan sonra peygamberlik görevini 

tamamlamış kabul edilmektedir. Hristiyanlığa göre Hz. İsa eskatolojik bir peygamber 

                                                           
141 Grudem, Wayne, Systematich Theology -An Intoduction to Biblical Doctrine-, Inter-Varsity 

Press, USA 2000, 184; Ellwood, 456. 
142 Smith, 5-6. 
143 Grudem, 189; Smith, 7. 
144 Yuhanna, 1:1; Yuhanna, 17:24. 
145 Romalılar, 8:27; Matta, 28:19. 
146 Feuerbuch, Ludwig, The Essence of Christianity, Mt. San Antonio College, Walnut 2008, 7. 
147 Feuerbuch, 81. 
148 Wainwright, Philosophy of Religion, 326; Grudem, 117. 
149 Woodhead, Linda, Christianity: A Very Short Introduction, Oxford University Press, New York 

2004, 22. 



44 

olarak insanlık için kendisini feda etmiş yüce bir varlıktır. Onun bu fedakârlığı tüm 

insanlığı kurtuluşa erdirmeye yeteceğinden, ondan sonra bir peygamberin 

gönderilmesine ihtiyaç kalmayacaktır. Nitekim son peygamber olarak görevini en 

üstün şekilde ifa etmiş ve ulûhiyet derecesiyle mükâfatlandırılmıştır.150 

Yeni Ahit’te Hz. İsa, Tanrı’nın can bulmuş vahyi ve kelamıdır. Dahası Hz. 

İsa Yeni Ahit’te, Mesih,151 peygamber152 ve Rab153 olarak takdim edilmektedir. 

Hristiyanlık tarihindeki bilgilere göre Hz. İsa ölümünü üçüncü gününde dirilip göğe 

yükseldikten sonra peygamberlik Kutsal Ruh’un hediyesi olarak havarilere, 

muallimlere ve Kilise liderlerine aktarılmıştır. Hz. İsa göğe yükseldikten sonra 

peygamberlikten üstün bir konuma, ulûhiyete erişmiştir.154 

İlk bakışta, Hz. İsa figürü, Hristiyan inancı için birliğin odak noktası olarak 

görünebilir. Çünkü pek çok konuda anlaşamasalar da Hristiyanlar en azından İsa’nın 

benzersiz bir önemi olduğuna inanmakta birleşmektedirler. Hz. İsa’nın konumuna 

ilişkin bir birlik görünse de Hz. İsa figürü hakkındaki değişik tanımlamalar yine bir 

bölünme meydana getirmiştir. Hristiyanlıktaki yorum farklılıkları burada da kendini 

net şekilde göstermiş olsa da genel itibarıyla İsa’nın bir peygamber ve bir Tanrı 

olduğu konusunda genel inanış mevcuttur.155 

Esasen İncil’e göre Hz. İsa’nın misyonu kendisini âlemlerin Rabbi olarak 

bildirmek, sabrı, adaleti, merhameti öğretmek, düzeni tesis etmek, öğretilerine riayet 

edildiği veya edilmediği takdirde ahiret hayatında karşılaşılacak olan va’d ve vaîdi 

bildirmek ve kulları arasından ezelde seçilmiş olanları tebliğ ile görevlendirmektir.156 

Ancak yorumcuların Hz. İsa hakkındaki tanımları karmaşık ve çeşitlidir. Mesela, 

Yuhanna için İsa, gökten inen ve oraya geri döneceği sonsuz Söz’dür. Ayrıca, 

kendisi hakkında ayetler olan mucizeleri gerçekleştiren peygamberdir. Markus için 

İsa, sırasıyla öğretmen, Peygamber, Mesih ve reddedilmiş kraldır. Matta için İsa, 

                                                           
150 Young, Frances M., Prelude: Jesus Christ, foundation of Christianity, The Cambridge History Of 

Christianity, ed. Margaret M. Mitchell, Frances M. Young, Cambridge University Press, New 

York 2008, 30 vd. 
151 Matta, 24:63-64. 
152 Matta, 11:3. 
153 Rasullerin İşleri, 1:21. 
154 Yavuz, S. Sabri, İslâm Düşüncesinde Nübüvvet, Pınar Yy., İstanbul 2012, 42. 
155 Young, 7-8. 
156 Özemre, Ahmed Yüksel, Toma’ya Göre İncil, Kaknüs Yy., İstanbul 2002, 213-215. 



45 

Kral Davut ve Musa benzeri bir öğretmen, tarihçi Luka için ise o, her şeyden önce 

kurtarıcı ve peygamberdir.157 

İncil’deki ayetlerden anlaşıldığı kadarıyla vücut bulmuş Oğul olan İsa Mesih 

kurban olarak öldüğünde insanlığı Tanrı ile uzlaştırmıştır. O, insan günahının 

yozlaştırdığı bir dünyada, insanlığı temsil ederek, bu yozlaşmanın üstesinden gelmek 

için uğraş vermiş, dahası onların suçunu üstlenerek esasında insanlığın hak ettiği 

cezayı kendisi çekmiştir.158 Bu açıdan kristolojide İsa, ‘Tanrı’ya vurgu yapan eşsiz 

Tanrı-insandır’, insan olarak doğmuş olmasına rağmen, ilahi bir vasfa sahiptir.159 

Hristiyan teologlar bu iddialarını kutsal metinlere atıflarda bulunarak desteklemeye 

çalışmaktadır. Nitekim Aziz Aquinas, İsa Mesih’in aynı zamanda Tanrı olduğu hem 

Yeni Ahit hem de Eski Ahit ayetlerinde açıkça geçtiğini ifade etmektedir.160  

Hristiyanlık ulûhiyeti, teslis nedeniyle çelişki barındırmaktadır. Söz konusu 

çelişki, Hristiyan nübüvveti için de geçerlidir. Bu durum akla aykırı bulunduğundan 

birtakım şüphelerin meydana gelmesi kaçınılmaz olmuş ve Aydınlanma çağı 

insanları mevcut itikadî bilgileri sorgulamaya başlamıştır. Kendi içinde yorum 

farklılıkları nedeniyle bölünmeler yaşayan Hristiyanlığın ortak kabul gören bir 

ulûhiyet ve nübüvvet tanımları olmaması da söz konusu şüpheleri artırmıştır. 

Dolayısıyla Hristiyanların bir kısmı dinin esaslarındaki akıl dışılıkları 

açıklayamadıkları için dinin gerçekliği üzerinde durarak Hz. İsa’nın varlığını dahi 

sorgulama noktasına ulaşmışlardır. Bu nedenle ayrıntıları sonraki başlıklarda ele 

alınacak olan deistik eğilimlerin teşekkülü vuku bulmuştur. Pek çok deist ve doğal 

din savunucusu, peygamberliği tam olarak reddetmemekle birlikte kristolojide 

betimlenen peygamberlik inancına itirazlar getirerek mevcut peygamber anlayışını 

kabul etmemişlerdir.161 Genel deist hipotezine göre rahipler, dindar halkı kontrol 

etmek için manevî baskı kullanarak, hem Tanrı’dan bir vahiy geldiğini iddia etmişler 

hem de bu vahiyleri doğrulamak için sözde mucizeler kurgulamışlardır. Bu kurguları 

                                                           
157 Stronstad, Roger, The Prophethood of All Believers a Study in Luke’s Charismatic Theology, 

Sheffield Academic Press, Sheffield 1998, 52. 
158 Sherman, Robert, King Priest and Prophet a Trinitarian Theology of Atonement, T&T Clark 

International Press, New York 2004, 170. 
159 Woodhead, 22. 
160 Aquinas, 16; Tarakçı, Muhammet, St. Thomas Aquinas, İz Yy., İstanbul 2006, 138. 
161 Wigelsworth, Jeffrey R., Deism in Enlightenment England, Manchester University Press, 

Manchester and New York 2009, 172-174; Simonutti, Luisa, Deism Biblical Hermeneutics and 

Philology, Atheism and Deism Revalued, 52 vd. 



46 

da peygamber olduğunu iddia ettikleri kişiler üzerinden gerçekleştirmişlerdir. Bu 

nedenle deistler, vahyedilen tüm dinlerin siyasî tiranlığa dayandığını ve bu tür bir 

inancın manevî özgürlüğe katkıda bulunmayacağını savunmaktadır.162 

Hristiyanlığın kuramsal inanç iddialarını kurumsal yanı ile tekrar tanımlayan 

ve yüzyıllar boyunca farklı pratiklerle bu iddiaları derinleştiren, aynı zamanda 

rakipsiz bir siyasî güç haline dönüşen Kilise’nin, tutumları ve dolayısıyla inkâr 

edilemez otoritesi süreç içerisinde birçok farklı nedenden dolayı bireysel ve kitlesel 

itirazlara muhatap olmuştur. Ancak bunun yanında Hristiyan inanç esasları da hem 

tek tek hem de bütün olarak ve dogmatik yapıları gereği yine aynı nedenlerle 

karmaşık bulunmuş ve güçlü itirazlarla karşılaşmıştır. 

2.1. Kilise’nin Otoriter Yapısı ve Deistik Tercihler 

Hristiyan toplulukların, beş yüzyıldan fazla bir süre boyunca kapsamlı bir 

yazılı hukuka sahip olmadan yaşadıkları bilinmektedir. Kaynaklarda ilk 

Hristiyanların mevcut Roma hukukuna tâbi oldukları kayıtlıdır. Buna göre 

Konstantin zamanından itibaren, Roma imparatorları Hristiyan Kilisesi’nin işlerini 

düzenleyen kararnameler yayınlamışlardır. Doğuda, Yunan Konstantinopolis’i 

yöneten Roma imparatoru, 1453’teki çöküşüne kadar dinî kurumları yasalaştırmaya 

ve düzenlemeye devam ettiğine dair tarihi bilgiler vardır. Sistemli bir kurallar bütünü 

olmamasına rağmen ilk üç yüzyılda Hristiyanlar, kural ve normlarını İncillerden ve 

kutsal yazılardan alarak belirlemişlerdir.  

Bazı topluluklar Hristiyan yaşamının çeşitli yönleri için rehberlik sağlayan el 

kitapları telif etmişlerdir. Üçüncü yüzyılda, Roma Hristiyan topluluğunun ayinlerini 

ve uygulamalarını ayrıntılı olarak anlatan çeşitli apostolik anayasa kitapları 

yazılmıştır. Bu apostolik kanunlar Kilise’nin yetkilerini ve din adamlarının 

görevlerini belirleyen Hristiyan yasa kitaplarıydı. Dördüncü yüzyılda piskoposlar 

kendilerini yerel kiliselerin yöneticileri olarak ilan etmişlerdir. Doğu ve Batı’da 

konseyler, din adamlarının yaşamlarını ve kiliselerin örgütlenmesini düzenleyen 

normları ilan etmenin ana araçları konumuna gelmiştir. Hristiyan ülkelerinde çeşitli 

konsüller kurulmuş ve her biri ayrı kanunlar belirlemişlerdir. Ancak bu çoklu dinî 

                                                           
162 Simonutti, 45-47; Wigelsworth, Jeffrey R., ‘God can require nothing of us, but what makes for 

our Happiness’: Matthew Tindal on Toleration, Atheism and Deism Revalued, 145-146. 



47 

kanunlar karmaşasından kurtulmak amacıyla 325 yılında Konstantin’in konseyi için 

yaklaşık 250 piskopos İznik’te toplanmıştır. Bu toplantıda piskoposlar Hristiyan 

dünyada birlik sağlanması için İznik Konsili’nin belirlediği yirmi kanunu, sonunda 

Hristiyan Kilisesi’nin evrensel normları olarak kabul etmişlerdir.163 Tarihi süreç 

içerisinde Kilise’nin başında bulunan Papa’nın batı metropolleri/başpiskoposları 

üzerindeki otoritesi artmıştır.164 Böylece Kilise, Hristiyan dünyasında mutlak otorite 

olmayı başarmış ve Hristiyanların ibadetleri yanında günlük yaşamları ve hatta 

düşünce yapıları dâhil olmak üzere her türlü müdahale hakkını ele geçirmiştir. Ancak 

Kilise söz konusu otoritesini korumak amacıyla sorgulanmayı ve emirlerine 

itaatsizliği katı şekilde yasaklayarak halk üzerinde mutlak güç sahibi olmayı 

başarmıştır. Dış dünyaya kapalı, gizemli bir durumda olan Kilise Hristiyanlığa dair 

her türlü inanç ve uygulamanın mutlak belirleyicisi konumuna yükselmiştir.  

12 ve 13. yüzyıllarda papalık, yeryüzünde kusursuz toplum oluşturmak için 

bir girişimde bulunmuş ve böylece Kilise emsalsiz bir güç ve görkem elde etmiştir. 

Avrupa tarihinde Orta Çağ adı verilen bu dönemde Batı Hristiyan ülkeleri 

monarşilerin mutlak yönetimi ve Katolik Kilisesi, zengin aristokratlar ve güçsüz 

halktan yani geleneksel feodal toplumdan oluşmaktadır. Hristiyanlık, imparatorluğun 

devlet dini kabul edildikten kısa bir süre sonra eskiden zulme uğramış bir dinî kurum 

olan Kilise, yavaş yavaş kendi yasalarına ve inançlarına uyulmasını emreden 

despotik bir kuruma dönüşmüştür. Kilise halk üzerinde otoritesini kazanır kazanmaz, 

Hristiyanlar, kendilerini şiddetli bir iç savaşa sürükleyecek olan mezheplere 

ayrılmışlardır.165 Papalık, kısa bir sürede Avrupa’nın kamusal yaşamında üstün bir 

güce yükselmiş ve uluslararası bir prestij elde etmiştir.166  

Kilisesi’nin saygınlığının ve otoritenin kendisine sağladığı imkânların 

etkisine kapılan bazı din adamları, mevkilerinin gücünü kendi çıkarları için 

                                                           
163 Pennington, Kenneth, Cambridge History of Christianity: Cilt: 2, Constantine to c.600, ed. 

Augustine Casiday, Frederick W. Norris, Cambridge University Press, Cambridge 2007, 386-

395. 
164 Noble, Thomas FX, Cambridge History of Christianity vol. 3, Early Medieval Christianities 

c.600-c.1100, ed. Thomas FX Noble-Julia MH Smith, Cambridge University Press, Cambridge 

2008, 262. 
165 Armstrong, Karen, A History of God, Ballantine Books, New York 1993, 59. 
166 Shelley, 255. 



48 

kullanmayı tercih etmişlerdir.167 Bu nedenle bazı Kilise adamları arasında ciddi bir 

yozlaşma ve dinde önemli bir deformasyon meydana gelmiştir. Papazlar ve vaizlerin, 

Allah ile kulları arasında aracı olarak kabul edilmesinin neticesinde, dinde kâhinlik 

ve ruhbanlık ortaya çıkmıştır. Dinin temsilcilerinde oluşan bozulma doğal olarak 

dinin ilkelerinde de bir tahrifata yol açmıştır. Dolayısıyla papazların ve vaizlerin 

çevresinde sırlarla ve gizemlerle kaplı bir duvar olduğu inancı, Hristiyan dünyada 

sarsılmaz bir gerçek olarak kabul edilmiştir.168 

Kilise’nin mutlak yetkisi, kutsal yazıları sadece din adamlarının 

anlayabileceği ve halka açıklayabileceği inancı, onları önemli ölçüde kontrol merci 

hâline getirmiştir.169 Bu sayede yerel kiliselerin liderleri, kurucu havarilere ve onlar 

aracılığıyla Mesih ve Tanrı’ya hem tarihsel hem de mistik bağlantıları olan yarı ilahi 

bir otoriteye sahip olmuşlardır. Dahası ikinci yüzyılın sonlarına doğru, her Hristiyan 

topluluğun dinî lideri açıkça monarşik piskoposluk kimliğine sahip olmaya 

başlamıştır. Bu piskoposlar Mesih’in öğretisi hakkında danışılması gereken din 

adamlarıdır ve birleşik bir doktrini öğretmeye özen göstermesi gereken kişilerdir.170  

Orta Çağ boyunca halkı Tanrı’nın kuralları olduğuna ikna ettiği emirlere 

uymaya zorlayan Kilise’nin otokratik yönetimi ve halka karşı haksız muamelesi 

neticesinde önce sorgulanması, daha sonra zamanla eleştirilerin hedefi haline gelmesi 

kaçınılmaz olmuştur.171 Bu sorgulama ve eleştiriler bilimsel çalışmalar yapan 

düşünürler tarafından başlatılmıştır. Bu bağlamda Voltaire, Hristiyanlıktan ‘kötü 

şöhretli şey’ olarak bahsetmiştir. O, Kilise’nin adaletsiz ve haksız tutumunun 

binlerce dindarı nasıl sömürdüğüne dikkat çekmeye başlayınca eğitimli kesimden 

kayda değer bir destek bulmuştur. Bu entelektüeller, Hristiyanlığı basit insanî iyilik 

ve kötülük standartlarına göre yargılamışlardır. Kilise, doktrinin saflığı adına, din 

savaşlarında olduğu gibi, Hristiyan kardeşlerinin kanlı katliamını onaylamasıyla, 

kutsal ve doğaüstü olmaktan uzak, kötü bir kurum olduğunu göstermiştir. Dahası bu 

kurum dünya halkları arasında barışı, uyumu ve ilerlemeyi engellemiştir. Kilise’ye 

                                                           
167 Chadwick, Owen, The Oxford History of The Christian Church, Oxford University Press, New 

York 2002, 23; Murray, Alexander, Conscience and Authority in the Medieval Church, Oxford 

University Press, New York, 2015, 163 vd. 
168 Coşkun, İbrahim, “Modern Çağ Deizminin Nedenleri ve Sonuçları”, Din Karşıtı Çağdaş Akımlar 

ve Deizm Sempozyum Kitabı içerisinde, Ensar Neşriyat, Van 2017, 50. 
169 Eno, 19-22. 
170 Eno, 27-29. 
171 Shelley, 236. 



49 

yönelik birincil silah hakikattir. İnsanlara yapılacak en büyük hizmetin, onlara 

akıllarını kullanmayı öğretmek, sadece doğrulayıp kanıtladıklarını hakikat için 

tutmak olduğu konusunda açıklamalar yapan düşünürler halkı sorgulamaya 

yönlendirmek için çalışmıştır.172 Birçok saray mensubu, memur, öğretmen, doktor ve 

din adamı sayesinde felsefî düşünce sistemi, 17. yüzyılın sonlarında Avrupa 

sahnesinde güç elde etmeye başlamıştır. Sayısız kitabın yayınlanması da Avrupa 

topraklarının entelektüel tartışmalarla dolu bir ülkeye dönüşmesini sağlamıştır. 18. 

yüzyılın başlarında Descartes, Spinoza ve Pierre Bayle’in (öl. 1706) etkisiyle felsefe 

egemen konuma yükselmiş ve sıradan insanlar bile yeni fikirlere duyarlı olduklarını 

kanıtlamışlardır.173  

Hristiyanlık dinine ağır eleştirilerde bulunan Thomas Paine’e göre insanı 

yaratıcı hakkında bilgisiz bırakmak ve Tanrı hakkında konuşmasını yasaklamak, 

Kilise’nin ve diğer tüm icat edilmiş dinlerin bir planıdır. O, teolojik çalışmaların 

rasyonel bir kaynağa dayanmadığını, gerçekçi veriler kullanmadığını dolayısıyla 

güvenilir sonuçlar veremeyeceğini kısaca hiçliğin çalışması olduğunu ifade 

etmektedir. Hiçliğin üzerine kurulu ilkelere sahip bir bilim olamayacağını söyleyen 

Paine, Hristiyan teolojisinin de dikkate alınamayacağını vurgulamaktadır. O, 

Kilise’nin ürettiği biçimsel ritüellerini, gizem dolu ilkelerini ve bu tür araçlarla dinin, 

ahlâk, inanç denilen hayali unsurlara yer açmak adına Tanrı yerine bir adamdan 

bahsedilmesini reddetmektedir.174 Ayrıca Paine, Hristiyan ulûhiyet anlayışına da 

eleştirilerde bulunarak Kilise’nin teorisinin, putperest mitolojinin bir devamı 

niteliğinde olduğunu söylemektedir. Ona göre İsa’nın tanrısal özelliklerle doğuşu ve 

sonrasında üçlü tanrı ilkesi kurgusal bir hikâyeden başka bir şey değildir. Paine, 

Meryem figürünü, Efesli Diana figürüne benzetmekte, İsa Mesih’in 

tanrılaştırılmasını ise azizlerin kutsallaştırılmasını sağlamak amacıyla Kilise 

tarafından kurgulanan bir oyun ve hile olarak değerlendirmektedir. O, açık bir 

şekilde Hristiyan teorisinin, eski mitologların güç ve gelir amaçlarına uygun 

putperestliğinden başka bir şey olmadığını ifade etmektedir. Paine’e göre Kilise’nin 

                                                           
172 Shelley, 394-395. 
173 Israel, 24-25. 
174 Paine, The Ages of Reason, 100. 



50 

hileli oyunundan kurtulmanın tek yolu akla ve felsefeye başvurmaktır.175 Çünkü 

insan aklı felsefî ilkelerin de yardımıyla hakikate ulaşmak için yeterli güçtedir. 

Kilise’nin kutsallığına itiraz geliştiren Spinoza ve Toland, dinî törenlere 

yaklaşımında, mucizelerin gizemini eleştiride ve gizemlerin siyasî kullanımını 

kınama noktasında aynı düşüncelere sahiptirler. Bu iki düşünür, İncil’e yönelik 

hermenötiğinde (yorumbilim) klasik metinlerin analizi için Rönesans çağından beri 

geliştirilen tefsir, filolojik ve tarihsel eleştirel yöntemleri kullanmışlardır.176 Dahası 

Toland, İncil’in herhangi bir anlamda aklın üzerinde olduğunu inkâr etmede 

Spinoza’ya katılmıştır. Onlara göre Hristiyanlık esasen gizemli değildir hatta 

Mesih’i, doğal aklın yetenekleriyle mükemmel bir uyum içinde açıklamış ahlâkî 

ilkelere sahiptir. Ancak Kilise adamları dinî metinleri kendi çıkarlarına yönelik 

yorumlayarak hakiki Hristiyanlığı tahrife uğratmış ve dindar halkı yönlendirmiştir. 

Toland, kitabında Kilise adamlarının davranışlarını ayrıntılı şekilde anlatarak onlara 

ağır eleştirilerde bulunmuştur. Söz gelimi Toland, Kilise adamlarının kutsal yazıları; 

zoraki alegoriler, çılgın etimolojiler, hayali imalar, küstah ve savurgan yorumlarıyla 

ahlâksızca yozlaştırdıklarını açıkça ifade etmiştir.177 Aynı şekilde Kilise’ye yönelik 

birincil silahın hakikat olduğunu söyleyen Diderot “İnsanlara yapılacak en büyük 

hizmetin onlara akıllarını kullanmayı öğretmek, yalnızca doğrulayıp kanıtladıkları 

şeyleri hakikat olarak kabul etmek olduğunu düşünüyoruz”178 ifadeleri ile Kilise 

adamlarının hakikatten uzak yorumlarını eleştirmiştir. 

17. yüzyılda Avrupa ülkeleri hâlâ, çoğunlukla insan, Tanrı ve dünya 

hakkındaki tüm tartışmaların Kilise ve aristokratların arasında gerçekleşmesi 

gerektiğine dair bir kültüre sahiptir. Yani Hristiyan mezhepleri arasında her şeyden 

önce hangi günah çıkarma bloğunun hakikat tekeline ve Tanrı tarafından verilen bir 

otorite unvanına sahip olduğunu belirlemek için savaş devam etmiştir. Buna karşılık, 

1650’den sonra, teolojinin asırlık hegemonyasını hızla deviren, doğaüstüne olan 

inancı yavaş ama kesin bir şekilde ortadan kaldıran ve açıkça geçmişten miras kalan; 

                                                           
175  Paine, The Ages of Reason, 15. 
176 Lucci, “The Law of Nature, Mosaic Judaism, and Primitive Christianity in John Locke and the 

English Deists”, 11. 
177 Toland, John, Christianity not Mysterious: or a Treatise Shewing That There is Nothing in the 

Gospel Contrary to Reason, Nor Above It and That No Christian Doctrine Can Be Properly 

Call’d a Mystery, (by), Londra 1696, 134. 
178 Morley, 84; Shelley, 395. 



51 

insanlık, toplum, siyaset ve kozmos hakkında yaygın olarak kabul edilen 

varsayımlara, aynı zamanda İncil’in ve Hristiyan inancının doğruluğuna da meydan 

okuyan bir hareket gelişme göstermiştir.179 Orta Çağ ve erken modern çağ boyunca, 

Avrupa ülkelerinin gelenek ve otoriteye dayalı ortak inancı, 1650’den sonra, ne kadar 

derin köklere sahip olursa olsun, felsefî aklın ışığında sorgulanmış ve yeni felsefe 

tarafından bilimsel devrim olarak sonlandırılmıştır. 

Din ve Kilise otoritesi uzun süre yeni radikal düşünürlerin başlıca hedefleri 

olarak kalmıştır. 17. yüzyılın sonlarında radikallerin nihâi amacının bu dünyadaki 

yaşamı siyasetin temeli yapmak olduğu söylenebilir. Pek çok deist, Spinoza’nın 

siyaset, kamusal alan ve bireyin toplumdaki yeri gibi fikirlerini özellikle de inanç ve 

Kilise otoritesi alanındaki radikal meydan okumalarını önemsemiştir. Çünkü Spinoza 

hiçbir şeyin Tanrı’nın sözüne ya da buyruğuna dayanmadığını, böylece hiçbir 

kurumun Tanrı tarafından tayin edilmediğini ve hiçbir yasanın Tanrı tarafından 

onaylanmadığını ileri sürmektedir.180 Spinoza’da Tanrı, evrenin aşkın değil, içkin 

nedenidir. Spinoza Kilise’nin Tanrı tasavvurunu kabul etmemiştir. Ona göre böyle 

bir din, insanı rasyonel bir varlık olmaktan çıkarır.181 Onun Eski Ahit teokrasisinin 

geleneklerini tarihsel olarak yıkmasının nedeni düşünce özgürlüğü algısıdır. 

Spinoza’nın bağımsız yaşamı ve siyasî görüşleri, kuşkusuz deistler için kayda değer 

bir öneme sahiptir. Çünkü onlar da geleneksel toplum ve siyasetten belirli bir kopuş 

geliştirmek zorunda kalmışlardır. 

Spinoza’nın görüşleri Blount, Gildon ve Toland gibi düşünürler tarafından 

desteklenmiştir. Tamamen seküler olan Spinoza, düşünce özgürlüğünün kanunla 

sınırlandırılması sonucunda ortaya çıkan teolojik bölünmeleri eleştirmiş ve bu tür 

yasaların uygulanmasındaki gaddarlığı kınamıştır. Ona göre düşünce özgürlüğü, 

erdem ve eğitimin ayrılmaz bir parçasıdır. Onun için düşünce özgürlüğü hem bilim 

adamlarının bir ayrıcalığı hem de sanat ve bilimin ilerlemesi için gereklidir. Pratik 

siyaset hem ebedî gerçeğin bir yansıması hem de insan özgürlüğünün bir aracı olarak 

insan yaşamında önemlidir. Spinoza, dinî ve politik hoşgörünün pratik ve felsefî 

                                                           
179 Israel, 25. 
180 Israel, 25. 
181 Spinoza, Benedict, The Ethics I, çev. R. H. M. Elwes, A Penn State Electronic Classics Series 

Publication, (yy) (2000), 3; Tüzer, Abdullatif, “Rasyonel/Doğal Din ve Spinoza”, Beytulhikme 

An International Journal of Philosophy, Cilt: 3, Sayı: 1, 2013, 39. 



52 

temellerinin klasik, tarafsız ifadesini ortaya çıkarmıştır.182 Spinoza, vahyedilmiş 

dinin yetersizliğini açıkça vurguladıktan sonra aşkın bir Tanrı’nın peygamberler 

aracılığıyla haber vermesinin anlamsız olduğunu ileri sürmüştür. Çünkü ona göre 

Tanrısal yasa, fânilerin zihninde zaten kökleşmiştir. Tanrı’nın emirleri insanda 

doğuştan var olduğu için kişiler zihninde beliren taleplerin ilahi kaynaklı olduğunu 

hisseder ve davranışlarını bu amaca göre şekillendirebilir. Böylece bu tür bir yaşam 

biçimine Tanrı’nın yasası denilebilir. Başka bir deyişle, Tanrı, ölümlü akılda kendini 

açığa çıkarır. Dolayısıyla nübüvvet kurumuna ihtiyaç yoktur. Hatta ona göre 

peygamberlerin getirdiği din, felsefî arka planları olmadığı ve felsefî bir gelenek 

içinde yetişmedikleri için, onların istikrarsız tasavvurları ve sınırlı anlayışlarına 

dayanmaktadır. Peygamberler bu nedenle birbirleriyle çelişir, tutarsızlıklara düşer ve 

önyargılara sahiptirler. Dolayısıyla vahyin kesinliği sadece ahlâkî olabilir. Bu 

nedenle, ahlâkî meseleler dışında onlara itimat edilmemelidir. Tabiî ve mânevî 

meselelerinde, yani nazarî meselelerde artık peygamberlere güvenilmemelidir. Bu 

durumda vahiy olarak iddia edilen bilgilere karşı görevimiz aklımıza danışarak 

hareket etmektir.183 

Kilise’nin otoritesi 17. yüzyıla kadar devam etmiştir. Ancak 16. yüzyılın 

sonlarına doğru Batı’da başlayan Aydınlanma süreci ile Kilise’nin mutlak otoritesi 

sorgulanmaya başlamıştır. Bu bağlamda Aydınlanma çağı Hristiyanlığın yeniden ele 

alınmasını gerekli kılmıştır. Bu süreçte Kilise’nin otoritesi sorgulansa da önemli 

ölçüde pek çok din adamı dinî akideyi reforme etme girişiminde bulunmuştur. Bu 

çabalara rağmen dönemin bazı bilim insanları dinlerin kökenini sorgulamayı ve 

gerçekliğinin olup olmadığını araştırmayı tercih etmiştir. 

Deizmdeki temel amaç teslis, aslî günah ve kefaret gibi inançlardan kurtulup 

Kilise’nin mutlak baskısını önemli ölçüde ortadan kaldırmaktır. Çünkü bilimsel 

gelişmelerin yanı sıra her yerde Hristiyanlar tarafından aynı şekilde inanılan ve ilan 

edilen, İncil’in hiçbir ayetinde yazmamasına rağmen sanki kutsal metinlerde varmış 

gibi kesin olan bazı doktrinler mevcuttur ve bunların sorgulanması Kilise tarafından 

                                                           
182 Colie, Rosalie L., “Spinoza and the Early English Deists”, Journal of the History of Ideas, Cilt: 

20, Sayı: 1, 1959, 33-34. 
183 Spinoza, Benedict, A Theologico-Political Treatise III, Arc Manor Pub., (yy) 2008, 29; Tüzer, 

47. 



53 

yasaklanmıştır.184 Sır ve gizem dini olan Hristiyanlığın sorgulama ve açıklığa 

kavuşturulma vaktinin geldiğine inanan bazı bilim adamları ve düşünürler Kilise’nin 

öğretilerinden ziyade Kutsal Kitapların içeriğine bakarak gerçek Hristiyanlığı gün 

yüzüne çıkarma girişimlerinde bulunmuşlardır. Bazıları ise Hristiyanlık dâhil hiçbir 

dinin doğru olmadığını iddia ederek, insanların dinlerden ve dinî baskılardan 

kurtularak aklın kabul ettiği şekilde bir inanç sistemini benimsemeleri gerektiğini 

savunmuşlardır. 

Kilise din adamlarının önemli ve mutlak rolleri özellikle Aydınlanma 

döneminde sorgulamaya tâbi tutulmuştur. Kuşkusuz Kilise din adamları refah 

içerisinde yaşarken fakir halkı ağır vergilerle yükümlü tutması, sorgulanamayan 

engizisyon mahkemeleri, halka karşı aşırı baskıları ve adaletsiz kararları gibi pek çok 

sebep sonucunda insanlar Kilise’nin öğretilerini sorgulama ve irdeleme gereği 

duymuşlardır.  

2.2. Hristiyanlık’taki İnanç Karmaşası ve Deizmin Ortaya Çıkışına 

Etkisi 

Deizmin tarihi arka planını ele alarak deistik yaklaşımların esasen Hristiyan 

dünyadaki teokrasinin bir sonucu olarak güçlenen Kilise adamlarının dindar halk 

üzerinde kurmuş olduğu hegemonyayı yıkmak isteyen düşünürler tarafından 

geliştirildiği dile getirilmiştir. Orta Çağ boyunca Avrupa ülkelerinde hâkim olan 

Hristiyanlığın inanç ilkelerindeki anlaşılma güçlüğü ve karmaşa da deistik tutumların 

ortaya çıkmasına fazlası ile katkı sağlamış olabilir. 

16 ve 17. yüzyılın başlarında Hristiyan ülkelerde yeni fikir akımları ortaya 

çıkmıştır. Hümanist düşünürler, pek çok pagan filozofun Tanrı tanımlarını ve 

vahiyden yararlanmadan geliştirdikleri karmaşık etik sistemlerini, Rönesans 

sürecinde tekrar gündeme getirmiştir.185 Dinin insan ahlâkıyla özdeşleştirilmesine 

                                                           
184 Culver, Rubert Duncan, Systematic Theology Biblical and Historical, Christian Focus Pub., 

Büyük Britanya 2006, 3. 
185 Hudson, The Enlightenment World: Political and Intellectual History of the Long Eighteenth 

Century, 32. 



54 

yardımcı olan hümanizm, dinî gerçeklerin doğal aklın yardımsız kullanımıyla 

keşfedilebileceği inancını desteklemiştir.186  

En başta doğal din savunucuları ve deistler tarafından sorgulanan Hristiyan 

teolojisindeki öğretilerden belki de en önemlisi teslis öğretisidir. Deistler arasında 

Matthew Tindal, teslis öğretisini madde ve hareket yasaları üzerinden açıklamalar 

yaparak eleştirmiştir. Ona göre biri yaratılmış, diğeri kendiliğinden var olan iki tanrı 

eşittir ve hiçbiri varoluşun devamı için diğerine bağlı değildir. Tindal daha sonra 

teslisi, Tanrı ve İsa’yı temsil eden güneşin yani güneş ışınlarının yayılımları 

açısından incelemiş, evreni, üçleme ilkesini irdelemek için bir şablon olarak 

değerlendirmiştir. Bu konuda gökbilimci Johannes Kepler’e (öl. 1630) atıfta bulunan 

Tindal, yazılarında benzer bir şema kullanmıştır. Kepler’e göre, göklerdeki en büyük 

cisim olan güneş, yaratılışın merkezindeki konumundan gezegenlerin hareketini 

yönlendiren Tanrı gibidir ve evren, hareketin bir sonucu olarak bileşimini değiştiren 

maddeyi içermektedir. Tindal daha sonra, ışığın güneşe bağlı olmadığı gibi, Mesih’in 

varlığının da Tanrı’nın varlığına bağlı olmadığını izah ederek teslisin hiçbir şekilde 

makul bir açıklaması olamayacağını savunmuştur.187 

Lord Herbert’ın dinî-felsefî vizyonunda, din adamlarına mutlak sadık bir 

Hristiyan inancına karşı olduğundan bahsedilmiştir. O, 1400 yıllık Hristiyan 

egemenliğinden sonra eski ritüellerin, davranışsal kısıtlamaların ve batıl inançların 

anlamsız olduğunu iddia etmiştir. Herbert ayrıca İncil’in ve benzetmelerinin 

mitolojiye dayandığına inanmaktaydı. Önemli bir şekilde, Herbert, radikal teolojisini 

toplum tarafından dışlanmadan ifade edebilmiştir. Çünkü Avrupa ülkelerine yeni bir 

dinî özgürlük çağı gelmişti ve Kilise’nin otoritesi sorgulanmaya başlamıştı. Bu 

zamandan önce, Kilise aleyhinde konuştukları veya Hristiyanlığı kabul etmeyi 

reddettikleri için milyonlarca insanın öldürüldüğü bilinmektedir. Bununla birlikte, 

1600’lerin ortalarında, aydınlanmış bir düşünce dalgası Avrupa’ya yayılmak 

üzereydi.188 Dogmatizmin yerini akla dayalı yeni bir dinî felsefenin alma zamanı 

gelmişti. Bu açıdan Aydınlanma çağı, insanın dinî deneyiminde bir dönüm 

noktasıydı. Çünkü aklın ihlal edildiği bir inanç sisteminde veya dinde, sırlarla dolu 

                                                           
186 Byrne, 65. 
187 Wigelsworth, Deism in Enlightenment England, 74-75. 
188 Baker, 17-19. 



55 

yorumlar ve mistik ilkelerin devreye girmesi kaçınılmazdır. Nitekim bu mistik 

yorumlara göre gizemli dinî semboller, katı gelenek ve görenekler oluşmuştur. 

Oysaki insan, bir inanç veya dinî uygulama için makul açıklamalar duymayı bekler. 

Çünkü insanın inancı onu hem dünya hayatında hem de ahiret yaşamında etkileyen 

bir unsurdur. Söz gelimi ritüeller, dinî bayramlar, anma törenleri, sanat ve müzik 

tarzları, giyim ve konuşma tarzlarının tümü, toplumsal dinî kültürün oluşumuyla 

gerçekleşmektedir. Bunun yanı sıra Tanrı tasavvurunu, dogmatik ilkeleri, ahlâkî 

kabulleri, doğaüstü ve kozmolojik evren anlayışlarını kuşkusuz dinî metinler 

belirlemektedir. Bunun bilincinde olan kişi tüm yaşamını dinî inancı üzerine 

şekillendireceği için doğal olarak itikadının sağlam temellere dayanmasını ister. 

Hristiyan teolojisi makul olmaktan çıkınca, neredeyse tüm öğretilerini mucizevî bir 

söyleşiye dönüştürmüş ve sürekli olarak sırlarla ve gizemlerle dolu inançlar üreterek 

insanların sorgulama alanını kısıtlamıştır. Söz gelimi İsa’nın çarmıha gerilmesinden 

üç gün sonra dirilmesi, göğe yükselişi, vücudunun ekmeğe ve kanının şaraba 

dönüşmesi, teslis inancı gibi sırlar kristolojinin gizemlerinden sadece birkaçıdır.189 

Hristiyanlığın ulûhiyet inancı neticesinde bu dinin öğretilerindeki akla ve 

doğaya karşı olan ilkeleri reddetmek veya doğayla uyumlu hâle getirmek amacıyla 

‘Hristiyan Deizmi’ isimli bir anlayış ortaya çıkmıştır. Mesela kendisini Hristiyan 

deist olarak tanıtan Thomas Morgan (öl. 1743), Hristiyanlığın son derece makul 

olduğunu ileri sürmüştür. O, tabiî dinin zorunluluklarına boyun eğen deistlerin adil 

bir adım atarak gerçek Hristiyanlığa doğru büyük bir ilerleme kaydettiğini 

belirtmiştir. Thomas Morgan vahiy fikrini kabul ettiğini “Vahiy, şeyleri görünür 

kılan ışıktır” sözleriyle itiraf ederek “Hristiyan öğretilerinin kendi içlerinde ve kutsal 

yazıların tanıklığının dışında, mantıksız, saçma ve gülünç olduğu, deizm ve kafirliğin 

tek spekülatif ilkesidir” açıklamasıyla beyan etmektedir.190 Morgan ilk yıllarda 

deizme olumsuz ve eleştirel baksa da deizm inancını kabul ettikten sonra bu 

düşünceleri tamamen değişmiştir. Hristiyan deist olsa bile Morgan Tanrı’nın genel 

yasalara göre hareket ettiğini, kendisine koyduğu kural ve önlemleri asla 

değiştirmediğini, hiç hareket etmediğini, artık doğada eylemde bulunmaktan 

                                                           
189 Coşkun, “Modern Çağ Deizminin Nedenleri ve Sonuçları”, 49-50. 
190  Berg, A Forgotten Christian Deist: Thomas Morgan, 56. 



56 

vazgeçtiğini varsayarak yeni dünyalar ya da mucizeler yaratmayı bıraktığını ifade 

etmiştir.191  

Deistler, mucizelere yönelik saldırılarında iki ana grupta sınıflandırılabilecek 

çeşitli stratejiler benimsemişlerdir. Bir yandan Charles Blount, John Toland, 

Anthony Collins, Thomas Woolston ve Peter Annet (öl. 1769), farklı akıl 

kavramlarını kullanmalarına, Tanrı ve doğa hakkında farklı görüşlere sahip 

olmalarına rağmen, Tanrı’nın değişmez ve mekanik doğa yasalarının bulunduğu 

görüşüne dayanarak mucizeleri reddetmişlerdir. William Wollaston (öl. 1828), 

Matthew Tindal, Thomas Chubb (öl. 1747) ve Thomas Morgan, Tanrı’yı insan ya da 

doğal olaylara müdahale etmeye isteksiz olarak görmüşlerdir. Bu düşünürlerin, 

evrenin yönetiminde ilahi takdirin mevcudiyetini ve etkinliğini eşzamanlı olarak 

kabul ederken, mucizevî olayların olasılığından kaçındıkları görülmektedir. Başka 

bir deyişle, Tanrı’yı, hareketsiz bir saatçiden ziyade, evrenin etkin yöneticisi olarak 

gördükleri, ancak Tanrı’nın, tarafsız bilgeliği, öngörüsü ve iyiliğinin yer aldığı doğa 

yasalarını askıya almayacağına inandıkları anlaşılmaktadır. 192 

Thomas Morgan’ın Physico-Theology isimli eseri, Boyle’un 1711-1712 

yılları arasında verdiği derslerden derlediği, A Demonstration Of The Being And 

Attributes Of God From His Works Of Creation ismiyle yayınladığı kitabı ve 

William Derham’ın Physico-Theology adlı çalışması doğal dünyaya dayalı bir 

teolojiyi konu edinmiştir. Bu çalışmalar daha sonra doğal dünyada Tanrı’nın 

varlığının kanıtlarını aramak için öncü eserler olmuştur. Bu çalışmalardan esinlenen 

18. yüzyıl botanikçileri ve zoologları, Yaratıcı’nın varlığına dair kanıtlar arayarak 

doğayı incelemeye başlamıştır. Bu çalışmaların inceleme alanı genel olarak madde, 

ışığın doğası, insan doğası, güç, özgürlük, ahlâkî doğru, yanlış ve ilahi takdir 

üzerinden gelişmiştir.193 

İngiliz düşüncesinde 18. yüzyıl, ‘birçok yazar için, hayal gücünün uyuduğu 

ve hayatın geçici gerçekliklerinin güçlü olduğu bir dönem’194 olarak 

                                                           
191 Berg, A Forgotten Christian Deist: Thomas Morgan, 56, 61, 137. 
192 Lucci, Diego, Wigelsworth, Jeffrey R., “God Does Not Act Arbitrarily or Interpose 

Unnecessarily: Rovidential Deism and The Denial of Miracles in Wollaston, Tindal, Chubb, and 

Morgan”, Intellectual History Review, Cilt: 25, Sayı: 2, 2015, 167. 
193 Berg, A Forgotten Christian Deist: Thomas Morgan, 135-136. 
194 Cohen, Julius, “Deism As Presented in Tindal’s Christianity As Old As Creation”, University Of 

Illinois, Illinois 1917, 1. 



57 

nitelendirilmektedir. Bu dönem esasında eleştiri dönemi olarak da kabul 

edilmektedir. Din alanında, bu eleştirel tutum, kendisini, esas olarak Tanrı’yı ve 

doğruluk yasalarını keşfetmek için daha güvenilir bir araç olan ilahi vahiy yerine 

koymayı denemiştir. Akıl ile gerçek dinin bulunabileceği ilan edildiğinde vahiy 

dininin yerine doğal dinin gelmesi gerektiği görüşü hâkim olmuştur. Semavi dinlere 

karşı olan büyük bir düşünür grubunun bu zamanda ortaya çıkmasının pek çok 

nedeni vardır. İlk olarak önceki iki yüzyılın büyük astronomik keşiflerinin, Kutsal 

Kitap’ta bildirilenden farklı şekilde organize edilmiş bir evreni ispatlamış olması, 

yani Copernic’in (öl. 1543) bu dünyanın, evrenin merkezi olmadığını ve güneşin 

dünyanın değil, dünyanın güneşin etrafında döndüğünü keşfetmesi vahye olan güveni 

sarsmıştır. Bir başka neden, bilgi alışverişinin başlaması olarak görülebilir. Çünkü bu 

yüzyılda, dünyanın diğer bölgelerinden, dinleri birçok temel noktada Hristiyan 

vahiylerinden farklı olan, değişik inançlara sahip farklı halklar hakkında farklı 

hikâyeler anlatan seyyahlar Avrupa ülkelerine gelmişlerdir. Başka bir sebep ise, 

entelektüel ilgileri olan insanların dinî konularda olduğu kadar astronomi ve fizikte 

de matematiksel kesinlik aramaya iten düşünürlerin sayısının artmasıdır. Oysaki 

Hristiyanlık, akılcı, bilimsel veya matematiksel bir kesinlik sunmak yerine 

vahyedilenin sorgusuz kabul edilmesi gerektiğini söyleyerek inananlar üzerinde 

mutlak bir otorite kurmuştur.195 Hristiyanlığın akla uygun olmayan inançlarını ve 

açıklamalarını çözüme kavuşturmak ve dünyayı daha anlaşılır kılmak amacıyla yeni 

bir akım ortaya çıkmıştır. 16 ve 17. yüzyıllarda ilk kez ortaya çıkan bir tür laik teoloji 

olarak adlandırılan fiziko-teoloji ilahi konulara benzersiz bir yaklaşım getirerek 

seküler teolojinin ortaya çıkmasını sağlamıştır. Bu yeni seküler teolojinin temsilcileri 

ise Galileo, Descartes, Leibniz (öl. 1716) ve Newton’dır.196 Pek çok modern doğa 

filozofu, doğal felsefe ile İncil’deki gerçekleri bir araya getirmeye çalışmışlardır. 

Üstelik bu düşünürler, teoloji ve doğa felsefesinin görevlerinin önemli ölçüde 

örtüştüğünü iddia etmişlerdir. Kısacası, vahyin gerçeklerine ilişkin sorgulamanın 

sadece teologlar değil aynı zamanda doğal din filozofları tarafından yapılabileceğini 

ifade etmişlerdir.197 Descartes gibi Spinoza da Tanrı’nın varlığının ontolojik olarak 

                                                           
195 Gillespie, Michael A., The Theological Origins of Modernity, The University of Chicago Press, 

London 2008, 19-20. 
196 Harrison, Peter, 43. 
197 Harrison, Peter, 45. 



58 

kanıtlanacağını savunmuştur. Tanrı fikrinin kendisi, Tanrı’nın varlığının bir 

doğrulamasını içerir, çünkü var olmayan mükemmel bir varlık, terimler açısından bir 

çelişki oluştururdu. Tanrı’nın varlığı gereklidir, çünkü gerçeklik hakkında başka 

çıkarımlar yapmak için gerekli kesinliği ve güveni yalnızca o sağlamıştır. Dünyaya 

ilişkin bilimsel anlayışımız bize dünyanın değişmez yasalar tarafından yönetildiğini 

gösterir. Spinoza için Tanrı basitçe yasanın ilkesidir, var olan tüm ebedî yasaların 

toplamıdır. Tanrı, evreni yöneten düzenle özdeş ve eşdeğer olan maddi bir varlıktır. 

Spinoza felsefî sudur fikrini de öne sürmüştür. Ona göre Tanrı maddi ve manevi her 

şeye dâhil ve içkin olduğu için onların varlığını düzenleyen yasa olarak 

tanımlanabilir. O, Tanrı’nın dünyadaki etkinliğinden söz etmenin aynı zamanda 

varoluşun matematiksel ve nedensel ilkelerini tanımlamanın bir yolu olduğunu ifade 

etmiştir.198 

Hristiyanlık tarihi boyunca dinî metinlerdeki tahrif ve bozulmalar sonucu din 

adamlarının yani Kilise’nin halk üzerine uygulamış olduğu baskı nedeniyle ateizm ve 

deizme doğru eğilimler söz konusu olmuştur. Ateist ve deistler genel olarak dinlere 

karşı tepkisel tavırlarında, Hristiyanlar’ın ‘saçma olduğu için inanıyorum’ (credo 

quia absurdum) mottosuna karşın ‘inanmıyorum çünkü saçma’ felsefesini 

savunmuşlardır.199 Bu inançlar, Hristiyanların ibadet eylemleriyle ne kastettiklerini 

açıklamalarının bir yoluydu. Tanrı ve Mesih hakkında itiraf ettiklerinin başına 

‘inanıyorum’ ya da ‘inanıyoruz’ ifadesini eklediklerinde, beyanlarının yalnızca 

gözlemlere değil, imana dayandığını kastediyorlardı. Hristiyanların çok sık 

kullandıkları ‘inanıyorum’ ifadesi ayrıca Mesih’in ibadeti ve imanı hak ettiğini ve bu 

nedenle Tanrı ile aynı seviyede olduğunu göstermektedir.200 

Lord Herbert, vahiy kaynaklı dinlere itiraz geliştirerek daha özelde 

Hristiyanlığın Kutsal metinlerini eleştiriye tabi tutmuştur. Ona göre vahiy ilan eden 

her din iyi değildir ve onun otoritesi altında öğretilen her doktrin her zaman gerekli 

veya değerli değildir. Lord Herbert ortak kavramların öğretilmesi gerektiği 

önerisinde bulunarak bazı vahiy kaynaklı öğretilerin terk edilmesinin zorunluluğunu 

vurgulamıştır. Çünkü bu ortak kavramlar sistemi, en azından teolojiyle ilgili olduğu 

                                                           
198 Armstrong, 154. 
199 Stewart, Jon Bartley, Kierkegaard and the Patristik and Medieval Traditions, Routledge Pub., 

New York 2016, 132-137.  
200 Staffon, “Early Christianity”, 211. 



59 

sürece, düşünen her insan tarafından her zaman açıkça kabul edilir ve başka bir 

gerekçeye de ihtiyaç duyulmaz. Teolojideki ortak kavramların hakikate ulaştıracağı 

düşüncesini öne süren Lord Herbert, bu ortak kavramaların insanı kurtuluşa 

ulaştıracağını ima etmiştir.201 Söz gelimi insan, Tanrı’nın ezelî, ebedî, iyi, adil 

olduğunu içsel olarak bilir. Çünkü ortak kavramlar öğretisine göre Tanrı her şeye 

nüfuz eder. Dolayısıyla doğada O’nun sıfatlarını gösteren işaretler bulunmaktadır. O, 

insanda sınırlı bir derecede var olanın mutlak olarak Tanrı’da bulunduğuna dair ortak 

bir fikrin bulunduğunu savunmuştur.202  

Lord Herbert’ın belirlediği ilkelere göre Tanrı’nın ‘ortak kavramlar’ adını 

verdiği insanın düşünerek algılayabileceği sıfatları vardır ve bunların tespiti için 

vahye veya dinlere gerek yoktur. Gizemli inanca dayalı teorilerin kabul edilmesini 

anlamsız bulan Lord Herbert, inanca yer açmak için insan aklını bir kenara bırakan 

inanç yapılarının doğruluğunu reddetmiştir. Bunun başlıca sebebi ise Hristiyan 

dünyadaki yanılmaz kabul edilen Kilise’nin ilahi tapınma yöntemini belirleme 

hakkına sahip olması ve müntesiplerin Kilise’nin belirlediği her ayrıntıya sorgusuz 

mutlak bir itaatle uyması zorunluğudur. Lord Herbert, Kilise içerisinde teşkilatlanmış 

yapının fantastik kurguları ve mutlak otoritelerini sorgulayarak rahiplerin ve 

Tanrı’nın sözcüsü olduğunu söyleyen vaizlerin güvenirliğini sınamak gerektiğini 

vurgulamıştır.203 Ona göre Tanrı her bireyden, başkalarının inancına göre değil, 

kendi inancına göre kendi davranışlarının hesabını vermesini isteyecektir. Bu 

nedenle o, dinin temel ilkelerini evrensel hikmetle değerlendirmeyi ve imanın hakiki 

hükümlerini gerekçelendirmeyi önermiştir. Dahası Kilise’ye karşı ağır suçlamalarda 

bulunan Lord Herbert, onların hakikatten uzak rivayetlerle kutsallığa giden yolu 

göstermelerine rağmen esasında Kilise adı altında kılık değiştirmiş, çok fazla tören 

ve ayinle zamanını boşa harcayan sahtekâr ve kibirli kişilerden oluşan bir topluluk 

olduğunu ifade etmiştir.204 

Rönesans hümanizmi, Ortodoks Hristiyanlığın günah yoluyla aklın 

yozlaşmasına yaptığı vurguyu reddetmiş ve aklın herhangi bir doğaüstü vahiy veya 

belirli kilise öğretilerinden ayrı evrensel dinî ve ahlâkî gerçekleri ayırt edebileceğine 

                                                           
201 Herbert of Cherbury, 289-290. 
202 Herbert of Cherbury, 291-292; Barr, 138-140. 
203 Herbert of Cherbury, 289. 
204 Herbert of Cherbury, 289-291. 



60 

dair genel bir inancı onaylamıştır. Deistler, dünya dinlerinde ve çeşitli Hristiyan 

kiliselerinde evrensel olarak kabul edilmiş dinî ve ahlâkî ilkelerin ortak bir rasyonel 

özü olduğunu savunmuştur. İlk deistler, ritüel ve dogma farklılıklarının önemsiz 

olduğunu ve bunları hoş görmek gerektiğini ileri sürmüşlerdir. Bununla birlikte, 17. 

yüzyılın başında, bir dizi deist, özellikle John Toland, Matthew Tindal, Thomas 

Woolston ve Anthony Collins, Roma katoliklerinin ayinsel uygulamalarını ve kutsal 

adı altındaki kurumsal kabullerini antik çağlardaki pagan hurafelerine benzettikleri 

için reddetmeye başlamışlardır. Bunun yanı sıra doğal din savunucuları Protestan 

mezheplerinin katı bireysel dindarlığı yerine, akıl dinine karşı ölçülü ahlâkî çabayı ve 

hoşgörüyü teşvik etmeye çalışmışlardır. Deistler, insanlık tarihini şekillendirme ve 

sürdürmede aktif olarak yer alan Ortodoks Yahudi-Hristiyan Tanrı anlayışı yerine, 

Tanrı’nın ilk yaratma çalışmasının ardından, dünyayı rasyonel doğal kurallara göre 

işlemeye bırakarak bağımsız aşkınlığa çekildiğini iddia etmişlerdir. Deistler Isaac 

Newton’ın sabit rasyonel yasalara uyan bir mekanizma olan evren anlayışından 

esinlenerek Tanrı’nın evreni kendi kendisini harekete geçirecek, mutlak düzeni 

sürdürecek, aksamadan işlemeye devam edecek bir şekilde yarattığı inancını 

benimsemişlerdir.205 

Hristiyan dünyada ortaya çıkan farklı düşünce yapıları sayesinde bazı 

düşünürler, farklı ateizm, özgür düşünce ve şüphecilik biçimlerinden etkilendikleri 

gibi deistik iddialardan da etkilenmişlerdir. Bu düşünce yapılarının inançları, faaliyet 

gösterdikleri bağlamlara ve farklı sosyal rollerde kullanabilecekleri kişilere bağlıydı. 

Katolik ülkelerde deizm daha gizli ve bazen saldırgan bir şekilde Hristiyanlık karşıtı 

iken, Protestan ülkelerde düşünürler, Hristiyanlığı veya Protestan olarak sosyal ve 

politik kimliklerini terk etmeden çeşitli deistik düşüncelere yönelip bunlar üzerinde 

tartışabilmiş ve konuşabilmişlerdir. Özellikle İngiltere’de Protestanlara vahyi 

yorumlamada önemli ölçüde özgürlük tanınmıştır.206 Protestan ülkelerdeki bu 

düşünce özgürlüğü sayesinde deizmin rahat şekilde tartışma konusu olarak ortaya 

çıkmasına bir zemin hazırladığı söylenebilir. Çünkü erken modern dönemde deizm 

bütünleştirici bir bakış açısına sahip olmadığı gibi sistemli bir ekol veya akım da 

değildi. Bu nedenle deistik fikirlerin, kısıtlı sayıda yazılan eserler ile bireylerin 

                                                           
205 Staffon, “Deism”, 284. 
206 Lehner, 46. 



61 

düşüncelerini ifade ettikleri azınlığın iddiaları olarak değerlendirildiği 

anlaşılmaktadır. Avrupa’da heterodoksinin ortaya çıkışı, tek başına akılcılığın veya 

şüpheciliğin bir sonucu değildir. Bilakis ana akımdan sapmanın sebebi olarak, 

Kilise’nin sorgulanmaz otoritesi, mezhepsel bölünmelerin yol açtığı şiddete maruz 

kalan insanların sınırlarının zorlanması ve reform hareketlerinin başlaması gibi pek 

çok etken sayılabilir. 



62 

2. BÖLÜM 

DEİSTİK İDDİALAR ve ERKEN DÖNEM İSLÂM DÜNYASINDA 

ALLAH-ÂLEM İLİŞKİSİ 

1. İSLÂM COĞRAFYASINDAKİ DİN KARŞITI AKIMLAR VE 

KELAMCILARIN DİNİ SAVUNUSU 

Bu bölümde kelamcıların genelde din karşıtı özelde nübüvvet karşıtı iddiaları 

ve bu iddialara karşı geliştirilmiş savunu metotları ele alınacaktır. Bu şekilde 

çağımızda etkin olan deistlerin savunduğu görüşler ile geçmişte İslâm dünyasında 

teşekkül etmiş olan inançlar arasındaki ortak noktalar tespit edilerek kelamcıların 

onlara karşı kullandığı yöntem ve deliller incelenecektir. Böylelikle Müslüman din 

adamlarının nübüvveti dolayısıyla İslâm dininin temel ilkelerini kesin deliller 

kullanarak sağlam temeller üzerine inşa ettikleri ve nübüvvet müessesesi ile ilgili 

soru işaretlerinin kalmasına çalıştıkları, bu sayede İslâm’ın diğer dinlerde olduğu gibi 

tahrifata uğramadığı sebepleri ile ortaya konulacaktır.  

Kelamın gayesi, kesin deliller kullanmak ve meydana gelecek şüpheleri 

gidermek suretiyle dinî akideyi ispata güç yetirmektir.1 Kelam inançları ispat etmek 

için önce kesin deliller ile mevcut bilgiyi kesinleştirmektedir. İnsan zihninin algı 

gücünün yetkinliği, şeylerin hakikatlerini ve hallerini insanın gücü yettiği ölçüde 

bilmekle gerçekleştiğinden dolayı kelam, kesin bilgiye ulaşmanın yollarını 

kullanarak en doğru sonuca ulaşmayı hedeflemektedir.2 Bunu yapmanın en güçlü 

yolu ise aklî argümanlar geliştirmektir. Dinî iddialar üzerinde aklın yargıya 

varmasının bir yolu ise cedel ve münazaraydı. Kurallar, tartışmacıların argümanlarını 

ortak öncüllere dayandırmasını gerektiriyordu, yani naslara ve geleneğe yapılan 

başvurulara yalnızca dindaşlarla yapılan tartışmalarda izin veriliyordu ve o zaman 

bile, farklı yorumlar üzerinde yargıda bulunmak zorunda olan temel unsur akıldı. 

Kelamcılar İslâmî esasları Müslüman olmayanlara karşı sağlam argümanlar ile 

                                                           
1 el-Cürcânî, Seyyid Şerif, Şerhu’l-Mevâkıf, I-III, çev. Ömer Türker, TYEKB Yy., İstanbul 2015, I, 

135. 
2 el-Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, I, 135-136. 



63 

savunabilmek için Aristotelesçi mantık kurallarını da kullanmışlardır. Kelamcıların 

geliştirdiği argümanlar Allah’ın varlığı, birliği, sıfatları, nübüvvet kurumu ve ahiretin 

varlığını reddeden düşünce sistemlerine karşı günümüzde kullanılmaya devam 

etmektedir. Akli prensipler ile hareket eden kelamcılar maddi gerçekliğin sağladığı 

kesin bilgilerden önermeler üreterek metafiziğe dair konuları ispat etmeyi 

amaçlamışlardır. Her ne kadar akli ilkelerden yararlansa da kelamcılar dinî 

metinlerin ispatı için çeşitli metotlar geliştirme zorunluluğu duymuşlardır. Buna göre 

‘dakîku’l-kelam’ ile ‘celîlu’l-kelam’ konularını delillendirmişlerdir. Kelamcıların 

uyguladıkları bu yöntem ile kelam fiziği alanı ortaya çıkmıştır. Kelam fiziği ise 

cevher, araz, boşluk, zaman, mekân, hâller gibi kavramların tartışılmasını mümkün 

kılmıştır.3  

 Kelamcılar İslâm dünyasında var olan din karşıtı inanç yapılarına karşı 

İslâm’ı savunmak için metotlar geliştirmiş ve onların iddialarını çürütmek için 

reddiyeler yazmışlardır.4 Özellikle Abbâsî halifesi Mehdî-Billâh’ın (775-785) 

mütekellimlere, mülhidlerin iddialarına karşı reddiyeler yazmalarını emrettiği 

bildirilmektedir. Genel olarak düalistlere, Maniheistlere, Dehrîlere ve mülhidlere 

karşı kitapların Halife Mehdî-Billâh döneminde ve sonrasında faaliyet gösteren 

kelamcılar tarafından kaleme alındığı görülmektedir.5  

Kelamda delil, hakikate veya ispat edilecek noktaya götüren şeydir. 

Bilinmeyenin ortaya çıkışını, doğru bilgiye erişimi sağlayan vasıta olarak 

tanımlamak mümkündür.6 Delil kavramının diğer anlamı, Allah’ın varlığının ispatı 

için kullanılmasında olduğu gibi, O’nun hakkında bir iddianın sonuçlanma sürecini 

de ifade etmektedir. Bu anlamda delil, teolojik açıdan mantıksal bir süreçte rasyonel 

delil ile ilişkilidir. Ayrıca delilin tarifi, yeni bilgi oluşturan, yani bir sonuca götüren 

iki öncülün birleşimi şeklinde daha özel bir içerik kazanmıştır.7 Herhangi bir konuda 

gerçeğe veya kanıtlanması istenen meseleye ulaştıran araç yani istidlâl, kelam 

ilminde belki de en çok başvurulan şeydir. Kelamcılar için nazar ile istidlâl aynı 

                                                           
3 Aydın, Hüseyin, Ebu’l-Hasan el-Eş’arî’de Nazar ve İstidlal, Fecr Yy., Ankara 2012, 454-455. 
4 Ebu’l-Vefa Taftazânî, Ana Konularıyla Kelâm, çev. Şerafeddin Gölcük, Kitap Dünyası Yy., 

Konya 2000, 11, 
5 Crone, Patricia, Excursus II: Ungodly Cosmologies, The Oxford Handbook of Islamic Theology, 

ed. Sabine Schmidtke, Oxford University Press, United Kingdom 2016, 6. 
6 Yavuz, Yusuf Şevki, “Delil”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul 1994, 9/136. 
7 Düzgün, Şaban Ali, Varlık ve Bilgi-Aydınlanmanın Keşif Araçları, Otto Yy., Ankara 2008, 123-

125. 



64 

anlamda kullanılmaktadır. Nazar ve istidlâl delillendirme yapılan konunun 

sınıflandırılması ve o konu üzerinde düşünülmesidir.8 

Kelamcılar delillendirme yöntemleri geliştirerek Allah’ın varlığı ve sıfatlarını 

ispatlama girişiminde bulunmuşlardır. Bunun için belirledikleri delilleri İsbât-ı vacib 

adı altında ele almışlardır. Bu delillendirme metodunda Allah’ın varlığının delilleri 

âlemin incelenmesi ile yapılmaktadır. Âlemdeki düzen, uyum, bağlantı, 

mükemmellik, belli kanunlara ve özelliklere tâbi olduğu gözlemlenerek bir yaratıcısı 

olmadan meydana gelmesinin imkânsız olduğunun izahları yapılmaktadır. Bu sürecin 

kendiliğinden veya tesadüfen olamayacağı aksine bilgi, irade ve güce sahip doğaüstü 

bir yaratıcıyı, yani Allah’ı gerektirdiği daha ziyade gaye ve nizam delili ile 

ispatlanmaktadır. Esasında Platon ve Aristoteles’e kadar uzanan gaye ve nizam 

delili,9 İslâm kelamında dinî formda Allah’ın varlığını ve sıfatlarını ispat için 

kullanılmıştır. Çünkü pek çok fenomen, eşyanın boş yere değil ilahi bir hikmet ve 

amaca yönelik yaratıldığını göstermektedir. Nitekim Kur’an’da dünya ve dünya 

üzerindeki varlıklarda, gece ile gündüzün döngüsünde, ölümlü nefste, bitkilerin ve 

mahlûkların yapılarında ibretlik deliller olduğuna dikkat çekilir ve hiçbir şeyin 

boşuna yaratılmadığı belirtilir.10 Evrendeki amaç ve düzen ile ilgili Kur’an’da çok 

sayıda ayetin yer alması, kelamcılar tarafından kullanılan gaye ve nizam delillerinin 

temelini meydana getirmektedir. Şu hâlde duyulara ve gözleme daha fazla hitap 

ettiğinden, en akıcı şekilde anlaşılan ve en iyi bilinen istidlâl, gaye ve nizam delilini 

oluşturmaktadır.11 Bunun dışında evrendeki sürekliliğin, işleyişin, hâdiselerin bir 

amaca yönelik olarak meydana geldiğini ifade etmek için gaye, nizam, inâyet, illet-i 

gâiyye, hikmet, ibdâ ve ıhtırâ gibi kavramlar da kullanılmış, evrendeki amaçlılığa 

dayalı düzenin, Allah’ın varlığı ve sıfatlarına tanıklık ettiği ispat edilmeye 

çalışılmıştır.12 Söz gelimi Mâtürîdî metodolojik bakımdan ispat hakkında ilk konuşan 

kelamcılardandır. O, Kitabu’t-Tevhîd’de, ispatın bir iddiayı tasdik etmedeki önemi ve 

                                                           
8 Demir, Hilmi, Delil ve İstidlalin Mantıki Yapısı İlk Dönem Sünni Kelam Örneği, İSAM Yy., 

İstanbul, 2012, 108; Türcan, Galip, “Kelamın Dil Üzerine Kurduğu İstidlal Şekli -Bâkıllânî’nin 

Yaklaşımı Bağlamında Bir Değerlendirme”, Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Cilt: 2, Sayı: 27, 2011, 127-138. 
9 Aygün, Fatma, “Allah’ın Varlığını Aklen Bilmeye İlişkin Mâtürîdî'nin Gâye ve Nizam Delili”, 

Tarih Kültür ve Sanat Araştırmaları Dergisi, Cilt: 3, Say: 4, 2014, 30-31. 
10  el-Bakara 2/164; Âl-i İmran 3/190; el-En’âm 6/99; A’râf 7/58; Kâf 50/7. 
11 Aygün, 31. 
12 Kutluer, İlhan, Akıl ve İtikad, İz Yy., İstanbul 1996, 149. 



65 

karşı tarafı ikna etme işlevi hakkında bilgi vererek ispatın akla hitap etmesi ve karşı 

konulmaz derecede güçlü ve kesin olması gerektiğini vurgulamıştır.13 Bâkıllânî, (öl. 

403/1013) duyularla ulaşılamayan ve kesin olarak bilinmeyenin bilgisine götüren bir 

yol şeklinde tanımladığı delilin Kelam’da iddiaları kanıtlama, duyularla veya gerekli 

bilgilerle elde edilemeyene ulaştırmak amacıyla kullanıldığını vurgulamıştır.14 Ona 

göre ispat, bilgi edinme, bilgiyi iletme veya bilgiye giden yolu gösterme özelliklerine 

sahiptir. Dahası Bâkıllânî, ispat kavramını geniş bir çerçevede ele alarak onun ima, 

işaret, önerme, doğrulama gibi mantıksal sonuçlara götüren geniş bir gerçeklik 

yelpazesinden bahsetmiştir.15 Onun delil anlayışı imalar, kelimeler, işaretler de dâhil 

bilgiye ulaştıran her türlü şeydir.16  

Semavi dinlerin ulûhiyet anlayışı temelde aynıdır. Yahudiler ve Müslümanlar, 

Hristiyanlığın kutsal üçleme ve enkarnasyon öğretilerini küfür olarak görseler de 

ulûhiyet noktasında yakın görüşlere sahiptirler.17 Müslüman kelamcılar semavi 

dinlere mensup olan ve İslâm’ı kabul etmeyenlere karşı Hz. Peygamber’in 

peygamberliğini, şeriatını ve İslâm’ın gerçek bir din olduğunu kanıtlamaya 

çalışmışlardır. Bu aşamada mücadele konuları sadece Allah’ın varlığı veya nübüvvet 

kurumunun gerçekliği, gerekliliği üzerine değildir. Kelamcıların metotları zaten bir 

dinî inanca sahip kişilere karşı İslâm’ın akidesini delillendirmektir.18 Ancak 

Müslüman toplumun içinden çıkmamış olsa da dışarıdan gelen düşünce akımları, 

felsefî doktrinler ve politeist dinî yapılar ile mücadele etmek zorunda kalan başta 

mu’tezilîler olmak üzere Müslüman kelamcılar, söz konusu gruplara karşı ulûhiyet 

ve nübüvvetin ispatı üzerine metotlar geliştirmişlerdir. 

İslâm dünyasında deistik yaklaşım diyebileceğimiz ekoller olsa da bunlar tam 

anlamıyla günümüzdeki deizmi ifade edebilecek nitelikte değillerdir. Nitekim söz 

konusu ekoller İslâm bünyesinde ortaya çıkmamıştır. Onlar itikadî İslâm mezhepleri 

                                                           
13 el-Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd, Kitâbu’t-Tevhîd, thk. Fethullah 

Huleyf, el-Mektebetu’l-İslâmiyye, İstanbul 1979, 3; Şahin, Hüseyin, “Kelamcılara Göre Delil ve 

Delil Türleri”, Kelam Araştırmaları Dergisi, Cilt: 13, Sayı: 1, 2015, 455. 
14 el-Bâkıllânî, Kâdî Ebu Bekr Muhammed b. Tayyib b., Kitâbu’t-Temhîd, thk. Yusuf Mekariysi 

Yesûi, el-Mektebetü’ş-Şarkiyye, Beyrut 1957, 39. 
15  el-Bâkıllânî, Kitâbu’t-Temhîd, 40. 
16 Şahin, 457; Gençdoğan, Ahmet, “Bakıllânî’nin Kelam Metodolojisi”, Harran Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 23, Sayı: 40, 2018, 203-204. 
17 Özcan, Hanifi, Maturidi’de Dini Çoğulculuk, M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yy., İstanbul 2013, 

11. 
18 Topaloğlu, Bekir, Kelâm İlmi, Damla Yy., İstanbul 2007, 51-55. 



66 

dışında kalan gruplardır ki daha ziyade Hint, Pers, Yunan kökenli dinî kültüre 

mensup kişiler arasında teşekkül eden dış tesirli ekol veya dinî düşüncelerdir. Klasik 

dönem adı verilen ilk ekollerin meydana çıktığı zamanlarda Müslüman dünyada 

çeşitli fikir ayrılıkları teşekkül etmiştir. Bu ekoller dinî metinleri yorumlama 

noktasında, itikadî konularda, fıkhî meselelerde farklı metotlar kullanarak çeşitli 

yollar seçmişlerdir. Ancak İslâm mezhepleri arasında nübüvveti inkâr eden düşünce 

yapıları veya felsefî doktrinler yer almamıştır. İslâm tarihinde ilhad hareketlerinin 

hicrî 2 ve 4. yüzyıllarda yoğun bir şekilde su yüzüne çıktığı görülmektedir. Bu 

dönemde bazı kelamcılar, devlet tarafından bunlara reddiyeler yazmakla 

görevlendirilmiştir. Söz gelimi Vâsıl b. Atâ (öl. 131/748) bir mülhid olan Beşşâr b. 

Bürd’ün (öl. 167/783-84) şiirlerini eleştirerek şiirlerindeki iddiaların aldatıcı nitelikte 

olduğunu vurgulamıştır.19 Mâtürîdî başka bir mülhid olan Ebû Îsâ el-Verrâk’ın (öl. 

247/861) nübüvvet ve mucizelere karşı iddialarından dolayı onun fikirlerinin 

yanlışlığını ortaya koymak için reddiye yazmıştır.20 Batı dünyasındaki ilhad 

hareketleri büyük ölçüde ateizm şeklinde kendini gösterirken, İslâm dünyasında 

vahyin ve nübüvvetin inkârı olarak ortaya çıkmıştır. İslâm dünyasındaki mülhidler de 

çağımızdaki deistlere benzer görüşleri savunmuşlar ve nübüvveti dolayısıyla dinleri 

sorgulamışlardır.21 

Müslüman toplumda deistik eğilimler diyebileceğimiz nübüvvet müessesini 

kabul etmeyen grupların varlığı söz konusu olmuştur. Bunlara özellikle kelamcıların 

eserlerinde rastlamak mümkündür. Nitekim Brahmanlar, Sofistler, Lâ Edriyye, 

İndiyye, İnâdiyye gibi gruplar kelamcıların mücadele ettiği akımlar olmuştur.22 

Kelamcıların bu gruplara karşı ulûhiyete, nübüvvete ve ahiretin varlığına dair 

geliştirdiği savunular günümüzde etkin olan deistik düşüncelere karşı kullanılacak 

pek çok argüman içermektedir. 

                                                           
19  Muhtar, Cemal, “Beşşâr b. Bürd”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul 1992, 6/8. 
20 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 198 vd. 
21 Ulutaş, Yasin, “Deizme Götüren Sebepler”, Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

Cilt: 23, Sayı: 2, 2021, 503-504. 
22  Kutluer, İlhan, “İlhâd”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul 2000, 22/93-96. 



67 

1.1. Erken Dönem İslâm Dünyasında Deistik Tutumlar ve Kelam 

Savunusu  

İslâm tarihinde Sûfestâîyye olarak bilinen akımın kökleri Antik Yunan 

dünyasında ortaya çıkan Sofistlere kadar uzanmaktadır. Bunlar hem bedihî hem de 

hissî bilgi kaynaklarını reddetmişlerdir.23 Kelamcıların Sofistlere karşı geliştirdikleri 

itirazları aktarmak için öncelikle onların savundukları görüşleri bilmek 

gerekmektedir. Özellikle onların deizmle irtibatını kurabilmek ya da deistik 

yaklaşımlarla bir benzerliğinin olup olmadığını tespit edebilmek ve kelamcıların bu 

çeşit felsefî akımlara karşı nasıl itirazlar geliştirdiğini öğrenmek açısından 

Sûfestâîyye’nin arka planını ve Sofistlerin düşünce sistemini anlamak önem arz 

etmektedir. 

Sofist, Antik Yunan’da doğa bilimleri veya soyut metafizikten ziyade insanî 

ilişkilere vurgu yaparak etik ve siyaset felsefesi, dil felsefesi ve epistemoloji üzerine 

konuşanlardan oluşan bir grup düşünüre verilen isimdir.24 Bu düşünürler kesin ve 

mutlak bilginin imkânı konusunda şüphecidirler, erdemli yaşamın eğitimle mümkün 

olacağına inanırlar, Tanrı anlayışının insanların bir ürünü olduğunu iddia ederler, 

ampirizmi ve rölativizmi savunurlar.25 İnsanı her şeyin ölçüsü kabul eden Sofistlerin, 

tüm problemleri insan merkezli bir bakış açısıyla yorumlamayı önermesi26 ile 

deizmde savunulan insan merkezli Tanrı anlayışı benzerlik göstermektedir.27 

Olgulara eleştirel yaklaşan Sofistlerin dinî kurumları temelden bir eleştiriye tabi 

tutarak rasyonel bir biçimde temellendirilmesi gerektiğine dair görüşleriyle deistlerin 

Tanrı’ya ulaşmak için aklın yeterli olduğunu dolayısıyla aracı kurumların ortadan 

kaldırılması gerektiği görüşleri arasındaki benzerlik dikkat çekmektedir.28 Deistlerin 

ahlâkî gerçek, doğruluk veya aklın ebedî, değişmez kurallarından ve ilkelerinden 

oluşan doğa dini görüşü ile pozitif dinlerin insan ürünü olduğunu savunmaları 

bakımından Sofistlerin iddiaları arasında benzerlik söz konusudur. Bu deistler, her 

pozitif dinin, incelenmesi gerektiği konusunda öneriler sunarak özellikle vahiy ve 

                                                           
23 Emiroğlu, İbrahim, “Süfestaiyye”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul 2009, 37/469. 
24 Çakmak, Cengiz, İnsan Felsefesi: Sofistler ve Sokrates, Doğu’dan Batı’ya Düşüncenin Serüveni 

I-X, ed. Bayram Ali Çetinkaya, İnsan Yy., İstanbul 2015, II, 98-99. 
25 Cevizci, Ahmet, Felsefe Tarihi, Say Yy., İstanbul 2009, 65-70. 
26 Ide, Harry A., “Sophists”, The Cambridge Dictionary of Philosophy, 863; Capelle, Wilhelm, 

Sokrates’ten Önce Felsefe ll, çev. Oğuz Özügül, Kabalcı Yy., İstanbul 1995, 80. 
27 Barnett, 2-3. 
28 Cevizci, Felsefe Tarihi, 68. 



68 

mucizelerin insanlar tarafından kurgulandığını iddia etmiştir.29 Bu bakımdan 

geleneksel dini sorgulayarak daha tutarlı tanrı anlayışının oluşması gerektiğini 

savunmaları yönüyle Sofistik yaklaşımla ile deizm arasında bir benzerlik dikkat 

çekmektedir. Sofistler, bilginin imkânını sorgulayarak bilginin nesnesini ve 

ölçütlerini sunma zorunluluğunu, geleneksel ahlâkı sorgulayarak ahlâkî davranış ve 

rasyonel ilkeler arasındaki ilişkiyi göstermeye çalışmıştır.30 Her iki akım için Tanrı 

ve din, bir hakikat meselesi olmaktan ziyade mevcut yaşam koşullarına etkisi 

açısından incelenen konulardır. 

Erken Müslüman toplumda kelamcılar, Sûfestâîyye’nin bilgiye ulaşma 

yollarını reddetmesi sebebiyle bilgi bahsi üzerine yoğunlaşmıştır. Doğru bilgiye 

ulaşmak için gerekli yöntemler tespit edilmiş, pek çok bilgi tanımı yapılmış ve 

bilginin imkânı üzerine çalışılmıştır.31 Zihnin maluma ve bilgiye şüphe ile bakması 

sonucunda doğru bilgiye ulaşmasının mümkün olmayacağını savunan kelamcılar, 

Sûfestâîyye’nin iddialarını geçersiz kılmak için doğru bilginin mahiyeti üzerinde 

durmuştur.32 Kelamda bilgi bahsinde farklı tanımlar yapılmışsa da genel anlamda 

Mu’tezilîler ile Eş’arîler bilginin, deliller aracılığıyla öğrenileceğini,33 Mâtürîdîler ise 

bilginin, şeylerin açık hâle gelmesini sağlayan nitelik olduğunu savunmuştur.34 

Kelamcılar, eşyanın (nesne ve olaylar) hakikatinin sabit ve gerçek olduğunu 

belirtmek suretiyle Sûfestâîyye’yi reddetmiştir. Eşyanın hakikatinin sabit olmadığını 

veya olsa bile insan bilgisinin buna ulaşamayacağını iddia eden Sûfestâîyye, 

duyulara dayalı apaçık bilgileri de eleştirip bunların çıkarımlarından şüphe 

                                                           
29 Berg, J. Van den, “Thomas Morgan (1671/2-1743): From Presbyterian Preacher to Christian 

Deist: A Contribution to the Study of English Deism”, 66-68. 
30 Cevizci, Felsefe Tarihi, 68; Aktaş, Zeki, “Sofistlerde Tanrı ve Din Düşüncesi”, İnsan ve Toplum 

Bilimleri Araştırmaları Dergisi, Cilt: 9, Sayı: 2, İstanbul 2020, 1229-1232. 
31 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 9-10; en-Nesefî, Ebu’l-Muîn, Tabsıratu’l-Edille fî Usûli’d-Dîn, I-II, 

thk. Muhammed Enver Hamid İsa, Kahire 2012, I, 9 vd; es-Sâbûnî, Nureddin, el-Bidâye fî 

Usûli’d-Dîn, thk. Bekir Topaloğlu, DİB Yy. Ankara 1991, 16-19; el-Cüveynî, İmamu’l-

Harameyn Ebu’l-Meâlî, eş-Şâmil fî Usûli’d-Dîn, Beyrut 1999, 5-23; el-Pezdevî, Ebu Yusr 

Muhammed, Ehl-i Sünnet Akaidi, trc. Şerafeddin Gölcük, Kayıhan Yy., İstanbul 2015, 7-16, 375-

378; el-Bağdâdî, Abdulkâhir b. Tahir b. Muhammed, Usûli’d-Dîn, thk. Ömer Şemseddin, Dâru’l-

Kitâbu’l-İlmiye, Beyrut 2002, 16. 
32 el-Bağdâdî, 16; Özdemir, Metin, Mutezile’nin Nübüvvet Müdafaası, Din Felsefesi Açısından 

Mutezile Gelen Ek-i II içinde, ed. Recep Alpyağıl, İz Yy., İstanbul 2017, 393. 
33 Kâdî Abdülcebbâr, Ahmed el-Hemedânî, el-Muğnî fî Ebvâbi’t-Tevhîdi ve’l-Adl, thk. Mahmud M. 

Kâsım, Kâhire 1965, XII, 13-23; el-Bâkıllânî, Kitâbu’t-Temhîd, 6.  
34 Özcan, Hanefi, Mâtüridî'de Bilgi Problemi, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yy., İstanbul 

1993, 35-36. 



69 

duyulması gerektiğini savunmuştur.35 Kelamcılar onların bilinmezciliği veya 

göreceliği savunmasına itiraz geliştirerek analojik ve analojik olmayan akıl yürütme 

metotları kullanmıştır. Söz gelimi sebr ve taksim, istidlâl ve cedel üzerine 

çalışmalarda başvurulan kıyas kelamcıların kullandığı yöntemler arasındadır.36 

Sofistlere karşı kullanılan yöntemlerden biri de İbn Sînâ’nın mugalatalı susturma 

yöntemidir. Mugalata cedelcinin mantık hilelerini kullanıp dil cambazlığı yaparak 

muhatabı yanıltmasıdır.37 Müslüman dünyada Sofistik iddialar karşısında bilginin 

hakikatine ulaşmanın pek çok yöntemi belirlenmiş ve Allah’ın varlığı, birliği, 

sıfatları hakkında çeşitli argümanlar geliştirilmiştir. Henüz 9. yüzyılın sonlarında ve 

10. yüzyılın başlarında, kabul edilebilir ve kabul edilemez analojiler arasındaki fark 

üzerine sofistike bir düşünceye dair tartışmaların olduğu görülmektedir. Bu 

bakımdan Batı dünyasında 17. yüzyılda savunulan delillendirme metotlarının İslâm 

düşüncesinde zaten kullanıldığı görülmektedir. Bu durum kıyas, bilgi ve ispat 

konularında Müslüman düşünürlerin hâlihazırda geliştirdikleri yöntemlerin var 

olduğu dolayısıyla günümüzde İslâm’a karşı tehdit olarak görünen deistik 

yaklaşımlara söz konusu metotların güncel formları ile yanıt verilebileceği anlamına 

gelmektedir. 

Determinizm, dünyadaki her olayın veya maddenin başka türlü olamayacağı 

kesin ve zorunlu bir nedeni olduğu ve dünyayı yöneten zorunlu nedenselliği varsayan 

bir teoridir.38 Determinist anlayışa göre her şey potansiyel olarak etkilerini içermekte 

ve belirli koşullar altında ürettiği neden ya da nedenleri tarafından zorunlu olarak 

koşullanmaktadır.39 Determinizm kavramı, irade ve davranış da dâhil olmak üzere 

evrendeki tüm hâdiselerin kaçınılmaz olarak önceden ortaya çıkmış olan mekanik 

veriler ve olaylar tarafından belirlendiğini ifade etmek için kullanılmaktadır.40 

Deizmin mekanik evren anlayışı ile determinizmin zorunlu nedensellik anlayışı 

                                                           
35 el-Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, I, 134; Emiroğlu, 469. 
36 Çınar, Bayram, “İslâm Kelamında Delil ve Delillendirmede Yeni Arayışlar”, Gümüşhane 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 10, Sayı: 19, 2021, 19-20; el-Rouayheb, Khaled, 

Theology and Logic, The Oxford Handbook of Islamic Theology, ed. Sabine Schmidtke, Oxford 

University Press, United Kingdom 2016, 411-412. 
37 İbn Sînâ, Ebû Alî el-Hüseyn b. Abdillâh b. Alî, Sofistik Deliller, Kitâbu’ş-Şifâ içinde, çev. Ömer 

Türker, Litera Yy., İstanbul 2006, 2. 
38 Çalışlar, Aziz, Felsefe Sözlüğü, Cem Yy., İstanbul 1991, 351. 
39 Bobzien, Susanne, Determinism and Freedom in Stoic Philosophy, Oxford University Press, 

ABD 2002, 2. 
40 İmamoğlu, Tuncay, “Determinizm”, Felsefe Ansiklopedisi, 4/218-219. 



70 

önemli oranda benzerlik göstermektedir. Deistler, Tanrı-âlem ve Tanrı-insan 

ilişkisini Newton’ın nedensellik teorisine bağlı mekanik evren anlayışı çerçevesinde 

değerlendirmektedir. Dolayısıyla deistler, Tanrı’nın evrene müdahale etmesi 

durumunda, kendi yasalarıyla çelişmiş olacağı anlayışı bakımından determinist 

yaklaşım ile paralellik göstermektedir.41 Deizmde hakim olan determinist yaklaşımın 

temelinde Tanrı’nın âlemi yaratıp sebeplerin mekanik şekilde işlemesini sağlaması 

vardır. Dolayısıyla Tanrı’nın evrene doğrudan müdahale etmesine gerek kalmamıştır. 

İslâm düşüncesinde determinizm üzerine yapılan tartışmanın temelini 

Tanrı’nın belirlemesi diye tanımlanabilecek kader meselesi ve mucizeyi açıklama 

çabaları oluşturmuştur. Tartışmaya katılan başlıca kelam ekolleri Mu’tezile ve 

Eş’arîlerdir. Mu’tezile, insanların eylemlerinin fâilleri olduğunu savunurken 

Eş’arîler, gerçek fâilin Allah olduğunu, ancak kendi fiillerini elde ederek insanların 

onlardan sorumlu tutulduğunu savunmuştur.42 Kelamcılara göre evrende sürekli bir 

yaratma söz konusudur. Şayet Allah eşyada süreklilik ilineğini yaratmazsa veya 

süreklilik ilineğini devre dışı bırakırsa şeyler var olmayı durdururlar. Dahası atomlar 

ve ilinekler gibi zaman da hareket de parçalıdır ve hareket sükûnların, zaman ise 

bölünmez parçalar olan anların toplamıdır. Aynı şekilde hareket ve zaman da Allah 

tarafından sürekli olarak yaratılmaktadır.43 Eş’arîler “Sizi ve yaptıklarınızı yaratan 

Allah’tır”44 ayetine atıfta bulunarak Allah’ın insan fiilleri dâhil her şeyin fâili 

olduğunu savunmuştur.45 Onlar, Allah’ın mutlak iradesinin sınırlandırılacağı 

endişesiyle ve Allah’ın mutlak bir kudrete sahip olduğunu vurgulamak için 

determinist yaklaşımı reddetmiştir.46 Kelamcılar, Kur’an’da her şeyin Allah 

tarafından yaratıldığı, O’nun her şeyi belirlediği, her an etken olduğu, şeyleri ‘ol’ 

(kûn) sözüyle var ettiği, dilemedikçe hiçbir şeyin gerçekleşmeyeceği gibi ayetleri 

dikkate alarak mutlak irade ve kudret odaklı, dilediğini istediği an yapan fâil-i 

                                                           
41 Wigelsworth, Deism in Enlightenment England, 71-73. 
42 el-Eş’arî, Ebu’l Hasan, el-Luma fi’r-Reddi alâ Ehli’z-Zeyğ ve’l-Bida‘, tsh. Muhammed Emin 

Dannâvî, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 1971, 42. 
43 Aydın, Hasan, “Gazzâlî ve İbn Rüşd’de Nedensellik Tartışması ve Bilim Tarihindeki 

Yansımaları”, ERDEM, 2019, 90-91. 
44 Saffât 37/96. 
45 el-Eş’arî, el-Luma, 43. 
46 Evkuran, Mehmet, “Eş’arî Kelam Sisteminin Teolojik Temelleri Üzerine -Deizm Bağlamında Bir 

Tartışma-”, Uluslararası İmam Eş’arî ve Eş’arilik Sempozyumu Bildirileri içinde, I-II, Beyan 

Yy., İstanbul 2015, II, 46. 



71 

muhtar bir ilah anlayışı oluşturmuşlardır.47 Bunu ise atoma dair çalışmalarla 

gerçekleştirmişlerdir. Kelamda atom nazariyesi âlemin ezelîliğini savunan ateist ve 

materyalist düşünce akımlarına karşı argümanlar içermesi nedeniyle Allah’ın ispatı 

ve hudûs fikri açısından uygun görülmüştür. Bu bağlamda kelamcılar determinist 

bakışa karşı tevhîd/tenzîh anlayışlarına en uygun şekilde âlem tasavvuru için atomcu 

izahları elverişli bulmuşlardır.48 Her ne kadar bazı mu’tezilî kelamcılar tevellüd, 

ma’nâ, kümûn ve zuhûr gibi tezler geliştirerek, Allah’ın adaletini ve insanın 

özgürlüğünü temellendirmek amacıyla kısmi bir nedensel sürekliliğin olduğunu 

savunsa da söz konusu teorilerin kelamcılar arasında genel bir kabul görmediğini 

söylemek mümkündür.49 

1.2. Deistik İtirazların Zemini Olan Yaklaşımlar 

Materyalizm, maddeyi ezelî kabul eden, onu hakikatin ve düşüncenin 

merkezine koyan, onun ötesinde hiçbir hakikati kabul etmeyen, Allah’ı, ahireti ve 

daha pek çok inanç esasını reddeden eğilimlerin genel adıdır.50 Materyalizm vahye 

ve tanrısal kaynağa, geleneksel hurafelere, ciddi araştırma ve ispatlamalardan ziyade 

duyumsal taleplerin sonucu olan görüşlere dayanan dine karşı olumsuz bir konuma 

sahip olan ve Tanrı’nın manevi bir gerçekliğinin bulunmadığını savunan bakış açısını 

ifade eder.51 Tanrı inancı başta olmak üzere yaratılış, melek, vahiy, peygamberlik, 

kutsal kitaplar, ibadet ve ahiret gibi inançların yanılgıdan ibaret olduğunu ileri 

sürmektedir. Materyalizm için esas olan, determinizmdir ve tabiatta teleolojiye 

(amaçlılığa) ihtimal vermemekte dolayısıyla varlığı metafizik sebeplere bağlayan 

açıklamaları kabul etmemektedir. Kısaca materyalizm fizik ötesi kanunları ve 

tabiatüstü varlıkları reddeden bir teoridir.52 Madde, tek başına var edici olduğu için 

onun dışında başka bir yaratıcı unsur arayışına ihtiyaç yoktur. Nitekim deizmde 

yaratıcı Tanrı fikri olmakla birlikte nübüvvet kurumu, vahiy ve mucize olgularının 

                                                           
47 el-Eş’arî, Ebu’l Hasan, el-İbâne an Usûl ed-Diyâne, thk. el-Hazar el-Hüseyin, Beyrut 1991, 27; 

el-Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed, el-İktisâd fî’l-İ’tikâd, thk. İbrahim A. 

Çubukçu-Hüseyin Atay, Nur Matbaası, Ankara 1962, 24-26; Aydın, Hasan, 77, 90. 
48 Wolfson, H. Austryn, Kelâm Felsefeleri Müslüman Hristiyan Yahudi Kelamı, çev. Kasım 

Turhan, Kitabevi, İstanbul 2001, 359-361. 
49 Alpyağıl, Recep, Mutezile’nin Beş Temel İlkesi/el-Usûlu’l-Hamse, Mu’tezile Gelen Ek-i I içinde, 

ed. Recep Alpyağıl, İz Yy., İstanbul 2014, 26-27. 
50 Cevizci, “Materyalizm”, Felsefe Sözlüğü, 1142. 
51 Cevizci, “Materyalizm”, Felsefe Sözlüğü, 1143. 
52 Topaloğlu, Aydın, “Materyalizm”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul 2003, 29/137. 



72 

reddi materyalizmin dinî olguları reddi ile benzerlik göstermektedir. Bu açıdan 

materyalistlerin natüralist bakış açısı doğal dini savunan deistler ile yakındır. Dinleri 

reddeden deistler de materyalizmde bulunan doğanın yetkinliği herhangi bir tanrının 

doğaya müdahale etmediği fikrinin ortaklığı dikkat çekmektedir. 

Kelamda materyalist düşünce ile Allah’ın varlığı ve yaratma kudreti üzerinde 

bir tartışma gerçekleşmiştir. Mu’tezile’nin Basra ekolü, inşa ettiği atom nazariyesi ile 

teolojik izahların sınırlarını geliştirmiştir. Söz gelimi Mu’tezilî mütekellim Ebu’l-

Huzeyl el-Allâf’ın (öl. 235/849-50) atom nazariyesi, Müslüman kelamcıların elinde, 

Tanrı’nın tek etkili sebep olduğu ve evreni ‘sürekli yeniden yaratma’ yoluyla 

sürdürdüğü gibi en aşırı önermelerden biri hâline gelmiştir.53 Onların yaratmaya dair 

izahında Tanrı, atomları ve atomların oluşturduğu fiziksel alt katmanlarda bulunan 

nitelikleri yaratarak her an dünyayı yaratmaya devam etmektedir. Bundan dolayı 

yaratma, sürekli bir ilahi etkinliktir.54 Basra ve Bağdat okulları boşluk, (halâ) mekân, 

cisim, sıçrama (tafra) kavramları üzerinden yaptıkları kozmolojik tartışmalar ile 

Allah’ın varlığı ve âlemi yaratmasını kozmolojik deliller ile ispat etmiş olmaktadır.55 

Muammer b. Abbâd, (öl. 215/830) İslâm düşüncesinde Tanrı merkezli natüralist bir 

bakış açısı oluşturmuştur.56 Kelamcılar materyalistlerin öne sürdüğü tüm iddiaları 

geçersiz kılacak nitelikte gerek felsefî gerek fizikî gerek kozmolojik alanda olsun 

atomlardan güneş sistemine, varlıktan yokluğa kadar geniş yelpazede pek çok izahın 

yapıldığı ispat yöntemi geliştirmiştir. Kelamcıların geliştirdiği argümanlar 

fizikçilerin kullanımı için değil Allah’ın varlığı ve sıfatlarını ispat etmek ve dinin 

iddialarını kesin deliller kullanarak kanıtlamak için ortaya çıkmıştır.57 Burada 

materyalistlerin sürekli yaratma karşıtı görüşlerine kelamcıların geliştirdiği sürekli 

yaratmanın imkânına dair izahları deistlerin müdahale etmeyen tanrı görüşünü ilzam 

edecek niteliktedir. 

                                                           
53 el-Câhız, Ebu Osman b. Amr b. Bahr, Kitâbu’l-Hayevân, thk. Abdüsselâm M. Harun, Beyrut 

1966, 26; Demir, Osman, Kelâmda Nedensellik -İlk Dönem Kelâmcılarında Tabiat ve İnsan-, 

Klasik Yayınları, İstanbul 2015, 102; Van Ess, Josef, “Mu’tezile Atomculuğu”, trc. Mehmet 

Bulğen, Kelam Araştırmaları Dergisi, Cilt: 10, Sayı: 1, 2012, 615-616. 
54 Martin, Richard C. vd., Defenders of Reason in Islam Mu’tazilism from Medieval School to 

Modern Symbol, OneWorld Pub., England 2003, 11. 
55 Kutluer, Akıl ve İtikad, 191-195. 
56 Demir, Osman, Kelâmda Nedensellik, 103. 
57 en-Nesefî, Tabsıratu’l-Edille fî Usûli’d-Dîn, II, 661. 



73 

Dehrîler, kâinatı yöneten her şeye kâdir bir yaratıcının gerçekliğini inkâr eden 

en eski materyalist savunuculardandır.58 Teolojik bir terim olarak Dehrîyye, zamanın 

ve kâinatın sonsuz olduğunu iddia edip ahireti inkâr eden müşrik veya materyalist 

kişilere verilen genel bir isimdir.59 Zamanın ve maddenin ebedî olduğunu iddia 

ederken, dünyadaki tüm olayların doğa kanunlarına veya kürelerin dönmesine bağlı 

olduğunu iddia eden dehrîlerin tüm inanç sistemi, zamanın başlangıcı olmadığı fikri 

üzerine kuruludur.60 Dehrîler, dünyanın zaman içinde ortaya çıktığı konusunda 

hemfikir olmakla birlikte bir yaratıcısı olduğu konusunda farklı görüşlere sahiptir. 

Dünya, dört (ateş, hava, su, toprak) ebedî birleştirilmemiş basitlikten, yani şeyleri 

niyet, istek veya irade olmaksızın kendi kendine oluşturan temel niteliklerden 

doğmuştur.61 Maddelerin ezelî olduğunu ancak Tanrı tarafından bir araya 

getirildiğini Tanrı’nın ezelden beri onlara katıldığını, böylece dünyanın da ezelî 

olduğunu savunanlara karşı kullanılan kelamî argümantasyon, o çağın iddialarına 

yanıt verebilecek niteliktedir. Çünkü bu görüş, dört maddenin her zaman bir 

kombinasyon ya da karışım hâlinde var olduğu, böylece bildiğimiz evrenin her 

zaman var olduğu ve her zaman olacağı şeklindeki yaygın fizik görüşle aynıdır.62 

Dehrîyye ezelde yaratıcıyla birlikte bütün cevherlerin varlığını savunmuştur. 

Dehrîyye’nin iddialarının yanlışlığını ispat etmek isteyen Mâtürîdî, maddenin zaman 

içerisinde kendi başına varlık âlemine çıktığı iddialarına karşı âlemin mâdumdan 

kendi başına varlığa çıkmasının imkân dâhilinde olmadığı öncülüyle 

reddetmektedir.63 Esasen dehrî iddialar deizmden ziyade ateizmin görüşlerine yakın 

görünmektedir. Buna rağmen 17. yüzyıl Avrupası’nda ortaya çıkan deistlerin Tanrı 

ve yaratmaya ilişkin savundukları pek çok görüşün İslâm düşünce tarihinde tartışma 

sahasında yer aldığını göstermek için burada dehrî görüşlere de yer verilmiştir.  

                                                           
58 el-Câhız, Kitâbu’l-Hayevân, 85-86, 139; Crone, 1. 
59 eş-Şehristânî, Ebu’l-Feth Muhammed b. Abdilkerim, el-Milel ve’n-Nihal, I-III, thk. Ahmed 

Fehmî Muhammed, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut-Lübnan 1992, I, 192; İzmirli, İsmail Hakkı, 

Yeni İlm-i Kelâm, sad. Sabri Hizmetli, Ankara Okulu Yy., Ankara 2013, 250. 
60 Goldziher, Ignaz, “Dehriyye”, İslâm Ansiklopedisi, İstanbul, 1988, 3/512. 
61 el-Câhız, Kitâbu’l-Hayevân, 42-43. 
62 el-Câhız, Kitâbu’l-Hayevân, 42-43; Baktır, Mehmet, “Câhız’ın Varlık ve Tabiat Anlayışı”, 

Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 10, Sayı: 2, 2006, 250. 
63 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 152-155. 



74 

2. ERKEN İSLÂM TOPLUMUNDA DEİSTİK İTİRAZLAR 

İslâm’ın ortaya çıktığı ilk yüzyıldan itibaren varlığına tehdit oluşturacak kişi 

ve gruplar meydana gelmiştir. Özellikle İslâm’ın temelini oluşturan nübüvvet 

kurumuna karşı ciddi saldırılar gerçekleşmiştir. Klasik eserlerde vahiy kaynaklı 

kitapları ve nübüvveti reddeden gruplar arasında en dikkat çeken, Berâhime’dir. 

Ayrıca Sümeniyye adı verilen grup da yine bu konuda Berâhime ile aynı görüşleri 

savunmaktadır. Her ne kadar güncel çalışmalarda Berâhime’nin dinleri reddetmediği, 

Sümeniyye’nin görüşlerinin sehven Berâhime’ye atfedildiği veya İbnü’r-Râvendî (öl. 

301/913-14) tarafından kendi düşüncelerini aktarmak amacıyla Berâhime 

paravanının yaratıldığı iddiaları64 mevcut olsa da İslâm bilginleri Berâhime’ye karşı 

bir savunu geliştirdiği için bu başlık altında Berâhime’ye nispet edilen düşüncelere 

yer verilecektir. Şunu da ifade etmek gerekir ki Berâhime ile gerçek Hint 

Brahmanları arasında büyük farklılıklar vardır. Alman şarkiyatçı Paul Eliezer Kraus, 

Müeyyed fi’d-Dîn Hibetullah b. Ebî İmrân eş-Şîrâzî’nin (öl. 470[?]) el-Mecâlisü’l-

Müeyyediyye kitabında naklettiği Kitabü’z-Zümürrüd’de65 Berâhime’ye nispet edilen 

inançların Hint Brahmanizmi ile bağlantısının bulunmadığını, onların İbnü’r-

Râvendî’ye ait görüşler olduğunu ifade etmektedir. Paul Kraus’a göre İbnü’r-

Râvendî kendi fikirlerini Berâhime’nin adından istifade ederek yaymayı 

amaçlamıştır.66 

İslâm dünyasında mülhid adı verilen grupların 2. yüzyılda ortaya çıktığından 

bahsedilmişti. Berâhime adı verilen akım, İslâm dünyasında nübüvvet ile ilgili 

konularda problemlerin ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Başta Hz. Peygamber 

olmak üzere diğer peygamberlerin nübüvvetini ve mucizelerini kabul etmeyen 

Berâhime, dinlerin temel kaynağı kabul edilen nübüvvet kurumuna itirazlar 

geliştirmiştir. Aynı zamanda Kâdî Abdülcebbâr, (öl. 415/1025) İslâmiyet’in en güçlü 

dönemlerinde ortaya çıkan birtakım mülhidin rubûbiyyeti iptal veya peygamberliği 

reddetmek için argümanlar ve burhanlar ortaya koyduğundan bahsetmiştir. O, 

Tesbîtu Delâili’n-Nübüvve kitabında bunların el-Haddâd, (öl. ?) el-Husrî, (öl. ?) Ebû 

                                                           
64 Kutluer, Akıl ve İtikad, 69; Koloğlu, Orhan Şener, “Kelâm ve Mezhepler Tarihi Literatüründe 

Berâhime”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Cilt: 13, Sayı: 1, Bursa 2004, 14-17. 
65 Tam metin halinde günümüze ulaşmayan bu kitap hakkındaki bilgiye ona atıfta bulunulan veya 

reddiye yazılan eserler aracılığıyla ulaşılmaktadır.  
66 Calder, Norman, “The Barahima: Literary Construct and Historical Reality”, Bulletin of the 

School of Oriental and African Studies, Cilt: 57, Sayı: 1, Londra 1994, 41. 



75 

Îsâ el-Verrâk, Ebû’l-Hüseyn Yahya er-Râvendî, (öl. 301/913-14[?]) Ebû Bekir er-

Râzî, (öl. 313/925) Ömer b. Ziyâd, (öl. ?) Ebû Şâkir ed-Deysânî (öl. 222) gibi 

mülhidler olduğunu ancak korktukları için kitaplarını kendi isimlerini gizleyerek 

veya kendi düşüncelerini başkalarına atfederek yazdıklarını zikretmiştir.67 Yunan 

felsefesi ile tabiat bilimlerini referans alan İbnü’r-Râvendî, Ebû Bekir er-Râzî gibi 

birtakım felsefeciler ve Maniheistler, nübüvveti ve mucizeleri reddetmiştir. 

Kelamcılar da aklî ve naklî delillerle bu gruplara karşı mücadele etmiştir.68 Bu başlık 

altında Ebû Îsâ el-Verrâk, İbü’r-Râvendî ve Ebû Bekir er-Râzî’nin nübüvvet karşıtı 

görüşlerine ve Berâhime’nin savunduğu ilkelere yer verilerek kelamcıların nübüvvet 

savunusu ele alınacaktır. 

2.1. Ebû Îsâ el-Verrâk ve Nübüvvet Reddi 

İbn Râvendî’nin hocası olarak bilinen Ebû Îsâ el-Verrâk, nübüvvet karşıtı 

görüşleri ile tanınmakta ve mülhidler arasında zikredilmektedir.69 Hayyât Kitabu’l-

İntisar’ında Verrâk hakkında onun eski bir mu’tezilî olduğu hâlde sonradan düalist 

görüşleri savunarak Maniheizm’e geçtiğinden bahsetmektedir.70 Kâdî Abdülcebbâr 

ise onun İbnü’r-Râvendî ile birlikte nübüvveti reddeden mülhid olduğunu 

zikretmektedir.71 Kâdî Abdülcebbâr Verrâk’ın Allah’ı hareket eden cisim ve nur 

olarak değerlendirdiğini dolayısıyla Maniheistlerin görüşlerini savunduğunu 

bildirmektedir.72 Hayyât ise onu, cisimlerin ezelî olduğu düşüncesine sahip dehrî 

düşünceyi destekleyen bir mülhid olarak görmektedir.73  

Mâtürîdî Kitâbu’t-Tevhîd’de, yaratıcıyı veya hükümlerini kabul etmekle 

birlikte insan aklının yetkinliğini savunarak peygamberliği reddedenleri ele almıştır. 

Bunlar arasında Verrâk’ın görüşlerine de değinen Mâtürîdî, onun mucizeleri alaya 

alarak nübüvveti eleştirdiğini ifade etmiştir.74 Bunun yanı sıra Kitâbu’t-Tevhîd’in ilk 

                                                           
67 Kâdî Abdülcebbâr, Ahmed el-Hemedânî, Tesbîtu Delâili’n-Nübüvve Mûcizelerle Hz. 

Peygamber’in Hayatı, çev. M. Şerif Eroğlu-Ömer Aydın, TYEKB Yy., İstanbul 2017, 260-262, 

444, 680, 686. 
68 Ulutaş, 504. 
69 el-Hayyât, Ebü’l-Hüseyn Abdürrahîm b. Muhammed b. Osmân, Kitâbü’l-İhtisar ve’r-Reddi alâ 

ibn Ravendî el-Mülhid, thk. Samuel Nyberg, Daru Kabis, Dımeşk 1986, 149. 
70 el-Hayyât, 108. 
71 Kâdî Abdülcebbâr, Tesbîtu Delâili’n-Nübüvve, 260.  
72 Kâdî Abdülcebbâr, Tesbîtu Delâili’n-Nübüvve, 434. 
73 el-Hayyât, 111. 
74 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 256 vd. 



76 

olarak neşrini yapan Fethullah Huleyf, eserin içine “İbnü’r-Râvendî’nin Risalet 

Hakkındaki Görüşleri ve Bunların Yanlış Olduğunun Beyanı” anlamında bir başlık 

koymuştur. Fakat başlığın altındaki metin incelendiğinde bunun hatalı olduğu ve 

İbnü’r-Râvendî’nin, nübüvveti inkâr eden Verrâk’ın ileri sürdüğü delillere eleştiriler 

yönelterek cevap verdiği iddia edilmiştir.75 

Mâtürîdî, Verrâk’ın nübüvvet kurumunu reddetmesinin sebeplerini sıralamış 

ve iddialarına cevaplar vermiştir. Verrâk’a göre Hz. Peygamber Arap dilini çok iyi 

bildiği için Kur’an’ı telif edebilmiştir. Ayrıca Verrâk Hz. Peygamber’in muarızlarına 

karşı Kur’an’ın benzerini getirme teklifine karşılık verilememe sebebi olarak onların 

savaşlar ile meşgul olmalarını ileri sürmüştür. Arapların eğitimsiz bir toplum 

olmasını öne sürerek bilgi sahibi olmamalarına rağmen pek çoğunun Hz. 

Peygamber’in peygamberliğini reddettiğini ifade etmiştir.76 Akılla elde edilebilecek 

bilgilerin peygamberler tarafından getirilmesi durumunda onların davetine icabet 

etmenin gereksiz olduğunu söyleyen Verrâk, akli çıkarımların verdiği bilgilere aykırı 

mesajlar getirmesi durumunda ise aklın kesin bir kriter olması sebebiyle ilahi hitabın 

ortadan kalkacağı gerekçesiyle nübüvvetin yine gereksiz olacağını iddia etmiştir.77 

Dahası Verrâk, Hz. Peygamber’in vahiy almadığını bu sebeple onun peygamberliğini 

Kur’an ile delillendirmeyi makul bulmadığını ifade etmiştir. Mâtürîdî, Verrâk’ın 

iddialarının asılsız olduğunu tarihi kayıtlardan örnekler vererek eleştirmiştir. Çünkü 

Verrâk’ın iddialarının aksine Arap toplumunun belagat açısından vasıflı ve bilgili 

olduğu şiirlerde sabittir. Hz. Peygamber ile yaptıkları savaşlar ise Kur’an’ın 

benzerini getirme teklifinden önce gerçekleşmiş bir meydan okumadır.78  

Mâtürîdî, Verrâk’ın Hz. Peygamber’in peygamberliğini reddetmek amacıyla 

ileri sürdüğü iddiaların yanlış olduğunun izahlarını yaparak reddetmiştir. Mâtürîdî, 

peygamberlerin gerçekliği hem karakterleri açısından hem mucizeler açısından 

değerlendirildiği zaman onların nübüvvetinin ispatlanabileceğini vurgulamıştır. 

Çünkü ona göre peygamberlik makamı üstün vasıflı, dürüstlüğüyle tanınan ve insan 

gücünün ötesinde ilahi mucizeler gösteren kişilere verilmiştir. Bunun en önemli 

                                                           
75 Balcı, Rumeysa, “İbnü’r-Râvendî’nin Dinî ve Mezhebî Görüşleri”, Konya 2019, (Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), 74-75. 
76 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 264. 
77 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 251. 
78 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 264-265. 



77 

kanıtı ise söz konusu peygamberler ile aynı dönemde yaşayıp onları inkâr edenlerin 

dahi peygamberlerin bu özelliklerini reddedebilecek argümanlar sunamamış 

olmasıdır. Mâtürîdî burada Verrâk’ın iddialarına karşı peygamberlerin ahlâkî 

vasıflarını öne çıkararak gerçek peygamber ile yalancı peygamber arasındaki en 

önemli ayrımın ahlâkî davranışları olduğunu vurgulamıştır. Bunun yanı sıra 

Mâtürîdî, Hz. Peygamber’in önceki peygamberler tarafından haber verilmesini, 

doğumu ve çocukluk döneminde meydana gelen olağanüstü hâdiselerin mütevatir 

şekilde aktarılmasını ve güvenilir, dürüst bir birey olmasının muarızları tarafından 

inkâr edilememesini onun peygamberliğinin kanıtı olarak göstermiştir.79 Bunun yanı 

sıra Mâtürîdî, peygamberlerin toplumun faydasına olan işler yaptığına ve iyilik için 

mücadele ettiğine dolayısıyla kendi çıkarlarına yönelik faaliyetlerde bulunmadığına 

da dikkat çekmiştir. İçeriği ve belâgati açısından Kur’an’ı Hz. Peygamber’in 

nübüvvetine delil olarak gösteren Mâtürîdî, özellikle Kur’an’ın haber verdiği 

bilgilere o dönemki insanların akıllarıyla ulaşamayacaklarını öne sürmektedir.80 Aynı 

zamanda o, Kur’an’ın benzerinin getirilemeyeceği konusunda meydan okumasını da 

bir ispat olarak değerlendirmiştir. Yine o, Kur’an’ın, geleceğe dair verdiği haberlerin 

gerçekleştiğini bildiren ayetleri ele alarak bunu Kur’an’ın Allah tarafından 

gönderildiğinin ispatı olarak sunmuştur.81 Mâtürîdî, cedeli bir yaklaşımla Verrâk’ın 

kendi iddiaları ile çeliştiğini gösterecek birtakım sorular da yöneltmiştir. Söz gelimi 

Mâtürîdî, Verrâk’ın peygamberleri yalanlamasına karşılık kendisinin herhangi bir 

şeye inanıp inanmadığını sorarak hayır demesi durumunda kendi varlığının 

bilgisinden dahi şüphe duyduğu için septikler gibi itirazlarının geçersiz olacağını 

ifade etmiştir. Onun evet demesi durumunda ise reddettiği bilgilerin doğruluğunu 

kavrayacak bilgi düzeyine ulaşamadığını ispat etmiş olacaktır.82 

Verrâk’ın savunduğu bu görüşlerin deistler tarafından da öne sürüldüğü 

görülmektedir. Deist düşüncede insana akletme yeteneği veren Tanrı’nın belli 

zümreden seçtiği kişileri üstün yeteneklerle donatıp tebliğ ile görevlendirmesi O’nun 

adaletine uymayan bir fiil olarak kabul edilmektedir. Sonraki süreçte yaşamış 

olmasına rağmen Verrâk’ın görüşlerini bir anlamda yineleyen Batılı bir düşünür 

                                                           
79 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 260-263. 
80 el-Bakara 2/94, Âl-i İmran 3/61, el-Hud 11/55, el-Mâide 5/67. 
81 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 262. 
82 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 260. 



78 

Voltaire, basit ve evrensel tek bir Tanrı’ya inanmayı sözde peygamberlerin 

yanılsamasından uzak durmayı önermektedir.83 O, düşünen, hisseden varlıkların 

ancak insanoğlundan daha üstün bir güç tarafından yaratılabileceği sonucuna vardığı 

hâlde bu yaratıcının bir elçi göndermesini akla uygun görmemektedir. Voltaire’e 

göre saat gibi çalışan evren mekanizmasının akıllı ve her şeye gücü yeten bir Tanrı 

tarafından yaratıldığı inancı, Tanrı’nın canlıların yaratılmasına dâhil olmasını talep 

eder, onların neslinin açıklamalarında temel bir rol oynar. Çünkü yaratıcı Tanrı’nın 

üstün bir varlık olabileceği, maddenin ve hareketin kendilerinin, insanın varoluşunun 

yaratılması, evrenin tüm fenomenlerinden sorumlu olabileceğine dair mekanik dünya 

görüşü onun yaratılış inancını yansıtmaktadır.84 Verrâk, Kur’an’ın ilahi ve mucizevî 

yönünü eleştirerek peygamberlerin yetenekleri keşfedilmemiş, bilgi eksikliği olan 

toplumlarda ortaya çıktığını ve çeşitli illizyonlar ile halkı ikna etmiş olabileceğini 

ileri sürmüştür. Verrâk’ın bu görüşüyle Spinoza’nın sahte peygamberler tarafından 

mucizelerin gerçekleştirilebileceği iddiası85 ve mucizeyi ihtiyaç ve fayda açısından 

değerlendiren Paine’in, mucizelerin gereksiz olduğu ve herhangi bir faydalı amaca 

hizmet etmediği iddiasındaki benzerliği dikkat çekmektedir.86 Mâtürîdî ise 

peygamberlerin sahip olduğu özellikleri izah ederek güvenilir insanlar olmalarına 

dikkat çekmiş ve Kur’an’ın beşerlerin ulaşamayacağı bilgileri barındırdığından 

bahsetmiştir.87 Verrâk, Hz. Musa, Hz. İsa gibi peygamberlik iddiasında bulunan 

kişilerin kendilerine inanan kimselere Hz. Peygamber’in peygamber olarak 

geleceğini önceden haber vermelerinin de bir anlam ifade etmeyeceğini öne 

sürmüştür. Bu iddiasını ise müneccimlerin öngörüsünün gerçekleşme ihtimali ile 

kıyaslayarak hem önceki peygamberlerin hem de Hz. Peygamber’in tahmin üzerine 

konuşmasının ve bazı tahminlerinin gerçekleşmesinin peygamberliğini 

kanıtlayamayacağını savunmuştur.88 Aynı şekilde peygamberlik iddiasında 

bulunanların geçmişten haberler nakletmiş olmasını da kesin bir peygamberlik delili 

olarak değerlendirmeyen Verrâk bu kişilerin tarihi hâdiseleri duyarak veya okuyarak 

                                                           
83 Voltaire, M. De, Philosophical Dictionary, çev. Charles A. Kofoid, Prudence W. Kofoid, Jaques 

& Lombard, London 1802, 59. 
84 Roe, Shirley A., “Voltaire Versus Needham: Atheism, Materialism, and the Generation of Life”, 

Journal of the History of Ideas, Cilt: 46, Sayı: 1, 1985, 81-85. 
85 Leask, Ian, The Undivulged Event in Toland’s Christianity Not Mysterious, Atheism and Deism 

Revalued, 75. 
86 Paine, The Age of Reason, 46. 
87 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 186-187. 
88 Kâdî Abdülcebbâr, Tesbîtu Delâili’n-Nübüvve, 756. 



79 

öğrenmelerinin mümkün olacağını ifade etmiştir.89 Verrâk’ın söz konusu 

iddialarında, nübüvvet reddinde bulunan ve nübüvveti tamamen reddetmeyen 

deistlerin birtakım düşüncesi ile benzerlik bulunmaktadır. Nübüvveti tamamen 

reddetmeyen deistler, tarihte Hz. Musa ve Hz. İsa gibi peygamberler yaşamış olsa 

bile onların ortaya koyduğu dinî doktrinin akılla ulaşılabilen doğal din anlayışından 

farklı olmayacağını ileri sürmüştür.90 Collins, hiçbir yeni dinin kendisini tamamen 

yeni olarak sunamayacağını savunuyor. Ona göre daha büyük bir planın parçası 

olarak sunulmadıkları takdirde vahiy olarak statüleri ciddi bir şüphe uyandıracağı 

için yeni iddia edilen vahiyler her zaman eskilerin üzerine eklenir. Bu sebeple tüm 

dinler sonsuz bir vahyin parçaları olduğunu iddia etmelidir. Tindal, bu düşünceyi 

destekler nitelikte Mukaddes Kitap kelimelerinin doğa dininin yeniden ifadesi 

olmayan pek çok şey içerdiğini ve sonradan eklenen insan icadı yorumlardan 

sıyrılması gerektiğini düşünmektedir.91 Verrâk’ın peygamberler hakkındaki iddiaları 

ile paralellik gösteren deist düşünceye karşı klasik dönemde nübüvvetin gerekliliği 

ve vahyin gerçekliğine dair argümanlar geliştirilmiştir. 

Verrâk’ın nübüvveti inkârında ileri sürdüğü iddialar insanların bilgi ve 

tecrübe eksikliği hakkındadır. Yani peygamberlerin ortaya çıktığı toplumlarda halkın 

bilgi eksikliği nedeniyle peygamberlik iddiasında bulunan kişilerin kolaylıkla onları 

ikna edebildiğini ileri sürmüştür. Aynı iddia deistlerde de mevcuttur. Onlar da 

peygamberlik iddiasında bulunan kişilerin halkın bilgisizliğinden yararlandığı 

iddiasında bulunmuştur. Daha açık bir ifade ile Verrâk’ın peygamberler ile ilgili ileri 

sürdüğü iddialar, ayetlerde yer alan haberler ve mucize haberleri hakkında yapmış 

olduğu eleştirilerin benzerini nübüvvet kurumunu reddeden deistlerin eserlerinde 

aynı yöntemi kullanarak yaptıkları görülmektedir. Yukarıda bahsi geçen başta 

Voltaire92 olmak üzere Paine,93 Tindal,94 Herbert,95 gibi pek çok deist, 

                                                           
89 Kâdî Abdülcebbâr, Tesbîtu Delâili’n-Nübüvve, 756-758. 
90 Berg, “Thomas Morgan (1671/2-1743): From Presbyterian Preacher to Christian Deist: A 

Contribution to the Study of English Deism”, 76-77. 
91 Byrne, 103-105. 
92 Voltaire, 268 vd. 
93 Paine, The Age of Reason, 46. 
94 Hudson, Wayne, The English Deists Studies In Early Enlightenment, Pickerıig & Chatto, London 

2009, 100. 
95 Herbert of Cherbury, 308 vd. 



80 

peygamberlere geldiği iddia edilen vahyi ve peygamberliklerine işaret eden 

mucizeleri tek tek eleştirerek reddetmiştir. 

2.2. İbnü’r-Ravendî ve Nübüvvet Reddi 

Berâhime’nin görüşleri, İslâm dünyasına İbnü’r-Râvendî tarafından dâhil 

edilmiştir. İbnü’r-Râvendî eserlerinde peygamberliği inkâr etmek için Berâhime’ye 

ait olduğunu iddia ettiği birtakım görüşlere yer vermiştir. İbnü’r-Râvendî, İslâm 

düşünce tarihinde mülhid olarak tanınmaktadır.96 O, erken dönem İslâm’ın en kötü 

şöhretli mülhidlerinden biridir. İbnü’r-Râvendî başlangıçta çok saygı duyulan bir 

mu’tezilî bilgin iken daha sonra Mu’tezile’den uzaklaşmış ve şiî-râfızî görüşleri 

benimsemiştir. Onun reddiyelerinin İslâm’ın özünü oluşturan nübüvvete, Kur’an’a, 

kötülük problemine ilişkin konulara dair olduğu görülmektedir.97 

İbnü’r-Râvendî’nin eserlerinde kullandığı üslup ve anlatım şekli eserlerinde 

yer verdiği görüşleri ne ölçüde benimsediğine işaret etmemektedir. Ancak onun ilhad 

fikirlerini ihtiva eden çalışmalarının betimleme olduğu ve bu fikirlerin hiçbir şekilde 

kendisine isnat edilemeyeceğini iddia edenler de vardır.98 Nitekim İbnü’r-

Râvendî’nin kişisel tavrı ve benimsediği fikirleri ayrı bir tartışma konusudur. Bu 

başlık altında hakikatte onun kim olduğu veya hangi düşünce akımına hizmet ettiği 

tespitinden ziyade, ona isnat edilen iddialar irdelenecektir. Çünkü İslâm dünyasında 

Berâhime adı altında bir akımın nübüvvet karşıtı iddialarına önemli ölçüde savunu 

çalışmalarının yapıldığı gerçeği göz ardı edilemeyecek niteliktedir. Burada önemli 

olan, kelamcıların nübüvveti inkâr eden gruplara karşı geliştirdiği cevapları 

incelemektir.  

Ebu’l-Hüseyn el-Hayyât, (öl. 300/913) İbnü’r-Râvendî’nin Kur’an’ı tenkit 

etmek için Kitabü’z-Zümürrüd, âlemin kıdemini savunmak, yaratıcıyı ve 

peygamberliği reddetmek için Kitabu’t-Tâc, yarattığı varlıklara eziyet edip, 

üstesinden gelemeyecekleri sorumluluklar yükleyen, adaletsiz ve merhametsizce 

                                                           
96 İbnür’-Râvendî hakkında en geniş kaynakça çalışması için bkz. A’sem, Abdülemîr, Târîhu 

İbni’r-Râvendî el-Mülhîd, Dârü’l-Mâfâki’l-Cedîde, Beyrut 1978. 
97 Kutluer, İlhan, “İbnü’r-Râvendî”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul 2000, 21/180; 

Stroumsa, Sarah, “From Muslim Heresy to Jewish-Muslim Polemics: Ibn al-Râwandî’s Kitâb al-

Dâmigh”, JAOS, Cilt: 7, Sayı: 4, 1987, 767. 
98 Karaman, Hüseyin, İslâm Materyalistleri, Doğu’dan Batı’ya Düşünce Serüveni I-X, ed. Bayram 

A. Çetinkaya, İnsan Yy., İstanbul 2015, V, 1015; Kutluer, “İbnü’r-Râvendî”, 180-182. 



81 

davranan bir yaratıcı anlayışını reddetmek için Ta’dil ve Tecvir adında eserler 

yazdığını zikretmektedir.99 Yine kaynaklara göre o, bir Yahudi’nin kışkırtmasıyla 

İslâm’a karşı görüşlerine Kitabu’d-Damiğ adlı bir eserde yer vermiştir.100 O, 

Kitabü’z-Zümürrüd’de nübüvvet kurumu ve mucizeleri reddeden argümanları, 

Kitabu’d-Damiğ’de ise, Kur’an içerisinde çelişkiler olduğuna dair argümanları ele 

almıştır.101 

Kitabü’z-Zümürrüd isimleri zikredilmeyen iki kişinin peygamberliğin reddi 

ve savunusuna dair karşılıklı diyaloglarından meydana gelmiştir.102 Ancak eserde 

peygamberliği savunan ile reddeden kişilerin kim olduğu bilinmemekle birlikte 

çeşitli tahminler öne sürülmektedir. Konu bağlamından uzaklaşmamak için bu 

tartışmalardan ziyade eser içerisinde nübüvvet karşıtı görüşler dikkate alınacaktır. 

Kitabü’z-Zümürrüd’de aklın yetkinliği vurgulanarak akıl, Allah’ın insanlara verdiği 

lütuf şeklinde değerlendirilmiştir. Kaynaklarda yer alan bilgilerden anlaşıldığı 

kadarıyla Kitabü’z-Zümürrüd’de aklın yetkinliği, nübüvvet kurumunun gereksizliği 

ve ibadetlerin akla ve insan yararına uygun olmadığına dair argümanlar ileri 

sürülmüştür. İnsanın aklıyla Allah’ın varlığına ulaşabileceği, doğada olan nimetleri 

O’nun yarattığını anlayabileceği, iyiyi ve kötüyü ayırt edebileceği savunulmuş ve 

aklın bu bilgilere tek başına ulaşabildiği için Allah’ın bir peygamber göndermesinin 

anlamsız olacağı iddia edilmiştir.103 İbadetlerin insan tabiatına uygun olmadığı ise 

Müslümanlara farz kılınan namaz, oruç, hac görevlerinde Kâbe’yi tavaf, sa‘y, şeytan 

taşlama gibi ibadet ve dinî uygulamalar hakkında itirazlar yapılmıştır. 

Peygamberlerin gösterdiği mucizelerin ise birtakım illüzyonlardan ibaret olduğu 

iddia edilmiş ve Kur’an belâgatının mûcizevî değil itibarî olduğu ve ayetler 

içerisinde çelişkiler bulunduğu belirtilmiştir.104 Nitekim Kitabü’z-Zümürrüd’de yer 

alan nübüvvetin gereksiz olduğu iddiası dönemin nübüvvet savunularının oluşmasına 

zemin hazırlayan önemli eserler arasında yer almaktadır. Özellikle günümüz deistik 

itirazların benzeri niteliğinde olup kelamcıların bu iddialara karşı nübüvvet 

                                                           
99 el-Hayyât, 28-30; A’sem, 19. 
100 Stroumsa, “Ibn al-Râwandî’s Kitâb al-Dâmigh”, 767; A’sem, 204-206. 
101 Bedevî, Abdurrahman, Min Tarihi’l İlhad fi’l İslâm, Mektebetü’n-Nehdati’l-Mısriyye, Kahire 

1945, 87, 103; A’sem, 204-206. 
102 Karaman, 1013; A’sem, 19-20. 
103 eş-Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, I, 198. 
104 A’sem, 19-20. 



82 

savunusunu yüzyıllar öncesinden geliştirmesine imkân sağlamıştır. Nitekim 

nübüvvet kurumunu reddeden deistler peygamberlik iddiasında bulunan kişilerin 

halkın bilgisizliğinden yararlanarak onları yönlendirmek amacıyla Tanrı’dan vahiy 

aldığını ileri sürdüklerine inanmaktadır. Bu deistlere göre Tanrı yarattığı insanlara 

eşit akıl verdiği ve eşit davrandığı için içlerinden belli kimseleri görevlendirmesi 

mümkün değildir. Bu açıdan İbnu’r-Râvendî’nin akla yaptığı vurgu, aklın 

üstünlüğünü ve yetkinliğini belirginleştirmesi deizmde savunulan akıl anlayışı ile 

bire bir aynıdır. Bunun en açık örneğini Paine’in, The Age Of Reason’ında görmek 

mümkündür. Paine, belirli bir kabileye özel bir vahyin veya herhangi bir Kilise’ye 

ilahi otoritenin verilmesini reddederek bunun izahını yapmıştır.105 Yine Paine, 

Tanrı’nın insanları eşit yarattığını ve dini görevlerin ise adaleti yerine getirmekten, 

merhameti sevmekten ve hemcinslerini mutlu etmeye çalışmaktan ibaret olduğunu 

savunmuştur.106 

Kâdî Abdülcebbâr, Verrâk, el-Haddâd ile birlikte İbnu’r-Râvendî’yi de 

mülhidler arasında zikrederek eleştiride bulunmuştur. Bu mülhidlerin Hz. 

Peygamber’in aile ve ashabına ithamlarda bulunduğunu, onları, yalancı 

peygamberlikle itham ettiğini ve bu konuda Hz. Peygamber’e tabi olmakla 

suçladığını söyleyen Kâdî Abdülcebbâr, İbnu’r-Râvendî’nin ilim adamı olarak 

görülmesini kabul etmemiştir.107 İbnu’r-Râvendî’nin nübüvvet eleştirilerine Kâdî 

Abdülcebbâr el-Muğnî kitabının XVI. cildinde, Tenzihu’l-Kur’ân ani’l-Metâin ve el-

Münye ve’l-Emel adlı eserinde yer vererek itirazlar getirmiştir.108 İbnu’r-Râvendî’ye 

atfedilen iddiaların başında nübüvvete ihtiyacın bulunmadığı ve Kur’an’ın Allah’ın 

kelamı olup olmadığı meselesi gelmektedir. Kâdî Abdülcebbâr, onun Hz. 

Peygamber’in peygamberliğini reddetmesine karşı Hz. Peygamber’in Yahudi, 

Hristiyan ve Mecûsîler’i tekfir ederek onları pek çok konuda mağlup ettiğini ve bu 

bilgilerin mütevatir haber şeklinde ulaştığını dolayısıyla doğruluğunun ispat 

edildiğini vurgulamıştır.109 Kâdî Abdülcebbâr’ın bildirdiğine göre İbnü’r-Râvendî, 

                                                           
105 Paine, The Age of Reason, 27. 
106 Paine, The Age of Reason, 12. 
107 Kâdî Abdülcebbâr, Tesbîtu Delâili’n-Nübüvve, 258 vd. 
108 Kâdî Abdülcebbâr, Ahmed el-Hemedânî, Tenzihu’l-Kur’ân ani’l-Metâin ve el-Münye ve’l-Emel, 

thk. Ahmed Abdurrahim Sayh, Mektebetü’n-Nafiha, 2006. 
109 Kâdî Abdülcebbâr, Tesbîtu Delâili’n-Nübüvve, 258-262. 



83 

Kitabu’d-Damiğ kitabında ayetlerin çelişkiler içerdiğini iddia etmektedir.110 Ayrıca 

o, Kur’an’da gereksiz tekrarlar bulunduğunu, içinde yabancı kökenli kelimelerin 

geçtiğini, bazı ayetlerde sözün uzatıldığını, Kur’an’ın mucizevî ve evrensel bir eser 

olmadığını ileri sürmüştür.111 Kâdî Abdülcebbâr, onun çelişkili gördüğü ayetleri ele 

alarak söz konusu ayetlerin çelişki barındırmadığının izahını ve Kur’an’ın mucizevî 

bir kitap olduğunun ispatını yapmıştır.112 Kur’an’ın Hz. Peygamber’in nübüvvetine 

delalet eden mucize olarak görülmesinin imkânı üzerine konuşan İbnu’r-Râvendî’ye 

göre Hz. Peygamber’in nübüvvetine yönelik eleştirilerin çoğunlukla ayetler 

üzerinden yapılması her bir itirazın aynı zamanda Hz. Peygamber’in 

peygamberliğine yöneltildiği anlamına gelmektedir.113 Kâdî Abdülcebbâr ise 

Kur’an’ın hem üslup ve belâgat yönüyle hem de gaybî bilgiler içermesiyle mucize 

oluşunu izah ederek İbnü’r-Râvendî’nin iddialarını eleştirmiştir.114 Ayrıca Ebu’l-

Huzeyl el-Allâf, Hz. Peygamber’in muarızları olan Arapların Kur’an’da çelişkiler 

olduğuna dair suçlamada bulunmadıklarına dikkat çekmiştir. Dahası o, Arapların 

Kur’an’da belâgat açısından herhangi bir eksiklik görmeleri halinde hem muarızların 

hem de müşriklerin bunu Hz. Peygamber’e karşı kullanmasının kaçınılmaz olacağını 

ifade etmiştir. Kâdî Abdülcebbâr, Hz. Peygamber döneminde Kur’an belâgatı ile 

ilgili eleştirilerin meydana gelmemesini Kur’an’ın belâgat açısından gücüne ve 

kusursuzluğuna bir argüman olarak kullanmıştır.115 İbnü’r-Râvendî’nin ayetlerde 

çelişkiler bulunduğunu iddia etmesinin sebebi ayetlerin nüzul sebepleri ve sure 

bütünlüğü gibi bağlantılarından ayrı ele almasıdır. Buna karşı mu’tezilîler ayetleri, 

konu bağlamıyla birlikte açıklayarak onun bakış açısını eleştirmiştir.116 

İbnü’r-Râvendî’ye nispet edilen görüşlere göre o, insan aklının vahyi 

desteklemesi durumunda vahiyde bir eksiklik meydana geleceğini ileri sürmüş, aklın 

da peygamberin öğretilerine uygun sonuçlar elde edebilmesi durumunda nübüvvete 

lüzumun kalmayacağını savunmuştur. Dahası peygamberin getirmiş olduğu 

                                                           
110 Kâdî Abdülcebbâr, Tenzihu’l-Kur’ân ani’l-Metâin, 128-129. 
111 Kâdî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XVI, 397 vd. 
112 Kâdî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XVI, 392-394. 
113 Kâdî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XV, 109-164. 
114 Kâdî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XVI, 210-212, 346. 
115 Kâdî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XVI, 387. 
116 İpek, Mikail, “Mu’tezile’nin, Kur’an-ı Kerim’in Belâgatına Yönelik Eleştirilere Verdiği 

Cevaplar: Kâdî Abdulcabbâr-İbnü’r-Râvendî Örneği”, Tasavvur Dergisi, Cilt: 7, Sayı: 1, 2021, 

579. 



84 

hükümler akılla çelişirse bu takdirde nübüvvetin de batıl olması gerektiğini söyleyen 

İbnü’r-Râvendî, böylece peygamberlerin göz boyayıcı sihirbazlar olduğu sonucunun 

ortaya çıkacağını ileri sürmüştür.117 İbnü’r-Râvendî’ye göre Kur’an bazı çelişkiler 

barındırmakla birlikte hayali cennet tasvirleri ve akla uygun olamayan iddialarda 

bulunarak yüce bir varlığın kelamı olmadığına delalet etmektedir. O özellikle bir 

benzerinin getirilemeyeceğini dile getiren tehaddi ayetinin geçerli bir iddia olmadığı 

kanaatindedir.118 İbnü’r-Râvendî’nin insan aklını vahyin üstünde bir mertebeye 

yüceltmesi ve tek bilgi kaynağı olarak kabul etmesi onu deistler ile aynı konuma 

getirmektedir. Çünkü ona nispet edilen görüşler, peygamberlik iddiasıyla ortaya 

çıkan kişilerin cahil halkı ikna eden illüzyonistler olduğunu ileri süren deist düşünce 

ile aynıdır.119 Dahası İbnü’r-Râvendî’ye göre insanlar peygamberlerin rehberliği 

olmadan gökleri izleyerek astronomi bilimini geliştirmiş, yapılar inşa edebilmiş, 

müzik aletleri yapıp bunları kullanmayı öğrenmişlerdir. Tüm bu beceriler, doğuştan 

gelen insan zekâsının, ayırt etme gücünün ve gözlem yeteneğinin titizlikle 

uygulanmasıyla kazanılır. Dolayısıyla insanlığın gelişmesine katkı sağlayan 

peygamberler değil insanın aklını kullanabilme becerisidir.120 

Ancak İbnü’r-Râvendî’nin mülhid kimliği konusunda birtakım tartışmalar 

bulunmaktadır. Özellikle Josef van Ess, Sarah Stroumsa gibi müsteşrikler onun 

mülhid olmadığı kanaatindedirler.121 Mâtürîdî de Kitâbu’t-Tevhîd’de İbnü’r-

Râvendî’nin nin mülhid olmak bir yana Verrâk’a karşı nübüvvetin gerekliliğini 

savunduğunu dile getirmiştir.122 Bu bağlamda kendi yaklaşımını da dile getiren 

Mâtürîdî, Hz. Peygamber’in peygamberliğinin ispatı olarak Kur’an’ın mucizevî 

yönüne vurguda bulunmuştur. Daha sonra o, Hz. Peygamber’in aynı dönemde 

yaşayan Ehl-i Kitab’ı kendisiyle mübâheleye davet etmesini onların ise bu daveti 

                                                           
117 eş-Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, I, 198. 
118 Kâdî Abdülcebbâr, el-Muğnî, XVI, 389. 
119 Voltaire, 124-125, 136-138, 167-168; Reill-Wilson, “Needham, John Turberville,”, 420. 
120 Stroumsa, Sarah, Freethinkers of Medieval Islam: ibn al-Rawandi, Abu Bakr al-Razi and their 

Impact on Islamic Thought, Brill, Boston-Köln 1999, 81. 
121 Stroumsa, Sarah, “From Muslim Heresy to Jewish-Muslim Polemics: Ibn al-Râwandî’s Kitâb al-

Dâmigh,” Journal of the American Oriental Society, Cilt: 107, Sayı: 4, 1987, 767-768; Stroumsa, 

Sarah, “The Blinding Emereald: Ibn al-Rawandi’s Kitab al-Zumurrud” Journal of the American 

Oriental Society, Cilt: 114, Sayı: 2, 1994, 164-165. 
122 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 198-200; İbn Nedim Fihrîst’inde, İbnü’r-Ravendi’nin nübüvveti 

ispat etmek ve Kitabü’z-Zümürrüd’ü eleştirmek için Nakdü’z-Zümürrüd ile Kitabu İsbati’r-Rusûl 

isimli iki kitap yazdığını kaydetmiştir: İbnu’n-Nedîm, Ebu’l-Ferec Muhammed b. İshak, el-

Fihrîst, (by), Beyrut 1978, 217. 



85 

reddetmelerinin bir nevi tasdik olarak değerlendirilmesi gerektiğine dikkat çekmiştir. 

Ayrıca Hz. Peygamber’in sahip olduğu özelliklerden bahsederek sıradan bir insanın 

ötesinde üstün vasıflarının onun peygamberliğine delalet ettiğini ifade etmiştir.123 

Mâtürîdî, İbnü’r-Râvendî’yi nübüvveti savunan bir ilim adamı olarak nakletmiş olsa 

da İslâm düşünce tarihinde onun peygamberliği reddeden bir mülhid olarak kabul 

edildiği ve ona karşı nübüvvet savunusu yapıldığı gerçeği söz konusudur. 

İbnü’r-Râvendî açıkça Kur’an’ın Allah kelamı olmadığını öne sürmektedir. 

Nitekim buna benzer bir iddia Paine tarafından bütün kutsal metinler için 

savunulmaktadır. Ona göre Tanrı’nın bir sözüne ilişkin tüm fikirlerimiz ve 

kavrayışlarımız yalnızca yaratılışta birleşebilir. Yaratılış, insan konuşmasından veya 

insan dilinden bağımsız olarak evrensel bir dildir, her insanın okuyabileceği, her 

zaman var olan bir orijinal sözdür yani doğanın kendisidir. Tanrı’nın bu sözü, insanın 

Tanrı’yı bilmesi için gerekli olan her şeyi insana açıklar.124 Paine gibi pek çok deist 

kutsal kitapların insan icadı olduğunu savunmakta ve ayetler arasında çelişkiler 

bulunduğuna dikkat çekmektedir. Daha ziyade bu deistlerin çelişkili buldukları 

ayetler Eski Ahit ve Yeni Ahit’te yer alan ayetler olduğundan buradaki itirazları ona 

göre değerlendirilmelidir. Fakat yukarıda bahsi geçtiği üzere İbnü’r-Râvendî’nin 

Kur’an’da çelişkili olarak değerlendirdiği ayetlerde herhangi bir çelişkinin 

bulunmadığının kelamcılar tarafından detaylı şekilde izahı yapılmıştır.125 

İbnü’r-Râvendî İslâm tarihinde nübüvvet karşıtı mülhidler arasında kabul 

edilen bir ilim adamıdır. Dolayısıyla klasik İslâm düşüncesinde deistik itirazları 

barındıran eserlerin başında gelen Kitabü’z-Zümürrüd ve Kitabu’d-Damiğ’in yazarı 

olması onun deist bir düşünür olarak değerlendirilmesine sebep olmuştur. Her iki 

eserin de içerdiği konular incelendiğinde sözü edilen konular ile deistlerin nübüvvet 

kurumu, vahiy ve mucize konularına dair geliştirdikleri itirazlar arasında ciddi 

benzerlik olduğu görülmektedir. 

                                                           
123 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 203-211. 
124 Paine, The Age of Reason, 28. 
125 A’sem, 61, 110-114, 124-126. 



86 

2.3. Ebû Bekir er-Râzî ve Nübüvvet Reddi 

Hekim filozof Ebû Bekir er-Râzî, İslâm tarihinde tıp ve felsefe çalışmaları ile 

ön plana çıkmıştır. Ancak kaynaklarda din ile ilgili inkârcı görüşlerinden dolayı 

ondan mülhid ve zındık diye söz edilmiştir.126 Ebû Bekir er-Râzî’nin dinî meselelere 

bakışı onun felsefî yaklaşımıyla yakından ilişkilidir. Bu sebeple o, din görüşünden, 

yaratıcı Tanrı, evrensel ruh, ilk madde, zaman, mekân gibi beş ezelî ilke ile 

açıkladığı metafizik düşüncesinden ve nübüvvetin inkâr edildiği fikirleri barındıran 

kitaplarından dolayı mülhidler arasında zikredilmektedir.127 Kaynaklar 

incelendiğinde her ne kadar Ebû Bekir er-Râzî’nin nübüvvete dair düşüncelerini açık 

bir şekilde ortaya çıkarmak zor olsa da kitaplarında başkalarına ait olduğunu iddia 

ettiği görüşlerin aslında kendisine ait olduğu iddiaları söz konusudur. Bu sebeple 

onun yazdığı eserlerde aklın yetkinliğine yaptığı vurgular kendisinin nübüvvet karşıtı 

bir mülhid olarak kabul edilmesine sebep olmuştur.128 Dahası onun Allah’a ve 

ahiretin varlığına inandığı hâlde peygamberliği kabul etmemesi sebebiyle deist bir 

filozof olarak kabul edildiği görülmektedir.129 Bu başlık altında Ebû Bekir er-

Râzî’nin deist bir filozof olarak değerlendirilmesine sebep olan görüşlerine kısaca 

yer verilecektir. 

Ebû Bekir er-Râzî’nin nübüvvete dair görüşleri hakkındaki en kapsamlı 

bilgiye Ebû Hâtim’in (öl. 322/933-34) Alamü’n-Nübüvve kitabından ulaşılmaktadır. 

Ebu Hâtim kitabında peygamberlerin ve imamların gerekliliğini ve gerçek varlığını 

kanıtlamaya ve hak peygamberlerin mucizelerinden şüphe eden veya onları inkâr 

edenlere karşı çıkarak onları reddetmiştir.130 Ebû Hâtim’e göre peygamberlerin 

gerekliliğini ve gerçek varlıklarını inkâr edenlerin başında Ebû Bekir er-Râzî yer 

almaktadır. Ebû Hâtim kitabında ona atfettiği iddiaları ele alarak bunlara antitezler 

sunmuştur. Ebû Hâtim’e göre Ebû Bekir er-Râzî’nin nübüvvet kurumunu 

                                                           
126 Kaya, Mahmut “Râzi, Ebu Bekir” TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul 2007, 34/479; 

İbnu’n-Nedîm, 295-298. 
127 er-Râzî, Ebû Bekir Muhammed b. Zekeriyyâ, Felsefe Risâleleri, çev. Mahmut Kaya, Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, İstanbul 2016, 32. 
128 Bedevi, Abdurrahman, min Tarihi’l-ilhad fi’l-İslâm, (by), Beyrut (ty), 165-167; İbnü’n-Nedîm, 

el-Fihrist, 362. 
129 er-Râzî, Ebû Bekir, 74. 
130 er-Râzî, Ebû Hâtim Ahmed b. Hamdân b. Ahmed el-Versinânî, Alamü’n-Nübüvve, nşr. S. Sâvî-

G. Rıza Avani, Tahran 1397, 71. 



87 

reddetmesinin temel sebebini, onun, peygamberleri savaşların ve sefaletlerin ana 

nedeni olarak kabul etmesidir.131 

Tabiat felsefesinde Ebû Bekir er-Râzî, maddenin yapısı gereği dinamik olarak 

hareket etme özelliğine sahip olduğunu savunarak tabiatın varlığını rasyonalist bir 

tutumla gözlem, deney ve tümevarım yöntemi ile açıklamıştır.132 Kelamda ise farklı 

izahlar bulunmakla birlikte tabiatın varlığı ve işleyişi Allah’ın yaratmasına 

bağlanmış, âlemin maddî olduğu düşüncesini vurgulamak için konu cevher-araz 

teorisiyle açıklanmıştır.133 Eş’arîlere ve Mâtürîdîlere göre varlık ve hâdiseler 

arasında zorunlu olmayan bir sebep-sonuç ilişkisi vardır. Kelamda varlık ve 

hâdiselerin fâili Allah kabul edildiği için sebepler bir araya gelse bile Allah’ın takdiri 

olmadan herhangi bir sonuç elde edilemeyeceği gibi herhangi bir sebep olmadan 

Allah’ın takdir ettiği sonuç meydana gelebilir.134 Kelamcıların sebep-sonuç ilişkisini 

Allah’ın takdirine bağlama sebepleri ise Kur’an’da Allah’ın mutlak kudreti ile ilgili 

ayetlerdir.135 

Ebû Bekir er-Râzî, aklın önemini izah ederken Allah’ın insanlara kendi 

yaşamlarını idame ettirecek nitelikte bir akıl verdiğine dikkat çekmiştir. Ebû Bekir 

er-Râzî, Allah’ın yarattığı akletme yetisi sayesinde insanın doğaya hükmetme ve 

yönetme gücünün bulunduğunu dolayısıyla akıl ile insanı yükselten, hayatı 

anlamlandıran ve güzelleştiren her şeye ulaşma imkânına sahip olunduğunu dile 

getirmiştir. Ebû Bekir er-Râzî, insanın, akıl ile icatlar yapabilmesinin ve tıbbî 

buluşlar gerçekleştirebilmesinin Allah’ın insana bir lütfu olduğu şeklinde 

değerlendirmiştir. Bu bağlamda Ebû Bekir er-Râzî akılla, gizli ve görünmeyen 

şeyleri kavramanın, yerin ve göğün şeklini, güneşin, ayın ve diğer yıldızların 

boyutunu, uzaklıklarını ve hareketlerini öğrenmenin dahası Allah’ın bilgisine bile 

ulaşmanın imkânını vurgulamıştır.136 

                                                           
131 er-Râzî, Ebû Hâtim, 69-71. 
132 er-Râzî, Ebû Bekir, 220-234. 
133 Karadaş, Cağfer, “Atomcu Düşünceler ve Kelâm Atomculuğu”, Kelâm Araştırmaları Dergisi, 

Cilt: 2, Sayı: 1, 2004, 68-69. 
134 el-Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, 2, 20; Bağdâdî, 51-52, 67; Nesefî, Tabsıratu’l-Edille fî Usûli’d-Dîn, 

II, 126 vd; Uysal, Ekrem, "Kelâmda İlliyyet İlkesi Bağlamında Atom Teorisi ", Batman Akademi 

Dergisi, Cilt: 4, Sayı:1, 2020, 45. 
135 el-Mâide 5/17; el-Furkân 25/2; el-Ahkâf 46/33. 
136 en-Nesefî, Tabsıratu’l-Edille, II, 661. 



88 

Ebû Bekir er-Râzî, Allah’ın, seçtiği birkaç peygamberi irşad ile 

görevlendirmesi, onları diğer insanlardan üstün tutması, insanları birkaç peygambere 

muhtaç etmesi gibi inançların makul olmadığını savunmaktadır. Ayrıca ona göre bir 

peygamberin insanları, mümin ve kâfir şeklinde gruplandırmasının ve halkların 

birbirleriyle savaşmasına sebep olmasının Allah’ın yüceliğine uygun düşmeyeceğini 

ifade etmektedir. Esasında Allah’ın insanlara eşit seviyede akıl verdiği kabul edilince 

bütün meselelerin çözüleceğini düşünen Ebû Bekir er-Râzî’ye göre Allah’ın dünya 

ve ahiret hayatında faydalı ve zararlı olabilecek eşyanın bilgisini ilham yoluyla bütün 

insanlara bildirmesi akla ve hikmete daha uygundur.137 

Ebû Bekir er-Râzî, yaratıcı bir Tanrı’nın varlığını kabul etmekle birlikte 

peygamberlik ve din kurumunu reddetmektedir. Onun düşüncesine göre Allah insana 

akıl gücü ve adalet duygusu vermiştir. Bu sayede insan, peygamber veya herhangi bir 

aracıya gerek duymadan kendi yolunu bulabilecek yeteneğe sahiptir. İnsan 

kendisinde bulunan akıl ve adalet ile iyiyi kötüyü, faydayı zararı, güzeli çirkini, 

doğruyu yanlışı, haklıyı haksızı ayırt edebilecektir. İnsanların eşit düzeyde akılla 

yaratıldığını söyleyen Ebû Bekir er-Râzî, üstün niteliklerle donatılmış birinin bu 

eşitliği bozacağını savunmaktadır.138 Ayrıca Ebû Bekir er-Râzî, ifade edildiği üzere 

tarih boyunca yapılan savaşlardan din farklılığını ve peygamberleri sorumlu 

tutmaktadır. Bu açıdan o, dinleri ve dinî metinleri belli ölçüde eleştirmiştir. 

İnsanların dine olan bağlılığını taklide ve geleneğe saygı, din adamlarının nüfuzu, 

ayin ve merasimlerin etkililiği ile açıklayan Ebû Bekir er-Râzî, dinlerin insan 

üzerindeki mutlak hâkimiyetini dış etkenlere bağlamıştır.139 Ebû Bekir er-Râzî’ye 

göre vahyedilmiş dinlerin taraftarlarının desteklediği Tanrı imajı, aklın kabul 

etmeyeceği ölçüde sınırlıdır. O, din mensuplarının, liderlerinin otoritesini izleyerek 

dinlerini öğrendiklerini dolaysıyla temel doktrinler hakkında rasyonel tartışmaları ve 

araştırmaları reddettiklerini ifade etmiştir. Böylece onların sorgulamadan 

inandıklarını vurgulayan Ebû Bekir er-Râzî, dinî konularda tartışma yapmaktan 

kaçınmaya zorlayan ve devam eden geleneklere aykırı düşen herkesin kâfir olarak 

                                                           
137 er-Râzî, Ebû Hâtim, 3-5; Yavuz, Y. Şevki, “A’lamü’n-nübüvve”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV 

Yy., İstanbul, 1989, 2/337. 
138 er-Râzî, Ebû Bekir, 27. 
139 er-Râzî, Ebû Bekir,  27. 



89 

damgalanması gerektiğini ilan eden yaklaşımları nesilden nesle aktardıklarını ileri 

sürmüştür.140 

Ebû Bekir er-Râzî, adalet, ilim ve akla önem vererek insanın yaratılış sebebini 

ilim sahibi olmak ve adaletli olmakla ilişkilendirmiştir.141 Söz gelimi benzer 

düşüncenin toplumsal düzeni korumak için adaletin gerekli olduğu ve uygun 

toplumun adalet üzerine kurulmuş bir ahlâkî düzene ihtiyaç duyduğunu söyleyen 

Voltaire’de görülmektedir.142 Nitekim Ebû Bekir er-Râzî’nin adalet anlayışı pek çok 

deist düşünürün adalet anlayışı ile aynıdır. Deistler yaratıcının mutlak adalet sahibi 

olduğunu savunarak peygamber göndermesinin adaletine aykırı bir fiil olacağını ileri 

sürmüştür. Allah’ın hikmet ve merhametine vurgu yapan Ebû Bekir er-Râzî’nin 

Tanrı tasavvuruna göre Allah, dünyada ve ahirette yararlı zararlı, iyi kötü olan her 

şeyin bilgisini kimseyi üstün tutmadan tüm kullarına ilham etmesi gerektiği 

yönündedir. Bu şekilde insanlar arasında fikir ayrılığı, anlaşmazlık, düşmanlık ve 

çekişmeler ortadan kalkmış olacaktır.143  

Ebû Bekir er-Râzî’nin beş ezelî ilke ve nübüvvete dair düşüncelerinden 

dolayı bir deist kabul edilmesinin yanı sıra et-Tıbbu’r-Rûhânî kitabında geçen hak 

din ile ilgili ifadeleri onun doğal din savunucuları ile aynı kategoride 

değerlendirilmesine sebep olabilir. Bu ifadelere göre Ebû Bekir er-Râzî, hak dinden 

şüphe ederek doğruluğundan emin olmayan bir kişinin düşünüp araştırma yapmasını 

önermektedir. Böylece araştıran kişi, gayret ve imkânını kullanarak yaptığı araştırma 

sonucunda mutlak doğruya ulaşabilecektir.144 Ebû Bekir er-Râzî’nin hak din ile kastı 

İslâmiyet olabileceği gibi doğal din savunucularının iddia ettiği Tanrı’nın tüm 

insanlar için ortak kıldığı doğal din de olabilir. Söz gelimi Hume, The Natural 

History of Religion’da dinin insan doğasındaki kökenlerini ele almak istediğini 

açıklarken, dinin kökenlerinin insan doğasında olduğunu kısmen kabul etmektedir. 

Hume bu bakımdan deistlerle aynı düşüncededir. Onlar gibi o da doğal ve ilahi din 

arasındaki karşıtlığı reddetmiştir.145 Bu bakımdan Ebû Bekir er-Râzî’nin de dinin 

kökeninin insan doğasında olduğu inancını benimsemiş olması mümkündür. Dahası 

                                                           
140 er-Râzî, Ebû Hâtim, 30-31. 
141 er-Râzî, Ebû Bekir, 30. 
142 Voltaire, 47-48; Roe, 86. 
143 er-Râzî, Ebû Bekir, 286. 
144 er-Râzî, Ebû Bekir, 22-28. 
145 Byrne, 114. 



90 

Ebû Bekir er-Râzî, insanın hakikate ancak felsefî öğretiler ile ulaşabileceği ve 

materyalistlere karşı âlemin yaratılış sebebinin bu şekilde açıklanabileceği tezini 

savunmuştur. O, küllî nefsin heyûlâya olan ilgisi sonucunda varlığın oluştuğunu ve 

bunu aklın düzenleyici katkısı ile gerçekleştirdiğini ileri sürmüştür.146 Tanrı’ya ve 

ahiret hayatına inandığı hâlde vahyin gerçekliğini sorgulayan, nübüvvet ve Kilise 

kurumunu şiddetle eleştiren, evrensel gerçeklerin akılla kavranabileceğini savunan 

Herbert’ın metafizik görüşüyle Ebû Bekir er-Razi’nin metafizik düşüncesinin 

benzerliği de dikkat çekmektedir. Ebû Bekir er-Râzî, metafiziğini beş ezelî varlık 

öğretisi üzerine kurmuştur.147 Aynı zamanda o, yaratmayı da tenasüh düşüncesi ve 

beş ezelî ilke ile ilişkili olarak açıklamıştır. Ebû Bekir er-Râzî bu metafizik 

düşüncesini âlemin yaratılmadığını iddia eden Dehriyye’ye karşı bir cevap üretmek 

amacıyla Allah’ın âlemi nasıl yarattığını ve âlemin hâdis olduğunu makul bir tarzda 

açıklayabilmek için ezelî olarak kabul ettiğini belirtmiştir.148  

Ebu Bekir er-Râzî’nin mülhid olarak görülmesinin en önemli sebebi beş ezelî 

ilke öğretisidir. Ancak nübüvvete dair ona atfedilen iddialar onu bir deist veya doğal 

din savunucusu olarak göstermektedir. Kaynaklarda Ebû Bekir er-Râzî’nin çeşitli 

konularda 224’ten fazla kitap yazdığı geçmektedir.149 Ancak onun çok az çalışması 

günümüze ulaştığı için hangi inanca sahip olduğunu tam olarak tespit etmek mümkün 

görünmemektedir. Yine de o, Müslüman dünyada nübüvvet karşıtı bir mülhid olarak 

kabul edilmektedir. Bu bağlamda kaynakların çoğunda o, zındık ve mülhid olmakla 

suçlanmış ve onun peygamberliğin gerçekliğine dair şüphelere sahip olduğundan 

bahsedilerek eleştirilere tabi tutulmuştur. 

2.4. Berâhime’ye Karşı Nübüvvet Savunusu 

Berâhime hakkındaki en geniş bilgiyi Bîrûnî, (öl. 453/1061 [?]) Şehristânî, 

(öl. 548/1153) Ebü’l-Ferec ibn Hindû, (öl. 423/1032) İbnü’l-Cevzî (öl. 597/1201) 

gibi İslâm bilginleri vermektedir. Tespit edilebildiği kadarıyla Berâhime’yi reddeden 

İslâm bilginleri arasında ilk eser, İmam Şâfiî (öl. 204/820) tarafından Tashîhu’n-

                                                           
146 er-Râzî, Ebû Hâtim, 21; er-Râzî, Ebû Bekir, 17. 
147 Herbert of Cherbury, 108-114. 
148 Karaman, 1018. 
149 S. Amr, Samir; Tbakhi, Abdulghani, “Abu Bakr Muhammad ibn Zakariya al Razi (Rhazes): 

Philosopher, Physician and Alchemist”, Ann Saudi Med, Cilt: 27, Sayı: 4, 2007, 305. 



91 

Nübüvve ve’r-Redʿale’l-Berâhime adıyla kaleme alınmış olup bu eserin muhtevası 

tam olarak bilinmemektedir. Ayrıca Mutahhar b. Tâhir el-Makdisî, (öl. 355/966) 

Berâhime’nin bünyesinde yer alan inanç farklılıkları hakkında bilgiler vermektedir. 

O, Berâhime’nin üç kola ayrıldığını ve temelde hepsinin dinleri reddetme noktasında 

birleşmediğini bildirmektedir.150 

Ebu’l-Hasan el-Eş’arî, (öl. 324/935) kelamın gerekliliğini savunmak amacıyla 

yazdığı İstihsanu’l-Havd fî İlmi’l-Kelam adlı risalesinde nübüvvetin gerekliliği ve 

geçerliliği üzerine Berâhime’nin itirazlarına değinerek peygamberliğin savunusunu 

yapmaktadır. Bunun yanı sıra Berâhime’nin nübüvvet aleyhtarı iddialarına 

Bâkıllânî’nin Kitâbu’t-Temhîd, Müeyyed fi’d-Dîn Hibetullah b. Ebî İmrân eş-

Şîrâzî’nin el-Mecâlisü’l-Müeyyediyye, Hayyât’ın Kitâbü’l-İntisar ve’r-Reddi alâ 

İbni’r-Râvendî el-Mülhid ve Şehristânî’nin el-Milel ve’n-Nihal eserlerinden 

ulaşılmaktadır. 

Şehristânî, Berâhime’nin nübüvvetin reddi konusunda şu argümanlarına yer 

vermektedir. 1) Peygamberlerin getirdiklerini iddia ettikleri mesajlar ya akla 

uygundur ya da değildir. Şayet bu mesajlar akla uygun ise sağlıklı bir akıl, o bilgiye 

zaten ulaşabilir ve peygambere ihtiyacı olmayacaktır, aksi hâlde zaten bu kabul 

edilecek nitelikte değildir. Çünkü akla uygun olmayanı kabul etmek, insana değil 

vahşi hayvanlara yaraşır. 2) Akıl, Allah’ın hikmetine delâlet etmektedir. Hikmet 

sahibi bir varlık ise kullarına sadece akıllarının kabul edeceği hükümleri yükümlü 

kılar. Akli deliller, başlı başına âlemin kâdir, hâkim, âlim bir yaratıcısı olduğuna ve 

yarattıklarına nimetler verdiğine, bunların da şükrü gerektirdiğine, şükrün ise sevaba, 

şükürsüzlüğün de ikâba sebebiyet vereceğine delâlet eder. Akıl, insanı zaten bu 

sonuçlara ulaştırıyorken neden bir beşere tâbi olmamız gerekmektedir? Ayrıca bu 

insanların öğretileri akla aykırıysa bu yalan söylediği anlamına gelecektir. 3) Hikmet 

sahibi yaratıcı, akla aykırı ve çirkin gelen şeyler ile kullarını sorumlu tutmayacaktır. 

Ancak şeriata uyanlar, ihram, kıble, telbiye, tavaf, sa’y, şeytan taşlama, taş öpme, 

hayvan kesme gibi esasen insanlara herhangi bir yararı olmayan uygulamalar ile 

sorumlu tutulmaktadır. Şeriat insana yararlı olanları haram kılıp zarar verenleri helal 

sayma türünde akla kabîh gelen yükümlülükler barındırmaktadır. 4) Risalette kabul 

                                                           
150 Tümer, Günay, “Brahmanizm”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul 1992, 6/332. 



92 

edilemeyecek bir diğer husus da sıradan bir insana tâbi olmayı ve sözlerine koşulsuz 

itaat etmeyi gerekli kılmasıdır.151 

Berâhime’ye göre akıl, Allah’ın yaratıklarına verdiği en büyük nimetidir ve 

varlık akılla tanınabilir. Temelde akılcılık, yaratıcı ve kâinatın sadece Allah’ın 

insanda yarattığı akıl aracılığı ile kavranabileceği inancıdır. Aklın en temel özelliği 

ise Allah’ın varlığını, birliğini, sıfatlarını ve âlemin yaratıldığını, yapısını, insanın 

yaratılmış bir varlık olduğunu düşünerek bulabilmesidir. Berâhime nübüvvetin 

mümkün olmayacağını iddia ederek bu iddiasını çeşitli akli deliller ile ispat etmeyi 

amaçlamıştır.152 Özellikle peygamberlerin de insan olduğuna dikkat çeken Berâhime 

zaten aynı statüde bulunan bir varlığın sözlerine tâbi olmanın anlamsızlığını 

zikretmiştir. Bunun yanı sıra dinlerin insanları yükümlü kıldığı pek çok ritüel ve 

ibadetlerin anlamsız olduğunu ileri sürmüştür.153 

Berâhime’ye göre ibadetler, insanlar için anlamı olmayan sembolik 

eylemlerden ibarettir. İnsan aklı anlamsız eylemleri uygulamayı kabîh gördüğü için 

ibadetlerin yaratıcı tarafından emredildiği iddiası kabul edilmemelidir. Bu görüşü 

reddeden kelamcılar ise her ibadetin kendi içinde bir anlam barındırdığı ve onların, 

yaratıcı ile insan arasında bir bağlantı kurduğuna dair izahlar yapmıştır.154 Ancak bu 

izahlar hakkında bilgi vermeden önce dikkat çekmemiz gereken husus Berâhime’nin 

söz konusu görüşleri ile deizmin, aklın yaratıcıya ulaşmak için yeterli olduğu, dinlere 

ihtiyacın duyulmadığı iddiası arasındaki benzerliktir. Bunu göstermek için deistlerin 

kaleme aldığı şu ifadeler dikkate değer niteliktedir. Söz gelimi Paine, ‘İnsanın 

Tanrı’yı keşfetmesi ancak aklın kullanılmasıyla mümkündür’ 155 yorumuyla, 

Voltaire, ‘Tanrı size akıl vermiştir ve bu akıl size ruhun ölümsüz olması gerektiğini 

söyler, bu nedenle size söyleyen Tanrı’nın ta kendisidir’156 iddiasıyla aklın insanın 

Tanrı’ya ulaşmak için yeterli olduğunu savunmaktadır. Bu açıklamalardan 

anlaşılacağı gibi Berâhime ile deizmin akla yüklediği anlam aynıdır. 

                                                           
151 eş-Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, III, 708-709. 
152 eş-Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, III, 708-709. 
153 eş-Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, III, 708-709; Bedevî, Abdurrahman, Min Târîhi’l-İlhâd, 

Müessesetü’l-Arabiyye li’d-Dirase ve’n-Neşr, Beyrut 1980, 119. 
154 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 199-200; Kâdî Abdülcebbar, el-Muğnî, XVII, 116. 
155 Paine, The Age of Reason, 29. 
156 Voltaire, 49. 



93 

Berâhime ve deizmin ortak düşüncesine göre akıl, Allah’tan aldığı güçle 

insan için gerekli olan her şeyi bildiğinden peygamberlere ihtiyaç yoktur. Şayet 

yaratıcı insanoğlunun yaşamını sürdürmesi için bir rehber gönderecek olsaydı, insan 

aklının eksik olması gerekirdi ki -onlara göre- insanlığın geldiği nokta bunun aksini 

kanıtlamaktadır. Bu durumda Tanrı, insan aklını iyiyi kötüden, doğruyu yanlıştan, 

güzeli çirkinden ayırt edebilecek biçimde yarattığına göre bir de elçi veya rehber 

göndermesi akla uygun bir davranış olamaz. 

Berâhime’ye göre nübüvvetin muhal olmasına ilişkin bir diğer ispat yöntemi 

ise peygamberlerin sıradan insan olmalarıdır. Onlara göre herhangi bir insanın diğer 

insanlar üzerinde otorite gücünün bulunması, aklen kabul edilmemelidir.157 Nitekim 

deizmde de Tanrı’nın insanları eşit yarattığı ve birkaç kişi aracılığıyla geriye kalan 

tüm insanlara hitap etmesinin aklen mümkün olmayacağı görüşü mevcuttur.158 

Bunun yanı sıra deistlerin büyük çoğunluğu, insanın fizik ötesinden haber almasının 

akla ve mantığa aykırı bir safsata olduğu düşüncesini savunmaktadır.159 Şu hâlde 

deizm Berâhime’nin düşünceleri ile ortak paydada buluşmaktadır. 

Berâhime’nin deist düşünceler ile ortak kabullerinin olduğuna işaret eden pek 

çok kanıt vardır. Söz gelimi Paine’in şu pasajı dinlerin insan icadı olduğuna dair 

görüşlerine bir örnek olarak sunulabilir. “Yeni Ahit’in Matta, Markos, Luka ve 

Yuhanna olarak adlandırılan dört kitabında bahsedilenler, tercümanların ve 

yorumcuların kendi hayal güçleriyle kehanetler haline getirdikleri ve Eski Ahit’in 

çeşitli bölümlerinin başında bu başlıkla adlandırdıkları şeylerdir. Bunlar için zaman, 

mürekkep ve kâğıt harcamaya değmez; Bu nedenle, kendimi esas olarak Yeni Ahit’in 

yukarıda bahsedilen dört kitabında belirtilenlerle sınırlayacağım. Bunların İsa 

Mesih adlı kişinin kehanetleri olmadığını veya böyle bir kişiye atıfta bulunmadığını 

gösterirsem, çevirmenlerin veya Kilise’nin hayal gücüyle icat ettiği ve kendi 

yetkilerinden başka hiçbir yetkileri olmayanlarla savaşmak kesinlikle gereksiz 

olacaktır.”160 Paine, din adı altında halkı ikna etmek için kurgulandığına inandığı 

kutsal kitapların ve sahte peygamberlerin Kilise tarafından icat edildiğini sık sık 

                                                           
157 eş-Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, III, 708-709. 
158 Waligore, 205. 
159 Swinburne, Richard, Revelation From Metaphor to Analogy, Oxford University Press, New York 

2007, 2.  
160 Paine, The Age of Reason, 3. 



94 

vurgulamaktadır. Ona göre insan aklı Tanrı’nın varlığına ve isteklerine ulaşabilecek 

bir yetkinliğe sahiptir.161 

 Hristiyan dünyasında 18. yüzyılda sistemleşmiş olan nübüvvete ilişkin 

itirazlar esasen İslâm dünyasında erken sayılabilecek bir dönemde Berâhime 

tarafından savunulmuştur. Kelamcılar ise onların nübüvvet karşıtı söylemlerine 

yönelik akli argümanlar geliştirmişlerdir. Söz gelimi Şehristânî, Berâhime’nin 

iddialarına yer verdikten sonra yaratıcının varlığını kabul etmenin neticede O’nun 

hâkimiyetini de kabul etmeyi gerektirdiği önermesinden hareket ederek meseleyi 

mantık kuralları çerçevesinde çözümlemeye çalışmaktadır. Şehristânî’ye göre âlemin 

hâkim bir yaratıcısı olduğunu kabul eden kişi, o yaratıcının emredici, nehyedici ve 

yarattıkları üzerindeki hâkimiyeti, bütün yaptığı ve yapmadığı, amel ve düşüncelerde 

O’nun hükmünün ve emrinin bulunduğunu benimseyerek kabul etmelidir.162 Böylece 

Şehristânî Allah’ın insanlığa sunduğu en büyük nimetin nübüvvet ve risâlet 

olduğunu, insan aklının aldanabilecek zayıflıkta olması gerekçesiyle tek başına 

hakikate ulaşamayacağı gerçeğini vurgulamaktadır.163 

Berâhime’ye karşı nübüvveti savunan önemli kelamcılardan biri 

Bâkıllânî’dir. O, Kitâbu’t-Temhîd’de Berâhime için özel bir bölüm açmış ve 

Berâhime’yi hem bütünüyle nübüvveti reddeden hem de kısmen kabul eden 

kimseleri barındıran bir fırka olarak sunmuştur.164 Bu noktada akıllara deizmi 

savunan çeşitli gruplar gelmektedir. Nitekim çalışmanın birinci bölümünde de 

değinildiği üzere deizmde dinlerin varlığını tamamen reddedenlerin yanı sıra dinlerin 

varlığını kabul eden deistler de bulunmaktadır. 

Bâkıllânî, Berâhime’nin iki kola ayrıldığı bilgisini vermektedir. Birincisi 

peygamberleri tamamen inkâr ederek Allah tarafından peygamber gönderildiğine 

dair herhangi doğru bir bilginin bulunmadığı görüşünde olanlardır. Diğeri ise Hz. 

Âdem dışında başka peygamberin gönderilmediğini söyleyenlerin oluşturduğu 

gruptur.165 Ayrıca o, Kitabu’t-Temhid’de Berâhime’nin görüşlerine ayrıntılı olarak 

                                                           
161 Paine, The Age of Reason, 3-10. 
162 eş-Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, III, 708-709. 
163 eş-Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, III, 708-709. 
164 el-Bâkıllânî, Kitâbu’t-Temhîd, 129-130, 135-136, 144-145; Koloğlu, Orhan Şener, “Kelâm ve 

Mezhepler Tarihi Literatüründe Berâhime”, 163. 
165 el-Bâkıllânî, Kitâbu’t-Temhîd, 104. 



95 

yer vermiş ve itirazlarına cevap vererek nübüvvet kurumunun gerekliliğini 

savunmuştur.166 

Cüveynî (öl. 478/1085) Kitâbu’l-İrşad’da Berâhime’ye karşı nübüvvetin 

imkânını ispat etmek amacıyla bir başlık açmıştır. Berâhime’nin, aklın iyiyi ve 

kötüyü kavrayacak güçte olduğu gerekçesiyle peygambere ihtiyaç bulunmadığı 

iddiasına karşı Cüveynî, söz konusu iddiayı geçersiz kılmak için cedel yöntemine 

başvurmuştur. O da Bâkıllânî gibi aklın sınırlı olduğuna, dünyada insan aklını aşacak 

pek çok şeyin var olduğuna, insanın tek başına her türlü bilgiye ulaşmasının mümkün 

olmadığına vurgu yaparak peygamberin görevi ve önemine işaret etmiştir.167 

Nübüvvetin imkânı üzerine akli deliller sunan Cüveynî, peygamberin 

gerekliliğini, hüsun ve kubuh meselesi açısından değerlendirmiştir. Ona göre iyinin 

ve kötünün akılla değil vahiyle bilineceğini kabul etmek, insanı, peygamberin 

gerekliliği sonucuna götürecektir. İkinci bir ihtimal ise peygamber ve şeriat 

göndermenin lütuf şeklinde anlaşılmasıdır. Bunun yanı sıra Berâhime’nin mucizeleri 

reddetmesine karşı Cüveynî, onların iddialarını geçersiz kılmak için mucizenin 

tehaddî niteliğine dikkat çekerek mucizenin gerçekliğini izah etmeye çalışmıştır. 

Özellikle mucize tanımından yola çıkarak mucizenin Allah’ın fiili olması, hârikulade 

olması gibi şartlara değinen Cüveynî, Berâhime’nin olası sorularına da yanıtlar 

getirerek bir hâdisenin Allah’ın görevlendirdiği peygamberin elinde yine Allah’ın 

fiili şeklinde meydana gelen hârikulade olaylar olduğunu vurgulamıştır.168 Burada 

eş’arî kelamcıları kendi kabulleri doğrultusunda izahlar yapmışlardır.  

Aynı şekilde mâtürîdî kelamcıların da kendi kabulleri çerçevesinde benzer 

cevaplar getirdiği görülmektedir. Nitekim Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd’de nübüvvet 

bahsini incelerken Berâhime’ye atfedilen nübüvveti inkâra yönelik iddialara karşı 

hemen hemen aynı metodu kullanmıştır. Mâtürîdî, kitabında Berâhime’nin adını 

açıkça zikretmeden onlara nispet edilen aklın üstünlüğü, vahyin gereksizliği, 

                                                           
166 el-Bâkıllânî, Kitâbu’t-Temhîd, 129-130, 135-136, 144-145. 
167 el-Cüveynî, İmamu’l-Harameyn Ebu’l-Meâlî, Kitâbu’l-İrşad, thk. Muhammed Yusuf Musa, 

Mektebetu’l-Hancî, Kahire 1950, 242-244. 
168 el-Cüveynî, Kitâbu’l-İrşad, 244-248. 



96 

mucizenin olanaksızlığı gibi iddialara itirazlar getirmekte ve Berâhime’yi kastederek 

‘nübüvveti reddeden kavim’ ifadesini kullanmaktadır.169  

Mâtürîdî, nübüvvet kurumunun varlığını akli bir zorunluluk olarak 

değerlendirmektedir. Bunu, insan yaşamının hem sağlıklı bir şekilde devamı hem de 

toplumun düzeni için gerekli olduğunu izah eden Mâtürîdî ayrıca insanı varlık 

alanına çıkaran ve nimetler veren yaratıcıya şükranda bulunmanın da nübüvvet 

kurumu ile mümkün olacağını açıklamaktadır.170 Mâtürîdî nübüvvet kurumunun 

ispatı için -aklın önemini vurgulamasına rağmen- hakikate ulaşmada tek başına 

neden yeterli olamayacağını izah etmektedir. Ona göre hayatın getirdiği zorluk, 

sıkıntı ve benzeri faktörler insan zihnini meşgul ettiği için sağlıklı düşünmesini veya 

doğru karar vermesini engelleyebilir. İnsan aklı tek başına doğru bilgiye ulaşabilecek 

yetiye sahip olmadığından onlara doğru yolu gösterecek ve belirsizliklerin olduğu 

durumlarda hakikate kılavuzluk edecek bir elçinin bulunması zorunlu hale 

gelecektir.171 Dünya yaşamının zorluklarını ve insanların zayıflıklarını vurgulayarak 

akıl sahibi herkesin kabul edeceği bir gerçeğe değinen Mâtürîdî, aklın tek başına her 

zaman doğruya ulaşamayacağını ifade etmekte hatta pek çok kez insanın bilgi 

edinirken başka akıllara ihtiyaç duyduğunu da vurgulayarak bunun insanın gerçeği 

olduğuna dikkat çekmektedir. Ayrıca o, insanın nefsani duyguları, aklın rakibi 

niteliğinde olması şeytanın da insanları yanlışa sevk etmekle görevlendirilmesi gibi 

etkenleri göz önünde bulundurarak peygamberlerin insanlara yardım amaçlı 

gönderilmesinin bir hikmet olduğunu ifade etmektedir. Tarihi realiteye de dikkat 

çeken Mâtürîdî, peygamberlerin kendilerine has vasıtalar ve burhanlarıyla da 

gerçekliklerinin sabit olduğunu önceki argümanlarına eklemektedir.172 Ayrıca 

Mâtürîdî’nin nübüvvete duyulan ihtiyacı sosyolojik açıdan temellendirdiği de 

anlaşılmaktadır. Çünkü o, peygamberlerin toplumlara düzen ve yönetim getirdiğine, 

halkın bir arada yaşayabilmesi için gerekli olan ilkeleri gerek sözleriyle gerek 

uygulamalarıyla öğrettiğine değinmiştir. Nübüvvet bahsinde Mâtürîdî’nin belki de en 

dikkat çeken izahı insan hayatının devamlılığı için peygamberlerin rehberliğini 

                                                           
169 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 255; Önal, Recep, Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’ye Göre İslâm Dışı 

Dinler, Emin Yy., Bursa 2013, 478-479. 
170 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 252. 
171 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 250-252. 
172 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 285; Koçar, Musa, “Mâtürîdî’ye Göre Nübüvvetin Gerekliliği Hz. 

Peygamber’in Nübüvveti”, Tabula Rasa Felsefe ve Teoloji, Cilt: 1, Sayı: 10, 2004, 133 vd. 



97 

yadsınamaz nitelikte görmesidir. Mâtürîdî’ye göre şayet peygamberlerin öğretileri 

olmasaydı insanlık bu medenî seviyeye ulaşamayacağı gibi pek çok hastalık veya 

zarardan ötürü yok olmaya kadar gidebilirdi.173 Mâtürîdî’nin insanların nübüvvete 

olan ihtiyacını sosyolojik, tıbbî, sanatsal ve ahlâkî açılardan ele alması dinlerin 

varlığını kabul etmeyenler için dahi ikna edici niteliktedir. 

Mâtürîdî, Berâhime’nin, kendilerine gönderilen peygamberleri inkâr edecek 

toplumlara peygamber göndermenin her hangi bir hikmet içermeyeceği174 iddiasını 

geçersiz kılmak için Allah’ın hakîm ve âlim olduğunu söyleyerek insanların 

peygamberlere düşmanlık edeceği hâlde gönderilmesinin Allah’ın hikmetine aykırı 

bir durum şeklinde değerlendirilemeyeceğini savunmaktadır.175 O, Allah’ın 

insanoğlunu sınava tâbi tutmak amacıyla dünyaya gönderdiğini vurgulayarak, burada 

yaşanan her türlü felaket, sıkıntı, savaş ve benzeri acıların insanlar için imtihan 

konusu olduğunu açıklamaktadır.176 Allah’ın varlığına inanan insanlar, dünya 

hayatının anlamsız yere var edilmediğini, dünyada yaşanan iyiliklerin ve kötülüklerin 

bir karşılığının olması gerektiğini kabul etmelidir. Aksi hâlde bir karşılığı 

olmayacağı düşüncesiyle pek çok insanın etik kurallardan, iyilikten, adaletten ve 

merhametten kolaylıkla vazgeçmesi mümkündür. Öyle ki mevcut yaşamda bile 

dinlerin varlığı pek çok insanı kötülük ve adaletsizlikten uzak tutmaya 

yetmemektedir. 

Berâhime’nin nübüvvet inkârına karşı eleştirilerde bulunan bir başka kelamcı 

Ebu’l-Muîn en-Nesefî’dir (öl. 508/1115). O, Tabsıratu’l-Edille kitabında 

Berahime’nin nübüvvet karşıtı iddialarını ele alarak nübüvvetin gerekliliğini ispat 

etmeyi amaçlamıştır. Berâhime’ye göre Allah’ın kulları üzerinde emirleri ve 

yasakları vardır, insanların amelleri iyi ve kötü olarak iki kısma ayrılır, insan 

iyilikleri emretmekle, kötülükleri de nehyetmekle mükelleftir. Allah, insanın tabiatını 

iyiliğe eğilimli yaratmıştır. Akıl sahibi insan emre ve nehye uymakla mükelleftir ve 

akıl insan için yeterlidir. Bundan dolayı insan aklı, peygambere ihtiyaç duymadan 

bütün isteklerine erişebilecektir. Şayet Allah, peygamber göndermiş olsaydı bu 

                                                           
173 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 198. 
174 el-Mâtürîdî, Ebu Mansur, Te’vîlâtü’l Kur’ân Tercümesi, I-XVIII, çev. Fadıl Aygan, Ensar 

Neşriyat, İstanbul 2018, XIII, 283. 
175 Önal, 479. 
176 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 274. 



98 

durum Allah’ın faydasız ve neticesi hoş olmayan hikmet dışı bir iş yaptığını 

gösterirdi ki Allah bundan münezzehtir.177 Berâhime’ye göre Allah’ın, kavmi 

tarafından yalanlanacağını, kabul edilmeyeceğini hatta şiddete ve işkenceye maruz 

kalacağını bildiği hâlde peygamber göndermesi O’nun hikmetine uygun düşmeyen 

anlamsız bir iştir.178 Berâhime’yi kendi tezi ile hedef alan Nesefî, insan aklında 

farklılıkların bulunduğunu hatırlatarak, Allah’ın hikmeti gereği en uygun olanın 

insan aklının kavrayacağı şekilde rehber göndermesi olduğunu vurgulamaktadır. Bu 

bağlamda Nesefî, aklı önemsemesine rağmen Berâhime’nin nübüvveti reddetmesini 

makul karşılamamaktadır. Çünkü pek çok bilgiye aklıyla ulaşabileceğini iddia eden 

kimsenin peygamber göndermenin hikmetini düşünememesi veya makul bulmaması 

bu kimselerin cehaleti ve şaşkınlığı karşısında sessiz kalmayı gerektirecektir.179  

Buraya kadar sünnî kelamcıların genel nübüvvet savunularının izahı 

yapılmıştır. Mu’tezile ekolünün nübüvvet savunusu hakkında kısaca bilgi vermenin 

İslâm düşüncesinde peygamberliğin gerekliliğine dair genel düşünceyi anlamak 

açısından önemli olacağı kanaatindeyiz. Mu’tezile’nin görüşlerine ayrıntılı şekilde 

yer vermek ve bu ekolün genel nübüvvet görüşüne sistemli şekilde ulaşmak 

açısından faydalı olacağı düşüncesiyle Kâdî Abdülcebbâr’ın (öl. 415/1025) el-Muğnî 

adlı kitabı referans alınmıştır. 

Kâdî Abdülcebbâr el-Muğnî kitabının 15. cildinde nübüvvet ve mucize 

bahsini işlediği bölümde Berâhime’nin iddialarına cevap vermektedir. Buna göre o, 

Berâhime’nin nas ile akıl arasında çelişki bulunduğu iddialarına karşılık mu’tezilî 

kelamcıların da görüşlerine atıflarda bulunarak nübüvvet savunusu yapmaya 

çalışmaktadır.180 Buna göre aklı kesin bilgiye ulaşma konusunda temel alan 

Mu’tezile, nübüvvetin gerekliliğinin akıl ile bilinebileceğini savunmaktadır. 

Berâhime’nin iddialarının aksine aklın, vahyin varlığını gerekli kılacağını kabul eden 

Mu’tezile dünyevi maslahatların, dinî maslahatların anlaşılmasını kolaylaştırmak 

amacıyla var olduğunu ve olağanüstü olayların kesin bilgi teşkil ettiğini 

savunmaktadır. İnsan nasıl yeme içme ihtiyacını karşılamak için ziraatı ve sulamayı 

öğreniyorsa aynı şekilde ahiret hayatı için de ilahi bilgiyi edinmesi gerekmektedir. 

                                                           
177 Kâdî Abdülcebbar, el-Muğnî, XV, 109-115; en-Nesefî, Tabsıratu’l-Edille, II, 660-661. 
178 en-Nesefî, Tabsıratu’l-Edille, II, 661. 
179 en-Nesefî, Tabsıratu’l-Edille, II, 661. 
180 Özdemir, 393. 



99 

Kâdî Abdülcebbâr gaibin şahide kıyası yöntemiyle insanın sadece dünya için 

yaratılmadığını vurgulamaktadır. İnsanın sadece dünya hayatını yaşamak üzere 

yaratılmasının Allah’ın hikmetine uygun düşmeyeceğini zikreden Kâdî Abdülcebbâr, 

dünya üzerinde nimetlere ulaşmak için çaba sarf etmeye kıyas olarak ahiret hayatında 

yüksek mertebeye ulaşmak için bu dünyada çaba sarf etmeyi göstermektedir.181 

Burada anlaşılan husus, ahiret hayatı hakkında bilgi edinmek için vahye dolayısıyla 

peygambere ihtiyaç olduğu gerçeğidir. Nitekim Allah, dünyada insanın maslahatına 

uygun fiiller yarattığına göre yine ahiret hayatında insanın maslahatına uygun şekilde 

fiillerde bulunması hikmetine uygun olacaktır. 

Kâdî Abdülcebbâr, Mu’tezile’nin bilgiyi ‘eşyaya ne ise o olarak taalluk eden 

bir gerçek’ şeklinde tanımladıklarını söyleyerek farklı nesnelerin farklı bilgiler ihtiva 

ettiğini ve bunların birbirleriyle çelişmediğini ifade etmektedir. O, aklın peygamber 

gönderilmeden önceki bilgisiyle peygamber gönderildikten sonraki bilgisinin 

birbiriyle çelişmediğini de eklemektedir.182 Kâdî Abdülcebbâr, Allah’ın 

peygamberleri insanların maslahatı için gönderdiğini savunmaktadır.183 Söz gelimi 

Berâhime’nin peygamberlerin getirdiği esaslar açısından itirazlarına Kâdî 

Abdülcebbâr, öncelikle her ne kadar zor olsa da aklın bu hükümleri çirkin 

görmeyeceğini ifade ederek karşılık vermektedir. Çünkü akıl büyük faydaları ihtiva 

eden hükümleri çirkin görmez aksine daha büyük bir güçlüğü ortadan kaldırdığına 

hükmettiği konuları gerekli görür. Mu’tezile yine ibadetleri nimetler ile 

kıyaslamaktadır; insanın nimetlere erişmek için birtakım sıkıntılara katlanması gibi 

ahiret hayatında menfaat elde edeceği sonucundan dolayı meşakkatlerine rağmen 

ibadetin aklen faydalı kabul edileceğini savunmaktadır.184 

Dinin kaynağına itiraz eden Berâhime’ye Mu’tezile’nin cevabı teklifin önemi 

üzerinden gerçekleşmiştir. Berâhime, dinin getirdiği şeyler maslahat oluşları 

açısından gerekliyse Allah’ın bunları akıl vasıtasıyla öğretmesinin imkânsız olmadığı 

görüşünü belirtmiştir. Aklı ilim ve bilgi elde etmede en sağlam yol olarak 

değerlendiren Berâhime, özellikle anlamsız öğretilerin göz önünde bulundurulduğu 

takdirde peygambere ihtiyacın bulunmadığını söylemektedir. Berâhime’nin bu 

                                                           
181 Kâdî Abdülcebbar, el-Muğnî, XV, 115. 
182 Kâdî Abdülcebbar, el-Muğnî, XV, 109. 
183 Kâdî Abdülcebbar, el-Muğnî, XV, 112. 
184 Kâdî Abdülcebbar, el-Muğnî, XV, 116. 



100 

iddialarına karşı Mu’tezile, peygamberin getirdiği teklife ilişkin meselelerin akıl ile 

bilinmesinin mümkün olmadığını vurgulamaktadır. Allah’ın insana gönderdiği teklif, 

yalnızca nebevî hitapla bilinebilir. Elbette Allah peygamberleri aracılığıyla 

gönderdiği bilgileri kullarına peygamber göndermeden de öğretmeye kâdirdir. Ancak 

bu durumda bilgiler zorunlu olacağından teklif ortadan kalkacaktır.185 Mucizenin 

varlığını reddeden Berâhime’ye göre peygamberlik iddiasında bulunan kişinin 

fiilleri, onun Allah’ın peygamberi olduğunu kanıtlamak için yeterli olmayacaktır. 

Dahası Berâhime’ye göre mucize, insanların yaptığı hileli hareketlerden başka bir 

şey olmayabilir. Mu’tezile, Berâhime’nin mucize konusunda getirdiği bu itirazları 

akli çıkarımda bulunma metoduyla cevaplamıştır. Mu’tezile, aklın tevhid ve adalet 

konusunda ulaşacağı kanaate dair Kur’an’ın tasdik mahiyetindeki bilgileri ihtiva 

etmesi gibi peygamberin doğruluğunu tasdik etmek için mucizenin imkânına dikkat 

çekmiştir.186 Genel olarak Mu’tezile nübüvvet kurumunu, aklın dış dünyaya karşı 

yeterli güce sahip olmaması, mucize ve mütevâtir haber olmak üzere üç temel 

yöntem kullanarak savunmuştur. Aklı her zaman ön planda tutan Mu’tezile nübüvvet 

konusunda aklın yeterli niteliğe sahip olmadığını kabul ederek, aklın nefs için yararlı 

ve zararlı olan eşyayı ayırt etmeye güç yetiremeyeceğini dolayısıyla bir peygamberin 

rehberliğine ihtiyaç duyulduğunu vurgulamıştır. Mucize konusunda ise tekrarlarının 

diğer insanlar tarafından yapılamamış olmasını mucizenin gerçekliğine delil olarak 

gösteren Mu’tezile, söz konusu haberlerin mütevâtir olmasının bir diğer delil 

olduğunu ileri sürmüştür.187 

Konunun başında ifade edildiği gibi kelamcıların nübüvvet kurumunu 

savunmaya ihtiyaç duymalarına sebep olan şey Berâhime gibi akımların ortaya 

çıkmasıdır. Bundan dolayı Müslüman dünyada tezahür eden birtakım grupların İslâm 

esaslarına zarar verebilecek nitelikte yorumlarda bulunması kelamcıları nübüvvet 

kurumunu savunmak için harekete geçirmiştir. Dinî nasları ve akli argümanları 

birleştiren kelamcılar güçlü metotlar geliştirmişlerdir. Özellikle aklı ön planda tutan 

Mu’tezile, akıl-nakil dengesini kuran Mâtürîdîyye kelamcıları bu minvalde nübüvvet 

kurumunun rasyonel zeminde temellendirilmesinde öncülük eden ekoller olmuştur. 

Mu’tezile’nin rasyonel yaklaşımları, matürîdîlerin epistemolojisi, eş’arîlerin 

                                                           
185 Kâdî Abdülcebbar, el-Muğnî, XV, 139. 
186 Kâdî Abdülcebbar, el-Muğnî, XV, 146. 
187 Özdemir, 407. 



101 

geleneksel ve akılcı tutumları nübüvvet kurumunun gerekliliği ve ispatına dair güçlü 

argümanlar ortaya koymalarını sağlamıştır. 

3. İSLÂM KELAMINDA ULÛHİYET VE NÜBÜVVET SAVUNUSU 

Kelam ilmi temelde üç konuyu ihtiva etmektedir. Bunlar usul-i selâse başlığı 

altında incelenen ilahiyyât, nübüvvât ve sem’iyyât bahisleridir. İslâm’da ulûhiyet 

anlayışı, Allah’ın zâtı, büyüklüğü ve azametine dayanan üstünlük ilkesine izafe 

edilmektedir. Bu açıdan kelama ilk üç asırda tevhid inancını açıklamak ve savunmak 

anlamına gelen İlmu’t-Tevhid adı verilmiştir.188 Çünkü itikadî meselelerde ele alınan 

konulardan en önemlisi Allah’ın varlığı ve birliğidir, diğer tüm konular ise bu temel 

ilkeye dayandırılmaktadır. 

Deistlerin reddettiği nübüvvet kurumu kelamcılar tarafından nübüvvat bahsi 

içerisinde ele alınmış, peygamberliğin gerçekliği ve gerekliliğini reddeden gruplara 

ve mülhidlere karşı savunusu yapılmıştır. Bu bölümde deistik iddialar karşısında 

kelamcıların nübüvvetin gerekliliğine dair geliştirdikleri argümanlara yer 

verilecektir. 

3.1. İslâm Dünyasında Din Karşıtı Akımlara Verilen Cevaplar 

3.1.1. Ulûhiyet: Allah-Âlem İlişkisi 

Ulûhiyet, Allah’ın varlığı ve bu varlığın diğer varlıklarla olan irtibatını ifade 

etmek için kullanılan bir terimdir. İslâm’ın en temel kaynağı olan Kur’an, Allah’ın 

varlığını ifade eden ayetlere birçok kez yer vermektedir. Kelamda Allah’ın varlığını 

ve birliğini ispat için İsbât-ı vâcib başlığı altında çeşitli argümanlar sunulmuştur.189 

Ulûhiyet anlayışı, Allah’ın varlığına, birliğine ve yüceliğine atıfta bulunulan tenzih 

ilkesine dayanmaktadır. İslâm’daki tevhid inancını anlamlandırmak için Allah’ın 

varlığının açık olması gerekmektedir. Burada tevhid, Allah’ın hayy, ezelî, ebedî, 

kâdir, âlim ve hakîm olması bakımından değişmeyen bir varlık olduğu kabul edilen 

teizmde kavrandığı şekliyle kullanılacaktır. Bu kullanım, deizm, panteizm, 

panenteizm ve çoktanrıcılık dâhil olmak üzere tüm teizm olmayan formlardan ayırt 

                                                           
188 Yurdagür, Metin, Kelâm Tarihi, MÜİFV Yy., İstanbul 2018, 148. 
189 Topaloğlu, Bekir, Allah İnancı, İSAM Yy., İstanbul 2006, 49, 74. 



102 

edilir. Özellikle deistlerin itiraz ettiği kristolojideki Tanrı tasavvurunun aksine İslâm 

kelamında Allah’ın sıfatları tasnif edilerek Tanrı tasavvuru belirginleştirilmiştir. 

Deistlerin, bir Tanrı ya da yaratıcı olmasına rağmen O’nun dünya üzerinde hiçbir 

işlevi ya da müdahalesinin bulunmadığı varsayımı, Allah ile insan arasındaki ilişkiyi 

zedeler hatta yok eder. Bu durumda Allah’ın insanlara peygamberler vasıtasıyla 

seslenmesi veya kullarına cevap vermesi mümkündür ve dinler bu temeller üzerinde 

yükselir. Neredeyse her dinde yaratıcı ile yaratılanlar arasında benzer bağlantıların 

olduğuna dair bir inanç vardır.190 

Ulûhiyet meselesi naslar ile izah edilmiş, kelamcılar, İslâm filozofları ve 

diğer ilim adamları tarafından üzerine çalışılmış bir konu olduğundan Allah’ın 

varlığı ve sıfatları hakkında kayda değer çalışmalar yapılmıştır. Diğer semavi 

dinlerin kelam tercihlerinin aksine İslâm kelamı ulûhiyet bahsini kesin deliller 

kullanmak suretiyle sistematik şekilde ele almışlardır. Hristiyanlığın ulûhiyet anlayışı 

üçlü birlik doktrinine dayandığı ve anlaşılması güç olduğu için dogmatik bir 

yaklaşım sergilenmiştir. Deizm inancının ortaya çıkmasında üçlü birlik doktrininin 

de etkisi olduğu söylenebilir. Pek çok deist Hristiyanlığın akla uygun olmayan 

ulûhiyet kabullerine itirazlar geliştirerek tek bir Tanrı inancını savunmuştur. Bu 

bağlamda İslâm’ın ulûhiyet anlayışı ile Hristiyanlığın ulûhiyet anlayışı arasındaki 

fark dikkate alındığında deizmin dinlere karşı geliştirdiği itirazın İslâm’ın ulûhiyet 

anlayışında önemli ölçüde karşılık bulamayacağı anlaşılacaktır. 

Teolojik tartışmalar, Allah’ın varlığı, sıfatları ve Allah-âlem arasındaki 

ilişkiyi ele almaktadır. Kelamcılar ulûhiyet bahsini açıklamak ve Allah’ın varlığını 

ispat için sistematik şekilde hudûs, imkân, gaye-nizam, ilk sebep, hareket ve ekmel 

varlık gibi deliller kullanılmıştır.191 Klasik kelamî tartışmalarda Allah’ın varlığından 

ziyade, sıfatları üzerine gelişen farklı yaklaşımlar daha fazla gündeme gelmiştir. 

Bunun sebeplerinden biri Dehrîyye, Tabiîyyûn, Maddiyyûn gibi deistik iddialar da 

barındıran dinî/felsefî düşünsel akımlara cevap verme istekliliğidir. Nitekim Allah’ın 

sıfatları hakkındaki ispat yöntemleri ve sıfatların tasnifi konusu neredeyse bütün 

kelamî eserlerde yer almaktadır. Kelamın temel konusu ise Allah’ın varlığının ve 

                                                           
190 Peker, “Kur’an’da Ulûhiyyet Açısından Allah-İnsan Münasebeti”, KSÜ İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Cilt: 18, Sayı: 36, 2020, 411-412. 
191 Îcî, Adudiddin, el-Mevâkıf fi İlmi’l-Kelam, Alemu’l-Kütüb, (by), Beyrut (ty), 7-8. 



103 

birliğinin ispatıdır. Kelamcılar, isbât-ı vâcib meselesinde ilk önce âlemin hâdis 

olduğunu ispat etmeye çalışmıştır. Onlar, akli delillendirme türü olarak Allah’ın 

varlığını âlemin yaratılmışlığı üzerinden kanıtlamayı amaçlamıştır.192  

Kelamcılar Allah’ın kâinatı yoktan yarattığını, âlemle sürekli irtibat halinde 

bulunduğunu, ilim, kudret ve irâde sıfatlarına sahip olduğunu nakli ve akli delillerle 

ispat etmek için çeşitli teoriler geliştirmiştir. Bu bağlamda onlar tüm varlığın temel 

zeminini oluşturan tevhid ilkesini âlemin hudûsu meselesinde açıklamışlardır. Söz 

gelimi kelamcılar, yaratmayı ezelî maddeye bağlayan ve deistik içerikler de 

barındıran felsefî iddiaları reddetmek için yoktan yaratmanın imkânını ispat etmeye 

çalışmıştır. Bunun için kelamcılar öncelikle maddeyi tanımlayarak çeşitli argümanlar 

geliştirmiştir. Söz gelimi onlar, hudûs meselesini Yunan düşüncesinden alıp İslâmî 

ilkelerle yeniden tanımladıkları kümun-zuhur, cevher-araz, atom nazariyesi gibi 

teoriler ile açıklamışlardır. Böylece kelamcılar Allah’tan başka ezelî bir varlığın 

olmadığını ve âlemin tek yaratıcısı olduğunu çeşitli argümanlarla ortaya 

koymuştur.193 Kelamcılar atomlardan oluşan maddenin özelliklerine yani birleşip 

ayrılmasına, basitliğine ve karmaşıklığına kısaca yaratılmışlığına dikkat çekerek 

maddenin doğaüstü güçler barındırdığını iddia eden tüm anlayışları reddetmiştir.194 

Öyle ki pek çok kelamcı mülhid (deist) kabul ettiği Ebû Bekir er-Râzî’nin ve onun 

gibi düşünen diğer filozofların ezelî maddenin varlığına dair iddialarına karşı 

maddenin yaratılmış olduğunu ispat etmeye çalışmıştır. Buradan hareketle kelamda, 

âlemin sonradan var olduğu anlayışıyla âlemin zorunlu olarak bir var edicisinin 

bulunması gerektiğine dayanan hudûs delili kullanılmıştır. Kelamcılara göre âlemin 

varlığı Allah’ın varlığına dair en açık işarettir. Söz gelimi Eş’arî, Allah’ın varlığını 

nakle ve akla dayanarak ispat etmiştir. Bir damla sudan insanın nasıl meydana 

geldiğine dikkati çekerek Allah’ın ilim, kudret, irade, hayat, kelam, sem’ ve basar 

sıfatlarını izah etmiştir.195 Mâtürîdî, âlemin kıdemini savunan dinî ve felsefî 

akımların iddialarında çelişkili veya yanlış olan noktaları irdelemiş ve âlemin kadîm 

olduğu iddiasının geçersizliğini ispatlamaya çalışmıştır. Daha sonra o, hudûs delili 

                                                           
192 Yıldırım, Ömer Ali, “İslâm Düşüncesindeki Yoktan Yaratma ve Kıdem Tartışmaları: Kelâmcılar 

ve İbn Sînâ Merkezli Bir İnceleme”, Kelam Araştırmaları, Cilt: 10, Sayı: 2, 2012, 259. 
193 Demir, Osman, Kelâmda Nedensellik, 75-213. 
194 Van Ess, “Mu’tezile Atomculuğu”, 255-258. 
195 el-Eş’arî, el-İbâne, 49-53. 



104 

ile âlemin kadîm olamayacağına dair iddialarını, argümanlar ile ortaya koymuştur.196 

Bunun yanı sıra zaman ve mekân olguları da İslâm düşüncesinde uzun süre 

tartışılmış, mahiyeti üzerinde çeşitli yorumlar yapılmış ve her ekol, kendi anlayışına 

uygun farklı kavramlar kullanmıştır. Söz gelimi âlemin içindeki sürekli değişimi 

Nazzâm, kumûn ve zuhûr teorisi ile İbn Hazm ise halk-ı cedîd kavramı ile 

açıklamaya çalışmıştır.197 Kelamcıların çoğu değişim ve sürekliliği benzerlerin 

yenilenmesi anlamında kullanarak buna teceddüd-i emsâl kavramını uygun 

görmüşlerdir.198 Bazı mu’tezilî kelamcılar, renkler, tatlar ve kokular gibi arazların 

süreklilik arz ettiğini savunurken eş’arîler, arazların aynı kurala bağlı olduğunu ve 

ancak teceddüd-i emsâl ile devamlılık içerisinde olabileceğini kabul etmiştir.199 

Âlemin hudûsunu ispat etmek için pek çok teori sunulmuştur.200 Kelamcılar 

âlemin hâdis olduğunu ispat etmek için epistemolojik, kozmolojik ve antropolojik 

nitelikli temellendirmelere girişmişlerdir.201 Allah, zâtı bakımından tam anlamıyla 

bilinemeyen zorunlu varlıktır ve sıfatlar ile tanımlanabilir.202 Bu sebeple kelamcılar 

Allah’ın sıfatlarını âlemin yaratılmışlığından yola çıkarak ispat etme ve tanımlama 

yöntemini kullanmışlardır.203 Bu bağlamda kelamın kozmolojisinin temelinde 

Allah’ın varlığı ve sıfatları yer almıştır. 

Kelamcılar nakille sabit olan Kâdir-i Mutlak yaratıcının irade sıfatıyla âlemi 

varlığa çıkardığını kabul etmektedir.204 Kelamda nakli delilin yanı sıra nazar ve 

istidlâl kullanılarak Allah’ın varlığı ve Allah-âlem ilişkisi ispat edilmeye 

çalışılmıştır. Buna göre evrenin döngüsü, hayatın oluşması, gelişmesi, canlı 

organizmaların oluşumu, gezegenlerin, galaksilerin işleyişindeki düzen, organik ve 

                                                           
196 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 174. 
197 İbn Hazm, Ebû Muhammed Ali b. Ahmed, el-Fasl fî’l-Milel ve’l-Ehvâ ve’n-Nihal, I-V, thk. M. 

İbrahim Nasr-Abdurrahman Amiyra, Dârü’l-Ma‘rife, Beyrut 1996, V, 187-189; eş-Şehristânî, el-

Milel ve’n-Nihal, I, 50; Karadaş, Cağfer, “İslâm Düşüncesinde Değişim ve Süreklilik” Usûl İslâm 

Araştırmaları Dergisi, Cilt: 8, 2007, 19.  
198 Karadaş, “İslâm Düşüncesinde Değişim ve Süreklilik” 9-10. 
199 Karadaş, “İslâm Düşüncesinde Değişim ve Süreklilik” 15. 
200 Karadaş, “İslâm Düşüncesinde Değişim ve Süreklilik” 22. 
201 Marulcu, Hasan T., “Âlemin Hudûsu Bağlamında Kelâm’ın Kozmolojik Yapılanması”, SDÜ 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 1, Sayı: 16, 2006, 78. 
202 Marulcu, 80. 
203 İbn Fûrek, Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen el-İsfahânî en-Nîsâbûrî, Mücerredü Makâlâti’ş-

Şeyh Ebî’l-Hasan el-Eş’arî, Dâru’l-Meşrık, Beyrut 1987, 37-38; en-Nesefî, Tabsıratu’l-Edille, II, 

105-109; Kâdî Abdülcebbâr, Ahmed el-Hemedânî, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse Mu’tezile’nin Beş 

İlkesi I-II, çev. İlyas Çelebi, TYEKB Yy., İstanbul 2013, I, 192-196. 
204 Yıldırım, 259. 



105 

inorganik unsurların yapısından hareketle tabiat kanunlarının bir yaratıcı olmadan 

rastlantı sonucu gerçekleşemeyeceği vurgulanarak Allah’ın varlığı, birliği, sıfatları 

kanıtlanmaya çalışılmıştır.205 

Kelamda âlemin Allah tarafından ve yoktan yaratıldığı O’nunla birlikte ezelî 

herhangi bir maddenin olamayacağının izahları yapılmıştır. Deizmde ise Tanrı’nın 

âlemi mekanik nitelikte yarattığı inancı savunulmakla birlikte âlemi yoktan mı ezelî 

maddeden mi yarattığına dair genel bir kabulün varlığı hakkında açık bir bilgi yoktur. 

Kelamcılar, akli çıkarımlara ya da duyulara güvenmeyip âlemin varlığı 

hakkında öne sürülen tüm farazî ve sofistik iddiaları eleştirmişlerdir.206 Genel kelamî 

kabule göre doğru önermeler ile bilinenlerden bilinmeyenleri çıkarsamak mümkün 

olduğu için âlemin kendiliğinden meydana gelmediği aklın kolaylıkla ulaşabileceği 

bir sonuçtur.207 Kelamcılar, Allah’ın âlemle ilişkisini sıfatları ile izah etmişlerdir. 

Kelamcılar Allah-âlem ilişkisini Allah’ın ilim, irade ve kudret sıfatları ve bu 

sıfatların taallukundan yola çıkarak temellendirmişlerdir. Bu bağlamda atom, tabiat, 

araz, cisim, kümûn-zuhûr, âdet, fenâ-bekâ ve i’timad teorileri ile âlemin yapısındaki 

ve işleyişindeki nedensellik açıklanmıştır. Nedensellik prensibini Allah’ın varlığına 

bağlayan kelamcılar her şeyin mutlak yaratıcısının ispatını teselsül teorisi ile dile 

getirmişlerdir. Sebep sonuç zincirinin geriye doğru sonsuza dek devamı anlamındaki 

teselsülün imkânsızlığını ortaya koyan kelamcılar evrenin ezelîliğini savunan 

grupları eleştirmiştir.208 Âlemin varlığını kadîm bir sebebe bağlayan kelamcılar, bu 

kadîm sebebin muhdis yani mutlak yaratıcı Allah olduğunu savunmuştur.209 Ulûhiyet 

bahsi Tanrı-âlem ilişkisi bağlamında ele alınmıştır. Tanrı-âlem ilişkisi esasen İslâm 

filozoflarının kullandığı vacibu’l-vücûd (zorunlu) ile mümkinü’l-vücûd (mümkün) 

olan iki varlık üzerinden tartışılmıştır.210 Bu bağlamda kelamcılar, zorunlu ve 

                                                           
205 Marulcu, 81. 
206 Van Ess, “Mu’tezile Atomculuğu”, 255. 
207 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 25-62, 184-234; en-Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, I, 92 vd; Kâdî 

Abdülcebbâr, el Hâmedânî, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, thk. Abdulkerîm Osman, Mektebetü Vahbe, 

Kahire 1996, 115-120; el-Âmidî, Seyfeddin, Ebkârü’l-Efkâr, I-III, thk. Ahmed M. el-Mehdî, 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Kahire 2002, II, 257 vd. 
208 el-Eş’arî, Ebu’l Hasan, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn, thk. Helmut Ritter, Franz Steiner Verlag Gmbh 

Wiesbaden, 1980, 149, 164, 475, 485, 543; el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 25-62; eş-Şehristânî, 

Nihâyetü’l-İkdâm, thk. Alfred Guillaume, Oxford University, London 1934, 13 vd. 
209 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 25-62, 184-234; en-Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, I, 92-104; Kadî 

Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, 115- 120. 
210 eş-Şehristânî, Nihâyetü’l-İkdâm, 94; el-Cürcânî, Seyyid Şerif, Kitâbu’t-Ta’rifât, Mektebetü’l-

Lübnan, Beyrut 1985, 319; Râzî, Fahreddin, Muhassalu Efkâri’l-Mütekaddimûn ve’l-



106 

mümkün iki varlığın mahiyeti, fiilleri ve birbirleriyle ilişkileri hakkında sorular 

üzerinde yoğunlaşmıştır.211 Kelamda vâcibu’l-vücûd Allah’ı ifade ederken, âlem ise 

mümkinü’l-vücûd yani Allah’ın dışında olan her şeyin genel adı olarak 

anlaşılmıştır.212 Bunun yanı sıra kelamcılar varlık konusunda ise kadîm varlık hâdis 

varlık ayrımı üzerinden Allah’ın mutlak yaratıcı varlık olduğunun kanıtlarını ortaya 

koymuştur.213 

Ulûhiyet bahsinde genel kelamî yaklaşımları Mâtürîdî’nin Allah-âlem ilişkisi 

hakkında ortaya koyduğu görüşler üzerinden aktarmak konunun daha anlaşılır 

olmasını sağlayabilir. Mâtürîdî, Allah’ın varlığını ayrıntılı biçimde akli argümanlarla 

açıklamıştır. Bu bağlamda Mâtürîdî, kesin bilgi vasıtaları kabul ettiği haber, duyu ve 

istidlâl ile âlemin hâdisliğini ispat ederek Allah’ın kadîm yaratıcı olduğunun izahını 

yapmıştır.214 O, cisimlerde gözlemlenen değişikliklere dikkat çekerek cevher-araz 

konusuna değinmiş ve cevher, cisim, arazların hâdis oluşunu belirterek her hâdisin 

bir muhdise ihtiyaç duyduğunu bu muhdisin de Allah olduğunu ifade etmiştir.215 

Mâtürîdî, zamana ve mekâna tâbi olan evrenin kendiliğinden var olma gücüne sahip 

olmadığının akılla bilinebileceğine dikkat çekmiştir. Bunu ise evrendeki nesnelerde 

görülen hareket, sürekli değişim ve oluş ile bozuluş gibi hâdiselerin evrenin kendisi 

dışındaki bir varlığa ihtiyaç duyduğunun kanıtı olarak sunmuştur.216 Âlemin 

yaratılmışlığı kelamcılar tarafından benzer argümanlarla ispat edilmiştir.217 Her ne 

kadar Allah’ın evrene sürekli müdahale ettiği görüşü kelamcılar arasında farklı 

şekilde izah edilmiş olsa da genel itibarıyla evrendeki tüm oluş ve durumlarda 

Allah’ın müdahalesinin bulunduğu görüşü hâkimdir. Sürekli yaratma konusunda ise 

kelamcılar arazların devamlılığı hususunda arazların kendi başlarına varlığını 

sürdürdüğü fikri ile arazların taşıdıkları süreklilik potansiyeliyle varlığını devam 

                                                                                                                                                                     
Müteahhirûn Mine’l-Hükemâ ve’l-Mütekellimîn, thk. Taha Raûf Sad, Mektebetü’l-Külliyâtü’l-

Ezheriyye, Kahire 1984, 44 vd. 
211 Keskin, Halife, İslâm Düşüncesinde Allah-Âlem İlişkisi, Beyan Yy., İstanbul 1996, 278. 
212 eş-Şehristânî, Nihâyetü’l-İkdâm, 33-34, 88-89; el-Cürcânî, Şerḥu’l-Mevâḳıf, 1, 61, 87-90; et-Tûsî, 

Alâeddin, Tehâfütü’l-Felâsife, nşr. Rızâ Saâde, Beyrut 1983, 209, 218, 222-224; el-Âmidî, II, 

257 vd. 
213 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 24-25; en-Nesefî, Tabsıratu’l-Edille, I, 105 vd; el-Cürcânî, Şerḥu’l-

Mevâḳıf, 98-100; eş-Şehristânî, Nihâyetü’l-İkdâm, 49-50.  
214 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 15-16. 
215 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 17 vd; en-Nesefî, Tabsıratu’l-Edille, I, 88-92. 
216 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 17-18, 29-34. 
217 el-Cüveynî, Kitâbu’l-İrşad, 13 vd; el-Bağdâdî, 6 vd; Nesefî, Tabsıratu’l-Edille, I, 63. 



107 

ettirdiği düşüncesidir.218 Bu bağlamda Kelamcıların çoğunluğuna göre dünyadaki her 

şey her an yeniden var edilmektedir.219 Tüm atomlar, yeryüzündeki bütün varlıklar 

her an yeniden, yeni şekilleriyle, yeni zaman ve mekânıyla var olmaktadır. İnsanın 

var sandığı süreklilik ve hareket, zaman ve mekân kavramları aslında bir 

yanılsamadan ibarettir.220 Allah sürekli yaratandır dolayısıyla O, yarattıklarını 

başıboş bırakan ve onlarla iletişimi kesen bir varlık olarak tasavvur edilemez.221 

Sünnî kelamın tanrı tasavvuruna karşılık deizmde evrene müdahale etmeyen 

Tanrı modeli, kelamcıların her an müdahale eden tanrı tasavvurunda karşılığını 

bulur.222 Saatçi-saat ilişkisi metaforu ile meşhur olan bu deist modelde Tanrı, gücünü 

ve bilgeliğini kâinatta ortaya koymaktadır. Bu güç ve bilgelik çerçevesinde yaratıcı 

dünyayı bir saat gibi kurmuştur ve dünya mekanik bir yapı gibi varlığını kendi başına 

devam ettirmektedir. Bu inanca göre yaratıcının hikmeti, her şeyi kendi 

müdahalesine gerek kalmayacak şekilde planlamış olmasındadır. Hâdiseleri mucizevi 

bir müdahaleye ihtiyaç duymadan akıllıca düzenleyen Tanrı’nın lütfu belirli bir 

olayda veya insanlarla olan ilişkisinde değil, bir bütün olarak kâinatta açığa 

çıkmaktadır. Bu Tanrı imgesi, mekanik bir düzen kuran ve kendini hareketsizliğe 

mahkûm eden bir imgedir.223 Kelamcıların öne sürdüğü sürekli yaratma iddiası 

deistlerin müdahalesiz Tanrı anlayışlarına karşı kullanılabilecek bir argüman olarak 

görülebilir. 

Deizmin epistemolojik karşılığı rasyonel gerçekliktir. Rasyonel gerçeklikte 

Tanrı, evrenin mutlak güç ve bilgi sahibi yaratıcısı olarak tasavvur edilir. Bu açıdan 

Tanrı, deistik kabulde olduğu gibi mutlak tasarımcıdır. Bu inanç, insan ve doğa 

arasında bir mesafe oluşturur. Bunu savunanlar, Tanrı’yı belirli bir alana daha bağlı 

bir varlık olarak görürler ve doğayı bu ilişkinin dışında bir alan olarak tutarlar. 

Böylece doğa ve insan arasında mesafeli bir ilişki anlayışı ortaya çıkmış olur. Söz 

konusu deist algı, Tanrı’nın evrenden ziyade insanla ilişkisini kurması açısından 

büyük önem taşımaktadır. Ancak Tanrı-insan ilişkisine öncelik vermek, onun doğa 

                                                           
218 el-Eş’arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn, 358-360; el-Cüveynî, eş-Şâmil fî Usûli’d-Dîn, 33. 
219 Câbirî, Muhammed Âbid, Arap-İslâm Kültürünün Akıl Yapısı, çev. Burhan Köroğlu vd., Kitabevi 

Yy., İstanbul 2001, 252. 
220 Çubukçu, İbrahim Agâh, Gazzalî ve Şüphecilik, İstanbul 1998, 85. 
221 Ay, Rahim, “Fenomenolojik Açıdan İslâm Düşüncesinde Allah-Âlem-İnsan İlişkisi”, Şarkiyat 

İlmi Araştırmalar Dergisi, Cilt: 13, Sayı: 2, 2021, 699. 
222 Ay, 699. 
223 Ay, 700. 



108 

ile olan ilişkisini kaçınılmaz şekilde yok saymaktır. Din, dile getirilen alanları 

bölmeyi değil, onları bir bütünün tamamlayıcıları olarak görmeyi gerektirir. Bu 

sebeple doğayı, Tanrı’nın mevcudiyetinin tecellisini içeren semboller ve işaretlerle 

donatılmış bir mekân ve Tanrı bilgisinin oluştuğu bir alan olarak tanımlayan klasik 

teoloji bu modele karşı çıkacaktır. Çünkü klasik teolojide Allah ve insan arasında 

dinamik bir irtibat söz konusudur.224 

İnsan tecrübesine dayanan akli ve hissî delilleri kabul eden ancak 

peygamberlere gelen nakli bilgileri yok sayan deizmde Tanrı, yarattığı kullarıyla 

elçiler vasıtasıyla iletişim kurmaz. Vahyi reddeden deistler, insan aklının Tanrı’dan 

gelen buyruklarını anlayabilecek niteliğe sahip olduğu görüşünü savunmuşlardır. Bu 

sebeple peygamber olduğunu iddia eden kişilerin sıhhatini sorgulamaya gerek 

duymadan reddedilmesi gerektiğini düşünmüşlerdir.225 Ancak vahye başvurmadan 

yaratıcı varlık ile ilgili konuşmak veya onu tasavvur etmek oldukça zordur. Bunun 

sebebi, maddî dünyayı algılama ile sınırlı olan insan zihninin maddesellik niteliği 

olmayan bir varlığı düşünme, hayal etme, tanımlama ve algılama noktasında 

zorlanmasıdır. Allah’ın sadece bir fikir olmadığını ve O’nun en gerçek özne 

olduğunu bilenler için Tanrı tasavvuru naslardan yola çıkılarak netleşecek bir 

konudur. 

3.1.2. Nübüvvetin İmkânı ve İspatı 

Nübüvvetin imkânı öncesinde aklın varlığa ilişkin hükümleri hakkında kısaca 

bilgi vermek gerekirse; bu konuda aklın vereceği hükümler vacip, mümkün ve 

mümteni olmak üzere üç kısma ayrılmaktadır. Varlığı zorunlu olması halinde hüküm 

vacip, olup olmaması eşit ise mümkün, yokluğu zorunlu olursa da mümteni 

denilmektedir. Mümkün/imkân: “birine bir şeyin mümkün olması, birini bir şeye 

gücü yeter kılmak, bir şeyin güç yetirilebilir türden olması” şeklinde 

tanımlanmaktadır.226 İmkân mantıkî ve ontolojik olarak iki bölümde incelenmektedir. 

Mantıkî imkân, bir şeyin akla uygun bulunmasıdır, ontolojik imkân ise mantıkî 

imkânla birlikte bir şeyin tasavvurdan varlık alanına çıkma şartlarını araştırır. 

                                                           
224 Ay, 700. 
225 Spooner, Lysander, Deist’s Reply to Alleged Supernatural Evıdences of Christianity, Clerk’s 

Office, Boston 1836, 40 vd. 
226 el-Cürcânî, Kitâbu’t-Ta’rifât, 229. 



109 

Mantıkî ve ontolojik imkân arasındaki ilişki açısından bakıldığında ontolojik yönden 

mümkün olan her şeyin mantıkî açıdan da mümkün olduğu fakat akla göre mümkün 

olan her şeyin ontolojik yönden mümkün olmadığı genellemesi yapılmaktadır. Bu 

bağlamda nübüvvetin akli bir hüküm olarak imkân dâhilinde olduğu anlaşılmaktadır. 

Şayet peygamber göndermek Allah için mümkün olmazsa O’nun peygamber 

göndermeye muktedir olmadığı anlamı ortaya çıkar ki bu da Allah’ın kudreti 

anlayışıyla bağdaşmaz.227 

Nübüvvetin gerekliliği kelamda dinî ve akli açıdan incelenmiştir. İnsanlık 

tarihi boyunca her topluma peygamber gönderildiği Kur’an ayetleri228 ile 

bildirilmekte ve ‘peygamber gönderilmedikçe bir ümmetin azap edilmeyeceği’229 

açık şekilde bu düşünceyi ispat eder niteliktedir.230 Kelamcılar, peygamberliğin 

doğruluğunun vahiy dışında akıl ile de ispat edilebileceği kanaatindedir. Bu açıdan 

akıl en temel ispat unsurudur. 

Kelam ilminde nübüvvetin gerekliliği büyük ölçüde insanın hakikat 

arayışında, aklın tek başına yeterliliğinin imkânından hareketle ele alınmıştır. Bu 

bağlamda akıl açısından peygamber göndermenin durumu hakkında izahlar 

yapılmıştır. Tabii olarak kelam mezhepleri nübüvvetin gerekliliği ve gerçekliği 

konusunda hemfikirdirler. Ancak Allah tarafından peygamber göndermenin akli 

hükmüne ilişkin farklı görüşler beyan etmişlerdir. Söz gelimi Mu’tezile’ye göre 

aslahı (en faydalı) yaratmak Allah için vacip hükmündedir. Bundan dolayı Allah’ın 

peygamber göndermesi insanların faydasına olacağı için vaciptir.231 Eş’arîlere göre 

Allah, fiillerinde bir hikmet gözetmek zorunda değildir ve herhangi bir hikmete bağlı 

olmadan Allah’ın peygamber göndermesi mümkündür.232 Mâtürîdîlere göre ise 

Allah’ın peygamber göndermesi hikmet ve maslahat gereği mümkündür.233 

Mu’tezile, Allah’ın kullarına peygamber göndermesinin vacip olduğu 

görüşündedir. Allah insanların iyiliğini gözettiği için bunun sonucunda en güzel ve 

en hayırlı olanı yaratması esastır. Allah’ın Peygamber göndermesi de insanların 

                                                           
227 Kaya, Mahmut, “İmkân”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul 2000, 22/224-225. 
228 Fatır, 35/24. 
229 İsrâ, 17/15. 
230 Yavuz, S. Sabri, 24. 
231 Kâdî Abdülcebbâr, el-Muğnî, VIII, 162 vd. 
232 Yavuz, S. Sabri, 24. 
233 en-Nesefî, Tabsıratu’l-Edille, II, 659. 



110 

menfaati ve faydası kapsamına giren bir konudur. Bu sebeple peygamber göndermek 

Allah’ın lütfunun bir tecellisi olarak vaciptir.234 Mu’tezile’nin peygamberliği aklen 

vacip görmesi, adalet tanımlarıyla yakından ilgilidir. Allah’ın kullarından, iman 

edeceklere elçiler göndermesi O’nun adaleti gereği vaciptir, iman etmeyecek olanlara 

ise ahiret hayatında kendi aleyhlerine sunulacak bir delil göstermek için gereklidir.235 

Eş’arîlere göre Allah’ın peygamber göndermesi aklen mümkün hükmündedir. 

Allah’ın fiillerinde zorunluluk ilkesini kabul etmeyen Eş’arîyye peygamber 

göndermenin Allah’ın bir fiili olduğunu ancak bunun zorunlu olmadığını bilakis 

bunun lütuf ve ihsan olduğunu kabul ederler. Eş’arîlere göre iyilik ve kötülük 

eşyanın ve fiillerin kendisinde olmayıp şeriatın bildirmesiyle öğrenilir. Bu sebeple 

insan ancak peygamberin bildirmesiyle bir şeyin iyi veya kötü, güzel veya çirkin 

olduğunu öğrenecek ve seçimlerinden sorumlu tutulacaktır.236 

Eş’arîlere göre tüm vacipler sem’îdir ve insan aklı hiçbir şeyi zorunlu kılmaz. 

Akıl şeriattan önce Allah’ı bilebilir ancak bu bilgi bir sorumluluk oluşturmaz. Allah’ı 

bilmeyi sadece nakil zorunlu kılar ve “Biz peygamber göndermedikçe azap 

etmeyiz”237 ayeti bu görüşü desteklemektedir.238 Peygamber göndermesi Allah için 

zorunluluk olmadığı gibi imkânsız da değildir ancak mümkün olan hususlardan 

biridir. Fakat peygamber gönderdikten sonra peygamberin mucize ile desteklenmesi 

ve yine peygamberin büyük günahlardan korunması zorunludur. Çünkü inananlar 

peygamberin iddiasının doğruluğunu bilmek ister ve sorumlu tutuldukları konularda 

tutarsızlık olmasını istemezler.239 

Nübüvvetin gerekliliği konusunda Tanrı’nın varlığına ve hakikat bilgisine 

ulaşmak için aklın elçilik görevini yerine getirdiğini bu sebeple peygamberlik 

müessesesine gerek olmadığını240 ileri süren deizmin söz konusu iddialarına 

Mâtürîdî’nin geliştirdiği yaklaşım sanki önemli ölçüde deistik tutumun nübüvvete 

ilişkin çerçevesini reddedecek niteliktedir. Deizmin insana, aldatılma olasılığı 

olmaksızın, bilinmesi gereken her şeyi öğreten gerçek inanç yapısı olduğunu iddia 

                                                           
234 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse Mu’tezile’nin Beş İlkesi I-II, II, 421-423. 
235 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse Mu’tezile’nin Beş İlkesi I-II, II, 422. 
236 İbn Fûrek, 174. 
237 İsrâ 17/15. 
238 eş-Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, I, 126. 
239 eş-Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, I, 126. 
240 Paine, The Age of Reason, 10. 



111 

eden deistler için yaratılışın kendisi deistin İncili yani kutsal kitabı olarak 

değerlendirilir. Deizme göre insan doğayı gözlemleyerek, zaten Yaratıcının kendi el 

yazısıyla, varlığının kesinliğini, gücünün değişmezliğini, diğer tüm kutsal kitapların 

sahte olduğunu okuyabilir.241 Mâtürîdî ise akıl ile nakil arasında bir denge kurarak 

dinin hakikatini anlamak ve ondan yeterince faydalanmak için akla güvenmenin 

gerekli olduğunu anlamıştır. Mâtürîdî, sistematik olmayan öğretilerin epistemolojik 

bir değeri olmadığına vurguda bulunarak nesnelerin ve hâdiselerin gerçekliğinin 

bilginin üç yolu ile anlaşılabileceğini ileri sürmüştür.242 Ahirette hesaba çekilme 

ihtimalinin, düşünen akıllar için imkân dahlinde olmayacağını iddia eden deistlere 

göre hakikatin meydana gelmesi ve bozulması insanın inancı veya küfrü ile ilişkili 

değildir.243 İnsan aklının tek başına Tanrı’nın varlığına, doğruya, yanlışa ulaşabilecek 

yetkinlikte olduğunu savunan deistler için akıl insanın Tanrı’ya ne şekilde şükretmesi 

gerektiğini de çözebilecek güçtedir. Mâtürîdî, aklı, duyular ve haberler yoluyla elde 

edilen bilgileri anlamak, yorumlamak ve değerlendirmek için gerekli bir araç olarak 

kabul etmiş ve onu ölümlü olmanın, sorumlu olmanın ve gerçeğe ulaşmanın 

başlangıç koşulu olarak görmüştür.244 Mâtürîdî, bilgi edinmenin en önemli yolu 

olarak kabul ettiği duyu algısının, içsel fonksiyon yardımıyla gerçekleştiğini 

söylemekte ve eski bilgilerin zihinde oluşturduğu izlenimler olmaksızın yeni algının 

gerçekleşemeyeceğini örnek olarak göstermektedir. İnsanların işlevsel olmaları için 

zihnin de çalıştırılması gerektiğine dikkat çeken Mâtürîdî, aklın kullanılmasına karşı 

çıkanların insanî çıkarlara mahkûm olduğunu belirtmiştir.245 O, dine aykırı olmayan 

noktalarda aklın hükmünü de kabul etmiştir. Mâtürîdî insan aklının vahye ihtiyaç 

duymadan kendi başına hayatta kalabilecek nitelikte olmadığını ve aklın, vahyedileni 

anlamaya temel teşkil ettiğini savunmaktadır.246 

Allah’ın tüm fiillerini hikmet kavramı ile anlamlandıran ve açıklayan 

Mâtürîdî, Allah’ın dünyayı yaratmasını da hikmet kavramı çerçevesinde izah 

etmiştir. O, özellikle Allah’ın hiçbir işi hikmetsiz yapmayacağını vurgulayarak 

                                                           
241 Spooner, 7 vd; Paine, The Age of Reason, 99. 
242 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 4; Topaloğlu, Bekir, “Mâtürîdî”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV 

Yy., Ankara 2003, 28/151. 
243 Paine, The Age of Reason, 99. 
244 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 5. 
245 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 4. 
246 Altıntaş, Ramazan, “Mâtürîdî Kelam Sisteminde Akıl-Nakil İlişkisi”, Marife Dergisi, Cilt: 5, 

Sayı:3, 2005, 244. 



112 

yarattığı insanları bilgisiz bırakmayacağı için yine hikmeti gereği peygamber 

göndermesini vacip kabul etmektedir. Mâtürîdî, vahyin gerekliliği üzerine 

konuşurken vahyi Allah’ın bir rahmet ve lütfunun eseri olarak değerlendirmiştir. Ona 

göre peygamberler birer rehberdir ve insan onların eğitimi sayesinde nefsine 

uymaktan ve hataya düşmekten kurtulabilir. Allah’ın emir ve yasaklarını bildirmesi 

ve insanların yaratıcısına en uygun şekilde şükretmeyi öğrenmesi için bir 

peygambere ihtiyaç vardır.247 

Nübüvvet, akıl ve vahiy arasındaki ilişkiyi düzenleyen kurum olarak 

değerlendirilmektedir. Mâtürîdî, nübüvveti bir hâlden başka bir hale farklılaşabilen 

açık uçlu bir hüküm kategorisi olan mümkün içerisinde kategorize etmiştir. Onun 

tanımında nübüvvet, sadece mümkün alanda daha iyi ve geçerli olanı içeren bir değer 

taşımaktadır. Bu bağlamda aklın nübüvvete gereksinimi mümkün kategorisinden 

kaynaklanmaktadır ve aklın, her şeyi ihata etmekten aciz olması nedeniyle kendine 

yettiği ileri sürülemez. Çünkü akıl, fizikî engeller nedeniyle duyusal olarak etkilenme 

ihtimaline sahiptir ve ayrıca insan aklı güdülerin etkisiyle bazı sınırlarla da 

karşılaşabilir. Mâtürîdî, Mu’tezile gibi, akıl-vahiy ilişkisini ahlâkî zeminde aynı 

bütünün göz ardı edilemez iki unsuru olarak ele almıştır. Ona göre din, zaruret ve 

geçerliliği bakımından tamamen akla dayalı iken, ibadet ve sorumluluk bakımından 

ise tamamen nübüvvet üzerine kuruludur.248 Nübüvvetin tanımı ve gerekliliği 

hususunda aklın önemini vurgulayan Mâtürîdî’nin, peygamberliği kişilerin ve 

toplumun göz ardı edilemez bir ihtiyacı olarak değerlendirdiği görülmektedir. Aynı 

şekilde Mâtürîdî’nin takipçileri de onun yöntem çizgisinden ayrılmadan nübüvvetin 

gerekliliğini akli delillerle ispat etmeye çalışmışlardır. 

Mâtürîdîler nübüvvetin imkânı konusunda Mu’tezile ve Eş’arîler arasında bir 

noktada yer almaktadır. Bununla birlikte onlar, Mu’tezile’ye yakın bir görüşe 

sahiptir. Buna göre peygamber gönderilmesi aklen mümkün, Allah’ın hikmeti 

açısından ise vacip kabul edilmiştir.249 Allah hikmet sahibidir, yaptığı hiçbir şey 

isabetsiz değildir. Dolayısıyla Mâtürîdîler, sonucu güzel olan ve övülmeye layık her 

şeyi hikmet, akıbeti iyi olmayan hususları ise sefeh ve kabîh olarak 

                                                           
247 Aydın, Demet, “Fârâbî ve Mâtürîdî’de Nübüvvet Algısı”, Edebali İslâmiyat Dergisi, Cilt: 4, 

Sayı: 2, 2020, 43. 
248 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 4, 362. 
249 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 183-184. 



113 

değerlendirirler.250 Ayrıca insan her ne kadar idrak gücüne sahip bir varlık olsa da dış 

dünyada bulunan pek çok şeyi aklı ile keşfedemeyecektir. Fizikî dünyayı dahi tek 

başına keşfe gücü yetmeyen insanın metafizik âlemi keşfetmesi ise mümkün değildir. 

Allah’ın insanı sorumlu tuttuğu emir ve yasaklardan haberdar etmek için insanlar 

arasından seçtiği elçiler göndermesi O’nun hikmeti gereğidir. Mâtürîdî, nübüvvetin 

gerekliliğini izah etmek için öncelikle insan doğasından ve yaşamını idame etme 

yöntemlerinden bahsederek insanın aciz ve eksik yönlerine vurgu yapmaktadır.251 O, 

insanın zaaflarının düzenli bir hayatın önünde engel olduğuna dikkat çekerek 

Allah’ın emir ve yasaklarının bulunmaması durumunda kargaşa ve kaosun hâkim 

olacağını, toplumsal felaketin meydana geleceğini ve insan yaşamının devam 

etmesinin mümkün olmayacağını ifade etmektedir.252 Ebu’l-Muîn en-Nesefî, kâdir, 

âlim, hakîm olan yaratıcının, kullarını emir ve yasaklardan hâli bırakmamasının, 

O’nun hikmeti gereği olduğunu ifade ederek Allah’ın kullarına lütfunu 

vurgulamaktadır.253 Çünkü Allah, yarattıklarını başıboş bırakırsa, ahiret hayatında 

onları cezalandırıp mükâfatlandırması akla ve adalete uygun olmayacaktır. Nitekim 

emir ve yasaklar karşılıklı konuşmakla olur. Ancak insanın Allah ile doğrudan irtibat 

kurmasının hiçbir yolu yoktur. Çünkü bir imtihan yurdu olan bu dünyada gayba iman 

farz kılınmıştır. Şayet Allah bu dünyada insanlarla onları muhatap alarak konuşursa, 

dünya ve ahiret hayatı arasında fark kalmayacaktır. Dolayısıyla Allah insanlara 

belirlediği elçiler ile hitap etmiştir.254 Kullarına adalet, rahmet ve hikmetle muamele 

eden Allah’ın, onlara her iki âlemde ihtiyaç duydukları hususları açıklayacak ve 

onların kemale ulaşmalarını sağlayacak, hikmet çeşitlerini bildirecek olan 

müjdeleyici ve uyarıcı peygamberler göndermesi imkân dâhilindedir.255 

Deizmde peygamberler toplumu kendi çıkarları doğrultusunda yönlendirmek 

amacıyla çeşitli kehanetler ile bilgisiz halkı ikna etmeyi başarmış illizyonistler olarak 

görülmektedir.256 Söz gelimi Spinoza, peygamberlik iddiasında bulunanların hayal 

güçleri ve zayıf akılları olduğunu ileri sürmüştür. Ona göre peygamberlerin yazıları 

                                                           
250 en-Nesefî, Tabsıratu’l-Edille, I, 443. 
251 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 198 vd. 
252 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 255-256. 
253 en-Nesefî, Tabsıratu’l-Edille, I, 129-130. 
254 en-Nesefî, Tabsıratu’l-Edille, II, 665 
255 en-Nesefî, Tabsıratu’l-Edille, II, 665-666. 
256 Spooner, 40 vd. 



114 

ve vahiyleri matematiksel kesinlikten uzak ancak ahlâkî kesinliği bulunan emirler 

içermektedir. Dahası o, peygamberlerin birbirleriyle ve tabiat kanunlarıyla çeliştiğini, 

Tanrı’dan aldığını iddia ettikleri vahyin içeriğini mutlak bir standartla değil, 

mizaçları ve yaşam durumlarıyla ölçtüklerini burada ise büyük hataya düştüklerini 

iddia etmiştir. Spinoza Tanrı’nın, tabiat hakikatlerini peygamberler vasıtasıyla 

vahyetmeyi amaçlamadığını ancak onların aktardığı çelişkili bilgilerin dahi ahlâkî 

öğretiler ihtiva etmesi sebebiyle hürmet gördüğünü belirtmiştir. Ancak o, bu kutsal 

yazarların cehalet içerdiği gerçeğinin göz ardı edilmemesi ve onları bilimsel olarak 

doğru göstermek için hermenötik ilkeler tasarlamaya yöneltmemesi gerektiği 

konusunda insanlara uyarıda bulunmuştur.257 Deistlerin genel mucize anlayışı da 

Spinoza’nın görüşlerine benzer niteliktedir. Onlar mucizeyi Tanrı’nın tabiatına 

uygun olmadığı gerekçesiyle redddetmekte ve din adamlarının halkı ikna etmek 

amacıyla açıklanması mümkün olmayan meseleleri mucize olarak izah ettiklerini 

ileri sürmektedir.258 Ancak İslâm kelamında mucize anlayışı delillerle ispat edildiği 

için deistlerin reddettiği Hristiyan ve Yahudi inancındaki mucizelerden farklılık 

göstermektedir. 

Mâtürîdî nübüvvet müessesesinin hem din ve dünya açısından duyulan 

ihtiyaç hem Allah’ın lütfunu kanıtlama açısından akli bir zorunluluk olduğunu ifade 

etmektedir. Bu iddiasını ise şu örnekle temellendirmektedir; Allah sınava tâbi tutmak 

için yarattığı insana gökten su indirerek onlar için yeryüzünde besinler ve ilaç 

yapmalarını sağlamış, onlardan hastalıklar ve öldürücü zehirler icat etmiştir, insanın 

bunlardan zararlı olanları faydalı olanlardan ayırt edebilmelerinin aklen güç 

yetirilemez olduğunu göstermiştir.259 Böylece Allah’ın kullarını bilgilendirmek için 

bir elçi seçmesinin akla uygun bir durum olması kaçınılmaz hale gelmektedir. 

Mâtürîdî, toplumun nübüvvete olan ihtiyacının dil, sanat, hayvancılık gibi çeşitli 

alanlarda göründüğüne dikkat çekmektedir.260 Çünkü insanın söz konusu alanlara 

dair bilgileri, yetenek sahibi bile olsa tek başına keşfetmesi mümkün olmayacaktır. 

                                                           
257 Reedy, Gerard, Spinoza Stillingfleet Prophecy and Enlightenment, Deism, Masonry and the 

Enlightenment, ed. J. A. Leo Lemay, University of Delaware Press, London 1987, 51-52; Craig, 

William Lane, The Historical Argument for the Resurrection of Jesus During the Deist 

Controversy, The Edwin Mellen Press, USA 1985, 297. 
258 Reill-Wilson, “Deism”, 147.  
259 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 179-180. 
260  Koçar, Musa, “Mâtürîdî’de Akılcılık ve Uygulama Alanları”, Süleyman Demirel Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 2, Sayı: 17, 2006, 47-48. 



115 

İşte bu noktada peygamberler insanlara rehberlik ederek onlara dilleri, isimleri, tıbbı, 

şehirciliği, ticareti, hayvancılığı ve benzeri toplumun varlığını sürdürebilmesi ve 

gelişebilmesi için ihtiyaç duyduğu bilginin önemli bir kısmını öğretmişlerdir. 

Nitekim söz konusu bilgiler tarihi kaynaklarda açık bir şekilde görülmektedir. Ayrıca 

Mâtürîdî, nübüvvetin gerekliliğini ispat etmek için insanların bilgi eksikliği yaşadığı 

konularda kendilerinden daha bilgili veya tecrübeli kişilere danışmanın insani bir 

gereklilik olduğunu ifade ederek, iyi niyetli ve doğru sözlü bir öğüt veren kimseye 

başvurmanın önemine dikkat çekmektedir.261 İnsanın zihnî yapısına da değinen 

Mâtürîdî insanların zaaflarından dolayı hakikat bilgisine ulaşamayacakları gerçeğini 

vurgulayarak peygamberin neden gerekli olduğunu açıklamaktadır. Buna göre 

insandaki nefsanî arzular, dünyevî emel ve lezzetler insan aklını meşgul edecek 

düzeyde olduğu için insana yol gösterecek ve belirsizliğin ortaya çıktığı zamanlarda 

hakikate kılavuzluk edecek bir rehberin bulunması zorunlu hale gelmektedir.262 Doğa 

yasalarının insanın tabiatına uygun olarak yaratıldığını dolayısıyla aklın bu yasaları 

öğrenebilecek nitelikte olması sebebiyle bir peygambere ihtiyacın bulunmadığını 

savunan deistlere kelamcıların nübüvvetin gerekliliği üzerine yaptığı açıklamalar 

cevap niteliğindedir. 

3.2. Kelamcıların Vahiy Anlayışı 

3.2.1. İslâm İnancında Vahyin Genel Çerçevesi 

Vahiy konusu İslâm bilginleri arasında değişik görüşler çerçevesinde 

değerlendirilmiş ve farklı yorumlar getirilmiş bir konudur. Konunun sınırlarının 

aşılmaması için ayrıntılı bilgiler vermek yerine deistik itirazlar kapsamında gerek 

duyulan bilgilere yer verilecektir. Birinci bölümün Hristiyanlık’ta 

Ulûhiyet/Nübüvvet ve Deizm başlığında yer alan açıklamalarda deizmin, 

kristolojinin vahiy ve nübüvvet anlayışına geliştirdiği itirazlardan bahsedilmişti. Bu 

başlık altında ise İslâm’ın vahiy anlayışı akli argümanlar ile temellendirildiğinden, 

kelamcıların vahye duyulan ihtiyacı nasıl ispat ettikleri ve akıl-nakil arasında kurulan 

denge ele alınacaktır. 

                                                           
261 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 192. 
262 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 192-193; Koçar, “ Mâtürîdî’de Akılcılık ve Uygulama Alanları”, 29 

vd. 



116 

Vahiy terim olarak ‘Allah’ın bir emri, bir hükmü veya bilgiyi peygamberine 

gizli olarak bildirmesi’263 şeklinde tanımlanmaktadır. Vahiy, insan aklının 

kavrayamayacağı olağanüstü bir hâdise olarak ele alınmış ve doğaüstü bir iletişim 

olması nedeniyle peygamber aracılığıyla Tanrı’dan insana ulaştığı kabul edilmiştir.264 

Kaynaklarda yer alan bilgilere göre Hz. Peygamber’e Kur’an dışında vahyin gelmesi 

ile ilgili tartışmalar olmuştur. Sünnî âlimlerin çoğu Hz. Peygamber’e Kur’an 

haricinde de vahyin geldiğini kabul etmişlerdir.265 Bu düşünceyi kabul edenlerin 

naslardan ve tarihi kayıtlardan çeşitli delilleri bulunmaktadır. Söz gelimi Mâtürîdî 

vahyi, Kur’an, beyan ve ilham-ifham vahyi olmak üzere üç grupta değerlendirmiştir. 

İlham vahyi ile kasıt ise Hz. Peygamber’in dinî konularda yaptığı açıklamalardır.266 

Vahye ilişkin kelam ilmindeki tartışmalar esasen vahyin tebliğ kapsamı 

üzerinden gerçekleştirilmiştir. Söz konusu alanda âlimlerin görüş farklılıkları 

bulunmaktadır. Kelamcıların büyük bir çoğunluğuna göre Hz. Peygamber’in 

tebliğleri belli kişilere veya bir zümreye ait olmayıp tüm insanları kapsamaktadır. 

Ancak bazı Şiîler tarafından Hz. Ali ve Ehl-i Beyt hakkında özel vahyin geldiği 

kabul edilmektedir. Sûfiyye’den bazı âlimler de Hz. Peygamber’e biri zahir, diğeri 

bâtın olmak üzere iki tür vahyin geldiğini ileri sürmektedir.267 Ancak sünnî 

kelamcılar bu tür iddialara şiddetle karşı çıkmışlardır ve önemli ölçüde İslâm’ın 

gizemli ilkelerden uzak, akıl dinî olduğunu ispat etmek için çalışmışlardır. Söz 

gelimi Mâtürîdî, akıl ile nakil arasında bir denge kurmuştur. O, dinin hakikatini 

anlamak ve ondan yeterince faydalanmak için akla güvenmenin gerekliliğini 

vurgulamıştır.268 Mâtürîdî, sistematik olmayan yöntemlerin epistemolojik bir değeri 

olmadığını kabul eder. Ona göre nesnelerin ve olayların gerçekliğini anlamak için 

bilginin üç yolundan yani duyuların görsel algısı, haber ve akıl yürütmeden 

bahsedilir.269 Mâtürîdî, aklı, duyular ve haberler yoluyla elde edilen bilgileri 

anlamak, yorumlamak ve değerlendirmek için gerekli bir araç olarak kabul etmiş ve 

                                                           
263 el-İsfehânî, Râgıp, el-Müfredât, thk. Muhammed Seyid Kilânî, Dâru’l-Marife, Lübnan 1997, 461.  
264 el-Mâverdî, Ebu’l-Hasan Ali b. Ebi Mansur Muhammed, A’lamü’n-Nübüvve, (by), Beyrut 1986, 

17; İzutsu, Toshihiko, Kur’ân’da Allah ve İnsan, çev. Süleyman Ateş, Ankara Üniversitesi 

Basımevi, Ankara 1975, 142. 
265 Yavuz, Yusuf Şevki, “Vahiy”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul 2012, 42/442. 
266 el-Mâtürîdî, Tevilâtu’l-Kur’ân, VIII, 251-252. 
267 Yavuz, Yusuf Şevki, “Vahiy”, 441. 
268 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 136-137. 
269 Topaloğlu, Bekir, “Mâtürîdî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Ankara: TDV 

Yayınları, 2003, 28/151. 



117 

onu ölümlü olmanın, sorumlu olmanın ve gerçeğe ulaşmanın ilk koşulu olarak 

görmüştür. Mâtürîdî aklın hükmünü dine aykırı olmayan noktalarda kabul etmiştir. 

Bu sistemde akıl ile vahiy arasında sağlam bir denge kurmuştur. Mâtürîdî, vahiy 

meselesinde ne fideizmin ne de içsel pasifliğin söz konusu olduğunu belirtmiştir. O, 

vahyin akılla çatışmayacağını izah etmek için pek çok ayetin zihinde var olan 

bilgileri teyit edecek öğretiler sunduğunu savunmuştur.270 

İslâm inancında vahyin kesinliği ispatlandığı için daha ziyade kelâmullahın 

mahiyeti, Kur’an’ın i’cazı bağlamında nasların yapısı ve Kur’an’ın anlamı açısından 

te’vili ele alınmıştır. “Kelamda vahiy nüzul açısından Allah’tan Cebrail’e, ondan Hz. 

Peygamber’e iniş süreci ve keyfiyeti yani iniş şekli üzerinden dolaylı olarak 

incelenmiştir”.271 Kelamda vahyin mahiyetine ve nüzulüne dair yapılan ayrıntılı 

çalışmalar vahyin gerçekliğini ve gerekliliğini kanıtlamış niteliktedir. Aynı şekilde 

nübüvvetin gerekliliğine dair getirilen argümanlar da vahyin ispatını da ortaya 

çıkarmıştır. 

Vahiy olgusuna itiraz eden deistler, esasen doğru kabul etmedikleri kristolojik 

inanç esaslarının tümünü reddetmiştir. Söz gelimi Thomas Morgan, Tanrı’nın 

bildirdiği her şeyin insan aklı tarafından anlaşılabilir olması gerektiğini 

savunmuştur.272 Paine, dünyanın en kötü trajedilerinden bazıları için vahiy dinini 

suçlamıştır. Ancak Paine’in özel olarak Hristiyanlığa karşı bir tutum sergilediğini, 

esasen İncil’deki ayetler ve Kilise’nin öğretilerine bir saldırıda ve eleştiride 

bulunduğunu şu ifadelerinde açıkça görülmektedir. “Şimdiye kadar icat edilen tüm 

din sistemleri arasında, Hristiyanlık denen bu şeyden Yüce Tanrı’yı daha aşağılayan, 

insanı daha kötü yapan, akla daha aykırı ve kendi içinde daha çelişkili olanı yoktur. 

İnanmak için çok saçma, ikna etmek çok imkânsız ve uygulamak için çok tutarsız, 

kalbi uyuşuklaştırır ya da sadece ateist ve fanatik üretir. Bir iktidar motoru olarak, 

despotizmin amacına ve bir zenginlik aracı olarak rahiplerin hırsına hizmet eder. 

Ama genel olarak insanın iyiliğine saygı duyduğu sürece, ne burada ne de öteki 

hayatta hiçbir şeye yol açmaz.”273 Toland, Collins ve Tindal da tüm doğaüstü 

                                                           
270 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 4-5; Topaloğlu, “Mâtürîdî”, 28/152.  
271 Erdemci, Cemalettin, “Kelâm İlminde Vahiy”, Milel ve Nihal İnanç, Kültür ve Mitoloji 

Araştırmaları Dergisi, Cilt: 8, Sayı: 1, 2011, 123. 
272 Wigelsworth, Deism in Enlightenment England, 181. 
273 Paine, The Age of Reason, 100. 



118 

gizemleri anlaşılmaz bularak reddetmiştir.274 Bunun sebeplerini izah ederek başta 

Kilise’nin otoritesi olmak üzere İncil ayetlerini yani vahyi, peygamber anlayışlarını 

ve Tanrı tasavvurlarını eleştirip çelişkili ya da kuşkulu buldukları için reddedilmesi 

gerektiğini savunmuşlardır.275 Ancak İslâm dünyasında teşekkül eden pek çok kelamî 

ekol itikadî meseleleri gerek nakli yani vahye dayalı gerekse akli argümanlar ile ispat 

etmek için çalışmışlardır. Bu sebeple İslâm itikadı, içeriden veya dışarıdan gelen 

itikadî esaslara zarar verecek her türlü yorum ve görüşlere karşı tahkim edilmiştir. 

Ancak Müslüman kelamında bütün akli çıkarsamaların öncesinde vahye dayalı dinî 

çerçeve belirleyici niteliğini her zaman korumuştur. 

3.2.2. Vahyin İspatı 

Tarihi süreç içerisinde Allah’ın varlığına dair pek çok akli argüman 

sunulmasına rağmen din felsefesi ile ilgilenen filozoflar hariç diğerleri yaratıcı 

bilgisine akıl yoluyla ulaşmanın doğru olduğuna inanmışlar ancak peygamberlerin 

varlığını ya kabul etmemişler ya da göz ardı etmişlerdir.276 Bu bakımdan İslâm 

inancında nübüvveti ispat etmek için vahyin gerçekliğini kanıtlamak söz konusu 

olmuştur. İslâmî kelam ekolleri, nübüvvetin dolayısıyla vahyin gerçekliğini ispat 

etme yöntemlerinin en önemlisi olarak mucize olgusunu görmüşlerdir. Çünkü 

olağandışı haller sıradan insanların meydan okuması ile ortaya çıkamayacak nitelikte 

olgulardır ve akleden her insanın kabul edeceği gerçeklerdir. 

Deizmde Tanrı aklı bir rehber niteliğinde yaratmıştır ve insan için aklı dışında 

herhangi bir elçiye ihtiyaç yoktur. Söz gelimi Collins’e göre Tanrı’nın adil ve iyi 

olduğuna dair bir fikrimiz varsa, Tanrı aslında adil ve iyi olmalıdır. Şeylerin 

öngörülebilir doğal düzeni tutarlı bir Tanrı’yı ortaya çıkardığı için, rahiplere veya 

ilahi vahiylere ihtiyaç yoktur.277 İnsanın doğası gereği Tanrı bilgisine ulaşabilecek 

güçte olduğunu savunan Collins’in vahyi reddetmesinin sebeplerinden birinin 

rahiplerin vahiy aldığı iddiasında bulunmasından kaynaklandığı anlaşılmaktadır. Bu 

                                                           
274 Hudson, The English Deists Studies In Early Enlightenment, 100. 
275 Sullivan, 235-237; Lucci, Diego, “Deism, Freethinking and Toleration in Enlightenment 

England”, History of European Ideas, Cilt: 43, Sayı:4, 2017, 346-347. 
276 Yavuz, S. Sabri, 168-169. 
277 Wigelsworth, Deism in Enlightenment England, 113. 



119 

konuda İslâm dünyasında vahyin (ilham) devam ettiğini savunan bazı şiî gruplara 

karşı geliştirilen itirazlara bakmakta fayda vardır.278  

İmamiyye Şia’sı masum imamların Allah’tan vahiy derecesinde vehbî bilgiler 

aldığı bu bakımdan nübüvvet makamından daha güçlü bir makama sahip oldukları 

inancına sahiptir.279 Hristiyan inancındaki rahiplerin ilahi bilgiye vakıf olduğu 

iddiaları İmamiyye Şia’sı ile benzerlik göstermektedir. Deistlerin Kilise inancına 

karşı geliştirdikleri reddiyeleri Müslüman kelamcıların daha önce İmamiyye’ye karşı 

yaptıkları görülmektedir. Bu açıdan İslâm kelamında vahyin peygamberlere özgü 

olduğu ve belirli iletişim yollarıyla elde ettiklerine dair çizdikleri çerçeve deizme 

karşı önceden hazırlanmış bir veri olarak sunulabilir. Bunun yanı sıra vahyin son 

bulduğuna dair yaklaşımlar da nakli ve akli argümanlar ile açıklanmıştır. Kelamcılar 

hatmü’n-nübüvve (vahyin kesilmesi) meselesini özellikle yalancı peygamberlere ve 

şiî imamet görüşü ile velayetin üstünlüğünü iddia eden tasavvuf ehline karşı 

savunmuştur.280 Sünnî kelamcılar Kur’an’da yer alan “Bugün, sizin için dininizi 

kemâle erdirdim ve sizin üzerinize nimetimi tamamladım. Sizin için din olarak 

İslâm’ı seçtim”281 ayetinin İslâm’ın son din ve Hz. Peygamber’in son peygamber 

olduğunu açıkça ifade ettiği konusunda hem fikirdir.282 Buna ek olarak pek çok nakli 

delil ile İslâm’ın son evrensel din olduğunu ispatlayan kelamcılar akli argüman 

olarak da İslâm’ın insanlığı belli bir olgunluk seviyesine ulaştırdığını ileri sürmüştür. 

İslâm ve onun kutsal kitabı sayesinde insanlık içsel olgunluğa erişmiştir, dolayısıyla 

artık yeni vahye ihtiyaç yoktur. Ahlâkî eylemler, bilgi ve teknolojideki gelişmelerle 

birlikte ilerlememekte ve buna ayak uyduramamaktadır. Yeni bir vahiy 

olmayacağına göre insanlığın ahlâkî gelişimi için esas görevi, Allah’ın kitabından 

hidayet aramak, İslâm’ın hakiki tebliğine sarılmak ve Kur’an’ı rasyonel bir bakış 

açısıyla yaşamaktır.283 Ancak öncesinde sünnî kelamcıların nakli delil olarak 

                                                           
278 Coşkun, İbrahim, “İmâmiyye Şîa’sında Ehl-i Beyt Sevgisinin Ezoterik (Bâtınî) İnançlara 

Dönüşümü”, Mârife, Cilt: 4, Sayı: 3, 2004, 130-135. 
279 Rıza Muzaffer, A. Muhammed, Akaaid’ül-İmamiyye, 

https://www.İslâmkutuphanesi.com/turkcekitap/online/siainanclari_mr_muzaffer/index.htm, 75-

76. 
280 İbn Fûrek, 175; el-Gazzâlî, 263; el-Bağdâdî, 162; el-Câhız, Ebu Osman b. Amr b. Bahr, 

Hucecu’n-Nübüvve, thk. Abdusselam Muhammed Harun, Mektebetu Hanci, Kahire 1946, 96 vd.  
281 el-Mâide 5/3. 
282 el-Câhız, Hucecu’n-Nübüvve, 97-99; el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 90-98; İbn Fûrek, 175. 
283 Yeprem, Saim, “Peygamberlik ve Vahiy Müessesesi”, Kutlu Doğum Haftası II, Türkiye Diyanet 

Vakfı, Ekim 1990, 25-49. 

https://www.islamkutuphanesi.com/turkcekitap/online/siainanclari_mr_muzaffer/index.htm


120 

başvurdukları “Herhangi bir beşer ile Allah’ın konuşması ancak vahiy ile yahut 

perde arkasından ya da bir elçi gönderip, izni ile dilediğini vahyetmesi şeklinde 

olabilir”284 ayeti ile Allah’ın kullarıyla iletişim yollarını kesin bir biçimde 

açıkladığını vurgulamaktadırlar. Sünnî mütekellimler vahyi kelâmullahın bir gereği 

olarak görürler.285 Dolayısıyla onlar doğruluğunu akli ve nakli delillerle ispat ettikleri 

vahyin geliş yollarını naslar ile tespit etmişler ve bu bağlamda vahyin ilahi olduğuna 

dair herhangi bir tereddüt bulunmadığını kabul etmişlerdir. 

Deist düşüncede vahyin tamamen reddedilmediğinden bahsedilmişti. Söz 

gelimi deistlerin referans aldığı Locke, inancı olağanüstü bir iletişim yoluyla 

Tanrı’dan gelen önermelerle ilişkilendirir. Vahyin imkân dâhilinde olduğunu 

benimseyen deistler farklı bir muhtevada kabul etseler de vahyin mahiyeti hakkında 

çeşitli söylemlerde bulunmuşlardır. Bu tür deistler, vahyi iman konusu ile 

ilişkilendirmektedir. Onlara göre Tanrı’dan gelen herhangi bir vahyin doğru 

olduğundan şüphe etmek kendi varlığından şüphe etmekle eşdeğerdir. Çünkü iman, 

şüpheye ve tereddüde mahal bırakmayan kesin bir rıza ve güvence ilkesidir. Bu 

sebeple iman edilecek olan vahyin ilâhî bir vahiy olduğu ve doğru anlaşıldığı tespit 

edilmelidir.286 Sözlü ve sözsüz iki vahiy türünü kabul eden Locke’a göre akıl, 

gerçeğe erişim yolu olarak sözsüz doğal vahiydir ve vahiy, Tanrı tarafından iletilen 

doğal akıldır.287 Bu görüşe göre Tanrı, insanlara doğal yeteneklerini kullanma 

yoluyla keşfedebilecekleri önermelerin doğruluğunu vahiy yoluyla iletir. Bu tür her 

şeyde vahye çok az ihtiyaç vardır. Çünkü Tanrı, insanı onların bilgisine ulaşmak için 

doğal ve daha kesin araçlarla (akıl yürütme) donatmıştır. Bundan dolayı insanın 

düşünerek öğrendiği herhangi bir gerçek, dinlerin geleneksel vahiy yoluyla ilettiği 

herhangi bir bilgiden daha kesin olacaktır.288 Bu düşünceye göre insanın kendi 

çabasıyla edindiği bilgi dışarıdan gelen bilgilere oranla daha kesin bilgi olarak 

değerlendirilmelidir. Burada dikkat çeken husus bu görüşün Kilise din adamlarının 

vahiy iddialarına karşı geliştirilmiş olmasıdır. Hristiyan düşüncede vahyin varlığı 

veya muhtevası konusunda pek çok yorum ve iddia mevcuttur. Kristolojide vahiy, 

önermelerle ifade edilen dini hakikatlerin bir bütünü ile önermesel olmayan vahiy 

                                                           
284 eş-Şûrâ 42/51. 
285 Erdemci, 119-142. 
286 Locke, 4/277; Mavrodes, 8. 
287 Locke, 4/277. 
288 Locke, 4/274. 



121 

şeklinde anlaşılmaktadır. Bilindiği gibi Hristiyanlıkta Tanrı, İsa Mesih olarak 

enkarne (yani insan) hale gelerek kendini ifşa etmiş, İsa’nın ve Tanrı’nın kurduğu 

Kilise’nin öğretisiyle çeşitli gerçekleri ortaya çıkarmıştır.289 Bundan dolayı vahyin 

önermelerle ifade edilmesi vahyin Tanrı tarafından yazıldığı, önermesel olmayan 

vahiy ise insan merkezli olması sebebiyle tarihi süreç içerisinde tecrübelerin 

meydana getirdiği kayıtlar şeklinde anlaşılmaktadır.290 Şu hâlde deist vahiy anlayışı, 

önermesel olmayan vahiy algısından etkilenmiştir. Yukarıda belirtildiği gibi aklı 

vahiyle özdeşleştiren deistlere göre insan kendi vahyini aklı aracılığıyla elde 

etmektedir. Bunun için Tanrı’nın belirli bir kişi veya dini kurumu aracı kılmasına 

gerek yoktur. Söz gelimi açık şekilde Emile veya Eğitim Üzerine (Émile, ou de 

l’éducation 1762) adlı romanının The Vicar of Savoy başlıklı bölümünde fikirlerini 

sunan Rousseau,291 kutsal metinleri eleştiren Paine tüm ayetlerin, kasvetli ve 

tartışmalı bilgiler olduğunu, pek çoğunun ise anlamsız hikâyelerden ibaret 

olduklarını ifade etmektedir.292 

3.2.3. Mucizenin İnanç Boyutu 

Vahyi reddeden deistler, mucizelerin de imkânsız olduğunu iddia ederler. Bir 

grup deist, Tanrı’nın onları asla gerçekleştirmeyeceği temelinde olasılıklarını 

reddederken, diğerleri Tanrı’nın onları asla gerçekleştiremeyeceğini iddia etmiştir.293 

Daha açık bir ifade ile Tanrı’nın asla mucize gerçekleştirmeyeceğini savunan 

deistlere göre Tanrı, doğa yasalarını mükemmel ölçüde ayarlayıp kendiliğinden 

mekanik şekilde işlemesini sağladığı için bu yasalara sonradan müdahale etmesi 

mümkün değildir. Dolayısıyla onlar mucizevi ilahi müdahalenin Tanrı’nın 

bilgeliğinde bir kusura yol açtığını düşünürler. Bu deistlere göre doğa Tanrı’nın 

değişmez bilgeliğini ve iyiliğini yansıtmaktadır. Yani Tanrı’nın doğal dünya 

düzenini askıya alması mümkün değildir.294 Dolayısıyla söz konusu deistler, 

mucizelerin gerçekleşmesini hem Tanrı’nın mükemmelliğini tehlikeye atacağı için 

                                                           
289 Swinburne, Revelation From Metaphor to Analogy, 1. 
290 Swinburne, Revelation From Metaphor to Analogy, 2. 
291 Rousseau, Jean-Jacques, Emile: or On Education, çev. Allan Bloom, Basic Books, New York 

1979, 295. 
292 Paine, The Ages of Reason, 30. 
293 Byrne, 41-42. 
294 Cavallo, Tomaso, Atheists or Deists More Charitable Than Superstitious Zealots: Alberto 

Radicati’s Intellectual Parabola, Atheism and Deism Revalued, 176-182. 



122 

hem mantıksal olarak içkin imkânsızlıkları nedeniyle reddetmişlerdir. Söz gelimi 

Voltaire mucizeyi, ‘matematiksel, ilahi, değişmez, ebedî yasaların ihlali olabilir. 

Ancak Tanrı kendi yarattığı mekanik sistemi değiştirmeyeceğinden mucizenin 

kabulü Tanrı’nın onurunu zedeleyecek bir inanç olacaktır’ şeklinde 

açıklamaktadır.295 Benzer şekilde, David Hume mucizeyi doğa yasalarının ihlali 

olarak tanımlar.296 Paine, deistin inancını doğrulamak için mucize denilen bu hile ve 

gösterilerin hiçbirine ihtiyacı olmadığını, çünkü yaratılışın kendisinden ve kendi 

varlığından daha büyük bir mucize olamayacağını iddia etmiştir.297 

Teistler ile deistler arasında mucize kavramına dair tartışılan birkaç teolojik 

sorun vardır. Bunlar; mucizenin ne olduğu, Tanrı’nın mucize yaratmasının imkânı, 

şayet mümkünse ilahi sıfatların mükemmelliğine zarar verip vermeyeceği, eğer 

meydana gelmişse tanımlanabilmesinin imkânı ve mucizelerin esas önemi şeklinde 

sıralanabilir. 

Kelamda pek çok vahiy tanımı yapılmıştır. Genel olarak herhangi bir vahyin 

Allah’tan olduğunu anlamak için onu getiren elçinin, Allah’tan geldiğini ve bunun 

Allah’ın kendisine verdiği bazı deliller dışında bilinemeyeceğini ispat etmesi 

gerektiğine dair fikir birliği vardır. Akli argümanların yanı sıra peygamberliği somut 

şekilde kanıtlayabilmesi için doğa yasalarını ihlal eden unsurlar yani mucizeler 

meydana gelmelidir. Bu açıdan mucize, insanın kapasitesini aşan ve sahte 

peygamberlerden ayırt edilmeleri için Allah’ın desteğiyle peygamberler tarafından 

icra edilebilir ilahi işaretler olmalıdır. Söz gelimi Şehristânî’nin “Mucize, meydan 

okumak suretiyle ortaya konulan, karşılıklı çekişmeden uzak, karine olmak itibarıyla 

peygamberin sözünü doğrular durumdaki harikulade bir fiildir.”298 şeklindeki mucize 

tanımı aynı zamanda vahyin gerçekliğine de sunulan argümanı açıklar niteliktedir. 

Deistlerin peygamberlik kurumunu reddetmesine sebep olan etkenlerden biri 

de Hristiyanlığın mucize anlayışıyla ilgilidir. Nitekim Voltaire’e göre Hz. İsa, 

etrafını sözde mucizelerle aldatmış dahası öğrencileri de aldatıcı düzenbazlar, tahrif 

ediciler ve sahtekârlardır.299 Voltaire, İncil’de bildirilen türden mucizelerin var 

                                                           
295 Voltaire, 268. 
296 Simonutti, 45. 
297 Paine, The Age of Reason, 92. 
298 eş-Şehristânî, Nihâyetü’l-İkdâm, 414. 
299 Voltaire, 124-125. 



123 

olduğunu reddetmiş ve Tanrı’nın birkaç seçkin kişiye özel bilgi göndermek için 

kendi doğal yasalarını ihlal etmeyeceğini iddia etmiştir.300 Deistlerin aslında 

Hristiyan inancındaki mucize anlayışını reddettiğine dikkat edilmelidir. Çünkü 

Hristiyan inancında mucize ön planda tutulmakta ve neredeyse tüm itikadî meseleler 

mucizeye dayandırılmaktadır.301 Ancak İslâm kelamında mucize, nübüvvetin 

ispatında kullanılan argümanlardan biri olarak değerlendirilmektedir. 

Sünnî kelamcılar ve Mu’tezile mucizeye dayalı sistemi benimsemişse de akli 

ispatı kullanmaya özen göstermiştir. Bu ispat üç çeşittir. Birincisi, akli bir olgu, yani 

Kur’an’ı Arap ve Arap olmayan tüm âlimlerin benzerini meydana getirmekten aciz 

olduğu bir kitap olarak sunmak. İkincisi, insanların duyu organları ile 

gözlemledikleri doğaüstü olaylar üçüncüsü ise haber mucizeleri, Hz. Peygamber’in 

tarih ve gelecek olaylarla bilgilendirilmiş olduğu ve bu bilgilerin doğruluğunun 

zaman içerisinde kanıtlanmış olması gerektiğidir.302  

Mu’tezîle’nin nübüvvet ispatı açısından mucize olgusunu nasıl ele aldığı 

tespit edilmelidir. Kelamda aklın önemini vurgulayan tek ekol Mu’tezile değildir. 

Ancak aklı naklin önünde tutan mu’tezilî yaklaşım, akla mutlak yetki veren deistler 

karşısında teolojik konuları izah etmesi açısından önemlidir. Mu’tezile’de mucizenin 

doğruluğu belirli şartlar çerçevesinde ortaya çıkmaktadır. Bunlardan biri mucizenin 

Allah tarafından yahut O’nun katından gerçekleştirilmiş olmasıdır. İkincisi, 

mucizenin Allah’ın fiili olduğuna delâlet edecek bir tehaddînin bulunmasının 

zorunluluğudur. Bu şekilde mucize meydan okunduğu şekilde gerçekleşirse 

müddeînin iddiasını ispatlamış olacaktır. Üçüncüsü, mucizenin peygamberin iddia 

ettiği hâdiseye uygun olması şartıdır. Bu şekilde olmadığı takdirde, onun 

doğruluğuna değil yalancılığına delil olacaktır. Dördüncüsü, mucizenin insanlar 

arasında normal olan bir duruma aykırı yani hârikulâde olması gerekmektedir.303 

Mucizenin Allah’tan gelen bir kanıt olduğunun kesinliği söz konusu şartlara bağlıdır. 

Mu’tezile bu şartların sağlanması neticesinde peygamberlik iddiasında bulunan zatın 

nübüvvetinin geçerli olacağını dolayısıyla verdiği haberlere uyulmasını 

                                                           
300 Voltaire, 124-125, 136-138, 167-168; Reill-Wilson, “Needham, John Turberville,”, 420. 
301  Swinburne, Richard, The Concept of Miracle, Macmillan Pub., London 1970, 3 vd., 
302 Kâdî Abdülcebbâr, Tesbîtu Delâili’n-Nübüvve, 29, 122-175; Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-

Hamse Mu’tezile’nin Beş İlkesi I-II, II, 204, 368. 
303 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse Mu’tezile’nin Beş İlkesi I-II, II, 430; Kâdî 

Abdülcebbâr, Tesbîtu Delâili’n-Nübüvve, 64. 



124 

savunmaktadır. Bu şartlar ve niteliklerde bir olgunun ortaya çıkması, peygamber 

olduğunu iddia eden kişinin doğruluğuna işaret eder. Bu sayede büyü ve kurnazlıkla 

yapılan diğer yöntemlerle gerçek mucize arasındaki fark ortaya çıkmış olur. Allah’ın 

fiiliyle veya O’nun katından bir olay meydana gelebilir ancak büyü ve sihirde durum 

böyle değildir. Bunlara ek olarak, mucizeler geleneğe aykırı ve olağanüstü 

hâdiselerdir ancak sihir ve el çabukluğu ile yapılan işler böyle değildir.304 Mu’tezilî 

bakışa göre mucize olarak meydana gelen fiil Allah’ın, hür iradesinden çıkan bir 

fiilidir. Doğada gözlemlenen süreklilik, düzen kurallılık ve tekdüzelik ise adetten 

yani yerleşik bir alışkanlıktan ibarettir.305 Kâdî Abdülcebbâr’a göre Allah âlemin 

yaratılışında onun içine tabiat kanunlarını ve birtakım nedensellik yasalarını 

yerleştirmiştir. Daha sonra bu yasaların her zaman bilfiil ayakta kalmasını sağlama 

alarak bu şekilde âlemi kendi gözetimi ve denetimi altında yönetmektedir.306 Kâdî 

Abdülcebbâr, Allah’ın, kanıtlarının bozulmasına, (istifsâdu’l-edille) yani fiziksel 

evrende olayların alışılagelmiş şeklinin ihlaline asla izin vermeyeceğini iddia eder.307 

Yani fiziksel gerçekliğin rasyonel ve bilinebilir doğasına yönelik güçlü bir güven söz 

konusudur ve Allah akıl dışı bir hâdise yaratarak kullarını aldatmayacaktır. Allah’ın 

evreni rasyonel yasalara göre yarattığını kabul eden Basra Mu’tezilesi için, ilahi 

olarak yaratılmış rasyonel bir evrende düşünülebilecek tek akıl dışı olay, 

peygamberlerin Allah’tan gönderildiğini iddia eden ciddi şekilde sınırlı sayıda 

mucize olacaktır.308 

Peygamberlerin mucizeleri ile gönderildikleri toplumun sosyal yapısı ve 

kültürel birikimi arasında yakın bir ilişki vardır. Kelamcılar, Kur’an’ın i’cazını 

açıklamak için nübüvvet delilinin bu özelliğini ön plana çıkarmışlardır. Başka bir 

deyişle kelamcılar, Kur’an’ın bir mucize olduğunu, Arapların edebiyat alanında bilgi 

ve beceriye sahip olduklarını ancak kutsal kelimelere karşı çıkamadıklarını 

açıklamak için peygamberliğe işaret eden sosyal ve kültürel delilleri kullanmakta ve 

                                                           
304 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse Mu’tezile’nin Beş İlkesi I-II, II, 432-434. 
305 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse Mu’tezile’nin Beş İlkesi I-II, II, 432; Kâdî 

Abdülcebbâr, Tesbîtu Delâili’n-Nübüvve, 174. 
306 Kazanç, Fethi Kerim, Kadı Abdülcebbâr’da Mucize ve Âdet, Mu’tezile Gelen Ek-i II içinde, ed. 

Recep Alpyağıl, İz Yy, İstanbul 2018, 340-341. 
307 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse Mu’tezile’nin Beş İlkesi I-II, II, 434. 
308 Martin, Richard C. vd., 11; Bardakçı, Sefa, “Kâdî Abdülcebbâr’da Allah Teâlâ’yı Bilme ve 

Taklidî İman”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, Cilt: 3, Sayı: 11, 2010, 111,113. 



125 

Kur’an’ın doğrudan doğruya bir mucize olduğunu ortaya koymaktadır.309 

Peygamberlerin temel mucizelerinin toplumun sosyo-kültürel özellikleriyle doğrudan 

ilgili olduğu kuşkusuzdur ve bu gerçek insanların doğruluk iddialarını daha hızlı ve 

kolay anlamalarını sağlar. Çünkü insanlar, kendilerine dinî ve ahlâkî düzen ve 

yasaklar getiren peygamberleri sırf bu temel mucizelerden dolayı dikkate almışlar ve 

iddialarını değerlendirmişlerdir. Peygamberi tasdik eden delillerin bu özelliğinden 

dolayı insanlar peygamberlerine meydan okumayı, onlarla ilgilenmeyi ve iddiaları 

üzerinde spekülasyon yapmayı düşünürler. Peygamberler gönderildikleri toplumda 

bilinmeyen bazı mucizelerle desteklenirlerse, mucizeler yeterince ilgi görmez ve 

gündem oluşturamaz. Bu bakımdan peygamberlerin temel mucizelerinin kendi 

toplumlarında bilinen sanat, ilim ve bilim türlerine benzemesi dikkat çekmiştir.310 

Vahyin gerçekliğinin belki de en kesin kanıtı, onun mucizevi tarafıdır. Çünkü 

her ne kadar şaşırtıcı olsa da insanlar tarafından gerçekleştirilen hiçbir olay imkânsız 

olarak değerlendirilemez. Ancak insanî gücü aşacak nitelikte doğaüstü eylemlerin 

yalnızca yaratıcı varlık tarafından gerçekleştirilebileceği kabul edilecektir. 

Dolayısıyla doğal teolojinin rasyonel argümanları, vahyin gerçek kanıtlarına yönelik 

itirazları ortadan kaldırabilmeleri açısından yararlı olabilir, çünkü çoğu insan için 

doğaüstü sayılan kanıtlar dikkate alınacak nitelikte argümanlardır. 

Netice itibarıyla İslâm düşüncesinde mucizeyi nübüvvete delil saymanın pek 

çok akli izahı yapılmıştır. Bunun yanı sıra mucizenin delil sayılamayacağını iddia 

edenler de sebepleri ile birlikte çeşitli argümanlar sunmuştur. Ancak Müslüman 

düşüncede genel olarak mucize, peygamberliğin doğruluğunu kanıtlama bakımından 

önemli bir delil kabul edilmiştir. İslâm akıl ile çelişmez. Bununla birlikte İslâm’da 

mutlak teslimiyet de vardır. Bu da mantıktan bağımsız, onun çok ötesinde olan iman 

meselesidir. İnsanlar doğruyu yanlıştan ayırt ettiği zaman kendi akıl ve iradesiyle 

teslimiyeti seçebilir. Teslimiyet için ön koşul olarak peygamberliğin gerçekliğinin 

kanıtlanması elzemdir. Düşünen, araştıran ve doğru değerlendirmeler yapabilen 

insanlar için ise mucizelere dahi ihtiyaç yoktur. Ancak nübüvvetin ispatı açısından 

                                                           
309 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 176-185; en-Nesefî, Tabsıratu’l-Edille, I, 443; Kâdî Abdülcebbâr, 

Tesbîtu Delâili’n-Nübüvve, 260-262 444, 680, 686; Bulut, Halil İbrahim, Nübüvvetin İspatında 

Mucize, Araştırma Yy., Ankara 2016, 142 vd. 
310 Bulut, Halil İbrahim, “Ehl-i Sünnet ve Mu’tezileye Göre Peygamberliği İspat Eden Delillerin 

Sosyo-Kültürel Boyutu”, Usul İslâm Araştırmaları, Cilt: 2, Sayı: 2, 2004, 56. 



126 

kelamcılar hem nakli hem akli argümanlar ile Hz. Peygamber’in gerçek peygamber 

olduğunu ve Allah’tan vahiy aldığını kanıtlamışlardır. 

Her ne kadar kelam, itikadî konular etrafında çalışmaya başlamış olsa da 

İslâmî akideyi savunmak amacıyla konu yelpazesinin genişlemesi kaçınılmaz 

olmuştur. Usûl-ü selâse dışına çıkan kelamcılar metafizik hakkında somut 

argümanlar sunamadıkları için kozmolojik delillendirme türleri üzerine çalışmak 

durumunda kalmışlardır. Bu sebeple kelamcılar, dogmatik konular dışına çıkarak 

atomdan uzay bilimlerine kadar varlığa dair tüm konulara temas etmişlerdir.311 

Kelamcıların bu çalışma tarzları onların bilimsel sorunlara değinmesine neden 

olmuştur. Böylece atomlar, elementlerin doğal yapıları ve canlıların biyolojisi dahası 

insan psikolojisi dahi onların çalışma konusu olmuştur. Kelamcılar bu çalışmalar 

neticesinde kendilerine has kuramlar geliştirmişler ve çeşitli teoriler ortaya 

koymuşlardır. Bu bağlamda deistik düşünce içerisinde yer alan iddialara karşı kelamî 

yöntemler kullanılarak peygamberlik kurumunu yani İslâm’ın gerçekliğini savunmak 

imkân dâhilinde görünmektedir. 

                                                           
311 Özervarlı, Sait M., Kelâm’da Yenilik Arayışları, İsam Yy., İstanbul 2008, 37. 



127 

3. BÖLÜM 

MODERN DÖNEMDE DEİSTİK MEYDAN OKUMA ve KELAMÎ 

İMKÂNLARIN DEĞERLENDİRİLMESİ 

1. MODERN DÖNEM BATI VE DEİSTİK EĞİLİMLER 

1.1. Modern Dönem Batı’da Dinî Rasyonalizm ve Deizm 

Batı dünyasında 16 ve 17. yüzyıllar, büyük ölçüde unutulmuş veya sistematik 

olarak kullanılmayan doğal dünyanın incelenmesinde yöntem ve prosedürlerin 

yeniden ortaya çıkmasını sağlamıştır. Bu yüzyıllarda deizm, İngiltere’den Fransa’ya 

ardından Almanya’ya yayılmış, benzer dalgalar halinde Amerika’ya ve dünyanın 

hemen her kıtasına ulaşmıştır. Yüzyıllar boyunca savunucularının istek ve 

ihtiyaçlarına göre kendini değiştirmeye devam eden deizm, klasik reform teolojisinin 

tamamen yıkılmasını amaçlamıştır. Deizm, kendini nerede ve ne şekilde gösterirse 

göstersin Kutsal Kitap’ın Üçlü Birlik öğretisine ve Kilise’nin sonsuz yetkisine karşı 

bir hareket olarak devam etmiştir. Bu açıdan Aydınlanma ve seküler bakışın etkisiyle 

Tanrı-âlem, Tanrı-insan ve insan-din ilişkilerine dair yeni anlayışlar gelişmiştir. 

Aydınlanma dönemi düşünürleri, insanda ve doğada başlangıçta Tanrı’ya 

atfedilen güçleri ve kapasiteleri sürekli olarak keşfetmeye çalışmış ve bilimsel 

gelişmeler neticesinde Rönesans’la birlikte bir sekülerleşme sürecine adım atmıştır.1 

Modern bilimin geleneksel dinle ilişkisi kısa sürede sorunlu hale gelmiştir. Bazı doğa 

filozofları, örneğin Galileo Galilei yeni bilimin kutsal yazılarla çelişkiye düştüğünü 

göstermiş, Spinoza (öl. 1677) ve Thomas Hobbes (öl. 1579) ise bu metinlerin doğal 

dinin ilkelerinin çoğuyla çatıştığını ispatlamıştır.2 Diğer yandan insanı merkeze alıp 

Tanrı’yı ve doğayı bu temelde yorumlayan Hümanizm, inanç ve ritüellerden ziyade 

ahlâkı ön planda tutan Rönesans ve Reform hareketleri insan yaşamına Tanrı-insan-

doğa perspektifinden bakmaya başlamıştır.3 Modernizm ise insanın veya Tanrı’nın 

değil, doğanın ontik üstünlüğünü öne sürerek dinî çatışmayı çözme girişiminin 

                                                           
1 Garber, Daniel, “Rationalism”, The Cambridge Dictionary of Philosophy, 771. 
2 Clarke, A Demonstration of the Being and Attributes of God, 2. 
3 Gillespie, 275-276. 



128 

sonucu olarak ortaya çıkmış ve ilâhî olarak düzenlenmiş dünyanın özelliğini 

keşfetmek için tüm varlıkların hareketini yöneten yasaları keşfetmeyi hedeflemiştir.4 

17 ve 18. yüzyılın tamamında tüm Avrupa’da Voltaire, Montesquieu, John 

Toland, Diderot, Matthew Tindal ve Anthony Collins, Charles Blount, Peter Annet, 

Viscount Bolingbroke, Erasmus Darwin, Diderot, Thomas Paine, Thomas Morgan ve 

Alberto Radicati gibi bazı deistlerin veya deist anlayışa öncülük eden kişilerin etkisi 

deizmin yayılması açısından önemlidir.5 Özellikle deizm, 18. yüzyılın başlarında 

tutarlı bir entelektüel hareket olmamasına rağmen John Toland, Matthew Tindal, J. J. 

Rousseau ve Voltaire’in yazılarında etkisinin zirvesine ulaşmıştır.6 18. yüzyılın 

başlarında çok sayıda birey Hristiyan inancından, İncil veya Kilise’nin otoritesinden 

ayrılarak onun yerine bağımsız bir Tanrı inancını benimsemiştir. Orta Çağ’da, 

Hristiyan ülkelerde dindar kişilerin insanî meseleleri ihmal ettiği, hatta hor görüp yok 

saydığı, Tanrı ve ölümden sonraki yaşam üzerine katı ve sorgulanamaz bir inanç 

şeklini kabul ettiği bilinmektedir. Ayrıca Hristiyan dünyasının yıkıcı din savaşlarına 

girişmesi de felsefî uzlaşma zemini hazırlamak için bir arayışı kaçınılmaz kılmıştır. 

Bu hâdiselerin nihayetinde ise Batı’da Orta Çağ tavrına bir tepki olarak laiklik ve 

Rönesans hümanizmi teşekkül etmiştir.7 Bu yeni akımlar hayatın merkezine insanı ve 

insanî değerleri alarak dinleri geri planda tutmuştur. Ancak bu süreçte laiklik 

hareketleri, genellikle Hristiyanlık ve din karşıtı olarak görülmüştür. Din ve insanı 

uzlaştırmak adına 20. yüzyılın ikinci yarısında bazı teologlar, daha seküler bir 

Hristiyanlığı savunmaya başlamış bazıları ise Hristiyanlık dâhil tüm dinleri 

reddetmiştir. Böylece deizm düşüncesi Avrupa ülkelerinde yayılmaya başlamıştır. 

Batı’da dinî rasyonalizm, bilimsel gelişmeler ile başlamıştır. Newton, 17. 

yüzyıl mekanik felsefesinin yeni bir formülünü bulan ve ona teorik güç sağlayan 

bilim adamıdır. Kalkülüsün (sonsuz küçüklerin hesabı, sürekli değişimin 

matematiksel çalışması anlamında matematiksel bir terim) icadı, hareketi yöneten 

yasaları matematiksel terimlerle temsil etmeyi mümkün kılmış, böylece evrenin 

matematiksel bir modelinin geliştirilmesine katkıda bulunmuştur. Ayrıca Newton, 

                                                           
4 Gillespie, 275-276. 
5 Black, Jeremy, The Dictionary of Eighteenth-Century History, ed. Roy Porter, Penguin, London 

1996, 83-84; Wade, Ira O., The Intellectual Origins of the French Enlightenment, Princeton 

University Press, Princeton 1971, 28-57. 
6 Black, 151, 166, 187, 198, 538, 627. 
7 Barnett, 3 vd.; Lehner, 4-8. 



129 

bilimsel araştırmaya yönelik yaklaşımların temelini oluşturan bilimsel bakış açısını 

da geliştirmiştir. Dahası o, tarihi süreçte hem İncil metinlerinin hem de teolojik 

doktrinin bozulduğu fikrini kabul etmiştir. Hatta teslis karşıtı bir makale yazdığı 

ancak bu makaleyi kovuşturma korkusuyla asla yayımlamadığı söylenmektedir.8 

Descartes’ın teolojik alanda Tanrı’nın eylemleri olmaksızın işleyebilecek, kendini 

koruyan bir evren yaratma tezini destekleyen Newton, evrenin birkaç temel hareket 

yasasına göre işlediğini savunmuştur. Newtoncı kavramlar, Aydınlanma felsefesi, 

John Locke ve Wilhelm Leibniz’in fikirleriyle birleşerek 18. yüzyılın ortak kültürel 

kümesinin bir parçasını oluşturmuştur.9 Newton’ın rasyonalitesi dinî tartışmalarda da 

kendini göstermiş ve dinî metinlerin yeniden yorumlanması gerektiği inancını önemli 

ölçüde desteklemiştir.10  

17. yüzyıl başlarında bilim ve dinin ayrılmaz bir şekilde iç içe geçtiğine dair 

yaygın inanış, çoğunlukla Johannes Kepler, (öl. 1630) Galileo Galilei (öl. 1642) veya 

Isaac Newton gibi önde gelen düşünürlerin çalışmalarına dayanmaktadır. Nicolaus 

Copernic tarafından geliştirilen ve daha sonra Galilei ve Newton’ın bulgularıyla 

doğrulanan evren teorisi, İncil’de tasvir edilen evren tanımı11 ile çelişmekteydi. 

Matematiğe dayalı yasalara göre işleyen yeni bir evren imgesi, Tanrı’ya çok az yer 

bıraktığı için İncil’in metinsel ve dilsel analize tâbi tutulması, vahyin otoritesini 

azaltmıştır. Böylece Hristiyanlığın dinî ve ahlâkî gerçeği içermediği olasılığı 

gündeme gelmiştir. Birtakım din adamı bunu engellemek için dinî metinler ile bilim 

arasında bir sentezleme girişiminde bulunmuştur.12 Ancak deizm, dinî inanca yönelik 

tehditlerin kaynağı olan aklı en büyük dayanağı haline getirerek bu soru ve 

endişelere cevap vermeye çalışmıştır. Çoğu deist, bilim devriminin sunduğu aklın ve 

buna bağlı yasal, düzenli, matematiksel ve rasyonel evrenin aslında Tanrı’nın 

varlığına tanıklık ettiğini kabul etmiştir.13  

Din ile modern bilimi sentezlemeye yönelik ilk büyük sistematik girişim, 

içinde mükemmel bir Tanrı’nın var olduğu, ruhun maddî değil ölümsüz olduğu, 

                                                           
8 Reill-Wilson, “Newton, Isaac”, 423-424 
9 Reill-Wilson, “Newton, Isaac”, 425. 
10 Lancaster, James A. T., “Deism in Enlightenment England. Theology, Politics, and Newtonian 

Public Science”, Intellectual History Review, Cilt: 20, Sayı: 4, 2010, 537. 
11 Romalılar 9:5; Titus 2:13; 2. Petrus 1:1; Yuhanna 1:1-3,14; Yuhanna 10:30; Matta 14:33. 
12 Reill-Wilson, “Deism”, 146-147. 
13 Gillespie, 274. 



130 

maddenin üç boyutlu olarak genişlemiş olduğu bir metafizik sistem üreten Descartes 

tarafından gerçekleştirilmiştir.14 Bu bağlamda Descartes’ın metafizikteki klasik 

formülasyonu, deistlerin eserlerinde rasyonel eleştirinin temelini sağlamıştır.15 

Aydınlanma düşünürleri, eski yapıları yıkmayı, insan toplumunu, kurumları ve 

bilgiyi yeniden inşa etmeyi ve onlara varsayılan doğal düzende sağlam temeller 

kurmayı amaçlamıştır. Aydınlanmış entelektüeller tarafından yürütülen eleştirel 

araştırma, tüm dinî yapıyı dışlamadan gerçekleşmiştir. Bazı düşünürler, deizm ve 

fizik-teoloji gibi dinî gerçekleri insan aklına uygun ve dolayısıyla evrensel kılan 

doğal din modelleri geliştirmeye çalışmıştır. Aydınlanma düşünürlerinin en 

radikalleri ise doğrudan ateizm, materyalizm ve determinizmi benimsemiştir.16  

Aydınlanma modernistleri, insanlığın ilerlemesinin önündeki önemli bir engel 

olarak gördükleri batıl inançları ve din adamlarının etkisini ortadan kaldırarak 

toplumu yenilemeyi istemiş, toplumun dinî düşünceye olan güvenini ve mutlak 

bağlılığını azaltmak için çaba sarf etmiştir.17 Ancak Tanrı inancının yıkılmasını 

istemeyen pek çok deist, evren tasarımının mükemmelliğinin ve sadeliğinin onun 

bilge bir Tanrı tarafından yaratılmış olduğuna işaret ettiğini ve evrenin yasalara göre 

işleyişinin O’nun ahlâkını, temel iyiliğini ve iyilikseverliğini gösterdiğini 

savunmuştur. Ancak deistlerin inandığı Tanrı, Hristiyan teolojisinin yargılayan ve 

bağışlayan Tanrısı gibi değildir.18 Deistler, evreni Tanrı’nın tesis ettiği yasalar 

tarafından yönetilen rasyonel bir yer olarak gördükleri için Hristiyanlığın doğa 

yasalarıyla açıklanamayan yönlerine meydan okuma girişiminde bulunmuştur. Bu 

açıdan onlar, mucizelerin ve Hristiyanlığın diğer doğaüstü yönlerinin gerçekliğini 

tamamen reddetmiştir.  

1.2. Modern Dönemde Deizmin Öncü İsimleri ve Görüşleri 

Akıl Çağı olarak da isimlendirilen Aydınlanma döneminde geleneksel yaşam 

dininin, siyasî organizasyonun, sosyal yapının, bilimin, insan ilişkilerinin, insan 

doğasının, tarihin, ekonominin tüm yönleri ve insan anlayışının temelleri yoğun bir 

                                                           
14  Descartes, Rene, Discourse on Method and Meditations, çev. Elizabeth S. Haldane- G.R.T. Ross, 

Dover Pub., New York 2003, 16-19, 27-30. 
15 Betts, 266; Reill-Wilson, “Descartes, Rene”, 152. 
16 Reill-Wilson, “Enlightenment”, 179-181. 
17 Barnett, 17. 
18  Feil, “Deism”, 1/361. 



131 

inceleme ve araştırmaya tabi tutulmuştur. Aydınlanma savunucuları, bu konuların 

daha açık ve kesin bir şekilde anlaşılması için yeterli zemin oluşturmaya çalışmıştır. 

Bu dönemin başlarında insan aklının önceliğine ilişkin bakış Descartes’ın 

‘Düşünüyorum, öyleyse varım’19 iddiasında somutlaşmaya başlamıştır. Bu süreç, 

Locke’un formülasyonlarından başlayarak Newton, Hume ve Rousseau’nun 

prensipleri doğrultusunda ilerleyen ve Kant’ın Saf Aklın Eleştirisi’nde doruğa ulaşan 

aklın üstünlüğü hareketi olarak teşekkül sürecini tamamladığı söylenebilir. Kant, 

argümanlarını yoğun bir şekilde pratik olan ve öncelikle ahlâkî davranış ve bireysel 

vicdanın şekillendirilmesi ile ilgilenen bir din fikrini formüle etmek için kullanmıştır. 

Söz gelimi Alman deist Herman Samuel Reimarus, (öl. 1768) mucizeye ve 

vahyedilmiş dine yönelik saldırıları güçlendirmek için deist yaklaşımlar ile hakiki 

dini aramaya başlamıştır. Samuel Reimarus, bir Luteranizmci olmasına rağmen içsel 

şüphe ve inançsızlık onu doğal din ve deizme yönlendirmiştir. Reimarus, 

mucizelerin, gizemlerin veya doğa kanunlarına uymayan diğer olayların gerçekliğini 

reddeden ilkeleri benimsemiştir. Ancak deist ilkelerin tümünü makul bulmadığı için 

vahiy olasılığını savunmaya çalışmıştır.20 

 Yukarıda adı geçen düşünürlerin yanı sıra Aydınlanma döneminde pek çok 

düşünür radikal Hristiyan inancından uzaklaşıp doğal din veya deist yaklaşımı ön 

plana çıkarmak için çalışmalar yapmıştır. Bu çalışmaların temelinde aklın tüm 

insanlığın yararına çalışmakta özgür olacağı yeni bir akılcı, insanî ve ilerici 

toplumsal düzen yaratma isteği olduğu söylenmektedir.21 Bu düşünürler için 

Tanrı’nın ve rasyonel bir dinin kanıtı, değişmeyen insan doğasının niteliklerinde ve 

doğanın kendi çerçevesinde yatmaktadır.22 Bu düşünürler arasında deizmin ilkeleri 

üzerine çalışan deistler ve görüşleri hakkında bilgi vermek, Avrupa’da deizmin nasıl 

geliştiğini ve Aydınlanma sürecine nasıl yön verdiğini anlamak açısından önemlidir. 

Herbert, Tanrı’yı ve ahiret hayatını kabul etmekle birlikte vahyin gerçekliği 

konusunda ciddi kuşkular beslediğini ifade ettiği, din adamları ile Kilise kurumunu 

şiddetle eleştirdiği, aklın evrensel gerçekleri kavramak için yeterli olduğunu 

savunduğu De Veritate kitabı deistik fikirlerin belirginleşmesinde önemli rol 

                                                           
19 Descartes, 30. 
20 Reill-Wilson, “Reimarus, Hermann Samuel”, 501. 
21 Barnett, 17. 
22 Barnett, 12. 



132 

oynamıştır. Herbert’ın takipçisi Charles Blount, bir deist olduğunu açıkça ilan eden 

ilk düşünürdür ve Summary Account of the Deist’s Religion adlı eseri deist fikirlerin 

yayılmasında etkili olmuştur. Ayrıca John Toland’ın Christianity Not Mysterious 

isimli kitabı ile Matthew Tindal’ın Christianity as Old as the Creation isimli kitabı 

deist fikirlerin yaygınlaşmasına katkı sağlamıştır.23 

Deist felsefe, 17. yüzyılda İngiltere’de Herbert’in De Veritate ve De 

Religione Gentilium eserleriyle birlikte gündeme gelmiştir. Bu kitaplar, dünya 

dinlerinde bulunan ortak bir manevî ilkeler dizisini ortaya çıkarmıştır. Sonraki 

süreçte deizm, ‘özgür düşüncenin, akla dayalı ve vahye başvurmadan Tanrı’ya 

inanan teolojik rasyonalizm biçimi’24 olarak tanınmıştır. Herbert’ın Tanrı’nın bilgisi 

hakkında belirlediği beş ilke, deizmi tanımlamaya yönelik en sistemli kayıttır. Bu 

çalışmada Tanrı’nın var olduğunu iddia eden Herbert, insanların ona saygı duyması, 

erdemli ve dindar olması ve günahlarından tövbe etmesi gerektiğini, bunları 

yapmaları sonucunda ahirette ödüllendirileceklerini ifade etmiştir.25 Kilise’nin 

suistimallerini şiddetle kınamasına ve sonraki tartışmalarda kendisini doğal dinin bir 

savunucusu olarak sunmasına rağmen Herbert’ın düşünceleri, öncelikle teolojiyle 

ilgili değildir.26 Herbert de Veritate kitabında içinde bulunduğu mevcut düzenden ve 

Hristiyan halkının inanç yapısından şikâyet ederek doğal din inancına yönelmesinin 

sebeplerini şu şekilde açıklamaktadır. “Eski çağlarda varılan sonuçlar, artık kendi 

düşüncelerimize o kadar ağır bastı ki, dünyada hakikat arayışında bağımsız bir yol 

izlemekle yetinen hemen hemen hiç kimse kalmadı, herkes kendisini yabancı bir 

Kilise veya ekole teslim ederek kendi yetkilerinden tamamen feragat etmiş durumda. 

Ayrıca tartışma artık eskiden olduğu gibi yalnızca gerçekle ilgili değildir, evrenin 

iyiliğine gerçekten meydan okunuyor, bu eski zamanlarda olağanüstü görünecek bir 

fikirdir. O hâlde, endişeli ve bölünmüş bir zihin, güvenlik ve huzuru bulmak için 

nereye dönebiliriz? Ekollerdeki mezheplerin, bölünmelerin, alt bölümlerin ve çapraz 

bölümlerin çokluğu, âlimlerin akıllarını ve cahillerin vicdanlarını umutsuzca 

rahatsız ediyor.”27 Farklı hakikat türlerini ve bunların algılanabilecekleri koşulları 

                                                           
23 Byrne, 71. 
24 Serjeantson, R.W., “Herbert of Cherbury before Deism: The Early Reception of the De Veritate”, 

The Seventeenth Century, Cilt: 16, Sayı: 2, 2001, 219-220. 
25 Herbert of Cherbury, 295-296. 
26 Feil, “Deism”, 1/362. 
27 Herbert of Cherbury, 75. 



133 

tanımlayan Herbert, gerçeklerin yalnızca dört yetiden biri yoluyla elde 

edilebileceğini öne sürmüştür. Bunlar da doğal içgüdü, iç duyu, dış duyu ve 

söylemdir. Herbert’a göre doğruların en temel türü, ‘ortak kavramlar’ adını verdiği 

aklın doğrularıdır. Bunlar, evrensel bilgelikten türetilmiştir ve bizzat doğanın 

buyruklarıyla ruha damgalanmıştır. Herbert, ortak kavramların ancak evrensel rıza ile 

kanıtlanabileceğini iddia etmiştir. Bu rıza, birincil algılama yetisinin telkinlerinden 

yani doğal içgüdüden kaynaklanır. Bu ise iç duyu, dış duyu ve muhakeme 

yetilerinden kaynaklanan algıları yargılamak için araçlar sağlar. Dört yeti için de 

hakikat, yetkilerin nesneleriyle uyumundan ibarettir. Gerçeğin doğasının ve 

yetilerinin soyut anlatımı, De Veritate’in büyük bir kısmını kaplar. Ancak kitabın 

sonuna doğru Herbert, teorilerini din ve vahye uygulayarak yaygın kavramların 

örnekleri olarak dinle ilgili beş ortak kavram sunar. Herbert’ın belirlediği ortak 

kavramlar şunlardır: Yüce bir varlık vardır. Yüce varlığa tapınılmalıdır. Yetkilerin 

kanıtlanmış uygunluğu, ilâhî tapınmanın en önemli parçası olmuştur ve her zaman 

öyle kabul edilmiştir. Kötülük ve kötü olan her şey tövbe ile giderilmelidir. Bu 

hayattan sonra mükâfat ve ceza vardır.28 Herbert, içgüdünün insanı yönlendirdiğine 

inanmaktadır. Dolayısıyla o da insanın hakikate kendi çabasıyla ulaşabileceğini bu 

sebeple din adı altında Tanrı ile insan arasında irtibat kurduğunu iddia edenlerin 

reddedilmesini düşünen deistlerdendir.29 Herbert’ın belirlemiş olduğu bu ilkeler, 

ondan sonra gelen pek çok deist tarafından kabul edilmiştir. Bundan dolayı o, 

deizmin babası kabul edilmiş ve deizmin savunusunda onun görüşleri ön planda 

tutulmuştur. 

Herbert, eleştirilerini Hristiyan vahyinden ziyade rahiplerin aldıklarını iddia 

ettikleri ilâhî mesajlara yoğunlaştırmıştır. O, hakiki vahyin şartlarını belirterek bu 

şartlara uymayan vahiylerin reddedilmesi gerektiğini ifade etmiştir.30 Ona göre 

gerçek vahiy, kendi sesiyle konuşan yüce varlık tarafından verilmeli, olduğu gibi 

yazılmalı, tam ve doğru şekliyle nakledilmeli, bu vahiy sonraki çağları yakından 

ilgilendirmeli ve bir inanç şartı olarak kabul edilmelidir.31 Herbert’ın pozitif dine 

eleştirisi, insanların din konusunda bilmeleri gereken şeylerin yalnızca zımnî inanç 

                                                           
28 Herbert of Cherbury, 291-307. 
29 Herbert of Cherbury, 75. 
30 Herbert of Cherbury, 309. 
31 Herbert of Cherbury, 311-313. 



134 

üzerinden kabul edilebilecek vahye dayanmasına yöneliktir.32 Herbert, gerçek dinin 

öncelikle iyi ve erdemli bir yaşamdan oluştuğuna dair Cicero’nun doktrinini kabul 

ederek orijinal günah fikrini reddetmiş ve inandığı Tanrı’nın merhametini 

vurgulamıştır. Ayrıca Tanrı’nın insanları inanmaları için makul olana göre 

yargılayacağını savunarak gerçek dinin, doktrinlerden değil, ahlâkî davranışlardan 

oluştuğunu savunmuştur.33 

Thomas Amory, Thomas Morgan ve Matthew Tindal, gerçek dinin deizm ve 

doğal din olduğuna dair bir teoloji geliştirmişlerdir. Buna göre onlar, öncelikle büyük 

günah, üçlü birlik veya kefaret gibi geleneksel Hristiyan doktrinlerini kabul 

etmemişlerdir. Bu üç düşünür, esasında mucizeye, vahye, duaya ve doğrudan ilâhî 

ilhama inandıkları hâlde bunların Hristiyan inancındaki şeklini reddetmiştir.34 

Matthew Tindal, bir İngiliz kilise adamı ve kilise hukuku öğrencisi ve bir din 

adamının oğlu olarak İngiliz kilisesinin doktrini konusunda katı bir Ortodoks eğitimi 

almıştır. Ayrıca Roma Katolik kilisesinden eğitim almak durumunda kalan Tindal, 

Kilise tarzı eğitimlere uyum sağlayamamıştır. Bunun sebebi ise papalık sistemine 

itiraz etmesi, Katolikliğin tiranlığına ve batıl inancına karşı aktif bir tavır 

sergilemesidir. Tindal, genel olarak hakiki dini ortaya çıkarmayı ve Hristiyanlığı din 

adamlarının kişisel öğretilerinden kurtarmayı amaçlamıştır. Bu sebeple o, 1730 

yılında Christianity As Old As Creation adlı kitabını yazmıştır.35 Tindal, kitabında 

vahyi doğal dinin restorasyonuna dönüştürerek İncil’i özgün bir eleştiriye tabi tutma 

önerisinde bulunmuştur.36 Çünkü onun düşüncesinde deizmin temel ilkesi, insanın 

tek ve yeterli rehberi akıldır. Dolayısıyla akıl aracılığıyla Tanrı ve Tanrı’nın yolları 

keşfedilecek ve açıklanabilecektir.37 Tindal’a göre Tanrı’nın insana verdiği akılla 

insan, şeyleri ve bunların birbirleriyle olan ilişkisini karşılaştırmak ve buradan 

hareketlerin uygunluğuna ve uygunsuzluğuna karar vermekle yükümlüdür. Doğa 

gözlemi, insanı hakikate ulaşmaya sevk edebilecek uyum, düzen ve mükemmelliğe 

sahip olduğundan akıl sahibi herkes kendi aklıyla Tanrı’nın kendisine ve isteklerine 

ulaşabilecektir. 

                                                           
32 Hudson, The English Deists Studies In Early Enlightenment, 47. 
33 Hudson, The English Deists Studies In Early Enlightenment, 50-51 
34 Waligore, 207. 
35 Cohen, 4. 
36 Feil, “Deism”, 1/362. 
37 Cohen, 5. 



135 

Tindal’ın Tanrı tasavvuruna göre Tanrı’nın iradesi, tabiat ile iç içedir. Bu 

sebeple değişmeyen iyi ve kötü kuralından herhangi bir sapma, Tanrı’nın keyfî bir 

varlık olduğunu gerektirecektir. Tanrı, keyfî davranmayacağı için ilâhî emirlerin 

değişmeyeceği sabittir.38 Bu çıkarımlara göre Tindal’ın ilâhî iradeyi doğa ile 

özdeşleştirmesi, doğayı esasen statik olarak görmesinden dolayı mümkündür. 

Tindal’ın tanrı tasavvuruna göre Tanrı’nın farklı zamanlarda farklı kişlere hükümler 

verebileceği fikri akla uygun değildir.39 Akıl, bu uyumlu evrenin arkasında bir kanun 

koyucu keşfederek yaratıcının sonsuz ve mükemmel olması gerektiği sonucuna 

ulaşmalıdır. Çünkü bu mükemmel bir dünyadır ve bu sebeple, mükemmel bir 

yaratıcıyı varsayar. O, mümkün olan tüm yönlerde sonsuzdur, mutlak iyidir, mutlak 

bilgedir, adildir ve güçlüdür. Tanrı, bilgelik, güç ve iyilik bakımından mükemmel 

olduğuna göre aynı zamanda tamamen mutlu olmalıdır. Kusursuz ve sonsuz mutlu 

bir varlık, kendi mutluluğunu güvence altına alacak veya artıracak şekilde hareket 

edemez. Bu sebeple böyle bir varlık için hak ve akıl emirlerine uymak, başkalarının 

mutluluğu için aynı şekilde hareket etmeyi içermelidir.40 Tindal, ahlâk konusunda 

kişinin kendi iyiliği için ahlâklı olması gerektiğine inanmaktadır.41 Buradan 

Tindal’ın ahlâkı dine değil, insanın kendisine bağladığı anlaşılmaktadır. Ancak dinî 

bir zorunluluk olarak görmediği ahlâkî kuralları Tanrı’nın insanın doğasında yarattığı 

bir zorunluluk şeklinde değerlendirmektedir.42 Ona göre insanın kendi doğasına itaat 

etmemesi, Tanrı’nın amacına karşı çıkmak anlamına gelir. Bundan dolayı Tanrı’nın 

isteği, kişinin kendi iyiliğini istemesi yani ahlâklı olmasıdır. Tindal, İncil’de makul 

ve uygun olan her şeyin her zaman doğru akıl tarafından onaylandığını, gerisinin 

mantıksız ve batıl olduğunu düşünmektedir. Bu sebeple kendisini gerçek 

Hristiyanlığın bir parçası görmez. Onun inancındaki gerçek Hristiyanlık/din, Hz. 

İsa’nın gelişiyle başlamamıştır. Aksine din, insanlığın yaratılışından itibaren vardır. 

Tindal, argümanlarını Tanrı’nın iyiliği ve mükemmelliği ile bağdaşmayan 

kristolojideki dogmaları reddetme konusunda Herbert ve Locke’un argümanlarını 

referans almıştır.43 Bu bağlamda Tindal, dini ritüelleri ele alarak kurban, oruç, 

                                                           
38 Lalor, 4. 
39 Byrne, 59. 
40 Byrne, 55. 
41 Cohen, 6. 
42 Cohen, 7; Byrne, 57. 
43 Byrne, 61. 



136 

kefaret gibi ibadetlerin insanlara hiçbir fayda sağlamadığı iddiasıyla kaldırılması 

gerektiğini önermektedir. Ona göre insan, refahını teşvik etmeyen her türlü dua ve 

ibadetten vazgeçmeli, kendi refahını zedelemeyecek miktarda ve aynı zamanda 

Tanrı’ya layık şekilde ibadet yapmalıdır.44 Tindal’ın ifadelerinde deizmin, 

yarattıklarına mutluluk ve kendi iyiliğini aramasını emreden, onlara iyilik dışında 

sorumluluk vermeyen bir Tanrı tasavvuru olduğu anlaşılmaktadır.  

Bu değerlendirme sonucunda insanın neden yaratıldığı, hangi amaca hizmet 

etmek için var olduğu veya hangi kurallar çerçevesinde hareket etmesi gerektiğine 

dair soruların yanıtsız kaldığı görülmektedir. Hristiyan inancını eleştirmek için 

geliştirilen argümanlar ile konuşan deistlere Müslüman kültürün getireceği daha 

güçlü argümanlar olduğundan ikinci bölümde bahsedilmiştir. Tek bir dinin 

akidesinde bulunan soru işaretleri ve çelişkiler sebebiyle diğer dinlerin gerçekliğini 

inkâr etmenin ne derece makul olduğu başlıca bir soru işaretidir. 

2. YENİ İLMİ KELAM DÖNEMİ 

19. yüzyıl boyunca kamusal ve siyasal yaşamın pek çok alanında bilimsel 

gelişmeler yaşanmıştır ve siyasal alan dâhil olmak üzere toplumsal yaşam 

sekülerleşmiştir. Batı’da yaşanan gelişmeler dünyada yankı uyandırınca Müslüman 

toplumlar da bu hareketten etkilenmiştir. Böylelikle Avrupa’daki gelişmelerin İslâm 

dünyasını da etkilemeye başlaması kaçınılmaz olmuştur. Bundan dolayı bilimsel 

gelişmeler İslâm dünyasında dinî açıdan değerlendirilmiştir. Bu yüzyılda hızla 

gerçekleşen değişim ve bu değişim sürecine uyum sağlama ihtiyacı, tartışılamayacak 

kadar açık olmuş ve pek çok Müslüman düşünür, Batı’daki gelişmeleri takip etmeden 

İslâm’ın aleyhine olan gidişatı tersine çevirmenin imkânsız olacağını düşünmüştür. 

Dünyayı bilmenin ve içsel evrim geçirmenin bir sonucu olarak eskinin genel 

kabulleri, örnek olarak Aristotelesçi anlayışın ve sonuçlarının reddi ile daha çok 

deney ve gözlemin önemsenmesi sonucunda inanç ve bilginin kaynağı deney ve 

gözlem olmuştur. Ayrıca insanın kendini merkeze alması ve kazandığı özgüven ile 

tarihe, geleneğe ve kutsala meydan okuması, bu anlayıştaki en büyük etkendir. 

Nitekim kişinin bir güce sahip olması yani Tanrı’ya atfettiği gücün aslında 

kendisinde olduğunu düşünmesi ve yaşadığı dünya üzerinde bir güç olduğuna 

                                                           
44 Cohen, 8-9. 



137 

inanmasıdır.45 Modern zaman insanı, fiziki âlemi yani görünen dünyayı 

deneyleyebildiği ölçüde dikkate almaya başlamıştır. Görmediğine inanmayan, pek 

çok soyut değerlerden uzaklaşan, manevi inancı bilimsel inanç ile değiştiren bir yapı 

ortaya çıkmıştır. Bundan dolayı bu süreçte Müslüman dünyada yeni dünya düzenine 

uygun güncellemelerin yapılması gerekmiştir. Elbette inanç konuları kelamın ilgi 

alanı olduğu için dönemin kelamcıları harekete geçmiştir. Yeni ilmi kelam dönemi 

kelamcıları arasında iki anlayış gelişmiştir. Bir grup, klasik eserleri referans alarak 

yeni döneme cevap verme girişiminde bulunmuştur. Diğer bir grup ise klasik eserleri 

göz ardı ederek temel kaynakları yani nasları referans alarak yeni bir başlangıç 

yapmayı hedeflemiştir. 

2.1. Yeni İlmi Kelam Dönemi Yenilik Çlışmaları 

Kelam, metod ve konu açısından dönemin gelişmeleri ekseninde şekillenen 

dinamik bir ilim dalıdır.46 Zamanın değişmesiyle birlikte argümanlar da değişir. Eski 

argümanlar yeni biçimler ve yeni eleştiriler ile karşılaşır. Bundan dolayı gerek 

Allah’ın varlığı ve sıfatlarıyla ilgili gerekse âlemin varlığıyla ilgili bazı temel 

argümanları yeniden ele almak kaçınılmaz olur. Kelamî terminolojiden ve klasik 

dönem kelamcılarına atıfta bulunmaktan tamamen uzaklaşmak mümkün değildir. 

Ancak değişen dünyanın kurallarına uygun hareket etmek adına eski argümanların 

revize edilmesi de kaçınılmazdır. 

Klasik dönemde kelamcılar, Müslüman veya gayr-i müslim muhaliflerin 

teolojik tercihleri üzerine çalışmanın yanı sıra birbirlerine karşı tepkiler geliştirmekle 

meşgul olmuşlardır. Nitekim 9 ila 11. yüzyıllarda Müslüman toplumun içinde 

Mu’tezile’ye en büyük dinî ve siyasî muhalefet, sadece Eş’arî ve Mâtürîdî 

kelamcılardan değil, daha ziyade geniş bir şekilde gelenekçi olarak adlandırılan 

gruptan gelmiştir.47 Aynı şekilde modern çağda akılcı yaklaşıma karşı bu geleneksel 

inancı savunanlar yine o grup olmuştur. Ancak özellikle İbn Teymiyye’den sonra 

gelenekçiler de ilâhî vahyi anlamada aklın önemini vurgulamışlardır. Onlar, her ne 

kadar gelenekçi tutumu savunsalar da insan aklının, ilâhî hakikati ve insanın sosyal 

                                                           
45 Karadaş, Cağfer, “Günümüz Türkiye’sinde Kelam İlmi”, Türk Bilimsel Derleme Dergisi, Cilt: 2, 

Sayı: 1, 2009, 137. 
46 İzmirli, 14. 
47 Martin, Richard C. vd., 12. 



138 

sorumluluğunu belirlemesi açısından önemini kabul etmişlerdir.48 Bu dönemde 

Müslüman ilim adamlarının iç ve dış problemlere karşı ortak görüş geliştirmekten 

ziyade birbirlerine karşı kendi fikirlerini savunmaya başladıkları görülmektedir. Aynı 

durum, bu yüzyılın başında tekrar etmiş ve yine Müslüman dünyada yeniçağın 

getirdiği problemler karşısında karşılıklı kendi fikirlerini kabul ettirme girişimleri 

gerçekleşmiştir. Daha açık bir ifade ile mevcut sorunları çözüme kavuşturma çabası, 

bir anda her iki tarafın da kendi görüşlerini savunma, karşı görüşü tenkit veya tekfir 

etme boyutuna ulaşmıştır. Bir anlamda rasyonalist ve gelenekçiler, kısmen birbirleri 

üzerinden kendilerini tanımlamaya devam etmiştir. 

Bilindiği gibi İslâm âlimlerinin sorunların çözümü için takip ettiği metot, ilk 

önce Kur’an’a, daha sonra hadislere ve Hz. Peygamber’in uygulamalarına yani 

sünnete başvurmaktır. Şayet Kur’an ve sünnette açık ve doğrudan bir cevap 

bulamazlarsa, kıyas ve icma‘ya yönelmektir. İslâm dünyasında 19. yüzyıla kadar 

devam eden bu uygulama bu yüzyıldan sonra değişen ve gelişen çağın sorunlarında 

etkili bir çözüm olmakta yetersiz kalmıştır. Bundan dolayı modern dünyaya uyum 

sürecinde Batı eğitimi almış küçük bir grup, gerilemeyi durdurmanın ancak modern 

bilim ve teknolojinin kökeni olan Batı’nın bakış açısı ile çözülebileceği düşüncesini 

savunmuştur. Mustafa Sabri Efendi gibi geleneğe bağlı ulema ile Reşid Rıza gibi 

yenilikçi düşünürlerin çatışması bu süreçte başlamıştır. Her iki grup ideal bir 

toplumu tanımlayacak ve onu nasıl inşa edeceğine ilişkin bilgiye sahip olduğunu 

iddia etmiştir.49 19 ve 20. yüzyıllarda Müslüman düşünürler arasında modern 

düşüncenin epistemolojik kökeni ve değerine ilişkin tartışmalar, dinî bilgi alanları ile 

materyalist bilgi alanları arasındaki ayrımı şekillendirmiştir. Her iki kesim kendi 

metotları ile çağın sorunlarına çözümler üretebileceği noktasında ısrarla birbirlerine 

karşı cephe almışlardır. Bununla birlikte Afgânî, Abduh, Reşid Rıza gibi sünnî 

modernist kelamcılar önemli ölçüde materyalist toplumun bilimsel gelişmeleri 

karşısında İslâm’a karşı tehdit barındıran sorunları çözümlemek adına çeşitli 

çalışmalarda bulunmuşlardır. Modernist kelamcılar, Batı’nın dini tahkim eden 

argümanlarına karşı onların metodunu İslâmî çerçevede revize ederek kullanmaya 

çalışmıştır. Kelamcılar, temel dayanak kabul ettikleri ‘vahyin akılla çelişmeyeceği’ 

                                                           
48 Martin, Richard C. vd., 121. 
49 Tapper, Richard, Tapper, Nancy, Religion Education and Continuity in a Provincial Town, Islam 

in Modern Turkey, ed. Richard Tapper, I.B. Tauris & Co Ltd Publishers, New York 1991, 49-50. 



139 

hükmünden hareketle Batı’da ortaya çıkan yenilikleri İslâmî çerçevede 

yorumlamışlardır. Bu bağlamda modernist kelamcıların seküler modernist 

düşünürlerden farkı her konuda vahyî bilgilere bağlı kalması ve İslâmî sınırların 

dışına çıkmamaya özen göstermesidir.50 

Muhammed Arkoun Türkiye’deki ideolojik ve kültürel bir bağlamda 

değerlendirilen dinî çalışmaların önemini vurgulayarak Çağdaş İslâm düşüncesini 

zenginleştirmeyi önemseyen tüm Müslümanların, Türk örneğini incelemek için 

zaman harcaması gerektiğini ifade etmiştir.51 Aslında 19 ve 20. yüzyıllarda yaşanan 

modernleşmenin Türkiye üzerindeki etkisine baktığımız zaman diğer Müslüman 

ülkelerden büyük ölçüde farklılık görememekteyiz. Çünkü Türkiye’deki Müslüman 

düşünürler ve ulema da geleneksel tutumu sürdürenler ile Batılılaşma taraftarları 

olmak üzere bir ayrışma yaşamıştır. Laik olsun olmasın tüm Müslümanlar, farklı 

derecelerde Türkiye’nin İslâmî anlamdaki çeşitli uygulamalarına katılmışlardır. 

İslâm’ın bazı uygulamalarını batıl olarak gören Müslümanlar ise daha rasyonel ve 

yeni bir sistem denemeye istekli davranmıştır. Diğerleri oldukça muhafazakâr 

davranarak her türlü yenilik biçimini reddetmiştir. Ancak bir kısım ise dinî 

gelenekleri fazla sorgulamadan sadakatle takip etme yolunu tercih etmiştir.52 

Kur’an’ın belirli tarihsel olaylar bağlamında vahyedildiğini göz önünde 

bulunduran Müslüman düşünürler, Kur’an’ı hadislerden ve Hz. Peygamber’in 

hayatından okumayı gerekli görmüştür. Ancak Kur’an’dan farklı olarak bazı 

hadislerin tarihsel gerçekliği tartışmalıydı ve âlimler hangilerinin Hz. Peygamber’in 

mesajını gerçekten temsil ettiği konusunda anlaşamadılar. Modern dönemde, birçok 

Müslüman bilgin, kısmen hadislerin gerçekliği konusundaki tartışmalar sebebiyle 

yalnızca Kur’an’ı referans almayı önermiştir. Bu düşünce karşısında ise yukarda 

bahsi geçen iki ayrı grup teşekkül etmiştir. Müslüman halk ise bilim ve teknolojide 

yerleşik olan, ulus-devlet tarafından yönlendirilen, eşitlik, demokrasi, insan hakları 

ve küreselleşme idealleriyle beslenen kapitalist siyasî sistemlerle iç içe geçmiş yeni 

idealleri benimsemiştir. 19. yüzyıl başındaki gelişmeler sonucunda halk değişen 

                                                           
50 Alperen, Abdullah, Türkiye’de İslâm ve Modernleşme: Çağımız İslâm Dünyasında Modernleşme 

Hareketleri ve Türkiye’deki Etkileri, Karahan Kitabevi, Adana 2003, 25 vd. 
51 Arkoun, Mohammed, Rethinking Islam, çev. Robert D. Lee, Taylor & Francis, New York 2019, 

26. 
52 Yurdagür, Metin, Ünlü Türk Kelamcıları, İFAV Yy., İstanbul 2017, 193-194; Özdemir, Adil, 

Frank, Kenneth, Visible Islam in Modern Turkey, Sev Yy., İstanbul 2000, 63-64.  



140 

dünyaya uyum sağlama sürecindeyken Müslüman âlimler İslâm’ın zarar görmemesi 

adına çalışmalar başlatmıştır. Ancak bu çalışmalar, zaman içerisinde esas amacının 

dışına çıkarak Müslüman dünyada yeni kutuplaşmaların meydana gelmesine sebep 

olmuştur. Bu kargaşa içerisinde çağın genel portresine bakarak yeni metotlar 

geliştirmeyi başaranlar ise daha ılımlı yol takip eden kelamcılar olmuştur. Bu konuya 

geçmeden önce Batı’daki gelişmelerin Müslüman dünyaya geçişi hakkında birkaç 

bilgi vermek gerekmektedir. 

18. yüzyılda Osmanlı eğitim sistemindeki değişimler sonucunda Tanzimat 

Dönemi’nin de etkisiyle okullarda verilen dersler, yurtdışına gönderilen öğrenciler, 

çeviri faaliyetleri, edebiyat alanında Batı kültürü hakkında yazılan kitaplar gibi pek 

çok faktör Avrupa’daki gelişmelerin öğrenilmesini sağlamıştır.53 Dönemin aydınları, 

Avrupa’da etkin olan Voltaire gibi akılcı düşünürlere ilgi duymuştur. Onların 

görüşlerini çeviriler, biyografiler ve makaleler yoluyla Osmanlı toplumuna 

aktarmıştır.54 Özellikle Voltaire, düşünceleri ve edebi kimliği ile Osmanlı 

aydınlarının dikkatini çekmiştir.55 

İslâm dünyasında Batı’daki gelişmeler ile dinin temel ilkelerini nasıl 

uzlaştıracağı konusunda farklı fikirler öne sürülmüştür. Dahası bir kısım geleneksel 

âlim bu yeniliklere tamamen karşı çıkmıştır. Azizler, papa, rahipler ve kutsanmışlar 

hiyerarşisi ile üçlü birlik ilkesindeki kozmik çoğulculuk inancına dayalı 

Hristiyanlığın aksine İslâm inancında Allah’ın peygamberleri dışında kimseye bir 

yetki devri olmadığı gibi kendisi ile inananlar arasında herhangi bir aracı kişi veya 

kurum bulunmamaktadır. Hristiyan inancına müntesip Batılılar tarafından ortaya 

çıkarılan bilimsel ve ideolojik yeniliklerin Hristiyan kültürüne dayandığı düşüncesine 

sahip pek çok Müslüman, Batı’dan gelen her türlü yeniliğe tepkisel bir tavır 

sergilemiştir. Bu sebeple Müslüman dünyada Batıcı ve İslâmcı adında rakip düşünce 

tarzları ortaya çıkmıştır.56 Söz gelimi Mevdûdî, sömürgecilik döneminde 

Müslümanların durumunu analiz ederken Müslümanların fikrî özgürlükten yoksun 

                                                           
53 Meçin, Mahmut, “Aydınlanma Felsefesinde Voltaire’in Yeri ve Osmanlı Aydınları Üzerindeki 

Etkisi”, Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 8, Sayı: 1, 2021, 325-326. 
54 Demir, Remzi, Türk Aydınlanması ve Voltaire: Geleneksel Düşünceden Kopuş, Doruk Yy., 

Ankara 1999, 58-59. 
55 Tural, Secaattin, “19. Yüzyıl Türk Aydınında Voltaire İlgisi”, Tarih Kültür ve Sanat 

Araştırmaları Dergisi, Cilt: 2, Sayı: 4, 2013, 149; Meçin, 326. 
56 Özervarlı, 46 vd. 



141 

olduğunu, eylemlerinde, düşüncelerinde, tercihlerinde ve kabullerinde Batı’nın etkisi 

altında kaldığını gerek dinî gerek siyasî açıdan zihinsel esaret altında bulunduğunu 

iddia etmiştir.57 Mevdûdî’nin bu analizi, elbette tartışmaya açıktır. Ayrıca 

Mevdûdî’nin bu görüşünde dikkat çeken nokta, onun iddialarının doğruluğu değil, 

Batı modernitesinin birtakım Müslüman âlim ve tarihçi tarafından şeffaf bir şekilde 

tarafsız ve evrensel görülmediğidir. Geleneksel âlimlere göre kökenleri İslâm’ın 

bilimsel başarılarına kadar uzanan teknolojik yenilikler, Batı’dan ödünç alınabilir 

ancak onların kültürü ödünç alınırsa toplum yozlaşır. Bu sebeple Müslümanların 

hayatını İslâm’ın ilkelerine göre yaşaması gerektiği görüşü savunulmaktadır.58 

Elbette toplumun ortak kabullerinin insanların inançları üzerinde yadsınamaz etkisi 

vardır. Ancak şu kadarını kabul etmek gerekmektedir ki dünya küresel hale geldikçe 

insanların eğitim ve bilgi düzeyi arttıkça insanların tercih ve kabulleri daha rasyonel 

olacak dolayısıyla insanlar, inançlarını kendi araştırmaları ile belirleyebilecek düzeye 

ulaşabileceklerdir. Yani düşünen, araştıran, bulguları irdeleyen ve analiz eden 

insanlar kendi inançlarını özgür bir zihinle belirleyebilirler. Özellikle kabul 

edilmelidir ki modernite, esasen insanlığın ortak mirası olan düşünceler, felsefî ve 

bilimsel çalışmaların sonucunda ortaya çıkan bir sistemdir. Bu alanda Müslüman 

düşünürlerin önemli katkısının olduğu unutulmamalıdır. Gerek bilimsel gerek felsefî 

çalışmalar açısından pek çok Müslümanın Batılı düşünürlere katkı sağladığı 

bilinmektedir. Buna ek olarak kelamcıların metodolojisinde dinî ilkeleri akli/rasyonel 

argümanlarla ispat etme girişimleri de İslâm dünyasında rasyonel bakışa verilen 

önemin açık bir göstergesidir. 

19. yüzyıl İslâm reformcuları Cemaleddin el-Afgânî ve Muhammed Abduh, 

İslâm düşüncesinde daha fazla rasyonalizm çağrısında bulunan İslâmî modernizmin 

kurucularıdır. Aynı zamanda onlar, İbn Teymiyye’nin içtihat ve tecdid, bağımsız akıl 

yürütme ve yenilenme söylemini benimsemişlerdir.59 Böylece modernist reformcular, 

İslâm’ı modernitenin en zararlı unsurlarından korurken aynı zamanda İslâm’ın 

çağdaş düşünceye uyumlu olduğunu ispat etmeye çalışmıştır. 

                                                           
57 Marranci, Gabriele, Muslim Societies and the Challenge of Secularization: An Interdisciplinary 

Approach, Muslims in Global Societies Series, Cilt: 1, Springer, New York 2010, 108. 
58 İkbal, Muhammed, Makaleler, çev. Celal Soydan, Hece Yy., Ankara 2017, 58, 163-164. 
59 Martin, Richard C. vd., 19. 



142 

İslâm modernizminin ilk kuramcısı kabul edilen Afgânî, ıslahat çalışmasında 

İslâm birliği fikrinden hareket etmiştir.60 Abduh ise dinî, kültürel, eğitim ve sosyal 

alanlarda birtakım reforma girişmiştir.61 Afgânî ve Abduh, İslâm’ın doğasında var 

olan rasyonalizmi ve onun modern bilimle uyumlu olduğu öngörüsünü savunmak 

için çalışmıştır. Abduh, er-Risâle’de aklın önemini, aklın insanlara dinin ortaya 

koyduğu öğretileri takip etme ve boyun eğme konusunda rehberlik ettiğini 

anlatmıştır.62 Mustafa Âsım Efendi, (öl. 1846) insanın akıl sahibi bir varlık olması 

dolayısıyla bilgiyi elde edebilmesi ve iradesi dolayısıyla mükellef tutulması 

açısından bilgi inanç denklemi üzerinde durmuştur. İnsanın kazandığı bilgi ve akıl 

onu inanmaya zorlar. Çünkü hem akıl hem nakil, insana zorunlu olarak bilmesi 

gerekli konular hususunda çaba sarf etmesini emreder.63 

Musa Kazım Efendi kelamda yenilik çalışmalarının önemini özellikle 

nübüvveti kabul etmeyen deistik itirazlara karşı yeni argümanlar geliştirilmesi 

gerektiğini dile getirerek vurgulamıştır. O, kelam kitaplarının güncel ihtiyaçlara göre 

telif edilmesini önermiş ve ilk dönem kelamcıların yaptığı gibi karşıt görüşlerin 

iddialarını öğrenerek yeni argümanlar üretilmesi gerektiğine dikkat çekmiştir. 

Geçmiş dönemlerde yazılan kelamî eserlere atıfta bulunan Musa Kazım Efendi, her 

dönemin ihtiyacına göre yeni kelamî argümanların geliştirilmesinin kaçınılmaz 

olduğunu vurgulamıştır.64 

Mohammed Arkoun, Kur’an ve İncil gibi kutsal yazıların tarihsel, sosyolojik 

ve antropolojik analizlere açık olması gerektiğini ifade etmiştir. O, aklın hayalle, 

tarihin efsaneyle, gerçeğin yanlışla, iyinin, kötünün ve aklın inançla karşı karşıya 

geldiği düalist bilgi çerçevesini terk etmeyi önermektedir.65 

Fazlur Rahman’ın İslâmî yenilenme metodolojisinde en önemli tutumu, 

Kur’an metninin tarihselliğine verdiği önemdir. O, Kur’an metnini anlayabilmek için 

uygun bir tarihi tenkit metodu kullanmayı ve kronolojik düzen içinde incelemeyi 

                                                           
60 Alperen, Türkiye’de İslâm ve Modernleşme, 85. 
61 Schaht, J., “Muhammed Abduh”, İslâm Ansiklopedisi, MEB Yy., İstanbul 1997, 8/488-490. 
62 Martin, Richard C. vd., 131-134; Ahmed, Safdar, Reform and Modernity in Islam, I.B. Tauris & 

Co Ltd, New York 2013, 54. 
63 Tarık, Ramazan, “Tartışmaları Bağlamında Mustafa Âsım Efendi’ye Göre Dindarlık ve 

Dinsizlik”, İçtimaiyat Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt: 4, Sayı: 2, 2020, 128. 
64 Musa Kazım Efendi, Külliyat: Dini ve İctimai Makaleler, ed. Ferhat Koca, Ankara Okulu Yy., 

Ankara 2003, 351 vd. 
65 Arkoun, 37. 



143 

önermektedir. Fazlur Rahman’a göre, Kur’an’ın temel ilkeleri anlaşıldıktan sonra 

Kur’an’ın hüküm içeren konuları üzerine çalışılmalıdır.66 Fazlur Raman, Müslüman 

geleneğin Kur’an’dan alınan bilgiler çerçevesinde incelenerek gayr-i İslâmî 

unsurlardan arındırılmasını önermektedir.67  

19. yüzyılda bilimsel ilerlemelerin etkisi ile dinî konularda argüman 

değişiminin gerçekleşmesi İslâm dünyasını da etkilemiştir. Modernist kelamcılar 

yeniçağın gerektirdiği şekilde delillendirme yönteminin değiştirilmesi teşebbüsünde 

bulunarak klasik argümanları çağın ihtiyaçlarına uygun biçimde bilimsel 

argümantasyon ile revize etmiştir. Söz gelimi Allah’ın varlığına dair deliller için 

güncellenme ihtiyacı duyulduğundan her çağda yeni yöntemler ortaya konulmuştur. 

Bir şeyin var olduğunu kanıtlamak için onu ya da onun kesin izlerini göstermek 

gerekir. Bir şeyin var olmadığını kanıtlamak için ise araştırmalar sonucunda hiçbir iz 

bulunamaması yeterlidir. Nitekim bu argümana karşı geliştirilen öncüle göre her yere 

bakmanın mümkün olmaması, yokluğu iddia edilen söz konusu şeyin bakılmayan bir 

yerde olma ihtimalinin her zaman imkân dâhilinde bulunmasıdır. Bu sebeple ispat 

sorumluluğu, müspet varlık iddiasında bulunan kişiye aittir.68 Yani ispatın arka plan 

bilgisi, insanların genellikle meydan okumadan kabul ettiği bilgilere bağlıdır. Söz 

gelimi İkbal’in isbât-ı vâcib deliline göre kâinat, mutlak hakikatin gözlemlenen yanı 

ve sembolüdür. İnsanın Tanrı arayışı, gözlemlediklerini takdir etmesiyle gerçekleşir. 

İnsanları tabiat incelemesine yönlendiren kevnî ayetler,69 öncelikle söz konusu bakış 

açısını kazanmayı amaçlar. İnsan, doğayı kontrol ederek yani fiziki olanı 

gözlemlediği hakikatten, gözlenemeyen metafizik boyuttaki hakikate ulaşmaya 

çalışır. Çünkü doğayı bilmek, Tanrı’nın nasıl hareket ettiğini bilmeyi sağlar.70 Bu 

bilgiler bilimsel çalışmalar gerektirmeyen ve aklını kullanabilen insanlar için doğal 

yollarla elde edilebilecek niteliktedir. 

Bilimin bazen mutlak ve evrensel kesinlikten yoksun olduğu ve bazı 

varsayımlar üzerinde çalıştığı, bilimsel verilerin birtakım hatalar içerdiği veya 

                                                           
66 Fazlur Rahman, “Islamic Modernism: Its Scope, Method and Alternatives”, International 

Journal of Middle East Studies, Cilt: 1, Sayı:4, 1970, 318. 
67 Fazlur Rahman, İslâm Felsefesi ve Problemleri, çev. Ömerali Yıldırım-Mehmet Ata Az, Otto 

Yy., Ankara 2015, 244, 247. 
68 Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, 277-278. 
69 Enbiya, 21/30; Hicr, 15/22; İsrâ, 17/12; Furkân, 25/61; Nûh, 71/16; Nebe’, 78/13. 
70 İkbal, Muhammed, İslâm’da Dinî Düşüncenin Yeniden İnşâsı, çev. Rahim Acar, Timaş Yy., 

İstanbul 2016, 45 vd. 



144 

bilimsel keşiflerin yetersiz kaldığı gerçeği bilim tarihinde yadsınamaz örnekler ile 

doludur. Bilim tarihi incelendiğinde, bazı temel kabuller ve varsayımların değiştiği 

açıkça görülmektedir. Örnek vermek gerekirse, Copernic öncesi dünya anlayışı ve 

ondan sonra gelişen dünya anlayışı, dünyanın değil güneşin merkezde olması, pek 

çok bilimsel paradigmanın değişmesine neden olmuştur. Newton’ın mekanik fiziği 

ve onun neden olduğu evren anlayışı, Big-Bang teorisinin ortaya çıkmasını 

sağlamıştır. Fizik, Marie ve Pierre Curie tarafından keşfedilen polonyum ve uranyum 

elementlerinden önce bunların dâhil olmadığı bir elementler tablosuna göre 

açıklanmaya çalışılmaktaydı ve bu keşiften sonra yeni paradigmalar bu tabloya göre 

geliştirilmeye devam etmiştir.71 Bilimsel gelişmeler dikkate alınmakla birlikte pek 

çoğunun değişime açık olduğu gerçeği de göz ardı edilmemelidir. Esasen yüzyıllar 

önce yaşamış olan insanların öne sürdüğü tezler birebir tekrar edilerek bir yere 

varılmayacağı herkes tarafından kabul edilecek bir gerçektir. Her yeni icat, devrimsel 

hareket ve fikirler kendi çağının ihtiyaçları doğrultusunda ortaya çıkmıştır. Yeni ilmi 

kelam dönemi de Müslüman dünyanın bilimsel konularda geri planda kalması ve 

birtakım kitlelerin bu geri kalmışlığın sebebi olarak İslâm’ı göstermesi, bazı 

kesimlerin de dinin bilimsel gelişmelere karşı olduğu suçlamasında bulunması gibi 

sebeplerden dolayı gelişmiş görülmektedir. Bunun yanı sıra bilimsel gelişmeler 

sonucunda Müslüman halkın zihninde oluşan sorulara klasik dönemde üretilen 

cevapların yeterli gelmediğinin anlaşılması da bir başka etkendir. Bilhassa insan 

hakları, kadın hakları, işçi hakları, giyim kuralları, evlilik meselesi gibi aslında fıkhın 

ilgi alanına giren konular gündeme gelmiştir.72 Kelamcıların ilgi alanı ise daha 

ziyade ateizm, agnostisizm, deizm gibi yapılanmaların, dinlerin varlığını reddeden 

düşüncelerine karşı İslâmî akideyi savunmak olmuştur. 

Müslüman düşüncede İslâm, ahlâkî anlamda bir yol gösterici olarak 

değerlendirilmektedir. Bu sebeple Müslüman bireylerin, temel değerleri kazandığı 

çocukluk döneminde, İslâm ahlâkı ile terbiye edilmesi gerekmektedir.73 İnsan, dinî 

yaşamı çocukluğundan itibaren öğrenmeye ve uygulamaya başladığı için kişinin 

ahlâkî ve estetik duygularının oluşmasında namaz, oruç gibi ibadetler ile bayramlar, 

                                                           
71 Tokat, Latif, “Dünya Görüşü-Din İlişkisi”, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 5, 

Sayı: 9, 2006, 50-51. 
72  Özervarlı, 38 vd. 
73 Gökalp, Ziya, Türkçülüğün Esasları, Ötüken Yy., İstanbul 2014, 37. 



145 

kandiller gibi dinî ritüeller önemli etkiler sağlamaktadır.74 Söz gelimi Gökalp’in 

“Çocukluğunda dinî terbiye almayanlar, ölünceye kadar şahsiyetsiz kalmaya, iradesiz 

ve seciyesiz yaşamaya mahkûmdurlar” yorumu insanın gelişim sürecinde dinî/ahlâkî 

eğitim almasının önemini vurgulamaktadır.75 Dolayısıyla toplumun düzeni için 

çocukluk döneminde dinî/ahlâkî eğitimin verilmesi önemlidir. Bu bağlamda dinî 

uygulamaların doğru şekilde yapılması için doğru öğretilmesi gerekmektedir. Farklı 

yorum veya yanlış uygulamaların ve inançların tespit edilerek doğruları ile 

değiştirilmesinde kelam ilminin etkisi kayda değer niteliktedir. 

İslâm düşüncesinde yenilik çalışmaları ile mevcut konuları epistemik sınırlar 

içine hapsetmeden, indirgeyici yaklaşımdan uzak ve normlar oluşturmadan nasları 

olduğu haliyle anlamaya çalışmak güncel sorunları çözümlemede etkili olabilir. Bu 

bağlamda İslâm düşüncesinin fenomenolojik yorumu ile ileride ortaya çıkabilecek 

yeni sorunlara daha kapsamlı çalışmalarla yanıtlar bulunabilir.76 Dünya sürekli bir 

değişim içerisinde ilerler. Nitekim her neslin beraberinde yeni gelişmeler ve sorular 

getirdiği yadsınamaz bir gerçektir. Bu durumda teolojik meseleler de yeniden 

yorumlanmaya ihtiyaç duyar. Bilimsel gelişmeler pek çok fizik ve metafizik 

sorularını gündeme getirmektedir. Söz gelimi modern bilimde çalışılan madde ve 

enerji, kara delik, kuantum, yapay zekâ, metaverse ve benzeri konular kelamın dâhili 

konuları arasında yer almaya başlamıştır. Bu mevzuları araştırmak için sadece klasik 

kaynaklardan yararlanmak imkân dâhilinde değildir. Benzer şekilde deizmin 

karşısında da klasik argümanlar ile durmak artık mümkün olmayacaktır. Bundan 

dolayı deistik düşünceye karşı nübüvvetin imkânını savunabilecek Allah’ın ulûhiyeti 

bağlamında modern çağın algılayabileceği yöntemler geliştirilmesi gerektiği 

kanaatindeyiz. 

2.2. Modern Çağa Uygun Kelamî Deliller Üretilmesi 

Dünyamızda giderek artan sayıda insan, daha yüksek bir güce ve kendi 

dışındaki bir şeye bakma ihtiyacı duymadan hayatlarını sürdürüyor. Bilim ve ticaret, 

                                                           
74 Bolay, Süleyman Hayri, “Gökalp, Ziya” TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., Ankara 1996, 

14/129. 
75 Gökalp, Ziya, Makaleler, der. Abdülhaluk Çay, Cilt 7, Kültür Bakanlığı Yy., Ankara 1982, 24. 
76 Ay, 698; Altıntaş, Ramazan, “Geçmişte ve Günümüzde Bir Kelam Yöntemimiz Var mıdır?”, 

Journal of Islamic Research, Cilt: 27, Sayı: 3, 2016, 276. 



146 

eğitim ve siyasetin liderleri (kişisel görüşleri ne olursa olsun) Tanrı bir yana, aşkın 

bir gerçeğe herhangi bir referansla hareket etme eğiliminde değildirler. Söz gelimi 

Türkiye toplumunda çoğu insan Allah’a inanır. Bu sebeple ateizm gibi bir inanç bu 

krizin merkezinde yer almamaktadır. Çünkü felsefî ateizm laikliğin kalbinde ya da 

İslâm inancına karşı başlıca meydan okuma olarak görülemeyebilir. Buna karşın 

deizmin önemli bir tehlike oluşturduğuna dair endişeler söz konusudur. Bunun en 

temel sebebi ise seküler bir toplumda kendi kendine yeten insan algısı Allah’a 

ulaşma konusunda bir ara forma ihtiyacı olmadığı görüşünü savunabilmesidir. 

Modern çağ insanının büyük çoğunluğu ihtiyaç odaklı düşünerek, kendi çıkarlarını 

ve refahını ön planda tutmayı önemsemektedir. Bu bakımdan pek çok insan manevi 

ihtiyacı nispetinde inanmayı yeterli görerek yaratıcısına kulluğunu kendi belirlediği 

ölçülerde ifa etmeyi tercih etmektedir. 

Modern çağın sunduğu imkânların sınırları ortadan kaldırmasıyla birlikte 

farklı inanç ve kültürler hakkında bilgi sahibi olmak kolaylaşmıştır. ‘Maddî olanın 

nihaî bir hedef gibi takdim edildiği modern dünya görüşü’nün insanı maneviyattan 

uzaklaştırdığı ve derin buhrana sürüklediği ifade edilmektedir.77 Ona göre dinlerin 

etkisini azaltma girişimleri hem bireylerin zihninde hem toplumda önü alınamaz bir 

boşluğun oluşmasına neden olmaktadır. Modern Müslüman toplumlarda dinler etkin 

gibi görünüyor olsa da modern çağın getirdiği yeni bakış açısının deistik yaklaşımı 

güçlendirdiği, Müslüman toplumlarda İslâmî yaşamın sözde devam ettiği ve hakiki 

anlamda özünden uzaklaştığı görülmektedir.78 Aslında bu durumun dezavantajlarının 

yanı sıra avantajları da mevcuttur. Söz gelimi sosyolog Peter Berger, sekülerleşmeyi 

‘toplum ve kültür sektörlerinin dinî kurum ve sembollerin tahakkümünden 

uzaklaştırılması’ süreci olarak tanımlamıştır. Bu, basitçe dinimsi yapıların sosyal 

düzende bir yaşam ve düşünce şekillendiricisi olarak etkisini kaybettiği anlamına 

gelmektedir.79 Aynı şekilde sosyolog Volkan Ertit’in sekülerleşmeye ilişkin yapmış 

olduğu “belli bir toplumda belli bir zaman dilimi içerisinde doğaüstü alanın, yani 

dinin, dinimsi yapıların, halk inançlarının ve diğer tüm doğaüstü öğretilerin bireysel 

ve toplumsal düzeydeki prestijlerinin ve gündelik yaşamı şekillendirme güçlerinin 

                                                           
77 Yeşilyurt, Temel, Çağdaş İnanç Problemleri, DİB Yy., Kayseri 2013, 11. 
78 Yeşilyurt, 11. 
79 Berger, Peter L., The Sacred Canopy: Elements of a Sociological Theory of Religion, Anchor 

Books, New York 1967, 84. 



147 

azalması”80 şeklindeki tanım ile o, modern çağ insanının dinden değil geleneksel 

inançlardan uzaklaştığına dikkat çekmektedir. Bu açıklama ile sekülerleşmenin 

deizmi doğrudan arttırdığına dair bir iddiada bulunulamayacağı söylenebilir. Çünkü 

her iki olgu arasında farklı dinamikler mevcuttur. Dolayısıyla seküler olmakla deist 

olunmamakta bilakis seküler dindar yani geleneksel inançlardan uzaklaşarak hakiki 

dinî inançlara dönülmektedir. Daha açık bir ifade ile sekülerleşme, geleneksel halk 

inançları ile dinî öğretilerin ayrıştırılması şeklinde anlaşılabilir. İslâm düşüncesinde 

doğruluğu kesin olan Kur’an ve sünneti referans alarak yaşamı şekillendirmek her 

Müslümanın temel vazifesidir.81 Her çağın kendine has sorunları ortaya çıkmakta ve 

Müslümanların karşılaştıkları problemler ve sorunları çözümlemek ise İslâm 

âlimlerinin görevi olmaktadır. Ancak akidevî meseleleri ve İslâm’ı dış tehditlere 

karşı savunmak kelamcıların görevidir. Deizm bir inanç meselesi olduğu için deistik 

itirazlara karşı İslâmî akideyi savunmak da kelamcıların görevidir. 

Modern toplumda Allah’ı gerektiği gibi takdir edememek ve dolayısıyla dinin 

insanlar için ne kadar önemli olduğunu kavrayamamak, dinin ihmal edilmesinin 

sebeplerinden biri olarak görülebilir. Gerçekten de din var olmasaydı insanlar, artık 

evrensel kabul ettikleri sayısız ahlâkî değerlerin kendileri tarafından bilineceğini 

düşünür ve bunları kendi çıkarları doğrultusunda şekillendirebilirdi. Ancak dinin 

yanlış yorumlanması veya anlaşılması da aynı oranda dinin varlığı için tehdit 

oluşturmaktadır. Deizmin savunduğu inanç yapısı bu gerçeği göz ardı etmektedir. 

Dinlerde yer alan öğretilerin insan doğası için uygun olmadığı gerekçesiyle dinlerin 

Tanrısal değil insan icadı olduğunu savunan deistlerin dinlere halk inançlarının dâhil 

edildiği ve geleneklerin dinîleştirildiği gerçeğinin ayrımını yapamadıkları 

söylenebilir. Çünkü en azından İslâm’ın temel kaynağı Kur’an’ın değişime 

uğramadığı82 ancak Yahudilik ve Hristiyanlığın ise din adamlarının müdahalesi 

sebebiyle tahrife uğradığı Kur’an’da yer almaktadır.83 Değişim ve tahrifin olmadığı 

durumlarda ise din insan için gereklilik arz etmektedir. Çünkü rasyonel bir bakışla, 

ahlâkî değerlerin herhangi bir otorite tarafından belirlenmemesi durumunda bu 

ilkeleri, tüm insanların kendi akıllarıyla kavrayıp uygulamasının mümkün olmadığı 

                                                           
80 Ertit, Volkan, Sekülerleşme Teorisi, Liberte Yy., Ankara 2019, 47. 
81 Yeşilyurt, 19. 
82 Hicr 15/9; En’âm 6/115; Fussilet 41/42. 
83 Bakara 2/75-79; Âl-i İmrân 3/78; Mâide 5/15. 



148 

söylenebilir. Bu gerçeğe rağmen deistlere göre ahlâkî değerler düşünülerek 

ulaşılabilecek evrensel değerlerdir. Ancak tarihi realite aksini göstermektedir. Hemen 

her toplumda ahlâkî kurallar gerek din gerek kültür gerek devlet olsun çeşitli otoriter 

yapılar tarafından tesis edilmiştir. Dinlerin ahlâkî değerleri suiistimal ettiğini iddia 

eden deistlerin göz ardı ettiği mesele bunların din değil (sözde) din adamları 

tarafından gerçekleştirildiğidir. Hristiyanlık ve Yahudilik örneğinde olduğu gibi 

Müslüman toplumda da dinî temsil ettiğini iddia eden propagandacıların varlığı söz 

konusudur ve onların yanlış uygulamaları neticesinde dine karşı ön yargıların veya 

yanlış değerlendirilmelerin olduğu bir gerçektir. Bunun temel sebeplerinden biri de 

dinin, doğrudan kaynağı olan Kur’an eksenli dinî kültürden öğrenilmemesidir. 

Kültürün aktardığı birçok yanlış ve mesnetsiz dinî bilgiye sahip olan insanlar, söz 

konusu problemlerden dolayı din hakkında şüphe içindedirler. Aslında dinî 

konulardaki temel tartışmalar ve farklı yorumlar insanların dine bakış açısı üzerinde 

olumsuzluklar barındırmaktadır. Özellikle dinî müessesenin varlığını anlamsız 

görenlerin önemli bir bölümünün dine bakmadığı ve hatta dinî kuralların kendi 

tercihlerine bir biçim ve sınırlama getirmesi sebebiyle dine gerek olmadığını 

düşünmektedir. Çoğu insan dini doğru şekilde öğrenmediği veya dinî öğretileri 

kavrayamadığı için tüm savaşları ve sorunları dine bağlamakta dolayısıyla dinin 

gereksiz olduğuna inanmaktadır. Bunun yanı sıra sebeplerden biri de bilimsel 

gelişmelerin dinî konular ile karşılaştırılması ve din-bilim çatışmasının varlığına 

inanılmasıdır.84 Evrende maddi etkilerin varlığı dışında hiçbir amaç veya anlamın 

olmadığı ilkesine dayanan materyalizm, akıl ve dinin çatıştığını savunmaktadır.85 

Oysaki bilim ve dinin özerkliğini savunan anlayışa göre bilimsel önermeler insanî 

değerler hakkında değil maddî olgular ile ilgilidir. Yani, din ve bilgelik farklı 

alanlarla ilgilidir. Bilgelik nesnel gerçeklik alanıyla ilgilenirken, din, değerler ve 

anlam dünyasıyla ilgilenir. İnsan yaşamını tabiat kanunlarının sınırları dâhilinde 

sürdürmekte, bilim ve teknolojideki gelişmeleri bu kanunlar çerçevesinde 

gerçekleştirmektedir. Bu doğal düzendir ve akıl ile bu düzeni sağlamak mümkündür. 

Ancak ahlâkî düzeni sağlayabilmek için akli kurallar yeterli değildir ve bireysel veya 

toplumsal ahlâkı meydana getirebilmek ancak Allah’ın elçileri vasıtasıyla 

mümkündür. Peygamberlerin başlıca görevleri gönderildikleri toplumlarda tevhidi 

                                                           
84 Dorman, Emre, Din Neden Gereklidir, İstanbul Yy., İstanbul 2015, 18. 
85 Tokat, 49-50. 



149 

öğretmenin yanı sıra düzen, barış, adalet ve etik kurallarını tesis etmek dahası insanı 

ahiret hayatı hakkında bilgilendirerek Allah’ın emir ve yasaklarını haber vermektir. 

Pozitif bilim kaynakları ise vahyin sağladığı bilgilerin tümüne vakıf değildir. Bu 

sebepten dolayı pozitif bilim ile vahyî bilgiler kendi alanında değerlendirilmeli ve 

metafiziğe dair bilimsel izahlar, bilimsel konularda ise dinî bilgiler aranmamalıdır. 

Şayet dinî unsurlar maddî alanda düşünülüp, bilimsel açıklamalar yapılmaya 

çalışılırsa, deneysel karşılığı bulunmadığında vahyin gerçekliği sorgulanacak ve 

reddedilecektir.86 

Klasik dönemde Gazzâlî’nin etkisinden sonra Aristotelesçi felsefî yöntem 

kelamcılar arasında daha tartışmalı konuların teşekkülüne sebep olmuştur. Bununla 

birlikte, 19. yüzyılın ikinci yarısında İslâmî modernist düşüncenin ortaya çıkmasıyla 

birlikte Mu’tezile rasyonalizmi ve Mâtürîdî akılcılığı sünnî kelamcılar arasında 

yeniden ilgi görmeye başlamıştır. Mu’tezile metinlerinde, mütekaddimûn eş’arîlerde 

ve mâtürîdîlerde İslâm’ı modern dünyanın sorunlarına karşı savunmak için 

geliştirilebilecek metotların temelleri görülmektedir.87 Yeni ilmi kelam döneminde 

ise ana tez yeniçağın getirdiği sorunları temel dinî kaynaklardan uzaklaşmadan bu 

çağın kendi kavram ve kuramları ile değerlendirilmektedir. Daha açık bir ifade ile 

modern dönem kelamcılarının, Kur’an ve sünnete dayandırılan temel kaynaklar 

vasıtasıyla oluşan dinî kültürün, ilmî ve rasyonel bakış açısıyla değerlendirilerek 

analiz edildiği takdirde modern çağda ortaya çıkan problemlerin çözülebileceği 

dolayısıyla bu sürece İslâmî çizgiden ayrılmadan yön vermeye kadir bir inanç 

sisteminin oluşacağı düşüncesine sahip olduğu söylenebilir.88 

Modern çağda Namık Kemal, (öl. 1888) Ziya Gökalp (öl. 1924) Muhammed 

İkbal (öl. 1938) gibi düşünürler inanç konusunda çeşitli çalışmalar gerçekleştirmiştir. 

Modernleşmenin gerekliliğine inanan Namık Kemal, toplumun geri kalma 

sebeplerini irdeleyerek yapılacak reformlarla topluma kalıcı çözüm kazandırmanın 

yollarını araştırmıştır.89 Ziya Gökalp ise kendi öz kültürü ve dinî anlayışından ödün 

vermeden toplumun çağdaş medeniyetler seviyesine çıkması için modern kültür, din 

                                                           
86 Yeprem, 27. 
87 Martin, Richard C. vd., 2. 
88 al-Azmeh, Aziz, Islams and Modernities, Verso Pub., New York 1996, 104, 73 vd. 
89 Tiftikçi, Osman, İslâmcılığın Doğuşu-Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Gelişimi, Akademi 

Yayınları, Ankara 2011, 149-151. 



150 

ve kültürü toplum yapısı içerisinde sentezleme girişiminde bulunmuştur.90 Dinleri, 

hayatın sembolik ifadesi olarak gören ve İslâm’ı tüm manevi değerlerin toplamı 

olarak değerlendiren Gökalp, İslâm’ın akli izahının yapılmasını önemsemektedir.91 

Gökalp’e göre dinî yasalar, insanı maddi arzulardan uzaklaştırdığı gibi hayvani 

içgüdüden arındırmaktadır. Çünkü din, ahlâkın, mantığın ve estetiğin mahiyetinden 

daha üstün ve daha faziletlidir.92 İslâm toplumundaki sıkıntıların ve geri kalmışlığın 

nedenini, dinin gerektiği şekilde anlaşılamamasına, dinin doğru şekilde 

yaşanmamasına bağlayan Gökalp’e göre, İslâm’ın birleştirici ilkelerinden 

yararlanılması gerekmektedir. Bunun yolu ise dini geleneksel yapıdan ayırmak ve 

dinde reforma gitmektir.93 

Modern Müslüman düşünürler, doğayı mükemmelliğin ve ilâhî varlığın bir 

işareti ve Tanrı’nın tezahürü için bir kanıt olarak görme konusunda seleflerinin 

uygulamasını izlediler. Din ve dinin gerekliliği, yalnızca teodise, ilâhî bir iyilik, 

merhamet ve Tanrı’nın kaçınılmaz olarak en iyi olanı seçmesi kavramı açısından 

tutarlı bir şekilde ele alınan konulardı. Reformcular, dinin yorumlanmasında 

kullanılan stratejinin aynısına, yani bağlayıcı kesinlik alanını sınırlayarak ve 

İslâm’dan veya başka bir dinden tamamen ayrılmış bağımsız bir laik otorite ile 

donatılmış genişleyen bir dünya karşısında dinin alanını daraltarak işe başlamak için 

kullanılan stratejiye güvendiler.94 Buna karşı modern İslâmî düşünce, İslâmî 

geleneğin modern şartlara uygun izah edilmesiyle Müslüman aydınların birtakım 

problemlere benzer cevaplar vermeleri ile üretilmiştir. Modernistler, Müslümanların 

gerçek İslâm’dan uzaklaşıp gelenekleri dinîleştirmeleri, İslâm’ı gereği gibi 

yaşamayıp insanî arzu ve hırslara mahkûm olmaları gibi sebeplerden dinî yaşayışta 

bozulmalar olduğunu savunmuştur. Onlara göre taklitten dolayı artık gerçek 

İslâmiyet anlaşılamamakta ve yanlış yorumlar sebebiyle yanlış uygulamalar 

yapılmaktadır. Bunun önlenmesi için taklit geleneğinden kurtulmak ve İslâm’ın 

özüne yeniden ulaşmak gerekmektedir. 

                                                           
90 Keskin, Y. Mustafa, “Ziya Gökalp’in Din Anlayışı”, Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Cilt: 8, 2003, 102-111. 
91 Gökalp, Makaleler, 27-28. 
92 Gökalp, Makaleler, 22. 
93 Gökalp, Ziya, Türkleşmek İslâmlaşmak Muasırlaşmak, Tuna Kitabevi, Konya 2009, 56-57, 85-

87. 
94 al-Azmeh, 104, 116. 



151 

Müslüman dünyada 19. yüzyılda başlayan modernist hareket ile önceki 

yenilik hareketlerinin amacı İslâm’ı bid’at ve hurafelerden arındırmak ve İslâmî öze 

dönüş çabası olması bakımından ortaktır. Modernistler, hem taklit geleneğine bağlı 

Müslümanların algısını düzeltmek hem Batılıların askerî, siyasî, sosyo-ekonomik ve 

kültürel baskılarına yönelik İslâm’ı dış tehditlere karşı savunmak ve güçlendirmek 

girişimlerinde bulunmuştur.95 

İslâm dünyasındaki taklide karşı olan Abduh, insanın iradesini özgürleştirme, 

düşünce ve yargılarını bağımsızlaştırma konusunda gerekli tüm koşullara sahip 

olduğunu savunmaktadır.96 Abduh, sünnetullahtan hareketle tabiat kanunlarının 

hayatın idamesindeki önemini sıkça vurgulamaktadır. Abduh, insanın özgürce 

hareketinde din dışı bir alan yaratma amacıyla determinizmden yararlanmakta ve 

İslâm’ı da sebep ve sonuçlar sistemi şeklinde tarif etmektedir.97 Kur’an’da yer alan 

insanlık tarihi, içindeki hayvanların, bitkilerin ve cansız varlıkların tabiat tarihi, 

yıldızlarla ilgili ifadeleri yaratıcının her şeye kadir olduğunu ve hikmetini misallerle 

göstermektir.98 Kur’an’ın amacı Allah’ın insanoğlunun inceleme, tefekkür ve 

deneylerle anlamasını sağladığı tabiat bilimlerini veya astronomiyi ayrıntılı bir 

şekilde ortaya koymak değildir.99 Dahası tüm bunların hem içgüdü hem de vahiy 

yoluyla elde edildiğini kabul etmek de mümkün değildir. Bu sebeple Kur’an’da 

zikredilen tarih ve tabiat olaylarının, sadece vahiy zamanında insanların idrak 

ettikleri veya inandıkları şeylere uygun olduğunu varsaymak doğru olmaz. 

Kur’an’daki bilgilerin amacı belli konularda insanlara yol göstermek ve onlara fayda 

sağlayacak bazı bilgiler vermektir. Başta bilimsel meseleler olmak üzere geriye kalan 

kısım insan aklının konusu yani insanın düşünce, deney ve gözlem yoluyla elde 

etmesi gereken bilgilerdir. 

                                                           
95 Alperen, Abdullah, “Muhammed Abduh’a Göre İslâmi Yenileşme ve Temel Dinamikleri”, 

Theosophia Journal, Cilt: 2, 2021, 29. 
96 Alperen, “Muhammed Abduh’a Göre İslâmi Yenileşme ve Temel Dinamikleri”, 34. 
97 İşcan, M. Zeki, “Muhammed Abduh’un Nübüvvet Görüşü ve Çağdaş İslâm Düşüncesine 

Etkileri”, Atatürk Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 26, 2006, 46. 
98 Yunus 10/24; en-Nahl 16/5, 10, 66, 80; el-Kamer 54/29; eş-Şems 91/1-6. 
99 al-Azmeh, 119. 



152 

3. MODERN DÖNEMDEKİ DEİSTİK İDDİALAR KARŞISINDA 

KELAMIN ULÛHİYET SAVUNUSU 

Modern çağın fenomenolojik yaklaşımı sebebiyle dinin yeniden 

yorumlanması ile yeni bakış açıları oluşmuştur. Her ne kadar fenomenolojik yöntem 

dinlerin sosyal tabiatlarını ve dinî inançla ilgili psikolojik faktörleri ve dinlerin 

tarihsel köklerini incelemiyor olsa da inançları anlama ve yorumlama yöntemini ele 

almaktadır.100 Burada din fenomolojisinden ziyade bu bilim dalı sayesinde insanın 

özne konumunda olması sebebiyle dine bakışın değişimi üzerinde durulacaktır. 

Kur’an, Allah’ın ayetlerini veya mesajlarını anlamada düşünmenin 

gerekliliğini sürekli vurgulamaktadır. Müslümanlar akletmekten vazgeçmemeli, 

dünyaya dikkatle ve merakla bakmalıdırlar. Daha sonra Müslümanların güzel bir 

doğa bilimi geleneği inşa etmelerini sağlayan bu tutum, hiçbir zaman din için 

Hristiyanlıkta olduğu kadar bir tehlike olarak görülmemiştir. Doğal dünyanın işleyişi 

üzerine yapılan bir araştırma, onun aşkın bir boyutu ve kaynağı olduğunu gösterdi, 

bunlardan ancak işaretler ve sembollerle bahsedebiliriz. Peygamberlerin kıssaları, 

kıyamet hesapları ve cennetin müjdeleri bile harfi harfine değil, daha yüksek, tarif 

edilemez bir gerçekliğin meselleri olarak yorumlanmalıdır. Müslümanlar, tabiatın 

işaretlerini ve Kur’an ayetlerini düşünerek, Kur’an’ın Allah’ın vechi (vechu’llah) 

olarak adlandırdığı,101 ilahlığın dünyaya dönük yönünü görebilirler. Daha eski iki din 

gibi, İslâm da Allah’ı sadece onun tarif edilemez varlığını sınırlı anlayışımıza 

uyarlayan faaliyetlerinde gördüğümüzü açıkça ortaya koymaktadır. Modern dönemin 

ulûhiyet anlayışını tespit etmek için öncelikle kelamcıların sistemleştirdiği Allah’ın 

varlığı ve sıfatları ile nübüvvetin gerekliliğine dair inanç olgusu hakkında bilgi 

vermek gerekmektedir. Daha sonra modern çağ insanının Allah-âlem tasavvuru ele 

alınacaktır. 

3.1. İsbât-ı Vâcib Delillerinin Modern Döneme Uyarlanması 

Tanrı-âlem ilişkisine dair sorular, düşünce tarihinin en temel konularındandır. 

Âlemi kaos olarak kabul edip ona dışarıdan müdahaleyle şekil verip düzenleyen 

Tanrı anlayışı ile âlemin Tanrı’nın bir yansıması olduğunu veya Tanrı’dan sudur 

                                                           
100 Ay, 697. 
101  el-Bakara 2/115. 



153 

ettiğini kabul eden yaklaşımlar söz konusu olmuştur. Deizmde ise Tanrı tasavvuru, 

âlemin kudret sahibi yaratıcısı olmakla birlikte yarattıktan sonra müdahale etmeyen 

bir varlıktır. Ancak O’nun varlığının nasıl olduğu ve sıfatlarının neler olduğu 

konusunda farklı görüşler söz konusudur. Deizmde Tanrı’nın varlığı kesin bir şekilde 

kabul edildiğinden dolayı onların tartışma konusu daha ziyade semavi dinlerdeki 

Tanrı tasavvuru ile farklılık gösteren Tanrı tasavvuru üzerinedir. Bu bağlamda deizm 

ile İslâm’daki Tanrı tasavvurları arasındaki farklılıklar ve Müslüman düşüncede 

Allah’ın varlığı ile sıfatları hakkındaki tasniflerin izahı ele alınacaktır. Söz konusu 

farklılıkların tespiti ile modern çağın fenomolojisine uygun bir Tanrı tasavvurunun 

imkânı üzerinde durulacaktır. 

Pek çok dinde olduğu gibi İslâm’da Tanrı tasavvuru önemli bir konu 

olagelmiştir. Din mensupları iman ettiği varlığı tasavvur ederek O’nu anlamakta ve 

davranışlarını O’nun sıfatlarına uygun biçimde şekillendirmektedir. Nitekim 

İslâm’da sıfatlar Allah’ın zatıyla ilgili olsa da Tanrı tasavvuru dindarların 

düşüncelerini, fiillerini ve yaşamlarını doğrudan etkilemektedir. Bu açıdan Tanrı 

tasavvuru hem İslâm inancını hem de Müslümanların düşüncelerini önemli ölçüde 

şekillendirmektedir. 

Müslüman düşüncesinde âlemdeki her şey Allah’ın varlığına delil olan 

işarettir. Bu bakımdan varlık âlemini düşünen, gözlemleyen, analiz eden insan, zahiri 

tecelliler ile Allah arasındaki ilişkiyi idrak edebilir. Bunun yanı sıra dini hem 

anlamak hem de yorumlamak adına akıl alanını genişletmede mucizenin de analizine 

büyük önem verenler olmuştur. Bazıları ise nasların kurgusal olmayan anlamlarına 

odaklanarak dinî metinlerin hâkimiyetini kurmaya çalışmıştır. Ancak dini yorumlama 

noktasında bazıları, problemlerin çözümünü belirli şahsiyetlere bağlamaya çalışarak, 

siyasî-karizmatik lideri veya gizemli güçlerle donatılmış tasavvuf liderlerini işaret 

etmişlerdir. Bazıları ise tarihten günümüze dinî tecrübeyi yani ilk nesillerin dini 

anlama ve yaşama biçimini ideal bir dönem olarak sunmuşlardır.102 

                                                           
102 Kutlu, Sönmez, “Mâturîdî Akılcılığı ve Günümüz Sorunlarını Çözmeye Katkısı” e-Makâlât 

Mezhep Araştırmaları Dergisi, Cilt: 2, Sayı: 1, 2009, 8. 



154 

Ulûhiyet bahsi kelam ilminin üç temel meselesinden ilkidir.103 Ulûhiyet bahsi 

nübüvvet ve sem‘iyyat konularına temel oluşturacak bilgiler içermektedir. Çünkü 

Allah’ın sıfatları ve fiilleri bilinmeden peygamberlerin görevleri ve ölümden sonraki 

hayata dair bilgiler anlaşılamayacaktır. Bu bağlamda kelamın ilk konusunun ulûhiyet 

olması kaçınılmazdır. Eş’arîler, Allah’ın varlığını ispat etmek için öncelikle varlığı, 

cevher-araz ilişkisi bağlamında inceleyerek cismin hâdis olduğunu ispat etmişlerdir. 

Farklı niteliklere sahip cisimlerin bir nihai sebebe muhtaç olduğunu ispat eden 

eş’arîler, mutlak bir var edici sonucuna ulaşmıştır.104 Mâtürîdîler, Allah’ın varlığını 

ispat etmek için atom nazariyesi ve cevher-araz ilişkisinden hareketle cisimlerin 

hâdis olduğunu ve cisimlerden meydana gelmesi sebebiyle âlemin hudusunu ispat 

etmiştir.105 Burada anlaşılacağı gibi isbât-ı vacib meselesinde eş’arîler ile mâtürîdîler 

arasında bir metot farkı bulunmamaktadır. İki ekol de Allah’ın varlığını ispat 

konusunda benzer deliller kullanmıştır. 

Klasik kelam eserlerinde ilahi sıfatların sınıflandırılması nefsî, selbî, meânî 

ve manevî sıfatlar olmak üzere dört sınıfta incelenmiştir. Bu sıfatların tasnifi Allah’ın 

başta vahdaniyeti, özel sıfatları ve yarattıkları üzerindeki fiillerinden haber veren 

naslar çerçevesinde belirlenerek oluşturulmuştur.106 Kelam tarihinde sıfatların tasnifi 

Ebû Hanife’ye dayanmaktadır.107 Günümüze kadar pek çok sıfat tasnifi yapılmıştır. 

Bu tasnifler ikili, üçlü şekillerde Allah’ın zâtı ve fiillerini ifade eden sıfatları 

içermektedir. Bunun yanı sıra sıfatların nas yoluyla veya akılla bilinenler olarak 

sem’î ve aklî sıfatlar şeklinde taksimi yapılmıştır. Ayrıca sıfatların eşyaya taalluku ve 

ezelîyeti bakımından da taksimler yapılmıştır.108 Klasik kelam tarihinde sıfatların 

tasnifinin aklı önceleyerek yapıldığı görülmektedir. Dolayısıyla isbât-ı vâcib 

delillendirilmesi de naklin yanı sıra aklî argümanlar kullanılarak oluşturulmuştur. 

Pozitif ilimlerin hâkim olmaya başladığı 19. yüzyılda şekillenen yeni ilmi kelam 

döneminde bu metodolojinin devam ettirilmesi de kelam ilminin önemini ortaya 

                                                           
103 el-Cüveynî, İmamu’l-Harameyn Ebu’l-Meâlî, el-Akidetü’n-Nizâmiyye fi’l-Erkâni’l-İslâmiyye, 

nşr. M. Zahid el-Kevseri, el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türas, Kahire 1992, 61, 76. 
104 Teftâzânî, Sadeddin, Şerhu’l-Akâidi’n-Nesefiyye, thk. Ahmed Hicazi Seka, Mektebetü’l-

Külliyati’l-Ezheriyye, Kahire 1987, 13-16. 
105 el-Mâtürîdî, Kitâbu’t-Tevhîd, 91-92; es-Sâbûnî, 19. 
106 el-Gaznevî, Seyyid el-Hanefî, Kitâbu Usûli’d-Dîn, çev. Ömer Vafîk Dauk, Dâru’l-Beşâiri’l-

İslâmiyye, Beyrut 1997, 59. 
107 Özler, Mevlüt, İslâm Düşüncesinde Tevhid, Rağbet Yy., İstanbul 2016, 126. 
108 Özler, 127-130. 



155 

koymaktadır. Aynı şekilde bilgi çağı olan günümüz dünyasında yine klasik kelam 

metodolojisine bağlı kalmak suretiyle ulûhiyete dair tartışmaların ele alınarak sıfatlar 

tasnifinin yeniden izahı yapılabilir. 

Bir yaratıcıya inanmanın en basit nedeni, görünen dünyaya bakarak nasıl 

oluştuğuna, kaynağının ve var olma sebebinin ne olduğuna dair soruların merak 

uyandırmasıdır. Evrenin bir başlangıcının olduğu bilinen bariz bir gerçektir 

dolayısıyla başlangıcı olan kendiliğinden başlamış olamayacağı için başka bir 

sebepten kaynaklanmış olmalıdır. Sebepler zincirinin takip edilmesi neticesinde 

başlangıçta varlığın sebebi olan şeyin sebepsiz olması gerektiği sonucuna 

varılacaktır. Başka bir deyişle, bir ‘ilk’ veya ‘nedensiz neden’ olması gerekmektedir. 

Elbette Tanrı’nın varlığını, Tanrı’nın yokluğundan daha mantıklı bulmayan insanlar 

için bir ilk neden olarak Tanrı inancı kaçınılmaz olmaktadır. Bu açıdan ilk neden 

olan Tanrı fikri ortak kabuldür. Ancak Tanrı’nın zâtı ve sıfatları konusunda 

anlaşmazlık ortaya çıkmaktadır. Bu noktada deistik iddiaların karşısında İslâm’ın 

ulûhiyet anlayışı soru işaretlerine yer bırakmayacak nitelikte açık ve anlaşılır olmak 

zorundadır. Bu bağlamda kelam ilminin esas konusu olan ulûhiyete dair mevzuların 

her dönemde olduğu gibi İslâm’ı dış tehditlere karşı korumak ve savunmak adına 

dönemin problematik konularına binaen yeniden ele alınması kelamcıların ilgi 

alanıdır.  

Tanrı tasavvuruna dair konunun soyut olması ve hayatın somut yönlerini 

etkilemesi, âlimlerin bu konuda farklı görüşler ortaya koymasına neden olmuştur. 

Kelam tarihinde Allah’ın sıfatlarının pek çok tasnifi yapılmıştır. Bazı kelamcılar 

Allah’ın sıfatlarını zatından kabul etmiştir.109 Bazı kelamcılar Allah’ın sıfatlarını zâtî 

ve fiilî diye iki kısma ayırmıştır. Bu tasnifte değişiklik içeren sıfatlar fiilî, hiçbir 

değişiklik içermeyenler de zâtî sıfatlarda taksim edilmiştir.110 Birtakım kelamcı ise 

Allah’ın sıfatlarını üç kısımda değerlendirmiştir. Bu tasnife göre kendine has bir 

varlığı olup eşi ve benzeri olmayan Allah’ın Zâtı, O’na nitelik ekleyen sıfatları ve 

âleme taalluk eden fiilî sıfatlardır.111 Ayrıca sıfatların nefsî ve manevî tasnifi de 

yapılmıştır. Buna göre Allah’ın kendisine ait olan nefsî, ait olduğu varlığa fazladan 

                                                           
109 İzmirli, 268; Koloğlu, Orhan Şener, Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, İsam Yy., İstanbul 2011, 224-

228. 
110 en-Nesefî, Ebu’l-Muîn, Bahru’l-Kelam, thk. Muhammed Salih Farfur, Şam 2000, 90. 
111 el-Bağdâdî, 38. 



156 

bir özellik kazandıran ise manevî sıfattır.112 Allah’ın zâtına taalluk ettiği hâlde 

zâtının dışında olan sıfatlar olmak üzere kendine mahsus sıfatları vardır.113 

Mu’tezile, çoğu Müslümanın sahip olduğu dinî inançlara aykırı olan ilâhî 

birlik, vahyin tarihsel bağlamı ve Allah’a karşı ahlâkî sorumluluk hakkında 

doktrinler sunmuşlardır. Mu’tezile’ye göre dinin ilk ilkesi, Allah’ın rasyonel olarak 

bilinebileceği ve bilinmesi gerektiğidir. Klasik Mu’tezile düşüncesi bağlamında, 

herhangi bir Müslümana düşen ilk görev, O’nun emir ve yasaklarının kabulüne 

dayandırılan Allah’ın var olduğunu bilmektir.114 Gazzâlî’den sonraki müteahhirûn 

döneminden itibaren, delil tasvirleri mantıklı bir şekil almaya başlamıştır. Çünkü 

Gazzâlî’nin sisteminde duyunun önemli bir yeri vardır. Ona göre duyu, belirli 

bilgileri yumuşak bilgilerden ayıran bir bilgeliktir. Duyu bilgeliği, diğer tüm 

irfanların ölçüsü ve ölçeğidir. Gazzâlî, mantık bilmeyenin ilmine güvenemeyeceğini 

belirterek, aklı bütün irfanların önsözü olarak kabul etmiştir. Gazzâlî’ye göre aklın 

hikmeti bütün nazarî ilimler için bilhassa da her türlü sapma ve şüpheleri hariç 

tutmayı amaçlayan kelâm ilmi için esastır. Bu sebeple Gazzâlî, kelam ve diğer İslâmî 

ilimlere mantığı dâhil eden kişi olarak bilinmektedir.115 

Kelam ilminde cedel yöntemi önemli bir savunma sanatıdır. Cedel 

yönteminde kullanılan delillendirme çeşitleri dinî bilgi, düşünce ve kabullere 

dayanan argümanlar olduğu hâlde akıl bu kapsamda önemi haiz bir işleve sahiptir. 

Kelamcılar kendi görüşlerini savunmada cedel sanatını kullanmaktan 

kaçınmamışlardır. Buna göre taksim ve sebr adı verilen bölümlere ayırma ve 

kuramsal inceleme, karşı tarafın görüşünden çıkacak güçlüklere dikkat çekme ve 

bunlar üzerinden muarızın savını geçersiz kılma çalışması gibi yöntemler 

kullanılmıştır.116 

Aydınlanma döneminde Descartes, Spinoza ve Leibniz gibi filozoflar 

dünyada var olanın doğasını bilmek için dinî inancın değil yalnızca aklın yeterli 

                                                           
112 el-Cüveynî, Kitâbu’l-İrşad, 40, 77-78; el-Bağdâdî, 38. 
113 el-Bâkıllânî, Kitâbu’t-Temhîd, 261. 
114 Van Ess, Josef, Mu’tezile, Din Felsefesi Açısından Mutezile Gelen Ek-i içinde, I-II, ed. Recep 

Alpyağıl, İz Yy., İstanbul 2014, I, 80 vd. 
115 Şahin, 458. 
116 Doğan, Hüseyin, İslâm Kelâmında Cedel Anlayışı, Rağbet Yy., İstanbul 2015, 99-100. 



157 

olduğunu öne sürmüştür.117 İnsanların bilebileceği her şeyin tek, evrensel bir 

tümdengelim sistemi tarafından oluşturulduğuna inanmak, Aydınlanma dönemindeki 

rasyonalist felsefelerin özelliğidir.118 Deistlerin referans aldıkları bu filozofların 

görüşleri esasen Mu’tezile ve Mâtürîdî geleneğine uzak bir düşünce değildir. Ancak 

bu kelamcılar aklın önemine vurgu yapmak için insanın vahiy gelmeseydi de aklıyla 

Allah’ın varlığına ulaşabilecek kabiliyette olduğuna dikkat çekmeyi istemiştir. 

Batı’daki bilimsel gelişmelerin dünyaya yayılımı ile birlikte Müslüman 

ülkelerde de din bilim çatışması gündeme getirilmiştir. Materyalizmin İslâm 

dünyasında popülarite kazanmasının neticesinde dönemin pek çok kelamcısı İslâmî 

ilkelerin güncellenmesi gerektiğine kanaat getirmiştir. Dönemin kelamcıları 

gündemdeki tartışmalara dâhil olarak din bilim çatışması çerçevesinde gelişen 

iddialara karşı dinin bilimle örtüştüğünü ve birbirini desteklediğini ispat etmek için 

çalışmalarda bulunmuştur.119 Kelamcılar, yeniçağa uygun dinî savunu çalışmalarını 

dönemin güncel meselelerini konu alan ilmî dergilerde yayımlamışlardır. Onlar, 

başta Allah’ın varlığı olmak üzere itikâdî ve amelî meselelerde klasik kelamî 

tartışmaların yetersiz kaldığı konuları yeniçağa uygun şekilde açıklama girişimleri 

başlamıştır. 

Modern dünyada, bilim ve din kategorileri genellikle birbirine zıt olarak 

düşünülür. Söz gelimi Aydınlanmanın başlarında bilimsel çalışmalar ile dinî 

inançların reddinin aksine rasyonel bilgiye dayanan inanç nosyonları 

geliştirilmiştir.120 8. yüzyılın ortalarından 10. yüzyıla kadar uzanan çeviri hareketi 

zamanında bilime İslâm kültürü bağlamında değer verilmiştir. Bu, kısmen, teoloji ve 

bilime tanınan disipliner bağımsızlık yoluyla sağlanmış böylece hiçbiri diğerinin 

teorik alanını ele geçirememiştir.121 Teologlar ve doğa filozofları belirli konularda 

anlaşamasalar da bilim ve teoloji arasındaki ayrım yine de önemli tamamlayıcılık 

alanlarını beslemiştir. Modernist reformcu Şiblî Numânî’nin (öl. 1914) gözlemlediği 

gibi klasik Müslüman teologlar için dünyadaki Tanrı’nın işaretleri, teolojik bir 

                                                           
117 Leibniz, Freiherr von Gottfried Wilhelm, Theodicy Essays on the Goodness of God the Freedom 

of Man and the Origin of Evil, Biblio Bazaar, Oxford 1985, 75 vd. 
118 Martin, Richard C. vd., 11. 
119 Tarık, Ramazan, “Son Dönem Osmanlı Toplumunda Ortaya Çıkan Dindarlık Tartışmaları 

Bağlamında Mustafa Âsım Efendi’ye Göre Dindarlık ve Dinsizlik”, İçtimaiyat Sosyal Bilimler 

Dergisi, Cilt: 4, Sayı: 2, 2020, 129. 
120 Ahmed, 43. 
121 Ahmed, 44. 



158 

çerçeve içinde doğanın kanıtlarıdır.122 Allah’ın tabiattaki işaretleri üzerinde tefekkür 

etmenin amacı, sadece doğal dünyaya ilişkin bilimsel bilgiyi geliştirmek değil aynı 

zamanda tefekkür yoluyla inancın varlığını güçlendirmektir. Ancak bu, bilim ve din 

arasındaki ilişkinin karşılıklı bir uzlaşmazlık tonu kazandığı 19. yüzyılın sonlarında 

Müslüman tutumlar için söylenemezdi.123 Tarihi bilgilere bakıldığında erken 

Müslüman dünyada bilim felsefeden ayrı görülmediği gibi fizik, metafizikle 

bağlantılı algılanmakta ve benzer şekilde tıp, felsefenin ayrılmaz bir parçası olarak 

görülmekteydi. İbn Sina gibi pek çok Müslüman ilim adamının eserleri bu gerçeği 

göstermektedir. Bilimsel araştırmalar açık şekilde İslâmî alanda dinî engellerle 

karşılaşmamıştır. Bilakis Kur’an, müminleri Allah’ın büyüklüğünü ve kudretini idrak 

edebilmeleri için dünyaya bakmaya, nazar ve istidlâle davet etmektedir. Doğanın, 

yıldızların, gökyüzünün, yerin, bitki ve hayvanların bilgisi sadece imanı pekiştirir ve 

Kur’an’ın sembolik yönlerini aydınlatan işaretler içermektedir.124 Buraya kadar 

esasen İslâm’ın içinde din-bilim çatışmasının olmadığı ortaya çıkmaktadır. Ancak 

tarihi süreç içerisinde muhtemelen bilgi üretim sürecinin sona ermesi, şerh ve tadil 

sürecinin başlaması ile ilmi çalışmalara yeterli yönelimin olmaması neticesinde din 

ve bilim arasında bir ayrım söz konusu olmuştur. Çünkü şerh ve tadil süreci skolastik 

öğretinin medrese ve zaviyeler aracılığıyla yerel evliyaların rehberliğinde kırsal 

bölgelere yayıldığı dönemdir. Bu sosyal ve ideolojik gelişmeler, bilimsel ve 

entelektüel faaliyet beklentilerini kökten değiştirmiştir. Sömürge baskısına tepki 

olarak reformist bir hareketin ortaya çıktığı 19. yüzyıla kadar bu süreç kesintisiz 

devam etmiştir.125 

Metodolojik bir değişime duyulan ihtiyacı gören pek çok İslâm âlimi bu 

süreçte yenilik çalışmaları içerisinde yer almıştır. Bir kısmı klasik kaynakların özüne 

dönülerek İslâm’ı ilk yıllarındaki haline geri döndürmeyi amaçlamıştır. Diğer bir 

kısım ise modern dünyanın gelişimine uygun yenilikçi bir bakış açısı ile dinî nasların 

yeniden yorumlanması ve açıklanması gerektiğini düşünmektedir. Bu bağlamda yeni 

ilmi kelam dönemi kelamcıları Allah’ın varlığı ve sıfatları konusunu yeniden ele 

almıştır. Allah’ın varlığını delillendirme konusunda Elmalılı, vâcibu’l-vücud 

                                                           
122 Nu’mânî, Şiblî, İlmü’l-Kelâmi’l-Cedîd, çev. Celâl es-Saîd el-Hafnâvî, el-Merkezü’l-Kavmî li’t-

Tercüme, Kahire 2012, 16. 
123 Nu’mânî, 22 vd. 
124 Arkoun, 79. 
125 Arkoun, 80. 



159 

meselesini ekmel varlık kavramıyla incelemektedir. O, Allah’ın varlığının imkân 

dâhilinde değil, zorunlulukla sabit olduğunu iddia etmektedir. Zorunlu varlık ise 

harici bir illete ihtiyaç duymadan kendi varlığı için yeterli olan demektir. Dolayısıyla 

Allah, ekmel varlıktır.126 Elmalılı zorunlu varlık ile ilgili görüşlerini izah ettikten 

sonra Allah’ın ‘bütün kemal sıfatlarını kendinde toplamış, varlığı zaruri olan, evvel 

ve ahir vasfına sahip vâcibu’l-vücud şeklinde nitelenmesi gerektiğini ifade 

etmiştir.127 Âlemin sürekli bir oluş içinde olduğunu düşünen İkbal, dünyanın 

rasyonel şekilde yönlendirilmiş yaratıcı bir hayat kaynağı olduğunu zikretmiştir. O, 

Allah’ın sıfatlarının sürekli olarak âlemde tecelli etmesiyle her an âlemle etkileşim 

içerisinde bulunduğunu belirtmektedir. Böylece deistlerin dünyaya müdahale 

etmeyen Tanrı anlayışını reddederek, onların iddiasının kabulü halinde Allah’ın 

‘hâlık’ sıfatının geçersiz kalacağını ifade etmektedir.128 İkbal’e göre Allah’ın, 

âlemdeki oluşlardan uzak tutulması etkisiz, müdahalesiz, dünya üzerinde herhangi 

bir eylemde bulunmayan mekanik varlık tasavvuruna sebep olacaktır. Dahası İkbal, 

Einstein’ın izafiyet teorisine atıfta bulunarak zaman-mekân ve hareketin mutlak 

objektif gerçek olamayacağını, bunların yalnızca düşünen insanın konumuyla doğru 

orantılı yani göreceli olduğunu kabul etmiştir.129 Bunun yanı sıra İkbal, isbât-ı vâcib 

delillerinde yer alan pek çok ispat yöntemini yeterli bulmamıştır.130 Bu sebeple 

kelamın sıfatullah konusundaki klasik tartışmalarına dâhil olmayan İkbal, Allah’ın 

zâtı ve sıfatlarının aynı olduğunu belirterek Tanrı ve evrenin organik bir bütünlük 

içerisinde bulunduğunu savunmuştur.131 

Modern çağ insanının değişen Tanrı tasavvuruna karşı kelamcıların, Allah’ın 

kudreti üzerinde durduğu görülmektedir. Söz gelimi Abduh, erken dönem İslâm 

teolojisinin temel konularından biri olan ilâhî irade ile ilgili olarak insan 

özgürlüğünün gerçek kapsamını tespit etmeyi amaçlamıştır. Çünkü Allah’ın 

iradesinden bağımsız olmasa da evreni hareket ettiren nedenler, Allah’ın insan 

hayatını kısıtladığı veya belirlediği anlamını ortaya çıkartabilir. Bu riski gidermek 

                                                           
126 Yazır, Elmalılı Hamdi, Metâlib ve Mezâhib, Eser Neşriyat, İstanbul 1978, 256-258. 
127 Yazır, 223. 
128 Aydın, Mehmet, “Muhammed İkbal’in Din Felsefesinde “Ulûhiyet” Kavramı”, İslâmi İlimler 

Enstitüsü Dergisi, ed. Neşet Çağatay, Ankara Üniversitesi Basımevi, Ankara 1980, 208.  
129 İkbal, İslâm’da Dinî Düşüncenin Yeniden İnşâsı, 77-78. 
130 İkbal, İslâm’da Dinî Düşüncenin Yeniden İnşâsı, 76. 
131 İkbal, İslâm’da Dinî Düşüncenin Yeniden İnşâsı, 173. 



160 

isteyen Abduh, insanların Allah tarafından her an potansiyel hale getirilmiş veya 

mümkün kılınmış bir dizi karar ve eylem arasından seçim yapmakta özgür 

bırakıldığının tespitini kesin ifadelerle belirlemek istemiştir. Abduh, her potansiyel 

fiilin arkasında ilâhî bir güç olmasına rağmen, bu gücün yine de insanın fiillerini 

seçme yeteneğini içerdiğini beyan etmiştir.132 

Modern İslâm düşüncesi, Abduh gibi ilâhîyatçıların çalışmalarında hem 

rasyonalizm hem de gelenekçilik unsurlarını birleştirmiştir.133 Abduh, dünyanın bir 

ilk neden veya Allah’ın varlığını kanıtlayan bir olumsal ikincil nedenler zinciri 

tarafından hareket ettirildiğini iddia eder. Allah ezelden beri vardır ve Allah’ın 

varlığına hiçbir şey neden olmaz. Mu’tezile kelam düşüncesi geleneği ile bağlantılı 

kelamcılar arasında yaygın olan bir tutumu yansıtan Abduh, fiziksel evreni hareket 

ettiren ikincil nedenlerle ortaya çıktıkları için Allah’ın işaretlerini anlamak için aklın 

kendi kendine yeterli olduğunu savunmuştur. Abduh’ta, görevi Allah’ın sıfatlarını ve 

işaretlerini ayırt ederek yorumlamak olan bir dinî bilgi dalından modern anlamda akıl 

temelli bir bilime doğru teoloji anlayışında bir değişimin başlangıcı görülmektedir.134 

Yeni ilmi kelam dönemi kelamcılarının en genel anlamda İslâm’ın modern çağa 

uygun yorumlanması gerektiğine dair bir algı içerisinde hareket ettiği görülmektedir. 

Bu kelamcılar çalışmalarında yoruma ihtiyaç duyulan nasları yeniden yorumlamış 

veya klasik dönem kelamcılarına atıflarda bulunmuşlardır. Modernist kelamcıların 

özellikle Mu’tezile, Mâtürîdî, Gazzâlî, ibn Rüşd gibi kendi dönemlerinin ilerici 

bakışına sahip ekol ve âlimlerin metodunu takip ettiği görülmektedir. 

3.2. Nübüvvetin İmkânına Dair Delillerin Güncellenmesi 

Hristiyan ilâhiyatına bakıldığı zaman ulûhiyet ve vahdaniyet konularının çok 

fazla çalışıldığı görülmektedir. Ancak aynı şey nübüvvet bahsi için geçerli değildir. 

Batılı teoloji araştırmacılarının nübüvvet konularına dair araştırmalar yapmaya 

başlamış olması da yeterli değildir. Çünkü İslâm dünyasında İslâm’ın başlangıcından 

bu yana nübüvvet konuları önemli ölçüde çalışılmış ve neredeyse eksik alan 

kalmayacak şekilde tüm mevzular incelenmiştir. Batı’da ise ulûhiyet meselesi genel 

                                                           
132 Abduh, Muhammed, Risâletu’t-Tevhîd, thk. Muhammed Ammâr, Dâru’ş-Şurûk, Medine 1994, 

64-65. 
133 Martin, Richard C. vd., 13. 
134 Abduh, 33 vd. 



161 

felsefe konuları arasında işlenmesine rağmen nübüvvet konuları işlenmemiştir. Bu 

durum batılı araştırmacıların nübüvvet bahsini yalnızca din ilimlerine ait bir öğreti 

olarak değerlendirdiklerini bunun dışına çıkartmadıklarını göstermektedir. 

Nübüvvetin önemi haiz bir mesele olarak görülmemesinin bir başka nedeni Hz. 

İsa’nın peygamber olmasının yanı sıra ilah olarak görülmesi de olabilir.135 Sebepler 

her ne olursa olsun Hristiyan ilâhiyatında nübüvvet ihmal edilmiş bir konu olarak 

kalmıştır.  

Deistler, vahyin geçerli bir bilgi kaynağı olmadığına inanıyorlardı. Bu 

sebeple ideolojilerine en yakın gördükleri Locke’un felsefesini benimseyerek akla, 

bilince ve sezgiye dayalı bir inanç (din) yaratmışlardı. Deizm, panteizmi insanın 

doğal dünya ile ilişkisine dayalı olarak dinî düşünceye entegre etmiştir. Bu şekilde 

Tanrı fikrini reddetmeseler de insan ilişkilerine aktif olarak katılan antropomorfik bir 

Tanrı anlayışını terk etmişlerdir. Deizme bir Tanrı’nın dâhil edilmesiyle, birçok 

ilerici düşünür, bu yeni rasyonalizm biçimini kabul etmiştir. Deizmin evrimi, akıl 

yürütme fonksiyonunu aydınlatan ve insanın dinî deneyimini yeniden tanımlayan 

aydınlanmış bir bilincin gelişmesini sağlamıştır.136 Bunu başarmalarının en temel 

yolu öncelikle vahyi ortadan kaldırmak olacağı için işe kutsal kabul edilen yazıları 

reddetmekle başlamışlardır. Elbette kutsal yazıların ispatı kabul edilen mucizelerin 

reddedilmesi ilk adım olacaktı. Bu sebeple harikulade hâdiseler yani mucizeler 

bilimsel gerçeklerin kabul etmeyeceği nitelikler barındırması sebebiyle yanlışlanması 

en kolay iddialar olarak görülmüştür.  

Deistlere göre evrende var olan hakiki Tanrı sözü ile herhangi bir insanın 

yapabileceği türden basılı bir kitapta gösterildiği gibi Tanrı’nın sözü olarak 

adlandırılan şey arasında açıklanamaz bir tutarsızlık vardır. Tüm çağlarda insanlığa 

dayatmak için gizem, mucize ve kehanet adı altında üç temel araç kullanılmıştır. 

Gerçeğin kendisini gizleme gereği duymayacağı öncülüyle hareket eden Herbert 

gizem, mucize ve kehanetlerin asla gerçek dinle bağdaşmayacağını savunmuştur. 

Onun Tanrı anlayışında bir gizem ya da belirsizlik Tanrı ile bağdaşamaz ve ahlâkî 

gerçeklik net olmalıdır. Çünkü gizem, gerçeğin düşmanı, gerçeği gizleyen ve onu 

çarpıtarak temsil eden insan icadının bir eseridir. Kilise’nin uygulamalarının aksine 

                                                           
135 Yavuz, S. Sabri, 44. 
136 Armstrong, 157. 



162 

Herbert, ahlâkî gerçek veya Tanrı’nın ahlâkî iyiliğinin birbirimize karşı iyi niyetli 

davranmak ile ortaya çıkacağına inanmaktadır.137 Deistlerin Hristiyanlıktaki 

mucizeleri reddetme sebebi, bunlardaki sır ve gizemdir. İnsan aklının kabul 

etmeyeceği aşikâr olan hiçbir bilgiyi doğru kabul etmeyen deistler İncil’de bahsi 

geçen mucize içerikli hikâyeleri eleştirerek reddetmiştir. Söz gelimi Paine, Yeni 

Ahit’te anlatılan mucizelerden en sıra dışı olarak “İsa Mesih’le birlikte uçan ve onu 

yüksek bir dağın zirvesine taşıyan şeytanın ona dünyanın tüm krallıklarını vaat 

etmesi’138 ile ilgili pasajı ele almıştır. Bu ve benzeri mucize pasajlarını eleştiren 

Paine, bunların aklen mümkün olmadığını şayet doğru olsalar bile herhangi bir 

yararlı amaca cevap vermeyeceklerini ifade etmiştir. Mucizenin insan psikolojisi 

üzerindeki etkilerinden bahseden Paine, mucizelerin düşünen insanlar için anlamsız 

masallardan ibaret olduğunu da vurgulamıştır. Onun mucizeyi makul bulmamasının 

temel sebebi ise herhangi bir insanın haberi üzerine bir mucizeye inanılmasını akla 

uygun görmemesidir.139 Bunlara ek olarak Paine, mucizelere neden inanılmaması 

gerektiğinin izahını yapmıştır: “İsa Mesih’in tarihi Matta, Markos, Luka ve 

Yuhanna’ya atfedilen dört kitapta yer almaktadır. Gerçek, tek tiptir ancak ilham ve 

vahiy, kabul edilirse bunların çelişkili olabileceğini varsaymak imkânsız olacaktır. 

Ya o zaman havari denilen adamlar sahtekârdı ya da onlara atfedilen kitaplar, Eski 

Ahit’te olduğu gibi, başka kişiler tarafından yazılmış ve onlara öncülük etmiştir. 

Matta, Markos, Luka ve Yuhanna’ya atfedilen kitapların ne zaman ortaya çıkmaya 

başladığı tamamen bir belirsizlik meselesidir. Bunları yazan kişilerin kim olduğuna 

ve ne zaman yazıldığına dair en ufak bir kanıt yoktur ve onlar, şimdi çağrıldıkları 

isimlerle olduğu gibi, diğer sözde havarilerin isimleriyle de çağrılabilirlerdi. 

Orijinaller, mevcut herhangi bir Hristiyan Kilisesi’nin mülkiyetinde değildir, tıpkı 

Tanrı’nın parmağıyla Sina Dağı’nda yazılıp Musa’ya verilen iki taş levhanın 

Yahudilerin mülkiyetinde olması gibi ve öyle olsalar bile her iki durumda da el 

yazısını kanıtlama imkânı yoktur. Bu dört kitabın yazıldığı sırada basım olmadığı 

için herhangi bir kişinin kendi zevkine göre yapabileceği veya değiştirebileceği ve 

bunlara orijinal diyebileceği yazılı kopyalar dışında başka bir yayın olamazdı.”140 

                                                           
137 Herbert of Cherbury, 289-290. 
138 Matta 5:1-12, Luka 6:20-23. 
139 Paine, The Ages of Reason, 45-48. 
140 Paine, The Ages of Reason, 84-92. 



163 

Esasen Paine’in itirazları son derece makul görülmekle birlikte bu itirazların İncil’e 

yönelik yapıldığı unutulmamalıdır. Nitekim pek çok Hristiyan, Kilise’nin dinî 

metinlere müdahale ettiğini hatta Kutsal Kitap’ın yazımında çeşitli çelişkilerin ve 

doğruluğu konusunda şüphelerin olduğunu kabul etmektedir. 

Paine’e göre yaratılış deistin incili gibidir ve deizmin insana tüm 

gerçekliğiyle bilinmesi gereken her şeyi aldatma veya yanıltma olmaksızın öğretmesi 

gerekir. Doğada Yaratıcının kendi el yazısıyla, varlığının kesinliğini ve gücünün 

değişmezliğini anlatan işaretler mevcuttur. Paine, ölümden sonra bir hayatın 

olabileceğine de ihtimal vererek, ahirette hesaba çekilme olasılığını varsayarak, 

düşünen akılların iman etmiş gibi değerlendirileceği tahmininde bulunmuştur. Onun 

için tam ve güçlü bir Tanrı inancına sahip olan insanın ahlâkî yaşamı da inancının 

gücüyle düzenlenir ve hem Tanrı’dan hem kendisinden korktuğu için kişi, ikisinden 

de gizlenemeyecek şeyi yapmaktan kaçınır ve bu inanca tam güç fırsatı vermek için 

tek başına hareket etmesi gerekir. Bu ise Kilise’nin yaptığı gibi dış etkenlerden değil 

insanın benliğinden gelen bir ahlâkî otorite sistemi olmalıdır ki deizmde olan 

budur.141 Paine, deizmi Hristiyanlık inanç sisteminden daha anlaşılabilir, tutarlı ve 

üstün gördüğünü, bir inançlar kıyaslaması yaparak göstermeye çalışmıştır. Nitekim 

Hristiyan inancındaki boşlukları ya da daha açık ifadeyle belirtilecek olursa akla 

uygun olmayan öğretilerini tespit ederek eleştirmiş ya da tamamen reddetmiştir. O, 

özellikle Kilise’nin sorgulanmasını yasakladığı, sır ve gizem adı altında arka planının 

araştırılmasına müsaade etmediği noktaları irdeleyerek bu dinin gerçek dışı 

kurgulardan oluştuğunu iddia etmiştir. Deistlere göre mucizelere yapılan başvurular, 

mantık yasaları veya insan deneyimleriyle kıyaslanarak yanlışlığı ispat edilmiş ve 

mucizeler Orta Çağ hurafesi olarak reddedilmiştir. Söz gelimi Diderot, mucize ile 

ilgili eleştirilerde bulunarak mucize iddialarının safsatadan ibaret olduğunu ifade 

etmiştir.142 

16 ila 18. Yüzyıllarda Avrupa’da Voltaire, Spinoza, Leibnitz ve Kant gibi 

filozofların temel fikirleri bireysel özgürlüğün oluşmasını sağlamıştır. Buna göre 

insan özerkliğinin gücü, kendi başına düşünme özgürlüğü, insanın evrensel doğası, 

ilerlemenin insanlık durumunun bir parçası olarak anlaşılmasını, Kilise’nin devlet 

                                                           
141 Paine, The Ages of Reason, 99. 
142 Shelley, 395. 



164 

işlerinden ayrılmasını ve insanların dinî otoriterlerden bağımsız kendilerini 

yönetebileceği fikrini geliştirmiştir. Söz konusu düşünürler insanlığın medeniyete 

ulaşmasının dinî otoriterlerin etkisinden kurtulmanın sonucunda gerçekleşebileceği 

inancını taşımaktadır. Bu gelişmeler neticesinde Tanrı’dan geldiği iddia edilen 

vahiyler hedefe alınarak eleştiriye tâbi tutulmuştur. Bunun en temel sebebi ise 

Hristiyanlıkta, Tanrı’nın dostları olarak adlandırılan belirli dinî kişilerdir. Bunlar 

Tanrı’nın nezdinde şefaat gücüne sahip, arabulucular, kutsal işlevi yerine getirdiği 

kabul edilen azizler veya velilerdir. Bu din adamlarının Tanrı’nın huzuruna çıkmaya 

ve ona doğrudan hitap etmeye ehil olmaları deistler tarafından sorguya tâbi tutulmuş 

ve yetkileri reddedilmiştir.143 İslâm’da bu anlamda kutsal bir güç, yetki sahipleri 

veya otoriter kişiler yoktur; her mümin namazda Allah ile doğrudan bir irtibat kurar, 

hac görevini ifa eder, oruç tutmayı bireysel olarak yerine getirir ve kanunun 

öngördüğü şekilde sadaka verir. İslâm’da, Kilise ve devletin ayrılmasından önce 

Katolik kilisesinin sahip olduğu türden manevi güçlere, çok daha az siyasî güce sahip 

hiyerarşik bir örgüt yoktur. Esasında Müslümanlıkta müftü, kadı, hukukçu, imam ve 

ilâhiyatçı aynı zamanda din görevlisi olabilir.144 Bu noktada dinî liderlerin veya din 

adamlarının İslâm’da otoriter olmadığı kabul edilmelidir. Her toplumda olduğu gibi 

belirli kişilerin etrafında toplanan kitleler sebebiyle belli isimler altında ortaya çıkan 

oluşumlar ise İslâm’ın bünyesinde oluşsa da dinin bir gereği değildir. 

Nübüvvetin gerekliliğinin kelamcılar tarafından ispatına yönelik 

argümanlardan ikinci bölümde bahsedilmiştir. Burada Hz. Peygamber’in 

uygulamalarına atıfta bulunarak nübüvvetin toplumsal ve bireysel gerekliliğine dair 

birkaç örneğe yer vermekte fayda vardır. Hz. Peygamber’in toplumsal düzeni 

sağlamak, insan haklarını tesis etmek amacıyla uyguladığı yöntemlerin pek çok 

örneği kaynaklarda mevcuttur. Söz gelimi eşinden muzdarip bir kadının sorununu 

çözümlemek145 ve savaşa katılamadıklarından dolayı üzüntü duyan sahabeye 

affedildiklerini bildirmek146 için nazil olan ayetler ile Hz. Peygamber’in, kocasından 

şiddet gören bir kadının yanında yer aldığı ve ailesi tarafından zorlandığı hâlde 

                                                           
143 Paine, The Ages of Reason, 49. 
144 Arkoun, 66. 
145 Mücâdele 58/3. 
146 et-Tevbe, 9/102, 118-119. 



165 

evliliğe rızası olmayan bir genç kızın problemini çözdüğü147 görülmektedir.148 Hz. 

Peygamber bir elçi olarak Allah ile insan arasında irtibat sağlamanın yanı sıra 

toplumsal düzeni de sağlayan peygamberlik görevini icra etmiştir. O, ataerkil Arap 

halkının olumsuz kadın algısını değiştirmeye çalışmış ve kadınların birey olarak 

haklarının bulunduğunu öğreterek maruz kaldıkları olumsuz tutumlara tepki 

göstermiştir.149 Bunun yanı sıra Hz. Peygamber, sınıf ayrımının önüne geçmek, köle 

ve cariyelerin haklarını korumak,150 Arap kavmiyetçiliğine meydan okumak151 gibi 

toplumsal düzeni tesis etmek için çeşitli uygulamalar gerçekleştirmiştir.152 

Kelamcılar Hz. Peygamber’in bu tür uygulamalarını nübüvvetin gerekliliğine dair 

ispat olarak değerlendirmiş ve peygamberliğin gerekliliğini yasaların insanlar için 

gerekliliği ile ilişkilendirmiştir. Bu açıdan onlar, toplumun bir otorite olarak kabul 

ettiği yetkin yasaların peygamberler tarafından tesis edilebilirliğine dikkat 

çekmiştir.153 Söz gelimi Abduh ve Muhammed İkbal gibi modern çağ kelamcılarına 

göre insanlık tarihi, bir bireyin tarihi gibidir. Onlara göre ve insanlık/toplumlar da 

tıpkı bir bireyin geçirdiği evreleri yani çocukluk, ergenlik ve yetişkinlik dönemini 

yaşar. Toplum her aşamada ayrı bir paradigmaya sahip olur ve peygamberler 

aracılığıyla yeni paradigmalar oluşturulur.154 İlahî mesajlar Peygamberlerin 

geldikleri toplumların zihinsel durumu ve algı düzeyleri ile uyumludur. İkbal, 

peygamberliğin gerekliliğini ispat etme noktasında öncelikle vahyin doğru 

anlaşılması gerektiğini, bunun ise vahyin nübüvvet kurumu ile birlikte ele alınması 

ile mümkün olacağını ifade etmiştir. Çünkü İkbal’e göre âleme farklı şekillerde 

                                                           
147 İbn Sa’d, Muhammed İbn Meni’, et-Tabaḳâtu’l-Kübrâ, I-VIII, Dâru Sadr, Beyrut 1968, VIII/456; 

Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed İbn İsmâil el-Cu’fî, el-Câmiu’l-Musnedu’s-Saḥîḥu’l-

Muhtasaru min Umûri Rasulillah ve Sünenihi ve Eyyâmihi, Dâru Tavkin-Necât, (yy) 1422, Nikâh 

42, VII/17; Ṭaberî, Ebû Ca’fer Muhammed İbn Cerîr, Câmiu’l-Beyân fî Te’vîli’l-Kur’ân, thk. 

Ahmed Muhammed Şakir, Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2000, VIII/291; Vâhidî, Ebû’l-Hasen Ali 

b. Ahmed, Esbâb-u Nuzûli’l-Kur’ân, thk. Kemal Besyûnî Zağlul, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 

Beyrut 1411, 155-156. 
148 Koçak, Zeynep Canan, “Günümüz Yerleşik Peygamber Tasavvurunun Genç Zihinlerde 

Karşılığı”, Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 1, Sayı: 42, 2019, 127. 
149 Buhârî, Zekât, 10, II/110; Edeb, 6, IV/8; Nikâh, 42, VII/17, 93, VII/32; İ’tisâm, 3, IX/95; 

Müslim, Ebû’l-Ḥasen İbnu’l-Ḥaccâc el-Kuşeyrî en-Nîsâbûrî, el-Müsnedü’s-Sahîhu’l-Muḫtasar, 

thk. Muhammed Fuad Abdulbâḳî, Dâru’l-İḥyai Turâsi’l-Arabiyyi, Beyrut (ty), Birr, 147, 2629-

2630, IV/2027, 149, 2631, IV/2027; Cennet, 49, 2855, IV/2191. 
150 Buhârî, Nikah, 13, VII/6; Itk, 14, III/149. 
151 İbn Hanbel, Ahmed İbn Muhammed eş-Şeybânî, Müsned, thk. Şuayb Arnavud, Âdil Murşid vd., 

Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2001, XXXVIII/271, 474. 
152 Koçak, 128. 
153 Fazlur Rahman, Prophecy in Islam Philosophy and Orthodoxy, ed. Michael Sells, The University 

of Chicago Press, Chicago and London 2011, 57. 
154 Abduh, 147-148; İkbal, İslâm’da Dinî Düşüncenin Yeniden İnşâsı, 173. 



166 

yansıyan vahiy, hayatın evrensel unsuru şeklinde değerlendirilmelidir.155 Vahyin 

sadece insana özgü olmadığını, tüm âlemi kuşattığını söyleyen İkbal, aklın, maddî 

dünya hakkında istidlâli bilgiye ulaşabildiğini ancak metafizik boyuta dair bilgiye 

ulaşamayacağı için Allah hakkındaki bilgi ve hakikate ancak vahiy aracılığıyla 

ulaşabileceğini ifade etmiştir.156 

Yeni ilmi kelam dönemi kelamcılarının klasik dönem sünnî kelamcıları gibi 

benzer argümanlar kullanarak nübüvvetin gerekliliğini Allah-insan ilişkisi, Allah-

âlem ilişkisi ve toplumsal düzenin devamlılığı açısından önemine vurguda 

bulundukları anlaşılmaktadır. Buraya kadar nübüvvetin gerekliliğinin aynı prensipler 

doğrultusunda ancak çağın anlayışına ve diline uygun açıklamaların yapıldığı 

görülmektedir. Ancak her çağın kendine has problemleri ile meydana geldiği gerçeği 

göz ardı edilmemiştir. Modern çağın teknoloji, eğitim ve bilimsel gelişmeleri eski 

dönemlere göre farklılık arz etmektedir. Modern çağda, kentleşme ve bireyleşme 

arttıkça insanlardaki dinî eğilimlerin de azalacağı öngörülmekte ancak yapılan 

sosyolojik çalışmalar böyle bir tespitin bulunmadığını göstermektedir.157 

Sekülerleşme ile birlikte din benzeri yapıların, batıl inançların ve halk inançlarının 

azaldığı kabul edilmektedir.158 Sekülerleşmenin insanları deizme doğrudan 

yönlendirdiğine dair herhangi bir veri bulunmamakla birlikte seküler toplumlarda 

dine dâhil edilmiş halk inançlarının önemli ölçüde azaldığı görülmektedir.159 Bu 

bağlamda İslâm’ın batıl inançlardan ve yanlış yorumlardan ayrıştırılarak hakiki 

prensiplerini belirlemek için modern çağın uygun bir dönem olduğu söylenebilir. 

3.3. Modern Çağ İnsanının Allah-Âlem Tasavvuru ve Deizm 

Allah-insan arasındaki her türlü ilişki, Allah’ın âleme tecellisi vasıtasıyla 

gerçekleşmektedir. Allah’ın nasıl tasavvur edilmesi gerektiği bizzat kendisi 

tarafından dinî metinler aracılığıyla öğretildiği gibi insan zihni tarafından da 

                                                           
155 İkbal, İslâm’da Dinî Düşüncenin Yeniden İnşâsı, 97-98. 
156 İkbal, İslâm’da Dinî Düşüncenin Yeniden İnşâsı, 175. 
157 Ertit, Volkan, “Din (İslâm) Merkezli Sekülerleşme Kavramı Yerine Metafizik Merkezli 

Sekülerleşme Kavramı”, Mütefekkir Dergisi, Cilt: 4, Sayı: 8, 2017, 297 vd.  
158 Ertit, Volkan, “Sekülerleşme Teorisi”, Muhafazakâr Düşünce Dergisi, Cilt: 10, Sayı: 37, 2013, 

213. 
159 el-Attas, Nakib S., İslâm Sekülerizm ve Geleceğin Felsefesi, çev. M.E. Kılıç, İnsan Yy., İstanbul 

2003, 114; Bayer, Ali, “Sekülerleşme Din İlişkisi: Kuramsal Bir Yaklaşım”, KSÜ İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Cilt: 16, 2010, 153 vd. 



167 

oluşturulmaktadır. Aynı şekilde Allah-âlem tasavvuru da insanın yaşadığı dünya ile 

Allah’ın varlığı arasında kurduğu bağlantıyı izah etmek amacıyla incelenmiştir. 

İslâm düşünce geleneği bağlamında geliştirilen Allah-âlem tasavvuru kelamî, felsefî 

ve tasavvufî açıdan oluşturulmuştur. Kelam, Allah’ın zâtı ve sıfatlarının yanı sıra 

varlığın ve bilgiye konu olanın Allah ile ilişkisini anlamlandırmaya çalışmıştır. 

Kelamcılar, dinî metinlerden çıkardıkları Allah tasavvurunun iç tutarlılığını 

gözeterek oluşturdukları tasavvurun eleştirilere ve itirazlara karşı dirençli olmasına 

dikkat etmişlerdir. Bu sebeple kelamcılar, dinin insan için ifade ettiği anlamın ve 

insanın dindeki konumunun oluşturdukları Allah tasavvuru ile yakından ilişkili 

olmasına özen göstermiştir.160 

Deistlerin İslâm ve Hristiyanlık gibi teist dinlere karşı ileri sürdükleri 

argümanlardan biri, ‘inanmayanların cehennemde cezalandırılması’ fikrindeki 

adaletsizliktir.161 Deistler, Tanrı’nın yalnızca ayrıcalıklı bir kesime elçi göndermesi 

ve bu kişilerin ilahî hakikati dünyanın geri kalanından etkin bir şekilde gizlenmesine 

izin vermesini haksız bularak Tanrı’nın doğasına uygun olamayacağını 

savunmaktadır. Dinlerde, herkese kurtuluşa ulaşmak için eşit bir fırsat verilmediğini 

iddia eden deistler, aslında Tanrı’nın, ahlâkî karakterini ve emirlerini keşfetmek için 

doğa üzerinde tefekkür etmede kullanmaları amacıyla akıl vererek kendisini tüm 

insanlığa ifşa ettiğine inanırlar.162 Ancak onların bu görüşleri bazı çelişkiler 

barındırmaktadır. Çünkü insanın kendi aklıyla yaratıcıya ulaşabileceğini iddia 

ettikleri hâlde inanmayanların cezalandırılacağını söylemeleri Tanrı’nın adaletine 

aykırı olacaktır. Tanrı’nın insana teklifte ve tebliğde bulunmadan onları sorumlu 

tutması insana haksızlık olacaktır. Ayrıca deistlerin iddia ettikleri gibi şayet Tanrı ve 

Tanrı’ya karşı sorumluluklar doğal vahiyle ulaşılabilecek kadar açık bilgiler ise 

inanmayan insanların durumu izahsız kalacaktır. Dahası ahiret hayatına inanmayan 

deistlerin kötülük problemine verebilecek cevapları olmayacaktır. Onların öldükten 

sonra bir hayat olmayacağı inancı dünya hayatında kötülük yapan insanların 

fiillerinin bir karşılığı olmayacağı sonucunu ortaya çıkaracaktır ki bu da savundukları 

                                                           
160 Çınar, Bayram, “Eş’arî Ekolünde Allah Tasavvuru”, Erciyes Akademi Dergisi, Cilt: 35, Sayı: 1, 

2021, 84. 
161 Byrne, 55; Morais, Herbert M., “Deism in Revolutionary America”, International Journal of 

Ethics, Cilt: 42, Sayı: 4, 1932, Deism in Revolutionary America (1763-89) on JSTOR (erişim: 

08.02.2022), 435. 
162 Paine, Essays On Religion, 39; Herbert of Cherbury, 75; Voltaire, 353. 

https://www.jstor.org/stable/2378041


168 

iyi ve adaletli yaratıcı inancı ile çelişmektedir. Dahası deistlerin itiraz ettikleri söz 

konusu iddia Yahudi ve Hristiyan dinlerinde mevcut olup İslâmiyet’te bu tür inançlar 

bulunmamaktadır. 

Fransız sosyolog de Hervieu-Leger’e göre modernite, dinin sosyal ve kültürel 

olarak etkisizleştirilmesi doğrudan veya dolaylı olarak ilişkili üç unsurla karakterize 

edilir. Birincisi, modernite ile rasyonalite arasındaki bağlantı ya da sonuçlardan biri 

de irrasyonel davranış ve inançların kökenindeki cehaleti ortadan kaldırmak olan 

araçlar ve amaçlar arasında tutarlı bir uyumun zorlayıcı arayışıdır. Rasyonelleştirme, 

küresel insanî ilerlemenin koşulları olarak bilim ve tekniğin gelişimine dayanır. 

Ancak, bu durumda o, rasyonalitenin kendisini toplumsal yaşamın tüm yönlerine tek 

biçimli bir şekilde dayatmaktan çok uzak olduğunu ileri sürer.163 İkinci unsur, içinde 

yaşadığı dünyayı yaratabilen ve kendi varoluşunu anlamlandırabilen bireylerin 

özerkliğidir. Kendi yaşamının yasa koyucusu olarak insan, kendisi ile gelenek 

arasına bir sınır çizmeye çalışır. Üçüncüsü ise kurumların farklılaşması ve çeşitli 

sosyal faaliyet alanlarının uzmanlaşması ile işaretlenmiş bir sosyal organizasyon 

biçimi olarak moderniteye işaret eder. Onda, tüm alanlar -ekonomi, bilim, estetik, 

siyaset, hukuk sistemi vb.- kendi mantığına göre ve aynı zamanda dinsel gelenek 

karşısında özerk olarak işleyecektir.164 Bu tür bir özgürleşme süreci yaygın olarak 

sekülerleşme olarak adlandırılır ve sosyal hayatın artık dinî bir kurum tarafından 

kurulan kurallara tabi olmadığını veya giderek daha az tabi olduğuna işaret 

etmektedir. Hervieu-Leger’e göre din, bireylere ve gruplara, yaşamlarına ve 

deneyimlerine anlam verecekleri referanslar, normlar, değerler ve semboller 

bütününü sağlamayı bırakmıştır. Modernite anlayışında ise dinî gelenek artık herkese 

dayatılan anlamlı bir kod değil bir seçenekten ibarettir.165 Modern dünyanın sağladığı 

bilimsel ve teknolojik yenilikler insan hayatını kolaylaştırmanın yanı sıra insanın öz 

değerlerinin yerini maddî değerler ile değiştirmesine sebep olmuştur. Maddî 

değerlerin etkin olduğu bir yerde maneviyata ihtiyaç duyulmadığı için inançlar eski 

ve faydasız kabul edilmektedir. Dolayısıyla dinlerden uzaklaşan insanlar ateizm, 

                                                           
163 Hervieu-Leger, Daniele, Religion as a Chain of Memory, çev. Simon Lee, Rutgers University 

Press, New Jersey 2000, 30. 
164 Meirelles, Mauro, Oro, Ari Pedro, Brazilian University Students and Religion, Annual Review of 

the Sociology of Religion, Cilt: 1 ed. Enzo Pace, vd., Brill Pub., Boston 2010, 67. 
165 Hervieu-Leger, 32-33; Meirelles, Brazilian University Students and Religion, 66-67. 



169 

agnostizm gibi inançları benimserken Tanrı’yı tamamen yok sayamayanlar deizmi 

makul görmeye başlamıştır. 

Deizmin iddiaları karmaşık dinlerden daha makul kabul edilmesinin pek çok 

sebebi olabilir. Ancak en önemli sebeplerden biri deizmin bilimsel açıklamalarla 

ilişkilendirilmesidir. Teknoloji çağı insanı bilimsel açıklamaların mutlak doğruluk 

içerdiğine inanmakta ve reel hayatta görmedikleri somut olmayan bilgilerin birer 

hurafe olabileceğini düşünmektedir. Bu konu üzerinde pek çok ülkede çeşitli anket 

çalışmaları yapılmış ve özellikle gençlerin inançları tespit edilmeye çalışılmıştır.166 

Toplumdaki bireyselleşme süreci, bireylerin farklı teklifler arasından 

seçimlerini yapabilmeleri ve genellikle kişisel bir karışım halinde birleştirilen farklı 

ideolojilerin parçalarıyla karakterize edilen kendi bireysel yaşam görüşlerini inşa 

edebilmeleri anlamına gelir. Maneviyat artık öncelikle dine değil, bireyin kişisel 

olarak inşa edilmiş yaşam vizyonuna ve ilham kaynağına atıfta bulunur. Bireycilik, 

gençleri yalnızca kurumsallaşmış dinden uzaklaştırmakla kalmaz, aynı zamanda 

başkalarına karşı tutumlarını ve sosyal katılımlarını da etkiler.167 Bazı insanlar yeni 

dinleri veya alternatif maneviyatları ciddiye alan manevi arayış içindedir. Çoğu 

ruhani konulara çok az ilgi gösterir. Bu sebeple sekülerdirler yani bir açıdan 

düşmanca olmaktan çok dine kayıtsız kalmayı tercih ederler. 

Din, ulûhiyet ve ubûdiyet meseleleri ile yakından ilişkilidir. Tanrı ile insan 

arasındaki ilişki, ulûhiyet ve ubûdiyetle bağlantılıdır ve dinin parçasıdır. İnsanın 

olduğu her yerde var olan din, insanın diğer insanlarla münasebetini de ihmal etmez. 

Din insanların yaratıcıyla ve diğer insanlarla münasebetlerini belirler. Dahası dinî 

ilkeler, insanın dünya yaşamını düzenlemek ve ahiret hayatında sonsuz mutluluğa 

erişimini sağlamak için vardır. Fakat dini tümüyle reddetmek, ulûhiyetin dolayısıyla 

âlemle ve insanla münasebeti tamamıyla sınırlamak olacaktır.168 İnsanın yaratıcısı ile 

irtibatını sağlayan din aynı zamanda pek çok bilinmezin izahını yapabilmektedir. 

Ancak din, başta yaratılış ve ölüm olmak üzere ilahî olanla bağlantı kurma, insan 

hayatını düzenleme ve öteki yaşam hakkında belli ölçüde bilgi vermektedir. İnsanın 

gelişmek adına yaptığı bilimsel çalışmalar dinin konu kapsamında yer almamaktadır. 

                                                           
166 Koçak, 127. 
167 Dewey, John, Individualism Old and New, Prometheus Books, New York 1999, 44. 
168 Peker, 410-411. 



170 

Bilim ise yaratıcı hakkındaki sorulara cevap veremez. Bu onun ilgi alanının çok 

üstündedir. Mutlak hiçliğin bir şey üretmesi bilimsel olarak imkânsız olduğu için 

evrenin nasıl yaratıldığına dair sorular cevapsız kalacaktır. 

Din, kutsal nesnelerle ilgili ritüel faaliyetlerden oluşur ve bu ritüel eylemlerin 

sonucu, bir sosyal bağ veya topluluğun yaratılmasıdır. Bu ritüel eylemler kutsal ve 

din dışı arasındaki kavramsal bir ayrımı ifade eder. Ancak bu haliyle din en iyi dinî 

inançlardan ziyade dinî eylemler ve öznellikler açısından anlaşılır. Birçok çağdaş 

Müslüman toplumda, cemaate üyelik duygusunu ve dinî uygulamalara kişisel 

katılımı güçlendiren önemli hareketler vardır. Kur’anî dindarlık fikri, özellikle çeşitli 

tasavvufî hareketler vasıtasıyla yüzyıllardır İslâm’ın merkezinde yer almıştır. Birçok 

deist, Tanrı’nın yaratıldığında dünyayı kendi kendini idame ettiren ve kendi kendine 

işleyen güçlerle donattığına ve sonra onu ikinci nedenler olarak hareket eden bu 

güçlerin işleyişine terk ettiğine inanır. Tanrı’nın nedenselliği, evreni yaratmasıyla 

sınırlıdır, bu sayede doğa yasalarını koyar ve evrenin saat gibi işlemesine izin verir 

ve bu ona büyük saatçi unvanını kazandırır.169 Dahası, Tanrı, yaratılışının görece 

sıradan işlerinden öyle bir şekilde kopmuştur ki, evrene müdahale etmek için hiçbir 

zaman yeterince endişe duymayacak, dolayısıyla onu uzak ve dinsel olarak 

ulaşılamaz ve sadece müdahale edebilen bir Tanrı kılacaktır. Deistler insan aklına 

göre batıl, doğaüstü ve saçma olarak gördükleri dinin yönlerini de reddederler. 

Esasen deistler, insan toplumları arasında birliği teşvik eden bir din aradıklarını iddia 

ederler ve böyle bir dinin temelinin kilise benzeri otoriteler yerine evrensel akıl 

üzerine kurulması gerektiğine inanırlar. Emir ve yasakları insanın maslahatı için 

getiren bir dinin zaman içerisinde bazı insanlar tarafından yanlış yorumlanmaları ve 

dini, toplumu yönlendirebilmek için kendi çıkarları doğrultusunda anlamlandıranları 

söz konusu olmuştur. Bu yanlış uygulamalar sebebiyle insanı hakikate, iyiliğe, 

doğruya yönlendiren bir inanç sistemini tamamen suçlamak akla uygun değildir. 

Çünkü İslâm, açıkça zahiri ibadetlerin tek amacının Allah’a şükranda bulunmak 

olduğunu ve Allah’ın surete değil kalbe baktığını öğretmiştir. İslâm inançlılara, her 

ikisini de zorunlu kıldığı hem dışsal hem de içsel bütünlüğü emrederek, ruhuna 

                                                           
169 Feil, “Deism”, 1/361. 



171 

olduğu kadar bedenine de özen göstermesini gerektiriyordu. Samimiyet, ibadetin özü 

haline getirilmiş ve ahlâkın güzelleştirilmesi önemsenmiştir.170 

Bilindiği gibi ateist düşünce karşısında klasik bir önerme yöntemi mevcuttur. 

İnsanın maneviyata duyduğu ihtiyaç hissi pek çok kişiyi akıl yürüterek inanmaya 

sevk etmektedir. Tanrı’nın var olduğuna inanmak ve inanmamak arasında insanı 

seçim yapmaya zorlayan düşüncelere karşı koymak mümkün değildir. Seçim 

yapmanın sonuçları ise hayati öneme sahiptir. Kişi sahip olduğu tüm değerleri bu 

tercih edeceği inanca göre şekillendirecektir. Bu sebeple Tanrı’nın varlığına inanmak 

ve inanmamak arasındaki tercih kişiyi tehlikeye atan kazancın ve kaybının ne 

olacağını tartmasını gerektirecektir. Şayet kişi inanmayı tercih ederse içsel huzur ve 

sonsuz bir mutluluk kazanacaktır. Şayet inanmamayı tercih ederse kişi dünya 

hayatında sürekli soru işaretleri ile yaşamak zorunda kalacağı gibi ölümden sonraki 

yaşamda hüsrana uğrayacaktır. Aynı önerme deistik inanca karşı da kullanılabilir. 

Deistler genel olarak dinlerin var olmadığını ileri sürmektedir. Yukarıdaki önermeye 

göre şayet kişi herhangi bir dine mensup olmayı kabul ederse bu dünyada aidiyet 

hissine sahip olacak, içsel huzuru yaşayabilecek ve metafizik konulara dair sorularına 

cevaplar bulacaktır. Şayet kişi dinî olguyu kabul etmeden sadece Tanrı varlığına 

inanırsa Tanrısına yönelik sorumlulukları yerine getiremeyecek ve ölümden sonraki 

hayatında sıkıntılar yaşayacaktır. Dahası bu dünyada dinin tesis ettiği kuralları yerine 

getirmediği için hem manevi yönden eksik kalacak hem de yalnızca kendi aklını 

kullanmak zorunda olacağı için Tanrı’nın emir ve yasaklarının tam olarak neler 

olduğunu bilemeyecektir. Deistlerin en temel unsur saydıkları akıl yürütmenin hayatı 

tek başına idame ettirmek için yeterli olduğu kabulü belli zorlukları beraberinde 

getirmektedir. Malumdur ki her akıl farklı nitelik ve kapasiteye sahiptir; kişisel 

hevesler, aile eğitimi, hayat şartları, çevresel koşullar, eğitim vb. meseleler de akıl 

yürütme şekline etki etmektedir. Yaratıcının yardımı olmaksızın metafizik konularda 

bütünüyle bilgi sahibi olmanın mümkün olmadığı gibi doğrudan kişileri ve 

toplumları ilgilendiren pek çok meselenin de tesisi ya çok geç gerçekleşebilecek ya 

da hiç gerçekleşmeyecektir.  

İnancın gerekçelendirilmesi gerekmektedir. Yetersiz kanıtla bir şeye inanmak 

ve tahkik derecesine ulaşmayan imanın geçersiz olduğu kabul edilmektedir.171 
                                                           
170 Ankebut, 29/45. 



172 

Ahlâkî bir soru, neyin mantıklı bir şekilde var olduğu değil, neyin iyi olduğu ya da 

olsaydı iyi olacağı sorusudur.172 Bilim neyin var olduğunu söyleyebilir ancak var 

olanın ile olmayanın değerlerini karşılaştırmak için bilime değil, vicdan adı verilen 

duyguya başvurulmalıdır. Ahlâkî inançlara sahip olup olmama sorununa irade karar 

vermektedir. Müslüman ahlâkı esasen insanlar arasındaki iddialar ve görevler ile 

ilgilidir. Yine de bu iddialar, Tanrı’ya birleşik bir bağlılığa, akıl yürütme 

yükümlülüğüne ve mutlak iyiliği elde etme ihtiyacına dayanmaktadır. İnsanların 

yaratıcı inancına duyduğu ihtiyaç kolektif bilincin kabulüdür.173 Söz gelimi, 

hakikatin kendine olan inanç onun bir hakikat olduğuna ve yine onun insanlar için 

yaratıldığına dair inançtır. Bir gerçeğe sahip olmak isteyen insan deneyleri, 

çalışmaları ve tartışmaları ile sürekli olarak daha iyi bir konuma ilerlemesi 

gerektiğine inanmak ister.174 Fikirlerin oluşmasında tecrübeler ve deneyimler 

üzerinde düşünmeye devam etmenin büyük katkısı vardır. Çünkü ancak bu şekilde 

fikirler daha doğru olabilir. Ancak kabul etmek gerekir ki bunlardan herhangi birini 

asla yeniden yorumlanamaz veya düzeltilemez gibi algılamak son derece yanlış bir 

tutumdur. Dünya üzerinde her düşüncenin veya inancın bir zıt kutbu da mevcuttur. 

Söz gelimi ‘dünya baştan sona rasyoneldir’ düşüncesinin karşısında ‘dünya 

yalanlardan ibarettir’ söylemi de yer alacaktır. Aynı şekilde ‘bir Tanrı vardır’ 

inancının karşısında ‘bir Tanrı yoktur’ inancı, ‘ahlâkî bir zorunluluk vardır’ yorumu 

karşısında ‘yükümlülük yalnızca isteklerin veya tercihlerin sonucudur’ yorumu yer 

alacaktır ve bu gibi örnekler çoğaltılabilir ancak burada vurgulanmak istenen her 

inancın zıddıyla kaim olduğudur.175 Bu sebeple savunulan düşüncelerin kesinliği 

veya doğruluğu argümanlarla ispat edilebilir. Her konuda kesin delil bulmak ise 

bazen çok kolay olmayabilir. İşte bu noktada insan yaşamına dair bazı mevzularda 

Allah yarattıklarına dinler aracılığıyla yol gösterme lütfunda bulunmuş ve pek çok 

konuda kolaylık sağlamıştır. 

                                                                                                                                                                     
171 Clifford, William Kingdon, “İnanç Ahlâkı”, çev. Ferit Uslu, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Cilt: 5, Sayı: 9, 2006, 125. 
172 Dorman, 87-89. 
173 Dorman, 56, 199-200. 
174 Bergson, Henri, Dinin ve Ahlâkın Kaynakları, çev. Mahmut Özdil, Sayfa Yy., İstanbul 2013, 11-

14. 
175 Mills, Lawrence H., “God Has No Opposite”, The Open Court A Monthly Magazine, ed. Paul 

Carus, Cilt: 22, Sayı: 10, 1908, 576-579. 



173 

Kant’a göre ahlâk kaçınılmaz olarak dine yol açar.176 Dinin yol göstermesi 

davranışları tayin etmesi belli bir yönteme göredir ve o yöntem kutsallık algısına 

bağlıdır. Kutsallığın beraberinde getirdiği unsur ise saygıdır. Saygılı bir toplumda 

yaşa ve bilgiye dayalı tabakalar vardır. Dinin yarattığı bu tabakalaşma insanın icat 

ettiği sınıf ayrımından çok farklıdır. Dindeki saygı, merhamet, vicdan gibi unsurlar 

adaletli, makul ve bağlayıcıdır. Din, varoluşsal olarak içinde taşıdığı değerler 

itibarıyla ahlâkla eşittir. İnsan toplumunun belli kurallar çerçevesinde düzenli bir 

toplum haline geldiği kabul edilmelidir. Biri din diğeri yasalar olmak üzere disiplini 

sağlayan iki olgu vardır. Disiplinin bir kısmını sağlayan dinin insana yüklediği 

görevler, insanın ödevleridir. İnsan, ödevle yükümlü bir varlıktır ve dolayısıyla 

sorumlulukları vardır, bu sorumluluklar bilincine ise dinî bilgiler ile ulaşmaktadır. 

Toplumun etik kurallarını, sosyal yaşantısını, bireylerin birbirleriyle irtibatının 

yöntemini, adalet algısını, görgü kurallarını tayin eden dinlerdir. Kant’ın etik toplum 

anlayışı dinin ahlâkî kuralları belirlemedeki önemini açıklayıcı niteliktedir. Ona göre 

etik bir devlet meydana gelecekse, tüm bireyler bir kamu yasasına tâbi olmalıdır ve 

onları bağlayan tüm yasalar, ortak bir yasa koyucunun buyrukları olarak 

görülebilmelidir. Devlet etik kurallara göre olacaksa halkın kendisi yasa koyucu 

olarak kabul edilemez. Çünkü böyle bir devlette tüm yasalar açıkça eylemlerin 

ahlâkını desteklemek için tasarlanmıştır. Etik kuralları belirleyen dünyanın ahlâkî 

hükümdarı olarak kabul edilen Tanrı’dır. Dolayısıyla etik bir devlet, ancak ilahî 

emirler altındaki bir halk olarak yani Tanrı’nın bir halkı olarak ve erdem yasalarına 

göre düşünülebilir. Böylece ahlâk kaçınılmaz olarak dine götürür, bu sayede 

kendisini insanlığın dışında, iradesinin (yaratılışın) nihai amacı olan ve aynı zamanda 

insanın nihai amacı olabilecek ve olması gereken güçlü bir ahlâkî kanun koyucu 

fikrini savunur.177 

Dinlerin insanlık üzerindeki önemi yadsınamaz nitelikte bir gerçektir. Dini 

toplumlardan kaldırmak yalnızca kaosa neden olacaktır. Dinin ortadan 

kaldırıldığında kaos çıkacağının belki de en açık göstergesi dinlerin varlığına rağmen 

kötülüklerin, adaletsiz hüküm ve davranışların, haksızlıkların, katliamların önüne 

geçilememesidir. Çünkü din, kitleleri yönlendirmek ve sömürmek amacıyla 

                                                           
176 Kant, Immanuel, Religion within the Limits of Reason Alone, ed. T.M. Greene-H.H. Hudson, 

Harper, New York 1960, 139. 
177 Kant, 5, 100-102. 



174 

kullanılan en güçlü unsur olagelmiştir. Sonsuz hayat güdüsü öğrenilmiş bir güdü 

değil bilakis her insanın içinde olan bir duygudur. Dolayısıyla ölümden sonra bir 

hayatın varlığına olan inanç bir yaratıcı düşüncesine sahip olmayı zorunlu kılar. 

Voltaire’in dediği gibi hiçbir din gelmemiş olsaydı bile insanoğlu yine de bir inanç 

şekli belirleme gereği duyacaktı. Çünkü insan hayatı boyunca pek çok haksızlığa 

maruz kaldığı gibi yaşamı yönlendiremediği gerçeğiyle karşılaştığında acziyetinin bir 

tezahürü olarak daha güçlü bir varlığa yönelme ihtiyacı hissetmektedir. Kötülere ve 

kötülüklere karşı mutlak kudret ve mutlak adalet sahibi olduğuna inandığı varlığın bu 

hayatta olmasa bile öteki hayatta bir cezalandırma sisteminin olduğu düşüncesi 

insanı teskin edebilmekte bu sayede daha büyük bir kaosun oluşması engellenmiş 

olmaktadır. Aynı şekilde iyilik yapanlar, doğru davranış sergileyenler, hakkı-hukuku 

gözetenler de karşılığını bu dünyada göremese de öteki hayatta 

mükâfatlandırılacağını düşündüğü için iyiliklerine devam edebilmektedirler. İlk 

bakışta basit bir açıklama olarak görünmesine rağmen iyilik ve kötülüğün, ahlâkın, 

adaletin bu dünya ile değil öteki hayat inancı ile sağlandığı kabul edilmesi gereken 

bir gerçektir. Elbette kendi çabaları ile doğru davranışları öğrenmiş, kendi ahlâkî 

değerlerini oluşturmuş, kendisini yetiştirmiş insanlar vardır. Ancak her toplumun 

büyük bir bölümü kurallara dinlerin öğretileri olduğu için uyma eğilimdedir. 

İslâm’da bilindiği gibi ölümden sonra hayata inanmak akîdenin bir rüknüdür. 

Bunun ötesinde ölümden sonra hayatın varlığına iman etmek, naklen vacip olduğu 

kadar aklen de mümkündür. Ancak akıl, maddî âlemin dışında kalan ahiret hayatı 

hakkında düşünce, araştırma veya deney yoluyla bilgi elde edilemeyeceğini bilir. Bu 

sebeple kelamda aklî ve bilimsel yöntemlerle ispat edilemeyen yani vahiyle gelen 

bilgiler semiyyat bahsinde işlenmektedir.178 Kur’an, insanların Allah hakkında ve bu 

dünyada nasıl yaşayacakları hakkında bilmeleri gereken her şeyi söylemektedir. 

Gerçek bilgi ancak sonsuz yaşamda gelecektir, dolayısıyla bu dünyevi yaşam bir 

mücadele ve bir dizi imtihan olmaya mahkûmdur. İman, ister insan davranışından 

ister doğa kanunlarından kaynaklansın, tüm zorluklar ve felaketler karşısında 

korunmalıdır. Kur’an bu dünyanın ahiret hayatının tarlası, ahiretin ise dünyada nizam 

ve düzenin oluşmasını sağladığına dikkat çekmektedir.179 Kur’an’daki tevhid, 

                                                           
178 Toprak, Süleyman, Ölümden Sonraki Hayat, Tekin Kitabevi, Konya 2017, 5-6.  
179 el-Bakara, 2/94, 126; Âl-i İmran, 3/77; en-Nisa, 4/134; el-En‘âm, 6/32. 



175 

Müslümanların her olguda Allah’ın varlığını kabul etmelerini gerektirir. Allah’ı bu 

dünyada anlayamazlar veya algılayamazlar, ancak O’nun orada ve her şeye dahli 

olduğunu bilirler. Bu hayat bir sonraki hayatın ilk adımı, ahiret hayatı ise yaşamı 

anlamlı kılan bir gerçek olarak kabul edilir. 



176 

SONUÇ 

18. yüzyılda Aydınlanma döneminin önemli tartışma konuları arasında yer 

alan deizm son yıllarda tekrar gündeme gelmiştir. Deizmin gündeme gelmesiyle 

birlikte dinlerin gerçekliğini sorgulayan veya reddeden insanların bu inanç yapısına 

yönelmeleri kaçınılmaz olmuştur. Müslüman dünyada Allah’ın varlığını ve 

nübüvvetin gerekliliğini reddeden inançlara cevap vermek için erken dönem 

kelamcıları itikadî/dinî konuları şüpheye yer bırakmayacak şekilde argümanlar ile 

ispatlamışlardır. Bu sebeple bir inanç konusu olan deizmin, savunulan ilkeleri kelamî 

açıdan değerlendirilmelidir. Dolayısıyla deistlerin görüşleri kelamî açıdan 

incelenmiştir.  

Bu çalışmada, deizmin ortaya çıkış nedenleri, çeşitleri ve tanımları ele 

alınmıştır. Buna göre deistlerin büyük çoğunluğunun, yüce bir yaratıcının varlığına, 

O’nun dünyanın yönetimindeki takdirine inandığı hâlde peygamberliği dolayısıyla 

dinleri kabul etmediği tespit edilmiştir. Genel olarak deistlerin, teolojik dogmaların, 

ritüellerin, dinî, siyasî kurumların tarihsel ve sosyo-kültürel insanî dinamiklerinden 

kaynaklandığını iddia ettikleri anlaşılmıştır. Onlar, evrenin, zamanın dışında Tanrı 

tarafından harekete geçirilen doğa yasaları tarafından yönlendirildiğini 

savunmaktadır. Bu çıkarıma akıl yürütme yoluyla ulaşılabileceğini öne süren deistler 

Tanrı’nın varlığı ve insanın sorumluluklarının ilahî müdahale veya vahiy ile değil 

aklın kendisiyle keşfedilebileceğini iddia etmişlerdir. 

Dinleri reddettiği hâlde ahiret hayatını kabul eden deistler, ölüm sonrası ödül 

ve cezaların olması gerektirdiğini dile getirmişlerdir. Ancak bu deistler, Tanrı ve 

insan arasında Kilise biçiminde herhangi bir arabuluculuğa olan ihtiyacı reddetmiştir. 

Bu tür bir görüş, yalnızca Hristiyanlık için değil, aynı zamanda yerleşik sosyal düzen 

için de potansiyel bir tehdit olarak anlaşılmıştır. Deistler, insanlığın ilerlemesinin 

önündeki en önemli engel olarak kabul ettiği batıl inançları ve din adamlarının 

etkisini ortadan kaldırarak toplumu yenilemeyi amaçlamış, akıl yetisinin tüm 

insanlığın yararına çalışmakta özgür olacağı yeni bir akılcı, insancıl ve ilerici 

toplumsal düzen yaratmayı hedeflemiştir. Bu bağlamda deistlerin batıl inançlara ve 

yanlış öğretilere karşı geliştirdikleri yaklaşım, tüm semavî dinlerin sorgulanması 



177 

veya reddedilmesi gerektiği yönündedir. Ancak bu girişim Müslüman inancı ile 

birlikte ele alındığında, geliştirdikleri argümanlar zayıf veya yetersiz kalmaktadır. 

Çünkü İslâm inancı ve kelamı, Allah’ın varlığı, sıfatları, Allah-âlem, Allah insan 

ilişkileri, nübüvvet kurumu ve ahiret hayatına dair konular üzerine çalışarak ilgili 

inanç konularının savunulmasına ilişkin güçlü argümanlar geliştirmiştir. Klasik 

dönemde nübüvveti reddeden kişi ve grupların iddialarına karşı nübüvvetin 

gerekliliğini aklî argümanlarla ispatlamışlardır. Deizmin antitez olarak karşısında 

durduğu Hristiyan teolojisi, İslâm kelamcıları tarafından eleştirilmiş ve ulûhiyet, 

vahiy ve nübüvvet görüşleri reddedilmiştir. Bu konuda deizmin eleştirdiği mevzular 

ile Müslüman kelamcıların eleştirileri ortak paydada buluşabilmektedir.  

Deistlerin görüşleri ve güncel pek çok çalışma incelendiğinde deizmin esasen 

İslâm ile ilgilisi olmadığı görülmektedir. Dahası kaynaklarda deizmin Hristiyanlığa 

karşı bir eleştiri hareketi şeklinde zuhur ettiği anlaşılmaktadır. Ancak Müslüman 

dünyada önemli ölçüde pratikte ve yorumlardaki tahrifin çoğalması Müslümanların 

içinden de deizme yönelenlerin ortaya çıkmasına sebep olmuştur. İslâmî ilkelerin katı 

geleneksel yorumları sebebiyle çok fazla dinî oluşumun meydana gelmesi ve her 

birinin kendi inançlarının hakiki İslâm olduğu iddialarından dolayı iç çatışmalar 

yaşanmıştır. Tıpkı Orta Çağ Hristiyan dünyasında örneklerini gördüğümüz 

mezhepsel çatışmalar, dinî renge bürünen yapıların kutsal metinleri yorumlama 

biçimleri ve dindar halk arasında ayrışmalara neden olan fikir çeşitliliği gibi etkenler 

ne yazık ki Müslüman dünyada da görülmektedir. Her ne kadar Kur’an içerisinde bir 

bozulmanın yaşanmadığı, ayetlerin tarihî süreç içerisinde değiştirilmediğinin ispatları 

yapılsa da dinin yorumlanması ve uygulamalarındaki eksiklik, fazlalık, değişiklik ve 

algılanmasındaki sorunlar İslâmî esasların sorgulanmasına hatta şüpheyle 

karşılanmasına neden olmaktadır. Bu sebepler İslâmî ilkelerin güncel sorunlar 

karşısında yeniden izahının yapılmasını gerektirmektedir. 

Kelamcılar, İslâm’a inanmayan muhaliflerine karşı çoğunlukla sadece Kur’an 

ve hadislere doğrudan referanslarda bulunmayan aklî bir metodu benimsemiştir. 

Nitekim kelamcılar, evrenin görünüşte yaşam için bu kadar ince ayarlanmasını bir 

yaratıcı varlık inancının temel sebebi olarak değerlendirmiştir. Mu’tezile ve Ehl-i 

Sünnet kelamcıları vahyî bilgiler olmaksızın yaratılışın izahının eksik kalacağını, 

insanın varoluş sebebinin anlaşılmayacağını, peygamberler olmadan insanlığın 



178 

medeniyete ulaşamayacağını aklî argümanlar ile açıklamıştır. Nitekim yaratılış 

konusunda teolojik argümanlar, evrenin insan araştırmasına açık olan düzenli doğası 

ve yasalarının hassas ayarlı nitelikleri gibi genel özelliklerinden yola çıkarak bilimsel 

açıklamalardan daha iyi argümanlar sunmaktadır. Aklî argümanlara sıkça yer veren 

kelamcılar, İslâm’a inanmayan kişiler ile tartıştıkları zaman muhaliflerinin ileri 

sürdüğü iddialara karşı onların kabul edebileceği aklî kanıtlar sunmaya özen 

göstermişlerdir. Klasik dönem kelamcılarının bu tutumları muhalifleri ile 

tartışmalarda üstün gelmesini sağlamıştır. Ancak dünyanın sürekli değişmesi ve 

gelişmesi sebebiyle yeni problemlerin gündeme gelmesi kaçınılmaz olmuştur. 

Hemen her çağda Müslüman kelamcılar kendi toplumunda ortaya çıkan sorunlara 

yönelik yeni argümanlar geliştirmek zorunda kalmıştır. Nitekim Müslüman 

kelamcıların Yeni İlmi Kelam Dönemi’nde hangi ölçüde başarılı oldukları 

tartışılmakla birlikte, kelam metodolojisi bakımından denemek istedikleri yenileşme 

böyle bir ihtiyacın esasen modern dönemlerle birlikte derinden hissedildiğine işaret 

etmektedir. Günümüzde deistik yaklaşımlara ve benzer inanç problemlerine işaret 

eden başka yönelimler varlıklarını hissettirdiklerinde, kelamın temel hedefine ve 

amacına da uygun olarak dinin itikadî iddialarının ve diğer bütün iddialarının 

savunulabilmesi için yeni metodik tercihlerin denenmesi gerektiği kabul 

edilebilecektir. 

 



179 

KAYNAKÇA 

A’sem, Abdülemîr, Târîhu İbni’r-Râvendî el-Mülhîd, Dârü’l-Mâfâki’l-Cedîde, 

Beyrut 1978. 

Abduh, Muhammed, Risâletu’t-Tevhîd, thk. Muhammed Ammâr, Dâru’ş-Şurûk, 

Medine 1994. 

Ahmed, Safdar, Reform and Modernity in Islam, I.B. Tauris & Co Ltd, New York 

2013. 

Akarsu, Bedia, Felsefî Terimleri Sözlüğü, TDK Yy., Ankara 1975. 

Aktaş, Zeki, “Sofistlerde Tanrı ve Din Düşüncesi”, İnsan ve Toplum Bilimleri 

Araştırmaları Dergisi, Cilt: 9, Sayı: 2, İstanbul 2020. 

Alperen, Abdullah, Türkiye’de İslâm ve Modernleşme: Çağımız İslâm Dünyasında 

Modernleşme Hareketleri ve Türkiye’deki Etkileri, Karahan Kitabevi, Adana 

2003.  

- “Muhammed Abduh’a Göre İslâmi Yenileşme ve Temel Dinamikleri”, 

Theosophia Journal, Cilt: 2, 2021. 

Alpyağıl, Recep, Mutezile’nin Beş Temel İlkesi/el-Usûlu’l-Hamse, Mu’tezile Gelen 

Ek-i I içinde, ed. Recep Alpyağıl, İz Yy., İstanbul 2014. 

Altıntaş, Ramazan, “Mâtürîdî Kelam Sisteminde Akıl-Nakil İlişkisi”, Marife Dergisi, 

Cilt: 5, Sayı:3, 2005.  

- “Geçmişte ve Günümüzde Bir Kelam Yöntemimiz Var mıdır?”, Journal of 

Islamic Research, Cilt: 27, Sayı: 3, 2016. 

el-Âmidî, Seyfeddin, Ebkârü’l-Efkâr, I-III, thk. Ahmed M. el-Mehdî, Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Kahire 2002. 

Amr, Samir; Tbakhi, Abdulghani, “Abu Bakr Muhammad ibn Zakariya al Razi 

(Rhazes): Philosopher, Physician and Alchemist”, Ann Saudi Med, Cilt: 27, 

Sayı: 4, 2007. 

Anatolius, Khaled, Cambridge History of Christianity: Volume 2, Constantine to 

c.600, ed. Augustine Casiday, Frederick W. Norris, Cambridge University 

Press, 2007. 

Aquinas, Thomas, Summa Theologica, Public Domain, (by), (yy) 1981. 



180 

Aristoteles, Fizik, çev. Saffet Babür, Yapı Kredi Yy., İstanbul 2005.  

- Metafizik I, çev. Ahmet Arslan, Divan Kitabevi, Ankara 2019. 

Arkoun, Mohammed, Rethinking Islam, çev. Robert D. Lee, Taylor & Francis, New 

York 2019. 

Armstrong, Karen, A History of God, Ballantine Books, New York 1993. 

Attas, Nakib S., İslâm Sekülerizm ve Geleceğin Felsefesi, çev. M.E. Kılıç, İnsan Yy., 

İstanbul 2003. 

Augustine, The City of God, Book VIII, ed. Philip Schaff, Cilt: 2, Massachusetts 

1994. 

Ay, Rahim, “Fenomenolojik Açıdan İslâm Düşüncesinde Allah-Âlem-İnsan İlişkisi”, 

Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi, Cilt: 13, Sayı: 2, 2021. 

Aydın, Demet, “Fârâbî ve Mâtürîdî’de Nübüvvet Algısı”, Edebali İslâmiyat Dergisi, 

Cilt: 4, Sayı: 2, 2020. 

Aydın, Hasan, “Gazzâlî ve İbn Rüşd’de Nedensellik Tartışması ve Bilim Tarihindeki 

Yansımaları”, ERDEM, 2019. 

Aydın, Hüseyin, Ebu’l-Hasan el-Eş’arî’de Nazar ve İstidlal, Fecr Yy., Ankara 2012. 

Aydın, Mahmut, Hristiyanlık, Yaşayan Dünya Dinleri Kitabı İçerisinde, ed. Şinasi 

Gündüz, Diyanet İşleri Başkanlığı Yy., Ankara 2010. 

Aydın, Mehmet, “Muhammed İkbal’in Din Felsefesinde “Ulûhiyet” Kavramı”, 

İslâmi İlimler Enstitüsü Dergisi, ed. Neşet Çağatay, Ankara Üniversitesi 

Basımevi, Ankara 1980. 

- Din Felsefesi, Selçuk Yy., Ankara 1992. 

Aygün, Fatma, “Allah’ın Varlığını Aklen Bilmeye İlişkin Mâtürîdî'nin Gâye ve 

Nizam Delili”, Tarih Kültür ve Sanat Araştırmaları Dergisi, Cilt: 3, Say: 4, 

2014. 

Azmeh, Aziz, Islams and Modernities, Verso Pub., New York 1996. 

el-Bağdâdî, Abdulkâhir b. Tahir b. Muhammed, Usûli’d-Dîn, thk. Ömer Şemseddin, 

Dâru’l-Kitâbu’l-İlmiye, Beyrut 2002. 

Baillie, James, Hume on Morality, Routledge, New York 2001. 



181 

Baker, Leslie, “The Deistic Legacy of Edward, Lord Herbert of Cherbury: Effects 

and Influences of a Seventeenth Century Life on the Emergence of Deism in 

England”, Mount Saint Vincent University, 2007. 

el-Bâkıllânî, Kâdî Ebu Bekr Muhammed b. Tayyib b., Kitâbu’t-Temhîd, thk. Yusuf 

Mekariysi Yesûi, el-Mektebetü’ş-Şarkiyye, Beyrut 1957. 

Baktır, Mehmet, “Câhız’ın Varlık ve Tabiat Anlayışı”, Cumhuriyet Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 10, Sayı: 2, 2006. 

Balcı, Rumeysa, “İbnü’r-Râvendî’nin Dinî ve Mezhebî Görüşleri”, Konya 2019. 

Bardakçı, Sefa, “Kâdî Abdülcebbâr’da Allah Teâlâ’yı Bilme ve Taklidî İman”, 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, Cilt: 3, Sayı: 11, 2010. 

Barnett, S. J., The Enlightenment and Religion the Myths of Modernity, Manchester 

University Press, New York 2003. 

Barr, James, Biblical Faith and Natural Theology, Oxford University Press, New 

York 1993. 

Bayer, Ali, “Sekülerleşme Din İlişkisi: Kuramsal Bir Yaklaşım”, KSÜ İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Cilt: 16, 2010. 

Bayle, Pierre, “Viret”, Dictionnaire Historique Et Critique, Desoer, Paris 1820. 

Bedevî, Abdurrahman, Min Tarihi’l İlhad fi’l İslâm, Mektebetü’n-Nehdati’l-

Mısriyye, Kahire 1945. 

-  Min Tarihi’l-ilhad fi’l-İslâm, (by), Beyrut (ty).  

- Min Târîhi’l-İlhâd, Müessesetü’l-Arabiyye li’d-Dirase ve’n-Neşr, Beyrut 

1980. 

Berg, J. Van den, “Thomas Morgan (1671/2-1743): From Presbyterian Preacher to 

Christian Deist: A Contribution to the Study of English Deism”, Leiden 

Institute for Area Studies, Faculty of Humanities, Leiden University 2018. 

- A Forgotten Christian Deist: Thomas Morgan, Routledge Pub., New York 

2001. 

Berger, Peter L., The Sacred Canopy: Elements of a Sociological Theory of Religion, 

Anchor Books, New York 1967. 

Bergson, Henri, Dinin ve Ahlâkın Kaynakları, çev. Mahmut Özdil, Sayfa Yy., 

İstanbul 2013. 



182 

Betts, C. J., Early Deism in France, Kluwer Academic Publishers, England 1984. 

Biddle, John C., “Locke’s Critique of Innate Principles and Toland’s Deism”, 

Journal of the History of Ideas, Cilt: 37, Sayı: 3, 1976. 

Birtsch, Arthur, Hirsh, Günter, “The Berlin Wednesday Society.” In What Is 

Enlightenment? Eighteenth-Century Answers and Twentieth-Century 

Questions, ed. James Schmidt, University of California Press, 1996. 

Black, Jeremy, The Dictionary of Eighteenth-Century History, ed. Roy Porter, 

Penguin, London 1996. 

Bobzien, Susanne, Determinism and Freedom in Stoic Philosophy, Oxford 

University Press, ABD 2002. 

Bolay, Süleyman Hayri, “Gökalp, Ziya” TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., Ankara 

1996. 

Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed İbn İsmâil el-Cu’fî, el-Câmiu’l-Musnedu’s-

Saḥîḥu’l-Muhtasaru min Umûri Rasulillah ve Sünenihi ve Eyyâmihi, Dâru 

Tavkin-Necât, (yy) 1422. 

Bulut, Halil İbrahim, “Ehl-i Sünnet ve Mu’tezileye Göre Peygamberliği İspat Eden 

Delillerin Sosyo-Kültürel Boyutu”, Usul İslâm Araştırmaları, Cilt: 2, Sayı: 2, 

2004.  

- Nübüvvetin İspatında Mucize, Araştırma Yy., Ankara 2016. 

Burns, William E., Science in the Enlightenment an Encyclopedia, ABC-CLIO, 

California 2003. 

Byrne, Peter, Natural Religion and the Nature of Religion the Legacy of Deism, Cilt: 

5, Routledge, New York 2013. 

Câbirî, Muhammed Âbid, Arap-İslâm Kültürünün Akıl Yapısı, çev. Burhan Köroğlu 

vd., Kitabevi Yy., İstanbul 2001. 

el-Câhız, Ebu Osman b. Amr b. Bahr, Kitâbu’l-Hayevân, thk. Abdüsselâm M. Harun, 

Beyrut 1966. 

Calder, Norman, “The Barahima: Literary Construct and Historical Reality”, Bulletin 

of the School of Oriental and African Studies, Cilt: 57, Sayı: 1, Londra 1994. 

Calloway, Katherine, God’s Scientists: The Renovation of Natural Theology in 

England 1653-1692, The University of British Columbia, 2010. 



183 

Capelle, Wilhelm, Sokrates’ten Önce Felsefe ll, çev. Oğuz Özügül, Kabalcı Yy., 

İstanbul 1995. 

Carroll, Robert Todd, The Common-Sense Philosophy of Religion of Bishop Edward 

Stillingfleet 1635-1699, Springer, Hollanda 1975. 

Cassin B., Apter E., Lezra J., Wood M., Dictionary of Untranslatables: A 

Philosophical Lexicon, Princeton University Press, Princeton 2014. 

Cevizci, Ahmet, “Deizm”, Paradigma Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yy., İstanbul 

1999. - “Deizm”, Felsefe Ansiklopedisi, 1-6, ed. Ahmet Cevizci, Babil Yy., 

Ankara 2006.  

- Felsefe Tarihi, Say Yy., İstanbul 2009. 

Chadwick, Owen, The Oxford History of The Christian Church, Oxford University 

Press, New York 2002. 

Clark, Kelly James, Our Knowledge of God Essays on Natural and Philosophical 

Theology, ed. Kelly James Clark, Springer Pub., USA 1992. 

Clarke, Samuel, A Demonstration of the Being and Attributes of God, Cambridge 

University Press, London 2015. 

Clifford, William Kingdon, “İnanç Ahlâkı”, çev. Ferit Uslu, Hitit Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 5, Sayı: 9, 2006. 

Cohen, Julius, “Deism As Presented in Tindal’s Christianity As Old As Creation”, 

University Of Illinois, Illinois 1917. 

Colie, Rosalie L., “Spinoza and the Early English Deists”, Journal of the History of 

Ideas, Cilt:20, Sayı:1, 1959. 

Colin Ruloffu-Peter Horban, Bloomsbury Pub., New York 2021. 

Committee, “Deus Otiosus”, Britannica Encyclopedia of World Religions, ed. Jacob 

E. Safra-Jorge Aguilar-Cauz, Encyclopedia Britannica inc., Chicago 2006. 

Comte, Auguste, The Catechism of Positive Religion, çev. Richard Congreve, John 

Chapman Pub., London 1858.  

- Pozitif Felsefe Dersleri ve Pozitif Anlayış Üzerine Konuşma, çev. Erkan 

Ataçay, Bilgesu Yy., Ankara 2015. 

Copleston, Frederick, Aristoteles, çev. Aziz Yardımlı, İdea Yy., İstanbul 1990. 



184 

Coşkun, İbrahim, “İmâmiyye Şîa’sında Ehl-i Beyt Sevgisinin Ezoterik (Bâtınî) 

İnançlara Dönüşümü”, Mârife, Cilt: 4, Sayı: 3, 2004.  

- “Modern Çağ Deizminin Nedenleri ve Sonuçları”, Din Karşıtı Çağdaş 

Akımlar ve Deizm Sempozyum Kitabı içerisinde, Ensar Neşriyat, Van 2017. 

Cragg, Gerald R., The Church and the Age of Reason 1648-1789, Hodder and 

Stoughton, London 1969. 

Craig, William Lane, The Historical Argument for the Resurrection of Jesus During 

the Deist Controversy, The Edwin Mellen Press, USA 1985. 

Cromartie, Alan, Sir Matthew Hale 1609-1676 Law Religion and Natural 

Philosophy, Cambridge University Press, England 1995. 

Crone, Patricia, Excursus II: Ungodly Cosmologies, The Oxford Handbook of Islamic 

Theology, ed. Sabine Schmidtke, Oxford University Press, United Kingdom 

2016. 

Culver, Rubert Duncan, Systematic Theology Biblical and Historical, Christian 

Focus Pub., Büyük Britanya 2006. 

el-Cürcânî, Seyyid Şerif, Kitâbu’t-Ta’rifât, Mektebetü’l-Lübnan, Beyrut 1985. 

- Şerhu’l-Mevâkıf, I-III, çev. Ömer Türker, TYEKB Yy., İstanbul 2015. 

el-Cüveynî, İmamu’l-Harameyn Ebu’l-Meâlî, el-Akidetü’n-Nizâmiyye fi’l-Erkâni’l-

İslâmiyye, nşr. M. Zahid el-Kevseri, el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türas, 

Kahire 1992. 

- eş-Şâmil fî Usûli’d-Dîn, Beyrut 1999.  

- Kitâbu’l-İrşad, thk. Muhammed Yusuf Musa, Mektebetu’l-Hancî, Kahire 

1950. 

Çakmak, Cengiz, İnsan Felsefesi: Sofistler ve Sokrates, Doğu’dan Batı’ya 

Düşüncenin Serüveni I-X, ed. Bayram Ali Çetinkaya, İnsan Yy., İstanbul 

2015. 

Çalışlar, Aziz, Felsefe Sözlüğü, Cem Yy., İstanbul 1991. 

Çınar, Bayram, “Eş’arî Ekolünde Allah Tasavvuru”, Erciyes Akademi Dergisi, Cilt: 

35, Sayı: 1, 2021.  

- “İslâm Kelamında Delil ve Delillendirmede Yeni Arayışlar”, Gümüşhane 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 10, Sayı: 19, 2021. 



185 

Çubukçu, İbrahim Agâh, Gazzalî ve Şüphecilik, İstanbul 1998. 

Demir, Ata, “John Locke David Hume ve Immanuel Kant’da İnanç ve Rasyonalite”, 

Bitlis İslâmiyat Dergisi, Cilt: 2, Sayı: 2, 2020. 

Demir, Hilmi, Delil ve İstidlalin Mantıki Yapısı İlk Dönem Sünni Kelam Örneği, 

İSAM Yy., İstanbul, 2012. 

Demir, Osman, Kelâmda Nedensellik -İlk Dönem Kelâmcılarında Tabiat ve İnsan-, 

Klasik Yayınları, İstanbul 2015. 

Demir, Remzi, Türk Aydınlanması ve Voltaire: Geleneksel Düşünceden Kopuş, 

Doruk Yy., Ankara 1999. 

Descartes, Rene, Discourse on Method and Meditations, çev. Elizabeth S. Haldane- 

G.R.T. Ross, Dover Pub., New York 2003. 

Dewey, John, Individualism Old and New, Prometheus Books, New York 1999. 

Doğan, Hüseyin, İslâm Kelâmında Cedel Anlayışı, Rağbet Yy., İstanbul 2015. 

Dorman, Emre, Din Neden Gereklidir, İstanbul Yy., İstanbul 2015. 

Düzgün, Şaban Ali, “Deizm: Öncü İsimler ve Temel Doktrin”, Din Karşıtı Çağdaş 

Akımlar ve Deizm Sempozyum Kitabı içerisinde, Ensar Neşriyat, Van 2017.  

- Varlık ve Bilgi-Aydınlanmanın Keşif Araçları, Otto Yy., Ankara 2008. 

Ebu’l-Vefa Taftazânî, Ana Konularıyla Kelâm, çev. Şerafeddin Gölcük, Kitap 

Dünyası Yy., Konya 2000. 

Ellwood, Alles vd., “Trinity”, The Encyclopedia Of World Religions, An imprint of 

Infobase Pub., Amerika 1998. 

Emiroğlu, İbrahim, “Süfestaiyye”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul 

2009. 

Eno, Robert B., Teaching Authority in the Early Church, Michael Glazier Inc., ABD 

1984. 

Erdemci, Cemalettin, “Kelâm İlminde Vahiy”, Milel ve Nihal İnanç, Kültür ve 

Mitoloji Araştırmaları Dergisi, Cilt: 8, Sayı: 1, 2011. 

Ernst Feil, “Deism”, Encyclopedia of the Enlightenment, ed. Michel Delon, 

Routledge Pub., New York 2013. 

Ertit, Volkan, “Din (İslâm) Merkezli Sekülerleşme Kavramı Yerine Metafizik 

Merkezli Sekülerleşme Kavramı”, Mütefekkir Dergisi, Cilt: 4, Sayı: 8, 2017. 



186 

- “Sekülerleşme Teorisi”, Muhafazakâr Düşünce Dergisi, Cilt: 10, Sayı: 37, 

2013. 

- Sekülerleşme Teorisi, Liberte Yy., Ankara 2019. 

el-Eş’arî, Ebu’l Hasan, el-İbâne an Usûl ed-Diyâne, thk. el-Hazar el-Hüseyin, Beyrut 

1991. 

- el-Luma fi’r-Reddi alâ Ehli’z-Zeyğ ve’l-Bida‘, tsh. Muhammed Emin 

Dannâvî, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 1971. 

- Makâlâtü’l-İslâmiyyîn, thk. Helmut Ritter, Franz Steiner Verlag Gmbh 

Wiesbaden, 1980. 

Evkuran, Mehmet, “Eş’arî Kelam Sisteminin Teolojik Temelleri Üzerine -Deizm 

Bağlamında Bir Tartışma-”, Uluslararası İmam Eş’arî ve Eş’arilik 

Sempozyumu Bildirileri içinde, I-II, Beyan Yy., İstanbul 2015. 

Fazlur Rahman, “Islamic Modernism: Its Scope, Method and Alternatives”, 

International Journal of Middle East Studies, Cilt: 1, Sayı:4, 1970. 

- İslâm Felsefesi ve Problemleri, çev. Ömerali Yıldırım-Mehmet Ata Az, Otto 

Yy., Ankara 2015. 

- Prophecy in Islam Philosophy and Orthodoxy, ed. Michael Sells, The 

University of Chicago Press, Chicago and London 2011. 

Feuerbuch, Ludwig, The Essence of Christianity, Mt. San Antonio College, Walnut 

2008. 

Frassetto, Michael, Britannica Encyclopedia of World Religions, Encyclopedia 

Britannica Inc, Chicago 2006. 

Frolov, İvan, Felsefe Sözlüğü, çev. Aziz Çalışlar, Cem Yy., İstanbul 1991. 

Gaznevî, Seyyid el-Hanefî, Kitâbu Usûli’d-Dîn, çev. Ömer Vafîk Dauk, Dâru’l-

Beşâiri’l-İslâmiyye, Beyrut 1997. 

el-Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed, el-İktisâd fî’l-İ’tikâd, thk. 

İbrahim A. Çubukçu-Hüseyin Atay, Nur Matbaası, Ankara 1962. 

Gençdoğan, Ahmet, “Bakıllânî’nin Kelam Metodolojisi”, Harran Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 23, Sayı: 40, 2018. 

Gillespie, Michael A., The Theological Origins of Modernity, The University of 

Chicago Press, London 2008. 



187 

Goldziher, Ignaz, “Dehriyye”, İslâm Ansiklopedisi, İstanbul, 1988. 

Gökalp, Ziya, Makaleler, der. Abdülhaluk Çay, Cilt 7, Kültür Bakanlığı Yy., Ankara 

1982. 

- Türkçülüğün Esasları, Ötüken Yy., İstanbul 2014. 

- Türkleşmek İslâmlaşmak Muasırlaşmak, Tuna Kitabevi, Konya 2009. 

Grudem, Wayne, Systematich Theology -An Intoduction to Biblical Doctrine-, Inter-

Varsity Press, USA 2000. 

Harrison, Peter, What is Name “Physico-Theology” in Seventeenth-Century England, 

Physico-Theology, ed. Ann Blair-Kaspar Von Greyerz, Johns Hopkins 

University Press, Baltimore 2020. 

Harrison, Ross, Hobbes Locke and Confusion’s Masterpiece, Cambridge University 

Press, New York 2003. 

el-Hayyât, Ebü’l-Hüseyn Abdürrahîm b. Muhammed b. Osmân, Kitâbü’l-İhtisar 

ve’r-Reddi alâ ibn Ravendî el-Mülhid, thk. Samuel Nyberg, Daru Kabis, 

Dımeşk 1986. 

Hefelbower, S. G., “Deism Historically Defined”, The University of Chicago Press 

Journals, Sayı: 24, Chicago 1920. 

Herbert of Cherbury, De Veritate, çev. Meyrick H. Carre, University of Bristol, 

Bristol 1937. 

Hervieu-Leger, Daniele, Religion as a Chain of Memory, çev. Simon Lee, Rutgers 

University Press, New Jersey 2000. 

Hobbes, Thomas, Leviathan, Touchstone, London 1997. 

Holder, Rodney, Ramified Natural Theology in Science and Religion Moving 

Forward from Natural Theology, Roudledge Pub., London 2021. 

Hudson, Wayne, The English Deists Studies In Early Enlightenment, Pickerıig & 

Chatto, London 2009. 

- The Enlightenment World: Political and Intellectual History of the Long 

Eighteenth Century, Pickering & Chatto Publishers, London 2009. 

Hume, David, A Treatise of Human Nature, Nuvision Pub., United States 2008. 

Israel, Jonathan I., Radical Enlightenment, Oxford University Press, New York 2001. 



188 

İbn Fûrek, Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen el-İsfahânî en-Nîsâbûrî, Mücerredü 

Makâlâti’ş-Şeyh Ebî’l-Hasan el-Eş’arî, Dâru’l-Meşrık, Beyrut 1987. 

İbn Hanbel, Ahmed İbn Muhammed eş-Şeybânî, Müsned, thk. Şuayb Arnavud, Âdil 

Murşid vd., Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2001. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Ali b. Ahmed, el-Fasl fî’l-Milel ve’l-Ehvâ ve’n-Nihal, I-

V, thk. M. İbrahim Nasr-Abdurrahman Amiyra, Dârü’l-Ma‘rife, Beyrut 1996. 

İbn Sa’d, Muhammed İbn Meni’, et-Tabaḳâtu’l-Kübrâ, I-VIII, Dâru Sadr, Beyrut 

1968. 

İbn Sînâ, Ebû Alî el-Hüseyn b. Abdillâh b. Alî, Sofistik Deliller, Kitâbu’ş-Şifâ içinde, 

çev. Ömer Türker, Litera Yy., İstanbul 2006. 

İbnu’n-Nedîm, Ebu’l-Ferec Muhammed b. İshak, el-Fihrîst, (by), Beyrut 1978. 

Îcî, Adudiddin, el-Mevâkıf fi İlmi’l-Kelam, Alemu’l-Kütüb, (by), Beyrut (ty). 

İkbal, Muhammed, İslâm’da Dinî Düşüncenin Yeniden İnşâsı, çev. Rahim Acar, 

Timaş Yy., İstanbul 2016. 

- Makaleler, çev. Celal Soydan, Hece Yy., Ankara 2017. 

İpek, Mikail, “Mu’tezile’nin, Kur’an-ı Kerim’in Belâgatına Yönelik Eleştirilere 

Verdiği Cevaplar: Kâdî Abdulcabbâr-İbnü’r-Râvendî Örneği”, Tasavvur 

Dergisi, Cilt: 7, Sayı: 1, 2021. 

el-İsfehânî, Râgıp, el-Müfredât, thk. Muhammed Seyid Kilânî, Dâru’l-Marife, 

Lübnan 1997.  

İşcan, M. Zeki, “Muhammed Abduh’un Nübüvvet Görüşü ve Çağdaş İslâm 

Düşüncesine Etkileri”, Atatürk Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 

26, 2006. 

İzmirli, İsmail Hakkı, Yeni İlm-i Kelâm, sad. Sabri Hizmetli, Ankara Okulu Yy., 

Ankara 2013. 

İzutsu, Toshihiko, Kur’ân’da Allah ve İnsan, çev. Süleyman Ateş, Ankara 

Üniversitesi Basımevi, Ankara 1975. 

Kâdî Abdülcebbâr, Ahmed el-Hemedânî, el-Muğnî fî Ebvâbi’t-Tevhîdi ve’l-Adl, thk. 

Mahmud M. Kâsım, Kâhire 1965. 

- Şerhu’l-Usûli’l-Hamse Mu’tezile’nin Beş İlkesi I-II, çev. İlyas Çelebi, 

TYEKB Yy., İstanbul 2013. 



189 

- Tenzihu’l-Kur’ân ani’l-Metâin ve el-Münye ve’l-Emel, thk. Ahmed 

Abdurrahim Sayh, Mektebetü’n-Nafiha, 2006. 

-, Tesbîtu Delâili’n-Nübüvve Mûcizelerle Hz. Peygamber’in Hayatı, çev. M. 

Şerif Eroğlu-Ömer Aydın, TYEKB Yy., İstanbul 2017. 

- Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, thk. Abdulkerîm Osman, Mektebetü Vahbe, Kahire 

1996. 

Kalelioğlu, Uğur Berk, “Auguste Comte’un İnsanlık Dini Kurgulamasında Üç Hal 

Kanunu’nun Rolü ve Pozitif Dinin Nitelikleri”, Stratejik ve Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, Cilt: 3, Sayı: 3, 2019. 

Kant, Immanuel, Religion within the Limits of Reason Alone, ed. T.M. Greene-H.H. 

Hudson, Harper, New York 1960. 

Karadaş, Cağfer, “Atomcu Düşünceler ve Kelâm Atomculuğu”, Kelâm Araştırmaları 

Dergisi, Cilt: 2, Sayı: 1, 2004. 

- “Günümüz Türkiye’sinde Kelam İlmi”, Türk Bilimsel Derleme Dergisi, Cilt: 

2, Sayı: 1, 2009. 

- “İslâm Düşüncesinde Değişim ve Süreklilik” Usûl İslâm Araştırmaları 

Dergisi, Cilt: 8, 2007. 

Karaman, Hüseyin, İslâm Materyalistleri, Doğu’dan Batı’ya Düşünce Serüveni I-X, 

ed. Bayram A. Çetinkaya, İnsan Yy., İstanbul 2015. 

Kaya, Mahmut “Râzi, Ebu Bekir” TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul 

2007. 

- “İmkân”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul 2000. 

Kazanç, Fethi Kerim, Kadı Abdülcebbâr’da Mucize ve Âdet, Mu’tezile Gelen Ek-i II 

içinde, ed. Recep Alpyağıl, İz Yy. İstanbul 2018. 

Keskin, Halife, İslâm Düşüncesinde Allah-Âlem İlişkisi, Beyan Yy., İstanbul 1996. 

Keskin, Y. Mustafa, “Ziya Gökalp’in Din Anlayışı”, Fırat Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Cilt: 8, 2003. 

Koçak, Zeynep Canan, “Günümüz Yerleşik Peygamber Tasavvurunun Genç 

Zihinlerde Karşılığı”, Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Cilt: 1, Sayı: 42, 2019. 

Koçar, Musa, “Mâtürîdî’de Akılcılık ve Uygulama Alanları”, Süleyman Demirel 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 2, Sayı: 17, 2006. 



190 

- “Mâtürîdî’ye Göre Nübüvvetin Gerekliliği Hz. Peygamber’in Nübüvveti”, 

Tabula Rasa Felsefe ve Teoloji, Cilt: 1, Sayı: 10, 2004. 

Koloğlu, Orhan Şener, “Kelâm ve Mezhepler Tarihi Literatüründe Berâhime”, 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Cilt: 13, Sayı: 1, Bursa 2004. 

- Cübbâîler’in Kelâm Sistemi, İsam Yy., İstanbul 2011. 

Köktaş, Mümin, “Aydınlanma, Hristiyanlık ve Deizm”, Anadolu Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, Cilt: 17, Sayı: 1, 2017. 

Kutlu, Sönmez, “Mâturîdî Akılcılığı ve Günümüz Sorunlarını Çözmeye Katkısı” e-

Makâlât Mezhep Araştırmaları Dergisi, Cilt: 2, Sayı: 1, 2009. 

Kutluer, İlhan, “İbnü’r-Râvendî”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul 2000. 

- “İlhâd”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul 2000. 

- Akıl ve İtikad, İz Yy., İstanbul 1996. 

Lalor, Stephen, Matthew Tindal Freethinker An Eighteenth-Century Assault on 

Religion, Contuniuum Pub., New York 2006. 

Lancaster, James A. T., “Deism in Enlightenment England. Theology, Politics, and 

Newtonian Public Science”, Intellectual History Review, Cilt: 20, Sayı: 4, 

2010. 

Leeuwen, H. G. Van, The Problem of Certainty in English Thought 1630-1690, 

Springer, Hollanda 1970. 

Lehner, Ulrich L., Introduction: The Many Faces of the Catholic Enlightenment, A 

Companion to the Catholic Enlightenment in Europe içinde, Cilt: 20, ed. 

Ulrich L. Lehner-Michael Printy, Brill Pub., Boston 2010. 

Leibniz, Freiherr von Gottfried Wilhelm, Theodicy Essays on the Goodness of God 

the Freedom of Man and the Origin of Evil, Biblio Bazaar, Oxford 1985. 

Leland, John, A View of the Principle Deistic Writers, Garland Publishing, New 

York 1978. 

Locke, John, Essay Concerning Human Understanding: Knowledge and Opinion, ed. 

Jonathan Bennett, (by), (yy) 2004. 

Lucci, Diego, “The Law of Nature, Mosaic Judaism, and Primitive Christianity in 

John Locke and the English Deists”, Entangled Religions, Sayı: 8, 2019. 



191 

- “God Does Not Act Arbitrarily or Interpose Unnecessarily: Rovidential 

Deism and The Denial of Miracles in Wollaston, Tindal, Chubb, and 

Morgan”, Intellectual History Review, Cilt: 25, Sayı: 2, 2015.  

- “Deism, Freethinking and Toleration in Enlightenment England”, History of 

European Ideas, Cilt: 43, Sayı:4, 2017. 

Marranci, Gabriele, Muslim Societies and the Challenge of Secularization: An 

Interdisciplinary Approach, Muslims in Global Societies Series, Cilt: 1, 

Springer, New York 2010. 

Martin, Richard C. vd., Defenders of Reason in Islam Mu’tazilism from Medieval 

School to Modern Symbol, OneWorld Pub., England 2003. 

Marulcu, Hasan T., “Âlemin Hudûsu Bağlamında Kelâm’ın Kozmolojik 

Yapılanması”, SDÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 1, Sayı: 16, 2006. 

el-Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmûd, Kitâbu’t-Tevhîd, 

thk. Fethullah Huleyf, el-Mektebetu’l-İslâmiyye, İstanbul 1979. 

- Te’vîlâtü’l Kur’ân Tercümesi, I-XVIII, çev. Fadıl Aygan, Ensar Neşriyat, 

İstanbul 2018. 

el-Mâverdî, Ebu’l-Hasan Ali b. Ebi Mansur Muhammed, A’lamü’n-Nübüvve, (by), 

Beyrut 1986. 

Meçin, Mahmut, “Aydınlanma Felsefesinde Voltaire’in Yeri ve Osmanlı Aydınları 

Üzerindeki Etkisi”, Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

Cilt: 8, Sayı: 1, 2021. 

Megill, Jason, The Ontological Argument, Contemporary Arguments in Natural 

Theology içinde, ed. ed. Colin Ruloffu-Peter Horban, Bloomsbury Pub., New 

York 2021. 

Meirelles, Mauro, Oro, Ari Pedro, Brazilian University Students and Religion, 

Annual Review of the Sociology of Religion, Cilt: 1 ed. Enzo Pace, vd., Brill 

Pub., Boston 2010. 

Mills, Lawrence H., “God Has No Opposite”, The Open Court A Monthly Magazine, 

ed. Paul Carus, Cilt: 22, Sayı: 10, 1908. 

Morais, Herbert M., “Deism in Revolutionary America”, International Journal of 

Ethics, Cilt: 42, Sayı: 4, 1932. 

Morley, John, Diderot and the Encyclopedists, (by), (yy) 2015. 



192 

Muhtar, Cemal, “Beşşâr b. Bürd”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul 

1992. 

Murray, Alexander, Conscience and Authority in the Medieval Church, Oxford 

University Press, New York, 2015. 

Musa Kazım Efendi, Külliyat: Dini ve İctimai Makaleler, ed. Ferhat Koca, Ankara 

Okulu Yy., Ankara 2003. 

Müslim, Ebû’l-Ḥasen İbnu’l-Ḥaccâc el-Kuşeyrî en-Nîsâbûrî, el-Müsnedü’s-Sahîhu’l-

Muḫtasar, thk. Muhammed Fuad Abdulbâḳî, Dâru’l-İḥyai Turâsi’l-Arabiyyi, 

Beyrut (ty). 

en-Nesefî, Ebu’l-Muîn, Bahru’l-Kelam, thk. Muhammed Salih Farfur, Şam 2000. 

- Tabsıratu’l-Edille fî Usûli’d-Dîn, I-II, thk. Muhammed Enver Hamid İsa, 

Kahire 2012. 

Noble, Thomas FX, Cambridge History of Christianity vol. 3, Early Medieval 

Christianities c.600-c.1100, ed. Thomas FX Noble-Julia MH Smith, 

Cambridge University Press, Cambridge 2008. 

Nu’mânî, Şiblî, İlmü’l-Kelâmi’l-Cedîd, çev. Celâl es-Saîd el-Hafnâvî, el-Merkezü’l-

Kavmî li’t-Tercüme, Kahire 2012. 

Otto, W. Heick, A History of Christian Thought, Cilt: II, Fortress Press, Philadelphia 

1966. 

Önal, Recep, Ebû Mansûr el-Mâtürîdî’ye Göre İslâm Dışı Dinler, Emin Yy., Bursa 

2013. 

Özcan, Hanefi, Mâtüridî'de Bilgi Problemi, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yy., İstanbul 1993. 

- Maturidi’de Dini Çoğulculuk, M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yy., İstanbul 

2013. 

Özdemir Kardaş, Meryem, “Doğal Din Tasavvuru Üzerinden Hıristiyanlık Okuması: 

John Toland’ın Tanrı, Din ve Vahiy Anlayışı”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Sayı: 60, Cilt: 2, Ankara 2019. 

Özdemir, Adil, Frank, Kenneth, Visible Islam in Modern Turkey, Sev Yy., İstanbul 

2000. 

Özdemir, Metin, Mutezile’nin Nübüvvet Müdafaası, Din Felsefesi Açısından Mutezile 

Gelen Ek-i II içinde, ed. Recep Alpyağıl, İz Yy., İstanbul 2017. 



193 

Özemre, Ahmed Yüksel, Toma’ya Göre İncil, Kaknüs Yy., İstanbul 2002. 

Özervarlı, Sait M., Kelâm’da Yenilik Arayışları, İsam Yy., İstanbul 2008. 

Özler, Mevlüt, İslâm Düşüncesinde Tevhid, Rağbet Yy., İstanbul 2016. 

Paine, Thomas, The Ages of Reason, ed. Moncure D. Conway, Dover Yy., America 

2004. 

Paley, William, Natural Theology or Evidence of the Existence and Attributes of the 

Deity, ed. Eddy Matthew-David Knight, Oxford University Press, New York 

2006. 

Parker, Kim Lan, The Biblical Politics of John Locke, Wilfrid Laurier University 

Press, Canada 2004. 

Peker, “Kur’an’da Ulûhiyyet Açısından Allah-İnsan Münasebeti”, KSÜ İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Cilt: 18, Sayı: 36, 2020. 

Pennington, Kenneth, Cambridge History of Christianity: Cilt: 2, Constantine to 

c.600, ed. Augustine Casiday, Frederick W. Norris, Cambridge University 

Press, Cambridge 2007. 

el-Pezdevî, Ebu Yusr Muhammed, Ehl-i Sünnet Akaidi, trc. Şerafeddin Gölcük, 

Kayıhan Yy., İstanbul 2015. 

er-Râzî, Ebû Bekir Muhammed b. Zekeriyyâ, Felsefe Risâleleri, çev. Mahmut Kaya, 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, İstanbul 2016. 

er-Râzî, Ebû Hâtim Ahmed b. Hamdân b. Ahmed el-Versinânî, Alamü’n-Nübüvve, 

nşr. S. Sâvî-G. Rıza Avani, Tahran 1397. 

er-Râzî, Fahreddin, Muhassalu Efkâri’l-Mütekaddimûn ve’l-Müteahhirûn Mine’l-

Hükemâ ve’l-Mütekellimîn, thk. Taha Raûf Sad, Mektebetü’l-Külliyâtü’l-

Ezheriyye, Kahire 1984. 

Reedy, Gerard, Spinoza Stillingfleet Prophecy and Enlightenment, Deism, Masonry 

and the Enlightenment, ed. J. A. Leo Lemay, University of Delaware Press, 

London 1987. 

Reill-Wilson, Peter Hanns-Ellen Judy, “Deism”, Encyclopedia of the Enlightenment, 

Facts On File, New York 2004. 

Rıza Muzaffer, A. Muhammed, Akaaid’ül-İmamiyye, 

https://www.İslâmkutuphanesi.com/turkcekitap/online/siainanclari_mr_muzaf

fer/index.htm. 

https://www.islamkutuphanesi.com/turkcekitap/online/siainanclari_mr_muzaffer/index.htm
https://www.islamkutuphanesi.com/turkcekitap/online/siainanclari_mr_muzaffer/index.htm


194 

Roe, Shirley A., “Voltaire Versus Needham: Atheism, Materialism, and the 

Generation of Life”, Journal of the History of Ideas, Cilt: 46, Sayı: 1, 1985. 

Roger L. Emerson, Latitudinarianism and the English Deists, Deism, Masonry and 

the Enlightenment, ed. J. A. Leo Lemay, University of Delaware Press, 

London 1987. 

Rouayheb, Khaled, Theology and Logic, The Oxford Handbook of Islamic Theology, 

ed. Sabine Schmidtke, Oxford University Press, United Kingdom 2016. 

Rousseau, Jean-Jacques, Emile: or On Education, çev. Allan Bloom, Basic Books, 

New York 1979. 

Russel, Paul, The Riddle of Hume’s Treatise, Oxford University Press, New York 

2008. 

es-Sâbûnî, Nureddin, el-Bidâye fî Usûli’d-Dîn, thk. Bekir Topaloğlu, DİB Yy. 

Ankara 1991. 

Sarıkçıoğlu, Ekrem, Kanonik-Apokrif İncillere Göre Hz. İsa Hayatı ve Mesajı, 

Ankara Okulu Yy., Ankara 2017. 

Schaht, J., “Muhammed Abduh”, İslâm Ansiklopedisi, MEB Yy., İstanbul 1997. 

Schleiermacher, Friedrich, On Religion: Speeches to Its Cultured Despisers, çev. 

John Oman, (by), New York 1958, 208. 

Serjeantson, R.W., “Herbert of Cherbury before Deism: The Early Reception of the 

De Veritate”, The Seventeenth Century, Cilt: 16, Sayı: 2, 2001. 

Shelley, Bruce, Church History in Plain Language, Word Publishing, Dallas 1995. 

Sherman, Robert, King Priest and Prophet a Trinitarian Theology of Atonement, 

T&T Clark International Press, New York 2004. 

Smith, Ralph, Trinity and Reality an Introduction to the Christian Faith, Canon 

Press, Moskova 2004. 

Spinoza, Benedict, A Theologico-Political Treatise III, Arc Manor Pub., (yy) 2008. 

- The Ethics I, çev. R. H. M. Elwes, A Penn State Electronic Classics Series 

Publication, (yy) 2000. 

Spooner, Lysander, Deist’s Reply to Alleged Supernatural Evıdences of Christianity, 

Clerk’s Office, Boston 1836. 



195 

Staffon, Matt, “Deism”, Britannica Encyclopedia of World Religions, Encyclopaedia 

Britannica Inc., Chicago 2006. 

Stam, Klaas, “Putting God on the Shelf”, The Canadian Reformed Magazine, Cilt: 

59, Sayı: 6, Premier Printing, Kanada 2010. 

Stephen, Leslie, History of English Thought in the Eighteenth Century, I-II, 

Cambridge University Press, Cambridge 2012. 

Stewart, Jon Bartley, Kierkegaard and the Patristik and Medieval Traditions, 

Routledge Pub., New York 2016. 

Stronstad, Roger, The Prophethood of All Believers a Study in Luke’s Charismatic 

Theology, Sheffield Academic Press, Sheffield 1998. 

Stroumsa, Sarah, “From Muslim Heresy to Jewish-Muslim Polemics: Ibn al-

Râwandî’s Kitâb al-Dâmigh”, JAOS, Cilt: 7, Sayı: 4, 1987. 

- “From Muslim Heresy to Jewish-Muslim Polemics: Ibn al-Râwandî’s Kitâb 

al-Dâmigh,” Journal of the American Oriental Society, Cilt: 107, Sayı: 4, 

1987. 

- “The Blinding Emereald: Ibn al-Rawandi’s Kitab al-Zumurrud” Journal of 

the American Oriental Society, Cilt: 114, Sayı: 2, 1994. 

- Freethinkers of Medieval Islam: ibn al-Rawandi, Abu Bakr al-Razi and their 

Impact on Islamic Thought, Brill, Boston-Köln 1999. 

Sullivan, Robert E., John Toland and the Deist Controversy, Harvard University 

Press, London 1982. 

Swinburne, Richard, Revelation From Metaphor to Analogy, Oxford University 

Press, New York 2007. 

- The Concept of Miracle, Macmillan Pub., London 1970. 

Şahin, Hüseyin, “Kelamcılara Göre Delil ve Delil Türleri”, Kelam Araştırmaları 

Dergisi, Cilt:13, Sayı:1, 2015. 

eş-Şehristânî, Ebu’l-Feth Muhammed b. Abdilkerim, el-Milel ve’n-Nihal, I-III, thk. 

Ahmed Fehmî Muhammed, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut-Lübnan 1992. 

- Nihâyetü’l-İkdâm, thk. Alfred Guillaume, Oxford University, London 1934. 

et-Ṭaberî, Ebû Ca’fer Muhammed İbn Cerîr, Câmiu’l-Beyân fî Te’vîli’l-Kur’ân, thk. 

Ahmed Muhammed Şakir, Müessesetü’r-Risâle, Beyrut 2000. 



196 

Tapper, Richard, Tapper, Nancy, Religion Education and Continuity in a Provincial 

Town, Islam in Modern Turkey, ed. Richard Tapper, I.B. Tauris & Co Ltd 

Publishers, New York 1991. 

Tarakçı, Muhammet, St. Thomas Aquinas, İz Yy., İstanbul 2006. 

Tarık, Ramazan, “Son Dönem Osmanlı Toplumunda Ortaya Çıkan Dindarlık 

Tartışmaları Bağlamında Mustafa Âsım Efendi’ye Göre Dindarlık ve 

Dinsizlik”, İçtimaiyat Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt: 4, Sayı: 2, 2020. 

- “Tartışmaları Bağlamında Mustafa Âsım Efendi’ye Göre Dindarlık ve 

Dinsizlik”, İçtimaiyat Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt: 4, Sayı: 2, 2020. 

et-Teftâzânî, Sadeddin, Şerhu’l-Akâidi’n-Nesefiyye, thk. Ahmed Hicazi Seka, 

Mektebetü’l-Külliyati’l-Ezheriyye, Kahire 1987. 

Tiftikçi, Osman, İslâmcılığın Doğuşu-Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Gelişimi, 

Akademi Yayınları, Ankara 2011. 

Tokat, Latif, “Dünya Görüşü-Din İlişkisi”, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Cilt: 5, Sayı: 9, 2006. 

Toland, John, Christianity not Mysterious: or a Treatise Shewing That There is 

Nothing in the Gospel Contrary to Reason, Nor Above It and That No 

Christian Doctrine Can Be Properly Call’d a Mystery, (by), Londra 1696. 

Topaloğlu, Aydın, “Materyalizm”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul 

2003. 

Topaloğlu, Bekir, “Mâtürîdî”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., Ankara 2003. 

- “Mâtürîdî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Ankara: TDV 

Yayınları, 2003. 

- Allah İnancı, İSAM Yy., İstanbul 2006. 

- Kelâm İlmi, Damla Yy., İstanbul 2007. 

Toprak, Süleyman, Ölümden Sonraki Hayat, Tekin Kitabevi, Konya 2017.  

Tural, Secaattin, “19. Yüzyıl Türk Aydınında Voltaire İlgisi”, Tarih Kültür ve Sanat 

Araştırmaları Dergisi, Cilt: 2, Sayı: 4, 2013. 

Tûsî, Alâeddin, Tehâfütü’l-Felâsife, nşr. Rızâ Saâde, Beyrut 1983. 

Tümer, Günay, “Brahmanizm”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul 1992, 

6/332. 



197 

Türcan, Galip, “Kelamın Dil Üzerine Kurduğu İstidlal Şekli -Bâkıllânî’nin Yaklaşımı 

Bağlamında Bir Değerlendirme”, Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Cilt: 2, Sayı: 27, 2011. 

Tüzer, Abdullatif, “Rasyonel/Doğal Din ve Spinoza”, Beytulhikme An International 

Journal of Philosophy, Cilt:3, Sayı:1, 2013. 

Ulutaş, Yasin, “Deizme Götüren Sebepler”, Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, Cilt: 23, Sayı: 2, 2021. 

Uysal, Ekrem, "Kelâmda İlliyyet İlkesi Bağlamında Atom Teorisi ", Batman 

Akademi Dergisi, Cilt: 4, Sayı:1, 2020. 

Vâhidî, Ebû’l-Hasen Ali b. Ahmed, Esbâb-u Nuzûli’l-Kur’ân, thk. Kemal Besyûnî 

Zağlul, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 1411. 

Van Ess, Josef, “Mu’tezile Atomculuğu”, trc. Mehmet Bulğen, Kelam Araştırmaları 

Dergisi, Cilt: 10, Sayı: 1, 2012. 

- Mu’tezile, Din Felsefesi Açısından Mutezile Gelen Ek-i içinde, I-II, ed. 

Recep Alpyağıl, İz Yy., İstanbul 2014. 

Viret, Pierre; Arthur-Louis Hofer, Instruction Chrestienne, L’age D’Homme, France 

2004. 

Voltaire, M. De, Philosophical Dictionary, çev. Charles A. Kofoid, Prudence W. 

Kofoid, Jaques & Lombard, London 1802. 

Wade, Ira O., The Intellectual Origins of the French Enlightenment, Princeton 

University Press, Princeton 1971. 

Wainwright, William J., “Deism”, The Cambridge Dictionary of Philosophy, ed. 

Robert Audi, Cambridge University Press, New York 1999. 

- Philosophy of Religion, Oxford University Press, New York 2004. 

Waligore, Joseph, “Christian Deism in Eighteenth Century England”, International 

Journal of Philosophy and Theology, Cilt: 75, Sayı: 3, 2014. 

Wigelsworth, Jeffrey R. vd., Atheism and Deism Revalued, ed. Wayne Hudson vd., 

Ashgate Pub., England 2014. 

- “The Disputed Root of Salvation in Eighteenth‐century English Deism: 

Thomas Chubb and Thomas Morgan Debate the Impact of the Fall”, 

Intellectual History Review, Cilt: 19, Sayı: 1, 2009. 



198 

- Deism in Enlightenment England, Manchester University Press, Manchester 

and New York 2009. 

Wolfson, H. Austryn, Kelâm Felsefeleri Müslüman Hristiyan Yahudi Kelamı, çev. 

Kasım Turhan, Kitabevi, İstanbul 2001. 

Woodhead, Linda, Christianity: A Very Short Introduction, Oxford University Press, 

New York 2004. 

Yavuz, S. Sabri, İslâm Düşüncesinde Nübüvvet, Pınar Yy., İstanbul 2012. 

Yavuz, Yusuf Şevki, “Delil”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul 1994. 

- “A’lamü’n-nübüvve”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul, 1989. 

- “Vahiy”, TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yy., İstanbul 2012. 

Yazır, Elmalılı Hamdi, Metâlib ve Mezâhib, Eser Neşriyat, İstanbul 1978. 

Yeprem, Saim, “Peygamberlik ve Vahiy Müessesesi”, Kutlu Doğum Haftası II, 

Türkiye Diyanet Vakfı, Ekim 1990. 

Yeşilyurt, Temel, Çağdaş İnanç Problemleri, DİB Yy., Kayseri 2013. 

Yıldırım, Ömer Ali, “İslâm Düşüncesindeki Yoktan Yaratma ve Kıdem Tartışmaları: 

Kelâmcılar ve İbn Sînâ Merkezli Bir İnceleme”, Kelam Araştırmaları, Cilt: 

10, Sayı: 2, 2012. 

Young, Frances M., Prelude: Jesus Christ, foundation of Christianity, The 

Cambridge History Of Christianity, ed. Margaret M. Mitchell, Frances M. 

Young, Cambridge University Press, New York 2008. 

Yurdagür, Metin, Kelâm Tarihi, MÜİFV Yy., İstanbul 2018. 

- Ünlü Türk Kelamcıları, İFAV Yy., İstanbul 2017. 

 



199 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

Ad-Soyadı:  Aslı MENEKŞE 

Eğitim Durumu 

Lisans: SDÜ-İlahiyat Fakültesi  

Yüksek Lisans: SDÜ-Sosyal Bilimler Enstitüsü-Temel İslâm Anabilim Dalı-Kelam 

Doktora: SDÜ-Sosyal Bilimler Enstitüsü-Temel İslâm Anabilim Dalı-Kelam 

Yabancı Diller 

   Arapça: 70 

   İngilizce: 86 

İş Deneyimi 

Selçuk Üniversitesi İslâmi İlimler Fakültesi- Araştırma Görevlisi 

Bilimsel Yayınlar 

 Mu’tezilî ve Felsefî Kültürün Eş’arî’ye Etkisi-, GAP Zirvesi II. Uluslararası 

Mevlana İlahiyat ve Felsefe Kongresi, 4-6 Mayıs 2018. 

 Ramazan Altıntaş, Gençler İnançtan Soruyor Kitap İncelemesi, cilt: 2, sayı: 1, 

145-151. doi.org/10.53352/tevilat.978697, (2021). 

 Vahye Karşı Deistik İtirazlar-Muhammed Abduh’un Kelamî Yaklaşımı 

Bağlamında Bir Değerlendirme-, Uluslararası Sempozyum: Mahiyet ve Hakikat 

Bağlamında Vahiy Olgusu, 17-18 Mart 2022. 

 Vahye Karşı Deistik İtirazlar-Muhammed Abduh’un Kelamî Yaklaşımı 

Bağlamında Bir Değerlendirme, Tevilat Dergisi, cilt: 3, sayı: 2, (Aralık 2022). 

 


