
 

                                                                     

 
 

 

 

 

 
 

  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ  LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

                                                        HAZİRAN 2022 

XVII. YÜZYIL OSMANLI TARİH KAYNAĞI OLARAK  

ALİ UFKÎ’NİN MECMUALARINDA 

 BAĞDAD SEFERİ TÜRKÜLERİ 

 

 

Hulusi ÖZBAY 

Müzikoloji ve Müzik Teorisi Anabilim Dalı 

 

                              Müzikoloji Yüksek Lisans Programı 

 

 

 

 



 

  



 

                                  

           

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

              

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
HAZİRAN 2022 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ  LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

XVII. YÜZYIL OSMANLI TARİH KAYNAĞI OLARAK  

ALİ UFKÎ’NİN MECMUALARINDA 

 BAĞDAD SEFERİ TÜRKÜLERİ 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Hulusi ÖZBAY 

(404181006) 

Müzikoloji ve Müzik Teorisi Anabilim Dalı 

 

                              Müzikoloji Yüksek Lisans Programı 

 
 

 

 

 

 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Nilgün DOĞRUSÖZ 

 



 

 



iii 

 

 

 

 

          

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

    

    

 

 

Tez Danışmanı :       Prof. Dr. Nilgün DOĞRUSÖZ 

                                   İstanbul Teknik Üniversitesi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

       

 

  

Jüri Üyeleri :            Prof. Dr. Zeynep TARIM    

                                   İstanbul Üniversitesi 

                                   Dr. Öğr. Üyesi Eray CÖMERT 

İstanbul Teknik Üniversitesi    

İTÜ, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü’nün 404181006 numaralı Yüksek Lisans Öğrencisi 

Hulusi ÖZBAY, ilgili yönetmeliklerin belirlediği gerekli tüm şartları yerine 

getirdikten sonra hazırladığı “XVII. Yüzyıl Osmanlı Tarih Kaynağı Olarak Ali 

Ufkî’nin Mecmualarında Bağdad Seferi Türküleri” başlıklı tezini aşağıda imzaları olan 

jüri önünde başarı ile sunmuştur. 

Teslim Tarihi  :   30 Mayıs 2022 

Savunma Tarihi  :   22 Haziran 2022 



iv 

 

 

   

 

 

 

 

 

 



v 

 

 

 

 

Anneme ve babama, 

 

 

 



vi 



vii 

ÖNSÖZ 

Bu çalışmamızda, XVII. yüzyılda Topkapı Sarayı’nda bulunan Ali Ufkî’nin 

mecmualarına kaydettiği Sultan IV. Murad’ın Bağdad seferi ile alâkalı türküler, 

muhtelif kaynaklarda tespit edilen Bağdad seferi manzumeleri ve devrin kronikleriyle 

birlikte değerlendirilerek, XVII. yüzyıl Osmanlı tarih kaynağı olarak incelenmiştir. 

 

Yüksek lisans eğitimimin başından bu yana benimle ilgilenerek, yüksek bilgi ve 

tecrübesiyle bana her zaman rehberlik eden danışman hocam Prof. Dr. Nilgün 

DOĞRUSÖZ’e tez sürecinde gösterdiği sonsuz alâka ve sabır için çok teşekkür 

ederim. Derslerimiz esnâsındaki kıymetli yol göstericiliği sâyesinde çalışmamız 

şekillenerek vücut buldu.  Derslerinde yüksek ilmî hassasiyetine şahit olduğum ve 

lisans bitirme tezimde XVII. yüzyıl Osmanlı/Türk müziği üzerine birlikte çalıştığım 

kıymetli hocam Prof. Dr. Zeynep TARIM’a da minnettarım. Lisans bitirme tezimdeki 

çalışmamızda öğrendiklerimin, yüksek lisans tezim için de bir temel oluşturduğunu 

söylemeliyim. Tarih ve müzikoloji çalışmalarını hayranlıkla izleyerek takip ettiğim, 

kıymetli ağabeyim ve hocam Arş. Gör. Harun KORKMAZ, tez sürecim esnâsında 

kaynaklara ulaşmam konusunda epey yardımcı oldu, çalışmamın zenginleşmesini 

sağladı. Lise yıllarımdan itibaren benimle ilgilenerek, müzik tarihi araştırmalarına 

heveslendirip sevk ettiği için kendisine ne kadar teşekkür etsem azdır. 

 

Yüksek lisans derslerinde kendilerinden çokça istifade ettiğim Prof. Dr. Songül 

KARAHASANOĞLU, Prof. Dr. Gözde ÇOLAKOĞLU SARI ve Prof. Dr. Atilla 

Çoşkun TOKSOY ve Dr. Eray CÖMERT’e müteşekkirim. Derslerimizde fikir 

dünyamı zenginleştiren, çalıştığım konuları bıkmadan dinleyen ve sorularıma benimle 

birlikte cevap arayan değerli hocam Prof. Dr. Belma OĞUL’a da çok şey borçluyum. 

Her sohbetimizde zengin düşünce dünyasıyla bana farklı bakış açıları kazandıran, 

çalışmalarından büyük ilham aldığım kıymetli hocam Doç. Dr. Onur Güneş AYAS’a 

ve çalışma anlayışıyla kendime örnek aldığım değerli ağabeyim Sinan SİPAHİ’ye 

şükranlarımı arz ederim. Yüksek lisans dönemimde bana burs sağlayarak eğitimimin 

devamlılığını sağlayan Kubbealtı Akademisi Kültür ve Sanat Vakfı’na, bu süreçte 

tecrübe ve nasihatlerinden istifade ettiğim hocam Kemal Y. AREN’e ve çalışmalarım 

sırasında kitaplarından ve çalışma ortamından fazlasıyla faydalandığım Türkiye 

Diyanet Vakfı İSAM Kütüphanesi’ne bu imkânları sağladıkları için teşekkür ederim. 

Desteklerini hiçbir zaman esirgemeyen ve benimle aynı heyecanı paylaşan âileme, 

ortaokul dönemimden itibaren tarih, edebiyat ve musiki merakımı güçlendirerek 

bugünkü çalışmalarımın temelini oluşturan Eczacı Fuat ŞİRVAN’a, çalışmalarım 

sırasında beni destekleyen yakın dostlarım Süleyman TAŞKIN, İsmail AMOUTSKA, 

K. Kaya GÜL ve Gizem BAYKAL’a sonsuz teşekkürlerimi sunarım.  

 

   

 

Mayıs 2022                 Hulusi Özbay

              



viii 



ix 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖNSÖZ……………………………………………………………………………..vii 
İÇİNDEKİLER……………………………………………………………………..ix 

KISALTMALAR……………………………………………………………………x 

ŞEKİL LİSTESİ……………………………………………………………………xii 

ÖZET…...…………………………………………………………………………. 

Error! Bookmark not defined.v 
SUMMARY ………………………………………………………………………. xvi 
1. GİRİŞ…………………… ...................................................................................... 1 
2. TÜRKÎ [TÜRKÜ], ÂŞIK EDEBİYÂTI VE YENİÇERİ ÂŞIKLARI…………7 

2.1 Bir Edebiyat ve Musiki Terimi Olarak Türkî [Türkü] ....................................... 7 
2.2 Âşık Edebiyâtının Teşekkülü ve XVII. Yüzyıl’da Âşık Edebiyatı .................. 10 

2.3 Osmanlılarda XVII. Yüzyıla Kadar Sefer Türküleri ........................................ 12 
2.4 XVII. Yüzyılda Bağdad Seferi Manzumeleri ................................................... 16 

3. ALİ UFKÎ VE MECMUALARINDA BAĞDAD SEFERİ TÜRKÜLERİ……22 

3.1 Ali Ufkî Bey ve Mecmuaları ............................................................................ 22 
3.2 Ali Ufkî Bey’in Kaydettiği Bağdad Seferi Türküleri ....................................... 28 

        3.2.1 Âşık Kâtibî'nin Bağdad seferi türküsü…………………………………...29 

        3.2.2 Âşık Alioğlu'nun Bağdad'ın fethi türküsü………………………………. 32 

        3.2.3 Âşık Mustafa'nın Bağdad seferi türküsü…………………………………35  

4. OSMANLI-SAFEVİ MÜCADELESİ VE BAĞDAD SEFERİ ........................ 39 

5. TARİHSEL KAYNAK OLARAK BAĞDAD SEFERİ TÜRKÜLERİ………49 
5.1“İslam Askeriyiz Gazâ Kasdına”: Türkülerde Gazâ ve Gâzi Kavramları ......... 49 
5.2 “Pâdişâhı Görmeyenler”: Türkülerde Sultan Murad ve Şah Safi İmajları ....... 57 

    5.3 “Varalım Bağdad Üstüne”: Türkülerde “Bağdad” Şehri……………………..72 

6. SONUÇ………………………………………………………………………….. 83 
KAYNAKLAR ......................................................................................................... 89 

ÖZGEÇMİŞ .............................................................................................................. 94 



x 

 

 

 

 

 KISALTMALAR 

 

                    Arş. Gör.  : Araştırma Görevlisi  

 Bkz          : Bakınız 

 Doç. Dr.  : Doçent Doktor  

 Dr. Öğr. Üyesi : Doktor Öğretim Üyesi  

  İSAM  : İslam Araştırmaları Merkezi 

 İTÜ  : İstanbul Teknik Üniversitesi  

 ö.   : ölümü 

                    Prof. Dr.  : Profesör Doktor  

 TDK  : Türk Dil Kurumu 

 TTK  : Türk Tarih Kurumu 

 Vd  : ve diğerleri 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 

 

 

 

  

  

  

  



xii 

ŞEKİL LİSTESİ 

 

Sayfa 

Şekil 3.1 : Mecmua-i Saz ü Söz isimli mecmuanın unvan sayfası…………………. 25 

Şekil 3.2 : Kâtibî'nin Bağdad seferi türküsü…………………………………………29 

Şekil 3.3 : Ali Ufkî’nin Turc 292 yazmasında Kâtibî’nin türküsü …………………..30 
Şekil 3.4 : Alioğlu'nun Bağdad seferi türküsü ........................................................... 33 
Şekil 3.5 : Âşık Mustafa'nın Bağdad seferi türküsü................................................... 36 
Şekil 4.1 : İmam-ı Azam Ebu Hanife'yi tasvir eden bir minyatür ............................. 41 

Şekil 4.2 : Şeyh Abdülkadir Geylani'nin Bağdad'da bulunan türbesi ve camii ......... 44 
Şekil 4.3 : İmam-ı Azam Ebu Hanife'nün türbesi ...................................................... 45 
Şekil 4.4 : Yirminci asrın başında Bağdad şehrinin Azamiye kapısı ciheti ............... 47 
Şekil 5.1: Max Fruchtermann'ın “Des Cronologies Ottoman” Kartpostal Albümündeki 

Sultan IV. Murad tasviri.… .................................................................. 62 

Şekil 5.2 : Kul Süleyman'ın Bağdad türküsü………………………………………. 69 

 

 



xiii 



xiv 

 

XVII. YÜZYIL OSMANLI TARİH KAYNAĞI OLARAK                                         

ALİ UFKÎ’NİN MECMUALARINDA BAĞDAD SEFERİ TÜRKÜLERİ 

ÖZET 

XVII. yüzyılın ilk yarısında, Osmanlı ve Safevi devletleri arasındaki siyasî,  dinî ve 

kültürel mücadelenin bir neticesi olarak 1638’de Osmanlı padişahı Sultan IV. 

Murad’ın bizzat katılarak tertip ettiği Bağdat seferi esnâsında harekâtı ve savaşı konu 

alan birçok türkü vücuda getirilmiştir. Âşıklar tarafından söylenen Bağdad türkülerinin 

onlarcasının güftesi, el yazması cönklere ve mecmualara kaydedilmiş olup bunların 

dışında, Osmanlı Sarayı’nda bulunmuş olan musikişinas Ali Ufkî, yaşadığı dönemde 

vuku bulan Bağdad seferi üzerine söylenmiş türkülerin üçünün hem notasını hem de 

güftelerini kaydetmiştir.  

Bağdad seferi esnasında söylenmiş türkülerin, döneminin edebi ve tarihi diğer 

kaynaklarıyla birlikte incelediğimizde birincil kaynak olmaları bakımından oldukça 

zengin değerlendirmelere ve tespitlere ulaştırabilecek bilgilere hâiz olduklarını ve bu 

kaynakların Osmanlı tarih kaynağı olarak daha verimli şekilde kullanılması gerektiğini 

farkettik. Muhtelif kaynaklardan tespit edebildiğimiz türkülerle birlikte tezimizin ana 

eksenine Ali Ufkî’nin mecmualarındaki Bağdad türkülerini aldık ve bu müzikal 

eserleri metinsel bakımdan inceleyerek, tarihyazımının bir malzemesi olup 

olamayacağını değerlendirdik.  

Ali Ufkî’nin mecmualarındaki türkülerin varlığını da değerlendirerek, kaydettiği 

Bağdad türkülerini tarihsel zeminde inceleyerek XVII. yüzyıl Osmanlı tarihinin 

kaynağı olarak nasıl kullanılabileceğine işaret ettik. Böylece Osmanlıların XVII. 

yüzyılın ilk çeyreğindeki rakiplerinden biri olan Safevilerle olan ilişkilerinde nasıl bir 

zihin dünyasıyla hareket ettiklerini anlamaya çalıştık. Elimize ulaşan birer tarihsel 

doküman olan türkü metinlerinin ve diğer birincil kaynakların 

değerlendirilmesi/tedkik edilmesi ile dönemin olgularının çeşitli cepheleriyle tanınıp 

anlaşılmasına/çözülmesine katkıda bulunulması amaçlandı. 

Türkülerin tarihyazımında kullanılmasına ilişkin değerlendirmelerimiz, Bağdad seferi 

türkülerinin metinlerinden yola çıkarak, Osmanlı ve Safevi münasebetlerine dair fikir 

verebilecek üç ana başlık altında sunulmuştur. İlk olarak türkülerin Osmanlıların gazâ 

ve gâzi kavramlarının neler ifade ettiğine ve tarafların dinî rekabetlerine dair 

çıkarımlar yapılmıştır. İkinci olarak, bizzat katılarak Bağdad seferini yöneten ve 

“Bağdad Fâtihi” olarak anılan Sultan IV. Murad’ın ve sefer esnasında Safevi 

hükümdarı olan “Acem Şahı” Safi’nin türkülerdeki imajları incelenmiştir. Son olarak 

ise seferin hedefi olan, dinî ve siyasi bakımdan oldukça önemli bir yer olan Bağdad 

şehri ele alınmıştır. Türkülerde Bağdad şehrinin nasıl anıldığı ve algılandığı 

açıklanmıştır. Ele alıp türküler üzerinden irdelediğimiz bu üç cephe, türkülerin tarih 

kaynağı olarak nasıl kullanılabileceğine dair yaklaşımlardır. 



xv 

 

 

 

 

 

 

 



xvi 

 

TÜRKÎ-S OF BAGHDAD CAMPAIGN IN THE MECMUA-S OF ALİ UFKÎ 

AS A PRIMARY SOURCE OF 17th CENTURY OTTOMAN HISTORY 

SUMMARY 

In the year 1638, in which the Ottoman Sultan Murad initiated a campaign on the 

Safavid Baghdad, the Ottoman Ashik poets had focused on producing a series of türkî-

s aka ballads about the battles taking place on the way and during the siege of the city. 

These productions were crucial as they were propagating the imperial might and 

inspiring people to fight against the archenemy whom the Ottomans have already been 

fighting for a century. The lyrics of these Ashik folk songs are found in various ancient 

oriental manuscripts called Cönk-s and Mecmua-s. Apart from them, Ali Ufki Bey, the 

Ottoman Polish musician, who lived in the Topkapı Palace during the campaign, 

compiled three of such popular türkî-s and notated them in his unique manuscript 

work. 

While studying the campaign of Baghdad, we recognized that the folkloric literary 

productions about the campaign present a historiographic opportunity to further the 

studies on the history of the Ottoman Empire and specifically that of the war. We 

placed Baghdad folk songs that we obtained from various sources at the center of the 

thesis and especially focused on those that came from Ali Ufkî's Mecmua-yı Saz u Söz. 

We examined these musical works textually and evaluated if they could be used as a 

primary source. In the thesis, the reader would find the comparison of the Ottoman 

chroniclers and Ashik poets at the time, in terms of the historical information they 

provided to their audiences. These productions helped me to highlight how general 

Ottoman public opinion of Safavids was shaped by agents from different social 

backgrounds. It is also regarded that such literary productions from that time can be 

quite helpful in revealing factual truths, apart from their ability for observing 

subjective stances against the 'other'. 

My evaluation of folk songs as primary sources rather gives way to three subheadings 

related to the Ottoman-Safavid relationship. Firstly, the social, cultural and religious 

implications of the terms gaza and ghazi as they were addressed in türkî-s were 

handled and we made some deductions about the sectarian rivalry prevailing at the 

time. Secondly, the propagated images of the Sultan Murad as “the conqueror of the 

Baghdad” and Shah Safi as “Shah of Ajam” were examined and how imperial claims 

were being advocated was illustrated. Lastly, we assessed the description and 

perception of the city of Baghdad and qualities attributed to it by Ashik poems. 

With this novel approach, we aimed to place the elements of Ottoman music into 

Ottoman history-writing and contribute to the studies of 17th-century Ottoman music 

as well. 



xvii 

 

  





1 

1.  GİRİŞ  

XVII. yüzyılın ortalarında Osmanlı sarayında bulunan musikişinas Ali Ufkî’nin tertip 

ettiği mecmualar, Osmanlı/ Türk musiki tarihi bakımından oldukça ehemmiyete 

hâizdir.  

İTÜ Türk Musikisi Devlet Konservatuarı’ndaki yüksek lisansa hazırlık döneminde, 

Prof. Dr. Songül Karahasanoğlu’nun rehberliğindeki “Research Methods in Music” 

isimli derste, “Bir XVII. yüzyıl “türkî”sinin târihsel atmosferi: Resmo türküsü” başlıklı 

bir araştırma yapmış, sunum hazırlamıştım. Ali Ufkî’nin Mecmua-i Saz ü Söz ismiyle 

tertip ettiği mecmuasına kaydettiği sefer türkülerini incelemiş ve bu türkülerin yeterli 

derecede tarihi kaynaklarla birlikte tahlil edilmemiş olduğunu tespit etmiştim. Dersin 

sonunda sunduğum araştırma ödevimde, Osmanlıların Girit seferi sırasında Resmo 

kalesinin fethiyle ilgili Ali Ufkî’nin “Türkî berây-ı sefer-i Retime” başlığıyla 

kaydettiği türküyü, dönemin tarihi ve edebi kaynaklarıyla birlikte incelemiş ve bir 

araştırma metni kaleme almıştım. 

Resmo türküsü hakkında herhangi bir çalışmanın mevcut olmaması, türkünün neye 

dair söylendiği, türküde ismi geçen tarihi şahsiyetler hakkında malumat bulunmaması 

Osmanlı/Türk musiki tarihi bakımından bir problem teşkil etmekteydi. Yaptığım 

tahliller neticesinde, Resmo kalesinin fethine dair olduğu, Deli Hüseyin Paşa’nın 

varlığını tarihsel kaynaklarla birlikte okuyarak, türküyü tarihsel bağlamında 

değerlendirdim.  

Yalnızca Ali Ufkî’nin mecmuasında yer alan Resmo türküsü değil, kaydettiği diğer 

tarihsel olaylarla alakalı olarak da araştırma yapmaya karar verdim. Tez danışmanım 

Prof. Dr. Nilgün Doğrusöz ile birlikte, yüksek lisans tezimizde konunun bütünlüğü 

açısından Ali Ufkî’nin Bağdat seferine dair kaydettiği üç türküyü esas alarak, tez 

konumuzu şekillendirdik. Bağdad seferi, Osmanlı/Türk musiki tarihi bakımından da 

oldukça mühim bir seferdir.  Tedkik edilecek malumatın çoğalması ve daha geniş bir 

perspektiften konuyu inceleyebilmek adına muhtelif kaynaklarda bulunan Bağdat 

seferi türkülerini de konuya dâhil etmeye karar verdik.  



2 

Muhtelif kaynaklarda tesbit ettiğimiz türkülerle birlikte Bağdad seferine ilişkin 

söylenmiş manzumeler, XVII. yüzyıl Osmanlı tarih yazımına nasıl katkı sağlayabilir? 

Türkü metinleri tarihi kaynaklarla birlikte tahlil edildiğinde Bağdad seferine ve 

Osmanlı-Safevi münasebetlerine dair neler söylenebilir? Bu hususta devrin tarihi 

kroniklerinden farklı olarak türküler ne ifâde etmektedir? Türküler ortaya çıkış 

bakımından şahsi olması hasebiyle meselelere farklı cephelerden bakmamızı 

sağlayabilir mi? 

Tarihçi Mustafa Âli: Bir Osmanlı Aydın ve Bürokratı isimli eseriyle, XVI. yüzyıl 

“Osmanlı düşünsel ve siyasal yaşamının bir invivo portresini sunmayı amaçlayan” 

Cornell Fleischer, Osmanlı tarihi üzerine araştırma yapan tarihçilerin “anlatı” kökenli 

özellikle de edebi nitelikli kanıtlara güvenmeyip, bunlar yerine arşiv belgelerine dayalı 

şahsilikten arınmış katı bilgilere, “olgusal anlatıların” tercih edildiğinden 

yakınmaktadır. Modern araştırmacıların öznellikten korktuğunu bunun da bir 

kısıtlayıcılık olduğunu düşünmektedir (Fleischer, 1996, s. 3). 

Fleischer, kişisel ve edebi nitelikteki  -tezimizde ele aldığımız Bağdad seferi türküleri 

gibi- dönemin kaynaklarını “yumuşak kanıtlar” olarak nitelendirmektedir. Kadı 

sicillerinin, hazine kayıtlarının veya yönetsel önlemlerin gereksinimleri karşılayan 

bilgiler verebileceğini, varsayımları, arkaplanını, uzantılarını her zaman yeterli 

düzeyde ifade edemeyeceğini belirtmektedir. Oysa yaşamöykülerinin edebiyat türü 

kaynaklarının arşiv defterlerini dolduran kuru, kısa ve kopuk kayıtlara düşünsel 

tutarlılık katabileceğini söylemiştir (Fleischer, 1996, s. 3).  

Tezimizin konusu olan Ali Ufkî’nin el yazması mecmualarına kaydettiği Bağdad seferi 

türküleri ve muhtelif kaynaklardan tespitine çalıştığımız manzumeler de Fleischer’in 

çeşitli cephelerden gereksinimleri karşılayan, tarihi meselelerin arka planını da ifade 

eden “yumuşak kanıt”lar olarak tarihyazımında kullanılabilir mi? Birçoğu sefere 

bizzat katılan âşıkların manzumeleri, devrin kronikleri yahut arşiv belgelerinin yeterli 

düzeyde ifade edemediği hususlarda bir tarihyazımı kaynağı olarak oldukça faydalı 

olabileceği düşüncesindeyiz.  

Cahit Öztelli, türkülerin birer tarih kaynağı olabileceğine dikkat çekmiş, Cemal 

Kafadar, İslam Ansiklopedisi’nde yazdığı gazâ maddesindeki fikrini 

kuvvetlendirirken Temeşvarlı Gâzi Âşık Hasan’ın bir manzumesini olaya dâhil 

etmiştir. Ahmet Yaşar Ocak da aynı şekilde yazdıklarını kuvvetlendirmek ve 



3 

delillendirmek adına Âşık Bahşî’nin manzumesini eserinde kullanmıştır. Cenk Güray, 

“Osmanlı’dan kalan bir şiir ve müzik mirası: “Gâzi Murâd Reis’ten IV. Murâd’a 

‘vakanüvislik’ örneği olarak Yeniçeri âşıkları” başlıklı makalesinde âşıkların 

eserlerinin tarih kaynağı olarak kullanabileceğine dikkat çekmiş, Osmanlıların saz 

şairlerini birer “sosyal tarih aktarıcısı/vakanüvis” olarak değerlendirmiştir (Güray, 

2019) Ayrıca Cenk Güray’ın ve Sevilay Çınar’ın danışmanlığında yürütülen Deniz 

Şahin’in “Yeniçeri âşıklar ve bestelenmiş şiirlerinin müzikal analizi” başlıklı tezinde, 

Yeniçeri âşıklarını konu edinilmiş, eserlerin makamsal bağlamda incelenmesi 

amaçlamış olup, tarihsel bağlamlarına da kısaca değinilmiştir (Şahin, 2019). Çalışma 

sürecinde çeşitli kaynaklarda tespit ederek derlediğimiz ve tarihi ve edebi kaynakların 

ışığında tetkike tâbi tuttuğumuz Bağdad seferi manzumelerinin bir bütün hâlinde 

tespiti, literatüre daha önce birarada değerlendirilmemiş olduğundan katkı sağlaması 

bakımından önemlidir. 

Tezimizin ilk bölümünde, edebiyat ve musiki bakımından türkünün ne ifade ettiği ve 

nasıl şekillendiği incelenmiştir. Âşık edebiyatının nasıl teşekkül ettiği ve XVII. 

yüzyılda nasıl bir çehre kazandığına değinilmiştir. Âşık edebiyatı içerisinde yeniçeri 

âşıklarının varlığına ve bu sahada nasıl bir etkinliğe sahip olduklarından 

bahsedilmiştir. Ardından Osmanlıların kuruluşundan itibaren elimizdeki mevcut 

manzumelerden yola çıkılarak XVII. yüzyıla değin hangi sefer türkü ve destanlarının 

günümüze ulaştığı incelenmiştir. Osmanlıların XVII. yüzyıldaki siyasi pozisyonu da 

dikkate alınarak, Bağdad seferi türküleri dışında hangi sefer türkülerinin var 

olduğundan bahsedilmiştir. 

İkinci bölümde, tezimizin merkezine Ali Ufkî’nin kaydettiği Bağdad seferi türkülerini 

almamız dolayısıyla Ali Ufkî’nin hayatından ve musikiyle alâkalı olan el yazması 

mecmualarından bahsedilmiştir. Bağdad seferi türküleri, ele alınmış transkripsiyonları 

ile birlikte, âşıkları hakkında da değerlendirmeler yapılmıştır. Üçüncü bölümde 

kaydedilen türkülerin konusunu teşkil eden Bağdad seferinin sebepleri ve sonuçları 

incelenmiştir. Kısaca tarihsel geçmişiyle birlikte Osmanlı ve Safevi devletleri 

arasındaki siyasi ve dini münasebetler ile mücadeleler anlatılmıştır. Osmanlıların 

hangi sebeplerden ötürü bu seferi düzenlediği birincil ve ikincil kaynaklardaki 

değerlendirmelerle birlikte anlaşılmaya çalışılmıştır.  

Bağdad seferi türkülerinin tarihyazımına nasıl katkı sağlayabileceğine dair fikrimizi 

açıklayabilmek ve birer örnek konu üzerine göstermek maksadıyla türkülerde yer alan 



4 

ortak meselelerden yola çıkarak üç soru belirledik. İlk soru, Bağdad seferi türkülerinde 

XVII. yüzyıl’da Osmanlıların gazâ ve gâzi anlayışına dâir neler bulabiliriz? 

Osmanlıların şii Safevilere karşı bakış açısı nasıldı? Osmanlıları Safevilere karşı sefere 

çıkmayı motive eden unsurlar nelerdi? Osmanlılar Rafizileri/Kızılbaşları dini ve siyasi 

anlamda nasıl konumlandırıyordu? Bu sorular üzerinde, âşıkların Bağdad seferine 

ilişkin manzumelerinde analitik okumalar yapılmaya çalışılmıştır. Muhtelif âşıkların 

aynı meselelerdeki söylemleri birlikte değerlendirilmiştir. 

İkinci olarak mercek altına alınan konu, savaşın tarafları olan Osmanlılar ve 

Safevilerin siyasi liderlerinin türkülerde nasıl bir imaja sahip olduğu ile alâkalıdır. 

Türkülerde Sultan Murad hangi unvanlarla anılmıştır? Kullanılan unvanların tarihsel 

bağlamdaki yeri nedir? Osmanlılar Safevi şâhı Safî’yi nasıl görüyorlardı? 

Osmanlıların “öteki”leştirme algısı nasıldı? Bu sorular etrafında âşıkların elimizdeki 

mevcut manzumeleri üzerinden “Gâzi” Sultan Murad’a ve Şah Safî’nin zihin 

dünyalarındeki yerine dâir tespitler yapılmaya çalışılmıştır. 

Üçüncü ise âşıkların türkülerde Bağdad şehrine dâir neler söyledikleri ile 

ilgilenilmiştir. Bağdad seferi üzerine manzume söylemiş âşıkların ekserisi Bağdad 

seferine iştirak etmiştir. Türkülerde, bulundukları şehrin coğrafi ve sosyal varlıkları 

üzerinde de atıflarda bulunmuşlardır. Bu bağlamda âşıklar, Bağdad şehrini nasıl 

tanımlamışlardır. Bağdad şehrinin hâkimiyet altına alınmasındaki siyasi, dini ve sosyal 

sebepler nelerdi?  

Tezin amacı, Bağdad seferine ilişkin söylenmiş türkülerin metinsel analiz ile birlikte 

Osmanlı tarih yazımına katkı sağlayabileceğine dair örnekler göstermektir. Türkü 

metinlerinin ilmî bir şekilde tahlili neticesinde devrin kroniklerinde yer almayan daha 

şahsi bakış açılarından üretilmiş bilgilere erişilebileceği gibi âşıkların ordunun bir 

mensubu olarak Osmanlı askerinin genel düşünce dünyasına işaret eden birtakım 

bilgilere de ulaşılabilmektedir. Manzumeler tarihsel bir zemine konuşlandırılmaya 

çalışılmaktadır. Manzumenin metni ancak tarihi bağlamda düşünüldüğü takdirde 

tarihçiye bir anlam ifade edebilme yetisine kavuşabilmektedir. Tarihsel tahlilin 

yapılmaması durumunda niçin/nasıl söylendiği bilinmeyen “suskun” metinler 

mecmualarda yahut kitaplarda beklemek mecburiyetindedir. 

Çalışmanın başlangıcında ilk olarak Ali Ufkî’nin kaydettiği Bağdad seferi türkülerinin 

tespiti ile alâkalı British Library’de yer alan Mecmua-i Saz ü Söz ve Fransa Milli 



5 

Kütüphanesi’nde yer alan Turc 292 yazması incelenmiştir. Daha sonra Ali Ufkî 

üzerine yapılan çalışmalarda bu türkülere nasıl değinildiğine bakılmıştır. Bu hususta 

Hakan Cevher’in (Cevher, 2003) ve Şükrü Elçin’in (Elçin, 1976) yayınlarından 

faydalanılmıştır.  

Ali Ufkî’nin kaydettiği üç Bağdad türküsünün hâricinde muhtelif kütüphanelerde 

bulunan başka Bağdad seferine dair kaydedilen manzumeler için kütüphanelerde 

tarama çalışması yapılmıştır. Millet Kütüphanesi, İstanbul Üniversitesi Kütüphanesi, 

Harvard Üniversitesi ve Konya’daki kütüphanelerde XVII. ve XVIII. yüzyılda tertip 

edilmiş muhtelif el yazması mecmualar üzerinde çalışılmıştır. İstanbul Üniversitesi 

Nadir Eserler Kütüphanesi’ndeki el yazmaları üzerinde çalışılırken, Harun 

Korkmaz’ın The Catalog Music Manuscript in Istanbul University (İstanbul 

Üniversitesi Kütüphanesi’ndeki Musiki Yazmalarının Katalogu) başlıklı eserinden 

faydalanılmıştır (Korkmaz, 2015). El yazmaları üzerinde tetkiklerin ardından 

yayınlanmış ikincil kaynaklarda Bağdad seferine ilişkin manzumelerin tespitine 

başlanmıştır. Bu alanda çalışma yapmış olan bilhassa Sadeddin Nüzhet Ergun, Fuat 

Köprülü, Cahit Öztelli, Muammer Uludemir ve Şükrü Elçin’in neşrettiği makale ve 

kitaplarda yer alan Bağdad seferine dâir söylenmiş metinler tespit edilmiştir. Birincil 

ve ikincil kaynaklardan derlenen manzumeler yukarıda bahsettiğimiz üç esas mesele 

bakımından dikkatlice incelenmiştir. Tetkikler esnasında metinler dönemin birincil 

kaynaklarıyla birlikte okunarak farklılıkları ve benzerlikleri tespit edilmeye 

çalışılmıştır.  

Tezin XVII. yüzyılın ilk yarısında cereyan eden Bağdad seferi ve Osmanlı-Safevi 

münasebetlerine dair katkı sağlayabileceğini ve tarihsel olaylarla alâkalı türkü 

metinlerinin tarihsel bağlamda değerlendirilmesi ile birlikte hem tarihyazımı 

bakımından hem de Osmanlı/Türk musiki tarihi bakımından da yapılacak araştırmalara 

da kapı aralamasını temenni etmekteyiz. 

 



6 

 



7 

  

2.  TÜRKÎ [TÜRKÜ], ÂŞIK EDEBİYÂTI VE YENİÇERİ ÂŞIKLAR 

2.1. Bir Edebiyat ve Musiki Terimi Olarak Türkî [Türkü] 

 

Türküler, hem bir halk edebiyatı nazım biçimi, hem de bir musiki formu olarak uzun 

asırlardır tarihi, siyasi, içtimâî ve sosyo-ekonomik bakımından ortaya çıktıkları 

coğrafyalarda, geniş ve zengin bir kültürel hafıza teşkil etmiştir. Türküler, VII. yüzyıla 

değin sözlü olarak devam eden Türk edebiyatının, İslamiyetin kabulü sonrası XV. 

yüzyılda şekillenen nazım biçimlerinden biridir. Umut Günay’a göre, Anadolu halk 

edebiyatı, İslamiyetten evvel teşekkül eden ozan-baksı geleneğinin geniş anlamda 

değişen inanç sistemi, dünya görüşü ve yaşam biçiminin değişmesiyle oluşmuştur 

(Günay, 1986, s. 101). Edebiyatçı Erman Artun da aynı görüşte olup, âşık edebiyatının 

ozan-baksı edebiyatı geleneğinin İslamiyetin kabulünün ardından “tasavvufî düşünce” 

ve “Osmanlı yaşama biçimi ve kabulleriyle” şekillendiğini belitmektedir (Artun, 2008, 

s. 29). Koşuk, sagu, sav, destan gibi İslamiyetten evvelki Türk edebiyatının nazım 

biçimleri, İslamiyetin kabulüyle yeni kültürde İslamiyet ve tasavvuf anlayışıyla 

birlikte şekillenmiş edebî ürünlerdir (Artun, 2008, s. 27).  

Edebiyat ıstılahatı olarak türkü, en basit anlamıyla, türlü ezgilerle söylenen anonim 

halk şiiri nazım biçimi olup, bentleri yapı ve sözleri bakımından iki kısımdan 

müteşekkildir (Dilçin, 1983, s. 289). Birinci kısmı, türkünün sözlerinin bulunduğu 

“bent” bölümüdür. Diğer kısım ise her bendin sonunda tekrarlanan “nakarat” kısmıdır. 

Bu kısım bağlama veya kavuştak olarak da tesmiye edilmektedir (Dilçin, 1983, s. 289). 

Türküler, hece ölçüsünün her kalıbıyla söylenmekle birlikte, umumiyetle yedili, 

sekizli ve onbirli hece ölçüsüyle söylenmiştir (Dilçin, 1983, s. 289).  



8 

Türkü teriminin karşılığı olarak “Türk” kelimesi gösterilmekte, kelimenin sonuna 

nispet eki “î” ulunarak “Türkî” kelimesinin elde edildiği, daha sonra türkü biçimine 

girdiği düşünülmektedir (Dizdaroğlu, 1969, s. 102). Faruk Kadri Timurtaş, türkü 

kelimesinin sonunda yer alan nispet “î”sinin Arapça olduğunu ve ekin mensubiyet ve 

nispet ifade ettiğini belirtmiştir (Yakıcı, 2007, s. 35). Şemseddin Sâmi, “Kamus-ı 

Türkî” isimli sözlüğünde türküyü “an asıl Türklere mahsus lahinde şarkı” olarak tarif 

etmekte, Fuat Köprülü ise, “Türklere mahsus beste ile söylenen halk şarkıları” şeklinde 

açıklamaktadır (Dizdaroğlu, 1969, s. 102). 

Ahmet Talat [Onay] Bey, 1928 yılında neşrettiği “Halk Şiirlerinin Şekil ve Nev’i” 

başlıklı eserinde türküyü, “Türklere mahsus lahn [ezgi] ile söylenen şarkılar” olarak 

açıklamaktadır (Talat, 1928, s. 33). Edebiyatçı Ahmet Kutsi Tecer’e göre ise varsağı, 

türkmanî gibi nazım biçimleri, eski milli musiki kaynaklarından doğmakla birlikte 

Irak, Suriye, Mısır gibi bölgelerde verilmiş bir isimdir (Dizdaroğlu, 1969, s. 102).  

Edebiyat tarihçisi Tahir Olgun [Tahirü’l Mevlevi] ise türkü terimini, çoğu on birli hece 

ölçüsüyle nazmedilen ve genellikle Anadolu’da bestelenip söylenmeye başlanmış olan 

milli nağmeli şarkılar olarak açıklamaktadır (Yakıcı, 2007, s. 33).  Macar Türkolog 

Ignacz Kunos ise türkü, en çok sekizli ve on birli hece ölçüsüyle söylenen söylenen 

saz şiiri olarak nitelemektedir (Yakıcı, 2007, s. 40). Rıza Nur, türkünün halk şiirinin 

en eski türlerinden biri olduğunu ifade etmekle birlikte, türkünün Hüseyin Mirza 

zamanında icad edildiğini, ona bazı vezinlerin tahsis edildiğini ve iki devre 

bağlandığını ifade etmiştir (Dizdaroğlu, 1969, s. 103). Hikmet Dizdaroğlu, Rıza 

Nur’un  bahsettiği türkünün, Çağatay edebiyatında “fâilâtün fâilâtün fâilâtün fâilat” 

kalıbıyla yazılan manzum ürünler olduğuna dikkat çekmektedir (Dizdaroğlu, 1969, s. 

103). 

Musiki terimi olarak ise türkü, Süleyman Şenel’in tarifiyle “bestecisi bilinen musiki 

eserlerinin dışında kalan, çoğunlukla sahibi unutulmuş, zaman içerisinde kolektif bir 

katkıyla şekillenmiş hece vezinli Türkçe musiki eserleri”dir (Şenel, 2012, s. 612). XV. 

yüzyılın ilk yarısında Mercimek Ahmed’in tercüme ettiği “Kabusnâme” isimli eserde 

ezgiye bağlanmış bir söz kümesini seslendirerek açığa çıkartmak anlamına gelen 

“türkü eyitmek” ve “ırlamak” tabirlerine rastlanmaktadır (Şenel, 2012, s. 613). Ziyârî 

hükümdarı Keykavus b. İskender’in “Kabusnâme”sinde musiki icra edenlere, mecliste 

arka arkaya aynı manada “ırlayıp” türkü söylememesi nasihat edilmektedir (Şenel, 

2012, s. 613). 



9 

Alî-Şîr Nevâyî’nin [ö.1501] “Mizanü’l-Evzan [Vezinlerin Terazisi]” isimli eserinde de 

türkî tarifine rastlanılmaktadır (Alî-Şîr Nevâyî, 1993, s.60-61). Nevaî’nin verdiği 

bilgilere göre türkü, hoşlandıran ve duygulandıran bir şarkı türüdür ve aruz vezninin 

remel-i müsemmen-i mahzûf vezniyle yazılıp, bestelenmektedir (Alî-Şîr Nevâyî, 

1993, s. 196). XVI. yüzyılda ise Merkezzâde Ahmed Efendi’nin “el-Bâbûsü’l-vasît fî 

tercemeti’l-Kåmûsi’l-muhît” eserinde “türkü yakmak” ve “türkü yakıcı” tabirlerine 

rastlanmaktadır (Şenel, 2012, s. 613). 

XVII. yüzyılın ortalarında tertip edilen, Osmanlı/Türk musikisinin en eski yazılı 

kaynaklarından olan Ali Ufkî’nin “Mecmua-i Saz ü Söz”ünde ise hüseyni, muhayyer, 

neva, uşşak, beyati, acem, saba, çargah, segah, rast, mahur, evç ve ırak makamları 

fasıllarında doksanı aşkın türkî tabiri mevcuttur (Şenel, 2012, s. 613). Mecmua-i Saz ü 

Söz’de yer alan türkülerin ekserisi koşma kafiyesinde âşık tarzı veya âşık tarzı 

etkisinde anonim halk şiirleridir (Şenel, 2012, s. 613).  

Cem Dilçin, halk arasında heyecan uyandıran her olaya türkü yakılacağını belirtir. 

Dilçin, yakılan türkülerin, muhtelif şekillerde yurda yayıldığını , türlü bölgelerde türlü 

biçimlere girerek değişebildiğini ifade ederek, kimi dizelerin zaman içerisinde 

eksildiğini, kimi dizelerin de ilave edildiğini ifade eder (Dilçin, 1983, s. 289). 

Türkünün en eski örneklerine on altıncı asırdan geriye gitmediğini, ilk türkünün ise 

Öksüz Dede tarafından söylendiği iddia edilmiştir (Dizdaroğlu, 1969, s. 104).  

Türküler üç bakımdan tasnif edilmekle birlikte, Mahmud Ragıp Gâzimihal, türküleri 

ezgilerine göre usulsüz ve usullü olarak ikiye ayırmıştır. Usulsüz olanlar divan, bozlak, 

koşma, hoyrat gibi uzun havalar, usullüler de oyun havalarıdır (Ragıb, 1928, s. 192). 

Millien, halk şarkılarını kıssalı şarkılar ve kasideler olarak iki sınıfta değerlendirirken, 

Frayliç türküleri, mevsim, kahramanlık, aşk, ölüm, doğum, evlenme, çocuk ve gençlik 

türküleri olarak tasnif etmiştir (Dizdaroğlu, 1969, s. 106).  Jerom Bujeand ise türküleri 

konularına göre, ninniler, çocuk türküleri, tabiat ve hayvan, aşk, evlenme, askerlik, 

zeybek ve derebeyi, cinayetler ve acıklı olaylar ve ölüm türküleri sınıflandırmıştır 

(Dizdaroğlu, 1969, s. 106). Edebiyat araştırmacısı Cahit Öztelli’ye göre ise, konularına 

ve doğuş sebeplerine göre türküler harp, isyan, kahramanlık, cinayet gibi vakalı 

konuları içeren türküler ve aşk, hasret ve ölüm gibi duygu içerikli hisli türküler olarak 

iki sınıfa ayrılmıştır (Öztelli, 1959, s. 8). 



10 

Âşık edebiyatının yazılı kaynaklarının başında cönkler gelmektedir. Cönk, genellikle 

anonim mahiyyette tertip edilmiş bir mecmua türüdür (Gökyay, 1993, s. 73). Türküler, 

varsağı koşma, divan, müstezad gibi türlerle birlikte ekseriyetle el yazması cönklere 

kaydedilmiştir (Korkmaz, 2021, s. 104). Harun Korkmaz’ın tespitine göre türküler, 

kimi zaman fasıl mecmularının belli başlı makam fasıllarında da görülmektedir. 

Korkmaz, türkülerin kayıtlı olduğu makamlar arasında hüseyni, neva, beyati, uşşak, 

ısfahan gibi dügah kararlı ve uşşak karakterli makamlar yüksek oranda olduğunu ifade 

etmektedir (Korkmaz, 2021, s. 104). 

 

2.2. Âşık Edebiyâtının Teşekkülü ve XVII. Yüzyıl’da Âşık Edebiyatı 

Âşık, sazlı sazsız doğaçlama yoluyla kalemle veya bu özelliklerin birkaçını birden 

taşıyan ve âşıklık geleneğine bağlı olarak şiir söyleyen halk sanatkârıdır (Artun, 2008, 

s. 1). Âşıklar saz çalan, usta çırak ilişkisi içerisinde yetişen ve bir edebiyat geleneği 

oluşturan irticâlen şiir söyleyen saz şairleridir (Artun, 2008, s. 3). Âşıklar, ozan âşık 

saz şairi, kalem şuarası, halk şairi, bâdeli âşık, halk ozanı, hak âşığı isimleriyle de 

anılmaktadır (Artun, 2008, s. 5). Fuat Köprülü, âşıkları XII. ve XIII. yüzyıllardan 

itibaren Osmanlı devletinde gelişmeye başlanan askerî ve siyasi merkezlerde büyük 

kervan yolları ve üzerinde kurulan kasabalar, medreseler ve tekkeler ile asker ocakları 

çevresinde yetişen tasavvuf neşvesiyle yoğrulmuş bir kısmı ümmî kişiler olarak 

tanımlar (Artun, 2008, s. 32).  

Öztelli’ye göre XIV. ve XV. yüzyıllarda pek yaygın bir durum alan tekke 

edebiyatçılarının kültürlü oluşları, saz şairlerinin yetişmesine engel oluyordu (Öztelli, 

1955, s. 7). İmparatorluğun geniş sınırları içerisinde dolaşan âşıklar, şiirlerini 

yaymışlar ve böylece yenilerinin yetişmesine de imkân tanımışlardır (Öztelli, 1955, s. 

7). Âşık edebiyatı XVI. yüzyıldan itibaren yazılı kaynaklara aktarılmaya başlanmış, 

böylece aşk, kahramanlık, tabiat gibi konuların yanı sıra yerleşik hayata dair özellikler 

de edebiyatın konuları arasına dahil olmuştur (Artun, 2008, s. 238). Öztelli’ye göre on 

yedinci yüzyıl âşık edebiyatının ‘altın çağı’dır. Saz şairi, konularını sosyal hayattan 

alarak, yangın, savaş, zafer, bozgun, kıtlık gibi türlü olaylarını “destan” adını verdiği 

uzun şiirlerle terennüm etmiştir (Öztelli, 1955, s. 8).  



11 

Osmanlılar, XVIII. asırda coğrafî olarak da genişlemiş, XVII. yüzyılda âşık 

edebiyatınınn sınırları belirlenmiş ve gelenekleri oluşmuştur. Biçim ve tür konusunda 

değişikliklerle beraber “âşık kahvehâneleri” ve “fasıl geleneği” teşekkül etmiştir 

(Artun, 2008, s. 266). Özkul Çobanoğlu, XVI. yüzyılın ikinci yarısında tekkelerin yanı 

sıra kahvehanelerin, “sosyal kurum” olarak ortaya çıktığını vurgulamaktadır  

(Çobanoğlu, 1999, s. 50). Erman Artun’un tespitine göre, âşık edebiyatı XVI. yüzyılda 

oluşmaya başlamış, XVII. yüzyılda oluşumu tamamlanmıştır (Artun, 2008, s. 33). 

Karacaoğlan, Gevherî, Katibî, Temeşvarlı Âşık Hasan, Âşık Ömer, Kayıkçı Kul 

Mustafa, Bursalı Halil, Kuloğlu, Âşık Nev’i, Benli Ali, Kul Süleyman, Öksüz Âşık, 

Sun’i gibi âşıklar XVII. yüzyılda neş’et etmiş âşıklardandır. Âşıklar, yetiştikleri 

çevrelere göre köy âşıkları, konar göçer âşıklar, kasaba ve şehir âşıkları, asker âşıklar 

olarak tasnif edilmektedir (Artun, 2008, s. 42).  

Âşık tarzı ve ona kaynaklık eden tekke edebiyatı da Anadolu’nun fikrî ve siyasi 

hayatının tesiri ile Konya Selçukluları ve ona tâbi beylikler döneminde Horasan’dan 

ve Türkistan’dan gelen birçok babalar, dervişler ve âşıklar, Rum diyarına göç 

etmekteydi (Günay, 1986, s. 11). Umut Günay’a göre, bu devirde zafer alaylarında 

terennüm edecek cenk destanlarını bozahane, meyhane alemlerinde terennüm edecek 

âşıkane ve rindane şarkılara mesire alemlerinde okunacak koşmalara ve deyişlere 

ihtiyaç hâsıl olmuştur (Günay, 1986, s. 12).  

Bu ihtiyacın ekserisini, Osmanlıların askerî sınıfı içerisinde yer alan yeniçerilerin 

içerisinde yetişen âşıklar karşılamışlardır. Yeniçeri İlyas, XV. yüzyıl devşirmelerinden 

iken Mısır ve I. Süleyman’ın ilk büyük seferlerine katılmış, Tebriz, Hemedan, Kazvin 

ve Bağdad’ı dolaşmış, şiirlerinde Aşkî mahlasını kullanmıştır (Koçu, 2004, s. 177). 

Beliğî, Rahikî, Sıdkî, Ulumî o dönemdeki Yeniçeri şairleridir (Koçu, 2004, s. 178). 

Yeniçerilerin arasından yetişen saz şairleri, genellikle çöğür sazını icra etmekte idi. 

Çöğür, Farmer’a göre yeniçerilerin beş telli tanburudur. Kütahya’da Yakup Germiyani 

icat etti, beş telli, yirmi altı perdeli bir saz olduğu rivayet edilmekte olup, ekseriya 

yeniçeriler tarafından kullanılırdı (Farmer, 1999, s. 54). 



12 

Naima, “Ameden-i Vezir İbşir Paşa be-Âsitâne” başlığı altında 1655 senesinin şubat 

ayında beyaz elbiseleriyle Sadrazam İbşir Paşa’yı ve solunda Müftü Ebu Said 

Efendi’yi tasvir etmiştir. Önlerinde yürüyen sekiz yeniçeri şairini tarif eder. Başlarında 

keçe ve arkalarında kaplan postları asdan şâirler, sinelerinde “tablvari çöğürleri”ni 

çalarlar. Şairleri, “kadd u kamet sahibi” ve “dev-endam” olarak tarif eden Naima, 

seslerinin bir saatlik mesafeden işitildiğini mübalaa ile anlatır. Saz şâirleri “avaz-ı 

bülend”le türkülerini çağırarak ilerlemektedirler (Na'îmâ, 2014, s. 1584). Yeniçeri 

âşıkları da, kendi özel yaşantılarında dair konuları işlemeleri bakımından diğer 

âşıklardan ayrılmakla birlikte, savaş ve kahramanlık türküleri söylemişlerdir. Asker 

âşıkların çoğunun Bektaşi olduğu ve şiirlerinde Bektaşi ulularına yer verdiklerini fakat 

şiirlerinde Bektaşiliğin ağırlık kazanmadığını ifâde edilmektedir (Artun, 2008, s. 48). 

2.3. Osmanlılarda XVII. Yüzyıla Kadar Sefer Türküleri 

Birçoğu başarıyla neticelenen seferler ve askerî müesseselerin teşekkülü ile 

Osmanlılar, XVI. yüzyılın ortalarında hem batı hem de doğu sınırlarında siyasi, askeri 

ve ekonomik olarak güçlenmiş, coğrafi bakımdan nüfuzunu arttırmış bulunmaktaydı. 

Osmanlıların  XV. ve XVI. yüzyıllarda askerî fetihleri artmış, coğrafî yayılımı da 

hızlanmıştır. XVI. yüzyılın sonları ve XVII. yüzyılın ilk yarısında haremin hâkimi 

vâlide sultanlar, veziriazamın atanmasında karar sahibi olarak yönetimde söz sahibi 

haline gelmişlerdir (İnalcık, 2016, s. 57). Yüzyıl içerisinde siyasi güçler dengesinde 

harem, veziriazam, ulemâ, yeniçeri ocağı, sipahi bölükleri önemli roller üstlenmeye 

başlamıştır (İnalcık, 2016, s. 57). 1451-1566 seneleri arasında I. Mehmed, I. Selim, I. 

Süleyman ordularının başında başkumandan olarak seferlere gitmişlerdir. XVII. 

yüzyılın ilk yarısında ise asker ocaklarını, şehzadeleri kontrol altında tutan harem 

olmuştur (İnalcık, 2016, s. 58). Halil İnalcık’a göre, bu asır içerisinde sultanlık 

otoritesini, 1632-1640 seneleri arasında sağlayabilen tek sultan, IV. Murad’dır 

(İnalcık, 2016, s. 58). XVI. yüzyıl sonlarında siyasi ve iktisadi sebeplerden dolayı 

aksayan musiki faaliyetleri de IV. Murad devrinde canlanmıştır. Padişahın hanende ve 

musahipleri arasıda yer alan Evliya Çelebi, cumartesi geceleri ilahihan, hanende ve 

sazendelerin iştirakiyle dini eserlerin geçildiğini ve fasıllar tertip edildiğini 

söylemektedir (Özcan, 2020, s. 183).  

 



13 

Musikisever ve belli seviyede eserleri de bulunan bestekâr bir padişah olan Sultan IV. 

Murad, devrin ileri gelen musikişinaslarına değer vererek ve musiki meclisleri kurarak 

seçkin zevata ortam hazırlamıştır (Korkmaz, 2021, s. 46). Harun Korkmaz, 1650-

1680’lerin sonuna kadarki güfte mecmualarda dahi Sultan Murad’ın etkisinin 

görüldüğünü tespit etmiştir (Korkmaz, 2021, s. 46). Sultan IV. Murad, seferlerde 

bulunmadığı zamanlarda, saz ve sohbet alemlerini mevsimine göre musahibi 

vazifesine ayrıca kaptan-ı deryalık da verdiği Tüccarzade Mustafa Paşa’nın sarayında 

veya boğazda İstinye koyuna bakan köşkte yapardı (Uzunçarşılı, 1977, s. 89). 

Uzunçarşılı, Dördüncü Murad devrini “ince ve kaba musikide olumlu bir devir” olarak 

yorumlamıştır (Uzunçarşılı, 1977, s. 89). Sultan IV. Murad saz şairlerini de himaye 

etmiş, onları desteklemiştir. Sultan Murad, Bağdad seferinden dönüşte hanende 

Mehmed Bey ile Şeştari Bestekâr Murad Ağa’yı bazı değerli arkadaşlarıyla beraber 

İstanbul’a getirmiştir (Uzunçarşılı, 1977, s. 90). 

XVII. yüzyılda akçede gümüş nispetinin düşmesi (tagşiş) ile birlikte büyük bütçe 

açıkları verilmeye başlanmıştır. Bilhassa büyük muharebelerde askeri harcamalar 

bütçeyi sarsmış, menfi yönde etkilemiş, otorite boşluğu ve mâli bunalım siyasi ve 

sosyal bunalımlar meydana getirmiştir (İnalcık, 2016, s. 6). XVII. yüzyılda Avusturya 

ve Alman orduları da yaptıkları askeri devrimle birlikte Osmanlıları, askeri teknoloji 

bakımından geride bırakmışlardır. Bu esnada ortaya çıkan Celali isyanları da 

Osmanlıları kötü etkileyen  dahilî problemlerden biridir (İnalcık, 2016, s. 6). Köylüler, 

Celali eşkiyalarının yağma döneminde dehşet içinde toprağını bırakıp şehirlere veya 

daha güvenli komşu memleketlere kaçıp sığınma yoluna gitmiştir (İnalcık, 2016, s. 8). 

1566’da I. Süleyman’ın ölümü ile birlikte mutlak padişah otoristesini temsil edemeyen 

sultanların tahta gelmesi üzerine -II. Selim, III. Murad, III. Mehmed- otorite birliğinde 

dağınıklık ve sorumsuzluk dönemi başlamış, XVII. yüzyılın ilk yarısında Osmanlıların 

yapısal değişikliği döneme damga vurmuştur. Padişahlık otoritesi zayıflarken, yüksek 

otorite zamanla haremin kontrolüne geçmiştir (İnalcık, 2016, s. 3). 

Osmanlılar XVI. yüzyıla kadar birçok askerî sefer düzenlemesine rağmen, hem 

elimizdeki yazılı kaynakların yetersizliği hem de âşık edebiyâtının XVI. asırda 

oluşmaya başlaması dolasıyla XIV. ve XV. yüzyıllarda vuku bulan askerî harekâtlar 

için söylenmiş türkülere rastlanmamaktadır. XVI. yüzyılda bir sefer dolayısıyla 

söylendiği tespit edilen, en eski sefer türküsü, Sultan I. Selim’in Mısır seferleri 

dolayısıyla söylendiği anlaşılan saz şâiri Bahşî’nin türküsüdür (Köprülü, 1962, s. 55). 



14 

Mısır seferi üzerine bu manzumeyi söyleyen Bahşî’nin hayatı hakkında kaynaklarda 

epey sınırlı bilgi mevcuttur. Fuat Köprülü, XVI. yüzyılı klasik Osmanlı kültürü 

bakımından en parlak devri olarak değerlendirmektedir (Köprülü, 1962, s. 52). Bu 

yüzyılda halk kültürü ilerlemiş, Anadolu ve Rumeli’nin merkez şehirlerinde ve 

kalelerinde, Suriye ve Mısır’da ve Kuzey Afrika’daki Osmanlıların “askeri kolonileri” 

olan “Garp Ocakları”nda saz şairleri çoğalmıştır. XVI. yüzyılda I. Süleyman’ın 

1534’teki Bağdad seferi dolayısıyla Bektaşi saz şairi Teslim Abdal tarafından söylenen 

bir sefer türküsü daha bulunmaktadır (Öztelli, 1976, s. 24). Teslim Abdal’a ait türkü, 

Sultan I. Süleyman’ın ve ordusunun Bağdad’a ilerleyişini anlatmaktadır: “Arzulamış 

gelir koca Bağdad’ı/ Şah Süleyman başı telli geliyor/ Yardımcısı olan on iki imam/ 

Önü sıra serdar Ali geliyor” (Öztelli, 1976, s. 24). XVI. yüzyılda askeri harekatlarla 

alakalı III. Murad döneminde yaşayan Öksüz Dede’nin Osmanlı İran arasındaki 

savaşlara dair iki manzumesi bulunmaktadır. Öksüz Dede’nin bu eserleri, Serdar 

Ferhad Paşa’nın İran seferlerinde İran şehzadesi Haydar Mirza’yı esir alarak İstanbul’a 

getirmesi dolayısıyla söylenmiştir (Köprülü, 1962, s. 60). XVI. yüzyılın bilinen saz 

şairlerinden Köroğlu’nun türkülerinden Özdemiroğlu Osman Paşa’nın idâresinde İran 

savaşlarına katıldığı düşünülmektedir (Köprülü, 1962, s. 62). Osmanlıların 1517’de 

Mısır’ı fethetmesinin ardından Kuzey Afrika’da hâkimiyet kurmasının bir neticesi ve 

Akdeniz’deki hristiyan devletlerle siyasi ve askeri rekabet içerisine girmelerinin bir 

neticesi olarak var olan garp ocakları, Osmanlıların Cezayir, Tunus ve Trablusgarp 

eyaletlerine verilen isimdir (Çetin, 1996, s. 382).  İdari bakımdan diğer Osmanlı 

eyaletlerine göre farklılık arzeden Garp Ocakları, korsanlık ve deniz ticaretiyle de 

iştigal etmiştir. Osmanlı siyasi ve kültürel nüfuzunu bölgeye aksettiren Garp 

Ocaklarının askeri gücü yeniçerilerden ve levendlerden oluşmaktaydı (Çetin, 1996, s. 

384).  XVI. yüzyılda Garp Ocaklarına mensup Gedâ Muslu, Çırpanlı, Armudlu, Kul 

Çulha mahlaslı saz şâirleri de intişar etmiştir (Çetin, 1996, s. 384). Saz şairi Gedâ 

Muslu’nun 1609 senesinde Cezayir gemilerinin bir İspanyol kalyonunu ele 

geçirmelerine dâir bir manzumesi mevcuttur (Köprülü, 1962, s. 64). Çırpanlı, 

Armudlu, Kul Çulha’nın ise Gâzi Murad Reis’in gazâ, kahramanlık ve kerametlerini 

yazdıkları manzumeler bulunmaktadır (Köprülü, 1962, s. 64). Oruç Reis, Barbaros 

Hayreddin Paşa, Turgud Reis, Murad Reis, Deli Hüseyin Paşa, Cezzar Ahmed Paşa 

gibi denizci/karacı kaptan ve komutanların gösterdikleri kahramanlıklardan ve 

fedâkarlıklardan orduda vazifeli halk şairleri etkilenmiştir (Elçin, 1988, s. 48). 



15 

Âşık edebiyatının tam mânâsıyla teşekkül edip güçlendiği XVII. yüzyıl ise Osmanlılar 

için “bozuluş ve kargaşa” dönemin başlangıcı sayılmaktadır. Osmanlıların siyasi ve 

ekonomik gerilemelerine rağmen âşıklar, Osmanlı memleketlerinde XX. yüzyılın 

başlarına kadar ehemmiyetini kaybetmemiştir (Köprülü, 1962, s. 9). XVII. yüzyılda 

Osmanlıların sınır boylarındaki kalelerde, Tunus’ta ve Cezayir’de saz şâirlerinin 

yayılması devam etmiştir. XVII. yüzyılda yaşamış saz şairleri ve âşıklar hakkında 

kütüphanelerde ve hususi koleksiyonlarda geçen asra göre daha fazla kaynak 

bulunması sebebiyle malumat elde etmek kolaylaşmıştır (Köprülü, 1962, s. 53). XVII. 

yüyılda Garp ocaklarından yetişmiş saz şâirlerinden biri olan Benli Ali, 1664 senesinde 

Fransızlar tarafından Cezayir’e yapılan hücumu konu alan türküler söylemiştir 

(Köprülü, 1962, s. 128). Rumeli’nin askeri merkezlerinde yetişmiş bulunan Gâzi Âşık 

Hasan ise II. Viyana seferinden sonra savaşlara katılan bir XVII. yüzyıl âşığıdır. Budin 

ve Belgrad’a dair türküleri mevcuttur. Sultan II. Mustafa 1695 senesinde Lugoş 

kalesini zaptettiğinde şairi huzuruna çağırmış ve şiirlerini terennüm etmesini 

istemiştir. Sultan II. Mustafa, Gâzi Hasan’a Temeşvar’ın “gönülliyan-ı yemin” 

ocağından kırk akçe tekaüt akçesi bağlamıştır (Köprülü, 1962, s. 129). 

XVII. yüzyıldaki saz şairleri arasında, üzerine türkü söylenmiş iki büyük sefer 

bulunmaktadır. Biri Sultan IV. Murad’ın bizzat 1638 senesinde tertip ettiği Bağdad 

seferi, diğeri ise Sultan I.İbrâhim devrinde 1645 senesinde Osmanlıların Venediklilere 

karşı başlatmış olduğu Girit seferidir. Ali Ufkî’nin tertip ettiği Mecmua-i Saz ü Söz 

isimli mecmuada, Âşık Ali’nin “Türkî berây-ı Gazâ” başlığı altında “Be gâziler vezir 

geçdi Girid’e” mısraı ile başlayan türküsü ile “Türkî berây-ı Feth-i Retime” başlıklı 

Girit seferi türküleri mevcuttur. Retime, Sultan I.İbrâhim devrinde 1645 senesinde 

Osmanlıların Venediklilere karşı başlatmış olduğu Girit seferi esnâsında hâkimiyet 

altına alınan müstahkem bir kaleye sâhip olan Resmo şehridir. Ayrıca Şükrü Elçin, 

Girit seferi ile alâkalı Garip Âşık, Şâhin, Üsküdârî, Memioğlu ve Hüdaî’nin 

manzumelerini de kaydetmiştir (Elçin, 1988).  

Girit seferi, 1645 senesinde başlayıp yirmi beş yıl süren uzun soluklu bir seferdir.  

Doğu Akdeniz’deki hâkimiyetini tamamlamak isteyen Osmanlılar için Girit adası, 

iâşenin geldiği Cezâyir ve Tunus deniz yolu ve hac yolculukları üzerinde tehdit 

oluşturan bir yerdi. Osmanlılar, hac yolculuklarını dahi huzursuz hâle sokan ve ‘din 

düşmanı’ olarak tanımladıkları Venediklilerin, Akdeniz’deki faaliyetlerinin önünün 

kesilip, ‘din düşmanları’nın yok edilmesinin gerekli olduğunu düşünüyordu.  



16 

Dârüssâade Ağası’nın Mekke’ye gitmekte olan gemisine St. Jean şövalyeleri 

tarafından el konulması Osmanlılar için Girit’e bir sefer düzenlemesi için 1645’te 

Sultan I. İbrâhim’in emriyle Girit seferi başlatılmıştır.  Seferin serdarlığına Kaptan-ı 

Deryâ Yusuf Paşa tayin edilmiştir. Sefer, Osmanlılar açısından gayet müspet 

gelişmelerle başlamıştır. 1645 Ağustos’unda Venedikliler Hanya’yı Osmanlılara 

teslim etmişlerdir (Naima, 1968, s. 1690). Girit seferi hâricinde XVII. yüzyıl 

içerisindeki birçok seferle alâkalı da manzumeler mevcuttur. Sultan IV. Mehmed’in 

Avusturya üzerine gönderdiği Köprülü Fazıl Paşa’nın Uyvar seferi için Gevherî’nin, 

Budin seferi ile alakâlı da Âşık Mecnûnî’nin dörtlükleri mevcuttur (Öztelli, 1976, s. 

84). 

2.4. XVII. Yüzyılda Bağdad Seferi Manzumeleri 

Harvard Üniversitesi Houghton kitaplığında bulunan bir mecmuada, Âşık Kul 

Süleyman’ın Bağdad seferi türküsüne rastlanmaktadır (Harvard Turc 59, s. 8). “Şat’ın 

kenârında Bağdad ilinde/İki asker mukabil olduğun görsem” mısraılarıyla başlayan 

türkünün  âşığı Kul Süleyman  hakkında kaynaklarda pek fazla bilgi bulunmamaktadır. 

Fuat Köprülü, Hayat mecmuasında neşrettiği “Kul Süleyman ve Benli Ali” başlıklı 

yazısında, âşığın “Tütün Destanı” isimli manzumesini yayınlamış, şiirin içerdiği 

bilgilerden yola çıkarak Kul Süleyman’ın Sultan IV. Murad devri âşıklarından 

olduğunu öne sürmüştür (Köprülü, 1928, s. 162). Fevziye Abdullah Tansel de yaptığı 

tespitlerle Kul Süleyman’ın 1630’larda hayatta olduğunu belirtmiştir (Tansel, 1977, s. 

42). XVI. yüzyıl şairlerinden Sun’i’nin “Şairname”sinde Kul Süleyman’dan 

bahsedilmektedir (Tansel, 1977, s. 47). Fevziye Abdullah Tansel, Kul Süleyman’ın 

Garib Süleyman ve Gazi Süleyman’la aynı kişi olduğunu düşünmektedir (Tansel, 

1977, s. 47). Tezimizin kaynak taramaları esnâsında karşılaştığımız Kul Süleyman’ın 

Bağdad seferi ile alakalı türküsüyle, âşığın XVII. yüzyılın ilk yarısında yaşadığı 

ihtimali kesinlik kazanmaktadır. Ayrıca Kul Süleyman’ın 1638’de tertip edilen 

Bağdad seferine de iştirak ettiği kuvvetle muhtemeldir. 

Kul Süleyman, Bağdad’da bulunan Şat nehrinin kenarında Osmanlı-Safevi 

askerlerinin muharebe edeceğine dair ümidini belirtmektedir. Askerlerin tizli 

şeşperleriyle savaş meydanına katıldıklarını görmeyi ummaktadır. Şahın kullarını 

padişah Sultan IV. Murad’dan aman dilerken “yüzlerini yerlere sürmesini” hayâl 

etmektedir. Türküsünde âşık (Harvard Turc 59, s. 8), cihanda bulunmaz bir deyiş 

söylediğini ifâde ederken, son kıt’ada Bağdad’ın hurma şarabından içmeyi ve dilberin 



17 

meclis kurmasını da beklemektedir  Kul Süleyman’ın türküsü, beş dörtlükten 

oluşmaktadır. Türkünün ilk dörtlüğü şu şekildedir: Şat’ın kenârında Bağdad ilinde/ İki 

asker mukabil olduğun görsem/ Hezaran tizli şeşper kolunda/ Koçaklar meydana 

dolduğun görsem. Son kıt’a ise şu şekildedir: “Yürü Kul Süleyman anılsun adın/ 

Cihanda bulunmaz bir deyiş dedin/ İçüb hurma şarabını Bağdad’ın/ Dilber meclis 

kurduğun görsem”. 

Cahit Öztelli’nin “Uyan Padişahım” isimli eserinde derlediği Bağdat seferi 

manzumelerinden biri Demiroğlu’na aittir (Öztelli, 1976, s. 47).  Âşık Demiroğlu’nun 

Bağdad seferi türküsü bulunması dolayısıyla, XVII. yüzyıl âşıklarından olduğu tespit 

edilebilmektedir. Evliyâ Çelebi, Seyahatname’sinde âşıklar arasında Demiroğlu’nu da 

saymaktadır (Eren, 1952, s. 19). Nihat Sami Banarlı, 1932 senesinde neşrettiği 

yazısında, âşığın bir Bağdad destânını yayınlamıştır (Eren, 1952, s. 19) Hasan Eren de 

Türk Saz Şairleri Hakkında Araştırmalar-1 başlıklı eserinde Demiroğlu’nun XVII. 

yüzyılın kuvvetli ve verimli bir âşığı olduğunu belirtmiştir (Eren, 1952, s. 20). 

Demiroğlu, manzumesinde ulu dağların ve sarp kayaların aşılarak “içi erenler yatağı” 

Bağdad’a varılacağından ve Sultan Murad’ın otağının Bağdad’a kurulacağından 

bahsetmektedir. Âşığın ilk dörtlüğü, “İşitmiş olun gâziler/ Varalım Bağdad üstüne/ 

Uludağlar sarp kayalar/ Geçelim Bağdad üstüne”, son dörtlüğü ise “Demiroğlu sözün 

haktır/ Hiç sözünde hilaf yokdur/ Osmanî’de gayret çokdur/ Kırılır Bağdad üstüne” 

şeklindedir (Öztelli, 1976, s. 47). 

Bağdad seferi hakkında manzumesi bulunan âşıklardan biri de Kul Muhiddin’dir. 

Şükrü Elçin, “Akdeniz’de ve Cezâyir’de Türk Halk Şâirleri” isimli eserinde Kul 

Muhiddin’in bir türküsüne yer vermekte ve âşığı XVII. yüzyıl âşıkları arasında 

zikretmektedir (Elçin, 1988, s. 152). Kul Muhiddin’in Bağdad seferi manzumesi, Cahit 

Öztelli’nin “Uyan Padişahım” isimli eserinde neşredilmiştir (Öztelli, 1976, s. 42). Kul 

Muhiddin’in manzumesi, Sultan IV. Murad’a hitaben söylenmiştir. Acem şâhının 

haddini bildiğini, kılıç altında zebun olduğunu belirtmiş pâdişahın bu gâlibiyet 

karşısında dahi durmadan yoluna devam etmesi gerektiğini söylemiştir. Sultan 

Murad’ın Şah Safi’den intikam almasını ve Safevi topraklarının içerilerine doğru 

ilerlemesi gerektiğini belirtmektedir. Âşığın ilk dörtlüğü, “Acem şâhı şimdi bildi 

haddini/ Yakdı vücuduna nâr pâdişahım/ Kılıç altında zebun olmuşdur/ Bir an durma 

aman padişahım”, son dörtlüğü ise “Muhiddin hiç komaz kusur sözünde/ İçti aşkın 



18 

kevserini sözünde/ Murad isteyen şehbaz meydan yüzünde/ Vurup öldürmekdir kâr 

pâdişâhım” şeklindedir (Öztelli, 1976, s. 42). 

Cahit Öztelli, XVII. yüzyıl âşıklarından Derviş Ali’nin dört adet Bağdad seferi 

manzumesine yer vermektedir. İsminin Ali olduğu düşünülen saz şâirinin cönklerde 

Âşık Ali, Ali, Kâtib, Dertli Ali ve Kâtib Ali mahlaslarına rastlanmaktadır. Bağdad 

seferiyle alâkalı destanları sebebiyle âşığın 1638’de Bağdad seferine katıldığı 

anlaşılmaktadır. Derviş Ali’nin manzumelerinden ikisi Bağdad şehriyle alâkalıdır. 

Derviş Ali, dünyada çağlar boyu Bağdad’ın başına birçok hâllerin geldiğini fakat 

Sultan Murad’ı görünce “şen” olduğunu ifade etmiştir. Al-i Osman’ın gözünü 

Bağdad’a diktiğini ve Osmanlıların Rafizî hakimiyetine son verdiğini dile getirmiştir. 

Bağdad’a çok dualar kıldığını, savaş neticesinde “kesik başlar ve leşler”den dolayı 

şehrin dolduğunu belirtmiştir. Manzumelerinde Sultan Murad’ı övmüş, sultanın Hz. 

Ömer gibi âdil olduğunu Acem ve Arap coğrafyalarının da hâkimi olduğunu 

söylemiştir. Allah’ın Sultan Murad’a yardım ettiğini ve Safevi hükümdarı Şah Safi’nin 

“âh eyleyip gezdiğini” tasvir etmiştir (Öztelli, 1976, s. 53). Safevi kaynaklarında da 

Şah Abbas’ın 1623’te Bağdad’a hakim olmasına dair bir musiki eseri mevcuttur. 

Emirhan Gürci’nin güfte mecmuasında yer almaktadır. “Fetihname-i Bağdad” 

başlığını taşıyan muhayyer makamındaki eser, Hacı Momen Musannef’in adına 

kayıtlıdır (Pourjavady, 2005, s. 251). Bu eserde, İran ordusunun Rum’a doğru 

ilerlediği ve Necef’in feth edildiği ibareleri yer almaktadır. Roma kayserinin ise bu 

durum karşısında aklının başından gittiği ifade edilmektedir. Bu mecmuada 

karşılaşılan Safevi eserlerinin metinleri incelendiğinde görülmektedir ki, başta 

Osmanlı ülkesi (Roma/Rum Ülkesi) ve tüm dünya Safevilerin gözünden feth edilmesi 

gereken topraklardır. Bu toprakları Şah’ın tacına benzeten eserler, Acem topraklarını 

ise bu tâcın en kıymetli mücevheri saymaktadır (Lucas, 2019, s. 98). 

Bağdad seferine ilişkin en meşhur manzume, Kayıkçı Kul Mustafa’nın Genç Osman 

destânıdır. Fuat Köprülü’nün “XVI. Asır Saz Şairlerinden Kayıkçı Kul Mustafa ve 

Genç Osman Hikâyesi” isimli eserinde tespit ettiği üzere söz konusu destanın, İstanbul, 

Anadolu’nun muhtelif bölgeleri ve Bağdad’da farklı versiyonları bulunmaktadır 

(Köprülüzade, 1930, s. 44). Şenel’e göre Genç Osman’ın yiğitliklerinin anlatıldığı ve 

isminin yer aldığı türkülere/ezgilere “Genç Osman”, “Genç Osman Havası” veya 

“Genç Osman” türküsü denmektedir (Şenel, 2012, s.426). Süleyman Şenel, Genç 

Osman türküsünün aslen “cengâverlik” havası olmasına rağmen Türkiye’nin her 



19 

yöresinde “gelin alma havası”, “yürüyüş havası”, “asker uğurlama havası”, “oyun 

havası” gibi farklı amaçlarla çalıp söylendiğini kaydetmektedir (Şenel, 2012, s.426). 

Genç Osman hikâyesi, Adana Türkmenleri, Çankırı, Karaman, Mudurnu ve Konya’da 

ve Bağdad’da farklı şekillerde kurgulara sahiptir. Anadolu’daki rivayetlerin, Genç 

Osman hikâyesinin IV. Murad devrindeki bir tarihi destandan intişar ettiği 

anlaşılmaktadır. Köprülü, XVII. yüzyıl saz şâirlerinin şiirlerinin bulunduğu bir 

mecmuada “Koşma-i Genç Osman” başlığının altında Kul Mustafa’nın mahlasına 

rastlamıştır (Köprülüzade, 1930, s. 40). 

Köprülüzade’nin naklettiği muhtelif coğrafyalardaki öyküler birbiriyle uyuşmamakla 

birlikte târihi kaynaklardaki bilgilerle de çoğu yönden örtüşmemektedir. Genç 

Osman’la alâkalı tarihi hâdiseyi müverrih Naima ayrıntılı bir şekilde anlatmaktadır. 

Naima’ya göre Genç Osman, Abaza Paşa’nın maiyyetinde bulunan bir kahramandır. 

Genç Osman’ın Irak-ı Arap taraflarına askeri harekâtlar düzenlediği ve İmam Huseyn 

kasabasını ele geçirdiği nakledilmektedir. Kasabayı muhafaza eden ve büyük bir 

şöhret kazanan Genç Osman, 1630 senesinde Husrev Paşa’nın (ö.1632) kumandasında 

Bağdat kuşatmasına iştirak etmiş, bu muhasara esnâsında hayatını kaybetmiştir. Fuat 

Köprülü, Genç Osman’la alâkalı muhtelif rivayetleri incelemiş ve Bağdad’ın fethinden 

sonra bir Genç Osman menkıbe/efsanesinin farklılaşarak yayıldığını ifade etmiştir. 

Kul Mustafa’nın bilinen manzumesine de bu tarihi menkıbenin kaynak teşkil ettiğini 

belirtmiştir (Köprülüzade, 1930, s. 53). Köprülü’nün bahsettiğimiz eserinde naklettiği 

XVII. yüzyıl mecmuasında karşılaştığı Kul Mustafa’nın manzumesinin ilk dörtlüğü 

“İptidâ Bağdat’a sefer olanda/ Atladı hendeği geçti Genç Osman/ Vuruldu sancakdar 

kapdı sancağı/ İletti bedene dikti Genç Osman”, son dörtlüğü ise “Kul Mustafa 

karakolda gezerken/ Gülle kurşun yağmur gibi yağarken/ Yıkılası Bağdat seni 

döğerken/ Şehitlere serdâr oldu Genç Osman” şeklindedir (Köprülüzade, 1930, s. 41). 

Kayıkçı Kul Mustafa’ya ait olduğu düşünülen ve Ali Ufkî’nin Mecmua-i Saz ü 

Söz’ünde kaydettiği “Türkî berây-ı sefer-i Bağdad” isimli Bağdad seferi türküsüyle 

birlikte, Cahit Öztelli, Kayıkçı Kul Mustafa’nın Bağdad seferi ile alakalı üç 

manzumesine yer vermektedir (Öztelli, 1976). 

XVII. yüzyılın en meşhur âşıklarından Kâtibî de biri Ali Ufkî’nin mecmuasında kayıtlı 

olduğu üzere Bağdad seferine dair türküler söyleyen âşıklardan biridir. İkinci bölümde 

hayatına ve Ali Ufkî’nin kaydettiği Bağdad seferi türküsüne ayrıca değineceğimiz 

âşığın, Bağdad seferine dair dört manzumesi de Cahit Öztelli tarafından neşredilmiştir 



20 

(Öztelli, 1976). Mahlas bulunmayan bir Bağdad seferi türküsü de H. Hasan’ın 

neşrettiği “Saray Bosna Kütüphanelerindeki Türkçe Yazmalarda Türküler” isimli 

eserinde yer almaktadır (Hasan, 1987, s. 93). İlk dörtlüğü “Sultan Murad hâzır oldu 

Bağdad’a/ Gâzi Sultan Murad aldı Bağdad’ı/ Hükmündedir Medine vü Beytullah/ Gâzi 

Sultan Murad Han aldı Bağdad’ı”; son kıt’a ise “Zülfikâr saldı ol şîr-i Yezdân/ Ne kırk 

ne yüz binden biri bulmadı aman/ Himmet Seyyid Ahmed hem Emir Sultan/ Gâzi 

Sultan Murad aldı Bağdad’ı” şeklindedir (Hasan, 1987, s. 93). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



21 

 

 



22 

3. ALİ UFKÎ VE MECMUALARINDA BAĞDAD SEFERİ TÜRKÜLERİ 

3.1. Ali Ufkî Bey ve Mecmuaları 

 

XVII. yüzyılda Osmanlı/Türk musikisi târihi bakımından oldukça ehemmiyetli 

mecmualar vücûda getiren Ali Ufkî Bey, Sultan I. İbrahim ve IV. Mehmed’in saltanat 

yıllarında Osmanlıların pâyitahtı İstanbul’da Enderun mektebinde bulunmuş bir 

musikişinas idi. Asıl ismi Albert Bobowski olan Ali Ufkî, Latince eserlerde Albertus 

Bobovius, batılı eserlerde ise Hali Beigh ismiyle zikredilmektedir (Kut, 1989, s. 456).  

Ali Ufkî, din, dil ve müzik alanında önemli çalışmalara imza atmış bir entelektüel, 

derlemeci, besteci, tercüman, müzisyen, santuri gibi pek çok özelliği bünyesinde 

barındıran bir figürdür (Doğrusöz, 2020, s. 11). Muhtelif kaynaklarda Ali Ufkî’nin 

1610 senesinde Polonya’nın Lvov şehrinde doğduğu kaydedilmektedir (Kut, 1989, s. 

456). İstanbul’a esir olarak gelmeden evvelki hayatı hakkında kaynaklarda yeterli 

malumat bulunmamaktadır. Behar, Ali Ufkî’nin asilzade bir aileye mensub olduğunun 

kabul edildiğini ve iyi bir eğitim aldığı belirtmektedir (Behar, 1990, s. 10). Osmanlı 

topraklarında İsveç büyükelçisi olarak bulunan Claes Ralamb’ın bizzat Ali Ufkî’den 

dinleyerek kaydettiğini belirttiği bilgilerde Ali Ufkî’nin, 1645 yılında Osmanlıların 

Venediklilerle yaptığı bir muhabere neticesinde esir alındığını ifade etmektedir (Kut, 

1989, s. 456).  

Polonya kaynaklarındaki bilgilere göre ise Ali Ufkî, Kırım Tatarlarının Lehistan’a 

yaptığı askerî harekâtlar sonucunda İstanbul’a getirilmiştir (Behar, 1990, s. 10). Cem 

Behar, Ali Ufkî Bey’in 1643 senesinde yaptığı bir Türkçe tercüme dolayısıyla 

Ralamb’ın ifâdelerinin gerçeği yansıtmadığını düşünmektedir. Behar, birçok ayrıntıyı 

ve tarihsel veriyi biraraya getirerek yaptığı tespitinde Ali Ufkî’nin 1632-1643 yılları 

arasında saraya girdiğini, 1651-1662 seneleri arasında ise saraydan ayrıldığını tespit 

etmiştir (Behar, 1990, s. 13). Ralamb’ın ifâdelerini de ayrıntılı bir şekilde irdeleyen 

Behar, Ali Ufkî’nin saraya geliş tarihini tahminen 1632-1639 tarihleri arasında olduğu 

belirtmektedir (Behar, 1990, s. 14). 



23 

Ali Ufkî, İslam’ı kabul edip Enderun-ı Hümayun’da on dokuz yıl bulunmuştur. Bu 

zaman zarfında, santur sazıyla iştigal edip, çalmayı öğrenmiş ve meşk odasında 

“erbaşı”lığa getirilmiştir (Cevher, 2003, s. 8). Ali Ufkî’nin arkadaşı Cornelio Magni, 

Ali Ufkî’nin nota bilmesinin ve müzik okur yazarı olmasının Topkapı Sarayı’nda nasıl 

büyük bir hayretle bakıldığını aktarmıştır (Behar, 1987, s. 21). 

Ali Ufkî’nin Latince, eski Yunanca, Lehçe, İngilizce, İtalyanca, Fransızca, Arapça ve 

Türkçe gibi birçok lisanı biliyor olması dolayısıyla Sultan IV. Mehmed döneminde 

divan-ı hümayun baş-kâtipliğine getirildiği belirtilmektedir (Kut, 1989, s. 456). Hakan 

Cevher, kaynaklarda Ali Ufkî’nin baştercüman olduğuna dâir birçok bilgi olmasına 

rağmen bu durumu kanıtlayacak herhangi bir belgenin bulunmadığını belirtmektedir 

(Cevher, 2003, s. 9). Ali Ufkî, Hollanda’nın o dönemde İstanbul elçisi olan Levinus 

Warner’in siparişi üzerine Kitab-ı Mukaddes’i Türkçe’ye çevirmiştir. Ali Ufkî, 

İstanbul’a gelen Antoine Galland ve Meninski gibi bazı Avrupalı seyyahlara ve 

müsteşriklere Türkçe öğretmiştir (Karakaya, 2014, s. 18). 

Ali Ufkî çok yönlü bir şahsiyet olarak eser bestelemiş, yaşadığı dönemdeki birçok 

müzisyenle de tanışmıştır. Hakan Cevher, Ali Ufkî’nin Mecmua-i Saz ü Söz ismiyle 

tertip ettiği mecmuasında “Ali Ağa el-Ufkî, Ali Beğ es-Santurî, Şeyh Ufkî” isimleriyle 

kaydettiği on beş eserinin kayıtlı olduğunu belirtmiştir (Cevher, 2003, s. 12). Fikret 

Karakaya ise Ali Ufkî’nin on yedi eserinin mevcut olduğunu tespit etmiştir (Karakaya, 

2014, s. 48). Karakaya, Ali Ufkî’nin betekârlığı hususunda ise şunları kaydetmiştir: 

“Mecmuada bestekârı belirtilmemiş pekçok eser yer alır. Bunlar arasında Ali Ufkî 

Bey’e ait eserler olabilir. Bazı eserlerin güftesinde mahlası geçtiği hâlde bestenin 

kendisine ait olduğunu belirtmemiştir. Bazı eserlerinde sadece güftenin kendisine ait 

olduğunu belirtmiştir.” Ali Ufkî Bey, bir peşrev ve bir sazende semaisi olmak üzere 

sadece iki saz eseri bestelemiştir. Eserlerin çoğu türkü türünde olmakla birlikte en çok 

muhayyer makamında eserleri bulunmaktadır (Karakaya, 2014, s. 48). 

Raks, semâi, tevhid, ilahi ve türkü bestekârı olan Ali Ufkî’nin bestelediği eser türlerine 

bakıldığında farklı beste türlerinde eserler bestelediği görülmektedir. Ali Ufkî Bey’in, 

Mecmua-i Saz ü Söz’ün kapağına “Sahib ü mâlik Ali Bey es-Santurî an sâzendegân-ı 

Sultan Mehmed” şeklindeki kayıttan Sultan IV. Mehmed’in sazendelerinden biri 

olduğu ve santur sazını icrâ ettiği anlaşılmaktadır. Ali Ufkî, uzzâl makamında 

bestelediği saz semaisine de “Beste-i Ali Beğ es-Santurî” başlığını eklemiştir (Cevher, 

2003, s. 15). Bestekârlığının yanında ayrıca Ali Ufkî Bey, Ufkî mahlasıyla şiirler de 



24 

kaleme almıştır (Cevher, 2003, s. 9). Ali Ufkî’nin nota mecmualarının yanı sıra 

gramer, lügat ve hatırat türünde birçok eseri mevcuttur. Cem Behar, Ali Ufkî’nin 

Enderun’dan çıkınca bir paşayla birlikte Mısır’a gittiğini dönüşte ise hür biri olarak 

tekrar sarayaya girdiğini ifâde etmektedir. Ali Ufkî Bey, başka bir rivayete göre ise 

saraydan ayrıldıktan sonra İngiliz sefarethanesinde ikamet etmiştir. Franz Babinger ise 

Ali Ufkî’nin iyi hâli ve hizmetlerinin neticesi olarak azad edildiğini ifade etmektedir 

(Karakaya, 2014, s. 16). İstanbul’da vefat ettiği düşünülen Ali Ufkî’nin ölüm tarihine 

ilişkin de kesin bir bilgi söz konusu değildir. Bu hususta çok sayıda rivayet olmakla 

birlikte 1672-1680 yılları gösterilmektedir. Ali Ufkî’nin musikiye dair nota ihtivâ eden 

üç nota koleksiyonu mevcuttur. İlki British Library’de bulunan “Mecmua-i Saz ü Söz” 

ismiyle tertip ettiği mecmua (bkz. Şekil 3.1), ikincisi Mecmua-i Saz ü Söz’deki birçok 

eseri de ihtivâ eden batı notasıyla birçok eserin kaydedildiği Paris Bibliothéque 

National’de bulunan mecmuası, diğeri ise mezmur isimli dinî eserleri notalarıyla 

birlikte kaydettiği Bibliothéque National’de bulunan Mezmurlar yazmasıdır.  

Mecmua-i Saz ü Söz, Osmanlı/Türk musikisinin en önemli kaynaklarından biri olmakla 

birlikte, ilk nota koleksiyonu olarak kabul edilmektedir (Özcan, 2003, s. 272). 

İçerisindeki repertuar XVI. ve XVII. yüzyıllara ait eserlerden oluşmaktadır. 

Mecmuada Ali Ufkî’nin besteleriyle birlikte toplam 544 sözlü ve saz eseri notaya 

alınmıştır (Özcan, 2003, s. 272). Cem Behar’a göre Ali Ufkî’nin nota koleksiyonunda 

yer alan eserler, sarayda yapılan ve öğretilen müziklerle Ali Ufkî’nin sarayda dinleyip 

icrâ ettiği müziklerden oluşmaktadır (Behar, 1990, s. 62). Behar’a göre bu koleksiyon, 

XVII. yüzyılda çok kültürlü Osmanlı İmparatorluğu’nun veya başkent İstanbul’un 

zihniyet ve kültür tarihini aydınlatan önemli bir kaynaktır (Behar, 1990, s. 36). 



25 

Şekil 3.1: Mecmua-i Saz ü Söz isimli mecmuanın unvan sayfası, British Museum, 

Sloane, nr. 3114. 

 

Mecmua-i Saz ü Söz’de sırasıyla hüseyni, muhayyer, nevâ, uşşak, beyâtî, acem, sabâ, 

çargâh, segâh, rast, mahur, evç, ırak, nihavend, uzzâl, nişâbur, sünbüle, şehnâz, nikriz, 

bûselik, aşîran bûselik ve hisar makam fasılları mevcuttur (Cevher, 2003, s. 30). 

Eserde ilahi, savt, tevhid ve tesbih türlerinde otuz beş, peşrev ve saz semaisi türünde 

iki yüz dört eser bulunmaktadır (Özcan, 2003, s. 272). Hakan Cevher’in tesbitine göre, 

mecmuada kırk iki değişik şekilde on altı usul vardır. Bunlar, berefşan, çenber, fahte, 

devr-i kebir, darb-ı fetih, devr-i revan, düyek, evfer, hafif, fer’, hâvî, muhammes, nîm-

devir, nîm-sakîl, sakîl ve semâîdir (Cevher, 2003, s. 40). 

Mecmua-i Saz ü Söz’den ilk bahseden 1675’te İstanbul’da bulunan Jacop Spon 

sayılmaktadır (Behar, 1990, s. 19). Spon, İngiliz sefaret papazı Mr. Covel’in 

kendilerine Türkçe şarkıların kaydedildiği bir yazma eser gösterdiğini kaydetmektedir 

(Cevher, 2003, s. 22). Mecmua-i Saz ü Söz, meşhur koleksiyoner Sir Hans Sloane’nin 

1753 senesindeki vefâtının ardından British Library’e bağışlanmıştır. Mecmua-i Saz ü 

Söz, 184 varaktan oluşmaktadır. Eseri ilk inceleyenlerden biri olan Salamon Negri ise, 

1888’de mecmuanın başına 8 sahifelik bir içindekiler kısmı tanzim etmiştir (Cevher, 

2003, s. 23). 

 



26 

Mecmua Arapça, Türkçe ve Farsça gazel, muhammes, tahmîs, rubai, tarih, kıt’a, 

muhtelif beyitler, nasihatler, ilaç tarifleri ve musikiyle alakalı metinlerden 

müteşekkildir (Özcan, 2003, s. 272). İlk defa 1931’de Rıza Nur, mürettibin Ali Ufkî 

olduğunu farketmeksizin Türk Birlik Revüsü isimli mecmuada el yazmasından 

bahseden Fransızca bir yazı kaleme almıştır. Rıza Nur, 1937’de neşrettiği bir yazısında 

ise mecmuadan faydalanarak XVII. yüzyıl saz şâirlerini konu edinmiştir (Cevher, 

2003, s. 23). 

Mecmuayı ilk olarak Ali Ufkî’nin ismiyle birlikte ciddi anlamda tanıtan ilim insanı 

1948 senesinde Türk Musikisi Dergisi’nde yazdıklarıyla Çağatay Uluçay olmuştur  

(Cevher, 2003, s. 24). Uluçay’ın ardından Vasfi Rıza Zobu, Laika Karabey, Hüseyin 

Sadeddin Arel, Osman Şevki Uludağ, Cahit Öztelli, Şükrü Elçin, Haydar Sanal, 

Muammer Uludemir ve Gültekin Oransay yazdıklarıyla Mecmua-i Saz ü Söz’ün 

Osmanlı/Türk musikisi bakımından arz ettiği önemi ortaya çıkarmışlardır.  

Şükrü Elçin, 1976 senesinde mecmuanın tıpkıbasımını yayına hazırlamış, Muammer 

Uludemir ise mecmuada geçen usuller, işaretler ve notaların listesini vermiş saz 

semaisi murabba ve türkülerin transkripsiyonlarını neşretmiştir. Hakan Cevher ise 

mecmuayı mürettibi Ali Ufkî’yle birlikte incelemiş eseri günümüz batı notasına 

çevirmiş ve metnin tamamını transkribe ederek en kapsamlı Mecmua-i Saz ü Söz 

çalışmasını ortaya koymuştur (Özcan, 2003, s. 274).   

Paris’teki Fransız Millî Kütüphanesi’nde Şark Yazmaları kısmında yer alan Turc 292 

numarasıyla kayıtlı olan mecmua, Londra’daki Mecmua-i Saz ü Söz gibi Osmanlı/Türk 

musikisi tarihi bakımından epey kıymet arz etmektedir (Behar, 2016, s. 15). Cönk 

şeklinde tertip edilmiş olan mecmua, belirli bir iç düzene de sahip olmamakla birlikte 

dağınık olarak herhangi bir sıra gözetilmeksizin gelişigüzel bir şekilde biraraya 

getirilmiştir (Behar, 2016, s. 15).s 

Cem Behar, Ali Ufkî’ye ait Paris’teki Turc 292 yazmasındaki târihsel verilerden yola 

çıkarak Mecmua-i Saz ü Söz’den önce mi yoksa sonra mı kaleme alındığının henüz 

kesin bir şekilde bilinmediğini kaydetmektedir (Behar, 2016, s. 37). Fransız Milli 

Kütüphanesi’nde bulunan el yazmasında Ali Ufkî’nin kayda geçirdiği iki yüz doksan 

müzik notası bulunmaktadır (Behar, 2016, s. 60).  

Gültekin Oransay, Turc 292 yazmasının Mecmua-i Saz ü Söz’ün müsveddesi olduğuna 

dair bir yargıya varmışken Cem Behar ise mecmuayı Ali Ufkî’nin gelişigüzel biraraya 



27 

getirilmiş birtakım “evrak-ı perişanı” ve “evrak-ı metrukesi” olarak yorumlamıştır 

(Behar, 2016, s. 33). 

Mecmua, 1715 senesinde Fransız müsteşrik Antoine Galland’ın terekesiyle birlikte 

Fransız Milli Kütüphanesi’ne dâhil edilmiştir (Behar, 2016, s. 17). Antoine Galland, 

Ali Ufkî’den aldığı birçok elyazmasını Paris’e götürmüştür. Mecmua ilk olarak 

1932’de Rızâ Nur tarafından, 1948’de ise Çağatay Uluçay tarafından incelenmiştir. 

Rıza Nur, 1932’de neşrettiği Fransızca yazısında Turc 292 yazmasını musiki tarihi 

bakımından “paha biçilmez” bir değer olarak tanımlamıştır. Paris’teki mecmuayı 

Londra’daki Mecmua-i Saz ü Söz ile kıyas ederek inceleyen ilk ilim insanı ise Gültekin 

Oransay’dır (Behar, 2016, s. 27). Oransay, 1972’de hazırladığı “Ali Ufkî ve Dini Türk 

Musikisi” başlıklı doktora tezinde, iki mecmuanın birbirleri arasında bağlantı 

olduğuna hükmetmiştir (Behar, 2016, s. 27). 

Ali Ufkî’nin mezmurlar yazması Paris’te Bibliotheque Nationale’in Şark Yazmaları 

bölümünde Suppl. Turc 292 numarasıyla kayıtlıdır (Behar, 1990, s. 32). Antoine 

Galland tarafından Paris’e götürülmüştür. Behar, Ali Ufkî’nin pek de güzel olmayan 

bir nesih kırması yazısından el yazmasının Ali Ufkî Bey’e ait olduğunun anlaşıldığını 

kaydetmektedir (Behar, 1990, s. 47). Yazma 5 varak, 10 sayfadan müteşekkildir 

(Behar, 1990, s. 48). Mezmur, Kitab-ı Mukaddes’in “Ahd-i Atik” bölümünde Hazret-i 

Davud’un Tanrı’ya yakarış ve şikayetlerini dile getiren manzum metinlerdir (Behar, 

1990, s. 48). Cem Behar’ın Ali Ufkî ve Mezmurlar başlıklı kitabında yaptığı tespite 

göre Ali Ufkî’nin metnini 1665-1673 seneleri arasında yazdığını tesbit etmiştir (Behar, 

1990, s. 50). 

Doğuş Çiçek, Ali Ufkî’nin mezmurlarda yer alan metinlerin kendi yaptığı İncil 

çevirisinden daha süslü ve sanatsal olduğu ifâde etmektedir (Çiçek, 2020, s. 248). Cem 

Behar da Ali Ufkî’nin bu manzum çevirileri yaparken orijinali görece kısa olan 

mezmur âyetlerini uzun kıt’alara dönüştürdüğünü söylemektedir (Behar, 1990, s. 54). 

 

 

 

 

 



28 

3.2. Ali Ufkî Bey’in Kaydettiği Bağdad Seferi Türküleri 

Ali Ufkî Bey, sarayda bulunduğu zaman diliminde bizzat gördüklerini ve yaşadıklarını 

aktardığı eserinde Türklerin “iddialı olmayan ve alçak gönüllü şairleri” olarak tarif 

ettiği âşıkların “sade şarkıları” türkülerin konularından bahsederken savaşı ve zaferi 

de saymaktadır (Ufkî, 2013, s. 49). Türkülerin temaları arasında savaşın ve zaferin 

yanında aşk, acı ve gurbeti de zikretmektedir. Bu temaların yaygınca türkülerde var 

olmasının sebebini ise herkese hitap ettiği yönünde açıklamaktadır (Ufkî, 2013, s. 49).  

1638 senesinde vuku bulan Bağdad seferi hakkında söylenen türkülerinin Ali Ufkî’nin 

Topkapı Sarayı’nda bulunduğu dönemde Osmanlılara hitap eden savaş türkülerinden 

olduğu anlaşılmaktadır ki, Ali Ufkî’nin Londra’da bulunan British Library’de 

muhafaza edilen “Mecmua-i Saz ü Söz” ismiyle tertip ettiği nota koleksiyonunda üç 

Bağdad seferi türküsüne rastlanmaktadır. Ali Ufkî’nin Paris’teki Biblothéque 

Nationale’de bulunan diğer mecmuasında ise Mecmua-i Saz ü Söz’de de kayıtlı olan 

bir Bağdad seferi türküsü bulunmaktadır. Ayrıca, Turc 292 yazmasında Sultan 

Murad’dan bahseden ve “Umarım gazi-i kerimden fethola Bağdadımız” şeklinde biten 

bir dörtlük bulunmaktadır (Behar, 2016, s. 50). 

İstanbul’da İsveç büyükelçisi olarak bulunmuş Claes Ralamb (ö. 1698) Ali Ufkî’nin 

Osmanlıların Venediklilerle 1645 yılında yaptığı bir muharebede esir düştüğünü ve 

ardından Enderun’a alınarak yetiştirildiğini söylemiştir (Kut, 1989, s. 456). Cem Behar 

ise, Ralamb’ın 1657 yılında bizzat Ali Ufkî’den dinleyerek aktardığını ifâde ettiği bu 

bilginin sahih olmadığını Ali Ufkî’nin 1643 senesinde yaptığı bir Türkçe tercümeyi 

göz önünde tutarak Ali Ufkî’nin saraya dâhil olmasının daha erken bir tarihte olduğunu 

tespit etmiştir (Behar, 1990, s. 13).   

Behar’a göre, Ali Ufkî’nin saraya gelişi 1632-1639 yılları arasındadır. Behar’ın tarihi 

kaynakları dikkate alarak ulaştığı bu kanaati dikkate alınırsa, Ali Ufkî’nin 1638 

senesinde tertip edilen Bağdad seferi esnâsında sarayda bulunuyor olması ihtimâl 

dâhilindedir. Ayrıca Ali Ufkî’nin üç Bağdad seferi türküsünü mecmualarına 

kaydetmesi de bu ihtimâli kuvvetlendirmektedir. 

Ali Ufkî’nin mecmuasının tertibine göre kaydettiği türkülerden ilki Âşık Kâtibî’nin 

“İslam askeriyiz gazâ kasdına” mısraıyla başlayan ve “Türkî Berây-ı Sefer-i Bağdad” 

başlıklı türküsü, ikincisi Âşık Alioğlu’nun “Askerin üstünde bir seyir gördüm” 

mısraıyla başlayan “Türkî Berây-ı Feth-i Bağdad” başlığı taşıyan türküsüdür. Üçüncü 



29 

türkü ise Âşık Mustafa’nın “Türkî Berây-ı Sefer-i Bağdad Sultan Murad-râ” başlığını 

taşıyan ve “Padişahı görmeyenler heybet alsın otağından” mısraıyla başlayan 

türküsüdür. Mecmua-i Sâz ü Söz’de bulunan üç Bağdad türküsü de muhayyer 

makamındaki eserlerin kaydedildiği “fasl-ı muhayyer”de bulunmaktadır. 

3.2.1 Âşık Kâtibî’nin Bağdad Seferi Türküsü 

Ali Ufkî’nin Mecmua-i Saz ü Söz ismiyle tertip ettiği mecmuanın düzenine göre 

karşımıza çıkan ilk Bağdad seferi türküsü (bkz. Şekil 3.3), XVII. yüzyılın önde gelen 

âşıklarından Kâtibî’ye âittir. Türkünün başlığı “Türkî berây-ı sefer-i Bağdad” olup, 

“İslam askeriyüz gazâ kasdına” mısraıyla başlamaktadır. Ali Ufkî, Katibî’nin aynı 

türküsünü Paris Biblothéque Nationale’de bulunan “Turc 292” yazmasına da 

kaydetmiştir (bkz. Şekil 3.2). Çalışmamız esnâsında Konya A. Rasih İzzet Koyunoğlu 

Kütüphanesi’nde bulunan XIX. yüzyılın ortalarına ait bir cönkte de Kâtibî’nin bahsi 

geçen türküsüne rastlanmıştır (Koyunoğlu 11447, s.27a). Bu tespit, türkünün 

mecmuanın tertip edildiği XIX. yüzyılda da hâlen repertuarda olduğunu gösterir. 

Köprülü, hayatı hakkında pek az malumat bulunan Âşık Kâtibî’nin Sultan IV. 

Murad’ın saz şâirlerine olan alâka ve himayesinden de faydalanarak “kuvvetli bir 

lirizm, ince bir hassasiyet ve derin bir âhenk” bulunan şiirleriyle yaşadığı dönemde 

şöhret kazanmış olduğundan bahsetmektedir. Ayrıca Köprülü, klasik edebiyata âşina 

olan Kâtibî’nin hece veznine büsbütün hâkim olduğunu ve dönemin diğer saz şâirlerini 

etkilediği ifâde etmektedir (Köprülü, 1940, s. 71).  

 

 

Şekil 3.2: Ali Ufkî’nin Turc 292 yazmasında Kâtibî’nin türküsü, Turc 292, 

Bibliotheque Natinonale. 



30 

         

 

Şekil 3.3: Kâtibî'nin Bağdad seferi türküsü, British Museum, Sloane, nr. 

3114, s.46b. 



31 

                    

Sadeddin Nüzhet Ergun, âşığın şiirlerinde kullandığı tasavvufi mahiyetteki kavramlar 

dolayısıyla Kâtibî’nin tahsil sahibi bir saz şâiri olduğunu belirtmektedir. (Ergun, 1933, 

s. XV) Kâtibî’nin Bağdad türkülerinde yer alan birçok ifade âşığın 1638 yılındaki 

sefere katıldığını göstermektedir. Beylerin ve paşaların yanında kâtiplik yaptığından 

ötürü mahlasının Kâtibî olduğu farzedilen sazşâirinin koyun ticaretiyle de iştigal ettiği 

bilinmektedir. Murat Uraz ise Kâtibî’nin çöğür sazını icrada şöhret sahibi olduğunu 

nakletmektedir (Uraz, 1933, s. 760). 1645 senesinde başlayan Osmanlıların Girit 

seferine dâir de türküleri bulunan Kâtibî’nin, XVII. asrın ikinci yarısında vefat ettiği 

düşünülmektedir. 

“Türkî berây-ı sefer-i Bağdad 

İslam askeriyüz gazâ kasdına  

Hazretin sancağın çeküb gideriz  

Her birimiz seyfi alub destine 

Adunun hatırın yıkub gideriz 

 

Atımız küheylan asildir soyu 

Şat ile Murad’dan içeriz suyu 

Kimse doğru yoldan şaşmasun deyü 

Alâmet taşını diküb gideriz  

 

Gâziler var tir ü kemân elinde 

Tirkeşi sağında seyfi solunda 

Seri virmek içün İslam yolunda 

Günahlarımızı silküb gideriz  

 

Bir gâzi hünkârın peşine düşüb  

Konub geçüb nice vadiler açub 

Taşkın sular gibi kaynayub çoşub 

Acem iklimine akub gideriz   

 



32 

Kâtib de bu yolun geçti üstünden1  

Gâziler kâmili seçer sözünden 

Maniler söyleyüp bâtıl yüzünden 

Sırr ile eflâke çıkub gideriz 

 

3.2.2 Âşık Alioğlu’nin Bağdad’ın Fethi Türküsü 

Mecmua-i Saz ü Söz’de yer alan diğer Bağdad türküsü de Ali Ufkî’nin “Türkî berây-ı 

feth-i Bağdad” başlığıyla kaydettiği Alioğlu mahlaslı âşığa ait türküdür. Türkü ve 

âşıklarla alâkalı yapılan çalışmalarda, XVII. yüzyılda yaşayıp eserler vermiş Alioğlu 

isimli bir âşıktan söz edilmektedir. Kaynaklarda ismi geçen Alioğlu, şiirlerinde 

Osmanlılara isyan eden Şeyh Bedreddin’i “Serez’in şâhı” olarak tanımlayan ve 

Osmanlılara muhalif bir tutum sergilemiştir. Cahit Öztelli, muhtelif kaynaklarda 

görülen Alioğlu’na ait şiirlerden âşığın “ateşli bir ihtilalci ve tarikat kurallarını iyi 

bilen” bir ozan olduğunun anlaşıldığını ifâde etmektedir (Öztelli, 1973, s. 354). 

Alioğlu’nun Bağdad seferi türküsünde ise Osmanlılara muhalif bir tavır 

bulunmamakla birlikte türküde mahlasın bulunduğu kısım Sultan Murad’a yapılan bir 

dua bulunmaktadır: “Alioğlu dua et Sultan Murad’a/ Bir günü bin eylesün hem ömrü 

ziyâde” (Sloane 3114, s.47b). Dolayısıyla Ali Ufkî’nin mecmuasında kayıtlı olan 

türkünün kaynaklarda zikredilen Âşık Alioğlu olduğu düşünülmemektedir. 

Alioğlu’nun Bağdad seferi ile alakalı türküsü, Mecmua-i Saz ü Söz’de Kâtibî’nin 

“Çarh-ı felek benim hatırım yıkdın” mısraıyla başlayan “Türkî şikâyet ez felek” 

başlıklı türküsü ile “Türkî berây-ı bîzâr-ı yâr” başlıklı iki türkünün yanına 

kaydedilmiştir. Âşık Alioğlu’nun Bağdad türküsünde seyrinde [rüyasında] gördüğüne 

dayanarak Bağdad’ın Osmanlılar tarafından feth oluncağını, Şii Safevilerin 

hakimiyetinde bulunan Sünni Hanefi mezhebinin kurucusu İmam-ı Azam’ın 

türbesinde namazların kılınacağını ve ezanların okunacağını ümid etmektedir. Her ne 

kadar türkünün başlığının manası Bağdad’ın fethi dolayısıyla söylenmiş türkü 

manasında olsa da Alioğlu’nun bu ifâdelerinden türkünün Bağdad seferi esnâsında 

fakat şehir henüz Osmanlıların hakimiyetine geçmeden evvel söylenmiş olabileceği 

tahmin edilmektedir. Alioğlu’nun Mecmua-i Saz ü Söz’de yer alan türküsü şu 

şekildedir (bkz. Şekil 3.4). 

 

 
1 Ali Ufkî, bu mısraıyı Turc 292 yazmasına “Kâtibî bu yolun geçdi üstünden” şeklinde kaydetmiştir.  



33 

 

 

Şekil 3.4:  Alioğlu'nun Bağdad seferi türküsü, British Museum, Sloane, 

nr. 3114, s.47b.



34 

 

“Türkî berây-ı feth-i Bağdad 

‘Askerin üstünde bir seyir gördüm 

İnşaallah gâziler Bağdad alınur 

İmam A’zam türbesinin üstünde  

Ezanlar okunur namaz kılınur 

 

Rûm gâziler cenge şarka çıkarlar 

İmam A’zam gayretini çekerler 

Rifazların ciğerini sökerler 

Mel’un şâha pek tabanca çalınur 

 

Kahraman beyleri askerin derer 

Kimi şehid olur murada erer 

Osmanlı şâhindir üstüne konar 

Şâhin pençesine giren yolunur 

 

Eğer göndermezsen ipeğin bâcın 

Kötünün söküben alırlar tâcın 

Komazlar yakarlar süfehânın ucun 

Al-i Osman’da ne fetvazlar bulunur 

 

‘Alioğlu duâ et Sultan Murad’a  

Bir günü bin eylesün hem ömrü ziyâde 

Şâh ne kuvvet ile geldik Bağdad’a2 

Eksiklik kimdedir şimdi bilinür” 

 

 
2 Alioğlu’nun bu mısraı Hakan Cevher tarafından “Şahına kuvvet eyle geldik Bağdad’a” şeklinde 

okunmuştur. 



35 

3.2.3 Âşık Mustafa’nın Bağdad Seferi Türküsü 

Âşık Mustafa’nın Bağdad Seferi Türküsü 

Mecmua-i Saz ü Söz’ün muhayyer faslında kaydedilen üçüncü Bağdad seferi türküsü, 

“Türkî berây-ı sefer-i Bağdad Sultan Murad râ” başlığıyla Âşık Mustafa’ya âittir. Söz 

konusu âşığın yaşadığı yüzyıl ve 1638 senesindeki Bağdad seferine katıldığı bilinmesi 

dolayısıyla XVII. yüzılın en bilinen âşıklarından Kayıkçı Kul Mustafa olduğu 

düşünülmektedir. Cezayir’deki Garp ocaklarında bulunması dolayısıyla Kayıkçı 

denildiği rivayet edilen âşık, Yeniçeri Ocağı’na katılmış ve şiirlerinden anlaşıldığı 

kadarıyla Bağdad seferi de dahil birçok sefere iştirak etmiştir (Artun, 2008, s. 283). 

Âşık Mustafa’nın Bağdad seferi türküsü (Sloane 3114, 49b), Ali Ufkî tarafından 

muhayyer faslı içerisinde Kâtibî’nin “Türkî berây-ı münkiran” ve Kuloğlu’nun “Türkî 

berây-ı mevt” balıklı türküleriyle birlikte kaydedilmiştir   Âşık Mustafa, “yeryüzünün 

mâhı” olarak medhettiği Sultan IV. Murad’ın Bağdad seferi için bizzat Safevilere karşı 

sefere çıktığını belirtmektedir. Türküsünde Sultan IV. Murad’ı “Süleyman” unvanıyla 

anan Âşık Mustafa, pâdişahın yasakları neticesinde tebaada uyanan korkuyu resmeden 

“tüyler ürker yasağından” ifâdesini kullanması da tarihsel bir anektod bakımından 

ehemmiyet arz etmektedir. Âşık Mustafa’nın Mecmua-i Saz ü Söz’de yer alan Bağdad 

seferi türküsü şu şekildedir (bkz. Şekil 3.5): 



36 

 

 

Şekil 3.5: Âşık Mustafa'nın Bağdad seferi türküsü, British Museum, Sloane, nr. 

3114, s.49b. 



37 

 

“Türkî berây-ı sefer-i Bağdad Sultan Murad râ 

 

Pâdişâhı görmeyenler 

Heybet alsun otağından  

Odur yeryüzünün mâhı 

Ziyâ gör hüsn ânından 

 

Şecaat böyle olur erde 

Süleymandır3 misli yerde 

Kuruldu çün serâ perde 

Taklar bağlı bağından 

 

Döşendi halı serâser 

Artık kuruldu taht-ı zer 

Sultan-ı anka açdı per  

Tüyler ürker yasağından  

 

Kahramandan nedir farkı 

On siperden geçdi zerkı 

Düşmanlar edemez terki 

Yüz bin türlü tuzağından 

 

Mustafa der gerçek erler 

Göğsü kösler gibi gürler 

Pâyine düşdü bunca ser 

Kalkdı arslan yatağından” 

 

 

 

 

 
3 Ali Ufkî’nin, bu mısraıyı kaydederken önce “Kahramandır” yazdığı daha sonra bir kısmını karalayıp 

üzerine “Süleymandır” yazarak düzelttiği anlaşılmaktadır.  



38 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



39 

 

4. OSMANLI-SAFEVİ MÜCADELESİ VE BAĞDAD SEFERİ  

Sultan IV. Murad, Bağdad seferinin hazırlıkları esnâsında Basra Beylerbeyi Afrisayab 

oğlu Ali Paşa’ya yazdığı hatt-ı hümâyunda Safevilerden  “düşman-ı kadîm” olarak 

bahsetmektedir (Bayır, 2014, s. 198). Sultan Murad, sefer hazırlıkları dolayısıyla Ali 

Paşa’ya tüfenkli askerlerini hazırlamasını emredip, 1638 senesinin kasım ayının 

“Bağdad mevsimi” olduğunu ilan ederek, askerleriyle birlikte Bağdad üzerine 

varacağını ifâde etmiştir (Bayır, 2014, s. 199). Peki, Sultan IV. Murad’ın hatt-ı 

hümayununda vurguladığı üzere Safevilerin “kadim düşman” olarak görülmesinin 

sebebi ne idi?  

1638 senesinde tertip edilen Bağdad seferi, Osmanlı ve Safevi devletleri arasında 

yaklaşık bir buçuk asırdır süren siyasi, dini ve ekonomik rekabetin neticelerinden 

biridir. Osmanlı-Safevi mücadelesi, XVI. yüzyılın başında Akkoyunluları mağlup 

edip, büyük dedesi Şeyh Safiyüddin Erdebilî’nin (ö.1334) kurduğu tarikatten ve 

Anadolu’daki Türkmen gruplardan destek alarak varlığını bir devlet olarak ortaya 

koyan Şah İsmail’in (ö. 1524) ortaya çıkışına değin uzanmaktadır (Hakyemez, 2016, 

s. 23).  

Şah İsmail’in Osmanlıların hâkim olduğu coğrafyadaki nüfusu, kendi tarafına çekmesi 

ve Safevilerin Osmanlıların Orta Asya’daki Türklerle olan bağlantısını kesmesi, iki 

devletin karşı karşıya gelmesine sebep olmuştur (Hakyemez, 2016, s. 24). Zaman 

içerisinde Osmanlıların doğu serhaddinde mücadele ettiği en ciddi rakibi olan 

Safevilerin, şiiliği resmî mezhep olarak kabul etmeleri, Osmanlı-Safevi çatışmasının 

en görünür nedeni hâline gelmiş sayılmaktadır (Hıbrî, 2021, s. 17). Osmanlılar, Safevi 

şiiliğini kabul eden ve on iki dilimli kızıl taç ve sarık giymeleri dolayısıyla Kızılbaş 

olarak isimlendirdikleri zümreler için sert tedbirler almaya başlamış, Kızılbaşları 

cezalandırma siyasetini benimsemiştir (Küpeli, 2009, s. 22). Başlangıçta Osmanlı 

pâdişahlarının “çerağ akçesi” olarak isimlendirilen nakdî yardımlarla desteklediği 

Şeyh Safiyüddin Erdebilî’nin şafii mezhep bir sünni tarikatı olarak kurduğu 

Erdebil’deki tekkesi Hoca Ali’yle birlikte şiiliğe meyletmiştir (Mircaferi, 1972, s. 10). 



40 

Zaman içerisinde oğlu Şeyh Cüneyd (ö. 1460) ve bilhassa da Şeyh Haydar zamanında 

şiileşmeye ve Türkmen boylarından mezhepsel olarak kendilerine yakın ‘halife’ler 

edinmeye başlamıştır. Safevi tarihçisi Kazvinî, Şeyh Cüneyd’in dünya saltanatı 

iddiasında bulunduğunu belirtmektedir (Kazvinî, 2011, s. 24). 

Şeyh Haydar’ın tekkenin başına geçtiğinde savaş âletleri imâl ettiği, Anadolu’dan 

gelenleri savaşa/cihada ikna etmeye başladığı bilinmektedir (Gündüz, 2021, s. 62). 

Tarikat, Şah İsmail devrinde ise bir şii müessesine dönüşmüştür (Hakyemez, 2016, s. 

26). Şah İsmail, 1501’de Safevi Devleti’ni resmen tesis ederek bu cereyanı devlet 

mekanizması hâline getirmiştir. Ayrıca On İki İmam Şiiliği’ni resmî mezhep ilan 

etmiştir (Küpeli, 2009, s. 3). Şah İsmail’in şiiliği resmî mezhep olarak kabulü, tarihçi 

Tufan Gündüz’e göre eski İran din-devlet birlikteliğinin yeniden inşâsı anlamına 

gelmekteydi (Gündüz, 2021, s. 74-75). Şah İsmail, kendisinin On İki İmam neslinden 

olduğunu iddia ederek propaganda yapmıştır. Bu propaganda şiiler ve Kızılbaş 

Türkmenler arasında sempatiyle karşılanmıştır (Mircaferi, 1972, s. 10). Şii itikadı, Hz. 

Ali’yi bir siyasi ve dini lider olarak Hz. Muhammed’in meşru halifesi sayma fikrinden 

yola çıkmakta, Allah’a inanmakla birlikte ilahî unsurun “imam”da tecelli ettiğine ve 

devam ettiğine inanmaktadır (Mircaferi, 1972, s. 3). 

Osmanlıların İslam dünyasının en büyük sünni gücü olması ve Türkmenler arasında 

Safevilerin On İki İmam Şiiliği’ni yayma girişimleri tabii olarak, Osmanlı-Safevi 

rekabetini ve savaşlarını kaçınılmaz bir hâle büründürmüştür (Küpeli, 2009, s. 21). 

Vecih Kevserânî’nin Osmanlı ve Safevilerde Din-Devlet İlişkisi isimli eserinde 

belirttiğine göre Osmanlı-Safevi çatışmasının sebebi, yalnızca dini-mezhebî 

farklılıklar dolayısıyla değil, iki devletin siyasi, stratejik ve diğer maslahatlardan yola 

çıkarak İslam âlemi üzerinde “sulta” yani otorite kurmak arzusu idi  (Kevserânî, 1992, 

s. 64). 

Şah İsmail, 1502’de Şirvan, Azerbaycan, İran ve Irak’ta hâkimiyet sağlamış, 1507’de 

Diyarbekir’i kuşatmış ve ertesi yıl ise Bağdad’a girmiştir (Kevserânî, 1992, s. 59). Şah 

İsmail, Bağdad’da bulunan İsnâaşeriyye’nin yedinci imamı Musa Kazım’ın (ö. 799) 

kabri üzerine bir türbe inşâ ettirmiş, İmam-ı Azam Ebu Hanife’nin (bkz. Şekil 4.1) 

kabrini yakmıştır. Şah İsmail’in fetih politikalarını hayata geçirip, hakimiyet sahasını 

genişletme ve Sünni-Hanefi inanç değerlerine zarar veren faaliyetlerine Osmanlılar 

cevap vermekte gecikmediler. Ayrıca Safeviler, Osmanlıları zor durumda bırakmak 



41 

adına sünni Memlüklerle iyi ilişkiler kurmakta ve Venediklilerle de iletişim hâlinde 

ilişkilerini sürdürmekteydi  (Küpeli, 2009, s. 3). 

 

Şekil 4.1: İmam-ı Azam Ebu Hanife'yi tasvir eden bir minyatür. Salt Araştırma 

Ülgen Ailesi Arşivi. 

 

Sultan II Bayezid (ö. 1512), 1511 senesinde Kütahya’yı kuşatıp Bursa’ya yönelen Şah 

Kulu’nu öldürmüş, oğlu I. Selim (ö. 1520) ise 1514 yılında Şah İsmail’i Çaldıran 

Savaşı’nda ağır bir mağlubiyete uğratmıştır. Çaldıran Savaşı, Safevi tehdidini yok 

etmiş olmasa da Safevilerin Anadolu sahasındaki nüfuzunu büyük ölçüde kırmayı 

başarmıştır  (Küpeli, 2009, s. 5). 

Sultan I. Süleyman (ö. 1566) ise 1534 senesinde düzenlediği Irakeyn Seferi’nde 

Bağdad’ı Osmanlı topraklarına katmıştır. Sultan Süleyman, Kasım 1534’te büyük bir 

merâsimle girdiği Abbasi hilâfetinin sembolik başkenti Bağdad’da, İmam-ı Azam Ebu 

Hanife’nin camii ve medresesi ile birlikte Şeyh Abdülkadir-i Geylanî’nin de türbesini 

yaptırmıştır (Kevserânî, 1992, s. 65). XVI. yüzyılın ikinci yarısında uzun süren 

Osmanlı-Safevi muharebelerinde Osmanlılar, eski Safevi başkenti Tebriz de dâhil 

olmak üzere Gürcistan, Azerbaycan ve Şirvan’daki birçok bölgede hâkimiyet tesis 

etmiştir (Küpeli, 2009, s. 12). Safevi Devleti bu mağlubiyet ve gerilemeler karşısında 

biraz geri çekilse de Şah I. Tahmasp (ö. 1576) ve özellikle Şah I. Abbas (ö. 1629) 

döneminde büyük devlet olma idealine tekrar kavuşmuştur. Şah Abbas, Türkmen 



42 

Kızılbaş liderlerinin etkisini azaltmış ve devleti Farslılaştırarak merkezî otoritesini ve 

doktriner açıdan şiiliğin sembollerini tahkim etmiştir. Osmanlıların batı sınırında 

Avusturya devleti ile savaşması ve Celalî isyanlarının baş göstermesini fırsat bilen 

Safevi Şahı Abbas, Papa’nın da alâka göstermesiyle 1603 senesinde Azerbaycan 

bölgesini ele geçirmek üzere Osmanlılara saldırı düzenlemiştir. Hücumlar neticesinde 

Şah Abbas, Osmanlıların askerî bakımdan bölgedeki en kuvvetli kalesi olan Revan’ı 

kuşatmıştır (Küpeli, 2009, s. 17). Şah Abbas, bu faaliyetlerinin ardından 1624 yılında 

ise Bağdad’a yönelmiş, Kerbela ve Necef gibi kutsal Şii bölgelerini ele geçirmiştir 

(Hakyemez, 2016, s. 40-41). Şah Abbas’ın Bağdad’ı ele geçirmesiyle birlikte, 

sünnilerin yaşadığı bölgelerde katliamlar yaşanmış, İmam-ı Azam Ebu Hanife’nin 

yapılan türbesi yıkılmıştır (Kevserânî, 1992, s. 67).  

Safeviler, Osmanlılarla mücâdele kabiliyetlerini kaybetmemek adına heretik şii 

anlayıştan İsnâaşeriyye şiiliğine doğru fikrî yönelim içerisinde olmaya başlamışlardır. 

Hakyemez’e göre Şah Abbas, şii âlimleri memnun etmek için kutsal mekân Kerbelâ’yı 

ele geçirmiş ve Sünni halk üzerinde birtakım baskılar uygulamış, çoğunu öldürtmüştür 

(Hakyemez, 2016, s. 41). Osmanlılar ise Safevilerin şiileşen otoritesine ve hakimiyet 

politikalarına Cemil Hakyemez’e göre birleştirici bir öğe olarak mistik bir tarza 

büründürülmüş Osmanlılık şânı ve kerim devlet sıfatıyla karşılık vermektedir 

(Hakyemez, 2016, s. 43). Irak-ı Arap topraklarında süren Osmanlı-Safevi rekabetinin 

sebepleri arasında bölgede sünni ve şii inanç değerlerinin önemli merkezlerinin 

bulunmasının yanında Hindistan üzerinden Akdeniz’e ulaşan bir ticârî bölge olması da 

iki devlet arasındaki çatışmanın nedenlerindendir (Küpeli, 2009, s. 20). Tarihçi 

Oulsen’e göre Halep ve Bağdad’a hâkim olan devlet, Hind Okyanusu ticâretine de 

hâkim sayılmakta idi (Kevserânî, 1992, s. 79-80). 

Bağdad şehri 1624’te Osmanlılar açısından oldukça trajik bir şekilde Safevilerin 

hakimiyetine girmiştir. Bağdad Beylerbeyi Yusuf Paşa ile Bağdad şehrinin subaşısı 

Bekir Subaşı arasındaki anlaşmazlık zamanla çatışmaya varmıştır. Aradaki bu ihtilafın 

ve rekabetin neticesinde Yusuf Paşa hayatını kaybetmiştir. Yusuf Paşa’nın ölümünden 

sonra Bekir Subaşı, Bağdad Beylerbeyiliği’nin kendisine verilmesini istemiştir fakat 

bu isteği kabul görmeyen Subaşı’nın yerine başkası tayin edildi (Öztuna 1966, s.45). 

Bunun üzerine Bekir Subaşı, şehri Osmanlı ordusuna teslim etmeyip, Şah Abbas’dan 

yardım istemiştir. Şah ise yaklaşık otuz bin kişilik bir orduyla Bağdad’a doğru harekete 

geçmiştir. Bu sırada Bekir Subaşı’na Bağdad Beylerbeyiliği verilmiş ve Subaşı Şah 



43 

Abbas’a sırtını dönmüş olsa da Safeviler Bağdad’ı kuşatmış ve 1624’te Bağdad 

Safevilerin eline geçmiştir. 1624’deki Safevi mağlubiyeti sonrasında Osmanlılar, iki 

kez Bağdad’ı kuşatmış olsa da müspet sonuç alamamıştır  (Kevserânî, 1992, s. 67). Bu 

sırada Şah Abbas, İspanya ve İngiltere ile olan ilişkilerini güçlendirmiştir. Bu 

yakınlaşmanın sebebi dış ticareti Avrupa’da çokça tanınan ve epey rağbet gören ipek 

ticaretine dayanmakta idi. 1626 yılında Şah Abbas, Bağdad’dan sonra İpek Yolu’nun 

Basra ve Halep’e uzanan yollarını da ele geçireceğini ilan etmiştir (Kevserânî, 1992, 

s. 78). Sultan IV. Murad ise Şeyhülislam Nuri Efendi’den müslüman Safevilerle 

savaşmanın câiz olduğuna dair fetva çıkartmıştır (Kevserânî, 1992, s. 67) Sultan II. 

Bayezid, Sultan I. Selim ve Sultan I. Süleyman dönemlerinde de Rafizîler hakkında 

savaşın câiz olduğu yönünde fetvalar alınmıştır. Şeyhülislamlar Kemalpaşa-zâde ve 

Ebussuud Efendi, Safevilerle savaşı câiz kılacak fetvalar vermiştir. Şeyhülislam 

Ebusuud Efendi’ye göre Kızılbaş ve şiilerin de içinde bulunduğu ehlisünnet dışı tüm 

gruplar kâfirdi (Hakyemez, 2016, s. 58). 

Osmanlılar iktisadî bakımdan da Avrupa’ya kıyasla parasının kıymetini kaybetmeye 

başlamıştı. Bu eksiğini/kayıplarını İran coğrafyasından tahsil etmek istemiştir. 

Kevserânî’ye göre Bağdad ve ticaret yolları, 1638’e kadarki dönemde Osmanlıların 

temel hedefleri arasındaydı (Kevserânî, 1992, s. 80).  

Aynı dönemde Anadolu ve İran’ı dolaşan seyyah Tavernier, Sultan Murad’ın 1635’te 

Safevilerin elinden aldığı Revan’ın ticarî ehemmiyeti hakkında şunları söylemektedir: 

"Erivan, hayat için gerekli her çeşit şeyin, bilhassa kaliteli şarabın bol olarak 

bulunduğu bir diyarda kurulmuştur. İran'ın en gözde vilâyetlerinden biridir. Arazisinin 

mükemmelliği kadar pek çok sayıda kervanın da güzergâhı olması sebebiyle İran şâhı, 

Erivan'dan büyük vâridat [gelir] sağlar." (J.B.Tavernier, 1980, s. 35). 

Osmanlıların fıkhî önderi ‘İmam-ı Azam’ Ebu Hanife ve Osmanlı’daki birçok tarikatin 

hürmet gösterdiği Abdülkadir Geylani’nin kabirleri bu coğrafyada idi (bkz. Şekil 4.2). 

Şah Abbas, Ebu Hanife’nin türbesini yıktırmış, Osmanlıları epey öfkelendirmişti. 

Sultan Murad, 1635’te Safevilere karşı askerî harekat başlatmış Tebriz ve Erivan’ı ele 

geçirmiş fakat kısa sürede Safeviler topraklarını geri kazanmıştır (Kevserânî, 1992, s. 

68). Şah Abbas’ın 1629’daki vefatından sonra tahta Sam Mirza [Şah Safi] geçmiştir. 

Şah Safi, devlet adamlarının ve şehzadelerin çoğunu öldürterek iktidarını 

güçlendirmiştir (Gündüz, 2021, s. 89). 



44 

 

Şekil 4.2:  Şeyh Abdülkadir Geylani'nin Bağdad'da bulunan türbesi ve camii. 

Salt Araştırma, Ülgen Ailesi Arşivi. 

 

Osmanlılar, padişahları Sultan IV. Murad’ın liderliğinde 8 Mayıs 1638’de Bağdad 

seferini başlatmıştır. IV. Murad’ın 1637 senesinin başlarından itibaren bir şark seferine 

hazır olduğu bilinmektedir. Seferin Bağdad üzerine yapılacağı ise Kasım 1637’de 

kesinleşmiştir. Sultan Murad’ın ordunun başında sefere katılması, sefer sırasındaki 

karizmatik tavrı ve tutumu ile askerlerin üzerinde oluşturduğu imaj oldukça kuvvetli 

tesirler yaratmıştır. Hatta kuşatma sırasında en ileri hatlarda savaşın içerisinde 

bulunduğu kaynaklar tarafından rivayet edilmektedir (Öztuna, 1966, s. 64).  

Padişahın kuvvetli tesiri, tezimizin üçüncü bölümünde bahsedildiği üzere yeniçeri 

âşıklarının Bağdad türkülerine de aksetmiştir. Tarihçi Solakzâde, “savaş 

meydanlarının başı, yüceltilmiş serdarı” olarak nitelediği Sultan Murad’ın “Allah 

rızası için gazâ niyetiyle” Bağdad seferine çıktığını kaydetmiştir (Solak-zâde, 1989, s. 

548). Şubat 1638’de sefer ilan edilmiş, pâdişahın tuğu, cebehane önüne dikilmiştir. 

Sefer hazırlıkları yapılmış, Sultan IV. Murad, 2 Haziran 1638 tarihinde ordusunun 

başında zırhlı askerî kıyafetiyle Üsküdar’a geçmiştir (İnalcık, 2016, s. 226). 

Üsküdar’da bir ay ikamet eden Osmanlı ordusuna, Sultan IV. Murad’ın da arzusuyla 

Şeyhülislam Yahya Efendi ile Kaymakam Mustafa Paşa da katılmıştır (Küpeli, 2009, 

s. 171). Osmanlı ordusuna güzergah boyunca Anadolu, Rumeli ve Mısır askerleri de 



45 

katılmış, ordunun sayısı yüz bini geçmiştir. Evliya Çelebi’ye göre Sultan IV. Murad’ın 

ordusu yüz altmış yedi bini bulmuştu (Küpeli, 2009, s. 172). Sefer yolculuğu esnâsında 

Diyarbekir’e varılmadan evvel vezir-i azam Bayram Paşa yaşlılığından dolayı vefat 

etmiş, yerine Diyarbekir Beylerbeyi ve Musul muhafızı olan Tayyar Mehmed Paşa 

tayin edilmiştir (Küpeli, 2009, s. 172). 

Safeviler de Bağdad’ın muhafaza ve müdafaası için hazırlıklar yapmakta, çevredeki 

şehirlerden asker talep etmekte idi. Şah Safi, büyük ordusuyla Kasr-ı Şirin bölgesinde 

beklerken, Bağdad’ı Bektaş Han isminde bir komutan güçlü bir askerî birlikle 

savunmak üzere bekliyordu (Öztuna, 1966, s. 82). Şah Safi, Bektaş Han’a yazdığı 

mektupta Kazvin’de beklediğini, eğer gerekli bir durum olursa Osmanlıların karşısına 

çıkacağını ifâde etse de Bağdad’ın Osmanlı hakimiyetine geçişi esnâsında müdahale 

edememiş, Kazvin’de beklemiştir (Küpeli, 2009, s. 176). Safeviler bir yandan doğuda 

Özbeklerle mücadele etmekte, onlara karşı Kandehar şehrini savunuyorlardı. 

Osmanlıların Bağdad seferi neticesinde Safeviler, Kandehar şehrinden vazgeçip tüm 

güçlerini kullanarak Bağdad’ı müdafaa etmeye karar vermişlerdir. Osmanlıların 

Kafkasya’da düzenlediği askerî akınlarla birlikte ise Safeviler, Azerbaycan’a destek 

göndermek mecburiyetinde kalmış, bu durumdan ötürü de güçleri bölünmüş ve 

zayıflamıştır (Küpeli, 2009, s. 176-177). Osmanlılar, Kasım ayının ortalarında 

Bağdad’a varmış, İmam-ı Azam Ebu Hanife’nin türbesi (bkz. Şekil 4.3) yakınlarına 

ordu yerleşmiştir. Türbe, Bağdad şehrine yaklaşık birkaç kilometre uzaklıkta 

bulunmakta idi (Abdülkadir, 2003, s. 1094). 

 

 

Şekil 4.3: İmam-ı Azam Ebu Hanife'nün türbesi, Salt Araştırma Ülgen Ailesi Arşivi. 



46 

 

Dicle nehrinin doğusunda yer alan Bağdad kalesi, uzun ve güçlü surlara sahip olup, 

horasânî tuğlalarla örüldüğünden top güllerine karşı dayanıklıydı (Küpeli, 2009, s. 

179). Osmanlılar, kuşatmanın ağırlını Ak-kapı’ya verdiler. 15 Kasım’da metrislerin 

kazılması emri verilmiş, Bağdad kuşatması resmen başlamıştır. Sultan IV. Murad, 

Osmanlı askerlerinin morallerini yükseltmek amacıyla her gün bizzat metrislere 

giderek muhasarayı takip etmekteydi (Küpeli, 2009, s. 182). 

Osmanlıların yoğun bir şekilde metris kazmalarına Safeviler de zaman zaman 

baskınlar düzenlemekte ve siperlere ciddi zararlar vermekteydi. Kuşatma devam 

ettikçe Safevilerin de dirençleri oldukça zayıflamış bulunuyordu. Dirençlerinin 

kırıldığı düşüncesiyle Bıyıklı Hüseyin Paşa’nın askerlerinden bir grup 21 Aralık’ta 

büyük bir saldırıya kalkışmış, surların bir kısmı da ele geçirilmiştir.  

Safevilerin müdafaa gücünün iyice zayıfladığının anlaşılması neticesinde, Osmanlılar 

genel bir hücuma başlamıştır. Bu harekat esnâsında Osmanlı vezir-i azamı Tayyar 

Mehmed Paşa kendisine isâbet eden bir kurşunla hayatını kaybetmiştir. Sultan IV. 

Murad, vezirinin vefâtına bir hayli üzülmüş, Tayyar Mehmed Paşa’nın yerine Kaptan-

ı Derya Mustafa Paşa’yı tayin etmiştir (Küpeli, 2009, s. 186). 

24 Aralık’ta Osmanlılar askerî kuşatmaya devam ederken Bektaş Han kaleyi teslim 

edecekleri haberini verdi. Sultan Murad’la görüşen Bektaş Han’a kaleyi bir günde 

boşaltmaları halinde canlarının bağışlanacağı söylendi (Öztuna, 1966, s. 66). 

Safevilerin Bağdad hâkimi Bektaş Han, ordusunun daha fazla kaleyi 

savunamayacağını anlayınca, Osmanlılara teslim olmuştur. Bektaş Han ve 

maiyyetindekiler Osmanlı askerlerinin arasından geçirilerek Sultan IV. Murad’ın 

huzuruna çıkarılmıştır (Solak-zâde, 1989, s. 550). Sultan Murad, Bağdad hâkimi 

Bektaş Han’ın bağışlanma arzusunu kabul etmiş, içerideki Kızılbaşların kaleyi 

boşaltmalarını emrederek, kalede kalmaya direnenlerin ise öldüreleceğini belirtmiştir. 

Bektaş Han, bir nâme yazarak içeridekilere kaleyi terk etmelerini söylese de Mir Halef 

Han, Mir Fettah oğlu ve birkaç han vaktin epey geç olduğunu söyleyip kaleyi 

terketmeyeceklerini bildirdi. Bu sırada kaleye giren Osmanlı askerleri, Karanlık Kapı 

civarında güvenliklerinden emin olamayan silahlı Safevi askerleriyle karşılaştılar ve 

aralarında çatışma çıkmıştır (Küpeli, 2009, s. 188). 



47 

Bağdad kalesinin içerisinde yaşanan savaş, sabah saatlerine kadar sürmüş, Halef Han, 

Mir Fettah oğlu ve Ali Yar yakalanmıştır. Osmanlıların kaledeki hücumu esnasında 

kulelere kapanan Safevilerden kimse sağ bırakılmamıştır (Küpeli, 2009, s. 189). Fethin 

tamamlanmasının ardından Sultan Murad evvelâ İmam-ı Azam Ebu Hanife’nin 

türbesini ziyâret etmiş sonra da divan tertip etmiştir. Metrislerin doldurulmasını ve 

kalenin tamirini emreden Sultan IV. Murad, Mirahur Halil Ağa’yı fethi müjdelemek 

üzere İstanbul’a göndermiştir (Küpeli, 2009, s. 190).  Padişah, yirmi gün Bağdad’da 

ikmet ettikten sonra Şeyhülislam Yahya Efendi’yi İmam-ı Azam Ebu Hanife ve 

Geylani’nin türbelerinin inşasına görevlendirilmiştir (Hammer, 1966, s. 124).  

Bağdad’ın (Şekil 4.5) Osmanlıların hâkimiyetine geçmesinin ardından, askerî 

hareketlilik devam etse de Safeviler sulh etmeye yanaştılar. Safevi Şahı Safi’nin 

gönderdiği elçi Sarı Han ve heyeti üç günlük müzakereler neticesinde Kasr-ı Şirin 

Barış Antlaşmasını imzalamışlardır. Kasr-ı Şirin antlaşmasında kabul edilen sınırlar 

günümüzde hâlâ geçerliliğini korumaktadır (Öztuna, 1966, s. 67-68). 

 

 

 

Şekil 4.4: Yirminci asrın başında Bağdad şehrinin Azamiye kapısı ciheti, Salt 

Araştırma Ülgen Ailesi Arşivi. 



48 



49 

5.TARİHSEL KAYNAK OLARAK BAĞDAD SEFERİ TÜRKÜLERİ 

5.1 “İslam Askeriyiz Gazâ Kasdına”: Türkülerde Gazâ ve Gâzi Kavramları 

 

Ali Ufkî Bey'in nota koleksiyonunda yer alan (Sloane 3114, 46b) ve 1638 senesinde 

Sultan IV. Murad'ın Bağdad Seferi'ne katılan Kâtibî'nin türküsü, belki de Osmanlı-

Safevi mücâdelesinin en vurucu kısmına atıfta bulunarak başlamaktadır: "İslam 

askeriyiz gazâ kasdına". Paşaların ve beylerin yanında “kâtiplik” vazifesinde 

bulunduğu bilinen Kâtibî’nin (Artun, 2008, s. 285) kayda geçen eserleri mercek altına 

alındığında –belki de hizmetinde bulunduğu kişilerin de katkısıyla- dönemin siyasi ve 

sosyal konjonktürüne gayet hâkim olduğu anlaşılmaktadır.  

Âşık Kâtibî, türküsüne kendisini/kendisinden olanları meşrû kılarak başlamakta ayrıca 

gazâ kasdıyla sefere çıkan İslam askeri olduklarını belirterek bir tanıma yer 

vermektedir. Mısırlı bir asker olup Bağdad seferine katılan Müteferrika Ahmed de 

Bağdad seferini anlattığı eserinde Osmanlı ordusunu İslam askeri olarak nitelemiştir. 

Osmanlı ordusunun Safevilere karşı askeri hücumunu anlatırken Osmanlı ordusunu 

“asker-i İslam”, Safevi ordusunu ise lanet edilecek dinsizler olarak tarif etmektedir 

(Ahmed, 2020, s. 53). 

Gazâ kavramı, bilhassa Osmanlılarda dini sebeplerle yapılan savaşları tanımlamak için 

kullanılmıştır (Kafadar, 1996, s. 427). Kafadar, gazâ kavramının Osmanlıların 

beylikten bu yana fütuhat yoluyla büyümesindeki önemli faktörlerden biri olduğunu 

belirtmekle birlikte tespitlerden faydanalarak kavramın XVI. yüzyıldan sonra etkisinin 

eskisi gibi olmadığının fakat yine de gazâ/gâzi kavramlarının bir gelenek hâlinde 

kullanılmaya devâm ettiğini belirtmektedir. XVI. yüzyıldan itibaren de gâzilik 

kavramı kullanılmış, örneğin Osmanlıların savaşlarını anlatan eserlere gazâvâtnâme 

adı verilmiştir.  XVII. yüzyıl asker âşıkları da bu geleneği sürdürenlerdendir. Tıpkı 

üzerinde durduğumuz Bağdad seferine katılan Âşık Kâtibî gibi, Kafadar’ın tespitine 

göre Temeşvarlı Gâzi Âşık Hasan da türküsünde “gâzi” kavramında yer vermiştir: 



50 

“Gâziler başına takıp çelengi/ Kırardı Nemçe’yi Macar Frengi”  (Kafadar, 1996, s. 

428). 

Kâtibî’nin kendisini gâzi olarak nitelendirmesiyle yine aynı asrın saz sâirlerinden 

Temeşvarlı Gâzi Âşık Hasan’ın kendisini gâzi olarak anması, birtakım farklılıklar 

arzetmektedir. Pâdişâh huzurunda saz çalıp şiir söylediği bilinen âşıklardan biri olan 

Âşık Hasan da Osmanlıların seferlerine katılan saz şairlerindedir (Artun, 2008, s. 270). 

Temeşvarlı Âşık Hasan bilindiği kadarıyla daha çok Osmanlıların batı seferlerine yâni 

“ehl-i küffâr” olarak da adlandırılan batılılara karşı yapılan seferlerde bulunmuştur. 

Meselâ 1686 senesinde Budin’in alınması üzerine söylediği “Budin Türküsü” şehzâde 

meclislerinde söylenir olmuş, musikişinas Osmanlı sultanlarından Sultan II. Mustafa 

1695’de Lugoş Kalesi’ni zaptettiğinde Âşık Hasan’ı huzuruna kabul etmiştir (Artun, 

2008, s. 270). Batı serhaddinde/sınırındaki Âşık Hasan, “küffar”la mücâdele 

etmektedir. Halbuki Bağdad seferinde Osmanlıların karşısında bu kez, Hristiyan bir 

devlet değil, müslüman bir devlet yer almaktadır: Safeviler. Her ne kadar iki taraf da 

kendilerini müslüman bir devlet olarak konumlandırsalar da siyasî bakımdan 

nüfuzlarını bölüşemeyen Osmanlılar ve Safeviler dinî bakımdan da bir o kadar 

anlaşamaz hâldeydi.  Aralarındaki coğrafî ve dinî rekabet iki devlet arasında siyasî bir 

gerilime sebep olmaktaydı. Osmanlılar, Safevi Devleti’nin kurucusu Şah İsmail’in On 

İki İmam Şiiliği’ni resmî mezhep olarak ilan ederek XVI. yüzyılın başında Safevi 

Devleti’ni tesis etmesinden bu yana rekâbet devam etmekteydi. Siyasi coğrafya da bu 

durumu tetiklemekte idi. 

Osmanlılar batıya yönelik seferlerinden farklı olarak Safevilere karşı 

gerçekleştirilecek doğu seferinde daha fazla meşrûlaştırma gayreti içerisine girmeleri 

gerekiyordu. Rivayete göre Sultan IV. Murad, Şeyhülislam Nuri Efendi’den 

Safevilerin rafizi oldukları sebebiyle savaşın caiz olduğu yönünde bir fetva almıştır. 

Fetvada Safevileri rafizi oldukları ve rafizilerin de asi, fâsık ve büyük günah işleyenler 

oldukları belirtiliyordu (Kevserânî, 1992, s. 67). Daha önceki padişahlar da Safevilerle 

savaşmak adına fetva almışlardı. Şeyhülislam Kemalpaşazade ve Ebussuud Efendiler, 

Kızılbaşları ve şiileri kâfir sayan ve savaşın câiz olduğuna yönelik fetvalar vermişlerdi  

(Hakyemez, 2016, s. 58). XVI. yüzyılda İbn Kemâl’in eserleri ve fetvaları devletin 

sadece müslüman ve ehl-i sünnet değil kesin bir dille hanefi mezhebine dayanması 

düşüncesini de desteklemektedir (Bilkan, 2021, s. 63). II. Bayezid, I. Selim ve I. 

Süleyman’ın saltanat senelerinde Safevilerle ilgili fetvalarda cihat kelimesinin sıkça 



51 

geçtiği ifade edilmektedir (Bilkan, 2021, s. 64). Kızılbaşların zındık ilan edilmesi, 

Şeyhülislam İbn Kemal’in risaleleriyle temellenmiştir (Bilkan, 2021, s. 64). Böylece 

Osmanlı imparatorluk ideolojinin destekleyen en önemli unsurlardan birini sünniliğin 

hamiliği misyonu oluşturacaktı (Bilkan, 2021, s. 63). 

Ortak coğrafyada nüfuz elde etmeye çalışan iki devlet söz konusu olduğu için 

Osmanlılar öncelikli olarak müslüman ve Türk olan Safevi Devleti’ne karşı yapılacak 

sefer için tebaasını ikna etmek zorundaydı. O yüzden karşı tarafa yapılacak askerî 

harekâtta “gazâ ruhu” yaratmak adına Osmanlıların Safevileri dinî bakımdan da 

“öteki” kılması gerekmekteydi, böyle yaparsa Kâtibî’nin Ali Ufki’nin Mecmua-i Saz 

ü Söz’ünde kayıtlı türküsünde (Sloane 3114, 46b) dediği gibi “adûnun hatrını yıkıp 

geçebilirdi”. Osmanlılar hem Safevileri inançlarıyla birlikte karşısına alıyor hem de 

Safevilerin değerlerine de sahiplenici atıflarda bulunuyordu. Örneğin XVII. yüzyılda 

yazılmış birçok Osmanlı kaynağında Safevilerle yapılan mücadelelere değinirken 

Osmanlı sultanına bilhassa İran mitolojik kahramanlarının isimleri yakıştırılıyordu. 

Çünkü Osmanlılar, Anadolu sahasındaki nüfusu Safevilere karşı dikkatli bir şekilde 

kontrolde tutmak niyetindeydi.     

Osmanlılar Safevileri, “kızılbaş” ve “râfizi” tanımlarıyla dini bakımdan 

ötekileştirmekte idi. “Kızılbaş” ismi eski dinî inançlarını ve geleneklerini kendilerine 

has bir üslupla birleştiren ve sürdüren Türkmenlerin Şii anlayışları benimseyenlerini 

tanımlıyordu (Üzüm, 2002, s. 546). Osmanlılar Safeviler için tarihyazımında bilhassa 

“kızılbaş” terimini kullanmışlardır. Osmanlıların Bağdad seferiyle alakalı türkülerinde 

ise kızılbaş terimi hem Safevi askerlerini hem de Safevi Devleti’nin tebaasını işaret 

etmektedir. 

Saray Bosna’da bulunan el yazması bir cönkte yer alan Bağdad türküsünde (Hasan, 

1987, s. 93) sefer sırasında öldürülen Safevi askerlerini tanımlamak adına  “Bârî 

Teâla’dan oldu inâyet/ Kızılbaş askeri kırıldı gâyet” ifâdesi kullanılmıştır. Yine aynı 

türküde Osmanlıların din uğruna can verdiğine değinerek Acem şâhının –satranç 

oyununa atıfta bulunularak- mat edildiği vurgulanmıştır: Elli bin timarlı sipahi/ Din 

uğrına verdiler cânı/ Mat oldu yüzün ey Acem şâhı/ Gâzi Sultan Murad aldı Bağdad’ı. 

(Hasan, 1987, s. 93). Âşık bu türküsünde Sultan Murad’ı da tıpkı diğer kaynaklarda 

olduğu gibi “gâzi” olarak anmıştır. Abdurrahman Hıbrî Efendi, Bağdad’ın fethini 

anlattığı eserinde de Sultan IV. Murad’ı gazâ ve cihad meydanının atlısı, şeriatın 



52 

koruyucusu olarak tanımladığı şu beyit mevcuttur: “Fâris-i meydan-ı gazâ vü cihâd/ 

Hâris-i dîn Hazret-i Sultan Murad” (Hıbrî, 2021, s. 81).  

Osmanlıların türkülerinde, Safevileri dinen ötekileştirip, “gazâ”yı geçerli ve anlamlı 

kılacak başka bir tanımlama ise “Rafizî”dir. Rafizi terim olarak, Zeyd b. Ali’yi 

Emevîlere karşı başlattığı isyan esnâsında Hz. Ebu Bekir ve Hz. Ömer’i meşrû halife 

kabul ettiği gerekçesiyle terkeden ilk İmâmîleri, ardından ise ilk üç halifenin hilâfetini 

reddettikleri için bütün Şii grupları, daha sonra da Şii unsurları taşıyan bazı bâtınî 

grupları kasdetmektedir. Yalnız bu terim daha sonraları, yaygın İslami anlayıştan uzak 

kalan muhtelif derviş gruplarını, Şiaya mensup olan Acemleri, Kalenderîleri ve 

bilhassa Safevi Devleti döneminde Anadolu’da ve İran’da bulunan Osmanlı muhalifi 

kızılbaş zümreleri için kullanılmıştır (Öz, 2007, s. 396).  

Âşık Kâtibî’nin türküsünün başlangıç kısmına tekrar odaklanmamız gerekmektedir. 

Kâtibî, aslında “İslam askeriyiz” ifadesiyle tüm bu yukarıda anlattığımız siyasi ve dini 

arka planı taşıyan ve âşikâr kılan bir cümle kurmaktadır. Kendisini İslam askeri olarak 

nitelendiren Kâtibî/Osmanlı ordusu, dolayısıyla karşı tarafı kâfir ilân etmiş olmakta ve 

seferi meşrû bir zemine oturtmaktadır. Kâtibî’nin yine seferin/devletin politikasına 

gönderme yaptığı bir söylem ise türküsünün ikinci kıtasında yer almaktadır. “Kimse 

doğru yoldan şaşmasun diye/Alamet taşını diküp gideriz” (Sloane 3114, s.46b). 

Osmanlılar ve Safeviler Anadolu coğrafyasında büyük bir nüfuz savaşı vermekteydi. 

Muhtelif inançlardaki gruplar, inançlarının yakınlığı sebebiyle Safevilerle birlikte 

hareket ediyorlardı. Osmanlılar kendi tebaasında bulunan bu nüfusu Safevilerin 

coğrafyasına meyletmiş buluyordu ve bu durumdan memnun değildi. Dolayısıyla 

Osmanlıların Safevilerin tesirini ortadan kaldırmak isteyişlerinin bir sebebi de 

Anadolu sahasındaki muhtelif zümreleri yanında tutabilmekti. Osmanlılar için bu 

zümreler “doğru yoldan şaş”maktaydı ve Bağdad seferi bu şaşmanın önüne geçmek 

için yapılmaktaydı. Kâtibî’nin ikinci kıtasındaki “Kimse doğru yoldan şaşmasun diye/ 

Alâmet taşını dikip gideriz” ifâdelerinin Bağdad seferinin Anadolu’daki siyasî ve dinî 

politikaların cereyanındaki hareketli toplulukları Osmanlıların yanlarında tutma ve 

Safevi nüfuzuna girmelerini engellemeye yönelik bir hârekat olduğu yönünde 

söylenmiş olabileceği düşünülebilir. 

Kâtibî, türküsünde Osmanlı ordusu askerlerini savaş âletleriyle birlikte târif ederken 

tekrar “gâzi” kavramını kullanmaktadır. Gâzilerin tir ü kemanlarını [ok ve yay] 

taşıdıklarını, oklarını sakladıkları tirkeşlerini sağ taraflarında, seyflerini [kılıçlarını] 



53 

ise sol taraflarında taşıdıklarını belirtmektedir (Sloane 3114, s.76b). Kâtibî’nin 

türküsünün dörtlüğüne sıkışıp kalmış bu tasvir, Osmanlı askerleri hakkında da bir 

görüntü sunmaktadır. Âşık, Osmanlı ordusunun İslam dini yolunda ser [baş] vermek 

amacıyla sefere gittiğini anlatmakta, ayrıca “günahlarımızı silkip gideriz” mısraında 

ise sefere katılanların günahlarından arınacağına/affolunacağına işâret etmektedir.  

Kâtibî, Mecmua-i Saz ü Söz’deki türküsünde Sultan Murad için de “gâzi” unvanını 

kullanmaktadır. Bağdad seferi ile alâkalı manzumelerin ekseriyetinde ve Osmanlı tarih 

kroniklerinde Sultan IV. Murad için “gâzi” kelimesi pâdişahın isminin başına ilâve 

edilmektedir. Âşık, türküsünde “bir gâzi hünkârın peşine” düşülüp Bağdad’ın 

muhasarasına gidildiğini belirtmektedir. XVII. yüzyıl âşıklarından İbrahim’in 

pâdişahın vefâtından sonra pâdişahın dilinden söylediği türküsünde “Ölüm fikri 

gelmez idi yâdıma/ Dört iklimde gâzi derler adıma” ifâdesi geçmektedir (Elçin, 1988, 

s. 133). 

Kâtibî’nin Mecmua-i Saz ü Söz’de yer almayan fakat başka kaynaklarda karşımıza 

çıkan Bağdad seferi manzumeleri de mevcuttur. Başka bir kaynakta yer alan Bağdad 

manzumesinde (Öztelli, 1976, s. 50) deryaların üzerine köprüler inşâ edip “Acem 

Şahı” deyip, Rafizi tehditini ortadan kaldırmak amacıyla “kılıç çeküp” sefere 

gittiklerinden bahsetmektedir.  

Türküde gâzilerle alâkalı mânevi bir övgü de bulunmaktadır. Âşıkların bu türden 

dörtlükler söylemesinin türküyü dinleyenler üzerinde motivasyon oluşturmak 

amacında olduğu düşünülmektedir. Kâtibî, Bağdad seferi türküsünün ikinci 

dörtlüğünde Hak [Allah] Kur’an’da gâzileri övmüştür, şehitler üzerine ise rahmet 

kılmıştır ifâdesini kullanmaktadır (Öztelli, 1976, s. 50). Kur’an-ı Kerim’de cihad 

edenlerle alâkalı birden fazla âyet-i kerime bulunmaktadır. Bu âyet-i kerimelerden 

Bakara Suresi’nde yer alan ve cihad edenleri metheden bir âyetin Türkçe meâli şu 

şekildedir: İman edenler, hicret eden ve Allah yolunda savaşanlar; şüphesiz işte bunlar 

Allah’ın rahmetini umarlar. Allah çok yarlığayıcıdır, sonsuz rahmet sahibidir”. Bu 

âyette Allah yolunda savaşanların yani gazâ eden gâzilerin Allah’ın rahmetini 

umabilecekleri anlatılmaktadır. Kâtibî türküsünde dinî atıfta bulunarak, Osmanlı 

ordusunun Allah yolunda cihad ettiklerini anlatmaktadır. 

Kâtibî’nin türküsünde (Öztelli, 1976, s. 50) dikkat edilmesi gereken bir hususa da 

değinmek gerekmektedir. Âşık, gazâ ve gâzi kavramlarını yüceltmekte ve bu uğurda 



54 

ser vermek için sefere katıldıklarından bahsetmekte ve şehid olanların üzerine rahmet 

kılındığını eklemektedir. Türküsünün son dörtlüğünde ise “Kâtibî der bahtı yaman ne 

çâre/ Feleğin zehrini yutmak göründü” mısraılarında bahtının yaman [kötü] olduğunu 

ve feleğin/tâlihin sunduğu bu durumu bir “zehir” olarak yutmak gerektiğine 

değinmektedir. 

Âşığın bir diğer Bağdad seferi manzumesinde “at sürüp düşmana çıkmak göründü” 

deyip, “gâzi” olarak anıldığı için Allah’a şükretmektedir (Öztelli, 1976, s. 57). Seferin 

Osmanlıların lehine gâlibiyetle neticelenmesini ise evliyaların ve velilerin 

“himmet”iyle olduğunu belirtmektedir. Kâtibî mahlasını kullandığı son dörtlükte ise 

dâima gazâdan söz etmesini kendisine öğütlemektedir: “Kâtibî yaz dâim gazâ 

bâbından/ Hak uyarsın seni gaflet hâbından [uykusundan]”. 

Topçular Kâtibi Abdülkadir Efendi’nin eserinde de, bu seferdeki gazâ anlayışı ile 

alâkalı bir değerlendirme mevcuttur. Abdülkadir Efendi, Bağdad şehrinin 

fetholunduğunu aktardıktan sonra “bu gazâ, gazâ-yı ekberdir” şeklinde yapılan 

gazânın en büyük gazâ olduğunu ifâde etmektedir. Bu görüşünü de Bağdad şehrinin 

evliyâlar şehri olmasına, İmam-ı Azam Ebu Hanife ile Şeyh Abdülkadir Geylani’nin 

bu şehirde medfun olmalarına bağlamaktadır (Abdülkadir, 2003, s. 1103). Abdülkadir 

Efendi, gâzilerin Bağdad’ın içine girip doyumluklar ve ganîmet yağmaladıklarını da 

aktarmaktadır (Abdülkadir, 2003, s. 1103). 

Alioğlu da Ali Ufkî’nin nota koleksiyonunda bulunan “Türki Beray-ı Feth-i Bağdad” 

başlıklı türküsünde (Sloane 3114, s.47b) seyrinde [rüyasında] Osmanlı askerlerinin 

zafere ulaştığını gördüğünü ve Allah’ın izniyle “gâzilere” Bağdad’ın feth olunacağının 

müjdesini vermektedir. Ardından Osmanlı gâzilerinin başlıca arzularından biri olan, 

Hanefi mezhebinin önderi Ebu Hanife’nin türbesinin üzerinde namazlar kılınacağını 

ve ezanlar okunacağını ummaktadır. Âşık Alioğlu’nun ezan okunmasına ve namaz 

kılınmasına atıfta bulunması âşığın Bağdad’daki Safevilerin bu İslamî hükümleri 

yerine getirmemesinden ve İmam-ı Azam Ebu Hanife’nin türbesine hürmet 

göstermemesinden dolayıdır. Âşık bu düşüncelerini dörtlüğünde şu şekilde 

aktarmaktadır: “Askerin üstünde bir seyir gördüm/ İnşallah gâziler Bağdad alınır/ 

İmam Azam türbesinin üstünde/ Ezanlar okunur namaz kılınır” (Sloane 3114, s.47b). 

Yukarıdaki bahsettiğimiz üzere Osmanlılar XVII. yüzyıldaki bu çetin mücâdele 

esnâsında Safevileri dinen ötekileştirip, “gazâ”yı mümkün ve anlamlı hâle getirmek 



55 

amacıyla düşmanları için kullandıkları tanımlardan biri de “rafizi” idi. Âşık Alioğlu 

da Safeviler için türküsünde (Sloane 3114, s.47b) rifaz [râfizî] terimini kullanmaktadır.  

Alioğlu türküsünün ikinci dörtlüğünde (Sloane 3114, s.47b) “Rûm gâziler” unvanıyla 

andığı Osmanlı askerlerinin Safevi seferiyle birlikte şark tarafına cenge çıktıklarını 

söylemekte, İmam-ı Azam türbesinin Safevilerin ellerinden kurtarmak amacıyla 

Rafizilerin ciğerlerini söktüklerini kaydetmektedir. Safevi hükümdarına ve ordusuna 

karşı sefere giden ve kahraman beyler tarafından toplanarak sefere giden Osmanlı 

askerlerinin kimilerinse şehid olarak arzularına ulaştıklarını belirtmektedir.  

Âşık Mustafa da manzumesinde (Öztelli, 1976, s. 37) Osmanlı askerlerini “gâziler” 

olarak nitelemektedir. Gâzilerin keskin kılıçlarıyla Safevilerin kanlarını çöllere 

akıttığını, İmam-ı Azam Ebu Hanife’yi de kasdederek imamların  yoluna ser [baş] 

vereceklerini vurgulamıştır.  

Âşığı tespit edilemeyen bir Bağdad şiirinde (Öztelli, 1976, s. 54) Osmanlı askerlerinin 

Rafizîleri “kırmak” kasdıyla Safevilerin üzerine sefere çıktıklarına değinilmiştir. 

Türküde, Hz. Ali ile anılan zülfikar kılıcının Rafizileri kırmak/yok etmek amacıyla ele 

alındığını, “balyemez topları”nın Bağdad üzerine salındığı anlatılmaktadır. Allah’ın 

Osmanlı ordusuna Bağdad’ı fethetmek için yardım ettiğine ve Osmanlıların Bağdad’ı 

fethetmek için gayret sarfettikleri söylenmektedir. Bahsedilen türküde Safeviler 

“kâfir” olarak ötekileştirilmektedir: “Bezdireyim kâfirleri canından/ Atlar geçmediler 

adam kanından” (Öztelli, 1976, s. 54). Bu anlatımla birlikte Osmanlı-Safevi savaşının 

Bağdad kalesindeki savaşının ne denli yüksek kayıplara ve mücadeleye sahne olduğu 

anlaşılmaktadır. Osmanlı askerlerinin şehid olanlarının Hakk’a teslim edildiği 

belirtilen türküde, gâzilerin için “Ya Rab, sen nasib et firdevs bağın” duası edilmiştir.  

Osmanlı askerlerinin din aşkına “gazâ tığını [kılıcını]” çektikleri ifâde edilmiştir. Bu 

ifâde yukarıda da bahsettiğimiz üzere Osmanlıların Şii Safevilere yönelik seferini 

meşrulaştırma ve Safevileri öteki kılma yolundaki düşünüş biçimlerinin müzik yoluyla 

anlatımıdır.  

Âşık Derviş Ali, imamlara yüz sürmek amacıyla Acem diyârına sefere çıkan Osmanlı 

askerlerinden Bağdad yolunun geçilmez olduğunu tasvir ettiği Bağdad seferi 

türküsünde “Âl-i Osman’ın kılıncının ucunda Rafizilerin canından âciz kaldığını” 

anlatmakta, Osmanlı ordusundan şehid düşen askerlerin kanından Bağdad’ın selinin 

gül gibi renk aktığını kaydeder (Öztelli, 1976, s. 52). Safevilerin inat ederek âsi 



56 

olduklarını/ kâfir olduklarını bu yüzden başlarını kaybettiklerini vurgulamıştır. Âşık 

Derviş Ali’nin türküsünde de diğer türkülerde olduğu gibi Osmanlılar, “kâfir” Safevi 

devletine sefer eden “gâzi”lerdir. Demiroğlu da türküsüne “gâzi” olarak nitelendirdiği 

Osmanlı askerlerine seslenerek başlamaktadır: “İşitmiş olun gâziler/ Varalım Bağdad 

üstüne” (Öztelli, 1976, s. 47). Son dörtlüğünde sözünün hak ve hilafsız olduğunu 

belirten âşık, Osmanlılarda gayretin çok olduğunu söylemektedir. Anonim bir Bağdad 

seferi türküsünde de (Hasan, 1987, s. 93) Allah’ın inâyetiyle [yardımıyla] Kızılbaş 

askerlerinin “gâyet kırıldığı” bu sebeple de cümle Osmanlı vilâyetlerinin şâd olmasını 

ve donanmasını müjdelemektedir. Ölenlerin şehid kalanların ise gâzi olduğunu ifâde 

eden âşık, kırk bin Rafizî’nin öldürüldüğünden bahsetmektedir. Âşık, Osmanlı ordusu 

hakkında “elli bin tımar yüz bin sipahi/ din uğruna verdiler canı” ifâdeleriyle Osmanlı 

ordusunun din uğrunda savaşan gâziler olduklarını, bu savaşın diğer âşıklar gibi İslam 

dini uğruna yapılmış bir savaş olarak nitelendirmektedir (Hasan, 1987, s. 93). Kul 

Mustafa ise Bağdad’ı konuşturduğu türküsünde (Öztelli, 1976, s. 48) Rafizilerin 

elinden yanıp kül olduğundan bahsetmekte, Rafizilerin Bağdad’daki sünni değerlere 

yapılan tahribata atıfta bulunmaktadır. 

Türkülerde olduğu gibi 1638’deki Bağdad seferi esnâsında güzergahları ve harekâtı 

anlatan Bağdad Seferi Menzilnâmesi’nde de Osmanlı askerleri gâzi olarak anılmıştır. 

Menzilname’de Bağdad kuşatması esnâsında “mel’un” olrak nitelenen Kızılbaş 

askerinin, Kapudan Paşa’nın bulunduğu meterisi basmak niyetinde olduklarını fakat 

“gâziler”in bu sırada hazır bulunup Safevi ordusunu kaçırdığı belirtilmiştir (Çolak, 

2015, s. 83). Abdurrahman Hıbrî Efendi de Târih-i Feth-i Bağdad’ında Müezzinzâde 

Fikrî Efendi’nin Bağdad’ın fethiyle alâkalı tarih düşürdüğü şu beyite yer vermektedir: 

“Râfizilerden de burc-ı evliyâyı aldılar” (Hıbrî, 2021, s. 109). Bağdad’ın alınışı için 

şâir tarafından düşürülmüş bu beyitte, “burc-ı evliya” olarak nitelenen Bağdad’ın 

Safevilerin elinden kurtarıldığına işâret edilmiştir. 

Sultan IV. Murad’ın Safevilerle alakâlı olarak yazdığı hatt-ı hümayunlarda da 

Safevilerle olan dini ilişkilerine dâir ayrıntılar bulunmaktadır. Sultan IV. Murad, 

Yeniçerilerin her türlü ihtiyaçlarının karşınalacağından ve Kızılbaştan intikam 

alınmasının beklendiğini belirttiği ve yeniçeri ağasına yazdığı hatt-ı hümayununda 

Safeviler için din düşmanı anlamına gelen “a’da-yı dîn” ifâdesini kullanmıştır (Bayır, 

2014, s. 163). Sultan Murad Yeniçeri ağasına hitâben yazdığı hatt-ı hümayununda ise 

“uğur-ı şerifimde gazâ eylesiniz ki ben dahi hazz idem” ifâdesiyle askerlerinden gazâ 



57 

etmelerini beklediğini ve bu gazâdan memnun olacağını anlatmıştır. Ayrıca Sultan 

Murad, hatt-ı hümayununda fî-sebilillah -Allah yolunda- gazâ edecek kulları için hayır 

dua edeceğini belirtmiştir (Bayır, 2014, s. 183). Sultan Murad, Yeniçeri ağasına 

yazdığı bir başka hatt-ı hümayununda ise “cümle kullarımı bugün için beslerim; bu 

zamanda benim seferimde bulunmayan benim kulum değildir. Gelmeyenlerin işi 

bellidir” tehdidinde bulunmuştur (Bayır, 2014, s. 193). 

Sultan Murad, Bağdad kalesinin alınmasından sonra İslam memleketlerine gönderdiği 

fetihnamede Safevileri kötü geçinimli Râfiziler olarak anmakta, Bağdad’ın kadim bir 

İslam memleketi olmasının yanı sıra, ecdâdı Sultan Süleyman tarafından feth edilmiş 

olduğunu da hatırlatmaktadır (Bayır, 2014, s. 203-204). 

5.2  “Pâdişâhı Görmeyenler”: Türkülerde Sultan Murad ve Şah Safi İmajları 

Sultan IV. Murad’ın 1638 senesindeki Bağdad seferi esnâsında seferin sebebini 

açıklarken şu cümleleri kullandığı rivâyet edilmektedir: “Ben buraya İranlıları 

bozguna uğratmaya geldim, bu kale bana atalarımdan mirastır ve işte bu gerekçe beni 

buraya getirdi” (Loir, 2016, s. 124). Sultan Murad’ın atıfta bulunduğu üzere Bağdad 

kalesi, atası Sultan I. Süleyman’ın Irakeyn seferiyle Osmanlıların hakimiyetine 

geçmiştir. Sultan Murad’ın amaçlarından biri 1623 senesinde Safeviler tarafından ele 

geçirilen Bağdad’ı –yani atalarının fethederek miras bıraktığı toprakları- istirdad 

etmek, geri almaktı. Sultan IV. Murad’ın bu mirasa sâhip çıkabilmesi için tıpkı ataları 

gibi uzun seferlere çıkıp parlak bir iktidar oluşturması, böylece atalarının unvanlarına 

ulaşması gerekiyordu.  

Osmanlıların fetih/fütühat yönünden en etkili sultanları olan IV. Murad’ın ataları 

Sultan I. Selim ve Sultan I. Süleyman’ın Osmanlı tarih yazımında siyasi ve karizmatik 

unvanları vardı. XVI. yüzyılda bilhassa diplomatik belgelerde ve tarih yazıcılığında 

Sultan Selim ve Sultan Süleyman için kullanılan sahib-kıran –ki antik Pers kökenlidir-

zıllu’llahi fi’l arz ve mehdi-i sahib-zaman gibi siyasi ve dini karizmatik unvanlar, 

padişahları hem Hristiyan devletlerle hem de Müslüman devletlerle olan diplomatik 

ilişkilerde/yazışmalarda karizmatik bir mevkiye konumlandırıyordu. 

Feridun Beğ, münşeâtında “sahib-kıran” unvanının kullanıldığı bir belgede Osmanlı 

sultanını, “nice memleketler alarak oralara taçlar bağışlayan bir hakan ve tahtta oturan 

bir “sahib-kıran” olarak tanımlamaktadır (Ocak, 2021, s. 128). Sahib-kıran unvanı 

büyük topraklar fethetmiş ve “taçlar bağışlamış” Osmanlı sultanları II. Mehmed, 



58 

I.Selim ve -1523’de Bağdad’ı fetheden- I. Süleyman için birçok tarih kaynağında 

kullanılmış, bu durum gelenekleştiğinde ise tarih yazıcıları/münşiler padişahların 

“devr-i saltanat”larında profillerine göre metinlerde bu unvanlara yer vermiştir. 

Bağdad seferine katılan vazifelilerden biri tarafından kaleme alınan ve günü gününe 

kronolojik olarak seferde katedilen güzergâhın ve olayların kaydedildiği  “Bağdad 

Seferi Menzilnâmesi”, “sâhib-kıran” kelimesiyle başlamaktadır: “Sâhib-kırân-ı a’zam 

ve şehen-şâh-ı muazzam Sultanü’l Arab ve’l- ‘Acemü’l mücâhid fi sebilillah Ebu’l-

gâzi…” (Çolak, 2015, s. 49). Anlaşılacağı üzere dönemin birçok kaynağında bu 

ifadeye rastlamaktayız.  

Ali Ufkî’nin nota koleksiyonunda Bağdad seferi türküsü bulunan Âşık Kâtibî’nin 

başka bir manzumesinde, tıpkı münşilerin ve diğer Osmanlı tarih yazıcılarının Osmanlı 

hükümdarı Sultan IV. Murad’a yakıştırdığı “sahib-kıran” unvanı geçmektedir: “Ali’dir 

Hamza’dır sahib-kırandır/ Kaçma Şâh seyreyle Sultan Murad’ı” (Öztelli, 1976, s. 43). 

Sahib-kıran kelime itibariyle “Müşteri [Jüpiter] ile Zühre’nin [Venüs] bir burçta 

toplanarak birbirlerine yaklaşma durumuna geldiği vakitte doğmuş olan” anlamına 

gelmekte olup; uğurlu, kutlu, bahtiyar, tâlihi yâver, her zaman muzaffer, galip ve 

cihangir hükümdarlara verilen bir sıfattır” (Ocak, 2021, s. 126).  

Ahmet Yaşar Ocak’a göre sahib-kıran unvanı, Osmanlı padişahlarının karizmalarını 

yansıtmaya elverişli olduğu için onlar için mutluluk vericiydi (Ocak, 2021, s. 126). 

Kâtibî’nin türküsünde geçen “sahib-kıran” ifâdesinden de yola çıkarsak âşıkların da 

türkülerinde bu unvanlara yer vererek hükümdarlarını memnun etmek arzusu 

duyduklarını düşünebiliriz.  Musikişinas tarihçi Solakzâde de Târih-i Solakzâde isimli 

eserinde Sultan IV. Murad’ın saltanatını anlatırken şu ifâdeleri kullanmaktadır: 

“Sultan Murad Han Hazretleri Âl-i Osman’ın sahib-kıranı, İslam halifelerinin en 

namlısı, ilim ve irfanda müstesna, cömertlikte ise nihayetsiz, cihangirlik fenninde 

benzersiz ve ülkeler zaptetmekte de naziri yok idi” (Solak-zâde, 1989, s. 514). 

Ali Fuat Bilkan’a göre sahib-kıran, Mehdici-kıyametçi anlayışa ait bir kavram olarak 

hükümdarın zamanın son sahibi olduğunu ifade eder (Bilkan, 2021, s. 77). İslam 

coğrafyasındaki hükümdarlar için kullanılan sahib-kıran unvanı, henüz II. Mehmed 

devrinde ortaya çıkmış II. Bayezid ve I. Süleyman devrilerinde ise bir sıfat hâline 

gelmiştir (Bilkan, 2021, s. 77). Bilkan, “sahib-kıran” kavramının I. Süleyman gibi 

“kudretli” padişahlar için kullanıldığı halde XVI. yüzyılın sonlarında bazı olumsuz 

çağrışımlar içerdiğini de ifade etmektedir (Bilkan, 2021, s. 81).  



59 

Topçular Kâtibi Abdülkadir Efendi, Osmanlıların Bağdad’a hücum ettikleri zaman 

aman dileyen Safevi ordusundan Kızılbaşların Sultan Murad’ın “sahib-kıran”lığını 

kabul edercesine nidâ ettiklerini aktarır. Abdülkadir Efendi, Osmanlıların -asakir-i 

İslam’ın-, “arslanlar gibi” Bağdad kalesine top ve tüfenklerle hücum ettiği sırada 

içeriden “el-Aman, el-Aman” sadalarının yükseldiğini ve yüz yerden “Emân yâ 

Seyfe’l-İslam [İslam’ın kılıcı], ve yâ Sahib-kıran-ı zeman [zamanın sahib-kıranı] ve 

yâ Nebîre-i Al-i Osman ve yâ gâziler, Allah ve Rasûlullah seversenüz top u tüfeng 

atman [atmayın]” dediklerini yazmaktadır (Abdülkadir, 2003, s. 1099). Olayın bu 

şekilde cereyan edip etmediği yahut Safevilerin bu şekilde aman dileyip 

dilememesinden ziyâde Topçular Kâtibi’nin târihinde Kızılbaşların aman dilemelerini 

bu kelimelerle nakletmesi üzerinde durduğumuz “sahib-kıran” unvanının kullanımı 

bakımından ehemmiyete hâizdir. 

Abdurrahman Hıbrî Efendi, Tarih-i Feth-i Bağdad isimli eserinde XVII. yüzyıl divan 

edebiyatı şâirlerinden Cevrî’nin Bağdad seferi ile alâkalı yazdığı bir beyte yer 

vermektedir. Bu beyitte de Sultan IV. Murad, sahib-kıran unvanıyla anılmaktadır: 

“Hazret-i Sultan Murâd ol hüsrev-i sâhib-kıran/ Kim ider rezmin görenler rüstem-i 

destânı yâd” (Hıbrî, 2021, s. 113). Cevrî, bu beyitinde Sultan Murad’ı sahib-kıran 

unvanıyla anarken ayıca pâdişahın savaşını görenlerin İran şâiri Firdevsi’nin 

Şehnâmesi’ne gönderme yaparak, İran’ın ve Keyanîler çağının en ünlü kahramanı 

Rüstem’i (Yıldırım, 2012, s. 397) yâd edeceklerini belirtir. 

XVII. yüzyıl âşıklarından İbrahim’in Sultan Murad’ın vefâtının ardından söylediği 

türküsünde ise “Gayret-i dîn için gazâya gittim/ Sâhib-kıran idim ne cenkler ettim” 

ifâdesi kullanılmıştır. Tarihçi Naima Mustafa Efendi de seferin sonunda düzenlenen 

padişah divanınını tasvir ederken Safevilerden Bektaş Han’ın geldiğinde “padişah-ı 

sahib-kıranı” göreceğini ifâde etmektedir (Na'îmâ, 2014, s. 890).  Bu noktada şunu da 

belirtmek gerekiyor ki, sahib-kıran yalnızca Osmanlı hükümdarlarına verilen bir 

unvan değildir. “Sahib-kıran” sıfatıyla Bağdad’ı fethetmeye giden Sultan IV. Murad’ın 

bozguna uğratmak istediği Safevilerin de hükümdarları için kullandığı bir unvandır.  

Safevi Devleti’nin kurucusu Şah İsmail’in sahibkıranlık iddiasına yöneldiği 

bilinmekle birlikte bu unvan genel itibariyle İran tarihinde kudretli ve uzun süre tahtta 

kalan hükümdarlar için kullanılmaktaydı (Ocak, 2021, s. 128). 



60 

Sahib-kıran unvanı, Osmanlılarda olduğu gibi Safevi vakanüvisleri tarafından 

şahlarının siyasi ve askeri başarıları için kullanılan bir unvandı. Unvanın kullanış 

sebebinin Safevi emellerini dinin de ötesinde evrensel bir noktaya taşımaktır. Sahib-

kıran unvanı, XV. yüzyıla değin Asya’da hâkimiyet sağlamış Büyük İskender, Cengiz 

Han ve Timur tafından kullanılmıştır (Çınar, 2017, s. 64).  

Kâtibî’nin IV. Murad için “sahib-kıran” sıfatını kullandığı manzumede yine Sultan 

Murad için kullanılan bir unvan dikkat çekmektedir. Kâtibî türküsünün üçüncü 

kıtasında şu ifâdeleri kullanmaktadır: Sultan Murad’dır hünkârın adı/ Aç gözünü Şah 

oğlu hasmını tanı/ Mehdi budur açsa gerek cihânı (Öztelli, 1976, s. 43). Âşık Kâtibî, 

Acem şâhını hasmını iyi tanıması yönünde uyarıyor ve Acem iklimine akıp giderek 

“cihanı açan” Sultan Murad’ı işaret ederek, Mehdi ancak böyle olsa gerek demektedir. 

Peki Sultan Murad için türkünün bu kısmında Mehdi unvanının kullanılmasının sebebi 

ne olabilir? Her padişah için alelâlede kullanılır bir unvan mıdır? Osmanlı târih 

yazıcılarının eserleri incelendiğinde Kâtibî’nin bilhassa Mehdi kavramını kullandığı 

anlaşılmaktadır. Ahmet Yaşar Ocak’ın tarifine göre “mehdi” inancı, Yahudi ve 

Hristiyanlıktaki Mesi-Mesih kavramının İslamileşmiş ve belli ölçüde farklılaşmış bir 

yansıması olup zulüm, baskı ve haksızlığa uğramış kitlelerin kendilerini kurtaracak, 

ideal bir düzen kuracak ve adaleti sağlayacak, “ilahi yetkilerle donatılmış bir 

kurtarıcı”dır (Ocak, 2021, s. 129).  

Tıpkı “sahib-kıran” unvanında olduğu gibi “mehdi” kavramı da Safeviler tarafından 

kullanılmıştır. Hatta Safevi şahı İsmail, kendini hem insan görünümünde Tanrı hem 

de mehdi olarak propaganda ediyordu (Ocak, 2021, s. 130). Asıl itibariyle Sultan 

Murad için Kâtibî’nin türküsünde kullandığı “mehdi” ve “sahib-kıran” unvanları 

Safevilere hiç yabancı değildi. Osmanlı sultanları için mehdi unvanı özellikle 

Safevilerle mücadele eden padişahlar için kullanılmıştır. Ali Fuat Bilkan’a göre 

mehdilik anlayışı padişaha manevi bir üstünkük sağlama anlayışının eseridir (Bilkan, 

2021, s. 70). Bilkan, Şah İsmail’in XVI. yüzyılda “kayıp imam” veya “mehdi” olarak 

kabul edilmesinin Osmanlı sultanlarının da bu unvanlarla anılmasına zemin 

hazırladığını ifade etmektedir (Bilkan, 2021, s. 76).  

Osmanlı kaynakları Şah İsmail ve Safevilerle mücadele eden Sultan I. Selim’i ve 

Bağdad’ı tertip ettiği Irakeyn seferiyle Osmanlı toprakları arasına katan I. Süleyman 

için “mehdi” sıfatını öne çıkarmışlardır. Dolayısıyla Kâtibî’nin türküsünde de yine 

Safevilerle mücadele eden Bağdad seferi düzenleyen Sultan Murad için “mehdi” 



61 

kavramının kullanılması gayet anlaşılır bir hâl almaktadır. Ahmet Yaşar Ocak, I. Selim 

için kullanılan mehdi unvanını Mısır seferine katılan halk şâirlerinden Bahşi’nin 

mısralarını örnek göstererek açıklamıştır (Ocak, 2021, s. 134). 

Ocak’ın bir âşığın mısraılarını tarih yazımı kaynağı olarak kullanması göz önüne 

alınırsa Kâtibî’nin Bağdad seferi türküsü de yine aynı düşünüş tarzıyla bu sefer Sultan 

Murad için kullanılan “mehdi” unvanını açıklarken kullanılabilir. Ahmet Yaşar Ocak, 

Osmanlı İmparatorluğu ve İslam isimli kitabında bu bahsi geçen kısmı açıklarken 

aslında XVI. yüzyılda yaşamış bir âşığın türküsünü kaynak göstermesi tezimizde 

amaçladığımız Bağdad seferi türkülerinin de Osmanlı tarihyazımında 

kullanılabilirliğinin bir örneği olmaktadır. Tıpkı Cemal Kafadar’ın XVI. yüzyıl sonrası 

gelenekselleşen gâzilik ve gazâ kavramlarını İslam Ansiklopedisi’ndeki maddesinde 

Temeşvarlı Gâzi Âşık Hasan’ın türküsünü kullandığı gibi. (Kafadar, 1996, s. 427). 

Bağdad seferine katılmış olan Kâtibî’nin türküsünde yer verdiği iki unvan üzerinden 

Osmanlı sultanlarının şahsiyetleri üzerine nasıl çıkarımlarda bulunulabileceğini ve 

Osmanlı tarihçilerinin yazdığı meselelere nasıl katkılar sağladığını görebilmekteyiz. 

Ocak, Osmanlı sultanlarının bu kavramları bilinçli olarak kullandıklarını ve 

içselleştirdiğini ifâde ederek Klasik Osmanlı sultanlarının eski Türk, Ortadoğu İslam 

öncesi ve İslam hükümranlık ve devlet geleneğinin kendilerine devrettiği siyasi ve dini 

karizmatik unvanlara sâhip çıktıklarını belirtmektedir (Ocak, 2021, s. 138). 

Âşık Mustafa’nın Ali Ufkî’nin nota koleksiyonu Mecmua-i Saz ü Söz’de kayıtlı 

Bağdad seferi türküsü, Sultan IV. Murad’ın kuşatmadaki otağına ilişkin bir atıfla 

başlamaktadır (Sloane 3114, s.49b). Bağdad Seferi’ne katıldığı bilinen Âşık Mustafa, 

Sultan IV. Murad’ı (Şekil 4) görmeyenler onun otağının azameti, heybetini görüp onun 

ne denli büyük bir hükümdar olduğunu anlasın meâlindeki “Padişahı görmeyenler/ 

Heybet alsın otağından” şeklinde bir ifâde kullanmıştır. 



62 

 

Şekil 5.1:  Max Fruchtermann'ın “Des Cronologies Ottoman” Kartpostal 

Albümündeki Sultan IV. Murad tasviri, Hulusi Özbay arşivi. 

 

 

Otağ-ı Hümayun, pâdişahların sefer esnâsında kullandığı bir hükümdara yaraşır 

biçimde süslemeli, büyük ebatlı ve gösterişli şekilde imal edilmiş pâdişah çadırlarına 

verilen isimdir (Çürük, 1993, s. 164). Padişahlar sefer esnâsında kurulan bu çadırlarda 

kalır, savaşları yine bu çadırlardan yönetirlerdi. Sultan IV. Murad, Kasım 1638’de 

şehrin birkaç kilometre yakınında bulunan İmam-ı Azam Ebu Hanife’nin türbesine 

vardığında çadırı bu mevkiye kurulmuştur (Hıbrî, 2021, s. 93). Sultan Murad, Bağdad 

Seferi Menzilnâmesi’nde verilen bilgiye göre İmam-ı Azam mevkine yakın ve yüksek 

bir tepede otağ-ı hümayunun kurulmasını emretmiştir (Çolak, 2015, s. 78). 

XVII. yüzyıl Osmanlı kroniklerinden birini kaleme alan Topçular Kâtibi Abdülkadir 

Efendi, Sultan Murad’ın Bağdad’a vardığında kurduğu otağından bahsederken, 

padişah için “sahib-kıran” unvanını kullanarak Osmanlı ordusunun İmam-ı Azam 

mevkiinde konumlanışını anlatmaktadır. Zamanın İskender’i, kahramanı ve “sahib-

kıran”ı Sultan Murad’ın ihtişamlı otağ-ı hümayunun etrâfını yeniçeri odalarının 

sardığını, şahi toplarının zincirlendiğini anlatırken İslam askerlerinin Bağdad’ı 

kuşattığını Bağdad sahrasında kös, tabl ve nefir gibi müzik aletlerinin sesinden ve 



63 

halkın izdihamını “ruz-i kıyametten nişan verürdü” şeklinde kıyamet gününe 

benzetmektedir (Abdülkadir, 2003, s. 1094). 

Osmanlı sultanlarının otağları/çadırları, Âşık Mustafa’nın manzumesine konu olduğu 

gibi birçok şâir tarafından konu edilmiştir. Âşık Mustafa’dan yaklaşık bir asır sonra 

Sultan I. Mahmud’un  otağını medheden divan şâiri Seyyid Vehbi, Âşık Mustafa’nın 

kullandığı ifâdelerinin neredeyse aynısını kullanmıştır. Seyyid Vehbi, “O tahtı 

süsleyen ve taç giyen padişahı kim görmediyse Büyüklük/heybet nasıl olur baksın, 

gelip otağından ibret alsın” anlamında “Şevket nic’olur nezâre kılsun/Gelsün 

otâğından ‘ibret alsun” kelimelerini kullanmıştır (Düzlü, 2016, s. 84). Farklı dönemde 

yaşamış iki isim olan Âşık Mustafa ve Seyyid Vehbi’nin kullanımlarına bakacak 

olursa “otağından ibret almak” diye bir deyim olduğu düşünülebilir. 

Derviş Ali’nin şiirinde, “Beyler kurdu altın alem otağı” dizesi bulunmaktadır (Öztelli, 

1976, s. 52). Altın alemli otağın kurulduğundan bahseden Derviş Ali, muhtemelen 

Sultan IV. Murad ve erkânının çadırlarından bahsetmekte, bilgi vermektedir. Pek çok 

Osmanlı kaynağında pâdişah ve erkânının çadır direklerinin altın ve gümüş plakalarla 

kaplı olduğu ve üzerine altın alem takıldığı belirtilmektedir (Çürük, 1993, s. 158). 

Altın alem geleneğinin İslamiyet’in kabulü öncesinde de var olduğunu Türklerin 

çadırlarının tepelerine ayı temsilen küre şeklinde kıymetli taşlardan imal edilmiş 

birçok türde alemler taktıkları bilinmektedir (Bozkurt, 1993, s. 159). 

Bağdad seferindeki Sultan Murad’ın otağına iki âşığın manzumesinde daha 

bahsedilmektedir. Âşık Demiroğlu, “Sarptır Bağdad’ın eteği/ İçi erenler yatağı/ Sultan 

Murad’ın otağı/ Kurulur Bağdad üstüne” şeklindeki kıtasında Sultan Murad’ın 

otağının hazırlanışını anlatmaktadır  (Öztelli, 1976, s. 47). Kâtibî ise Sultan Murad’ın 

otağının kurulduğundan ve sert mevsim şartlarından bahsetmektedir: “Otak kondu 

yağan kıştır borandır/ Okunan zıllullahtır Kur’andır” (Öztelli, 1976, s. 43). 

Sultan Murad’ı “yeryüzünün mâhı” olarak öven Âşık Mustafa, pâdişahın 

şecaat/kahramanlık timsâli bir hükümdar olduğunu vurgulamaktadır: “Odur 

yeryüzüdür mâhı” (Sloane 3114, s.49b). Âşığın Sultan IV. Murad için kullandığı 

“Süleyman” unvanı da incelenmeye değerdir. Hz. Süleyman, dünyevi gücün ve 

saltanatın sembolü kabul edilmektedir (Çınar, 2017, s. 135). Bu unvan, methedilen 

kişinin/hükümdarın gücünü ve kuvvetini ifâde etmek için kullanılmakta idi. Osmanlı 

tarih yazımı ve edebiyatındaki kaside ve kroniklerde unvana sıkça rastlanmaktadır.  



64 

Bağdad seferine katılan Topçular Kâtibi Abdülkadir Efendi de Sultan Murad’ın 

Bağdad seferi için hareketini anlatırken eserinde birkaç yerde bu türden azametli ve 

mehip, tumturaklı alayların ancak “hazret-i Süleyman Nebi aleyhi’s-selam zeman-ı 

şeriflerinde vâki olmuştur” demektedir (Abdülkadir, 2003, s. 1073). 

Naima Mustafa Efendi de Tarih-i Naima ismiyle bilinen meşhur eseri “Ravzatü’l-

Hüseyn fî Hulâsati Ahbari’l-Hafikayn”da, Bağdad seferi esnâsında padişahın 

otağındaki bir divanı tasvir etmektedir. Vezir çadırından otağ-ı hümayuna kadar 

askerlerin iki saf hâlinde dizildiğini, pâdişahın ihtişamlı şekilde giyindiğini ve 

maiyyetinin de ihtiramlı bir şekilde etrâfına dizildiğini anlatırken merâsimi “âyin-i 

Süleymanî” olarak niteleyerek yine Hz. Süleyman unvanına bir atıfta bulunmaktadır 

(Na'îmâ, 2014, s. 890). 

Müteferrika Ahmed, sefer esnâsında Sultan Murad’ın metrislere gelip Vezir-i zam 

Tayyar Mehmed Paşa’ya emir vermesini anlatırken sultanın İslam padişâhı ve Hz. 

Süleyman gibi zamanın kahramanı olduğundan bahsetmektedir. Eserinde “ve erte 

yevm ‘ales’s-seher pâdişâh-ı İslam zıll-i halîfe-i Melik-i ‘Allam kahramân-ı zamân 

mânend-i hazret-i Süleyman hazretleri” diyerek Sultan Murad’ın muhasara esnâsında 

metrislere geldiğini aktarmaktadır (Ahmed, 2020, s. 50). 

İnalcık’a göre Sultan IV. Murad, halk arasındayken “azamet ve heybet”ini göstermeye 

bilhassa çaba sarfetmiştir. Bağdad seferine çıkacağı zaman, savaş için gösterişli bir 

şekilde kuşanmış ve Üsküdar’a geçmiş, halk pâdişahı “Aleyke avnullah” diyerek 

uğurlamıştır (İnalcık, 2016, s. 215). 

Dönemin iktidar sahibi için kullanılan Süleyman unvanına yukarıda bahsettiğimiz 

diğer unvanlar gibi Osmanlıların rakibi Safevilerde de kullanılmıştır. Osmanlı 

kaynaklarında olduğu gibi Safevi kaynaklarında da “Süleyman” ihtişamı sembolize 

etmektedir (Çınar, 2017, s. 137).  Bu tespit üzerinden asıl itibariyle, Osmanlı ve Safevi 

devletlerinin zihin ve düşünüş dünyalarının oldukça benzer olduğu âşikâr biçimde 

gözükmektedir. İnanışa göre Peygamber Hz. Süleyman, bahşedilen ilahi güç sebebiyle 

dünya üzerindeki varlıklara hükmetmiştir. Dolayısıyla dünyaya muktedir olma 

yönünden, hükümdarlara yüklenen bir vasıf olmuştur (Çınar, 2017, s. 137). 

Âşık Mustafa’nın türküsünde (Sloane 3114, s.49b) Sultan Murad’a ilişkin bir diğer 

detaysa, onun iktidarındaki sert tavır ve koyduğu yasaklara yöneliktir. Âşık, Bağdad’ı 

fethetmek için yatağından kalkarak “Diyar-ı Acem”e gelen Sultan Murad’ı övdüğü 



65 

türküsünün üçüncü kıtasında, pâdişahı “Anka kuşu”na benzetmiş, yasağından tüylerin 

ürktüğünü ifâde etmiştir:  “Döşendi halı serâser/ Artık kuruldu taht-ı ser / Sultan-ı 

Anka açtı per/Tüyler ürker yasağından” (Sloane 3114, s.49b). 

Sultan IV. Murad 1632 senesi itibariyle hem annesi Kösem Sultan’ın himâyesinden 

çıkmış hem de devlet üzerindeki iktidarını tam anlamıyla arttırmış idi. (İnalcık, 2016, 

s. 187)  Kabahatli yeniçerileri idam ettiriyor, asayiş bakımından sert tedbirler alıyordu. 

1633 senesinde Cibali’deki bir kalafatçı dükkanında çıkan yangın, büyüyerek 

İstanbul’u etkisi altına almıştır. Bu yangının kahvehane ocağından çıktığı şâyiası ve 

eskiden beri bozahane, kahvehane ve meyhane gibi halkın toplandığı mekânların türlü 

dedikodulara yol açtığı düşüncesiyle Sultan IV. Murad, her tarafta kahvehanelerin 

kapatılmasını emretmiştir (İnalcık, 2016, s. 216). 

Kahvehanelerin kapatılmasından sonra tütün içme yasağının da getirilmesiyle birlikte 

Sultan Murad’ın yasakları arttı. Bu yasakların yanında Sultan Murad’ın bizzat kılık 

değiştirerek tebdil-i kıyafet sert denetimlerde bulunması ve “başını keserim” 

tehdidiyle biten yasak emirleri halk arasında öyle bir korku yarattı ki, kimse evinde 

dahi pâdişahın aleyhine bir söz edemez olmuştur (İnalcık, 2016, s. 219).  

Padişahın sert tutumu Bağdad seferi esnâsında da devam etmiştir. Sefere iştirak eden 

Naima Efendi sefer esnâsındaki katl ve idamlara sık sık değinmektedir. Halep 

havalisinde iken duhan [tütün] içenlerin katline dâir Âşık Mustafa’nın “tüyler ürker 

yasağından” ifâdesini anlaşılır kılacak hâdiselere şu şekilde değinmektedir: “Haleb’de 

dahi yirmi adam ahz u katl olunmuştu. Hacca-gür menzilinde dahi altı adam katl 

olundu. Bu duhan içenlerin kimi orduda eli ayağı kırılıp siyaset olunur ve kiminin otağ 

önünde kırılır ve kiminin boynu urulur [vurulur] ve kimin [kimini] dört pâre ederlerdi.” 

(Na'îmâ, 2014, s. 874). 

Âşık Mustafa’nın Ali Ufkî’nin Mecmua-i Saz ü Söz’ündeki türküsünde geçen “tüyler 

ürken yasağından” ibâresi, tam itibariyle yukarıdaki paragrafta anlatılan manzarayı 

tasvir etmektedir. Bağdad seferi esnâsında Sultan Murad, güzergâh üzerinde tütün 

içenleri tespit ettiğinde katletmiştir. Yasaklarının uygulanmadığını gören Sultan 

Murad’ın birçok idamla neticelenen sefer yolculuğunda bulunduğu tahmin edilen Âşık 

Mustafa’nın da türküsünde bu türden bir tasvir bulunması durumu açıklamaktadır. 



66 

Türküsünde Sultan Murad’ı kahraman olarak gören Âşık Mustafa, “gerçek” erlerin 

göğüslerinin kûsler [kösler] gibi gürlediğini ve Sultan Murad’ın “yüz bin türlü” 

tuzağından düşmanlarının  kaçamadıklarını belirtmiştir.  

Bağdad seferi türkülerinde ve yine XVII. yüzyıldaki diğer sefer türküleri 

incelendiğinde, Osmanlı sultanlarının ve ordularının tuzaklar kuran avcılara teşbih 

edildiği görülmektedir. Derviş Ali, Hz. Ömer gibi âdil, Arap ve Acem ülkesinin 

hükümdarı olarak gördüğü Sultan Murad için “Merd olan Sultan Murad Han/ Sana 

Bağdad şikâr [av] olsun” temennisinde bulunmaktadır. (Öztelli, 1976, s. 49) Bunun 

yanında Kul Mustafa da av/avcı benzetmesi yaparak Osmanlı ordusunu sürüden av 

kapan yiğitlere benzetmiştir: Allah Allah dedik beriden/ Koç yiğitler şikâr aldı 

sürüden” (Öztelli, 1976, s. 38) 

Âşık Derviş Ali’nin Sultan IV. Murad için kullandığı “Arap ve Acem ülkesinin 

hükümdarı” unvanı Safeviler tarafından da kendi padişahları için kullanılmakta idi. 

Safevi ordusunda görev almış tarihçi Hasan-ı Rumlu (ö. 1578) Ahsenü’t-Tevarih isimli 

eserinde Safevi şahı için “Kahraman-ı gazab Padişah-ı Acem ve Arab” ifâdesini 

kullanmıştır (Çınar, 2017, s. 72). 

Osmanlılar bilhassa av kültürüne sahip oldukları için askeri manada da kendilerini 

motive ederken hayatlarının bir parçasını teşkil eden avcılığı teşbihlerde 

kullanmışlardır. Hatta Bağdad seferini anlatan kroniklerde de görüldüğü üzere sefer 

esnâsında av merasimleri tertip edilmiştir (Abdülkadir, 2003, s. 1078). Sefer 

türkülerinde, Osmanlı ordusu şâhin, arslan, peleng gibi av kabiliyeti yüksek 

hayvanlara benzetilmiştir. Osmanlılar, düşmanlarını bir av gibi görüyorlardı ve 

dolayısıyla da kendileri de birer avcı idi. Av sahasında da sürekli kendisinin 

hünerlerinden etkilendikleri hayvanları teşbihlerinde kullanıyorlardı.  

Bağdad seferi ile aynı yüzyılda yapılan Girit seferi ile alakalı Ali Ufkî’nin Mecmua-i 

Saz ü Söz’ünde yer alan Resmo türküsünde, Giritli Hüseyin Paşa’dan bahsedilirken, 

“arslan kaplanı bir pelengi” benzetmesi kullanılmıştır (Elçin, 1976, s. 91). Peleng, 

Anadolu parsıdır. Anadolu parsı özellikle bacakları oldukça güçlü bir hayvan 

olduğundan sarp kayalıklarda hayatını idâme ettirebilen bir hayvan idi. Osmanlıların 

kültürel dünyâsında şekillenişi de bu yönüyle olmalı ki, oldukça sarp kayaların 

üzerinde tesis edilmiş bir kale olan Retme’nin muhasarasını ve ‘feth’ini sağlayan Deli 

Hüseyin Paşa ve onun nezdinde ordusu için avlamanın kolaylıklarını bilen bir Anadolu 



67 

parsına benzetilmiştir. Aynı yüzyılda farklı seferlerde söylenmiş Resmo türküsü ile 

Alioğlu’nun Mecmua-i Saz ü Söz’de yer alan Bağdad türküsünde bu bakımdan bir 

ortak nokta bulunmaktadır. Bu benzetme Osmanlı ordusunu “şâhin”e benzetmektir. 

Girit seferi için söylenen Resmo [Retme] türküsünde avcı bir şahin olan Al-i Osman’ın 

sarp kayalardan düşmanını gözettiği anlamında “Sarp kayadan şikârını gözedir/ Alıcı 

şâhini Âl-i Osmanın” mısraıları geçmektedir (Elçin, 1976, s. 91). Alioğlu’nun 

türküsünde de  Osmanlı şahine benzetilmiş, pençesine girenin yolunduğundan 

bahsedilmiştir: “Osmanlı şahindir üstüne konar/ Şahin pençesine giren yolunur” 

(Elçin, 1976, s. 94). 

Şâhin, Osmanlıların av hayatı içerisinde faal olarak kullanılan bir hayvan olması, hızı 

ve avlamadaki hüneri ile Osmanlıları fazlaca etkilemiş olmalı ki, türkülerinde 

ordularına teşbih kılınmıştır. Şahinin yanında yukarıda da bahsi geçtiği üzere Sultan 

murad için arslan tabiri kullanılmaktadır. Birçok Bağdad türküsünde, Sultan Murad 

“arslan”abenzetilmiştir. Bu teşbihin birçok anlam koridoruna açıldığı düşünülebilir. 

İlk olarak bahsettiğimiz üzere bir avcı olarak düşmanını “avlamaya” giden bir pâdişah 

anlamı bulunmaktadır. Diğer bir anlamı ise arslanın Hz. Ali’yi işâret eden bir motif 

olmasıdır (Çınar, 2017, s. 166). Benzer bir teşbih Derviş mahlaslı XVI. yüzyıl 

âşıklarından Derviş’in Tunus’la alakalı bir türküsünde de geçmektedir (Elçin, 1988, s. 

9). Derviş, “aç arslanlarıyız Tunus şehrinün/ Baharda çıkarız şikâr [av] kasdına 

demektedir. Askerleri aç kurta benzeten âşık, “şikârun [avını] gözeten aç kurt 

yorulmaz/ seyfümüzden [kılıcımızdan] akan kanlar durulmaz” beytinde yine yukarıda 

bahsettiğimiz üzere Osmanlıların düşmanlarını algılayış biçimlerine bir örnek teşkil 

etmektedir (Elçin, 1988, s. 9). 

Âşıklar “arslan” teşbihiyle aslında yine yukarıda birçok örnekte açıkladığımız üzere 

yalnızca Osmanlıların değil Safevilerin de anlam dünyalarına hitap ediyorlardı. 

Safeviler de Şahları için yolundan gittikleri Hz. Ali’yi işâret eden arslan benzetmesini 

yapıyorlardı (Çınar, 2017, s. 166). Hz. Ali’ye işâret edilmesinin sebebi Hz. Ali’nin 

İslam muharebelerinde gösterdiği yiğitliklerdir. Ayrıca Safeviler Hz. Ali’nin 

mezhepsel bakımdan takipçileri idi. Safevi kaynaklarında Safevi Devleti’nin bânisi 

Şah İsmail, zülfikar kılıcının vasıflarıyla övülmüş, savaş meydanının aslanıydı (Çınar, 

2017, s. 166).  

Osmanlılar da bu manayı pâdişahlarına yüklemişlerdir. Kâtibî, Sultan Murad’ı 

kasdederek, “Genç arslandır ne heybetle bakınur/ Kaçma Şah seyreyle Sultan 



68 

Murad’ı” ve “Kılıcın boyamış kırmızı kana/ Esrimiş arslan gibi girer meydana” 

benzetmelerini kullanmıştır (Öztelli, 1976, s. 43). Kul Mustafa ise doğrudan Sultan 

Murad’ı Hz. Ali’ye benzetmiştir: “Çekmiş zülfikarı arşa uzatan/ Tanrının arslanı Ali 

geliyor” (Öztelli, 1976, s. 38). Bunun yanında yine Kul Mustafa, Sultan Murad için 

arslan teşbihini farklı kıtalarında da yapmıştır. Birinde “Kakımış arslandır şimdi çöl 

ister/ Sultan Murad geldi açılın dağlar” diyerek Sultan Murad’ın Bağdad’ın üzerine 

yürüdüğünü anlatmış (Öztelli, 1976, s. 44) diğer manzumesinde ise Hz. Ali’nin de 

Sultan Murad’a manen destek olmasını arzu etmiştir: Tanrının arslanı Hazret-i Ali/ Siz 

de yardım edin Sultan Murad’a” (Öztelli, 1976, s. 51). Kul Mustafa, Hz. Muhammed 

olmak üzere birçok manevi gücün Sultan Murad’ın yanında yer aldığını anlatmak 

istemiştir. Âşık, Sultan Murad’ın Bağdad’ı bastığının fakat bu baskının amacının 

Bağdad halkına değil Şah’a yönelik bir hareket olduğuna işaret etmiştir. Kul Mustafa, 

Hz. Muhammed, peygamberler, melekler ve Hazret-i Hızır’dan manevi destek 

ummaktadır.  Âşık Ali ise Bağdad türküsünün girişinde Allah’ın Sultan Murad’a 

manen yardımcı olduğunu ima eden şu kıta ile başlamaktadır: Gâzi Padişaha eyledi 

nazar/Yerleri gökleri yaratan şimdi” (Öztelli, 1976, s. 53) Âşıkların sefer türkülerinde 

Sultan Murad’ın methedilmesine karşılık Safevilerin Bağdad kuşatması esnâsında 

hükümdârı olan Şah Sâfi’nin de yerildiği/aşağılandığı, tahkir edildiği görülmektedir.  

Bağdad şehrini 1624 senesinde Osmanlıların elinden alan I. Abbas, 1629’da vefât 

ettiğinde yerine geçecek bir oğlu yahut kardeşi olmadığından torunu Şah Safi tahta 

geçmiştir. Safevi tarihi bakımından Şah Safi’nin saltanatı, çöküş döneminin 

başlangıcını temsil eder (Gündüz, 2008, s. 454). Çünkü batı serhaddinde 

Avusturyalılarla sulh eden Osmanlılar, doğudaki rakibi Safevilere yönelmiş, Bağdad’ı 

büyük bir zaferle Safevilerin elinden almıştır. Van bölgesini Osmanlıların 

hakimiyetinden çıkarmayı amaçlayan Şah Safi saltanatının hemen başında 

Osmanlılarla siyasi mücadeleye devam etmiştir  (Gündüz, 2008, s. 454). 

Osmanlıların Acem hükümdarı ile alakalı sembolize ederek üzerinde durduğu 

alâmetlerden biri “şâhın tâcı”dır. Hükümdarlık alâmeti bir tür başlık olan tâc, Safevi 

hükümdarlarının da sembollerindendir. Türkü metinlerinden anladığımız kadarıyla 

tâc, Şah’ı ve onun iktidarını aksettirmektedir. Kul Süleyman’ın Bağdad seferi 

türküsünde (Harvard Turc 59, s. 8) (Şekil 2) Safevi Şah’ının tâcının başına dâr edilmesi 

arzusu vardır ki burada mecâzî mânâda hükümdarlığının tehdit edildiği de 

düşünülmektedir. 



69 

 

 

Şekil 5.2: Kul Süleyman'ın Bağdad türküsü, Harvard University, Houghton Turc 59. 

 

Âşık Kul Mustafa ise Acem şâhına hitap ettiği dörtlüğünde, şâhın sonunun geldiği 

vakte hazır olmasını, Mağrip’ten üzerine askerin ilerlediğini ve tâc ile tahtının 

yıkılacağını belirterek Sultan IV. Murad’ın bizzat ordunun başında sefere iştirak 

ettiğini söylemektedir (Öztelli, 1976, s. 38). 

Âşık Ali ise (Öztelli, 1976, s. 53) harekâtın sonunda Şah’ın kaçtığını, Rum ilinin Acem 

ülkesine karşı bir zafer kazandığını imâ ederek satranç benzetmesini yaparak Rum’un, 

Rumîlerin Şah’ı yani Acemleri mat ettiğini vurgular. Böylece de Osmanlıların Şah’ın 

başına tâcını dar edeceğini ifade eder. 

Âşık Alioğlu, Mecmua-i Sâz ü Söz’de yer alan “Türk-i Berây-ı Feth-i Bağdad” 

[Bağdad’ın fethi için türkü] başlıklı türküsünde  Şah Safi’nin ipek vergisini ödemezsen 

tâcını söküp alırlar demektedir (Sloane 3114, s.47b). Alioğlu burada Osmanlı-Safevi 

ilişkilerini geren bir durumdan söz etmektedir: Safevilerin Osmanlılara ödemesi gerek 

yıllık vergilerin ödenmemesi. Alioğlu türküsünün bu kısmında tarihsel bir bilgi 

sunmaktadır. Türküde “Eğer göndermezsen ipeğin bâcın/ Kötünün söküben alırlar 

tâcın” şeklinde ifâde edilen olay tarihsel kaynaklarda da yer almaktadır. Osmanlıların 

Safeviler üzerine büyük bir sefere kalkışmalarının sebeplerinden birisi de Safevilerin 

anlaşmayla Osmanlılara göndermeleri gereken ipek vergisini göndermemeleri de yer 

almaktadır. Bağdad, Hindistan  ile Doğu Akdeniz arasındaki transit ticaretin önemli 

güzergahlarından biri olması sebebiyle Osmanlılar ve Safeviler arasında hakimiyet 

kurma bakımından gerilime yol açıyordu. 1624 senesinde Safeviler Bağdad’ı ele 



70 

geçirdikten sonra Osmanlı tüccarı Kızıldeniz’e dahi açılamaz olmuştur (Küpeli, 2009, 

s. 42-43). 

Şah Safi, dedesi Şah Abbas’ın vefatından sonra tahta geçip, ipek üretimini ve ticâreti 

yerli tüccarların eline bırakmıştır. İngiliz ve Hollandalıların ödedikleri gümrük 

vergilerini yükseltirken, Portekizlilerle anlaşan Şah Safi, haraç karşılığında onların 

Hürmüz Boğazı’na yerleşmelerine imkân tanımıştır. Bu olaylar sonrasında İran 

ipeğinin Osmanlı topraklarına akması neredeyse imkânsız hâle gelmiştir (Küpeli, 

2009, s. 44). Osmanlıların Safevilerle 1612 yılında yaptığı sulh antlaşmasındaki 

maddelerden biri,  Safevilerin Osmanlılara her yıl 100 yük ipek vermeyi kabul 

etmesiydi (Küpeli, 2009, s. 38). Osmanlılara karşı verilen bu sözün tutulmaması, 

Osmanlıların harbe girişmesindeki faktörlerden biriydi. Bu bakımdan Ali Ufkî’nin 

mecmuasında yer alan Alioğlu’nun türküsündeki ipek vergisi bahsi, türkünün tarihsel 

bakımdan kaynak vasfını güçlendirmektedir. 

Âşık Muhiddin manzumesinde (Öztelli, 1976, s. 42) Sultan IV. Murad’a hitap 

etmektedir ve diğer âşıklar gibi Şâh’ın tâcına gönderme yapmaktadır. Sultan Murad’a 

isteklerini sıralayan Âşık Muhiddin, Şah’a zerrece öcünü koymamasını  ve tâcı ile 

tahtını başına dar etmesini arzu etmektedir. Buna ilâve olarak Şah’a “Yezid” diyen 

Âşık Muhiddin, Sultan Murad’ın aldığı vergilerden ve haraçlardan kullarına bahşiş 

vermesini istemektedir (Öztelli, 1976, s. 42). Bağdad seferi türkülerinde Acem Şah’ına 

bir sövme sözü olarak “yezid” kelimesi kullanılmaktadır. Kerbela hadisesinde Hz. 

Hüseyin’in öldürülmesinden mesul tutulan Emevi halifesi Yezid b. Ebu Süfyan’ın 

isminden geldiği tahmin edilen kelime (Ayverdi, 2011), çok kızılan, hâin ve gaddar 

kimseler için menfi manada kullanılmıştır.  

Âşık Muhiddin manzumesinin bir başka kıtasında da Şah Safi için “yezid” kelimesini 

kullanmaktadır. Âşık, Sultan Murad’a hitâben “Melun yezid askerleri”ni gördüğünde 

hiç oyalanmayarak Şam’a ve Kazvin’e girdiğinde doğruca Erdebil’e gir padişahım 

demektedir (Öztelli, 1976, s. 42). Âşık Muhiddin’in beklentisinin Sultan Murad’ın 

Bağdad’ı tekrar Osmanlı idâresine almasından da fazla olduğu anlaşılmaktadır. Sultan 

Murad’ın Osmanlıların Bağdad’ı istirdadından sonra Acem ülkesinin merkezi olan 

Şam, Kazvin ve Erdebil gibi şehirleri de “feth” etmesini istemektedir.  XVII. yüzyıl 

âşıklarından Derviş Ali, Sultan Murad’a övgülerini sıralayarak (Öztelli, 1976, s. 49) 

pâdişahın saltanının devam etmesini, “tâc-dâr” olmasını istediğini belirterek devir 

içerisinde söz sahibi olmasını arzu ettiğini belirtir. Osmanlı devleti ile birlikte ömrünün 



71 

devam etmesi gerektiğini ifâde eden Derviş Ali, Şah Safi içinse “yezid” kelimesini 

kullanarak “ol yezid nâbekâr olsun” mânâsında Şah’ın işsiz kalmasını yani iktidarını 

kaybetmesini diler. Âşık Ali ise Bağdad türküsünün girişinde yerleri gökleri yaratan 

Allah’ın Sultan Murad’a nazar eylediğini Şah Safi’nin pişmanlığından ve yüreğinde 

kalan yaradan dolayı âh edip ağladığından bahseder. “Gâzi pâdişaha eyledi nazar/ 

Yerleri gökleri yaradan şimdi/ Şah Safi âh edip ağlayup gezer/ Yüreğinde kalan 

yaradan şimdi” (Öztelli, 1976, s. 49). 

Derviş Ali, Sultan Murad’ın Bağdad seferini tertip ederek, Acem Şâhı’na haddini 

bildirdiğini ifâde eder. Şah Safi için kullanılan menfi kelimelerden biri de lanetlenmiş 

anlamına gelen “mel’un” kelimesidir. Âşık Alioğlu, Rum gâzilerinin şarka cenge 

çıktıklarını, Rafizilerin “ciğerlerini söktüklerini” ve mel’un Şah’a tabanca çekildiğini 

anlatmaktadır. Alioğlu, türküsünün sonunda “Şah ne kuvvet ile geldik Bağdad’a/ 

Eksiklik kimdedir şimdi bilinir” mısraılarıyla Acemlere üstünlük iddiasının 

yenilemektedir. 

Âşık Muhiddin de (Öztelli, 1976, s. 42) Sultan Murad’ın Acem Şahı Safi’ye haddini 

bildirdiğini Şah’ın varlığını yaktığı ifâde eder. Şah Safi’nin ordularının kılıç altında 

“zebûn” olduğunu aktarmıştır. Kaynaklarda yer alan bir Bağdad seferi manzumesinde 

de Sultan Murad’ın kasdının kimse olmadığını, yalnızca Şah olduğu anlatılmaktadır: 

“Der ki Sultan Murad Bağdad’ı basdı 

Kimse değil idi Şah idi kasdı 

Muhammed Mustafa Tanrı’nın dostu 

Siz de yardım edin Sultan Murad’a” (Öztelli, 1976, s. 51) 

Ali Ufkî’nin nota koleksiyonunda Bağdad türküsü bulunan Âşık Kâtibî’nin bir başka 

Bağdad manzumesinde de Osmanlıların kasdının Şah Safi olduğu belirtilmiştir. Âşık 

Kâtibî’nin Bağdad manzumesi, (Öztelli, 1976, s. 50) bu türden bir ifadeyle 

başlamaktadır. Deryaların üzerine köprüler kurup, “Şah-ı Acem” nidalarıyla Bağdad’a 

sefer etmenin zamanı olduğunu söylemektedir. 

 

 

 



72 

 

 

5.3 “Varalım Bağdad Üstüne”: Türkülerde “Bağdad” Şehri 

Bağdad seferine katılan müverrihlerden Mustafa Naima Efendi, Osmanlıların sefer 

yolculuğunda Nasreddin Hoca’nın da kabri bulunan Akşehir kasabasının güneyindeki 

Baş-tekye isimli mesire yerinde iken Muradî mahlasıyla şiirler söyleyen Sultan IV. 

Murad’ın işret esnâsında şu mısraıları söylediğini nakletmektedir: “Muradî feth-i 

İran’dan kaçan kim gitti Bağdad’a/ Tena’um eyledi içti bu kevserden şarâb-âsâ” 

(Na'îmâ, 2014, s. 865). Bu beyitten de anlaşıldığı üzere Sultan Murad’ın gözünde 

Bağdad diğer İran şehirlerinden farklı bir konumda idi.  

Şehrin coğrafi bakımdan zengin bir konum olan Mezopotamya ovasında bulunması ve 

Dicle [Şat] ve Fırat ile Diyâle Nehri vadisinin ağzında yer alması Bağdad’ı geçmiş 

asırlarda olduğu gibi XVII. asırda da mühim bir stratejik role büründürüyordu. 

Bağdad’ın ticaret yolları üzerinde bulunması Osmanlıların Avrupa’yla mücadelesinde 

de şehri ön plana çıkarmıştır. Bağdad şehri bu bakımdan değerlendirildiğinde Akdeniz 

ile Basra körfezi ve İran’a giden bütün akarsu ve ticaret yollarının da önemli bir geçiş 

noktası olmuştur (Eroğlu, 2006, s. 21). 

VIII. yüzyılda Abbasiler, devletlerinin iktidarını ifâde edebilecek bir saltanat merkezi 

arayışındaydı. Abbasi halifesi Ebu Cafer el-Mansur’un araştırmaları neticesinde gerek 

iklim şartları dolayısıyla gerekse de askeri strateji açısından elverişli bulunan Bağdad, 

başkent olmaya münasip bulunmuştur. Halife el-Mansur’un askerî kuvvetleriyle 

birlikte yerleşmek üzere bu mesele için mühendisler ve hâkimler tayin ettiği 

bilinmektedir  (Murteza, 2014, s. LV). 

Abbasilerin Haşimiye şehrinden yeni bir saltanat merkezine taşınmalarının iki sebebi 

olduğu düşünülmektedir. İlk sebep olarak Haşimiye’de yaşayan nüfusun Hz. Ali evlâdı 

taraftarı olan Kûfe şehrine yakınlığıdır. İkinci sebep ise eski İran dinlerinden kalma 

sapkın fikirli Ravendiye taifesinin isyanıdır. Abbasilerin ikinci halifesi Ebu Cafer el-

Mansur, bu iki sebepten dolayı kendisini güvende hissetmemiş ve askerleriyle birlikte 

kendisini muhafaza edebilecek yeni bir başkente yerleşmek istemiştir (Yiğit, 2008, s. 

41). Bağdad şehri Abbasilerin uzun tetkikleri neticesinde, Dicle Nehri’nin batısındaki 

mevkiiye, Nevbaht ismindeki müneccimin belirlediği saatte 762 senesinde inşâ 

edilmeye başlamıştır. Abbasi halifesi Ebu Cafer el-Mansur, şehir tam manasıyla 



73 

tamamlanmadan 766 senesinde, Haşimiye’den Bağdad’a taşınmıştır (Murteza, 2014, 

s. LVI). 

Bağdad isminin nereden geldiğine dâir birkaç rivâyet söz konusudur. Evliya Çelebi, 

Bağ b. Dad. b. Unkayiddareyn ismindeki baba oğulun inşa ettikleri kaleye isimlerine 

atıfla Bağdad dendiğini belirtmektedir. Hüseyin b. Muhammed’in el-Hamis fî-

Ahvâlin-Nefsi’n-Nefîs isimli eserinde ise Bağdad’ın kurulduğu arazide bir kilise ve 

rahibin varlığından bahsedilmekte, rahibin isminin Bağ, yerin isminin ise Dad 

olmasından dolayı inşa edilen şehrin isminin Bağdad olduğu rivayet edilmektedir. 

Hennânizâde ise eserinde Bağdad’ın inşa edildiği konumda Bağdad ismiyle anılan, 

cennete benzer bir bahçenin varlığından bahsetmektedir (Murteza, 2014, s. LVII). 

Abbasi Halifesi el-Mansur bânisi olduğu şehre, Kuran-ı Kerim’de geçen ve cennet 

manasını taşıyan “Darü’s-selâm” kelimesinden ilhamla “Medinetü’s-Selâm” ismini 

vermiştir (ed-Dûrî, 1991, s. 426). 

Abbasilerin hâkimiyetinden sonra Bağdad şehri sırasıyla, Büveyhiler, Selçuklular, Irak 

Selçukluları, Musul Atabeyleri, İlhanlılar ve  Karakoyunlular, Akkoyunlular ve 

Safevilerin hâkimiyetine geçmiştir (Murteza, 2014, s. LIX). Şehrin uzun yıllar hilafet 

merkezi olarak idare edilmesi, dini önderlerin türbelerinin bulunması, askeri ve ticari 

bakımdan da gayet kullanışlı ve faydalı bir konumda bulunması sebebiyle devletlerin 

hâkim olmak istedikleri bir nokta olmuştur. Bağdad şehri, kuruluşundan Abbasi 

hilâfetinin sonuna kadar mamur bir yerleşim yeri idiyse de Büveyhiler ve Selçuklular 

zamanındaki savaşlar, Dicle’nin taşması, birçok yangın, vebâ ve kıtlık şehri birçok kez 

etkilemiştir. Bağdad, Moğolların eline geçtikten sonra ise eğitim ve kültür 

merkezlerinden birçoğu tahrip edilmiş, âlimler öldürülmüştür. Şehir, 1392’de ve 

1401’de iki kez de Timur tarafından işgal edilmiştir (Eroğlu, 2006). 

Bağdad şehri, Osmanlılarca Şat ismiyle de anılan Dicle nehrinin her iki yakasında 

bulunmaktadır. Osmanlıların Bağdad seferi boyunca söylenen türküleri incelendiğinde 

Şat nehrinin Osmanlı âşıklarının manzumelerinde sıkça geçen coğrafi isimlerden biri 

olduğu anlaşılmaktadır.   

Şat, bugün bilinen ismiyle Dicle nehri, vâr olageldiği ilk zamanlardan bu yana birçok 

şehrin kurulmasına ve gelişmesine imkan sağlamıştır. Bağdad şehri de bunlardan 

birisidir (Tuncel, 1994, s. 281). Şat nehri, tarih boyunca bölgedeki ticaret 

güzergahlarından biriydi. Bağdad, bu güzergahın üzerinde bulunduğu için şehre hâkim 



74 

olan siyasi irade bu ticaret sahasından faydalanmaktaydı. Şat nehrinin başlangıcı, 

āDiyarbekir’in doğusunda Tercil ve Meyyâfârikîn arasından çıkmakta ve birçok 

gözleri toplayıp, Hısnıkeyfâ ve Cezire-i Musul’a ulaşmaktaydı (Ünal, 2015, s. 211). 

Âşık Kul Süleyman Şat nehrini türküsünde Bağdad’ı konumlandırmak ve tarif etmek 

için kullanmıştır: “Şat’ın kenârında/ Bağdad ilinde”. Kul Süleyman, Bağdad’ı tarif 

etmeye başlarken, ilk olarak nehri anmaktadır (Harvard Turc 59, s. 8). Şat nehri, 

Bağdad seferi esnâsında oldukça önemli bir konumda bulunmaktaydı. Hem şehre 

yakın oluşu hem de Osmanlı askerlerinin su ihtiyacı ve ordu mühimmatının taşınma 

ihtiyacını karşılaması bakımından önem arzediyordu. Osmanlı askerlerinin 

faydalandığı bir su kaynağı olması bakımından yararlı olsa da askerî hareket için 

aşılması gereken ayrıca da bir engeldi. 

Âşık Kâtibî, (Öztelli, 1976, s. 57) “Uğruna Gâzi Sultan Murad’ın/ Cisrinden 

[köprüsünden] geçtik Şat ile Murad’ın” mısraılarıyla sefer esnasında Sultan IV. 

Murad’ın muhasara etmek istediği Bağdad’ı kuşatmak maksadıyla, Şat ve Murad 

nehirlerindeki cisirlerden yani köprülerden geçtiklerini ifâde etmektedir. 

Osmanlıların Bağdad seferindeki güzergahlarını ve hareketlerini gün gün kaydeden 

“Bağdad Seferi Menzilnâmesi”nde, Osmanlı hükümdarı Sultan IV. Murad’ın birçok 

kez Şat nehrinin etrafında cirit oynadığı kaydedilmiştir. Menzilname’de, kuşatma 

esnâsında Sultan Murad’ın kelek [sal] ile Şat nehrinin öte tarafına geçip 

Kuşlarkalası’ndan Bağdad’ı seyrettiği ve tekrar otağ-ı hümayuna döndüğü de 

anlatılmıştır. Hatta muhasara sırasında Sultan Murad, yine Şat nehrinin öte yakasına 

geçip cirit oynadıktan sonra, Kuşlarkalası’ndan Bağdad kalesine kendi elleriyle dört 

top atışı yapmıştır (Çolak, 2015, s. 86). 

Ali Ufkî’nin nota koleksiyonunda yer alan Kâtibî’nin türküsünde de Osmanlı 

ordusunun su ihtiyacının sefer esnasında Şat ve Murad nehirlerinden karşılandığına 

dâir bir malumata ulaşılabilmektedir: “Atımız küheylan asildir soyu/ Şat ile 

Murad’dan içeriz suyu” (Sloane 3114, s.46b). 

Sefere katılan birçok âşığın Şat nehriyle bağ kurup, nehre türkülerinde yer 

vermelerinin fiziki ihtiyaçlarını karşılamasının yanı sıra bir sebebinin daha mevcut 

olduğu düşünülmektedir. Şat nehrine dini literatürde atfedilen bir kutsiyet mevcuttur. 

XVII. yüzyılın meşhur seyyahı Evliya Çelebi, Seyahatname’sinde, Hazret-i Ali’nin 

Musul, Bağdad, Kurna ve Basra’da Şattü’l-Arab’ı içtikçe “Hakka ki yâ nehir senin 



75 

kan-ı mekânın cennettir ve seni nûş eden mü’min cennete gider” ve “Ya ehl-i Kûfe! 

Nehriniz Furat’a cennetten iki mizab munsabb olur, biri Murad ve biri Şattü’l Arap” 

diye buyurduğunu kaydetmiştir. Hz. Ali’den rivayetle bu nehirlerden nûş eden [içen] 

cennete gitmektedir. Hazret-i Cafer-i Sadık’ın da “Furat ve Şat’dan bir kerre nûş eden 

üç kerre veya yedi kerre nûş ede” diye Fırat ve Dicle’yi medhettiği kaydedilmiştir. 

Ayrıca Hz. Muhammed’in “Seyhun, Ceyhun, Nil ve Furat nehirleri cennet 

nehirleridir” şeklindeki hadis-i şerifi de mevcuttur (Ünal, 2015, s. 211). Dini 

lüteratürde yer alan bu rivayetlerden XVII. yüzyıldaki âşıkların da haberdâr olduğu ve 

türkülerde değinilen “Şat ile Murad’dan içeriz suyu” ifâdelerinin alt metninde, suların 

kutsiyetine bir atıf olduğu düşünülebilir. Bu fikri destekleyebilecek bir örnek daha 

mevcuttur. Ali mahlaslı bir âşığın Oxford Üniversitesi kütüphanesinde bulunan bir 

yazmada yer alan Bağdad şehriyle alâkalı ilâhisinde, Şat nehri için “mübârek” sıfatını 

kullanmaktadır: “Der ki Ali mübârek Şat’ın çûş ider deryâ gibi”  (Elçin, 1988, s. 91). 

Şat nehrinin su kaynağı olarak kullanılmasına Âşık Mustafa da değinmiştir (Öztelli, 

1976, s. 48). Âşık, Bağdad’ın dilinden söylediği ve intak [konuşturma] edebî sanatını 

kullandığı manzumesinde, şiilerin sünniliğin Bağdad’daki maddi ve manevi varlığına 

yönelik tutumlarını eleştirir biçimde, Rafizilerin elinden Bağdad’ın yanıp kül 

olduğunu, Şat’ın suyuyla kanıp, harâretinin geçtiğini ifade etmiştir (Öztelli, 1976, s. 

48). Âşık Mustafa’nın ifadesinde de yine yukarıda bahsettiğimiz suyun kutsîliği 

anlatılmaktadır. Şat nehrinin şehrin manevi hararetini geçirdiği ifâde edilmiştir.  

Bağdad seferine katıldığı anlaşılan Âşık Demiroğlu da “İçelim Şat’ın suyunu/ Bildik 

Şah’ın soyunu/ Sultan Murad’ın tuğunu/ Dikelim Bağdad üstüne” dörtlüğünde 

(Öztelli, 1976, s. 47) ifâde ettiği üzere, Şat nehrinin Osmanlı askerinin ihtiyaçlarını 

karşıladığını belirterek, Şah Safi’nin soyuna atıfta bulunup, küçümseyici bir anlatım 

tarzı kullanmıştır.  

Bağdad seferi esnâsında âşıkların günlük hayatının bir parçası olan Şat nehri, Derviş 

Ali’nin manzumesinde de kendisine yer bulmuştur (Öztelli, 1976, s. 49). Âşık Derviş 

Ali, Şat nehrini insana benzeterek Sultan Murad’ı görünce şâd olduğunu belirtmiştir. 

Burada âşık, şat ve şâd kelimelerinin fonetik benzerliğinden faydalanmıştır. Bu 

anlatımın arkasında ise Bağdad şehrindeki sünni inanç değerlerinin şii Safevi yönetimi 

altında ezildiğini, tahkir edildiğini Osmanlıların tekrar hakim olmasıyla birlikte bu 

durumun ortadan kalktığı düşüncesinin var olduğu düşünülmektedir. 



76 

Osmanlı âşıklarının türkülerinde Bağdad seferi ve Bağdad şehri ile alakalı bahsettikleri 

bir diğer coğrafi mekân ise çöllerdir. Âşıkların söyledikleri genel itibariyle 

incelendiğinde en çok karşılaştıkları ve münasebete girdikleri nesnelere/mekânlara 

atıfta bulundukları anlaşılmaktadır. Tıpkı sefer esnâsında hem taşınmak hem de içmek 

için sıkça kullandıkları Şat nehri gibi Bağdad bölgesinde yer alan çöller de âşıkların 

türkülerine aksettirdiği coğrafi mekanlardan biridir. Âşıklar tabiati gereği meşgul 

oldukları meseleleri türkülerine taşımışlardır. Türküleri ifâde etmek ve karşı tarafa 

aktarmak/geçirmek için bir şekilde ortak ve muhatabının da tanıdığı ve 

anlamlandırabileceği bir dil kurması gerekmekte idi. 

Irak bölgesinde konumlanmış olan Bağdad’ın etrâfı, Osmanlıları sefer esnâsında 

geçmesi ve aşması zor çöllerle sarılı idi. Osmanlı askerlerini -ve tabii sefere katılan 

âşıkları- en çok zorlayan engellerden biri olmuştur. Evliya Çelebi, Bağdat Kalesi’ni 

Irak toprağında Kamerü’l-Kum Çölü ve Deşt-i Kıpçak Çölü gibi Tih Vadisi içinde 

Şatt’ül-Arab’ın doğusunda konumlayarak tarif etmektedir (Güler, 2018, s. 36). 

Âşık, sefer yolculuğu neticesinde ulaştığı Bağdad’ın çöllerini “Ne yaman da düzmüş 

Bağdad’ın çölü/ Ana varanların nic’olur hâli/ Tanrının aslanı Hz. Ali/ Siz de yardım 

edin Sultan Murad’a” dörtlüğünde (Öztelli, 1976, s. 51) Bağdad çöllerinin 

zorluğundan yakınmaktadır. Ekseriyeti Anadolu’dan ve Rumeli’den sefere katılan 

Osmanlı askerlerinin fikirlerine de kaynaklık edebilecek olan âşık, Bağdad’ın çöllerine 

varanların hâlinin pek de iyi olmadığına birçoğunun bu çölleri aşarken hayatlarını 

kaybettiğine işâret etmektedir. Âşık Ali ise, Bağdad’ın çöllerinin kale bedenlerinden 

su gibi göründüğünü tarif etmektedir. Manzumenin içeriğinden sefere iştirak ettiği 

anlaşılmakta olan âşık, muharebe esnâsında Bağdad çöllerinin kana bulandığının fakat 

bu kanlı vuruşma neticesinde hanların esir olduğunu ve Kızılbaşların Müslüman 

olduğundan söz etmektedir: “Ali eydür çöllerimiz oldu kan/ Hanlar esir oldu surh-ser 

[kızılbaş] müslüman/ Özbektir bu yanın bu yan Hindistan/ Kaldırırlar seni aradan 

şimdi” (Öztelli, 1976, s. 53). 

Bağdad seferi için Âşık Ali’nin Bağdad’daki kanlı çatışmaları vurguladığı “çöllerimiz 

oldu kan” ifâdesi, Bağdad seferini anlatan birçok kronikte de yer almaktadır. Sefere 

katılan Mısırlı bir asker olan Müteferrika Ahmed, şehrin içinin ve dışının insan 

cesetleriyle dolup taştığını, kanın sel gibi aktığı aktarmaktadır (Ahmed, 2020, s. 79). 



77 

Âşık Derviş Ali de Bağdad çöllerinin zorluğundan bahsetmektedir. İlk dörtlüğünde 

“Beyler kurdu altın alem otağı/ Düşmana döndü çölü Bağdad’ın” ifâdesi geçmektedir 

(Öztelli, 1976, s. 52). Bu ifâdeden anlaşıldığı kadarıyla, çöl engelinin de düşman gibi 

Osmanlı ordusuna engel teşkil ettiği ve askerlerin zihninde savaşılması gereken bir 

engel/düşman” olarak görülmektedir. 

Âşık Mustafa ise Safevi hükümdarı Şah Safi’yi tehdid eden cümlelerle Irak çöllerine 

değinmektedir. Gâzilerin keskin tığlarını ellerine aldıklarını ve Şah’ın kanını Bağdad 

çöllerine dökeceklerini vurgulamaktadır: “Gâziler keskin tığ alıp eline/ Dökerler 

kanını Irak çölüne” (Öztelli, 1976, s. 37).  

Âşık Kul Mustafa ise -diğer âşıklardan farklı olarak Bağdad çöllerinin zorluğundan 

bahsetmeksizin- Osmanlı hükümdarı Sultan Murad’ı bir çöl arslanına benzetmektedir 

(Öztelli, 1976, s. 44). Her ne kadar zorluk olsa da Sultan Murad’ın çölde de Osmanlı 

ordusunu zafere ulaştırabilecek bir hükümdar olduğunu anlatmak çabasındadır: 

“Kakımış aslandır şimdi çöl ister”. Bu dörtlüğünde çölün bir engel olarak tasvir 

edilmediği bilakis çöl arslanına benzettiği Sultan Murad’ın çölde savaşmak iştiyakında 

olduğunu belirtilmektedir.  

Kâtibî’nin Bağdad manzumelerinden biri ise Bağdad çölleri üzerinedir. Âşık Kâtibî, 

Bağdad çöllerine hitâp etmektedir: “İşte gider olduk senden/ Kalındı Bağdad çölleri” 

(Öztelli, 1976, s. 56). Kâtibî, düşmanın başının kesildiğini, yani mağlup edildiğini 

Hüda’nın [Allah’ın] Osmanlı ordusunun yanında olup işleri yoluna koyduğunu ifâde 

ettiği dörtlüğünde, Bağdad çöllerinin gözünden. kanlı yaşın silindiğini söylemektedir. 

Âşık, şiirinin son kısmında mahlasını kullandığı dörtlükte, Şah Safi’nin Bağdad’ın 

Osmanlıların eline geçmesinden sonra “âh ü vâh” ettiğini belirterek Kâtibî gibi bir 

meddahın da Bağdad çöllerinde bulunduğunu kaydeder (Öztelli, 1976, s. 56). 

Âşıkların türkülerinde değindikleri bir diğer coğrafi unsur da sefer esnâsında 

karşılaştıkları başka bir engel olan dağlar ve kayalardır. Birçok Bağdad türküsünde Şat 

nehri ve Bağdad’ın çölleri gibi vurgulanan bir meseledir. Âşık Mustafa, “Askerle 

doludur dağ ile taşlar/ Akar gözlerimden kan ile yaşlar” ifâdesinde (Öztelli, 1976, s. 

37) Osmanlı ordusunun Bağdad’ı zaptetmek amacıyla kalabalık bir orduyla şehri 

muhasara ettiğini ifâde etmektedir. Bu konuyla ilgili başka bir Bağdad seferi 

manzumesinde (Öztelli, 1976, s. 54) ise Osmanlıların savaş esnâsında kullandıkları 



78 

top ve tüfenklerden çıkan gürültüyle Bağdad dağlarının inlediği mübalağa edilerek 

tasvir edilmiştir.  

Demiroğlu gâzilere seslendiği manzumesinde (Öztelli, 1976, s. 47) “İşitmiş olun 

gâziler/ Varalım Bağdad üstüne/ Ulu dağlar sarp kayalar/ Geçelim Bağdad üstüne” 

şeklinde Bağdad’ın ve sefer esnasında karşılaşılan coğrafi unsurlarına değinmektedir. 

Âşık Kul Mustafa ise (Öztelli, 1976, s. 44) Bağdad’ın artık Osmanlıların ili olduğunu 

ifâde ederken, Bağdad dağlarına nidâ etmektedir: “Açılın dağlar Sultan Murad 

geliyor”. 

Osmanlıların Bağdad seferi esnâsında kullandıkları savaş araç ve gereçlerine dâir de 

sefer türkülerinde malumat bulunmaktadır. Kul Süleyman’ın türküsünde, Bağdad 

seferindeki askerleri tahayyül ettiği kısımda ellerindeki tizli şeşperlerden 

bahsetmektedir  (Harvard Turc 59, s. 8). Osmanlı ordusunun Bağdad seferindeki 

galibiyet sebeplerinden biri de balyemez toplarıdır. Balyemez toplarına dâir de 

manzumelerine bilgilere rastlanmaktadır. Bir manzumede Rafizileri kırmak kasdıyla 

Balyemez toplarının Safevilerin aleyhinde kullanıldığına ve topların Bağdad’ın 

burclarını yıkıp viran ettiği ifâdesi mevcuttur (Öztelli, 1976, s. 54). Âşık Demiroğlu 

da bu konuda benzer bir ifâde kullanmaktadır: “Alırlar elde komazlar/ Üstünde han 

var demezler/ Ulu toplar balyemezler/ Atılır Bağdad üstüne” (Öztelli, 1976, s. 47). 

Müteferrika Ahmed, Bağdad seferini anlattığı eserinde, Tayyar Mehmed Paşa’nın 

Padişah emriyle kırk aded balyemez topunun ateşlendiğinden bahsetmektedir  

(Ahmed, 2020, s. 13). 

Bağdad’ın coğrafyasına yönelik betimlerin yer aldığı türkülerin yanında Bağdad’ın 

hurma şarabından bahsolunan bir türkü mevcuttur. Kul Süleyman türküsünde diğer 

türkülerde veya kroniklerde rastlanılmayan hurma şarabına değinmektedir. Bunu 

türküsünün son dörtlüğünde şöyle dile getirmektedir. “Yürü Kul Süleyman anılsın 

adın/ Cihanda bulunmaz bir deyiş dedin/ İçip hurma şarabını Bağdad’ın/ Dilber meclis 

kurduğun görsem” (Harvard Turc 59, s. 8). 

Bağdad seferinin tertip edilmesinde muhakkak ki meselenin dini boyutu da mühim yer 

teşkil etmektedir. Osmanlılar dini görüşlerinin önderi ‘İmam-ı Azam’ Ebu Hanife’nin 

kabrinin Bağdad’da Safevi hakimiyetinde bulunması ve hatta Şii Safevilerce 

yıktırılmış olmasından oldukça rahatsızdı. Devrin kroniklerine bakıldığında seferin 

sebepleri sayılırken bu durum ilk sıralarda yer almaktadır. Bağdad türkülerinde, 



79 

kabirleri Bağdad’da bulunan ‘İmam-ı Azam’ Ebu Hanife ve Abdülkadir-i Geylani’nin 

isimlerine sıkça rastlanmaktadır. Türkülerde Bağdad, “erenler yatağı” veya “erenler 

burcu” olarak anlatılmaktadır. Meselâ, Ali Ufkî’nin kaydettiği eserlerden biri olan 

Alioğlu’nun türküsü “İnşallah gâziler Bağdad alınur/ İmam Azam türbesinin üstünde/ 

Ezanlar okunur namaz kılınur” dizelerini ihtiva etmektedir (Sloane 3114, s.47b) 

Hanefi mezhebinin kurucusu sayılan İmam-ı Azam Ebu Hanife, 767 senesinde 

Bağdad’da vefât ettiğinden, kabri şehrin Azamiye olarak anılan semtine defnedilmiş, 

üzerine kerpiçten bir mezar yapılmıştır. Selçuklu veziri Şerefü’lmülk Ebu Said el-

Harizmî tarafından Ebu Hanife’nin mezarının üzerine bir türbe ve medrese inşâ 

edilmiştir. İnşâ edilen bu türbe, Şah İsmail’in Bağdad’daki hâkimiyeti esnâsında epey 

harap bir hâle bürünmüştür. I.Süleyman Irakeyn seferinde Bağdad’a girdiğinde türbe 

ve medresenin yanına yapılar eklettirip, bir külliye inşâ edilmiştir. Şah Abbas’ın 

Bağdad’ı tekrar ele geçirmesiyle İmam-ı Azam türbesi zarar görmüştür. Sultan IV. 

Murad ise başarıyla neticelenen Bağdad seferi sonrasında, binaları tamir ettirmiştir 

(Uluçam, 1991, s. 301-302). 

Âşık Alioğlu türküsünde Rum gâzilerin şark cephesine cenge çıktıklarını ifâde ederken 

İmam-ı Azam gayretini çektikleri belirtmiştir (Sloane 3114, s.47b). Tetkik ettiğimiz 

bir Bağdad türküsünde de İmam-ı Azam türbesinde Sultan IV. Murad’ın fetih sonrası 

namaz kıldığına değinmektedir: “Öleni şehiddir kalanı gâzi/ Cahim çekildi kırk bin 

Rifazi/ İmam-ı Azam’da kılmış namazı/ Gâzi Sultan Murad Han aldı Bağdad’ı” 

(Hasan, 1987, s. 93). 

Türkülerde kabri Bağdad’da olan Abdülkadir-i Geylani’yle alakalı da mısraılarla 

karşılaşılmaktadır. Örneğin Hocaoğlu’nun türküsünde yer alan “Bağdad sende nice 

evliyalar yatar/ Bahr-i din gözcüsü Hazret-i Hızır/ Himmet senden oldu Şeyh 

Abdülkadir/ Gâzi Sultan Murad aldı Bağdad’ı” şeklindeki dörtlük (Hasan, 1987, s. 94) 

Abdülkadir-i Geylani’nin Bağdad’ın alınmasında manevi bir rolü olduğuna dair 

birtakım inançlar taşındığına dair fikir verebilir.  

Âşık Ali de İmam-ı Azam ve Abdülkadir Geylanî türbelerinin Safevi hakimiyetinden 

kurtarılmak istendiğini, bunun Osmanlıların Bağdad seferindeki motivasyonlarından 

biri olduğu anlaşılmaktadır. Âşık Derviş Ali ilk dörtlüğünde Bağdad seferini tasvir 

ederken, Osmanlıların imamlara yüz sürmeye geldiğini ve Bağdad yolunun asker 



80 

kalabalığından geçilmediğini söylemektedir: “Varıp imamlara yüz sürmeğe/ Askerken 

geçilmez yolu Bağdad’ın” (Öztelli, 1976, s. 52). 

Bağdad seferine katılan Mısırlı asker Müteferrika Ahmed’in Târîhü’l-İhtimâm Bi-

Fethi Dâri’s-selâm isimli eserinde, Bağdad şehrinin “burc-ı evliyâ” ve ermişlerin 

defnedildiği yer mânâsında “medfen-i hümâm-ı asfiya” olduğunu belirtmiştir:  “Pes 

imdi işbu makam-ı burc-ı evliyâ ve medfen-i hümâm-ı asfiyâ olan Bağdad-ı bihişt-

âbâd üzerine…” (Ahmed, 2020, s. 45). 

Bağdad türkülerinde Kadirilik tarikatının kurucusu kabul edilen Abdülkadir 

Geylani’ye de atıflarda bulunulmaktadır. Anonim bir Bağdad manzumesinde âşık, 

şehid olanların Hakk’a teslim edildiğini ifâde ederken “Uyandı mı Şeyh Abdülkadir 

Geylani” ifâdesini kullanmaktadır (Öztelli, 1976, s. 54). Abdülkadir Geylani’nin 

türbesinin de tıpkı İmam-ı Azam Ebu Hanife’nin türbesinde olduğu gibi Şii Safevi 

hakimiyetinden kurtulduğuna atıfta bulunulmaktadır. Kâtibî de türküsünde (Öztelli, 

1976, s. 57) gâzi olduğu için Hakk’a dua ederken evliyaların ve velilerin muhasaranın 

başarılı olmasında himmet ettiğinden bahsetmektedir. Abdülkadir Geylani’nin kabri 

Bağdat’ta bulunan Bâbüşşeyh mahallesindeki külliyededir. 1165 senesinde vefat eden 

Abdülkadir Geylani talebesi ve halefi olduğu Muharrimî’nin ders verdiği medresede 

medfundur. Vefatının ardından üzerine türbe inşâ edilmiştir. Türbe, Bağdad seferi 

esnâsında Sultan IV. Murad tarafından tamir ettirilmiştir (Uluçam, 1988, s. 239-240). 

Kul Mustafa’nın manzumesinde, Bağdad’ın dünya kurulduğundan beri gözlerinin 

yaşının aktığını ve “üstadlar”ın temelini attığından beridir gece gündüz savaşlara 

sahne olduğunu ifâde etmektedir  (Öztelli, 1976, s. 48). Sultan Murad’ın er [asker] 

çekip geldiğini, burçlarına alemler dikildiği ve taşının kan ile yoğrulduğundan 

bahsetmektedir. Şii Safevilerin elinde yanıp yıkıldığını ve payitahtlar arasında 

benzerinin aransa da bulunamayacağını söyler. Âşık Mustafa son dörtlükte ise 

Bağdad’ın “meded meded” diyerek Safeviler elinden kurtulmak istediğini anlatmıştır.  

Âşık Kul Mustafa’nın bu mısraılar göz önüne alındığında Bağdad, evliyâların medfeni 

Safevilerin elinde harab edilmiş güzide bir “payitaht”tır. 

Evliya Çelebi ise Seyahatname’sinde Bağdad şehri hakkında “Bu Bağdat Şehri yeni 

burca temeli konulmuştur. Zühal-i türâbî evinde bulunmuştur. Onun için Bağdat 

toprağında fitne ve fesat eksik olmayıp toprağı kan ile karılmış, karışmış bir Kerbelâ 

Çölü’nde kurulmuş bir kaledir” ifâdelerini kullanmıştır (Güler, 2018, s. 139). 



81 

Bağdad’ın -Kerbelâ vakasına atıfta bulunarak-  fitne ve fesadın eksik olmadığı Kerbela 

çölünde kurulduğunu belirterek yukarıdaki paragrafta bahsedilen Âşık Mustafa’nın 

bahsettiği gibi geçmişten bugüne birçok olumsuz hâdiselere meydan olmaktadır.  

Netice itibariyle, XVII. yüzyılda Osmanlılar ve Safeviler arasında cerayan eden 

Bağdad şehri hâkimiyet mücâdelesi esnâsında vuku bulan seferde, âşıklar tarafından 

vücuda getirilen türkülerde Bağdad şehri birçok cepheden eserlere yansımıştır.  

Bu cephelerden ilkinin sefer esnâsında Osmanlı askerlerinin karşılaştıkları coğrafi 

unsurlar olduğu düşünülmektedir. Türkülerde coğrafi unsurlar hakkında kroniklerde 

rastlanamayacak ifâdelere ve tanımlamalara rastlanmıştır. Harekâtın bir parçası olan 

Şat nehri kroniklerde rastlamadığımız şekilde Osmanlı âşıklarının türkülerinde yer 

bulmuştur. Hem askerlerin su ihtiyâcını karşılaması hem de Şat nehrinin kutsîyetine 

atıfta bulunulması Osmanlı tarih yazımı bakımından değerlendirilmesi gereken bir 

durumdur. Bunun yanında Osmanlıların sefer yolculuğunda zorlandığı Irak çölleriyle 

kurduğu münâsebet ve yaptığı teşbihler Osmanlıların zihin dünyasına yönelik birçok 

fikir sunmaktadır. Bilhassa türkülerin şahsi deyişler olması, kroniklerden daha ziyade 

spesifik malumat taşımalarına sebep olmaktadır. Meselâ Kul Süleyman’ın türküsünde 

arzu ettiği “hurma şarabı” kroniklerde rastlanamayan tarzda bir malumattır.  

Bağdad şehrinin türkülere yansımasındaki ikinci husus da Bağdad’ın Osmanlıların 

dini/tasavvufi düşüncesini oluşturan birçok evliyanın -başta İmam-ı Azam Ebu 

Hanife- Bağdad’da kabirlerinin bulunmasıdır. Bu durumun yanında Bağdad’ın geçmiş 

asırlarda birçok halifenin de bulunduğu ve İslam hilâfetini yönettiği yer olması 

Osmanlıların/âşıkların gözünde Bağdad’ı farklı bir konuma taşımıştır. 

 

 

 

 

 



82 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



83 

 

6.  SONUÇ 

Tez çalışmamızın neticesinde, XVII. yüzyılın ilk çeyreğinde Osmanlı-Safevi 

münasebetlerinin siyasi ve dini bir sonucu olarak Sultan IV. Murad’ın bizzat katılarak 

tertip ettiği Bağdad seferiyle alâkalı, Ali Ufkî’nin British Library’de muhafaza edilen 

Mecmua-i Sâz ü Söz isimli mecmuasıyla Paris’teki Fransız Milli Kütüphanesi’nde 

bulunan Turc 292 mecmuasında üç adet Bağdad seferi türküsü, muhtelif birincil ve 

ikincil kaynaklarda ise seferle ilgili on yedi manzume tespit edilmiştir. Tespit edilen 

manzumeler, âşık edebiyatının tam manasıyla teşekkül ettiği XVII. yüzyılda yaşamış 

Kâtibî, Alioğlu, Kayıkçı Kul Mustafa, Derviş Ali, Demiroğlu, Kul Muhiddin ve Kul 

Süleyman’a aittir. Oxford Üniversitesi kütüphanesinde tespit ettiğimiz Kul 

Süleyman’ın bir Bağdad seferi türküsü (Harvard Turc 59, s. 8), âşığın XVII. yüzyılda 

yaşadığını kesinleştirmekle birlikte, Bağdad seferine katıldığını da göstermiştir. 

Türkünün tez çalışmamız sürecinde tespit edilmesi ve yorumlanması hem edebiyat 

tarihi hem de âşık musikisi bakımından ehemmiyet arzedecektir.  

Ali Ufkî’nin Paris ve Londra’daki mecmualarında yer alan Âşık Kâtibî’nin “İslam 

askeriyiz gazâ kasdına” mısraıyla başlayan türküsü, Konya Koyunoğlu Müzesi’nde 

yer alan bir XIX. yüzyıl el yazması mecmuada tespit edilmiştir. Bu sayede, türkünün 

XIX. yüzyılda da söylenmeye devam ettiği anlaşılmıştır. Çalışmamız esnâsında 

ulaşılabildiği kadarıyla birincil kaynaklar üzerinde incelemelerde bulunulmuştur. Ali 

Ufkî’nin Mecmua-i Sâz ü Söz’ünde yer alan Âşık Mustafa’ya ait Bağdad seferi 

türküsünün başlığının yayınlanmış kaynaklarda eksik olduğu, başlığın tamamının 

“Türkî berây-ı sefer-i Bağdad Sultan Murad-râ” olduğu görülmüştür. 

Çalışmamızda, Ali Ufkî’nin el yazması mecmualarına kaydettiği Bağdad seferi 

türküleri, muhtelif kütüphanelerdeki el yazmalarında bulunan türkülerle, yayınlanmış 

eserlerde/makalelerde neşredilmiş diğer Bağdad seferi manzumeleriyle birlikte XVII. 

yüzyıl Osmanlı tarihyazımı bakımından incelemek üzere birarada değerlendirilmiştir. 

Araştırmamızda, Bağdad seferine dâir söylenen manzumelerin -tespit edebildiğimiz 

kadarıyla- birarada bulunması, literatürdeki bir boşluğu da dolduracağını 



84 

düşünmekteyiz. Bu değerlendirme esnâsında, türkü metinlerinin XVII. yüzyıl 

Osmanlı-Safevi ilişkilerine ve 1638 senesindeki Bağdad seferine kaynaklık edecek 

söylemlere sâhip olduğu tespit edilmiştir. 

Âşık edebiyatında ve musikisinde, XVII. yüzyıldaki diğer tarihi olaylara nisbetle Girit 

ve Bağdad seferlerine dair daha fazla manzume ile karşılaşılmıştır. Çalışmamızın 

sonucunda, bunun bazı sebeplerden ötürü olduğuna dair çıkarımlarda bulunulmuştur. 

İki seferin vuku bulduğu XVII. yüzyılın, sefere katılan yeniçeri âşıklarının da 

içerisinde bulunduğu âşık edebiyatının tam manasıyla teşekkül ettiği bir asır olması 

başlıca sebeplerindendir. Bağdad seferi hakkında manzumesi bulunan Kâtibî ve 

Kayıkçı Kul Mustafa bu yüzyılın en bilinen ve mecmualarda eserlerinde diğer âşıklara 

nisbetle daha çok rastlanan âşıklardır. İkinci sebep olarak Sultan Murad’ın bizzat 

sefere çıkması ve klasik dönem Osmanlı padişahları gibi hareket ederek askerler 

üzerinde karizmatik bir tesir uyandırması olarak görülmektedir. Türkü metinleri 

incelendiğinde Sultan Murad’ın unvanlarına ve kahramanlıklarına dair birçok atıfta 

bulunulmuştur. Sultan IV. Murad’ın “cesur” şahsiyeti ve saz şâirlerine karşı himâye 

edici tavrı, âşıkların padişah ve sefer hakkında daha çok manzume meydana 

getirmelerine bir neden teşkil etmiş olabilir düşüncesindeyiz.  

Bağdad seferiyle ilgili söylenen manzumelere bakıldığında, genel hatlarıyla 

Osmanlıların Safevileri siyaseten ve dinen nasıl konumlandırdıklarına dair ipuçlarına 

ulaşılabilmiştir. Bilhassa iki devletin de siyasetini belirleyen dini anlayışların 

uyuşmazlığı, türkü metinleri üzerinden de okunabilmektedir. Kuruluşundan itibaren 

Osmanlıların fetih siyasetiyle birlikte güçlenmesinin en önde gelen anlayışlarından biri 

olan gazâ ve gâzi anlayışı Cemal Kafadar’ın da ifâde ettiği üzere XVI. yüzyıl sonrası 

bir gelenek hâlinde devam etmiştir. Türkü metinlerinde Osmanlıların gazâ ve gâzi 

anlayışları, Kafadar’ın bahsettiği geleneğin sürdürülmesinin açık örnekleridir.  

Tebaasını ve askerlerini müslüman ve Türk olan Safevilere karşı ikna etmek 

durumunda olan Osmanlılar, şii Safevileri dinen “öteki” ilan etmiştir. Safevileri 

“kızılbaş” ve “râfizî” tanımlamalarıyla  din uğruna gazâ edilebilecek bir devlet hâline 

getiren Osmanlılar, kendilerini sünnilerin hâmisi olarak görmekte idi. Türkülerin 

metinlerinde bu atmosfere dair birçok veri mevcuttur.  

Âşık Kâtibî, Mecmua-i Saz ü Söz’de kayıtlı türküsünde (Sloane 3114, s.46b), Osmanlı 

ordusunu gazâ kasdıyla hareket eden “İslam askeri” olarak tanımlamış, Osmanlı 



85 

ordusunu, Safevilerin şii politikalarına karşı “kimsenin doğru yoldan şaşmasını” 

engelleyecek bir güç olarak göstermiştir. Sultan Murad’ı “gâzi hünkâr” olarak 

zikreden Kâtibî, Bağdad seferinin İslam yolunda bir harekât olduğunu ve 

günahlarından arınmasına vesile olduğunu ifade etmektedir. 

Osmanlıların Bağdad’a yönelik hâkimiyet çabasının sebeplerinden biri de hâmiliğini 

yapmak istediği sünnilik bakımından oldukça önemli bir figür olan İmam Azam Ebu 

Hanife’nin türbesinin Bağdad’da ve Safevilerin kontrolü altında bulunmasıdır. Tarihi 

kaynaklarda sıkça bahsedilen İmam-ı Azam Ebu Hanife’ye dair Bağdad seferi 

manzumelerinde de birçok atıfta bulunulmuş olduğu görülmüştür. Örnek vermek 

gerekirse, Ali Ufkî’nin mecmuasında yer alan Âşık Alioğlu’nun Bağdad’ın fethi 

türküsünde (Sloane 3114, s.47b) âşık, Bağdad’ın Allah’ın izniyle alınacağından ve 

İmam-ı Azam türbesinin üzerinde namaz kılınacağına dair inancını ve ümidini 

paylaşmıştır.  

Türkü metinleri kronikler kadar sürekli ve detaylı bilgi içermeseler de toplumsal bir 

hareketin ürünü olmakla birlikte bireysel fikirlerin de vücut bulduğu manzumelerdir. 

Tıpkı Alioğlu’nun “Gâziler inşaallah Bağdad alınır/feth olunur ve İmam-ı Azam 

türbesinde ezanlar okunur ve namazlar kılınır” temennisi (Sloane 3114, s.47b) gibi 

toplumsal arka plana sahip şahsi temenni/istekleri de okumamıza müsaade etmektedir.  

Kul Süleyman’ın türküsünde ise kroniklerde rastlanma ihtimalinin zayıf olduğu daha 

şahsi bir temenniyle karşılaşılmıştır (Harvard Turc 59, s. 8). Kul Süleyman, 

türküsünün son dörtlüğünde seferde Bağdad’ın hurma şarabından içmeyi hayâl 

etmektedir.   

Araştırmamız neticesinde tespit edilen türkülerin söylemleri incelendiğinde gazâ ve 

gâzi anlayışlarının tetkiki ve anlaşılması bakımından Bağdad seferine dair bilgi veren 

diğer çağdaş kaynaklar-kronikler, hatt-ı hümayunlar, fetihnâmeler vd.- bilgi 

devşirilmeye müsait olduğu sonucuna varılmıştır. Tez sürecimizde, XVII. yüzyıldaki 

Osmanlı Safevi münesebetlerinde iki devletin rekabetlerini anlamak bakımından 

Osmanlı tarihyazımı çerçevesinde incelenmesi gereken önemli konulardan biri olan 

hükümdarların unvanları meselesi, manzumelerin metinleri üzerinden okunmaya 

çalışılmıştır. 

Safevilerle mücadele eden Sultan I. Selim ve Sultan I. Süleyman gibi Sultan IV. 

Murad’ın da siyasi ve dini karizmatik unvanlara sahip olması gerekmekteydi. 



86 

Türkülerde Sultan Murad’ın bahsi geçen ataları gibi muhtelif unvanlarla anıldığı 

görülmüştür. Manzumelerde yer alan sahib-kıran, mehdi ve Süleyman unvanlarını 

incelediğimiz tezimizde türkü metinlerinin Sultan IV. Murad’ın şahsiyeti üzerine 

çıkarım/tespit yapmak için hayli verimli bir tarih kaynağı olduğu anlaşılmıştır. Ahmet 

Yaşar Ocak, Osmanlı sultanlarının bilinçli olarak unvanları kullandıklarını, 

içselleştirerek Klasik Osmanlı sultanlarının eski Türk, Ortadoğu İslam öncesi ve İslam 

hükümranlık ve devlet geleneğinin kendilerine devrettiği siyasi ve dini karizmatik 

unvanlara sahip çıktıklarını ifade etmiştir (Ocak, 2021, s. 138). Manzumelerdeki 

unvanlar, Ocak’ın ifâdelerinin bir örneği olarak Sultan IV. Murad’ın unvanları nasıl 

ve hangi mahiyette kullandığını göstermektedir. Sahib-kıran, mehdi ve Süleyman 

unvanlarının, aynı zamanda Safevi devlet geleneğinde de şah için kullanılan unvanlar 

olduğu görülmüştür. 

Manzumeler, tarihsel kaynak olarak sefer hakkında farklı bilgiler de sunmaktadır. 

Derviş Ali ve Âşık Demiroğlu’nun manzumelerinde Sultan Murad’ın otağından 

bahsedilmiştir. Âşık Mustafa’nın Ali Ufkî’nin Mecmua-i Saz ü Söz’ündeki türküsünde 

Sultan IV. Murad için “tüyler ürker yasağından” ibaresi ise  (Sloane 3114, s. 49b) 

Sultan Murad’ın yasakları ve sert tutumlu ceza politikasına yapılan bir atıftır. Âşık 

Alioğlu’nun “Türkî berây-ı feth-i Bağdad” başlıklı türküsünde (Sloane 3114, s.47b) 

Şah Safî’ye ipek vergisini ödemezsen tâcını söküp alırlar demektedir. Osmanlı-Safevi 

rekâbetinin ve 1638’deki Bağdad seferinin görünür sebeplerinden biri olan Safevilerin 

Osmanlılara ödedikleri ipek vergisinden bahsedilmesi türkünün tarihsel kaynak 

değerini de arttırmaktadır.  

Manzumelerin incelenmesiyle varılan tespitlerden biri de, Osmanlı sultanlarının ve 

ordularının tuzaklar kuran avcılara teşbih edilmesidir. Birçok âşığın şiirlerinde 

karşılaşılan bu husus, av kültürüne sahip -Bağdad seferi boyunca pâdişah av 

merasimleri düzenlemiştir- Osmanlıların sosyal hayatlarının edebî eserlerindeki bir 

tezahürü olarak düşünülmüştür. 

Türkülerin tarihyazımına kaynaklık edebileceği noktalardan biri de âşıkların Bağdad 

şehrine yönelik tanımlamaları, tarifleri ve yükledikleri anlamlardır. Bazıları sefere 

katılan âşıkların bizzat kendi gözlemleri olan bu detaylar, XVII. yüzyıl Bağdad’ı, 

Bağdad’ın Osmanlıların gözünden ehemmiyeti ile birlikte savaş esnâsındaki şehrin 

atmosferini de anlamaya imkân sağlamıştır.  Bağdad şehri, tarihsel ve sosyo-ekonomik 

bağlamda konumu gereği, Osmanlıların XVII. yüzyılda da hâkimiyet tesis etmek 



87 

istedikleri bir coğrafyanın önemli şehirlerinden biri idi. Tezimizde türkülerde sıkça 

geçen coğrafî isimler incelenmiştir. İlk olarak göze çarpan âşıkların Şat nehrinden 

çokça söz etmesi olmuştur. Bağdad seferiyle alâkalı kroniklerde detayına pek 

rastlamadığımız sadece fiziki bir konum olarak atıflarda bulunan Şat nehri âşıkların 

şiirlerinde muhtelif anlamlar yüklediği bir nokta olduğu anlaşılmıştır. Şat, âşıkların 

şiirlerinde hem Osmanlı askerlerinin sefer esnâsındaki su ihtiyacını gidermeye yönelik 

bir kaynak hem de tespitimize göre mânevi bakımdan bir kutsiyet atfettikleri bir sudur. 

Ali Ufkî’nin nota koleksiyonu Mecmua-i Sâz ü Söz’de Âşık Kâtibî, “Şat ile Murad’dan 

içeriz” suyu diyerek (Sloane 3114, s.46b) ilk olarak ifade ettiğimiz üzere askerlerin su 

ihtiyacını karşılamalarına yönelik bir söylemde bulunurken, Bağdad’ın fethiyle alakalı 

bir ilâhîsi bulunan Âşık Ali, Şat nehri için mübârek sıfatını kullanmaktadır (Elçin, 

1988, s. 91). Evliya Çelebi Seyahatname’sinde geçen Hz. Ali’nin bu coğrafyalardaki 

suları içenlerin cennete gideceğine yönelik sözü ile Hazret-i Cafer’in Fırat ve Şat 

nehrine dair söylediği müspet anlamdaki ifadesi âşıkların Şat nehri anlatısında bu 

manevi anlatılardan haberdar olup olmadıklarını düşündürmüştür. Âşıklar 

manzumelerinde Bağdad’ın Safevilerin inanç değerlerinin dayatılmasına uğradığını, 

Bağdad seferindeki başarıyla birlikte Bağdad’ın kurtulduğunu belirtmişlerdir. 

Âşıkların eserleri incelendiğinde, Bağdad’ın diğer coğrafi özellikleri olan çöllere ve 

sarp kayalara değindikleri tarihi kaynaklarla birlikte okunmuştur. Osmanlılar için 

Bağdad şehriyle alâkalı önemli hususiyetlerden biri de Hanefi mezhebinin kurucusu 

İmam Azam Ebu Hanife’nin ve Şeyh Abdülkadir Geylanî’nin Bağdad’da türbelerinin 

bulunmasıdır. Türbelerin Safevi kontrolü altında tahkir edilmesi/ yıkılması 

Osmanlıları oldukça rahatsız etmiştir. Türkülerde bu rahatsızlık göze çarpmıştır. 

Âşıkların “evliyalar yatağı” ve “erenler yurdu” olarak gördükleri Bağdad’ın fethinde 

söyledikleri manzumelerde sürekli manevi hislerle başta İmam-ı Azam olmak üzere 

diğer evliyaları zikrettikleri tespit edilmiştir. 

Sonuç olarak, tezimizde incelediğimiz Ali Ufkî’nin kaydettiği Bağdad seferi türküleri 

ile muhtelif kaynaklarda tespit ettiğimiz manzumelerin metinlerine, XVII. yüzyıl 

Osmanlı-Safevi münasebetleri penceresinden bakıldığında tarihsel bir kaynak olarak 

tıpkı kronikler, seyahatnameler, hatt-ı hümayunlar, fetihnameler gibi tarihe hem siyasi 

hem de sosyo-kültürel bağlamda kaynaklık edebilecek birincil kaynaklardır. Ayrıca bu 

birincil kaynaklar, âşık musikisinin bir ürünü olan türkülerin tarihsel kaynak olarak 

neyi/nasıl ifâde ettiğine yönelik de ipuçları sunmakta, Naima’nın tasvir ettiği şekliyle 



88 

(Na'îmâ, 2014, s. 1584) ellerinde çöğürleri türkü söyleyen devendam âşıkların 

söyledikleri eserlerin -tezimiz bağlamında Bağdad seferi türkülerinin- tarihsel 

mâhiyetinin anlaşılmasına kapı aralamaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



89 

KAYNAKLAR 

Harvard Turc 59. Harvard University Hougton Library. 

Koyunoğlu 11447.  A. Rasih İzzet Koyonoğlu Şehir Müze ve Kütüphanesi. 

Sloane 3114, British Library. 

Turc 292, Paris Bibliotheque Nationale de France. 

Abdülkadir, E. T. (2003). Topçular Kâtibi Abdülkadir (Kadri) Efendi Tarihi (Metin 

ve Tahlil). Ankara: TTK. 

Ahmed, M. (2020). Mısırlı Bir Askerin Kaleminden IV. Murad'ın Bağdat Seferi 

Târîhü'l-İhtimam Bi-Fethi Dâri's-selam. (M. F. Gökçek, Dü.) İstanbul: 

Yeditepe Yayınları. 

Alî-Şîr Nevâyî. (1993). Mîzânü’l-evzân [Vezinlerin Terazisi]. Hazırlayan: Kemal 

Eraslan. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları 

 

Artun, E. (2008). Âşıklık Geleneği ve Âşık Edebiyatı. İstanbul: Kitabevi Yayınları. 

Ayverdi, İ. (2011). Yezid. Kubbealtı Lugati. 

Bayır, Ö. (2014). Sultan Dördüncü Murad'ın Hatt-ı Hümayunları Suver-i Hutut-ı 

Hümayun. İstanbul: Çamlıca Yayınları. 

Behar, C. (1987). Klasik Türk Musikisi Üzerine Denemeler. İstanbul: Bağlam 

Yayıncılık. 

Behar, C. (1990). Ali Ufkî ve Mezmurlar. İstanbul: Pan Yayıncılık . 

Behar, C. (2016). Saklı Mecmua Ali Ufkî'nin Bibliotheque Nationale de France'taki 

[Turc 292] Yazması. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Behar, C. (2017). Kan Dolaşımı Ameliyat ve Musıki Makamları. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Bilkan, A. F. (2021). Osmanlı İmparatorluk İdeolojisi Klasik Dönemde Din, Toplum 

ve Kültür 1451-1603. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Bozkurt, N. (1993). Çadır. Türkiye Diyanet İslam Ansiklopedisi. Türkiye Diyanet 

Vakfı. 

Cevher, H. (1995). Ali Ufkî Bey ve Hâzâ Mecmua-i Sâz ü Söz (Transkripsiyon, 

İnceleme) . İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi. 

Cevher, H. (2003). Ali Ufkî Hâzâ Mecmûa-i Sâz ü Söz (Çeviriyazım-İnceleme). (H. 

Cevher, Çev.) İzmir: Meta Basım. 

Çetin, A. (1996). Garp Ocakları. Türkiye Diyanet İslam Ansiklopedisi. Türkiye 

Diyanet Vakfı. 

 



90 

Çiçek, D. (2020). Ali Ufki Bey ve Mezmurların Kökeni Altın Kafesten Dünyaya 

Uzanan El. O. M. Editörler: Nilgün Doğrusöz içinde, 17. Yüzyıl Osmanlı/Türk 

Müziği Ali Ufki Araştırma ve İnceleme Yazıları-1. İstanbul: İTÜ Vakfı 

Yayınları. 

Çınar, G. K. (2017). Safevîlerde Hükümdar Anlayışı ve Hâkimiyet Anlayışları. 

Konya: Çizgi Kitabevi. 

Çolak, S. (2015). IV. Murad Bağdad Seferi Menzilnâmesi (1638). İstanbul: İdeal 

Kültür Yayıncılık. 

Çürük, C. (1993). Osmanlılar'da Çadır. Türkiye Diyanet İslam Ansiklopedisi. Türkiye 

Diyanet Vakfı. 

Dilçin, C. (1983). Örneklerle Türk Şiir Bilgisi. Ankara: TDK Yayınları. 

Dizdaroğlu, H. (1969). Halk Şiirinde Türler. Ankara: TDK Yayınları. 

Doğrusöz, N. (2020). 17. Yüzyıl Osmanlı/Türk Müziği Ali Ufki Araştırma ve İnceleme 

Yazıları. İstanbul: İTÜ Vakfı Yayınları. 

Düzlü, Ö. (2016). Seyyîd Vehbî Divanı'na Göre Padişah Çadırları (Otağ-ı Hümayun). 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi. 

ed-Dûrî, A. (1991). Bağdat . Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. içinde 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Elçin, Ş. (1976). Ali Ufkî Hayatı Eserleri ve Mecmûa-i Sâz ü Söz (Tıpkıbasım). 

İstanbul: Milli Eğitim Basımevi. 

Elçin, Ş. (1988). Akdeniz'de ve Cezâyir'de Türk Halk Şâirleri. Ankara: Türk Kültürünü 

Araştırma Enstitüsü 

Eren, H. (1952). Türk Saz Şairleri Hakkında Araştırmalar. Ankara: TTK. 

Ergun, S. N. (1933). XVII nci Asır Saz Şairlerinden Kâtibî. Ankara: Semih Lütfi 

Suhulet Kütüphanesi. 

Eroğlu, C. (2006). Osmanlı Vilayet Salnamelerinde Bağdad. Ankara: Global Strateji 

Enstitüsü. 

Farmer, H. G. (1999). On Yedinci Yüzyılda Türk Çalgıları. Ankara: Kültür Bakanlığı. 

Fleischer, C. (1996). Tarihçi Mustafa Âli Bir Osmanlı Aydın ve Bürokratı. İstanbul: 

Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

Gökyay, O. Ş. (1993). Cönk, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. içinde 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Güler, B. (2018). Seyahatnamelerde Bağdat. Elazığ: Fırat Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi. 



91 

Günay, U. (1986). Âşık Tarzı Şiir Geleneği ve Rüya Motifi. Ankara: Atatürk Kültür, 

Dil ve Tarih Yüksek Kurumu. 

Günay, U. (1986). Âşık Tarzı Şiir Geleneği ve Rüya Motifi. Ankara: TTK. 

Gündüz, T. (2008). Safevîler. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. içinde 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Gündüz, T. (2021). Kızılbaşlar Osmanlılar Safeviler. İstanbul: Yeditepe Yayınları. 

Hakyemez, C. (2016). Osmanlı-İran İlişkileri ve Sünni-Şii İttifakı. İstanbul: Kitap 

Yayınevi. 

Hammer, J. v. (1966). Osmanlı Tarihi. İstanbul: Milliyet Matbaası. 

Hasan, H. (1987). Saray-Bosna Kütüphanelerindeki Türkçe Yazmalarda Türküler. 

Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı. 

Hıbrî, A. (2021). Bir Divan Kâtibinin Kalemiyle IV. Murad'ın Bağdat Seferi. (A. 

Üstüner, Dü.) İstanbul : Yeditepe Yayınları. 

İnalcık, H. (2016). Devlet-i Aliyye Osmanlı İmparatorluğu Üzerine Araştırmalar-II. 

İstanbul: Türkiye İş Bankası. 

J.B.Tavernier. (1980). XVII.Asır Ortalarında Türkiye Üzerinden İrana Seyahat. 

İstanbul: Terüman Yayınları. 

Kafadar, C. (1996). Gazâ. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (s. 427). içinde 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı. 

Karakaya, F. (2014). Enderun'da Bir Polonyalı: Ali Ufkî Bey. İstanbul: Türkiye 

Cumhuriyeti Merkez Bankası. 

Kazvinî, A. (2011). Safevi Tarihi. Ankara: Birleşik Yayınları. 

Kevserânî, V. (1992). Osmanlı ve Safevilerde Din-Devlet İlişkisi. İstanbul: Denge 

Yayınları. 

Koçu, R. E. (2004). Yeniçeriler. İstanbul: Doğan Kitap Yayınları. 

Korkmaz, H. (2015). The Catalog of Music Manuscript in Istanbul University. 

Cambridge: Harvard University. 

Korkmaz, H. (2021). Türk Musiki Tarihinin Kaynağı Olarak Güfte Mecmuaları. 

İstanbul. İstanbul Üniversitesi Yayınlanmamış Doktora Tezi. 

Köprülü, F. (1928). Kul Süleyman ve Benli Ali. Hayat Mecmuası. 

Köprülü, F. (1940). Türk Sazşairleri Antolojisi III XVII. Asır Saz Şairleri. İstanbul: 

Kanaat Kütüphanesi. 

Köprülü, F. (1962). Türk Sazşairleri. Milli Kültür Yayınları. 



92 

Köprülüzade, M. F. (1930). XVIInci Asır Sazşairlerinden Kayıkçı Kul Mustafa ve 

Genc Osman Hikâyesi. İstanbul: Evkaf Matbaası. 

Kut, T. (1989). Ali Ufki. İstanbul: Türkiye Diyanet İslam Ansiklopedisi. 

Kut, T. (1989). Ali Ufki. T. D. Ansiklopedisi. içinde Türkiye Diyanet Vakfı. 

Küpeli, Ö. (2009). Osmanlı-Safevî Münasebetleri (1612-1639). İzmir: Ege 

Üniversitesi Yayınlanmış Doktora Tezi. 

Loir, C. d. (2016). Du Loir Seyahatnamesi: IV. Murad Döneminde Bir Fransız 

Seyyahın Maceraları. (M. Daş, Çev.) İstanbul: Yeditepe Yayınları. 

Lucas, A. (2019). Music of a Thousand Years: A New History of Persian Musical 

Traditions. 

Mircaferi, H. (1972). Şiilik ve Safevi Şiiliği. İstanbul: Edebiyat Fakültesi Matbaası. 

Murteza, N.-Z. (2014). Gülşen-i Hulefa Bağdat Tarihi 762-1717. (M. Karataş, Dü.) 

Ankara: TTK. 

Naima. (1968). Naima Tarihi. Zuhuri Danışman. 

Na'îmâ, M. (2014). Tarih-i Na'îmâ. Ankara: TTK. 

Ocak, A. Y. (2021). Osmanlı İmparatorluğu ve İslam. İstanbul: Alfa Yayınları. 

Öz, M. (2007). Râfizîler. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (s. 396). içinde 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Özcan, N. (2003). Mecmua-i Saz ü Söz. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (s. 

272). içinde İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı. 

Özcan, N. (2020). Murad IV, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. içinde 

İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı. 

Öztelli, C. (1955). Halk Şiiri XIV.-XVII. Yüzyıllar. İstanbul: Varlık Yayınları. 

Öztelli, C. (1959). Halk Türküleri. İstanbul: Varlık Yayınları. 

Öztelli, C. (1973). Bektaşi Gülleri. İstanbul: Milliyet Yayınları. 

Öztelli, C. (1976). Uyan Padişahım. İstanbul: Milliyet Yayınları. 

Öztuna, Y. (1966). Başlangıçtan Zamanımıza Kadar Türkiye Tarihi 9. Cilt. İstanbul: 

Hayat Yayınları. 

Pourjavady, A. (2005). The Musical Codex of Amir Khan Gorji, University of 

California, Los Angeles. 

Ragıb, M. (1928). Anadolu Türküleri ve Musiki İstikbalimiz. İstanbul: Marifet 

Matbaası. 

Solak-zâde, M. H. (1989). Solak-zâde Tarihi. (V. Çubuk, Dü.) Ankara: Kültür 

Bakanlığı Yayınları. 



93 

Şahin, D. (2019). Yeniçeri âşıklar ve bestelenmiş şiirlerinin müzikal analizi. Ankara: 

Gazi Üniversitesi. 

Şenel, S. (2012). İstanbul Çevresi Alan Araştırmaları. Cilt II, İstanbul: İlke Basım 

Yayın 

 

Şenel, S. (2012). Türkü. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. içinde İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Talat, A. (1928). Halk Şiirlerinin Şekil ve Nev'i. İstanbul: Devlet Matbaası. 

Tansel, F. A. (1977). XVII. Asır Sazşairlerinden Kul Süleyman. Kubbealtı Mecmuası. 

Tuncel, M. (1994). Dicle. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. içinde Türkiye 

Diyanet Vakfı. 

Ufkî, B. A. (2013). Saray- Enderun Topkapı Sarayı'nda Yaşam. (T. Noyan, Çev.) 

İstanbul: Kitap Yayınevi. 

Uluçam, A. (1988). Abdülkadir-i Geylani Külliyesi. Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi. içinde Türkiye Diyanet Vakfı. 

Uluçam, A. (1991). Âzamiye Külliyesi. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

içinde Türkiye Diyanet Vakfı. 

Uraz, M. (1933). Halk Edebiyatı Şiir ve Dil Örnekleri. İstanbul: Semih Lutfi Sühulet 

Kütüphanesi. 

Uzunçarşılı, İ. H. (1977). Osmanlılar Zamanında Saraylarda Musiki Hayatı. 

Ünal, M. A. (2015). Evliya Çelebi’de Fırat ve Dicle Nehirleri. Osmanlı Devletinde 

Nehirler ve Göller . içinde Not Yayınları. 

Üzüm, İ. (2002). Kızılbaş. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. içinde İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı. 

Yakıcı, A. (2007). Halk Şiirinde Türkü. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Yiğit, İ. (2008). Bağdat'ın Kuruluşuyla İlgili Rivayetler Üzerinde Bir Değerlendirme 

. İslam Medeniyetinde Bağdat Uluslararası Sempozyum. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı. 

Yıldırım, N. (2012). İran Mitolojisi. İstanbul: Pinhan Yayınları. 



94 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Ad-Soyad   : Hulusi ÖZBAY 

Doğum Tarihi ve Yeri : 24. 07. 1996 – Turgutlu/MANİSA 

E-posta     : hulusiozbay736@gmail.com 

 

ÖĞRENİM DURUMU: 

• Lisans              :  2018, İstanbul Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Tarih  

• Yüksek Lisans        : 2022, İstanbul Teknik Üniversitesi, Müzikoloji ve 

Müzik Teorisi Anabilim Dalı, Müzikoloji 

 

PROJELER 

Alaeddin Yavaşca Arşivi Katalog Projesi, İstanbul Araştırmaları Enstitüsü (2018- )  

 

DİĞER YAYINLAR 

Zeki Ârif’ten Arel’e Mektup, Darülelhan Mecmuası, 2018.  

Zühdü Rızâ’dan Arel’e Mektuplar, Darülelhan Mecmausı, 2019.  

Lem’i Atlı’dan Arel’e Mektuplar, Darülelhan Mecmuası, 2020.  

Lirin Temsil Kudreti, Z dergisi, 2020.  

İTÜ MİAM Dr. Erol Üçer Müzik İleri Araştırmalar Merkezi Kütüphanesi, Z dergisi, 

2021. 

 

 

 

 

 

 

 


