ISTANBUL TEKNIK UNIiVERSITESI % LISANSUSTU EGIiTiM ENSTITUSU

XVIL YUZYIL OSMANLI TARIH KAYNAGI OLARAK
ALI UFKI’NIN MECMUALARINDA
BAGDAD SEFERI TURKULERI

YUKSEK LiSANS TEZi

Hulusi OZBAY

Muzikoloji ve Muzik Teorisi Anabilim Dali

Muzikoloji Yuksek Lisans Program

HAZIRAN 2022






ISTANBUL TEKNIK UNIiVERSITESI % LISANSUSTU EGIiTiM ENSTITUSU

XVIL YUZYIL OSMANLI TARIH KAYNAGI OLARAK
ALI UFKI’NIN MECMUALARINDA
BAGDAD SEFERI TURKULERI

YUKSEK LiSANS TEZi

Hulusi OZBAY
(4041810086)

Muzikoloji ve Muzik Teorisi Anabilim Dal

Muzikoloji Yuksek Lisans Program

Tez Damismani: Prof. Dr. Nilgiin DOGRUSOZ

HAZIRAN 2022






ITU, Lisansiistii Egitim Enstitiisii’niin 404181006 numarali Yiiksek Lisans Ogrencisi
Hulusi OZBAY, ilgili yonetmeliklerin belirledigi gerekli tiim sartlar1 yerine
getirdikten sonra hazirladigi “XVIL. Yiizyll Osmanli Tarih Kaynagi Olarak Ali
Ufki’nin Mecmualarinda Bagdad Seferi Tiirkiileri” baglikli tezini asagida imzalari olan
jiiri 6niinde basari ile sunmustur.

Tez Danismam : Prof. Dr. Nilgiin DOGRUSOZ
Istanbul Teknik Universitesi

Juri Uyeleri : Prof. Dr. Zeynep TARIM
Istanbul Universitesi

Dr. Ogr. Uyesi Eray COMERT
Istanbul Teknik Universitesi

Teslim Tarihi : 30 Mayis 2022
Savunma Tarihi : 22 Haziran 2022






Anneme ve babama,






ONSOZz

Bu calismamizda, XVII. yiizyilda Topkapt Sarayi’'nda bulunan Ali Ufki’nin
mecmualarina kaydettigi Sultan IV. Murad’in Bagdad seferi ile alakali tiirkiiler,
muhtelif kaynaklarda tespit edilen Bagdad seferi manzumeleri ve devrin kronikleriyle
birlikte degerlendirilerek, XVII. ylizy1l Osmanli tarih kaynagi olarak incelenmistir.

Yiksek lisans egitimimin basindan bu yana benimle ilgilenerek, yiksek bilgi ve
tecrubesiyle bana her zaman rehberlik eden danisman hocam Prof. Dr. Nilgln
DOGRUSOZ’e tez siirecinde gosterdigi sonsuz alaka ve sabir icin ¢ok tesekkiir
ederim. Derslerimiz esnasindaki kiymetli yol gostericiligi sayesinde calismamiz
sekillenerek viicut buldu. Derslerinde yiksek ilmi hassasiyetine sahit oldugum ve
lisans bitirme tezimde XVIL. ylizy1l Osmanli/Tiirk miizigi tizerine birlikte ¢aligtigim
kiymetli hocam Prof. Dr. Zeynep TARIM’a da minnettarim. Lisans bitirme tezimdeki
calismamizda 6grendiklerimin, yiksek lisans tezim igin de bir temel olusturdugunu
sOylemeliyim. Tarih ve miizikoloji ¢alismalarini hayranlikla izleyerek takip ettigim,
kiymetli agabeyim ve hocam Ars. Gor. Harun KORKMAZ, tez siirecim esnasinda
kaynaklara ulasmam konusunda epey yardimci oldu, ¢alismamin zenginlesmesini
sagladi. Lise yillarimdan itibaren benimle ilgilenerek, miizik tarihi arastirmalarina
heveslendirip sevk ettigi i¢in kendisine ne kadar tesekkiir etsem azdir.

Yiiksek lisans derslerinde kendilerinden cokga istifade ettigim Prof. Dr. Songiil
KARAHASANOGLU, Prof. Dr. Gézde COLAKOGLU SARI ve Prof. Dr. Atilla
Coskun TOKSOY ve Dr. Eray COMERT’e miitesekkirim. Derslerimizde fikir
diinyam1 zenginlestiren, ¢alistigim konular1 bikmadan dinleyen ve sorularima benimle
birlikte cevap arayan degerli hocam Prof. Dr. Belma OGUL’a da ¢ok sey borgluyum.
Her sohbetimizde zengin diislince diinyasiyla bana farkli bakis agilar1 kazandiran,
calismalarindan biiytlik ilham aldigim kiymetli hocam Dog. Dr. Onur Giines AYAS’a
ve caligma anlayisiyla kendime &rnek aldigim degerli agabeyim Sinan SIPAHI’ye
stikranlarimi arz ederim. Yiiksek lisans donemimde bana burs saglayarak egitimimin
devamliligin1 saglayan Kubbealti Akademisi Kiiltiir ve Sanat Vakfi’na, bu slrecte
tecriibe ve nasihatlerinden istifade ettigim hocam Kemal Y. AREN’e ve ¢aligmalarim
sirasinda kitaplarindan ve calisma ortamindan fazlasiyla faydalandigim Tiirkiye
Diyanet Vakfi ISAM Kiitiiphanesi’ne bu imkanlar1 sagladiklari igin tesekkiir ederim.
Desteklerini highir zaman esirgemeyen ve benimle ayni heyecani paylasan aileme,
ortaokul donemimden itibaren tarih, edebiyat ve musiki merakimi gii¢lendirerek
bugiinkii ¢alismalarimin temelini olusturan Eczaci Fuat SIRVAN’a, calismalarim
sirasinda beni destekleyen yakin dostlarim Siileyman TASKIN, ismail AMOUTSKA,
K. Kaya GUL ve Gizem BAYKAL’a sonsuz tesekkiirlerimi sunarim.

Mayis 2022 Hulusi Ozbay

vii






ICINDEKILER

Sayfa
ONSOZ...cooiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii ettt s e s e e e e e e e e vii
ICINDEKILER......couiitiiiiiiiiieietieeteetereererneeserneesnesssernessesnesnnnn. iX
KISALTMALARL. ... citiiiiiiiiiiiiititiiatiettetitattestesntsassssassasssssssnssnsnnss X
SEKIL LISTEST. .uutvuiiiiiiiiiiiiiiiieiieiieeiieeeeieenernernerneesnerneesernnennes xii
(@ )74 = [P RP

Error! Bookmark not defined.v

SUMMARY itiitiitiiiiiiiiiniietiettiatiesessatssssssesssssssssssssssssssssssssssssssssss XVi
L R 1 2 OO 1
2. TURKI [TURKU], ASIK EDEBiYATI VE YENICERi ASIKLARL............ 7
2.1 Bir Edebiyat ve Musiki Terimi Olarak TUrki [TUrki] ........ccccooevviiniiininienen, 7
2.2 Asik Edebiyatmin Tesekkiilii ve XVII. Yiizy1l’da Asik Edebiyati .................. 10
2.3 Osmanlilarda XVII. Yiizyila Kadar Sefer TUrkUIEr .........ccocoovvniniiiiiiiinnnn 12
2.4 XVIIL Yiizyilda Bagdad Seferi Manzumeleri...........ccccocvvieiiiiiiiiiininieenn, 16

3. ALI UFKi VE MECMUALARINDA BAGDAD SEFERI TURKULERI......22
3.1 Ali UTKT BeY V& MeCMUALATT .......cceiuieieiiiiieeie sttt 22
3.2 Ali Ufki Bey’in Kaydettigi Bagdad Seferi Turktleri..........ccocooviveiiniinnennnnn, 28
3.2.1 Asik Katibi'nin Bagdad seferi tirkiisil................ccooeeiuuieiieeeiinn.nn, 29
3.2.2 Asik Alioglu'nun Bagdad'in fethi tirkiisti.................ccoeeeivieeeeiiin, 32
3.2.3 Asik Mustafa'min Bagdad seferi tirkiisti. ...................ccccoooieeeeiiinn. 35

4. OSMANLI-SAFEVI MUCADELESI VE BAGDAD SEFERI ........................ 39
5. TARIHSEL KAYNAK OLARAK BAGDAD SEFERI TURKULERI......... 49
5.1“Islam Askeriyiz Gaza Kasdma”: Tiirkiilerde Gaza ve Gazi Kavramlari......... 49
5.2 “Padisah1 Gormeyenler’: Tiirkiilerde Sultan Murad ve Sah Safi imajlari........ 57
5.3 “Varalim Bagdad Ustiine”: Tiirkiilerde “Bagdad” Sehri.......................... 72

G TS 1 6 83
[N N AN I N SR 89
L0773 1017 1 15T 94



KISALTMALAR

Ars. Gor.
Bkz

Dog¢. Dr.
Dr. Ogr. Uyesi
ISAM
iTUO

0.

Prof. Dr.
TDK
TTK

Vd

. Arastirma Gorevlisi

: Bakiniz

: Dogent Doktor

: Doktor Ogretim Uyesi

: Islam Arastirmalar1 Merkezi
: Istanbul Teknik Universitesi
> 0lumi

: Profesor Doktor

: Turk Dil Kurumu

> Turk Tarih Kurumu

> ve digerleri






SEKIL LISTESI

Sekil 3.1 :
Sekil 3.2 :
Sekil 3.3 :
Sekil 3.4 :
Sekil 3.5 :
Sekil 4.1 :
Sekil 4.2 :
Sekil 4.3 :
Sekil 4.4 :

Sayfa

Mecmua-i Saz 0 SOz isimli mecmuanin unvan sayfast...................... 25
Katibi'nin Bagdad seferi tirkiisti.............ccoooiiiiiiiiiiii 29
Ali Ufki’nin Turc 292 yazmasinda Katib?’nin tirkiisti ....................... 30
Alioglu'nun Bagdad seferi tirkiliSti .........coerveeiieiiiiiiieiieseeeeee e 33
Asik Mustafa'nin Bagdad seferi tirkiisii............ocoveeveerereerrserenieeisresnennns 36
Imam-1 Azam Ebu Hanife'yi tasvir eden bir minyatiir ..............cccoceuevnee. 41
Seyh Abdiilkadir Geylani'nin Bagdad'da bulunan tiirbesi ve camii ......... 44
Imam-1 Azam Ebu Hanife'niin tirbesi..........cocoovereveriiiereereeeiieceierennne 45
Yirminci asrin baginda Bagdad sehrinin Azamiye kapisi ciheti............... 47
Sekil 5.1: Max Fruchtermann'mn “Des Cronologies Ottoman” Kartpostal Alblimundeki
Sultan IV. MUrad tasViri.... ... 62
Kul Siileyman'in Bagdad tlrkiisti............c.ooooviiiiiiiiiiiiii. 69

Sekil 5.2 :

xii






XVIL YUZYIL OSMANLI TARIiH KAYNAGI OLARAK
ALI UFKiI’NIN MECMUALARINDA BAGDAD SEFERI TURKULERI

OZET

XVIL yiizyilin ilk yarisinda, Osmanli ve Safevi devletleri arasindaki siyasi, dini ve
kiiltiire] miicadelenin bir neticesi olarak 1638’de Osmanli padisahit Sultan V.
Murad’in bizzat katilarak tertip ettigi Bagdat seferi esnasinda harekati ve savasi konu
alan birgok tiirkii viicuda getirilmistir. Asiklar tarafindan séylenen Bagdad tiirkiilerinin
onlarcasinin giiftesi, el yazmasi conklere ve mecmualara kaydedilmis olup bunlarin
disinda, Osmanli Sarayi’nda bulunmus olan musikisinas Ali Ufki, yasadigi donemde
vuku bulan Bagdad seferi lizerine sdylenmis tiirkiilerin tigiiniin hem notasini hem de
giiftelerini kaydetmistir.

Bagdad seferi esnasinda sdylenmis tirkiilerin, doneminin edebi ve tarihi diger
kaynaklariyla birlikte inceledigimizde birincil kaynak olmalari bakimindan oldukca
zengin degerlendirmelere ve tespitlere ulagtirabilecek bilgilere haiz olduklarini ve bu
kaynaklarin Osmanli tarih kaynagi olarak daha verimli sekilde kullanilmasi gerektigini
farkettik. Muhtelif kaynaklardan tespit edebildigimiz tiirkiilerle birlikte tezimizin ana
eksenine Ali Ufki’nin mecmualarindaki Bagdad tiirkiilerini aldik ve bu miizikal
eserleri metinsel bakimdan inceleyerek, tarihyaziminin bir malzemesi olup
olamayacagini degerlendirdik.

Ali Ufki’nin mecmualarindaki tiirkiilerin varligint da degerlendirerek, kaydettigi
Bagdad tiirkiilerini tarihsel zeminde inceleyerek XVII. yiizyill Osmanli tarihinin
kaynag1 olarak nasil kullanilabilecegine isaret ettik. Boylece Osmanlilarin XVII.
yiizyilin ilk ¢eyregindeki rakiplerinden biri olan Safevilerle olan iliskilerinde nasil bir
zihin diinyasiyla hareket ettiklerini anlamaya calistik. Elimize ulasan birer tarihsel
dokiiman  olan  tirkii  metinlerinin  ve  diger  birincil  kaynaklarin
degerlendirilmesi/tedkik edilmesi ile donemin olgularinin ¢esitli cepheleriyle taninip
anlasilmasina/¢oziilmesine katkida bulunulmasi amaglandi.

Tiirkiilerin tarthyaziminda kullanilmasina iliskin degerlendirmelerimiz, Bagdad seferi
tlrkdlerinin metinlerinden yola ¢ikarak, Osmanli ve Safevi munasebetlerine dair fikir
verebilecek ii¢ ana baslik altinda sunulmustur. Ilk olarak tiirkiilerin Osmanlilarin gaza
ve gazi kavramlarmi neler ifade ettigine ve taraflarin dini rekabetlerine dair
cikarimlar yapilmistir. Ikinci olarak, bizzat katilarak Bagdad seferini ydneten ve
“Bagdad Fatihi” olarak anilan Sultan IV. Murad’in ve sefer esnasinda Safevi
hiikiimdar olan “Acem Sah1” Safi’nin tiirkiilerdeki imajlar1 incelenmistir. Son olarak
ise seferin hedefi olan, dini ve siyasi bakimdan olduk¢a 6nemli bir yer olan Bagdad
sehri ele alinmistir. Tirkiillerde Bagdad sehrinin nasil anildigi ve algilandigi
aciklanmistir. Ele alip tiirkiiler lizerinden irdeledigimiz bu ii¢ cephe, tiirkiilerin tarih
kaynag1 olarak nasil kullanilabilecegine dair yaklagimlardir.

Xiv






TURKI-S OF BAGHDAD CAMPAIGN IN THE MECMUA-S OF ALI UFKi
AS A PRIMARY SOURCE OF 17'" CENTURY OTTOMAN HISTORY

SUMMARY

In the year 1638, in which the Ottoman Sultan Murad initiated a campaign on the
Safavid Baghdad, the Ottoman Ashik poets had focused on producing a series of tirki-
s aka ballads about the battles taking place on the way and during the siege of the city.
These productions were crucial as they were propagating the imperial might and
inspiring people to fight against the archenemy whom the Ottomans have already been
fighting for a century. The lyrics of these Ashik folk songs are found in various ancient
oriental manuscripts called Conk-s and Mecmua-s. Apart from them, Ali Ufki Bey, the
Ottoman Polish musician, who lived in the Topkap: Palace during the campaign,
compiled three of such popular tiirki-s and notated them in his unique manuscript
work.

While studying the campaign of Baghdad, we recognized that the folkloric literary
productions about the campaign present a historiographic opportunity to further the
studies on the history of the Ottoman Empire and specifically that of the war. We
placed Baghdad folk songs that we obtained from various sources at the center of the
thesis and especially focused on those that came from Ali Ufki's Mecmua-y: Saz u Soz.
We examined these musical works textually and evaluated if they could be used as a
primary source. In the thesis, the reader would find the comparison of the Ottoman
chroniclers and Ashik poets at the time, in terms of the historical information they
provided to their audiences. These productions helped me to highlight how general
Ottoman public opinion of Safavids was shaped by agents from different social
backgrounds. It is also regarded that such literary productions from that time can be
quite helpful in revealing factual truths, apart from their ability for observing
subjective stances against the 'other'.

My evaluation of folk songs as primary sources rather gives way to three subheadings
related to the Ottoman-Safavid relationship. Firstly, the social, cultural and religious
implications of the terms gaza and ghazi as they were addressed in turki-s were
handled and we made some deductions about the sectarian rivalry prevailing at the
time. Secondly, the propagated images of the Sultan Murad as “the conqueror of the
Baghdad” and Shah Safi as “Shah of Ajam” were examined and how imperial claims
were being advocated was illustrated. Lastly, we assessed the description and
perception of the city of Baghdad and qualities attributed to it by Ashik poems.

With this novel approach, we aimed to place the elements of Ottoman music into
Ottoman history-writing and contribute to the studies of 17th-century Ottoman music
as well.

XVi









1. GIRIS

XVIL ylizyilin ortalarinda Osmanlt sarayinda bulunan musikiginas Ali Ufki’ nin tertip
ettigi mecmualar, Osmanli/ Tiirk musiki tarihi bakimindan olduk¢a ehemmiyete
haizdir.

ITU Tiirk Musikisi Devlet Konservatuari’ndaki yiiksek lisansa hazirlik doneminde,
Prof. Dr. Songiil Karahasanoglu’nun rehberligindeki “Research Methods in Music”
isimli derste, “Bir XVII. yiizyil “tiirki ’sinin tarihsel atmosferi: Resmo turkisi” baslikli
bir arastirma yapmis, sunum hazirlamistim. Ali Ufki’nin Mecmua-i Saz U S0z ismiyle
tertip ettigi mecmuasina kaydettigi sefer tiirkiilerini incelemis ve bu tiirkiilerin yeterli
derecede tarihi kaynaklarla birlikte tahlil edilmemis oldugunu tespit etmistim. Dersin
sonunda sundugum arastirma 6devimde, Osmanlilarin Girit seferi sirasinda Resmo
kalesinin fethiyle ilgili Ali Ufki’nin “TUrki berdy-1 sefer-i Retime” bashigiyla
kaydettigi tlrkiyd, donemin tarihi ve edebi kaynaklariyla birlikte incelemis ve bir

arastirma metni kaleme almistim.

Resmo tiirkiisii hakkinda herhangi bir ¢alismanin mevcut olmamasi, tlrkinin neye
dair sdylendigi, tiirkiide ismi gegen tarihi sahsiyetler hakkinda malumat bulunmamasi
Osmanly/Tiirk musiki tarihi bakimindan bir problem teskil etmekteydi. Yaptigim
tahliller neticesinde, Resmo kalesinin fethine dair oldugu, Deli Hiiseyin Pasa’nin
varligin1 tarihsel kaynaklarla birlikte okuyarak, turkiyl tarihsel baglaminda

degerlendirdim.

Yalnizca Ali Ufki’nin mecmuasinda yer alan Resmo tiirkiisii degil, kaydettigi diger
tarihsel olaylarla alakali olarak da arastirma yapmaya karar verdim. Tez danismanim
Prof. Dr. Nilgiin Dogrusdz ile birlikte, yiiksek lisans tezimizde konunun biitinligii
acisindan Ali Ufki’nin Bagdat seferine dair kaydettigi ii¢ tlrkiyl esas alarak, tez
konumuzu sekillendirdik. Bagdad seferi, Osmanli/Tiirk musiki tarihi bakimindan da
oldukca muahim bir seferdir. Tedkik edilecek malumatin ¢ogalmasi ve daha genis bir
perspektiften konuyu inceleyebilmek adina muhtelif kaynaklarda bulunan Bagdat

seferi tlrkulerini de konuya dahil etmeye karar verdik.



Muhtelif kaynaklarda tesbit ettigimiz tiirkiilerle birlikte Bagdad seferine iliskin
sOylenmis manzumeler, XVIL. ylizy1l Osmanli tarih yazimina nasil katki saglayabilir?
Tirkli metinleri tarihi kaynaklarla birlikte tahlil edildiginde Bagdad seferine ve
Osmanli-Safevi miinasebetlerine dair neler sdylenebilir? Bu hususta devrin tarihi
kroniklerinden farkli olarak tiirkiiler ne ifade etmektedir? Tiirkiiler ortaya cikis
bakimindan sahsi olmasi hasebiyle meselelere farkli cephelerden bakmamizi

saglayabilir mi?

Tarihgi Mustafa Ali: Bir Osmanli Aydin ve Biirokrat: isimli eseriyle, XVI. yiizyil
“Osmanl diisiinsel ve siyasal yagaminin bir invivo portresini sunmay1 amaglayan”
Cornell Fleischer, Osmanli tarihi iizerine arastirma yapan tarihgilerin “anlat” kokenli
ozellikle de edebi nitelikli kanitlara glivenmeyip, bunlar yerine arsiv belgelerine dayali
sahsilikten arinmis kat1 bilgilere, “olgusal anlatilarin” tercih edildiginden
yakinmaktadir. Modern arastirmacilarin  6znellikten korktugunu bunun da bir

kisitlayicilik oldugunu diisiinmektedir (Fleischer, 1996, s. 3).

Fleischer, kisisel ve edebi nitelikteki -tezimizde ele aldigimiz Bagdad seferi tiirkiileri
gibi- donemin kaynaklarmi “yumusak kanitlar” olarak nitelendirmektedir. Kadi
sicillerinin, hazine kayitlarinin veya yonetsel dnlemlerin gereksinimleri karsilayan
bilgiler verebilecegini, varsayimlari, arkaplanini, uzantilarini her zaman yeterli
diizeyde ifade edemeyecegini belirtmektedir. Oysa yasamdoykiilerinin edebiyat tiirii
kaynaklarimin arsiv defterlerini dolduran kuru, kisa ve kopuk kayitlara diisiinsel

tutarlilik katabilecegini sdylemistir (Fleischer, 1996, s. 3).

Tezimizin konusu olan Ali Ufki’nin el yazmas1 mecmualarina kaydettigi Bagdad seferi
tiirkiileri ve muhtelif kaynaklardan tespitine ¢alistigimiz manzumeler de Fleischer’in
cesitli cephelerden gereksinimleri karsilayan, tarihi meselelerin arka planini da ifade
eden “yumusak kanit”’lar olarak tarihyazzminda kullanilabilir mi? Birgogu sefere
bizzat katilan &siklarin manzumeleri, devrin kronikleri yahut arsiv belgelerinin yeterli
diizeyde ifade edemedigi hususlarda bir tarihyazimi kaynagi olarak oldukga faydali

olabilecegi diisiincesindeyiz.

Cahit Oztelli, tiirkiilerin birer tarih kaynagi olabilecegine dikkat cekmis, Cemal
Kafadar, Islam  Ansiklopedisi’nde yazdifi gazd maddesindeki fikrini
kuvvetlendirirken Temesvarli Gézi Asik Hasan’in bir manzumesini olaya dahil

etmistir. Ahmet Yasar Ocak da aymi sekilde yazdiklarimi kuvvetlendirmek ve



delillendirmek adina Asik Bahsi’nin manzumesini eserinde kullanmistir. Cenk Giiray,
“Osmanli’dan kalan bir siir ve miizik mirast: “Gazi Murdd Reis’ten 1V. Murdd’a
‘Vakaniivislik’ ornegi olarak Yeniceri agsiklarr” baslikli makalesinde asiklarin
eserlerinin tarih kaynagi olarak kullanabilecegine dikkat ¢cekmis, Osmanlilarin saz
sairlerini birer “sosyal tarih aktaricisi/vakanivis” olarak degerlendirmistir (Giray,
2019) Ayrica Cenk Giiray’in ve Sevilay Cinar’in danismanliginda yiiriitiilen Deniz
Sahin’in “Yeniceri dsiklar ve bestelenmiy siirlerinin mzizikal analizi” baslikli tezinde,
Yeniceri asiklarin1 konu edinilmis, eserlerin makamsal baglamda incelenmesi
amaglamis olup, tarihsel baglamlarina da kisaca deginilmistir (Sahin, 2019). Calisma
stirecinde ¢esitli kaynaklarda tespit ederek derledigimiz ve tarihi ve edebi kaynaklarin
1s1ginda tetkike tabi tuttugumuz Bagdad seferi manzumelerinin bir biitiin hélinde
tespiti, literatiire daha once birarada degerlendirilmemis oldugundan katki saglamasi

bakimindan 6nemlidir.

Tezimizin ilk b6limiinde, edebiyat ve musiki bakimindan tiirkiiniin ne ifade ettigi ve
nasil sekillendigi incelenmistir. Asik edebiyatinin nasil tesekkiil ettigi ve XVII.
yiizy1lda nasil bir ¢ehre kazandigina deginilmistir. Asik edebiyati icerisinde yenigeri
asiklarmin  varligina ve bu sahada nasil bir etkinlie sahip olduklarindan
bahsedilmistir. Ardindan Osmanlilarin kurulusundan itibaren elimizdeki mevcut
manzumelerden yola ¢ikilarak XVII. yiizyila degin hangi sefer tiirkii ve destanlarinin
giiniimiize ulagt1g1 incelenmistir. Osmanlilarin XVII. yiizyildaki siyasi pozisyonu da
dikkate alinarak, Bagdad seferi tiirkiileri disinda hangi sefer tlrkulerinin var

oldugundan bahsedilmistir.

Ikinci béliimde, tezimizin merkezine Ali Ufki’nin kaydettigi Bagdad seferi tiirkiilerini
almamiz dolayisiyla Ali Ufki’nin hayatindan ve musikiyle alakali olan el yazmasi
mecmualarindan bahsedilmistir. Bagdad seferi tiirkiileri, ele alinmig transkripsiyonlari
ile birlikte, asiklar1 hakkinda da degerlendirmeler yapilmistir. Ugiinci bolimde
kaydedilen tiirkiilerin konusunu teskil eden Bagdad seferinin sebepleri ve sonuglari
incelenmistir. Kisaca tarihsel gecmisiyle birlikte Osmanli ve Safevi devletleri
arasindaki siyasi ve dini miinasebetler ile micadeleler anlatilmistir. Osmanlilarin
hangi sebeplerden &tiirii bu seferi diizenledigi birincil ve ikincil kaynaklardaki

degerlendirmelerle birlikte anlasilmaya calisilmistir.

Bagdad seferi tiirkiilerinin tarihyazimina nasil katki saglayabilecegine dair fikrimizi

aciklayabilmek ve birer 6rnek konu iizerine gostermek maksadiyla tiirkiilerde yer alan



ortak meselelerden yola ¢ikarak ii¢ soru belirledik. ilk soru, Bagdad seferi tiirkiilerinde
XVIL yilizyil’da Osmanlilarin gaza ve gazi anlayisina dair neler bulabiliriz?
Osmanlilarin sii Safevilere kars1 bakis acis1 nasildi? Osmanlilar1 Safevilere karsi sefere
¢ikmay1 motive eden unsurlar nelerdi? Osmanlilar Rafizileri/Kizilbaslari dini ve siyasi
anlamda nasil konumlandirtyordu? Bu sorular iizerinde, asiklarin Bagdad seferine
iliskin manzumelerinde analitik okumalar yapilmaya calisilmistir. Muhtelif asiklarin

ayn1 meselelerdeki s6ylemleri birlikte degerlendirilmistir.

Ikinci olarak mercek altina alinan konu, savasin taraflari olan Osmanlilar ve
Safevilerin siyasi liderlerinin tiirkiilerde nasil bir imaja sahip oldugu ile alakalidir.
Tiirkiilerde Sultan Murad hangi unvanlarla anilmistir? Kullanilan unvanlarin tarihsel
baglamdaki yeri nedir? Osmanlilar Safevi saht Safi’yi nasil goriiyorlardi?
Osmanlilarin “6teki”’lestirme algis1 nasild1? Bu sorular etrafinda asiklarin elimizdeki
mevcut manzumeleri tizerinden “Gézi” Sultan Murad’a ve Sah Safi’nin zihin

diinyalarindeki yerine dair tespitler yapilmaya calisilmistir.

Uclincli ise asiklarin tiirkiilerde Bagdad sehrine dair neler soyledikleri ile
ilgilenilmistir. Bagdad seferi iizerine manzume sdylemis asiklarin ekserisi Bagdad
seferine istirak etmistir. Tiirkiilerde, bulunduklar1 sehrin cografi ve sosyal varliklar
tizerinde de atiflarda bulunmuslardir. Bu baglamda asiklar, Bagdad sehrini nasil
tanimlamislardir. Bagdad sehrinin hakimiyet altina alinmasindaki siyasi, dini ve sosyal

sebepler nelerdi?

Tezin amaci, Bagdad seferine iligskin sdylenmis tiirkiilerin metinsel analiz ile birlikte
Osmanl tarith yazzmina katki saglayabilecegine dair 6rnekler gostermektir. Tirki
metinlerinin ilm1 bir sekilde tahlili neticesinde devrin kroniklerinde yer almayan daha
sahsi bakis acilarindan iiretilmis bilgilere erisilebilecegi gibi asiklarin ordunun bir
mensubu olarak Osmanli askerinin genel diigiince diinyasina isaret eden birtakim
bilgilere de ulasilabilmektedir. Manzumeler tarihsel bir zemine konuslandiriimaya
calisilmaktadir. Manzumenin metni ancak tarihi baglamda diisiintildiigli takdirde
tarih¢iye bir anlam ifade edebilme yetisine kavusabilmektedir. Tarihsel tahlilin
yapilmamast durumunda nigin/nasil sdylendigi bilinmeyen “suskun” metinler

mecmualarda yahut kitaplarda beklemek mecburiyetindedir.

Calismanin baslangicinda ilk olarak Ali Ufki’nin kaydettigi Bagdad seferi tiirkiilerinin

tespiti ile alakali British Library’de yer alan Mecmua-i Saz U S0z ve Fransa Milli



Kituphanesi’nde yer alan Turc 292 yazmasi incelenmistir. Daha sonra Ali Ufki
lizerine yapilan ¢alismalarda bu tiirkiilere nasil deginildigine bakilmistir. Bu hususta
Hakan Cevher’in (Cevher, 2003) ve Siikrii Elgin’in (El¢in, 1976) yayinlarindan
faydalanilmistir.

Ali Ufki’nin kaydettigi tic Bagdad tiirkiisliniin haricinde mubhtelif kiitiiphanelerde
bulunan baska Bagdad seferine dair kaydedilen manzumeler icin kiitiiphanelerde
tarama c¢alismas1 yapilmustir. Millet Kiitiiphanesi, Istanbul Universitesi Kiitiiphanesi,
Harvard Universitesi ve Konya’daki kiitiiphanelerde XVII. ve XVIII. yiizyilda tertip
edilmis muhtelif el yazmas1 mecmualar iizerinde ¢alisilmustir. Istanbul Universitesi
Nadir Eserler Kiitiiphanesi’ndeki el yazmalar1 fzerinde c¢alisilirken, Harun
Korkmaz’in The Catalog Music Manuscript in Istanbul University (Istanbul
Universitesi Kiitiiphanesi 'ndeki Musiki Yazmalarimn Katalogu) bashikli eserinden
faydalanilmistir (Korkmaz, 2015). El yazmalar iizerinde tetkiklerin ardindan
yaymlanmis ikincil kaynaklarda Bagdad seferine iliskin manzumelerin tespitine
baslanmistir. Bu alanda ¢alisma yapmis olan bilhassa Sadeddin Niizhet Ergun, Fuat
Kopriilt, Cahit Oztelli, Muammer Uludemir ve Siikrii Elgin’in nesrettigi makale ve
kitaplarda yer alan Bagdad seferine dair sdylenmis metinler tespit edilmistir. Birincil
ve ikincil kaynaklardan derlenen manzumeler yukarida bahsettigimiz {i¢c esas mesele
bakimindan dikkatlice incelenmistir. Tetkikler esnasinda metinler donemin birincil
kaynaklartyla birlikte okunarak farkliliklar1 ve benzerlikleri tespit edilmeye

calisilmistir.

Tezin XVII. ylizyilin ilk yarisinda cereyan eden Bagdad seferi ve Osmanli-Safevi
miinasebetlerine dair katki saglayabilecegini ve tarihsel olaylarla alakali tiirki
metinlerinin tarihsel baglamda degerlendirilmesi ile birlikte hem tarihyazimi
bakimindan hem de Osmanly/Tiirk musiki tarihi bakimindan da yapilacak aragtirmalara

da kap1 aralamasini temenni etmekteyiz.






2. TURKI [TURKU], ASIK EDEBiYATI VE YENICERI ASIKLAR

2.1. Bir Edebiyat ve Musiki Terimi Olarak Turki [Turkd]

Turkiler, hem bir halk edebiyati nazim bigimi, hem de bir musiki formu olarak uzun
asirlardir tarihi, siyasi, i¢timal ve sosyo-ekonomik bakimindan ortaya g¢iktiklar
cografyalarda, genis ve zengin bir kiiltiirel hafiza teskil etmistir. Tiirkiiler, VIL. yiizyila
degin sozlii olarak devam eden Tiirk edebiyatinin, Islamiyetin kabulii sonras1 XV.
yuzyilda sekillenen nazim bigimlerinden biridir. Umut Giinay’a gore, Anadolu halk
edebiyati, Islamiyetten evvel tesekkiil eden ozan-baksi geleneginin genis anlamda
degisen inang¢ sistemi, diinya goriisii ve yasam bi¢iminin degismesiyle olusmustur
(Gunay, 1986, s. 101). Edebiyat¢1 Erman Artun da ayni goriiste olup, asik edebiyatinin
ozan-baks1 edebiyat: geleneginin Islamiyetin kabuliiniin ardindan “tasavvufi diisiince”
ve “Osmanli yagsama bi¢imi ve kabulleriyle” sekillendigini belitmektedir (Artun, 2008,
s. 29). Kosuk, sagu, sav, destan gibi Islamiyetten evvelki Tiirk edebiyatinin nazim
bigimleri, Islamiyetin kabuliiyle yeni kiiltiirde Islamiyet ve tasavvuf anlayisiyla

birlikte sekillenmis edebi Uriinlerdir (Artun, 2008, s. 27).

Edebiyat 1stilahati olarak tiirkii, en basit anlamiyla, tiirlii ezgilerle sdylenen anonim
halk siiri nazim big¢imi olup, bentleri yapt ve sozleri bakimindan iki kisimdan
miitesekkildir (Dilgin, 1983, s. 289). Birinci kismi, tlrkiinlin s6zlerinin bulundugu
“bent” boliimiidiir. Diger kisim ise her bendin sonunda tekrarlanan “nakarat” kismidir.
Bu kisim baglama veya kavustak olarak da tesmiye edilmektedir (Dilgin, 1983, s. 289).
Turkdler, hece Olgustinun her kalibiyla sdylenmekle birlikte, umumiyetle yedili,

sekizli ve onbirli hece dl¢iisiiyle sdylenmistir (Dilgin, 1983, s. 289).



Turkd teriminin karsiligi olarak “Turk” kelimesi gosterilmekte, kelimenin sonuna
nispet eki “1” ulunarak “TUrki” kelimesinin elde edildigi, daha sonra tiirkii bigimine
girdigi diisiiniilmektedir (Dizdaroglu, 1969, s. 102). Faruk Kadri Timurtas, tiirkii

[132)
1

kelimesinin sonunda yer alan nispet “i”’sinin Arap¢a oldugunu ve ekin mensubiyet ve
nispet ifade ettigini belirtmistir (Yakici, 2007, s. 35). Semseddin Sami, “Kamus-
Tarki” isimli s6zliiglinde tiirkiiyii “an asil Tiirklere mahsus lahinde sarki” olarak tarif
etmekte, Fuat Képrilu ise, “Tirklere mahsus beste ile sdylenen halk sarkilar1” seklinde

aciklamaktadir (Dizdaroglu, 1969, s. 102).

Ahmet Talat [Onay] Bey, 1928 yilinda nesrettigi “Halk Siirlerinin Sekil ve Nev'i”
baslikl1 eserinde tiirkiiyti, “Tiirklere mahsus lahn [ezgi] ile sOylenen sarkilar” olarak
aciklamaktadir (Talat, 1928, s. 33). Edebiyatg1 Ahmet Kutsi Tecer’e gore ise varsagi,
tirkmani gibi nazim big¢imleri, eski milli musiki kaynaklarindan dogmakla birlikte

Irak, Suriye, Misir gibi bolgelerde verilmis bir isimdir (Dizdaroglu, 1969, s. 102).

Edebiyat tarihgisi Tahir Olgun [Tahirii’l Mevlevi] ise tiirkii terimini, cogu on birli hece
Olglsuyle nazmedilen ve genellikle Anadolu’da bestelenip sGylenmeye baglanmis olan
milli nagmeli sarkilar olarak agiklamaktadir (Yakici, 2007, s. 33). Macar Tirkolog
Ignacz Kunos ise tlrki, en ¢cok sekizli ve on birli hece 6lcistyle séylenen séylenen
saz siiri olarak nitelemektedir (Yakici, 2007, s. 40). Riza Nur, tiirkiiniin halk siirinin
en eski tiirlerinden biri oldugunu ifade etmekle birlikte, tlirkiiniin Hiiseyin Mirza
zamaninda icad edildigini, ona bazi vezinlerin tahsis edildigini ve iki devre
baglandiginmi ifade etmistir (Dizdaroglu, 1969, s. 103). Hikmet Dizdaroglu, Riza
Nur’un bahsettigi tiirkiiniin, Cagatay edebiyatinda “failatiin failatiin failatiin failat”
kalibryla yazilan manzum iiriinler olduguna dikkat ¢gekmektedir (Dizdaroglu, 19609, s.
103).

Musiki terimi olarak ise tiirkii, Siileyman Senel’in tarifiyle “bestecisi bilinen musiki
eserlerinin disinda kalan, ¢ogunlukla sahibi unutulmus, zaman icerisinde kolektif bir
katkiyla sekillenmis hece vezinli Tiirk¢e musiki eserleri”dir (Senel, 2012, s. 612). XV.
yiizyilin ilk yarisinda Mercimek Ahmed’in terciime ettigi “Kabusname” isimli eserde
ezgiye baglanmis bir s6z kiimesini seslendirerek acgia cikartmak anlamina gelen
“tiirkl eyitmek” ve “irlamak” tabirlerine rastlanmaktadir (Senel, 2012, s. 613). Ziyari
hiikiimdar1 Keykavus b. iskender’in “Kabusname”sinde musiki icra edenlere, mecliste
arka arkaya ayni manada “irlayip” tiirkii sOylememesi nasihat edilmektedir (Senel,

2012, s. 613).



Ali-Sir Nevayi’nin [6.1501] “Mizanii’I-Evzan [Vezinlerin Terazisi]” isimli eserinde de
tlrki tarifine rastlanilmaktadir (All-Sir Nevayi, 1993, 5.60-61). Nevai’nin verdigi
bilgilere gore tirkd, hoslandiran ve duygulandiran bir sarki tiirtidiir ve aruz vezninin
remel-i misemmen-i mahzif vezniyle yazilip, bestelenmektedir (Ali-Sir Nevayi,
1993, s. 196). XVI. ylizyilda ise Merkezzade Ahmed Efendi’nin “el-Babiisii I-vasit fi
tercemeti’l-Kamiisi’[-muhit” eserinde “tirkii yakmak” ve “tiirkii yakic1” tabirlerine

rastlanmaktadir (Senel, 2012, s. 613).

XVII. yilizyilin ortalarinda tertip edilen, Osmanli/Tiirk musikisinin en eski yazili
kaynaklarindan olan Ali Ufki’nin “Mecmua-i Saz (i S0z tinde ise hiiseyni, muhayyer,
neva, ussak, beyati, acem, saba, ¢argah, segah, rast, mahur, ev¢ ve irak makamlari
fasillarinda doksani askin tiirki tabiri mevcuttur (Senel, 2012, s. 613). Mecmua-i Saz {
S0z’de yer alan tiirkiilerin ekserisi kosma kafiyesinde asik tarzi veya asik tarzi

etkisinde anonim halk siirleridir (Senel, 2012, s. 613).

Cem Dilgin, halk arasinda heyecan uyandiran her olaya tiirkii yakilacagini belirtir.
Dilgin, yakilan tiirkiilerin, muhtelif sekillerde yurda yayildigini , tiirlii bolgelerde tiirli
bicimlere girerek degisebildigini ifade ederek, kimi dizelerin zaman igerisinde
eksildigini, kimi dizelerin de ilave edildigini ifade eder (Dilgin, 1983, s. 289).
Tirkiiniin en eski drneklerine on altinci asirdan geriye gitmedigini, ilk tiirkiiniin ise

Oksiiz Dede tarafindan sdylendigi iddia edilmistir (Dizdaroglu, 1969, s. 104).

Tiirkiiler i¢ bakimdan tasnif edilmekle birlikte, Mahmud Ragip Gézimihal, trkuleri
ezgilerine gore usulsiiz ve usullii olarak ikiye ayirmistir. Usulsiiz olanlar divan, bozlak,
kosma, hoyrat gibi uzun havalar, usulliiler de oyun havalaridir (Ragib, 1928, s. 192).
Millien, halk sarkilarini kissali sarkilar ve kasideler olarak iki sinifta degerlendirirken,
Fraylig tlirkiileri, mevsim, kahramanlik, ask, 6liim, dogum, evlenme, cocuk ve genclik
tirkiileri olarak tasnif etmistir (Dizdaroglu, 1969, s. 106). Jerom Bujeand ise tirkuleri
konularina gore, ninniler, cocuk tilirkiileri, tabiat ve hayvan, ask, evlenme, askerlik,
zeybek ve derebeyi, cinayetler ve acikli olaylar ve oliim tiirkiileri siniflandirmistir
(Dizdaroglu, 1969, s. 106). Edebiyat arastirmacis1 Cahit Oztelli’ye gore ise, konularna
ve dogus sebeplerine gore turkller harp, isyan, kahramanlik, cinayet gibi vakali
konulart igeren tiirkiiler ve agk, hasret ve 6liim gibi duygu icerikli hisli tiirkiiler olarak

iki snifa ayrilmustir (Oztelli, 1959, s. 8).



Asik edebiyatinin yazili kaynaklarinin basinda cénkler gelmektedir. Conk, genellikle
anonim mabhiyyette tertip edilmis bir mecmua ttrudur (Gokyay, 1993, s. 73). Turkdler,
varsagl kosma, divan, miistezad gibi tiirlerle birlikte ekseriyetle el yazmasi conklere
kaydedilmistir (Korkmaz, 2021, s. 104). Harun Korkmaz’in tespitine gore tlrkuler,
kimi zaman fasil mecmularinin belli basli makam fasillarinda da gorilmektedir.
Korkmaz, tiirkiilerin kayitli oldugu makamlar arasinda hiiseyni, neva, beyati, ussak,
1sfahan gibi diigah kararli ve ussak karakterli makamlar yiiksek oranda oldugunu ifade
etmektedir (Korkmaz, 2021, s. 104).

2.2. Asik Edebiyatimin Tesekkiilii ve XVII. Yiizyil’da Asik Edebiyati

Asik, sazli sazsiz dogaglama yoluyla kalemle veya bu ozelliklerin birkagini birden
tastyan ve asiklik gelenegine bagl olarak siir soyleyen halk sanatkaridir (Artun, 2008,
s. 1). Asiklar saz calan, usta irak iliskisi icerisinde yetisen ve bir edebiyat gelenegi
olusturan irticalen siir soyleyen saz sairleridir (Artun, 2008, s. 3). Asiklar, ozan &sik
saz gairi, kalem suarasi, halk sairi, badeli &sik, halk ozani, hak &sig1 isimleriyle de
anilmaktadir (Artun, 2008, s. 5). Fuat Koprili, asiklart XII. ve XIII. yiizyillardan
itibaren Osmanli devletinde gelismeye baslanan askeri ve siyasi merkezlerde biiyiik
kervan yollar1 ve tizerinde kurulan kasabalar, medreseler ve tekkeler ile asker ocaklari
cevresinde yetisen tasavvuf nesvesiyle yogrulmus bir kismi immi kisiler olarak

tamimlar (Artun, 2008, s. 32).

Oztelli’'ye gore XIV. ve XV. yiizyillarda pek yaygmn bir durum alan tekke
edebiyatgilarini kiiltiirlii oluslari, saz sairlerinin yetismesine engel oluyordu (Oztelli,
1955, s. 7). Imparatorlugun genis sinirlar1 igerisinde dolasan Asiklar, siirlerini
yaymuslar ve boylece yenilerinin yetismesine de imkéan tanimuslardir (Oztelli, 1955, s.
7). Asik edebiyat: XVI. yiizyildan itibaren yazili kaynaklara aktarilmaya baglanmus,
boylece ask, kahramanlik, tabiat gibi konularin yani sira yerlesik hayata dair 6zellikler
de edebiyatin konular1 arasina dahil olmustur (Artun, 2008, s. 238). Oztelli’ye gére on
yedinci yiizyil asik edebiyatinin ‘altin ¢agi’dir. Saz sairi, konularini1 sosyal hayattan
alarak, yangin, savas, zafer, bozgun, kitlik gibi tiirlii olaylarin1 “destan” adinmi verdigi

uzun siirlerle terenniim etmistir (Oztelli, 1955, s. 8).

10



Osmanlilar, XVIII. asirda cografi olarak da genislemis, XVIL yiizyillda asik
edebiyatininn sinirlari belirlenmis ve gelenekleri olugsmustur. Bigim ve tiir konusunda
degisikliklerle beraber “asik kahvehaneleri” ve “fasil gelenegi” tesekkiil etmistir
(Artun, 2008, s. 266). Ozkul Cobanoglu, XVI. yiizyilm ikinci yarisinda tekkelerin yan1
sira kahvehanelerin, “sosyal kurum” olarak ortaya c¢iktigin1 vurgulamaktadir
(Cobanoglu, 1999, s. 50). Erman Artun’un tespitine gore, asik edebiyati X V1. yiizyilda
olusmaya baslamig, XVII. yiizyilda olusumu tamamlanmistir (Artun, 2008, s. 33).
Karacaoglan, Gevheri, Katibl, Temesvarli Asik Hasan, Asik Omer, Kayik¢r Kul
Mustafa, Bursali Halil, Kuloglu, Aslk Nev’i, Benli Ali, Kul Siileyman, Oksiiz Aslk,
Sun’i gibi &siklar XVIIL yiizyilda nes’et etmis asiklardandir. Asiklar, yetistikleri
cevrelere gore koy asiklari, konar géger &siklar, kasaba ve sehir asiklari, asker &siklar

olarak tasnif edilmektedir (Artun, 2008, s. 42).

Asik tarzi ve ona kaynaklik eden tekke edebiyati da Anadolunun fikri ve siyasi
hayatinin tesiri ile Konya Sel¢uklular1 ve ona tabi beylikler doneminde Horasan’dan
ve Tirkistan’dan gelen bir¢cok babalar, dervisler ve asiklar, Rum diyarina gog
etmekteydi (Gunay, 1986, s. 11). Umut Giinay’a gore, bu devirde zafer alaylarinda
terenniim edecek cenk destanlarini bozahane, meyhane alemlerinde terenniim edecek
asikane ve rindane sarkilara mesire alemlerinde okunacak kosmalara ve deyislere

ihtiyag hasil olmustur (Giinay, 1986, s. 12).

Bu ihtiyacin ekserisini, Osmanlilarin askeri sinifi igerisinde yer alan yenigerilerin
icerisinde yetisen asiklar karsilamislardir. Yenigeri ilyas, XV. yiizy1l devsirmelerinden
iken Misir ve 1. Siileyman’n ilk biiyiik seferlerine katilmig, Tebriz, Hemedan, Kazvin
ve Bagdad’1 dolagmus, siirlerinde Aski mahlasini kullanmistir (Kogu, 2004, s. 177).
Beligi, Rahiki, Sidki, Ulumi o dénemdeki Yenigeri sairleridir (Kogu, 2004, s. 178).
Yenigerilerin arasindan yetisen saz sairleri, genellikle ¢ogiir sazini icra etmekte idi.
Cogiir, Farmer’a gore yenigerilerin bes telli tanburudur. Kiitahya’da Yakup Germiyani
icat etti, bes telli, yirmi alt1 perdeli bir saz oldugu rivayet edilmekte olup, ekseriya
yenigeriler tarafindan kullanilird1 (Farmer, 1999, s. 54).

11



Naima, “Ameden-i Vezir Ibsir Pasa be-Asitane” basligi altinda 1655 senesinin subat
ayinda beyaz elbiseleriyle Sadrazam Ibsir Pasa’y1r ve solunda Miifti Ebu Said
Efendi’yi tasvir etmistir. Onlerinde yiiriiyen sekiz yenigeri sairini tarif eder. Baslarinda
kece ve arkalarinda kaplan postlar1 asdan sairler, sinelerinde “tablvari ¢ogiirleri”ni
calarlar. Sairleri, “kadd u kamet sahibi” ve “dev-endam” olarak tarif eden Naima,
seslerinin bir saatlik mesafeden isitildigini miibalaa ile anlatir. Saz sairleri “avaz-1
bllend”le tiirkiilerini ¢agirarak ilerlemektedirler (Na'ima, 2014, s. 1584). Yeniceri
asiklar1 da, kendi 6zel yasantilarinda dair konular1 islemeleri bakimindan diger
asiklardan ayrilmakla birlikte, savas ve kahramanlik tiirkiileri soylemislerdir. Asker
asiklarin ¢ogunun Bektasi oldugu ve siirlerinde Bektasi ulularina yer verdiklerini fakat

siirlerinde Bektasiligin agirlik kazanmadigini ifade edilmektedir (Artun, 2008, s. 48).

2.3. Osmanhlarda XVII. Yiizyila Kadar Sefer Turkuleri

Bircogu basariyla neticelenen seferler ve askeri miiesseselerin tesekkiilii ile
Osmanlilar, XVI. yilizyilin ortalarinda hem bat1 hem de dogu sinirlarinda siyasi, askeri
ve ekonomik olarak giiglenmis, cografi bakimdan niifuzunu arttirmis bulunmaktaydi.
Osmanlilarin  XV. ve XVI. yiizyillarda askeri fetihleri artmis, cografi yayilimi da
hizlanmistir. XVI. yiizyilin sonlar1 ve XVII. ylizyilin ilk yarisinda haremin hakimi
valide sultanlar, veziriazamin atanmasinda karar sahibi olarak yonetimde s6z sahibi
haline gelmislerdir (Inalcik, 2016, s. 57). Yiizy1l igerisinde siyasi giicler dengesinde
harem, veziriazam, ulema, yenigeri ocagi, sipahi boliikleri 6nemli roller {listlenmeye
baslamustir (Inalcik, 2016, s. 57). 1451-1566 seneleri arasinda I. Mehmed, I. Selim, 1.
Stileyman ordularimin basinda baskumandan olarak seferlere gitmislerdir. XVII.
ylizyilin ilk yarisinda ise asker ocaklarini, sehzadeleri kontrol altinda tutan harem
olmustur (Inalcik, 2016, s. 58). Halil Inalcik’a gore, bu asir igerisinde sultanlik
otoritesini, 1632-1640 seneleri arasinda saglayabilen tek sultan, IV. Murad’dir
(Inalcik, 2016, s. 58). XVI. yiizy1l sonlarinda siyasi ve iktisadi sebeplerden dolay1
aksayan musiki faaliyetleri de 1. Murad devrinde canlanmistir. Padisahin hanende ve
musahipleri arasida yer alan Evliya Celebi, cumartesi geceleri ilahihan, hanende ve
sazendelerin istirakiyle dini eserlerin gecildigini ve fasillar tertip edildigini

soylemektedir (Ozcan, 2020, s. 183).

12



Musikisever ve belli seviyede eserleri de bulunan bestekar bir padisah olan Sultan IV.
Murad, devrin ileri gelen musikisinaslarina deger vererek ve musiki meclisleri kurarak
seckin zevata ortam hazirlamistir (Korkmaz, 2021, s. 46). Harun Korkmaz, 1650-
1680’lerin sonuna kadarki glfte mecmualarda dahi Sultan Murad’in etkisinin
goriildiigiinii tespit etmistir (Korkmaz, 2021, s. 46). Sultan IV. Murad, seferlerde
bulunmadigi zamanlarda, saz ve sohbet alemlerini mevsimine gore musahibi
vazifesine ayrica kaptan-1 deryalik da verdigi Tiiccarzade Mustafa Pasa’nin sarayinda
veya bogazda Istinye koyuna bakan koskte yapardi (Uzuncarsili, 1977, s. 89).
Uzungarsili, Dérdiinct Murad devrini “ince ve kaba musikide olumlu bir devir” olarak
yorumlamistir (Uzungarsili, 1977, s. 89). Sultan IV. Murad saz sairlerini de himaye
etmis, onlar1 desteklemistir. Sultan Murad, Bagdad seferinden doniiste hanende
Mehmed Bey ile Sestari Bestekdr Murad Aga’y: bazi degerli arkadaslariyla beraber
Istanbul’a getirmistir (Uzungarsili, 1977, s. 90).

XVIIL ylizyilda ak¢ede giimiis nispetinin diismesi (tagsis) ile birlikte blyuk butce
aciklar1 verilmeye baslanmistir. Bilhassa biiylik muharebelerde askeri harcamalar
biit¢eyi sarsmig, menfi yonde etkilemis, otorite boslugu ve mali bunalim siyasi ve
sosyal bunalimlar meydana getirmistir (Inalcik, 2016, s. 6). XVII. yiizyi1lda Avusturya
ve Alman ordular1 da yaptiklar1 askeri devrimle birlikte Osmanlilari, askeri teknoloji
bakimindan geride birakmiglardir. Bu esnada ortaya c¢ikan Celali isyanlar1 da
Osmanlilar1 kétii etkileyen dahili problemlerden biridir (inalcik, 2016, s. 6). Koyluler,
Celali eskiyalarinin yagma doneminde dehset i¢inde topragini birakip sehirlere veya

daha giivenli komsu memleketlere kacip siginma yoluna gitmistir (Inalcik, 2016, s. 8).

1566°da I. Siileyman’in 6liimii ile birlikte mutlak padisah otoristesini temsil edemeyen
sultanlarin tahta gelmesi tizerine -11. Selim, 111. Murad, I1l. Mehmed- otorite birliginde
daginiklik ve sorumsuzluk déonemi baglamig, XVII. ylizyilin ilk yarisinda Osmanlilarin
yapisal degisikligi doneme damga vurmustur. Padisahlik otoritesi zayiflarken, yiksek

otorite zamanla haremin kontroliine gegmistir (Inalcik, 2016, s. 3).

Osmanlilar XVI. yiizyila kadar birgok askeri sefer diizenlemesine ragmen, hem
elimizdeki yazili kaynaklarin yetersizligi hem de asik edebiyatinin XVI. asirda
olusmaya baslamasi dolasiyla XIV. ve XV. yiizyillarda vuku bulan askeri harekatlar
icin sOylenmis tiirkiilere rastlanmamaktadir. XVI. yilizyilda bir sefer dolayisiyla
sOylendigi tespit edilen, en eski sefer tiirkiisli, Sultan I. Selim’in Misir seferleri

dolayistyla sdylendigi anlasilan saz sairi Bahsi’nin tirkiistidiir (KOpruld, 1962, s. 55).

13



Muisir seferi lizerine bu manzumeyi sdyleyen Bahsi’nin hayati hakkinda kaynaklarda
epey smirli bilgi mevcuttur. Fuat Kopriili, XVI. yiizyilh klasik Osmanh kiiltiirti
bakimindan en parlak devri olarak degerlendirmektedir (Koprali, 1962, s. 52). Bu
ylzyilda halk kiiltiirii ilerlemis, Anadolu ve Rumeli’nin merkez sehirlerinde ve
kalelerinde, Suriye ve Misir’da ve Kuzey Afrika’daki Osmanlilarin “askeri kolonileri”
olan “Garp Ocaklari”nda saz sairleri ¢ogalmistir. XVI. yiizyilda I. Siileyman’in
1534’teki Bagdad seferi dolayisiyla Bektasi saz sairi Teslim Abdal tarafindan sdylenen
bir sefer tiirkiisii daha bulunmaktadir (Oztelli, 1976, s. 24). Teslim Abdal’a ait tiirkii,
Sultan I. Siileyman’in ve ordusunun Bagdad’a ilerleyisini anlatmaktadir: “Arzulamis
gelir koca Bagdad’/ Sah Siileyman basi telli geliyor/ Yardimcist olan on iki imam/
Onii sira serdar Ali geliyor” (Oztelli, 1976, s. 24). XVI. yiizyilda askeri harekatlarla
alakali III. Murad déneminde yasayan Oksiiz Dede’nin Osmanli Iran arasindaki
savaslara dair iki manzumesi bulunmaktadir. Oksiiz Dede’nin bu eserleri, Serdar
Ferhad Pasa’nin Iran seferlerinde Iran sehzadesi Haydar Mirza’y1 esir alarak istanbul’a
getirmesi dolayisiyla s6ylenmistir (Kopruld, 1962, s. 60). XVI. yiizyilin bilinen saz
sairlerinden Kéroglu nun tiirkiilerinden Ozdemiroglu Osman Pasa’nim idaresinde iran
savaglarina katildig1 diisiiniilmektedir (KOprull, 1962, s. 62). Osmanlilarin 1517°de
Misir’1 fethetmesinin ardindan Kuzey Afrika’da hakimiyet kurmasinin bir neticesi ve
Akdeniz’deki hristiyan devletlerle siyasi ve askeri rekabet icerisine girmelerinin bir
neticesi olarak var olan garp ocaklari, Osmanlilarin Cezayir, Tunus ve Trablusgarp
eyaletlerine verilen isimdir (Cetin, 1996, s. 382). Idari bakimdan diger Osmanl
eyaletlerine gore farklilik arzeden Garp Ocaklari, korsanlik ve deniz ticaretiyle de
istigal etmistir. Osmanli siyasi ve Kkiiltiirel niifuzunu bolgeye aksettiren Garp
Ocaklarinin askeri giicii yenigerilerden ve levendlerden olusmaktaydi (Cetin, 1996, s.
384). XVLI. yiizyilda Garp Ocaklarina mensup Geda Muslu, Cirpanli, Armudlu, Kul
Culha mahlash saz sairleri de intisar etmistir (Cetin, 1996, s. 384). Saz sairi Geda
Muslu’nun 1609 senesinde Cezayir gemilerinin bir Ispanyol kalyonunu ele
gecirmelerine dair bir manzumesi mevcuttur (Kopralt, 1962, s. 64). Cirpanli,
Armudlu, Kul Culha’nin ise Gazi Murad Reis’in gaza, kahramanlik ve kerametlerini
yazdiklar1t manzumeler bulunmaktadir (Koprali, 1962, s. 64). Oru¢ Reis, Barbaros
Hayreddin Pasa, Turgud Reis, Murad Reis, Deli Hiiseyin Pasa, Cezzar Ahmed Pasa
gibi denizci/karact kaptan ve komutanlarin gosterdikleri kahramanliklardan ve

fedakarliklardan orduda vazifeli halk sairleri etkilenmistir (Elgin, 1988, s. 48).

14



Asik edebiyatinin tam manastyla tesekkiil edip giiclendigi XVII. yiizy1l ise Osmanlilar
icin “bozulus ve kargasa” donemin baslangici sayilmaktadir. Osmanlilarin siyasi ve
ekonomik gerilemelerine ragmen asiklar, Osmanli memleketlerinde XX. yiizyilin
baslarina kadar ehemmiyetini kaybetmemistir (Képrull, 1962, s. 9). XVIL. yiizyilda
Osmanlilarin simir boylarindaki kalelerde, Tunus’ta ve Cezayir’de saz sairlerinin
yayilmasi devam etmistir. XVII. yiizyilda yasamis saz sairleri ve asiklar hakkinda
kituphanelerde ve hususi koleksiyonlarda gecen asra gore daha fazla kaynak
bulunmasi sebebiyle malumat elde etmek kolaylasmustir (Koprili, 1962, s. 53). XVII.
yiiyilda Garp ocaklarindan yetismis saz sairlerinden biri olan Benli Ali, 1664 senesinde
Fransizlar tarafindan Cezayir’e yapilan hiicumu konu alan tiirkiiler soylemistir
(Kopriilii, 1962, s. 128). Rumeli’nin askeri merkezlerinde yetismis bulunan Gazi Asik
Hasan ise II. Viyana seferinden sonra savaglara katilan bir X VIL. yiizy1l as1g1dir. Budin
ve Belgrad’a dair tiirkiileri mevcuttur. Sultan II. Mustafa 1695 senesinde Lugos
kalesini zaptettiginde sairi huzuruna ¢agirmis ve siirlerini terennim etmesini
istemigtir. Sultan II. Mustafa, G&zi Hasan’a Temesvar’in “gOnulliyan-1 yemin”

ocagindan kirk akge tekaiit akgesi baglamistir (Kopriilli, 1962, s. 129).

XVIIL. yiizyildaki saz sairleri arasinda, Uzerine tlrki sOylenmis iki biiylik sefer
bulunmaktadir. Biri Sultan IV. Murad’in bizzat 1638 senesinde tertip ettigi Bagdad
seferi, digeri ise Sultan L.ibrahim devrinde 1645 senesinde Osmanlilarin Venediklilere
kars1 baglatmis oldugu Girit seferidir. Ali Ufki’nin tertip ettigi Mecmua-i Saz U S0z
isimli mecmuada, Asik Ali’nin “Tiirki berdy-1 Gaza” bashig altinda “Be gaziler vezir
gecdi Girid’e” musrai ile baslayan tiirkiisii ile “Tiirki beray-1 Feth-1 Retime” baglikli
Girit seferi turkileri mevcuttur. Retime, Sultan I1.Ibrahim devrinde 1645 senesinde
Osmanlilarin Venediklilere kars1 baglatmis oldugu Girit seferi esnasinda hakimiyet
altina alinan miistahkem bir kaleye sahip olan Resmo sehridir. Ayrica Stikrii Elgin,
Girit seferi ile alakali Garip Aslk, Sahin, Uskiidari, Memioglu ve Hiidai’nin
manzumelerini de kaydetmistir (Elgin, 1988).

Girit seferi, 1645 senesinde baglayip yirmi bes yil siiren uzun soluklu bir seferdir.
Dogu Akdeniz’deki hakimiyetini tamamlamak isteyen Osmanlilar i¢in Girit adas,
1asenin geldigi Cezadyir ve Tunus deniz yolu ve hac yolculuklar iizerinde tehdit
olusturan bir yerdi. Osmanlilar, hac yolculuklarini dahi huzursuz hale sokan ve ‘din
diisman1’ olarak tanimladiklar1 Venediklilerin, Akdeniz’deki faaliyetlerinin Oniiniin

kesilip, ‘din diismanlari’’nin yok edilmesinin gerekli oldugunu diisiinuyordu.

15



Dariissdade Agasi’nin Mekke’ye gitmekte olan gemisine St. Jean sovalyeleri
tarafindan el konulmasi Osmanlilar i¢in Girit’e bir sefer diizenlemesi i¢in 1645°te
Sultan I. Ibrahim’in emriyle Girit seferi baslatilmistir. Seferin serdarligina Kaptan-1
Derya Yusuf Pasa tayin edilmistir. Sefer, Osmanlilar agisindan gayet miispet
gelismelerle baglamigtir. 1645 Agustos’unda Venedikliler Hanya’yr Osmanlilara
teslim etmigslerdir (Naima, 1968, s. 1690). Girit seferi haricinde XVIL yiizyil
i¢cerisindeki bir¢ok seferle alakali da manzumeler mevcuttur. Sultan IV. Mehmed’in
Avusturya tizerine gonderdigi Kopriilii Fazil Pasa’nin Uyvar seferi i¢cin Gevheri’nin,
Budin seferi ile alakal: da Aslk Mecniini’nin dortliikleri mevcuttur (Oztelli, 1976, s.
84).

2.4. XVIL. Yiizyllda Bagdad Seferi Manzumeleri

Harvard Universitesi Houghton kitapliginda bulunan bir mecmuada, Asik Kul
Siileyman’in Bagdad seferi tiirkiisiine rastlanmaktadir (Harvard Turc 59, s. 8). “Sat’in
kenarinda Bagdad ilinde/iki asker mukabil oldugun gérsem” misrailariyla baslayan
tirkdnun asigi Kul Siileyman hakkinda kaynaklarda pek fazla bilgi bulunmamaktadir.
Fuat Kopriilii, Hayat mecmuasinda nesrettigi “Kul Stleyman ve Benli Ali” baglikli
yazisinda, asigin “Tiitiin Destani” isimli manzumesini yayimlamis, siirin i¢erdigi
bilgilerden yola c¢ikarak Kul Siileyman’in Sultan IV. Murad devri asiklarindan
oldugunu 6ne siirmiistiir (KOprili, 1928, s. 162). Fevziye Abdullah Tansel de yaptigi
tespitlerle Kul Siileyman’in 1630’larda hayatta oldugunu belirtmistir (Tansel, 1977, s.
42). XVI. ylizyill sairlerinden Sun’i’nin “Sairname”sinde Kul Siileyman’dan
bahsedilmektedir (Tansel, 1977, s. 47). Fevziye Abdullah Tansel, Kul Siileyman’in
Garib Sileyman ve Gazi Siilleyman’la ayni kisi oldugunu diisiinmektedir (Tansel,
1977, s. 47). Tezimizin kaynak taramalari esnasinda karsilastigimiz Kul Siilleyman’in
Bagdad seferi ile alakali tiirkiisiiyle, asigin XVIIL. ylizyilin ilk yarisinda yasadigi
ihtimali kesinlik kazanmaktadir. Ayrica Kul Siileyman’in 1638’de tertip edilen

Bagdad seferine de istirak ettigi kuvvetle muhtemeldir.

Kul Siilleyman, Bagdad’da bulunan Sat nehrinin kenarinda Osmanli-Safevi
askerlerinin muharebe edecegine dair timidini belirtmektedir. Askerlerin tizli
sesperleriyle savas meydanina katildiklarini gérmeyi ummaktadir. Sahin kullarim

3

padisah Sultan IV. Murad’dan aman dilerken “yiizlerini yerlere siirmesini” hayéal
etmektedir. Tirkiisiinde asik (Harvard Turc 59, s. 8), cihanda bulunmaz bir deyis

sOyledigini ifade ederken, son kit’ada Bagdad’in hurma sarabindan i¢meyi ve dilberin

16



meclis kurmasint da beklemektedir Kul Siileyman’in tiirkiisti, bes dortliikten
olusmaktadir. Tiirkiiniin ilk dértliigii su sekildedir: Sat’in kenarinda Bagdad ilinde/ Iki
asker mukabil oldugun gorsem/ Hezaran tizli sesper kolunda/ Kocaklar meydana
doldugun gorsem. Son kit’a ise su sekildedir: “Yiirii Kul Siileyman anilsun adin/
Cihanda bulunmaz bir deyis dedin/ I¢iib hurma sarabin1 Bagdad’m/ Dilber meclis

kurdugun gérsem”.

Cahit Oztelli’nin “Uyan Padisahim” isimli eserinde derledigi Bagdat seferi
manzumelerinden biri Demiroglu’na aittir (Oztelli, 1976, s. 47). Asik Demiroglu’nun
Bagdad seferi tiirkiisii bulunmasi dolayisiyla, XVIL. yiizyil asiklarindan oldugu tespit
edilebilmektedir. Evliya Celebi, Seyahatname’sinde asiklar arasinda Demiroglu’nu da
saymaktadir (Eren, 1952, s. 19). Nihat Sami Banarli, 1932 senesinde nesrettigi
yazisinda, agigin bir Bagdad destanini yaymlamistir (Eren, 1952, s. 19) Hasan Eren de
Tiirk Saz Sairleri Hakkinda Arastirmalar-1 baglikli eserinde Demiroglu’nun XVII.
yizyilin kuvvetli ve verimli bir as181 oldugunu belirtmistir (Eren, 1952, s. 20).
Demiroglu, manzumesinde ulu daglarin ve sarp kayalarin asilarak “i¢i erenler yatag1”
Bagdad’a varilacagindan ve Sultan Murad’in otaginin Bagdad’a kurulacagindan
bahsetmektedir. Asigin ilk dortliigii, “Isitmis olun géziler/ Varalim Bagdad iistiine/
Uludaglar sarp kayalar/ Gegelim Bagdad iistiine”, son dortliigii ise “Demiroglu s6ziin
haktir/ Hi¢ sozlinde hilaf yokdur/ Osmani’de gayret cokdur/ Kirilir Bagdad iistiine”
seklindedir (Oztelli, 1976, s. 47).

Bagdad seferi hakkinda manzumesi bulunan asiklardan biri de Kul Muhiddin’dir.
Stkri Elgin, “Akdeniz’de ve Cezdyir'de Tiirk Halk Sairleri” isimli eserinde Kul
Muhiddin’in bir tiirkiisiine yer vermekte ve asig1 XVII. ylizyil asiklari arasinda
zikretmektedir (Elgin, 1988, s. 152). Kul Muhiddin’in Bagdad seferi manzumesi, Cahit
Oztelli’nin “Uyan Padisahim” isimli eserinde nesredilmistir (Oztelli, 1976, s. 42). Kul
Muhiddin’in manzumesi, Sultan IV. Murad’a hitaben sdylenmistir. Acem sahinin
haddini bildigini, kilig¢ altinda zebun oldugunu belirtmis padisahin bu galibiyet
karsisinda dahi durmadan yoluna devam etmesi gerektigini sOylemistir. Sultan
Murad’in Sah Safi’den intikam almasini ve Safevi topraklarinin igerilerine dogru
ilerlemesi gerektigini belirtmektedir. Asigm ilk dortliigii, “Acem sah1 simdi bildi
haddini/ Yakd1 viicuduna nar padisahim/ Kili¢ altinda zebun olmusdur/ Bir an durma

aman padisahim”, son dértliigii ise “Muhiddin hi¢ komaz kusur sdziinde/ icti askin

17



kevserini soziinde/ Murad isteyen sehbaz meydan yliziinde/ Vurup 6ldiirmekdir kar

padisahim” seklindedir (Oztelli, 1976, s. 42).

Cahit Oztelli, XVII. yiizy1l asiklarindan Dervis Ali’nin doért adet Bagdad seferi
manzumesine yer vermektedir. Isminin Ali oldugu diisiiniilen saz sairinin conklerde
Asik Ali, Ali, Katib, Dertli Ali ve Katib Ali mahlaslarina rastlanmaktadir. Bagdad
seferiyle alakali destanlar1 sebebiyle asigin 1638’de Bagdad seferine katildigi
anlasilmaktadir. Dervis Ali’nin manzumelerinden ikisi Bagdad sehriyle aldkalidir.
Dervis Ali, diinyada ¢aglar boyu Bagdad’in basina bir¢ok hallerin geldigini fakat
Sultan Murad’t goriince “sen” oldugunu ifade etmistir. Al-i Osman’in goéziini
Bagdad’a diktigini ve Osmanlilarin Rafizl hakimiyetine son verdigini dile getirmistir.
Bagdad’a c¢ok dualar kildigini, savas neticesinde “kesik baslar ve lesler’den dolay1
sehrin doldugunu belirtmistir. Manzumelerinde Sultan Murad’1 6vmiis, sultanin Hz.
Omer gibi adil oldugunu Acem ve Arap cografyalarinin da hakimi oldugunu
sOylemistir. Allah’in Sultan Murad’a yardim ettigini ve Safevi hiikiimdari Sah Safi’nin
“ah eyleyip gezdigini” tasvir etmistir (Oztelli, 1976, s. 53). Safevi kaynaklarmda da
Sah Abbas’in 1623’te Bagdad’a hakim olmasma dair bir musiki eseri mevcuttur.
Emirhan Giirci’nin giifte mecmuasinda yer almaktadir. “Fetihname-i Bagdad”
bashigini tastyan muhayyer makamindaki eser, Haci Momen Musannef’in adina
kayithdir (Pourjavady, 2005, s. 251). Bu eserde, iran ordusunun Rum’a dogru
ilerledigi ve Necef’in feth edildigi ibareleri yer almaktadir. Roma kayserinin ise bu
durum karsisinda aklinin basindan gittigi ifade edilmektedir. Bu mecmuada
karsilagilan Safevi eserlerinin metinleri incelendiginde goriilmektedir ki, basta
Osmanli iilkesi (Roma/Rum Ulkesi) ve tim diinya Safevilerin géziinden feth edilmesi
gereken topraklardir. Bu topraklar1 Sah’in tacina benzeten eserler, Acem topraklarini

ise bu tacin en kiymetli miicevheri saymaktadir (Lucas, 2019, s. 98).

Bagdad seferine iliskin en meshur manzume, Kayik¢r Kul Mustafa’nin Geng Osman
destanidir. Fuat Koprili'nlin “XVI. Aswr Saz Sairlerinden Kayik¢t Kul Mustafa ve
Geng Osman Hikayesi” isimli eserinde tespit ettii iizere s6z konusu destanin, Istanbul,
Anadolu’nun mubhtelif bolgeleri ve Bagdad’da farkli versiyonlari bulunmaktadir
(Kopriluzade, 1930, s. 44). Senel’e gore Geng Osman’in yigitliklerinin anlatildigi ve
isminin yer aldig1 tilirkiilere/ezgilere “Gen¢ Osman”, “Gen¢ Osman Havas1” veya
“Geng Osman” tiirkiisii denmektedir (Senel, 2012, s.426). Siileyman Senel, Geng

Osman tiirkiistiniin aslen “cengéverlik” havasi olmasina ragmen Tiirkiye'nin her

18



2 13 2 13 2 13

yoresinde “gelin alma havas1”, “yiiriiyiis havas1”, “asker ugurlama havas1”, “oyun
havas1” gibi farkli amaglarla ¢alip sdylendigini kaydetmektedir (Senel, 2012, 5.426).
Geng Osman hikayesi, Adana Tiirkmenleri, Cankiri, Karaman, Mudurnu ve Konya’da
ve Bagdad’da farkli sekillerde kurgulara sahiptir. Anadolu’daki rivayetlerin, Geng
Osman hikayesinin 1V. Murad devrindeki bir tarihi destandan intisar ettigi
anlasilmaktadir. Koprili, XVII. yilizy1l saz sairlerinin siirlerinin bulundugu bir
mecmuada “Kosma-i Geng Osman” bashiginin altinda Kul Mustafa’nin mahlasina

rastlamistir (Kopruluzade, 1930, s. 40).

Kopriiliizade nin naklettigi muhtelif cografyalardaki oykiiler birbiriyle uyusmamakla
birlikte tarihi kaynaklardaki bilgilerle de c¢ogu yonden oOrtiismemektedir. Geng
Osman’la alakali tarihi hadiseyi miiverrih Naima ayrintili bir sekilde anlatmaktadir.
Naima’ya gore Geng Osman, Abaza Pasa’nin maiyyetinde bulunan bir kahramandir.
Geng Osman’1n Irak-1 Arap taraflarina askeri harekatlar diizenledigi ve imam Huseyn
kasabasini ele gegirdigi nakledilmektedir. Kasabayr muhafaza eden ve biyuk bir
sOhret kazanan Geng Osman, 1630 senesinde Husrev Pasa’nin (0.1632) kumandasinda
Bagdat kusatmasina istirak etmis, bu muhasara esnasinda hayatin1 kaybetmistir. Fuat
Kopriilii, Geng Osman’la alakali muhtelif rivayetleri incelemis ve Bagdad’in fethinden
sonra bir Geng Osman menkibe/efsanesinin farklilasarak yayildigimi ifade etmistir.
Kul Mustafa’nin bilinen manzumesine de bu tarihi menkibenin kaynak teskil ettigini
belirtmistir (KOprulizade, 1930, s. 53). Kopriili’niin bahsettigimiz eserinde naklettigi
XVIL ylizy1l mecmuasinda karsilastigi Kul Mustafa’nin manzumesinin ilk dortligi
“Iptida Bagdat’a sefer olanda/ Atladi hendegi gecti Geng Osman/ Vuruldu sancakdar
kapdi sancagi/ Iletti bedene dikti Geng Osman”, son dortliigii ise “Kul Mustafa
karakolda gezerken/ Giille kursun yagmur gibi yagarken/ Yikilasi Bagdat seni
dogerken/ Sehitlere serdar oldu Geng Osman” seklindedir (Kdpriluzade, 1930, s. 41).
Kayik¢t Kul Mustafa’ya ait oldugu disiiniilen ve Ali Ufki’nin Mecmua-i Saz U
SOz’tinde kaydettigi “Tiirkl beray-1 sefer-i Bagdad” isimli Bagdad seferi tiirkiisiiyle
birlikte, Cahit Oztelli, Kayik¢t Kul Mustafa’nin Bagdad seferi ile alakali iic

manzumesine yer vermektedir (Oztelli, 1976).

XVILI. yiizyilin en meshur asiklarindan Katibi de biri Ali Ufki’nin mecmuasinda kayitl
oldugu iizere Bagdad seferine dair tiirkiiler sdyleyen asiklardan biridir. Ikinci béliimde
hayatina ve Ali Ufki’nin kaydettigi Bagdad seferi tiirkiisiine ayrica deginecegimiz

asigin, Bagdad seferine dair dért manzumesi de Cahit Oztelli tarafindan nesredilmistir

19



(Oztelli, 1976). Mahlas bulunmayan bir Bagdad seferi tiirkiisii de H. Hasan’in
nesrettigi “Saray Bosna Kdutuphanelerindeki Tirkce Yazmalarda Turkller” isimli
eserinde yer almaktadir (Hasan, 1987, s. 93). Ilk dértliigii “Sultan Murad hazir oldu
Bagdad’a/ Gazi Sultan Murad ald1 Bagdad’1/ Hiikkmiindedir Medine vii Beytullah/ Gazi
Sultan Murad Han ald1 Bagdad’1”; son kit’a ise “Ziilfikar sald1 ol sir-i Yezdan/ Ne kirk
ne yliz binden biri bulmadi aman/ Himmet Seyyid Ahmed hem Emir Sultan/ Gazi

Sultan Murad aldi Bagdad’1” seklindedir (Hasan, 1987, s. 93).

20






3. ALI UFKi VE MECMUALARINDA BAGDAD SEFERiI TURKULERI

3.1. Ali Ufki Bey ve Mecmualari

XVII. yiizyllda Osmanli/Tiirk musikisi tarihi bakimindan olduk¢a ehemmiyetli
mecmualar viiciida getiren Ali Ufki Bey, Sultan 1. Ibrahim ve IV. Mehmed’in saltanat
yillarinda Osmanlilarin payitahti Istanbul’da Enderun mektebinde bulunmus bir
musikisinas idi. Asil ismi Albert Bobowski olan Ali Ufki, Latince eserlerde Albertus
Bobovius, batili eserlerde ise Hali Beigh ismiyle zikredilmektedir (Kut, 1989, s. 456).

Ali Ufki, din, dil ve miizik alaninda 6nemli ¢alismalara imza atmis bir entelektiiel,
derlemeci, besteci, tercliman, miizisyen, santuri gibi pek c¢ok 0Ozelligi biinyesinde
barmdiran bir figiirdiir (Dogruséz, 2020, s. 11). Muhtelif kaynaklarda Ali Ufki’nin
1610 senesinde Polonya’nin Lvov sehrinde dogdugu kaydedilmektedir (Kut, 1989, s.
456). Istanbul’a esir olarak gelmeden evvelki hayat: hakkinda kaynaklarda yeterli
malumat bulunmamaktadir. Behar, Ali Ufki’nin asilzade bir aileye mensub oldugunun
kabul edildigini ve iyi bir egitim aldig1 belirtmektedir (Behar, 1990, s. 10). Osmanl
topraklarinda Isveg biiyiikelgisi olarak bulunan Claes Ralamb’in bizzat Ali Ufki’den
dinleyerek kaydettigini belirttigi bilgilerde Ali Ufki’nin, 1645 yilinda Osmanlilarin
Venediklilerle yaptigi bir muhabere neticesinde esir alindigini ifade etmektedir (Kut,

1989, s. 456).

Polonya kaynaklarindaki bilgilere gore ise Ali Ufki, Kirim Tatarlarinin Lehistan’a
yaptig1 askeri harekatlar sonucunda Istanbul’a getirilmistir (Behar, 1990, s. 10). Cem
Behar, Ali Ufki Bey’in 1643 senesinde yaptigi bir Tirkcge terciime dolayisiyla
Ralamb’1n ifadelerinin gercegi yansitmadigini diisiinmektedir. Behar, birgok ayrintiy1
ve tarihsel veriyi biraraya getirerek yaptig1 tespitinde Ali Ufki’nin 1632-1643 yillarn
arasinda saraya girdigini, 1651-1662 seneleri arasinda ise saraydan ayrildigini tespit
etmistir (Behar, 1990, s. 13). Ralamb’n ifadelerini de ayrintili bir sekilde irdeleyen
Behar, Ali Ufki’nin saraya gelis tarihini tahminen 1632-1639 tarihleri arasinda oldugu
belirtmektedir (Behar, 1990, s. 14).

22



Ali Ufki, Islam’1 kabul edip Enderun-1 Hiimayun’da on dokuz yil bulunmustur. Bu
zaman zarfinda, Santur saziyla istigal edip, ¢almay1r 6grenmis ve mesk odasinda
“erbas1”’liga getirilmistir (Cevher, 2003, s. 8). Ali Ufki’nin arkadas1 Cornelio Magni,
Ali Ufki’nin nota bilmesinin ve miizik okur yazar1 olmasinin Topkap1 Saray1’nda nasil

biiyiik bir hayretle bakildigini aktarmistir (Behar, 1987, s. 21).

Ali Ufki’nin Latince, eski Yunanca, Lehge, Ingilizce, Italyanca, Fransizca, Arapca ve
Tiirkge gibi birgok lisan1 biliyor olmasi dolayisiyla Sultan IV. Mehmed doneminde
divan-1 hiimayun bas-katipligine getirildigi belirtilmektedir (Kut, 1989, s. 456). Hakan
Cevher, kaynaklarda Ali Ufki’nin basterciiman olduguna dair bir¢ok bilgi olmasina
ragmen bu durumu kanitlayacak herhangi bir belgenin bulunmadigini belirtmektedir
(Cevher, 2003, s. 9). Ali Ufki, Hollanda’nin o dénemde Istanbul el¢isi olan Levinus
Warner’in siparisi iizerine Kitab-1 Mukaddes’i Tiirkce’ye g¢evirmistir. Ali Ufk],
Istanbul’a gelen Antoine Galland ve Meninski gibi bazi Avrupali seyyahlara ve

miistesriklere Tiirkge 6gretmistir (Karakaya, 2014, s. 18).

Ali Ufki ¢ok yonlii bir sahsiyet olarak eser bestelemis, yasadigi dénemdeki bir¢ok
miizisyenle de tanismigtir. Hakan Cevher, Ali Ufki’nin Mecmua-i Saz U S6z ismiyle
tertip ettigi mecmuasinda “Ali Aga el-Ufki, Ali Beg es-Santuri, Seyh Ufki” isimleriyle
kaydettigi on bes eserinin kayitli oldugunu belirtmistir (Cevher, 2003, s. 12). Fikret
Karakaya ise Ali Ufki’nin on yedi eserinin mevcut oldugunu tespit etmistir (Karakaya,
2014, s. 48). Karakaya, Ali Ufki’nin betekarligi hususunda ise sunlari kaydetmistir:
“Mecmuada bestekar1 belirtilmemis pekgok eser yer alir. Bunlar arasinda Ali Ufki
Bey’e ait eserler olabilir. Baz1 eserlerin giiftesinde mahlast gectigi halde bestenin
kendisine ait oldugunu belirtmemistir. Baz1 eserlerinde sadece giiftenin kendisine ait
oldugunu belirtmistir.” Ali Ufki Bey, bir pesrev Ve bir sazende semaisi olmak uzere

sadece iki saz eseri bestelemistir. Eserlerin ¢ogu tiirkii tlirlinde olmakla birlikte en ¢ok

muhayyer makaminda eserleri bulunmaktadir (Karakaya, 2014, s. 48).

Raks, semai, tevhid, ilahi ve tiirkii bestekari olan Ali Ufki’nin besteledigi eser tiirlerine
bakildiginda farkl beste tiirlerinde eserler besteledigi goriilmektedir. Ali Ufki Bey’in,
Mecmua-i Saz U SOz’iin kapagina “Sahib 0 malik Ali Bey es-Santuri an sazendegan-:
Sultan Mehmed” seklindeki kayittan Sultan IV. Mehmed’in sazendelerinden biri
oldugu ve santur sazini icra ettigi anlasilmaktadir. Ali Ufki, uzzadl makaminda
besteledigi saz semaisine de “Beste-i Ali Beg es-Santuri” bashigini eklemistir (Cevher,

2003, s. 15). Bestekarliginin yaninda ayrica Ali Ufki Bey, Ufki mahlasiyla siirler de

23



kaleme almistir (Cevher, 2003, s. 9). Ali Ufki’nin nota mecmualarinin yani sira
gramer, lligat ve hatirat tlirlinde bir¢cok eseri mevcuttur. Cem Behar, Ali Ufki’nin
Enderun’dan ¢ikinca bir pasayla birlikte Misir’a gittigini doniiste ise hiir biri olarak
tekrar sarayaya girdigini ifade etmektedir. Ali Ufki Bey, bagka bir rivayete gore ise
saraydan ayrildiktan sonra Ingiliz sefarethanesinde ikamet etmistir. Franz Babinger ise
Ali Ufki’nin iyi hali ve hizmetlerinin neticesi olarak azad edildigini ifade etmektedir
(Karakaya, 2014, s. 16). Istanbul’da vefat ettigi diisiiniilen Ali Ufki’nin 6liim tarihine
iliskin de kesin bir bilgi s6z konusu degildir. Bu hususta ¢ok sayida rivayet olmakla
birlikte 1672-1680 yillar1 gosterilmektedir. Ali Utki’nin musikiye dair nota ihtiva eden
{i¢ nota koleksiyonu mevcuttur. Ilki British Library’de bulunan “Mecmua-i Saz ii S6z”
ismiyle tertip ettigi mecmua (bkz. Sekil 3.1), ikincisi Mecmua-i Saz (i S6z’deki bir¢ok
eseri de ihtivd eden bati notasiyla birgok eserin kaydedildigi Paris Bibliothéque
National’de bulunan mecmuasi, digeri ise mezmur isimli dini eserleri notalariyla
birlikte kaydettigi Bibliothéque National’de bulunan Mezmurlar yazmasidir.
Mecmua-i Saz U S0z, Osmanly/Tiirk musikisinin en 6nemli kaynaklarindan biri olmakla
birlikte, ilk nota koleksiyonu olarak kabul edilmektedir (Ozcan, 2003, s. 272).
Icerisindeki repertuar XVI. ve XVII. vyiizyillara ait eserlerden olusmaktadir.
Mecmuada Ali Ufki’nin besteleriyle birlikte toplam 544 sozlii ve saz eseri notaya
alinmistir (C)zcan, 2003, s. 272). Cem Behar’a gore Ali Ufki’nin nota koleksiyonunda
yer alan eserler, sarayda yapilan ve 6gretilen miiziklerle Ali Ufki’nin sarayda dinleyip
icra ettigi miiziklerden olusmaktadir (Behar, 1990, s. 62). Behar’a gore bu koleksiyon,
XVIL yiizyilda ¢ok kiiltiirlii Osmanli Imparatorlugu’nun veya baskent Istanbul’un
zihniyet ve kiiltiir tarihini aydinlatan 6nemli bir kaynaktir (Behar, 1990, s. 36).

24



Sekil 3.1: Mecmua-i Saz U S6z isimli mecmuanin unvan sayfasi, British Museum,
Sloane, nr. 3114.

Mecmua-i Saz U S6z’de sirasiyla hliseyni, muhayyer, neva, ussak, beyati, acem, saba,
cargah, segah, rast, mahur, evc, irak, nihavend, uzzal, nisabur, siinbiile, sehnaz, nikriz,
buselik, asiran biselik ve hisar makam fasillar1 mevcuttur (Cevher, 2003, s. 30).
Eserde ilahi, savt, tevhid ve tesbih tiirlerinde otuz bes, pesrev ve saz semaisi tiiriinde
iki yuiz dort eser bulunmaktadir (Ozcan, 2003, s. 272). Hakan Cevher’in tesbitine gore,
mecmuada kirk iki degisik sekilde on alt1 usul vardir. Bunlar, berefsan, ¢enber, fahte,
devr-i kebir, darb-1 fetih, devr-i revan, dlyek, evfer, hafif, fer’, havi, muhammes, nim-

devir, nim-sakil, sakil ve semaidir (Cevher, 2003, s. 40).

Mecmua-i Saz (i S6z’den ilk bahseden 1675’te istanbul’da bulunan Jacop Spon
sayllmaktadir (Behar, 1990, s. 19). Spon, Ingiliz sefaret papazi Mr. Covel’in
kendilerine Tiirkce sarkilarin kaydedildigi bir yazma eser gosterdigini kaydetmektedir
(Cevher, 2003, s. 22). Mecmua-i Saz U S0z, meshur koleksiyoner Sir Hans Sloane’nin
1753 senesindeki vefatinin ardindan British Library’e bagislanmistir. Mecmua-i Saz U
S0z, 184 varaktan olusmaktadir. Eseri ilk inceleyenlerden biri olan Salamon Negri ise,

1888’de mecmuanin basina 8 sahifelik bir igindekiler kismi tanzim etmistir (Cevher,

2003, 5. 23).

25



Mecmua Arapga, Tiirkce ve Fars¢a gazel, muhammes, tahmis, rubai, tarih, kit’a,
mubhtelif beyitler, nasihatler, ila¢ tarifleri ve musikiyle alakali metinlerden
miitesekkildir (Ozcan, 2003, s. 272). ilk defa 1931°de Riza Nur, mirettibin Ali Ufki
oldugunu farketmeksizin Turk Birlik Revist isimli mecmuada el yazmasindan
bahseden Fransizca bir yazi kaleme almistir. Riza Nur, 1937°de nesrettigi bir yazisinda
ise mecmuadan faydalanarak XVII. yilizy1l saz sairlerini konu edinmistir (Cevher,

2003, s. 23).

Mecmuayi ilk olarak Ali Ufki’nin ismiyle birlikte ciddi anlamda tanitan ilim insani
1948 senesinde Turk Musikisi Dergisi’nde yazdiklariyla Cagatay Ulugay olmustur
(Cevher, 2003, s. 24). Ulugay’mn ardindan Vasfi Riza Zobu, Laika Karabey, Hiiseyin
Sadeddin Arel, Osman Sevki Uludag, Cahit Oztelli, Siikrii El¢in, Haydar Sanal,
Muammer Uludemir ve Giiltekin Oransay yazdiklariyla Mecmua-i Saz 0 S0z’iin

Osmanly/Tiirk musikisi bakimindan arz ettigi 6nemi ortaya ¢ikarmiglardir.

Siikrii Elgin, 1976 senesinde mecmuanin tipkibasimini yayma hazirlamis, Muammer
Uludemir ise mecmuada gecen usuller, isaretler ve notalarin listesini vermis saz
semaisi murabba ve tdrkdlerin transkripsiyonlarini nesretmistir. Hakan Cevher ise
mecmuay1 miirettibi Ali Ufki’yle birlikte incelemis eseri giiniimiiz bati notasina
¢evirmis ve metnin tamamini transkribe ederek en kapsamli Mecmua-i Saz U S6z

calismasini ortaya koymustur (Ozcan, 2003, s. 274).

Paris’teki Fransiz Milli Kiitliphanesi’nde Sark Yazmalar1 kisminda yer alan Turc 292
numarastyla kayitli olan mecmua, Londra’daki Mecmua-i Saz U S6z gibi Osmanli/Tiirk
musikisi tarihi bakimindan epey kiymet arz etmektedir (Behar, 2016, s. 15). Conk
seklinde tertip edilmis olan mecmua, belirli bir i¢ diizene de sahip olmamakla birlikte
daginik olarak herhangi bir sira gozetilmeksizin gelisigiizel bir sekilde biraraya

getirilmistir (Behar, 2016, s. 15).s

Cem Behar, Ali Ufki’ye ait Paris’teki Turc 292 yazmasindaki tarihsel verilerden yola
¢ikarak Mecmua-i Saz U S6z’den 6nce mi yoksa sonra mi kaleme alindiginin heniiz
kesin bir sekilde bilinmedigini kaydetmektedir (Behar, 2016, s. 37). Fransiz Milli
Kiitiiphanesi’nde bulunan el yazmasinda Ali Ufki’nin kayda gecirdigi iki yiiz doksan
miizik notasi bulunmaktadir (Behar, 2016, s. 60).

Gultekin Oransay, Turc 292 yazmasinin Mecmua-i Saz U S6z’{in miisveddesi olduguna

dair bir yargiya varmigken Cem Behar ise mecmuay1 Ali Ufki’nin gelisigiizel biraraya

26



getirilmis birtakim “evrak-1 perisan1” ve “evrak-1 metrukesi” olarak yorumlamistir

(Behar, 2016, s. 33).

Mecmua, 1715 senesinde Fransiz miistesrik Antoine Galland’in terekesiyle birlikte
Fransiz Milli Kiitliphanesi’ne dahil edilmistir (Behar, 2016, s. 17). Antoine Galland,
Ali Ufki’den aldigi bir¢cok elyazmasini Paris’e gotirmiistir. Mecmua ilk olarak
1932’de Riza Nur tarafindan, 1948’de ise Cagatay Ulugay tarafindan incelenmistir.
Riza Nur, 1932°de nesrettigi Fransizca yazisinda Turc 292 yazmasin1 musiki tarihi
bakimindan “paha bicilmez” bir deger olarak tanimlamistir. Paris’teki mecmuay1
Londra’daki Mecmua-i Saz U Soz ile kiyas ederek inceleyen ilk ilim insan1 ise Giiltekin
Oransay’dir (Behar, 2016, s. 27). Oransay, 1972°de hazirladig1 “Ali Ufki ve Dini Tiirk
Musikisi” baslhikli doktora tezinde, iki mecmuanin birbirleri arasinda baglanti

olduguna hitkmetmistir (Behar, 2016, s. 27).

Ali Ufk?’nin mezmurlar yazmasi Paris’te Bibliotheque Nationale’in Sark Yazmalari
bolumiinde Suppl. Turc 292 numarasiyla kayithdir (Behar, 1990, s. 32). Antoine
Galland tarafindan Paris’e gotiiriilmistiir. Behar, Ali Ufki’nin pek de giizel olmayan
bir nesih kirmasi yazisindan el yazmasinin Ali Ufki Bey’e ait oldugunun anlasildigini
kaydetmektedir (Behar, 1990, s. 47). Yazma 5 varak, 10 sayfadan miitesekkildir
(Behar, 1990, s. 48). Mezmur, Kitab-1 Mukaddes’in “Ahd-i Atik” boliimiinde Hazret-i
Davud’un Tanri’ya yakaris ve sikayetlerini dile getiren manzum metinlerdir (Behar,
1990, s. 48). Cem Behar’in Ali Ufki ve Mezmurlar baglikli kitabinda yaptig: tespite
gore Ali Ufki’nin metnini 1665-1673 seneleri arasinda yazdigini tesbit etmistir (Behar,
1990, s. 50).

Dogus Cigek, Ali Ufki’nin mezmurlarda yer alan metinlerin kendi yaptigi Incil
cevirisinden daha siislii ve sanatsal oldugu ifade etmektedir (Cigek, 2020, s. 248). Cem
Behar da Ali Ufki’nin bu manzum cevirileri yaparken orijinali gorece kisa olan

mezmur ayetlerini uzun kit’alara donistiirdiigiinii soylemektedir (Behar, 1990, s. 54).

27



3.2. Ali Ufki Bey’in Kaydettigi Bagdad Seferi Turkduleri

Ali Ufki Bey, sarayda bulundugu zaman diliminde bizzat gérdiiklerini ve yasadiklarini
aktardig1 eserinde Tirklerin “iddiali olmayan ve algak goniillii sairleri” olarak tarif
ettigi asiklarin “sade sarkilar1” tiirkiilerin konularindan bahsederken savasi ve zaferi
de saymaktadir (Ufki, 2013, s. 49). Tirkiilerin temalar1 arasinda savasin ve zaferin
yaninda agk, ac1 ve gurbeti de zikretmektedir. Bu temalarin yayginca tiirkiilerde var

olmasinin sebebini ise herkese hitap ettigi yoniinde ag¢iklamaktadir (UfkT, 2013, s. 49).

1638 senesinde vuku bulan Bagdad seferi hakkinda sdylenen tiirkiilerinin Ali Ufki’nin
Topkap1 Sarayi’nda bulundugu dénemde Osmanlilara hitap eden savas tiirkiilerinden
oldugu anlagilmaktadir ki, Ali Ufki’nin Londra’da bulunan British Library’de
muhafaza edilen “Mecmua-i Saz (i S6z” ismiyle tertip ettigi nota koleksiyonunda {i¢
Bagdad seferi tiirkiisiine rastlanmaktadir. Ali Ufki’nin Paris’teki Biblothéque
Nationale’de bulunan diger mecmuasinda ise Mecmua-i Saz U S6z’de de kayitli olan
bir Bagdad seferi tiirkiisii bulunmaktadir. Ayrica, Turc 292 yazmasinda Sultan
Murad’dan bahseden ve “Umarim gazi-i kerimden fethola Bagdadimiz” seklinde biten

bir dortliik bulunmaktadir (Behar, 2016, s. 50).

Istanbul’da Isveg biiyiikelgisi olarak bulunmus Claes Ralamb (6. 1698) Ali Ufki’nin
Osmanlilarin Venediklilerle 1645 yilinda yaptig1 bir muharebede esir diistiiglinii ve
ardindan Enderun’a alinarak yetistirildigini sdylemistir (Kut, 1989, s. 456). Cem Behar
ise, Ralamb’in 1657 yilinda bizzat Ali Ufki’den dinleyerek aktardigini ifade ettigi bu
bilginin sahih olmadigin1 Ali Ufki’nin 1643 senesinde yaptig1 bir Tiirkce terclimeyi
g0z Oniinde tutarak Ali Ufki’nin saraya dahil olmasinin daha erken bir tarihte oldugunu

tespit etmistir (Behar, 1990, s. 13).

Behar’a gore, Ali Ufki’nin saraya gelisi 1632-1639 yillar1 arasindadir. Behar’in tarihi
kaynaklar1 dikkate alarak ulastigi bu kanaati dikkate alinirsa, Ali Ufki’nin 1638
senesinde tertip edilen Bagdad seferi esndsinda sarayda bulunuyor olmasi ihtimal
dahilindedir. Ayrica Ali Ufki’nin ti¢ Bagdad seferi tiirkiisiini mecmualarina

kaydetmesi de bu ihtimali kuvvetlendirmektedir.

Ali Ufki’nin mecmuasinin tertibine gére kaydettigi tiirkiilerden ilki Asik Katibi’nin
“Islam askeriyiz gaza kasdma” misratyla baslayan ve “Tiirki Beray-1 Sefer-i Bagdad”
baslikli tiirkiisii, ikincisi Asik Alioglu’nun “Askerin iistiinde bir seyir gordiim”

musratyla baglayan “Tiirki Beray-1 Feth-i Bagdad” bashig tasiyan tiirkiisiidiir. Ugiincii

28



tiirkii ise Asik Mustafa’nin “Tiirki Berdy-1 Sefer-i Bagdad Sultan Murad-ra” bashgimi
tagtyan ve “Padisahi gormeyenler heybet alsin otagindan” misraiyla baglayan
trkdsudar. Mecmua-i Saz U S6z’de bulunan ii¢ Bagdad tiirkiisii de muhayyer

makamindaki eserlerin kaydedildigi “fasl-1 muhayyer”’de bulunmaktadir.
3.2.1 Asik Katibi’nin Bagdad Seferi Tiirkiisii

Ali Ufki’nin Mecmua-i Saz U S0z ismiyle tertip ettigi mecmuanin diizenine goére
karsimiza ¢ikan ilk Bagdad seferi tiirkiisti (bkz. Sekil 3.3), XVII. ylizyilin 6nde gelen
asiklarindan Katib1’ye aittir. Tiirkiinlin bashg1 “Tiirki beray-1 sefer-i Bagdad” olup,
“Islam askeriyiiz gaza kasdina” misrayla baslamaktadir. Ali Ufki, Katibi’nin aym
tirkiistinii Paris Biblothéque Nationale’de bulunan “Turc 292” yazmasma da
kaydetmistir (bkz. Sekil 3.2). Calismamiz esnasinda Konya A. Rasih izzet Koyunoglu
Kiitliphanesi’nde bulunan XIX. yiizyilin ortalarina ait bir conkte de Katibi’nin bahsi
gegen tilirkiisiine rastlanmistir (Koyunoglu 11447, s.27a). Bu tespit, tlrkindn
mecmuanin tertip edildigi XIX. yiizyilda da halen repertuarda oldugunu gosterir.
Kopriilii, hayati hakkinda pek az malumat bulunan Agik Katibi’nin Sultan IV.
Murad’in saz sdirlerine olan aldka ve himayesinden de faydalanarak “kuvvetli bir
lirizm, ince bir hassasiyet ve derin bir ahenk” bulunan siirleriyle yasadigi donemde
sOhret kazanmis oldugundan bahsetmektedir. Ayrica Kopriilii, klasik edebiyata asina
olan Katibi’nin hece veznine biisbiitiin hakim oldugunu ve dénemin diger saz sairlerini

etkiledigi ifade etmektedir (Kopruld, 1940, s. 71).

rata L gdgld AT e S T —
t:‘ 1o e v “1).-3"..C‘-.'rg?.-,‘ 5
Rt = TSI

. .N" | N ’7’T:JJ Hgead ;_"V 21/3\-/4( ::
A ,,ng,n../,,, _,J,¢,) a5 | I

i5e L) Sole s Zya. aéJa;N Y45 ';"
/L/\)V)).r_q/.. v-,/a,g- T "f‘

g L .l
s

Py /vﬂ\wg—lﬁ&j:u‘u\;,)ﬁ,u—‘-}
,,f ) JJ‘JL(V-‘ ’Jf"r 89 Sors e

2 Jals,s X2 w) a/uﬁz {‘/\L“d)*-.r |
1#[;;*-&‘}6/3’6)@ ‘“’Jrauyv ‘;:f:
wie AR o

\Lrn’f J“QJUJWGI-,,!\ JJ& urrg <Y \ I

. 4 45
4/— > 'A») j &1 91/‘/1» ;r/ﬂ-—v ==
‘ k.C'.';‘

Sekil 3.2: Ali Ufki’nin Turc 292 yazmasinda Katibi’nin tlirkiisii, Turc 292,
Bibliotheque Natinonale.

29



Sekil 3.3: Katibi'nin Bagdad seferi tiirkiisii, British Museum, Sloane, nr.
3114, s.46b.

30



Sadeddin Niizhet Ergun, as181n siirlerinde kullandig1 tasavvufi mahiyetteki kavramlar
dolayisiyla Katibi’nin tahsil sahibi bir saz sairi oldugunu belirtmektedir. (Ergun, 1933,
s. XV) Katibi’'nin Bagdad tiirkiilerinde yer alan birgok ifade asigin 1638 yilindaki
sefere katildigin1 gostermektedir. Beylerin ve pasalarin yaninda katiplik yaptigindan
oOtiirii mahlasinin Katibi oldugu farzedilen sazsairinin koyun ticaretiyle de istigal ettigi
bilinmektedir. Murat Uraz ise Katibi’nin ¢ogiir sazini icrada s6hret sahibi oldugunu
nakletmektedir (Uraz, 1933, s. 760). 1645 senesinde baslayan Osmanlilarin Girit
seferine dair de tiirkiileri bulunan Katibi’nin, XVIL. asrin ikinci yarisinda vefat ettigi

distiniilmektedir.

“Tarki beray-i sefer-i Bagdad
Islam askeriyiiz gaza kasdina
Hazretin sancagin ¢ekiib gideriz
Her birimiz seyfi alub destine

Adunun hatirin yikub gideriz

Atimiz kitheylan asildir soyu
Sat ile Murad’dan igeriz suyu
Kimse dogru yoldan sasmasun deyii

Alamet tagini dikiib gideriz

Géziler var tir i kemén elinde
Tirkesi saginda seyfi solunda
Seri virmek igiin Islam yolunda

Giinahlarimiz: silkiib gideriz

Bir gazi hiinkarin pesine diisiib
Konub gectib nice vadiler agub
Taskin sular gibi kaynayub ¢osub

Acem iklimine akub gideriz

31



Katib de bu yolun gecti tistiinden®
Gaziler kamili secer sdzlinden
Maniler sdyleytip batil yiiziinden

Sirr ile eflake ¢ikub gideriz

3.2.2 Asik Alioglu’nin Bagdad’in Fethi Turkisu

Mecmua-i Saz U S6z’de yer alan diger Bagdad tiirkiisii de Ali Ufki’nin “Tiirki berdy-1
feth-i Bagdad” bashgiyla kaydettigi Alioglu mahlash asiga ait tiirkiidiir. Tirkl ve
asiklarla alakali yapilan ¢aligmalarda, XVII. ylizyilda yasayip eserler vermis Alioglu
isimli bir asiktan s6z edilmektedir. Kaynaklarda ismi gegen Alioglu, siirlerinde
Osmanlilara isyan eden Seyh Bedreddin’i “Serez’in sdhi” olarak tanimlayan ve
Osmanlilara muhalif bir tutum sergilemistir. Cahit Oztelli, muhtelif kaynaklarda
goriilen Alioglu’na ait siirlerden asigin “atesli bir ihtilalci ve tarikat kurallarini iyi
bilen” bir ozan oldugunun anlasildigini ifide etmektedir (Oztelli, 1973, s. 354).
Alioglu'nun Bagdad seferi tiirkiisiinde ise Osmanlilara muhalif bir tavir
bulunmamakla birlikte tiirkiide mahlasin bulundugu kisim Sultan Murad’a yapilan bir
dua bulunmaktadir: “Alioglu dua et Sultan Murad’a/ Bir giinii bin eylesiin hem 6mrii
ziyade” (Sloane 3114, s.47b). Dolayisiyla Ali Ufki’nin mecmuasinda kayitli olan
tiirkiiniin  kaynaklarda zikredilen Asik Alioglu oldugu diisiiniilmemektedir.
Alioglu’nun Bagdad seferi ile alakali tiirkiisii, Mecmua-i Saz G S6z’de Katibi’nin
“Carh-1 felek benim hatirim yikdin” misratyla baslayan “Tiirki sikayet ez felek”
baglikli tirkiisii ile “Tirki berdy-1 bizar-1 yar” baslikl iki tirk{iniin yanina
kaydedilmistir. Asik Alioglu’nun Bagdad tiirkiisiinde seyrinde [riiyasinda] gordiigiine
dayanarak Bagdad’in Osmanlilar tarafindan feth oluncagini, Sii Safevilerin
hakimiyetinde bulunan Sinni Hanefi mezhebinin kurucusu Imam-1 Azam’m
tiirbesinde namazlarin kilinacagini ve ezanlarin okunacagini iimid etmektedir. Her ne
kadar tiirkiinlin bagliginin manas1 Bagdad’in fethi dolayisiyla sdylenmis tiirkii
manasinda olsa da Alioglu’nun bu ifadelerinden tiirkiiniin Bagdad seferi esnasinda
fakat sehir heniiz Osmanlilarin hakimiyetine gegmeden evvel sdylenmis olabilecegi
tahmin edilmektedir. Alioglu’'nun Mecmua-i Saz U S6z’de yer alan tiirkiisii su
sekildedir (bkz. Sekil 3.4).

1 Ali Ufki, bu musraiy1 Turc 292 yazmasina “Katibi bu yolun gegdi iistiinden” seklinde kaydetmistir.

32



Sekil 3.4: Alioglu'nun Bagdad seferi tiirkiisii, British Museum, Sloane,
nr. 3114, s.47b.

33



“TUrki beray-1 feth-i Bagdad
‘Askerin iistlinde bir seyir gordiim
Insaallah gaziler Bagdad alinur
Imam A’zam tiirbesinin iistiinde

Ezanlar okunur namaz kilinur

Ram gaziler cenge sarka ¢ikarlar
Imam A’zam gayretini ¢ekerler
Rifazlarin cigerini sdkerler

Mel’un saha pek tabanca calinur

Kahraman beyleri askerin derer
Kimi sehid olur murada erer
Osmanli sahindir iistiine konar

Séahin pengesine giren yolunur

Eger gondermezsen ipegin bacin
Kétiiniin sokiiben alirlar tacin
Komazlar yakarlar siifehanin ucun

Al-i Osman’da ne fetvazlar bulunur

‘Alioglu dua et Sultan Murad’a

Bir gund bin eylesiin hem émri ziyade
Sah ne kuvvet ile geldik Bagdad’a?
Eksiklik kimdedir simdi biliniir”

2

2 Alioglu’nun bu misra1 Hakan Cevher tarafindan “Sahima kuvvet eyle geldik Bagdad’a
okunmustur.

seklinde

34



3.2.3 Asik Mustafa’min Bagdad Seferi Tiirkiisii

Asik Mustafa’nin Bagdad Seferi Tiirkiisii

Mecmua-i Saz Ui S6z’tin muhayyer faslinda kaydedilen ti¢lincii Bagdad seferi tiirkiisii,
“Tiirki berdy-1 sefer-i Bagdad Sultan Murad ra” bashigiyla Asik Mustafa’ya aittir. S6z
konusu asigin yasadigi yiizyil ve 1638 senesindeki Bagdad seferine katildigi bilinmesi
dolayisiyla XVII. yiizilin en bilinen asiklarindan Kayik¢i Kul Mustafa oldugu
diistiniilmektedir. Cezayir’deki Garp ocaklarinda bulunmasi dolayisiyla Kayike1
denildigi rivayet edilen asik, Yenigeri Ocagi’na katilmis ve siirlerinden anlasildig:

kadariyla Bagdad seferi de dahil birgok sefere istirak etmistir (Artun, 2008, s. 283).

Asik Mustafa’nin Bagdad seferi tiirkiisii (Sloane 3114, 49b), Ali Ufki tarafindan
muhayyer fash icerisinde Katibi’nin “Tiirki beray-1 miinkiran” ve Kuloglu’nun “Ttirki
beray-1 mevt” balikli tiirkiileriyle birlikte kaydedilmistir Asik Mustafa, “yeryiiziiniin
mah1” olarak medhettigi Sultan IV. Murad’in Bagdad seferi igin bizzat Safevilere kars1
sefere ¢iktigini belirtmektedir. Tiirkiisiinde Sultan IV. Murad’1 “Siileyman” unvantyla
anan Asik Mustafa, padisahin yasaklar1 neticesinde tebaada uyanan korkuyu resmeden
“tlyler tirker yasagindan” ifadesini kullanmasi da tarihsel bir anektod bakimindan
ehemmiyet arz etmektedir. Asik Mustafa’nin Mecmua-i Saz il S6z2’de yer alan Bagdad
seferi tiirkiisti su sekildedir (bkz. Sekil 3.5):

35



Sekil 3.5: Aslk Mustafa'nin Bagdad seferi tiirkiisii, British Museum, Sloane, nr.
3114, s.49b.

36



“TUrki beray-1 sefer-i Bagdad Sultan Murad ra

Padisah1 gérmeyenler
Heybet alsun otagindan
Odur yeryiiziinlin mah1

Ziya gor hisn anindan

Secaat boyle olur erde
Siileymandir® misli yerde
Kuruldu ¢iin sera perde

Taklar bagli bagindan

Dosendi hali seraser
Artik kuruldu taht-1 zer
Sultan-1 anka ag¢d1 per

Tiiyler tirker yasagindan

Kahramandan nedir farki
On siperden gecdi zerki
Diismanlar edemez terki

Yiiz bin tiirlii tuzagindan

Mustafa der gercek erler
Gogsti kosler gibi giirler
Payine diisdii bunca ser

Kalkdr arslan yatagindan”

3 Ali Ufk’nin, bu musrary1 kaydederken énce “Kahramandir” yazdigi daha sonra bir kismini karalayip
iizerine “Siileymandir” yazarak diizelttigi anlagilmaktadir.

37






4. OSMANLI-SAFEVi MUCADELESI VE BAGDAD SEFERI

Sultan IV. Murad, Bagdad seferinin hazirliklar1 esnasinda Basra Beylerbeyi Afrisayab
oglu Ali Pasa’ya yazdigi hatt-1 hiimayunda Safevilerden ‘“diisman-1 kadim” olarak
bahsetmektedir (Bayir, 2014, s. 198). Sultan Murad, sefer hazirliklar1 dolayisiyla Ali
Pasa’ya tiifenkli askerlerini hazirlamasin1 emredip, 1638 senesinin kasim ayinin
“Bagdad mevsimi” oldugunu ilan ederek, askerleriyle birlikte Bagdad {izerine
varacagini ifade etmistir (Bayir, 2014, s. 199). Peki, Sultan IV. Murad’in hatt-1
hiimayununda vurguladigi tizere Safevilerin “kadim diisman” olarak gorilmesinin

sebebi ne idi?

1638 senesinde tertip edilen Bagdad seferi, Osmanli ve Safevi devletleri arasinda
yaklagik bir bucguk asirdir siiren siyasi, dini ve ekonomik rekabetin neticelerinden
biridir. Osmanli-Safevi miicadelesi, XVI. ylizyilin basinda Akkoyunlulart maglup
edip, bliyiik dedesi Seyh Safiyliiddin Erdebili’nin (0.1334) kurdugu tarikatten ve
Anadolu’daki Tiirkmen gruplardan destek alarak varligini bir devlet olarak ortaya
koyan Sah Ismail’in (6. 1524) ortaya ¢ikisina degin uzanmaktadir (Hakyemez, 2016,
s. 23).

Sah Ismail’in Osmanlilarin hakim oldugu cografyadaki niifusu, kendi tarafina gekmesi
ve Safevilerin Osmanlilarin Orta Asya’daki Tiirklerle olan baglantisin1 kesmesi, iki
devletin kars1 karsiya gelmesine sebep olmustur (Hakyemez, 2016, s. 24). Zaman
icerisinde Osmanlilarin dogu serhaddinde miicadele ettigi en ciddi rakibi olan
en gorilinilir nedeni haline gelmis sayilmaktadir (Hibri, 2021, s. 17). Osmanlilar, Safevi
siiligini kabul eden ve on iki dilimli kiz1l ta¢ ve sarik giymeleri dolayisiyla Kizilbag
olarak isimlendirdikleri ziimreler i¢in sert tedbirler almaya baslamis, Kizilbaslari
cezalandirma siyasetini benimsemistir (Kupeli, 2009, s. 22). Baslangigta Osmanli
padisahlarinin “cerag akgesi” olarak isimlendirilen nakdi yardimlarla destekledigi
Seyh Safiyliddin Erdebili’nin safii mezhep bir siinni tarikati olarak kurdugu
Erdebil’deki tekkesi Hoca Ali’yle birlikte siilige meyletmistir (Mircaferi, 1972, s. 10).

39



Zaman igerisinde oglu Seyh Ciineyd (6. 1460) ve bilhassa da Seyh Haydar zamaninda
siillesmeye ve Tiirkmen boylarindan mezhepsel olarak kendilerine yakin ‘halife’ler
edinmeye baslamistir. Safevi tarihgisi Kazvini, Seyh Ciineyd’in diinya saltanati

iddiasinda bulundugunu belirtmektedir (Kazvini, 2011, s. 24).

Seyh Haydar’in tekkenin basina gectiginde savas aletleri imal ettigi, Anadolu’dan
gelenleri savasa/cihada ikna etmeye basladigi bilinmektedir (Glinduz, 2021, s. 62).
Tarikat, Sah Ismail devrinde ise bir sii miiessesine déniismiistiir (Hakyemez, 2016, s.

26). Sah Ismail, 1501°de Safevi Devleti’ni resmen tesis ederek bu cereyani devlet

.....

.....

Tufan Giindiiz’e gore eski Iran din-devlet birlikteliginin yeniden ingds1 anlamina
gelmekteydi (Glindiiz, 2021, s. 74-75). Sah Ismail, kendisinin On iki Imam neslinden
oldugunu iddia ederek propaganda yapmistir. Bu propaganda siiler ve Kizilbag
Tiirkmenler arasinda sempatiyle karsilanmistir (Mircaferi, 1972, s. 10). Sii itikad1, Hz.
Ali’yi bir siyasi ve dini lider olarak Hz. Muhammed’in mesru halifesi sayma fikrinden
yola ¢ikmakta, Allah’a inanmakla birlikte ilahi unsurun “imam”da tecelli ettigine ve

devam ettigine inanmaktadir (Mircaferi, 1972, s. 3).

Osmanlilarin Islam diinyasimin en biiyiik siinni giicii olmasi ve Tiirkmenler arasinda
rekabetini ve savaslarin1 kaginilmaz bir héle biirtindiirmistiir (Kdpeli, 2009, s. 21).
Vecih Kevserani’nin Osmanli ve Safevilerde Din-Deviet Iliskisi isimli eserinde
belirttigine goére Osmanli-Safevi c¢atismasinin  sebebi, yalnizca dini-mezheb?
farkliliklar dolayisiyla degil, iki devletin siyasi, stratejik ve diger maslahatlardan yola
cikarak Islam alemi iizerinde “sulta” yani otorite kurmak arzusu idi (Kevserant, 1992,
S. 64).

Sah Ismail, 1502°de Sirvan, Azerbaycan, Iran ve Irak’ta hakimiyet saglamis, 1507°de
Diyarbekir’i kusatmis ve ertesi yil ise Bagdad’a girmistir (Kevserani, 1992, s. 59). Sah
Ismail, Bagdad’da bulunan Isndaseriyye’nin yedinci imami Musa Kazim’in (6. 799)
kabri {izerine bir tiirbe insa ettirmis, Imam-1 Azam Ebu Hanife’nin (bkz. Sekil 4.1)
kabrini yakmustir. Sah Ismail’in fetih politikalarmi hayata gecirip, hakimiyet sahasini
genisletme ve Siinni-Hanefi inang degerlerine zarar veren faaliyetlerine Osmanlilar

cevap vermekte gecikmediler. Ayrica Safeviler, Osmanlilar1 zor durumda birakmak

40



adina siinni Memliiklerle iyi iligkiler kurmakta ve Venediklilerle de iletisim halinde

iligkilerini siirdiirmekteydi (Kupeli, 2009, s. 3).

Sekil 4.1: imam-1 Azam Ebu Hanife'yi tasvir eden bir minyatiir. Salt Arastirma
Ulgen Ailesi Arsivi.

Sultan II Bayezid (6. 1512), 1511 senesinde Kiitahya’y1 kusatip Bursa’ya yonelen Sah
Kulu’'nu 6ldiirmiis, oglu 1. Selim (6. 1520) ise 1514 yilinda Sah Ismail’i Caldiran
Savagi’nda agir bir maglubiyete ugratmistir. Caldiran Savasi, Safevi tehdidini yok
etmis olmasa da Safevilerin Anadolu sahasindaki niifuzunu biiyiik 6l¢iide kirmay1

basarmistir (Kupeli, 2009, s. 5).

Sultan I. Suleyman (6. 1566) ise 1534 senesinde diizenledigi Irakeyn Seferi’nde
Bagdad’t Osmanli topraklarina katmigtir. Sultan Siileyman, Kasim 1534°te biiyiik bir
merasimle girdigi Abbasi hilafetinin sembolik baskenti Bagdad’da, imam-1 Azam Ebu
Hanife’nin camii ve medresesi ile birlikte Seyh Abdiilkadir-1 Geylani’nin de tlirbesini
yaptirmistir (Kevserani, 1992, s. 65). XVI. yiizyilin ikinci yarisinda uzun siiren
Osmanli-Safevi muharebelerinde Osmanlilar, eski Safevi baskenti Tebriz de dahil
olmak Uzere Gircistan, Azerbaycan ve Sirvan’daki birgok bolgede hakimiyet tesis
etmistir (Ktpeli, 2009, s. 12). Safevi Devleti bu maglubiyet ve gerilemeler karsisinda
biraz geri ¢ekilse de Sah 1. Tahmasp (6. 1576) ve ozellikle Sah 1. Abbas (6. 1629)

doneminde biiylik devlet olma idealine tekrar kavusmustur. Sah Abbas, Tiirkmen

41



Kizilbag liderlerinin etkisini azaltmis ve devleti Farslilagtirarak merkezi otoritesini ve
Avusturya devleti ile savasmasi ve Celali isyanlarinin bas gdstermesini firsat bilen
Safevi Sahi1 Abbas, Papa’nin da aldka goOstermesiyle 1603 senesinde Azerbaycan
bolgesini ele gecirmek iizere Osmanlilara saldir1 diizenlemistir. Hiicumlar neticesinde
Sah Abbas, Osmanlilarin askeri bakimdan bolgedeki en kuvvetli kalesi olan Revan’1
kusatmustir (Klpeli, 2009, s. 17). Sah Abbas, bu faaliyetlerinin ardindan 1624 yilinda
ise Bagdad’a yonelmis, Kerbela ve Necef gibi kutsal Sii bolgelerini ele gecirmistir
(Hakyemez, 2016, s. 40-41). Sah Abbas’in Bagdad’i ele gecirmesiyle birlikte,
siinnilerin yasadig1 bolgelerde katliamlar yasanmis, Imam-1 Azam Ebu Hanife’nin

yapilan tiirbesi yikilmistir (Kevserani, 1992, s. 67).

Safeviler, Osmanlilarla miicadele kabiliyetlerini kaybetmemek adina heretik sii
Hakyemez’e gore Sah Abbas, sii alimleri memnun etmek i¢in kutsal mekan Kerbela’y1
ele gecirmis ve Siinni halk iizerinde birtakim baskilar uygulamis, cogunu 6ldiirtmiistiir
(Hakyemez, 2016, s. 41). Osmanlilar ise Safevilerin siilesen otoritesine ve hakimiyet
politikalarina Cemil Hakyemez’e gore birlestirici bir 6ge olarak mistik bir tarza
biiriindiiriilmiis Osmanlilik san1 ve kerim devlet sifatiyla karsilik vermektedir
(Hakyemez, 2016, s. 43). Irak-1 Arap topraklarinda siiren Osmanli-Safevi rekabetinin
sebepleri arasinda bolgede stinni ve sii inang degerlerinin onemli merkezlerinin
bulunmasinin yaninda Hindistan tizerinden Akdeniz’e ulasan bir ticari bolge olmasi da
iki devlet arasindaki catigmanin nedenlerindendir (Kupeli, 2009, s. 20). Tarihgi
Oulsen’e gore Halep ve Bagdad’a hakim olan devlet, Hind Okyanusu ticaretine de

hakim sayilmakta idi (Kevserani, 1992, s. 79-80).

Bagdad sehri 1624’te Osmanlilar agisindan oldukca trajik bir sekilde Safevilerin
hakimiyetine girmistir. Bagdad Beylerbeyi Yusuf Pasa ile Bagdad sehrinin subasgisi
Bekir Subasi arasindaki anlagsmazlik zamanla ¢catismaya varmistir. Aradaki bu ihtilafin
ve rekabetin neticesinde Yusuf Pasa hayatini kaybetmistir. Yusuf Pasa’nin 6liimiinden
sonra Bekir Subasi, Bagdad Beylerbeyiligi’nin kendisine verilmesini istemistir fakat
bu istegi kabul gérmeyen Subasi’nin yerine baskasi tayin edildi (Oztuna 1966, s.45).
Bunun iizerine Bekir Subasi, sehri Osmanli ordusuna teslim etmeyip, Sah Abbas’dan
yardim istemistir. Sah ise yaklasik otuz bin kisilik bir orduyla Bagdad’a dogru harekete
gecmistir. Bu sirada Bekir Subasi’na Bagdad Beylerbeyiligi verilmis ve Subag1 Sah

42



Abbas’a sirtin1 donmiis olsa da Safeviler Bagdad’t kusatmis ve 1624’te Bagdad
Safevilerin eline ge¢mistir. 1624°deki Safevi maglubiyeti sonrasinda Osmanlilar, iki
kez Bagdad’1 kusatmis olsa da miispet sonug¢ alamamustir (Kevserant, 1992, s. 67). Bu
sirada Sah Abbas, Ispanya ve Ingiltere ile olan iliskilerini giiclendirmistir. Bu
yakinlagmanin sebebi dis ticareti Avrupa’da ¢okca taninan ve epey ragbet goren ipek
ticaretine dayanmakta idi. 1626 yilinda Sah Abbas, Bagdad’dan sonra Ipek Yolunun
Basra ve Halep’e uzanan yollarini da ele gegirecegini ilan etmistir (Kevserani, 1992,
s. 78). Sultan IV. Murad ise Seyhiilislam Nuri Efendi’den miisliiman Safevilerle
savagmanin cdiz olduguna dair fetva ¢ikartmistir (Kevserani, 1992, s. 67) Sultan II.
Bayezid, Sultan I. Selim ve Sultan 1. Siileyman donemlerinde de Rafiziler hakkinda
savagin cdiz oldugu yoniinde fetvalar alinmistir. Seyhiilislamlar Kemalpasa-zade ve
Ebussuud Efendi, Safevilerle savasi caiz kilacak fetvalar vermistir. Seyhiilislam
Ebusuud Efendi’ye gore Kizilbas ve siilerin de i¢inde bulundugu ehlisiinnet dig1 tiim

gruplar kafirdi (Hakyemez, 2016, s. 58).

Osmanlilar iktisadi bakimdan da Avrupa’ya kiyasla parasinin kiymetini kaybetmeye
baslamisti. Bu eksigini/kayiplarim Iran cografyasindan tahsil etmek istemistir.
Kevserani’ye gore Bagdad ve ticaret yollari, 1638’e kadarki donemde Osmanlilarin

temel hedefleri arasindaydi (Kevserant, 1992, s. 80).

Ayn1 donemde Anadolu ve Iran’1 dolasan seyyah Tavernier, Sultan Murad’in 1635°te
Safevilerin elinden aldig1 Revan’in ticarl ehemmiyeti hakkinda sunlari1 sdylemektedir:
"Erivan, hayat icin gerekli her ¢esit seyin, bilhassa kaliteli sarabin bol olarak
bulundugu bir diyarda kurulmustur. iran'in en gézde vilayetlerinden biridir. Arazisinin
miikemmelligi kadar pek ¢ok sayida kervanin da giizergahi olmasi sebebiyle Iran sahi,

Erivan'dan biiyiik varidat [gelir] saglar." (J.B.Tavernier, 1980, s. 35).

Osmanlilarim fikhi 6nderi ‘fmam-1 Azam’ Ebu Hanife ve Osmanli’daki birgok tarikatin
hirmet gosterdigi Abdiilkadir Geylani’nin kabirleri bu cografyada idi (bkz. Sekil 4.2).
Sah Abbas, Ebu Hanife’nin tiirbesini yiktirmis, Osmanlilar1 epey 6fkelendirmisti.
Sultan Murad, 1635°te Safevilere karsi askeri harekat baslatmis Tebriz ve Erivan’1 ele
gecirmis fakat kisa stirede Safeviler topraklarini geri kazanmistir (Kevserant, 1992, s.
68). Sah Abbas’in 1629’daki vefatindan sonra tahta Sam Mirza [Sah Safi] gegmistir.
Sah Safi, devlet adamlarinin ve sehzadelerin c¢ogunu Oldiirterek iktidarim

giiclendirmistir (Glindliz, 2021, s. 89).

43



Sekil 4.2: Seyh Abdiilkadir Geylani'nin Bagdad'da bulunan tiirbesi ve camii.

Salt Arastirma, Ulgen Ailesi Arsivi.

Osmanlilar, padisahlar1 Sultan IV. Murad’in liderliginde 8 Mayis 1638’de Bagdad
seferini baglatmistir. V. Murad’in 1637 senesinin baslarindan itibaren bir sark seferine
hazir oldugu bilinmektedir. Seferin Bagdad {izerine yapilacag: ise Kasim 1637°de
kesinlesmistir. Sultan Murad’in ordunun basinda sefere katilmasi, sefer sirasindaki
karizmatik tavri ve tutumu ile askerlerin tizerinde olusturdugu imaj olduk¢a kuvvetli
tesirler yaratmistir. Hatta kusatma sirasinda en ileri hatlarda savasin igerisinde

bulundugu kaynaklar tarafindan rivayet edilmektedir (Oztuna, 1966, s. 64).

Padisahin kuvvetli tesiri, tezimizin ti¢iincii boliimiinde bahsedildigi iizere yenigeri
asiklarinin - Bagdad tiirkiilerine de aksetmistir. Tarih¢i Solakzade, “savas
meydanlarinin basi, yliceltilmis serdar1” olarak niteledigi Sultan Murad’in “Allah
rizasi i¢in gaza niyetiyle” Bagdad seferine ¢iktigini kaydetmistir (Solak-zade, 1989, s.
548). Subat 1638°de sefer ilan edilmis, padisahin tugu, cebehane oniine dikilmistir.
Sefer hazirliklar1 yapilmis, Sultan IV. Murad, 2 Haziran 1638 tarihinde ordusunun
basinda zirhli askeri kiyafetiyle Uskiidar’a gegmistir (Inalcik, 2016, s. 226).
Uskiidar’da bir ay ikamet eden Osmanli ordusuna, Sultan IV. Murad’in da arzusuyla
Seyhiilislam Yahya Efendi ile Kaymakam Mustafa Paga da katilmistir (Klpeli, 20009,

S. 171). Osmanl ordusuna giizergah boyunca Anadolu, Rumeli ve Misir askerleri de

44



katilmis, ordunun sayisi yiiz bini gegmistir. Evliya Celebi’ye gore Sultan IV. Murad’in
ordusu yiiz altmis yedi bini bulmustu (Klpeli, 2009, s. 172). Sefer yolculugu esnasinda
Diyarbekir’e varilmadan evvel vezir-i azam Bayram Pasa yashiligindan dolay1 vefat
etmis, yerine Diyarbekir Beylerbeyi ve Musul muhafizi olan Tayyar Mehmed Pasa
tayin edilmistir (Kdpeli, 2009, s. 172).

Safeviler de Bagdad’in muhafaza ve miidafaasi i¢in hazirliklar yapmakta, cevredeki
sehirlerden asker talep etmekte idi. Sah Safi, biiyiik ordusuyla Kasr-1 Sirin bolgesinde
beklerken, Bagdad’it Bektas Han isminde bir komutan giiglii bir askeri birlikle
savunmak tizere bekliyordu (Oztuna, 1966, s. 82). Sah Safi, Bektas Han’a yazdig
mektupta Kazvin’de bekledigini, eger gerekli bir durum olursa Osmanlilarin kargisina
¢ikacagimni ifade etse de Bagdad’in Osmanli hakimiyetine gecisi esnasinda miidahale
edememis, Kazvin’de beklemistir (Kipeli, 2009, s. 176). Safeviler bir yandan doguda
Ozbeklerle miicadele etmekte, onlara karsi Kandehar sehrini savunuyorlardi.
Osmanlilarin Bagdad seferi neticesinde Safeviler, Kandehar sehrinden vazgegcip tiim
giiclerini kullanarak Bagdad’i miidafaa etmeye karar vermislerdir. Osmanlilarin
Kafkasya’da diizenledigi askeri akinlarla birlikte ise Safeviler, Azerbaycan’a destek
gondermek mecburiyetinde kalmig, bu durumdan otiirii de giigleri boliinmiis ve
zayiflamigtir (Kapeli, 2009, s. 176-177). Osmanlilar, Kasim aymin ortalarinda
Bagdad’a varmis, imam-1 Azam Ebu Hanife’nin tiirbesi (bkz. Sekil 4.3) yakinlarina
ordu yerlesmistir. Tiirbe, Bagdad sehrine yaklasik birka¢ kilometre uzaklikta
bulunmakta idi (Abdulkadir, 2003, s. 1094).

R s . : - /
P . & s R

Sekil 4.3: Imam-1 Azam Ebu Hanife'niin tiirbesi, Salt Arastirma Ulgen Ailesi Arsivi.

45



Dicle nehrinin dogusunda yer alan Bagdad kalesi, uzun ve giiclii surlara sahip olup,
horaséani tuglalarla ortildiigiinden top giillerine kars1 dayanikliyd: (Kdpeli, 2009, s.
179). Osmanlilar, kusatmanin agirlin1 Ak-kapi’ya verdiler. 15 Kasim’da metrislerin
kazilmas1 emri verilmis, Bagdad kusatmasi resmen baslamistir. Sultan IV. Murad,
Osmanli askerlerinin morallerini ylikseltmek amaciyla her giin bizzat metrislere

giderek muhasaray1 takip etmekteydi (Kupeli, 2009, s. 182).

Osmanlilarin yogun bir sekilde metris kazmalarina Safeviler de zaman zaman
baskinlar diizenlemekte ve siperlere ciddi zararlar vermekteydi. Kusatma devam
ettikge Safevilerin de direngleri olduk¢a zayiflamis bulunuyordu. Direnglerinin
kirildig diisiincesiyle Bryikli Hiiseyin Pasa’nin askerlerinden bir grup 21 Aralik’ta

biiyiik bir saldiriya kalkismis, surlarin bir kismi da ele gecirilmistir.

Safevilerin miidafaa giiciiniin iyice zayifladiginin anlasilmasi neticesinde, Osmanlilar
genel bir hiicuma baslamistir. Bu harekat esnasinda Osmanli vezir-i azami Tayyar
Mehmed Pasa kendisine isabet eden bir kursunla hayatini kaybetmistir. Sultan IV.
Murad, vezirinin vefatina bir hayli {iziilmiis, Tayyar Mehmed Pasa’nin yerine Kaptan-

1 Derya Mustafa Pasa’y1 tayin etmistir (Kupeli, 2009, s. 186).

24 Aralik’ta Osmanlilar askeri kusatmaya devam ederken Bektas Han kaleyi teslim
edecekleri haberini verdi. Sultan Murad’la goriisen Bektas Han’a kaleyi bir giinde
bosaltmalar1 halinde canlarmin bagislanacagi sdylendi (Oztuna, 1966, s. 66).
Safevilerin Bagdad hékimi Bektas Han, ordusunun daha fazla kaleyi
savunamayacagini anlaymca, Osmanlilara teslim olmustur. Bektas Han ve
maiyyetindekiler Osmanli askerlerinin arasindan gecirilerek Sultan IV. Murad’in
huzuruna ¢ikarilmistir (Solak-zade, 1989, s. 550). Sultan Murad, Bagdad hakimi
Bektas Han’in bagislanma arzusunu kabul etmis, icerideki Kizilbaslarin kaleyi
bosaltmalarin1 emrederek, kalede kalmaya direnenlerin ise dldiirelecegini belirtmistir.
Bektas Han, bir name yazarak iceridekilere kaleyi terk etmelerini sdylese de Mir Halef
Han, Mir Fettah oglu ve birkag han vaktin epey ge¢ oldugunu sdyleyip kaleyi
terketmeyeceklerini bildirdi. Bu sirada kaleye giren Osmanli askerleri, Karanlik Kap1
civarinda giivenliklerinden emin olamayan silahl1 Safevi askerleriyle karsilastilar ve

aralarinda ¢atisma ¢ikmistir (Kpeli, 2009, s. 188).

46



Bagdad kalesinin icerisinde yasanan savas, sabah saatlerine kadar stirmiis, Halef Han,
Mir Fettah oglu ve Ali Yar yakalanmistir. Osmanlilarin kaledeki hiicumu esnasinda
kulelere kapanan Safevilerden kimse sag birakilmamistir (Kpeli, 2009, s. 189). Fethin
tamamlanmasinin ardindan Sultan Murad evveld Imam-1 Azam Ebu Hanife nin
tiirbesini ziyaret etmis sonra da divan tertip etmistir. Metrislerin doldurulmasini ve
kalenin tamirini emreden Sultan IV. Murad, Mirahur Halil Aga’y1 fethi miijdelemek
lizere Istanbul’a géndermistir (Kipeli, 2009, s. 190). Padisah, yirmi giin Bagdad’da
ikmet ettikten sonra Seyhiilislam Yahya Efendi’yi Imam-1 Azam Ebu Hanife ve

Geylani’nin tiirbelerinin insasina gorevlendirilmistir (Hammer, 1966, s. 124).

Bagdad’in (Sekil 4.5) Osmanlilarin hakimiyetine geg¢mesinin ardindan, askeri
hareketlilik devam etse de Safeviler sulh etmeye yanastilar. Safevi Sahi1 Safi’nin
gonderdigi el¢i Sart Han ve heyeti ti¢ giinlik miizakereler neticesinde Kasr-1 Sirin
Barig Antlagmasini imzalamiglardir. Kasr-1 Sirin antlasmasinda kabul edilen sinirlar

giiniimiizde hala gecerliligini korumaktadir (Oztuna, 1966, s. 67-68).

9, _: ‘. . ”~ .
spf b S At F

A e s oaeas 3y o (5\4'1 bl o

Sekil 4.4: Yirminci asrin baginda Bagdad sehrinin Azamiye kapisi ciheti, Salt
Arastirma Ulgen Ailesi Arsivi.

47






5. TARIHSEL KAYNAK OLARAK BAGDAD SEFERI TURKULERI

5.1 “Islam Askeriyiz Gaza Kasdna”: Tiirkiilerde Gazi ve Gazi Kavramlan

Ali Ufki Bey'in nota koleksiyonunda yer alan (Sloane 3114, 46b) ve 1638 senesinde
Sultan IV. Murad'in Bagdad Seferi'ne katilan Katibi'nin tiirkiisii, belki de Osmanli-
Safevi miicadelesinin en vurucu kismma atifta bulunarak baslamaktadir: "Islam
askeriyiz gazd kasdma". Pasalarin ve beylerin yaninda “katiplik” vazifesinde
bulundugu bilinen Katibi’nin (Artun, 2008, s. 285) kayda gecen eserleri mercek altina
alindiginda —belki de hizmetinde bulundugu kisilerin de katkisiyla- dinemin siyasi ve

sosyal konjonktiiriine gayet hakim oldugu anlasilmaktadir.

Asik Katibi, tiirkiisiine kendisini/kendisinden olanlar1 mesri kilarak baslamakta ayrica
gazd kasdiyla sefere c¢ikan Islam askeri olduklarmi belirterek bir tanima yer
vermektedir. Misirlt bir asker olup Bagdad seferine katilan Miiteferrika Ahmed de
Bagdad seferini anlatt181 eserinde Osmanli ordusunu Islam askeri olarak nitelemistir.
Osmanli ordusunun Safevilere karsi askeri hiicumunu anlatirken Osmanli ordusunu
“asker-i Islam”, Safevi ordusunu ise lanet edilecek dinsizler olarak tarif etmektedir

(Ahmed, 2020, s. 53).

Gaza kavrami, bilhassa Osmanlilarda dini sebeplerle yapilan savaslari tanimlamak i¢in
kullanmilmistir (Kafadar, 1996, s. 427). Kafadar, gaza kavraminin Osmanlilarin
beylikten bu yana fiituhat yoluyla biiytimesindeki 6nemli faktorlerden biri oldugunu
belirtmekle birlikte tespitlerden faydanalarak kavramin XVI. yiizyildan sonra etkisinin
eskisi gibi olmadiginin fakat yine de gazd/gadzi kavramlariin bir gelenek halinde
kullanilmaya devam ettigini belirtmektedir. XVI. yiizyildan itibaren de gazilik
kavrami kullanilmig, 6rnegin Osmanlilarin savaslarini anlatan eserlere gazavatname
adr verilmigtir. XVIIL. ylizy1l asker asiklar1 da bu gelenegi siirdiirenlerdendir. Tipki
iizerinde durdugumuz Bagdad seferine katilan Asik Katibi gibi, Kafadar’in tespitine

gore Temesvarli Gazi Asik Hasan da tiirkiisiinde “gdzi” kavraminda yer vermistir:

49



“Gaziler basina takip ¢elengi/ Kirardi Nemge’yi Macar Frengi” (Kafadar, 1996, s.
428).

Katibi’nin kendisini gazi olarak nitelendirmesiyle yine aymi asrin saz sairlerinden
Temesvarli Gazi Asik Hasan’in kendisini gdzi olarak anmasi, birtakim farkliliklar
arzetmektedir. Padigdh huzurunda saz ¢alip siir sdyledigi bilinen asiklardan biri olan
Aslk Hasan da Osmanlilarin seferlerine katilan saz sairlerindedir (Artun, 2008, s. 270).
Temesvarli Asik Hasan bilindigi kadartyla daha ¢ok Osmanlilarin bati seferlerine yani
“ehl-1 kiiffar” olarak da adlandirilan batililara kars1 yapilan seferlerde bulunmustur.
Mesela 1686 senesinde Budin’in alinmasi {izerine sdyledigi “Budin Turkusi” sehzade
meclislerinde sdylenir olmus, musikisinas Osmanli sultanlarindan Sultan II. Mustafa
1695°de Lugos Kalesi™ni zaptettiginde Asik Hasan’1 huzuruna kabul etmistir (Artun,
2008, s. 270). Bati serhaddinde/sinirindaki Aslk Hasan, “kiuffar”la mucadele
etmektedir. Halbuki Bagdad seferinde Osmanlilarin karsisinda bu kez, Hristiyan bir
devlet degil, miisliiman bir devlet yer almaktadir: Safeviler. Her ne kadar iki taraf da
kendilerini musliman bir devlet olarak konumlandirsalar da siyasi bakimdan
niifuzlarin1 bolisemeyen Osmanlilar ve Safeviler dini bakimdan da bir o kadar
anlasamaz haldeydi. Aralarindaki cografi ve dini rekabet iki devlet arasinda siyasi bir
gerilime sebep olmaktaydi. Osmanlilar, Safevi Devleti’nin kurucusu Sah Ismail’in On
Iki Imam Siiligi’ni resmi mezhep olarak ilan ederek XVI. yiizyilin basinda Safevi
Devleti’ni tesis etmesinden bu yana rekabet devam etmekteydi. Siyasi cografya da bu

durumu tetiklemekte idi.

Osmanlilar batiya yoOnelik seferlerinden farkli olarak Safevilere karsi
gerceklestirilecek dogu seferinde daha fazla mesriilastirma gayreti igerisine girmeleri
gerekiyordu. Rivayete gore Sultan IV. Murad, Seyhiilislam Nuri Efendi’den
Safevilerin rafizi olduklar1 sebebiyle savasin caiz oldugu yoniinde bir fetva almstir.
Fetvada Safevileri rafizi olduklar1 ve rafizilerin de asi, fasik ve biiyiik giinah isleyenler
olduklar1 belirtiliyordu (Kevserani, 1992, s. 67). Daha 6nceki padisahlar da Safevilerle
savasmak adina fetva almislardi. Seyhiilislam Kemalpasazade ve Ebussuud Efendiler,
Kizilbaglar ve siileri kafir sayan ve savasin cdiz olduguna yonelik fetvalar vermislerdi
(Hakyemez, 2016, s. 58). XVI. yiizyilda Ibn Kemal’in eserleri ve fetvalar1 devletin
sadece musliman ve ehl-i siinnet degil kesin bir dille hanefi mezhebine dayanmasi
diistincesini de desteklemektedir (Bilkan, 2021, s. 63). Il. Bayezid, I. Selim ve I.

Suleyman’in saltanat senelerinde Safevilerle ilgili fetvalarda cihat kelimesinin sik¢a

50



gectigi ifade edilmektedir (Bilkan, 2021, s. 64). Kizilbaslarin zindik ilan edilmesi,
Seyhiilislam Ibn Kemal’in risaleleriyle temellenmistir (Bilkan, 2021, s. 64). Boylece
Osmanli imparatorluk ideolojinin destekleyen en 6nemli unsurlardan birini stinniligin

hamiligi misyonu olusturacakti (Bilkan, 2021, s. 63).

Ortak cografyada niifuz elde etmeye calisan iki devlet s6z konusu oldugu icin
Osmanlilar 6ncelikli olarak miisliiman ve Tiirk olan Safevi Devleti’ne kars1 yapilacak
sefer i¢in tebaasini ikna etmek zorundaydi. O yiizden kars: tarafa yapilacak askeri
harekatta “gaza ruhu” yaratmak adima Osmanlilarin Safevileri dini bakimdan da
“oteki” kilmas1 gerekmekteydi, boyle yaparsa Katibi’nin Ali Ufki’nin Mecmua-i Saz
U S6z’tinde kayith tiirkiisiinde (Sloane 3114, 46b) dedigi gibi “adinun hatrin1 yikip
gecebilirdi”. Osmanlilar hem Safevileri inanglartyla birlikte karsisina aliyor hem de
Safevilerin degerlerine de sahiplenici atiflarda bulunuyordu. Ornegin XVIL. yiizyilda
yazilmis bircok Osmanli kaynaginda Safevilerle yapilan miicadelelere deginirken
Osmanli sultanina bilhassa Iran mitolojik kahramanlarinin isimleri yakistiriliyordu.
Ciinkii Osmanlilar, Anadolu sahasindaki niifusu Safevilere kars1 dikkatli bir sekilde

kontrolde tutmak niyetindeydi.

Osmanlilar Safevileri, “kizilbag” ve “rafizi” tamimlariyla dini bakimdan
otekilestirmekte 1di. “Kizilbas” ismi1 eski dini inanclarini1 ve geleneklerini kendilerine
has bir iislupla birlestiren ve siirdiiren Tiirkmenlerin Sii anlayislar1 benimseyenlerini
tanimlryordu (Uziim, 2002, s. 546). Osmanlilar Safeviler icin tarihyaziminda bilhassa
“kizilbag” terimini kullanmislardir. Osmanlilarin Bagdad seferiyle alakal tiirkiilerinde
ise kizilbas terimi hem Safevi askerlerini hem de Safevi Devleti’nin tebaasini igaret

etmektedir.

Saray Bosna’da bulunan el yazmasi bir conkte yer alan Bagdad tlirkiisunde (Hasan,
1987, s. 93) sefer sirasinda oldiiriilen Safevi askerlerini tanimlamak adina “Bari
Teala’dan oldu inayet/ Kizilbas askeri kirildi gayet” ifadesi kullanilmistir. Yine ayni
tirkiide Osmanlilarin din ugruna can verdigine deginerek Acem sahinin —Satrang
oyununa atifta bulunularak- mat edildigi vurgulanmistir: Elli bin timarl sipahi/ Din
ugrma verdiler cani/ Mat oldu yiiziin ey Acem sahi/ Gazi Sultan Murad ald1 Bagdad’1.
(Hasan, 1987, s. 93). Asik bu tiirkiisiinde Sultan Murad’1 da tipk1 diger kaynaklarda
oldugu gibi “gazi” olarak anmistir. Abdurrahman Hibri Efendi, Bagdad’in fethini

anlattig1 eserinde de Sultan IV. Murad’1 gazd ve cihad meydanmin atlisi, seriatin

51



koruyucusu olarak tanimladigi su beyit mevcuttur: “Faris-i meydan-1 gaza vii cihad/
Haris-i din Hazret-i Sultan Murad” (Hibri, 2021, s. 81).

Osmanlilarin tiirkiilerinde, Safevileri dinen 6tekilestirip, “gaza”y1 gegerli ve anlamli
kilacak bagka bir tanimlama ise “Rafizi”dir. Rafizi terim olarak, Zeyd b. Ali’yi
Emevilere kars1 baslattig1 isyan esnisinda Hz. Ebu Bekir ve Hz. Omer’i mesri halife
kabul ettigi gerekgesiyle terkeden ilk Imamileri, ardindan ise ilk ii¢ halifenin hilafetini
reddettikleri i¢in biitiin Sii gruplari, daha sonra da Sii unsurlar1 tasiyan bazi batini
gruplar1 kasdetmektedir. Yalniz bu terim daha sonralari, yaygin Islami anlayistan uzak
kalan mubhtelif dervis gruplarini, Siaya mensup olan Acemleri, Kalenderileri ve
bilhassa Safevi Devleti doneminde Anadolu’da ve Iran’da bulunan Osmanli muhalifi

kizilbas ziimreleri i¢in kullanilmustir (Oz, 2007, s. 396).

Asik Katibi’nin tiirkiisiiniin baslangic kismina tekrar odaklanmamiz gerekmektedir.
Katibi, aslinda “Islam askeriyiz” ifadesiyle tiim bu yukarida anlattigimiz siyasi ve dini
arka plan1 tasiyan ve asikar kilan bir ciimle kurmaktadir. Kendisini Islam askeri olarak
nitelendiren Katibi/Osmanli ordusu, dolayisiyla karsi tarafi kafir ilan etmis olmakta ve
seferi mesrl bir zemine oturtmaktadir. Katibi’nin yine seferin/devletin politikasina
gonderme yaptig1 bir sdylem ise tiirkiisiiniin ikinci kitasinda yer almaktadir. “Kimse
dogru yoldan sagmasun diye/Alamet tasini dikiip gideriz” (Sloane 3114, s.46b).
Osmanlilar ve Safeviler Anadolu cografyasinda biiyiik bir niifuz savasi vermekteydi.
Muhtelif inanglardaki gruplar, inanglarmin yakinlhigi sebebiyle Safevilerle birlikte
hareket ediyorlardi. Osmanlilar kendi tebaasinda bulunan bu niifusu Safevilerin
cografyasina meyletmis buluyordu ve bu durumdan memnun degildi. Dolayisiyla
Osmanlilarin Safevilerin tesirini ortadan kaldirmak isteyislerinin bir sebebi de
Anadolu sahasindaki muhtelif ziimreleri yaninda tutabilmekti. Osmanlilar i¢in bu
ziimreler “dogru yoldan sas”maktayd: ve Bagdad seferi bu sagmanin 6niine gecmek
i¢in yapilmaktaydi. Katibi’nin ikinci kitasindaki “Kimse dogru yoldan sasmasun diye/
Alamet tasin dikip gideriz” ifadelerinin Bagdad seferinin Anadolu’daki siyasi ve dini
politikalarin cereyanindaki hareketli topluluklar1 Osmanlilarin yanlarinda tutma ve
Safevi niifuzuna girmelerini engellemeye yonelik bir harekat oldugu yoniinde

sOylenmis olabilecegi diisiintilebilir.

Katibi, tiirkiisiinde Osmanli ordusu askerlerini savas aletleriyle birlikte tarif ederken
tekrar “gdzi” kavramimi kullanmaktadir. Gazilerin tir ii kemanlarin1 [ok ve yay]

tagidiklarini, oklarini sakladiklar: tirkeslerini sag taraflarinda, seyflerini [kiliglarini]

52



ise sol taraflarinda tasidiklarini belirtmektedir (Sloane 3114, s.76b). Katibi’nin
tiirkiistiniin dortligline sikisip kalmis bu tasvir, Osmanl askerleri hakkinda da bir
goriintii sunmaktadir. Asik, Osmanli ordusunun Islam dini yolunda ser [bas] vermek
amaciyla sefere gittigini anlatmakta, ayrica “glinahlarimizi silkip gideriz” misrainda

ise sefere katilanlarin giinahlarindan arinacagina/affolunacagina isaret etmektedir.

Katibi, Mecmua-i Saz U S0z’deki tiirkiisiinde Sultan Murad i¢in de “gézi” unvanini
kullanmaktadir. Bagdad seferi ile alakali manzumelerin ekseriyetinde ve Osmanli tarih
kroniklerinde Sultan IV. Murad igin “gazi” kelimesi padisahin isminin basina ilave
edilmektedir. Asik, tiirkiisinde “bir gdzi hiinkarin pesine” diisiilip Bagdad’in
muhasarasina  gidildigini belirtmektedir. XVII. yiizy1l asiklarindan Ibrahim’in
padisahin vefatindan sonra padisahin dilinden sdyledigi tiirkiisiinde “Oliim fikri
gelmez idi yadima/ Dort iklimde gazi derler adima” ifadesi gegmektedir (Elgin, 1988,
s. 133).

Katibi’nin Mecmua-i Saz U S0z’de yer almayan fakat baska kaynaklarda karsimiza
cikan Bagdad seferi manzumeleri de mevcuttur. Bagka bir kaynakta yer alan Bagdad
manzumesinde (Oztelli, 1976, s. 50) deryalarm iizerine k&priiler insa edip “Acem
Sah1” deyip, Rafizi tehditini ortadan kaldirmak amaciyla “kili¢ ¢ekiip” sefere
gittiklerinden bahsetmektedir.

Tiirkiide gazilerle alakali manevi bir 6vgii de bulunmaktadir. Asiklarin bu tiirden
dortliikler sdylemesinin tlirkiiyli dinleyenler iizerinde motivasyon olusturmak
amacinda oldugu disiiniilmektedir. Katibi, Bagdad seferi tiirkiisiiniin ikinci
dortligiinde Hak [Allah] Kur’an’da gézileri dvmiistiir, sehitler iizerine ise rahmet
kilmistir ifadesini kullanmaktadir (Oztelli, 1976, s. 50). Kur’an-1 Kerim’de cihad
edenlerle alakali birden fazla ayet-i kerime bulunmaktadir. Bu ayet-i kerimelerden
Bakara Suresi’nde yer alan ve cihad edenleri metheden bir ayetin Tiirk¢e meali su
sekildedir: Iman edenler, hicret eden ve Allah yolunda savasanlar; siiphesiz iste bunlar
Allah’in rahmetini umarlar. Allah ¢ok yarligayicidir, sonsuz rahmet sahibidir”. Bu
ayette Allah yolunda savasanlarin yani gaza eden gazilerin Allah’in rahmetini
umabilecekleri anlatilmaktadir. Katibi tiirkiisiinde dini atifta bulunarak, Osmanli

ordusunun Allah yolunda cihad ettiklerini anlatmaktadir.

Katibi’nin tiirkiisiinde (Oztelli, 1976, s. 50) dikkat edilmesi gereken bir hususa da

deginmek gerekmektedir. Asik, gaza ve gazi kavramlarim yiiceltmekte ve bu ugurda

53



ser vermek icin sefere katildiklarindan bahsetmekte ve sehid olanlarin {izerine rahmet
kilindigin1 eklemektedir. Tiirkiistiniin son dortliigiinde ise “Katibi der baht1 yaman ne
care/ Felegin zehrini yutmak goriindii” misrailarinda bahtinin yaman [kotii] oldugunu
ve felegin/talihin sundugu bu durumu bir “zehir” olarak yutmak gerektigine

deginmektedir.

Asigin bir diger Bagdad seferi manzumesinde “at siiriip diismana ¢ikmak gériindii”
deyip, “gazi” olarak anildig1 i¢in Allah’a siikretmektedir (Oztelli, 1976, s. 57). Seferin
Osmanlilarin lehine galibiyetle neticelenmesini ise evliyalarin ve velilerin
“himmet”iyle oldugunu belirtmektedir. Katibi mahlasini kullandig1 son dortliikte ise
daima gazadan so6z etmesini kendisine Ogiitlemektedir: “Katibi yaz daim gazé

babindan/ Hak uyarsin seni gaflet habindan [uykusundan]”.

Topcular Katibi Abdiilkadir Efendi’nin eserinde de, bu seferdeki gaza anlayisi ile
alakali bir degerlendirme mevcuttur. Abdilkadir Efendi, Bagdad sehrinin
fetholundugunu aktardiktan sonra “bu gazd, gaza-y1 ekberdir” seklinde yapilan
gazanin en biiyiik gaza oldugunu ifade etmektedir. Bu goriisiinii de Bagdad sehrinin
evliyalar sehri olmasma, Imam-1 Azam Ebu Hanife ile Seyh Abdiilkadir Geylani’nin
bu sehirde medfun olmalarina baglamaktadir (Abdulkadir, 2003, s. 1103). Abdulkadir
Efendi, gazilerin Bagdad’mn i¢ine girip doyumluklar ve ganimet yagmaladiklarin1 da

aktarmaktadir (Abdulkadir, 2003, s. 1103).

Alioglu da Ali Ufki’nin nota koleksiyonunda bulunan “Tiirki Beray-1 Feth-i Bagdad”
bashikli tiirkiisiinde (Sloane 3114, s.47b) seyrinde [riiyasinda] Osmanli askerlerinin
zafere ulastigini gordiigiinii ve Allah’1n izniyle “gazilere” Bagdad’in feth olunacaginin
miijdesini vermektedir. Ardindan Osmanli gazilerinin baglica arzularindan biri olan,
Hanefi mezhebinin 6nderi Ebu Hanife nin tiirbesinin ilizerinde namazlar kilinacagin
ve ezanlar okunacagini ummaktadir. Asik Alioglu’nun ezan okunmasina ve namaz
kilinmasina atifta bulunmas1 as1gin Bagdad’daki Safevilerin bu Islami hiikiimleri
yerine getirmemesinden ve Imam-1 Azam Ebu Hanife'nin tiirbesine hiirmet
gostermemesinden dolayidir. Asik bu diisiincelerini  dortliigiinde su  sekilde
aktarmaktadir: “Askerin iistinde bir seyir gordiim/ Insallah géziler Bagdad almir/

Imam Azam tiirbesinin iistiinde/ Ezanlar okunur namaz kilinir” (Sloane 3114, s.47b).

Yukaridaki bahsettigimiz iizere Osmanlilar XVII. yiizyildaki bu ¢etin miicadele

esndsinda Safevileri dinen Gtekilestirip, “gaza”y1 miimkiin ve anlamli héale getirmek

54



amaciyla diismanlari i¢in kullandiklar1 tanimlardan biri de “rafizi” idi. Asik Alioglu

da Safeviler icin tirkisunde (Sloane 3114, s.47b) rifaz [rafizi] terimini kullanmaktadir.

Alioglu tiirkiistiniin ikinci dortliigiinde (Sloane 3114, s.47b) “Rim gaziler” unvaniyla
andig1 Osmanli askerlerinin Safevi seferiyle birlikte sark tarafina cenge ¢iktiklarini
sdylemekte, Imam-1 Azam tiirbesinin Safevilerin ellerinden kurtarmak amaciyla
Rafizilerin cigerlerini soktiiklerini kaydetmektedir. Safevi hiikiimdarina ve ordusuna
kars1 sefere giden ve kahraman beyler tarafindan toplanarak sefere giden Osmanl

askerlerinin kimilerinse sehid olarak arzularina ulastiklarini belirtmektedir.

Asik Mustafa da manzumesinde (Oztelli, 1976, s. 37) Osmanli askerlerini “géziler”
olarak nitelemektedir. Gazilerin keskin kiliglariyla Safevilerin kanlarini ¢ollere
akittigini, Imam-1 Azam Ebu Hanife’yi de kasdederek imamlarin yoluna ser [bas]

vereceklerini vurgulamstir.

As131 tespit edilemeyen bir Bagdad siirinde (Oztelli, 1976, s. 54) Osmanli askerlerinin
Rafizileri “kirmak” kasdiyla Safevilerin lizerine sefere ¢iktiklarina deginilmistir.
Tiirkiide, Hz. Ali ile anilan ziilfikar kilicinin Rafizileri kirmak/yok etmek amaciyla ele
alindigini, “balyemez toplari’”nin Bagdad iizerine salindig1 anlatilmaktadir. Allah’in
Osmanli ordusuna Bagdad’1 fethetmek icin yardim ettigine ve Osmanlilarin Bagdad’1
fethetmek icin gayret sarfettikleri soylenmektedir. Bahsedilen turkiide Safeviler
“kafir” olarak otekilestirilmektedir: “Bezdireyim kafirleri canindan/ Atlar ge¢gmediler
adam kanindan” (Oztelli, 1976, s. 54). Bu anlatimla birlikte Osmanli-Safevi savasinin
Bagdad kalesindeki savasinin ne denli yiiksek kayiplara ve miicadeleye sahne oldugu
anlagilmaktadir. Osmanli askerlerinin sehid olanlarinin Hakk’a teslim edildigi
belirtilen tiirkiide, gazilerin i¢in “Ya Rab, sen nasib et firdevs bagin” duasi edilmistir.
Osmanli askerlerinin din askina “gaza tigim [kilicin1]” ¢ektikleri ifade edilmistir. Bu
ifade yukarida da bahsettigimiz ilizere Osmanlilarin Sii Safevilere yonelik seferini
mesrulastirma ve Safevileri 6teki kilma yolundaki diisiiniis bicimlerinin miizik yoluyla

anlatimidir.

Asik Dervis Ali, imamlara yiiz siirmek amactyla Acem diyarina sefere ¢ikan Osmanli
askerlerinden Bagdad yolunun gecilmez oldugunu tasvir ettigi Bagdad seferi
tiirkiisiinde “Al-i Osman’in kilmcinin ucunda Rafizilerin camindan aciz kaldigini”
anlatmakta, Osmanli ordusundan sehid diisen askerlerin kanindan Bagdad’in selinin

gul gibi renk aktigim kaydeder (Oztelli, 1976, s. 52). Safevilerin inat ederek asi

55



olduklarmni/ kafir olduklarim bu yiizden baslarmi kaybettiklerini vurgulamustir. Asik
Dervis Ali’nin tiirkiisinde de diger tiirkiilerde oldugu gibi Osmanlilar, “kafir” Safevi
devletine sefer eden “gazi’lerdir. Demiroglu da tiirkiisiine “gazi” olarak nitelendirdigi
Osmanl1 askerlerine seslenerek baslamaktadir: “Isitmis olun gaziler/ Varalim Bagdad
tistiine” (Oztelli, 1976, s. 47). Son dortliigiinde soziiniin hak ve hilafsiz oldugunu
belirten asik, Osmanlilarda gayretin ¢ok oldugunu sdylemektedir. Anonim bir Bagdad
seferi tlrkisunde de (Hasan, 1987, s. 93) Allah’in inayetiyle [yardimiyla] Kizilbas
askerlerinin “gayet kirildig1” bu sebeple de ciimle Osmanli vilayetlerinin sad olmasini
ve donanmasini miijdelemektedir. Olenlerin sehid kalanlarm ise gazi oldugunu ifade
eden asik, kirk bin Rafizi’nin 61diiriildiigiinden bahsetmektedir. Asik, Osmanli ordusu
hakkinda “elli bin timar yiiz bin sipahi/ din ugruna verdiler can1” ifadeleriyle Osmanl
ordusunun din ugrunda savasan gaziler olduklarini, bu savasin diger asiklar gibi Islam
dini ugruna yapilmis bir savas olarak nitelendirmektedir (Hasan, 1987, s. 93). Kul
Mustafa ise Bagdad’1 konusturdugu tiirkiisiinde (Oztelli, 1976, s. 48) Rafizilerin
elinden yanip kiil oldugundan bahsetmekte, Rafizilerin Bagdad’daki siinni degerlere

yapilan tahribata atifta bulunmaktadir.

Tiirkiilerde oldugu gibi 1638’deki Bagdad seferi esnasinda giizergahlari ve harekéati
anlatan Bagdad Seferi Menzilndmesi’nde de Osmanli askerleri gazi olarak anilmistir.
Menzilname’de Bagdad kusatmasi esnasinda “mel’un” olrak nitelenen Kizilbag
askerinin, Kapudan Paga’nin bulundugu meterisi basmak niyetinde olduklarini fakat
“gaziler”in bu sirada hazir bulunup Safevi ordusunu kagirdigr belirtilmistir (Colak,
2015, s. 83). Abdurrahman Hibri Efendi de Tarih-i Feth-i Bagdad’inda Miiezzinzade
Fikri Efendi’nin Bagdad’in fethiyle alakali tarih diisiirdiigii su beyite yer vermektedir:
“Rafizilerden de burc-1 evliyay aldilar” (Hibri, 2021, s. 109). Bagdad’in alinis1 igin
sair tarafindan distrilmiis bu beyitte, “burc-1 evliya” olarak nitelenen Bagdad’in

Safevilerin elinden kurtarildigina isaret edilmistir.

Sultan IV. Murad’in Safevilerle alakili olarak yazdigi hatt-1 hiimayunlarda da
Safevilerle olan dini iligkilerine dair ayrintilar bulunmaktadir. Sultan IV. Murad,
Yenigerilerin her tiirlii ihtiyaclarinin karsinalacagindan ve Kizilbagtan intikam
alinmasinin beklendigini belirtti§i ve yenigeri agasina yazdigi hatt-1 hiimayununda
Safeviler i¢in din diigmani anlamina gelen “a’da-y1 din” ifadesini kullanmistir (Bayir,
2014, s. 163). Sultan Murad Yenigeri agasina hitaben yazdig: hatt-1 hiimayununda ise

“ugur-1 serifimde gaza eylesiniz ki ben dahi hazz idem” ifadesiyle askerlerinden gaza

56



etmelerini bekledigini ve bu gazadan memnun olacagini anlatmistir. Ayrica Sultan
Murad, hatt-1 hiimayununda fi-sebilillah -Allah yolunda- gaza edecek kullari igin hayir
dua edecegini belirtmistir (Bayir, 2014, s. 183). Sultan Murad, Yenigeri agasina
yazdig1 bir baska hatt-1 hiimayununda ise “ctimle kullarimi bugin icin beslerim; bu
zamanda benim seferimde bulunmayan benim kulum degildir. Gelmeyenlerin isi

bellidir” tehdidinde bulunmustur (Bayir, 2014, s. 193).

Sultan Murad, Bagdad kalesinin alinmasindan sonra Islam memleketlerine gonderdigi
fetihnamede Safevileri kotii geginimli Rafiziler olarak anmakta, Bagdad’in kadim bir
Islam memleketi olmasinin yan1 sira, ecdadi Sultan Siileyman tarafindan feth edilmis

oldugunu da hatirlatmaktadir (Bayir, 2014, s. 203-204).
5.2 “Padisih1 Gérmeyenler”: Tiirkiilerde Sultan Murad ve Sah Safi imajlari

Sultan IV. Murad’in 1638 senesindeki Bagdad seferi esnasinda seferin sebebini
aciklarken su ciimleleri kullandigi rivayet edilmektedir: “Ben buraya Iranlilar
bozguna ugratmaya geldim, bu kale bana atalarimdan mirastir ve iste bu gerekge beni
buraya getirdi” (Loir, 2016, s. 124). Sultan Murad’in atifta bulundugu iizere Bagdad
kalesi, atast Sultan I. Siileyman’in Irakeyn seferiyle Osmanlilarin hakimiyetine
geemistir. Sultan Murad’in amaglarindan biri 1623 senesinde Safeviler tarafindan ele
gecirilen Bagdad’t —yani atalarinin fethederek miras biraktig1 topraklari- istirdad
etmek, geri almakti. Sultan IV. Murad’in bu mirasa sahip ¢ikabilmesi i¢in tipki atalari
gibi uzun seferlere ¢ikip parlak bir iktidar olusturmasi, bdylece atalarinin unvanlarina

ulagmasi gerekiyordu.

Osmanlilarin fetih/fitithat yoniinden en etkili sultanlari olan IV. Murad’in atalar
Sultan I. Selim ve Sultan I. Stileyman’m Osmanli tarih yaziminda siyasi ve karizmatik
unvanlar1 vardi. XVI. ylizyilda bilhassa diplomatik belgelerde ve tarih yaziciliginda
Sultan Selim ve Sultan Siileyman igin kullanilan sahib-kiran —ki antik Pers kokenlidir-
zillu’llahi fi’l arz ve mehdi-i sahib-zaman gibi siyasi ve dini karizmatik unvanlar,
padisahlar1 hem Hristiyan devletlerle hem de Misliman devletlerle olan diplomatik

iliskilerde/yazismalarda karizmatik bir mevkiye konumlandirtyordu.

Feridun Beg, miingeatinda “sahib-kiran” unvaninin kullanildig: bir belgede Osmanl
sultanini, “nice memleketler alarak oralara taglar bagislayan bir hakan ve tahtta oturan
bir “sahib-kiran” olarak tanimlamaktadir (Ocak, 2021, s. 128). Sahib-kiran unvani

blylk topraklar fethetmis ve “taglar bagislamig” Osmanli sultanlar1 1l. Mehmed,

57



[.Selim ve -1523’de Bagdad’1 fetheden- I. Siileyman icin bir¢ok tarih kaynaginda
kullanilmis, bu durum geleneklestiginde ise tarih yazicilari/miinsiler padisahlarin
“devr-i saltanat”larinda profillerine gore metinlerde bu unvanlara yer vermistir.
Bagdad seferine katilan vazifelilerden biri tarafindan kaleme alinan ve giinii giiniine
kronolojik olarak seferde katedilen gilizergahin ve olaylarin kaydedildigi “Bagdad
Seferi Menzilnamesi”, “sahib-kiran” kelimesiyle baslamaktadir: “Sahib-kiran-1 a’zam
ve sehen-sah-1 muazzam Sultanii’l Arab ve’l- ‘Acemii’l miicahid fi sebilillah Ebu’l-
gazi...” (Colak, 2015, s. 49). Anlasilacag: iizere donemin birgok kaynaginda bu

ifadeye rastlamaktay1z.

Ali Ufki’nin nota koleksiyonunda Bagdad seferi tiirkiisii bulunan Agik Katibi’nin
bagka bir manzumesinde, tipk1 miinsilerin ve diger Osmanli tarih yazicilarinin Osmanl
hiikiimdar1 Sultan IV. Murad’a yakistirdig: “sahib-kiran” unvani gegmektedir: “Ali’dir
Hamza’dir sahib-kirandir/ Kagma Sah seyreyle Sultan Murad’1” (Oztelli, 1976, s. 43).
Sahib-kiran kelime itibariyle “Miisteri [Jupiter] ile Zithre’nin [Veniis] bir burgta
toplanarak birbirlerine yaklasma durumuna geldigi vakitte dogmus olan” anlamina
gelmekte olup; ugurlu, kutlu, bahtiyar, talihi yaver, her zaman muzaffer, galip ve

cihangir hiikiimdarlara verilen bir sifattir” (Ocak, 2021, s. 126).

Ahmet Yasar Ocak’a gore sahib-kiran unvani, Osmanli padisahlarinin karizmalarim
yansitmaya elverisli oldugu i¢in onlar i¢in mutluluk vericiydi (Ocak, 2021, s. 126).
Katibi’nin tiirkiistinde gecen “sahib-kiran” ifddesinden de yola ¢ikarsak asiklarin da
tiirkiilerinde bu unvanlara yer vererek hiikiimdarlarint memnun etmek arzusu
duyduklarimi diisiinebiliriz. Musikisinas tarihgi Solakzade de Tarih-i Solakzade isimli
eserinde Sultan IV. Murad’in saltanatin1 anlatirken su ifadeleri kullanmaktadir:
“Sultan Murad Han Hazretleri Al-i Osman’in sahib-kirani, islam halifelerinin en
namlisi, ilim ve irfanda miistesna, comertlikte ise nihayetsiz, cihangirlik fenninde

benzersiz ve lilkeler zaptetmekte de naziri yok idi” (Solak-zade, 1989, s. 514).

Ali Fuat Bilkan’a gore sahib-kiran, Mehdici-kiyametci anlayisa ait bir kavram olarak
hiikiimdarin zamanin son sahibi oldugunu ifade eder (Bilkan, 2021, s. 77). [slam
cografyasindaki hiikiimdarlar igin kullanilan sahib-kiran unvani, henuz Il. Mehmed
devrinde ortaya ¢ikmis II. Bayezid ve 1. Siilleyman devrilerinde ise bir sifat haline
gelmistir (Bilkan, 2021, s. 77). Bilkan, “sahib-kiran” kavraminin 1. Siileyman gibi
“kudretli” padigahlar i¢in kullanildig1 halde XVI. yiizyilin sonlarinda bazi olumsuz
cagrisimlar icerdigini de ifade etmektedir (Bilkan, 2021, s. 81).

58



Topgular Katibi Abdiilkadir Efendi, Osmanlilarin Bagdad’a hiicum ettikleri zaman
aman dileyen Safevi ordusundan Kizilbaglarin Sultan Murad’in “sahib-kiran”ligin
kabul edercesine nida ettiklerini aktarir. Abdilkadir Efendi, Osmanlilarin -asakir-i
Islam’m-, “arslanlar gibi” Bagdad kalesine top ve tiifenklerle hiicum ettigi sirada
iceriden “el-Aman, el-Aman” sadalarinin yiikseldigini ve yiiz yerden “Eméan ya
Seyfe’l-islam [islam’in kilic1], ve ya Sahib-kiran-1 zeman [zamanin sahib-kirani] ve
ya Nebire-i Al-i Osman ve ya gaziler, Allah ve RasUlullah severseniz top u tifeng
atman [atmayin]” dediklerini yazmaktadir (Abdllkadir, 2003, s. 1099). Olayin bu
sekilde cereyan edip etmedigi yahut Safevilerin bu sekilde aman dileyip
dilememesinden ziyade Topgular Katibi’nin tarihinde Kizilbaglarin aman dilemelerini
bu kelimelerle nakletmesi iizerinde durdugumuz “sahib-kiran” unvaninin kullanimi

bakimindan ehemmiyete haizdir.

Abdurrahman Hibri Efendi, Tarih-i Feth-i Bagdad isimli eserinde X VII. yiizyil divan
edebiyat1 sdirlerinden Cevri’nin Bagdad seferi ile aldkali yazdigi bir beyte yer
vermektedir. Bu beyitte de Sultan IV. Murad, sahib-kiran unvaniyla anilmaktadir:
“Hazret-i Sultan Murad ol hisrev-i séhib-kiran/ Kim ider rezmin gorenler riistem-i
destan1 yad” (Hibri, 2021, s. 113). Cevri, bu beyitinde Sultan Murad’1 sahib-kiran
unvaniyla anarken ayica padisahin savasii gorenlerin Iran siiri Firdevsi’nin
Sehndmesi’ne génderme yaparak, Iran’mn ve Keyaniler ¢agmin en iinlii kahramam

Riistem’i (Yildirim, 2012, s. 397) yad edeceklerini belirtir.

XVIL. yiizy1l asiklarindan Ibrahim’in Sultan Murad’in vefatmin ardindan sdyledigi
tirkiisiinde ise “Gayret-i din i¢in gazaya gittim/ Séhib-kiran idim ne cenkler ettim”
ifadesi kullanilmistir. Tarih¢i Naima Mustafa Efendi de seferin sonunda diizenlenen
padisah divaninin tasvir ederken Safevilerden Bektas Han’in geldiginde “padisah-1
sahib-kiran1” gorecegini ifade etmektedir (Na'Tma, 2014, s. 890). Bu noktada sunu da
belirtmek gerekiyor ki, sahib-kiran yalnizca Osmanli hiikiimdarlarina verilen bir
unvan degildir. “Sahib-kiran” sifatiyla Bagdad’1 fethetmeye giden Sultan IV. Murad’in

bozguna ugratmak istedigi Safevilerin de hiikiimdarlar1 i¢in kullandig1 bir unvandir.

Safevi Devleti’nin kurucusu Sah Ismail’in sahibkiranhik iddiasina y&neldigi
bilinmekle birlikte bu unvan genel itibariyle Iran tarihinde kudretli ve uzun siire tahtta

kalan hukumdarlar igin kullanilmaktaydi (Ocak, 2021, s. 128).

59



Sahib-kiran unvani, Osmanlilarda oldugu gibi Safevi vakaniivisleri tarafindan
sahlarinin siyasi ve askeri basarilart i¢in kullanilan bir unvandi. Unvanin kullanig
sebebinin Safevi emellerini dinin de 6tesinde evrensel bir noktaya tasimaktir. Sahib-
kiran unvani, XV. yiizyila degin Asya’da hakimiyet saglamis Biiyiik Iskender, Cengiz
Han ve Timur tafindan kullanilmistir (Cinar, 2017, s. 64).

Katibi’nin IV. Murad i¢in “sahib-kiran” sifatin1 kullandigi manzumede yine Sultan
Murad i¢in kullanilan bir unvan dikkat ¢ekmektedir. Katibi tiirkiisiiniin {i¢iincii
kitasinda su ifadeleri kullanmaktadir: Sultan Murad’dir hiinkarin adi/ A¢ goziinii Sah
oglu hasmini tan/ Mehdi budur agsa gerek cihani (Oztelli, 1976, s. 43). Asik Katibi,
Acem sahin1 hasmini iyi tanimasi yoniinde uyariyor ve Acem iklimine akip giderek
“cihan1 agan” Sultan Murad’1 isaret ederek, Mehdi ancak bdyle olsa gerek demektedir.
Peki Sultan Murad i¢in tiirkiiniin bu kisminda Mehdi unvaninin kullanilmasinin sebebi
ne olabilir? Her padisah icin alelalede kullanilir bir unvan midir? Osmanli tarih
yazicilarinin eserleri incelendiginde Katibi’nin bilhassa Mehdi kavramini kullandig:
anlagilmaktadir. Ahmet Yasar Ocak’in tarifine gore “mehdi” inanci, Yahudi ve
Hristiyanliktaki Mesi-Mesih kavramimin islamilesmis ve belli dlciide farklilagmis bir
yansimasi olup zuliim, baski ve haksizliga ugramis kitlelerin kendilerini kurtaracak,
ideal bir dizen kuracak ve adaleti saglayacak, “ilahi yetkilerle donatilmis bir
kurtaric1”dir (Ocak, 2021, s. 129).

Tipki “sahib-kiran” unvaninda oldugu gibi “mehdi” kavrami da Safeviler tarafindan
kullanilmistir. Hatta Safevi sah1 Ismail, kendini hem insan goriiniimiinde Tanr1 hem
de mehdi olarak propaganda ediyordu (Ocak, 2021, s. 130). Asil itibariyle Sultan
Murad i¢in Katibi’nin tiirkiisiinde kullandigi “mehdi” ve “sahib-kiran” unvanlari
Safevilere hi¢ yabanci degildi. Osmanli sultanlart i¢in mehdi unvani 6zellikle
Safevilerle miicadele eden padisahlar icin kullanilmistir. Ali Fuat Bilkan’a gore
mehdilik anlayisi padisaha manevi bir {istiinkiik saglama anlayiginin eseridir (Bilkan,
2021, s. 70). Bilkan, Sah Ismail’in XVI. yiizyilda “kayip imam” veya “mehdi” olarak
kabul edilmesinin Osmanli sultanlarinin da bu unvanlarla anilmasina zemin

hazirladigini ifade etmektedir (Bilkan, 2021, s. 76).

Osmanli kaynaklar1 Sah Ismail ve Safevilerle miicadele eden Sultan I. Selim’i ve
Bagdad’1 tertip ettigi Irakeyn seferiyle Osmanli topraklar1 arasina katan 1. Siileyman
icin “mehdi” sifatin1 6ne ¢ikarmiglardir. Dolayisiyla Katibi’nin tiirkiisiinde de yine

Safevilerle miicadele eden Bagdad seferi diizenleyen Sultan Murad i¢in “mehdi”

60



kavraminin kullanilmasi gayet anlagilir bir hal almaktadir. Ahmet Yasar Ocak, I. Selim
icin kullanilan mehdi unvanini Misir seferine katilan halk sairlerinden Bahsi’nin

musralarin1 6rnek gostererek agiklamistir (Ocak, 2021, s. 134).

Ocak’in bir asigin misrailarini tarih yazimi kaynagi olarak kullanmasi goz oniine
alimirsa Katibi’nin Bagdad seferi tiirkiisii de yine ayni1 diisiiniis tarziyla bu sefer Sultan
Murad igin kullanilan “mehdi” unvanini agiklarken kullanilabilir. Ahmet Yasar Ocak,
Osmanli Imparatorlugu ve Islam isimli kitabinda bu bahsi gecen kismi agiklarken
aslinda XVI. ylizyilda yasamis bir asigin tiirkiisiinii kaynak gostermesi tezimizde
amagladigimiz  Bagdad seferi tiirkiilerinin de Osmanli tarihyaziminda
kullanilabilirliginin bir 6rnegi olmaktadir. Tipki Cemal Kafadar’in XVI. ylizy1l sonrasi
geleneksellesen gazilik ve gaza kavramlarini Islam Ansiklopedisi’ndeki maddesinde
Temesvarlt Gazi Asik Hasan’in tiirkiistini kullandig1 gibi. (Kafadar, 1996, s. 427).
Bagdad seferine katilmig olan Katibi’nin tiirkiisiinde yer verdigi iki unvan tizerinden
Osmanli sultanlarinin sahsiyetleri tizerine nasil ¢ikarimlarda bulunulabilecegini ve
Osmanl tarihgilerinin yazdig1 meselelere nasil katkilar sagladigini gérebilmekteyiz.
Ocak, Osmanli sultanlarmin bu kavramlar1 bilingli olarak kullandiklarim1 ve
i¢csellestirdigini ifade ederek Klasik Osmanli sultanlarmn eski Tiirk, Ortadogu Islam
oncesi ve Islam hiikiimranlik ve devlet geleneginin kendilerine devrettigi siyasi ve dini

karizmatik unvanlara séhip ¢iktiklarin1 belirtmektedir (Ocak, 2021, s. 138).

Asik Mustafa’min Ali Ufki’nin nota koleksiyonu Mecmua-i Saz i Séz’de kayith
Bagdad seferi tiirkiisii, Sultan IV. Murad’in kusatmadaki otagina iliskin bir atifla
baslamaktadir (Sloane 3114, 5.49b). Bagdad Seferi’ne katildig1 bilinen Asik Mustafa,
Sultan IV. Murad’1 (Sekil 4) gormeyenler onun otaginin azameti, heybetini goriip onun
ne denli biiylik bir hikkiimdar oldugunu anlasin meélindeki “Padisah1 gérmeyenler/

Heybet alsin otagindan” seklinde bir ifade kullanmastir.

61



Sekil 5.1: Max Fruchtermann'in “Des Cronologies Ottoman” Kartpostal
Albiimiindeki Sultan 1V. Murad tasviri, Hulusi Ozbay arsivi.

Otag-1 Hiimayun, padisahlarin sefer esnasinda kullandigi bir hiikiimdara yarasir
bicimde siislemeli, biiyiik ebatli ve gosterisli sekilde imal edilmis padisah ¢adirlarina
verilen isimdir (Curik, 1993, s. 164). Padisahlar sefer esnasinda kurulan bu ¢adirlarda
kalir, savaslart yine bu ¢adirlardan yonetirlerdi. Sultan IV. Murad, Kasim 1638’de
sehrin birka¢ kilometre yakininda bulunan Imam-1 Azam Ebu Hanife nin tiirbesine
vardiginda ¢adirt bu mevkiye kurulmustur (Hibri, 2021, s. 93). Sultan Murad, Bagdad
Seferi Menzilnamesi’nde verilen bilgiye goére imam-1 Azam mevkine yakin ve yiiksek

bir tepede otag-1 hiimayunun kurulmasini emretmistir (Colak, 2015, s. 78).

XVIL yiizy1l Osmanli kroniklerinden birini kaleme alan Topcular Katibi Abdulkadir
Efendi, Sultan Murad’in Bagdad’a vardiginda kurdugu otagindan bahsederken,
padisah icin “sahib-kiran” unvanini kullanarak Osmanli ordusunun imam-1 Azam
mevkiinde konumlanisim anlatmaktadir. Zamanin iskender’i, kahramam ve “sahib-
kiran”1 Sultan Murad’in ihtisamli otag-1 hiimayunun etrafim1 yenigeri odalarinin
sardigim, sahi toplarinin zincirlendigini anlatirken Islam askerlerinin Bagdad’i

kusattigint Bagdad sahrasinda kos, tabl ve nefir gibi miizik aletlerinin sesinden ve

62



halkin izdihamint “ruz-i kiyametten nisan verlirdi” seklinde kiyamet giiniine

benzetmektedir (Abdilkadir, 2003, s. 1094).

Osmanli sultanlarinin otaglari/cadirlari, Asik Mustafa’ni manzumesine konu oldugu
gibi bir¢ok sair tarafindan konu edilmistir. Asik Mustafa’dan yaklasik bir asir sonra
Sultan I. Mahmud’un otagmi medheden divan sairi Seyyid Vehbi, Asik Mustafa’nin
kullandig1 ifadelerinin neredeyse aynisini kullanmistir. Seyyid Vehbi, “O tahti
siisleyen ve ta¢ giyen padisahi kim gormediyse Biiylikliik/heybet nasil olur baksin,
gelip otagindan ibret alsin” anlaminda “Sevket nic’olur nezire kilsun/Gelsiin
otagindan ‘ibret alsun” kelimelerini kullanmigtir (Duzlii, 2016, s. 84). Farkli donemde
yasamus iki isim olan Asik Mustafa ve Seyyid Vehbi’nin kullanimlarina bakacak

olursa “otagindan ibret almak™ diye bir deyim oldugu diisiiniilebilir.

Dervis Ali’nin siirinde, “Beyler kurdu altin alem otag1” dizesi bulunmaktadir (Oztelli,
1976, s. 52). Altin alemli otagin kuruldugundan bahseden Dervis Ali, muhtemelen
Sultan IV. Murad ve erkaninin ¢adirlarindan bahsetmekte, bilgi vermektedir. Pek ¢ok
Osmanli kaynaginda padisah ve erkdninin ¢adir direklerinin altin ve giimiis plakalarla
kapli oldugu ve lizerine altin alem takildigi belirtilmektedir (Curik, 1993, s. 158).
Altin alem geleneginin Islamiyet’in kabulii 6ncesinde de var oldugunu Tiirklerin
cadirlarinin tepelerine ay1 temsilen kiire seklinde kiymetli taglardan imal edilmis

birgok turde alemler taktiklar1 bilinmektedir (Bozkurt, 1993, s. 159).

Bagdad seferindeki Sultan Murad’in otagmna iki asigimn manzumesinde daha
bahsedilmektedir. Asik Demiroglu, “Sarptir Bagdad’m etegi/ Igi erenler yatagi/ Sultan
Murad’in otagi/ Kurulur Bagdad iistiine” seklindeki kitasinda Sultan Murad’in
otaginin hazirlanisini anlatmaktadir (Oztelli, 1976, s. 47). Katibf ise Sultan Murad’in
otaginin kuruldugundan ve sert mevsim sartlarindan bahsetmektedir: “Otak kondu

yagan kistir borandir/ Okunan zillullahtir Kur’andir” (Oztelli, 1976, s. 43).

Sultan Murad’1 “yeryiiziiniin mahi” olarak 6ven Asik Mustafa, padisahin
secaat/kahramanlik timsali bir hiikiimdar oldugunu vurgulamaktadir: “Odur
yeryiiziidiir mah1” (Sloane 3114, s.49b). Asigm Sultan IV. Murad igin kullandig
“Siileyman” unvani da incelenmeye degerdir. Hz. Siileyman, dlnyevi gicun ve
saltanatin sembolii kabul edilmektedir (Cinar, 2017, s. 135). Bu unvan, methedilen
kisinin/hiikiimdarin giiciinii ve kuvvetini ifade etmek icin kullanilmakta idi. Osmanl

tarih yazimi ve edebiyatindaki kaside ve kroniklerde unvana sik¢a rastlanmaktadir.

63



Bagdad seferine katilan Topgular Katibi Abdiilkadir Efendi de Sultan Murad’in
Bagdad seferi i¢in hareketini anlatirken eserinde birka¢ yerde bu tiirden azametli ve

mehip, tumturakli alaylarin ancak “hazret-i Siileyman Nebi aleyhi’s-selam zeman-1
seriflerinde vaki olmustur” demektedir (Abdilkadir, 2003, s. 1073).

Naima Mustafa Efendi de Tarih-i Naima ismiyle bilinen meshur eseri “Ravzatii’l-
Hiiseyn fi Huldsati Ahbari’l-Hafikayn”da, Bagdad seferi esndsinda padisahin
otagindaki bir divani tasvir etmektedir. Vezir cadirindan otag-1 hiimayuna kadar
askerlerin iki saf halinde dizildigini, padisahin ihtisamli sekilde giyindigini ve
maiyyetinin de ihtiramli bir sekilde etrafina dizildigini anlatirken merasimi “dyin-i
Siileymani” olarak niteleyerek yine Hz. Siileyman unvanina bir atifta bulunmaktadir

(Na'ima, 2014, s. 890).

Miiteferrika Ahmed, sefer esnasinda Sultan Murad’in metrislere gelip Vezir-i zam
Tayyar Mehmed Pasa’ya emir vermesini anlatirken sultamin islam padisahi ve Hz.

3

Siileyman gibi zamanin kahramani oldugundan bahsetmektedir. Eserinde “ve erte
yevm ‘ales’s-seher padisah-1 Islam zill-i halife-i Melik-i ‘Allam kahraman-1 zaman
manend-i hazret-i Stileyman hazretleri” diyerek Sultan Murad’in muhasara esnasinda

metrislere geldigini aktarmaktadir (Ahmed, 2020, s. 50).

Inalcik’a gére Sultan IV. Murad, halk arasindayken “azamet ve heybet”ini gdstermeye
bilhassa caba sarfetmistir. Bagdad seferine ¢ikacagi zaman, savas i¢in gosterisli bir
sekilde kusanmis ve Uskiidar’a gegmis, halk padisahi “Aleyke avnullah” diyerek
ugurlamustir (Inalcik, 2016, s. 215).

Donemin iktidar sahibi icin kullanilan Siileyman unvanina yukarida bahsettigimiz
diger unvanlar gibi Osmanlilarin rakibi Safevilerde de kullanilmistir. Osmanh
kaynaklarinda oldugu gibi Safevi kaynaklarinda da “Siileyman” ihtisami sembolize
etmektedir (Cinar, 2017, s. 137). Bu tespit lizerinden asil itibariyle, Osmanli ve Safevi
devletlerinin zihin ve diisiiniis diinyalarinin oldukca benzer oldugu asikar bigcimde
goziikmektedir. Inanisa gére Peygamber Hz. Siileyman, bahsedilen ilahi gii¢ sebebiyle
diinya tizerindeki varliklara hiikmetmistir. Dolayisiyla diinyaya muktedir olma

yonunden, hiikiimdarlara yiiklenen bir vasif olmustur (Cinar, 2017, s. 137).

Asik Mustafa’nin tiirkiisinde (Sloane 3114, s.49b) Sultan Murad’a iliskin bir diger
detaysa, onun iktidarindaki sert tavir ve koydugu yasaklara yoneliktir. Asik, Bagdad’

fethetmek icin yatagindan kalkarak “Diyar-1 Acem”e gelen Sultan Murad’1 6vdigi

64



tiirkiisiiniin tiglincii kitasinda, padigah1 “Anka kusu”na benzetmis, yasagindan tiiylerin
urktiglinii ifade etmistir: “Dosendi hali seraser/ Artik kuruldu taht-1 ser / Sultan-1

Anka agt1 per/Tiiyler tirker yasagindan™ (Sloane 3114, s.49b).

Sultan IV. Murad 1632 senesi itibariyle hem annesi Késem Sultan’in himayesinden
¢tkmis hem de devlet iizerindeki iktidarini tam anlamiyla arttirmus idi. (Inalcik, 2016,
s. 187) Kabahatli yenigerileri idam ettiriyor, asayis bakimindan sert tedbirler aliyordu.
1633 senesinde Cibali’deki bir kalafat¢r diikkaninda ¢ikan yangin, blyiyerek
Istanbul’u etkisi altina almistir. Bu yanginin kahvehane ocagindan ¢iktig1 sdyiasi ve
eskiden beri bozahane, kahvehane ve meyhane gibi halkin toplandig1 mekanlarin tiirlii
dedikodulara yol agtig1 diislincesiyle Sultan IV. Murad, her tarafta kahvehanelerin
kapatilmasin1 emretmistir (Inalcik, 2016, s. 216).

Kahvehanelerin kapatilmasindan sonra tiitiin igme yasaginin da getirilmesiyle birlikte
Sultan Murad’in yasaklar1 artti. Bu yasaklarin yaninda Sultan Murad’in bizzat kilik
degistirerek tebdil-i kiyafet sert denetimlerde bulunmasi ve “basini keserim”
tehdidiyle biten yasak emirleri halk arasinda dyle bir korku yaratt1 ki, kimse evinde

dahi padisahm aleyhine bir s6z edemez olmustur (Inalcik, 2016, s. 219).

Padisahin sert tutumu Bagdad seferi esnasinda da devam etmistir. Sefere istirak eden
Naima Efendi sefer esnasindaki katl ve idamlara sik sik deginmektedir. Halep
havalisinde iken duhan [titiin] igenlerin katline dair Asik Mustafa’nin “tiiyler iirker
yasagindan” ifadesini anlasilir kilacak hadiselere su sekilde deginmektedir: “Haleb’de
dahi yirmi adam ahz u katl olunmustu. Hacca-gir menzilinde dahi alti adam Kkatl
olundu. Bu duhan i¢enlerin kimi orduda eli ayagi kirilip siyaset olunur ve kiminin otag

oniinde kirilir ve kiminin boynu urulur [vurulur] ve kimin [kimini] dort pare ederlerdi.”

(Na'ima, 2014, s. 874).

Asik Mustafanin Ali Ufki’nin Mecmua-i Saz (i S6z’iindeki tiirkiisiinde gegen “tiiyler
tirken yasagindan” ibéresi, tam itibariyle yukaridaki paragrafta anlatilan manzaray1
tasvir etmektedir. Bagdad seferi esnasinda Sultan Murad, giizergah {izerinde tiitiin
icenleri tespit ettiginde katletmistir. Yasaklarinin uygulanmadigini géren Sultan
Murad’1n bir¢ok idamla neticelenen sefer yolculugunda bulundugu tahmin edilen Agik

Mustafa’nin da tiirkiistinde bu tiirden bir tasvir bulunmasi durumu agiklamaktadir.

65



Tiirkiisiinde Sultan Murad’1 kahraman olarak géren Asik Mustafa, “gercek” erlerin
goguslerinin kisler [kosler] gibi giirledigini ve Sultan Murad’in “yiiz bin tirli”

tuzagindan diismanlarinin kacamadiklarini belirtmistir.

Bagdad seferi tiirkiilerinde ve yine XVII. yiizyildaki diger sefer tiirkiileri
incelendiginde, Osmanli sultanlarmin ve ordularinin tuzaklar kuran avcilara tesbih
edildigi goriilmektedir. Dervis Ali, Hz. Omer gibi adil, Arap ve Acem dlkesinin
hiikiimdar1 olarak gordiigii Sultan Murad icin “Merd olan Sultan Murad Han/ Sana
Bagdad sikar [av] olsun” temennisinde bulunmaktadir. (Oztelli, 1976, s. 49) Bunun
yaninda Kul Mustafa da av/avci benzetmesi yaparak Osmanli ordusunu siiriiden av
kapan yigitlere benzetmistir: Allah Allah dedik beriden/ Kog yigitler sikar aldi
siiriiden” (Oztelli, 1976, s. 38)

Asik Dervis Ali’nin Sultan IV. Murad i¢in kullandig1 “Arap ve Acem iilkesinin
hiikiimdar1” unvan1 Safeviler tarafindan da kendi padisahlar1 i¢in kullanilmakta idi.
Safevi ordusunda gorev almis tarih¢i Hasan-1 Rumlu (6. 1578) Ahsenii’t-Tevarih isimli
eserinde Safevi sahi i¢in “Kahraman-1 gazab Padisah-1 Acem ve Arab” ifadesini

kullanmustir (Cinar, 2017, s. 72).

Osmanlilar bilhassa av kiiltiirline sahip olduklari i¢in askeri manada da kendilerini
motive ederken hayatlarmin bir pargasim teskil eden avcilifi tesbihlerde
kullanmiglardir. Hatta Bagdad seferini anlatan kroniklerde de goriildiigii Uzere sefer
esndsinda av merasimleri tertip edilmistir (Abdilkadir, 2003, s. 1078). Sefer
tirkdlerinde, Osmanli ordusu sahin, arslan, peleng gibi av kabiliyeti yiiksek
hayvanlara benzetilmistir. Osmanlilar, diismanlarini bir av gibi goriiyorlardi ve
dolayistyla da kendileri de birer avci idi. Av sahasinda da siirekli kendisinin

hiinerlerinden etkilendikleri hayvanlar tegbihlerinde kullaniyorlardi.

Bagdad seferi ile ayn1 yilizyilda yapilan Girit Seferi ile alakali Ali Ufki’nin Mecmua-i
Saz ii S6z’Uinde yer alan Resmo turkisiinde, Giritli Hiiseyin Pasa’dan bahsedilirken,
“arslan kaplani bir pelengi” benzetmesi kullanilmistir (EIgin, 1976, s. 91). Peleng,
Anadolu parsidir. Anadolu pars1 6zellikle bacaklart oldukca gii¢lii bir hayvan
oldugundan sarp kayaliklarda hayatin1 iddme ettirebilen bir hayvan idi. Osmanlilarin
kiiltiirel diinyasinda sekillenisi de bu yoniiyle olmali ki, olduk¢a sarp kayalarin
tizerinde tesis edilmis bir kale olan Retme’nin muhasarasini ve ‘feth’ini saglayan Deli

Hiiseyin Paga ve onun nezdinde ordusu i¢in avlamanin kolayliklarini bilen bir Anadolu

66



parsina benzetilmistir. Ayni yiizyilda farkli seferlerde sdylenmis Resmo tiirkiisii ile
Alioglu’nun Mecmua-i Saz U S6z’de yer alan Bagdad tiirkiisiinde bu bakimdan bir
ortak nokta bulunmaktadir. Bu benzetme Osmanli ordusunu “sahin”’e benzetmektir.
Girit seferi i¢in sdylenen Resmo [Retme] tiirkiisiinde avei bir sahin olan Al-i Osman’in
sarp kayalardan diigmanini gozettigi anlaminda “Sarp kayadan sikarin1 gozedir/ Alict
sahini Al-i Osmamn” musrailart gecmektedir (Elgin, 1976, s. 91). Alioglu’nun
tiirkiisinde de Osmanli sahine benzetilmis, pencesine girenin yolundugundan
bahsedilmistir: “Osmanli sahindir iistiine konar/ Sahin pengesine giren yolunur”

(Elgin, 1976, s. 94).

Sahin, Osmanlilarin av hayati igerisinde faal olarak kullanilan bir hayvan olmasi, hizi
ve avlamadaki hiineri ile Osmanlilar1 fazlaca etkilemis olmali ki, tirkilerinde
ordularina tesbih kilinmistir. Sahinin yaninda yukarida da bahsi gectigi lizere Sultan
murad i¢in arslan tabiri kullanilmaktadir. Birgok Bagdad tiirkiisiinde, Sultan Murad
“arslan”abenzetilmistir. Bu tesbihin bircok anlam koridoruna ag¢ildig1 diisiiniilebilir.
[lk olarak bahsettigimiz iizere bir avci olarak diismanini “avlamaya” giden bir paAdisah
anlami bulunmaktadir. Diger bir anlami ise arslanin Hz. Ali’yi iséret eden bir motif
olmasidir (Cmar, 2017, s. 166). Benzer bir tesbih Dervis mahlashi XVI. yiizyil
asiklarindan Dervis’in Tunus’la alakali bir tiirkiisiinde de gegmektedir (Elgin, 1988, s.
9). Dervis, “a¢ arslanlartyiz Tunus sehriniin/ Baharda ¢ikariz sikar [av] kasdina
demektedir. Askerleri a¢ kurta benzeten asik, “sikdrun [avini] gézeten a¢ kurt
yorulmaz/ seyfiimiizden [kilictmizdan] akan kanlar durulmaz” beytinde yine yukarida
bahsettigimiz lizere Osmanlilarin diismanlarini algilayis bigimlerine bir 6rnek teskil

etmektedir (Elgin, 1988, s. 9).

Asiklar “arslan” tesbihiyle aslinda yine yukarida birgok drnekte agikladigimiz iizere
yalnizca Osmanlilarin degil Safevilerin de anlam diinyalarina hitap ediyorlardi.
Safeviler de Sahlar1 i¢in yolundan gittikleri Hz. Ali’yi isaret eden arslan benzetmesini
yapiyorlardi (Cinar, 2017, s. 166). Hz. Ali’ye isaret edilmesinin sebebi Hz. Ali’nin
Islam muharebelerinde gosterdigi yigitliklerdir. Ayrica Safeviler Hz. Ali’nin
mezhepsel bakimdan takipgileri idi. Safevi kaynaklarinda Safevi Devleti’nin banisi

Sah Ismail, ziilfikar kilicinin vasiflartyla dviilmiis, savas meydaninin aslantydi (Cinar,
2017, s. 166).

Osmanlilar da bu manay1 padisahlarina yiiklemiglerdir. Katibl, Sultan Murad’1

kasdederek, “Geng¢ arslandir ne heybetle bakinur/ Kagma Sah seyreyle Sultan

67



Murad’t” ve “Kilicin boyamis kirmizi kana/ Esrimis arslan gibi girer meydana”
benzetmelerini kullanmustir (Oztelli, 1976, s. 43). Kul Mustafa ise dogrudan Sultan
Murad’1t Hz. Ali’ye benzetmistir: “Cekmis ziilfikar1 arsa uzatan/ Tanrinin arslam Ali
geliyor” (Oztelli, 1976, s. 38). Bunun yaninda yine Kul Mustafa, Sultan Murad igin
arslan tesbihini farkl kitalarinda da yapmstir. Birinde “Kakimig arslandir simdi ¢ol
ister/ Sultan Murad geldi ac¢ilin daglar” diyerek Sultan Murad’in Bagdad’in {izerine
yiiriidiigiinii anlatmis (Oztelli, 1976, s. 44) diger manzumesinde ise Hz. Ali’nin de
Sultan Murad’a manen destek olmasini arzu etmistir: Tanrinin arslan1 Hazret-i Ali/ Siz
de yardim edin Sultan Murad’a” (Oztelli, 1976, s. 51). Kul Mustafa, Hz. Muhammed
olmak tizere birgok manevi giiciin Sultan Murad’in yaninda yer aldigin1 anlatmak
istemistir. Asik, Sultan Murad’in Bagdad’1 bastigimin fakat bu baskimin amacinin
Bagdad halkina degil Sah’a yonelik bir hareket olduguna isaret etmistir. Kul Mustafa,
Hz. Muhammed, peygamberler, melekler ve Hazret-i Hizir’dan manevi destek
ummaktadir. Asik Ali ise Bagdad tiirkiisiiniin girisinde Allah’in Sultan Murad’a
manen yardimci oldugunu ima eden su kita ile baglamaktadir: Gazi Padisaha eyledi
nazar/Yerleri gokleri yaratan simdi” (Oztelli, 1976, s. 53) Asiklarin sefer tiirkiilerinde
Sultan Murad’in methedilmesine karsilik Safevilerin Bagdad kusatmasi esnasinda
hiikiimdar1 olan Sah Safi’nin de yerildigi/agsagilandigi, tahkir edildigi goriilmektedir.
Bagdad sehrini 1624 senesinde Osmanlilarin elinden alan 1. Abbas, 1629°da vefat
ettiginde yerine gececek bir oglu yahut kardesi olmadigindan torunu Sah Safi tahta
gecmigstir. Safevi tarihi bakimindan Sah Safi’nin saltanati, ¢okiis doneminin
baslangicin1 temsil eder (Ginduz, 2008, s. 454). Ciinkii bati serhaddinde
Avusturyalilarla sulh eden Osmanlilar, dogudaki rakibi Safevilere yonelmis, Bagdad’1
biiyiik bir zaferle Safevilerin elinden almigtir. Van bolgesini Osmanlilarin
hakimiyetinden ¢ikarmayir amaglayan Sah Safi saltanatinin hemen basinda

Osmanlilarla siyasi miicadeleye devam etmistir (Gunduz, 2008, s. 454).

Osmanlilarin Acem hiikiimdar1 ile alakali sembolize ederek iizerinde durdugu
alametlerden biri “sahin tac1”dir. Hikkiimdarlik alameti bir tiir baslik olan tac, Safevi
hiikiimdarlarinin da sembollerindendir. Tiirkii metinlerinden anladigimiz kadariyla
tac, Sah’t ve onun iktidarmi aksettirmektedir. Kul Siileyman’in Bagdad seferi
tirkisunde (Harvard Turc 59, s. 8) (Sekil 2) Safevi Sah’inin tacinin bagina dar edilmesi
arzusu vardir ki burada mecdzi manada hikiimdarliginin tehdit edildigi de

diistiniilmektedir.

68



r;;v;"/Lr::»::\.},\;L- 5':;‘9.‘ ol ‘\'."". gL
o S 5\":7‘3 y““ﬁ RE M J;.\_.'. vy G{E
SR et SRLGEHRNTE o
Y (ARG Yo PR TRV O T
$'LLY+J,(A\+;,“§.-;,\.,‘ <2\ Sl
eSS e e\l Sty
AP AN ER VR RV g R SU I we
o7 uHu MR e Ml il
R YT V T S W R - VS
Sl it e 52 i
(35 0S5, 5 oA/ “/f

Sekil 5.2: Kul Siileyman'in Bagdad tiirkiisii, Harvard University, Houghton Turc 59.

Asik Kul Mustafa ise Acem sahma hitap ettigi dortliigiinde, sdhin sonunun geldigi
vakte hazir olmasmi, Magrip’ten lizerine askerin ilerledigini ve tic ile tahtinin
yikilacagimi belirterek Sultan IV. Murad’in bizzat ordunun basinda sefere istirak

ettigini sdylemektedir (Oztelli, 1976, s. 38).

Asik Ali ise (Oztelli, 1976, s. 53) harekatin sonunda Sah’in kagtigini, Rum ilinin Acem
tilkesine kars1 bir zafer kazandigini ima ederek satrang benzetmesini yaparak Rum’un,
Rumilerin Sah’1 yani Acemleri mat ettigini vurgular. Boylece de Osmanlilarin $ah’in

basina tacini dar edecegini ifade eder.

Asik Alioglu, Mecmua-i Saz Ui Séz’de yer alan “Tiirk-i Berdy-1 Feth-i Bagdad”
[Bagdad’in fethi i¢in tiirkii] baslikl1 tiirkiisiinde Sah Safi’nin ipek vergisini 6demezsen
tacini sokiip alirlar demektedir (Sloane 3114, s.47b). Alioglu burada Osmanli-Safevi
iliskilerini geren bir durumdan s6z etmektedir: Safevilerin Osmanlilara 6demesi gerek
yillik vergilerin 6denmemesi. Alioglu tiirkiisiiniin bu kisminda tarithsel bir bilgi
sunmaktadir. Tiirkiide “Eger gondermezsen ipegin bacin/ Kotlinlin sokiiben alirlar
tacin” seklinde ifade edilen olay tarihsel kaynaklarda da yer almaktadir. Osmanlilarin
Safeviler tizerine biiylik bir sefere kalkismalarinin sebeplerinden birisi de Safevilerin
anlasmayla Osmanlilara gondermeleri gereken ipek vergisini gondermemeleri de yer
almaktadir. Bagdad, Hindistan ile Dogu Akdeniz arasindaki transit ticaretin 6nemli
giizergahlarindan biri olmasi sebebiyle Osmanlilar ve Safeviler arasinda hakimiyet

kurma bakimindan gerilime yol agiyordu. 1624 senesinde Safeviler Bagdad’: ele

69



gegcirdikten sonra Osmanli tiiccart Kizildeniz’e dahi agilamaz olmustur (Kupeli, 2009,

S. 42-43).

Sah Safi, dedesi Sah Abbas’in vefatindan sonra tahta gecip, ipek iiretimini ve ticareti
yerli tiiccarlarm eline birakmistir. Ingiliz ve Hollandalilarin 6dedikleri giimriik
vergilerini yikseltirken, Portekizlilerle anlasan Sah Safi, hara¢ karsiliginda onlarin
Hiirmiiz Bogazi’na yerlesmelerine imkan tanimstir. Bu olaylar sonrasinda Iran
ipeginin Osmanli topraklarina akmasi neredeyse imkansiz hale gelmistir (Kipeli,
2009, s. 44). Osmanlilarin Safevilerle 1612 yilinda yaptig1 sulh antlagsmasindaki
maddelerden biri, Safevilerin Osmanlilara her yil 100 yiik ipek vermeyi kabul
etmesiydi (Kdipeli, 2009, s. 38). Osmanlilara kars1 verilen bu s6ziin tutulmamas,
Osmanlilarin harbe girismesindeki faktorlerden biriydi. Bu bakimdan Ali Ufki’nin
mecmuasinda yer alan Alioglu’nun tiirkiisiindeki ipek vergisi bahsi, tlrkin(n tarihsel

bakimdan kaynak vasfini gli¢clendirmektedir.

Asik Muhiddin manzumesinde (Oztelli, 1976, s. 42) Sultan IV. Murad’a hitap
etmektedir ve diger asiklar gibi $ah’1n tdcina gdnderme yapmaktadir. Sultan Murad’a
isteklerini siralayan Asik Muhiddin, Sah’a zerrece ociinii koymamasini ve taci ile
tahtin1 bagina dar etmesini arzu etmektedir. Buna ilave olarak Sah’a “Yezid” diyen
Asik Muhiddin, Sultan Murad’m aldig1 vergilerden ve haraglardan kullarina bahsis
vermesini istemektedir (Oztelli, 1976, s. 42). Bagdad seferi tiirkiilerinde Acem Sah’1na
bir sovme sozii olarak “yezid” kelimesi kullanilmaktadir. Kerbela hadisesinde Hz.
Hiiseyin’in 6ldiiriilmesinden mesul tutulan Emevi halifesi Yezid b. Ebu Siifyan’in
isminden geldigi tahmin edilen kelime (Ayverdi, 2011), ¢ok kizilan, hain ve gaddar

kimseler i¢in menfi manada kullanilmistir.

Asik Muhiddin manzumesinin bir baska kitasinda da Sah Safi i¢in “yezid” kelimesini
kullanmaktadir. Asik, Sultan Murad’a hitiben “Melun yezid askerleri”ni gordiigiinde
hi¢ oyalanmayarak Sam’a ve Kazvin’e girdiginde dogruca Erdebil’e gir padisahim
demektedir (Oztelli, 1976, s. 42). Aslk Muhiddin’in beklentisinin Sultan Murad’in
Bagdad’1 tekrar Osmanli idaresine almasindan da fazla oldugu anlagilmaktadir. Sultan
Murad’in Osmanlilarin Bagdad’1 istirdadindan sonra Acem {ilkesinin merkezi olan
Sam, Kazvin ve Erdebil gibi sehirleri de “feth” etmesini istemektedir. XVII. yiizyil
asiklarindan Dervis Ali, Sultan Murad’a 6vgiilerini siralayarak (Oztelli, 1976, s. 49)
padisahin saltaninin devam etmesini, “tac-dar” olmasimni istedigini belirterek devir

icerisinde s6z sahibi olmasini arzu ettigini belirtir. Osmanli devleti ile birlikte mriiniin

70



devam etmesi gerektigini ifadde eden Dervis Ali, Sah Safi iginse “yezid” kelimesini
kullanarak “ol yezid nabekar olsun” manasinda Sah’in igsiz kalmasini yani iktidarin
kaybetmesini diler. Asik Ali ise Bagdad tiirkiisiiniin girisinde yerleri gokleri yaratan
Allah’in Sultan Murad’a nazar eyledigini Sah Safi’nin pismanligindan ve yiireginde
kalan yaradan dolayr ah edip agladigindan bahseder. “Géazi padisaha eyledi nazar/
Yerleri gokleri yaradan simdi/ Sah Safi ah edip aglayup gezer/ Yiireginde kalan
yaradan simdi” (Oztelli, 1976, s. 49).

Dervis Ali, Sultan Murad’in Bagdad seferini tertip ederek, Acem Sahi’na haddini
bildirdigini ifade eder. Sah Safi i¢in kullanilan menfi kelimelerden biri de lanetlenmis
anlamma gelen “mel’un” kelimesidir. Asik Alioglu, Rum gazilerinin sarka cenge
ciktiklarini, Rafizilerin “cigerlerini soktiiklerini” ve mel’un Sah’a tabanca ¢ekildigini
anlatmaktadir. Alioglu, tiirkiisiiniin sonunda “Sah ne kuvvet ile geldik Bagdad’a/
Eksiklik kimdedir simdi bilinir” misrailariyla Acemlere {stiinlik iddiasinin

yenilemektedir.

Agik Muhiddin de (Oztelli, 1976, s. 42) Sultan Murad’in Acem Sahi Safi’ye haddini
bildirdigini Sah’in varligin1 yaktig1 ifade eder. Sah Safi’nin ordularinin kili¢ altinda
“zeblin” oldugunu aktarmistir. Kaynaklarda yer alan bir Bagdad seferi manzumesinde

de Sultan Murad’in kasdinin kimse olmadigini, yalnizca Sah oldugu anlatilmaktadir:
“Der ki Sultan Murad Bagdad’1 basd1

Kimse degil idi Sah idi kasd1

Muhammed Mustafa Tanr1’nin dostu

Siz de yardim edin Sultan Murad’a” (Oztelli, 1976, s. 51)

Ali Ufki’nin nota koleksiyonunda Bagdad tiirkiisii bulunan Asik Katibi’nin bir bagka
Bagdad manzumesinde de Osmanlilarin kasdinin Sah Safi oldugu belirtilmistir. Asik
Katibi’nin Bagdad manzumesi, (Oztelli, 1976, s. 50) bu tiirden bir ifadeyle
baslamaktadir. Deryalarin tizerine kopriiler kurup, “Sah-1 Acem” nidalariyla Bagdad’a

sefer etmenin zamani oldugunu sdylemektedir.

71



5.3 “Varalim Bagdad Ustiine”: Tiirkiilerde “Bagdad” Sehri

Bagdad seferine katilan miiverrihlerden Mustafa Naima Efendi, Osmanlilarin sefer
yolculugunda Nasreddin Hoca’nin da kabri bulunan Aksehir kasabasinin giineyindeki
Bas-tekye isimli mesire yerinde iken Muradi mahlasiyla siirler sdyleyen Sultan IV.
Murad’in isret esndsinda su musrailar1 sdyledigini nakletmektedir: “Muradi feth-i
Iran’dan kacan kim gitti Bagdad’a/ Tena’um eyledi icti bu kevserden sarib-asa”
(Na'ima, 2014, s. 865). Bu beyitten de anlasildig1 tizere Sultan Murad’in goziinde
Bagdad diger Iran sehirlerinden farkl1 bir konumda idi.

Sehrin cografi bakimdan zengin bir konum olan Mezopotamya ovasinda bulunmasi ve
Dicle [Sat] ve Firat ile Diyale Nehri vadisinin agzinda yer almasi Bagdad’t ge¢mis
asirlarda oldugu gibi XVII. asirda da muhim bir stratejik role bdrinddriyordu.
Bagdad’in ticaret yollari {izerinde bulunmasi Osmanlilarin Avrupa’yla miicadelesinde
de sehri 6n plana ¢ikarmistir. Bagdad sehri bu bakimdan degerlendirildiginde Akdeniz
ile Basra korfezi ve Iran’a giden biitiin akarsu ve ticaret yollarinin da énemli bir gegis

noktasi olmustur (Eroglu, 2006, s. 21).

VIII yiizyi1lda Abbasiler, devletlerinin iktidarini ifade edebilecek bir saltanat merkezi
arayisindaydi. Abbasi halifesi Ebu Cafer el-Mansur’un aragtirmalar1 neticesinde gerek
iklim sartlar1 dolayisiyla gerekse de askeri strateji agisindan elverisli bulunan Bagdad,
baskent olmaya miinasip bulunmustur. Halife el-Mansur’un askeri kuvvetleriyle
birlikte yerlesmek {izere bu mesele i¢cin miihendisler ve hakimler tayin ettigi

bilinmektedir (Murteza, 2014, s. LV).

Abbasilerin Hasimiye sehrinden yeni bir saltanat merkezine taginmalarinin iki sebebi
oldugu diisiiniilmektedir. Ilk sebep olarak Hagimiye’de yasayan niifusun Hz. Ali evlad:
taraftar1 olan Kife sehrine yakmhgidir. Ikinci sebep ise eski Iran dinlerinden kalma
sapkin fikirli Ravendiye taifesinin isyanidir. Abbasilerin ikinci halifesi Ebu Cafer el-
Mansur, bu iki sebepten dolay1 kendisini giivende hissetmemis ve askerleriyle birlikte
kendisini muhafaza edebilecek yeni bir baskente yerlesmek istemistir (Yigit, 2008, s.
41). Bagdad sehri Abbasilerin uzun tetkikleri neticesinde, Dicle Nehri’nin batisindaki
mevkiiye, Nevbaht ismindeki miineccimin belirledigi saatte 762 senesinde insa

edilmeye baslamistir. Abbasi halifesi Ebu Cafer el-Mansur, sehir tam manasiyla

72



tamamlanmadan 766 senesinde, Hasimiye’den Bagdad’a tasinmistir (Murteza, 2014,
s. LVI).

Bagdad isminin nereden geldigine dair birkag¢ rivayet s6z konusudur. Evliya Celebi,
Bag b. Dad. b. Unkayiddareyn ismindeki baba ogulun insa ettikleri kaleye isimlerine
atifla Bagdad dendigini belirtmektedir. Hiiseyin b. Muhammed’in el-Hamis fi-
Ahvalin-Nefsi 'n-Nefis isimli eserinde ise Bagdad’in kuruldugu arazide bir kilise ve
rahibin varligindan bahsedilmekte, rahibin isminin Bag, yerin isminin ise Dad
olmasindan dolay1 insa edilen sehrin isminin Bagdad oldugu rivayet edilmektedir.
Hennanizade ise eserinde Bagdad’in insa edildigi konumda Bagdad ismiyle anilan,
cennete benzer bir bahgenin varligindan bahsetmektedir (Murteza, 2014, s. LVII).
Abbasi Halifesi el-Mansur banisi oldugu sehre, Kuran-: Kerim’de gegen ve cennet
manasini tasiyan “Darii’s-selam” kelimesinden ilhamla “Medinetii’s-Selam” ismini
vermistir (ed-Dari, 1991, s. 426).

Abbasilerin hakimiyetinden sonra Bagdad sehri sirasiyla, Biiveyhiler, Sel¢uklular, Irak
Selguklulari, Musul Atabeyleri, Ilhanlilar ve Karakoyunlular, Akkoyunlular ve
Safevilerin hakimiyetine ge¢mistir (Murteza, 2014, s. L1X). Sehrin uzun yillar hilafet
merkezi olarak idare edilmesi, dini 6nderlerin tiirbelerinin bulunmast, askeri ve ticari
bakimdan da gayet kullanish ve faydali bir konumda bulunmasi sebebiyle devletlerin
hdkim olmak istedikleri bir nokta olmustur. Bagdad sehri, kurulusundan Abbasi
hilafetinin sonuna kadar mamur bir yerlesim yeri idiyse de Biiveyhiler ve Selguklular
zamanindaki savaglar, Dicle’nin tagmasi, bir¢cok yangin, veba ve kitlik sehri bir¢ok kez
etkilemistir. Bagdad, Mogollarin eline gegtikten sonra ise egitim ve kuiltur
merkezlerinden birgogu tahrip edilmis, alimler Sldiirilmiistiir. Sehir, 1392’de ve

1401°de iki kez de Timur tarafindan iggal edilmistir (Eroglu, 2006).

Bagdad sehri, Osmanlilarca Sat ismiyle de anilan Dicle nehrinin her iki yakasinda
bulunmaktadir. Osmanlilarin Bagdad seferi boyunca sdylenen tlrkileri incelendiginde
Sat nehrinin Osmanli asiklarinin manzumelerinde sik¢a gegen cografi isimlerden biri

oldugu anlagilmaktadir.

Sat, bugiin bilinen ismiyle Dicle nehri, var olageldigi ilk zamanlardan bu yana birgok
sehrin kurulmasina ve gelismesine imkan saglamistir. Bagdad sehri de bunlardan
birisidir (Tuncel, 1994, s. 281). Sat nechri, tarih boyunca bolgedeki ticaret

giizergahlarindan biriydi. Bagdad, bu giizergahin {izerinde bulundugu igin sehre hakim

73



olan siyasi irade bu ticaret sahasindan faydalanmaktaydi. Sat nehrinin baslangici,
aDiyarbekir’in dogusunda Tercil ve Meyyafarikin arasindan ¢ikmakta ve birgok

gozleri toplayip, Hisnikeyfa ve Cezire-i Musul’a ulasmaktaydi (Unal, 2015, s. 211).

Asik Kul Siileyman Sat nehrini tiirkiisiinde Bagdad’1 konumlandirmak ve tarif etmek
icin kullanmistir: “Sat’in kenarinda/ Bagdad ilinde”. Kul Siileyman, Bagdad’1 tarif
etmeye baslarken, ilk olarak nehri anmaktadir (Harvard Turc 59, s. 8). Sat nehri,
Bagdad seferi esnasinda olduk¢a onemli bir konumda bulunmaktaydi. Hem sehre
yakin olusu hem de Osmanli askerlerinin su ihtiyaci ve ordu mithimmatinin taginma
ihtiyacin1  karsilamas: bakimimdan oOnem arzediyordu. Osmanli askerlerinin
faydalandigi bir su kaynagi olmasi bakimindan yararli olsa da askeri hareket igin

asilmasi gereken ayrica da bir engeldi.

Asik Katib, (Oztelli, 1976, s. 57) “Ugruna Gazi Sultan Murad’in/ Cisrinden
[kopriisiinden] gectik Sat ile Murad’in” musrailartyla sefer esnasinda Sultan IV.
Murad’in muhasara etmek istedigi Bagdad’t kusatmak maksadiyla, Sat ve Murad

nehirlerindeki cisirlerden yani koprilerden gectiklerini ifade etmektedir.

Osmanlilarin Bagdad seferindeki giizergahlarin1 ve hareketlerini giin giin kaydeden
“Bagdad Seferi Menzilnamesi’nde, Osmanli hiikiimdar1 Sultan IV. Murad’in bir¢cok
kez Sat nehrinin etrafinda cirit oynadig1 kaydedilmistir. Menzilname’de, kusatma
esndsinda Sultan Murad’in kelek [sal] ile Sat nehrinin Gte tarafina gegip
Kuslarkalasi’'ndan Bagdad’1 seyrettigi ve tekrar otag-1 hiimayuna dondigi de
anlatilmistir. Hatta muhasara sirasinda Sultan Murad, yine Sat nehrinin 6te yakasina
gecip cirit oynadiktan sonra, Kuslarkalasi’ndan Bagdad kalesine kendi elleriyle dort
top atis1 yapmustir (Colak, 2015, s. 86).

Ali Ufki’nin nota koleksiyonunda yer alan Katibi’nin tiirkiisinde de Osmanl
ordusunun su ihtiyacinin sefer esnasinda Sat ve Murad nehirlerinden karsilandigina
dair bir malumata ulasilabilmektedir: “Atimiz kiitheylan asildir soyu/ Sat ile

Murad’dan igeriz suyu” (Sloane 3114, s.46b).

Sefere katilan bircok asigin Sat nehriyle bag kurup, nehre tlrkilerinde yer
vermelerinin fiziki ihtiyaglarini karsilamasinin yani sira bir sebebinin daha mevcut
oldugu diisiiniilmektedir. Sat nehrine dini literatiirde atfedilen bir kutsiyet mevcuttur.
XVII. yiizyilin meshur seyyahi Evliya Celebi, Seyahatname’sinde, Hazret-i Ali’nin
Musul, Bagdad, Kurna ve Basra’da Sattii’l-Arab’1 igtikge “Hakka ki ya nehir senin

74



kan-1 mekanin cennettir ve seni niis eden mii’min cennete gider” ve “Ya ehl-i Kife!
Nehriniz Furat’a cennetten iki mizab munsabb olur, biri Murad ve biri Sattii’l Arap”
diye buyurdugunu kaydetmistir. Hz. Ali’den rivayetle bu nehirlerden niis eden [igen]
cennete gitmektedir. Hazret-i Cafer-i Sadik’in da “Furat ve Sat’dan bir kerre niis eden
tic kerre veya yedi kerre nls ede” diye Firat ve Dicle’yi medhettigi kaydedilmistir.
Ayrica Hz. Muhammed’in “Seyhun, Ceyhun, Nil ve Furat nehirleri cennet
nehirleridir” seklindeki hadis-i serifi de mevcuttur (Unal, 2015, s. 211). Dini
luteratlirde yer alan bu rivayetlerden XVII. ylizyildaki asiklarin da haberdar oldugu ve
tiirkiilerde deginilen “Sat ile Murad’dan igeriz suyu” ifadelerinin alt metninde, sularin
kutsiyetine bir atif oldugu diisiiniilebilir. Bu fikri destekleyebilecek bir 6rnek daha
mevcuttur. Ali mahlash bir agigin Oxford Universitesi kitiphanesinde bulunan bir
yazmada yer alan Bagdad sehriyle alakali ilahisinde, Sat nehri i¢in “miibarek” sifatini

kullanmaktadir: “Der ki Ali miibarek Sat’in ¢Us ider derya gibi” (Elgin, 1988, s. 91).

Sat nehrinin su kaynag olarak kullanilmasina Asik Mustafa da deginmistir (Oztelli,
1976, s. 48). Asik, Bagdad’in dilinden sdyledigi ve intak [konusturma] edebi sanatin
kullandig1 manzumesinde, siilerin siinniligin Bagdad’daki maddi ve manevi varligina
yonelik tutumlarini elestirir bigimde, Rafizilerin elinden Bagdad’in yanip kiil
oldugunu, Sat’in suyuyla kanip, hararetinin gectigini ifade etmistir (Oztelli, 1976, s.
48). Asik Mustafa’nin ifadesinde de yine yukarida bahsettigimiz suyun kutsiligi

anlatilmaktadir. Sat nehrinin sehrin manevi hararetini gecirdigi ifdde edilmistir.

Bagdad seferine katildig1 anlasilan Asik Demiroglu da “Igelim Sat’m suyunu/ Bildik
Sah’in soyunu/ Sultan Murad’in tugunu/ Dikelim Bagdad {istiine” dortliigiinde
(Oztelli, 1976, s. 47) ifade ettigi iizere, Sat nehrinin Osmanli askerinin ihtiyaclarini
karsiladigi belirterek, Sah Safi’nin soyuna atifta bulunup, kiicimseyici bir anlatim

tarzi kullanmastir.

Bagdad seferi esnasinda asiklarin giinliik hayatinin bir parcasi olan Sat nehri, Dervis
Ali’nin manzumesinde de kendisine yer bulmustur (Oztelli, 1976, s. 49). Asik Dervis
Ali, Sat nehrini insana benzeterek Sultan Murad’1 goriince sad oldugunu belirtmistir.
Burada &sik, sat ve sad kelimelerinin fonetik benzerliginden faydalanmistir. Bu
anlatimin arkasinda ise Bagdad sehrindeki siinni inang degerlerinin sii Safevi yonetimi
altinda ezildigini, tahkir edildigini Osmanlilarin tekrar hakim olmasiyla birlikte bu

durumun ortadan kalktig1 diislincesinin var oldugu diistiniilmektedir.

75



Osmanli asiklarmin tiirkiilerinde Bagdad seferi ve Bagdad sehri ile alakali bahsettikleri
bir diger cografi mekan ise c¢ollerdir. Asiklarin soyledikleri genel itibariyle
incelendiginde en ¢ok karsilastiklar1 ve miinasebete girdikleri nesnelere/mekanlara
atifta bulunduklari anlasilmaktadir. Tipki sefer esnasinda hem tasinmak hem de icmek
icin sikca kullandiklar1 Sat nehri gibi Bagdad bolgesinde yer alan ¢dller de asiklarin
tiirkiilerine aksettirdigi cografi mekanlardan biridir. Asiklar tabiati geregi mesgul
olduklar1 meseleleri tiirkiilerine tasimislardir. Tiirkiileri ifade etmek ve karsi tarafa
aktarmak/gecirmek icin bir sekilde ortak ve muhatabinin da tanidigr ve

anlamlandirabilecegi bir dil kurmasi gerekmekte idi.

Irak bolgesinde konumlanmis olan Bagdad’in etrafi, Osmanlilar1 sefer esnasinda
gecmesi ve asmasi zor ¢ollerle sarili idi. Osmanli askerlerini -ve tabii sefere katilan
asiklari- en ¢ok zorlayan engellerden biri olmustur. Evliya Celebi, Bagdat Kalesi’ni
Irak topraginda Kamerii’l-Kum Colii ve Dest-i Kipgcak Coli gibi Tih Vadisi iginde
Satt’lil-Arab’in dogusunda konumlayarak tarif etmektedir (Gliler, 2018, s. 36).

Asik, sefer yolculugu neticesinde ulastigi Bagdad’in ¢éllerini “Ne yaman da diizmiis
Bagdad’in ¢6lii/ Ana varanlarin nic’olur hali/ Tanrinin aslan1 Hz. Ali/ Siz de yardim
edin Sultan Murad’a” dértliiginde (Oztelli, 1976, s. 51) Bagdad ¢ollerinin
zorlugundan yakinmaktadir. Ekseriyeti Anadolu’dan ve Rumeli’den sefere katilan
Osmanli askerlerinin fikirlerine de kaynaklik edebilecek olan asik, Bagdad’in ¢6llerine
varanlarin halinin pek de iyi olmadigina birgogunun bu ¢oélleri agarken hayatlarini
kaybettigine isdret etmektedir. Asik Ali ise, Bagdad’in ¢éllerinin kale bedenlerinden
su gibi goriindiiglinii tarif etmektedir. Manzumenin igeriginden sefere istirak ettigi
anlagilmakta olan as1ik, muharebe esndsinda Bagdad ¢odllerinin kana bulandiginin fakat
bu kanli vurugma neticesinde hanlarin esir oldugunu ve Kizilbaslarin Misliiman
oldugundan s6z etmektedir: “Ali eydiir ¢ollerimiz oldu kan/ Hanlar esir oldu surh-ser
[kizilbas] miisliiman/ Ozbektir bu yanin bu yan Hindistan/ Kaldirirlar seni aradan
simdi” (Oztelli, 1976, s. 53).

Bagdad seferi i¢in Asik Ali’nin Bagdad’daki kanli catismalari vurguladign “¢6llerimiz
oldu kan” ifadesi, Bagdad seferini anlatan bir¢ok kronikte de yer almaktadir. Sefere
katilan Misirhi bir asker olan Miiteferrika Ahmed, sehrin i¢inin ve disiin insan

cesetleriyle dolup tastigini, kanin sel gibi aktig1 aktarmaktadir (Ahmed, 2020, s. 79).

76



Asik Dervis Ali de Bagdad ¢6llerinin zorlugundan bahsetmektedir. ilk dortligiinde
“Beyler kurdu altin alem otagi/ Diismana dondii ¢olii Bagdad’in” ifadesi gegmektedir
(Oztelli, 1976, s. 52). Bu ifadeden anlasildig1 kadariyla, ¢6l engelinin de diisman gibi
Osmanli ordusuna engel teskil ettigi ve askerlerin zihninde savasilmasi gereken bir

engel/diigman” olarak goriilmektedir.

Asik Mustafa ise Safevi hiikiimdar1 Sah Safi’yi tehdid eden ciimlelerle Irak ¢ollerine
deginmektedir. Gazilerin keskin tiglarin ellerine aldiklarini ve Sah’in kanin1 Bagdad
¢Ollerine dokeceklerini vurgulamaktadir: “Gaziler keskin t1g alip eline/ Ddokerler

kanim Irak ¢6liine” (Oztelli, 1976, s. 37).

Asik Kul Mustafa ise -diger asiklardan farkli olarak Bagdad ¢ollerinin zorlugundan
bahsetmeksizin- Osmanli hiikiimdar1 Sultan Murad’1 bir ¢6l arslanina benzetmektedir
(Oztelli, 1976, s. 44). Her ne kadar zorluk olsa da Sultan Murad’in ¢6lde de Osmanl
ordusunu zafere ulastirabilecek bir hiikiimdar oldugunu anlatmak c¢abasindadir:
“Kakimig aslandir simdi ¢6l ister”. Bu dortliigiinde ¢oliin bir engel olarak tasvir
edilmedigi bilakis ¢dl arslanina benzettigi Sultan Murad’in ¢6lde savasmak istiyakinda

oldugunu belirtilmektedir.

Katibi’nin Bagdad manzumelerinden biri ise Bagdad ¢olleri iizerinedir. Asik Katibf,
Bagdad ¢ollerine hitap etmektedir: “Iste gider olduk senden/ Kalind1 Bagdad ¢olleri”
(Oztelli, 1976, s. 56). Katibi, diismanmn basinin kesildigini, yani maglup edildigini
Hiida’nin [Allah’1in] Osmanli ordusunun yaninda olup isleri yoluna koydugunu ifade
ettigi dortliiglinde, Bagdad collerinin goziinden. kanl yasin silindigini sdylemektedir.
Asik, siirinin son kisminda mahlasini kullandig1 dértliikte, Sah Safi’nin Bagdad’in
Osmanlilarin eline gegmesinden sonra “&h 0 vah” ettigini belirterek Katibi gibi bir

meddahin da Bagdad ¢ollerinde bulundugunu kaydeder (Oztelli, 1976, s. 56).

Asiklarin tiirkiilerinde degindikleri bir diger cografi unsur da sefer esnisinda
karsilastiklar1 bagka bir engel olan daglar ve kayalardir. Birgok Bagdad tiirkiistinde Sat
nehri ve Bagdad’in ¢olleri gibi vurgulanan bir meseledir. Asik Mustafa, “Askerle
doludur dag ile taslar/ Akar gézlerimden kan ile yaslar” ifadesinde (Oztelli, 1976, s.
37) Osmanli ordusunun Bagdad’i zaptetmek amaciyla kalabalik bir orduyla sehri
muhasara ettigini ifdde etmektedir. Bu konuyla ilgili baska bir Bagdad seferi

manzumesinde (Oztelli, 1976, s. 54) ise Osmanlilarin savas esnasinda kullandiklart

77



top ve tlfenklerden ¢ikan giiriiltilyle Bagdad daglarmin inledigi miibalaga edilerek

tasvir edilmistir.

Demiroglu gizilere seslendigi manzumesinde (Oztelli, 1976, s. 47) “Isitmis olun
gaziler/ Varalim Bagdad tistiine/ Ulu daglar sarp kayalar/ Gegelim Bagdad {istiine”
seklinde Bagdad’in ve sefer esnasinda karsilasilan cografi unsurlarina deginmektedir.
Asik Kul Mustafa ise (Oztelli, 1976, s. 44) Bagdad’in artik Osmanlilarin ili oldugunu
ifade ederken, Bagdad daglarina nida etmektedir: “Ac¢ilin daglar Sultan Murad
geliyor”.

Osmanlilarin Bagdad seferi esnasinda kullandiklar1 savas arag ve gereclerine dair de
sefer tlirkiilerinde malumat bulunmaktadir. Kul Siileyman’in tiirkiisiinde, Bagdad
seferindeki askerleri tahayyiil ettigi kisimda ellerindeki tizli sesperlerden
bahsetmektedir (Harvard Turc 59, s. 8). Osmanli ordusunun Bagdad seferindeki
galibiyet sebeplerinden biri de balyemez toplaridir. Balyemez toplarina dair de
manzumelerine bilgilere rastlanmaktadir. Bir manzumede Rafizileri kirmak kasdiyla
Balyemez toplarinin Safevilerin aleyhinde kullanildigina ve toplarin Bagdad’in
burclarini yikip viran ettigi ifadesi mevcuttur (Oztelli, 1976, s. 54). Asik Demiroglu
da bu konuda benzer bir ifide kullanmaktadir: “Alirlar elde komazlar/ Ustiinde han
var demezler/ Ulu toplar balyemezler/ Atilir Bagdad iistiine” (Oztelli, 1976, s. 47).
Muteferrika Ahmed, Bagdad seferini anlattig1 eserinde, Tayyar Mehmed Pasa’nin
Padisah emriyle kirk aded balyemez topunun ateslendiginden bahsetmektedir
(Ahmed, 2020, s. 13).

Bagdad’in cografyasina yonelik betimlerin yer aldig: tiirkiilerin yaninda Bagdad’in
hurma sarabindan bahsolunan bir tiirki mevcuttur. Kul Siileyman tiirkiisiinde diger
tirkiilerde veya kroniklerde rastlanilmayan hurma sarabina deginmektedir. Bunu
tiirkiisiiniin son dortliglinde soyle dile getirmektedir. “Yiirii Kul Siileyman anilsin
adin/ Cihanda bulunmaz bir deyis dedin/ Igip hurma sarabim1 Bagdad’in/ Dilber meclis
kurdugun gérsem” (Harvard Turc 59, s. 8).

Bagdad seferinin tertip edilmesinde muhakkak ki meselenin dini boyutu da miihim yer
teskil etmektedir. Osmanlilar dini goriislerinin onderi ‘imam-1 Azam’ Ebu Hanife nin
kabrinin Bagdad’da Safevi hakimiyetinde bulunmasi1 ve hatta Sii Safevilerce
yiktirilmis olmasindan oldukca rahatsizdi. Devrin kroniklerine bakildiginda seferin

sebepleri sayilirken bu durum ilk siralarda yer almaktadir. Bagdad tiirkiilerinde,

78



kabirleri Bagdad’da bulunan ‘Imam-1 Azam’> Ebu Hanife ve Abdiilkadir-i Geylani’nin
isimlerine sikca rastlanmaktadir. Tiirkiilerde Bagdad, “erenler yatagi” veya “erenler
burcu” olarak anlatilmaktadir. Mesela, Ali Ufki’nin kaydettigi eserlerden biri olan
Alioglu’nun tiirkiisii “Insallah géziler Bagdad alinur/ Imam Azam tiirbesinin iistiinde/

Ezanlar okunur namaz kilinur” dizelerini ihtiva etmektedir (Sloane 3114, s.47b)

Hanefi mezhebinin kurucusu sayilan Imam-1 Azam Ebu Hanife, 767 senesinde
Bagdad’da vefat ettiginden, kabri sehrin Azamiye olarak anilan semtine defnedilmis,
Uzerine kerpigten bir mezar yapilmistir. Selguklu veziri Serefii’lmiilk Ebu Said el-
Harizmi tarafindan Ebu Hanife’nin mezarinin {izerine bir tiirbe ve medrese insa
edilmistir. Insa edilen bu tiirbe, Sah Ismail’in Bagdad’daki hakimiyeti esnisinda epey
harap bir hale biirtinmiistiir. 1.Suleyman Irakeyn seferinde Bagdad’a girdiginde tiirbe
ve medresenin yanina yapilar eklettirip, bir kiilliye insd edilmistir. Sah Abbas’in
Bagdad’1 tekrar ele gecirmesiyle Imam-1 Azam tiirbesi zarar gdrmiistiir. Sultan IV.
Murad ise basariyla neticelenen Bagdad seferi sonrasinda, binalar1 tamir ettirmistir

(Ulugam, 1991, s. 301-302).

Asik Alioglu tiirkiisiinde Rum gzilerin sark cephesine cenge ¢iktiklarmi ifide ederken
Imam-1 Azam gayretini cektikleri belirtmistir (Sloane 3114, s.47b). Tetkik ettigimiz
bir Bagdad tiirkiisiinde de Imam-1 Azam tiirbesinde Sultan IV. Murad’1n fetih sonrasi
namaz kildigma deginmektedir: “Oleni sehiddir kalan1 gazi/ Cahim gekildi kirk bin
Rifazi/ Imam-1 Azam’da kilmis namazi/ Gézi Sultan Murad Han aldi Bagdad’1”
(Hasan, 1987, s. 93).

Tiirkiilerde kabri Bagdad’da olan Abdiilkadir-i Geylani’yle alakali da maisrailarla
karsilagilmaktadir. Ornegin Hocaoglu’nun tiirkiisiinde yer alan “Bagdad sende nice
evliyalar yatar/ Bahr-i din gozcusi Hazret-i Hizir/ Himmet senden oldu Seyh
Abdulkadir/ Gazi Sultan Murad aldi Bagdad’1” seklindeki dortliik (Hasan, 1987, s. 94)
Abdulkadir-i Geylani’nin Bagdad’in alinmasinda manevi bir rolii olduguna dair

birtakim inanglar tasindigina dair fikir verebilir.

Asik Ali de imam-1 Azam ve Abdiilkadir Geylani tiirbelerinin Safevi hakimiyetinden
kurtarilmak istendigini, bunun Osmanlilarin Bagdad seferindeki motivasyonlarindan
biri oldugu anlasilmaktadir. Asik Dervis Ali ilk dortliigiinde Bagdad seferini tasvir

ederken, Osmanlilarin imamlara yiiz siirmeye geldigini ve Bagdad yolunun asker

79



kalabaligindan gecilmedigini sdylemektedir: “Varip imamlara yiiz stirmege/ Askerken

gecilmez yolu Bagdad’mn” (Oztelli, 1976, s. 52).

Bagdad seferine katilan Misirli asker Miiteferrika Ahmed’in Tdrihii’I-Ihtimam Bi-
Fethi Ddri’s-selam isimli eserinde, Bagdad sehrinin “burc-1 evliyd” ve ermislerin
defnedildigi yer manasinda “medfen-i himam-1 asfiya” oldugunu belirtmistir: ~ “Pes
imdi igbu makam-1 burc-1 evliya ve medfen-i hUmam-1 asfiya olan Bagdad-1 bihist-
abad tizerine...” (Ahmed, 2020, s. 45).

Bagdad tiirkiilerinde Kadirilik tarikatinin kurucusu kabul edilen Abdiilkadir
Geylani’ye de atiflarda bulunulmaktadir. Anonim bir Bagdad manzumesinde asik,
sehid olanlarin Hakk’a teslim edildigini ifdde ederken “Uyandi m1 Seyh Abdiilkadir
Geylani” ifadesini kullanmaktadir (Oztelli, 1976, s. 54). Abdiilkadir Geylani’nin
tiirbesinin de tipk1 imam-1 Azam Ebu Hanife’nin tiirbesinde oldugu gibi Sii Safevi
hakimiyetinden kurtulduguna atifta bulunulmaktadir. Katibi de turkisinde (Oztelli,
1976, s. 57) gazi oldugu i¢in Hakk’a dua ederken evliyalarin ve velilerin muhasaranin
basarili olmasinda himmet ettiginden bahsetmektedir. Abdiilkadir Geylani’nin kabri
Bagdat’ta bulunan Babiisseyh mahallesindeki kiilliyededir. 1165 senesinde vefat eden
Abdiilkadir Geylani talebesi ve halefi oldugu Muharrimi’nin ders verdigi medresede
medfundur. Vefatinin ardindan {izerine tiirbe insa edilmistir. Tiirbe, Bagdad seferi

esnasinda Sultan IV. Murad tarafindan tamir ettirilmistir (Ulugam, 1988, s. 239-240).

Kul Mustafa’nin manzumesinde, Bagdad’in diinya kuruldugundan beri goézlerinin
yasinin aktigini ve “Ustadlar’in temelini attigindan beridir gece giindiiz savaslara
sahne oldugunu ifide etmektedir (Oztelli, 1976, s. 48). Sultan Murad’n er [asker]
cekip geldigini, burglarina alemler dikildigi ve tasginin kan ile yogruldugundan
bahsetmektedir. S$ii Safevilerin elinde yanip yikildigin1 ve payitahtlar arasinda
benzerinin aransa da bulunamayacagini soyler. Asik Mustafa son dortliikte ise
Bagdad’in “meded meded” diyerek Safeviler elinden kurtulmak istedigini anlatmastir.
Asik Kul Mustafa’nin bu musrailar goz 6niine alindiginda Bagdad, evliyalarin medfeni

Safevilerin elinde harab edilmis giizide bir “payitaht”tir.

Evliya Celebi ise Seyahatname’sinde Bagdad sehri hakkinda “Bu Bagdat Sehri yeni
burca temeli konulmustur. Ziihal-1 tiirdbi evinde bulunmustur. Onun i¢in Bagdat
topraginda fitne ve fesat eksik olmayip topragi kan ile karilmis, karismis bir Kerbela

Coli’nde kurulmus bir kaledir” ifadelerini kullanmustir (Guler, 2018, s. 139).

80



Bagdad’in -Kerbela vakasina atifta bulunarak- fitne ve fesadin eksik olmadigi Kerbela
¢oliinde kuruldugunu belirterek yukaridaki paragrafta bahsedilen Asik Mustafa’nin

bahsettigi gibi gegmisten bugiine birgok olumsuz hadiselere meydan olmaktadir.

Netice itibariyle, XVII. yiizyllda Osmanlilar ve Safeviler arasinda cerayan eden
Bagdad sehri hakimiyet miicadelesi esnasinda vuku bulan seferde, asiklar tarafindan

viicuda getirilen tilirkiilerde Bagdad sehri bircok cepheden eserlere yansimaistir.

Bu cephelerden ilkinin sefer esnasinda Osmanli askerlerinin karsilastiklar1 cografi
unsurlar oldugu diisiiniilmektedir. Tiirkiilerde cografi unsurlar hakkinda kroniklerde
rastlanamayacak ifadelere ve tanimlamalara rastlanmistir. Harekatin bir parcasi olan
Sat nehri kroniklerde rastlamadigimiz sekilde Osmanli asiklarinin tiirkiilerinde yer
bulmustur. Hem askerlerin su ihtiyacini karsilamasi hem de Sat nehrinin kutsiyetine
atifta bulunulmasi Osmanl tarih yazimi bakimindan degerlendirilmesi gereken bir
durumdur. Bunun yaninda Osmanlilarin sefer yolculugunda zorlandigi Irak ¢olleriyle
kurdugu miindsebet ve yaptigi tesbihler Osmanlilarin zihin diinyasina yonelik bir¢ok
fikir sunmaktadir. Bilhassa tiirkiilerin sahsi deyisler olmasi, kroniklerden daha ziyade
spesifik malumat tasimalarina sebep olmaktadir. Mesela Kul Siilleyman’in tiirkiistinde

arzu ettigi “hurma sarab1” kroniklerde rastlanamayan tarzda bir malumattir.

Bagdad sehrinin tiirkiilere yansimasindaki ikinci husus da Bagdad’in Osmanlilarin
dini/tasavvufi diisiincesini olusturan bircok evliyanin -basta Imam-1 Azam Ebu
Hanife- Bagdad’da kabirlerinin bulunmasidir. Bu durumun yaninda Bagdad’in ge¢mis
asirlarda birgok halifenin de bulundugu ve Islam hilafetini yonettigi yer olmasi

Osmanlilarin/asiklarin goziinde Bagdad’1 farkli bir konuma tagimistir.

81






6. SONUC

Tez c¢alismamizin neticesinde, XVII. yiizyilin ilk g¢eyreginde Osmanli-Safevi
miinasebetlerinin siyasi ve dini bir sonucu olarak Sultan IV. Murad’in bizzat katilarak
tertip ettigi Bagdad seferiyle alakali, Ali Ufki’nin British Library’de muhafaza edilen
Mecmua-i S&z U SOz isimli mecmuasiyla Paris’teki Fransiz Milli Kiitiiphanesi’nde
bulunan Turc 292 mecmuasinda li¢ adet Bagdad seferi tiirkiisii, muhtelif birincil ve
ikincil kaynaklarda ise seferle ilgili on yedi manzume tespit edilmistir. Tespit edilen
manzumeler, asik edebiyatinin tam manasiyla tesekkiil ettigi XVIL. yiizyilda yasamis
Katibi, Alioglu, Kayik¢r Kul Mustafa, Dervis Ali, Demiroglu, Kul Muhiddin ve Kul
Siileyman’a aittir. Oxford Universitesi kiitiiphanesinde tespit ettigimiz Kul
Siileyman’in bir Bagdad seferi tiirkiisu (Harvard Turc 59, s. 8), asigin XVIIL. yiizyilda
yasadigini kesinlestirmekle birlikte, Bagdad seferine katildigin1i da gostermistir.
Tirkiiniin tez ¢alismamiz siirecinde tespit edilmesi ve yorumlanmasi hem edebiyat

tarihi hem de asik musikisi bakimindan ehemmiyet arzedecektir.

Ali Ufki’nin Paris ve Londra’daki mecmualarinda yer alan Asik Katibi’nin “Islam
askeriyiz gaza kasdina” misraiyla baslayan tiirkiisii, Konya Koyunoglu Miizesi’nde
yer alan bir XIX. ylizy1l el yazmas1 mecmuada tespit edilmistir. Bu sayede, tirkinin
XIX. yiizyilda da sdylenmeye devam ettigi anlasilmistir. Calismamiz esnédsinda
ulagilabildigi kadariyla birincil kaynaklar {izerinde incelemelerde bulunulmustur. Ali
Ufki’nin Mecmua-i S&z i S6z’iinde yer alan Asik Mustafa’ya ait Bagdad seferi
tiirkiisiinlin baghgimin yayinlanmis kaynaklarda eksik oldugu, basligin tamaminin

“Tiirki beray-1 sefer-i Bagdad Sultan Murad-ra” oldugu gortilmiistiir.

Caligmamizda, Ali Ufki’nin el yazmasi mecmualarina kaydettigi Bagdad seferi
tirkaleri, muhtelif kiituphanelerdeki el yazmalarinda bulunan tiirkiilerle, yaymlanmis
eserlerde/makalelerde nesredilmis diger Bagdad seferi manzumeleriyle birlikte X VII.
ylizy1l Osmanli tarihyazimi bakimindan incelemek tizere birarada degerlendirilmistir.
Arastirmamizda, Bagdad seferine dair sdylenen manzumelerin -tespit edebildigimiz

kadariyla- Dbirarada bulunmasi, literatiirdeki bir boslugu da dolduracagini

83



diistinmekteyiz. Bu degerlendirme esnasinda, tiirkii metinlerinin XVII. ylizyil
Osmanli-Safevi iligkilerine ve 1638 senesindeki Bagdad seferine kaynaklik edecek

sOylemlere sahip oldugu tespit edilmistir.

Asik edebiyatinda ve musikisinde, X VIL yiizyildaki diger tarihi olaylara nisbetle Girit
ve Bagdad seferlerine dair daha fazla manzume ile karsilasilmistir. Caligmamizin
sonucunda, bunun bazi sebeplerden 6tiirii olduguna dair ¢gikarimlarda bulunulmustur.
Iki seferin vuku buldugu XVII. yiizyilm, sefere katilan yeniceri asiklarinm da
igerisinde bulundugu asik edebiyatinin tam manasiyla tesekkiil ettigi bir asir olmasi
baslica sebeplerindendir. Bagdad seferi hakkinda manzumesi bulunan Katibi ve
Kayike¢1 Kul Mustafa bu yiizyilin en bilinen ve mecmualarda eserlerinde diger asiklara
nisbetle daha ¢ok rastlanan asiklardir. ikinci sebep olarak Sultan Murad’m bizzat
sefere ¢ikmasi ve klasik donem Osmanli padisahlar1 gibi hareket ederek askerler
tizerinde karizmatik bir tesir uyandirmasi olarak goriilmektedir. Tiirkii metinleri
incelendiginde Sultan Murad’in unvanlarina ve kahramanliklarina dair birgok atifta
bulunulmustur. Sultan IV. Murad’in “cesur” sahsiyeti ve saz sairlerine kars1 himaye
edici tavri, asiklarin padisah ve sefer hakkinda daha c¢ok manzume meydana

getirmelerine bir neden teskil etmis olabilir diisiincesindeyiz.

Bagdad seferiyle ilgili sOylenen manzumelere bakildiginda, genel hatlaryla
Osmanlilarin Safevileri siyaseten ve dinen nasil konumlandirdiklarina dair ipuglarina
ulagilabilmistir. Bilhassa iki devletin de siyasetini belirleyen dini anlayislarin
uyusmazhigi, tirkii metinleri tizerinden de okunabilmektedir. Kurulusundan itibaren
Osmanlilarin fetih siyasetiyle birlikte giiclenmesinin en 6nde gelen anlayislarindan biri
olan gaza ve gazi anlayis1 Cemal Kafadar’in da ifade ettigi tizere XVI. yiizy1l sonrasi
bir gelenek halinde devam etmistir. Tiirkii metinlerinde Osmanlilarin gaza ve gazi

anlayislari, Kafadar’in bahsettigi gelenegin siirdiiriilmesinin agik drnekleridir.

Tebaasin1 ve askerlerini miisliiman ve Tirk olan Safevilere karsi ikna etmek
durumunda olan Osmanlilar, sii Safevileri dinen “6teki” ilan etmistir. Safevileri
“kizilbas” ve “rafizi” tanimlamalariyla din ugruna gaza edilebilecek bir devlet haline
getiren Osmanlilar, kendilerini stnnilerin h&misi olarak gérmekte idi. Turkulerin

metinlerinde bu atmosfere dair birgok veri mevcuttur.

Asik Katibi, Mecmua-i Saz il S6z°de kayith tiirkiisiinde (Sloane 3114, 5.46b), Osmanli

ordusunu gazi kasdiyla hareket eden “Islam askeri” olarak tanimlamis, Osmanl

84



ordusunu, Safevilerin sii politikalarina karsi “kimsenin dogru yoldan sagmasini”
engelleyecek bir gilic olarak gostermistir. Sultan Murad’t “gazi hiinkar” olarak
zikreden Katibi, Bagdad seferinin Islam yolunda bir harekat oldugunu ve

gilinahlarindan arinmasina vesile oldugunu ifade etmektedir.

Osmanlilarin Bagdad’a yonelik hakimiyet ¢abasinin sebeplerinden biri de hamiligini
yapmak istedigi siinnilik bakimindan olduk¢a énemli bir figiir olan Imam Azam Ebu
Hanife’nin tiirbesinin Bagdad’da ve Safevilerin kontrolii altinda bulunmasidir. Tarihi
kaynaklarda sikca bahsedilen Imam-1 Azam Ebu Hanife’ye dair Bagdad seferi
manzumelerinde de birgok atifta bulunulmus oldugu goriilmiistiir. Ornek vermek
gerekirse, Ali Ufki’nin mecmuasinda yer alan Asik Alioglu’nun Bagdad’in fethi
tirkistnde (Sloane 3114, s.47b) asik, Bagdad’in Allah’in izniyle alinacagindan ve
Imam-1 Azam tiirbesinin iizerinde namaz kilinacagma dair inancim ve i{imidini

paylasmustir.

Tiirkii metinleri kronikler kadar siirekli ve detayli bilgi igermeseler de toplumsal bir
hareketin tirlinii olmakla birlikte bireysel fikirlerin de viicut buldugu manzumelerdir.
Tipki Alioglu’nun “Gaziler insaallah Bagdad almir/feth olunur ve Imam-1 Azam
tiirbesinde ezanlar okunur ve namazlar kilinir” temennisi (Sloane 3114, s.47b) gibi

toplumsal arka plana sahip sahsi temenni/istekleri de okumamiza miisaade etmektedir.

Kul Siileyman’1n tiirkiisiinde ise kroniklerde rastlanma ihtimalinin zay1f oldugu daha
sahsi bir temenniyle karsilagilmistir (Harvard Turc 59, s. 8). Kul Sileyman,
tiirkiistinlin son dortliiglinde seferde Bagdad’in hurma sarabindan i¢meyi hayal

etmektedir.

Arastirmamiz neticesinde tespit edilen tiirkiilerin sdylemleri incelendiginde gaza ve
gazi anlayislarinin tetkiki ve anlasilmasi bakimimdan Bagdad seferine dair bilgi veren
diger c¢agdas kaynaklar-kronikler, hatt-1 hiimayunlar, fetihndmeler vd.- bilgi
devsirilmeye miisait oldugu sonucuna varilmistir. Tez siirecimizde, XVII. yiizyildaki
Osmanli Safevi miinesebetlerinde iki devletin rekabetlerini anlamak bakimindan
Osmanl tarihyazimi g¢ergevesinde incelenmesi gereken 6nemli konulardan biri olan
hiikiimdarlarin unvanlart meselesi, manzumelerin metinleri zerinden okunmaya

caligilmistir.

Safevilerle micadele eden Sultan I. Selim ve Sultan I. Suleyman gibi Sultan 1V.

Murad’in da siyasi ve dini karizmatik uUnvanlara sahip olmasi gerekmekteydi.

85



Tiirkiilerde Sultan Murad’in bahsi gecen atalar1 gibi muhtelif unvanlarla anildig1
goriilmiistiir. Manzumelerde yer alan sahib-kiran, mehdi ve Siilleyman unvanlarin
inceledigimiz tezimizde tiirkii metinlerinin Sultan IV. Murad’in sahsiyeti iizerine
¢ikarim/tespit yapmak i¢in hayli verimli bir tarih kaynagi oldugu anlasilmistir. Ahmet
Yasar Ocak, Osmanli sultanlarinin bilingli olarak unvanlar1 kullandiklarini,
icsellestirerek Klasik Osmanli sultanlarinin eski Tiirk, Ortadogu Islam 6ncesi ve Islam
hiikkiimranlik ve devlet geleneginin kendilerine devrettigi siyasi ve dini karizmatik
unvanlara sahip ¢iktiklarimi ifade etmistir (Ocak, 2021, s. 138). Manzumelerdeki
unvanlar, Ocak’in ifadelerinin bir 6rnegi olarak Sultan IV. Murad’in unvanlari nasil
ve hangi mahiyette kullandigin1 géstermektedir. Sahib-kiran, mehdi ve Siileyman
unvanlarinin, ayni zamanda Safevi devlet geleneginde de sah i¢in kullanilan unvanlar

oldugu goriilmiistiir.

Manzumeler, tarihsel kaynak olarak sefer hakkinda farkli bilgiler de sunmaktadir.
Dervis Ali ve Asik Demiroglu’nun manzumelerinde Sultan Murad’mn otagindan
bahsedilmistir. Astk Mustafa’nin Ali Ufki’nin Mecmua-i Saz i S6z’tindeki tiirkiisiinde
Sultan IV. Murad i¢in “tiiyler iirker yasagindan” ibaresi ise (Sloane 3114, s. 49b)
Sultan Murad’in yasaklar1 ve sert tutumlu ceza politikasina yapilan bir atiftir. Asik
Alioglu’nun “Tiirki berdy-1 feth-i Bagdad” baslikl tiirkiisiinde (Sloane 3114, s.47b)
Sah Safi’ye ipek vergisini 6demezsen tacini sokiip alirlar demektedir. Osmanli-Safevi
rekabetinin ve 1638’deki Bagdad seferinin goriiniir sebeplerinden biri olan Safevilerin
Osmanlilara 6dedikleri ipek vergisinden bahsedilmesi tiirkiiniin tarihsel kaynak

degerini de arttirmaktadir.

Manzumelerin incelenmesiyle varilan tespitlerden biri de, Osmanli sultanlarinin ve
ordulariin tuzaklar kuran avcilara tesbih edilmesidir. Bir¢cok asigin siirlerinde
karsilagilan bu husus, av Kkiiltiirline sahip -Bagdad seferi boyunca padisah av
merasimleri diizenlemistir- Osmanlilarin sosyal hayatlarinin edebi eserlerindeki bir

tezahiirii olarak diisiintilmiistiir.

Turkulerin tarihyazimina kaynaklik edebilecegi noktalardan biri de asiklarin Bagdad
sehrine yoOnelik tanimlamalari, tarifleri ve yiikledikleri anlamlardir. Bazilar1 sefere
katilan asiklarin bizzat kendi gézlemleri olan bu detaylar, XVII. ylizy1l Bagdad’i,
Bagdad’in Osmanlilarin géziinden ehemmiyeti ile birlikte savas esnasindaki sehrin
atmosferini de anlamaya imkan saglamistir. Bagdad sehri, tarihsel ve sosyo-ekonomik

baglamda konumu geregi, Osmanlilarin XVII. yiizyilda da hakimiyet tesis etmek

86



istedikleri bir cografyanin 6nemli sehirlerinden biri idi. Tezimizde tiirkiilerde sik¢a
gecen cografi isimler incelenmistir. ilk olarak gdze carpan asiklarm Sat nehrinden
cokca soz etmesi olmustur. Bagdad seferiyle alakali kroniklerde detayina pek
rastlamadigimiz sadece fiziki bir konum olarak atiflarda bulunan Sat nehri asiklarin
siirlerinde muhtelif anlamlar yiikledigi bir nokta oldugu anlasilmistir. Sat, asiklarin
siirlerinde hem Osmanli askerlerinin sefer esnasindaki su ihtiyacini gidermeye yonelik

bir kaynak hem de tespitimize gore manevi bakimdan bir kutsiyet atfettikleri bir sudur.

Ali Ufki’nin nota koleksiyonu Mecmua-i Saz i S6z’de Asik Katibi, “Sat ile Murad’dan
iceriz” suyu diyerek (Sloane 3114, s.46b) ilk olarak ifade ettigimiz {izere askerlerin su
ihtiyacini karsilamalarina yonelik bir sdylemde bulunurken, Bagdad’in fethiyle alakali
bir ilahisi bulunan Asik Ali, Sat nehri icin miibarek sifatini kullanmaktadir (Elgin,
1988, s. 91). Evliya Celebi Seyahatname’sinde gegen Hz. Ali’nin bu cografyalardaki
sular1 igenlerin cennete gidecegine yonelik szl ile Hazret-i Cafer’in Firat ve Sat
nehrine dair sOyledigi miispet anlamdaki ifadesi asiklarin Sat nehri anlatisinda bu
manevi anlatilardan haberdar olup olmadiklarmi diisiindiirmistiir.  Asiklar
manzumelerinde Bagdad’in Safevilerin inan¢ degerlerinin dayatilmasina ugradigini,
Bagdad seferindeki basariyla birlikte Bagdad’in kurtuldugunu belirtmislerdir.
Asiklarin eserleri incelendiginde, Bagdad’in diger cografi 6zellikleri olan ¢ollere ve
sarp kayalara degindikleri tarihi kaynaklarla birlikte okunmustur. Osmanlilar igin
Bagdad sehriyle alakali 6nemli hususiyetlerden biri de Hanefi mezhebinin kurucusu
Imam Azam Ebu Hanife’nin ve Seyh Abdiilkadir Geylani’nin Bagdad’da tiirbelerinin
bulunmasidir. Tirbelerin Safevi kontrolii altinda tahkir edilmesi/ yikilmasi
Osmanlilar1 olduk¢a rahatsiz etmistir. Tiirkiilerde bu rahatsizlik gbze ¢arpmustir.
Asiklarin “evliyalar yatag:” ve “erenler yurdu” olarak gérdiikleri Bagdad’in fethinde
soyledikleri manzumelerde stirekli manevi hislerle basta Imam-1 Azam olmak iizere

diger evliyalan zikrettikleri tespit edilmistir.

Sonug olarak, tezimizde inceledigimiz Ali Ufki’nin kaydettigi Bagdad seferi tiirkiileri
ile muhtelif kaynaklarda tespit ettigimiz manzumelerin metinlerine, XVIIL. ylizyil
Osmanli-Safevi miinasebetleri penceresinden bakildiginda tarihsel bir kaynak olarak
tipki kronikler, seyahatnameler, hatt-1 hlimayunlar, fetihnameler gibi tarihe hem siyasi
hem de sosyo-kiiltiirel baglamda kaynaklik edebilecek birincil kaynaklardir. Ayrica bu
birincil kaynaklar, asik musikisinin bir iiriinii olan tiirkiilerin tarihsel kaynak olarak

neyi/nasil ifade ettigine yonelik de ipuglari sunmakta, Naima’nin tasvir ettigi sekliyle

87



(NaTma, 2014, s. 1584) ellerinde ¢ogiirleri tiirkii soyleyen devendam asiklarin
sOyledikleri eserlerin -tezimiz baglaminda Bagdad seferi tiirkiilerinin- tarihsel

mahiyetinin anlasilmasina kap1 aralamaktadir.

88



KAYNAKLAR

Harvard Turc 59. Harvard University Hougton Library.

Koyunoglu 11447. A. Rasih izzet Koyonoglu Sehir Miize ve Kitiiphanesi.

Sloane 3114, British Library.

Turc 292, Paris Bibliotheque Nationale de France.

Abdulkadir, E. T. (2003). Topcular Katibi Abdulkadir (Kadri) Efendi Tarihi (Metin

ve Tahlil). Ankara: TTK.

Ahmed, M. (2020). Miswrli Bir Askerin Kaleminden 1V. Murad'in Bagdat Seferi
Tarihi'l-/htimam  Bi-Fethi Dari's-selam. (M. F. Gokgek, Dii.) Istanbul:
Yeditepe Yayinlari.

Ali-Sir Nevayi. (1993). Mizdnii’l-evzan [Vezinlerin Terazisi]. Hazirlayan: Kemal

Eraslan. Ankara: Tiirk Dil Kurumu Yaynlar

Artun, E. (2008). Asiklik Gelenegi ve Asik Edebiyati. Istanbul: Kitabevi Yaynlar1.

Ayverdi, I. (2011). Yezid. Kubbealt: Lugati.

Bayir, O. (2014). Sultan Dérdiincii Murad'in Hatt-1 Hiimayunlart Suver-i Hutut-z
Hiimayun. istanbul: Camlica Yayinlari.

Behar, C. (1987). Klasik Tirk Musikisi Uzerine Denemeler. Istanbul: Baglam
Yayincilik.

Behar, C. (1990). Ali Ufki ve Mezmurlar. Istanbul: Pan Yayincilik .

Behar, C. (2016). Saklt Mecmua Ali Ufki'nin Bibliotheque Nationale de France'taki
[Turc 292] Yazmast. Istanbul: Yap1 Kredi Yaymlar.

Behar, C. (2017). Kan Dolasimi Ameliyat ve Musiki Makamlar:. Istanbul: Yap1 Kredi
Yayinlart.

Bilkan, A. F. (2021). Osmanli Imparatorluk Ideolojisi Klasik Donemde Din, Toplum
ve Kultlir 1451-1603. Istanbul: Iletisim Yayinlari.

Bozkurt, N. (1993). Cadir. Tiirkive Diyanet Islam Ansiklopedisi. Turkiye Diyanet
Vakfi.

Cevher, H. (1995). Ali Ufki Bey ve Haza Mecmua-i Séz U S6z (Transkripsiyon,
Inceleme) . 1zmir: Dokuz Eyliil Universitesi.

Cevher, H. (2003). Ali Ufki Haza Mecma-i Sdz ii Sz (Ceviriyazim-Inceleme). (H.
Cevher, Cev.) izmir: Meta Basim.

Cetin, A. (1996). Garp Ocaklari. Tiirkive Diyanet Islam Ansiklopedisi. Tirkiye
Diyanet Vakfi.

89



Cicek, D. (2020). Ali Utki Bey ve Mezmurlarin Kdkeni Altin Kafesten Diinyaya
Uzanan El. O. M. Editorler: Nilgiin Dogrusoz i¢inde, /7. Yiizyil Osmanli/Tiirk
Miizigi Ali Ufki Arastirma ve Inceleme Yazilari-1. Istanbul: ITU Vakfi
Yaymlari.

Cmar, G. K. (2017). Safevilerde Hiikiimdar Anlayisi ve Hakimiyet Anlayislart.
Konya: Cizgi Kitabevi.

Colak, S. (2015). IV. Murad Bagdad Seferi Menzilndmesi (1638). Istanbul: ideal
Kiiltiir Yayincilik.

Curuk, C. (1993). Osmanlilar'da Cadir. Tiirkiyve Diyanet Islam Ansiklopedisi. Tirkiye
Diyanet Vakfi.

Dilgin, C. (1983). Orneklerle Tiirk Siir Bilgisi. Ankara: TDK Yayinlar.

Dizdaroglu, H. (1969). Halk Siirinde Tiirler. Ankara: TDK Yayinlari.

Dogruséz, N. (2020). 17. Yiizyil Osmanl/Tiirk Miizigi Ali Ufki Arastirma ve Inceleme
Yazilar:. istanbul: ITU Vakfi Yayinlari.

Duzlu, O. (2016). Seyyid Vehbi Divani'na Gore Padisah Cadirlari (Otag-1 Hiimayun).
Uluslararasi Sosyal Arastirmalar Dergisi.

ed-D0ri, A. (1991). Bagdat . Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. iginde
Turkiye Diyanet Vakfi.

Elgin, S. (1976). Ali Ufki Hayati Eserleri ve Mecmila-i Saz i Soz (Tipkibasim).
Istanbul: Milli Egitim Basimevi.

El¢in, S. (1988). Akdeniz'de ve Cezadyir'de Tiirk Halk Sdirleri. Ankara: Turk Kultirini
Aragtirma EnstitiisU

Eren, H. (1952). Turk Saz Sairleri Hakkinda Arastirmalar. Ankara: TTK.

Ergun, S. N. (1933). XVII nci Aswr Saz Sairlerinden Katibi. Ankara: Semih Lutfi
Suhulet Kitiphanesi.

Eroglu, C. (2006). Osmanh Vilayet Salnamelerinde Bagdad. Ankara: Global Strateji
Enstitlisu.

Farmer, H. G. (1999). On Yedinci Yiizyilda Tiirk Calgilar:. Ankara: Kiiltiir Bakanlig.

Fleischer, C. (1996). Tarih¢i Mustafa Ali Bir Osmanli Aydin ve Biirokrat:. Istanbul:
Tarih Vakfi Yurt Yayinlari.

Gokyay, O. S. (1993). COnk, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. iginde
Tiirkiye Diyanet Vakfi.

Guler, B. (2018). Seyahatnamelerde Bagdat. Elazig: Firat Universitesi Sosyal

Bilimler Enstitiist Yuksek Lisans Tezi.

90



Glinay, U. (1986). Asik Tarz: Siir Gelenegi ve Riiya Motifi. Ankara: Atatiirk Kiiltir,
Dil ve Tarih YUksek Kurumu.

Gunay, U. (1986). Asik Tarz: Siir Gelenegi ve Riiya Motifi. Ankara: TTK.

Gunduz, T. (2008). Safeviler. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. iginde
Tiirkiye Diyanet Vakfi.

Gunduz, T. (2021). Kizilbaslar Osmanlilar Safeviler. Istanbul: Yeditepe Yayinlari.

Hakyemez, C. (2016). Osmanli-Iran Iliskileri ve Siinni-Sii Ittifaki. Istanbul: Kitap
Yaymevi.

Hammer, J. v. (1966). Osmanli Tarihi. istanbul: Milliyet Matbaast.

Hasan, H. (1987). Saray-Bosna Kitiiphanelerindeki Tirkce Yazmalarda Turkdler.
Ankara: Kultir ve Turizm Bakanligi.

Hibri, A. (2021). Bir Divan Katibinin Kalemiyle IV. Murad'in Bagdat Seferi. (A.
Ustiiner, Dii.) istanbul : Yeditepe Yayinlari.

inalcik, H. (2016). Devlet-i Aliyye Osmanli Imparatoriugu Uzerine Arastirmalar-11.
Istanbul: Tiirkiye s Bankas.

J.B.Tavernier. (1980). XVII.Aswr Ortalarinda Tiirkive Uzerinden Irana Seyahat.
Istanbul: Teriiman Yayinlar1.

Kafadar, C. (1996). GazA. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (s. 427). iginde
Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi.

Karakaya, F. (2014). Enderun'da Bir Polonyali: Ali Ufki Bey. Istanbul: Tiirkiye
Cumhuriyeti Merkez Bankasi.

Kazvini, A. (2011). Safevi Tarihi. Ankara: Birlesik Yaylari.

Kevserani, V. (1992). Osmanli ve Safevilerde Din-Devlet Iligkisi. Istanbul: Denge
Yayinlart.

Kocu, R. E. (2004). Yeniceriler. Istanbul: Dogan Kitap Yaynlari.

Korkmaz, H. (2015). The Catalog of Music Manuscript in Istanbul University.
Cambridge: Harvard University.

Korkmaz, H. (2021). Tiirk Musiki Tarihinin Kaynagi Olarak Giifte Mecmualari.
Istanbul. Istanbul Universitesi Yayinlanmamis Doktora Tezi.

Koprald, F. (1928). Kul Suleyman ve Benli Ali. Hayat Mecmuast.

Koprulu, F. (1940). Tiirk Sazsairleri Antolojisi III XVII. Aswr Saz Sairleri. Istanbul:
Kanaat Kutliphanesi.

Koprulu, F. (1962). Tiirk Sazsairleri. Milli Kiiltiir Yayinlari.

91



Kopruluzade, M. F. (1930). XVIinci Aswr Sazsairlerinden Kayik¢t Kul Mustafa ve
Genc Osman Hikayesi. Istanbul: Evkaf Matbaas.

Kut, T. (1989). Ali Ufki. Istanbul: Tiirkiye Diyanet islam Ansiklopedisi.

Kut, T. (1989). Ali Ufki. T. D. Ansiklopedisi. i¢inde Tiirkiye Diyanet Vakfi.

Kupeli, O. (2009). Osmanli-Safevi Miinasebetleri (1612-1639). Izmir: Ege
Universitesi Yaymlanmis Doktora Tezi.

Loir, C. d. (2016). Du Loir Seyahatnamesi: 1V. Murad Déneminde Bir Fransiz
Seyyahin Maceralari. (M. Das, Cev.) Istanbul: Yeditepe Yayinlari.

Lucas, A. (2019). Music of a Thousand Years: A New History of Persian Musical
Traditions.

Mircaferi, H. (1972). Siilik ve Safevi Siiligi. Istanbul: Edebiyat Fakiiltesi Matbaasi.

Murteza, N.-Z. (2014). Giilsen-i Hulefa Bagdat Tarihi 762-1717. (M. Karatas, Dii.)
Ankara: TTK.

Naima. (1968). Naima Tarihi. Zuhuri Danigman.

Na'ima, M. (2014). Tarih-i Na'ima. Ankara: TTK.

Ocak, A. Y. (2021). Osmanl: Imparatorlugu ve Islam. istanbul: Alfa Yaynlari.

Oz, M. (2007). Réfiziler. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (s. 396). iginde
Tiirkiye Diyanet Vakfi.

Ozcan, N. (2003). Mecmua-i Saz Ui S6z. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi (s.
272). icinde Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi.

Ozcan, N. (2020). Murad IV, Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. iginde
Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi.

Oztelli, C. (1955). Halk Siiri XIV.-XVII. Yiizyllar. istanbul: Varlik Yayinlari.

Oztelli, C. (1959). Halk Turkleri. istanbul: Varlik Yaynlar1.

Oztelli, C. (1973). Bektasi Giilleri. Istanbul: Milliyet Yaymnlari.

Oztelli, C. (1976). Uyan Padisahim. Istanbul: Milliyet Yayinlari.

Oztuna, Y. (1966). Baslangictan Zamanimiza Kadar Tiirkiye Tarihi 9. Cilt. Istanbul:
Hayat Yaylar.

Pourjavady, A. (2005). The Musical Codex of Amir Khan Gorji, University of
California, Los Angeles.

Ragib, M. (1928). Anadolu Tiirkiileri ve Musiki Istikbalimiz. Istanbul: Marifet
Matbaasi.

Solak-zade, M. H. (1989). Solak-zade Tarihi. (V. Cubuk, Du.) Ankara: Kultir
Bakanlig1 Yayinlari.

92



Sahin, D. (2019). Yeniceri dsiklar ve bestelenmig siirlerinin mezzikal analizi. Ankara:
Gazi Universitesi.

Senel, S. (2012). Istanbul Cevresi Alan Arastirmalari. Cilt II, Istanbul: ilke Basim

Yayin

Senel, S. (2012). Turki. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. i¢inde Istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakfi.

Talat, A. (1928). Halk Siirlerinin Sekil ve Nev'i. Istanbul: Devlet Matbaasi.

Tansel, F. A. (1977). XVII. Asir Sazsairlerinden Kul Siileyman. Kubbeal# Mecmuas:.

Tuncel, M. (1994). Dicle. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. icinde Turkiye
Diyanet Vakfi.

Ufki, B. A. (2013). Saray- Enderun Topkap: Sarayi'nda Yagam. (T. Noyan, Cev.)
Istanbul: Kitap Yaymevi.

Ulucam, A. (1988). Abdulkadir-i Geylani Kulliyesi. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam
Ansiklopedisi. i¢inde Tiirkiye Diyanet Vakfi.

Ulugam, A. (1991). Azamiye Killiyesi. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi.
icinde Tiirkiye Diyanet Vakfi.

Uraz, M. (1933). Halk Edebiyati Siir ve Dil Ornekleri. istanbul: Semih Lutfi Siihulet
Kttphanesi.

Uzungarsih, I. H. (1977). Osmanlilar Zamaninda Saraylarda Musiki Hayati.

Unal, M. A. (2015). Evliya Celebi’de Firat ve Dicle Nehirleri. Osmanli Devletinde
Nehirler ve Goller . iginde Not Yaynlari.

Uziim, 1. (2002). Kizilbas. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. i¢inde Istanbul:
Tiirkiye Diyanet Vakfi.

Yakicu, A. (2007). Halk Siirinde Tiirkii. Ankara: Ak¢ag Yayinlari.

Yigit, I. (2008). Bagdat'in Kurulusuyla Ilgili Rivayetler Uzerinde Bir Degerlendirme
. Islam Medeniyetinde Bagdat Uluslararas: Sempozyum. Istanbul: Marmara
Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Vakfi.

Yildirim, N. (2012). fran Mitolojisi. Istanbul: Pinhan Yayinlari.

93



OZGECMIS

Ad-Soyad : Hulusi OZBAY

Dogum Tarihi ve Yeri : 24.07. 1996 — Turgutlu/MANISA

E-posta - hulusiozbay736@gmail.com

OGRENIM DURUMU:

« Lisans : 2018, istanbul Universitesi, Edebiyat Fakiiltesi, Tarih
« Yuksek Lisans : 2022, Istanbul Teknik Universitesi, Miizikoloji ve

Muzik Teorisi Anabilim Dali, Mizikoloji

PROJELER
Alaeddin Yavasca Arsivi Katalog Projesi, Istanbul Arastirmalar1 Enstitlisii (2018- )

DIGER YAYINLAR

Zeki Arif’ten Arel’e Mektup, Dariilelhan Mecmuast, 2018.

Zihdi Rizd’dan Arel’e Mektuplar, Dariilelhan Mecmausi, 2019.

Lem’i Atli’dan Arel’e Mektuplar, Dariilelhan Mecmuasi, 2020.

Lirin Temsil Kudreti, Z dergisi, 2020.

ITU MIAM Dr. Erol Uger Miizik Ileri Arastirmalar Merkezi Kiitiiphanesi, Z dergisi,
2021.

94



