
    

 
 

T.C. 

Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

İslam Hukuku Bilim Dalı 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

EBÛ İSHÂK EŞ-ŞÎRÂZÎ’NİN NESİH ANLAYIŞI 

 

Muhammed Mensur GİDER 

19949036 

 

Danışman 

 Doç. Dr. Aydın TAŞ 

 

                                                    Diyarbakır 2022



 

T.C. 

Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

İslam Hukuku Bilim Dalı 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

EBÛ İSHÂK EŞ-ŞÎRÂZÎ’NİN NESİH ANLAYIŞI 

 

Muhammed Mensur GİDER 

19949036 

 

Danışman 

Doç. Dr. Aydın TAŞ 

 

                                        Diyarbakır 2022



 

 

TAAHHÜTNAME 

SOSYAL BİLİMLER ENSTÜTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

   

  Dicle Üniversitesi Lisansüstü Eğitim-Öğretim ve Sınav Yönetmeliğine göre 

hazırlamış olduğum “EBÛ İSHÂK EŞ-ŞÎRÂZÎ’NİN NESİH ANLAYIŞI” adlı 

tezin tamamen kendi çalışmam olduğunu ve her alıntıya kaynak gösterdiğimi ve tez 

yazım kılavuzuna uygun olarak hazırladığımı taahhüt eder, tezimin kâğıt ve 

elektronik kopyalarının Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü arşivlerinde 

saklanmasına izin verdiğimi onaylarım. Lisansüstü Eğitim-Öğretim Yönetmeliğinin 

ilgili maddeleri uyarınca gereğinin yapılmasını arz ederim. 

   

 01/11/2022 

   Muhammed Mensur GİDER



I 

 

 ÖN SÖZ 

Şer‘î nasları anlamada nâsih ve mensûhu bilmenin büyük önemi vardır. Bu 

cümleden olarak nesih, ilk dönemlerden günümüze kadar İslami ilimlerle 

ilgilenenlerin dikkatini çekmiş bir meseledir. İslam dini inanç, ibadet ve ahlaki yönü 

bulunan bir dindir. Nesih daha çok İslam’ın ibadet ve muamelat alanıyla ilgili 

olduğundan şer‘î hükümlerin hayata tatbiki noktasında nâsih ve mensûhun bilinmesi 

büyük önem arz eder. Bu hassasiyetten olsa gerek usulcüler nesih konusunu bütün 

yönleriyle ele almak istemişler ve neshi bilmemenin doğuracağı sonuçları da göz 

önünde bulundurarak neshi bir teori halinde inceleme ihtiyacı hissetmişlerdir. Nesih 

bahsi, klasik fıkıh usulü eserlerinin en ayrıntılı bahislerinden birini oluşturmaktadır. 

Klasik fıkıh usulünde nesih konusuyla ilgili neshin mahiyeti, imkânı ve şer‘an 

vukuunun yanı sıra konuyla ilgili birçok alt başlığa yer verilmiştir. Bu alt başlıklarda 

teorik tartışmalar ve görüş farklılıkları yoğun olarak göze çarpmaktadır. Nesih 

konusunun kelam ilmine taalluk eden yönü de bulunmaktadır. Bu anlamda konu 

hüsün-kubuh, bedâ ve Allah’ın dilemesi (meşîet) gibi kelam ilminin doğrudan 

konusu olan meselelerle bağlantılı olarak tartışılmıştır. 

Ebû İshâk eş-Şîrâzî, usul-ı fıkıh, fıkıh, kelam ve sair alanlarda birçok eser 

telif etmiştir. Ancak ona asıl ününü kazandıran usul-ı fıkıh ve fıkıh alanında yazdığı 

eserlerdir. Özellikle bu alanlarda otorite kabul edilmiştir. Döneminin mümtaz bir 

şahsiyeti ve önemli bir âlimi olan Şîrâzî, hem halktan hem de döneminin 

yöneticilerinden ilgi ve alaka görmüş, yazdığı eserlerle geniş kitleleri etkilemiştir. Bu 

çalışmanın amaçlarından biri kendi döneminin önemli bir şahsiyeti olan Şîrâzî’nin 

nesihle ilgili görüşlerinin incelenmek istenmesidir. Bu sayede bu alana mütevazi de 

olsa bir katkı sunulması amaçlanmıştır.  

 Bu çalışmada Hicri 5. yy.da vefat eden Şâfiî usûlcü Şîrâzî’nin nesih ile ilgili 

görüşleri ortaya konulmaya çalışılmıştır. Şîrâzî’nin el-Lüma‘, Şerhu’l-Lüma‘ ve et-

Tabsira adlı üç eserinin nesih bahsi incelenerek onun nesihle ilgili görüşleri tespit 

edilmiştir. Bunun yanında bazı temel usûl kitaplarının nesih bahisleri de incelenerek 



II 

 

yer yer tespit edilen görüşlerin mukayesesi yapılmıştır. Zaman zaman görüş 

ayrılıklarının sebepleri üzerinde durulmuş, konu bağlamında bazı çıkarımlar elde 

edilmiştir.  

Şîrâzî’nin eserlerinin nesih bahsinde konular kelam ilminin konusu olan 

hüsün-kubuh, bedâ, maslahat-mefsedet kavramlarıyla bağlantılı olarak ele alınmış, 

Mu‘tezile’nin nesihle ilgili görüşleri yer yer gündeme getirilerek tenkit edilmiştir. 

Şîrâzî nesih konusunda özgün görüş ve düşüncelere sahip bir usulcüdür. Bu anlamda 

onun kendi mezhebine muhalefet ve muvafakat ettiği konular vardır. O, zaman 

zaman kendi mezhebindeki hâkim görüşü benimsememiştir. Nitekim Kur’ân’ın 

sünneti neshi konusunda İmam Şâfiî’nin görüşünü tenkit ederken, sünnetin Kur’ân’ı 

neshi meselesinde geleneğe muhalif bir tutum sergileyerek İmâm Şâfiî’nin görüşünü 

güçlü bir şekilde savunmuştur. Onun neshin mahiyeti konusundaki görüşlerinde 

Bâkillânî’den etkilendiği, nesih meselesiyle ilgili diğer bazı konularda Bâkillânî’nin 

görüşüne kısmen muhalefet ettiği tespit edilmiştir. Nesih konusundaki bazı 

meselelerde ise daha önceki bir eserinde benimsediği görüşlerinde değişim 

geçirmiştir.  

Bu çalışmamda bana rehberlik eden ve kısıtlı vaktine rağmen her daim bilgi 

ve tecrübelerini aktaran başta danışman hocam sayın Doç. Dr. Aydın Taş’a teşekkür 

ederim. Tezin akademik ve şekilsel anlamda olgunlaşmasına katkılarını sunan Doç. 

Dr. İhsan Akay, Dr. Öğretim Üyesi Yüksel Macit ve Dr. Öğretim Üyesi Mahmut 

Gider hocalarıma, Arapça metin okumalarında bana yardımcı olan babam Muharrem 

Gider’e teşekkürü borç bilirim. Gayret bizden tevfik Allah’tandır.   

 

   Muhammed Mensur GİDER 

                                                                                       Diyarbakır 2022



III 

 

ÖZET 

“Ebû İshâk eş-Şîrâzî’nin Nesih Anlayışı” adlı bu çalışmamız bir giriş iki 

bölümden oluşmaktadır. Giriş kısmında araştırmanın konusu ve sunulması, 

sınırlandırılması, amacı ve önemi, kavramsal çerçevesi, yöntem ve tekniğine 

değinilmiştir. Buna ilaveten bu bölümde araştırmanın kaynaklarına yer verilmiştir. 

Birinci bölümde Şîrâzî’nin yaşadığı çağ, hayatı, öğrencileri, hocaları ve eserleri 

hakkında bazı bilgiler verilmiştir. Tezin esas kısmını oluşturan ikinci bölümde ise 

Şîrâzî’nin nesih ile ilgili görüşleri ortaya konulmaya çalışılmıştır. Bu bölümün 

başlıkları Şîrâzî’nin el-Lüma‘, Şerhu’l-Lüma‘ ve et-Tabsira eserlerinden hareketle 

oluşturulmuş, neshin mahiyeti, imkân ve vukuu, vaktinden evvel bir emrin neshi, 

bedelli ve bedelsiz nesih, te’bîd kayıtlı bir hitabın neshi, nesih türleri, neshin mahalli 

(konusu), haberlerde nesih, delillerin birbirini neshi, önceki şeriatlar bağlamında 

nesih gibi başlıklar yer almıştır. Her başlık altında Şîrâzî’nin görüşlerinin yanında 

bazı usulcülerin nesihle ilgili görüşleri verilmiştir. Zaman zaman bu görüşlerin 

Şîrâzî’nin görüşleriyle mukayesesi yapılmıştır.  

Şîrâzî’nin eserlerinde nesih bahsi incelendiğinde, onun cedelci kişiliğe sahip 

olduğu görülür. O, çoğunlukla farklı görüşleri verdikten sonra kendi görüşünü 

deliliyle birlikte açıkça belirtir. Bazen farklı görüşlere ve konuyla ilgili gelebilecek 

muhtemel itirazlara da yer vererek, bu görüşlerin veya itirazların aksini ispat etmeye 

çalışır. Bu çalışmada Şîrâzî’nin nesihle ilgili görüşleri ele alınırken, zaman zaman 

görüş ayrılıklarının sebepleri üzerinde durulmuş, konuyla ilgili bazı çıkarımlar ve 

değerlendirmeler yapılmıştır.  

Şîrâzî’nin eserlerinde nesih konusu ele alınırken birçok fırkanın görüşlerinden 

söz edilir. Ancak onun en çok tenkit ettiği mezhebin Mu‘tezile olduğunu söylemek 

yanlış olmaz. Nitekim nesih konusu bağlamında Mu‘tezile’nin konuyla ilgili 

görüşleri muhtelif yerlerde gündeme getirilerek tenkit edilir. Şîrâzî’nin nesih ile ilgili 

görüşlerinde usul geleneğine bağlı kaldığı, bazı meselelerde ise geleneğe muhalif bir 

tutum sergilediği görülmüştür. Bazen de daha önce yazdığı eserinde benimsediği 

görüşünü terk ettiği tespit edilmiştir.  

  

  Anahtar Kelimeler 

  Fıkıh, Ebû İshâk eş-Şîrâzî, Nesih, Şâfiî, Lüma‘ 



IV 

 

 

ABSTRACT 

 This work which is called “Abû Ishâq al-Shîrâzî’s understanding of 

abrogation (naskh)” consists of one entrance and two other parts. In the entrance part, 

the subject and presentation, restriction, purpose and importance, conceptive frame, 

method and technique of the work were mentioned. In addition to that, main sources 

of the work were also given in the this part. In the first part, informations were 

quoted about Shîrâzî’s era, life, teachers and students. In the second part which ise 

the main part of the work, Shîrâzî’s apprehensions related to abrogation (naskh) were 

tried to be presented. In the main part of work, the titles were arranged in accordance 

with subjects in Shîrâzî’s Luma, Sharh al-Luma and Tabsira works. In this part, there 

are titles about mâhiyat (nature), possiblity and occurrence of abrogation, abrogation 

of an order before fulfilling, alternative and non-alternative abrogation, abrogation of 

a statement which expresses endlessness, kinds of abrogation, subject of abrogation, 

abrogation in informative statements, abrogation of evidences, abrogation in context 

of previous religions and ziyâda al’a nas and abrogation. Under every title, in 

addition to Shîrâzî’s apprehensions, prominant scholars apprehensions related to 

abrogation were given. Sometimes Shîrâzî’s apprehensions of naskh were compared 

with the apprehensions of scholars.  

 When the subject of abrogation in Shîrâzî’s works are observed, it is seen 

that Shîrâzî has a debater personalitiy. He mostly gives different apprehensions and 

explains his apprehension explicitly with the evidences. Sometimes he gives different 

apprehensions and probale objections and tries to refute them. While Shîrâzî’s 

apprehensions were presented in this work, sometimes it was dwelled upon reasons 

of different apprehensions and some illations and evaluations related to subject were 

made.  

In Shîrâzî’s works the views of many sects are mentioned in the context of 

subject. However it would not be wrong that the sect he mostly criticizes is the 

Mu‘tazile. In the context of abrogation Mu‘tazilî thoughts were brought up and 



V 

 

criticized in various places of his works. It is seen that sometimes he adhered to usul 

tradition and sometimes showed opposition to the usul tradition. Sometimes he 

adopted the opposite view which he adopted in his previous works.  

Keywords 

Fikq, Abû Ishâq as Shîrâzî, Naskh (Abrogation), Shâfiî, al-Luma    

 

 

 



VI 

 

İÇİNDEKİLER 

                                                                                                            Sayfa No. 

 
 

ÖN SÖZ ............................................................................................................ I 

ÖZET ............................................................................................................. III 

ABSTRACT .................................................................................................. IV 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................. VI 

KISALTMALAR .......................................................................................... IX 

GİRİŞ ............................................................................................................... 1 

I. ARAŞTIRMANIN KONUSU VE SUNULMASI .................................... 1 

II. ARAŞTIRMANIN SINIRLANDIRILMASI ........................................... 2 

III. ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ ............................................... 2 

IV. ARAŞTIRMANIN KAVRAMSAL ÇERÇEVESİ ................................ 3 

V. ARAŞTIRMANIN YÖNTEM VE TEKNİĞİ ......................................... 3 

VI. ARAŞTIRMANIN ANA KAYNAKLARI ............................................ 4 

1. et-Tabsira fî Usûli’l-Fıkıh ............................................................... 4 

2. el-Lüma‘ fî Usûli’l-Fıkıh ................................................................ 6 

3. Şerhu’l-Lüma‘ ................................................................................. 7 

4. Diğer Kaynaklar .............................................................................. 7 

BİRİNCİ BÖLÜM ........................................................................................ 10 

ŞÎRÂZÎ’NİN HAYATI, HOCALARI, ÖĞRENCİLERİ, TALEBELERİ 

VE ESERLERİ ......................................................................................................... 10 

1.1. ŞÎRÂZÎ’NİN YAŞADIĞI ÇAĞDA BAĞDAT’IN SİYASÎ VE İLMÎ 

DURUMU .............................................................................................................. 10 

1.2. ŞÎRÂZÎ’NİN HAYATI ........................................................................ 11 

1.3. ŞÎRÂZÎ’NİN HOCALARI .................................................................. 16 

1.4. ŞÎRÂZÎ’NİN TALEBELERİ ............................................................... 18 

1.5. ŞÎRÂZÎ’NİN ESERLERİ .................................................................... 20 

1.6. ŞÎRÂZÎ’NİN FAKİHLER TABAKASINDAKİ YERİ VE KONUMU

 ................................................................................................................................ 24 

İKİNCİ BÖLÜM .......................................................................................... 26 

ŞÎRÂZÎ’NİN NESİH PROBLEMİNE YAKLAŞIMI ............................... 26 

2.1. NESHİN MAHİYETİ .......................................................................... 26 



VII 

 

2.1.1. Neshin Lügat Anlamı .................................................................... 27 

2.1.2. Neshin Istılah Anlamı ................................................................... 30 

2.1.3. Neshin Şartları .............................................................................. 34 

2.1.4. Nesih-Bedâ Ayrımı ....................................................................... 36 

2.2. NESHİN İMKÂN VE VUKUU .......................................................... 38 

2.3. VAKTİNDEN EVVEL BİR EMRİN NESHİ ..................................... 47 

2.4. TE’BÎD KAYDIYLA KAYITLI BİR HİTABIN NESHİ ................... 55 

2.5. BİR HÜKMÜN BEDELLİ VEYA BEDELSİZ NESHİ ..................... 59 

2.6. BİR HÜKMÜN KENDİSİNDEN DAHA HAFİF VEYA DAHA AĞIR 

BİR HÜKÜMLE NESHİ ........................................................................................ 61 

2.7. NESİH TÜRLERİ ................................................................................ 65 

2.7.1. Tilâvetin Neshi Hükmün Baki Kalması (Sadece Tilavetin Neshi)

 65 

2.7.2. Tilâvet ve Hükmün Birlikte Neshi ............................................. 69 

2.7.3. Hükmün Neshi Tilâvetin Baki Kalması ..................................... 70 

2.8. NESHİN MAHALLİ (KONUSU) ....................................................... 72 

2.8.1. Haberlerde Nesih .......................................................................... 74 

2.9. DELİLLERİN BİRBİRİNİ NESHİ ..................................................... 77 

2. 9.1. Kur’ân’ın Kur’ân’ı Neshi ............................................................. 77 

2.9.2.  Sünnetin Sünneti Neshi ................................................................ 78 

2. 9.3. Kur’ân’ın Sünneti Neshi .............................................................. 79 

2. 9.4. Sünnetin Kur’ân’ı Neshi .............................................................. 83 

2.9. 5. İcmâ ile Nesih ve İcmâ’ın Neshi .................................................. 94 

2.9.6.  Kıyas ile Nesih ve Kıyasın Neshi ................................................ 96 

2.10. NESHİ BİLME YOLLARI ............................................................. 102 

2.11. NASSA ZİYADE VE NESİH ......................................................... 107 

2.12. İBADETİN BİR KISMININ NESHİ .............................................. 116 

2.13. ŞER‘U MEN KABLENÂ VE NESİH ............................................. 118 

2.14. ÜMMETE BİLDİRİLİLMEDEN/BİLDİRİLİLMEYEN NESHİN 

SÜBÛTU .............................................................................................................. 123 

2.15. ŞÎRÂZÎ’YE GÖRE KUR’ÂN’DAKİ NÂSİH VE MENSÛH 

ÂYETLER ............................................................................................................ 129 

SONUÇ ........................................................................................................ 133 

KAYNAKÇA .............................................................................................. 142 

 



VIII 

 

 

 

 

  



IX 

 

 

KISALTMALAR 

 

a.mlf. : Aynı müellif 

a.s. : Aleyhisselâm 

b./İbn : Arapçada oğlu anlamında kelime  

b.y. : Basım Yeri Yok 

Bkz. : Bakınız  

çev. : Çeviren 

Hz. : Hazreti 

mlf. : Müellif, Yazar 

nşr. : Neşreden 

ö. : Ölüm Tarihi 

S. : Sayı 

sad. : Sadeleştiren 

TDV : Türkiye Diyanet Vakfı 

thk. : Tahkik eden.  

ts. : Tarihsiz 

y.y. : Yayıncı Yok 

yy. :Yüzyıl



1 

 

 

GİRİŞ 

 

I. ARAŞTIRMANIN KONUSU VE SUNULMASI 

Bu araştırma esasen bir takrir ve tespit çalışmasıdır. Araştırmanın konusu, 

klasik nesih teorisinin Şîrâzî özelinde ele alınmasıdır. Diğer bir ifadeyle Şîrâzî’nin 

nesihle ilgili görüşlerinin tespiti ve ortaya konulmasıdır. Bu çalışmada Şîrâzî’nin 

eserleriyle birlikte usûl-ı fıkıh literatürünün bazı temel kitaplarının nesih bahisleri 

incelenmiştir. Konu bağlamında yer yer tespit edilen görüşlerin Şîrâzî’nin 

görüşleriyle mukayesesi yapılmış, zaman zaman konularla ilgili şahsi görüş ve 

değerlendirmeler aktarılmıştır. Usul literatürünün önemli bazı eserlerinin nesih 

bahislerinin incelenmesiyle Şîrâzî’nin nesihle ilgili görüşlerinin daha doğru bir 

şekilde anlaşılması amaçlanmıştır. Zira onun nesihle ilgili görüşlerinin daha doğru 

anlaşılması için meseleleri hangi noktalarda temellendirdiğinin ve onu diğer 

usulcülerden farklı kılan yönünün ne olduğunun bilinmesi lazım gelir.  

Çalışmamız bir giriş iki bölümden oluşmaktadır. Giriş kısmında araştırmanın 

konusu ve sunulması, sınırlandırılması, amacı, önemi, kavramsal çerçevesi, yöntem 

ve tekniği ele alınmıştır. Buna ilaveten bu bölümde araştırmanın kaynaklarına da yer 

verilmiştir. Birinci bölümde Şîrâzî’nin yaşadığı çağ, hayatı, öğrencileri, hocaları ve 

eserleri hakkında bilgi verilmiştir. Tezin esas kısmını oluşturan ikinci bölümde ise 

Şîrâzî’nin nesih ile ilgili görüşleri ortaya konulmaya çalışılmıştır. Bu bölümün 

başlıkları Şîrâzî’nin el-Lüma‘, Şerhu’l-Lüma‘ ve et-Tabsira eserlerinden hareketle 

oluşturulmuş, neshin mahiyeti, imkân ve vukuu, vaktinden evvel bir emrin neshi, 

bedelli ve bedelsiz nesih, te’bîd kayıtlı bir hitabın neshi, nesih türleri, neshin mahalli 

(konusu), haberlerde nesih, delillerin birbirini neshi, önceki şeriatlar bağlamında 

nesih, nassa ziyade ve nesih, ibadetin bir kısmının neshi, nesih haberinin ulaşmadığı 

kişiler hakkında nesih gibi başlıklar yer almıştır. Şîrâzî Şâfiî mezhebine mensup bir 

âlim olduğu için onun görüşlerini kendi mezhebinden bağımsız olarak 



2 

 

değerlendirmemek gerekir. Bu nedenle her konuda öncelikle Şîrâzî’nin nesihle ilgili 

görüşleri üç eserinden derlenerek verilmiş, daha sonra Şâfiîlerin konuyla ilgili 

görüşleri nakledilmiştir.  Aynı şekilde yer yer diğer mezheplerin konuyla ilgili 

görüşlerine yer verilerek özellikle farklılıklar tespit edilmeye çalışılmıştır.  

II. ARAŞTIRMANIN SINIRLANDIRILMASI 

Nesih konusu kapsamı geniş olan bir konudur. Nitekim nesih, tefsir, 

‘ulûmu’l-Kur’ân, hadis, fıkıh ve usul-ı fıkıh ilimlerinin konusudur. Esasen nesih 

konusunu bir teori halinde inceleyen ilmi disiplin fıkıh usulüdür. Bu çalışma, diğer 

ilmî disiplinlerle ilgili eserler kapsam dışı bırakılarak belli usûl-ı fıkıh eserleri esas 

alınarak hazırlanmıştır. Zira usûl-ı fıkhın literatürü geniş olduğu için bir yüksek 

lisans tezi çerçevesinde tamamının değerlendirilmesinin çok zor olacağı açıktır. Bu 

sebeple de konu hem literatür hem de ilmi disiplinler açısından sınırlandırılmaya tabi 

tutulmuştur. Bundan dolayı önce Şîrâzî’nin görüşleri üç eserinden derlenerek 

verilmiştir. Daha bazı Şâfiî usul eserleri incelenmiştir. Yer yer de diğer mezheplerin 

usul kaynaklarına müracaat edilmiştir.  

III. ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ 

   Şer‘î hükümlerin doğru bir şekilde anlaşılması ve hayata tatbik edilmesi 

noktasında nesih konusunun büyük bir öneminin bulunduğu açıktır. Bazen naslar 

arasında zahiren teâruz olur. Birbirleriyle zıtlık arz eden iki hükmün arasını cem 

etmek ve bu hükümlerle aynı anda amel etmek mümkün olmaz. Bu problemin 

çözümü ve şer‘î hükümlerin hayata gereği gibi tatbiki noktasında nesih konusu 

devreye girer. Nesih, şer‘î bir nassın zaman bakımından kendisinden sonra gelen 

başka şer‘î bir nasla kaldırılması demektir. Nesih konusu, naslar arasındaki ilişkiyi 

bilmek açısından usûl ilminin mühim bir konusudur ve birçok meseleyi ihtiva 

etmektedir. Usûlcülerin nesih konusuna ciddiyetle eğilmeleri ve konuyu ayrıntıları 

ile birlikte ortaya koymak istemeleri konunun önemini göstermektedir.  

Şîrâzî, fıkıh ve usûl-ı fıkıh alanlarında otorite kabul edilmektedir ve usul, 

fürû‘ ve sair alanlarda birçok eser telif etmiştir. O, döneminin önemli 

âlimlerindendir. Nitekim Bağdat Nizamiye Medresesi’nin ilk müderrisidir ve yıllarca 

bu medresede müderrislik yapmıştır. Birçok talebe yetiştirmiştir. Bu sebeple de 

alanında otorite kabul edilen bir şahsiyetin eserleri üzerine çalışmak önemlidir.  



3 

 

Şîrâzî’nin nesih konusunda kendine özgü görüş ve düşünceleri vardır. O, 

zaman zaman geleneğe muhalif bir tutum sergilemiştir. Bazen bir eserinde bir görüşü 

savunurken, başka bir eserinde bu görüşün aksini savunmuştur. Şîrâzî’nin nesihle 

ilgili bazı görüşlerinin şekillenmesinde Bâkillânî’nin önemli bir etkisi olsa da o, 

diğer bazı konularda Bâkillânî’nin görüşüne kısmen de olsa muhalif kalmıştır. Keza 

o, zaman zaman İmâm Şâfiî’nin görüşünü de güçlü bir biçimde savunmuş, ancak 

mutlak surette taklit etmeyerek kendine özgü bir yaklaşımla ele alarak geliştirmiştir. 

Bu anlamda Şîrâzî’nin müntesibi bulunduğu gelenekten devraldığı birikimi taklidî 

olarak değil, tahkiki olarak incelediği söylenebilir.  

Şîrâzî’nin nesihle ilgili görüşleri ortaya konularak bu alana mütevazi de olsa 

bir katkı sunulması amaçlanmaktadır. Onun usul-ı fıkha dair yazdığı el-Lüma‘, 

Şerhu’l-Lüma‘ ve et-Tabsira adlı eserleri Şâfiî usûl literatürünün en eski 

metinlerindendir. Bu eserlerde nesih konusuyla ilgili birçok mesele mevcuttur. Bu 

meseleler sonraki Şâfiî usûl literatüründe de ele alınmaktadır. Bu anlamda Şîrâzî’nin 

nesihle ilgili görüşleri ilk dönem Şâfiî’lerin nesihle ilgili görüşlerinin anlaşılması 

açısından önem arz etmektedir. Nitekim Şâfiî’nin er-Risâle adlı eserinden sonra 

Şîrâzî’nin usule dair yazmış olduğu mezkûr üç eseri Şâfiî usulü alanında yazılmış en 

eski eserlerden kabul edilmektedir. Bu eserlerde nesih konusu Şâfiî’nin er-Risâle adlı 

eserinin aksine daha derli toplu ve sistematik olarak işlenmiştir.  

IV. ARAŞTIRMANIN KAVRAMSAL ÇERÇEVESİ 

Araştırmanın kavramsal çerçevesini nesih ve nesihle ilgili meselelerdeki 

kavramlar oluşturmaktadır. Bu çalışmada “maslahat-mefsedet” “bedâ”, “te’bîd”, 

“hüküm ve tilâvet”, “icmâ”, “kıyâs”, “fahva’l-hitâb”, “delîlü’l-hitâb”, “şer‘u men 

kablenâ” gibi kavramlara değinilmiştir.  

V. ARAŞTIRMANIN YÖNTEM VE TEKNİĞİ  

Araştırmada “takrir ve tespit” ve “tümevarım” yöntemleri benimsenmiştir. 

Çalışmada Şîrâzî’nin el-Lüma‘, Şerhu’l-Lüma‘ ve et-Tabsira adlı eserleriyle birlikte 

bazı önemli usûl kitaplarının nesih bahisleri yanında nesihle ilgili dikkat çeken bazı 

çağdaş yayınlar da incelenmiştir. Öncelikle Şîrâzî’nin nesihle ilgili görüşleri onun üç 

eserinden derlenerek tespit edilmiştir. Daha sonra bazı önemli usulcülerin nesihle 



4 

 

ilgili görüşlerine de değinilerek bu görüşlerin Şîrâzî’nin görüşleriyle mukayesesi 

yapılmıştır. Yer yer şahsi görüş ve değerlendirmeler yapılmıştır. 

VI. ARAŞTIRMANIN ANA KAYNAKLARI 

1. et-Tabsira fî Usûli’l-Fıkıh 

Kitap, araştırmamızın temel kaynaklarındandır. Şafiî usulüne dair yazılmış en 

eski metinlerden olması eserin önemini artırmaktadır. Şîrâzî’nin usul-ı fıkha dair 

yazdığı ilk eseridir. Zira onun kendi ifadelerinden ilk olarak bu eseri yazdığı 

anlaşılmaktadır. Onun el-Lüma‘daki ifadeleri şöyledir: “Tabsira’da neshedilmediği 

sürece bütün peygamberlerin şeriatlarının bizim için din olduğunu yazmıştım. Şimdi 

bana doğru gelen ise hiçbir peygamberin şeriatının bizim için din olmadığıdır.”1  

Şîrâzî’nin el-Lüma‘daki ifadeleri dikkate alındığında ilk yazdığı eserin et-

Tabsira olduğu sonucuna varılabilir. Şerhu’l-Lüma‘ın el-Lüma‘ın şerhi olduğu 

düşünüldüğünde ise onun en son yazdığı eseri Şerhu’l-Lüma‘dır. Bu durumda 

Şîrâzî’nin önce et-Tabsira daha sonra el-Lüma‘ en son ise Şerhu’l-Lüma‘yı yazdığını 

söylemek mümkündür. Ancak burada bir problem mevcuttur. Şöyle ki Şîrâzî’nin ilk 

yazdığı eserin et-Tabsira son yazdığı eserin Şerhu’l-Lüma‘ olduğu kabul edilirse bu 

durumda Şîrâzî iki defa görüşünden udûl etmiş olur. Nitekim o önce et-Tabsira’daki 

görüşünü daha sonra yazdığı el-Lüma‘da terk etmiştir. Şerhu’l-Lüma‘da ise tekrardan 

et-Tabsira’daki görüşüne dönmüştür. Şîrâzî’nin Şerhu’l-Lüma‘yı el-Lüma‘dan daha 

önce yazdığı kabul edilirse bu durumda el-Lüma‘yı en son yazmış olması gerekir. 

Ancak bu ihtimal uzak bir ihtimaldir. Zira Şerhu’l-Lüma‘ adından da anlaşılacağı 

üzere el-Lüma‘ üzerine yazılmış bir şerhtir. Her iki eserin nesih bahsi incelendiğinde 

Şîrâzî’nin el-Lüma‘da kısaca değindiği konulara Şerhu’l-Lüma‘da daha detaylı 

değindiği görülür. Bu sebeple bu ihtimal aklen uzak bir ihtimal gibi görünmektedir. 

Şîrâzî, et-Tabsira’yı yazma gerekçesini ise şu şekilde belirtir: “Ashabımızdan 

bir toplulukta usul-ı fıkıh konusunda ihtilaflı meseleleri konu edinen bir eser yazma 

konusunda bir istek gördüm. Bunun üzerine ben de yeniler için irfan kaynağı, 

müntehiler için bir hatırlama olsun diye bu latif muhtasar eseri telif ettim. 

 
1 Ebû İshâk eş-Şîrâzî, el-Lüma‘ fî usûli’l-fıkıh, thk. Abdulkâdir Hatîb el-Hasenî (Bahreyn: Mektebetü 

Nizâm Ya‘kûbî el-Hassa, 1434/2013),  1/169.  



5 

 

Öğrenciler için alınması ve ezberlenmesi kolay olsun diye lafızlarını kolaylaştırdım. 

Delillerini onlar için açık hale getirdim.”2 

et-Tabsira’da Şîrâzî’nin nesihle ilgili bazı konulara yer vermediği 

görülmektedir. O, bu eserinde neshin mahiyeti, nesih-bedâ farkı, tilâvetin 

neshedilerek hükmün baki kalması, hükmün neshedilerek tilâvetin baki kalması ve 

tilâvet ve hükmün birlikte neshi, icmâ ile nesih ve neshi bilme yolları konularına 

değinmez. Bu konular nesih konusunda hakkında fazla ihtilafın bulunmadığı 

konulardandır. Buna göre Şîrâzî bu eserinde daha çok ihtilaflı meselelere 

yoğunlaşmıştır. Onun aynı konuda başka bir eser yazmasını et-Tabsira’da eksik 

bıraktığı bazı konuları tamamlama isteğiyle de izah etmek mümkündür. Nitekim o, 

et-Tabsira’da yer vermediği bazı konulara el-Lüma‘da yer vermiştir. Keza onun 

usulle ilgili bazı görüşlerinde değişim geçirmesi3 de aynı konuda birden fazla eser 

yazmasında etkili olmuş olabilir. Zira o ilk yazdığı eseri olan et-Tabsira’daki bazı 

görüşlerini daha sonra yazdığı el-Lüma‘da terk etmiştir.  

et-Tabsira okunduğu zaman Şîrâzî’nin ihtilaflı meselelere vakıf ve 

muarızların görüşlerini çürütmede mahir olduğu görülür. İbn Hallikân, et-Tabsira’yı 

cedel alanında yazılmış bir eser olarak zikrederken4 Sübkî eserin usul-ı fıkıh alanında 

yazılmış bir eser olduğunu belirtir.5 Ancak eserin nesih bahsi incelendiğinde cedel 

alanında yazılmış bir eser olma yönü ağır basmaktadır. Nitekim Şîrâzî’nin et-

Tabsira’da nesihle alakalı daha çok tartışmalı konulara odaklandığı görülmektedir. 

O, her başlık altında karşıt görüşlere yer vererek bu görüşlerin aksini ispat etmeye 

 
2 Ebû İshâk eş-Şîrâzî, et-Tabsira fî usûli’l-fıkıh, thk. Muhammed Hasan Heyto (Dımaşk: Dâru’l-Fikr, 

1403/1982), 16. 
3 Nurcan Küleç, Ebû İshâk eş-Şîrâzî ve Usulcülüğü (Malatya, İnönü Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020), 32. 
4 Ebû’l-Abbâs Şemsuddîn İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-a‘yân, thk. İhsân Abbâs (Beyrut: Dâru Sâdır, 

1318/1900), 1/29.  
5  Tâcuddîn Takiyuddîn es-Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-kübrâ, thk.  Muhammed Muhammed Tanâhî 

- Abdulfettâh Muhammed el-Halvî (y.y.: Hicr li’t-Tıbâati ve’n-Neşri ve’t-Tevzî‘, 1413/1992), 

4/215. 



6 

 

çalışır. et-Tabsira, Muhammed Hasan Heyto tarafından 1980 yılında Dımaşk’ta 

basılmıştır.6  

2.  el-Lüma‘ fî Usûli’l-Fıkıh 

Şîrâzî eserinin başında bazı kimselerin et-Tabsira’daki görüşlerine ek olarak 

kendisinden muhtasar bir eser telif etmesini istediklerini ve kedisinin de bu eseri 

bunun üzerine yazdığını ifade etmiştir.7  

Şîrâzî’nin usul-ı fıkıh konularını muhtasar denilebilecek bir tarzda ele aldığı 

kitabıdır.  Usûle dair yazılan et-Tabsira ve Şerhu’l-Lüma‘ ile mukayese edildiğinde 

daha özet niteliğinde bir kitap olduğu söylenebilir. Şîrâzî, nesih konusuyla ilgili et-

Tabsira’da değinmediği bazı konulara bu eserinde yer verir. Konuları sade ve 

anlaşılır bir tarzda ele alan Şîrâzî, gerek mezhep içinde gerekse farklı mezhep 

görüşlerini aktarır. Aktardığı bu görüşleri tartıştır ve kendi görüşünü deliliyle birlikte 

açıklar. et-Tabsira ve Şerhu’l-Lüma‘ın aksine bu eserde muhaliflerin itiraz ve 

görüşleri çoğunlukla nakledilmemiştir. et-Tabsira ve Şerhu’l-Lüma‘da cedel üslubu 

ve münazaracı bir temayül hakimken, el-Lüma‘ın daha çok okuyucuyu 

bilgilendirmek maksadıyla yazıldığı söylenebilir. Şîrâzî, bu eserdeki görüşlerini 

Şerhu’l-Lüma‘da şerh etmiştir.  

el-Lüma‘ üzerine Şîrâzî dışında da birçok şerh çalışması yapılmıştır. Kâtip 

Çelebi, el-Lüma‘ üzerine Osmân b. İsâ el-Hezeyânî’nin (ö. 622/1225) iki ciltlik şerhi 

ve Abdullah b. Ahmed el-Bağdâdî’nin (ö. 533/1139) tamamlanmamış bir şerhinin 

olduğunu belirtir.8 el-Lüma‘, 1326, 1347 ve 1377 yıllarında Kahire’de basılmış; aynı 

zamanda Eric Chamount tarafından neşredilerek Fransızcaya tercüme edilmiştir.9  

Şîrâzî, bu eserinde nesih konusunda iki meselede et-Tabsrira’daki görüşünü 

terk etmiştir. Şer‘u men kablenâ ve nesih, nesih haberinin ulaşmadığı kişiler 

hakkında nesih konularında et-Tabsira’daki görüşünün tam aksini savunmuştur. Bu 

 
6 Abdulkâdir Hatîb el-Hasenî, “Tercümetü’l-Müellif”, mlf., Ebû İshâk eş-Şîrâzî, el-Lüma‘ fî usûli’l-

fıkıh, thk. Abdulkâdir Hatîb el-Hasenî (Bahreyn: Mektebetü Nizâm Ya‘kûbî el-Hassa, 1434/2013), 

24.  
7  Şîrâzî, el-Lüma‘, 3.  
8 Mustafâ b. Abdillâh Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zunûn an esmâi’l-kütüb ve’l-funûn (Bağdat: Mektebetü’l-

Müsennâ, 1360/1941),  2/1562.  
9  Bilal Aybakan, “Şîrâzî, Ebû İshâk”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2010), 39/185.  



7 

 

eserde nesih konusuyla ilgili te’bîd kayıtlı bir hitabın neshi meselesine ise yer 

verilmemiştir.  

3.  Şerhu’l-Lüma‘  

Kitap, araştırmamızın temel kaynaklarındandır. Üslubu güzel olan eser usûl 

konularını sistematik bir şekilde ele almaktadır. Şîrâzî’nin usul-ı fıkha dair yazmış 

olduğu el-Lüma‘ın şerhidir. Büyük ölçüde el-Lüma‘daki konu sıralaması esas 

alınmıştır.  

Şîrâzî’nin usûle dair yazdığı el-Lüma‘ ve et-Tabsira adlı eserleriyle mukayese 

edildiğinde Şerhu’l-Lüma‘ın daha kapsayıcı bir kitap olduğu söylenebilir. Eserde 

münazaracı bir temayül vardır. Şîrâzî, çoğunlukla eserde bir meselede farklı 

mezheplerin görüşlerini verdikten sonra kendisi tercihlerde bulunur ve delillerini 

zikreder. Zaman zaman bu görüşlerin bir kritiğini yapar. et-Tabsira’da olduğu gibi 

bu eserde de cedel üslubu hakimdir. Şîrâzî, bu eserinde şer‘u men kablenâ ve nesih,  

nesih haberinin ulaşmadığı kişiler hakkında nesih konularında el-Lüma‘daki 

görüşünü terk ederek tekrardan ilk yazdığı eseri olan et-Tabsira’daki görüşüne 

dönmüştür. et-Tabsira’da nesih konusuyla ilgili değinilmeyen bazı konulara bu 

eserde yer verilmiştir.  el-Lüma‘daki nesihle ilgili konuların bütününe bu eserde yer 

verilmiştir. el-Lüma‘da te’bîd kayıtlı bir hitabın neshi meselesine yer verilmezken, 

bu eserde bu meseleye yer verilmiştir. Şerhu’l-Lüma‘, Abdülmecîd et-Türkî 

tarafından iki cilt halinde 1408/1988 yılında Beyrut’ta neşredilmiştir.10 

4.  Diğer Kaynaklar 

Çalışmamızı hazırlarken bazı kaynaklardan da istifade edilmiştir. Nesih 

konusu bağlamında yer yer usul literatürünün önde gelen bazı kaynaklarına müracaat 

edildiği gibi bazı çağdaş çalışmalardan da yararlanılmıştır. Bu kaynaklar şunlardır: 

1. İmam Şâfiî (ö. 204/820), er-Risâle. 

2. Alî er-Râzî el-Cessâs el-Hanefî (ö. 370/981), el-Fusûl fi’l-Usûl  

3. Ebû Zeyd ed-Debûsî el-Hanefî (ö. 430/1039), Takvîmu’l-Edille 

4. Ebu’l-Hüseyin el-Basrî el-Mu‘tezilî (ö. 436/1044), el-Mu‘temed 

 
10 Aybakan, “Şîrâzî, Ebû İshâk”, 39/185. 



8 

 

5. ‘Alâuddîn es-Semerkandî el-Hanefî (ö.539/1144), Mîzânü'l-Usûl fî 

Netâici’l-‘Ukûl 

6. Ebû Ya‘lâ el-Ferrâ el-Hanbelî (ö.458/1066), el-Udde fî Usûli’l-Fıkh 

7. Ebü’l-Velîd el-Bâcî el-Mâlikî (474/1081), İhkâmü’l-Fusûl fi 

Ahkâmi’l-Usûl 

8. İmâmu'l-Haremeyn el-Cüveynî eş-Şâfiî el-Eş‘arî (ö. 478/1085),  el-

Burhân, et-Telhîs, el-Varakât  

9. Fahru’l-İslâm el-Pezdevî el-Hanefî (493/1100), Kenzu’l-Vusûl ilâ 

Ma‘rifeti’l-Usûl 

10. Şemsüleimme es-Serahsî el-Hanefî (483/1090), el-Usûl  

11. Ebû’l-Muzaffer es-Sem‘ânî eş-Şâfiî (ö.489/1096), Kavâti‘u’l-Edille  

12. Ebû Hâmid el-Gazzâlî eş-Şâfiî el-Eş‘arî (ö. 505/1111), el-Mustasfâ  

13. Fahreddîn er-Râzî eş-Şâfiî el-Eş‘arî (606/1210), el-Mahsûl 

14. Seyfuddîn el-Âmidî (ö. 631/1233), el-İhkâm 

15. İbn Hâcib (ö. 646/1249), Münteha’l-Vusûl ve’l-Emel fî İlmeyi’l-Usûli 

ve’l-Cedel 

16. Kâdî Beyzâvî (ö. 685/1286), Minhâcu’l-Vusûl 

17. Katâde b. Diâme (ö. 117/735), en-Nâsih ve’l-mensûh 

18. Ebû Cafer en-Nehhâs (ö. 338/950), en-Nâsih ve’l-mensûh 

19. Mustafa Zeyd-en-Nesh fi’l-Kur’âni’l-Kerîm Dirâse Teşrîiyye 

Târîhiyye Nakdiyye I-II, 2. Baskı, Dâru’l-Vefâ, Mansûre 1408/1987. 

20. M. Sait Şimşek, Kur'ân'da İki Mesele: Müteşabih-Nesh, Selam 

Yayınevi, İstanbul 1987. 

21. Merve Özdemir, Cessâs’ın Nesih Anlayışı (Ankara: Ankara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010)  

22. İhsan Akay, Şâfiî Usûl Geleneğinde İmâm Şâfiî’ye Muhalif Usûlî 

Görüşler, Doktora Tezi, Danışman Prof. Dr. Abdulkerim Ünalan, Dicle Üniversitesi 

SBE, Diyarbakır 2015 

23. Davut İltaş, Klasik Nesih Teorisi ve Çağdaş Tefsirciler, Ankara 

Okulu, Ankara 2016.  

24. Aydın Taş, “Gazzâlî ve Âmidî’nin Nesih Problemine Yaklaşımı”, 

Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 15/2 (Elazığ 2010), 91-126. 



9 

 

25. Ömer Yılmaz, Cessâs’ın Nesih Doktrini (Ankara: Gece Kitaplığı, 

2021) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ŞÎRÂZÎ’NİN HAYATI, HOCALARI, ÖĞRENCİLERİ, 

TALEBELERİ VE ESERLERİ 

  

Bu bölümde Şîrâzî’nin dönemi, hayatı, hocaları, öğrencileri ve eserleri 

hakkında bilgi verilecektir. 

1.1. ŞÎRÂZÎ’NİN YAŞADIĞI ÇAĞDA BAĞDAT’IN SİYASÎ VE İLMÎ 

DURUMU 

Ebû İshâk eş-Şîrâzî 393-476/1002-1083 yılları arasında yaşamış, Büveyhîler, 

Abbasîler ve Selçuklular devrini idrak etmiş bir âlimdir. Bu dönem Abbasî 

hilafetinin merkezi gücünün zayıfladığı ve devlet içerisinde müstakil hanedanlıkların 

oluştuğu zamana tekabül eder. Bu müstakil hanedanlıklar, çoğunlukla başlarına 

buyruk hareket etmişler; şeklen halifeye bağlı kalmışlardır. Ancak bu dönemde 

Halife’nin otoritesi bütünüyle ortadan kalkmış değildir. Nitekim Halifenin valileri 

tayin etme, vergi toplama, idare ve kaza gibi bazı yetkileri vardır. Ordu da Halifeye 

bağlıdır ve minberlerde Halife adına hutbe okunur ve para onun adına basılır.11 

10. yy.da Büveyhîler’den Alî b. Büveyh (ö. 338/949) Fars bölgesini ele 

geçirmiş, kardeşi Hasan b. Büveyh (ö. 366/976) ise Kirmân, Rey ve Ahvâz’ı almış ve 

böylelikle Büveyhî devletinin temelleri atılmıştır. Ahmed b. Büveyh (ö. 356/967) 

945 yılında Bağdat’a gelerek burada Halife Müstekfî Billâh’ın (ö. 338/949) gözlerine 

mil çektirip yerine Mutî Lillâh’ı (ö. 364/974) getirerek Bağdat’ta Büveyhî 

 
11  Hayrettin Karaman, İslam Hukuk Tarihi (İstanbul: İz Yayıncılık, 2017), 235.  



11 

 

hâkimiyetini tesis etmiştir. Selçuklu Sultanı Tuğrul Bey 447/1055 yılında Bağdat’a 

gelerek 110 yıllık Büveyhî hâkimiyetine son vermiştir.12  

Şîrâzî, 415/1026 yılında Bağdat’a gelmiş ve oradaki hayatının 23 yılını 

Büveyhî hâkimiyetinde, diğer 29 yılını ise Selçuklu hâkimiyetinde geçirmiştir. 

Şîrâzî’nin hayatı açısından bakılacak olursa Selçukluların Bağdat hâkimiyeti onun 

açısından önemli bir hadisedir. Bu dönemde ilmî faaliyetler daha rahat ve devlet 

destekli olarak yürütülmüştür. Keza bu dönemde Şâfiî mezhebi devlet tarafından 

desteklenmiştir. Nitekim Bağdat Nizamiye Medresesi Şâfiîler için yapılmış, 

Nizâmülmülk medresenin her türlü ihtiyacını karşılamak için vakıflar kurdurmuş, 

medrese çevresindeki dükkân, hamam ve arazilerin gelirlerini müderris ve hocalara 

tahsis etmiştir. Şîrâzî, Bağdat Nizâmiye Medresesi’nin ilk müderrisi olarak tayin 

edilmiştir.13 O birçok talebe yetiştirerek topluma fayda sağlamayı kendisine amaç 

edinmiştir. Birçok eser yazdığı için onun velûd (üretken) bir âlim olduğu 

söylenebilir.  

Selçukluların İslam dünyasına hâkim olmasından Moğol istilasına kadar 

geçen süre içerisinde birçok âlim, hoca, müderris ve fakih yetişmiş çeşitli eserler 

kaleme alınmıştır. Bu devre ilmî hayat açısından çok verimli bir devre olarak kabul 

edilebilir.  

1.2. ŞÎRÂZÎ’NİN HAYATI 

Tam adı Ebû İshâk Cemâluddîn İbrâhîm b. Alî b. Yûsuf eş-Şîrâzî el-

Fîruzâbâdî’dir. Döneminin önemli fıkıh, usûl ve cedel âlimlerindendir. Daha çok 

fıkıh ve usul-i fıkıh alanlarında temayüz eden Şîrâzî, diğer ilimlerle alakalı bazı 

eserler telif etmiştir. Hayatı hakkında detaylı bilgiler mevcuttur ve telif ettiği 

eserlerin büyük çoğunluğu günümüze ulaşmıştır. 

 
12 Erdoğan Merçil, “Büveyhîler”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1992), 6/497-498.  
13 Abdülkerim Özaydın, “Bağdat Nizâmiye Medresesi’nin İlk Müderrisi Ebû İshâk eş-Şîrâzî ve 

Medresenin Resm-i Küşâdı”, Şarkiyat Mecmuası, 26/1 (2015), 89. 



12 

 

393/1003 yılında İran sınırları içerisinde bulunan Şîrâz’ın  115 km 

güneyindeki bir belde olan Fîrûzâbâd’da doğdu.14 Doğum yılının 395 ve 396 

olduğunu söyleyenler de vardır.15 Ebû Alî el-Kirmânî’nin dediğine göre Ebû İshâk 

kendisine 390 yılında doğduğunu, 28 yaşındayken de Bağdat’a gittiğini söylemiştir.16 

Fîrûzâbâd’da büyüyen Şîrâzî ilmî hayatına Şîrâz’da başladı. İlk hocası Ebû Hâmid 

el-İsferâyînî’nin (ö. 406/1016) öğrencilerinden olan Muhammed b. Ömer eş-

Şîrâzî’dir (ö. ?/?). 410 yılında Şîrâz’a gitti. Burada İbn Râmin ve Ebû Abdillâh el-

Beyzâvî gibi hocalardan dersler aldı.  Basra’da ise Harazî’den dersler aldı. Akabinde 

Gendecân’a uğrayan Şîrâzî, burada Ebû Abdurrahmân el-Gendecânî’den  de çeşitli 

ilimler okudu. Aynı zamanda Şîrâz hatibi ve fakihi Abdullah b. Cellâb’dan ilim tahsil 

etti. 415 yılının  Şevval ayında bazılarına göre ise 418 yılında Bağdat’a geldi. Burada 

Ebû Tayyib et-Taberî’den fıkıh okudu. Ona talebelik etti ve hocasının da izniyle 

Bâb-ı Merâtib mevkiinde dersler okutmaya başladı. Ebû Hatim el-Kazvînî’den usûl 

tahsil etti.  Ebû Bekir el-Berkânî, Ebû Alî el-Hercûşî ve Ebû Alî b. Şâzân’dan ise 

hadis dinledi.17  

 Şîrâzî birçok âlimden dersler almıştır. O kendi yazdığı Tabakâtü’l-fukahâ 

adlı eserinde bazı hocalarından övgüyle söz etmektedir. Nitekim hocası Ebû Tayyib 

et-Taberî hakkında şöyle demiştir: “Gördüklerim arasında içtihadı ondan daha 

kâmil, tahkiki ondan daha zor ve nazarı ondan daha iyi olan başka birini görmedim. 

Müzenî’yi şerh etti. Hilaf, usul, cedel ve mezhep alanında benzeri olmayan birçok 

eser yazdı. Yaklaşık on yıl onun mescidinde bulundum ve onun izniyle yıllarca 

ashabına dersler okuttum. 430 yılında benden mescidinde dersler okutmamı istedi ve 

ben de bunu yaptım.”18 Şîrâzî hocası Mahmûd b. Hasan el-Kazvînî hakkında da 

 
14 İhsân Abbâs, “Tercümetü’l-Müellif”, Tabakâtu’l-fukahâ, mlf. Ebû İshâk eş-Şîrâzî (Beyrut: Dâru 

Zâidi'l-Arabî, 1390-1970), 1.  
15 Takiyyuddîn İbn Kâdî Şühbe, Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, thk. Hâfız Abdulalîm Hân (Beyrut: Âlemu’l-

Kütüb, 1407/1986), 1/238;   Ebû’l-Abbâs Şemsuddîn İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-a‘yân, thk. İhsân 

Abbâs (Beyrut: Dâru Sâdır, 1318/1900), 1/31. 
16 Ebû Abdillâh Osmân b. Alî ez-Zehebî, Târîhu’l-İslâm ve vefeyâtü’l-meşâhîr ve’l- a‘lâm, thk. Beşşâr 

Avvâd Ma‘rûf (y.y.: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1423-2003), 10/383.  
17 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-kübrâ, 4/217-218.  
18 Ebû İshâk İbrâhîm b. Alî eş-Şîrâzî, Tabakâtu’l-fukahâ, thk. İhsân Abbâs (Beyrut: Dâru Zâidi’l-

Arabî, 1390/1970), 1/127-128. 



13 

 

övgüyle söz etmekte ve “İlim yolculuğumda ondan ve Ebû Tayyib et-Taberî’den 

istifade ettiğim kadar başkasından istifade etmedim.” demektedir.19  

447  yılında Kâdı’l-kudât İbn Mâkûlâ vefat edince Halife Kâim Biemrillâh, 

Şîrâzî’yi kâdı’l-kudâtlık makamına atamak istemiş fakat o bunu reddetmiştir. Bunun 

üzerine halife Şîrâzî’nin kendi ashabından birini Şîrâzî’yi ikna etmek için 

görevlendirmiş, Şîrâzî ise Halifeye “Kendini helak ettiğin gibi beni de helak etmen 

sana yetmedi mi?” diye bir mektup yazmıştır. Mektubu okuyan halife Şîrâzî’nin bu 

tavrını takdir ederek, "Âlimler böyle olmalıdır" demiştir.20 

Şîrâzî, 450 yılında hocası Ebû Tayyib et-Taberî’nin vefatından sonra 

Bağdat’ta Şâfiî mezhebini temsil etme konumuna geldi.21  Selçuklu veziri 

Nizâmülmülk kendisi için Dicle Nehri’nin kenarında Nizâmiye Medresesi’ni inşa 

edene kadar Bâb-ı Merâtib mevkiinde dersler okuttu.22 Azmi ve gayreti sayesinde 

ünü yayıldı.  Kendisi der ki: “Elçi olarak Horasan’a gönderildiğim zaman girdiğim 

hiçbir şehir veya belde yoktur ki oranın müftüsü, kadısı veya hatibi benim öğrencim 

veya ashabımdan olmasın.”23 Rivayet edildiğine göre Şîrâzî okuduğu her dersi ve 

kıyası bin kere tekrar ederdi.24  

745  yılında Selçuklu veziri Nizâmülmülk tarafından  yapımına başlanan 

Bağdat Nizamiye Medresesi 459 yılında tamamlandı.25 10 Zilkade 459 Cumartesi 

günü Ebû Sa‘d Nizâmiye’nin açılış töreni için insanları topladı. Burada ders vermek 

ve medrese hocalığı için Şîrâzî tayin edildi. Şîrâzî açılış dersi için gelirken yolda 

genç bir fakihle karşılaştı. Fakih kendisine "Gasp edilmiş bir arazide ders vermeye 

mi gidiyorsun?", dedi. Bunun üzerine Şîrâzî fikrini değiştirdi ve açılış törenine 

katılmadı. Şîrâzî’nin açılış dersine katılmaması üzerine İbn Sebbâğ getirilerek açılış 

dersi verdirildi. Şîrâzî’nin açılış törenine katılmadığı haberi Nizâmülmülk’e ulaşınca 

Nizâmülmülk yönetici Ebû Sa‘d’e öfkelendi ve Ebû İshâk’ı görevlendirmesini istedi. 

 
19 Şîrâzî, Tabakâtü’l-fukahâ, 1/130.  
20 Abbâs, “Tercümetü’l-müellif”, 3.  
21 Aybakan, “Şîrâzî, Ebû İshâk”, 39/184. 
22 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-kübrâ, 4/218.  
23 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-kübrâ, 4/216. 
24 İbn Kâdî Şühbe, Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, 1/239.  
25 Özaydın, “Bağdat Nizâmiye Medresesinin İlk Müderrisi Ebû İshâk eş-Şîrâzî”, 88. 



14 

 

İbn Sebbâğ 20 gün medresede ders verdikten sonra Şîrâzî ikna edildi ve medrese 

hocalığı yapmaya başladı. Rivayet edildiğine göre medrese gasp edilmiş bir arazi 

üzerine bina edildiği için, Şîrâzî farz namazlarını medresenin dışındaki mescitlerde 

kılmıştır.26  

467 yılında Abbasi Halifesi Kâim Biemrillâh’ın vefatı üzerine Şîrâzî ve 

dönemin önde gelen bazı âlimleri Muktedî Billâh’a biat etmiş ve onun Halife olarak 

seçilmesinde etkili olmuşlardır.27  

Şîrâzî, zaman zaman kendisini mezhepsel kavgalar ve karışıklıklar içerisinde 

buldu. Nitekim 469 yılının Şevval ayında Bağdat’ta Eş‘arîler ve Hanbelîler arasında 

bir fitne patlak verdi. Bu fitne İbnü’l-Kuşeyrî’nin Bağdat Nizamiye Medresesinde 

Hanbelîleri zemmetmesi ve onları tecsim ile suçlamasından dolayı meydana geldi. 

Şîrâzî bu olayda Kuşeyrî’nin tarafında oldu ve Hanbelîleri şikâyet eden bir mektubu 

Halife’ye gönderdi.28 Eş‘arîler ve Hanbelîler arasındaki bu çatışmada bir terzi 

hayatını kaybetti ve diğer bazı kişiler de yaralandı. Olayların gidişatından rahatsızlık 

duyan Şîrâzî Bağdat’tan ayrılmak istedi. Bunun üzerine Halife Şîrâzî’ye bir elçi 

göndererek onu teskin etti ve Hanbeliler ile Eş’arîlerin arasını bulmak için vezir  

huzurunda tarafları barıştırmak istedi.29 

475 yılında Şîrâzî, Halife Muktedî Billâh tarafından  Irak Âmidî (Yöneticisi) 

Ebû Leys’in halka kötü davranması ve onun hakkında şikâyetlerin artması üzerine 

Sultan Melikşah ve veziri Nizâmülmülk’e elçi olarak gönderildi. Şîrâzî, maiyetindeki 

âlimlerle bu yolculuğunda nereye uğradıysa büyük bir ilgi ve teveccühle karşılandı. 

Uğradığı şehirlerde kadınlar ve çocuklar onu karşılamaya çıkıyor, elbisesine 

dokunuyor ve şifa bulmak niyetiyle ayağının tozuna dokunuyorlardı. Gittiği her 

yerde coşku ve heyecanla karşılanan Şîrâzî, Nîşâbûr’a girdiği vakit şehrin hocası 

Ebû’l-Meâlî el-Cüveynî kendisini karşıladı, onun atının yularından tuttu ve yanında 

 
26 Ebû’l-Fidâ İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye (y.y.: Dâru’l-Fikr, 1407/1986), 12/96. 
27 Aybakan, “Şîrâzî, Ebû İshâk”, 39/185; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, 12/111. 
28 Cemâluddîn Ebû’l-Ferec Muhammed b. el-Cevzî, el-Muntazam fi târîhi’l-mülûk ve’l-ümem, thk. 

Muhammed Abdulkâdir Ata-Mustafa Abdulkâdir Ata (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 

1412/1992), 16/181; Özaydın, “Bağdat Nizamiye Medresesinin İlk Müderrisi Ebû İshâk eş-Şîrâzî”, 

93-94. 
29 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-nihâye, 12/115.  



15 

 

adeta bir hizmetkâr gibi davrandı. Daha sonra Şîrâzî ve Cüveynî orada bir münazara 

gerçekleştirdiler.30  

Şîrâzî bu yolculuğundan dönüşte fazla uzun yaşamadı. Nitekim 21 

Cemâziyelevvel 476 günü bir pazar gecesi Bağdat’ta öldü. Cenazesine birçok kişi 

katıldı. Bâb-ı Ebrez mevkiinde defnedildi. Öğrencileri onun yasını tuttular. Bu yas 

sona erince Nizâmülmülk’ün yardımcısı Ebû Sa‘d’ı müderris olarak atamak istemiş, 

haber Nizâmülmülk’e ulaşınca Şîrâzî’nin ölümünden dolayı medresenin bir yıl kapalı 

kalması gerekir demiştir.31  

Şîrâzî gerek yaşantısıyla gerekse ilme olan tutkusuyla birçok âlimin takdirini 

kazanmıştır. Yaşantı olarak dünya hayatına fazla ihtimam göstermemiştir. Nitekim 

rivayet edildiğine göre maddî geliri el vermediğinden hacca gidememiş, ilimle iştigal 

ettiği zamanlarda çok sevdiği tirit yemeğini yemeye fırsatı olmamıştır.32  

Şîrâzî yalnızca ilim adamları, halk ve talebeleri nezdinde saygın bir kişiliğe 

sahip değildir. Bunun yanında Abbasî ve Selçuklu yöneticileri de kendisine ihtimam 

ve alaka göstermiştir. Nitekim onun döneminin mühim bir ilim adamı olmasının 

nedenlerinden birisi de yöneticilerle arasının iyi olması ve yöneticiler tarafından 

desteklenmesidir.  

Şîrâzî, yaşantı olarak zühd, vera‘ ve takva yolunu seçmiştir. Sem‘ânî’nin 

naklettiğine göre Şîrâzî, her zaman yaptığı üzere bir defasında yemek yemek üzere 

mescide geldi. Bir dinarı unuttuğunu fark edip geri döndü  ve onu buldu. Sonra kendi 

kendine düşündü ve "belki benden başkasından düşmüştür"  diyerek o parayı 

almadı.33 Talebelerinden nakledildiğine göre Şîrâzî el-Müzehheb adlı eserini 

yazarken bitirdiği her bir fasıl için iki rekât namaz kılardı.34 

 
30 Abbâs, “Tercümetü’l-müellif”, 10-11; Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-kübrâ, 4/252-256; İbnü’l-

İmrânî Muhammed b. Ali, el-Enbâ’ fî Târîhi’l-hulefâ (Kahire: Dâru’l-Âfâki’l-Arabiyye, 

1421/2001), 1/203.  
31 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-a‘yân, 1/30-31.  
32 Şemsuddîn Ebû Abdillâh ez-Zehebî, Siyeru a‘lâmi’n-nübelâ (Kahire: Dâru’l-Hadîs, 1427/2006), 

14/10. 
33  Zehebî, Târîhu’l-İslâm ve vefeyâtü’l-meşâhîr ve’l- a‘lâm, 10/383.  
34 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-kübrâ, 4/217.  



16 

 

Şîrâzî’nin fesahatte darb-ı mesel söyleme yönüyle bilindiği nakledilir. Kezâ 

Şîrâzî hakkında münazarada aslanlar gibi olduğu, sırtının asla yere gelmediği ve hilaf 

ile ilgili konuları sıradan birinin Fatiha’yı bildiği gibi bildiği de nakledilmektedir.35  

Şîrâzî kendi asrını idrak etmiş bazı âlimlerin övgü ve takdirini kazanmıştır. 

Nitekim Sem‘ânî, Şîrâzî hakkında şöyle demiştir: “Şâfiîlerin imamı, Nizâmiye’nin 

müderrisi ve asrın imamıdır. İnsanlar çeşitli şehirlerden ona yöneldiler ona seyahat 

ettiler. Razı olunmuş bir yol, güzel bir hayat ve dolup taşan bir ilimle eşsiz oldu. 

Dünya ona küçük geldi ve ondan yüz çevirdi. Yaşamı boyunca hayatın zorluğuyla 

yetindi. Usûl, furû‘, mezhep ve hilaf alanlarında eserler yazdı. Zâhid, vera‘ sahibi, 

mütevazı, kibar, cömert, güler yüzlü, neşeli ve hoş sohbet biriydi.”36 Ebû Bekir b. Alî 

b. Hâmid eş-Şâşî der ki: “Şîrâzî asrın imamları üzerinde Allah’ın bir hüccetidir.” 

Mâverdî bir meselede Şîrâzî ile karşılaşıp onun görüşünü dinlemiş ve “Ebû İshâk 

gibisini görmedim. Şayet Şâfiî onu görmüş olsaydı onunla iftihar ederdi.” demiştir.37 

1.3. ŞÎRÂZÎ’NİN HOCALARI 

Şîrâzî, hayatı boyunca birçok âlimin ders halkasına katılmıştır. Zira o, 415 

yılında Bağdat’a gelmeden önce Fîrûzâbâd, Şîrâz ve Basra’da çeşitli hocalardan 

dersler okumuştur. Hocalarının çoğunu Tabakâtü’l-fukahâ adlı eserinde zikreder. 

Burada Şîrâzî’nin hocaları hakkında kısa bilgiler verilecektir.  

1. Ebû Alî b. Şâzân (ö. 420/1029): Şîrâzî, kendisinden hadis 

dinlemiştir.38 

2. Abdulvahhâb b. Alî b. Nasr (ö. 422/1031): Fakih, edip ve şairdi ve 

muhtelif alanlarda eserler yazdı. Şîrâzî kendisiyle görüştüğünü kendisinden ilim 

aldığını belirtir. Hayatının sonlarına doğru Bağdat’tan ayrıldı ve Mısır’a gitti. 422 

yılında Mısır’da öldü.39 

 
35 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-kübrâ , 4/216.  
36 Zehebî, Siyeru a‘lâmi’n-nübelâ, 14/9. 
37 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-kübrâ , 4/227. 
38 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-kübrâ, 4/218.  
39 Şîrâzî, Tabakâtu’l-fukahâ, 1/168.  



17 

 

3. Muhammed b. Abdillâh el-Beyzâvî (ö. 424/1033): Bağdat’ta ikamet 

etmiştir. Dârekî’den fıkıh okumuştur. Şîrâzî, meclisine gelip kendisinden dersler 

aldığını belirtir. Vera‘ sahibi, hilaf ilmini bilen ve fetva veren bir âlimdi.40 

4. Ebû Bekr Ahmed b. Muhammed el-Berkânî (ö. 425/1034): 348 yılında 

doğdu. Bağdat’ta yaşadı ve 1 Receb 425 yılında Bağdat’ta öldü. Fıkıh ve hadis 

ilimleriyle ilgilendi ve hadis alanında hoca oldu.41 

5. Ebû Hâtim el-Kazvînî (ö. 440/1049): Taberistân’ın Âmil kentindendir. 

Bağdat’ta Ebû Hâmid el-İsferâyînî’den fıkıh, İbn Lübân’dan ferâiz ve Ebû Bekir el-

Bâkillânî’den de usûl okudu. Tecrîdu tecrîd adlı eserin sahibidir. Şîrâzî, tabakâtında 

kendisinden çok istifade ettiğini belirtir. Hilaf, usul, cedel ve furû‘ alanlarında birçok 

eser telif etti. Âmil’de vefa etti.42 

6. Ebû Ahmed el-Gendecânî (ö.447/1055): 366 yılında Ahvâz’da doğdu. 

447 yılının Muharrem ayında Basra’ya gitmek üzere Bağdat’tan ayrıldı. 2  

Cemaziyelûlâ 447 tarihinde Mübarek bölgesinde öldü ve Nu‘mâniyye bölgesine 

defnedildi. Ebû Hâmid el-İsferâyînî’nin talebesidir. Şîrâzî, Şîrâz ve Gendecân’da 

bulunduğu sırada kendisinden dersler almıştır.43 

7. Ebû Tayyib Tâhir b. Abdillâh b. Tâhir et-Taberî (ö. 450/1058): 348 

yılında doğdu. 102 yaşındayken öldü. Buna rağmen aklı ve anlayışı değişmedi.  

Fakihlerle birlikte fetva verir, onların hatalarını düzeltirdi. Âmil’de Ebû Alî ez-

Zeccâcî’den dersler aldı. Cürcân’da Ebû Sa‘d el-İsmâilî ve Ebû’l-Kâsım b. Kac gibi 

âlimlerden ilim aldı. Nîşâbûr’a geldi burada Ebû İshâk el-Mervezî’nin ashabından 

olan Ebû’l-Hasen el-Masercisî’ye 4 yıl arkadaşlık etti ve ondan fıkıh okudu. 

Akabinde Bağdat’a geldi ve burada Dârekî’nin öğrencilerinden Muhammed Bâfî el-

Hârizmî’ye öğrencilik yaptı ve Ebû Hâmid el-İsferâyînî’nin meclisine geldi. Şîrâzî 

kendisinden çok istifade ettiğini belirtmiştir.44  

 
40 Şîrâzî, Tabakâtu’l-fukahâ, 1/126. 
41 Şîrâzî, Tabakâtu’l-fukahâ, 1/127. 
42 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-kübrâ, 5/312-313. 
43 Ebû Bekir Ahmed b. Alî el-Hatîb el-Bağdâdî, Târîhu Bağdâd ve Züyûluh, thk. Mustafa Abdulkâdir 

Atâ (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1417/1996), 11/35; Hasenî, “Tercümetü’l-Müellif”, 15.  
44 Şîrâzî, Tabakâtu’l-fukahâ, 1/127. 



18 

 

8. Ebû Abdillâh el-Cellâb (ö. ?/?): Şîrâz hatibi ve fakihidir. Ebû Nasr el-

Hayyât’ın talebelerindendir. Şîrâzî, Tabakâtü’l-fukahâ adlı eserinde Şîrâz’da 

kendisinden ders aldığını belirtir.45 

9. Harâzî (ö.?/?): el-Lüma‘ adlı eseri tahkik eden Abdulkâdir Hatîb el-

Hasenî, Şîrâzî’nin Harâzî’ye Basra’da talebelik ettiğini söyler. Ancak Hasenî 

müellifin hayatını bilmediğini ekler. Harâzî, terâcim kitaplarında farklı nispetler ve 

isimlerle anılmaktadır. Nisbesi bazı kaynaklarda el-Cevzî, bazılarında el-Cezerî 

bazılarında ise el-Havzî olarak geçer.46 

10. Muhammed b. Ömer eş-Şîrâzî (ö. ?/?): Şîrâzî’nin Fîrûzâbâd’da ilk 

ders aldığı hocasıdır. Şâfiî fakih Ebû Hâmid el-İsferâyînî’nin (ö. 406/1016) 

talebesidir. 

11.  Zeccâcî (ö. ?/?): Sübkî’nin naklettiğine göre Şîrâzî kendisinden 

Bağdat’ta iken fıkıh almıştır.47 

1.4. ŞÎRÂZÎ’NİN TALEBELERİ 

Şîrâzî hayatı boyunca birçok talebe yetiştirdi. Yıllarca Bağdat’ta Bâb-ı 

Merâtib mevkiinde ve Bağdat Nizamiye Medresesi’nde dersler okuttu. Onun 

talebelerini belli bir sayıya hasretmek doğru olmaz. Burada ulaşılabildiği kadarıyla 

Şîrâzî’nin bazı öğrencileri hakkında kısa bilgiler verilecektir. 

1. Ebû’l-Velîd el-Bâcî el-Mâlikî (ö. 474/1081):  403 yılının Zilkade 

ayında doğdu.  5 Recep 474 tarihinde Meriye şehrinde vefat etti. Meşhur Mâlikî fakih 

ve muhaddistir. İlim yolculuğu için uğradığı beldelerden Bağdat’a geldi ve burada 

bir müddet Şîrâzî ve hocası Ebû Tayyib et-Taberî’den fıkıh ve hilaf ilimlerini okudu. 

Şîrâzî, kendi Tabakâtü’l-fukahâ adlı  eserinde Bâcî’nin kendisinden ilim aldığından 

bahsetmemektedir. Ancak diğer bazı tabakât kitaplarında bu bilgiye yer 

verilmektedir. Bâcî, Şîrâzî’den hadis rivayet etmiştir.48  

2. Ebû’l-Abbâs Ahmed b. Muhammed b. Ahmed el-Cürcânî (ö. 

482/1100): Fıkıh ve edebiyat alanında hocaydı. Basra’da kadılık ve müderrislik 

 
45 Hasenî, “Tercümetü’l-Müellif”, 15.  
46 Hasenî, “Tercümetü’l-Müellif”, 16.  
47 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-kübrâ, 4/218. 
48 İbn Kesîr, Tabakâtü’ş-Şâfiiyyîn, thk. Dr. Ömer Haşim (b.y.: Mektebetü Sekâfeti’d-Dîniyye, 1413-

1993), 1/462; Bağdâdî, Târîhu Bağdâd ve Züyûluh, 21/92. 



19 

 

yaptı. el-Mu‘âyâ, eş-Şâfî, et-Tahrîr adlı eserleri  yazdı. Edebiyat alanında ise 

Kitâbü’l- Üdebâ adlı bir eser telif etti. Kendi zamanının önemli hocalarından hadis 

dinledi ve Ebû İshâk eş-Şîrâzî’den fıkıh aldı.49 

3. Alî b. Saîd b. Abdirrahmân b. Ebî Osmân b. Ebî Hasen el-Abderî (ö 

493/1100): Müftü ve âlimlerin ihtilafını bilirdi.  Muhammed b. Hazm ez-Zâhirî’den 

ilim aldı. Daha sonra hacca gitti, oradan Bağdat’a geldi ve Zâhirî mezhebini terk 

ederek Şâfiî oldu. Bağdat’ta Şîrâzî ve Ebû Bekr eş-Şâşî’den fıkıh aldı. Diğer bazı 

âlimlerden de hadis dinledi. 16 Cemâziyelâhir 493 tarihinde bir cumartesi günü 

Bağdat’ta vefat etti. Sübkî, Abderî’nin Hilâfiyyâtü’l-ulemâ adlı bir eserinin 

bulunduğunu belirtir.50  

4. Hüseyin b. Muhammed et-Taberî (ö. 495-498/1002-1105): Horasan’da 

Nâsır el-Amrî’den dersler aldı. Küçük yaşlarda Bağdat’a gelerek Ebû Tayyib et-

Taberî’ye talebelik etti. Ebû Tayyib’in vefatından sonra Şîrâzî’nin öğrencisi oldu. 

Fıkıh alanında kendini yetiştirdi. Şîrâzî’nin ashabının en büyüklerinden oldu. Ebû’l-

Kâsım ed-Debûsî’den sonra Bağdat Nizâmiye Medresesinde dersler verdi. Daha 

sonra bu görevi Muhammed el-Fâmî ile yürüttü. Gazzâlî, medrese hocalığı için tayin 

edilince ikisi de bu görevden azledildi. Ancak Gazzâlî 489 yılında medrese hocalığı 

görevini bırakınca tekrar medrese hocalığı yapmaya başladı. Sübkî ölüm yılının 

yaklaşık olarak 495 olabileceğini, ancak nerede öldüğünün tam olarak bilinmediğini, 

Mekke ve İsfahân şehirlerinden birinde öldüğünü kaydeder.51 

5. Mü’temen b. Ahmed es-Sâcî (ö. 507/1114): 445/1054 yılında doğdu. 

Küçük yaşlardayken Ebû İshak eş-Şîrâzî’den fıkıh aldı. Zamanının çeşitli 

âlimlerinden ilim aldı. Daha çok hadisçi yönüyle temayüz etmiş ve fıkıh ve sair 

ilimlerle de ilgilenmiştir.52 

6. Muhammed b. Ahmed b. Hüseyin Ebû Bekir eş-Şâşî el-Fârikî (ö. 

507/1114): 429 yılının Muharrem ayında Meyyâfârikîn’de (Diyarbakır iline bağlı 

Silvan ilçe merkezinin eski adı) doğdu. Bağdat’a geldi ve Şîrâzî’nin asistanı oldu. 

Aynı zamanda İbn Sebbâğ’dan Kitâbu’ş-Şâmil’i okudu. et-Tergîb fi’l-mezheb, eş-Şâfî 

 
49 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-kübrâ, 4/75. 
50 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-kübrâ, 5/258. 
51 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-kübrâ, 4/350. 
52 Ayşe Esra Şahyar, “Sâcî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2008), 35/363.  



20 

 

fî şerhi Muhtasari’l-Müzenî, el-Müstazhirî ve onu şerhi mahiyetinde olan el-

Mu‘temed eserlerinden bazılarıdır. 15 Şevvâl 507 tarihinde Bağdat’ta vefat etti. Bâb-ı 

Ebrez’e hocası Şîrâzî’nin yanına defnedildi.53 

7. Ebû Alî Hasan b. İbrâhim b. Alî b. Berhân el-Fârikî (ö. 528/1134): 

433 yılının Rebîülâhir ayında Meyyâfârikîn’de doğdu. 21 Muharrem 528 tarihinde 

bir perşembe günü Vâsıt şehrinde öldü. İlimle iştigal etmeye başladığı ilk zamanlarda 

Meyyâfârikîn’de el-Kâzerûnî’den ders aldı. Hocası ölünce Bağdat’a geldi ve burada 

Şîrâzî ve İbn Sebbâğ’dan fıkıh öğrendi. Aynı zamanda Vâsıt şehrinde kaza görevini 

üstlendi.54 

1.5. ŞÎRÂZÎ’NİN ESERLERİ 

Şîrâzî, bir taraftan dersler okutup öğrenciler yetiştirirken öte yandan muhtelif 

alanlarda eserler yazdı. Onun yazmış olduğu eserlerin çoğu günümüze ulaşmıştır. 

Burada Şîrâzî’nin –girişte tanıtılan et-Tabsira, el-Lüma‘, Şerhu’l-Lüma‘ dışındaki- 

eserleri hakkında kısa bilgiler verilecektir. Bu başlık altında öncelikle Şîrâzî’nin 

bilinen eserleri hakkında bazı bilgiler sunulmuştur. Akabinde daha az bilinen eserleri 

hakkında bilgiler verilmiştir.  

5.1. el-Mühezzeb fî Furû‘-i Fıkhı’ş-Şâfiî  

Şâfiî mezhebinin kurucu metinlerinden kabul edilen önemli bir eserdir. 

Eserde mezhepteki hükümler, delilleriyle birlikte tafsilatlı bir biçimde ele alınır. 

Kendi dönemindeki Şâfiî fıkhının en önemli eserlerindendir. Şîrâzî, eserini 455 

yılında telif etmeye başlamış 469 yılında bitirmiştir.55 Rivayet edildiğine göre 

Şîrâzî’nin bu eseri telif etmesinin sebebi İbn Sebbâğ’ın “Ebû Hanîfe ile Şâfiî ittifak 

etmiş olsalardı Şîrâzî’nin ilmi biterdi.” demesidir. Onun eseri defalarca yazdığı, 

maksadına ulaşmayınca yazdığı bazı nüshalarını Dicle Nehri’ne attığı rivayet 

edilmektedir.56  

 
53 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-kübrâ, 6/70-72; İhsan Akay, “Meyyâfarikîn/Silvan İlim Havzasında 

Fıkıh (el-Kaffâl eş-Şâşî el-Fârikî Örneği)”, Sultanlar Şehri Silvan, ed.  Oktay Bozan- Mutlu Saylık 

-  İbrahim Tavukçu -  Burak Kazan (Ankara: Sonçağ Akademi, Aralık 2021), 1/461.  
54 İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-a‘yân, 2/77.  
55 Ömer b. Reslân el-Bulkînî, et-Tedrîb, fî fıkhı’ş-Şâfiî, thk. Ebû Yakûb Kemâl el-Mısrî, (Riyâd: 

Memleketü’l Arabiyye es-Suûdiyye, 1433/2012), 1/26.  
56 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-kübrâ, 4/222. 



21 

 

Eserde usûl kaideleri açıklanır daha sonra bu usûl kaideleri üzerine furû‘ 

hükümleri bina edilir.57  el-Mühezzeb üzerine birçok şerh çalışması yapılmıştır. 

Nevevî’nin (ö. 676/1277) ünlü  el-Mecmû‘ Şerhu’l-Mühezzeb adlı eseri, el-Mühezzeb 

üzerine yapılmış bir şerhtir. Dünyanın çeşitli kütüphanelerinde birçok nüshası 

bulunan el-Mühezzeb birkaç defa neşredilmiştir.58  

 

 5.2. et-Tenbîh fî Furû‘i Fıkhı’ş-Şâfiî 

Şîrâzî’nin Şâfiî fıkhına dair telif etmiş olduğu muhtasar bir eserdir. Muhtasar 

olmasından dolayı konularla ilgili delillere fazla yer verilmez. Eser yıllarca talebeler 

tarafından okunmuş ve ezberlenmiştir. Şîrâzî eserin başında eseri yazma nedenini 

şöyle açıklar: “Bu Şâfiî mezhebinin asılları hakkında muhtasar bir kitaptır. Eseri bir 

mübtedî (ilim okumaya yeni başlayan) okuduğu zaman onu düşünür ve meselelerin 

çoğunu bilir. Fakat bir müntehî (ilim tahsilinde son aşamaya gelmiş) esere baktığı 

zaman bütün meseleleri hatırlar.”59 Eser asırlarca ilim çevreleri tarafından ilgi 

görmüş ve üzerinde birçok farklı türden çalışma yapılmıştır. Ayrıca Latince, 

Fransızca ve Almancaya tercüme edilmiştir.60 

5.3. en-Nüket fî’l-Mesâili’l-Muhtelef fîhâ beyne’l-İmâmeyn Ebî Hanîfe 

ve’ş-Şâfiî 

Adından da anlaşılacağı üzere eser, Ebû Hanîfe ile Şâfiî arasındaki ihtilaflı 

meseleleri konu edinir. Eserin muamelat kısmını Dr. Zekeriyya el-Mısrî 1405 yılında 

Mekke’de Ümmü’l-Kura Üniversitesinde doktora çalışması olarak tahkik etmiştir.61 

5.4. el-Muhtasar fîmâ İhtelefe fîhi Ebî Hanîfe ve’ş-Şâfiî 

Eserde Ebû Hanîfe ile Şâfiî arasında 555 ihtilaflı mesele delillerine yer 

verilmeden kısaca anlatılır.62 İsminden, en-Nüket’in muhtasarı olduğu 

anlaşılmaktadır. 

 
57 Hasenî, “Tercümetü’l-Müellif”, 22.  
58 Bilal Aybakan, “el-Mühezzeb”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

yayınları, 2006), 31/518-520.  
59 Hasenî, “Tercümetü’l-Müellif”, 21.  
60 Aybakan, “Şîrâzî, Ebû İshâk”, 39/185. 
61 Hasenî, “Tercümetü’l-Müellif”, 23. 



22 

 

5.5. el-Mülahhas fî’l-Cedel 

Cedel, bir meselede hakikatin ortaya çıkması için girişilen çaba ve mücadele 

demektir. Şîrâzî’nin cedel alanına dair yazdığı eseridir. Eseri Muhammed Yûsuf 

Ahnedcân 1407 yılında Mekke’de Ümmü’l-Kura Üniversitesinde yüksek lisans tezi 

olarak yayınlamıştır.63 

 

5.6. el-Ma‘ûne fî’l-Cedel 

el-Mulahhas fi’l-cedel adlı kitabın özeti mahiyete olan bu eser usul-ı fıkıh 

konularının cedel tarzıyla ele alındığı bir eserdir.64 Birkaç defa basılan eser 1987 

yılında Kuveyt’te Alî b. Abdilazîz el-Umeyrînî’nin tahkikiyle, 1988 yılında ise 

Abdülmecîd et-Türkî’nin tahkikiyle basılmıştır.65 

5.7. el-İşâre ilâ Mezhebi Ehli’l-Hak 

Şîrâzî amelde Şâfiî, itikatta Eş‘arî mezhebini benimsemiştir. Onun kelam 

alanında yazmış olduğu eseridir. Şîrâzî, eserin başında eseri telif etme sebebinin bazı 

kimselerin cehaletlerinden veya kötü niyetlerinden dolayı ehl-i hakka aslında ehl-i 

hakkın inanmadığı bazı görüşleri nispet etmesi ve kendisinin buna bir reddiye yazma 

isteği olduğunu belirtir.66 Burada ehl-i hak tabiriyle Eş‘arî görüşlerin kastedilmiş 

olması muhtemeldir. Eser, Marie Bernand tarafından 1987 yılında Kahire’de ve 

Muhammed ez-Zübeydî tarafından 1419 yılında Beyrut’ta neşredilmiştir.67  

5.8. ‘Akîdetü’s-Selef  

Eserin Paris Milli Kütüphane ve İstanbul’daki Hacı Mahmut Efendi 

Kütüphanesinde nüshaları bulunur.68 Marine Bernand bu eseri 1987 yılında 

 
62 Aybakan, “Şîrâzî, Ebû İshâk”, 39/185. 
63 Hasenî, “Tercümetü’l-Müellif”, 24. 
64 Aybakan, “Şîrâzî, Ebû İshâk”, 39/185. 
65 Hasenî, “Tercümetü’l-Müellif”, 24-25.  
66 Hasenî, “Tercümetü’l-Müellif”, 25.  
67 Aybakan, “Şîrâzî, Ebû İshâk”, 39/185.  
68 Abdülmecîd et-Türkî, “Tercümetü’l-Müellif”, mlf., Ebû İshâk eş-Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, thk. 

Abdülmecîd et-Türkî (Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1408/1987), 54-55. 



23 

 

Kahire’de yayınlamış, Abdülmecîd et-Türkî de el-Ma‘ûne fî’l-cedel adlı eserin 

başında bu esere yer vermiştir.69 

5.9. Tabakâtü’l-Fukahâ 

Eser sahabe neslinden başlayarak Şîrâzî’nin zamanına kadar olan sürede 

yaşamış fakihlerin hayatlarından kısaca bahseder. Fıkıh tarihi açısından  oldukça 

önemlidir. Bunun yanında eserde Şîrâzî’nin bazı hoca ve talebelerinin hayatları 

hakkında bilgiler mevcuttur. Tabakâtü’l-fukahâ kendisinden sonra yazılan tabakât 

literatürüne kaynaklık teşkil etmiş, Ebû Abdillâh b. Alî el-Hemezânî’nin (ö. 

521/1127) Tabakâtü’l-fukahâ’sı ile Alî b. Sâî el-Bağdâdî’nin (ö. 674/1276) 

Tabakâtü’l-fukahâ’sı, Şîrâzî’nin Tabakâtü’l-fukahâ adlı eseri üzerine yazılmış birer 

zeyildir. Eseri tahkik eden İhsan Abbâs’a göre eserin kısa olmasının sebebi Şîrâzî’nin 

fakihlerin hayat hikâyelerinden çok fıkhın müellifin yaşadığı zamana kadar gelişim 

seyrini ortaya koymak istemesidir.70 

5.10. Nushu Ehli’l-İlm 

Sübkî bu eserin Şîrâzî’ye ait olduğunu belirtir.71 Adından da anlaşılacağı 

üzere eserin ilim ehline birtakım tavsiyeler ve öğütler içermesi muhtemeldir. 

Abdülmecîd et-Türkî bu eserin Serkis Yusuf İlyân’ın (ö. 1856-1932) el-Mu‘cem adlı 

eserinde belirttiği üzere Şîrâzî’nin ahlaka dair yazmış olduğu bir risale olabileceğini 

belirtir.72 Eser 1319/1901 senesinde Abdulhalîm Salih el-Muhamî tarafından 

Mısır’da neşredilmiştir.73 

5.11. el-Hudûd 

Zerkeşî (ö. 794/1392) el-Bahru’l-muhît adlı eserinde Şîrâzî’nin bu eserinden 

bahseder.74 Eser diğer kaynaklarda geçmemektedir. Eserin adından da anlaşılacağı 

üzere İslam hukukundaki had cezalarıyla alakalı olabileceği gibi fıkıh veya usulle 

 
69 Aybakan, “Şîrâzî, Ebû İshâk”, 39/185. 
70 Hasenî, “Tercümetü’l-Müellif”, 26.  
71 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-kübrâ, 4/215.  
72 Türkî, “Tercümetü’l-Müellif”, 63.  
73 Hasenî, “Tercümetü’l-Müellif”, 26. 
74 Ebû Abdillâh Bedruddîn ez-Zerkeşî, el-Bahru’l-muhît fî usûli’l-fıkh (y.y.: Dâru’l-Kütüb, ts.), 7/361. 



24 

 

ilgili kavramların tanımları ile de alakalı olabilir. Abdülmecîd et-Türkî de eserin 

kendisinin değil de yalnızca adının bilindiğini belirtir.75 

5.12. el-Mülahhas fi’l-Hadîs 

Paris Milli Kütüphanesinde el yazması olarak bulunmaktadır.76 Kaynaklarda 

bu eserin Şîrâzî’ye ait olduğuna dair bir kayda rastlanılmamıştır. 

5.13. Kitâbü’l-Kıyâs 

Abdülmecîd et-Türkî, el-Mulahhas adlı eseri tahkik eden Ahendecân 

Niyâzî’nin bu eserin Şîrâzî’ye ait olduğunu zikrettiğini, çünkü Şîrâzî’nin Şerhu’l-

Lüma‘da üç defa Kitâbu’l-Kıyâs’tan bahsettiğini belirtir. Ancak Türkî, Ahendecân 

Niyâzî’nin esere terâcim, tabakât, kitap fihristleri ve diğer eserlerde rastlamadığını da 

ekler.77  

1.6. ŞÎRÂZÎ’NİN FAKİHLER TABAKASINDAKİ YERİ VE KONUMU 

Şîrâzî, hem usul-ı fıkıh hem de fürû‘-ı fıkıh ilimlerinde Şâfiî mezhebinde 

önemli bir konuma sahiptir. Önceden de ifade edildiği üzere onun usûl-ı fıkha dair 

yazdığı eserleri Şâfiî usûl literatürünün en önemli metinlerinden kabul edilmektedir. 

Keza onun fürû‘-ı fıkıh alanında yazmış olduğu el-Mühezzeb ve et-Tenbîh adlı 

eserleri gerek mezhep çevrelerinden gerekse de diğer âlimler tarafından çok büyük 

ilgi görmüştür. Nitekim el-Mühezzeb üzerine birçok şerh ve haşiye çalışması 

yapılmıştır.78 

Şâfiî mezhebinde müçtehitlerin tabakalarına dair ilk tasnifi yapan âlim 

İbnü’s-Salâh’tır (ö. 634/1245).79 Ona göre müçtehitler bazı şartları taşımalıdır. 

Müçtehit, mükellef Müslüman ve güvenilir olmalıdır. Bunun yanında günaha götüren 

sebeplerden ve mertliği düşüren durumlardan pak olmalıdır. Şayet müçtehit bu 

şartları taşımazsa içtihat ehlinden olsa bile güvenilmezdir. İbnü’s-Salâh’a göre 

müçtehit, müstakil ve gayr-ı müstakil müçtehit olmak üzere iki kısma ayrılır. 

 
75 Türkî, “Tercümetü’l-Müellif”, 64.  
76 Hasenî, “Tercümetü’l-Müellif”, 27. 
77 Türkî, “Tercümetü’l-Müellif”, 63.  
78 Mehmet Bilgin, İbadetlerde Kıyas (el-Mühezzeb Örneği) (Şırnak, Şırnak Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019), 31-33.  
79 Fatih Çınar, “Müçtehitlerin Tabakaları Hakkında Bir İnceleme”, Bilimname Dergisi 44, (2021), 

594.  



25 

 

Müstakil müçtehit hiçbir kimsenin görüşünü taklit etmeksizin şer‘î delillerden şer‘î 

hükümler elde edebilen kişidir. Müstakil müçtehit kitap, sünnet, icmâ, kıyas bu 

delillerle ilgili olan hükümleri tafsilatlı olarak bilmelidir. Delillerin delalet şekillerini, 

bu delillerden hüküm iktibas etme keyfiyetini, Kur’ân ve hadis ilimlerini, nâsih-

mensûh, nahiv ve lügat ilimlerini bilmelidir. Aynı şekilde âlimlerin ihtilaf ve ittifak 

ettiği konuları hüküm elde edebilecek kadar bilmelidir. İbnü’s-Salâh’a göre bu 

şartları haiz kimse müstakil müçtehit kategorisindedir.80 Müstakil olmayan müçtehit 

ise dört kategoriye ayrılır: 

1. Müntesip müçtehit: Müstakil müçtehidin vasıf ve ilimleri kendisinde 

bulunur. Müntesip müçtehit mezhep imamının görüşünü taklit etmez. Ancak mezhep 

imamının içtihat yöntemini benimser ve mezhep imamının mezhebine davet eder.81 

2. Mukayyed müçtehit: Delillere dayanarak mutlak müçtehidin 

mezhebini anlatır. Bu kişi mezhep imamının delillerine ve kurallarına tabidir ancak 

mezhep imamının delillerini ve kurallarını aşamaz.82 

3. Fakîhu’n-nefs: Mezhep imamının görüşlerini ezberlerler ve mezhep 

imamının delillerini bilirler. Ancak mezhebin bütün görüşlerini bilmezler. Bazıları 

içtihat salahiyetini haiz değildir.83 

4. Mezhebin görüşlerini ezberleyenler ve nakledenler: Bu kategoridekiler 

mezhep imamının görüşlerini ezberler ve naklederler. Görüşlerin izahlarını ve 

problemli yerlerini anlarlar. Bu kişilerin fetvalarına ve nakillerine güvenilir. Ancak 

müçtehit kategorisinde değerlendirilmezler.84 

 İbnü’s-Salâh’ın bu taksimatı dikkate alındığında Şîrâzî’nin müntesip 

müçtehit kategorisinde değerlendirilmesi daha isabetli olacaktır. Nitekim o fıkıhta 

Şâfiî’dir. Şâfiî mezhebinin içtihat yöntemini benimsemiştir. Şâfiî fıkhına dair 

kıymetli iki eser telif ederek Şâfiî fıkhının daha geniş kitlelere ulaşmasına ve 

 
80 Osman b. Abdirrahmân İbnü’s-Salâh, Edebü’l-müftî ve’l-müsteftî, thk. Muvaffık Abdullâh 

Abdülkâdir (el-Medînetü’l-Münevvere: Mektebetü’l-‘Ulûm ve’l-Hikem, 1423-2002), 1/86-87.  
81 İbnü’s-Salâh, Edebü’l-müftî ve’l-müsteftî, 1/91.  
82 İbnü’s-Salâh, Edebü’l-müftî ve’l-müsteftî, 1/94.  
83 İbnü’s-Salâh, Edebü’l-müftî ve’l-müsteftî, 1/94; Çınar, “Müçtehitlerin Tabakaları Hakkında Bir 

İnceleme”, 596.  
84 İbnü’s-Salâh, Edebü’l-müftî ve’l-müsteftî, 1/91; Çınar, “Müçtehitlerin Tabakaları Hakkında Bir 

İnceleme”, 596.  



26 

 

mezhebin yayılmasına katkı sağlamıştır. Şîrâzî’nin mezhepteki hâkim görüşe 

muhalefet ettiği de vakidir. Diğer bir ifadeyle Şîrâzî müntesibi olduğu mezhebi 

mutlak olarak taklit etmemiştir. Nitekim sonraki bölümlerde belirtileceği üzere 

Kur’ân’ın sünneti neshi konusunda Şâfiî’ye muhalefet etmiştir. Sünnetin Kur’ân’ı 

neshi ve fahva’l-hitapla nesih konularında ise Şâfiîlerin ekseriyetine muhalefet 

etmiştir.  

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

ŞÎRÂZÎ’NİN NESİH PROBLEMİNE YAKLAŞIMI 

 

Bu bölümde Şîrâzî’nin nesih anlayışı ortaya konulmaya çalışılacaktır. 

Öncelikle Şîrâzî’nin nesihle ilgili görüşleri tespit edilecektir. Daha sonra diğer bazı 

usulcülerin konuyla ilgili yaklaşımlarına yer verilecektir. Zaman zaman tespit edilen 

görüşlerin mukayesesi yapılacaktır.  

2.1. NESHİN MAHİYETİ 

Nesih konusunun ele alındığı eserlerde ilk olarak neshin mahiyeti üzerinde 

durulmuş, neshin lügat ve ıstılah anlamları ele alınmıştır. Usûlcüler, neshin 

mahiyetini daha iyi izah etmek için nesihle yakın anlam ilişkisine sahip kavramlar 

(bedâ, tahsis, takyid) ile nesih arasındaki farkları ortaya koymuşlardır. Bu başlıkta 

Şîrâzî’nin neshin mahiyetine yönelik görüşleri incelenecektir.  



27 

 

2.1.1. Neshin Lügat Anlamı 

Nesih kelimesi Arap dilinde ne-sa-ha (نسخ) fiilinin mastarıdır. Neshin sözlükte 

yazmak, ref‘ etmek, izâle etmek, iptal etmek, tebdîl etmek, nakletmek ve tahvîl gibi 

manaları mevcuttur. “Bir kitaptaki bilgilerin harf harf başka bir kitaba nesh edilmesi” 

ifadesinde nesih kelimesi yazmak anlamındadır. “Biz yaptıklarınızı neshediyorduk 

(yazıyorduk)...” (el-Câsiye 45/29) ayetinde kelime bu manada kullanılmıştır. Neshin 

manalarından biri de bir şeyin iptal edilmesi ve yerine başka bir şeyin getirilmesidir. 

“Biz bir ayeti nesheder veya unutturursak onun benzerini veya daha hayırlısını 

getiririz.” (el-Bakara 2/106) ayetinde kelime bu anlamda kullanılmıştır. “Güneşin 

gölgeyi, ihtiyarlığın gençliği nesh etmesi” ifadesinde ise nesih kelimesi izâle 

anlamındadır.85 Bir kovandaki arı ve balların başka bir kovana neshedilmesi 

(aktarılması), mirasların bir kavimden başka bir kavme neshedilmesi (geçmesi) ve 

ruhun bir bedenden başka bir bedene geçmesi (tenasüh) örneklerinde kelime tahvîl ve 

nakil anlamlarında kullanılmıştır.86  

  Usûl kitaplarında neshin sözlükteki anlamları ve bu anlamlara ilişkin 

kullanımları aktarılır. Bazı usûlcüler sadece neshin sözlük anlamlarını ve bu 

anlamlara ilişkin kullanımlarını vermekle yetinirken bazıları ise neshin sözlük 

anlamlarıyla birlikte hangi manada hakikat ve mecaz olduğunu tartışmışlardır.87  

Neshin sözlükteki ref‘, izâle, nakil ve tahvil gibi manalarını ve neshin bu 

manalara ilişkin kullanımlarını aktaran Şîrâzî, diğer bazı usulcülerin aksine neshin 

sözlük manalardan hangisinde hakikat, hangisinde mecaz olduğu tartışmasına 

 
85  Cemâluddîn İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, (Beyrut: Dâru Sâdır, 1414/1993), “nesh”, 3/61; Ebû’l 

Kâsım Hüseyin b. Muhammed Râgıb el-İsfehânî, el-Müfredât fî garîbi'l-Kur'ân, thk. Safvân 

Adnân Dâvûdî (Dımaşk-Beyrut: Dâru’l-Kalem-Dâru’ş-Şâmiyye, 1412/1991), “nesh”, 1/801-802; 

Alî b. Muhammed Şerîf el-Cürcânî, Kitâbu’t-Ta‘rîfât, (Beyrut-Lübnan: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 

1403/1983), “nesh”, 1/240. 
86  Seyfuddîn el-Âmidî, el-İhkâm fî usûli’l-ahkâm, thk. Abdurrezzâk Afîfî (Beyrut-Dımaşk: 

Mektebetü’l-İslâmî, ts.), 3/102. 
87 Ebû’l-Muzaffer es-Sem‘ânî, Kavâti‘u’l-edille fî’l-usûl, thk. Muhammed Hasan İsmail (Beyrut: 

Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1418/1997), 1/417; Mustafa Zeyd, en-Nesh fî’l-Kur’âni'l-Kerîm 

(Mansûra: Dâru’l-Vefâ, 1408-1987), 1/60.  



28 

 

girmemiş, neshin sözlükteki ref‘ ve izâle manasına vurgu yapmıştır. Bu anlamda ona 

göre şeriattaki nesih de esasen bir hükmün ref‘ ve izâle edilmesidir.88 

Şîrâzî’ye göre neshin sözlük anlamıyla ıstılah anlamı arasında semantik bir 

bağ mevcuttur. Çünkü nesih sabit bir hükmün izâlesidir. İzâle de neshin sözlük 

manalarından biridir. Diğer bir ifadeyle nesih, şer‘î bir isim değildir. Neshi, sabit bir 

hükmün izâlesi olarak tanımlayan usûlcüler çoğunlukla bu görüşü benimsemişlerdir. 

Nitekim neshi sabit bir hükmün izâle edilmesi olarak tanımlayan Gazzâlî’nin (ö. 

505/1111) neshin kendilerini ilgilendiren anlamının izâle olduğunu belirtmesi bu 

anlayışın bir sonucudur.89  

Mütekellim usulcülerden Ebû’l-Hüseyin el-Basrî (ö. 436/1044) ve Fahreddîn 

er-Râzî (606/1210) neshin izâle manasında hakikat olduğu görüşündedirler. Pezdevî 

neshin tebdil manasında hakikat olduğunu belirtir.90 Kâdî Ebû Bekir el-Bâkillânî (ö. 

403/1013), Ebû Hâmid el-Gazzâlî ve Seyfuddîn el-Âmidî (631/1233) gibi usûlcülere 

göre ise neshin ref‘ ve izâle manalarında kullanımları müşterektir. Bunlarla birlikte 

neshin nakil manasında hakikat, izâle manasında mecaz olduğu görüşü Şâfiî 

fakihlerden Kaffâl eş-Şâşî’ye (ö. 365/976) nispet edilmektedir.91 Nesih konusunda 

kapsamlı bir çalışma yapmış çağdaş müelliflerden Mustafa Zeyd’e göre nesih 

kelimesi izâle anlamında hakikattir.92  

Hanefî usulcülerden Cessâs’a (ö. 370/981) göre nesih nakil, iptal ve izâle 

anlamlarından hiçbirinde hakikat değildir. Nitekim hükümlerin neshi söz konusu 

olduğunda, nesih şer‘î bir isim olmaktadır. Istılah yönünden nesih, sözlük 

 
88 Ebû İshâk eş-Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, thk. Abdülmecîd et-Türkî (Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 

1408/1987), 1/481. 
89 Ebû Hamîd el-Gazzâlî, el-Mustasfâ, thk. Muhammed Abdusselâm (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-

İlmiyye, 1413/1992), 1/86.    
90 Ebû’l-Hüseyin el-Basrî, el-Mu‘temed fî usûli'l-fıkh, thk. Halîl el-Mîs (Beyrut: Dâru'l Kutubi’l-

İlmiyye, 1403-1982), 1/394; Fahreddin er-Râzî, el-Mahsûl, thk. Taha Câbir Feyyâd el-Alvânî 

(Beyrut: Müessetü’r-Risâle, 1418/1997), 3/280; Fahru’l-İslâm el-Pezdevî, Kenzu’l-vusûl ilâ 

ma‘rifeti’l-usûl, thk. Sait Bektaş (Medine: Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 1437/2015), 487.  
91 Gazzâlî, el-Mustesfâ, 1/86; Âmidî, el-İhkâm, 3/102-104. 
92 Zeyd, en-Nesh fî’l-Kur’âni'l-Kerîm, 1/62.  



29 

 

anlamından uzak bir anlam kazanmıştır. Mu‘tezile’den Ebû Abdillâh el-Basrî (ö. 

369/979-80) ve Hanefîlerden Serahsî (ö. 483/1090) de aynı görüştedir.93  

Debûsî’ye (ö. 430/1039) göre ise nesih, nakil anlamında mecazdır. Bir 

kitaptaki bilgilerin başka bir kitaba nakledilmesinde yazılan şeyin kendisi değil, 

benzeri nakledilir. Yazılan şeyin kendisinin nakledilmesi düşünülemez. Bundan 

dolayı nakil imkân ölçüsünde mecaz olarak isimlendirilir.94 

Neshin sözlük anlamıyla ilgili bu tartışmalar, neshin ıstılah olarak hangi 

manayı ifade ettiğini tespit etme düşüncesinden ileri gelmektedir. Şîrâzî’nin de 

aralarında bulunduğu Şâfiî usulcülerin çoğu bir ıstılah olarak neshi sözlükteki ref‘ ve 

izâle anlamından hareketle tanımlamaya çalışmışlardır. Bu durumda nesih şer‘î bir 

isim değildir. Burada şer‘î isim üzerinde biraz durmak gerekir. Örnek olarak zekât 

şer‘î bir isimdir. Nitekim zekâtın sözlükte arınma, bereket, çoğalma gibi anlamları 

mevcuttur. Ancak bir fıkıh ıstılahı olarak zekât sözlük anlamlarından farklı bir 

anlamı ifade eder. Müslümanların senede bir defa malının bir bölümünü fakirlere ve 

ihtiyaç sahiplerine vermesi zekâttır. Burada ıstılah olarak zekât sözlük anlamlarından 

farklı bir anlam kazanmıştır. Buna göre zekât şer‘î isimdir.  

Öte yandan Cessâs, Serahsî ve diğer bazı âlimlere göre şeriattaki nesih sözlük 

manalarından ayrı bir mana ifade eder. Bundan dolayı hükümlerin neshi söz konusu 

olduğunda nesih sözlük anlamlarından farklı bir mana kazanır.95 Nitekim Hanefîlerin 

neshin sözlükte beyan gibi bir manası mevcut olmadığı halde neshi beyan olarak tarif 

etmeleri bu anlayışın bir sonucudur. Şîrâzî ise neshin şer‘î bir isim olmadığı ve 

neshin sözlük anlamıyla ıstılah anlamı arasında anlamsal bir bağın mevcut olduğu 

kanaatindedir.  

 
93 Ebû Bekir el-Cessâs, el-Fusûl fî’l-usûl, nşr. Uceyl Câsim en-Neşemî (Kuveyt: y.y., 1414/1994), 

2/197-200;, 1/395; Şemsüleimme es-Serahsî, el-Usûl, (Beyrut: Dâru’l-Ma‘rife, ts.), 2/53-54.  
94 Ebû Zeyd ed-Debûsî, Takvîmu’l-edille fî’l-usûl, thk. Abdurrahîm Ya‘kûb (Riyâd: Mektebetü’r-

Rüşd, 1429/2008),  2/385.  
95 Merve Özdemir, Cessâs’ın Nesih Anlayışı (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2010), 4.  



30 

 

2.1.2. Neshin Istılah Anlamı 

Bir fıkıh usulü ıstılahı olarak neshin birbirinden farklı tanımları ortaya 

konulmuştur. Her âlim kendi bakış açısına göre bir nesih tarifi yapmaya çalışmıştır. 

Genel anlamda nesih tanımları ikiye indirgenebilir. Birincisi genelde Hanefî 

usûlcüler tarafından benimsenen “hükmün müddetinin beyan edilmesi”, ikincisi ise 

çoğunlukla Eş‘arî ve Şâfiî usûlcüler tarafından benimsenen “sabit bir hükmün 

kaldırılması” şeklindeki tanımlardır.96  

Usûlcüler eserlerinde diğer usûlcüler tarafından benimsenen tanımları ya 

eksik bulmuş ya da eleştiri konusu yapmışlardır. Örnek olarak Cessâs neshi sabit bir 

hükmün kaldırılması şeklinde tanımlayan usûlcülerin cehalette aşırı gittiklerini 

belirtmekte ve sabit bir hükmün kaldırılmasını bedâ olarak nitelendirmektedir.97 

Basrî, Cessâs’ın tanımını eleştirmektedir.98 Şîrâzî, Mu‘tezile tarafından benimsenen 

“hükmün mislinin (denginin) izalesi” şeklindeki tanıma karşı çıkmıştır.99 Âmidî de 

Basrî’nin tanımının fasit olduğunu belirtmiştir.100  

   Şîrâzî’nin benimsediği nesih tanımı şöyledir: “Sonraki hitapla birlikte, 

önceki hitapla sabit bir hükmün kalktığına delalet eden hitaptır. Öyle ki son hitap 

olmamış olsaydı hüküm ilk hitapla sabit kalacaktı.” Bu tanımın Bâkillânî’ye ait bir 

tanım olduğunu belirten Şîrâzî, bu tarifin mevcut nesih tariflerinin en doğrusu 

olduğuna dikkat çekmektedir. Buna ilaveten Şîrâzî, Kadı Abdülcebbâr’a nispet ettiği 

bir tanımı tenkit etmiştir. Bu tanıma göre nesih: “Nasla sabit olmuş bir hükmün 

benzerinin sabit olmayacağına delalet eden hitaptır. Öyle ki bu hitap olmamış 

olsaydı hüküm ilk hitap ile sabit kalacaktı.” şeklindedir. Bu tarif lafzi farklılıklarla 

birlikte Kâdî Abdülcebbâr’ın öğrencisi olan Ebü’l-Hüseyin el-Basrî tarafından 

benimsenmiştir.101 

 
96 Ebû Bekr Muhammed b. Tayyib el-Bâkillânî, et-Takrîb ve’l-irşâd es-sagîr, thk. Abdülmecîd b. Alî 

(Beyrut: Müessetü’r-Risâle, 1418/1998), 3/76; Şükrü Selim Has, “Klasik Fıkıh Usulünde Neshin 

Mahiyeti”, Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 21(2006/2), 547; Davut İltaş, Klasik Nesih Teorisi ve 

Çağdaş Tefsirciler (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2016), 22-26.  
97 Cessâs, el-Fusûl, 2/200.  
98 Basrî, el-Mu‘temed, 1/398.  
99 Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/163.  
100 Âmidî, el-İhkâm, 3/104.  
101 Basrî, el-Mu‘temed, 1/397.  



31 

 

  Şîrâzî’ye göre Kâdî Abdülcebbâr’ın tanımında ref‘ ve izâle ibarelerine yer 

verilmemesi, tanımı neshin hakikatini ifade etmesi açısından eksik bırakmıştır. 

Çünkü nesih esasen ref‘ ve izâledir. Eğer nesih o şekilde tanımlanacak olursa nâsih, 

ilk hitapla sabit olan hükmü ortadan kaldırmaz. Aynı şekilde bu tarifte “daha sonra 

gelen nâsih hitabın mensûh hitabı kaldırması” kaydına yer verilmemesi de tanım için 

eksiklik teşkil etmektedir. Çünkü mensûhla sabit olan hükmün benzeri nâsih onu 

kaldırana kadar geçerlidir.102  

  Şîrâzî’nin Bâkillânî’nin tanımını tercih etmesi, Kâdî Abdülcebbâr’ın nesih 

tanımını tenkit etmesi dikkat çekicidir. Bu husus onun mezhebi temayülü ile 

yakından ilgilidir. Diğer bazı Şâfiî usul eserlerde de nesih konusu bağlamında 

Mu‘tezile’nin nesih konusundaki görüşleri yer yer gündeme getirilerek tenkit 

edilmiştir. Bu husus nesih tariflerinin mezheplerin kelamla ilgili görüşlerinden 

bağımsız oluşturulmadığını ve Şîrâzî’nin de meseleyi kelâmî bir bakış açısıyla ele 

aldığını göstermektedir. Aynı yaklaşım biçimini birer Şâfiî usulcü olan Gazzâlî ve 

Âmidî’de de görmek mümkündür. Nitekim her iki usulcü de Mu‘tezile’nin nesih 

tarifini tenkit eder.103  

 Neshin tarifi konusundaki tartışmalar müelliflerin hüsün ve kubuh 

konusundaki görüşleriyle irtibatlı olduğu söylenebilir. Nitekim hüsün ve kubhun 

eşyanın özüyle ilgili vasıflar olduğu görüşünde olanlar, bir şeyin emredilmesini daha 

sonra bu emrin kaldırılmasını bedâ olarak görmüşlerdir. Bu görüşte olanlara göre 

eşyanın özüyle ilgili niteliklerin değişmesi muhaldir. Bu sebeple de neshi “ilk nasla 

muradın nâshin varit olmasına kadar geçerli olduğunun beyanı” veya “önceki nasla 

sabit olmuş hükmün mislinin (benzerinin) zail olması” şeklinde tarif etmişlerdir.104 

  Şîrâzî’nin diğer bazı Şâfiîler gibi neshi sabit bir hükmün kaldırılması olarak 

tanımlaması onun hüsün ve kubuh meselesine yaklaşımı hakkında bir ipucu 

niteliğindedir. O, meselenin hüsün ve kubuhla ilgisine dikkat çekmese de 

benimsediği nesih tarifinden ve Mu‘tezile’nin konuyla ilgili görüşünü tenkit 

 
102 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/481-482; a.mlf., el-Lüma‘, 1/163.  
103 Gazzâlî, el-Mustesfâ, 1/87; Âmidî, el-İhkâm, 3/104. 
104 Ebû’l-Meâlî el-Cüveynî, et-Telhîs fî usûli’l-fıkh, thk. Abdullah Celûm Nebâlî- Beşîr Ahmed Amrî 

(Beyrut: Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, ts.), 2/451.  



32 

 

etmesinden hareketle onun hüsün ve kubuh niteliklerinin eşyanın özüyle ilgili 

olmadığı görüşünü benimsediği söylenebilir.  

  Kâdî Abdulcebbâr ve Ebu’l-Hüseyin el-Basrî’nin tanımlarına göre nesih 

hükmün kendisinin değil mislinin (benzeri) kaldırılmasıdır. Çünkü hükmün 

kendisinin kaldırılması bedâya delalet eder. Bu yaklaşım Mu‘tezile’nin hüsün ve 

kubuh konusundaki görüşleriyle ilgilidir. Nitekim Mu‘tezile’ye göre emredilen şey 

haddizatında hüsün olduğu için neshedilince emredilen şeydeki hüsün vasfı ortadan 

kalkmaktadır. Bu çerçevede bir hükmün kendisinin izâlesi bir şeyin aynı anda hüsün 

ve kubuh olması neticesine götürür ki onların düşüncesinde bu durum bir tenakuz 

teşkil eder. Keza Allah’ın kelamının kadim olması da bir hükmün kendisinin 

kaldırılmasını imkânsız kılmaktadır. Nitekim Mu‘tezile’nin düşüncesinde kadim olan 

bir şeyin kaldırılması imkânsızdır. Bu sebeple de Mu‘tezilî bilginler “hükmün 

kendisinin izâlesi” yerine “hükmün mislinin izâlesi” ifadesini tercih etmişlerdir.105  

  Bâkillânî ve Şîrâzî’nin tanımı ortaya konulan nesih tarifleri arasında en 

kapsamlı ve teknik tanımlardan biridir. Bu tanım Cüveynî, Gazzâlî, Sem‘ânî gibi 

Şâfiî usûlcüler tarafından olduğu gibi aynen devam ettirilmiş, bazı lafzî farklılıklarla 

birlikte Ebu’l-Velîd el-Bâcî ve İbnü'l-Hâcib gibi usûlcüler tarafından da 

benimsenmiştir.106  

Şîrâzî’nin benimsediği tarif, neshin bazı şartlarını da ihtiva etmektedir. 

Tanımdaki “sonraki hitap kaydı”, nâsihin mensûhtan zaman bakımından sonra 

geldiğini belirtmek içindir. Ayrıca bu tanıma göre nesih ancak hitapla olabilir. Nesih 

hitapla olduğuna göre şarap içmek gibi İslam’dan önce insanların yapmış oldukları 

bazı davranışların kaldırılması nesih kapsamında değerlendirilemez. Çünkü bunlar 

hitapla sabit olmamıştır. Bunun yanında bu tanımda emir ve nehiy yerine hüküm 

 
105 Gazzâlî, el-Mustesfâ, 1/87. 
106 Ebû’l-Velîd el-Bâcî, İhkâmu’l-fusûl fî ahkâmi’l-usûl (Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, ts.), 1/395; 

Cüveynî, et-Telhîs, 2  /452;  a.mlf., el-Varakât, thk. Abdullatîf Muhammed el-Abd (b.y.: y.y., ts.), 

21; Gazzâlî, el-Mustasfâ, 1/86; Sem‘ânî, Kavâti‘u’l-edille, 1/417; İbnü’l-Hâcib,  Müntehâ’l-vusûl-

ve’l-emel fî-ilmeyi’l-usûl ve’l-cedel ( Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1405/1984), 1/154. 



33 

 

ifadesi kullanılmıştır ki bu ifade, nedb, ibâha, kerâhe, vucûb gibi bütün teklifî 

hükümleri kapsamaktadır.107 

İmam Şâfiî’ye göre (ö. 204/820) nesih, Beyt-i Makdis’in kıble oluşunun 

neshedilmesi ve yerine Kâbe’nin ikame edilmesi örneğinde olduğu gibi bir farzın 

terk edilmesi ve terkedilen farzın yerine başka bir farzın konulmasıdır.108  

İmam Şâfiî’nin bu tanımına neshin sadece farz hükümlere has olmaması 

yönünden bir itiraz getirilebilir. Diğer bir ifadeyle neshi bir farzın terk edilmesi ve bu 

farzın yerine yeni bir farzın konulması şeklinde ifade etmek efrâdını câmi ağyârını 

mâni bir tanım olmaktan uzaktır. Çünkü nesih haram olan bir hükmün mübah 

kılınması suretiyle de gerçekleşebilir. Nitekim İslam’ın başlangıç yıllarında Ramazan 

gecelerinde yeme, içme cinsel ilişkide bulunmak haramken daha sonra bu hüküm 

mubah kılınmıştır.109 Kanaatimizce neshin yalnızca farz hükümlerde değil, bütün 

teklifî hükümlerde meydana gelebileceğini ifade etmek daha doğrudur. İmam 

Şâfiî’nin bu tanımı teknik açıdan kapsamlı bir tarif olmasa da neshin mahiyetini ve 

sınırlarını belirlemesi ve nesihle ilgili yapılan ilk tanımlardan biri olması açısından 

önem arz etmektedir.  

Bir ıstılah olarak nesih kavramı daha sonra gelen bazı Şâfiî âlimler tarafından 

da tanımlanmıştır. Ancak bu tanımlarla Şîrâzî’nin benimsediği tanım arasında 

mahiyet açısından bir fark yoktur. Cüveynî’nin el-Burhân’daki tanımına göre nesih 

“İlk hükmün devam şartının sona erdiğine delalet eden lafızdır.”110  

Cüveynî’nin bu tanımıyla bazı Şâfiîler tarafından benimsenen tanım arasında 

özde bir fark yoktur. Zira her iki tanıma göre de mükellefin ilk hitapla ve hükümle 

bağlantısı kesilmektedir. Esasen neshi tanımlayan usûlcülerin nesihle kast ettikleri 

şey mükellefin ilk hitapla yükümlü tutulmamasıdır.  

 
107 Gazzâlî, el-Mustasfâ, thk. Muhammed Abdusselâm, 1/86; Seyfuddîn el-Âmidî, el-İhkâm, 3/104.  
108 Muhammed b. İdrîs eş-Şâfiî, er-Risâle, nşr. Ahmed Şâkir (Mısır: Mektebetü’l-Halebî, 1358/1939), 

1/108.  
109 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/493. 
110 Ebû’l-Meâlî el-Cüveynî, el-Burhân fî usûli'l-fıkıh, thk. Salah b. Muhammed b. Avîda (Beyrut: 

Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1418/1997), 2/249.  



34 

 

Âmidî neshi “Önceki şer‘î bir hitapla sabit olmuş hükmün devamlılığını 

engelleyen şâri‘ hitabı” olarak tanımlamaktadır.111 Bu tarife göre ilk hüküm varit 

olur ve belirli bir süre sonra ikinci bir hitap varit olarak ilk hükmün devamını 

engeller. Bu da esasen bir hükmün ref‘ ve izâle edilmesiyle aynı anlama gelmektedir.  

Hanefilere göre nesih hükmün geçerlilik süresini beyandır. Hanefilerden 

Cessâs, neshi “Bizim takdirimize ve zannımıza göre devam edeceğini sandığımız 

hükmün müddetinin açıklanması” olarak tanımlamaktadır.112  Bu tariften anlaşıldığı 

üzere Cessâs’a göre belirli bir vakit için konulma ihtimali bulunan hükümler 

neshedilebilir. Sonra nâsih hüküm varit olur ve ilk hükmün devam süresinin bittiğini 

beyan eder. Cessâs’tan sonraki süreçte gelen Hanefî usulcülerin Cessâs’ın konuyla 

ilgili yaklaşımını benimsedikleri ve “hükmün müddetini beyan” şeklinde bir nesih 

anlayışlarına sahip oldukları görülmektedir.113 

2.1.3. Neshin Şartları 

Zâhiren aralarında tenakuz bulunan ve aynı anda her ikisiyle de amel etme 

imkânı olmayan iki hüküm, iki delil veya iki hitap arasında nesihten söz edebilmek 

için belli başlı şartların bir araya gelmesi gerekir. Neshin bazı şartları üzerinde ittifak 

bazı şartları üzerinde ise ihtilaf edilmiştir. 

Neshin genel kabul gören şartları arasında; nâsih ve mensûhun aklî bir hüküm 

olmayıp şer‘î bir hüküm olması, hükmün belirli bir vakitle kayıtlı olmaması, nâsih ve 

mensûhun hitapla sabit olması, kuvvet bakımından nâsihin mensûha müsâvî veya 

ondan daha kuvvetli olması, nâsih delilin mensûhtan zaman bakımından sonra 

(terâhî) gelmesi ve neshin vahiy sürecinde vuku bulması sayılabilir. Bununla birlikte 

konuyla ilgili ihtilaf edilen bazı ilave şartlar da ileri sürülmüştür. Bunlar arasında bir 

hükmün kendisine denk veya kendisinden daha hafif bir hükümle neshedilmesi, bir 

hükmün bedel konularak neshedilmesi, hükmün te’bîd kaydıyla kayıtlı olmaması ve 

 
111 Âmidî, el-İhkâm, 3/107. 
112 Cessâs, el-Fusûl, 2/199.  
113 Cessâs, el-Fusûl, 2/200; Debûsî, Takvîmu’l-edille, 2/390; ‘Alâuddîn es-Semerkandî, Mîzânu’l-usûl 

fî netâici’l-‘ukûl, thk. Dr. Muhammed Zeki Abdilber (b.y.: y.y., 1404/1984), 2/700; Pezdevî, 

Kenzu’l-vusûl, 1/487; Serahsî, el-Usûl, 2/54.  



35 

 

bir hükmün vaktinin girmiş olması (vaktinden evvel neshedilmemesi) gibi şartlar 

zikredilebilir.114  

Şîrâzî, neshin şartlarını müstakil bir başlık altında ele almamış, neshin 

mahiyetini izah ederken bazı şartlar tespit etmiştir. Bu şartlar şunlardır: 

1. Nesih bir hitapla olmalıdır. Bu sebeple de ölüm nedeniyle insanlardan 

kalkan şer‘î mükellefiyetler nesih kapsamına girmez. Çünkü ölüm hitap değildir. 

Aynı şekilde şarap içmek gibi insanların şer‘in varit olmasından önce yapageldikleri 

şeylerin kaldırılması nesih değildir. Çünkü şer‘in gelmesinden önce şarap içmenin 

mubah oluşu hitapla sabit olmamıştır. Diğer bir ifadeyle dinin berâat-ı asliyenin 

hükmünü kaldırması nesih değildir. Bu cümleden olarak hakkında nas varit olmamış 

bir hükmün emredilmesi veya yasaklanması nesih kapsamında değerlendirilemez.115 

   Kanaatimizce Şîrâzî’nin içkinin tedricen yasaklanmasını nesih kapsamında 

değerlendirmemesi onun nesih meselesine bakışı açısından önemlidir. Kur’ân’da 

nâsih-mensûha dair verilen en meşhur ve bilindik örneklerden biri de içkinin önceleri 

mubahken daha sonraları tedricen haram kılınmasıdır.116 Nâsih-mensûh konusunda 

müstakil bir eser yazan ilk dönem müelliflerinden Katâde b. Diâme (ö. 117/735) 

içkinin tedricen haram kılınmasını Kur’ân’daki nâsih ve mensûh ayetlere örnek 

olarak zikretmektedir.117 Ancak Şîrâzî’ye göre önceleri içkinin mubahlık veya 

haramlık hükmü konusunda herhangi bir nas mevcut olmadığı için daha sonra 

yasaklanması nesih kapsamında değerlendirilemez. Çünkü şer‘in varit olmasından 

önce içkinin mubahlığı hitapla sabit olmamıştır. Buna göre içkinin haram kılınması, 

dinin berâat-ı asliyenin hükmünü kaldırması anlamına gelmektedir. Dinin berâat-ı 

asliyenin hükmünü kaldırması da nesih olmaz.118 

 
114 Basrî, el-Mu‘temed, 1/400-401; Âmidî, el-İhkâm, 3/114; 
115 Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/55.  
116 Ebû Cafer en-Nehhâs, en-Nâsih ve’l-mensûh, thk. Dr. Muhammed Abdusselâm Muhammed 

(Kuveyt: Mektebetü’l-fellâh, 1408-1987), 1/147; Ebu’l-Kâsım Hibetullâh b. Selâme, en-Nâsih 

ve’l-mensûh, thk. Züheyr eş-Şâvîs-Muhammed Kenân (Beyrut: el-Mektebü’l-İslâmî, 1404-1983), 

1/47-48.  
117 Katâde b. Diâme b. Azîz, en-Nâsih ve’l-mensûh, thk. Hâtim Sâlih ed-Dâmin (Beyrut: 

Müessesetü’r-risâle, 1418-1998), 1/36.  
118 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/481.  



36 

 

2. Nâsih hitap mensûha bitişik olmamalıdır ve ondan sonra gelmelidir. 

Diğer bir ifadeyle nâsih ve mensûh arasında belirli bir zamanın geçmesi ve nâsihin 

mensûhtan zaman bakımından sonra gelmesi gereklidir. Bazı nesih tariflerindeki 

“terâhî” kaydı bu hususu vurgulamaya yöneliktir.  

3. Hüküm muvakkat olmamalıdır. Diğer bir ifadeyle hüküm belirli bir 

süreyle kayıtlı olmamalıdır. Bundan dolayı cümleye bitişen istisna ve gaye gibi 

edatlarla hükmün düşürülmesi nesih değildir. “Orucu geceye kadar tamamlayın…” 

(el-Bakara 2/187) ayetinde hüküm gayeyle kayıtlanmıştır. Bu anlamda gece vaktinin 

girmesi ve orucunun süresinin kendiliğinden bitmesi nesih olarak isimlendirilmez.119  

İmam Şâfiî’ye göre Beyt-i Makdis’in kıble oluşunun neshedilmesi, yerine 

Kâbe’nin kıble olarak tayin edilmesi örneğinde olduğu gibi kitap ve sünnetteki 

nesihlerin hepsi yerine bir bedel konularak neshedilmiştir. Diğer bir ifadeyle bir farz 

neshedilmişse yerine mutlaka başka bir farz konulmuştur.120 Keza ona göre nâsih ve 

mensûh arasında cins birliğinin bulunması gerekir. Bu sebeple Kur’ân ancak 

Kur’ân’la sünnet de ancak sünnetle neshedilebilir.121 

Neshin genel şartları üzerinde bir ihtilaf söz konusu değildir. Nitekim 

Şîrâzî’den sonraki usûlcülerin de aynı şartlar üzerinde durdukları görülmektedir.122 

Ancak bir emrin vaktinden evvel neshi, ebedîlik ifade eden emirlerin neshi ve bir 

hükmün kendisinden daha ağır bir hükümle neshi gibi konularda bazı ihtilaflar 

mevcuttur. Bu konular aşağıda ele alınacaktır.   

2.1.4. Nesih-Bedâ Ayrımı 

Bedâ, nesih ile ilişkilendirilen kavramlardan biridir. Bedâ’nın sözlükte gizli 

bir şeyin açığa çıkması, görüş değiştirmek gibi anlamları vardır.123 “Onların 

kazandıkları şeylerin kötülükleri karşılarına çıkmış (  ُلَهم  alaya aldıkları şey ,(وَبدََا 

kendilerini sarmıştır.” (ez-Zümer 39/48), “Böylece kendilerine kötü yerleri göründü 

 
119 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/482;  a.mlf., el-Lüma‘, 1/163.  
120 Şâfiî, er-Risâle, nşr. Ahmed Şâkir, 1/108. 
121 Şâfiî, er-Risale, nşr. Ahmed Şâkir, 1/106.  
122 Sem‘ânî, Kavâti‘u’l-edille, 1/417; Gazzâlî, Mustesfâ, thk. Muhammed Abdusselâm, 1/97; Râzî, el-

Mahsûl, 3/282-283; Âmidî, el-İhkâm, 3/114.  
123 Ebû’l-Hüseyin Ahmed b. Fâris, Mu‘cemü mekâyîsi’l-luga, thk. Züheyr Abdulmuhsin Sultan 

(Beyrut: Müessetü’r-Risâle, 1406/1986), “bedâ”, 1/119.  



37 

 

 ayetlerinde bedâ kelimesi açığa çıkmak ve zuhur etmek  (et-Tâhâ 20/121) ”.(فَبدََت  لَهمَُا)

anlamında kullanılmıştır.  

Fıkıh usulü eserlerinde nesih-bedâ farkına özellikle dikkat çekilmiştir. Bunda 

kuşkusuz bazı Yahudilerin neshi bedâ ile ilişkilendirmeleri etkili olmuştur. Zira onlar 

İslam’ın Yahudilikle ilgili bazı hükümleri neshetmesini kabullenememişler, bundan 

dolayı neshe karşı menfi bir tutum içerisinde olmuşlardır. Bu anlamda usûlcüler 

Yahudilere karşı cevap verme adına neshin aslında bedâ olmadığını ve bedâyı hiçbir 

surette gerektirmediğini vurgulama ihtiyacı hissetmişlerdir. Başka bir fırka olan 

Râfizîler ise Allah hakkında bedâyı tecviz etmiştir.124 Bedâ düşüncesinden hareketle 

Râfızîler, Hz. Ali’nin aslında gaybı bildiğini fakat gaybtan haber vermemesinin 

sebebinin Allah’ın o konuda fikir değiştirmesi korkusu olduğu ve Allah’ın Hz. 

İsmail’in kurban edilmesi kıssasında fikir değiştirdiği gibi İslam akidesine ters 

birtakım inanışları kabul etmişlerdir.125   

Şîrâzî el-Lüma‘da nesih-bedâ farkına bir fasıl altında değinir. O, Râfizîlerin 

Allah hakkında bedâyı tecviz ettiklerini, bazı Râfizîlerin ise kulların bilmediği 

konularda Allah hakkında bedânın caiz olduğunu söylediklerini nakletmektedir. 

Bedâyı “gizli olan bir şeyin sonradan açığa çıkması” olarak tanımlayan Şîrâzî, bu 

anlamıyla bedânın dinde caiz olmayacağını vurgulamaktadır. Ona göre Râfizîlerin 

bedâ ile ne kastettikleri de muğlaktır. Şayet Râfizîler bedâ ile gizli olan bir şeyin 

sonradan açığa çıkmasını kast etmişlerse bu sarih küfürdür ve Allah bu durumdan 

münezzehtir. Eğer onların bedâ ile kastettikleri farzların ve ibadetlerin değişmesi ise 

bu, inkâr edilecek bir  şey değildir.  Ancak bu durum bedâ olarak isimlendirilmez. 

Çünkü bedâ ve nesih mahiyet açısından farklı kavramlardır. Ayrıca her şey Allah’ın 

bilgisi dâhilinde gerçekleştiği için Allah, ilkin koyduğu hükmü belirli bir süre sonra 

kaldıracağını bilmektedir. Bu açıdan nesihte bedâ anlamı mevcut değildir.126 

Sem‘ânî’ye göre  bedâ, gizli olduktan sonra bir şeyin açığa çıkmasıdır. Nesih 

ve bedâ dilsel açıdan aynı anlamları ifade etmemektedir. Bedâ Allah hakkında caiz 

 
124 Âmidî, İhkâm 3/109; Gazzâlî, el-Mustasfâ, 1/88.  
125 Gazzâlî, el-Mustasfâ, thk. Muhammed Abdusselâm, 1/88.  
126 Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/164-166.  



38 

 

değildir. Çünkü Allah’ın ilmi her şeyi kuşatmıştır. Hiçbir şey ona örtük ve gizli 

kalmaz. Gazzâlî’nin de bu doğrultuda açıklamaları mevcuttur.127  

Mâlikî usulcülerden Bâcî’ye göre de bedâ gizli olan bir şeyin açığa 

çıkmasıyla kişinin kendisi için gizli ve örtük olan bir şeyi bilmesi anlamına 

gelmektedir. Nesih ve bedâ aynı şey değildir. Bedâ vasfı Allah için imkânsızdır. 

Allah bir şeyi emrettiği zaman o şeyi yasaklayacağını da bilmektedir. Bedâ ancak 

işlerin akıbetini bilmeyen cahil bir kimse için söz konusu olur. Allah ise 

bilgisizlikten münezzehtir.128 

Bütün usûlcüler nesih ve bedânın aynı şey olmadığını ve nesihten bedânın 

lazım gelmeyeceğini özellikle vurgulamışlardır. Zira temel bir inanç esası olarak 

Allah’ın ilmi geçmişi, anı ve geleceği ihata etmektedir. Bu cümleden olarak usûlcüler 

nesih-bedâ farkını ortaya koymuşlar, bedâ inancını reddetmişler ve Allah hakkında 

bedâyı tecviz etmeyi küfür olarak nitelendirmişlerdir.  

Nesih ve bedânın aynı şey olmadığı ve nesihten bedânın lazım gelmeyeceği 

konusunda usûlcüler arasında bir ittifak olmakla birlikte, hangi durumların bedâ 

olarak nitelendirilip nitelendirilemeyeceği konusunda bazı ihtilaflar mevcuttur. 

Nitekim bazı usulcülere göre bir şeyin emredilmesi ve o şeyin vakti gelmeden aynı 

vecih üzere nehyedilmesi bedâdır.129 Keza bazı usulcülere göre bir hükmün 

kendisinin kaldırılması bedâdır.130 Diğer bazı usulcülere göre ise bir hükmün 

kaldırılmasında ve vakti gelmeden bir hükmün neshinde bedâ manası yoktur. Bu 

konular aşağıda daha detaylı olarak ele alınacaktır.  

2.2. NESHİN İMKÂN VE VUKUU 

“Nesih aklen mümkün, şer‘an vâki midir?” sorusu nesihle ilgili en kadim 

problemlerden biridir ve geçmişte tartışıldığı gibi günümüzde de tartışılmaktadır. 

Kaynaklardan aktarıldığına göre Mu‘tezilî âlim Ebû Müslim el-İsfehânî (ö. 322/934) 

 
127 Sem‘ânî, Kavâti‘u’l-edille, 1/420-421; Ebû Hâmid el-Gazzâlî, Mustasfâ İslâm Hukukunun 

Kaynakları, çev. H. Yunus Apaydın (İstanbul: Klasik Yayınları, 2019), 244.  
128 Bâcî, İhkâmu’l-fusûl, 1/399-400.  
129 Basrî, el-Mu‘temed, 1/398. 
130 Cessâs, el-Fusûl, 2/199-200. 



39 

 

neshi kabul etmemiştir.131 Şâfiîlerden Tâcuddîn es-Sübkî, (ö. 711/1370) Ebû 

Müslim’in de aslında neshi kabul ettiğini, yalnızca neshedilen ayetleri tahsis olarak 

isimlendirdiğini, nesih konusunda aslında gerçek anlamda bir ihtilafın olmadığını ve 

Ebû Müslim’in ihtilafının lafzî bir ihtilaf olduğunu kaydeder.132 Sübkî, her ne kadar 

Müslümanlar arasında farklı bir görüş olmadığını ifade etse de kanaatimizce bu 

durum istisnasız bütün âlimlerin neshi kabul ettiği anlamına gelmez. Nitekim Şîrâzî 

Müslümanlardan azınlık bir topluluğun neshe cevaz vermediğini belirtmektedir.133 

Demek ki geçmişte Ebû Müslim dışında da neshi kabul etmeyenler vardır. 

Kanaatimizce geçmişteki nesih tartışmaları bütünüyle açığa çıkmış değildir. Zira 

konuyla ilgili bütüncül bir değerlendirme yapabilmek için İslami müktesebatın 

önemli bir kısmının gün yüzüne çıkması gerekir.  

Yahudiler neshin mevcudiyetini reddetmişler ve bu konuda üç fırkaya 

ayrılmışlardır. Birinci grup olan Şem‘ûniyye fırkası neshi aklen ve sem‘an kabul 

etmezler. İkinci grup olan ‘Anâniye fırkası neshi aklen mümkün sem‘an imkânsız 

görür. Üçüncü grup olan ‘İseviyye fırkası ise neshi aklen mümkün ve sem‘an vâki 

olduğunu belirtmiştir. Bu grup Hz. Muhammed’in peygamberliğini kabul etmekle 

birlikte Hz. Muhammed’in getirdiği dinin evrensel olmadığını ve Hz. Muhammed’in 

sadece Araplara gönderildiğini söylerler.134  

Neshi gerek bir şeriat bünyesinde gerekse de şeriatlar arasında imkân ve vuku 

açısından irdeleyen Şîrâzî’ye göre nesih aklen mümkündür ve vuku bulmuştur. Onun 

naklettiğine göre Ebû Müslim el-İsfehânî (ö. 322/934) ve bazı Yahudiler neshi kabul 

etmemişlerdir. Keza Müslümanlardan şaz bir topluluk da neshe cevaz vermemiştir.135 

Şîrâzî’nin Müslümanlardan şaz bir toplulukla kimleri veya hangi mezhepleri ve 

fırkaları kast ettiği müphemdir. Ancak konuyla ilgili şöyle bir yorum yapmak 

mümkündür: Geçmişte Ebû Müslim dışında neshe cevaz vermeyen Müslümanlar 

 
131 Cessâs, el-Fusûl, 2/217-219; Ebû Müslim el-İsfehânî’nin nesih ile ilgili görüşleri için bkz. Râzî, el-

Mahsûl, 3/307; a.mlf., Mefâtîhu’l-gayb (Beyrut: Dâru İhyâ et-Turâs el-Arabî, 1402/1982), 3/639-

642; Mustafa Öztürk, Kur’ân’ın Mu‘tezili Yorumu (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2015), 153-

164.  
132 Tâcuddîn es-Sübkî, Cem‘u’l-cevâmi‘, thk. Abdülmünim Halîl İbrâhim (Beyrut-Lübnan: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1424-2003), 59.  
133 Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/55. 
134 Âmidî, el-İhkâm, 3/115; Zeyd, en-Nesh fî’l-Kur’âni'l-Kerîm, 1/27-28.  
135 Şîrâzî, Lüma‘, 1/55.  



40 

 

olmuştur. Ancak bu muhalefet usulcüler tarafından dikkate değer bulunmamıştır. Bu 

sebeple de bu kişilerin görüşleri tartışılmamış ve literatüre girmemiştir. Şîrâzî de bu 

kişilerin görüşlerini tartışma ihtiyacı hissetmeden Ebû Müslim’in ve Yahudilerin 

görüşlerini tartışmıştır.  

 Şîrâzî’ye göre “Biz bir ayeti nesheder veya unutturursak onun benzerini veya 

daha hayırlısını getiririz.” (el-Bakara 2/106) ve “Biz bir ayetin yerini başka bir 

ayetle değiştirdiğimiz zaman...” (en-Nahl 17/101) ayetleri neshin İslam dini 

içerisinde vuku bulduğuna delalet eder. Bu deliller İsfehânî’nin görüşüne karşı 

hüccettir. Hz. Âdem şeriatında erkek ve kız kardeşler arası evliliğin mubahken 

sonraki şeriatlarda yasaklanması da neshin şeriatlar arasında vuku bulduğuna delalet 

eder. Bu da Yahudilerin görüşlerine karşı hüccettir.136  

Meseleyi aklî bir zeminde de temellendirme ihtiyacı hisseden Şîrâzî, neshin 

aklen mümkün oluşu noktasında iki farklı görüşten söz eder. Buna göre bazı insanlar 

şer‘î mükellefiyetlerin maslahata göre teklif kılındığını söylemişlerdir. Şîrâzî “bazı 

insanlar” ifadesiyle kimi kastettiğini belirtmemiştir. Ancak kanaatimizce o, “bazı 

insanlar” tabiriyle Mu‘tezile’yi kastetmiştir. Nitekim Mu‘tezile’ye göre Allah bir 

şeyi kendisinde maslahat bulunduğu için emreder. Diğer bir ifadeyle Allah’ın kulları 

için aslah olanı emretmesi vaciptir.137 Bazı kimselerse şer‘î mükellefiyetlerin 

Allah’ın dilemesine göre olduğunu ve bu hususta maslahata riayetin gerekli 

olmadığını belirtmişlerdir.138 

 Şîrâzî’ye göre şayet şer‘î mükellefiyetlerde maslahata itibar edilse bile 

maslahat bir vakitte bir fiilin emredilmesinde başka bir vakitte bu fiilin 

yasaklanmasında olabilir. Şayet diğer bazılarının ifade ettiği gibi şer‘î 

mükellefiyetler kulların maslahatına göre olmuyorsa bu durumda Allah kullarına 

dilediği hükmü teklif kılabilir. Çünkü Allah’ın mükelleflere bir vakitte bir şeyi başka 

bir vakitte başka bir şeyi teklif kılmayı dilemesi mümkündür. Budan dolayı nesih, 

 
136 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/482; a.mlf., et-Tabsira, 1/252.  
137 Gazzâlî, el-Mustasfâ, thk. Muhammed Abdusselâm, 1/98; Yüksel Macit, Mu‘tezile’nin Fıkıh Usulü 

Anlayışı (Kayseri, Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2000), 42. 
138 Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/55.  



41 

 

Allah’ın dilemesi ve maslahatın zamana ve mekâna göre değişmesi yönlerinden 

mümkündür.139  

Şîrâzî, şer‘î mükellefiyetlerde maslahata riayetin Mu‘tezilî bir görüş 

olduğunu sarahaten belirtmeden nesih konusu bağlamında maslahat-mefsedet 

ilişkisine sıklıkla vurgu yaparak Mu‘tezile’nin konuyla ilgili görüşünü zımnen tenkit 

eder. Şöyle ki ona göre şer‘î mükellefiyetlerde maslahata riayet gerekli değildir. O, 

bu görüşünü sarahaten ifade etmese de konuyla ilgili ifadelerinden bu görüşte olduğu 

söylenebilir. Ona göre şayet şer‘î mükellefiyetlerde maslahata riayet gerekli olsa bile 

maslahat önce bir emrin emredilmesinde daha sonra bu emrin yasaklanmasında 

olabilir.  

Şîrâzî, insan ahvalinin zamana bağlı olarak değişmesinde olduğu gibi şer‘î 

ahkâmın da zamana bağlı olarak değişebileceğini ve bunun aklen ve şer‘an kabîh 

olmadığını vurgulamaktadır. İnsanın çocukluk, gençlik, olgunluk ve yaşlılık 

dönemlerindeki ahvali nasıl farklıysa şer‘î ahkâm da döneme bağlı olarak farklılık 

gösterebilir. Nesihte de durum böyledir ve bu açıdan nesihte bir imkânsızlık söz 

konusu değildir. Çünkü insan ahvalinin değişmesinde olduğu gibi Allah’ın bazen 

kullarını bir ibadetle yükümlü tutması, daha sonra onları o ibadetten başka bir ibadete 

nakletmesi mümkündür. Şîrâzî’ye göre mutlak olarak varit olan hitap, acziyet ve 

hastalık gibi sebeplerle kaldırılabiliyorsa, mutlak hitap başka bir hitapla da 

neshedilebilir.  Aynı şekilde belirli bir zaman diliminde mükellefiyetin vacip 

olmaması mümkünse, belirli bir zaman içerisinde vacip olan bir mükellefiyetin 

kaldırılması da mümkün olur.140  

Şîrâzî, konu bağlamında bazı itirazlara yer verir. Bu itirazlar ve cevapları 

şöyledir: 

 
139 Şîrâzî, et-Tabsira, 252.  
140 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/483; a.mlf., el-Lüma‘, 1/164.  



42 

 

1. İlk itiraz neshin bedâyı gerektirmesidir. Bedâ ise Allah için caiz 

değildir. Bu itiraz daha çok Yahudiler tarafından dillendirilmiştir.141 

Şîrâzî’ye göre  nesihten bedâ lazım gelmez. Nitekim “Ona fecr göründü.” 

ifadesinde olduğu gibi bedâ gizili olduktan sonra bir şeyin açığa çıkması demektir. 

Nesihte ise Allah için gizli olan bir şey sonradan açığa çıkmamaktadır. Bilakis, Allah 

ilim sıfatıyla ilkin koyduğu hükmü belirli bir süre sonra kaldıracağını bilmektedir. 

Bu durum bedâya delalet etmez. Diğer bir ifadeyle Şîrâzî’nin düşüncesinde nesih ve 

bedâ mahiyet açısından farklı kavramlardır. Nitekim bedâ “gizli olduktan sonra bir 

şeyin açığa çıkması” iken, nesih “sabit bir hükmün kaldırılmasıdır.”142 

2. İkinci itiraz neshin bir şeyin aynı anda hüsün (iyi) ve kubuh (kötü) 

olmasına sebep olmasıdır. Nitekim şâri‘ bir şeyi emretmişse bu o şeyin iyi oluşuna 

delalet eder. Bir şeyi yasaklamışsa bu da o şeyin kötü oluşuna delalet eder. Bir şey 

aynı anda hüsün ve kubuh olamaz. Bu itirazı ileri sürenlere göre nesihten böyle bir 

şey lazım gelmektedir. Bu sebeple de emredilen bir şeyin daha sonra yasaklanması 

caiz değildir. Bu itiraz da önceki itiraz gibi Yahudiler tarafından dile getirilmiştir.143  

Şîrâzî’ye göre emrin nehye taalluk ettiğinin kabul edilmesi durumunda söz 

konusu itiraz doğru olur. Fakat emir bir şeye nehiy ise başka bir şeye taalluk ederse 

bu durum onların iddia ettikleri şeye (hüsnün kubha, kubhun da hüsne dönüşmesi) 

götürmez. Nesihte ibadet (ibadetin emredilmesi) belirli bir zamana, nehiyde başka bir 

zamana taalluk eder. Diğer bir ifadeyle burada bir şeyin emredilmesi, akabinde 

hemen yasaklanması söz konusu değildir. Nesihte emir ve nehiy iki farklı anlamdır. 

Bu durum bir anlamın emredilmesi ötekinin de yasaklanması gibidir. Bunun yanında 

söz konusu itiraz tahsis deliliyle batıldır. Çünkü “Müşrikleri öldürün.” denilmesi ve 

daha sonra zimmîlerin öldürülmesinin hükmün kapsamından çıkarılmasında hüsnün 

kubha, kubhun hüsne dönüşmesi anlamı mevcut değildir.  

 
141 Ebû Ya’lâ el-Ferrâ, el-Udde fî usûli’l-fıkıh. thk. Ahmed el-Mübârekî - Muhammed b.. (Riyâd: y.y., 

1410/1989), 3/774; Ebû’l-Fadl Celâluddîn es-Suyûtî, el-İtkân fî ulûmi’l-Kur’ân, thk. Muhammed 

Ebû’l-Fadl İbrâhîm (b.y.: Hey’etü’l-Mısriyye Amme, 1394-1974), 3/67.   
142 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/253.  
143 Debûsî, Takvîmu’l-edille, 2/399; Cüveynî, et-Telhîs, 2/450.  



43 

 

Bu itirazda hüsün ve kubhun eşyanın özüyle ilgili olmasından dolayı bir şeyin 

emredilmesi, akabinde yasaklamasında hüsün olan bir şeyin kabîh olan bir şeye 

dönüşmesi vurgulanmıştır. Usulcüler bu noktada iki farklı görüş ileri sürmüşlerdir. 

Nitekim hüsün ve kubhun eşyanın özüyle ilgili olduğunu benimseyen usulcüler 

nesihte gelecekte emredilen şeyin kendisinin değil mislinin (benzerinin) 

yasaklanacağını söylemişlerdir. Çünkü ilk olarak emredilen şey özü itibariyle iyidir. 

Şayet bu şey nehyedilecek olursa bu durumda hüsün olan bir şey kubha dönüşür. 

Ancak nesihte emredilenin kendisi değil, misli gelecek zamanlarda neshedilir. Çünkü 

bir şeyin misli önceleri hüsünken daha sonra kubha dönüşebilir. Bu görüş 

Mu‘tezile’den Ebû’l-Hüseyin el-Basrî tarafından benimsenmiştir.144 Şîrâzî ve diğer 

bazı usulcülere göre ise emredilen şeyin kendisi gelecek zamanlarda neshedilebilir. 

Burada hasen olan bir şeyin daha sonra kabîh olması söz konusu değildir. Nitekim 

nesihte emredilen hüküm hemen akabinde yasaklanmamakta, belirli bir süre 

yürürlükte kalmaktadır. Dolayısıyla bir şeyin emredilmesi ve daha sonra 

neshedilmesinde hüsnün kubha dönüşmesi söz konusu olamaz.  

3. Üçüncü itiraz neshin mükellefin bilmediği bir şeye inanmasına yol 

açması hakkındadır. Çünkü mükellef hükmün neshedileceğini bilmediği için hükmün 

sürekli olarak devam edeceğine inanır. Hüküm neshedilince de mükellef bilmediği 

bir şeye inanmış olur.  

  Şîrâzî’ye göre nesihten böyle bir şey lazım gelmez. Çünkü hitap mükellef 

hakkında sabit olduğunda nasıl ki tahsis edilmediği sürece umum ifade eden bir 

lafzın bütününe inanan mükellef neshedilmediği sürece hükmün sürekli olarak 

devam edeceğine inanır. Diğer bir ifadeyle nesihten önce sabit olan hüküm nesih 

varit olmadığı sürece mükellefler için ebedilik ifade eder. Ancak daha sonra nâsih 

hitap varit olur ve Allah’ın mensûh hükmün belirli bir süre yürürlükte kalmasını 

murat ettiğini gösterir.145 Bu açıdan Şîrâzî’ye göre nesih, Allah açısından bir hükmün 

kaldırılması, mükellefler açısından ise hükmün yürürlükte kalma süresinin beyan 

edilmesidir.  

 
144 Basrî, el-Mu‘temed, 1/401; Abdülhamit Sağır, Kelamcı Fıkıh Usulcülerin Nesih Anlayışı (Kayseri: 

Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007), 31.  
145 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/483-484. 



44 

 

4. Yahudiler tarafından dile getirilen bir diğer itiraz ise kendi 

şeriatlarının kıyamete kadar geçerli olduğunu söylemeleridir ki onlar Hz. Musa’dan 

tevâtüren nakledildiğine inandıkları “Gökler ve yerler ayakta durduğu sürece 

Cumartesi yasağına yapışın.” sözünden hareketle kendi şeriatlarının kıyamete kadar 

neshedilemeyeceğini söylemişlerdir.146  

Bu itiraza göre Hz. Musa Müslümanların nezdinde hak bir nebi ve verdiği 

haberlerde sadık bir peygamberdir. O, getirdiği dinin kıyamete kadar geçerli 

olduğunu bizzat kendisi söylemiştir. Bu durum da neshe engeldir. Şîrâzî’ye göre 

Yahudilerin ileri sürdükleri bu sözün bir aslı yoktur ve onlar tarafından 

uydurulmuştur. Çünkü Hz. Peygamber zamanında Yahudi din adamları onun 

nübüvveti hakkında Hz. Peygamber ile tartışıyorlardı. Bu delili Hz. Peygamber’e 

karşı onların din adamlarından kimse kullanmamıştır. Şayet bu sözün bir aslı olmuş 

olsaydı, Hz. Muhammed’in nübüvvetini kabul etmeme konusunda onların en güçlü 

delili olurdu. Çünkü Yahudiler Hz. Peygamber’in nübüvvetini yalanlıyorlardı. 

Şîrâzî’ye göre bunu “Sizi Müslümanlardan kurtaracağım bir şey söyleyene kadar 

bana bol bol mal verin.” diyen mülhit İbn Râvendî telkin etmiştir. Şîrâzî, 

kendisinden sonra gelecek olan Hz. Muhammed’in nübüvvetini ikrar eden Hz. 

Musa’ya inandığını, ancak “benden sonra peygamber yoktur.” diyenlere 

inanmadığını ve onların nübüvvetini tasdik etmediğini belirtmiştir.147 

Şîrâzî’nin konuyla ilgili olarak Yahudilerin nesihle ilgili menfi iddialarına 

çokça yer verdiği, Ebû Müslim’in nesihle ilgili görüşlerine fazla yer vermediği 

görülmektedir. Onun eserinde naklettiği karşıt delillerin birçoğu Yahudiler tarafından 

ileri sürülmüştür. Şîrâzî’nin konuyla ilgili yaklaşımı Yahudilerin nesihle ilgili 

iddialarına bir reddiyedir. Diğer bir ifadeyle Şîrâzî’ye göre Yahudilerin nesih ile 

ilgili iddiaları mesnetsizdir. Onun Yahudilerin konuyla ilgili gerekçelerini ve 

delillerini naklederek tenkit etmesi, meseleye kelâmî bir perspektifle yaklaştığını 

gösterir.  

 
146 Âmidî, el-İhkâm, 3/120.  
147 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/484;  a.mlf., et-Tabsira, 1/254.  



45 

 

 Şîrâzî’nin Yahudilerin görüşlerine bu kadar atıf yapmasında onun yaşadığı 

dönemde Bağdat’ta bazı Yahudilerin kendi şeriatlarının ebediliği düşüncesinden 

hareketle nesih ile ilgili olumsuz konuşmaları etkili olmuş olabilir. Zira o dönemde 

önemli bir Yahudi nüfusunun Bağdat’ta yaşadığı, Yahudilerin kendilerine ait din 

adamı yetiştiren eğitim kurumlarının ve ibadethanelerinin olduğu belirtilmektedir.148 

Bu anlamda Yahudilerle Müslümanlar arasında o dönemde bazı nesih tartışmalarının 

cereyan etmiş olması muhtemeldir. Bundan dolayı Şîrâzî de Yahudilerin konuyla 

ilgili iddialarına eserlerinde cevap verme ihtiyacı hissetmiştir. Zira o, özellikle et-

Tabsira ve Şerhu’l-Lüma‘da Yahudilerin nesihle ilgili iddialarını cedel üslubuyla ele 

alarak tenkit etmiştir.  

İmam Şâfiî diğer usûl eserlerinin aksine eserinde Yahudilerin neshe yönelik 

iddialarına yer vermemiştir. Bu durum bu iddiaların o dönemde henüz olmadığını 

göstermektedir. Şâfiî, er-Risâle’de neshi bir teori halinde incelemekten ziyade 

Kur’ân ve sünnetteki bazı nesih örnekleri üzerinde durarak Kur’ân ve sünnet 

naslarında neshin gerçekleştiğini ve bunun da Allah’tan kulları için bir rahmet ve 

kolaylık olduğunu belirtir.149  

Cüveynî, meseleyi Yahudiler ve Râfizîlerden aşırı bir topluluğun görüşleri 

çerçevesinde ele almaktadır. Bu fırkaların çoğu neshin aklen imkânsız olduğunu 

söylemişlerdir. Cüveynî’ye göre neshin vukuunun imkânsızlığını iddia etmek 

bedîhiyyâtı (akılla açıkça anlaşılan gerçeklik) inkâr etmekle eş değerdir. Nitekim 

neshin vukuunun mümkün oluşu zorunlu olarak bilinir. Ona göre hüsün-kubuh 

meselesinden hareketle neshi inkâr etmek de mümkün değildir. Çünkü hüsün ve 

kubuh fiillerin hakikatine rücu etmez.150 

Şâfiî usulcülerden Sem‘ânî’ye göre bir şeyin hüsünken daha sonra kabîh 

olması sonucuna götürmesinden dolayı neshi inkar etmek mümkün değildir. Çünkü 

bir vakitte hüsün olan bir şey başka bir vakitte kabîh olabilir. Nitekim efendisinin 

 
148 Fatih Güzel, “XIII Yüzyılın Başlarında Bağdat Şehrinde Sosyal Durum” ÇKÜ Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi 7/2 (Kasım 2016), 17-18.  
149 Şâfiî, er-Risâle, nşr. Ahmed Şâkir, 1/106.  
150 Cüveynî, el-Burhân, 2/250.  



46 

 

kölesine belirli bir vakitte şunu yap demesi daha sonra şunu yapma demesi 

hüsündür.151  

Şâfiîlerden Âmidî’nin meseleye yaklaşımı Şîrâzî’nin yaklaşımıyla 

örtüşmektedir. Nitekim Âmidî de Şîrâzî gibi meseleyi akıl ve sem‘ yönünden 

temellendirmiştir. Ona göre nesih hem Allah’ın dilemesi hem de maslahatın 

zamandan zamana ve kişiden kişiye değişebilmesi yönlerinden mümkündür. Nitekim 

doktor bazı zamanlarda hastasının belirli bir ilacı almasını ister. Hastasının 

maslahatını dikkate alarak başka bir zamanda ona bu ilacı yasaklayabilir. Yine baba 

evladını terbiye için belirli bir zamanda dövebilir. Başka bir zamanda ise çocuğuna 

yumuşak davranır ve ona şefkat gösterir. Buna göre maslahat zamana göre 

değişebilmektedir. Bundan dolayı nesih hem Allah’ın dilemesi hem de maslahatın 

zamana ve mekâna göre değişebilmesi yönlerinden caiz olur.152 

Genel olarak daha sonra gelen Şâfiîler de konuyu hem aklî zeminde ele 

almışlar hem de sem‘ yönünden ispat etmeye çalışmışlardır. Nitekim Şâfiîlerden 

Gazzâlî, Râzî, Beyzâvî ve Mâlikîlerden İbnü'l-Hâcib gibi usûlcülere göre nesih aklen 

ve ser‘an caizdir. Bu eserlerde de Yahudilerin konuyla ilgili gerekçelerine yer 

verilmiştir.153   

Modern zamanlara gelindiğinde Kur’ân’da hiçbir mensûh ayet olmadığı 

görüşü bazı araştırmacılar tarafından benimsenmiştir.154 Kanaatimizce bu görüşler 

ilmî olmaktan uzaktır ve sağlam bir temele dayanmamaktadır. Nitekim Kur’ân’da 

neshin vuku bulduğu görüşü daha müdellel bir şekilde savunulabilir. Buna ilaveten 

halefiyle selefiyle ümmetin neshin cevazı ve vukuu konusunda icmâsı vardır. 

Kur’ân’da neshin cevazına delil getirilen Bakara suresinin 106. ayeti neshi sarahaten 

ispat etmese de sahabeden nakledilen rivayetler, onların o dönemde nesihten 

 
151 Sem‘ânî, Kavâti‘u’l-edille, 1/420.  
152 Âmidî, el-İhkâm, 3/115-116.  
153 Cüveynî, el-Burhân, 2/250-251;a.mlf., et-Telhîs, 2/470-473; Gazzâlî, el-Mustasfâ, thk. Muhammed 

Abdusselâm, 1/89-90; Râzî, el-Mahsûl, 3/294-296;  İbnü’l-Hâcib, Müntehâ, 1/156; Beyzâvî, 

Minhâc, 1/145.  
154 Mûsâ Cârullah, Uzun Günlerde Oruç, sad. Yusuf Uralgiray (Ankara: Kazan Türkleri Kültür ve 

Yardımlaşma Derneği Yayınları, 1975), 132-136; M. Sait Şimşek, Kur’ân’ın Anlaşılmasında İki 

Mesele (İstanbul: Yöneliş Yayınları, 1997), 75; Süleyman Ateş, Kur’ân’da Nesh Meselesi 

(İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat, 1996), 21; Talip Özdeş, Kur’ân ve Nesh Problemi (Ankara: Fecr 

Yayınları, 2005), 27. 



47 

 

haberdar oldukların göstermektedir. Nitekim Cessâs, neshin vukuuna dair sahabeden 

aktarılan birçok rivayete yer vermiştir.155  

Mesele esasında Şîrâzî’nin de ifade ettiği kadar basittir. Maslahat zamana ve 

mekâna bağlı olarak değişebilir. Bu sebeple de Cenâb-ı Allah kullarının yararını 

gözeterek belirli bir vakitte kullarını bir hükümle yükümlü tutar. Daha sonra yine 

onların maslahatını gözeterek mevcut hükmü kaldırarak onları başka bir hükümle 

yükümlü tutar. Nesih tabiatıyla hukuk mantığına da uygunluk arz eder.156 Söz gelimi 

bir toplumda hırsızlık için öngörülen cezanın beş yıl hapis cezası olduğunu 

varsayalım. Bu beş yıllık ceza yeterince caydırıcı olmadığı için bir süre sonra 

toplumda hırsızlık oranı artmıştır. Bunun üzerine devlet toplum düzenini sağlamak 

ve toplum yararını gözetmek için beş yıllık hapis cezasını kaldırarak bu cezayı on 

yıla çıkarmıştır. Burada amaç kamu düzeninin sağlanması ve toplumun maslahatının 

gözetilmesidir. Nesihte de durum böyledir ve neshi inkâr etmenin bir anlamı yoktur.  

 

2.3. VAKTİNDEN EVVEL BİR EMRİN NESHİ 

Fıkıh usulünde bir hükmün uygulanmadan veya mükellefin bir hükmü 

yapmaya imkân bulmadan evvel neshi meselesi yoğun tartışmalara konu olmuştur. 

Müelliflerin hüsün ve kubuh meselesine yaklaşımları bu meselede de tezahür 

etmektedir. Bu meseleden kasıt şâri‘in herhangi bir vakitte mükellefe bir şeyi 

emretmesi, mükellefin o şeyi yapma imkânı bulmadan veya emrettiği şeyin vakti 

gelmeden onun hükmünü neshetmesidir. Buna şâri‘in önce “Bu senenin tamamında 

oruç tutun” demesi ve birkaç ay sonra bunu neshetmesi örneği verilebilir.  

  Bazı usulcüler vaktinden evvel bir emrin neshini bedâ ile ilişkilendirmiştir. 

Şîrâzî ise vaktinden evvel bir emrin neshinin bedâ olmayacağını özellikle 

vurgulamak istemiştir. O, “Ashabımızdan bazıları vaktinden evvel bir emrin neshine 

cevaz vermemiştir. Vaktinden evvel bir emrin neshinin bedâyı gerektireceği görüşü 

Mu‘tezilî bir görüştür.” diyerek meselenin kelâmî boyutuna işaret etmiş ve konu 

 
155 Cessâs, el-Fusûl, 2/324-325.  
156 Yüksel Macit, “Hz. Peygamber’den Sonra Nesh Meselesi”, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 13 

(2009), 296.  



48 

 

bağlamında Mu‘tezile’nin gerekçelerine ve te’villerine de yer vererek bu görüşleri 

tenkit etmiştir. Şîrâzî’nin naklettiğine göre Ebû Bekir es-Sayrafî (ö. 330/941) de 

vaktinden evvel bir emrin neshinin bedâ olacağını söylemiştir.157  

Şîrâzî’ye göre bir şeyin emredilmesi daha sonra o şeyin vakti gelmeden veya 

mükellefin o şeyi yapmaya imkân bulmadan evvel neshi caizdir. Hz. İbrahim’in 

oğlunu kurban etmek ile emrolunması, daha sonra bu emrin bir koçla neshi meseleye 

delil teşkil eder. Allah Hz. İbrahim’e oğlunu kesmesini emretmiş, fiilin vaktinden 

önce bu emri neshetmiştir. Bu durum bedâya delalet etmez.158 Vaktinden evvel bir 

emrin neshinin caiz olmadığı görüşünü ileri sürenlerin Hz. İbrahim kıssası ve genel 

anlamda konuyla ilgili gerekçeleri ve delilleri şunlardır:  

1. Hz. İbrahim yüz üstü yatırmak, ellerini ayaklarını bağlamak gibi 

kesme öncesi yapılacak şeylerle emrolunmuştur. Bunu yaptığı için de Cenâb-ı Hak 

Hz. İbrahim’e “Rüyanı doğruladın...” (es-Sâffât 37/105) demiştir. Buna göre Hz. 

İbrahim emredileni yapmıştır. Burada emredilen kesme değil, kesme öncesi 

yapılacak şeylerdir. Şîrâzî’nin naklettiği bu argüman Hanefîlerden Cessâs ve 

Mu‘tezile’den Ebu’l-Hüseyin el-Basrî tarafından ileri sürülmüştür.159 

Şîrâzî’ye göre Hz. İbrahim kesme öncesi yapılacak şeyler ile değil, bizâtihi 

kesme ile emrolunmuştur. Bu husus ayetin delaletiyle sabittir. Nitekim Hz. 

İbrahim’in kesme öncesi yapılacak şeylerle emrolunması “Seni rüyamda 

boğazladığımı görüyorum bir bak ne diyorsun (Hz. İsmail) babacığım emrolunduğun 

şeyi yap.” (es-Sâffât 37/102) ayetine aykırıdır. Ayette Hz. İbrahim’in kesme ile 

emrolunduğu açıkça belirtilmiştir. Keza “Beni inşallah sabredenlerden bulacaksın.” 

(es-Sâffât 37/102.) ve “Biz ona bir kurbanı fidye olarak verdik.” (es-Sâffât 37/107) 

ayetleri de Hz. İbrahim’in kesmeyle emrolunduğuna delâlet eder. Çünkü kesme 

öncesi yapılacak şeyler, sabrı gerektirmeyip bir çocuğun eğleneceği kolay işlerdir. 

Yine Hz. İbrahim’in oğluna durumu anlatırken kaygılı ve endişeli olması, bir 

kurbanın fidye olarak verilmesi ve Allah’ın bu durumu bir imtihan olarak 

 
157Şîrâzî, et-Tabsira, 1/261; a.mlf, el-Lüma‘, 1/126; a.mlf., Şerhu’l-Lüma‘, 1/485; Ömer Yılmaz, 

Cessâs’ın Nesih Doktrini (Ankara: Gece Kitaplığı, 2021), 77.  
158 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/260. 
159 Cessâs, el-Fusûl, 2/246-247; Basrî, el-Mu‘temed, 1/410-411.  



49 

 

nitelendirmesi, Hz. İbrahim’in kesme ile emrolunduğunu gösterir. Ancak Allah’ın 

“Rüyanı doğruladın.” (es-Sâffât 37/105) sözü ise emrin vucûbiyyetine inandın ve 

emri yerine getirmeye azmettin anlamındadır. Ayetteki tasdik fiil olmaksızın kalp ile 

yapılan tasdiktir. Buna göre Hz. İbrahim ilgili emrin hak olduğuna inanmış ve emri 

yerine getirmeye azmetmiştir. Ancak Cenâb-ı Allah bu yükümlüğü bir koçla 

neshetmiştir. Bu açıdan Şîrâzî’nin düşüncesinde “Rüyanı doğruladın.” (es-Sâffât 

37/105) ayeti Hz. İbrahim’in emri yaptığına değil,  emri yapmaya azmettiğine, ilgili 

emre itaat ve inkıyat gösterdiğine delalet etmektedir.160  

2. Hz. İbrahim emredilen kesme işini yapmış olabilir. Ancak ne zaman 

oğlundan bir parça kesmeye kalksa kesilen yer eski haline dönmüştür. Basrî, el-

Mu‘temed adlı eserinde bu te’vîle yer vererek mümkün görür.161  

Şîrâzî’ye göre Allah’ın bu te’vîle Kur’ân’da yer vermemesi, onun mümkün 

olmadığı gösterir. Şöyle ki: şayet bu te’vîl doğru olmuş olsaydı, Allah bu apaçık ve 

muhteşem mucizeyi kitabında zikrederdi. Nitekim Allah “Ey ateş, İbrahim için serin 

ve esenlik ol.” (el-Enbiyâ 112/69) ayetinde ateşin Hz. İbrahim’i yakmaması gibi 

büyük bir mucizeyi kitabında zikretmiştir. Bir koçun Hz. İsmail’in yerine kurban 

olarak gönderilmesi de bu te’vîlin geçersizliğini bir başka yönden gösterir. Nitekim 

şayet itirazda ifade edildiği üzere kesilen yara eski haline dönmüş olsaydı, Hz. 

İbrahim kesme işini yapmamış olurdu ve bir koçun Hz. İsmail’in yerine fidye olarak 

gönderilmesine gerek kalmazdı.162 

Şîrâzî’ye göre vaktinden evvel bir emrin neshi Allah’ın farklı vakitlerde 

tekrarlayan bir fiili emretmesi ve emrin kapsadığı vaktin tamamı girmeden bazı 

vakitlerde bu fiili neshetmesi cihetinden de mümkündür. Buna göre emredilenin 

vakti dolmadan belirli vakitlerde neshi caiz olduğuna göre bir fiilin emredilmesi ve 

vaktinden önce o fiilin neshi de mümkün olur. Şayet şer‘î mükellefiyetler maslahata 

göre teklif kılınıyorsa, maslahat o fiili yapmaksızın  ona azmetmede,  iltizâm ve itaat 

göstermede olabilir. Şayet şer‘î mükellefiyetler, Allah’ın dilemesine göre oluyorsa 

Allah’ın fiili yapmayı dilememesi yalnızca o fiili emretmeyi murat etmesi 

 
160 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/260-261; a.mlf., Şerhu’l-Lüma‘, 1/469.  
161 Basrî, el-Mu‘temed, 1/410-411.  
162 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/261.  



50 

 

mümkündür. Bundan dolayı Allah Hz. İbrahim’e oğlunu kurban etmeyi emretmiş, 

ancak o emrin yerine getirilmesini murat etmemiştir. Bu durumda Şîrâzî’ye göre hem 

maslahat hem de Allah’ın dilemesi yönlerinden bir emrin vaktinden evvel neshi 

caizdir. Keza Allah’ın bize bir ibadeti emretmesi daha sonra hastalık ve ölüm gibi 

sebeplerle bu yükümlülüğü bizden kaldırması mümkün olduğuna göre bu ibadeti 

vakti girmeden başka bir ibadetle kaldırması da mümkündür.163 

3. Bir şeyin emredilmesi o emirde maslahatın bulunduğuna delalet eder. 

Maslahat bu emri yapmakta olursa, maslahat olan bir şeyden nehyetmek kabîh olur. 

Bu da caiz değildir.  

Şîrâzî’ye göre böyle bir durumda maslahat hükmün neshedileceği zamana 

kadar geçerlidir. Diğer bir ifadeyle emredilen şey tüm vakitlerde maslahat 

olmayabilir. Nitekim maslahat bir emrin vaktinden evvel neshinde de olabilir. Bunun 

yanında bu itiraz vaktinden evvel bir emrin neshine delil oluyorsa neshin iptali için 

de delil olması gerekir.164 

4. Bir şeyin emredilmesi onun hüsün oluşuna, bir şeyin nehyedilmesi ise 

onun kabîh oluşuna delalet eder. Bir şeyin aynı anda hüsün ve kubuh olması caiz 

değildir.  

   Şîrâzî bu itiraza neshin imkân ve vukuu konusunda cevap verdiği için 

burada cevap vermeyi gerekli görmemiştir.165 

5. Vaktinden evvel bir şeyin neshi bedâ olur. Bedâ da Allah için caiz 

değildir.  

Meseleye her şeyin Allah’ın bilgisi dâhilinde olması çerçevesinde yaklaşan 

Şîrâzî’ye göre vaktinden evvel bir emrin neshinden bedâ lazım gelmez. Çünkü bedâ 

gizli olduktan sonra bir şeyin açığa çıkmasıdır. Allah bir şeyi emrettiyse tıpkı o şeyin 

 
163 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/487;  a.mlf., et-Tabsira, 1/261.  
164 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/487. 
165 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/487. 



51 

 

yapıldıktan sonra kaldırılmasını bildiği gibi o şeyi vaktinden önce (yapılmadan) 

kaldıracağını da bilmektedir.166 

6. Yapılmasından önce bir emrin neshi caiz olmuş olsaydı, “yap” ve 

“yapma” sözünde olduğu gibi emir ve nehyin tek bir halde gelmesi gerekirdi. Bu 

durum da caiz değildir.  

Şîrâzî’ye göre emir nehye bitişik gelirse bu bir anlam ifade etmez. Ancak 

ondan sonra gelirse vaktinden evvel bir emrin neshinde emir fiilin vucûbiyyetine 

inanma, fiile itaat ve inkıyat edeceğini gösterme ve o fiili yerine getirmeye azmetme 

manası taşır. Diğer bir ifadeyle Şîrâzî, vaktinden evvel bir emrin neshinde emrin boş 

bir emir olmadığını, mükellefin göstereceği itaatten ve sabırdan dolayı sevap 

kazanacağını ifade etmek istemektedir. Buna göre mükellef nasıl ki emri yerine 

getirdikten sonra sevap kazanıyorsa emri yapmadan da o emre itaat göstererek ve o 

emrin hak olduğuna inanarak sevap elde eder. Bu açıdan Şîrâzî’nin düşüncesinde bu 

şekilde yerine getirilmeyen emir de anlamlıdır.167 

7. Emrin muktezâsı yapmaktır. Emir bunu ifade etmiyorsa boş ve 

anlamsız söz olur. Tıpkı “öldürün” sözünden kastın “öldürmeyin” anlamında olması 

gibi boş bir sözle de hitap sabit olmaz.  

Bu itirazı ileri sürenlere göre emrin anlamı o emrin yerine getirilmesidir. 

Diğer bir ifadeyle emir, emredilen şeyin yerine getirilmesini gerektirir. Eğer emirle 

emredilen şeyin yapılması murat edilmemişse bu emir sahih bir emir değildir. 

Şîrâzî’ye göre mutlak emrin muktezâsı o emrin devam üzere olmasıdır. Şayet emir 

yerine getirilmeden neshedilirse, bu emir boş bir emir olmaz. Çünkü şâri‘in emirleri 

nesih, ölüm, acziyet ve diğer delillerin gelmemesiyle şartlıdır. Diğer bir ifadeyle 

Cenâb-ı Allah dilerse bir şeyi emreder ve o emrin yerine getirilmesini ölüm, acziyet 

ve hastalık gibi vesilelerle neshedebilir. Şîrâzî’ye göre mutlak emrin (yapılmasından 

evvel) neshedildiğine dair bir delil gelirse onun muktezasının, emri yapmaksızın 

emrin vucûbiyyetine inanma, emri yapmaya azmetme ve emre itaat gösterme olduğu 

bilinir. Bu sebeple de emrin muktezası, nesih varit olmadığı sürece emri yapmak 

 
166 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/488. 
167 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/488. 



52 

 

manasını taşır. Ayrıca şâri‘ vaktinden evvel bir emri neshederse, bu durum, bu emirle 

fiilin yapılmasının Allah tarafından murat edilmediğini gösterir. Şîrâzî’nin 

düşüncesinde vaktinden evvel bir emrin neshi, “öldürün” ve “öldürmeyin” 

ifadelerinden farklıdır. Ona göre böyle bir söz sahih ve mantıklı değildir.168  

Vaktinden evvel bir emrin neshine cevaz vermeyenler konuyla ilgili çeşitli 

gerekçeler ileri sürmüşler, vaktinden evvel bir emrin neshini bedâ olarak 

nitelendirmişlerdir. Keza bu görüşte olanlara göre vaktinden evvel bir emir 

neshedilirse bu durumda maslahat olan bir şey mefsedete döner. Bu görüşün açılımı 

şu şekildedir: Cenâb-ı Allah bir şeyi emretmesi o şeyde maslahatın bulunduğunu 

gösterir. Şayet emrettiği şeyi vakti gelmeden neshederse maslahat olan emir 

mefsedete döner. Bu durum da bir tenakuz teşkil eder. Keza vaktinden evvel bir 

emrin neshi, hasen olan bir şeyin kabîh olması neticesine de götürür. Gazzâlî bu 

gerekçelerin Mu‘tezile tarafında ileri sürüldüğünü belirtmektedir.169  

Hanefilerden Cessâs ve Debûsî uygulanmadan evvel bir emrin neshine cevaz 

vermemişlerdir. Onların konuyla ilgili gerekçeleri vaktinden evvel bir emrin neshinin 

bedâya delalet etmesidir. Keza onlara göre vaktinden evvel bir emrin neshinde hüsün 

olan bir şey kabîh olur.170 

Mu‘tezilî usulcülerden Ebü’l-Hüseyin el-Basrî ise konuyla ilgili şu 

değerlendirmeyi yapmaktadır: “Allah bize ‘Abdestli olarak gün batımında iki rekât 

namaz kılın’ derse daha sonra aynı günün öğle vaktinde ‘İki rekât namaz kılmayın’ 

derse bu durumda emir ve nehiy tek bir fiili tek bir vecihle, tek bir vakitte bir 

mükelleften başka bir mükellefe yönelecek tarzda kapsar. Aralarında bir ayrılık 

olmaksızın nehiy emri kapsar. Bu durum ya bedâdır ya da iyiden nehyetme ve kötüyü 

emretmedir.”171  

Görüldüğü üzere vaktinden evvel bir emrin neshi konusu müelliflerin kelamla 

ilgili görüşlerinden bağımsız değildir. Zira hüsün ve kubuh gibi vasıfları eşyanın 

 
168 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/488.  
169 Gazzâlî, Mustasfâ, çev. H. Yunus Apaydın, 250.  
170 Cessâs, el-Fusûl, 2/233-234; Debûsî, Takvîmu’l-edille, 2/417-419. 
171 Basrî, el-Mu‘temed, 1/407.  



53 

 

özüyle ilgili vasıflar olarak gören Cessâs, Debûsî ve Basrî gibi usulcüler vaktinden 

evvel bir emrin neshine cevaz vermemişlerdir. Nitekim emredilen şey haddizatında 

iyi olduğu için daha sonra bu emrin vaktinden evvel neshi iyi olan bir şeyin kabîh 

olması neticesine götürür. Şîrâzî ise bu görüşleri eserlerinde itiraz olarak 

nakletmiştir. Onun bu görüşleri nakletmesi ve tenkit etmesi meseleye kelâmî bir 

bakış açısıyla yaklaştığını göstermektedir. Diğer taraftan Şîrâzî’ye göre Cenâb-ı 

Allah dilerse bir hükmü vaktinden evvel de neshedebilir. Aynı şekilde vaktinden 

evvel bir emrin neshi maslahat ilkesine aykırı değildir. Çünkü maslahat zamandan 

zamana ve kişiden kişiye değişebilir. Bu açıdan maslahat bir hükmün uygulandıktan 

sonra neshinde olabileceği gibi bir emrin vaktinden evvel (uygulanmadan) neshinde 

de olabilir.  

Şîrâzî’den sonraki Şâfiî usulcülerin de genel anlamda vaktinden evvel bir 

emrin neshine cevaz verdikleri görülmektedir. Vaktinden evvel bir emrin neshi 

meselesine Hz. İbrahim’in oğlunu kurban etme kıssasını delil olarak ileri süren 

Cüveynî’ye göre Hz. İbrahim kesme öncesi yapılacak şeylerle emrolunmamış, 

bizatihi kesme ile emrolunmuştur.  O, Hz. İbrahim kıssasıyla ilgili olarak yapılan iki 

yorumu aktarmıştır. Birincisi Hz. İsmail’in boynuna kesmeyi önleyecek bakırdan 

veya demirden bir halka konulmuştur. Bu sebeple de kesme işlemi meydana 

gelmemiştir. Cüveynî böyle bir yorumun teklîfü mâ lâ yutâk olduğunu ifade etmiştir. 

Çünkü mükellef bir şeyle emrolunmuş, ancak bu emri yerine getiremeye kadir 

değildir. Aynı şekilde ona göre bu yorum Mu‘tezile tarafından ileri sürülmüştür ve 

onların temel prensibine de aykırıdır. İkincisi ise Hz. İbrahim oğlunu kesmiş, fakat 

kesilen yer Allah’ın bir mucizesiyle eski haline dönmüştür. Cüveynî, böyle bir 

yorumu da mümkün görmemiştir. Çünkü Kur’ân, buna dair kayıt ve karinelerden 

bahsetmemiştir. Konuyla ilgili diğer Şâfiîlerin de vaktinden evvel bir emrin neshinin 

caiz olduğu görüşünde oldukları ve meseleyi Hz. İbrahim kıssası üzerinden Şîrâzî ile 

benzer şekilde temellendirdikleri görülmektedir.172 

 
172 Cüveynî, el-Burhân, 2/252-253; a.mlf., et-Telhîs, 2/498-500; Sem‘ânî, Kavâti‘u’l-edille, 1/431-

433; Gazzâlî, el-Mustasfâ, thk. Muhammed Abdusselâm, 1/92; Râzî, el-Mahsûl, 3/312-313; 

İbnü’l- Hâcib, Müntehâ, 1/156; Beyzâvî, Minhâc, 1/147. 



54 

 

Hanbelî usulcülerden Ferrâ’ya göre vaktinden evvel bir fiilin neshi caizdir. 

Hz. İbrahim’in oğlunu kurban etmesi ve bunun sonradan bir fidyeyle neshi meselenin 

delilidir. Hz. İbrahim oğluna “Seni boğazladığımı görüyorum.” demiştir. 

Peygamberlerin rüyası vahiydir ve bu rüyalarla amel etmek gerekir. Bundan dolayı 

da Hz. İsmail “Babacığım emrolunduğun şeyi yap.” demiştir.173 Ferrâ’ya göre Hz. 

İbrahim Allah’ın emrinin hak ve doğru olduğuna itikat etmiş ve emri yerine 

getirmeye azmetmiştir. Bunun üzerine Allah Hz. İbrahim’in itaatinden dolayı iyi 

kullarını mükâfatlandırdığı gibi kesme işini bir koçla neshetmiştir.  Vaktinden evvel 

bir fiilin neshinde aynı emrin aynı zamanda hüsün ve kubuh olması ve bedâ anlamı 

yoktur. Hz. İbrahim bizzat kesme ile emrolunmuştur. Kesme öncesi yapılacak 

şeylerle emrolunmamıştır. Bu durum ayetin delâletiyle sabittir. Mâlikîlerden Bâcî de 

aynı görüştedir.174  

Çağdaş müelliflerden Mustafa Zeyd’e göre temekkünden (yapmaya imkân 

bulmadan) evvel nesih caiz değildir. Cumhur ulemanın bu mesele için ileri sürdükleri 

hiçbir delilde vaktinden evvel bir fiilin neshi söz konusu değildir. Örnek olarak necvâ 

sadakasının (Hz. Peygamberle ikili konuşma öncesi, takdim edilen sadakanın, el-

Mücâdele 58/12-13) hükmünün neshedilmesi, bu mesele için delil olarak ileri 

sürülmüştür. Ancak rivayetler bu ayetle amel edildiği konusunda birleşmektedir. 

Rivayetlere göre Hz. Ali neshedilmeden önce ayetin hükmüyle amel etmiştir. Bazı 

rivayetlere göre ise Müslümanların bütünü zekât ayeti inene kadar bu ayetle amel 

etmiştir. Hal böyleyken bu ayet temekkünden evvel bir fiilin neshine delil olarak ileri 

sürülemez.175 Zeyd’e göre Hz. İbrahim’in oğlunu kurban etmesinin bir fidyeyle 

neshedilmesi, Hudeybiye anlaşmasının Müslüman olmuş kadınların geri iadesiyle 

ilgili maddesinin Mümtehine suresinin 10. ayetiyle neshi, Miraç gecesi 50 rekâtlık 

namazın 45 rekâtının neshedilmesi delillerinde de temekkünden evvel bir fiilin neshi 

yoktur.176 

Kanaatimizce vaktinden evvel bir emrin neshi meselesinde Şâfiîlerin Hz. 

İbrahim’in oğlunu kurban etmesi kıssasıyla ilgili görüşleri daha müdelleldir. 

 
173 Ferrâ, el-Udde, 3/808-810.  
174 Ferrâ, el-Udde, 3/812-813; Bâcî, İhkâmu’l-fusûl, 1/410-413. 
175 Zeyd, en-Nesh fî’l-Kur’âni'l-Kerîm, 1/183.  
176 Zeyd, en-Nesh fi’l-Kur’âni’l-Kerim, 1/184-187.  



55 

 

Vaktinden evvel bir emrin neshini kabul etmeyenler, bilhassa bazı Mu‘tezilî 

usulcüler kendi görüşlerini haklı çıkarmak ve kendi kelâmî prensipleriyle 

çelişmemek adına konuyla ilgili zorlama birtakım te’villere başvurmuşlardır. Ayette 

Hz. İbrahim’in oğlunu rüyasında boğazlamayı gördüğü sarahaten ifade edilmesine 

rağmen ilgili ayeti Hz. İbrahim’in kesme hazırlıklarını gördüğü şeklinde te’vîl 

etmişlerdir. Ancak bu te’vîl ayete açıkça aykırılık teşkil etmektedir. Kanaatimizce 

nasları te’vîl etmek yerine onları kendi anlam örgüsü içerisinde anlamaya çalışmak 

daha doğru bir yaklaşımdır.  

2.4. TE’BÎD KAYDIYLA KAYITLI BİR HİTABIN NESHİ 

Klasik fıkıh usulü kaynaklarında nesihle ilgili tartışılan meselelerden biri de 

te’bîd kaydıyla kayıtlanan bir hitabın neshi meselesidir.  Bilindiği üzere Kur’ân ve 

Sünnette te’bîd (ebedilik) lafzıyla varit olan naslar mevcuttur. Örnek olarak namuslu 

kadınlara zina isnadında bulunan kimselerin şahitliğiyle ilgili “Onların şahitliklerini 

ebediyen kabul etmeyin…” (en-Nûr 24/4) ayetinde şahitliğin kabul edilmemesi 

hükmü te’bîd lafzıyla kayıtlanmıştır. Aynı şekilde Kur’ân’da Hz. Peygamber’e 

hitaben münafıklarla ilgili olarak “Onlardan ölen birinin namazını asla kılma…” (et-

Tevbe 9/84) ayetinde de hüküm te’bîd lafzıyla kayıtlanmıştır. Konuyla ilgili başka 

pek çok örnek mevcuttur.  

Şîrâzî, bu meseleye el-Lüma‘da değinmemektedir. Ancak Şerhu’l-Lüma‘ ve 

et-Tabsira’da meseleyi ele almaktadır. Ona göre bazı mütekellim usulcülerin aksine 

te’bîd lafzıyla mukayyet hitapların neshi mümkündür. Bazı mütekellim usulcülere 

göre ise yalnızca mutlak olarak varit olan bir hitapların neshi caizdir. Buna göre 

hitapta ebediliğe delalet eden bir kayıt varsa bu hitaplar neshi kabil değildir.177 

  Şîrâzî’ye göre neshe konu olması açısından te’bîd lafzıyla mukayyet bir 

hitap ile mutlak olarak varit olmuş hitap arasında herhangi bir fark yoktur. Buna göre 

hitap ister mutlak olarak varit olsun ister hitapta ebediliğe delalet eden bir kayıt 

bulunsun bu hitaplar neshedilebilir. Nitekim mutlak olarak varit olmuş hitap zahiren 

te’bîd ifade etse de aslında neshedici delil varit olmadığı sürece ebedilik ifade eder. 

Ancak bu hitaptan sonra nesih varit olunca hükmün belirli bir süre yürürlükte kaldığı 

 
177 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/255.   



56 

 

anlaşılır. Buna göre zahiren te’bîd ifade eden mutlak hitabın neshi caizse, te’bîd 

lafzıyla mukayyet hitapların neshi de caiz olmalıdır. Çünkü te’bîd kaydıyla mukayyet 

bir hitapta bazen te’kîd (sözün manasını kuvvetlendirme) manasının olması 

mümkündür. Diğer bir ifadeyle te’bîd kaydıyla mukayyet bir lafız, bazen te’kîd 

manası taşıyan bir lafzın verdiği mesajı ifade eder. Bunun yanı sıra “Borçluna 

ebediyen yapış.” ifadesinde olduğu gibi bazı durumlarda lügat yönünden de te’bîd 

lafzıyla mukayyet bir hitaptan te’bîd manası kastedilmemiş olabilir. Bu  durumda söz 

konusu hitaptan belirli bir zamana (borcunu tahsil edene) kadar borçlundan ayrılma 

anlamı kastedilmiştir. Burada hüküm te’bîd lafzıyla mukayyettir ve nesih vaktine 

kadar geçerlidir.178  

   Şîrâzî’ye göre te’bîd lafzıyla mukayyet bir hitabın neshi umum ifade eden 

bir hitabın tahsisi gibidir. Nitekim “Müşriklerin tamamını öldürün.” denilmesi ve 

daha sonra cizye verenlerin hükmün kapsamından çıkarılması mümkündür. Bu 

durumda “Ebediyen namaz kıl.” denilmesi ve ebedilikten belirli bir vaktin 

kastedilmesi de mümkün olur. Bu açıdan ebedilik ifade eden hitaplar umum lafızların 

tahsisine benzediğinden bu hitapların neshi caiz olur.179  

  Şîrâzî’ye göre te’bîd lafzıyla mukayyet bir hitaptan sonra te’bîd manasını 

engelleyen şart ve istisna ile hükmün kapsamı daraltılabilir. Nitekim “Hayızlı 

olmadığınız sürece ebediyen namaz kılın.” veya “Hasta olmadığınız sürece ebediyen 

oruç tutun.” ifadelerinde te’bîd lafzıyla mukayyet bir hükümden sonra şart ve istisna 

ile hükmün kapsamı daraltılıyorsa, te’bîd kaydıyla kayıtlı bir hitabın neshi de 

mümkün olur. Keza te’bîd lafzıyla mukayyet bir hitapta “aciz kalmadığınız veya 

hastalanmadığınız sürece hükmü yerine getirin” anlamı nasıl varsa, neshedilmediği 

sürece hükmü yerine getirin anlamı da olabilir.180   

Şîrâzî, konuyla ilgili karşı görüşte olan kişilerin muhtemel olarak ileri 

sürebileceği bir itiraza değinir. Bu itiraza göre şayet te’bîd kayıtlı bir hitabın neshi 

caiz olursa, bu durumda neshedilmeyen hükümleri bilmeye imkân kalmaz. Bu da Hz. 

Peygamber’in nübüvvetinin ebedî olduğunu bilmeme neticesine götürür. Şîrâzî bu 

 
178 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/491; a.mlf., et-Tabsira, 1/255.  
179 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/255. 
180 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/491-492;  a.mlf., et-Tabsira, 1/255.  



57 

 

itiraza maslahatın zamandan zamana değişebilmesi ilkesiyle cevap verir. Buna göre 

maslahat te’bîd lafzıyla mukayyet bir hitapta olabildiği gibi bu hitabın neshinde de 

olabilir. Bu durumda te’bîd lafzıyla mukayyet bir hitabın neshi maslahat yönünden 

caiz olur. Hz. Peygamber’in şeriatının ebediliği meselesinin ise bu meseleyle bir 

ilgisi yoktur. Nitekim bu husus, “Benden sonra peygamber yoktur.”, “Ben nebilerin 

sonuncusuyum.” ve “Hâtemü’l-Enbiyâ” hitaplarıyla bilinir. Şîrâzî’ye göre Hz. 

Peygamber’in son nebi olduğunun bilinmemesi durumu bu itirazı ileri sürenleri iman 

konusunda da bağlar.181  

Şîrâzî’ye göre neshin meydana gelebilmesi için hitaba nesih iş‘ârının (hitap 

esnasında neshin belirtilmesinin) bitişmesi gerekli değildir. Şayet hitap esnasında 

neshin belirtilmesi gerekli olsaydı, bazı hitaplarda hükmü düşüren durumların da 

belirtilmesi gerekirdi. Ancak nesih için böyle bir şey gerekli olmadığına göre hitapta 

neshin beyan edilmesi de gerekli değildir.182  

Şîrâzî’nin konuyla ilgili yaklaşımından hareketle onun neshi “bir hükmün 

zamanla tahsisi” olarak ifade ettiğini söylemek yanlış olmaz. Zira ona göre 

neshedilmediği sürece hüküm bütün zamanlarda geçerlidir. Daha sonra nâsih hitap 

gelerek hükmün belirli bir zaman yürürlükte kaldığını gösterir. Bu açıdan onun neshi 

âm lafzın tahsisine benzetmesi de bu anlayışın bir sonucudur. Bu çerçevede 

Şîrâzî’nin muasırı Cüveynî “Üstad Ebû İshâk neshi bir hükmün zamanla tahsisi 

olarak açıklamıştır.” diyerek Şîrâzî’nin bu görüşüne dikkat çekmiştir.183  

Mütekellim usulcülerden Râzî’nin konuyla ilgili görüşleri Şîrâzî’nin 

görüşleriyle paralellik arz etmektedir. Nitekim ona göre te’bîd lafzı umum lafzının 

kapsadığı bütün fertleri içermesi gibi gelecek zamandaki bütün vakitleri kapsar. 

Umum lafzın tahsisi caiz olduğuna göre ebedilik ifade eden emirlerin de neshi caiz 

olur. Aynı görüşü Basrî, Sem‘ânî, Âmidî ve İbnü'l-Hâcib de benimsemiştir.184 

 
181 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/492. 
182 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/257. 
183 Cüveynî, el-Burhân, 2/249.  
184 Basrî, el-Mu‘temed, 1/ 414; Sem‘ânî, Kavâti‘u’l-edille, 1/422; Râzî, el-Mahsûl, 3/328-329; Âmidî, 

İhkâm, 3/135; İbnü’l-Hâcib, Müntehâ, 1/157.  



58 

 

Şâfiîlerden Sübkî’ye göre ebedilik ifade eden hitaplar neshedilebilir. Bu 

anlamda onun düşüncesinde “orucu ebedi olarak tutun.” ifadesi neshedilebilir. 

Çünkü ebedilik ifade eden bir hitaptan sonra nesih gelirse ebedilikten belirli bir 

vaktin kastedildiği bilinir.185 

Hanefîler te’bîd kayıtlı bir hitabın neshine cevaz vermemişlerdir. 

Hanefilerden Cessâs’a göre müebbet hükümlerin neshi yalnızca Hz. Peygamber 

hayattayken olabilir. Hz. Peygamber’in vefatından sonra artık bu hükümlerde nesih 

ihtimali ortadan kalkmıştır. Çünkü te’bîd kayıtlı bir hükümde hükmün ebediyen 

devam edileceğine inanılır. Bu sebeple te’bîd kayıtlı bir hükümden belirli bir vaktin 

ve müddetin kastedilmiş olması caiz değildir. Aynı şekilde te’bîd kayıtlı bir hükmün 

neshini caiz görmek, sözün delaletinin iptaline yol açar.186  

Hanefîlerden Debûsî’ye göre de te’bîd kayıtlı bir hükmün neshi caiz değildir. 

Ona göre bir hüküm iki şekilde te’bîd ifade eder. Birincisi Hz. Muhammed’in 

şeriatının ebedî olması gibi hüküm kendisine bitişen bir delâlet yoluyla te’bîd ifade 

eder. Bu hükümler ancak Allah’tan gelen bir haberle neshedilebilir. İkincisi ise 

hüküm “(Ey İsa!) Sana tabi olanları kıyamete kadar inanmayanlara üstün 

tutacağım.” (Âl-i İmran 3/55) ayetinde olduğu gibi nasla ebedilik ifade eder. 

Debûsî’ye göre her iki durumda da nesih caiz değildir. Çünkü Allah bu hükümlerin 

bütün vakitlerde geçerli olduğunu haber vermiştir. Bu hükümlerin neshi Allah’ın 

takdir ettiği veya haber verdiği şeydeki hataya neden olur ki bu da caiz olmaz. 

Hanefilerden Semerkandî, Pezdevî ve Serahsî de aynı görüştedir.187 

Nesihle ilgili bu meselede teorik görüş ayrılıkları vardır. Meselenin pratiğe 

rücû eden bir yönü yoktur. Bu mesele bir yönüyle âm lafzın tahsis edilmesine 

benzemektedir. Konuyla ilgili olarak Hanefîlerle diğer usulcüler arasındaki bu ihtilaf, 

âm lafzın delaletinin kesin mi zannî mi olacağı meselesinden kaynaklanmaktadır.188 

Bazı mütekellim usulcülere göre âm lafzın delaleti zannîdir. Hanefîlere göre ise 

 
185 Sübkî, Cem‘u’l-cevâmi‘, 1/59; Abdurrahman Caner, “Tâcuddîn es-Sübkî’nin Nesh Problemine 

Yaklaşımı”, İlahiyat Fakültesi Dergisi 24/1 (2019), 147.  
186 Cessâs, el-Fusûl, 2/209-210.  
187 Debûsî, Takvîmu’l-edille,  2/414-415; Semerkandî, Mîzânu’l-usûl, 2/708; Pezdevî, Kenzu’l-vusûl, 

1/490-491; Serahsî, el-Usûl, 2/60. 
188 Sağır, Kelamcı Fıkıh Usulcülerin Nesih Anlayışı, 98.  



59 

 

tahsis edilmediği sürece âm lafzın delaleti kesindir. Tahsis edilme durumu bir delile 

dayanmadığı için âm lafzı gerçek anlamından uzaklaştırmak doğru değildir.189 

Kanaatimizce âm lafzın delaletinin kesin mi zannî mi olacağı konusundaki ihtilaf 

te’bîd kayıtlı bir hitabın neshi meselesinde tezahür etmektedir. Şîrâzî’nin meselenin 

âm lafzın tahsisiyle benzerliğine dikkat çekmesi de bunu göstermektedir. Ona göre 

umum ifade eden lafızların tahsisi caiz olduğuna göre ebed lafzıyla mukayyet 

hitapların neshi de caiz olmalıdır.  

2.5. BİR HÜKMÜN BEDELLİ VEYA BEDELSİZ NESHİ 

Bir hükmün yerine bir bedel getirilerek neshinden kasıt, hükmün 

mükelleflerden kaldırılması ve bunun yerine başka bir hükmün getirilmesidir. Böyle 

bir neshe kıblenin Beyt-i Makdis’ten Mescid-i Harâm’a çevrilmesi örneği verilebilir. 

Bedelsiz nesih ise hükmün yerine bir bedel getirilmeksizin neshedilmesidir. Hz. 

Peygamber’le özel bir görüşme yapmadan evvel sadaka verilmesi (Necvâ sadakası) 

hükmünün neshi bu kabildendir. (el-Mücadele 58/12-13) Çünkü necvâ sadakası 

neshedilmiş ve yerine yeni bir hüküm getirilmemiştir.  

Bazı usûlcüler hükmün bedel konularak neshini neshin şartları arasında 

değerlendirmişlerdir. Fakat cumhur ulemaya göre bir hükmün yerine bir bedel 

konularak neshedilmesi muteber bir şart değildir.190  Kaynaklarda bedelsiz neshi 

kabul etmeyenlerin kimler veya hangi mezhepten olduğu konusunda net bir bilgi 

yoktur. Nitekim Cüveynî böyle bir neshe karşı çıkanların Mu‘tezile olduğunu 

belirtirken,191 Sem‘ânî ise bu görüşü Zâhirîlere nispet eder.192  

Şîrâzî’ye göre bir hükmün hem bedelsiz hem de yerine bir bedel getirilerek 

neshi caizdir ve dinde vuku bulmuştur. Bir yıllık iddet müddetinin 4 ay 10 gün 

üzerinin neshi dinde bir hükmün bedelsiz neshedildiğini göstermektedir. Nitekim 

“Evlerinden çıkarılmaksızın bir yıllık geçimlerini vasiyet etsinler…” (el-Bakara 

2/240) ayetinde ifade edildiği üzere İslam’ın başlangıç yıllarında kocası vefat eden 

 
189 Ali Bardakoğlu, “Âm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV yayınları, 1989, 

2/553.  
190 Âmidî, el-İhkâm, 3/114.  
191 Cüveynî, el-Burhân, 2/257; a.mlf., et-Telhîs, 2/479 
192 İltaş, Klasik Nesih Teorisi ve Çağdaş Tefsirciler; 74.  



60 

 

kadınların iddet müddeti bir yıldı. Daha sonra bir yıllık iddet müddetin üzerindeki 

süre 4 ay 10 günlük iddet müddetiyle neshedildi (el-Bakara 2/234). Kıblenin Beyt-i 

Makdis’ten Kâbe’ye döndürülmesi ise bir hükmün yerine bir bedel konularak 

neshedilebileceğini göstermektedir. Nitekim namazlarda Kâbe’ye yönelme emri, 

Beyt-i Makdis’e yönelme emrinin yerine bedel olarak getirilmiştir. Bu açıdan 

Şîrâzî’nin düşüncesinde bir hükmün yerine bir bedel getirilerek ve yerine bir bedel 

getirilmeksizin neshi caizdir.193  

İmam Şâfiî er-Risâle’de “Bir farz sürekli olarak neshedilmişse yerine 

mutlaka başka bir farz konulmuştur. Nitekim Beyt-i Makdis’in kıble oluşu 

neshedilmiş, yerine kıble olarak Kâbe tayin edilmiştir. Kitap ve sünnetteki bütün 

nesihler işte böyledir.” demektedir.194 Onun bu ifadelerinden bedelsiz neshi kabul 

etmediği anlaşılmaktadır. Buna göre bir hüküm neshedilince yerine mutlaka başka 

bir hüküm getirilir. İmam Şâfiî konuyla ilgili görüşünde “Biz bir ayeti nesheder veya 

unutturursak yerine yenisini veya benzerini getiririz.” (el-Bakara 2/106) ayetini esas 

almış olmalıdır. Çünkü ayette bir hüküm neshedildiğinde yerine denginin veya 

benzerinin getirileceği ifade edilmektedir. İmam Şâfiî’den sonra gelen Şâfiî usûlcüler 

onun bu görüşünü göz ardı etmişlerdir. Çünkü sonraki usûl kaynaklarında böyle bir 

görüş ona nispet edilmemekte, onun bu görüşünden hiç söz edilmemekte aksine Şâfiî 

usûlcülerin ekseriyeti bu görüşün aksini savunmaktadırlar.  

Gazzâlî’ye göre bir hükmün yerine bedel getirilerek ve bedel konulmaksızın 

neshi akıl ve sem‘ yönünden mümkündür. Aklen “Sana savaşmayı  farz kıldım ve bu 

hükmü senden neshettim ve seni önceki asli hükme (savaşın yokluğuna) döndürdüm” 

denilmesi mümkündür. Bu durum bedelsiz neshe delil teşkil eder. Ayrıca bedelsiz 

nesih, maslahata ve hikmete de aykırı değildir. Çünkü din maslahat üzerine bina 

edilmez. Şayet din maslahat üzerine bina edilse bile maslahat bir hükmün bedel 

konulmaksızın neshinde olabilir. Gazzâlî, kurban etlerinin saklanmasının 

yasaklanması ve necvâ sadakasının neshedilmesini bedelsiz neshe, kıblenin Kâbe’ye 

döndürülmesi ve akrabalara vasiyet hükmünün neshini ise bir hükmün yerine bedel 

 
193 Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/170; a.mlf. Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 493.  
194 Muhammed b. İdrîs eş-Şâfiî, er-Risâle İslâm Hukukunun Kaynakları, çev. Abdulkadir Şener- 

İbrahim Çalışkan (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2017), 68.  



61 

 

konularak neshinin delili olarak ileri sürer.195 Cüveynî, Sem‘ânî, Râzî, Âmidî, İbnü'l-

Hâcib ve Beyzâvî de bir hükmün yerine bir bedel konularak veya bedelsiz neshini 

kabul etmektedir.196 

Mu‘tezile’den Basrî’ye göre bir hüküm hem bedelsiz olarak hem de yerine 

bedel getirilerek neshedilebilir. Çünkü ister fiilin yerine yeni bir fiil getirilsin ister 

getirilmesin fiilin benzeri başka bir vakitte mefsedete dönüşebilir. Necvâ sadakasının 

yerine bir bedel getirilmeksizin neshedilmesi, bir yıllık vefat iddeti müddetinin 4 ay 

10 gün üzerinin bedelsiz neshedilmesi dinde bedelsiz neshin vuku bulduğunu 

göstermektedir.197  

Şâfiîlerin İmâm Şâfiî’ye muhalefet ettiği konulardan biri de bir hükmün 

bedelsiz neshi konusudur. Konuyla ilgili tartışmanın kaynağı “Biz bir ayeti nesheder 

veya unutturursak benzerini veya daha hayırlısını getiririz.” (el-Bakara 2/106) 

ayetidir. Ayetinin zahiriden hareketle bazı usulcüler bedelsiz neshe cevaz 

vermemişlerdir. Nitekim ayette bir hüküm neshedilince yerine kendisine denk veya 

kendisinden daha hayırlı bir hükmün getirileceği ifade edilmiştir. İmam Şâfiî de 

konuyla ilgili görüşünde bu ayetle istidlal etmiş olmalıdır. Onun muhalefeti dışında 

konuyla ilgili muhalif bir görüşe rastlanılmamıştır. Şîrâzî de bu meselede İmâm 

Şâfiî’nin görüşüne muhalif bir tutum sergileyerek gelenekle aynı görüşü 

benimsemiştir.  

2.6. BİR HÜKMÜN KENDİSİNDEN DAHA HAFİF VEYA DAHA 

AĞIR BİR HÜKÜMLE NESHİ 

Konuyla ilgili ihtilaf mevcuttur. Bir hükmün kendisinden daha ağır bir 

hükümle neshinin caiz olmadığı görüşü Zahirîlere ve bazı Şâfiîlere nispet 

edilmektedir.198 Cüveynî, bu görüşü Mu‘tezile’den şaz bir topluluğa nispet eder.199 

 
195 Gazzâlî, el-Mustasfâ, thk. Muhammed Abdusselâm, 1/96.  
196 Cüveynî, el-Burhân, 2/257; Sem‘ânî, Kavâti‘u’l-edille, 1/429-430; Râzî, el-Mahsûl, 3/320; Âmidî, 

el-İhkâm, 3/135-136; İbnü’l-Hâcib, Müntehâ,  1/158;  Beyzâvî, Minhâc, 1/147.  
197 Basrî, el-Mu‘temed, 1/415-416.  
198 Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/171; Âmidî, el-İhkâm, 3/137.  
199 Cüveynî, et-Telhîs, 2/481.  



62 

 

Çoğunluk usûlcüye göre ise bir hüküm kendisine denk bir hükümle neshedilebileceği 

gibi kendisinden daha ağır veya daha hafif bir hükümle neshedilebilir.200   

Şîrâzî, “Ashabımızdan bazıları bir hükmün kendisinden daha ağır bir 

hükümle neshedilemeyeceğini söylemiştir. Bu görüş Zâhirîlerin görüşüdür.” diyerek 

bu meselede ihtilafın bulunduğuna dikkat çekmiştir.201 Şîrâzî’nin düşüncesinde bir 

hüküm kendisinden daha hafif bir hükümle neshedilebilir. Nitekim musâbere 

ayetinde Cenâb-ı Allah bir hükmü kendisinden daha hafif bir hükümle neshetmiştir. 

Buna göre İslam’ın başlangıcında bir Müslüman’ın on kâfire, yüz Müslümanın bin 

kâfire karşı sebat göstermesi emredilmiştir (el-Enfâl 8/65). Daha sonra bu hüküm 

“Allah sizde bir zaaf olduğunu bildi ve yükünüzü hafifletti. Sizden sabreden yüz kişi 

iki yüz kişiye galip gelir. Sizden bin kişi olursa Allah’ın izniyle iki bin kişiye galip 

gelir.” (el-Enfâl 8/66) ayetiyle neshedilmiştir. Şîrâzî’ye göre haram olan bir hükmün 

daha sonra mubah kılınması da bir tür nesihtir. Nitekim Ramazan gecelerinde 

iftardan sonra yemek, içmek ve cinsel ilişkide bulunmak haramdı. Bu hüküm “Allah 

sizin kendinize ihanet etmekte olduğunuzu bildi. Tövbenizi kabul edip sizi bağışladı. 

Şimdi onlarla ilişkiye girin ve Allah’ın sizin için yazmış olduğu şeyi isteyin. Siyah 

iplik beyaz iplikten ayrılıncaya kadar yiyin için.” (el-Bakara 2/187) ayetiyle 

neshedilmiş, Ramazan gecelerinde yemek, içmek ve cinsel ilişkide bulunmak mubah 

olmuştur. Şîrâzî’ye göre bu iki delil bir hükmün kendisinden daha hafif bir hükümle 

neshedilebileceğini göstermektedir. Zira ilk delilde savaşta bir Müslümanın on 

kâfirden kaçmaması emredilmiş, daha sonra bu hüküm bir Müslümanın iki kâfire 

karşı sebat göstermesi hükmüyle neshedilmiştir. İkinci hüküm birinci hükümden 

daha hafiftir. Çünkü Ramazan geceleri yeme, içme ve mübaşerette bulunmak 

haramken, bu hüküm daha sonraları ilgili ayetle mübah kılınmıştır. Mübahlık hükmü 

haramlık hükmünden daha hafiftir.202 

 Şîrâzî’ye göre bir hükmün kendisinden daha ağır bir hükümle neshi de 

caizdir. Nitekim İslam’ın başlangıç yıllarında dileyen kişi oruç tutmak ve bir yoksulu 

doyurmak arasında muhayyerdi. Sonra bu hüküm “Sizden biriniz o aya yetişirse onu 

 
200 Cessâs, el-Fusûl, 2/223-224.  
201 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/258.  
202 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/493-494; a.mlf., et-Tabsira, 1/258.  



63 

 

oruçlu geçirsin.” (el-Bakara 2/187) ayetiyle neshedildi. Buna göre orucun farz 

kılınması oruçla fidye verme arasındaki muhayyerliği neshetmiştir. Oruç emri, fidye 

verme ile oruç tutma arasındaki muhayyerlik hükmünden daha ağırdır. Zina eden 

kimseler için hapis cezası ise celde ve recm cezasıyla neshedildi. Celde ve recm 

cezaları hapis cezasından daha ağırdır. Bu deliller de bir hükmün kendisinden daha 

ağır bir hükümle neshedilebileceğini göstermektedir.203 

 Bir hükmün kendisinden daha ağır veya daha hafif bir hükümle neshini 

Allah’ın meşîeti ve maslahat yönlerinden de temellendiren Şîrâzî’ye göre Allah 

belirli bir zamanda daha ağır bir hükmü, başka bir zamanda ise daha hafif bir hükmü 

teklif kılmayı dileyebilir. Aynı şekilde bazen daha ağır veya daha hafif bir hüküm 

mükellefler açısından maslahat olabilir. Bu açıdan bir hükmün kendisinden daha ağır 

veya hafif bir hükümle neshi, maslahat ve Allah’ın meşîeti yönlerinden mümkündür. 

Şîrâzî’ye göre başlangıçta şer‘î bir mükellefiyetin olmaması, daha sonra bir şer‘î 

mükellefiyetin varit olması ve mubahlık hükmünü neshetmesi caizdir. Buna göre 

bazı mükellefiyetlerin ilkten vacip kılınması da bir hükmün kendisinden daha ağır bir 

hükümle neshedilebileceğini göstermektedir. Nitekim teklifin olmaması durumu, 

olmasından daha hafiftir. 204  

Şîrâzî, konu bağlamında muhalif bir görüş zikreder. Buna göre Cenâb-ı Hak, 

“Allah sizin yükünüzü hafifletti...” (el-Enfâl 8/66) ve “Kur’ân’dan kolayınıza geleni 

okuyun...” (el-Müzemmil 20/20) ayetlerinde bir hükmü kendisinden daha hafif bir 

hükümle neshetmiş, daha ağır bir hükümle neshetmemiştir. Nitekim bir kişinin iki 

kişiye karşı sebat etme emri, bir kişinin on kişiye karşı sebat etmesi emrinden daha 

hafiftir. Keza, Müzemmil suresinde (ilk ayetlerle) gece namazı önce farz kılınmış, 

daha sonra bu farziyet (son ayetiyle) nedbe dönüşmüştür. Farz hükmü nedbe göre 

daha ağırdır. Burada da Allah bir hükmü kendisinden daha hafif bir hükümle 

neshetmiştir. Şîrâzî’ye göre bu delillerden hareketle bir hükmün kendisinden daha 

ağır bir hükümle neshinin caiz olmaması sonucuna ulaşmak isabetli değildir. Çünkü 

söz konusu delillerde bir hükmün kendisinden daha ağır bir hükümle neshi söz 

 
203 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/493-494.  
204 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/494. 



64 

 

konusu değildir. Ancak bir hükmün kendisinden daha hafif bir hükümle neshi söz 

konusudur.205 

İmam Şâfiî, er-Risâle’de Allah’ın kullarına rahmet, kolaylık ve onların 

yükünü hafifletmek için bazı hükümleri neshettiğini bazılarını da sabit bıraktığını 

ifade etmektedir.206 Onun bu ifadelerinden hareketle bazı Şâfiîler, onun bir hükmün 

kendisinden daha ağır bir hükümle neshine cevaz vermediğini ifade etmişlerdir.207  

Ancak İmam Şâfiî’nin bu görüşte olduğunu söylemek doğru değildir. Zira 

görebildiğimiz kadarıyla o, eserinin hiçbir yerinde bir hükmün kendisinden daha ağır 

bir hükümle neshedilemeyeceğini belirtmemektedir. Bilakis İmam Şâfiî, zina edenler 

için hapis ve eziyet cezasının (en-Nisâ 4/15) bekârlar için celde, evliler içinse recm 

cezasıyla neshedildiği görüşündedir.208 Celde ve recm cezasının evde hapsetme ve 

eziyet cezalarından daha ağır olduğu açıktır. Dolayısıyla İmam Şâfiî’nin bu görüşte 

olduğunu söylemek isabetli görünmemektedir. 

Cüveynî’ye göre de bir hüküm kendisinden daha ağır bir hükümle 

neshedilebilir. Ona göre neshin aslı için sabit olan deliller bir hükmün kendisinden 

daha ağır bir hükümle neshinde de geçerlidir. Bir hükmün kendisinden daha ağır bir 

hükümle neshini gösteren nice delil vardır. Kâfirlerle barış hükmünün onlarla 

savaşmak ve can ve mal harcama hükmüyle, bir özür olmaksızın fidye verme şartıyla 

oruç tutmama hükmünün  orucun kendisiyle neshedilmesi, bir hükmün kendisinden 

daha ağır bir hükümle neshedildiğini göstermektedir.209 Genel olarak Şâfiî usulcüler 

bir hükmün kendisinden daha ağır veya daha hafif bir hükümle neshedilebileceğini 

söylemektedirler.210 

Bir hükmün kendisinden daha ağır bir hükümle neshedilemeyeceğini 

söyleyenler görüşlerini “Biz bir ayeti nesheder veya unutturursak benzerini veya 

daha hayırlısını getiririz.” (el-Bakara 2/106) ayetine dayandırmaktadırlar. Ayetteki 

 
205 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/495.  
206 Şâfiî, er-Risâle, nşr. Ahmed Şâkir, 1/106.  
207 Serahsî, el-Usûl, 2/62.  
208 Şâfiî, er-Risâle, nşr. Ahmed Şâkir, 1/128.  
209 Cüveynî, et-Telhîs, 2/482;  
210 Sem‘ânî, Kavâti‘u’l-edille, 1/428-429; Gazzâlî, el-Mustasfâ, thk. Muhammed Abdusselâm, 1/96; 

Râzî, el-Mahsûl, 3/320-321; Âmidî, el-İhkâm, 3/137; İbnü’l-Hâcib, Müntehâ, 1/158; Beyzâvî, 

Minhâc, 1/147. 



65 

 

“daha hayırlı” ibaresini ilk hükümden daha hafif bir hüküm, “misli” ibaresini ise 

kolaylık yönünden ilk hükme denk olan hüküm şeklinde tefsir etmişlerdir.211  

Kanaatimizce bu yorum isabetli değildir. Zira ayetteki “daha hayırlı” veya 

“misli” ibareleri sevap ve ecir yönünden ilk hükümden daha hayırlı veya ilk 

hükümden daha yararlı bir hüküm olarak da anlaşılabilir. Hatta ayetin bu şekilde 

anlaşılması daha uygundur. Nitekim bazen daha ağır bir hüküm mükellefler 

açısından daha yararlı olabilir. Belirli bir zamanda toplum düzenini sağlamak için 

devletin daha hafif müeyyideler getirmesi gerekirken daha sonra daha caydırıcı 

müeyyideler getirmesi gerekebilir. Bu durum şer‘î mükellefiyetlerde de böyledir. 

Zira daha ağır bir hükümle mükellef tutulan kişi göstereceği itaatten ve çekeceği 

meşakkatten dolayı sevap kazanır. Dolayısıyla bir hükmün kendisinden daha ağır bir 

hükümle neshi makuldür.  

2.7. NESİH TÜRLERİ 

Klasik fıkıh usulündeki taksime göre nesih; hükmü baki tilâveti mensûh, 

tilâveti baki hükmü mensûh ve hem hükmü hem de tilâveti mensûh olmak üzere üç 

şekilde gerçekleşebilir. Kaynaklarda aktarıldığına göre tilâvetin baki kılınması, 

hükmün mensûh olması; hükmün baki kılınıp tilâvetin mensûh olması şeklinde 

meydana gelen nesih türlerini kabul etmeyenler mevcuttur.212 Ancak usûlcülerin 

çoğunluğu neshin bu üç şekilde gerçekleşebileceğini kabul etmişlerdir.   

2.7.1. Tilâvetin Neshi Hükmün Baki Kalması (Sadece Tilavetin Neshi) 

Bu nesihten kasıt hüküm ifade eden bir nassın metninin ortadan kaldırılması, 

hükmünün ise baki kalmasıdır. Hz. Peygamber zamanında bazı ayetlerin metni 

ortadan kaldırılmış, ancak hükmü uygulanmaya devam etmiştir. Bu tür bir neshe 

yaygın olarak recm ayeti örnek verilir. Usul literatüründe nispet edilen bazı kîl u kâl 

türünden görüşler haricinde Kur’ân’da bu tür bir neshin vuku bulduğu genel anlamda 

kabul edilmiştir.  

 
211 Basrî, el-Mu‘temed, 1/417; Ahmet Bayraktar, Gazzâlî’nin Nesih Anlayışı (Ankara: Ankara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2008), 99.  
212 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/497.  



66 

 

Şîrâzî’nin düşüncesinde tilâvetin neshedilerek hükmün baki kalması şeklinde 

meydana gelen nesih Kur’ân’da mevcuttur. O, bu görüşünü tilâvet ve hükmün 

hakikatte iki ayrı ibadet gibi olmasına dayandırır. Bu durumda hükmün baki 

kılınarak tilâvetin neshi, iki farklı ibadetten birinin neshedilerek diğerinin baki 

kalması gibi olur. Şîrâzî’ye göre tilâvet (resm) Kur’ân’dan okunan, mushaflara 

yazılan; abdestsiz kişinin dokunamayacağı, cünüp ve hayızlının okuyamayacağı 

şeydir. Hüküm ise lafzın gerektirdiği şeyi bilmektir. Böylece hüküm ve tilavet iki 

ayrı ibadet olmaktadır. İki farklı ibadetten birinin neshedilmesi, diğerinin baki 

kalması caiz olduğuna göre tilâvetin neshedilmesi, hükmün baki kalması da 

caizdir.213  

Şîrâzî’ye göre “Muhsan erkek ve kadın (şeyh ve şeyha) zina ettikleri zaman 

Allah’tan bir müeyyide olmak üzere recmedin.” ayeti bir ayetin tilâvetinin 

neshedilerek hükmünün baki kalabileceğini gösterir. Buna göre bu ayet hüküm ve 

tilavet olarak Kur’ân’dan okunmaktaydı. Daha sonra ayetin hükmü sabit kaldığı 

halde metni mushaflara yazılmadı ve okunmadı. Hz. Ömer’in “Recm ayetinden 

sapmayın. İnsanlar Ömer Allah’ın kitabına eklemede bulundu demeyecek olsaydılar 

Kitabın haşiyesine ‘Muhsan (şeyh) erkek ve kadın (şeyha) zina ettiği zaman Allah’tan 

bir müeyyide olmak üzere onları mutlaka recmedin yazardım. Allah aziz ve 

hakîmdir.’ yazardım.” sözü bu ayetin Kur’ân’dan olduğunu, tilavetinin 

neshedildiğini, ancak hükmüyle amel edildiğini göstermektedir. Şâfiî usulcülerden 

Cüveynî, Sem‘ânî ve Gazzâlî de bu görüştedir ve meseleye recm ayeti olarak bilinen 

rivayeti delil olarak ileri sürmüşlerdir.214   

Mütekellim usulcülerden Râzî’ye göre de tilâvetin neshedilerek hükmün baki 

kalması suretiyle gerçekleşen nesih Kur’ân’da mevcuttur. Çünkü tilâvet ve hüküm iki 

ayrı ibadet gibidir. Hüküm ve tilavetin birlikte veya ikisinden birinin mefsedete 

dönüşmesi aklen uzak bir ihtimal değildir. Râzî, bu konuda recm ayetiyle birlikte iki 

delil daha zikretmektedir. Birincisi Hz. Enes’in rivayetine göre Bi’r-i Maûne 

kuyusunda şehit edilenler (4/625) hakkında “Kardeşlerimize rabbimize 

 
213 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/497.  
214 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/495; Cüveynî, et-Telhîs, 2/484-487; Sem‘ânî, Kavâti‘u’l-edille, 1/427; 

Gazzâlî, el-Mustasfâ, thk. Muhammed Abdusselâm, 1/ 99.  



67 

 

kavuştuğumuzu, ondan razı olduğumuzu onun da bizden razı olduğunu haber verin.” 

ayeti indirilmiştir. İkincisi ise Hz. Ebu Bekir’den gelen “Babalarınızdan yüz 

çevirmeyin. O sizin için küfürdür.” rivayetidir. Bu rivayetler Râzî’ye göre hükmü 

baki tilâveti mensûh ayetlerdir.215 Âmidî, İbnü'l-Hâcib ve Beyzâvî de aynı görüştedir 

ve Râzî’den farklı olarak konuya yalnızca recm ayetini delil getirmişlerdir.216 

Mu‘tezlilî usulcülerden Basrî’ye göre de tilâveti mensûh hükmü baki nesih 

caizdir. Çünkü tilâvet ve hüküm iki ayrı ibadet gibidir. Hem tilâvet hem hüküm 

mefsedete dönüşebileceği gibi tilâvet ve hükümden yalnızca biri de mefsedete 

dönüşebilir. Bu durumda her ikisinden veya ikisinden birinden nehyetmek gerekir.217  

Hanefîler de tilâvetin neshedilmesi ve hükmün baki kalması şeklindeki nesih 

türüne cevaz vermişlerdir. Ancak onlarım konuyla ilgili delilleri farklıdır. Onlar 

meseleyi sem‘an ispat noktasında recm ayeti olarak bilinen rivayete yer 

vermemişlerdir. Bunun yerine şaz bir kıraati meseleye delil olarak ileri sürmüşlerdir. 

Yemin kefaretiyle ilgili Mâide suresinin 89. ayeti Abdullah b. Mes‘ûd kıraatinde “fe 

sıyâmu selâseti eyyâmin mütetâbiâtin.” şeklindedir. Bu kıraatte “mütetâbiât” 

ziyadesi bulunmaktadır. Bu kıraate dayanarak Hanefîler yemini bozan kişinin tutması 

gereken orucun peş peşe olması gerektiğine hükmetmişlerdir. Ancak ayetteki 

“mütetâbiât” ifadesi elimizdeki mushafta bulunmamaktadır. Kur’ân’ın bize 

nakledildiği şekilde tevâtüren de nakledilmemiştir. Bu sebeple de İbn Mes‘ûd 

kıraatindeki “mütetâbiât” ziyadesinin tilâveti neshedilmiş, hükmü ise baki 

kalmıştır.218 

Kanaatimizce Hanefîlerin recm ayetine yer vermemeleri, âhâd haber 

konusundaki görüşlerinden kaynaklanmaktadır. Zira haber-i vâhidin kabul edilmesi 

konusunda en titiz davranan mezhep Hanefîlerdir. Onlar bu konuda kendi 

üstatlarından nakledilen şaz bir kıraati haber-i vahide tercih etmişlerdir. Ayrıca 

Hanefîlerden Serahsî, recm ayeti olarak bilinen rivayetin bir aslının olmadığını, 

 
215 Râzî, el-Mahsûl, 3/322-324.  
216 Âmidî, el-İhkâm, 3/141; İbnü’l-Hâcib, Müntehâ, 1/159; Beyzâvî, Minhâc, 1/147.  
217 Basrî, el-Mu‘temed, 1/418.  
218 Cessâs, el-Fusûl, 2/253-254; Debûsî, Takvîmu’l-edille, 2/401; Pezdevî, Kenzu’l-vusûl, 1/507; 

Serahsî, el-Usûl, 2/81. 



68 

 

çünkü rivayetin Hz. Âişe’den nakledilen varyantında Hz. Âişe ve ashabın Hz. 

Peygamber’in defin işleriyle meşgul olduklarını ve bir keçinin gelip ayeti yediği 

geçmektedir. Serahsî’ye göre şayet ayeti keçi yese bile bu ayet unutulmazdı ve 

sahabe bu ayeti başka bir sahifeye yazabilirdi.219 

Çağdaş müelliflerden Mustafa Zeyd’e göre Kur’ân’da tilâveti mensûh hükmü 

baki şeklinde vuku bulan bir nesih türü yoktur. Tilâveti mensûh, hükmü baki nesihte 

usûlcülerin delil olarak getirdiği rivayetler meseleyi ispat için delil olmamaktadır. 

Ayrıca tilâveti mensûh hükmü baki nesih akla ve mantığa aykırıdır ve neshin 

hükmünü ve şartlarını da taşımamaktadır. Usûlcüler tilaveti mensûh hükmü baki 

neshe, recm ayeti ve on emmenin haramlık doğuracağını bildiren rivayeti delil 

getirmişlerdir. Bu rivayetlerin çoğu Hz. Ömer ve Hz. Âişe gibi sahabeden 

nakledilmiştir. Zeyd, bu rivayetlerin her ne kadar sahih kitaplara girmiş olsa da Hz. 

Ömer ve Hz. Âişe’den gelmiş olmasının imkânsız olduğunu söyler. Çünkü hadisin 

senedinin sahih olması her durumda metninin de sahih olduğu anlamına gelmez.220 

 Zeyd’e göre recm ayeti olarak bilinen rivayet çeşitli yönlerden sorunludur. 

Şöyle ki: 

1. Hz. Ömer’in “İnsanlar Ömer kitaba ziyadede bulundu dememiş 

olsalardı onu kitaba yazardım.” sözü ayetin lafzının da neshedilmediğini 

vehmettirmektedir. 

2. Söz konusu ayetin farklı rivayet metinlerinde çeşitli farklılıklar 

bulunmaktadır. Metni neshedilse bile bu ayet metnindeki farklılıklardan dolayı 

Kur’ân ayeti olamaz. 

3. Hz. Ömer ve Hz. Âişe’nin ilmi konumları bu hadisin uydurulmuş 

olabileceğini göstermektedir.221 

  Zeyd’e göre tilâveti mensûh, hükmü baki nesih makul değildir ve tek bir 

vakada bile gerçekleşmemiştir. Bu sebeple de tilâveti mensûh, hükmü baki nesih 

reddedilmelidir.222 

 
219 Serahsî, el-Usûl, 2/80.  
220 Zeyd, en-Nesh fî’l-Kur’âni'l-Kerîm, 1/283. 
221 Zeyd, en-Nesh fî’l-Kur’âni'l-Kerîm, 1/283.  



69 

 

Biz Zeyd’in bu tespitine kısmen katılıyoruz. Nitekim Allah’ın indirdiği bir 

ayetin metinin bu şekilde kaybolması, Kur’ân’ın korunmuşluğuna ve mevsûkiyetine 

halel getirmektedir. Kanaatimizce Hanefilerden Serahsî’nin konuyla ilgili itirazları 

yerindedir. Eğer ayeti keçi yemiş olsaydı bile bu ayet başka bir sahifeye yazılabilirdi 

ve bu durum sahabe için bir mazeret teşkil etmezdi. Eğer keçinin sahifeyi yediği 

kabul edilir ve sahabenin de bu ayeti başka bir yere yazmadığı söylenirse, bu açıkça 

bir ihmal olur ki sahabenin Kur’ân konusunda böyle bir ihmalde bulunması 

düşünülemez. Nitekim onların Kur’ân hükümlerinin hayata tatbiki, Kur’ân’ın 

ezberlenmesi, toplanması, yazıya geçirilmesi ve sonraki kuşaklara aktarılması 

konusundaki hassasiyetleri ve fedakârlıkları malumdur. Dolayısıyla bu rivayet bazı 

yönlerden problemli görünmektedir.  

2.7.2. Tilâvet ve Hükmün Birlikte Neshi 

Usûlcülerin üzerinde durdukları bir diğer nesih türü ise tilavet ve hükmün 

birlikte neshidir. Buna göre Allah’ın vahiy olarak indirdiği bazı ayetlerin metni ve 

hükmü birlikte ortadan kaldırılmıştır. Tilâvet ve hükmün birlikte neshine birçok 

örnek verilmiştir. Usûlcülere göre Kur’ân’da bu tür nesih aklen mümkündür ve bilfiil 

gerçekleşmiştir.  

Şîrâzî’nin düşüncesinde Allah’ın vahiy olarak indirdiği bir ayetin tilâvet ve 

hükmü birlikte neshedilebilir. Bu çerçevede süt emme ayetinin hem hükmü hem de 

tilâveti neshedilmiştir. Hz. Âişe’den “Allah’ın indirdikleri arasında bilinen on 

emmenin haramlık hükmü doğurması vardı. Sonra bu bilinen beş emmeyle 

neshedildi.” sözü nakledilmiştir. Elimizdeki mevcut mushafta on emmenin haramlık 

hükmü doğuracağına dair bir ayet mevcut değildir. Bu ayetin hükmüyle de amel 

edilmemektedir. Dolayısıyla bu ayetin hem hükmü hem de tilâveti mensûhtur.223 

 Şîrâzî’nin naklettiğine göre bazıları metnin neshedilerek hükmün baki 

kalması şeklinde vuku bulan neshi kabul etmemiştir. Çünkü hüküm metne tabidir. Bu 

nedenle metnin kaldırılması ve metne tabi olan hükmün baki kalması caiz değildir. 

Bazıları ise metnin baki kalması, hükmün neshini kabul etmemiştir. Çünkü tilâvet, 

 
222 Zeyd, en-Nesh fî’l-Kur’âni'l-Kerîm, 1/285. 
223 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/496.  



70 

 

hükmü gerektiren şeydir. Hükmü gerektiren şeyin neshedilerek hükmün baki kalması 

caiz değildir. Şîrâzî’ye göre her iki fıkranın da görüşleri hatalıdır. Çünkü hakikatte 

tilâvet ve hüküm iki ayrı ibadet gibidir. Tilâvet (resm) Kur’ân’dan okunan, 

mushaflara yazılan, abdestsiz kişinin dokunamayacağı; cünüp ve hayızlının ise 

okuyamayacağı şeydir. Hüküm ise lafzın gerektirdiği şeyi bilmektir. Böylece hüküm 

ve tilavet iki ayrı ibadet olmaktadır. İki farklı ibadetten birinin neshedilerek diğerinin 

baki kalması caiz olduğuna göre tilâvetin neshedilerek hükmün baki kalması veya 

tilâvet ve hükmün birlikte neshi caizdir.224  

Şîrâzî’den sonraki âlimler de çoğunlukla aynı görüştedir ve tilâvet ve hükmün 

birlikte neshine cevaz vermişlerdir. Sem‘ânî, Gazzâlî, Râzî, Âmidî’ye göre tilâvet ve 

hüküm birlikte neshedilebilir. Konuya on emmenin haramlık hükmünü doğurması 

daha sonra bunun 5 emmeyle neshedilmesi rivayetini delil getirmişlerdir.225  

Mu‘tezile’den Ebu’l-Hüseyin el-Basrî’ye göre tilâvet ve hüküm iki ayrı ibadet 

gibidir. Buna göre tilâvet ve hükümden ikisi de mefsedete dönüşebilir. Bu durumda 

ikisinden de nehyetmek gerekir. Hz. Âişe’den “Allah’ın indirdiklerinde on emmenin 

haramlık doğurması vardı. Sonra bu beş emmeyle neshedildi.” şeklinde yapılan nakle 

göre ayetin tilâvet ve hükmü birlikte neshedilmiştir.226  

Konuyla ilgili muhalif bir görüşe rastlanılmamıştır. Tilâvet ve hükmün 

birlikte neshi usulcüler tarafından kabul edilmiştir. Buna göre Kur’ân’da okunan bazı 

ayetlerin hem metinleri hem de hükümleri neshedilmiştir. Şîrâzî de gelenekle aynı 

görüştedir. Ona göre Kur’ân’daki bir ayetin metni ve hükmü birlikte neshedilebilir.  

2.7.3. Hükmün Neshi Tilâvetin Baki Kalması  

Tilâveti baki, hükmü mensûh nesih diğer nesih türlerine göre adet 

bakımından daha fazladır. Kur’ân’da metin olarak mevcut nice ayet vardır ki hükmü 

mensûh addedilmiştir. Önceden de ifade edildiği üzere görebildiğimiz kadarıyla Ebû 

Müslim el-İsfehânî dışında bu konuda farklı bir görüş mevcut değildir.  

 
224 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/496-497.  
225 Sem‘ânî, Kavâti‘u’l-edille, 1/427; Gazzâlî, el-Mustasfâ, thk. Muhammed Abdusselâm, 1/99; Râzî, 

el-Mahsûl, 3/324.  
226 Basrî, el-Mu‘temed, 1/418.  



71 

 

“Ey iman edenler! Peygamber’le özel bir şey görüşmeden evvel sadaka verin. 

Bu sizin için daha hayırlı ve daha temizdir. Eğer bulamazsanız Allah bağışlayandır, 

rahmet edendir.” (el-Mücâdele 22/12) ayeti Hz. Peygamber’le özel bir şey konuşmak 

isteyenlere sadaka verme yükümlülüğü getirmektedir. Ancak bu yükümlülük ayetin 

hemen ardından gelen “Görüşmenizden önce sadaka vermekten çekindiniz mi? 

Çünkü yapmadınız Allah da tövbelerinizi kabul etti...” (el-Mücadele 22/13) ayetiyle 

neshedilmiştir. Mücâdele suresinin 12. ayetinin metni Kur’ân’da mevcut olduğu 

halde hükmüyle amel edilmemektedir. Bu ayet, hükmü mensûh, tilaveti baki ayet 

kategorisinde gösterilmektedir.  

Şîrâzî’ye göre tilâvetin baki, hükmün mensûh kılınması suretiyle gerçekleşen 

nesih caizdir ve Kur’ân’da mevcuttur. Nitekim “Evlerinden çıkarılmaksızın bir yıllık 

geçimliklerini vasiyet etsinler...” (el-Bakara 2/240) ayeti, “İçinizden ölen erkeklerin 

geride bıraktıkları eşleri evlenebilmek için 4 ay 10 gün beklerler…” (el-Bakara 

2/234) ayetiyle mensûh kılınmıştır. Buna göre birinci ayette öngörülen bir yıllık vefat 

iddeti, 4 ay 10 günlük vefat iddetiyle neshedilmiştir. Bakara suresinin 240. ayetinin 

metni Kur’ân’da mevcut olduğu halde hükmüyle amel edilmemektedir. Dolayısıyla 

bu ayetin hükmü mensûh tilâveti bakidir.227  

Şîrâzî’ye göre “Kadınlarınızdan fuhuş yapanlara karşı aranızda dört şahit 

bulundurun. Eğer şahitlik ederlerse onları ölüm alıp götürünceye kadar ve Allah 

onlara bir yol açıncaya kadar evlerde hapsedin.” (en-Nisâ 4/15) ayeti, Hz. 

Peygamberin “Allah onlar için bir yol belirledi. Bekârın bekârla zinası yüz celde ve 

sürgündür. Evlinin evliyle zinası yüz celde ve recmdir.” sözüyle neshedilmiştir. Bu 

ayetin de metni Kur’ân’da mevcut olduğu halde hükmü mensûhtur. Buna göre bir 

ayetin tilâvetinin korunarak hükmü mensûh olabilir.228  

Burada şu hususu özellikle belirtmek gerekir ki Şîrâzî, sünnetin Kur’ân’ı 

neshinin pratikte vuku bulmadığını göstermek adına sünnetin Kur’ân’ı neshi 

meselesinde evliyken zina eden kadınlar için evde hapsetme cezasının, Hz. 

Peygamberin sünnetiyle neshedilmediğini, kendisi gibi bir ayet olan recm ayetiyle 

 
227 Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/169.  
228 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/496.  



72 

 

neshedildiğini söylemiştir. Ona göre recm ayeti olarak bilinen rivayet bir Kur’ân 

ayetidir ve bu ayetin tilâveti neshedilmiş, hükmü ise baki kalmıştır. Ancak bu 

meselede ise zina eden kadınlar için öngörülen evdeki hapsetme cezasının Hz. 

Peygamberin sünnetiyle neshedildiğini belirtmiştir. Diğer bir ifadeyle Şîrâzî, tilâveti 

baki hükmü mensûh nesih konusunda Kur’ân’la sabit olan evdeki hapis cezasının Hz. 

Peygamberin sünnetiyle neshedildiğini söylerken, sünnetin Kur’ân’ı neshi 

meselesinde ise bu cezanın Hz. Peygamberin sünnetiyle neshedilmediğini, kendisi 

gibi bir ayet olan recm ayetiyle neshedildiğini belirtmiştir. Şîrâzî’nin mezkûr iki 

meseledeki görüşleri açıkça çelişmektedir. Bu durumda Şîrâzî’nin sünnetin Kur’ân’ı 

neshinin pratikte vuku bulup bulmadığı konusunda net bir yaklaşım ortaya 

koyamadığını ve tutarlı olmadığını belirtmemiz gerekir.  

2.8. NESHİN MAHALLİ (KONUSU) 

Nesih, “şer‘î bir hükmün daha sonra gelen şer‘î bir hükümle kaldırılması” 

olarak tarif edilmiştir. Tanımda geçen “şer‘î hüküm” ifadesinin kapsamı geniştir. 

Çünkü şer‘î hükümlerin kapsamına inanç ve ahlakla ilgili ilkeler de girmektedir. 

Ancak genel olarak iman ve ahlak esasları ile ilgili hükümlerde ve küllî nitelikteki 

şer‘î kaidelerde neshin gerçekleşmeyeceği ifade edilmiştir.229 Usûlcüler neshin şer‘î-

amelî hükümlerde meydana geleceğini ifade etmişlerdir. Neshin şartlarındaki 

hükmün şer‘î olması kaydı bu hususu vurgulamaya yöneliktir.  

Şîrâzî’ye göre neshe konu olan hükümler şer‘î-amelî hükümlerdir. Buna göre 

amelî boyutu bulunmayan hükümlerin neshi mümkün değildir. Bu anlamda tevhit, 

ilim ve kudret gibi Allah’ın zatına münhasır bazı sıfatlarının neshi imkânsızdır. 

Çünkü bu hükümler ancak tek bir vecih üzere gerçekleşebilir. Diğer bir ifadeyle bu 

hükümlerin amelî bir boyutu bulunmadığı için neshe konu olmaları da mümkün 

değildir. Şîrâzî’ye göre ihbarî cümleler de neshe konu olamaz. Zira ister gelecekle 

ilgili olsun ister geçmişle ilgili olsun ihbarî ifadelerin neshi caiz değildir. Bu anlamda 

Allah’ın geçmiş çağlar ve ümmetler hakkında verdiği bilgiler, Deccâl’in ortaya 

çıkması ve kıyamet alametleri gibi gelecekte meydana geleceğini haber verdiği 

 
229 Ferhat Koca, “Nesih”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV yayınları, 2006), 

32/583.  



73 

 

olayların neshi caiz değildir. Çünkü bunların neshi ilk haberi tekzîb manası taşır. 

Allah ve resulünün haberlerine yalan dâhil olmaz.230  

Şîrâzî’ye göre neshe konu olan hükümler namaz, oruç ve şer‘î ibadetler gibi 

iki vecih üzere gerçekleşmesi mümkün olan hükümlerdir ki bu hükümlerin amelî bir 

yönü bulunduğu için din bu hükümlerin hilafına varit olabilir. Nitekim Kâbe yerine 

Beyt-i Makdis’e yönelerek namazın kılınması emredilebilir. Keza Kâbe yerine Beyt-i 

Makdîs’in haccedilmesi istenebilir. Bundan dolayı namaz, oruç ve hac gibi şer‘î- 

amelî hükümler neshe konu olurlar.231  

Şîrâzî’ye göre emir ve nehiyler de neshe konu olabilir. Bu anlamda mutlak 

olarak varit olmuş emirler ile ebedilik ifade eden emirler arasında herhangi bir fark 

yoktur. Ancak muvakkat emirlerin neshi caiz değildir. Diğer bir ifadeyle belirli bir 

vakit için konulmuş emirler neshe konu olamaz.232 

Gazzâlî’ye göre Mu‘tezile’nin aksine her şer’î hüküm neshedilebilir. 

Mu‘tezile’ye göre kendisinde bulunan bir vasıftan dolayı hüsün veya kubuh olarak 

nitelendirilebilen hükümler neshi kabul etmezler. Bu anlamda Allah’ı bilmek, adalet 

ve nimet verene şükretmek gibi aklen hüsün olan hükümlerin vücûb hükmü 

neshedilemez. Keza zülüm, küfür ve yalan gibi aklen kabîh görülen hükümlerin 

haramlığının neshi de caiz değildir. Gazzâlî’nin bildirdiğine göre Mu‘tezile bu 

görüşlerini hüsün ve kubhun aklî oluşuna ve aslah olanı emretmenin Allah’a vacip 

oluşu prensiplerine dayandırmıştır.233 

 Cessâs’a göre Allah’ı birlemek, resulleri tasdik etmek, nimet verene 

şükretmek ve kötülüklerden sakınmak gibi aklen vacip olan hususlarda tebdîl ve 

tağyirin gelmesi caiz değildir. Nimet verene nankörlük, yalan, Allah’ın elçilerini 

yalanlamak ve kötü davranışlar irtikâp etmek gibi aklen yasak ve imkânsız olan 

 
230 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/489;  a.mlf., el-Lüma‘, 1/166.  
231 Şîrâzî,  el-Lüma‘, 1/166. 
232 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/255; a.mlf., el-Lüma‘, 1/55.  
233 Gazzâlî, el-Mustasfâ, thk. Muhammed Abdusselâm, 1/98.  



74 

 

hususların haramlığının neshi caiz değildir. Semerkandî ve Basrî de bu görüşü 

benimsemiştir.234 

 Konuyla ilgili temelde bir ihtilaf mevcut değildir. Hüsün ve kubhun eşyanın 

özüyle ilgili vasıflar olduğu görüşünü benimseyen usulcülerle aksini benimseyenler 

arasında bazı teorik görüş ayrılıkları vardır. Şîrâzî, meselenin hüsün ve kubuh 

yönüne dikkat çekmeyerek neshin yalnızca şer‘î-amelî hükümlerde meydana 

gelebileceğini vurgulamıştır.  

2.8.1. Haberlerde Nesih 

Fıkıh usulünde neshin mahalli konusuyla ilgili olarak haberlerin ve haber 

içerikli ifadelerin neshi konusu tartışılmıştır. Haberlerin tilâvetleri neshedilebilir. 

Ancak haberlerin medlûlünün (ifade ettiği anlamların) neshine bazı ihtilaflar olmakla 

birlikte genel anlamda cevaz verilmemiştir. Mu‘tezile’den Ebû Abdillâh el-Basrî, 

Kâdî Abdulcebbâr ve Ebu’l-Hüseyin el-Basrî haberlerin neshine cevaz vermişlerdir. 

Ebû Alî el-Cübbâî ve Ebû Hâşim el-Cübbâî’ye göre ise haberlerin neshi caiz 

değildir.235  

Şîrâzî’nin bildirdiğine göre bazı insanlar haberlerde neshin caiz olduğu 

görüşünü benimsemişlerdir. Ancak ona göre haberlerin neshi mümkün değildir. 

Çünkü haberlerin neshi ilk haberin yalan olacağı anlamında gelir.236 Onun zikrettiği 

“bazı insanlar” tabiri muğlaktır. Ancak kanaatimizce bununla Mu‘tezile’yi kast etmiş 

olması kuvvetle muhtemeldir. Zira görebildiğimiz kadarıyla Şîrâzî’den önce bazı 

Mu‘tezilî bilginler haberlerin neshine cevaz vermiştir.  

Şîrâzî’ye göre geçmiş ümmetler ve çağlar, Deccâl’in ortaya çıkması ve 

kıyamet alametleri gibi gelecekte ortaya çıkacağı haber verilen hususların neshi 

imkânsızdır. Çünkü bu haberlerin neshi iki haberden birinin yalan olacağı anlamına 

gelir. Ancak haber sıygasında varit olan fakat emir ifade eden haberler neshedilebilir. 

Bu anlamda onun naklettiğine göre Şâfiîlerden Ebû Bekir ed-Dekkâk (ö. ?/?), 

“Boşanmış kadınlar üç kur süresi (iddet) beklerler.” (el-Bakara 2/228) “Ona temiz 

 
234 Cessâs, el-Fusûl, 2/203-204; Semerkandî, Mîzânu’l-usûl, 2/707-708; Basrî, el-Mu‘temed, 1/400. 
235 Basrî, el-Mu‘temed, 1/419- 420; Râzî, el-Mahsûl, 3/325.  
236 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/490.  



75 

 

olanlardan başkası dokunamaz.” (el-Vâkıa 56/79) ayetleri haber sıygasında varit 

olup emir ifade etseler de bu haberlerin neshinin caiz olmadığını söylemiştir. Şîrâzî, 

onun aksine hüküm ifade eden fakat haber sıygasında varit olan haberlerin neshinin 

caiz olduğu kanaatindedir. Çünkü abdestli olmadığı halde mushafa dokunan, 

boşandığı halde üç kur süresi beklemeyenler olduğuna göre bu ayetler emir ifade 

etmektedir ve neshe konu olmaları da mümkündür. Şâfiîlerden Sem‘ânî de bu 

görüştedir.237  

Mu‘tezile’den Ebü’l-Hüseyin Basrî’ye göre haberler değişmesi mümkün olan 

ve olmayan haberler şeklinde iki kategoriye ayrılır. Allah’ın zatî sıfatları ve zulmün 

kötü oluşunu bildiren haberler değişmesi mümkün olmayan haberlerdir. Bu 

haberlerin neshi haber verilen şeyin yalan olmasına yol açar. Bu nedenle bu 

haberlerin neshi caiz değildir. Değişmesi mümkün olan haberler ise ahkâmla ilgili 

haberler ve ahkâmla ilgili olmayan haberler olmak üzere ikiye ayrılır. Ahkâmla ilgili 

haberler neshedilebilir. Ahkâmla ilgili olmayan haberler ise geçmiş ve gelecekle 

ilgili haberlerdir. Basrî’ye göre hem geçmişle ilgili hem de gelecekle ilgili haberler 

neshedilebilir. Nitekim gelecekle ilgili haberlerde Allah’ın bize asilere ebediyen azap 

edeceğini, daha sonra bu ebedilikten kastın bin yıl olduğunu belirtmesi mümkündür. 

Bu da ancak hitap esnasında beyanın belirtilmesiyle olur. Aynı şekilde ona göre va‘d 

ve va‘îd içerikli haberler bazı Mu‘tezilî bilginlerin aksine caizdir.238 Geçmişle ilgili 

haberlerde Allah’ın Zeyd’e bin yıl ömür verdiğini bildirmesi, bu bin yıllık ömürden 

bazısını kastettiğini, gelecekte bin yıllık ömürden dokuz yüz elli yılı kastettiğini 

göstermesi mümkündür.239  

Şâfiî usulcüler haberlerin neshi konusunda ihtilaf etmişlerdir. Şâfiîlerden 

Cüveynî’ye göre haberlerin neshi Allah’ın vadinden cayması neticesine götürür. 

Fakat emir ve nehiylerin neshinde böyle bir durum söz konusu değildir. Çünkü emir 

ve nehiylerin kendisine doğru ve yanlış dâhil olmaz. Ancak haberler doğru ve yanlış 

olarak nitelendirilebilirler. Bu nedenle de haberlerin neshi mümkün değildir.240 

 
237 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/489-490; Sem‘ânî, Kavâti‘u’l-edille, 1/423-424.  
238 Basrî, el-Mu‘temed, 1/419.  
239 Basrî, el-Mu‘temed, 1/420.  
240 Cüveynî, et-Telhîs, 2/475-476.  



76 

 

Râzî’ye göre âlemin muhdes oluşu gibi değişmesi mümkün olmayan 

haberlerin neshi caiz değildir. Ancak geçmiş, gelecek, va‘d ve va‘îd ile ilgili haberler 

ve haccın vacip oluşu gibi hüküm bildiren haberler neshedilebilir. Geçmişle ilgili 

haberlerde “Nuh’a bin yıl ömür verdim”, denilmesi daha sonra bin değil dokuz yüz 

elli yıl ömür verildiğinin açıklanması mümkündür. Gelecekle ilgili haberlerde “zina 

edenlere ebediyen azap edeceğim” denilmesi ve ebedilikten bin yılın kastedildiğinin 

açıklanması mümkündür.241  

Âmidî’ye göre haberlerin tilâvetinin ve haberlerle ilgili mükellefiyetlerimizin 

neshi caizdir. Çünkü bunlar şer‘î hüküm gibidir ve bir vakitte maslahatken başka 

vakitte mefsedet olabilir. Ancak Allah’ın varlığı ve âlemin hâdis oluşu gibi 

medlûlünün değişmesi mümkün olmayan haberlerin neshi icmâ ile muhaldir. 

Medlûlünün değişmesi mümkün olan haberlerin neshi ise ihtilaflıdır. Âmidî’ye göre 

ister gelecekle ilgili olsun ister geçmişle ilgili olsun medlûlünün değişmesi mümkün 

olan haberlerin neshi caizdir. İbnü'l-Hâcib de aynı görüşü benimsemiştir.242  

Beyzâvî’ye göre gelecekle ilgili haberler neshedilebilir. Çünkü “zina edenleri 

ebediyen cezalandıracağım” denilmesi daha sonra “bundan bin seneyi kastettim” 

denilmesi ihtimal dâhilindedir. Gelecekle ilgili haberlerin neshi, haberin yalan 

olduğunu vehmettirmez.243 

Şîrâzî, Sem‘ânî ve Cüveynî haberlerin neshine hiçbir surette cevaz 

vermezken, Râzî, Âmidî, İbnü’l-Hâcib ve Beyzâvî gibi usulcüler medlûlünün 

değişmesi mümkün olan haberlerin neshini caiz görmüşlerdir. Kanaatimizce bazı 

Şâfiîler, haberlerin neshi konusunda Mu‘tezile’den etkilenmiştir.244 Nitekim 

haberlerin neshine daha önce Mu‘tezile’den Ebü’l-Hüseyin el-Basrî cevaz vermiştir. 

Basrî’nin bu görüşü daha sonra bazı Şâfiîler tarafından benimsenmiştir. Şîrâzî ise 

ister geçmişle ilgili olsun ister gelecekle ilgili olsun haberlerin neshine hiçbir surette 

cevaz vermemiştir. Ancak onun düşüncesinde emir sıygasında varit olup emir ifade 

 
241 Râzî, el-Mahsûl, 3/325-326.  
242 Âmidî, el-İhkâm, 3/144-145; İbnü’l-Hâcib, Müntehâ, 1/159-160. 
243 Beyzâvî, Minhâc, 1/148.  
244 Yüksel Macit, Mu‘tezile’nin Fıkıh Usulü Anlayışı (Kayseri, Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2000), 85-86.  



77 

 

eden haberler neshedilebilir. Çünkü bu haberler her ne kadar haber formunda varit 

olsalar da hakikatte emir ifade etmektedir ve bundan dolayı neshe konu olmaları 

mümkündür.  

2.9. DELİLLERİN BİRBİRİNİ NESHİ 

Edille-i erbaa; kitap, sünnet, icmâ ve kıyas olmak üzere dört tanedir. Usûl 

eserlerinin nesih bahislerinde bu deliller arası nesih ilişkisi tartışılmıştır. Usûlcüler 

konuyla ilgili ayrıntılı tartışmalara girmişlerdir. Bu başlıkta zikredilen deliller 

arasındaki nesih ilişkisi ele alınacaktır.  

  2. 9.1. Kur’ân’ın Kur’ân’ı Neshi 

Kur’ân’ın Kur’ân’la neshedilebileceği konusunda bir görüş ayrılığı yoktur. 

Neshin aklen imkânını ve şer‘an vukuunu kabul eden usûlcüler, Kur’ân’ın Kur’ân’la, 

neshedilebileceğini de kabul etmektedirler.245  

Şîrâzî, Kur’ân’ın Kur’ân’la neshedildiğine dair delil getirilen pratik örnekler 

üzerinde durmamış, kaynakları üstünlük sıralamasına tabi tutarak daha üst 

konumdaki bir delilin daha alt konumdaki delili neshedebileceğini, aksinin ise 

mümkün olmadığını belirtmiştir.246 Bu anlamda ona göre Kur’ân’ın Kur’ân’la neshi 

caiz olur. Çünkü Kur’ân delil olma derecesi bakımından Kur’ân’a denktir. Aynı 

zamanda “Biz bir ayeti nesheder veya unutturursak onun benzerini veya ondan daha 

hayırlısını getiririz.” (el-Bakara 2/106) ayeti de bu hususa delalet etmektedir. 

Nitekim ayette herhangi bir ayetin neshi durumunda yerine yeni bir ayetin 

getirileceği vurgulanmıştır.247  

İmam Şâfiî’ye göre Kur’ân Kur’ân’la neshedilebilir. Çünkü Kur’ân Allah 

katındandır ve Kur’ân’ı neshetme yetkisi Allah’tan başkasına verilmemiştir. Diğer 

bir anlatımla Cenâb-ı Allah Kur’ân’ı nesih yetkisini tekeline almıştır. O, bu yetkiyi 

Hz. Peygamber de dâhil kullarından kimseye vermemiştir. İmâm Şâfiî bu görüşünü 

Kur’ân’daki bazı ayetlerle de desteklemiştir. Buna göre “Onlara ayetlerimiz 

 
245 Cessâs, el-Fusûl, 2/324; Debûsî, Takvîmu’l-edille , 2/423; Basrî, el-Mu‘temed, 1/422; Semerkandî, 

Mîzânu’l-usûl, 2/717; Bâcî, İhkâmu’l-fusûl, 1/423. 
246 Nail Okuyucu, “Şâfiî’nin Kaynak İçi Nesh Teorisi ve Şâfiî Fıkıh Geleneğinde Yorumlanış 

Biçimleri” İslam Araştırmaları Dergisi 1/43 (2020), 35. 
247 Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/171.  



78 

 

okunduğunda bizimle karşılaşmayı ummayanlar ‘Bu Kur’ân’dan başkasını getir veya 

onu değiştir’, dediler. De ki ‘Ben onu kendiliğimden değiştiremem. Ben ancak bana 

vahyedilene uyarım. Şayet rabbime asi olursam büyük günün azabından korkarım.’” 

(Yunus 10/15) ayetinde, Allah elçisine kendisine vahyedilene tabi olmasını 

emretmiş, Kur’ân’ı kendiliğinden değiştirme yetkisini ona vermemiştir. “Biz bir ayeti 

nesheder veya unutturursak onun benzerini veya ondan daha hayırlısını getiririz.” 

(el-Bakara 2/106) ayetinde de Allah, Kur’ân’ın neshinin ve inzalinin 

geciktirilmesinin ancak Kur’ân’la olabileceğini haber vermiştir. “Biz bir ayetin yerini 

başka bir ayetle değiştirdiğimiz zaman -ki Allah neyi indireceğini iyi bilir-, ‘Sen bir 

iftiracısın’ dediler.” (en-Nahl 16/101) ayeti de meseleye delil teşkil eder.248 

Şîrâzî bu meselede kaynakların delil olma derecelerine vurgu yaparken, İmam 

Şâfiî Kur’ân’ın bir denginin bulunmaması yönüne dikkat çekmiştir. Bu anlamda 

Şâfiî’nin düşüncesinde bir delil ancak kendisinin benzeri bir delille neshedilebilir. 

Kur’ân’ın bir benzeri olmadığı için Kur’ân ancak Kur’ân’la neshedilebilir. Burada 

İmâm Şâfiî ve Şîrâzî farklı bakış açılarından hareketle aynı neticelere varmışlardır.  

  2.9.2.  Sünnetin Sünneti Neshi 

Sünnetin sünneti neshedebileceği genel anlamda kabul edilmiştir. Bu 

çerçevede âhâd sünnetin âhâd sünnetle, mütevâtir sünnetin mütevâtir sünnetle ve 

âhâd sünnetin mütevâtir sünnetle neshi konusunda farklı bir görüş yoktur. 

Kaynaklarda aktarıldığına göre mütevâtir sünnetin âhâd sünnetle neshi ihtilaflıdır ve 

Dâvud ez-Zâhirî (ö. 270/884) mütevâtir sünnetin âhâd sünnetle neshine sem‘an cevaz 

vermemiştir. Çoğunluk ise bu görüşü benimsememiştir.249  

Şîrâzî, Kur’ân’ın Kur’ân’ı neshi meselesinde olduğu gibi bu meselede de 

kaynakları üstünlük sıralamasına tabi tutmuştur. Bu anlamda nasıl ki Kur’ân’la 

Kur’ân arasında derece bakımından bir fark söz konusu değilse, fiilî sünnet ile fiilî 

sünnet arasında da derece bakımından bir fark yoktur. Bu nedenle ikisinin birbiriyle 

neshi caiz olur. Keza fiilî sünnetin kavlî sünnetle neshi de caizdir. Çünkü bu ikisi 

derece yönünden ortak olmanın yanında kendileriyle beyanın gerçekleşmesi 

 
248 Şâfiî, er-Risâle, nşr. Ahmed Şâkir, 1/106.  
249 Âmidî, el-İhkâm, 3/146. 



79 

 

açısından da ortaktırlar. Ancak ayrıldıkları nokta kavlî sünnetin bir sıygası varken 

fiilî sünnetin bir sıygasının olmamasıdır.250 

Şîrâzî’ye göre âhâd sünnet âhâd sünnetle, mütevâtir sünnet mütevâtir sünnetle 

neshedilebilir. Ancak mütevâtir sünnet âhâd sünnetle neshedilemez. Çünkü mütevâtir 

sünnet ilim ifade ederken, âhâd sünnet zan ifade eder. Bundan dolayı ilim ifade eden 

bir şeyin zan ifade eden bir şeyle neshi caiz değildir.251 

İmam Şâfiî’ye göre sünnet insanlarından birinin sözü gibi değildir. Bu 

durumda sünneti ancak benzeri bir şey nesheder ki bu da Hz. Peygamber’in 

sünnetidir. Hatta Allah Hz. Peygamber’in koyduğu sünnetiyle belirlediği bir konuda 

ona yeni bir şey bildirirse Hz. Peygamber Allah’ın bildirdiği konuda yeni bir sünnet 

koyar. Böylece ilk sünnetini nesheden yeni bir sünnetin bulunduğunu insanlara 

belirtmiş olur.252 

 

 

  2. 9.3. Kur’ân’ın Sünneti Neshi 

Kur’ân’ın sünneti neshi kabul gören bir husustur.  Konuyu ispat sadedinde 

getirilen aklî ve sem‘î deliller büyük ölçüde benzerlik arz eder. Kur’ân’ın sünneti 

neshinin cevazı konusundaki vurgu Kur’ân’ın ve sünnetin Allah katından olması, 

Kur’ân’ın sünnetten daha üstün bir delil olması ve Kur’ân’ın sünneti açıklayıcı 

yönünün bulunmasıdır.253 Cessâs, selef arasında Kur’ân’ın sünneti neshine muhalif 

bir görüşün olmadığını ifade etmektedir. O, konu bağlamında sünnetin Kur’ân’ı 

neshine dair seleften aktarılan birçok rivayete yer vermiştir.254  

Şîrâzî, Kur’ân’ın sünneti neshi konusunda İmam Şâfiî’ye iki görüş nispet 

etmiştir. Bu görüşlerden ilki Kur’ân’ın sünneti neshinin caiz olmamasıdır. İkinci 

görüş ise Kur’ân’ın sünneti neshinin caiz olmasıdır ki Şîrâzî’nin de tercihe şayan 

 
250 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/498.  
251 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/498.  
252 Şâfiî, er-Risâle, nşr. Ahmed Şâkir, 1/108.  
253 Debûsî, Takvîmu’l-edille, 2/442-444; Basrî, el-Mu‘temed, 1/424; Semerkandî, Mîzânu’l-usûl, 

2/718; Pezdevî, Kenzu’l-vusûl, 1/502-503; Serahsî, el-Usûl, 2/76-77. 
254 Cessâs, el-Fusûl, 2/324-325.  



80 

 

bulduğu görüş budur.255 Şîrâzî her ne kadar İmâm Şâfiî’nin iki görüşünden birinin 

cevaz yönünde olduğunu kaydetse de er-Risâle’de İmâm Şâfiî’nin bu yönde herhangi 

bir ifadesi bulunmamaktadır. Bilâkis Şâfiî, er-Risâle’de Kur’ân’ın sünneti neshinin 

caiz olmadığı yönündeki görüşünü net bir şekilde ifade etmiştir. İmâm Şâfiî’nin bu 

görüşü daha sonra gerek mezhep içi gerekse de diğer mezhep uleması tarafından 

tenkide uğramıştır.  

Şîrâzî, Kur’ân’ın sünnetten üstün olmasından ve Kur’ân’ın Kur’ân’la 

neshinin cevazından hareketle Kur’ân’ın sünneti neshinin evleviyetle caiz olması 

gerektiğini vurgulamıştır. Çünkü Kur’ân birçok yönden sünnetten daha üstün bir delil 

konumundadır. Buna ilaveten ona göre sünnet Kur’ân’la tahsis ediliyorsa nesh de 

edilir. Nitekim nesih, belirli zamanlarda âm lafızla kastedilmeyen fertleri lafzın 

kapsamından çıkarmakken, tahsîs âm lafızla kastedilmeyen fertleri beyandır.256 

 Şîrâzî’ye göre Kur’ân’ın sünneti neshi sem‘ cihetinden vuku bulmuştur. 

Nitekim Hz. Peygamber (Hudeybiye’de/628) Kureyş ile Müslüman olduktan sonra 

kendisine gelenleri Kureyş’e geri iade etme konusunda anlaşma yapmıştır. Hz. 

Peygamber Müslüman olmuş bir grubu Kureyşlilere geri vermiş, Müslüman olarak 

kendisine gelen kadınların da geri verilmesini emretmiştir. Bunun üzerine “Onları 

(kadınlar) onlara geri vermeyin...” (el-Mümtehine 60/10) ayeti nazil olarak 

anlaşmanın kadınlarla ilgili hükmünü neshetmiştir. Aynı şekilde Hz. Peygamber 

şiddetli korku durumlarında dört rekâtlık namazları gece geç saatlere ertelemiş ve 

kaza etmiştir. Bunun üzerine “Eğer korkarsanız yaya ve binek üzerinde kılınız...” (el-

Bakara 2/239) ayeti nazil olarak imkân ve zaruret ölçüsünde namazların vaktinde 

kılınmasını vacip kılmıştır. Şîrâzî’ye göre mezkûr iki delilde Kur’ân sünnetle sabit 

olan hükümleri neshetmiştir.257  

Şîrâzî konuyla ilgili muhalif görüşte olan kişilerin muhtemel olarak ileri 

sürebilecekleri itirazlara ve delillere yer verir. Bu itiraz ve deliller şunlardır: 

 
255 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/499.  
256 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/499.  
257 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/499.  



81 

 

1. “İnsanlara kendilerine indirileni açıklaman için...” (en-Nahl 16/89) 

ayetinde Cenâb-ı Allah sünneti Kur’ân’ın beyanı kılmıştır. Nitekim Kur’ân’ın 

sünneti neshi, beyan görevini tersine çevirmek anlamına gelir ki bu da caiz değildir.  

İtirazda ayetin Kur’ân’ı beyan görevini sünnete verdiği, Kur’ân’ın sünneti 

neshinin beyan görevini tersine çevirmek anlamına geleceği için caiz olmadığı ileri 

sürülmüştür. Şîrâzî’ye göre ayetteki beyandan kasıt nesih değildir. Ayette zikredilen 

beyan Kur’ân’ın izhar ve tebliğidir. Beyan ise bir şeyi kapalılık durumundan açıklık 

durumuna çıkarmaktır. Ayetteki beyandan kastın nesih olmadığının diğer bir delili 

ise beyanın Kur’ân’ın bütünü için söz konusu olmasıdır. Nesih ise Kur’ân’ın bütünü 

için söz konusu değildir. Nitekim Kur’ân’da mensûh ayetler olduğu gibi mensûh 

olmayan ayetler de vardır. Hatta mensûh olmayan ayetlerin sayısı mensûh olan 

ayetlerin sayısından daha fazladır. Kur’ân’da Allah’ın sıfatları, geçmiş çağlar ve 

kavimler hakkındaki haberler gibi neshe ihtimali olmayan birçok ayet vardır. Bunun 

yanında nesih, sözün hükmünü düşürmek ve onu kaldırmakken; beyan ise umumun 

tahsisi ve mücmelin beyandır. Bu açıdan Şîrâzî’nin düşüncesine göre ayetteki 

beyanın nesih olarak anlaşılması isabetli değildir. Ancak nesih yoluyla Kur’ân 

sünneti beyan edebilir. Çünkü daha aşağı olanın daha üstün olanı beyanı caiz 

olduğuna göre daha üstün olanın daha aşağı olanı beyanı evleviyetle caiz olur.258  

2. Kur’ân ve sünnet iki farklı cinsten delildir. Buna göre Kur’ân’ın 

sünnetle neshinde olduğu gibi birinin diğeriyle neshi caiz değildir.  

Şîrâzî’ye göre nesihte iki farklı cinsin olması mümkündür. Diğer bir ifadeyle 

farklı iki cins delil arasında nesih ilişkisi cereyan edebilir. Burada böyle bir 

imkânsızlık söz konusu değildir. Ancak sünnetin Kur’ân’ı neshindeki imkânsızlık, 

birinin öteki için asıl (Kur’ân), ötekinin diğeri için fer‘ (sünnet) olmasıdır. Bunun 

yanında birinin ötekinden daha üstün, ötekinin diğerinden daha aşağı olması, daha 

aşağı olanın daha üstün olanı neshini imkânsız kılmaktadır. Kur’ân’ın sünneti 

neshinde daha üstün olanın, daha aşağı bir delille neshi söz konusu değildir. Ancak 

daha üstün olanın daha aşağı olanı neshi söz konusudur. Buna ilaveten mütevâtir ve 

âhâd haberler aynı cins delil olmalarına rağmen, mütevâtirin âhâd ile neshi caiz 

 
258 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/500.  



82 

 

değildir ancak âhâdın mütevâtir ile neshi caizdir. Aynı şekilde kıyas tek bir cins 

olmasına rağmen, kıyasın bazısının bazısıyla neshi caiz değildir. Çünkü kıyasın 

neshe ihtimali yoktur.259  

Şîrâzî’nin bu itiraza verdiği cevaptan hareketle onun nesihte cins birliğinin 

nesih için gerekli bir şart olmadığını benimsediği söylenebilir. O, özellikle sünnetin 

Kur’ân’ı neshi meselesinde zaman zaman deliller arası cins birliğine vurgu yapsa da 

aslında onun nesih için böyle bir şart ileri sürmediğini ve nesihte delillerin üstünlük 

sıralamasını esas aldığını söyleyebiliriz.  

Kur’ân’ın sünneti neshi konusunda Şîrâzî, İmam Şâfiî’nin görüşüne muhalif 

bir tutum sergilemiş ve onun konuyla ilgili görüşünü zımnen tenkit etmiştir. Kendi 

mezhep imamına alenen muhalefet etmek istememiştir. İmam Şâfiî’nin bu konudaki 

gerekçelerinden birisi de Cenâb-ı Allah’ın Kur’ân’ı sünnetin beyanı kılmasıdır. 

Kur’ân’ın sünneti neshinin kabul edilmesi beyan görevini Kur’ân’dan alıp sünnete 

vermek anlamına gelir.260 Şîrâzî’ye göre ise ayetten kasıt beyan değildir. Nitekim 

beyan ve nesih esasında farklı şeylerdir. Nesih Kur’ân’ın bir kısmı için söz 

konusuyken, beyan Kur’ân’ın bütünü için söz konusudur. Şayet ayetteki beyanın 

nesih olduğu kabul edilirse bu durumda Kur’ân’daki ayetlerin birçoğunun mensûh 

addedilmesi gerekir. Fakat hakikatte durum böyle değildir ve Kur’ân’da mensûh 

ayetlerin sayısı mensûh olmayan ayetlerin sayısına nispetle azdır. Hatta Kur’ân’da 

neshe ihtimali olmayan birçok ayet mevcuttur ki bundan dolayı bu ayetin bu şekilde 

anlaşılması isabetli değildir.  

İmam Şâfiî’ye Kur’ân’ın sünneti neshi konusundaki bu muhalefet, sadece 

Şîrâzî ile sınırlı değildir. Nitekim Cüveynî, Kur’ân’ın sünneti neshinin caiz 

olmadığını söyleyen kişinin sözünün bir dayanağının olmadığını belirtmektedir. Ona 

göre mesele esasında Kur’ân’ın sünnetin hilafına varit olup olmamasından ibarettir. 

Şayet biri Kur’ân’ın sünnetin hilafına varit olmasını kabul etmiyorsa bu görüş 

münker bir görüş olur. Şayet biri Kur’ân’ın sünnetin hilafına varit olmasını kabul 

 
259 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/500-501. 
260 Sahip Beroje, “İmam Şafii’nin Nesh Anlayışı”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 19/1 

(2007), 56; İhsan Akay, Şâfiî Usul Geleneğinde İmâm Şâfiî’ye Muhâlif Usûlî Görüşler (İstanbul 

Ensar Neşriyat, 2018), 67.  



83 

 

eder ve Kur’ân’ın indirilmesi esnasında Hz. Peygamber’in ilk sünnetin aksine başka 

bir sünnet koyduğunu iddia ederse bu hakikatlerle alay etmek ve dalga geçmek 

anlamına gelir.261  

Görüldüğü üzere Cüveynî de Şîrâzî gibi İmam Şâfiî’nin görüşünü 

eleştirmektedir. Genel olarak Şâfiî usulcüler de İmâm Şafiî’nin bu görüşüne muhalif 

bir tutum sergilemişlerdir. Nitekim onların bu konudaki hâkim görüşü Kur’ân’ın 

sünneti neshedebileceği yönündedir.262 

  2. 9.4. Sünnetin Kur’ân’ı Neshi 

Sünnetin Kur’ân’ı neshi ihtilaflı bir konudur.263 Konuyla ilgili usûl 

eserlerinde ayrıntılı tartışmalara yer verilmiştir. Çoğunluk ulema, sünnetin Kur’ân’ı 

neshinin caiz olduğu kanaatindedir.264 Genel anlamda Hanefî usul kaynaklarında da 

Kur’ân’ın sünnetle neshine cevaz verilmiştir.265  

Şîrâzî bu meseleye eserlerinde oldukça önemli bir yer ayırmıştır. Önceden de 

ifade edildiği üzere o, deliller arası nesih meselesinde kaynakların üstünlük 

sıralamasını esas almıştır. Bu anlamda onun düşüncesinde daha üst konumdaki bir 

delil daha alt konumdaki delili neshedebilirken aksi ise mümkün değildir. Sünnetin 

Kur’ân’ı neshi meselesine de bu bakış açısıyla yaklaşan Şîrâzî, sünnetin Kur’ân’ı 

neshinin aklen mümkün, sem‘ cihetinden ise imkânsız olduğunu belirtmiştir. Çünkü 

Kur’ân ve sünnet delilleri arasında birçok yönden mümâselet bulunmamaktadır. 

Bunun yanı sıra Kur’ân’ın birçok yönden sünnetten üstün bir delil olması, sünnetin 

Kur’ân’ı neshedemeyeceğine delalet eder.266 

Şîrâzî, sünnetin Kur’ân’ı neshi ile ilgili İmam Şâfiî’ye bir görüş nispet 

etmiştir. Bu görüşe göre ister mütevâtir olsun ister âhâd olsun Kur’ân’ın sünnet ile 

neshi sem‘ cihetinden caiz değildir. Bazı Şâfiîler ise sünnetin Kur’ân’ı neshine aklen 

 
261 Cüveynî, el-Burhân, 2/254.  
262 Gazzâlî, el-Mustasfâ, thk. Muhammed Abdusselâm,1/99-100; Râzî, el-Mahsûl, 3/340; Âmidî, el-

İhkâm, 3/150-151; İbnü’l-Hâcib, Müntehâ, 1/161.  
263 Ferrâ, el-Udde, 3/788-789. 
264 Ferrâ, el-Udde, 3/791-792; Basrî, el-Mu‘temed, 1/429; Bâcî, İhkâmu’l-fusûl, 2/426.  
265 Cessâs, el-Fusûl, 2/345-346; Debûsî, Takvîmu’l-edille, 2/438-439; Semerkandî, Mîzânu’l-usûl, 

2/718-719; Pezdevî, Kenzu’l-vusûl, 1/495; Serahsî, el-Usûl, 2/67.  
266 Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/60; a.mlf. et-Tabsira, 1/265.  



84 

 

cevaz vermemişlerdir. Şîrâzî’nin naklettiğine göre Ebu’l-Abbâs b. Süreyc (ö. 

306/918), Hanefîler ve mütekellim usûlcülerin çoğunluğu Kur’ân’ın mütevatir 

sünnetle neshinin caiz olduğunu, âhâd sünnetle neshinin ise caiz olmadığını 

söylemişlerdir. Birtakım kimseler ise Kur’ân’ın âhâd sünnetle neshine cevaz 

vermiştir. Şîrâzî bu görüşü Zâhirîlere nispet eder.267  

Şîrâzî’ye göre Kur’ân’ın sünnetle neshi aklen caizdir. Çünkü sünnetin 

Kur’ân’ı neshini aklen imkânsız kılacak bir şey yoktur. Bundan dolayı sünnetin 

Kur’ân’ı neshinin aklen imkânsız olduğunu iddia etmenin bir anlamı yoktur. Ancak 

sem‘ yönünden sünnetin Kur’ân’ı neshi caiz değildir. “Biz bir ayeti nesheder veya 

unutturursak onun benzerini ve ondan daha hayırlısını getiririz.” (el-Bakara 2/106) 

ayeti sünnetin Kur’ân’ı neshinin caiz olmadığına delalet eder. Nitekim ayette bir 

ayetin kendisinden daha hayırlı veya kendisine denk bir ayetle neshedileceği haber 

verilmiştir. Sünnet ise Kur’ân’ın dengi olmadığı gibi ondan hayırlı da değildir. Bu 

nedenle Kur’ân’ın sünnetle neshine cevaz vermek bahsi geçen ayete aykırıdır.268  

Şîrâzî konuyla ilgili muhaliflerin bazı itiraz ve delillerine yer vererek bu 

delillere çeşitli cevaplar zikreder. Bu deliller ve itirazlar şunlardır:  

1. “Benzerini veya daha hayırlısını getiririz.” (el-Bakara 2/106) ayetiyle 

sevap ve fazilet yönlerinden bir hükmün benzerinin veya daha hayırlısının 

getirilmesinin kast edilmiş olması imkân dâhilindedir. Allah’ın bazen Hz. 

Peygamber’in lisanı üzerine Kur’ân’da varit olmuş hükümlere sevap ve ecir 

yönlerinden denk veya daha üstün hükümleri getirmesi mümkündür. Bu durum 

sünnetin Kur’ân’ı neshine bir engel değildir.  

 İtirazda sünnetin sevap ve fazilet yönlerinden Kur’ân’a denk olduğu, bu 

durumun sünnetin Kur’ân’ı neshine bir engel oluşturmadığı belirtilmektedir. 

Şîrâzî’ye göre bu itiraz doğru değildir. Çünkü “benzerini veya daha hayırlısını 

getiririz…” (el-Bakara 2/106) ifadesinde Allah hükmün benzerinin getirilmesini 

kendisine izafe etmiştir. Bu durumda benzerini ve daha hayırlısını getirme durumu 

Allah’tan olur. Hz. Peygamber cihetinden gelen şeyler ise ona nispet edilir. Çünkü bu 

 
267 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/501.  
268 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/501. 



85 

 

getirmeyi yapan Hz. Peygamber’dir. Bunun yanında Allah “(Biz, bir âyeti nesh 

edersek veya unutturursak ondan daha hayırlısını getiririz) bilmez misin Allah her 

şeye kadirdir” (el-Bakara 2/106) ifadesinde kendisini Kur’ân’ın benzerini ve daha 

hayırlısı getirmeye kadir olarak nitelendirmiştir. Allah’ın getireceği şey, kullarının 

getirmekten aciz kaldığı Kur’ân’dır. Hz. Peygamber’in getirdiği şeyler ise kendi 

cihetindendir ve ayette zikredilen kudrete has değildir. Şîrâzî’ye göre ayet bu şekilde 

anlaşılmalıdır. Nitekim sünnet ne fazilet ne de tilâvetiyle sevap elde edilmesi 

yönlerinden Kur’ân’a denk olamaz.269 

2. Sünnetin sevap ve icâz yönlerinden Kur’ân’a denk olmaması sünnetin 

Kur’ân’ı neshine engel oluşturmaz. Çünkü Kur’ân’ın da bazısı bazısından hayırlı 

değildir. Ancak Allah Kur’ân’ı kendisinden daha hayırlı bir şeyle neshedeceğini 

haber vermiştir. Bu durum Kur’ân’ın Kur’ân’la neshinin caiz olmamasına delalet 

etmez. Aynı şekilde zikrettiğiniz üzere Kur’ân ve sünnet arasında sevap ve icâz 

yönlerinden mümâseletin bulunmaması Kur’ân’ın sünnetle neshinin cevazına engel 

değildir. 

Şîrâzî’ye göre bu itiraz çeşitli yönlerden doğru değildir. Çünkü Kur’ân 

ayetleri arasında da sevap ve icaz yönlerinden bir mümâselet bulunmamaktadır. Bu 

anlamda Kur’ân’ın bazısının tilaveti bazısının tilavetine göre daha sevaptır. “De ki o 

Allah birdir.” (el-İhlâs 112/1) ayetinin bir defa tilavet edilmesi sevap yönünden 

Kur’ân’ın üçte birine denktir. “De ki ey kâfirler” (el-Kâfirûn 109/1) ayetinin bir defa 

tilavet edilmesi sevap yönünden Kur’ân’ın dörtte birine denktir. Yasin suresinin 

Kur’ân’da bir benzeri yoktur. Bundan dolayı Kur’ân’ın bazısının bazısından üstün 

olduğuna dair eserler yazılmıştır. Keza bazı Kur’ân ayetleri arasında icâz yönünden 

bir mümâselet bulunmamaktadır. Nitekim Kur’ân ayetlerinin bazısı bazısından icaz 

yönünden daha derindir. “Ey yer suyunu yut, ey gök cimrileş, su çekildi, hüküm yerini 

buldu.” (Hûd 11/44) ayetindeki icâz, Kur’ân’ın diğer ayetlerinde yoktur. Şîrâzî’ye 

göre nesihte nâsihin mensûhun cinsinden olmasının gerekli olması, bu itirazın başka 

bir yönden geçersiz olduğunu gösterir. Çünkü biri başkasına “Sana verdiğim 

elbiseden daha iyisini alacağım.” derse bundan verdiği şeyin cinsinden daha iyisini 

 
269 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/501.  



86 

 

alacağı anlaşılır. Bu itirazın geçersizliğini gösteren bir diğer yön ise nesihte 

mümâseletin bütün yönlerden olmasıdır. Sünnet, tilavetiyle sevap elde edilmesi 

noktasında ve nazmıyla Hz. Peygamber’in doğruluğuna delalet etmesi noktasında 

Kur’ân’a denk olamaz. Bu nedenle Kur’ân’ın sünnetle neshi caiz değildir.270 

3. Ayette Allah’ın getireceği şeyin nâsih olacağına dair bir delil yoktur. 

Bu durumda benzerini veya daha hayırlısını getirecek olan delilin nâsih (Kur’ân) 

olmaması mümkündür.  

Şîrâzî’ye göre ayet, nâsihin mensûhun yerine bir bedel olarak getirileceğini 

ifade eder. Çünkü ayette nesih şarta bağlanmıştır. Böylelikle getirilecek şey şartın 

cevabı olur ve “Biz bir ayeti nesheder veya unutturursak benzerini veya daha 

hayırlısını getiririz.” (el-Bakara 2/106) ayeti kesinlik kazanır. Ayet tıpkı “Sana 

verdiğim elbisenin veya şeyin daha hayırlısını veya benzerini aldım.” sözünde 

olduğu gibi nâsihin mensûhun cinsinden ve onun yerine bedel olarak getirileceğini 

ifade eder.  

4. Nesih tilavette olmaz, hükümde olur. Kur’ân’ın hükmüyle sünnetin 

hükmü arasında bir farklılık yoktur. Sünnet ve Kur’ân arasındaki üstünlük 

lafızlarında olur. Nesih ise lafızda olmaz.  

Şîrâzî’ye göre bu itirazı ileri sürenler Kur’ân’ın nazmının mütevâtir haberle 

neshine cevaz vermişlerdir. Böylelikle bu itirazı ileri sürenler kendileriyle 

çelişmektedirler. Eğer bu itirazın doğruluğu kabul edilirse aralarındaki üstünlüğe 

rağmen Kur’ân metni sünnetle neshedilir. Şîrâzî, söz konusu tenâkuzu ifade ettikten 

sonra Kur’ân’ın sünnetten üstün bir delil olmasına vurgu yapar. Buna göre Kur’ân 

sünnetin aslıdır. Hz. Peygamber’in nübüvvetinin doğruluğu ancak Kur’ân’la sabit 

olur. Aynı şekilde din Kur’ân’la sabit olur ve istikrar bulur. Şayet Kur’ân olmamış 

olsaydı, sünnetin bir hükmü olmazdı. Kur’ân’ın sünnetin aslı olduğu sabit olunca 

aslın fer‘ ile neshi caiz olmaz. Aynı şekilde sünnet icâz yönünden de Kur’ân’a denk 

değildir. Çünkü Kur’ân nazmında icâz varken, sünnet nazmında icâz yoktur. Kur’ân 

nazmının ezberlenmesinde ve okunmasında sevap olduğu halde, sünnette bu yoktur. 

 
270 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/502-503.  



87 

 

Kur’ân söz konusu iki yönden sünnetten üstün olduğuna göre, Kur’ân’ın sünnetle 

neshi caiz değildir.  

5. Kur’ân’ın sünnetle neshedilebileceğini kabul edenler “Sana Kur’ân’ı 

kendilerine indirileni açıklaman için indirdik.” (en-Nahl 16/44) ayetiyle istidlâl 

etmişlerdir. Buna göre nesih yolu ıtlâk ve te’bîd olan ibadetin bitiş müddetini 

beyandır. Nesih beyan olduğuna göre, Kur’ân’daki bir ayetin beyanının Hz. 

Peygamber’le olması da mümkün olur.  

Şîrâzî’nin yer verdiği bu argüman daha önce Cessâs tarafından sünnetin 

Kur’ân’ı neshine delil olarak ileri sürülmüştür.271 Buna göre nesih beyandır. Hz. 

Peygamber’e beyan görevi Allah tarafından verilmiştir. Hz. Peygamber’in Kur’ân’ı 

beyan yetkisi olduğuna göre nesih yetkisi de olur. Şîrâzî’ye göre ayetteki beyandan 

kasıt nesih değil, teblîğ ve bildirmedir. Nitekim beyan, Kur’ân’ın bütünü ile 

ilgiliyken, nesih Kur’ân’ın bazısı ile ilgilidir. Bunun yanında neshin ref‘ olması ve 

beyandan farklı olması bu itirazın geçersizliğini başka bir yönden göstermektedir.272 

6. Sünnet ilmi gerektiren ve özrü ortadan kaldıran kesin bir delildir. 

Buna göre Kur’ân’ın Kur’ân’ı neshinin caiz olması gibi, sünnetin Kur’ân’ı neshi de 

caizdir.  

Şîrâzî’ye göre bu itiraz icmâ, kıyas ve haber-i vahit delilleriyle batıldır. 

Çünkü icmâ kesin bir delil olduğu halde icmâ ile nassın neshi caiz değildir. Aynı 

şekilde kıyas ve (âhâd) sünnet zan ifade ederler. Ancak âhâd sünnetle nesih caiz 

olduğu halde kıyasla nesih caiz değildir. Buna göre kıyas ve haber-i vahit zan ifade 

etmeleri konusunda denk olsalar da kendileriyle neshin cevazı konusunda 

farklıdırlar. Bu açıdan sünnetin Kur’ân’ı neshi meselesi de böyledir ve sünnetin 

Kur’ân’ı neshi caiz değildir.  

7. Nesih ancak hükümde olur. Sünnetle sabit hüküm kendisiyle sevap ve 

taabbud yönünden Kur’ân’la sabit bir hüküm gibidir. Sünnetle sabit bir hüküm, 

 
271 Cessâs, el-Fusûl, 2/345.  
272 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/504-505. 



88 

 

Kur’ân’la sabit olan bir hüküm gibi olduğuna göre bu durumda birinin diğeriyle 

neshi caizdir.  

Şîrâzî’ye göre bu itiraz kıyas ve haber-i vahit delilleriyle geçersizdir. Çünkü 

kıyasla sabit olmuş hüküm, (zan ifade etmesi açısından) haber-i vahitle sabit olmuş 

hüküm gibidir. Ancak nesih haber-i vahitle caizken, kıyasla caiz değildir. Aynı 

şekilde haber-i vahit ve icmâ ile sabit olmuş hüküm, Kur’ân’la sabit olmuş hüküm 

gibidir. Ancak Kur’ân’ın icmâ ve haber-i vahitle ile neshi caiz değildir.273 

8.      Sünnetin Kur’ân’ı neshinin caiz olmaması ya icâz yönü olan bir şeyin 

icâz yönü olmayan bir şeyle, ya da sevabı çok olan şeyin sevabı daha az olan bir 

şeyle neshine götürmesinden dolayıdır. Sünnetin Kur’ân’la neshinin caiz olmaması, 

sünnet ve Kur’ân’ın icâz yönlerinin farklı olmasından dolayı değildir. Çünkü icâz 

yönü olan bir ayetin, icâz yönü olmayan bir ayetle neshi caizdir. Sünnetin Kur’ân’ı 

neshinin sevap yönünden caiz olmaması da mümkün değildir. Çünkü sevabı çok 

ayetin sevabı daha az olan bir ayetle neshi caizdir. Bu iki kısım batıl olduğuna göre 

burada Kur’ân’ın sünnetle neshinin cevazından başka bir şey kalmaz.  

Şîrâzî’ye göre bu itirazı ileri sürenlerin bilmedikleri bir husus vardır. O da 

sünnetin Kur’ân’ı neshinin kadîm kelamın, muhdes bir kelamla neshi manasına 

gelmesidir. Bu itirazı ileri sürenler bu durumu göz önünde bulundurmamışladır. 

Buna göre sünnetin Kur’ân’ı neshi, Allah’ın sözünün beşer sözüyle kaldırılması 

anlamına gelir ki bu da caiz değildir. Keza bu itiraz haber-i vahitle de batıl olur. 

Nitekim maksat yönünden haber-i vahitle sabit olan, Kur’ân’la da sabit olur. Ancak 

Kur’ân’ın haber-i vahitle neshi caiz değildir. Keza Kur’ân’ın bütününün tilavetinde 

sevap vardır. Kur’ân’ın her bir harfinin tilavetine on sevap vardır. Ancak sünnetin 

tilavetinde ise sevap yoktur. Sünnet ve Kur’ân bu noktalardan da birbirlerinden 

ayrılmaktadır.  

9.     Sünnetin Kur’ân’ı neshini aklen ve şer‘an engelleyen ve imkânsız kılan 

bir şey yoktur. Buna göre sünnetin Kur’ân’ı neshini engellemenin bir anlamı yoktur.  

 
273 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/505; a.mlf., et-Tabsira, 1/268.  



89 

 

 Şîrâzî’ye göre şer‘ sünnetin Kur’ân’ı neshini imkânsız kılmaktadır. Nitekim 

sünnetin Kur’ân’ı neshi, aslın fer‘ ile veya daha üstün bir delilin daha aşağı bir delille 

neshi anlamına gelir ki bu da caiz olmaz. Nitekim kıyasın haber-i vahidi neshini 

aklen ve şer‘an engelleyen bir şey olmadığı halde kıyasın haber-i vahidi neshi “Biz 

bir ayeti nesheder veya unutturursak benzerini veya daha hayırlısını getiririz.” (el-

Bakara 2/106) ayetini iptal anlamına geleceği için caiz değildir.274 

 Şîrâzî, eserinin ilerleyen yerlerinde Kur’ân’ın haber-i vahitle neshinin 

cevazına yönelik çeşitli aklî ve naklî itirazlara yer verir. Bu itirazlar ve Şîrâzî’nin bu 

itirazlara verdiği cevaplar şunlardır:  

1. Sünnetin âhâd haberle neshi caiz olduğuna göre Kur’ân’ın da âhâd 

haberle neshi caiz olmalıdır.  

Şîrâzî bu itiraza cevaben delillerde cins birliği olması gerektiğine vurgu 

yapmıştır. Nitekim onun ifade ettiğine göre haber-i vahit Kur’ân’ın cinsinden 

değildir. Bu sebeple de Kur’ân’ın haber-i vahitle neshi caiz değildir. Ancak Kur’ân, 

Kur’ân’ın cinsinden olduğundan Kur’ân’ın bazısının bazısıyla neshi caizdir. Şîrâzî, 

sünnetin Kur’ân’ı neshi konusunda zaman zaman İmâm Şâfiî’nin görüşünü 

desteklemek adına nesihte cins birliğinin olması gerektiğini ifade etmektedir. 

Kanaatimizce Şîrâzî’nin deliller arası nesihte cins birliğine vurgu yapması kendi 

görüşü açısından bazı yönlerden sorun teşkil eder. Şayet nesihte cins birliği gerekli 

ise bu durumda Kur’ân’ın sünneti ve kıyası neshinin de caiz olmaması gerekir. 

Çünkü Kur’ân cins bakımından sünnet ve kıyastan farklıdır. Ancak Şîrâzî, 

birbirleriyle aynı cins iki delil olmadığı halde Kur’ân’la sünnet ve kıyasın neshine 

cevaz vermektedir. Buradan hareketle Şîrâzî’nin aslında nesihte cins birliğini değil, 

delillerin üstünlük sıralamasını esas aldığı söylenebilir.  

2. Nesih, Kur’ân’ın zahirinin ifade ettiği şeylerin bir kısmının 

düşürülmesidir. Nesih bu yönden tahsise benzediğine göre, sünnetin Kur’ân’ı 

tahsisinde olduğu gibi sünnetin Kur’ân’ı neshi de caiz olmalıdır.  

 
274 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/506-507. 



90 

 

Bu itirazda nesih ile tahsis arasındaki benzerliğe dikkat çekilmiştir. Buna göre 

Kur’ân’ın sünnetle tahsisi caiz olduğuna göre, Kur’ân’ın sünnetle neshi de caiz 

olmalıdır. Şîrâzî’ye göre Kur’ân’ın sünnetle tahsisi caizdir. Ancak Kur’ân’ın sünnetle 

neshi caiz değildir. Haber-i vahidin kıyasla tahsisinin caiz olması, neshinin caiz 

olmaması da sünnetin Kur’ân’ı neshedemeyeceğini gösterir. Nitekim tahsis, lafzın 

umumuyla kapsadığı fertlerin bir kısmını lafzın kapsamından çıkarmaktır  ki lafzın 

kapsadığı fertlerin bir kısmının terki haber-i vahitle mümkün olur. Nesih ise lafzın 

bütünüyle ortadan kaldırılmasıdır. Bu durumda neshin kendisinden daha aşağı bir 

delille olması caiz değildir. 

3. Bedelsiz nesih caiz olduğuna göre, Kur’ân’ın Kur’ân dışındaki bir 

lafızla bir bedel getirilerek neshinin caiz olması daha önceliklidir.  

 İtirazda Kur’ân’ın bedelsiz neshi caiz olursa, Kur’ân’ın Kur’ân dışındaki bir 

delille, yerine bedel getirilerek neshinin evleviyetle caiz olması gerektiği ifade 

edilmiştir. Şîrâzî’ye göre şayet bu itiraz doğru olsaydı, Kur’ân’ın kıyasla neshinin de 

caiz olması gerekirdi. Buna göre Kur’ân’ın kıyasla sabit olmuş bir bedelle neshi 

Kur’ân’ın yerine bir bedel getirilmeksizin neshinden daha önceliklidir. Şîrâzî’ye göre 

böyle bir şeyin söylenmesi mümkün değildir. Nitekim Kur’ân’ın bedelsiz neshinin 

caiz olması, Kur’ân’ın kendisinden daha aşağı bir delille neshine götürmez. Ancak 

Kur’ân kendisine denk ve kendisinden daha güçlü bir delille neshedilebilir. Kur’ân’ın 

sünnetle neshi, Kur’ân’ın kendisinden daha aşağı bir delille neshine götüreceğinden 

caiz değildir.275 

Şîrâzî Kur’ân’ın haber-i vahitle neshedildiğine dair muhaliflerin ileri 

sürdükleri birtakım deliller nakletmektedir. Bu deliller şunlardır:  

1.  Ana-babaya vasiyeti emreden “İçinizden birine ölüm geldiği vakit 

eğer mal bırakmışsa, baba ve anasına uygun bir vasiyette bulunması, sakınan 

kimselere bir borç olmak üzere yazıldı.” (el-Bakara 2/180) ayeti, Hz. Peygamber’in 

“Varise vasiyet yoktur.” sözüyle neshedilmiştir. 

 
275 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/269-270. 



91 

 

2. “Onları evlerde hapsedin...” (en-Nisâ 4/15) ayetinde belirtildiği üzere 

zina eden kimseler için öngörülen hapis cezası, Hz. Peygamber’in “Bekârın zinası 

yüz sopa ve bir yıllık sürgün, evlinin cezası ise yüz sopa ve recimdir.” sözüyle 

neshedilmiştir.  

3. “Mescid-i Haram’da onlarla savaşmayın...” (el-Bakara 2/191) ayeti 

Hz. Peygamber’in “Kâbe’nin örtüsüne tutunsa bile (döverek kölesini öldüren 

ardından irtidat eden) İbn Hatal’ı öldürün.” sözüyle neshedilmiştir. 

4. “Bunun dışındakiler size haram kılınmıştır...” (en-Nisâ 4/24) ayeti, 

Hz. Peygamber’in “Kadın halası ve teyzesi üzerine nikâhlanmaz. Bunu yaparsanız 

akrabalık bağlarını koparmış olursunuz.” sözüyle neshedilmiştir. 

5. “De ki bana vahyedilenler içerisinde meyteden (ölü hayvan) başka 

haram kılınmış bir şey bulamıyorum...” (el-En‘âm 6/145) ayeti, Hz. Peygamber’in 

tırnaklı her türlü yırtıcı hayvanın ve pençeli her türlü kuşun yenilmesini 

yasaklamasıyla neshedilmiştir.276 

Şîrâzî’nin naklettiği bu deliller Kur’ân’ın sünnetle neshine cevaz verenler 

tarafından ileri sürülmüştür. Şîrâzî’ye göre anne babaya vasiyeti emreden “Vasiyet 

ana-baba içindir…” (el-Bakara 2/180) ayeti, Hz. Peygamber’in “Varise vasiyet 

yoktur.” sözüyle neshedilmemiştir. Bu ayet, miras ayetleriyle neshedilmiştir. Bu 

sebeple de Hz. Peygamber “Allah her hak sahibine hakkını verdi. Artık vârise vasiyet 

yoktur.” sözüyle bu neshi Allah’a izafe etmiştir. Buna göre Hz. Peygamberin “varise 

vasiyet yoktur.” sözü ana-baba ve akrabaya vasiyet hükmünün, miras ayetleriyle 

neshedildiğine delalet etmektedir. Şîrâzî’ye göre zina eden kadınlar için öngörülen 

hapis cezası ise bekârlar hakkında “Zina eden erkek ve kadına yüz değnek vurun.” 

(en-Nûr 24/2) ayetiyle neshedilmiş, evliler hakkındaki hapis hükmü ise kendisi gibi 

bir ayet olan recm ayetiyle neshedilmiştir. Bunun delili de Hz. Peygamber’in “Allah 

onlar için bir yol belirledi. Bekârın cezası yüz sopa ve bir yıllık sürgündür. Evli zina 

ederse cezası bir yıllık sürgün ve recimdir.” sözüyle bu durumu Allah’a izafe 

 
276 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/270; a.mlf., Şerhu’l-Lüma‘, 1/508-510.  



92 

 

etmesidir. Buna göre Hz. Peygamberin söz konusu hadisi, recm ayetinin, evdeki 

hapis ve yüz celde cezasını neshettiğine delalet eder.277  

Şîrâzî’ye göre karşıt görüş sahiplerinin zikrettiği diğer örnekler arasında nesih 

değil, âm lafzın tahsis edilmesi söz konusudur. Dolayısıyla bu deliller sünnetin 

Kur’ân’ı neshettiğine delil oluşturmamaktadır. Netice itibariyle Şîrâzî’ye göre 

sünnetin Kur’ân’ı neshi akıl yönünden mümkün olmakla birlikte pratikte vuku 

bulmamıştır.278  

Şîrâzî’nin ana-babaya vasiyeti emreden ayetin miras ayetleriyle 

neshedildiğini söylemesi makul karşılanabilir. Zira burada bir Kur’ân ayeti başka bir 

Kur’ân ayetini neshederek hükümsüz bırakmıştır. Çünkü Kur’ân ayetleri katiyet ve 

sübut açısından denktirler. Ancak onun recm ayetinin Kur’ân’ı neshettiğini 

belirtmesi gerçekten de ilginçtir. Kanaatimizce Kur’ânî olup olmadığına dair 

hakkında tartışmaların bulunduğu ve metinlerinde farklılıklar bulunan bir rivayetin, 

tamamı mütevâtir olarak nakledilen ve vahiy kaynaklı olan Kur’ân’ı neshettiğini 

söylemek pek isabetli bir yaklaşım değildir. Zira bunun Kur’ân’ın mütevâtir olmayan 

bir haberle neshinden bir farkı yoktur. Kur’ân’ın mütevâtir haberlerle bile neshine 

cevaz vermeyen Şîrâzî’nin, Kur’ân’ın, en fazla manen mütevâtir olabilecek bir 

haberle neshedildiğini belirtmesi bir tutarsızlık olmanın ötesinde daha aşağı 

konumdaki bir delilin nesih yoluyla bir Kur’ân ayetini hükümsüz bırakması anlamına 

gelmektedir. Hâlbuki Şîrâzî, nesih konusunda delilleri üstünlük sıralamasına tabi 

tutmuş, daha alt konumdaki bir delilin daha üst konumdaki bir delili 

neshedemeyeceğini ısrarla vurgulamıştır. Recm ayeti ile herhangi bir Kur’ân ayetinin 

derece bakımından aynı olmadığı açıktır. Kur’ân’ın bütünü mütevâtir olarak 

nakledilmişken, recm ayeti en fazla manen mütevâtir olabilir. Çünkü bir ayetin 

Kur’ânî olabilmesi için lafzen mütevâtir olarak nakledilmesi gerekir.279  

 İmam Şâfiî’nin sünnetin Kur’ân’ı neshinin caiz olmaması konusundaki 

vurgusunun iki noktada olduğunu söylemek mümkündür. Birincisi, Allah’ın Kur’ân’ı 

 
277 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/511;  a.mlf., et-Tabsira, 1/271.  
278 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/270-271.  
279 Muhsin Demirci, “Nesih Bağlamında Recim Ayeti Sorunu” M.Ü İlahiyat Fakültesi Dergisi 18 

(2000), 106.  



93 

 

beyan görevini sünnete vermesidir. Buna göre sünnet Kur’ân’ı beyan eder, 

neshedemez. Çünkü sünnetin nas bulunan konularda Kur’ân’a tabi olma ve Allah’ın 

mücmel olarak indirdiklerini açıklama görevi vardır. Allah, elçisine Kur’ân’ı 

kendiliğinden değiştirme yetkisini vermemiştir. Dilediği hükmü sabit bırakan ve 

dilediğini de kaldıran Allah’tır. İmam Şâfiî’nin vurgu yaptığı ikinci nokta ise sünnet 

ve Kur’ân delilleri arasında mümâseletin bulunmamasıdır. Nitekim “Biz bir ayeti 

nesheder veya unutturursak onun benzerini veya daha hayırlısını getiririz.” (el-

Bakara 2/106) ayetinde belirtildiği üzere Allah, bir hükmü ancak kendisine denk 

veya kendisinden daha hayırlı bir hükümle neshedeceğini haber vermiştir. Sünnet ve 

Kur’ân bu yönlerden de birbirlerinden ayrılmaktadırlar.280 

Sünnetin Kur’ân’ı neshi konusu Şîrâzî’nin geleneğe muhalif kaldığı ve İmam 

Şâfiî’ye muvafakat ettiği konulardan biridir. O, İmâm Şâfiî’nin konuyla ilgili 

görüşünü çok güçlü bir biçimde savunmuş, aklî ve naklî argümanlarla geliştirerek 

ortaya koymuştur.281 İmâm Şâfiî sünnetin Kur’ân’ı neshi meselesinde delillerin cins 

birliğine ve Kur’ân’ın sünneti beyan edici vasfına vurgu yaparken, Şîrâzî delillerin 

üstünlük sıralamasını esas alır. Buna göre Şâfiî ve Şîrâzî farklı bakış açılarından 

hareketle aynı neticelere varmışlardır. Şîrâzî, zaman zaman İmâm Şâfiî’nin görüşünü 

desteklemek adına delillerde cins birliğinin bulunması gerektiğini ifade etse de onun 

meseleye bakışı bütüncül olarak incelendiğinde onun nesih için deliller arası cins 

birliğinin gerekli olmadığını düşündüğünü ifade edebiliriz. Şayet böyle olmuş 

olsaydı, Şîrâzî’nin Kur’ân’ın sünneti neshine cevaz vermemesi gerekirdi. Ancak o, 

sünnetin sünnetle neshinin cevazından hareketle Kur’ân’ın sünneti neshinin 

evleviyetle caiz olması gerektiğini ifade etmektedir.282  

Şîrâzî, Kur’ân’ın birçok yönden sünnetten üstün bir delil olmasına ısrarla 

vurgu yapmıştır. Ona göre nesihte deliller arası mümâselet olmalıdır. Buradaki 

mümâselet Kur’ân ve sünnetin delil olma değeriyle ilgilidir. Nitekim Kur’ân 

sünnetten birçok yönden üstün bir delil konumundadır. Sünnetin Kur’ân’a nispetle 

fer‘ olması, Kur’ân’ın sünnetten icâz ve tilâvetiyle sevap elde edilmesi yönlerinden 

 
280 Şâfiî, er-Risâle, nşr. Ahmed Şâkir, 1/106.  
281 Okuyucu, “Şâfiî’nin Kaynak İçi Nesh Teorisi ve Şâfiî Fıkıh Geleneğinde Yorumlanış Biçimleri”, 

36.  
282 Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/59.  



94 

 

üstün olması ve Kur’ân’ın kadim sünnetin ise muhdes bir kelam olması Kur’ân ve 

sünnet arasında mümâseletin olmadığını ve Kur’ân’ın sünnetten üstün bir delil 

olduğunu göstermektedir. Şîrâzî, Kur’ân ayetlerini de tilâvetiyle sevap elde edilmesi 

ve icâz yönünün bulunması açılardan üstünlük sıralamasına tabi tutmuştur. Ona göre 

bazı ayetlerin okunmaları daha sevaptır. Keza bazı ayetler icâz yönünden diğer 

ayetlerden daha derindir. Şîrâzî’nin Kur’ân ayetlerini söz konusu açılardan üstünlük 

sıralamasına tabi tutması dikkat çekicidir.  

Şîrâzî’den sonraki Şâfiî usûlcüler -Şîrâzî ile aynı görüşü benimseyen Sem‘ânî 

hariç283- Kur’ân’ın sünnet ile neshine cevaz vermişlerdir. Şâfiîler sünnet ve 

Kur’ân’ın her ikisinin de vahiy kaynaklı olma yönünü vurgulamışlardır. Bu durumda 

Kur’ân’ın sünnetle neshi caiz olur. Nitekim sünnet ve Kur’ân her ikisi de Allah 

katındandır. Bu durumda birinin diğeriyle neshini engelleyen bir durum yoktur. 

 Şâfiîlerden Cüveynî Kur’ân ve sünnetin her ikisinin de vahiy kaynaklı olma 

yönünü vurgulayarak Kur’ân’ın sünnetle neshinin caiz olduğunu söyler. Çünkü Hz. 

Peygamber kendi re’y ve içtihadıyla bir şey söyleme yetkisine sahip değildir. 

Allah’tan kendisine vahiy edileni söyler. Kur’ân’la bir hüküm sabit olduğunu zaman 

Hz. Peygamber de bu hükmün kaldırıldığını haber verirse aslında Allah’tan haber 

vermiş olur. Bu durumda Kur’ân da sünneti neshedebilir. Gazzâlî, Râzî, Âmidî, 

İbnü'l-Hâcib ve Beyzâvî gibi usulcüler de benzer gerekçelere dayanarak Kur’ân’ın 

sünnetle neshine cevaz vermişlerdir.284 

  2.9. 5. İcmâ ile Nesih ve İcmâ’ın Neshi 

Bazı kaynaklarda Hanefî fakihi İsâ b. Ebân’ın (ö. 221/836) icmâ’ın bir hükmü 

neshedebileceği görüşünde olduğu belirtilmektedir.285 Usûlcülerin ekseriyeti ise icmâ 

ile neshi caiz görmemektedir. Çünkü icmâ ancak Hz. Peygamber’in vefatından sonra 

 
283 Sem‘ânî, Kavâti‘u’l-edille, 1/452; İhsan Akay, “Edille-i Erbaa Bağlamında Şâfiî Usûl Geleneğinde 

İmam Şâfiî’ye Muhalif Usûlî Görüşler”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 16/1, (2014), 

306.  
284 Cüveynî, et-Telhîs, 2/515-  516; Gazzâlî, el-Mustasfâ, thk. Muhammed Abdusselâm, 1/100-101; 

Râzî, el-Mahsûl, 3/353; Âmidî, el-İhkâm, 3/158; İbnü’l-Hâcib, Müntehâ, 1/161-162; Beyzâvî, 

Minhâc, 1/149. 
285 Râzî, el-Mahsûl, 3/357.  



95 

 

gerçekleşebilir. Hz. Peygamber’in vefatından sonra da nesih olmadığından icmâ ile 

nesih caiz olmaz.286  

Şîrâzî’ye göre icmâ’ın neshi veya icmâ ile bir hükmün neshi imkânsızdır. 

Nitekim icmâ’ın Hz. Peygamber zamanında inikadı mümkün değildir. Diğer bir 

ifadeyle icmâ’ın Hz. Peygamber’in sağlığında onun izni olmadan meydana gelmesi 

tasavvur edilemez. Şîrâzî’nin ifadelerine göre bu husustaki imkânsızlık şöyledir: “Hz. 

Peygamber icmâ’ı bilirse icmâ’a ya muvafık ya da muhalif olur. Şayet Hz. 

Peygamber icmâ’a muhalefet ederse icmâ icmâ olmaktan çıkar. Çünkü sahabeden 

birinin bile muhalefeti icmâın meydana gelmesini engellediğine göre, Hz. 

Peygamber’in muhalefeti evleviyetle engeller. Şayet Hz. Peygamber icmâ’a 

muvafakat ederse bu durumda hüküm başkasının değil, Hz. Peygamber’in sözüyle 

hüccet olur. Bu nedenle de icmâın onun zamanında meydana gelmesi tasavvur 

edilemez. İcmâ Hz. Peygamber’in sağlığında olmadığına göre ondan sonra olur. Hz. 

Peygamber’den sonra da nesih caiz değildir. Bu durumda icmâın neshedilmesi 

düşünülemez.”287 

Alıntıdan anlaşıldığı üzere Şîrâzî’ye göre icmâ ile sabit bir hükmün neshi 

mümkün değildir. Çünkü icmâ Hz. Peygamber’den sonra meydana gelebilir. Hz. 

Peygamberden sonra nesih olmadığı için icmâ’ın neshi mümkün değildir. Buna 

ilaveten Şîrâzî’nin düşüncesinde icmâ ile nesih de caiz değildir. Nitekim icmâ’ın Hz. 

Peygamber zamanında tahakkuku mümkün değildir. İcmâ, Hz. Peygamber 

zamanında meydana gelmiyorsa ondan sonra meydana gelir. Hz. Peygamber’in 

vefatından sonra da nesih caiz değildir. Şîrâzî’ye göre icmâ ile neshe cevaz vermek 

Hz. Peygamberin vefatından sonra onun dininde yerleşmiş bir hükmün kaldırılması 

anlamına gelir ki bu muhaldir. Ancak nâsihi nakledilmeyen nassın mensûh oluşu 

icmâ ile bilinebilir. Şöyle ki ümmet dinde varit olmuş bir hükmün hilafına icmâ ettiği 

zaman icmâ bu hükmün mensûh oluşuna delalet eder.288 

Şâfiîlerden Cüveynî’ye göre icmâ’ın hükmü neshedilemez. Keza icmâ ile bir 

hüküm de neshedilemez. Nitekim icmâ, Hz. Peygamber’den sonra hüccettir. Hz. 

 
286 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/490.  
287 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/490.  
288 Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/163 



96 

 

Peygamberin vefatından sonra onun dinindeki bir şeyin neshi düşünülemez. Çünkü 

Hz. Peygamberin vefatıyla artık din istikrar bulmuştur. Sem‘ânî, Gazzâlî, Âmidî, 

İbnü'l-Hâcib ve Beyzâvî de bu görüştedir.289 

 Konuyla ilgili olarak Hanefîlerin görüşleri de icmâ ile neshin caiz olmadığı 

yönündedir.290 Nitekim Cessâs’a göre icmâın hükmü ancak Hz. Peygamberden sonra 

sabit olur.  O hayattayken hükmün mercii kendisi olduğundan icmâ‘a itibar edilmez. 

Ancak icmâ ile bir hükmün mensûh oluşuna istidlâl edilebilir. Cessâs’a göre “Eğer 

eşlerinizden biri kâfirlere katılır ve onlar da mehirlerinizi geri vermezlerse, siz 

onlardan bir ganimet elde ettiğinizde, eşleri gitmiş olanlara mehirlerinin karşılığını 

verin.” (el-Mumtehine 60/11) ayetinin hükmünün mensûh oluşu icmâ yoluyla 

bilinmektedir. Keza “Kim bir ölü yıkarsa gusletsin kim de ölüyü taşırsa abdest 

alsın.” hadisinin hükmünün mensûh oluşu da icmâ ile bilinmektedir. Buna göre icmâ 

ile nesih caiz olmasa da icmâ, Kur’ân ve sünnetteki nâsih veya mensûh hükmü 

bilmeye yarar.291  

İcmâ ile nesih konusunda muhalif bir görüş tespit edilmemiştir. Nispet edilen 

bazı cevaz yönündeki görüşler dışında icmâ ile bir hükmün neshine cevaz 

verilmemiştir. Usulcüler neshin vahiy sürecinde vuku bulması konusunda ittifak 

etmişlerdir. Bu anlayış Kur’ân ve sünnet hükümlerini koruma hassasiyetinden 

kaynaklanmaktadır. Usulcülerin icmâ ile neshe karşı olmaları bu anlayışın bir 

sonucudur. Zira icmâ ile neshe cevaz vermek, Hz. Peygamberden sonra bir hükmün 

re’y ve içtihatla neshi anlamına gelir ki bu da dinî hükümlerin onun vefatından sonra 

askıya alınması gibi vahim bir neticeye kapı aralar.  

  2.9.6.  Kıyas ile Nesih ve Kıyasın Neshi 

Kıyasla neshin caiz olduğuna dair bazı görüşlerin bulunduğu ifade edilmiştir. 

Ancak genel kanaat kıyasla neshin caiz olmadığı yönündedir. Çünkü kıyas re’y ve 

içtihattan ibarettir. Kur’ân ve sünnet nasları kat‘îdir. Bu nedenle re’y ve içtihatla 

 
289 Cüveynî, et-Telhîs, 2/532; Sem‘ânî, Kavâti‘u’l-edille, 1/424-425; Gazzâlî, el-Mustasfâ, 1/101; 

Âmidî, el-İhkâm, 3/161; İbnü’l-Hâcib, Müntehâ, 1/162; Beyzâvî, Minhâc, 1/150. 
290 Debûsî, Takvîmu’l-edille, 2/424; Semerkandî, Mîzânu’l-usûl, 2/717; Pezdevî, Kenzu’l-vusûl, 1/495; 

Serahsî, el-Usûl, 2/66-67.  
291 Cessâs, el-Fusûl, 2/290; Yılmaz, Cessâs’ın Nesih Doktrini, 141. 
291 Cessâs, el-Fusûl, 2/233-234. 



97 

 

neshedilemez. Usûl kitaplarında aktarıldığına göre Ebu’l-Kâsım el-Enmâtî (ö. 

288/901) celî kıyasla neshi caiz görmüştür. Şaz bir topluluk ise kendisiyle tahsisin 

caiz olduğu her delille neshe cevaz vermiştir.292 Bazı kimseler ise Kur’ân ve sünnet 

gibi asıllardan istibat edilmiş kıyasla nassın neshine cevaz vermişlerdir.293  

Şîrâzî, konu bağlamında Ebû’l-Kâsım el-Enmâtî’ye bir görüş nispet eder. Bu 

görüşe göre celî kıyasla nesih caiz olur. Ancak hafî kıyasla nesih caiz değildir. 

Şîrâzî’nin aktardığına göre bazı kimseler ise kendisiyle beyan ve tahsisin caiz olduğu 

her delille neshin caiz olduğunu söylemişlerdir. Bu görüşte olanlara göre kıyas nassı 

tahsis edebiliyorsa nesh de edebilir. Celî kıyasla neshe cevaz verenler ise celî kıyasın 

nas hükmünde olması ve celî kıyasla hâkimin hükmünün bozulması gerekçelerine 

dayanmışlardır. Buna göre nasla nesih caiz olduğuna göre, celî kıyasla nesih de caiz 

olmalıdır. Şîrâzî’ye göre ise kendisiyle neshin olması açısından celî kıyas ve hafî 

kıyas arasında bir fark yoktur. Kıyas ister celî olsun ister hafî olsun kıyasla nesih caiz 

olmaz. Çünkü kıyas Kur’ân ve sünnetteki bir asla zıt olamaz. Şayet kıyasa muhalif 

bir nas bulunursa kıyasın hükmü kalmaz. Nitekim Kur’ân ve sünnetin teâruz etmesi 

durumunda Kur’ân’ın sünneti neshinde olduğu gibi kıyas ve Kur’ân teâruz ederse 

Kur’ân kıyası nesheder. Ancak aksi mümkün değildir.294  

Şîrâzî’ye göre kıyasla nesih caiz olmadığı gibi kıyasın neshi de mümkün 

değildir. Çünkü kıyas Kur’ân ve sünnetteki bir asla tabidir. Asıllar sabit olduğu halde 

asla tabi olanın (kıyas) neshi caiz değildir. Ancak bir asılda bir illetle bir hüküm sabit 

olduğunda, bu illete kıyas ederek fer‘ de başka bir hüküm sabit olduğunda, aslın 

hükmü neshedildiği zaman fer‘in hükmü de neshedilir.295   

Şîrâzî bu meselede de delilleri üstünlük sıralamasına tabi tutmuştur. Buna 

göre Kur’ân’ın sünnetten daha üstün bir delil olması sebebiyle Kur’ân sünnetle 

neshedilemezken, sünnet Kur’ân’la neshedilebilir. Kıyasla neshi de bu çerçevede 

değerlendiren Şîrâzî, Kur’ân’ın delil olma derecesi bakımından kıyastan üstün bir 

 
292 Bâcî, İhkâmu’l-fusûl, 1/435; Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/174.  
293 Cessâs, el-Fusûl, 2/318; Serahsî, el-Usûl, 2/66.  
294 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/512; a.mlf., el-Lüma‘, 1/174. 
295 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/275.  



98 

 

delil olmasından hareketle Kur’ân’la kıyasın teâruz etmesi durumunda Kur’ân’ın 

kıyası neshedebileceğini, aksinin mümkün olamayacağını ifade etmektedir.  

Şîrâzî, akıl deliliyle nesih konusunda aklı şeriatın aksine varit olmasının 

mümkün olduğu akıl ve şeriatın aksine varit olmasının mümkün olmadığı akıl 

şeklinde iki kategoride değerlendirir. Ona göre dinin aklın hilafına varit olmasının 

caiz olmadığı akıl deliliyle şeriat neshedilemez. Çünkü şeriat bu delilin aksine varit 

olamaz. Şeriatın aksine varit olmasının mümkün olmadığı delille de nesih olmaz. 

Şeriatın hilafına varit olmasının mümkün olduğu akıl delilinde ise berâat-ı asliyenin 

hükmü geçerlidir. Bu tür akıl deliliyle de nesih olmaz. Çünkü bu delille şeriatın 

olmadığı durumlarda amel edilir. Şeriatın olduğu durumlarda ise aklın delaleti 

geçersiz olur. Bu durumda bu delille de nesih caiz olmaz.296 

Şâfiîlerden Cüveynî’ye göre kıyasla nesih aklen caizdir. Çünkü birbirleriyle 

zıtlık arz etmeyen iki nas varit olursa bu nasların birinden öteki nassın hilafına bir 

kıyas istinbât edilirse haber-i vahitte olduğu gibi aklen bu kıyas nassı neshedebilir. 

Ancak sem‘an kıyasın nassı neshi caiz değildir. Çünkü kıyası hüccet görenlere göre 

kıyasın şartlarından biri de nassa aykırı olmamasıdır. Bu, kıyasla neshin caiz 

olmaması konusundaki en açık sem‘î delildir. Sahabenin içtihatla ilgili konularda 

kıyası terk ederek rivayet edilen haberleri esas almaları kıyasla neshin caiz 

olmadığının başka bir delildir.297  

  Gazzâlî’ye göre ister celî olsun ister hafî olsun mütevâtir kat‘î nassın zan ve 

içtihatla bilinen kıyasla neshi caiz değildir. Kıyasla neshin cevazı yönündeki görüş 

akıl, icmâ ve haber-i vahit delilleriyle geçersizdir. Ancak kesin kıyasla nesih caizdir. 

Gazzâlî’nin kesin kıyasla kastettiği lafzın mantûkundan kesin olarak anlaşılan 

manadır. Bu anlamda bu kıyas söylenen sözden daha açıktır ve nassı neshedecek 

güçtedir. Nitekim “Onlara öf bile deme...” (el-İsrâ 17/23) ayetinden anne-babayı 

dövmenin haram oluşu da anlaşılmaktadır. Şayet dövmenin helal oluşuna dair bir nas 

varit olmuş olsaydı, kıyas bu nassı neshedecek güçte olurdu. Gazzâlî’ye göre illeti 

nassa dayanan kıyasla da nesih caiz olur. Buna göre nebîzin mubahlığı yönünde nas 

 
296 Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/164.  
297 Cüveynî, et-Telhîs, 2/529-531; Pezdevî, Kenzu’l-vusûl, 1/495.  



99 

 

varit olursa daha sonra Şârî‘ “Şarabı şiddeti (sarhoşluk etkisi) yüzünden haram 

kıldım.” derse bu kıyasa dayanarak nebîzin mubah oluşu neshedilebilir. Çünkü 

şarabın haramlığının illeti bizzat şârî‘ tarafından belirlenmiştir. Bu illet nassa 

dayanmaktadır. Buna göre bu illete dayanarak sarhoşluk veren içeceklerin mubahlık 

hükümleri neshedilebilir.298  

   Şâfiîlerden Râzî’ye göre kıyas, Hz. Peygamber hayattayken nas, icmâ veya 

başka bir kıyasla neshedilebilir. Hz. Peygamber’in vefatından sonra ise kıyas; kitap, 

sünnet ve icmâ’ı neshedemez. Çünkü kıyasla ancak kendisine zıt bir aslın olmaması 

şartıyla amel edilir.299  

  Âmidî, illeti nasla bilinen kıyasla neshe cevaz vermiştir. Çünkü illeti nassa 

dayanan kıyas, nas hükmündedir. İlleti nassa dayanmayan zannî kıyasla nesih caiz 

değildir. İbnü'l-Hâcib’e göre de kesin kıyasın aksine, zannî kıyasla nesih caiz 

değildir.300 

  Mâlikîlerden Bâcî, kıyası illeti mansûs (illeti nasla belirlenmiş) ve illeti 

mansûs olmayan kıyas şeklinde ikiye ayırmaktadır. Ona göre illeti mansûs kıyasla 

nesih caizdir. “Size şarabı şiddetinden ve Allah’tan ve namazdan alıkoyması 

nedeniyle haram kıldım.” ifadesinde olduğu gibi burada illet nasla belirlenmiştir. 

Buna dayanarak içerisinde şiddet (sarhoşluk etkisi) ve Allah’tan alıkoyma bulunan 

nebîzlerin helallik hükmü neshedilebilir. Ancak illeti istinbât yoluyla belirlenen 

kıyasla nesih caiz değildir. Çünkü illeti istinbât yoluyla belirlenmiş kıyas asla zıt 

olmamalıdır. Aynı şekilde sahabeden nas olduğu zaman kıyasın terkedildiği yönünde 

haberlerin aktarılması da illeti istinbâtla belirlenen kıyasla neshin caiz olmadığı 

görüşünü desteklemektedir.301 

Hanefîler de kıyasla neshe cevaz vermemişlerdir. Hanefilerden Serahsî’ye 

göre kıyasla nesih sahabenin ittifakıyla batıldır. Çünkü sahabe kitap ve sünnetin 

bulunduğu yerde re’yin terkedileceği konusunda icmâ etmiştir. Bu yüzden Hz. Ömer 

 
298 Gazzâlî, Mustesfâ, çev. H. Yunus Apaydın, 281-282.  
299 Râzî, el-Mahsûl, 3/360.  
300 Âmidî, el-İhkâm, 3/165; İbnü’l-Hâcib, Müntehâ, 1/162. 
301 Bâcî, İhkâmu’l-fusûl, 1/435-436.  



100 

 

cenin hadisinde “Bu konuda Hz. Peygamber’in sünneti olduğu halde neredeyse 

re’yimizle hüküm verecektik.” demiştir. Hz. Ali de “Din re’yle olmuş olsaydı mestin 

altını meshetmek üstünü meshetmekten daha evla olurdu. Fakat Hz. Peygamber’in 

mestin altını değil üstünü meshettiğini gördüm.” demiştir. Kıyasla neshin caiz 

olmamasının bir diğer delili kıyasın ilim (kesin bilgi) ifade etmemesidir. İlim ifade 

etmeyen bir delille kitap ve sünnet neshedilemez.302 

Konuyla ilgili genel kanaat kıyasla neshin caiz olmamasıdır. Ancak bazı 

usulcüler illeti nassa dayanan kıyasla nassın neshine cevaz vermişlerdir. Şâfiîlerden 

Gazzâlî, Âmidî ve Mâlikîlerden İbnü’l-Hâcib ve Ebu’l-Velîd el-Bâcî bu görüşü 

benimsemiştir. Şîrâzî ise illeti istinbât yoluyla bilinen veya nassa dayanan kıyas gibi 

ayrımlar yapmamış, celî olsun hafî olsun kıyasın hiçbir surette neshedilemeyeceğini 

söylemiştir.  

Usul kitaplarında fahvâ’l-hitâb ve delîlü’l-hitâb ile nesih konularına yer 

verilmiştir. Bu konu daha çok Şâfiî usûl eserlerinde geçmektedir. İlk dönem Hanefî 

usûl eserlerinde fahva’l-hitâb ve delîlü’l-hitâb ile nesih konusu ele alınmamaktadır. 

Bunun sebebi ise Hanefîlerin şârî‘ hitaplarında mefhûmü’l-muhâlefeyi hüccet kabul 

etmemeleridir.303 Nesih de esasen şâri‘ hitapları (naslar) arasında meydana 

gelmektedir. Kıyasla nesih konusuna benzerliğinden dolayı fahva’l-hitâb veya 

delîlü’l-hitâpla nesih konusuna bu başlık altında yer vermeyi uygun gördük.  

Şîrâzî, fahva’l-hitâbı, mefhûmü’l-muvâfaka; delîlü’l-hitâbı ise mefhûmü’l-

muhâlefe olarak isimlendirmiştir. Genel anlamda mefhûmü’l-muvâfaka mantûkun 

bihin (söz söylenen şeyin) meskûtun anhta (söylenmeyende) geçerli olması, 

mefhûmü’l-muhâlefe ise mantûkun bihin aksinin meskûtun anhta geçerli olması 

olarak ifade edilebilir. Söz gelimi “Onlara öf bile deme…” (el-İsrâ 17/23) ayetinden 

ana babayı dövmenin, sövmenin ve eziyet etmenin de haram oluşu anlaşılır. Ayetin 

mefhûmu mantûkuna uygun düştüğünden buna mefhûmü’l-muvâfaka denilmiştir. 

“Saime koyunlarda zekât vardır.” hadisinden hareketle sâime olmayan koyunlarda 

 
302 Serahsî, el-Usûl, 2/66.  
303 Fatma Hazar, İslâm Hukukunda Mefhûmu’l-Muhâlefe’nin Mahiyeti ve Delil Oluşu (Eskişehir: 

Anadolu Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2014), 41.  



101 

 

zekâtın olmayacağı sonucuna varılabilir. Söylenen hükmün aksi, söylenmeyen alanda 

da geçerli olduğundan buna mefhûmü’l-muhâlefe denilmiştir.  

Şîrâzî’nin naklettiğine göre delîlü’l-hitâb ve fahva’l-hitabı söz hükmünde 

görenler delîlü’l-hitâb ve fahva’l-hitapla neshe cevaz vermişlerdir. Ancak bu ikisini 

kıyas gibi görenler de vardır. Bu durumda bu ikisi ile nesih, kıyasla nesih gibi 

olacağından caiz değildir.304 

Şîrâzî, delîlü’l-hitâbla neshin mezhep içerisinde ihtilaflı bir mesele olduğunu 

belirterek doğru olan görüşün delîlü’l-hitâbla neshin caiz olması olduğunu söyler. 

Çünkü delîlü’l-hitâb söz hükmündedir. Ancak bazı Şâfiîler delîlü’l-hitâbı kıyas gibi 

görerek onunla neshe cevaz vermemişlerdir. Şîrâzî’nin naklettiğine göre fahva’l-

hitâbla nesih konusu da mezhep içerisinde ihtilaflıdır. Bazı Şâfiîler, fahva’l-hitâbla 

neshe cevaz vermişlerdir. Çünkü fahva’l-hitâb, nutk (söz) yoluyla bilinir. Bazı 

Şâfiîlere göre ise fahva’l-hitâb, istinbât yoluyla bilinir. Bu durumda fahva’l-hitapla 

nesih caiz olmaz. Şîrâzî’nin bu konudaki tercihi fahva’l-hitapla nesih caiz olmaması 

yönündedir. Çünkü ona göre fahva’l-hitâb, kıyastır.305  

İmam Şâfiî’ye fahva’l-hitâbı  kıyas gibi gördüğü görüşü nispet edilmiştir. Bu 

durumda Şâfiî’nin fahva’l-hitapla neshe cevaz vermemesi gerekir. Çünkü sünnetin 

Kur’ân’ı neshine cevaz vermeyen Şâfiî’nin kıyasın Kur’ân’ı neshine evleviyetle 

cevaz vermemesi beklenir. Çünkü sünnet kıyastan üstün bir delil konumundadır.306 

Sem‘ânî, fahva’l-hitâbla neshi caiz görür. Çünkü fahva’l-hitâb söz 

hükmündedir ve sözden daha kuvvetlidir. Gazzâlî, Râzî ve Âmidî de fahva’l-hitâbla 

neshi caiz görmüşlerdir.307  

Basrî’ye göre de fahva’l-hitâbla nesih caizdir. Çünkü Allah’ın “Onlara öf bile 

deme…” (el-İsrâ 17/23) ayeti lügat yönünden anne-babayı dövmenin yasak oluşuna 

delalet etmektedir. Lügat yönünden bir şeyi ifade eden şeyle nesih caiz olur.308 

 
304 Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/163.  
305 Şîrâzî, Şerhu'l-Lüma‘, 1/512;  a.mlf., el-Lüma‘, 1/163-164.  
306 Sem‘ânî, Kavâti‘u’l-edille, 1/425.  
307 Sem‘ânî, Kavâti‘u’l-edille, 1/425; Gazzâlî, el-Mustasfâ, thk. Muhammed Abdusselâm, 1/102; Râzî, 

el-Mahsûl, 3/361; Âmidî, el-İhkâm, 3/165.  



102 

 

Hanbelîlerden Ferrâ da fahvâ’l-hitapla neshe cevaz verir. Nitekim “Onlara öf 

bile deme…” (el-İsrâ 17/23) ayetinden hareketle onlara zarar vermek de yasaktır. Bu 

yasaklık hükmü kıyasla sabit olmayıp sözle sabit olmuştur. Çünkü lafızla sabit olan 

bir şeyde sıyganın bulunması şart değildir. Nitekim “Zimmileri kâfir oldukları için 

öldürün.” sözü sıyga yönünden puta tapanların öldürülmesini kapsamamaktadır. 

Ancak bu lafızdan illet yoluyla puta tapanların da öldürülmesi gerektiğinin 

anlaşılması mümkündür.309 

Şâfiîler nezdindeki genel kanaat fahvâ’l-hitâpla neshin caiz oluşu yönündedir. 

Onlar lafzın mantûkundan kesin olarak anlaşılan manayı söz kapsamında 

görmüşlerdir. Bu durumda sözle nesih caiz olduğuna göre fahvâ’l-hitâpla nesih de 

caiz olur. Şîrâzî ise fahvâ’l-hitâbı kıyas gibi görerek onunla neshe cevaz vermemiştir. 

Şîrâzî’nin nesih konusunda özelde kendi mezhebine genel anlamda da cumhura 

muhalefet ettiği konulardan biri de budur.  

2.10. NESHİ BİLME YOLLARI 

Şer‘î nasları anlamada nâsih ve mensûhu bilmenin büyük önemi vardır. 

Bundan dolayı Kur’ân’ın nâsihini ve mensûhunu bilmeyenlerin Allah’ın kitabını 

tefsir etmesinin caiz olmadığı söylenmiştir. Hz. Ali bir kadıya “Kur’ân’ın nâsihini 

mensûhunu biliyor musun?” diye sormuş, adam “Bilmiyorum” deyince “Kendini ve 

başkalarını helak ettin” demiştir.310 Usûlcüler bu hassasiyetten olsa gerek nâsih ve 

mensûhun bilinmesine yönelik olarak bazı kurallar belirlemişlerdir.  

Şîrâzî bu meseleye Şerhu’l-Lüma‘ ve el-Lüma‘ eserlerinde değinir, et-

Tabsira’da ise değinmez. Ona göre bir hükmün nâsih veya mensûh oluşu üç şekilde 

bilinebilir: 

1. Sarih nutk yoluyla bir hükmün nâsih veya mensûh oluşu bilinebilir. 

“Allah yükünüzü hafifletti...” (el-Enfâl 8/66), “Size kabir ziyaretlerini yasaklamıştım. 

Şimdi kabirleri ziyaret edin fakat hücrâ demeyin...” ve “Size ölü hayvanın derisinden 

yararlanma konusunda ruhsat vermiştim. Bu kitabım size geldiğinde artık onun 

 
308 Basrî, el-Mu‘temed, 1/436. 
309 Ferrâ, el-Udde, 3/828.  
310 Suyûtî, el-İtkân, 3/66.  



103 

 

derisinden ve iç organlarından yararlanmayın…” delilleri bir hükmün nâsih veya 

mensûh olduğunu sarahaten gösterir.  

2. İcmâ ile hükmün nâsih ve mensûh oluşu bilinebilir. Ümmet varit 

olmuş bir haberin hilafına icmâ ettiği zaman icmâ haberin mensûh olduğunu gösterir. 

Çünkü bu haber mensûh olmamış olsaydı ümmet o haberin hilâfına icmâ etmezdi. 

Nitekim ümmet, hata ve delâlet üzerine birleşmez.  

3. Vurûd tarihinin bilinmesiyle nesih bilinir. Buna göre birbirlerine zıtlık 

arz eden ve aralarını bulma imkânı bulunmayan iki nastan tarih bakımından sonra 

olan öncekini nesheder. Hz. Peygamber ilk olarak “Evlinin zinası yüz celde ve bir 

yıllık sürgündür.” demiştir. Hz. Peygamber’in daha sonra Mâiz’e celde cezasını 

uygulamaması ve onu recmettirmesi (evliler hakkında) celde hükmünün mensûh 

olduğunu gösterir. Buna göre ikinci hadis birinci hadisten sonra varit olmuş ve 

birincisinin hükmünü neshetmiştir.311 

Şîrâzî’ye göre birbirlerine zıtlık arz eden iki haberden hangisinin tarih 

bakımından önce veya sonra olduğu şu yöntemlerden biriyle tespit edilebilir:  

1. İki haberin önceliği veya sonralığı sarih nutuk yoluyla bilinebilir. “Sizi kabir 

ziyaretlerinden men etmiştim. Şimdi ziyaret edebilirsiniz.” hadisi bunu 

göstermektedir. Nitekim kabir ziyaretleri önceleri haramken, sonra mubah 

kılınmıştır. Buna göre haramlık hükmü mubahlık hükmünden sonradır.  

2. Sahabînin haber vermesiyle bilinir. Cabir b. Abdullah’ın “Hz. Peygamber 

zamanında iki işten sonuncusu ateşin değdiği şeylerden dolayı abdestin terk 

edilmesidir.” haberine dayanarak iki haberden ilkinin mensûh olduğu anlaşılır.312 

Şîrâzî’ye göre birbirlerine zıtlık ifade eden iki haberden birinin râvîsi, İbn 

Mes‘ûd gibi Hz. Peygamber’le daha uzun süre bulunmuş, diğeri ise İbn Abbâs gibi 

yaşının küçüklüğünden dolayı Hz. Peygamber’le daha kısa süre bulunmuşsa bu 

durumda Hz. Peygamber’le daha kısa süre bulunmuş kişinin haberi daha uzun süre 

bulunmuş kişinin haberini neshedemez. Çünkü Hz. Peygamber’le daha kısa süre 

bulunmuş kişi, bu haberi Hz. Peygamber’le daha uzun süre bulunmuş kişinin 

 
311 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma’, 1/515-517.  
312 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/517.  



104 

 

duymasından sonra duymuş olabilir. Bu şüpheden dolayı daha az süre bulunmuş 

kişinin haberinin daha uzun süre bulunmuş kişinin haberini neshi caiz değildir. Aynı 

şekilde Hz. Peygamber’le daha az süre bulunmuş kişi, bu haberi Hz. Peygamber’le 

daha uzun süre bulunmuş kişiden mürsel olarak aktarmış olabilir. Bu açıdan bu haber 

diğer haber gibi olmuş olur.313 

Şîrâzî söz konusu durumda ihtiyata dayanarak neshin vuku bulduğuna 

hükmetmemiştir. Nitekim böyle bir durumda nâsih ve mensûh tam olarak tespit 

edilememektedir. Buna göre iki râvi Hz. Peygamberin vefatına kadar yaşamış ve 

birbirlerine zıtlık arz eden iki haber nakletmişse, daha kısa süre bulunmuş kişinin 

haberi, daha uzun süre bulunmuş kişinin haberi için nâsih olamaz. Şîrâzî’ye göre 

burada bir şüphe bulunduğu için, bu durum neshi bilmede muteber bir yol değildir.  

Hz. Peygamber’den tenasül organına dokunan kişiye abdestin gerekip 

gerekmeyeceği şeklinde birbirine zıt iki farklı haber nakledilmiştir. Ebû Hureyre, Hz. 

Peygamber’den tenasül organına dokunan kişiye abdestin gerekeceği yönünde bir 

haber nakletmiş, Talk b. Alî ise Hz. Peygamber’e Medine’deki mescidin inşası 

esnasında tenasül organına dokunan kişinin durumu hakkında sorulduğunu, Hz. 

Peygamber’in bunun için abdestin gerekli olmayacağını söylediğini aktarmıştır. 

Birbirlerine zıtlık arz eden bu iki haberden birinin râvîsi (Ebu Hureyre) diğerinin 

râvîsinin (Talk b. Ali) vefatından sonra Müslüman olmuştur. Ebû Hureyre geç 

dönemlerde Müslüman olmuş ve kendi ifadelerine göre Hz. Peygamber’le üç yıl 

bulunmuştur. Talk b. Ali, bu haberi Ebû Hureyre’nin Müslüman olmasından önce 

nakletmiştir. Çünkü Ebû Hureyre, Hayber yılında (7/628), Mescid’in inşasından çok 

sonra Müslüman olmuştur. Bu durumda Ebû Hureyre’nin hadisi Talk b. Ali’nin 

hadisini neshetmiş olabilir. Çünkü Ebû Hureyre Müslüman olduktan sonra bunu Hz. 

Peygamber’den işitmiş olabilir. Ebû Hureyre’nin hadisi Talk b. Ali’nin hadisini 

neshetmemiş de olabilir. Çünkü Ebû Hureyre’nin bunu Müslüman olmadan önce 

duymuş veya bu hadisi Hz. Peygamber’le daha çok bulunmuş bir kişiden mürsel 

olarak nakletmiş olması da ihtimal dâhilindedir. Çünkü sahabe duydukları haberleri 

mürsel olarak naklediyor, Hz. Peygamber’den duymayıp sahabeden duydukları 

 
313 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/518. 



105 

 

haberleri Hz. Peygamber şöyle dedi diye aktarıyorlardı. Böyle bir ihtimalden dolayı 

nesih caiz olmaz.314 

Şîrâzî’ye göre birbirlerine zıt iki haber nakleden iki râviden biri, diğerinin 

vefatından sonra Müslüman olmuşsa bu durumda da yine ihtiyata binaen daha sonra 

gelen râvînin haberinin ötekinin haberini neshettiğine hükmedilmez. Çünkü burada 

da bir şüphe bulunmaktadır ve nesih tam olarak tespit edilememektedir.  

İmam Şâfiî’ye göre kitap, sünnet ve icmâ bir hükmün nâsih ve mensûh 

oluşuna delalet eder. Diğer bir ifadeyle nâsih ve mensûh, kitap, sünnetin ve icmâ’ın 

delaletiyle bilinebilir. Nitekim Müzemmil suresindeki ayetler kitabın kitapla neshine 

delalet eder. Müzemmil suresinin başındaki ayetlerde gece namazı önce farz 

kılınmıştır. Daha sonra aynı suresinin son ayetiyle bu farziyet kaldırılmış ve gece 

namazı nedbe dönüşmüştür.315 Hz. Peygamber’in “Varise vasiyet yoktur.” sözü de 

miras ayetlerinin ana-baba ve eşe vasiyeti emreden ayetleri neshettiğine delalet 

etmektedir. Buna göre Hz. Peygamber’in söz konusu sünneti ve icmâ, Kur’ân’daki 

nâsih ve mensûh hükmü göstermektedir.316  

Cüveynî’ye göre iki hüküm arasında nesih ilişkisini bilmek için nâsih ve 

mensûhun tarihlerinin bilinmesine ihtiyaç vardır. Nâsih veya mensûhtan birinin 

tarihinin bilinmemesi durumunda hangi haberin nâsih, hangisinin mensûh olduğu 

bilinemez. Çünkü tarihi bilinmeyen haber, tarihi bilinen haberden önce veya sonra 

olabilir. Nâsih ve mensûhun tarihleri ise çeşitli yollarla bilinebilir. İlki nâsih ve 

mensûhun tarihlerinin sarih olarak nakledilmesidir. İkincisi ümmetin aralarını bulma 

imkânı bulunmayan iki haberden yalnızca biri üzerine icmâ edip bu haberlerden 

biriyle ihticâc ve istidlâl etmesidir. Bu şekilde bu haberin tarih bakımından sonra ve 

öteki haberin nâsihi olduğu bilinir.317 

Sem‘ânî’ye göre nesih, söz, sahabe icmâ’ı ve ümmetin iki haberden biriyle 

amel etmesiyle bilinebilir. Keza, birbirlerine zıtlık arz eden iki haberden râvî nakli 

 
314 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/518-519.  
315 Şâfiî, er-Risâle, nşr, Ahmed Şâkir, 1/113.  
316 Şâfiî, er-Risâle, nşr, Ahmed Şâkir, 1/137.  
317 Cüveynî, et-Telhîs, 2/ 543-544.  



106 

 

yoluyla hangisinin önce hangisinin sonra olduğu bilinebilir. Bu durumda sonraki 

haber ilkini nesheder. Gazzâlî, Râzî ve İbnü'l-Hâcib de aynı görüştedir 318  

Âmidî’ye göre nesih şu üç yoldan biriyle bilinebilir. Birincisi “Bu nâsihtir, bu 

mensûhtur.” ifadesinde olduğu gibi nesih lafızla bilinir. İkincisi tarihin bilinmesiyle 

olur. Tarihin önceliğinden ve sonralığından hareketle hangi haberin mensûh 

hangisinin nâsih olduğu bilinebilir. Bazen de lafızda önceliğe ve sonralığa delalet 

eden bir şeyle öncelik ve sonralık bilinir. Üçüncü olarak ise “Bu şu senedeydi, bu 

başka senedeydi.” ifadesinde olduğu gibi râvînin iki haberden birini daha önce olmuş 

bir olaya nispet etmesiyle de nesih bilinir.319 

Şîrâzî neshi bilme yolları konusunda gelenekle aynı görüştedir. Neshi bilme 

yolları konusuyla ilgili olarak bazı eserlerde sahabenin bildirmesiyle bir hükmün 

mensûh kabul edilip edilmeyeceği meselesine değinilmiştir. Konuyla ilgili farklı 

görüşler ileri sürülmüştür. Ancak genel kanaat sahabe beyanıyla nesih olmayacağı 

yönündedir. Çünkü sahabe aslında neshedilmemiş bir şeyi neshedilmiş zannedebilir. 

Bu görüş Bâkillânî’ye nispet edilir.320 

Şîrâzî, konuyla ilgili iki farklı görüş nakleder. Buna göre bazıları sahabenin 

nâsihi zikretmesi durumunda nâsih delilinin araştırılacağını, nâsihi zikretmemesi 

durumunda ise sahabenin taklit edileceğini söylemiştir. Bazıları ise sahabenin nâsihi 

zikretsin etmesin her durumda taklit edileceğini söylemiştir. Şîrâzî’ye göre 

sahabeden biri “Bu ayet veya haber mensûhtur.” şeklinde beyanda bulunur ve nâsihi 

zikretmezse onun bu haberi kabul edilmez. Şayet nâsihi zikrederse bu durumda 

neshin gerçekten vuku bulup bulmadığını tespit için nâsih delili araştırılır. Araştırma 

sonucu neshin meydana gelmediği anlaşılırsa, sahabenin ilgili beyanı kabul edilmez. 

Çünkü nesih, sahabe için neshi gerektirmeyen bir yolla sabit olmuş olabilir. Buna 

göre sahabenin söz konusu haberini kabul etmek, sıhhati kesin olmayan bir şeyle bir 

 
318 Sem‘ânî, Kavâti‘u’l-edille, 1/437-439; Gazzâlî, el-Mustasfâ, thk. Muhammed Abdusselâm, 1/103; 

Râzî, el-Mahsûl, 3/377-378;  İbnü’l-Hâcib, Müntehâ, 1/165-166. 
319 Âmidî, el-İhkâm, 3/181.  
320 Cüveynî, et-Telhîs, 2/533. 



107 

 

sünnetin terki anlamına gelir. Hanbelilerden Ferrâ ve Şâfiîlerden Sem‘ânî de bu 

görüştedir.321  

  Gazzâlî, Râzî ve Âmidî’ye göre sahabenin bir hükmün nâsih veya mensûh 

oluşunu bildirmesiyle neshin vukuuna hükmedilmez. Çünkü sahabînin bunu kendi 

içtihadına göre söylemiş olması mümkündür.322 

  Mâlikî usulcülerden Bâcî’ye göre sahabenin beyanıyla nesih olmaz. Çünkü 

sahabe sözü hüccet değildir. Buna göre birbirlerine zıtlık arz eden iki haberin arasını 

cem etmek, birinin ötekiyle neshine hükmetmekten daha evlâdır. Çünkü her iki haber 

de hüccettir ve bu haberlerden birini hüccet olmayan bir şeyle (sahabe sözü) 

neshetmek caiz değildir.323 

Kanaatimizce usulcülerin bu yönde kanaat ortaya koymaları sahabe sözünün 

hüccet değeriyle ilgilidir. Nitekim Kur’ân ve sünnet nasları kesindir. Sahabî sözü ise 

zannîdir. Sahabe sözüne dayanarak bir nassın nâsih veya mensûh olduğunu kabul 

etmek sıhhati kesin olmayan bir şeyle nassı neshetmek anlamına gelir. Şîrâzî de 

nâsihi zikretmemesi durumunda sahabînin beyanının neshi bilmede muteber bir yol 

olmadığı görüşündedir.  

2.11. NASSA ZİYADE VE NESİH 

Klasik fıkıh usulünde neshin mahiyetiyle ilgili tartışmalardan biri de nassa 

ziyade ve nesih meselesidir. Adından da anlaşılacağı üzere nassa ziyade; hüküm 

ifade eden bir nassa haricî bir delile istinaden ilavede bulunmak, diğer bir ifadeyle 

ilave hüküm getirmek demektir. Nassa ziyadenin ne olarak isimlendirileceği ve hangi 

delillerle mütevâtir kat‘î nassa ziyadede  bulunulabileceği Hanefîler ve cumhur 

arasında tartışmalıdır.324 Mu‘tezile’den Ebû Alî el-Cübbâî ve Ebû Hâşim el-

Cübbâî’ye göre nassa ziyade hiçbir surette nesih değilken, Ebû’l-Hasan el-Basrî ve 

 
321 Ferrâ, el-Udde, 3/835; Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/519; Sem‘ânî, Kavâti‘u’l-edille, 1/439. 
322 Basrî, el-Mu‘temed, 1/451; Gazzâlî, el-Mustasfâ, thk. Muhammed Abdusselâm, 1/102; Râzî, el-

Mahsûl, 3/381; Âmidî, el-İhkâm, 3/181.  
323 Bâcî, İhkâmu’l-fusûl,  1/434.  
324 H. Yunus Apaydın, İslâm Hukuk Usulü (Kayseri: Kimlik Yayınları, Eylül 2016), 292.  



108 

 

Ebû Abdillâh el-Basrî’ye göre ise ziyade, ziyadede bulunulan nassın hükmünü 

değiştiriyorsa nesih olur.325 

Nassa ziyade meselesinin daha iyi anlaşılması açısından bazı örneklere yer 

vermek yerinde olur. Bu örnekler şunlardır: 

1. “Ey iman edenler! Namaza kalktığınız vakit yüzlerinizi ve 

ellerinizi dirseklerle beraber yıkayın. Başınızı mesh edin ve ayaklarınızı topuk 

kemiklerine kadar yıkayın…” (el-Mâide 5/6) ayetinde abdestte yıkanılması gereken 

dört uzuv zikredilmiştir. Bunlar elleri dirseklerle beraber yıkamak, yüzü yıkamak, 

başı mesh etmek ve ayakları topuklara kadar yıkamaktır. Ayette niyetten söz 

edilmemiştir. Buna göre haricî bir delile istinaden abdest ayetine niyet ziyadesi 

eklenebilir mi? 

2. “Hırsızlık eden erkek ve kadının yaptıklarına karşılık ve 

Allah’tan caydırıcı bir müeyyide olmak üzere ellerini kesin. Allah Azîz ve Hakîmdir. 

(el-Mâide 5/38) ayetinde hırsızlık haddi, hırsızlık eden kadın ve erkeğin ellerinin 

kesilmesi olarak belirlenmiştir. Buna göre haricî bir delile istinaden ayette 

zikredilmeyen garam (hırsızın neden olduğu zararın tazmin edilmesi) cezası 

eklenebilir mi? 

3. “Zina eden kadın ve erkeğin her birine yüz celde vurun…” (en-

Nûr 24/2) ayetinde bekârların zinasına yüz celde cezası öngörülmüştür. Ayette 

sürgün cezası ise zikredilmemiştir. Buna göre ayete haricî bir delile istinaden sürgün 

ziyadesinde bulunmak caiz midir? 

4. “Allah boş yere yaptığınız yeminlerinizden dolayı sizi sorumlu 

tutmaz. Ancak bilerek akdettiğiniz yeminlerinizden dolayı sizi sorumlu tutar. Onun 

(yeminin) kefâreti ailenize yedirdiğinizin orta hallisinden on fakiri doyurmak, ya da 

onları giydirmek veya bir köle azat etmektir…” (el-Mâide 5/89) ayetinde yeminini 

bozan kişinin bir köle azat etmesi gerektiğinden bahsedilmiştir. Ayette köle lafzı 

mümin-kâfir kaydı bulunmaksızın mutlak olarak zikredilmiştir. Buna göre haricî bir 

delile dayanarak köle lafzına mümin ziyadesinde bulunmak caiz midir? 

 
325 Basrî, el-Mu‘temed, 1/437.  



109 

 

  Şîrâzî nassa ziyadenin nesih olarak isimlendirileceği görüşünü ehl-i Irak 

diye tabir ettiği bazı Hanefilere nispet etmiştir.326 Bu anlamda Hanefîler mezîd 

aleyhin hükmünü değiştiren ziyadenin mezîd aleyh için nesih olacağını 

söylemişlerdir. Şayet ziyade mezîd aleyhin hükmünü değiştirmiyorsa bu ziyade nassı 

neshedci olmaz. Eğer ziyade Kur’ân nassında oluyorsa ziyadenin Kur’ân’ın 

kendisiyle neshinin caiz olduğu bir delille varit olması gerekir. Bu cümleden olarak 

Hanefîlerin düşüncesinde Kur’ân’a kıyas ve haber-i vahit gibi zannî delillerle 

ziyadede bulunmak caiz değildir. Çünkü Kur’ân’a kıyas ve haber-i vahitle ziyadede 

bulunmak Kur’ân’ı kıyas ve haber-i vahitle neshetmek anlamına gelir. Bu anlayıştan 

hareketle Hanefîler, kıyas ve haber-i vahitle abdeste niyet, hırsızlık haddine garam ve 

celde haddine sürgün ziyadelerine cevaz vermemişlerdir. Bâkillânî’nin öncülüğünü 

yaptığı bazı mütekellim usulcülere göre abdeste niyet ve tertibin eklenmesinde 

olduğu gibi ziyade mezîd aleyhin şartı ise söz konusu ziyade nassı neshedici olur. 

Sirkat haddine garamın ve celde haddine sürgünün eklenmesinde olduğu gibi ziyade 

mezîd aleyhin şartı değilse bu ziyâde nassı neshedici değildir.327 

Şîrâzî, konuyla ilgili farklı görüşleri aktardıktan sonra nassa ziyadenin nesih 

kapsamında değerlendirilemeyeceğini ifade etmiştir. Ona göre ziyade ve nesih 

mahiyet açısından farklı kavramlardır. Çünkü lügatte ref‘ ve izâle manasına gelen 

neshin şeriattaki anlamı daha hususîdir ve ilk nasla sabit olmuş bir hükmün 

kaldırılmasıdır. Nesih lügat ve şer‘î yönlerden bu şekilde tanımlandığına göre nassa 

ziyadeyle nesih meydana gelmez. Çünkü ziyade ne hükmü ref‘ ne de izâledir. Bilakis 

sabit bir hükme eklemede bulunmaktır ki sabit bir hükme eklemede bulunmak nesih 

olarak isimlendirilmez. Nitekim birisinin bir kesede dirhemleri olursa kişi kesesine 

bir dirhem eklediğinde “bir dirhem kesedeki dirhemleri izâle etti.” denilemez. Bilakis 

kesedeki dirhemlere ziyade bulunuldu denilir. Aynı şekilde bir kişi bir kitap yazıp 

kitabının haşiyesine eklemede bulunursa “bu ekleme kitaptakileri ref‘ ve izâle etti” 

denilemez.328  

 
326 Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/62.  
327 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/519-520. 
328 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/520.  



110 

 

Şîrâzî’ye göre nassa ziyadede bulunmak Allah’ın namazı emrettikten sonra 

orucu emretmesi gibidir. Buna göre nasıl ki namazın emredilmesinden sonra orucun 

emredilmesi namaz ibadeti için nesih değilse, nas üzerine yapılan ziyade de mezîd 

aleyh için nesih olmaz. Burada ziyade ve mezîd aleyh birbirleriyle ilgisi bulunmayan 

iki ibadet gibi olduğu için nesih meydana gelmez.329 

Şîrâzî’ye göre sirkat haddiyle ile ilgili ayette zikredilen el kesme cezası ile 

ayette zikredilmeyen garam cezasının araları cem edilebilir. Diğer bir ifadeyle burada 

bütünüyle bir zıtlık söz konusu değildir ve her iki delille aynı anda amel edilebilir. 

Buna göre söz konusu delillerle amel etmek, birinin ötekiyle neshine hükmetmekten 

daha evladır. El kesme cezası ile garam cezasının aralarını cem etmek mümkün 

olduğuna göre, hırsızlık haddine garam ziyadesinin nesih olmaması gerekir. Çünkü 

nesihte nâsih ile mensûhun aralarını cem etmeye imkân vermeyecek tarzda bir zıtlık 

bulunmalıdır. Eğer nâsih ile mensûhun araları cem edilebiliyorsa, bu durumda 

ikisiyle aynı anda amel etmek, birinin diğeriyle neshine hükmetmekten evladır.330 

Şîrâzî’ye göre abdest ayetine niyetin eklenmesinde de nesih yoktur. Çünkü 

abdeste niyetin eklenmesi neshin şartlarına aykırıdır. Neshin şartlarından biri de 

nâsihin mensûhu aralarını cem etmeye imkân vermeyecek şekilde her yönden 

kapsamasıdır. Ancak burada mensûh ayette zikredilen dört uzvun yıkanmasıdır. 

Nâsih ise niyet ve tertibin vacip olmasıdır. Bu durumda nâsih ve mensûhtan biri 

ötekini kapsamamaktadır. Diğer bir ifadeyle burada nâsih ve mensûh birbiriyle ilgisi 

olmayan iki farklı ibadet gibidir. Dolayısıyla abdeste niyet ziyadesinde bulunmanın 

nesih olması tıpkı namazın emredildikten sonra orucun emredilmesinin namaz emri 

için nesih olması gibidir.331  

Şîrâzî’ye göre Hanefîlerin aksine yemin kefareti ile ilgili ayette mutlak olarak 

zikredilmiş köle lafzına mümin ziyadesinde bulunmak nesih değildir. Çünkü ayette 

mutlak olarak zikredilen köle lafzı, mümin-kâfir olmaksızın bütün köleleri 

 
329 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/277.  
330 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/520. 
331 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/520. 



111 

 

kapsamaktadır. Bu anlamda köle lafzına mümin ziyadesi eklendiğinde söz konusu 

durum, umum bir ifadenin tahsis edilmesi olur.332 

Nassa ziyade ve nesih konusuyla ilgili ihtilaflı meselelerden biri de Kur’ân’a 

haber-i vahit ve kıyas gibi zannî delillerle ziyadede bulunulup bulunulmayacağı 

meselesidir. Şîrâzî, nassa ziyade konusu başlığı altında bu meseleye de yer vermiştir. 

Bu anlamda ona göre Kur’ân’a kıyas ve haber-i vahit gibi zannî delilerle ziyadede 

bulunmak caizdir. Nitekim Kur’ân’ın tahsisinin caiz olduğu delillerle (kıyas ve 

haber-i vahit) Kur’ân’a ziyadede bulunulabilir. Çünkü nassa ziyade nassı te’kîd 

manası taşır. Buna göre Kur’ân nassının kıyas ve haber-i vahitle tahsisi caiz 

olduğuna göre Kur’ân’a kıyas ve haber-i vahide dayanarak ziyadede bulunmak 

evleviyetle caiz olur. Çünkü tahsis iskât, ziyade ise te’kîttir. Te’kîd iskâttan daha 

önceliklidir.333 

Şîrâzî, nassa ziyade meselesiyle ilgili olarak bazı itirazlar nakletmektedir. Bu 

itirazlar şunlardır: 

1. Hanefilere göre nesih tağyirdir. Ziyadeyle nasta tağyir meydana 

gelmektedir. Çünkü kazf (zina iftirası) haddine yirmi celde eklendiğinde seksen celde 

haddin tamamı olduğu halde, haddin bir kısmı olur. Ziyadeden evvel seksen celde 

haddin tamamı idi ve seksen celdenin vurulmasıyla kazifte bulunan kişinin şahitliği 

reddedilirdi. Ancak ziyadeden sonra artık seksen celdenin ifasıyla şahitlik 

reddedilmemektedir. Bu da neshin hakikatidir ve diğer nesih türleri gibi bir nesihtir.  

Hanefîler tarafından ileri sürülen bu gerekçede nassa ziyadenin nasta 

değişiklik meydana getireceği vurgulanmıştır. Çünkü nassa ziyade ilk hükmü 

değiştirerek o hükümle ziyadeden evvelki haliyle amel edilmesini yeterli olmaktan 

çıkarmaktadır. Diğer bir ifadeyle ziyadeden evvel hüküm müczî (yükümlülükten 

kurtarıcı) iken ziyadeyle birlikte müczî olmaktan çıkmıştır. Bunun da nesih olması 

gerekir. Şîrâzî’ye göre ise nesih tağyir değil, ref‘ ve izâledir. Nassa ziyadede iskât ve 

izâle manası bulunmamaktadır. Şayet neshin tağyir olduğu kabul edilse bile ziyade 

 
332 Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/43-44.  
333 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/520. 



112 

 

mezîd aleyhin hükmünde (bütünüyle) bir değişiklik meydana getirmemektedir. 

Bilakis mezîd aleyh olduğu gibi kalmakta yalnızca ona ziyadede bulunulmaktadır.334 

Şîrâzî, Hanefîlerin “kazf haddine yirmi celde ilave edildiğinde nassın tamamı 

vacip olduğu halde ziyadeyle birlikte nassın bir kısmı vacip olur. Bunun da nesih 

olması gerekir.” şeklindeki itirazlarını da yerinde bulmamıştır. Çünkü kazf haddine 

yirmi celdenin eklenmesiyle seksen celde haddin tamamı iken ziyadeyle birlikte 

haddin bazısı olur. Ancak bu durum nesih değildir. Nitekim nasıl ki namaz 

ibadetinden sonra başka bir farzın emredilmesi, namaz ibadeti için nesih olmuyorsa 

seksen celde haddin tamamıyken yirmi celdenin ilavesiyle haddin bir kısmı olması da 

nesih olmaz.335 

Hanefîlerin “seksen celdenin vurulmasıyla kazifte bulunan kişinin şahitliği 

reddedilirdi. Ancak kazf haddine yirmi celde eklendiği zaman seksen celdenin 

vurulmasıyla artık şahitlik reddedilmez. Bunun da nesih olması gerekir.” şeklindeki 

itirazını da yerine bulmayan Şîrâzî’ye göre seksen celdeye yirmi celde eklendiği 

zaman ziyadeyle birlikte yüz celdenin vurulmasıyla şahitlik reddedilir. Bu ziyade 

nasta bir değişiklik meydana getirse de mezîd aleyhin neshini gerektirmez. Bu 

durum, tıpkı nassın bir kısmının eksilmesiyle nasta tağyirin meydana gelmesi gibidir. 

Burada da haddin eksilmesinden sonra kalan, haddin bazısı iken haddin bütünü olur. 

Eksilmeden sonra kalan celde cezasının ifasıyla şahitlik reddedilir. Ancak bu eksilme 

kalan için nesih olmaz.336 

 Burada Şîrâzî ile Hanefiler arasındaki ihtilafın lafzî bir ihtilaf olduğunu 

belirtmek gerekir. Nitekim Şîrâzî de Hanefîler gibi söz konusu ziyadenin nassı 

değiştirdiğini ve ziyadeyle birlikte artık nassın ilk haliyle amel edilemeyeceğini 

kabul etmekle birlikte göre bu durumu nesih olarak isimlendirmemektedir. Çünkü 

nesih ref‘ ve izâledir. İbadete ziyadede ref‘ ve izâle manası yoktur. Kanaatimizce 

Hanefilerin görüşleri daha isabetli görünmektedir. Zira ziyadeyle birlikte hükmün 

sıhhati ve müczî oluşu değişmektedir. Bu durumda bu husus her ne kadar nesih 

olarak isimlendirilmese de nesih meydana gelmiştir. Dolayısıyla neshin sözlük 

 
334 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/278.  
335 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/522. 
336 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/521-522.  



113 

 

manasına dayanarak bunu reddetmenin bir anlamı yoktur. Şîrâzî de bu hususu kabul 

etmekle birlikte, bu konuda tatminkâr bir izah sunmamış ve Hanefîlerin konuyla 

ilgili itirazlarını bütünüyle reddetmeyerek neshin ref‘ ve izâle manasına vurgu 

yapmıştır.  

2. Ziyade sabit olduğunda mezîd aleyhin bir cüzü ve hükmünün benzeri 

olur. Bu durumda ziyadenin de mezîd aleyhin sabit olduğu şekilde sabit olması 

gerekir. Çünkü bir şeyin hükmünün bazısı bütününün hükmü olur.  

Bu itirazda nassa ziyade eklendiğinde nas ve ziyadenin bir bütün haline 

gelmesi ileri sürülmüştür. Buna göre şayet nas kesin yolla varit olmuşsa ziyadenin de 

kesin yolla varit olması gerekir. Diğer bir ifadeyle şayet Kur’ân nassına ziyadede 

bulunulacaksa ziyadenin delil olma değeri açısından Kur’ân nassıyla aynı kuvvette 

olması gerekir. Nitekim önceden de ifade edildiği üzere Hanefîler kesin yolla varit 

olmuş nassa, âhâd yolla varit olmuş ziyadeyle eklemede bulunmanın caiz olmadığını 

ileri sürmüşlerdir. Bu itiraz bir anlamda Kur’ân’a kıyas ve haber-i vahit gibi zannî 

delillerle ziyade bulunmanın caiz olup olmaması meselesiyle ilgilidir.  

Şîrâzî’ye göre nassa ziyade eklendiği zaman ziyade nassın bir cüzü olur. 

Ziyadenin hükmü de nassın hükmü olur. Fakat ziyadenin mezîd aleyhin sabit olduğu 

yolla sabit olması gerekmez. Nitekim kesin bir yolla sabit olan nassa, kesin olmayan 

yolla varit olan bir delille ziyadede bulunulabilir.337  

3. Nastan bir şey eksildiği zaman bunun nesih olacağına dair bir ihtilaf 

yoktur. Aynı şekilde nassa ziyadede bulunulduğunda da bunun nesih olması gerekir. 

Bu görüşü ileri sürenlere göre nastan bir şey eksildiği zaman bu eksilme neshi 

gerekli kılıyorsa nassa bir şeyin eklenmesi de neshi gerekli kılar. Şîrâzî’ye göre nassa 

ziyadede bulunmakla nastan bir şey eksiltmek arasında bir fark yoktur. Her iki 

durumda da nesih olarak isimlendirilmez. Ancak nastan bir şey eksildiği zaman 

 
337 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/522. 



114 

 

burada eksilen ölçüde nesih meydana gelir. Nassa ziyadede ise hiçbir şekilde nesih 

yoktur. Çünkü nesih ref‘ ve izâledir ve nassa ziyadede bu mana yoktur.338 

4. Bâkillânî ve ona tabi olan bazı mütekellim usûlcülere göre şayet 

ziyade mezîd aleyhin şartı ise bu şartın neshi mezîd aleyhin hükmünü değiştirir. 

Nitekim iki rekâtlık namaza iki rekât eklenirse ve ziyadeden sonra iki rekât namaz 

kılınırsa bu namaz caiz olmaz. Bunun yanı sıra ziyadeden evvel namaz kılan kişinin 

iki rekâttan sonra selam vermesi caizken, ziyadeyle birlikte iki rekâttan sonra selam 

vermesi caiz olmamaktadır. Bu da caiz olan bir şeyin sonradan caiz olmaması gibi 

nesihtir.  

Bu görüşü ileri sürenlere göre ziyade mezîd aleyhin şartı ise nassa ziyadede 

bulunulduğunda nesih meydana gelir. Zira söz konusu ziyadeyle birlikte hüküm 

değişmektedir. Şîrâzî’ye göre ise ziyadeyle ilgili iczânın ve sıhhatin varlığı veya 

yokluğu neshi gerektirmez. Diğer bir anlatımla iki rekâtlık bir namaza iki rekât 

ziyadede bulunulduğunda iki rekâtlık namaz ziyadeden evvel müczî (yükümlülükten 

kurtarıcı) iken ziyadeyle birlikte müczî olmaktan çıkar. Keza ziyadeden evvel iki 

rekâtlık namaz sahihken ziyadeyle birlikte sahih olmaktan çıkar. Ancak bu durum 

mezîd aleyh için nesih değildir. Aynı şekilde had cezalarına sayı itibariyle ziyadede 

bulunulursa bu ziyadeyle birlikte hüküm değişir. Böylece temiz olan bir şey temiz 

olmayan durumuna, kefaret olan bir şey kefaret olmayan bir şey durumuna gelir. 

Ancak bu durum mezîd aleyhin neshini gerektirmez. İddete sayı itibariyle bir 

eklemede bulunulursa da durum aynıdır. Ancak bu durum mezîd aleyh için nesih 

olmaz.339 

Burada Şîrâzî ile Bâkillânî’nin öncülüğünü yaptığı bazı mütekellim usulcüler 

arasındaki ihtilafın da lafzî bir ihtilaf olduğunu söyleyebiliriz. Nitekim Şîrâzî de 

onlar gibi mezîd aleyhin şartı olan ziyadenin mezîd aleyhi değiştireceğini kabul 

etmektedir. Ancak bu durumu nesih olarak isimlendirmemektedir. O, neshin sözlük 

manasından hareketle böyle bir kanaate varmıştır. Bu anlamda onun düşüncesine 

göre nasta ziyade suretiyle meydana gelen tağyir, nesih olarak isimlendirilmez.  

 
338 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/523.  
339 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/280.  



115 

 

Şâfiîlerden Cüveynî nassa ziyadenin nesih olmayacağı görüşünde olmakla 

birlikte mezîd aleyhin hükmünü kaldıran ziyadenin mezîd aleyh için nesih olacağı 

kanaatindedir. Meselenin delili şudur: İslam’ın başlangıç yıllarında öğlen namazı iki 

rekât olarak emredilmiştir. Daha sonra iki rekâtlık namazın rekât sayısı dörde 

çıkarılmıştır. Buna göre İslam’ın başlangıç yıllarında kılınan iki rekâtlık namaz sahih 

ve tam bir ibadetti. Akabinde iki rekâtlık ziyade varit olarak iki rekâtlık namazın 

hükmünü neshetmiştir. Nitekim iki rekâtlık namaza iki rekât ziyadede bulunmak, iki 

rekâtlık namazın hükmünü ref‘ eder. Cüveynî bu görüşü Bâkillânî’ye nispet 

etmiştir.340 

Gazzâlî’ye göre ziyade mezîd aleyhe ayrılmayı ve taaddüdü kaldıracak bir 

şekilde ittisal etmişse ziyade mezîd aleyh için nesih olur. Sabah namazına iki rekâtlık 

ziyadede bulunmak iki rekâtın hükmünü nesheder. Nitekim böyle bir ziyadeyle iki 

rekâtlık namazın iczâ (yükümlülükten kurtarıcı olması) ve sıhhati kaldırılmış olur. 

Şâfiîlerden Kâdî Beyzâvî de bu görüştedir. 341 

Genel olarak Şâfiîlerin konuyla ilgili yaklaşımı nassa ziyadenin nesih 

olmayacağı yönünde olmakla birlikte Bâkillânî’nin öncülüğünü yaptığı bazı 

mütekellim usulcüler ile Şîrâzî arasında lafzî bir ihtilaf vardır. Nitekim Şîrâzî de 

onlar gibi mezîd aleyhin şartı olan ziyadenin mezîd aleyhi değiştirdiğini kabul 

etmektedir. Ancak bu durumu nesih olarak isimlendirmemektedir.  

 Kur’ân’a haber-i vahit ve kıyas gibi zannî delillerle ziyadede bulunma 

meselesinde Şîrâzî, Hanefilerin görüşlerine muhalif bir tutum sergilemiştir. 

Hanefilere göre Kur’ân’a kıyas ve haber-i vahit gibi zannî delillerle ziyadede 

bulunmak caiz değilken, Şîrâzî böyle bir ziyadeyi caiz görmektedir. Bu anlamda 

Kur’ân’a kıyas ve haber-i vahitle ziyadede bulunmak, Kur’ân’ın kıyas ve haber-i 

vahitle tahsisinden daha önceliklidir. Çünkü nassa ziyade nassı te’kîd (Anlamını 

kuvvetlendirme) manası taşırken, tahsis ise nassı iskât anlamına gelir. (Nassın 

kapsadığı fertlerin bir kısmını düşürmek)  

 
340 Cüveynî, et-Telhîs, 2/504-505.  
341 Gazzâlî, el-Mustasfâ, thk. Muhammed Abduselâm, 1/94.  



116 

 

2.12. İBADETİN BİR KISMININ NESHİ 

İbadetin bir kısmının veya cüzünün neshinin ibadetin kalanı için nesih olup 

olmayacağı meselesi mütekellim metoduyla yazılan bazı usûl eserlerine konu 

olmuştur. Şîrâzî, konu bağlamında dört farklı görüşe yer vermiştir. Bu görüşler şu 

şekildedir: 

1. Namazdan rükû ve sücûd gibi şartların eksilmesi namazın kalanının 

neshine delalet etmez. Bu görüşü “nassa ziyade nesihtir.” demelerine rağmen Ebû 

Abdillâh el-Basrî (ö. 369/979-780) ve Hanefîlerden Kerhî (ö. 340/952) 

benimsemiştir.  

2. Bazı usulcüler ibadetin bir kısmının neshinin ibadetin kalanı için nesih 

olacağını söylemişlerdir.  

3. Bazı mütekellim usulcülere göre abdest gibi ibadetten ayrı bir şartın 

neshi ibadet için nesih olmaz. Şayet neshedilen rükû ve secde gibi namaza bitişik bir 

şart ise (rükünse) söz konusu eksilme ibadet için nesih olur.  

4. Bazı mütekellim usulcülere göre ise şayet nesihten önce ibadet bu 

şartla müczî (yükümlülükten kurtarıcı) oluyorsa ister ibadete bitişik ister ondan ayrı 

bir şart olsun bu şartın neshi ibadetin neshini gerekli kılar. Şayet imamın sağında 

durmak ve veccehtü duasını okumak gibi nesihten önce bu şartların yokluğuyla da 

ibadet müczî oluyorsa bu şartların neshi ibadet için nesih olmaz.342 

Şîrâzî’ye göre ister ibadete bitişik bir şart olsun ister ondan ayrı bir şart olsun 

ibadetin bir kısmının neshi ibadetten kalanın neshine delalet etmez. Ancak burada 

eksilen ölçüde nesih meydana gelir. O, nassa ziyade meselesinde olduğu gibi bu 

görüşünü de neshin sözlükteki ref‘ ve izâle manalarına dayandırır. Nitekim ibadetin 

bir kısmının neshinde bir şeyin bütünüyle izâle ve iskât edilmesi yoktur. Dolayısıyla 

ibadetin bir kısmının neshinin ibadet için neshi olduğunu iddia etmek sahih değildir. 

Çünkü ibadetin bir kısmının eksilmesiyle bütünden kalan olduğu gibi kalır.  

Şâfiîlerden Sem‘ânî de bu görüştedir.343  

 
342 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/524; a.mlf., el-Lüma‘, 1/177.  
343 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/524; Sem‘ânî, Kavâti‘u’l-edille, 1/449.  



117 

 

Bâkillânî’ye göre ibadetten eksilen kısım kalanın hükmünü değiştirir ve onu 

müczî bir ibadet değilken müczî bir ibadet haline getiriyorsa bu eksilme ibadetin 

kalanı için nesih olur. Öğlen namazının iki rekâtı neshedilirse, bu eksilme dört rekât 

için nesih olur. Çünkü eksilme iki rekâtlık namazı tam ve müczî bir ibadet değilken 

tam ve müczî bir ibadet haline getirmiştir. Bâkillânî’ye göre setr-i avret ve imamın 

sağında durmak gibi, eksilme ibadetin hükmünü değiştirmiyorsa bu eksilme ibadetin 

kalanı için nesih olmaz. Şâfiîlerden Cüveynî de bu görüşü benimsemiştir.344 

Gazzâlî’ye göre ibadetten bir cüzün neshi ibadetin kalanı için nesih olur. 

Şöyle ki dört rekâtlık bir namazın iki rekâtı neshedildiğinde bu durumun ibadetin aslı 

için nesih olması gerekir. Çünkü nesih ref‘ ve izâledir ve dört rekâtın iki rekâtının 

neshiyle dört rekâtlık namazın vucûb hükmü bütünüyle ortadan kalkar. Fakat 

namazdan ayrı bir şart olan abdestin neshedilmesi durumunda ise yalnızca abdestin 

vucûb hükmü neshedilir, namaz ise vacip olarak kalmaya devam eder. Namazdayken 

başın örtülmesi ve imamın sağında durmak gibi ibadetin sünnetlerinden bir sünnetin 

neshi ise ibadetin aslı için nesih olmaz.345 

Râzî’ye göre ibadetten bir şey eksildiğinde burada eksilen ölçüde nesih 

meydana gelir. Bunun yanında ibadetin sıhhatinin kendisine bağlı olmadığı bir şartın 

neshi, ibadet için nesih olmaz. İbadetin sıhhatinin kendisine bağlı olduğu bir şartın 

neshinin ibadet için nesih olup olmayacağının tartışmalı olduğunu belirten Râzî’nin, 

bu konundaki tercihi, ibadetin cüzü olan bir şartın veya ibadetin cüzü olmayan bir 

şartın neshinin ibadet için nesih olmayacağı yönündedir.346 

Âmidî’ye göre ibadetin bir cüzünün veya şartının neshi ibadet için nesih 

olmaz. Nitekim (iki rekât olan) namaz dört rekât olarak farz kılınırsa namazdaki her 

iki rekât vacip olur. Buna göre iki vacipten birinin neshi ötekini gerektirmez. Keza 

namaz vacip ve abdest de onun şartı olursa taharet şartının neshedilmesi namazın 

vücûbu için nesih olmaz. İbnü'l-Hâcib de bu görüştedir.347 

 
344 Bâcî, İhkâmu’l-fusûl, 1/415; Cüveynî, et-Telhîs, 2/538.  
345 Gazzâlî, el-Mustesfâ, 1/93-94.  
346 Râzî, el-Mahsûl, 3/373-374.  
347 Âmidî, el-İhkâm, 3/178; İbnü’l-Hâcib, Müntehâ, 1/165. 



118 

 

Görüldüğü üzere bu konu mütekellim usulcüler arasında ihtilaflıdır. Şîrâzî 

ibadetin bir kısmının neshinin ibadet için hiçbir surette nesih olmadığını söyler. 

Burada ibadetin bir cüzünün neshi veya ibadetin cüzü olmayan bir şartın neshi 

arasında bir fark yoktur. Her iki durumda da eksilme kalanın neshini gerektirmez. 

Keza ona göre ibadetin müczî oluşunun kendisine bağlı olduğu bir şartın neshi de 

kalanın neshine delalet etmez. Şîrâzî’nin tercihe şayan bulduğu bu görüş, Şâfiîlerden 

Sem‘ânî, Râzî, Âmidî ve İbnü'l-Hâcib tarafından benimsenmiştir. Bâkillânî, Cüveynî 

ve Gazzâlî’ye göre ise namazdaki rekât sayısının eksilmesi gibi ibadetin cüzü olan 

şartın neshi ibadet için nesih olur. Bu meselede Şîrâzî bazı Şâfiîlere muhalefet 

etmiştir. 

2.13. ŞER‘U MEN KABLENÂ VE NESİH 

Şer‘u men kablenâ terkibi bizden öncekilerin şeriatı anlamına gelmektedir. 

Diğer bir anlatımla, Allah’ın Hz. Muhammed’den önceki peygamberler vasıtasıyla 

bildirdiği şer‘î hükümler demektir. Gerek Hz. Peygamber’in sözüyle olsun gerekse 

de Kur’ân nassıyla olsun bize önceki şeriatlara ait bazı hükümler bildirilmiştir. Bu 

hükümlerin bizim için geçerli olduğuna dair bir karine mevcutsa bizim için de hüccet 

olur. Ancak bunların bizim için hüccet olup olmadığına dair bir karine mevcut 

değilse Müslümanların Kur’ân ve sünnette zikredilen bu hükümlerle mükellef olup 

olmayacağı tartışılmıştır. Usûlcüler bu konuda çeşitli görüşler ileri sürmüşlerdir. 

Şîrâzî, bu konuya nesih konusu bağlamında yer vererek konuyla ilgili farklı görüşler 

nakleder. Bu görüşler şunlardır: 

1. Şer‘u men kablenâ Müslümanları bağlayıcı değildir. 

2. İslam şeriatıyla neshedilmediği sürece şer‘u men kablenâ 

Müslümanları bağlar.  

3. Yalnızca Hz. İbrahim’in (a.s) şeriatı Müslümanları bağlayıcıdır. 

4. Hz. İsa’nın (a.s) şeriatıyla neshedilmediği sürece Hz. Musa’nın şeriatı 

Müslümanları bağlayıcıdır. 

5. Yalnızca Hz. İsa’nın (a.s) şeriatı Müslümanları bağlayıcıdır.348  

 
348 Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/179.  



119 

 

Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘ ve et-Tabsira’da Hz. Muhammed’in şeriatıyla 

neshedilmediği sürece Allah’ın önceki nebilere bildirdiği hükümlerin Müslümanlar 

için bağlayıcı olduğunu belirtmiştir. Ona göre “Onlar Allah’ın hidayet ettiği 

kimselerdir. Sen de onların hidayetine tabi ol...” (el-En‘âm 6/90) ayeti bu hususa 

delalet etmektedir. Çünkü ayette Cenâb-ı Allah tabi olmayı bütün nebilere izafe 

etmiştir.349 Buna göre ilgili ayet mûcebince Hz. Peygamberin şeriatıyla 

neshedilmediği sürece Kur’ân ve sünnette önceki şeriatlara ait zikredilen bazı 

hükümler Müslümanları bağlayıcıdır. Şîrâzî, kendi görüşünü temellendirmek adına 

konuyla ilgili çeşitli itirazları ve karşıt görüşte olan kimselerin delillerini naklederek 

bu delillere çeşitli cevapları zikretmiştir. Bu itirazlar ve deliller şunlardır: 

1. Denilirse ki ayetteki tabi olmaktan kasıt tevhittir. Bunun delili ise 

Allah’ın tabi olmayı bütün nebilere izafe etmesidir. Bütün peygamberlerin üzerinde 

ittifak ettikleri ve hepsine birden uymanın mümkün olduğu husus tevhittir. Ancak 

tevhidin dışındaki hükümler böyle değildir ve çeşitlidir. Bu anlamda tevhidin 

dışındaki hükümlerde bütün nebilere uymak mümkün değildir.  

Şîrâzî’ye göre ayetteki “tabi olun.” lafzı, tevhit ve diğer hükümler konusunda 

umum ifade eder. Tahsis edici bir delil olmadığı sürece lafzı umuma hamletmek 

gerekir. Bu anlamda ona göre önceki şeriatların tevhit dışındaki bazı hükümlerine de 

tabi olunabilir. Nitekim Hz. Muhammed’in getirdiği şeyler önceki peygamberlerin 

getirdiklerine bütünüyle zıtlık oluşturmamaktadır. Hz. Peygamber’in şeriatı bütün 

şeriatların aslı olduğu için zıddı varit olmadığı sürece önceki şeriatlar Müslümanlar 

için bağlayıcı olur. Şîrâzî’ye göre Hz. Peygamberin şeriatının önceki şeriatların 

tevhit dışındaki hükümlerini bütünüyle neshettiğini kabul etmek, bizim 

şeriatımızdaki namaz ve oruç gibi aralarını cem etme imkânı olan iki ibadetten birini 

diğeriyle neshetmek gibidir. Bu anlamda onun düşüncesine göre Hz. Peygamberin 

getirdikleriyle önceki nebilerin getirdikleri bazı hükümlerin araları cem edilebilir. Bu 

hükümlerin aralarını cem etme imkânı olduğu halde birini diğeriyle neshetmek caiz 

değildir. Buna göre Hz. Peygamberin şeriatıyla neshedilmediği sürece önceki 

şeriatlara tabi olunabilir. Keza Cenâb-ı Allah önceki şeriatlara ait birçok hükmü 

 
349 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/529.  



120 

 

haber vermiştir. Allah’ın önceki şeriatlara ait bazı hükümleri haber vermesinin, bu 

hükümleri almak ve bunlarla hüküm vermekten başka bir anlamı yoktur.350   

2. Önceki dinlerin özellikleri ve haberleri hakkında bize haberler 

verilmiştir. Bu haberlerin onlar hakkında bilmediğimiz konularda bilgi sahibi 

olmamız için verilmiş olması mümkündür. 

İtiraza göre önceki şeriatlara ait haberler, onlarla yükümlü tutulmamız için 

verilmemiştir. Bize önceki şeriatlara ait bazı hükümler hakkında haberlerin verilmesi, 

önceki şeriatlarla ilgili bilmediğimiz konularda bilgi sahibi olmamızın istenmesidir. 

Şîrâzî’ye göre Kur’ân ve sünnette şer’u men kablenâ ile ilgili haberlerin ve 

hükümlerin zikredilmesinin, onların durumları hakkında bilgi sahibi olmaktan daha 

fazla anlamı vardır. Bu anlamda bu haberlerin özellikle zikredilmesinin, onların 

haberlerini bilmenin yanında onların haberlere itibar etme manası da vardır.  

3. “Sizden her birinize bir yol ve yöntem verdik...” (el-Mâide 5/48) 

ayetinde ifade edildiği üzere, peygamberlerin her birine diğeriyle ortak bir yanı 

olmayan bir şeriat verilmiştir. Buna göre Peygamberlerin getirdiği şeriatlar 

birbirlerinden farklıdır. Bu anlamda birinin diğerinin şeriatına tabi olması mümkün 

değildir.  

 Şîrâzî’ye göre bu ayetle bu yönde ihticâc etmek isabetli değildir. Çünkü 

peygamberlerin getirdiği şeriatlar bazı hükümlerde ortak, bazı hükümlerde ise 

farklıdır. Bu anlamda tevhitte olduğu gibi neshedilmediği sürece şeriatlar arası ortak 

hükümlere tabi olunabilir.351  

4. Hz. Muhammed’in önceki şeriatlara tabi olmadığı görüşünde olanlar 

onun Hz. Ömer’i Tevrat’a bakarken gördüğünde söylediği “Musa hayatta olsaydı 

bana uymaktan başka bir şey yapmazdı.” sözüne dayanarak Hz. Peygamber’in 

getirdiği şeylerin önceki şeriatları neshettiğini söylemişlerdir. 

 
350 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/529. 
351 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/530.  



121 

 

Bu delili ileri sürenlere göre Hz. Peygamber’in “şayet yaşasaydı Hz. 

Musa’nın kendisine tabi olacağını” söylemesi, Müslümanların önceki şeriatlarla 

mükellef tutulmayacağını gösterir. Şîrâzî’ye göre ise Tevrat değiştirildiği için Hz. 

Peygamber Hz. Ömer’i ona bakmaktan yasaklamıştır. Bu mesele ise Allah’ın ve 

peygamberinin önceki şeriatlara ait bazı hükümleri bildirmesidir. Allah ve 

peygamberinin önceki şeriatlarla ilgili bize bildirdiği konuların değiştirilmediği icmâ 

ile sabittir.352 

5. Dinler mükelleflerin maslahatı için konulur. Bizden öncekiler için 

maslahat bir şeydeyken, şimdi başka bir şeyde olabilir. Bundan dolayı onların 

hükümlerini bize icra etmek caiz değildir. 

Şîrâzî’ye göre şayet bu itiraz dikkate alınacak olursa, bu durumda sahabe için 

din olan şeylerin maslahat, onlara tabi olanlar için ise maslahat olmaması gibi bir 

netice çıkar ki bu durum icmâ ile batıldır. Çünkü önceki şeriatlara tabi olanlar için 

maslahat olan bir şey bizim için maslahat olmamış olsaydı, önceki şeriatlar bizim 

için bütünüyle neshedilirdi. Ancak Allah’ın onlar hakkında bizlere bildirdiği bazı 

hükümler bizim için neshedilmemiştir. Buna göre bu durum maslahat konusunda 

bizim ve onların eşit olduğunu gösterir.353 

6. Önceki şeriatlar bizim için şeriat olmuş olsaydı, tıpkı bizim dinimizde 

vacip olduğu gibi onların delillerine ve kitaplarına uymamız gerekirdi. Bu vacip 

olmadığına göre bu durum onların şeriatının bizi bağlamadığını gösterir.  

Şîrâzî’ye göre önceki şeriatlar Allah’ın ve peygamberinin haber verdiği 

konularda bizim için şeriat olur. Ancak önceki şeriatlarla ilgili Allah ve 

peygamberinin haber vermediği şeyler bizim için şeriat değildir. Bundan dolayı 

Allah ve peygamberinin haber vermediği konularda önceki şeriatlara tabi olmaya ve 

onları araştırmaya gerek yoktur.354  

 
352 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/287.  
353 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/287. 
354 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/287.  



122 

 

7. Önceki şeriatlardaki ibadetler ve hükümler birbirlerinden farklıdır. 

Hepsine birden uymak mümkün değildir. Bu sebepten dolayı önceki şeriatlara tabi 

olunamaz.  

İtirazda şeriatlar arasında aynı konuda bazı hükümlerin farklı olabileceği ileri 

sürülmüştür. Önceki şeriatların bizim için bağlayıcı olduğu düşünüldüğünde aynı 

konuda farklı şeriatlarda farklı hükümler bulunduğu zaman mükellef bu hükümlerle 

aynı anda amel edemez. Bu anlamda önceki şeriatların bazı hükümlerinin bizi 

bağladığını söylemek, böyle bir sakıncayı da beraberinde getirmektedir. Şîrâzî’ye 

göre ihtilafın olmadığı konularda önceki şeriatlara tabi olunur. Ancak şeriatlar arası 

ihtilaf bulunduğunda kendi şeriatımızda yaptığımız gibi son şeriatla amel edilir. 

Diğer bir deyişle böyle bir durumda daha sonra gelen şeriat daha önce gelen şeriatı 

nesheder.355 

8. Şeriatlardan her biri Hz. Musa’nın şeriatı, Hz. İsa’nın şeriatı gibi bir 

kavme izafe edilir. Bu izafe diğer kavimlerin bu şeriatlarda ortak olmasını engeller. 

Şayet şeriatlar diğer peygamberler için ortak olmuş olsaydı, bu izafenin bir anlamı 

olmazdı.  

Bu itirazda şeriatların yalnızca bir kavme has olduğu, birinin diğerinin 

şeriatıyla amel edemeyeceği ileri sürülmüştür. Şîrâzî’ye göre her şeriat kendisine 

nazil olan kavme izafe edilir. Çünkü bu şeriatın ilk muhatapları o kavimdir ve o 

kavim o şeriatın hükümlerinin bütününe inanır. Ancak diğer şeriatlar, bu şeriatla bazı 

hükümlerde ortak, bazılarında ise farklı olur. Bundan dolayı şeriatlardaki ortak olan 

bazı hükümlere tabi olmak mümkündür.  

9. Hz. Muhammed önceki şeriatlarla sorumlu tutulmamıştır. Şayet Hz. 

Peygamber önceki şeriatlarla sorumlu tutulmuş olsaydı, zıhâr, miras, tahâret ve 

namaz gibi şer‘î konularda vahyin gelmesini beklemezdi. Çünkü bunların hükmü 

Tevrat’ta açıkça bulunmaktadır.  

Şîrâzî’ye göre Tevrat değiştirilmiş olduğu için Hz. Muhammed bu konularda 

Tevrat’a müracaat etmemiş, vahyi beklemiştir. Hz. Peygamber’in önceki şeriatların 

 
355 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/531. 



123 

 

bazı hükümleriyle amel etmesi, bazılarında ise tevakkuf etmesi bu anlayışın bir 

sonucudur. Ancak Hz. Peygamberin bazen önceki şeriatlara tabi olduğu da 

bilinmektedir. Nitekim Hz. Peygamber, Beyt-i Makdis’e yönelerek namaz kılma 

konusunda önceki şeriatlarla amel etmiştir. İki Yahudi’yi recmetmesinde olduğu gibi 

bazı konularda Tevrat’a başvurmuştur.356 Bu anlamda Şîrâzî Hz. Peygamberin 

öncekilerin şeriatına bütünüyle mesafeli olmadığını, zaman zaman onların 

hükümlerine müracaat ettiğini ifade etmek istemektedir.  

Şîrâzî, et-Tabsira’da İslam şeriatıyla neshedilmediği sürece önceki şeriatların 

Müslümanları bağladığını savunurken, daha sonra kaleme aldığı başka bir eseri olan 

el-Lüma‘da bu görüşünü terk etmiştir. Şîrâzî’nin el-Lüma‘daki ifadeleri şöyledir: 

“Tabsira’da neshedilmediği sürece bütün peygamberlerin şeriatlarının bizim için din 

olduğunu yazmıştım. Şimdi bana doğru gelen ise hiçbir peygamberin şeriatının bizim 

için din olmadığıdır.” Şîrâzî’ye göre Hz. Peygamber ve sahabeden birinin şer‘î 

hükümlerde onların kitaplarına ve onlardan Müslüman olan birinin haberlerine 

müracaat etmemeleri, önceki şeriatların Müslümanları bağlamadığını gösterir.357  

Şîrâzî’nin bu ifadelerinden onun el-Lüma‘da et-Tabsira’da savunduğu 

görüşünü terk ettiği anlaşılmaktadır. O, en son yazdığı Şerhu’l-Lüma‘da ise tekrardan 

et-Tabsira’daki görüşüne dönmüştür. Şîrâzî’nin aynı konuda iki defa görüş 

değiştirmesinde etkili olan saikleri tam olarak izah edemesek de onun bu 

ifadelerinden hareketle el-Lüma‘yı et-Tabsira’dan daha sonra yazdığı sonucuna 

ulaşabiliriz.  

 

2.14. ÜMMETE BİLDİRİLİLMEDEN/BİLDİRİLİLMEYEN NESHİN 

SÜBÛTU   

Mütekellimûn metoduyla yazılan bazı usûl eserlerinde bu konuya yer 

verilmiştir. Nesihle ilgili diğer konularda olduğu gibi bu konuda da farklı görüşler 

ileri sürülmüştür. Ebû Hanîfe ve Ahmed b. Hanbel nesih haberinin ulaşmadığı kişiler 

 
356 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/288.  
357 Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/169.  



124 

 

hakkında neshin sabit olmayacağını söylemişlerdir. Bu görüş bazı Şâfiîler nezdinde 

de muteberdir.358 

Bir ibadetin vacip kılınması veya neshedilmesi ile ilgili Hz. Peygambere 

vahiy nâzil olursa, nesih Hz. Peygamber hakkında sabit olur. Ancak bu hükmün 

ümmete bildirilmeden, ümmet hakkında sabit olup olmayacağı meselesi tartışmalıdır. 

Şîrâzî’nin Şerhu’l-Lüma‘ ve et-Tabsira’daki tercihine göre ümmete bildirilmeden bir 

hüküm neshedilirse, nesih ümmet hakkında sabit olur. Çünkü bir hükmün ıskât ve 

neshinde mükellefin bilgisi ve rızası dikkate alınmaz. Nitekim talak, ıtâk (köle azat 

etme) ve ibrâ (alacaklının alacağından feragat etmesi) gibi şer‘î tasarruflarda olduğu 

gibi kişinin rızası ve bilgisi olmadan da hüküm onlar hakkında sabit olabilir. Buna 

göre şayet alacaklı borçlunun haberi olmadan alacağından vazgeçerse borçlunun 

zimmetinden borç düşer. Keza kişi hanımını haberi olmadan boşarsa talâk meydana 

gelir. Aynı şekilde efendi kölesinin haberi olmadan azat ederse köle hürriyetine 

kavuşmuş olur. Şîrâzî’ye göre nesih bilgisinin kendisine ulaşmadığı kişiler hakkında 

neshin sabit olması meselesi de böyledir. Nitekim onların bilgisi olmadan da nesih 

kendileri hakkında sabit olur.359 

Şîrâzî meselenin daha iyi anlaşılması açısından bazı temsillere yer vermiştir. 

Şöyle ki şayet biri hanımına “Evden iznim olmadan çıkarsan boşsun.” derse daha 

sonra kocası hanımı bilmeden ona izin verir ve hanımı da (kendisine izin verildiğini 

bilmeden kocasının iznini almadan) evden çıkarsa burada ibâha hükmü sabit olur ve 

talâk meydana gelmez. Aynı şekilde kişi “Bostanımın hurmalarını herkes için mübah 

kıldım.” derse burada mubahlık hükmü, bu hükmü bilmeyen kişiler hakkında da sabit 

olur. Şîrâzî’ye göre Allah tarafından gelen ibâha hükmü de böyledir. Nitekim 

mükellef hükmü bilmeden hüküm mükellef hakkında sabit olabilir.360 

Şîrâzî konunun ilerleyen yerlerinde karşıt görüşte olanların ileri sürdükleri 

delilleri ele almış ve delillere cevaplar zikretmiştir. Bu deliller ve Şîrâzî’nin bunlara 

verdiği cevaplar şunlardır: 

 
358 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/282; Ferrâ, el-Udde, 3/823; Âmidî, el-İhkâm, 3/168.  
359 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/282. 
360 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/525.  



125 

 

1. Kubâ ehli namazdayken biri gelerek onlara ayetin nâzil olduğunu ve 

kıblenin tahvil edildiğini haber verdi. Kubâ’dakiler namazdayken yönlerini Kâbe’ye 

çevirdiler ve kazayla emrolunmadılar. Bu namazın kazasının gerekli olmadığına 

delalet eder. Şayet nesih onlar hakkında sabit olmuş olsaydı namazları batıl olurdu ve 

namazı baştan kılmaları gerekirdi. 

Bu delilde nesih haberinin ulaşmadığı kişiler hakkında neshin sabit olmadığı 

ileri sürülmüştür. Şayet nesih onu bilmeyen kişiler hakkında sabit olmuş olsaydı, 

Kubâ ehlinin Beyt-i Makdis’e yönelerek kıldıkları namazı kaza etmeleri gerekirdi. 

Kubâ ehli nesih haberi kendilerine ulaştıktan sonra kazayla emrolunmadığına göre 

Kubâ’da namaz kılanlar hakkında neshin sabit olmaması gerekir.  

Şîrâzî’ye göre Kubâ ehlinin kazayla emrolunmamasının nedeni kıbleye 

yönelmenin terkinin özür durumlarında caiz olmasıdır. Buna göre Kubâ’dakiler nesih 

haberi kendilerine ulaşınca bir mazerete binaen namazlarını kaza etmemişlerdir. 

Diğer bir ifadeyle onlar ya seferîydiler ya da nafile bir namazı eda ediyorlardı. Ya da 

onlar için kıbleye dönmemelerini caiz kılan bir zaruret durumu hâsıl olmuştu. 

Nitekim nâfile namazlarda (belli durumlarda) ve seferde bilerek ve imkân olduğu 

halde kıbleye yönelmenin terki caizdir. Keza zaruret durumlarında da kıbleye 

yönelmeden namaz kılınabilir. Ancak bunun dışındaki namazlarla ilgili diğer 

hükümler böyle değildir ve bilerek kıbleye yönelmenin terki caiz değildir. Bu 

durumda kıbleyi bilmemekten dolayı hüküm sâkıt olmaz.361 

2. Şayet hitap bilinmiyorsa bu durumda deli ve uyuyan kişi hakkında 

hitabın sabit olmaması gibi onu bilmeyen kişi hakkında da sabit olmaz. 

Bu delil de bilmedikçe ümmet için neshin sabit olmayacağı görüşünde 

olanların ileri sürdükleri bir gerekçedir. Buna göre nesih haberi ulaşmayan kişiler 

mükellef olma noktasında tıpkı uyuyan ve deli kişiler gibidir. Diğer bir ifadeyle 

uyuyan ve deliden yükümlülüğün kalkması caizse hitabı bilmeyen kişilerden de 

yükümlülüğün kalkması gerekir. Bu durumda neshin onlar hakkında sabit olmaması 

gerekir. Şîrâzî’ye göre uyuyan ve delinin durumu kendi görüşü için hüccet teşkil 

 
361 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/526.  



126 

 

eder. Nitekim deli ve uyuyan hitabı bilmeseler bile hitap onlar hakkında sabit olur. 

Çünkü ibadetlerin birçoğu uyandıktan sonra uyuyan için, iyileştikten sonra da deli 

için sabit olur. Ancak uyuyan kişinin uyanıncaya kadar ve delinin de iyileşinceye 

kadar bundan sorumlu tutulmaları gerekmez.362 

3. Şayet bilinmeden hükmün sabit olması caiz olursa bu durumda vahyin 

nazil olmasından önce de hükmün sabit olması gerekir. Bunu da kimse söylemez. Bu 

husus görüşümüzün doğruluğuna delalet eder.  

Bu görüşü ileri sürenlere göre neshi bilmeme durumunu tıpkı vahyin nazil 

olmaması durumu gibidir. Buna göre kişi nasıl vahiy olmadan bir hükümle yükümlü 

tutulamıyorsa, neshi bilmeden de nesihle yükümlü tutulamaz ve nesih onlar hakkında 

sabit olmaz. Şîrâzî’ye göre vahyin nüzulünden evvel hüküm şer‘î olmadığından, bu 

hükme tabi olmak ve onunla amel etmek mümkün değildir. Fakat vahyin nüzulünden 

sonra ise hüküm şer‘î olur ve mükellef hakkında hüküm sabit olduğu için mükellef 

bu hükümle yükümlü tutulur.  

4. Şayet hüküm bilinmeden önce sabit olsaydı, tıpkı hüküm bilindikten 

sonra olduğu gibi hükme muhalefete günah taalluk ederdi. Böyle olmaması hitabın 

hükmünün bilmeyenler hakkında sabit olmadığına delalet eder.  

Bu gerekçede nâsihi bilmeyen kişilerin nâsih ile amel etmemeleri durumunda 

günah kazanmayacakları ifade edilmiştir. Buna göre nâsih haberinin ulaşmadığı 

kişiler nâsih ile amel etmemelerinden dolayı günah kazanmıyorlarsa nâsihin onlar 

hakkında sabit olmaması gerekir. Şîrâzî’ye göre ise bazen hitabın hükmü sabit 

olduğu halde günah sabit olmayabilir. Nitekim hitap kendisi hakkında sabit olduğu 

halde hitabı unutan ve onu bilmeyen günah kazanmaz. Ancak bu kişiler hakkında 

hitabın hükmü sabittir. Dolayısıyla günahın sabit olmaması, her durumda hitabın 

sabit olmamasını gerektirmez. Çünkü bazen hitap sabit olduğu hale hitapla amel 

edilmemesinden dolayı günah kazanılmaz.363 

 
362 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/283.  
363 Şîrâzî, et-Tabsira, 1/284. 



127 

 

5. Mükellef mensûhla muhataptır. Çünkü mensûhu terk etmesiyle asi 

durumuna düşer. Kişi mensûhla muhatap olduğuna göre nâsih ile muhatap olması 

caiz değildir. Bu durum tıpkı vahyin nazil olmaması durumu gibidir.  

   Bu gerekçede de nesih haberinin ulaşmadığı kişilerin nâsih hükmü 

bilmediği için nâsih ile yükümlü tutulamayacağı ifade edilmiştir. Ancak bu kişi 

mensûhu bildiği için mensûhla yükümlüdür. Bu sebeple de nesih haberinin 

ulaşmadığı kişiler hakkında nesih sabit olmaz. Şîrâzî’ye göre kocanın karısını üç 

talâkla boşaması ve kadına talâk haberi ulaşmasa bile kadının eşlerle ilgili hükümlere 

muhatap olması ve bu hükümlere muhalefetiyle asi durumuna düşmesi bu itirazın 

batıl olduğunu gösterir. Bu durumda hükmü bilmemesine rağmen bu kadın hakkında 

talâk hükmü sabittir. Dolayısıyla nesih haberinin ulaşmadığı kişiler hakkında nesih 

hükmünün sabit olması da böyledir.364 

  Şîrâzî, el-Lüma‘da Şâfiîlerin bu konuda ihtilaf ettiklerini nakletmektedir. 

Bazı Şâfiîlere göre şayet nesih kazayı gerektiren bir ibadette olmuş ve ümmete nesih 

haberi ulaşmamışsa ümmet hakkında nesih sabit olur. Bazı Şâfiîlere göre ise nesih 

haberi ümmete ulaşmamışsa, onlar hakkında nesih sabit olmaz ve kaza da 

gerekmez.365 

  Şîrâzî’nin el-Lüma‘da tercihe şayan bulduğu görüş nesih haberinin 

ulaşmadığı kişiler hakkında neshin sabit olmamasıdır. Çünkü kıble, Kâbe’ye tahvil 

edilince Kubâ ehli Beyt-i Makdis’e yönelerek namaz kılıyordu. Onlara kıblenin 

Kâbe’ye döndürüldüğü haberi ulaşınca yönlerini (namaz içinde) Kâbe’ye çevirdiler 

ve kazayla da emrolunmadılar. Şayet onlara haber ulaşmadan nesih onlar için sabit 

olmuş olsaydı bu durumda kazayla emrolunurlardı. Ancak böyle bir şey olmadığına 

göre nesih haberi ulaşmamış kişi hakkında nesih sabit olmaz.366 

Görüldüğü üzere Şîrâzî, el-Lüma‘da et-Tabsira’da benimsediği görüşünden 

udûl etmiştir. Şerhu’l-Lüma‘da ise tekrardan et-Tabsira’daki görüşüne dönmüştür. 

Önceden de ifade edildiği üzere o, Şerhu’l-Lüma‘yı el-Lüma‘dan daha sonra 

 
364 Şîrâzî, Şerhu’l-Lüma‘, 1/526-527.  
365 Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/63.  
366 Şîrâzî, el-Lüma‘, 1/180.  



128 

 

yazmıştır. Bu durumda Şîrâzî’nin son görüşü Şerhu’l-Lüma‘da benimsediği görüştür. 

Dolayısıyla onun nesih haberinin ulaşmadığı kişiler hakkında neshin sabit olduğu 

görüşünde olduğunu söylemek mümkündür.  

Şâfiîlerden Cüveynî, nesih haberinin ulaşmadığı kişi hakkında neshin sabit 

olmayacağını söyler. Buna göre nesih haberi ulaşmamış kişi ilk hükümle mükelleftir. 

İkinci hükmü bilmemesinden dolayı ikinci hüküm kendisi hakkında sabit olmaz. 

Şayet bilmeyen kişi hakkında teklif sabit olsaydı uyuyan ve sarhoş kişiler için de 

teklifin sabit olması gerekirdi. Ancak böyle bir şey imkânsızdır ve teklîf mâ lâ 

yutâktır. Gazzâlî de aynı görüştedir ve nesih haberinin ulaşmadığı kişiler hakkında 

neshin sabit olmayacağını söylemektedir.367 

Âmidî’ye göre de nesih haberinin ulaşmadığı kişiler hakkında nesih sabit 

olmaz. Neshin ulaşmadan evvel mükellef için bağlayıcı olmaması nas ve hükümle 

açıklığa kavuşturulur. “Biz elçi göndermedikçe azap edecek değiliz.” (el-İsrâ 17/15), 

“Resullerden sonra insanların Allah’a karşı bir mazeretleri kalmasın...” (en-Nisâ 

4/165) ve “Rabbin ana merkezlerine elçiler göndermedikçe o şehri helak edici 

değildir...” (el-Kasas 88/59) ayetleri bilmeyen bir toplumun Allah katında mesul 

olmadığını, asi oldukları için cezalandırılamayacaklarını açıkça ortaya koyar. Nesih 

haberinin ulaşmadığı kişiler de böyledir. Onların nâsihi bilmeden ondan sorumlu 

tutulmaları gerekmez. İbnü'l-Hâcib’e göre de nesih haberinin ulaşmadığı kişiler 

hakkında nesih sabit olmaz.368 

Hanbelîlerden Ferrâ’ya göre bilgi ve temyizin yokluğundan dolayı delilere ve 

uyuyan kişilere hitap yönelmediğine göre, hitabı bilmeyen kişilere de hitap 

yönelmez. Nesih haberinin ulaşmadığı kişiler hakkında nesih de böyledir ve hitap 

ümmete ulaşmadan neshedilirse nesih ümmet hakkında sabit olmaz. Nitekim Kubâ 

ehlinin yönlerini Kâbe’ye çevirdikten sonra kaza ile emrolunmamaları nesih 

haberinin ulaşmadığı kişiler hakkında neshin sabit olmadığını gösterir.369 

 
367 Cüveynî, el-Burhân, 2/256; a.mlf., et-Telhîs, 2/539; Gazzâlî, el-Mustasfâ, thk. Muhammed 

Abdusselâm, 1/97.  
368 Âmidî, el-İhkâm, 3/168; İbnü’l-Hâcib, Müntehâ, 1/163.  
369 Ferrâ, el-Udde, 3/824. 



129 

 

Şîrâzî’nin en son yazdığı eseri olan Şerhu’l-Lüma‘daki görüşü onun nihai 

görüşüdür. Bundan dolayı Şîrâzî’ye göre nesih haberinin ulaşmadığı kişiler hakkında 

nesih hükmü sabittir. Görebildiğimiz kadarıyla genel kanaat ise nesih haberinin 

ulaşmadığı kişiler hakkında neshin sabit olmadığı yönündedir. Şîrâzî bu meselede 

geleneğe muhalif bir tutum sergilemiştir. Ancak kanaatimizce Şîrâzî’nin el-

Lüma‘daki görüşü daha isabetlidir. Nitekim Cüveynî’nin de dikkat çektiği üzere 

bilmeyen veya nesih haberinin ulaşmadığı kişiler hakkında neshin sabit olması 

mükellefin güç yetiremediği bir şeyle yükümlü tutulması manasına gelir. Bundan 

dolayı nâsihi bilmeden nâsih ile amel etmeyen kişi Allah katında mesul olamaz.  

Böyle bir meseleye neden nesih konusu bağlamında yer verildiği 

düşündürücüdür. Görebildiğimiz kadarıyla nesih haberinin ulaşmadığı kişiler 

hakkında neshin sabit olması görüşünün bazı aklî gerekçeler dışında naklî bir 

dayanağı yoktur. Aklî deliller ise bir meseleyi ispat için tek başlarına yeterli değildir 

ve nakille de desteklenmesi gerekir. Nesih haberinin ulaşmadığı kişiler hakkında 

neshin sabit olmaması görüşünün ise Kubâ ehlinin kazayla emrolunmaması başta 

olmak üzere aklî ve naklî birçok delille desteklenmesi mümkündür. Bu açıdan bu 

görüşün daha müdellel ve isabetli bir görüş olduğu söylenebilir.  

2.15. ŞÎRÂZÎ’YE GÖRE KUR’ÂN’DAKİ NÂSİH VE MENSÛH 

ÂYETLER  

Şîrâzî’ye göre nesih Kur’ân’da vuku bulmuştur. O, eserlerinin muhtelif 

yerlerinde Kur’ân’da bazı ayetler arasında nesih ilişkisinin cereyan ettiğini 

belirtmiştir. Bu anlamda Kur’ân’daki bazı ayetler nâsih, bazıları da mensûh 

konumundadır. Bu başlık altında Şîrâzî’nin nesih ilişkisinin cereyan ettiğini belirttiği 

ayetler, onun eserlerinden derlenerek aktarılacaktır. Bu ayetler şunlardır:  

1.  Hz. Peygamber Medine’ye gelmeden önce Beyt-i Makdis’e yönelerek 

namaz kılmıştır. İslam’ın Medine döneminde ise Beyt-i Makdis’e yönelme emri 

“Yüzünü göğe çevirdiğini görüyoruz. Seni razı olacağın kıbleye çevireceğiz. Yüzünü 

Mescid-i Haram tarafına çevir. Müminler de her nerede bulunurlarsa bulunsunlar 

yüzlerini o tarafa çevirsinler…” (el-Bakara 2/144) ayetiyle mensûh kılınmıştır. Buna 

göre Bakara suresinin 144. ayeti, Hz. Peygamberin söz konusu uygulaması için nâsih 



130 

 

konumundadır. Şîrâzî’ye göre Hz. Peygamber Beyt-i Makdis’e yönelerek namaz 

kılma konusunda önceki şeriatlarla amel etmiştir.  

2. “Evlerinden çıkarılmaksızın bir yıllık geçimliklerini vasiyet etsinler...” 

(el-Bakara 2/240) ayeti, “İçinizden ölen erkeklerin geride bıraktıkları eşleri 

evlenebilmek için 4 ay 10 gün beklerler…” (el-Bakara 2/234) ayetiyle mensûh 

kılınmıştır. Buna göre kocası vefat eden kadınların tekrardan evlenebilmesi için 

beklemesi gereken iddet müddeti önce bir yılken, daha sonra bu iddet müddeti 4 ay 

10 günlük iddet müddetiyle neshedilmiştir. Buna göre Bakara suresinin 234. ayeti, 

aynı surenin 240. ayeti için nâsihtir.  

3. “Ey Peygamber! Müminleri savaşa teşvik et. Sizden sabreden kişi, iki 

yüz kişiyi yener. İçinizden sabreden yüz kişi ise bin kişiyi yener…” (el-Enfâl 8/65) 

ayeti savaşta bir müminin on kâfire karşı sebat göstermesi gerektiğinden bahseder. 

Bu ayet, “Allah sizde bir zaaf olduğunu bildi ve yükünüzü hafifletti. Sizden sabreden 

yüz kişi iki yüz kişiye galip gelir. Sizden sabreden bin kişi olursa Allah’ın izniyle iki 

bin kişiye galip gelir.” (el-Enfâl 8/66) ayetiyle mensûh kılınmıştır. Buna göre Enfâl 

suresinin 66. ayeti, aynı surenin 65. ayeti için nâsih konumundadır.  

4. İslam’ın başlangıç yıllarında mükellef oruç tutmak ve fidye vermek 

arasında muhayyerdi. Bu muhayyerlik hükmü “Sizden biriniz o aya yetişirse onu 

oruçlu geçirsin...” (el-Bakara 2/187) ayetiyle mensûh kılınmıştır. Buna göre orucun 

farziyetini bildiren Bakara suresinin 187. ayeti, oruç tutmak ve fidye vermek 

arasındaki muhayyerlik için nâsih konumundadır.  

5. Ramazan gecelerinde yeme, içme ve mübaşerette bulunmak önceleri 

haram kılınmıştır. Bu haramlık hükmü “Allah sizin kendinize ihanet etmekte 

olduğunuzu bildi. Tövbenizi kabul edip sizi bağışladı. Şimdi onlarla ilişkiye girin ve 

Allah’ın sizin için yazmış olduğu şeyi isteyin. Siyah iplik beyaz iplikten ayrılıncaya 

kadar yiyin için.” (el-Bakara 2/187) ayetiyle mensûh kılınmıştır. Buna göre Bakara 

suresinin 187. ayeti, Ramazan geceleri yeme, içme ve mübaşerette bulunma 

hükmünün haramlığı için nâsihtir.  

6. “Kadınlarınızdan fuhuş yapanlara karşı aranızda dört şahit 

bulundurun. Eğer şahitlik ederlerse onları ölüm alıp götürünceye kadar ve Allah 

onlara bir yol açıncaya kadar evlerde hapsedin.” (en-Nisâ 4/15) ayetinde zina eden 

kadınlar için evde hapsetme cezası belirlenmiştir. Bu hüküm bekârlar hakkında “Zina 



131 

 

eden erkek ve kadına yüz değnek vurun.” (en-Nûr 24/2) ayetiyle mensûh kılınmıştır. 

Evliler içinse recm ayeti olarak bilinen hükmü baki tilaveti mensûh “Muhsan erkek 

ve kadın (eş-şeyh ve’ş-şeyha) zina ettikleri zaman Allah’tan bir müeyyide olmak 

üzere recmedin.” ayetiyle neshedilmiştir. Buna göre Kur’ân’daki Nur suresinin 2. 

ayeti, Nisa suresinin 15. ayeti için nâsih konumundadır.  

7. Müzemmil suresinin başında gece namazı önce müminlere farz 

kılınmıştır. Daha sonra surenin sonundaki ayet, başındaki farz hükmünü neshetmiş 

ve gece namazının farziyeti nedbe dönüşmüştür.  

8. Anne babaya vasiyeti emreden “Vasiyet ana-baba içindir…” (el-

Bakara 2/180) ayeti, Kur’ân’daki miras ayetleriyle neshedilmiştir. Buna göre miras 

ayetleri, Bakara suresinin 180. ayeti için nâsihtir.  

9. Hz. Peygamber Hudeybiye’de Müslüman olup kedisine sığınanları 

geri iade etme konusunda Kureyş’le anlaşma yapmıştır. Bu anlaşmanın kadınların 

geri iadesiyle ilgili maddesi “Onları (kadınlar) onlara (müşriklere) geri vermeyin...” 

(el-Mümtehine 60/10) ayetiyle mensûh kılınmıştır. Buna göre Mümtehine suresinin 

10. ayeti Hz. Peygamberin söz konusu sünneti için nâsih konumundadır.  

10. Hz. Peygamber şiddetli korku durumlarında dört rekâtlık namazları 

gece geç saatlere ertelemiş ve kaza etmiştir. Bunun üzerine “Eğer korkarsanız yaya 

ve binek üzerinde kılınız...” (el-Bakara 2/239) ayeti Hz. Peygamberin söz konusu 

uygulamasını neshetmiştir. Burada Bakara suresinin 239. ayeti, Hz. Peygamberin söz 

konusu sünneti için nâsihtir.  

Görüldüğü üzere Şîrâzî’ye göre Kur’ân’da nesih ilişkisinin cereyan ettiği 

ayetler sınırlıdır. Bu sayı ilk dönem müelliflerinin verdikleri rakamlarla mukayese 

edildiğinde oldukça az görünmektedir. Zira ilk dönem müellifleri Kur’ân’daki nâsih 

ve mensûh ayetler için oldukça kabarık listeler vermişlerdir.370 Daha sonraki 

dönemlerde bu sayının azalmasında kuşkusuz mütekaddimûn dönemi âlimleri ile 

müteahhirûn dönemi âlimlerinin nesih anlayışındaki farklılıklar etkili olmuştur. Zira 

mütekaddimûn döneminde neshin daha geniş çerçevede anlaşıldığı, mücmelin 

beyanının, umumun tahsisinin ve mutlakın takyidinin nesih kapsamında 

 
370 Şimşek, Kur’ân’ın Anlaşılmasında İki Mesele, 110-130.  



132 

 

değerlendirildiği ifade edilmektedir.371 Daha sonraki süreçte anlam daralmasına 

uğrayan nesih, “şer‘î bir hükmün kendisinden sonra gelen şer‘î bir hükümle 

kaldırılması” anlamında terimleşmiştir.372 Fıkıh usulündeki nesih aralarında bazı 

benzerlikler olmakla birlikte esasen tahsis, beyan ve takyîd gibi kavramlardan 

farklıdır ve ayrı bir ıstılah olarak ele alınmaktadır. Şîrâzî’nin de neshi bu 

kavramlardan ayrı olarak telakki ettiğini söyleyebiliriz. Bu anlamda Şîrâzî’nin ilk 

dönem müelliflerine göre nesih için sınırlı sayıda ayet zikretmesi bu anlayışın bir 

sonucudur.                 

  

 
371 Akay İhsan, Şâfiî Usul Geleneğinde İmâm Şâfiî’ye Muhalif Usûlî Görüşler (İstanbul: Ensar 

Neşriyat, 2018), 62; Aydın Taş, “Gazzâlî ve Âmidî’nin Nesh Problemine Yaklaşımı”, Fırat 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 15/2 (2010), 93.  
372 Şah Veliyullah ed-Dehlevî, el-Fevzü’l-Kebîr fî usûli’t-tefsîr (Kahire: Dâru’s-Sahva, 1407-1986), 

84; Ömer Faruk Atan, “Tarihsel Süreç İçerisinde Nesih Teriminin Gelişimi ve Kapsamı”, İhya 

Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi 4/1 (Bahar 2018), 104.   



133 

 

 

SONUÇ 

 

Nesih usûlcülerin ciddiyetle eğildikleri konulardandır. Nitekim bu konu fıkıh 

usulü eserlerinin en ayrıntılı bahislerinden biridir ve yoğun tartışmalara konu 

olmuştur. Usûlcülerin nesih konusunu ayrıntılarıyla ortaya koymaya çalışmaları ve 

farklı boyutlarıyla birlikte irdelemeleri konunun önemini göstermektedir. Nesih 

konusunu ele alan usûlcülerden biri de Hicrî 5. yy.da vefat eden ve uzun yıllar 

Bağdat Nizamiye Medresesi’nde müderrislik yapan Şâfiî fakih ve usûlcü Ebû İshâk 

eş-Şîrâzî’dir.  

İmam Şâfiî’nin er-Risâle adlı eserinden sonra Şîrâzî’nin usule dair yazmış 

olduğu et-Tabsira, el-Lüma‘, ve Şerhu’l-Lüma‘ eserleri, Şâfiî usûl literatürünün en 

eski metinlerinden kabul edilmektedir. Bu eserlerde klasik nesih teorisiyle ilgili bir 

çok başlık mevcuttur. Şîrâzî, zaman zaman konulara kısa değinmiş, zaman zaman da 

uzun ve ayrıntılı izahlarda bulunmuştur. Onun genel olarak bilinen ve kabul edilen 

hususlarda fazla detay vermediği, ihtilaflı konulara yoğunlaştığı görülmektedir. Bu 

söz konusu yaklaşım biçiminin onun cedelci kişiliğinden kaynaklandığı söylenebilir.  

Şîrâzî’nin ilk olarak et-Tabsira’yı, daha sonra el-Lüma‘yı en son ise Şerhu’l-

Lüma‘yı yazmıştır. Onun kendi ifadelerinden el-Lüma‘yı et-Tabsira’dan daha sonra 

yazdığı anlaşılmaktadır. Zira o et-Tabsira’daki bazı görüşlerini daha sonra el-

Lüma‘da terk etmiştir. Şerhu’l-Lüma‘ın el-Lüma‘ın şerhi olduğu düşünüldüğünde ise 

Şerhu’l-Lüma‘ onun en son yazdığı eseridir.  

Şîrâzî’nin en ayırt edici özelliklerinden biri onun cedel konusunda mahir 

olmasıdır. Nitekim onun usule dair eserlerinde bilhassa Şerhu’l-Lüma‘ ve et-

Tabsira’da cedel üslubu ve münazaracı bir temayül yoğun olarak göze çarpmaktadır. 

Şîrâzî, neshin imkânı konusunda Yahudilerin, vaktinden evvel bir emrin neshi 

meselesinde ise Mu‘tezile’nin görüşlerini cedel üslubuyla ele alarak tenkit etmiştir. 



134 

 

Bunun yanı sıra Şîrâzî’nin gerekçeleri ve delilleri, okuyucu için oldukça ikna 

edicidir. O, muarızların görüşlerini çürütmede mahirdir.  

Şîrâzî’nin eserlerinde nesih ile ilgili bazı konular kelâmî bir zeminde 

tartışılmıştır. Zira Mu‘tezile’nin hüsün-kubuh ve salah-aslah prensipleri konu 

bağlamında birçok yerde geçer. Bu anlamda Mu‘tezile’nin konuyla ilgili görüşleri 

yer yer gündeme getirilerek tenkit edilir. Onun eserlerinde sadece Mu‘tezilî görüşler 

tenkit edilmemiş, zaman zaman diğer mezheplerin ve fırkaların görüşleri de eleştiri 

konusu yapılmıştır. Şîrâzî nesih konusunda birçok meseleyi Allah’ın dilemesine ve 

maslahat ilkesine göre temellendirmiştir. Bu açıdan Allah dilerse bir hükmü 

neshedebilir. Dolayısıyla nesihte Allah’ın dilemesi açısından herhangi bir 

imkânsızlık söz konusu değildir. Şîrâzî’nin düşüncesinde maslahat zamandan zamana 

değişiklik gösterebilir. Buna göre emredilen bir şey bütün vakitlerde maslahat 

olmayabilir. Bu açıdan nesih, maslahatın zamandan zamana değişebilmesi yönünden 

de mümkün olur.  

Şîrâzî’den önceki süreçte ciddi bir usul birikiminin bulunduğuna ve konunun 

etraflıca tartışıldığına dair kuşku yoktur. Zira nesih konusuna değinen eserler bir 

yana Şîrâzî’nin eserlerinde bazı mezhepler ve fırkaların görüşleriyle birlikte 

Bâkillânî, İmâm Şâfiî, Ebû’l-Abbâs b. Süreyc, Ebû Bekir ed-Dekkâk, Ebû’l-Kâsım 

el-Enmâtî, Kerhî ve Ebû Abdillâh el-Basrî gibi âlimlerin görüşlerine atıflar vardır. 

Buna göre Şîrâzî’nin zengin bir usûl birikimine sahip olduğunu, kendisinden önceki 

âlimlerin delillerini ve gerekçelerini iyi bildiğini ve eserlerini bu birikime dayanarak 

yazdığını söylemek mümkündür.  

Şîrâzî’nin nesih konusunda kendisinden sonraki usulcüler üzerindeki etkisi 

sınırlı olsa da o, nesihle ilgili bazı konularda özgün görüşler ortaya koymuş ve 

müntesibi bulunduğu mezhebi mutlak surette taklit etmemiştir. Şîrâzî, kendisinden 

önceki gelenekten devraldığı birikimi eserlerinde taklidî olarak değil, tahkikî olarak 

incelemiştir. Şîrâzî’nin neshin mahiyetine yönelik görüşlerinin şekillenmesinde 

Bâkillânî’nin etkisi bariz bir şekilde hissedilse de nassa ziyade ve ibadetin bir 

kısmının neshi konularında ona kısmen de olsa muhalefet etmiştir.  



135 

 

Şîrâzî’nin bilhassa deliller arası nesih konusunda kendisine özgü yaklaşımı ve 

yorumu dikkat çekicidir. Örneğin sünnetin Kur’ân’ı neshi meselesinde Şâfiîler 

sünnet ve Kur’ân’ın vahiy kaynaklı olma yönünü ön plana çıkararak sünnetin 

Kur’ân’ı neshine cevaz verirlerken, Şîrâzî Kur’ân’ın sünnetten üstün bir delil 

olmasına vurgu yaparak bunun imkânsızlığına dikkat çekmiştir. O, bu konudaki 

görüşüyle Şâfiîlerin geneline muhalefet ederek İmâm Şâfiî’nin görüşünü 

desteklemiştir. Ancak İmâm Şâfiî’nin bu görüşünü mutlak surette taklit etmemiş, 

kendine özgü bir yorumla ele almış ve aklî ve naklî gerekçelerle destekleyerek 

geliştirmiştir. Şîrâzî deliller arası nesih konusunda zaman zaman nesihte deliller 

arasında cins birliğinin olması gerektiğini belirtse de onun meseleye bakışı bütüncül 

olarak incelendiğinde aslında nesihte deliller arası cins birliğinin gerekli bir şart 

olmadığını benimsediğini ve bu konuda kaynakların üstünlük sıralamasını esas 

aldığını söylemek mümkündür. Çünkü Şîrâzî’nin deliller arası cins birliğinin gerekli 

bir şart olduğunu benimsemesi durumunda Kur’ân’ın sünnetle neshine cevaz 

vermemesi beklenir. Çünkü Kur’ân ve sünnet iki farklı cinsten delildir. Halbuki 

Şîrâzî sünnetin sünneti neshinin cevazından hareketle Kur’ân’ın sünneti neshinin 

evleviyetle caiz olması gerektiğini ifade etmiştir.  

Şîrâzî, nesih teorisini kapsamlı ve sistematik olarak ele alsa da konuyu 

bütünüyle bir tutarlılık içerisinde incelediğini söylemek mümkün görünmemektedir. 

Zira o, nesih konusunda çelişkili birçok görüş serdetmiştir. Nitekim sünnetin 

Kur’ân’ı neshi meselesinde sünnetin Kur’ân’ı neshinin pratikte vuku bulmadığını 

söylerken, tilâveti baki, hükmü mensûh nesih konusunda Kur’ân’ın Hz. Peygamberin 

sünnetiyle neshedildiğini belirtmiştir. Şîrâzî’nin sünnetin Kur’ân’ı neshinin pratikte 

vuku bulup bulmadığı konusundaki görüşleri çelişmektedir. Bu açıdan onun bu 

meselede tutarlı yaklaşım ortaya koyamadığını belirtmemiz gerekir. Bunun yanı sıra 

Şîrâzî, recm ayeti olarak bilinen ve mütevâtir olarak nakledilmeyen bir rivayetin, 

bütünü mütevâtir olarak nakledilen Kur’ân’ı neshettiğini de ifade etmiştir. Şîrâzî, 

Kur’ân’ın mütevâtir haberlerle bile neshedilemeyeceğini söylerken, burada Kur’ân’ın 

mütevâtir olmayan ve Kur’ânî olup olmadığı tartışmalı olan bir haberle 

neshedildiğini belirtmiştir.  



136 

 

Şîrâzî’nin nesihle ilgili bazı görüşlerinde değişim geçirmesi de nesih 

konusundaki görüşlerinin bütünüyle bir tutarlılık arz etmediğini göstermektedir. Zira 

Şîrâzî şer‘u men kablebâ ve nesih konusunda Şerhu’l-Lüma‘ ve et-Tabsira’da Hz. 

Peygamberin öncekilerin şeriatına bütünüyle mesafeli olmadığını, zaman zaman 

onların hükümlerine müracaat ettiğini ve hatta Hz. Peygamberin Beyt-i Makdîs’e 

yönelerek namaz kılma ve iki Yahudi’yi recmetmesinde olduğu gibi bazen 

öncekilerin şeriatıyla amel ettiğini söylerken, el-Lüma‘da Hz. Peygamber ve 

sahabenin öncekilerin hükümlerine ve haberlerine itibar etmediğini ve onların 

şeriatlarının Müslümanları bağlamadığını ifade etmiştir. Aynı şekilde Şîrâzî, Şerhu’l-

Lüma‘ ve et-Tabsira’da nesih haberinin ulaşmadığı kişiler hakkında neshin sabit 

olduğunu söylerken, el-Lüma‘da aksini belirtmiştir. Şîrâzî’nin bu iki meseledeki 

görüşlerinin değişmesi, nesih teorisinin ne denli içtihada dayandığını göstermesi 

açısından önemlidir.  

Şîrâzî içkinin tedricen haram kılınmasını nesih kapsamında 

değerlendirmemiştir. Kur’ân’da nâsih ve mensûha dair müstakil eserler kaleme alan 

bazı ilk dönem müellifleri ise bunu nesih kapsamında değerlendirmişlerdir. Ancak 

Şîrâzî’nin düşüncesinde içkinin mubahlığına dair herhangi bir nas mevcut olmadığı 

için daha sonra yasaklanması nesih kapsamında olmaz. Buna göre içkinin daha sonra 

haram kılınması dinin berâat-ı asliyenin hükmünü kaldırması anlamına gelmektedir. 

Dinin berâat-ı asliyenin hükmünü kaldırması nesih olmaz. İçkinin haram kılınması 

fıkhî bir konu olmasına rağmen Şîrâzî’nin bunu nâsih ve mensûh ayetler 

kategorisinde değerlendirmemesi onun nesih meselesine bakışı açısından önemlidir. 

Bu açıdan onun bazı ilk dönem müelliflerinden farklı bir bakış açısına sahip olduğu 

söylenebilir.  

Şîrâzî eserlerinde Kur’ân’daki nâsih ve mensûh ayetlere on örnek 

zikretmektedir. Bu sayı ilk dönem müelliflerinin verdikleri rakamlarla mukayese 

edildiğinde oldukça azdır. Bu durumda Şîrâzî’nin onlara nispetle neshi daha dar bir 

çerçevede ele aldığını ve neshi umumun tahsisi, mücmelin beyanı ve mutlakın 

takyidinden ayrı olarak telakki ettiğini söylemek mümkündür.    

Şîrâzî, neshin lügat manası konusunda Şâfiîlerle aynı minvalde görüş ortaya 

koymuştur. Ona göre neshin sözlükteki esas anlamı ref‘ ve izâledir. O, konu 



137 

 

bağlamında eserlerinin muhtelif yerlerinde neshin ref‘ ve izâle manasına sıklıkla 

vurgu yapmıştır. Şîrâzî’ye göre şeriattaki nesih de esasen bu anlamdadır. Neshin 

sözlük anlamı ile ıstılah anlamı arasında anlamsal bir bağ mevcuttur. Diğer bir 

ifadeyle nesih şer‘î bir isim değildir.  

Neshi sözlükteki ref‘ ve izâle anlamları üzerine bina ederek tanımlayan 

Şîrâzî, konu bağlamında Bâkillânî’nin nesih tarifine yer vererek bu tarifin mevcut 

nesih tarifleri içerisindeki en doğru tanım olduğunu söyler ve onu benimser. 

Şîrâzî’nin benimsediği tanım daha sonra gelen bazı Şâfiî usulcüler tarafından da 

olduğu gibi benimsenmiştir. Keza o, nesih tarifi konusunda Kâdî Abdülcebbâr’a 

nispet ettiği bir tanımı da tenkit etmiştir. Şîrâzî’nin Bâkillânî’nin tanımını tercih 

etmesi, Kâdî Abdülcebbâr’ın tanımını tenkit etmesi meseleyi kelâmî bir zeminde ele 

aldığını göstermektedir.  

Şîrâzî, nesih-bedâ ilişkisi konusunda bedâ ile neshin aslında farklı kavramlar 

olduğunu, neshin bedâyı hiçbir surette gerektirmediğini vurgular. Nitekim ona göre 

Allah hakkında bedâyı tecviz etmek sarahaten küfürdür. Râfizîlerin bedâ ile ne 

kastettikleri ise muğlaktır. Şayet Râfizîlerin bedâ ile kastettikleri şer‘î ahkâmın 

değişmesi ise bu husus inkâr edilecek bir şey değildir. Eğer bedâ ile Allah’a gizli 

olan bir şeyin sonradan açığa çıkmasını kastediyorlarsa bu sarahaten küfürdür. Allah 

bu durumdan beridir.  

Şîrâzî neshin şartları konusunda, hükmün bir hitapla olması, nâsihin 

mensûhtan zaman bakımından sonra gelmesi ve hükmün muvakkat olmaması gibi 

şartlar zikretmiştir.  

Şîrâzî, neshin aklen imkânı ve şer‘an vukuu konusunda neshin gerek bir şeriat 

bünyesinde gerekse de şeriatlar arasında vuku bulduğunu ve bunun da Allah’ın 

dilemesi ve maslahat yönlerinden mümkün olduğunu ifade eder ve konu bağlamında 

Yahudilerin ve Ebû Müslim’in görüşlerini tartışır. Onun bu konuda Ebû Müslim’in 

görüşlerine fazla yer vermediği, Yahudilerin nesihle ilgili iddialarına yoğunlaştığı 

görülmektedir. Şîrâzî’nin konuya yaklaşım biçimi Yahudilerin nesihle ilgili 

iddialarına bir reddiye niteliği taşır. Şîrâzî, bu konuda Mu‘tezile’nin aslah görüşüne 

de yer verir ve bu görüşü zımnen tenkit eder. Buna göre şer‘î mükellefiyetlerde 



138 

 

maslahata riayet Cenâb-ı Allah’a gerekli değildir. Şayet şer‘î mükellefiyetlerde 

maslahata riayet Allah’a gerekli olsa bile maslahat bir hükmün önce emredilmesinde 

daha sonra bu hükmün neshinde olabilir.  

Şîrâzî’nin düşüncesinde bir emrin vaktinden evvel neshi mümkündür ve Hz. 

İbrahim’in oğlunu kesmekle emrolunması daha sonra bu emrin bir koçla neshi 

meseleye delil teşkil etmektedir. Bunda bedâ ve hasen olan bir şeyin kabîh olması 

söz konusu değildir. Aynı şekilde vaktinden evvel bir emrin neshi maslahat ilkesine 

aykırılık teşkil etmez. Çünkü maslahat bir emrin uygulandıktan sonra neshinde 

olabileceği gibi uygulanmadan neshinde de olabilir. Şîrâzî aksi görüşte olanların 

bilhassa Mu‘tezile’nin Hz. İbrahim kıssasıyla ilgili te’villerine ve gerekçelerine yer 

vererek bunları tenkit eder. Şîrâzî’nin bu konuyu da kelâmî bir zeminde ele aldığı ve 

Şâfiîlerle aynı minvalde görüş ortaya koyduğu görülmektedir.  

Şîrâzî’ye göre muvakkat hükümler neshe konu olamazken, ebed lafzıyla 

mukayyet hükümler neshe konu olur. Meselenin umum ifade eden bir lafzın tahsis 

edilmesiyle benzerliğine dikkat çeken Şîrâzî’ye göre nasıl ki umum ifade eden 

lafızların tahsisi caizse ebed lafzıyla mukayyet hükümlerin de neshi de caiz olur. 

Şîrâzî’nin bu görüşünden hareketle Cüveynî, onun neshi “lafzın zamanla tahsisi” 

olarak gördüğünü belirtmiştir. Ayrıca Şîrâzî’nin düşüncesinde bir hükmün bedelsiz 

veya yerine bedel getirilerek neshi ve bir hükmün kendisinden daha hafif veya daha 

ağır bir hükümle neshi caizdir ve dinde vuku bulmuştur.  

Şîrâzî’ye göre hükmün baki kalması, tilavetin neshedilmesi, tilavetin baki 

kılınarak hükmün neshedilmesi ve hem hükmün hem tilavetin birlikte neshi caizdir. 

Bu şekildeki nesih türleri Kur’ân’da mevcuttur. Nitekim tilavet ve hüküm iki ayrı 

ibadet gibidir. Buna göre iki farklı ibadetten birinin neshi, diğerinin baki kalması 

caizse tilavet ve hükümden biri veya her ikisinin neshi de caiz olur. 

Neshin mahallini şer’î-ameli hükümlere hasreden Şîrâzî, itikâdî hükümleri ve 

haberleri neshedilebilen hükümler kapsamından çıkarır. Konu bağlamında haberlerin 

neshine de yer veren Şîrâzî’ye göre ister gelecekle ilgili olsun ister geçmişle ilgili 

olsun haberlerin neshi hiçbir surette caiz değildir. Çünkü haberlerin neshi haber 

verilen şeyin yalan olması neticesine götürür. Ancak haber sıygasıyla varit olan fakat 



139 

 

emir ifade eden haberler neshedilebilir. Daha sonra gelen bazı Şâfiîler medlûlünün 

(ifade ettiği anlam) değişmesi mümkün olan haberlerin neshine cevaz vermişlerdir. 

Bu konuda Şîrâzî ile bazı Şâfiîler arasında görüş ayrılığı mevcuttur.  

Şîrâzî’ye göre Kur’ân’ın Kur’ân’la sünnetin de sünnetle neshi caizdir. Aynı 

şekilde âhâd sünnet âhâd sünnetle, mütevâtir sünnet mütevâtir sünnetle 

neshedilebilir. Ancak mütevâtir sünnet, âhâd sünnetle neshedilemez. Konuyu deliller 

hiyerarşisini göz önünde bulundurarak ela alan Şîrâzî’ye göre daha üstün bir delil 

kendisinden daha aşağı konumda olan bir delili neshedebilir ancak aksi mümkün 

değildir. Bu anlamda Kur’ân’ın sünneti neshi caiz, sünnetin Kur’ân’ı neshi ise caiz 

değildir.  

Şîrâzî sünnetin Kur’ân’ı neshi meselesinde cumhur ulemaya muhalif bir 

tutum sergilemiştir. Ona göre sünnetin Kur’ân’ı neshi aklen caiz olmakla birlikte 

sem‘ yönünden vuku bulmamıştır. O, bu konuda İmâm Şâfiî’nin görüşünün güçlü bir 

savunucusudur. İmâm Şâfiî’nin bu konudaki görüşünü aklî ve naklî gerekçelerle 

destekleyerek geliştirmiştir. Kur’ân’ın Kur’ân, sünnetin de sünnet ile neshi 

meselesinde olduğu gibi sünnetin Kur’ân’ı neshi konusunu da deliller hiyerarşisini 

göz önünde bulundurarak ele almıştır. Buna göre Kur’ân sünnetten birçok yönden 

üstün bir delildir. Kur’ân’ın lafzında ve manasında icâz varken sünnetin lafzında ve 

manasında icaz yoktur. Yine Kur’ân’ın sünnetle neshi kadîm kelamın muhdes bir 

kelamla neshi manasına gelir. Bu anlamda sünnetin Kur’ân’ı neshi caiz değildir.  

Sünnetin Kur’ân’ı neshi meselesinde İmâm Şâfiî’nin görüşüne katılan Şîrâzî, 

Kur’ân’ın sünneti neshi konusunda ise İmâm Şâfiî’yi tenkit eder. Ona göre Kur’ân’ın 

sünneti neshi dinde vuku bulmuştur. Kur’ân sünnetten birçok yönden üstün bir delil 

olduğuna göre Kur’ân’ın sünneti neshi akıl yönünden de mümkündür. Bu konuda 

Şâfiî sünnetin Kur’ân’ı beyan edici vasfına vurgu yaparken, Şîrâzî delillerin üstünlük 

sıralamasını esas alır. 

Şîrâzî’ye göre icmâ ve kıyas delilleriyle nesih caiz olmaz. Nitekim icmâ’ın 

hükmü yalnızca Hz. Peygamberin vefatından sonra sabit olur. Hz. Peygamberden 

sonra nesih caiz olmadığı için icmâ ile nesih caiz değildir. Ancak icmâ ile nâsihi 

nakledilmeyen bir hükmün mensûh oluşu bilinebilir. Kıyasla nesih konusunda da 



140 

 

Şîrâzî ister celî ister hafî olsun kıyasla neshin hiçbir surette caiz olmadığını söyler. 

Çünkü kıyas, Kur’ân ve sünnetteki bir asla zıt olamaz. Şayet kıyas Kur’ân ve 

sünnetteki bir asla zıt olursa kıyasın bir hükmü kalmaz. 

Fahvâ’l-hitabı bir nevi kıyas gören Şîrâzî, onunla neshi caiz görmezken, 

delîlu’l-hitabı söz hükmünde gördüğü için onunla neshe cevaz verir. Tespit edildiği 

kadarıyla usulcülerin geneli fahvâ’l-hitapla neshe cevaz vermişlerdir. Bu konuda 

Şîrâzî, cumhur ulemaya muhalif bir tutum sergilemiştir.  

Şîrâzî’ye göre sarih nutk ve icmâ ile nâsih ve mensûh bilinebilir. Birbirlerine 

zıtlık arz eden iki haberden hangisinin nâsih hangisinin mensûh oluşunun bilinmesi 

için haberlerin vurûd tarihlerine bakılır. Tarih bakımından sonra olan öncekini 

nesheder. Sahabeden birinin bir hükmün nâsih veya mensûh olduğunu bildirmesi 

durumunda ise neshin varlığına hükmedilmez. Çünkü sahabe bu sözü kendi re’y ve 

içtihadına dayanarak söylemiş olabilir. Diğer bir ifadeyle ona göre sahabenin nâsihi 

zikretmeksizin bir hükmün nâsih veya mensûh oluşunu bildirmesi neshi bilmeden 

muteber bir yol değildir.  

Nassa ziyadenin nesih olmadığı görüşünde olan Şîrâzî, neshin bir hükmün 

ref‘ ve izâlesi olduğunu, ziyadeyle nassın hükmünün kaldırılmadığını ve bu sebeple 

de nassa ziyadenin nesih kapsamında olmayacağını belirtir. Ona göre Kur’ân’a 

haber-i vahit ve kıyas gibi zannî delillerle ziyadede bulunmak caizdir. Nitekim 

Kur’ân’ın kıyas ve haber-i vahitle tahsisi caiz olduğuna göre Kur’ân’a kıyas ve 

haber-i vahitle ziyadede bulunmak evleviyetle caiz olmalıdır. Nassa ziyade ve nesih 

konusunda Bâkillânî’nin öncülüğünü yaptığı bazı Şâfiîler mezîd aleyhin şartı olan 

ziyadenin mezîd aleyh için nesih olacağını söylemişlerdir. Şîrâzî’ye göre mezîd 

aleyhin şartı olan ziyade mezîd aleyhin hükmünü değiştirir ancak bu ziyade mezîd 

aleyh için nesih olmaz. Burada Bâkillânî’nin öncülüğünü yaptığı bazı Şâfiîler ile 

Şîrâzî arasında lafzî bir ihtilaf vardır. Nitekim Şîrâzî de mezîd aleyhin şartı olan 

ziyadenin mezîd aleyhi değiştirdiğini kabul etmekle birlikte bu durumu nesih olarak 

isimlendirmemektedir.  

İbadetin bir kısmının neshi konusunda Şîrâzî, ister ibadete bitişik bir şart 

olsun, ister ibadetten ayrı bir şart olsun o şartın neshinin, ibadet için nesih olmadığı 



141 

 

görüşündedir. Nitekim ibadetin bir kısmının neshinde bir şeyin izâle ve iskât 

edilmesi yoktur. Bu konuda Şîrâzî, bazı Şâfiîlere muhalif bir tutum sergilemiştir. 

Bazı Şâfiîler ibadetin cüzü olan bir şartın neshinin ibadetin kalanı için nesih olacağı 

görüşünü benimsemişlerdir.  

 

  



142 

 

 

KAYNAKÇA 

 

Abbâs, İhsan. “Tercümetü’l-müellif”. Tabakâtu’l-fukahâ. mlf. Ebû İshâk eş-Şîrâzî. 1. 

Beyrut: Dâru Zâidi'l-Arabî, 1390/1970.  

Akay, İhsan. “Edille-i Erbaa Bağlamında Şâfiî Usûl Geleneğinde İmâm Şâfiî’ye 

Muhalif Usûlî Görüşler”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 16/1 

(2014), 306.  

Akay, İhsan. “Meyyâfarikîn/Silvan İlim Havzasında Fıkıh (el-Kaffâl eş-Şâşî el-Fârikî 

Örneği)” Sultanlar Şehri Silvan, ed. Doç. Dr. Oktay Bozan-Dr. Öğretim 

Üyesi Mutlu Saylık-Dr. İbrahim Tavukçu-Öğr. Gör. Burak Kazan. 1/461. 

Ankara: Sonçağ akademi, 1. Basım, Aralık 2021.  

Akay, İhsan. Şâfiî Usul Geleneğinde İmâm Şâfiî’ye Muhalif Usûlî Görüşler. İstanbul: 

Ensar Neşriyat, 2018.  

Âmidî, Seyfuddîn. el-İhkâm fî usûli’l-ahkâm. thk. Abdurrezzâk Afîfî. 4 Cilt. Beyrut-

Dımaşk: Mektebetü’l-İslâmî, ts. 

Apaydın, H. Yunus. İslâm Hukuk Usulü. Kayseri: Kimlik Yayınları, 2016. 

Ateş, Süleyman. Kur’ân’da Nesh Meselesi. İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat, 1996. 

Aybakan Bilal. “Şîrâzî, Ebû İshâk”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 

39/184. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

Aybakan, Bilal. “el-Mühezzeb”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 31/518. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Atan. Ömer Faruk. “Tarihsel Süreç İçerisinde Nesih Teriminin Gelişimi ve Kapsamı”, 

İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi”, 4/1 (Bahar 2018), 92-113.  

Azîz, Katâde b. Diâme, en-Nâsih ve’l mensûh. thk. Hâtim Sâlih ed-Dâmin. Beyrut: 

Müessesetü’r-risâle, 1418-1998.  

Bâcî, Ebû’l-Velîd. İhkâmu’l-fusûl fî ahkâmi’l-usûl. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Garîbi’l-

İslâmî, ts.   

Bağdâdî, Ebû Bekir Ahmed el-Hatîb. Târîhu Bağdâd ve Züyûluh. thk. Mustafâ 

Abdulkâdir Atâ. 24 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1417/1996. 



143 

 

Bâkillânî, Ebû Bekr Muhammed b. Tayyib. et-Takrîb ve’l-irşâd es-sagîr, thk. 

Abdülmecîd b. Alî. 3 Cilt. Beyrut: Müessetü’r-Risâle, 1418/1998.  

Bardakoğlu, Ali. “Âm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 2/553. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1989.  

Basrî, Ebû’l-Hüseyin. el-Mu‘temed fî usûli'l-fıkh. thk. Halîl el-Mîs. 2 Cilt. Beyrut: 

Dâru'l-Kutubi’l-İlmiyye, 1403/1982.  

Bayraktar, Ahmet. Gazzâlî’nin Nesih Anlayışı. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2008.  

Beroje, Sahip. “İmam Şafii’nin Nesh Anlayışı”. Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 19/1 (2007), 56. 

Bilgin, Mehmet. İbadetlerde Kıyas (el-Mühezzeb Örneği) (Şırnak, Şırnak Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Caner Abdurrahman. “Tâcuddîn es-Sübkî’nin Nesh Problemine Yaklaşımı”. İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 24/1 (2019), 127-156.  

Cârullah, Mûsâ. Uzun Günlerde Oruç, sad. Yusuf Uralgiray. Ankara: Kazan Türkleri 

Kültür ve Yardımlaşma Derneği Yayınları, 1975.  

Cessâs, Ebû Bekir. el-Fusûl fî’l-usûl. nşr. Uceyl Câsim en-Neşemî. Kuveyt: y.y., 4 

Cilt. 1414/1994. 

Cürcânî, Alî b. Muhammed. Kitâbu’t-Ta‘rîfât. Beyrut-Lübnan: Dâru’l-Kutubi’l-

İlmiyye, 1403/1983.  

Cüveynî, Ebû’l-Meâlî. el-Burhân fî usûli’l-fıkıh. thk. Salah b. Muhammed b. Avîda. 2 

Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1418/1997.  

Cüveynî, Ebû’l-Meâlî. et-Telhîs fî usûli’l-fıkh. thk. Abdullah Celûm Nebâlî - Beşîr 

Ahmed Amrî. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, ts. 

Cüveynî, Ebû'l-Meâlî, el-Varakât, thk. Abdullatîf Muhammed el-Abd. b.y.: y.y., ts.  

Çınar, Fatih. “Müçtehitlerin Tabakaları Hakkında Bir İnceleme”. Bilimname Dergisi, 

44 (2021), 594.  

Debûsî, Ebû Zeyd. Takvîmu’l-edille fî’l-usûl. thk. Abdurrahim Ya‘kûb. 2 Cilt. Riyâd: 

Mektebetü’r-Rüşd, 1429/2008. 

Dehlevi, Şah Veliyullah. el-Fevzü’l-Kebîr fî usuli’t-tefsîr. Kahire: Daru’s-sahva, 1407-

1986.  

Demirci, Muhsin. “Nesih Bağlamında Recm Ayeti Sorunu”. M.Ü İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 10 (2000), 101-119.  



144 

 

Ferrâ, Ebû Ya’lâ. el-Udde fî usûli’l-fıkıh. thk. Ahmed el-Mübârekî - Muhammed b. 

Suud. 5 Cilt. Riyâd: y.y., 1410/1989. 

Gazzâlî, Ebû Hamîd. el-Mustasfâ. thk. Muhammed Abdusselâm. 2 Cilt. Beyrut: 

Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1413/1992.  

Gazzâlî, Ebû Hâmid. Mustasfâ İslâm Hukukunun Kaynakları. çev. H. Yunus Apaydın. 

İstanbul: Klasik Yayınları, 2019.   

Güzel, Fatih. “XIII Yüzyılın Başlarında Bağdat Şehrinde Sosyal Durum”. ÇKÜ Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi 7/2 (Kasım 2016), 1-25.  

Has, Şükrü Selim. “Klasik Fıkıh Usulünde Neshin Mahiyeti”. Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi 21(2006/2), 543-564.  

Hasenî, Abdulkâdir Hatîb. “Tercümetü’l-Müellif”. el-Lüma‘ fî usûli’l-fıkh. mlf. 

Ebû İshâk eş-Şîrâzî. 15. Bahreyn: Mektebetü Nizâm Ya‘kûbî el-Hassa, 1434/2013.  

Hazar, Fatma. İslâm Hukukunda Mefhûmu’l-Muhâlefe’nin Mahiyeti ve Delil Oluşu. 

Eskişehir: Anadolu Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2014.  

İbn Fâris, Ebû’l-Hüseyin Ahmed. Mu‘cemü mekâyîsi’l-luga, 6 Cilt. thk. Züheyr 

Abdulmuhsin Sultan 1. Cilt. Beyrut: Müessetü’r-Risâle, 1406/1986. 

İbn Hallikân, Ebû’l-Abbâs Şemsuddîn. Vefeyâtü’l-a‘yân. thk. İhsân Abbâs. 7 Cilt. 

Beyrut: Dâru Sâdır, 1900/1318.  

İbn Kâdî Şühbe, Takiyyuddîn. Tabakâtü’ş-Şâfiiyye. thk. Hâfız Abdulhalîm Hân. 4 Cilt. 

Beyrut: Âlemu’l-Kütüb, 1407/1986. 

İbn Kesîr, Ebû’l-Fidâ. el-Bidâye ve’n-nihâye. 21 Cilt. y.y.: Dâru’l-Fikr, 1407/1986. 

İbn Kesîr, Ebû’l-Fidâ. Tabakâtü’ş-Şâfiîyîn. thk. Dr. Ahmed Ömer Hâşim-Muhammed 

Zeyhem Azb. y.y.: Mektebetü Sekâfetü Dînîyye, 1413/1993. 

İbn Manzûr, Cemâluddîn. Lisânü’l-‘Arab. 15 Cilt. Beyrut: Dâru Sâdır, 1414/1993. 

İbnü’s-Salâh, Osmân b. Abdirrahmân. Edebü’l-müftî ve’l-müsteftî. thk. Dr. Muvaffık 

Abdullâh Abdülkâdir. el-Medînetü’l-Münevvere: Mektebetü’l-‘Ulûm ve’l-

Hikem, 1423-2002.  

İbnü’l-Cevzî, Cemâluddîn Ebû’l-Ferec Muhammed. el-Muntazam fi târîhi’l-mülûk 

ve’l-ümem. thk. Muhammed Abdulkâdir Ata- Mustafa Abdulkâdir Ata. 10 

Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1412/1992. 

İbnü’l-Hâcib. Müntehâ’l-vusûl-ve’l-emel fî-ilmeyi’l-usûl ve’l-cedel. Beyrut: Dâru’l-

Kutubi’l-İlmiyye, 1405/1984. 



145 

 

İbnü’l-İmrânî Muhammed b. Ali. el-Enba fi Tarihi’l-hulefa. thk. Kâsım Sâmirâî, 

Kahire: Dâru’l-Âfâki’l-Arabiyye, 1421/2001. 

İltaş, Davut. Klasik Nesih Teorisi ve Çağdaş Tefsirciler. Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2016. 

Kâdı Beyzâvî. Minhâcu’l-vusûl ilâ ilmi’l-usûl. thk. Şa‘bân Muhammed İsmâil. Beyrut: 

Dâru İbn Hazm, 1429/2008. 

Karaman, Hayrettin. İslam Hukuk Tarihi. İstanbul: İz Yayıncılık, 2017. 

Kâtip Çelebi, Mustafâ b. Abdillâh. Mustafâ b. Abdillâh Kâtip Çelebi. Keşfü’z-zunûn 

an esmâi’l-kütüb ve’l-funûn. 6 Cilt. Bağdat: Mektebetü’l-Müsennâ, 

1360/1941.  

Koca, Ferhat. “Nesih”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/582-584. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2006.  

Küleç, Nurcan. Ebû İshâk eş-Şîrâzî ve Usulcülüğü. Malatya: İnönü Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020.  

Nehhâs, Ebû Cafer. en-Nâsih ve’l-mensûh. thk. Dr. Muhammed Abdusselâm 

Muhammed. Kuveyt: Mektebetü’l-fellâh, 1408-1987.  

Macit, Yüksel. Mu‘tezile’nin Fıkıh Usulü Anlayışı. Kayseri, Erciyes Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2000.  

Macit, Yüksel. “Hz. Peygamber’den Sonra Nesh Meselesi”. İslam Hukuku 

Araştırmaları Dergisi 13 (2009), 295-304.  

Merçil, Erdoğan. “Büveyhîler”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 6/497. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Okuyucu, Nail. “Şâfiî’nin Kaynak İçi Nesh Teorisi ve Şâfiî Fıkıh Geleneğinde 

Yorumlanış Biçimleri” İslam Araştırmaları Dergisi 1/43 (2020), 1-44.  

Öksüz, Osman. Klasik Hanefî Usulünde Nesih. Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2004. 

Özaydın, Abdülkerim. “Bağdat Nizâmiye Medresesi’nin İlk Müderrisi Ebû İshâk eş-

Şîrâzî ve Medresenin Resm-i Küşâdı”. Şarkiyat Mecmuası, 26/1 (2015), 85-

99.  

Özdemir, Merve. Cessâs’ın Nesih Anlayışı. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010.  

Özdeş, Talip. Kur’ân ve Nesh Problemi. Ankara: Fecr Yayınları, 2005.  

Öztürk, Mustafa. Kur’ân’ın Mu‘tezilî Yorumu. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2015.  



146 

 

Pezdevî, Fahru’l-İslâm. Kenzu’l-vusûl ilâ ma‘rifeti’l-usûl. thk. Sait Bektaş. Medine: 

Dâru’l-Beşâri’l-İslâmiyye, 1437/2015.  

Râzî, Fahrettin. el-Mahsûl. thk. Taha Câbir Feyyâd el-Alvânî. 6 Cilt. Beyrut: 

Müessetü’r-Risâle, 1418/1997.  

Râgıb el-İsfehânî, Ebû’l Kâsım Hüseyin b. Muhammed. el-Müfredât fî garîbi'l-Kur'ân. 

thk. Safvân Adnân Dâvûdî. Dımaşk-Beyrut: Dâru’l-Kalem-Dâru’ş-Şâmiyye, 

1412/1991. 

Râzî, Fahreddin. Mefâtîhu’l-gayb. 32 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâ et-Turâs el-Arabî, 

1402/1982. 

Reslân b. Ömer, el-Bulkînî. et-Tedrîb, fî fıkhı’ş-Şâfiî. thk. Ebû Yakûb Kemâl el-Mısrî. 

1 Cilt. Riyâd: Memleketü’l Arabiyye es-Suudiyye, 1433/2012.  

Sağır, Abdülhamit. Kelamcı Fıkıh Usulcülerin Nesih Anlayışı. Kayseri: Erciyes 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007.  

Selâme, Hitebullâh Ebû’l-Kâsım, en-Nâsih ve’l-mensûh. thk. Züheyr eş-Şâyis-

Muhammed Kenan. Beyrut: el-Mektebetü’l-İslami, 1404-1983.  

Sem‘ânî, Ebû’l-Muzaffer. Kavâti‘u’l-edille fî’l-usûl. thk. Muhammed Hasan İsmail. 2 

Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1418/1997.  

Semerkandî, ‘Alâuddîn. Mîzânu’l-usûl fî netâici’l-‘ukûl. thk. Muhammed Zeki 

Abdilber. 2. Cilt. b.y.: y.y., 1404/1984. 22-26.  

Has, Şükrü Selim. “Klasik Fıkıh Usulünde Neshin Mahiyeti”. Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi 21(2006/2), 543-564.  

Serahsî, Şemsüleimme. el-Usûl. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ma‘rife, ts. 

Suyûtî, Ebû’l Fadl Celâluddîn. el-İtkân fî ‘ulûmi’l-Kur’ân. thk. Muhammed Ebû’l-Fadl 

İbrâhîm. 4 Cilt. b.y.: Hey’etü’l-Mısriyye Amme, 1394/1974.   

Sübkî, Tâcuddîn Takiyyuddîn. Cemu’l-cevâmî, thk. Abdulmünîm Halîl İbrâhim 

Beyrut-Lübnan: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424-2003.  

Sübkî, Tâcuddîn Takiyyuddîn. Tabakâtü’ş-Şâfiiyyeti’l-kübrâ. thk. Muhammed 

Muhammed Tanâhî - Abdulfettâh Muhammed el-Halvî. 10 Cilt. y.y.: li’t-

Tıbâati ve’n-Neşri ve’t-Tevzî‘, 1413/1992. 

Şâfiî, Muhammed b. İdrîs. er-Risâle İslâm Hukukunun Kaynakları. çev. Abdulkadir 

Şener-İbrahim Çalışkan. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2017.  

Şâfiî, Muhammed b. İdrîs. er-Risâle. nşr. Ahmed Şâkir. 2 Cilt. Mısır: Mektebetü’l-

Halebî, 1358/1939. 



147 

 

Şahyar, Ayşe Esra “Sâcî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 35/363. 

İstanbul: TDV yayınları, 2008.  

Şimşek, M. Sait. Kur’ân’ın Anlaşılmasında İki Mesele. İstanbul: Yöneliş Yayınları, 

1997. 

Şîrâzî, Ebû İshâk İbrâhîm b. Alî. Tabakâtu’l-fukahâ. thk. İhsân Abbâs. Beyrut: Dâru 

Zâidi’l-Arabî, 1390/1970. 

Şîrâzî, Ebû İshâk. el-Lüma‘ fî usûli’l-fıkıh. thk. Abdulkâdir Hatîb el-Hasenî. Bahreyn: 

Mektebetü Nizâm Ya‘kûbî el-Hassa, 1434/2013. 

Şîrâzî, Ebû İshâk. et-Tabsira fî usûli’l-fıkıh. thk. Muhammed Hasan Heyto. Dımaşk: 

Dâru’l-Fikr, 1403/1982. 

Şîrâzî, Ebû İshâk. Şerhu’l-Lüma‘. thk. Abdülmecîd et-Türkî. Beyrut: Dâru’l-Garîbi’l-

İslâmî, 1408/1987. 

Taş, Aydın. “Gazzâlî ve Âmidî’nin Nesh Problemine Yaklaşımı”. Fırat Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 15/2 (2010), 91-126.  

Türkî, Abdülmecîd. “Tercümetü’l-Müellif”. Şerhu’l-Lüma‘. mlf. Ebû İshâk eş-Şîrâzî. 

54-55. Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1408/1987.  

Yılmaz, Ömer. Cessâs’ın Nesih Doktrini. Ankara: Gece Kitaplığı, 2021. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Osmân b. Alî. Târîhu’l-İslâm ve vefeyâtü’l-meşâhîr ve’l- a‘lâm. 

15 Cilt. thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf. y.y.: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1423/2003. 

 Zehebî, Şemsuddîn Ebû Abdillâh. Siyeru a‘lâmi’n-nübelâ. 25 Cilt. Kahire: Dâru’l-

Hadîs, 1427/2006. 

 Zerkeşî, Ebû Abdillâh Bedruddîn. el-Bahru’l-muhît fî usûli’l-fıkh. 8 Cilt. y.y.: Dâru’l-

Kütübî, ts. 

 Zeyd, Mustafa. en-Nesh fî’l-Kur’âni'l-Kerîm. 2. Cilt. Mansûra: Dâru’l-Vefâ, 

1408/1987.  


