
 

                                                                     
 

 
 
 
 

 
 

  

 
 

 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ  LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

ŞUBAT 2023 

SÜREKSİZ BİR DÜŞÜNSEL ZEMİN OLARAK HETERARŞİK 
KARTOGRAFİLER VE KAMUSAL İŞGAL ARZULARI 

Serim Aygen KİŞTİN 

Mimarlık Anabilim Dalı 
 

Mimari Tasarım Programı 

 
 
 
 



 

  



 

                                  
           
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
              

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
ŞUBAT 2023 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ  LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

SÜREKSİZ BİR DÜŞÜNSEL ZEMİN OLARAK HETERARŞİK 
KARTOGRAFİLER VE KAMUSAL İŞGAL ARZULARI 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Serim Aygen KİŞTİN 
(502191019) 

Mimarlık Anabilim Dalı 
 

Mimari Tasarım Programı 

 
 
 
 

Tez Danışmanı: Doç. Dr. Nizam Onur SÖNMEZ 
 



 

 



iii 

 
 
 
 
          
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
    
    
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
       
 

Tez Danışmanı :  Doç. Dr. Nizam Onur SÖNMEZ  .............................. 
 İstanbul Teknik Üniversitesi  

Jüri Üyeleri :  Prof. Dr. Ayşe ŞENTÜRER              .............................. 
İstanbul Teknik Üniversitesi 

Dr. Öğr. Üyesi  Gülşah AYKAÇ  .............................. 
Marmara Üniversitesi 

İTÜ, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü’nün 502191019 numaralı Yüksek Lisans Öğrencisi 
Serim Aygen KİŞTİN, ilgili yönetmeliklerin belirlediği gerekli tüm şartları yerine 
getirdikten sonra hazırladığı “SÜREKSİZ BİR DÜŞÜNSEL ZEMİN OLARAK 
HETERARŞİK KARTOGRAFİLER VE KAMUSAL İŞGAL ARZULARI” başlıklı 
tezini aşağıda imzaları olan jüri önünde başarı ile sunmuştur. 

Teslim Tarihi  :   29 Aralık 2022 
Savunma Tarihi  :   10 Şubat 2023 



iv 

  



v 

 
 

 

 

 

Aileme, 

 

 

 



vi 



vii 

ÖNSÖZ 

Bu çalışma, lise yıllarımda farklı şehirlerde farklı insanlarla deneyimlediğim kamusal 
işgal sahneleri eşliğinde yazıldı. İnsanlar arası ortaklık ağları kurduğuna inandığım bu 
öz-örgütlenimli mekansal kullanımları anlamaya çalıştıkça yer yaratma arzuları,  
kentte mesken tutma arzuları ve meskene referans veren tüm bağları reddetme arzuları 
arasında kendimi konumlandıramıyor olmam, yer, aidiyet, toplumsal bağlar, 
köksüzlük, süreksizlik, ilişkisellik ve göçebelik gibi kavramlar üzerine düşünmeme; 
düşündükçe bu mekansal oluşumları anlamamın giderek zorlaşmasına yol açtı. 
Bu süreçte öncelikle danışmanım Doç.Dr. Nizam Onur Sönmez’e sorduğu her soru ve 
araladığı her kapıyla içinde bulunduğum düşünsel kalıpları keşfetmemi sağladığı için 
teşekkür ederim. Anlamak için başka açılardan bakmama, savunduğum düşüncelere 
mesafelenmeme ve dağınık fikirlerimi ilişkilendirmeme yardımcı olarak süreç içinde 
sunduğu öneriler, sorduğu sorular, yaptığı bilgi paylaşımları ve nokta atışı 
eleştirileriyle bana sonsuz perspektif kazandırdı.  
Jüri Üyelerim Prof. Dr. Ayşe Şentürer ve Dr. Öğr. Üyesi Gülşah Aykaç’a titiz 
okumaları, besleyici önerileri ve sadece bu tez için değil, gelecekteki çalışmalarım için 
de yardımcı olacağından emin olduğum yorumları için teşekkür ederim.  
Aynı çalışma ortamını mutlulukla paylaştığım ABU Mimarlık Bölümü 
akademisyenlerine; süreç içinde yaptığımız tartışmalar, katıldığımız yarışmalar ve 
sunduğu her türlü destek için Alper Gülle başta olmak üzere, Esin Bölükbaş Dayı, 
Selin Akdeğirmen Ercan, Hülya Aybek, Hakan Hacıoğlu, Funda Alyanak Kaya, Oya 
Babacan, Mustafa Koçak, Serpil Bahçeci Ertürk’e sundukları keyifli ve besleyici 
akademik ortam için teşekkür ederim.  
Dilem Dağ’a son on senedir yaptığımız sohbetler ve paylaştığımız heyecanlar için, 
Ayçin Atukeren’e bütün ilginç düşünceleri ile anlamaya ve anlatmaya dair ortak 
tutkumuzu bana sürekli hatırlatan dostluğu için, Eda Adıgüzel ve Bender Uğurlu’ya 
birlikte yaptığımız tüm atölye ve ekip çalışmalarımız için, Deniz Dabancı ve Berkay 
Demir’e ise tez sürecini keyifli kıldıkları için teşekkür ederim.  
İsmail İşcan’a her zaman yanımda olduğu, yardımını ve desteğini hiç eksik etmediği 
için, bütün gerginliklerimden ve endişelerimden beni çekip çıkararak hayatımda 
yaptığım her şeyi daha kolay, anlamlı ve eğlenceli hale getirdiği için teşekkür ederim.   
Son ve en önemli teşekkürüm ise aileme; annem Filiz Kiştin, babam Fikret Kiştin ve 
kardeşlerim Emre Kiştin ve Erkin Kiştin’e her ihtiyacım olduğunda yanımda oldukları 
ve attığım her adımımda beni destekledikleri için teşekkür ederim. Hayatımda 
yaptığım küçük-büyük her şey ailemin desteği sayesinde gerçekleşiyor.  
 
 
Şubat 2023                            Serim Aygen Kiştin
                          (Mimar) 
 
 



viii 

 



ix 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖNSÖZ  .............................................................................................................. vii 
İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... ix 
ŞEKİL LİSTESİ ........................................................................................................ xi 
ÖZET  ............................................................................................................. xiii 
SUMMARY .............................................................................................................. xv 
1. GİRİŞ  ................................................................................................................ 1 

1.1 Tezin Amacı ....................................................................................................... 1 
1.2 Yöntem Denemesi Olarak Heterarşik Kartografi Oluşturmak ........................... 2 
1.3 Tezin Kurgusu ve Kapamı .................................................................................. 5 

2. MUTLAK MEKAN TAHAYYÜLLERİNDEN SÜREKSİZ OLUŞ 
ARZULARINA ................................................................................... 11 

2.1 İstikrarlı Mekanların Yitimi: Post-modernite ve Çokluk ................................. 12 
2.2 Sosyolojik Öznenin Yitimi: Yeni Failler ve Göçebe Özneler .......................... 17 
2.3 Göçebe ve Rizomatik Aidiyetler ...................................................................... 21 
2.4 Süreksiz Bir Düşünsel Zemin Olarak Heterarşi ............................................... 27 
2.5 Parçalı, İlişkisel ve Geçici Kamusallık Arayışları............................................ 29 

2.5.1 Mekansal Faillik ve Açık bir Konfigürasyon Olarak Kent ....................... 30 
2.5.2 Bireysel / Kolektif Arzular ve Çoklu Piramitler ....................................... 32 

3. HETERARŞİK KARTOGRAFİ ........................................................................ 37 
3.1 Türkiye’de Kamusal Alan, Kamusal Zaman ve Agonistik Potansiyeller ........ 38 
3.2 Kamusal İşgaller: Söylem Kümelerinden Arzu ve İhtiyaç Yığınlarına ........... 43 

3.2.1 Düşünsel Araçlar: Durumlar, Kolektiviteler, Atmosferler, Nesneler ....... 45 
3.2.2 Düşünsel Zemin: Heterarşik Kartografi, Veri Yığını ve Uzamsal Altlık.. 46 

3.3 Beyoğlu Galata Meydanı İşgalinin Heterarşik Kartografisi ............................. 50 
3.3.1 İnsan Öbekleşmeleri ve Kolektif Deneyim Sahneleri ............................... 50 
3.3.2 Arzu ve İhtiyaç Akışlarının Bağlanması: Güvenlik, Gürültü, Hijyen ....... 53 
3.3.3 Arzu ve İhtiyaç Akışlarının Bağlanması: Kontrol,  Kapatılma,    
Tahakküm ........................................................................................................... 60 
3.3.4 Arzu ve İhtiyaç Akışlarının Bağlanması: Ötekileştirme, Direniş, Geri 
Çekilme .............................................................................................................. 65 
3.3.5 Beyoğlu Galata Kamusal İşgalinin Heterarşik Kartografisi ve İhtilaflı 
Odaklar ............................................................................................................... 69 

4. DEĞERLENDİRME ........................................................................................... 75 
4.1 Süreksiz Düşünsel Zeminler Üzerine ............................................................... 75 
4.2 Heterarşik Kartografiler ve Arzuların, İhtiyaçların ve Özgürlüklerin Bulanık 
Sınırları Üzerine ..................................................................................................... 77 
4.3 Mekanın Bilgisi, Mekansal Faillik ve Heterarşik Düşünme Araçları Üzerine 80 

KAYNAKLAR ......................................................................................................... 83 
EKLER  .............................................................................................................. 90 
ÖZGEÇMİŞ .............................................................................................................. 97 



x 

 



xi 

ŞEKİL LİSTESİ 

Sayfa 

Şekil 1.1 : Tezin kapsamı. ......................................................................................... 10 
Şekil 2.1 : Antik Dönem, Ortaçağ ve Rönesans Dönemindeki bütüncül, mutlak ve 

önceden belirlenmiş çerçeveler. ............................................................ 13 
Şekil 2.2 : Aydınlanma Çağı ve Modernite ile akıl ve düzen üzerinden kurulan 

bütünsellik arayışları. ............................................................................ 14 
Şekil 2.3 : Post-modern dönemde süreklilik duygusunun ortadan kalkması ve 

mekanların geçicilik, kırılganlık, devingenlik üzerinden tariflenmesi. 16 
Şekil 2.4 : Mutlak mekan tahayyüllerinden süreksiz oluş arzularına, istikrarlı 

mekanların yitimi. ................................................................................. 17 
Şekil 2.5 : Otonomisini ve bütünlüğünü kaybetmiş göçebe özne .............................. 20 
Şekil 2.6 : ‘Hypermap’, Oslo Mimarlık Trianeli 2016 Estudio Brava & Studio 

Animal (Url-6) ...................................................................................... 23 
Şekil 2.7 : ‘Found’, Oslo Mimarlık Trianeli, Superunion Architects (Url-7)............ 23 
Şekil 2.8 : Heterarşi. .................................................................................................. 28 
Şekil 2.9 : Victim’s Projesi vaziyet planı olasılıklarından biri, John Hejduk, 1986.. 31 
Şekil 2.10 : Victim’s Projesi artırımsal tasarım yaklaşımı, John Hejduk, 1986 ........ 31 
Şekil 2.11 : Victim’s Projesi “Müzisyen” ve “Kütüphane Görevlisi” karakterlerine 

dair şiirler, metinler ve tasarlanan otonom strüktürler, John Hejduk, 
1986 ...................................................................................................... 32 

Şekil 2.12 : Zagreb Özgür Bölge, Lebbeus Woods, 1991 (Url-8) ............................. 33 
Şekil 3.1 : Farklı fenomenleri birbiri ile ilişkilendirerek istikrarsız, ilişkisel ve dağıtık 

bir okuma biçimi oluşturulması ............................................................ 46 
Şekil 3.2 : Heterarşik kartografinin veri yığını ve uzamsal altlığı ............................. 49 
Şekil 3.3 : Uzam-zamansal okuma 1: Galata Meydanı ve Fırçacı Sokak 

merdivenlerindeki insan öbekleşmeleri ve kolektif deneyim sahneleri. 52 
Şekil 3.4 : Uzam-zamansal okuma 2: Galata meydanı ve Fırçacı sokaktaktaki 

güvenlik, gürültü ve hijyen problemlerinin artması. ............................. 55 
Şekil 3.5 : Akışların çoğalması (taklit), akışların ikiliklere dönüşmesi (zıtlık) ve 

akışların bağlanması (icatlar) aşamaları. .............................................. 57 
Şekil 3.6 : Galata Bölgesi Kamusal İşgalinin Heterarşik Kartografisi Parça 1, 

Güvenlik, Gürültü ve Hijyen Meseleleri. .............................................. 58 
Şekil 3.7 : Uzam-zamansal okuma 3: Galata Meydanı ve Fırçacı Sokaktaktaki 

kontroller, saksılar ve bunlara verilen tepkiler ..................................... 62 
Şekil 3.8 : Galata Bölgesi Kamusal İşgalinin Heterarşik Kartografisi Parça 2, 

Kontrol, Kapatılma ve Tahakküm Meseleleri ....................................... 64 
Şekil 3.9 : Uzam-zamansal okuma 4: Galata Meydanın’ın Beltur’a devredilmesi, 

buna verilen tepkiler ve eylemler .......................................................... 66 
Şekil 3.10 : Galata Bölgesi Kamusal İşgalinin Heterarşik Kartografisi Parça 3, 

Ötekileştirme, Direniş ve Geri Çekilme Meseleleri .............................. 68 
Şekil 3.11 : Beyoğlu Galata Kamusal İşgalinin Heterarşik Kartografisi ................... 71 



xii 

Şekil 3.12 : Kartografi’nin vurguladığı ihtilaflı odaklar. ........................................... 72 
 

 



xiii 

SÜREKSİZ BİR DÜŞÜNSEL ZEMİN OLARAK HETERARŞİK 
KARTOGRAFİLER VE KAMUSAL İŞGAL ARZULARI 

ÖZET 

Tez çalışması kamusal alanı süreksiz bir yaklaşımla ele almaya ve farklı fenomenlerin 
istikrarsız bir toplamı olarak çerçevelemeye imkan sağlayan bir düşünsel zemin 
oluşturmaya çalışarak; mimarlıkta ikilikler, katmanlar veya hiyerarşiler yerine, farklı 
ve ilgisiz bakış açıları arasında çok yönlü ve etken ilişkiler kurmaya imkan veren, 
ilişkisel otonomilerle işleyen dağıtık bir oluşum biçimi olan ‘heterarşi’ kavramıyla 
şekillenen bir kartografi oluşturur.  
Modernite sonrası yaşamın her alanında büyük meta anlatılar çökmüş, yerini pek çok 
parçalı gerçeklik ve bu gerçekliklerin herhangi bir neden sonuç ilişkisi içerisinde ele 
alınamadığı bir süreksizlik almıştır. İnsanın artık onun için önceden tanımlanmış 
bütünsel ve sürekli bir çevreye uyumlanmayı, aşkın bir anlatının ve mutlak bir değer 
sisteminin parçası olmayı bırakması, bir yerde olmanın ne anlama geldiğini tekrar 
sorgulamıza yol açmış; mimarları arzu, hafıza, duygu, bilinmezlik, kolektivite, gibi 
anlık ve geçici kavramlar üzerinden yer’i tartışmaya yönlendirmiştir. Tez çalışmasında 
bu tartışmalar üç güzergah üzerinden ele alınır. İlk güzergah, artan hareketin bir 
sonucu olarak, mekanlar giderek daha fazla nesnelerin, insanların, olay ve durumların 
akışları tarafından geçilmekteyken çevremizde bir istikrar ve süreklilikten 
bahsedilemeyeceğini savunur. İkinci güzergah, bu artan hareket sonucunda insanın 
içinde bulunduğu mekanlarla etkileşiminin de anlık ve geçici olduğu iddiasıyla, insan 
kavramını pratikler ve oluş akışları ile anlık olarak mekanlarla etkileşime giren dağıtık 
bir oluş olarak ele alan paradigmalara değinir. Üçüncü güzergah ise bu iki dönüşümle 
birlikte mekansal aidiyet kavramının artık yer’e dair sabitlik üzerinden ele 
alınamayacağını savunur ve sürece/zamana yayılan ilişkisel, rizomatik ve çoklu 
aidiyetler üzerinden mekansal ilişkilenme biçimi oluşturan mimari yaklaşımları 
tartışır.  
Son olarak bu üç güzergahı toparlayan bir düşünsel zemin olarak ‘heterarşi’ kavramı 
ele alınarak, farklı taksonomilere ve katmanlara ait verileri dağıtık ve dinamik olarak 
organize etmeye; durumları, insanları, fenomenleri birbirine bağlı düğümler ve 
bağlantılar olarak görmemize imkan sağlayan oluşum ve organizasyon biçimlerine 
değinilir. Lebbeus Woods’un hızlı değişimlere ve kolektif imgelere yaptığı vurgular 
ile John Hejduk’un şiirler, imgeler ve eskizler aracılığıyla oluşturduğu alternatif 
mimarlık dili üzerinden mimarlığın poetik etkilerini ve olasılıklarını tartışarak kamusal 
alanda süreksiz bir düşünsel zeminin ve heterarşik düşünme araçlarının nasıl 
oluşturulabileceğine odaklanılır. 
Çalışmanın üçüncü kısmında bu düşünsel zeminin Türkiye kamusallığı için önemi 
vurgulanır. Türkiye’de kamusal alan politikaları mevcut süreksizliğe ve hıza 
uyumlanmanın yollarını henüz bulamamış, mekansal müdahaleleri ideolojik 
çözümlere ve normatif kalıplara yönlendirmeye, olasılıkları indirgeyerek strateji-
taktik, mikro yaklaşım-makro yaklaşım, fail-yapı gibi ikiliklere sıkıştırmaya devam 



xiv 

etmektedir. Bu sebeple kamusal alanda kapatılma, güvenlik, çevreyle ilişkilenememe, 
kolektif bir aidiyet duygusu oluşturamama gibi sorunlar sürekli tekrar etmektedir. 
Oysa kamusal alanda katmanlar ve hiyerarşiler üzerinden okuduğumuz tek yönlü 
mekansal çıkarımlardansa; dağıtık ve girift okumalara imkan veren, ilk bakışta 
görülmeyen arzu ve ihtiyaçları görmemizi sağlayan, problem çözme kaygısındansa 
sorunları anlayıp onlara mevcut kemikleşmiş düşünce kalıplarının dışında çözümler 
üreten bir kent politikası üzerine düşünmemiz gereklidir. Bu bağlamda tez çalışması 
önerdiği süreksiz düşünsel zeminin somut bir karşılığını araştırdığı heterarşik 
kartografiyi oluşturmak için Türkiye’de süreksizliğin en yoğun deneyimlerinden biri 
olan kamusal işgal pratiklerini ele alarak, deneysel şekilde kamusal boşlukların işgali 
ile dönüşen Galata bölgesinde bir çalışma yapar ve sürekli değişim halindeki 
fenomenleri belirli uzam-zamansal aralıklarına sıkıştırıp dinamik ilişkilendirmeler 
kurarak daha az istikrarlı, ilişkisel ve dağıtık bir kartografi üzerinden mekanı anlamayı 
önerir.  
Mevcut durumda pek çok veri kendi katmanında kümelenmekteyken, önerilen 
heterarşik kartografi farklı taksonomilere ait verileri (mimari, sosyolojik, politik ve 
fenomenal) birbiri ile ilişkilendirerek işgal pratiklerinde oluşan mekansal durumun 
söylemsel, imgesel ve duygulanımsal boyutlarını eşzamanlı temsil eder. Mekanda 
hareket halindeki nesnelerin mekana olan etkisini, mekan üzerine üretilen söylemlerin 
ve anlık olarak belirip kaybolan atmosferlerin dönüşümünü, mekana dair farklı 
kesimlerin arzularının, haklarının ve taleplerinin hangi durumlarda ortaklaşıp hangi 
durumlarda ayrıştığının okumasını yapar. İnternetteki görseller, konum tabanlı sosyal 
medya uygulamalarına yüklenen fotoğraflar, gazete ve dergi yazıları, kişisel bloglarda 
yazılan yazılar ve bu yazılara yapılan yorumlar, aralarında bir hiyerarşi kurulmadan 
çalışmaya dahil edilir ve kamusal haklar, kamusal özgürlükler ve kolektif aidiyet 
meselelerine dair ihtilaflı karşılaşmalara tabi tutulur. Böylece Galata bölgesindeki 
işgal deneyimindeki ikilikler açılarak, “güvenlik”, “gürültü”, “hijyen”, “kontrol” 
“kapatılma”,”tahakküm”, “ötekileştirme”, “direniş”, “geri çekilme” olmak üzere 
dokuz odak üzerinden ilerleyen; süreçlerin ve sonuçların bir arada var olduğu, ikisinin 
de görünür olduğu heterarşik bir kartografi üzerinden ilişkilendirilen durumlar 
süreksizlik odağında tartışılır. Böylece kolayca yönetilebilir ve yönlendirilebilir bir 
veri oluşturmaktansa, farklı olasılıkların açımlanabileceği dinamik bir veri yığını 
yaratılır. Mevcut verilerde ve analizlerde olmayan fakat sosyal medyada bir şekilde 
yansıtılan duygu durumları ve enformel izler, alternatif bir insanlar/ mekanlar/ 
nesneler/ atmosferler/ duygular/ durumlar ilişkiselliği seren bir olasılıklar kataloğu 
oluşturarak mekanın bilgisini farklı şekilde üretmeye ve tartışmaya imkan sağlar. 
Böylece önceden belirlenmiş bir yaklaşım ya da karşılık verme tavrına sahip 
olmadığımız deneyimlerde, süreksiz ve muğlak süreçlerinin nasıl kolaylaştırılıp 
besleneceğinin ve uzamsal uygulayıcıların bu süreçte hangi rolü üstlenebileceklerinin 
tartışılabileceği bir düşünsel zemin oluşturulur. 
  



xv 

HETERARCHIC CARTOGRAPHIES AND DESIRES FOR PUBLIC 
OCCUPATION AS A TRANSIENT INTELLECTUAL GROUND 

SUMMARY 

The thesis tries to create an intellectual framework to understand the public sphere 
with a transient approach and attempts to frame the public areas as ‘unstable 
collections of different phenomena’. In order to embody this intellectual framework, a 
cartography shaped by the concept of 'heterarchy' is proposed; instead of dualities, 
layers, or hierarchies in architecture. Such a heterarchic cartography allows us to 
establish versatile and effective relationships between differing and unrelated 
perspectives. 
In all areas of post-modern life, meta-narratives have collapsed and have been replaced 
by a multitude of fragmented realities. This creates a discontinuity in which these 
realities cannot be dealt with in any pre-given cause and effect relationships. Humans 
are no longer adapted to holistic and continuous environments defined for them, and 
narratives of transcendence or absolute value systems have lost power. This situation 
led architects to question what it means to be somewhere and directed them to discuss 
the place through momentary and temporary concepts such as desire, memory, 
emotion, obscurity, and collectivity.  
In the thesis, these concepts are discussed through three routes. Firt route focuses on 
the idea that as a result of increased movement, spaces are increasingly being traversed 
by streams of objects, people, events, and situations, and there is no stability and 
continuity in our environment. In the liquid modernity that we are experiencing, past 
references, metanarratives, and norms are still available, but do not have enough 
authority to impose themselves (Bauman, 2005). Therefore, rather than problem-
solving approaches, following an absolute ideal, or predicting various imaginations, 
architects should read situations, explore possibilities, and focus on organizing 
interventions. If we are moving in the universe of fragmented and discontinuous spatial 
references and if there is no ground of meaning that integrate us, people and places 
must be reframed as temporary, fragile, and “in transit”. 
The second route, claiming that as a result of these increasing movements, interaction 
of people with the places is also momentary and temporary; refers to paradigms that 
consider the concept of human as a distributed becoming that interacts with places 
momentarily, via practices and streams of becoming. Through following Deleuze and 
Guattari’s and Braidotti's ‘nomadic subject’ concepts, this route explores relational 
and fluid subject figurations. The nomadic conceptions of the subject emphasize that 
the human is composed of the influence of streams of encounter, interaction, 
affectivity, and desire which connect us to others in a web of interrelationships. 
Humankind is a cluster of perceptions and sensations. Therefore, we should understand 
human and space relations and create a cartography of collectively shared, discursive, 
affective social relations through the model of interconnectedness.  



xvi 

The third route argues that with these two transformations, the concept of spatial 
belonging can no longer be discussed through the concepts of dwelling, stability, and 
consistence. After globalization, belonging can no longer be discussed within the 
framework of one's attachment to the place and does not cover long time intervals 
(Self, 2017). Analysis of various works from Oslo 2016 Architecture Triennial with 
the theme “After Belonging”, examines how our sense of belonging to places is 
transformed in the post-modern period through the states of being in transit. It also 
discusses the architectural approaches that search for new relational and rhizomatic 
belongings that focus on momentary aspects of attachment to a place.  
The concept of “heterarchy” discussed as an intellectual ground that follows these 
three routes. This ground is formed by the concept of heterarchy, which allows us to 
organize the data of different taxonomies and layers in a distributed and dynamic 
manner. Heterarchical ground allows us to see situations, people, and other phenomena 
as interconnected nodes and links.  
The term “heterarchy” was first used by McCulloch (1945), who claimed that the 
organization of cognitive structures has a heterarchic structure that is reprogrammed 
as conditions change, rather than a hierarchical structure in tree-like or pyramidal 
structures. It was included in architectural theory by Lebbeus Woods in 2002. Woods 
claimed that the hierarchical models that are based on values and typologies are 
limiting, and do not conform with other important concepts, such as speed, fluidity, 
and heterogeneity. He used the term ‘heterarchy’ to refer to the multiple pyramids 
where individual/collective desires and needs are at the top (Woods, 2002). In the 
study, the concept of heterarchy is considered as an intellectual ground that will allow 
us to discuss discontinuous relations, and this intellectual ground is embodied through 
a distributed and dynamic cartography.  
In the last part of the second chapter, the fragmented and relational forms of public 
spatiality that will support the heterarchic intellectual grounds are discussed through 
the practices of two architects: Lebbeus Woods's attempt at architectural imaginings 
of a non-hierarchical sociability and John Hejduk's 'Victims' project that includes an 
incremental architectural approach and creates an alternative architectural language by 
superposing different mediums such as poems, sketches, and technical drawings.  
The third chapter of the study consists of an experimental study of the proposed 
heterarchical intellectual framework. First of all, the importance of this intellectual 
framework for Turkey is discussed. Public sphere policies in Turkey have not yet 
found ways to adapt to the current discontinuity and transiency. Therefore, urban 
planners and architects continue to create spatial interventions with ideological 
solutions and normative patterns. These approaches reduce possibilities of the public 
space and serve limited dichotomies, such as strategy-tactics, micro approach-macro 
approach, agent-structure. For this reason, problems such as closed public spaces, 
diminished sense of security, impaired relations with the environment are constantly 
repating. Also, these problems are inhibiting the creation of a sense of collective 
belonging to public areas. However, rather than one-way spatial inferences that we 
read through layers and hierarchies in the public sphere, we need to think about  
transient urban policies that allow distributed and intricate readings. These would 
allow us to see desires and needs of the inhabitants that are not seen at first glance; to 
understand problems rather than creating top-down solutions and to create alternative 
approaches outside of the existing patterns.  



xvii 

Finaly, the thesis study examines practices of public occupation, which is one of the 
most intense experiences of transient existence. Public occupations have similarities 
with Hakim Bey's "temporary autonomous zones". Bey defines the temporary 
autonomous zones as spaces in the city which liberate an area (of land, of time, of 
imagination) and then dissolve itself to re-form elsewhere/elsewhen, before the State 
crushes it. The nomadic subjects' desire for creating temporary autonomous zones is a 
situation that refers the need for adventure, the pleasure of fleeting encounters, the 
desire for another place, and the search for a collective creation. 
The study creates a heterarchic cartography of the public occupation of Galata Square. 
The dynamism of the data on which these transformations can be read is one of the 
important factors in choosing Galata Square as a case study. 
In order to be able to make a comprehensive reading of the effects of transient desires 
and issues of belonging on public spaces, the scope of the study includes only human-
space relations. Also the study focusses on the time period between 2012-2015 when 
conflicts intensified and turned into an antinomy. Thus, an alternative approach has 
been formed on how we can handle conflicts arising from transience in the public 
sphere, before turning them into antinomies. 
The created cartography aims to frame constantly changing phenomena into specific 
spatio-temporal intervals and establishes dynamic relations between situations. 
Through these methods, it suggests to understand space through a less stable, relational 
and distributed heterarchical cartography. The proposed heterarchical way of seeing 
focuses on various information such as language, text, images, discourses, events and 
opens up a highly diverse field of research. It discusses the possibility of a critical 
knowledge production, including the imaginations of the subjects, as an alternative to 
polarization in architecture and urban politics. While many data are currently clustered 
in its own layer, the proposed cartography simultaneously represents the discursive, 
imaginative, and affective dimensions with data from different taxonomies. The effect 
of moving objects in space, the transformation of discourses produced on space and 
atmospheres that appear and disappear instantly are explored through this cartography. 
Also the cartography helps us to understand the desires, rights, and demands of 
different people.  
Images on the internet, photos uploaded to location-based social media applications, 
newspaper and magazine articles, texts written on personal blogs and comments made 
on the internet are included in the study without creating a hierarchy between them 
and they are associated through a heterarchic cartography where the process and the 
result coexist and both are visible. Thus, instead of creating easily manageable data, it 
creates a dynamic and uncontrollable data stack where different possibilities can be 
opened. The effort to collect virtual traces in different relationships and to represent 
large amounts of urban data belonging to different taxonomies on the same ground can 
lead designers to establish new relationships. 
The public occupation in Galata has started after 2010’s by experimentally 
transforming the Galata square and surrounded streets. When we look at the location-
based social media posts, blogs, and newspaper articles in 2011 and 2012, it is seen 
that the density of people in the region reached its maximum level, and created a 
dynamic and heterogeneous environment, especially in the evening hours, when young 
people gather in front of the tower, sit down, talk, eat, drink, sing, and socialize. 
Emotional statements and informal traces, which are not included in the data analyses, 
but are somehow reflected in the media, create a catalog of possibilities that reveal the 



xviii 

relationality of alternative people / places / objects / atmospheres / feelings / situations. 
This catalog of possibilities allows us to produce the knowledge of the space in a 
different way. It creates an intellectual ground for discussing how to act where we do 
not have a predetermined approach or responsiveness and what role spatial 
practitioners can play in this process. 



1 

1.  GİRİŞ 

1.1 Tezin Amacı 

Kamusal alanlardaki bedensel varoluşlarımız giderek daha süreksiz, istikrarsız ve 

çatışık biçimlere evrilmekte ve bu durum mekansal failleri katmanlar ve hiyerarşiler 

halinde değil, karmaşık, ilişkisel ve heterarşik bir düzlemde ele almamızı 

gerektirmektedir. Modernite sonrası mekansal ilişkilenme biçimlerimiz bir taraftan 

sürekli değişim süreçleri üzerinden ele alınıp “oluş”, “devingenlik”, “esneklik” gibi 

kavramlara referans verirken, diğer taraftan insanın kök salma ve bir bütünlüğün 

parçası olma ihtiyacı ile ilişkilendirilen ‘aidiyet’ kavramının bu sürekli değişim 

içindeki mekansal senaryolarda nasıl yer alacağı hala tartışma konusudur. Bauman, 

Maffesoli, Heynen, Ojalvo, Artun gibi pek çok düşünür deneyimlemekte olduğumuz 

süreksizlik arzusunu ve aidiyet ihtiyacını anlamak için kamusal alandaki durumları, 

eylemleri ve müdahaleleri kronolojik ve tek yönlü bir neden sonuç ilişkisi içinde 

okumanın artık yeterli olmadığını vurgulamaktadır. Kamusal alana dair yeni 

yaklaşımlar geliştirmek, farklı kesimlerin talep ve arzularının çoklu açılımını 

yapabilmek için fail-yapı, strateji-taktik, özgürlük-disiplin vb. ikiliklere alternatif 

başka düşünsel zeminler kurulmalıdır. Bu bağlamda tez çalışması, mekansal failliği 

mekan içinde sürekli devingen durumdaki mikro ve makro ölçekteki sistemler, 

insanlar, bedensel jestler ve akış halindeki nesneler üzerinde toplayan bir düşünsel 

zemin kurgular. Mekanı etkileyen farklı katmanların ve bu katmanlardaki 

fenomenlerin birbirleri ile olan ilişkisine ve bu ilişkilerin kolektif yaşamı nasıl 

dönüştürdüğüne odaklanır. Mekansal failleri (insanlar, nesneler, sistemler, altyapılar, 

arzular, söylemler, imgeler, duygular, atmosferler, kolektiviteler) katmanlar ve 

hiyerarşiler halinde değil, karmaşık, ilişkisel ve heterarşik bir kartografi üzerinden ele 

alarak; sürekli değişen bir çevre içinde çoklu aidiyetleri ve yapıcı dönüşümleri 

beslemek için uzamsal uygulayıcıların ne gibi roller üstlenebileceğini tartışır. 

Tartışmayı somutlaştıracak bir vaka çalışması olarak süreksizlik durumunun en yoğun 

deneyimlendiği pratiklerden biri olan kamusal işgalleri ele alır ve işgal pratiklerinin 



2 

söylemsel, imgesel ve duygulanımsal boyutlarının hemzemin düzlemde temsil edildiği 

bir heterarşik kartografi oluşturur.  

İnsanın otonomisini kaybettiği, toplumun artık normatif pratiklerle bir arada uyum 

içinde tutulamadığı, her şeyin hız ve geçicilik üzerinden algılandığı, tek yönlü neden-

sonuç ilişkilerinin kırılarak sürekli yeniden kurulan artırımsal etkileşimlerden 

bahsedilmeye başlandığı bir dünya kavrayışında kamusal alanlara dair haklar, arzular 

ve talepler karmaşık çatışma düzlemleri oluşturmaktadır. Kamusal alanı şekillendiren 

mevcut idealler ve kalıplaşmış değerler giderek jenerikleşmeye başlar ve 

inandırıcılığını kaybeder. Buna rağmen Türkiye’de mevcut kamusal mekan üretimleri 

olasılıkları problem çözme kaygısıyla indirgenmekte veya strateji-taktik, mikro 

yaklaşım-makro yaklaşım, fail-yapı gibi ikiliklerde sıkıştırmaktadır. Bu ikilikler 

sonucunda kamusal alanda kapatılma, güvenlik, çevreyle ilişkilenememe, kolektif bir 

aidiyet duygusu oluşturamama gibi sorunlar sürekli tekrar etmektedir. Çalışma bu 

ikiliklere alternatif olarak kamusal alana dair farklı kesimlerin ihtiyaçlarını ve 

arzularını ele alarak, kamusal alanda bulunma ve kamusal alanı dönüştürme 

biçimlerinin kolektif ve heterarşik kulvarlara nasıl çekilebileceğini tartışır. Üretilen 

heterarşik kartografiler, kamusal alanda toplanma biçimlerini ideolojilerden ve 

değerlerden bağımsız şekilde, sadece ortaya çıkan durumlar üzerinden anlamamıza 

yardımcı olur. Çalışmanın temel motivasyonu, süreksiz ve hiyerarşisiz bir 

kamusallığın önemini vurgulamaktan ziyade, Türkiye özelinde süreksiz ve hiyerarşisiz 

bir kamusallığın inşasını tartışmak, önündeki engelleri keşfetmek, açmazlarını 

anlamak ve hızlı bir çözüm üretmektense problemleri biraz daha deşecek bir düşünsel 

zemin oluşturmaktır. 

1.2 Yöntem Denemesi Olarak Heterarşik Kartografi Oluşturmak 

Kamusal alan, kentin artan karmaşıklığı ve hızlı dönüşümleri sonucunda odağını 

mekansal üretimin sürekli döngüsüne ve onun içine giren tüm insanlara, nesnelere ve 

süreçlere genişletmektedir. Modernite öncesinde doğa, akıl veya düzen üzerinden 

kurulan bütüncül ve mutlak çevrelerin dağılması ve gerçekliğin bilinemez olduğunun 

kabul edilmesiyle (Best ve Kellner, 1998); mimarlık da çoğulculuk, karmaşıklık ve 

belirsizlik odaklı yaklaşımlara yönelmiştir. İnsanın bütünlüğünü, sabitliğini ve 

otonomisini yitirmesi sonucunda karşılaşma, duygulanımsallık ve arzu akışlarının 

etkisinden ibaret bir “algı ve duyumsamalar öbekleşmesi” olarak ele alınması, farklı 



3 

zaman-mekan-özne öbekleşmelerinin tekrar incelenmesi gerektiğini gösterir. İnsanın, 

bütüncül ve özerk olmayan, hareket halindeki çevreler ile kurduğu geçici ilişkilerle 

tanımlanan bir ‘göçebe özne’ figürasyonu üzerinden tartışılmaya başlanması 

(Braidotti, 2011), aidiyet kavramını sabit ve mutlak bir ilişkilenme biçiminin dışına 

çıkarır; geçici ve dağıtık bir ilişkilenme arzusuna referans verecek şekilde tekrar 

çerçeveler. Massey (1994) ve Awan (2016)’ın da belirttiği gibi toplumsal ilişkilere, 

iletişim ağlarına ve ortak deneyimlere vurgu yapan okumalar üzerinden “yer” 

kavramını tekrar tartışmamız gerekmektedir.  

Bu dönüşümler sonucunda kamusal alanda verilecek mimari tepkiler, niceliksel 

sınırlarla ele alınıp normatif stratejilere hapsedilmek yerine; kolektivite, etkileşim, 

arzu, bilinmezlik, çatışma gibi deneyimsel ve duygulanımsal durumlarla birlikte 

kurulan bir dil üzerinden tartışılmalıdır. Bu yeni dilin üretimi, katmanlar, hiyerarşiler, 

taksonomiler ve düaliteler yerine ilişkisel otonomilerle işleyen dağıtık bir oluşum 

biçimi olan ‘heterarşi’ kavramıyla mümkün olabilir. Bu bağlamda iki veya daha fazla 

elementin tek yönlü ilişkisine karşılık gelen hiyerarşik bakışların yerine, farklı ve 

ilgisiz bakış açıları arasında çok yönlü ilişkiler kurmaya imkan sağlayan bir düşünsel 

zemin oluşturmak için heterarşi kavramı kullanılmıştır. 

Heterarşi kavramı, ilk olarak bilişsel yapıların organizasyonunun, ağaç biçimli 

yapılardaki veya piramidal yapılardaki hiyerarşik düzenlemelerden ziyade koşullar 

değiştikçe tekrar programlanan heterarşik bir yapıya sahip olduğunu iddia eden 

McCulloch (1945) tarafından kullanılmıştır. Mimarlık kuramına ise Lebbeus Woods 

tarafından 2002 yılında dahil edilmiş, değerlerin ve tipolojilerin kurduğu hiyerarşik 

modellerin sınırlayıcı olduğu iddiasıyla hız, akışkanlık ve heterojenlik gibi kavramlar 

üzerinden ele alınan bireysel/kolektif arzuların ve ihtiyaçların tepede olduğu çoklu 

piramitlere referans verecek şekilde kullanılmıştır (Woods, 2002 ve Woods, 2010). 

Çalışmada heterarşi kavramı, süreksiz ilişkileri tartışmaya imkan sağlayacak bir 

düşünsel zemin olarak ele alınır ve bu düşünsel zeminin nasıl kurulabileceği, somut 

bir çalışma olarak dağıtık (distributed) ve dinamik bir kartografi üzerinden tartışılır.  

Kamusal alanı süreksiz ve istikrarsız bir yaklaşımla ele almaya, farklı fenomenlerin 

istikrarsız bir toplamı olarak çerçevelemeye imkan sağlayan heterarşik kartografi 

çalışması, bilgilerin toplanmasından, haritalara dönüşmesine ve haritaların sunum 

şekline kadar olan süreci kapsadığı için bir haritalama pratiğinden ziyade kartografi 

çalışması olarak ele alınmıştır. Haritalama pratikleri birincil önemi verilerin temsil 



4 

biçimine verirken kartografya, bilgilerin toplanması, düzenlenmesi, sınıflandırılması, 

organizasyonu ve analiz edilmesi süreçlerinin tamamını içerir. Çalışmada deneysel bir 

çalışma olarak üretilen heterarşik kartografi, farklı taksonomilere ait verileri (mimari, 

sosyolojik, politik ve fenomenal meseleleri) ve hareket halindeki fenomenleri 

hemzemin bir düzlemde çerçeveler ve birbirleri ile ilişkilendirir. Böylece katmanlar 

ve hiyerarşiler üzerinden okuduğumuz tek yönlü mekansal çıkarımlardansa, girift 

okumalara imkan veren, ilk bakışta görülmeyen arzu ve ihtiyaçları görmemizi 

sağlayan, problem çözme kaygısındansa sorunları anlayıp onlara mevcut kemikleşmiş 

düşünce kalıplarının dışında çözümler üreten bir kent politikası üzerine düşündürür. 

Önerilen heterarşik görme biçimi, dil, metin, imajlar, söylemler gibi fark üretici 

bilgilere odaklanarak yüksek çeşitlilikteki bir araştırma alanına açıldığı için, mimarlık 

ve kentsel politikalardaki kutuplaştırmaya alternatif olarak öznelerin imgelemlerinin 

de dahil olduğu eleştirel bir bilgi üretiminin imkanını da tartışır. Sanal izleri farklı 

ilişkiler dahilinde toparlamak, büyük miktardaki farklı taksonomilere ait kentsel 

verileri hemzemin bir düzlemde temsil etme çabası, tasarımcıları yeni ilişkiler 

kurmaya yönlendirebilir.  

Çalışmada üretilen heterarşik kartografi, kamusal işgal pratiklerine ve işgal pratikleri 

ile ilişkili fenomenlere odaklanır. İşgal pratikleri, istikrarsız ve süreksiz bir varoluş 

biçimi olarak kent içindeki boşluklara geçici olarak yerleşir ve belirli bir zaman sonra 

başka bir mekanda tekrar oluşmak üzere kendini dağıtır (Bey, 1991). Bu bağlamda 

işgal pratikleri hem süreksizlik arzularını hem de geçici ve kolektif aidiyet ihtiyacını 

gözlemleyebileceğimiz bir pratik olarak önerilen düşünsel zemini somutlaşturmak için 

uygun bir pratiktir. Galata bölgesindeki kamusal işgal pratikleri, verilerin çokluğu, 

dinamikliği ve açacağı tartışmaların çok yönlülüğüyle heterarşik kartografinin vaka 

çalışması olarak ele alınır. Çalışmanın veri havuzu gazete, dergi ve görsel haber 

kaynaklarındaki durumlar ve imgelerden; konum tabanlı sosyal medya uygulamaları 

(Foursquare, Instagram, Facebook) üzerinden paylaşılan söylemler ve imgelerden; 

düşünce ve fikir paylaşım platformları (Twitter ve Kişisel Bloglar) üzerinden 

paylaşılan düşüncelerden oluşur. Kullanıcı tarafından üretilen birincil dereceden 

veriler de çalışmaya dahil edilerek hiyerarşisiz bir veri havuzu oluşturulur. Böylelikle 

durumların, nesnelerin ve olayların karşılıklı ilişki ve bağımlılık halini anlamak için 

performatif eylemlerin ve enformel müdahalelerin izleri sürülür ve medyada 

paylaşılan görseller, fikirler ve düşünceler ait olduğu indirgemeci modellerden, 



5 

doğrusal ilişkilerden ve ideolojik kümelerden çıkartılıp yığınlara evriltilir. Daha sonra 

oluşturulan yığınlar –pek çok fail tarafından üretilen karmaşık ve yapılandırılmamış 

mekansal veriler- post-yapısalcı kuramın ikilikler ya da hiyerarşiler yerine koyduğu 

‘çokluk’ kavramı üzerinden geliştirilen bir kavrayışla ele alınarak izometrik bir 

düşünsel altlıkta fenomenler üzerinden ilişkilendirilerek tartışılır. İzometrik altlık, 

mekanın pek çok konumdaki gözlemcinin gözünden temsil edilmesine imkan sağlayan 

bir nesnellik zemini kurmaya ve bu zemini hiyerarşisiz bir şekilde temsil etmeye imkan 

sağlar. Kamusal alandaki durumlar, izometrik altlığa sahip parçalı ve ilişkisel bir 

kartografi üzerinde birleştirilerek, farklı kesimlerin talep ve arzularının çoklu 

açılımları yapılır; kamusal alanda bulunma ve kamusal alanı dönüştürme biçimleri, 

ortaya çıkan problemlerle birlikte değerlendirilir. Üretilen kartografi aracılığıyla 

alternatif bir analiz ve veri organizasyonu önerilerek, mimarlığın kolektif yaşamdaki 

failliği ile birlikte mevcut üretim ve müdahale biçimlerinden öte ne gibi pozisyonlar 

alınabileceğine dair yeni açılımlar yapılır. 

1.3 Tezin Kurgusu ve Kapamı 

Çalışmanın ikinci bölümü, modernite sonrasında mimarlığın statik, durağan ve aşkın 

her türlü meta-anlatıya ve ideolojiye mesafelendiğini ve bu yaklaşımların yerini anlık 

ve süreksiz kurgular üzerinden ilerleyen mimarlık tartışmaların aldığını savunur. 

Bauman (2005), içinde bulunduğumuz dönemi bağlantısızlığın, unutmanın ve 

süreksizliğin kültürü olarak çerçeveler. Dolayısıyla mimarlar artık, çeşitli tahayyüller 

öngörmekten ziyade; durumları okumalı, olasılıkları keşfetmeli ve organize edici 

müdahalelere odaklanmalıdır. Süreksizlik odaklı bu mimarlık kavrayışı tez 

çalışmasında üç güzergah üzerinden ele alınır. İlk güzergah modernite ile önceden 

detaylıca tanımlanan kartezyen mekan çalışmalarının yerini, belirlenemezliği ve 

göreliliği merkeze alan ‘duygulanımlar mimarlığı’ ile programlanamayan bir gelecek 

için imkan yaratan ‘diyagram mimarlığı” almasını ve mekanın somut biçimlenmelerin 

ötesinde atmosferler, imkanlar, kişisel ya da kolektif algılar üzerinden tartışılmaya 

başlanmasını (Berry, 2018 ve Rajchman, 1998) tartışır.  Mimarlığın bu düşünsel 

kırılımı insanı, toplumu ve mekanlarla etkileşim biçimlerini tekrar sorgulamamız 

gerektiğini vurgular. Dolayısıyla çalışmanın ikinci güzergahı insan-mekan ilişki 

üzerine şekillenir ve mimarlığın odağına aldığı sosyolojik öznenin yerini artık göçebe 

öznenin almasını tartışarak Deleuze ve Braidotti’nin düşünceleri doğrultusunda 



6 

‘insan’ kavramını sürekli şey’lerle etkileşen makinalar / sistemler / oluşlar olarak ele 

alan paradigmalara odaklanır. Mimarlığın öznesi artık çevresindeki nesneler ve 

etkileşimlerle anlık olarak bütünleşen ve sonra dağılan süreksiz ve dağıtık bir oluş 

biçimine evrilmiştir. Üçüncü güzergah, bu dağıtık oluş biçimleri doğrultusunda 

‘aidiyet’ kavramının dönüşümü üzerinedir. Bir mekansal çevre ile bağlılığımızı ifade 

eden ‘aidiyet’ kavramı artık, yere dair sabitlik ve kalıcılık üzerinden tartışılamaz. Fakat 

aynı zamanda post-modern dönemin aidiyet kavramını yok edeceği iddialarına da 

mesafeli durmak gerekir çünkü mekansal ilişkilenme arzusu ve aidiyet ihtiyacı kolayca 

ortadan kaybolacak bir ihtiyaç değildir. Tez çalışması pek çok post-modern düşünürün 

aksine aidiyet kavramını gün geçtikçe etkisi azalan bir kavram olarak ele almak yerine, 

Massey ve Berry’nin de savunduğu gibi hız ve geçicilikle dönüşen; “mekan”lardan 

ziyade; olaylara, durumlara ve zamana yayılan bir kavrayış üzerinden araştırmaya 

yönelir. “Yer”leri, mesken tutma arzusundansa, hareket etme potansiyeli üzerinden 

tartışan deneysel işleri ele alarak karmaşık, ilişkisel, çokmerkezli, başı ve sonu 

olmayan (Deleuzeyen tabirle rizomatik) bir aidiyet biçimini tartışır. Son olarak bu üç 

güzergahı birleştiren bir düşünsel zemin olarak merkezsiz, ilişkisel ve sürekli değişim 

halindeki bir yapılanma olan “heterarşi” kavramı ele alınır. Mimarlıkta ikilikler ya da 

hiyerarşiler yerine heterarşi kavramını odağa koyan bir düşünce biçiminin farklı 

taksonomilere ait verileri katmanlara ayırmadan; durumlar özelinde görmeye imkan 

sağlayacağı işaret edilir.  

İkinci bölümün son kısmında, kurulacak heterarşik düşünsel zemini destekleyecek 

parçalı ve ilişkisel kamusallık biçimleri tartışılır ve bu kamusallık biçimlerini 

destekleyen iki mimara değinilir. Lebbeus Woods’un “Politik Makineler” ve “Zagrep 

Özgür Bölge” projeleri aracılığıyla hiyerarşisiz bir toplumsallığın mimari 

tahayyüllerini denemesi ve bireysel dürtüleri birbiriyle ilişkilendirmeye çalışan 

imgeler araştırması ile John Hejduk’un ‘Kurbanlar’ projesinde artırımsal bir mimari 

yaklaşımı benimseyip farklı mecralar üzerinden somutlaşan bir mimarlık dili kurması 

aracılığıyla mimarlığın mevcut hiyerarşilerin dışında nasıl ele alınabileceği tartışılır. 

Çalışmanın üçüncü bölümü, önerilen heterarşik düşünsel zeminin deneysel bir 

çalışması üzerinden şekillenir. Öncelikle mekansal faillik tartışmalarını derinleştirecek 

heterarşik bir dil arayışının Türkiye özelinde yapılmasının önemine değinilir. 

Türkiye’deki kamusallık tartışmaları değerlendirildiğinde, mevcut kamusal söylem ve 

eylemlerin sürekli olarak bir ikiliğe hapsedildiği fark edilir. Kente dair yarattığımız 



7 

ikili bakış açıları –bir yandan literatürde “neoliberal muhafazakarlık” ve “paternalist 

politikalar” çerçevesinde tartışılan ve sabitlik, homojenlik, muhafazakarlık 

kavramlarıyla ilişkilenen kent kurgusu (Batuman, 2019; Tanyeli, 2017; Yılmaz, 2021 

ve Çiftçi 2017); diğer taraftan ise heterojen, özgürlükçü ve yenilikçi toplumu arayan 

karşı-kamusallıklar olarak işgal evleri, aktivist sanat projeleri, minibar oluşumları gibi 

alternatif toplumsallıkları arayan deneysel mekanlar sürekli ikili çatışma halindedir. 

Oysa bütünsellik ve etkileşim arzularının bir zemini olarak anlık kolektivitelerin 

kurulduğu karşı-kamusal mekanlar, mevcut ikiliğin dışına çıkarak ele alınmalı; 

strateji-taktik, mikro-makro, kontrol-özgürlük, kapatılma-açma gibi ikiliklerdense, 

tüm arzuları parçalı ve ilişkisel bir zeminde görmemize yardımcı olmalıdır. Süreksiz 

ve ilişkisel bir düşünsel zemin arayışı, söylemler, değerler ve nesneler arasındaki 

hiyerarşiyi yıkacak, sadece mevcutta olagelen durumlar üzerinden mekanı anlamamıza 

ve yeni bir tartışma zemini kurulmasına aracı olacaktır. Bu sebeple vaka olarak seçilen 

mekanın, başlangıçta ideolojilerden bağımsız olarak toplanma ve müdahale 

özgürlüğünü deneyimlemiş, deneysel şekilde kamusal boşlukların işgali ile 

şekillenmiş yerler olmasına önem verilmiştir. Beyoğlu bölgesinde Galata Meydanında 

oluşan kamusal işgal pratiği, dinamik ve çok yönlü bir okumaya imkan vermesi 

sebebiyle vaka alanı olarak seçilmiştir. Bölgedeki işgal pratiklerine odaklanılmış; 

geçici karşılaşmalar, kolektif yaratım ve başka yer arzusunu yansıtan durumlar 

seçilerek bu durumlara ait ulaşılan her veri –internetteki görseller, konum tabanlı 

sosyal medya uygulamalarına yüklenen fotoğraflar, gazete ve dergi yazıları, kişisel 

bloglarda yazılan yazılar ve internete yapılan yorumlar vs. aralarında bir hiyerarşi 

kurulmadan çalışmanın veri havuzuna dahil edilmiştir. Çalışma, üretilen her türlü 

verinin mekanın anlamını dönüştüreceği inancıyla ilerlediği için, öncelikle her 

ölçekteki veriyi kendi havuzuna dahil eder, daha sonra ise çatışmaların ve söylemlerin 

yoğunlaştığı durumları, failler ve söylemlerle birlikte hemzemin bir düzlemde temsil 

eden kartografiler oluşturur. Bu kartografiler aracılığıyla kamusal alanların söylemsel, 

imgesel ve duygulanımsal boyutlarını eşzamanlı temsil edilerek, süreksiz ve istikrarsız 

bir dünyada faillerin eylemleri ve bu eylemlerin etkilerini, ikili kodlanmış bağları 

çözüp çokluğa çevirerek tartışır. Böylelikle ‘göçebe düşünce’ ile ilişkilendirilen 

sürekli değişim ve heterojenlik söylemleriyle; ‘aidiyet’e varoluşsal değer atfeden 

söylemlerin iç içe geçtiği bir alan yaratılır. Kartografilerin hiyerarşiden bağımsız 

olmaları ve sadece nesnel verileri değil duygulanımsal olanı da içerme çabaları, yer’i 



8 

kanıksadığımız ön koşullar ve kabuller olmadan; sadece orada olagelen durumlar ve 

bu durumların yarattığı etkiler üzerinden anlamamıza imkan sağlar. 

Galata bölgesindeki işgal üzerinden oluşturulan heterarşik kartografi, sosyal medyada, 

haber platformlarında, fikir paylaşım platformlarında paylaşılan verilerin izometrik bir 

altlık üzerine hiyerarşisiz şekilde temsil edilmesiyle oluşturulur. İşgal ile ilişkili 

veriler, 2012-2015 yılları arasında yoğunlaşmış ve çokyönlü çatışmalar oluşturmuştur. 

Bu zaman aralığındaki mekansal kullanımlar ve ilişkili söylemler ve imgeler  

izometrik bir altlık üzerinden ilişkilendirildiğinde, gürültü, güvenlik, hijyen, kontrol, 

kapatılma, tahakküm, ötekileştirme, direniş ve geri çekilme gibi ihtilaflı kavramlar 

ortaya çıkmış ve bu kavramlar da kartografinin odağını belirlemiştir. Böylece strateji-

taktik, fail-yapı vb. ikiliklerin dışından bir mekansal okuma yapmamıza; deneyimi 

ortaya çıkaran arzuları ve ihtiyaçları algılamamıza imkan sağlamıştır. Üretilen 

kartografi mekandaki istikrarsız oluşumların etkilerini, varoluşsal ilişkilenme 

arzularımızı, kamusal alanlarla ilişkilenme biçimlerimizi vurgularken; bir yandan da 

değerlerin çok yönlülüğünü tartışmaya açar. Özgürlük, güvenlik, kontrol gibi ihtilaflı 

kavramlar üzerinden çok yönlü odaklar belirlediği için ideolojilerin ve kalıpların 

dışında durarak, bir şeyi anlamak için diğerinin gözünden bakmaya imkan sağlayan 

bir mesafe kurar. “Kapatılma” kadar “özgürlüğün tanımsızlığı”nın da tehlikeli olması; 

“sabit, kalıcı ve büyük ölçekteki mekanlar” kadar “küçük ve hareketli nesnelerin de 

bir hegemonyasının olması” gibi ilk bakışta görünmeyen meseleleri ortaya çıkartır. 

Awan’ın “mekansal faillik” tartışmaları, Negri, Hardt ve Virno’nun kolektif 

öznellikleri çerçevelediği “çokluk” kavramı, De Landa ve Deleuze’ün vurguyu 

ölçeklerarası bakışlara taşıyan “öbekleşme” teorileri ve son olarak Tanyeli ve 

Sargın’ın Türkiye’de özgürleştirici bir mimarlığın nasıl düşünülebileceğine dair 

görüşleri üzerinden mevcut kartografiler değerlendirilir.  

Çalışmanın sonuç kısmında mevcut vaka çalışmasının çıktıları ve heterarşik bir 

düşünsel zeminin imkanları tartışılır. Heterarşik kartografiler, mekanın bilgisinin 

üretimini belirli bir gruptan (iktidar, kentsel planlamacılar, mimarlar) daha geniş bir 

failler alanına açılmasını sağlayarak, süreksizlik odaklı tartışmalar doğrultusunda yeni 

müştereklerin kim olduğu ve ne tür bir kent arzuladıklarını anlaşılır kılacak düşünsel 

araçların potansiyellerini vurgular. Mevcut durumda internet ortamında pek çok veri 

kendi ideolojik sınıfında kümelenmektedir. Ana akım medyadaki haberler bir anlatı 

kurarken, kişisel bloglar başka bir anlatı kurmakta, sosyal medya platformlarında 



9 

paylaşılan görseller ise bu iki anlatının da dışına çıkmaktadır. Bütün bu söylem ve 

imgeleri ait olduğu kümelerden çıkarıp dinamik bir kartografi üzerinde eşzamanlı 

olarak birleştirmek, kolayca yönetilebilir ve yönlendirilebilir bir veri oluşturmaktansa, 

farklı olasılıkların açımlanabileceği dinamik bir veri yığını yaratır. Verilerde ve 

analizlerde olmayan fakat sosyal medyada bir şekilde yansıtılan duygu durumları ve 

enformel izler, alternatif bir insanlar / mekanlar / nesneler /  atmosferler / duygular / 

durumlar ilişkiselliği seren bir olasılıklar kataloğu oluşturarak mekanın bilgisini farklı 

şekilde üretmeye ve tartışmaya imkan sağlar (Şekil 1.1).  

 

Şekil 1.1: Tezin kapsamı.  

 



10 

 



11 

2.  MUTLAK MEKAN TAHAYYÜLLERİNDEN SÜREKSİZ OLUŞ 

ARZULARINA 

19. yy’ın ikinci yarısından başlayarak insan, artık onun için önceden tanımlanmış 

bütünsel ve sürekli bir çevreye uyumlanmayı, aşkın bir anlatının ve mutlak bir değer 

sisteminin parçası olmayı bırakmaya yönelir. Nietzsche, Simmel, Heynen, Castells, 

Deleuze gibi pek çok düşünür geleneksel çağlardaki bütünselleştirici güçlerin artık 

bağlayıcılıklarının kalmadığı bir kavrayışa dikkat çeker. Post-moderniteyle birlikte 

gerçekliğin çok yönlülüğünün vurgulanması; düzen, uyumluluk, rasyonalite gibi 

kavramların yerine düzensizlik, çeşitlilik, farklılık ve çokluk gibi kavramların ön plana 

çıkması; ekonomik, sosyal ve siyasi alanda belirsizliklerin artması; sosyal medya gibi 

gerçekliğin çok yönlü ve subjektif bir konum olduğunu vurgulayan mecraların ortaya 

çıkması ile birlikte meta anlatılar çökmeye başlar ve sonucunda insan ile 

deneyimlediği çevre arasında önceden verilen veya sonradan oluşturulmaya çalışan 

süreklilikler yitirilir. Bu bağlamda mimarlık pratiği hem söylemsel hem de eylemsel 

olarak belirsizlik, geçicilik ve süreksizlik odaklı yeni bir çerçeve üzerinden tartışılır. 

Bauman’ın da belirttiği gibi eskiden belirsizliğe yer bırakmayacak şekilde 

yapılandırılan konumlar aşınmıştır fakat yeniler de belirgin bir biçim kazanamayacak, 

güvenli bir referans kaynağı olamayacak kadar akışkan ve kısa ömürlüdür. Geçmişe 

ait referanslar, üst anlatılar ve normlar hala kullanıma açıktır fakat neredeyse hiçbiri 

kendini dayatmaya yetecek otoriteye sahip değildir (Bauman, 2005). Bu bağlamda 

post-modern dönemde mimarlığın mesnet noktasının ne olacağı, belirgin normlardan 

ve referanslardan oluşan bir çerçeveden yoksun bir dünyada insan ve çevresi 

arasındaki ilişkiyi kurabilecek bir mimarlığın nasıl ve ne üzerinden düşünüleceği hala 

cevaplanamamış bir soru olarak masada durmaktadır. Geçicilik ve süreksizlik odaklı 

bu toplumsal dönüşümler, bir yerde olmanın ne anlama geldiğini tekrar sorgulamıza 

yol açmış ve mimarları arzu, hafıza, duygu, bilinmezlik, kolektivite, hayal gücü, 

katılımcılık gibi niceliksel olmayan kavramlar üzerinden yer’i tartışacak yollar 

bulmaya teşvik etmiştir. 

 



12 

2.1 İstikrarlı Mekanların Yitimi: Post-modernite ve Çokluk 

Mimarlık, moderniteye kadar kendisini koşullayan ve meşruiyetinden emin olunan 

normlara, değerlere ve üst anlatılara tabi kılınmak istenmiştir. Platon, evrenin düzenli 

ve bir amaca yönelik olduğunu savunarak evrenin mevcut düzenini anlamaya ve 

korumaya vurgu yapmış; gerçekliği, anlamı, kimliği sabitlemeye, ona değişmez bir 

sınır çekmeye çalışan aşkıncı geleneği savunmuştır (Şumnu, 2012). Dolayısıyla 

mekansal çevreleri mevcut kozmik düzen üzerinden ele almaya, sayısal ilişkileri ve 

oran orantıları keşfetmeye odaklanan, nereye varacağını bildiğimiz bütüncül bir 

mimarlık kuramına ilham vermiştir. Vitruvius da benzer şekilde evrendeki bütünlük, 

uyum ve düzene referans vererek matematiksel evren ilkeleri üzerinden ilerleyen bir 

mimarlığı savunmuştur (Vitruvius, 2005). Alberti ise insan figürleri, ızgaralar, kareler 

ve dairelerle tanrısal düzene ait oranları bedenleştirmiş, matematiksel ve ahlaki bir 

güzelliği arayan bir mimarlığı aramıştır (Alberti, 1986). Kısacası Rönesans dönemi ve 

Antikite’de ilahi kaynakların, kozmolojik veya antropomorfik geometrilerin mekansal 

biçimlenmeleri belirledikleri iddiasında bulunulabilir. Eisenman (1984) Rönesans 

dönemindeki ideal başlangıca olan inancın doğrudan ideal bir sona yönelik inancı da 

beslediğini vurgulayarak, bu dönemlerde doğanın evrensel bir planı olduğuna, 

hiyerarşiye, düzene ve önceden belirlenmiş bir sona inanılmak istendiğini iddia eder. 

Mekansal çevreleri oluşturan temel söylemler, doğanın evrensel bir planı olduğu ve 

her parçanın bütünün ahengine uyum sağlaması gerekliliği üzerinden şekillenir. 

Dolayısıyla mimarlık kuramcıları, bu kökensel kaynaklar doğrultusunda çeşitli 

tanımlamalarda, öngörülerde ve tahayyüllerde bulunur, bu tanımlamalar, öngörüler ve 

tahayyüller dahilinde bir takım yapma yöntemleri belirler ve kurallar koyar; mekansal 

çevreleri çeşitli sabitlikler (normlar, sınırlar, anlamlar, işlevler, biçimler vs.) 

belirleyerek yapılandırır. Başka bir deyişle, kendini bütüncül ve mutlak bir çerçeveye 

tabi kılarak; tanrı, evren ya da doğa üzerinden bütünleşme arzusunu, kendinden daha 

büyük bir şeyin parçası olma ihtiyacını karşılar (Şekil 2.1). 

Heynen, moderniteyi Batı düşüncesine özgü doğrusal, geri alınamaz ve ilerlemeci 

zaman kavrayışı ve aydınlanmacı eleştirel akıl mefhumuyla birlikte okuyarak 

modernitenin tanımını “sürekli evrim ve dönüşüm içinde geçmişten ve bugünden farklı 

olacak bir geleceğe yönelen yaşam tavrı” olarak çerçeveler. Bu bağlamda modernite, 

mutlak anlatılara dair inancımızdaki en keskin kırılmaya karşılık gelir (Heynen, 2001).   



13 

 
Şekil 2.1 : Antik Dönem, Ortaçağ ve Rönesans Dönemindeki bütüncül, mutlak ve 

önceden belirlenmiş çerçeveler. 

Buna rağmen modern dönemde de bütüncül, uyumlu ve sürekli bir çevreye ulaşma 

arzusundan tamamen arınmış bir mimarlık düşüncesi ortaya koyulamaz. Tanrının ya 

da doğanın kurallarından, nedensizce kabul edilmiş normlardan arınılsa da, 

bütünselliği ve sürekliliği sağlayacak yeni kurallar belirlenmeye devam eder ve 

‘düzen’ üzerinden bir bütünsellik arayışına yönlenilir. Çünkü modernitedeki yaygın 

düşünüşe göre insan, yaşadığı çevre ile ilişki kurmalı, onunla bütünleşmek için ona 

aklı aracılığıyla bir düzen getirmelidir; düzensizlik içinde bir düzen yaratılması, tekrar 

bütünsellik ve uyum içinde yaşamak için gerekli bir koşuldur.   

Berry’ye göre, Le corbusier doğal dünyayı, fazlasıyla karmaşık bir şekilde oluştuğu 

için “içinde yön bulmanın imkansız olduğu bir düzensizlik dünyası” olarak 

tanımlarken, anlamsız bir dünyaya referans verir; insanın ilk eylemi barınak için alan 

açmaktan ziyade, düzenli bir dünya için yer açmaktır (Berry, 2018). Corbusier için 

mimari, anlam yaratmanın en ilkel durumudur ve düzenler ve tahayyüller üzerinden 



14 

kurulmalıdır. “Bir Mimarlığa Doğru” (1923) kitabında Corbusier evrenin ulvi bir 

düzeni olduğunu ve çevrelerimizde de bu düzeni yaratmamız gerektiğini, bunun için 

muğlaklığa yer bırakmayan standart formlar belirleyerek ve onları belirli ritimlerle bir 

araya getirerek insan ve çevresi arasında kurulacak armonik bir sürekliliğe 

ulaşacağımızı vurgular. Köklerini yitirmiş ve dünya üzerinde yüzer-gezer zihinler 

haline gelmiş insanların tümünün özdeşleşebileceği sabitlikler oluşturmak (Ojalvo, 

2018); bu sabitlikleri yaratacak mekanları işlevleri, anlamları, yönelimleri ve biçimleri 

açısından sıkıca tanımlamak, bütünselliğin kaybına verilen ilk tepkilerdir. Mimarlığın 

normatif bir dile sahip olması, kural ve kodlardan oluşması, tanımlamalar yapması gibi 

arzuların temelinde bütünlüğü sağlayacak bir üst anlatı kurma arzusu olduğu 

söylenebilir. İnsanları birbirine ve yaşadıkları çevreye bağlayacak bir bütünlük arayışı 

mimarlığın yüzyıllardır kopamadığı bir arzudur (Şekil 2.2).  

 

Şekil 2.2 : Aydınlanma Çağı ve Modernite ile akıl ve düzen üzerinden kurulan 
bütünsellik arayışları. 

Geç yirmici yüzyıldan itibaren ise ‘diyagram’ kavramı mimarlıkta pek çok tartışmanın 

merkezine konulmuş, bir işleyişin dinamiklerini yöneten bütünleştirici güçlerin 

varolduğunu savunan ve mevcut karmaşıklık içinde bunları anlamamızın önüne geçen 



15 

indirgemeciliği aşmamızı koşullayan vitalist düşünceyi takip ederek bütünlük 

çerçevelerinin mimarlığa aktarılmasının yolları aranmıştır. Rajchman’ın deyimiyle 

çoklu güçleri birbirine bağlayan ve bilinmeyen, tahmin edilemeyen, 

programlanamayan bir gelecek için imkan yaratan bir teşhis aracı olan diyagramlar 

mimarlığı düşünme biçimimizde büyük bir kırılma yaratmıştır (Rajchman, 2010). 

Diyagramlar, aşkın bir anlatının olmadığı durumlarda, kendimizi ve dünyamızı 

mümkün olanlar üzerinden ilişkilendirecek bütüncül ve deneysel anlatılar olarak 

mimarlıkta yoğun olarak tartışılsa da, bu yaklaşımların pek çoğu için şu söylenebilir 

ki, önceden belirlenen bir hedefin yokluğu, imgelerin aşırılığı ve muğlaklığı, tüm 

seçeneklerin açık kalmasıyla ve düşünülen olasılıkların bir mekana dönüşemeyecek 

kadar kısa ömürlü olmasıyla sonuçlanmıştır.  

Bir arada özgürce nasıl yaşayacağımız ve çevremizle nasıl bütünleşeceğimiz sorusu 

hala masada durmaktadır. Yaşamın her alanında meta anlatıların çöküşüne karşılık 

gelen post-modern dönem, pek çok parçalı gerçekliği ve bu gerçekliklerin herhangi bir 

neden sonuç ilişkisi içerisinde ele alınamadığı bir süreksizliği vurgularken kendimizi 

ve dünyalarımızı nasıl oluşturabileceğimiz hala belirsizdir. 

Modernitenin belirsiz yanlarını daha da yoğunlaştıran post-modern dönem, yaşamı hiç 

bir zaman kontrol altına alınamayacak kadar belirsiz ve çoğulcu bir olgu olarak görür. 

Mutlak olan her anlatıyı yadsıyarak henüz düşünülmeyen ya da bütünüyle 

algılanamayan sonsuz sayıda tikel durumun olduğunu ve bunların anlık ve geçiciliğini 

vurgular. Mutlak bilginin varlığı ve bu bilginin ulaşılabilir bir başlangıcı olduğu 

kabulu, günümüzde pek çok öznel gerçekliğin varlığına doğru evrilmiştir. Best ve 

Kellner’in de (1998) işaret ettiği gibi post-modern dönemde artık gerçekliğin insan 

beyniyle düzenlenmemiş ve nihai olarak bilinemez olduğu kabul edilmektedir. 

Mimarlık da bu doğrultuda çoğulculuk ve belirsizlik odaklı yaklaşımlara odaklanmış; 

karmaşık, değişken, heterojen ve göreceli bir mimarlığı aramış; ideolojilerin, 

tipolojilerin ve sınıfların dışında nasıl çalışılacağı üzerine düşünmüştür.  

Düzensiz kapitalizm çağında artan hareketin bir sonucu olarak, mekanlar giderek daha 

fazla nesnelerin, insanların, olay ve durumların akışları tarafından katedilmektedir 

(Şekil 2.3). Bauman (2005)’ın deyimiyle ‘akışkan modern’ kültür, öğrenme, biriktirme 

ve bunlar üzerinden bir yol belirlemeye dönük bir kültürdense; bağlantısızlığın, 

unutmanın ve en önemlisi süreksizliğin kültürüdür çünkü bu kültürde sürekliliğin 



16 

yerini hız almıştır. Khoury (2016), güncel mimarlığın dalgalı ve hızlı bir tempoda 

ortaya çıkıp yok olan fenomenlere uyum sağlayamadığını; kültürle ilişkisinin çok 

yüzeysel kaldığını, politik, sosyal, teknolojik, bilimsel, felsefi bileşenleri kavrayışının 

ve temsiliyetinin giderek zayıfladığını söyler. İzole bir yerde küçük bir kasaba için bile 

istikrarlı olmaktan bahsedilemeyeceğini, “serbest akışta olan alanlar olarak kentler”in 

süreksizliğini anlamak için geleneksel araçları bırakıp yeni araçlar icat etmemizi 

koşullar.  

 

Şekil 2.3 : Post-modern dönemde süreklilik duygusunun ortadan kalkması ve 
mekanların geçicilik, kırılganlık, devingenlik üzerinden tariflenmesi. 

İnsanın çevresi ve diğerleriyle kurduğu süreklilik duygusu ortadan kalktığı için (Şekil 

2.4), günümüz insanı yabancılaşma ve kopuklukla mücadele içindedir. Geleneksel 

anlatıların bağlayıcılıklarını yitirdiği noktada yeni bir bütünsellik, insanlar arası 

varoluşsal ortaklığı kuracak yeni zeminler aranmalı; tüm farklılıklarımıza rağmen bir 

arada nasıl yaşayacağımız, başkaları ile nasıl ilişkileneceğimiz üzerine düşünmenin 

yeni yolları bulunmalıdır. Nedensel determinizmden belirlenemezliğe doğru olan 

epistemolojik kırılma, mimarlıkta neden sonuç ilişkisini mantıksal biçimde 



17 

görmektense, her türlü mekânsal oluşumun dalgalanan bir olasılıklar alanında bulunan 

paralel koşullar olarak varolmasına yol açmıştır. Bu durumda Lebbeus Woods’un da 

(1992) dediği gibi şimdinin sürekli değişen altüst edici değişimlerini bir düzene 

sokmaktansa, onları anlayıp onlarla aktif bir birliktelik içine girmemiz ve mekanları 

bu şekilde dönüştürmemiz gereklidir.   

 

Şekil 2.4 :   Mutlak mekan tahayyüllerinden süreksiz oluş arzularına, istikrarlı 
mekanların yitimi.  

Ortak bir ideal, ortak bir yaşam tarzı, ortak bir hedef altında toplanmak ve mekanı ona 

göre şekillendirmek imkansızlaştıkça; sistemler ve sistemdışı durumlar, kamusallıklar 

ve karşı kamusallıklar, özgürlükler ve sınırlar ikili kümelerinden çıkar ve karmaşık 

yığınlar halinde öbekleşir. Mekanın anlamı artık tahayyüller üzerinden değil, ilişkiler, 

etkileşimlerler, anlık ve geçici durumlar üzerinden kurulur. Virilio (2016), mimarlığın 

geldiği noktanın artık “sınır”larla ilgili olduğunu iddia eder. Mimar, kontrolü dışında 

işleyen ve sürekli dönüşen bir sistemin sınırlarıyla uğraşmaktadır. Dolayısıyla 

mimarlar artık, problem çözmekten, ideal bir durum kurgulamaktan, çeşitli tahayyüller 

öngörmekten ve gelecek senaryoları üretmekten ziyade, durumları okumalı, 

olasılıkları keşfetmeli ve organize edici müdahalelere odaklanmalıdır. Aramızda 

kolayca bir ortaklık zemininin kurulamadığı, içinde bulunduğumuz parçalanmış ve 

süreksiz mekansal çevrelerde (Bauman, 2005) bütünleştiren, sistemleştiren, 

yönlendiren bir anlam zemini kalmamışsa, mekanı oluşturan faillere birlikteliklere ve 

mekanla etkileşimlerine tekrar bakılmalı, insanlar ve yerler, geçici, kırılgan ve transit 

halinde tekrar çerçevelenmelidir. 

2.2 Sosyolojik Öznenin Yitimi: Yeni Failler ve Göçebe Özneler 

Çağımızın hıza ve geçiciliğe yaptığı vurgu, mekanın farklı failler tarafından sürekli 

tekrar tekrar üretildiği karmaşık bir çevre algısı yaratmıştır. Mimarlık, önceden 



18 

belirlenmiş cepheler ve hacimlerden ziyade, ilişkilere, sınırlara, nesnelere ve bunların 

devingenliğine odaklanmalı ve bu doğrultuda insan-mekan ilişkileri yeniden 

çerçevelenerek mekansal ihtiyaçlar ve arzular tekrar tartışılmalıdır.  

Post-modern dönemle birlikte, kişinin özerk ve kendine yeten bir özne olduğu veya 

kişinin hakim norm ve değerlerin aktarıcısı olan yalnızca kendine sunulan seçenekler 

arasından seçim yapma özgürlüğüne sahip bir sosyolojik özne olduğu varsayımı 

çatlamaya başlar. Kozmopolitlik, hareketlilik, geçicilik, hız, bireysel ve kolektif 

arzularla birlikte çoklu karşılaşmalarla yiten ve yeniden kurulan, özgür ve bitimsiz bir 

özneleşme sürecine referans veren ‘göçebe özne’ tartışmaları yoğunlaşır.  

Sosyolojik özne, kurallar, gelenekler, normlar gibi toplumsal pratik biçimleriyle 

oluşturulan dogmatik ve sabit molar paradigmaların bir parçasıdır ve günümüzde bu 

kural ve normlar giderek daha soyut, algılanamaz ve kontrol edilemez bir üst sistem 

tarafından –ekonomi, siyaset politikaları, teknoloji- oluşturulmaktadır. Sosyolojik 

özne, bilinçaltı seviyesinde çevreyle özdeşleşen bir maddi organizasyona indirgenmiş 

durumdayken, Deleuze ve Guattari (1994) özneyi ‘arzu’ kavramı üzerinden yeniden 

ele alarak bu durumdan özgürleşebileceğimizi savunur.  

Arzu üretimle birlikte çalışır; mevcut durum akışlarından parçalar alır, bazı akışların 

zincirini keser ve bunu yaparken bir anlama veya bir üst mantığa bağlı olmadan 

toplumsal dokuyu değiştirmeye yetkin makinalar üretir. Kapitalizm, kapma aygıtları 

olarak nitelendirilen bilinçaltı düzeyde çalışan imajlar ve göstergeler, tahakküm 

aparatları ve kontrol mekanizmaları aracılığıyla özneyi yeniden kodlayıp onu bir 

asamblaj merkezine dönüştürmeye çalışırken arzu, özneleri sürekli oluş halinde tutar 

(Deleuze ve Guattari, 1987). Deleuze-Guattari düşüncesinde arzu ve oluş kavramları, 

değişim, dönüşüm, farklılaşma, çözünme, dağılma, yayılıma gibi dinamiklere atıfta 

bulunarak kimliğin sâbitliğini sorgulamaya açar. Yazarlar arzu kavramını merkeze 

alarak mevcut sistemin içinde çalışan ve sürekli olarak kapma aygıtlarına direnen, 

dönüşüm halinde göçebe bir özne konumunda olduğumuzu iddia eder. Bu özne, 

aşkıncı düşünceyi reddeden, dayatılan düzenin dışında kaos halinde dağılan, diğer her 

şeyle aynı zeminde işleyerek onlarla makina olarak etkileşen, sürekli oluşum halinde 

olan bir özne konumudur (Deleuze ve Guattari, 1994).  

Deleuze ve Guattari’nin göçebe, ilişkisel ve dinamik öznellik anlayışı Braidotti’nin 

insan sonrası kuramının temel noktalarından birini oluşturur. Braidotti (2014), insana 



19 

dair örtük kabullerin dışına çıkarak, insanın merkezde olmadığı, her şeyin ölçüsünün 

ona göre belirlenmediği, insan ile insan olmayan arasında sınırların bulanıklaştığı yeni 

bir ‘insan sonrası’ durumda olduğumuzu iddia eder. İnsan sonrası özne, insan ve insan-

dışı faillerle karşılıklı ilişki içinde, çok katmanlı ve göçebe bir kendiliktir (Braidotti, 

2019). Haraway "Siborg Manifestosu"nda (1985) canlı-makine melezleri üzerinden 

benzer şekilde insan ile insan olmayan arasında sınırları bulanıklaştırır. "Hepimizin 

birer kimera; makine ile organizmanın teorik bir zeminde ifade edilen ve fabrikasyon 

misali uydurulmuş birer melezi" olduğumuzu ve hiçbir zaman bir bütünlüğe sahip 

olmadığımızı vurgular. Braidotti’nin insan sonrası zemini vitalist bir “zoe” kavramı 

üzerinden insanı bulunduğu evrene bağlayan bir bütünsellik önerirken; Harraway 

herhangi bir bütünsellikten bahsedilemeyen, her şeyin dağıldığı bir konum üzerinden 

insanı tartışmış ve canlı-cansız ayrımını korur. Fakat iki yaklaşım da doğal ve yapay, 

saf ve melez, organik ve inorganik gibi ikilikleri aşarak, insanın birey olmasını 

sağlayan koşulları ortadan kaldırmayı hedefler.   

Sosyolojik öznenin yerleşiklik, evrensellik, kök salmışlık iddiaları karşısında göçebe 

özne, kendini sürekli yeniden kuran, karşılaştığı her ilişkide değişen istikrarsız bir 

özneleşme sürecine referans verir (Braidotti, 2017). Bu ilişkisel ve akışkan özne 

figurasyonu, bizi karşılıklı ilişkiler ağında çoklu başkalarına bağlamakla kalmayıp 

kişinin karşılaşma, etkileşim, duygulanımsallık ve arzu akışlarının etkisinden ibaret 

olduğunun farkında olmayı vurgular (Şekil 2.5). İnsan bir algılar ve duyumsamalar 

öbekleşmesidir. Sabitlikleri yersiz-yurtsuzlaştıran, doğrusallığı parçalayan çoklu 

zaman alanlarının anlık biraradalığında, üst düzey teknolojik müdahale altında, kalıcı 

geçiş, hibritleşme ve göçebe hareketlilik halleri içinde yaşamaktadır (Braidotti, 2017).  

Sönmez ve Balcı (2019), "hiçbir şeyin insan veya nesne olmadığı bir dünyada, insanın 

bütünlüğünü ve merkeziliğini varsaymayan bir mimarlığın nasıl soruşturulabileceğini" 

tartışmaya açarak, insanın otonomisini sorgulayan mimari araştırma hatları oluşturur. 

Hümanizmin zeminindeki kozmik bütüncül, özdeş, otonom, iradi ve üstün öznenin 

yitirilmesiyle insan, tekrar tekrar kurulan, sistemlerle sürekli etkileşim içinde olan 

dağıtık bir oluş biçimine referans vermektedir. Bu yaklaşım, vurguyu sistemik 

etkileşimlere ve ilişkisel diyagramlara; failliği ise insan olmayanlara, nesnelere, 

işleyişlere, farklı düzeylerdeki sistemlerin içinde ve arasında gerçekleşen karşılıklı 

ilişkilere yayar. 



20 

Post-hümanist ve transhumanist yaklaşımlarda insan, ilişkisel bir varlık olarak 

pratikler ve oluş akışlarıyla, karmaşık ve heterojen ilişkilerle tanımlanır ve idealleşmiş 

bir aşkınlık üzerinden değil, sanal bir “çokluk” üzerinden dönüşür. Dolayısıyla farklı 

zaman-mekan-özne öbekleşmelerine bakılmalı, arzular talepler ve haklar bu hatlar 

odağında tekrar çerçevelenmelidir. Oluş halinde olduğumuz bu yeni faillik türlerine 

ve bu faillerin mekanla ilişkilenme biçimlerine uygun alternatif temsiller üretilmelidir. 

Braidotti’nin de dediği gibi en önemli mesele mevcut süreksizlikle yeni ilişkisellik 

biçimlerinin ve kolektif siyasi projelerin nasıl birlikte çalışacağıdır (Braidotti, 2017). 

Dolayısıyla insan-sonrası göçebe özneleri anlamak için karşılıklı bağlantılılık modeli 

üzerinden, kolektif olarak paylaşılan, söylemsel, duygulanımsal ve toplumsal 

ilişkilerin kartografisi oluşturulmalı ve bu kartografiler mimarlığın bilgi üretim 

sürecinde aktif olarak rol oynamalıdır. 

 

Şekil 2.5 : Otonomisini ve bütünlüğünü kaybetmiş göçebe özne.



21 

2.3 Göçebe ve Rizomatik Aidiyetler 

İnsan, kent ile sürekli farklı biçimlerde etkileşen dağıtık bir zihinden ibaretse, yaşadığı 

çevreler anlık ve geçici ambiyanslardan öteye gidemiyorsa, süreklilik kaybolmuşsa, 

sabitlik ve alışkanlıklardan söz edilemiyor, bir uyum yaratılamıyorsa istikrarlı bir 

mekansal çevreden ve mesken tutmaktan söz etmek giderek zorlaşır. Modernite 

sonrasında pek çok düşünür modern insanın kendisini ‘köksüz’ olarak 

deneyimlediğini, norm ve kodlardan oluşan belirgin referanslardan mahrum oldukları 

için kendileri ve çevreleriyle uyum içinde olamadıklarını ve dolayısıyla mimarlığın, 

anlık ve geçici durumların inşasına indirgenme tehlikesiyle karşı karşıya olduğunu 

söyler.  

Heidegger (1951), ‘varlık’ meselesini bir durum değil, eylem olarak ele alırken, 

insanın bütünsel bir yapının parçası olduğunu hissetme ihtiyacına vurgu yapar. İnsan 

dünyada yüzer-gezer bir zihin ya da konar-göçer bir canlı olarak varolmamalı “mesken 

tutmalıdır”; başka deyişle, tanımlayabildiği niteliklere sahip belirli bir “yer”e ait 

olmalıdır. Ojalvo’nun da belirttiği gibi burada bahsedilen “yer”, sabit değerlerin, 

geleneklerin, davranış, düşünce ve alışkanlıkların taşıyıcısıdır; insanları kendine ve 

kültür aracılığıyla birbirlerine bağlar (Ojalvo, 2018). Mekan, zaman içinde 

gerçekleşen olaylarla yoğunlaşarak “yer”e dönüşür ve böylece insan ve çevresi 

arasındaki armonik bütünselliğin oluşumuna yardımcı olur. Fakat hem insanın, hem 

de çevrenin her an değiştiği bir ortamda mesken tutulacak, aidiyet yaratacak yerleri 

aramak neredeyse imkansızdır. Heidegger, “İnşa Etmek, Oturmak, Düşünmek” (1971) 

metninde mimarlıktan bu kaybolmuş aidiyet duygusunu geri getirmesini bekler; pek 

çok modernist düşünür, Heideger’in metninden yola çıkarak bu aidiyetin 

yaratılmasının tanımlı, sabit, bütüncül çevreleri yeniden yaratmaktan geçtiğini, bu 

çevrelerde yapılan performatif eylemler ve ritüeller aracılığıyla insanların mekanlara 

kök salacağını, böylelikle insan ve yaşadığı çevre arasındaki bütünsellik ve sürekliliğin 

tekrar kurulacağını iddia eder.  

Fakat önceki bölümlerde belirtildiği üzere bu sabit çevreleri ve ritüelleri oluşturmak 

giderek zorlaşmaktadır. Massey, ‘Küresel bir Yer Duygusu’ (1994) isimli makalesinde 

deneyimlediğimiz bütün bu sürekli hareket karşısında bir yerin tikelliğine ait bir 

duyguyu nasıl muhafaza edebileceğimizi sorgular. Gerici ve romantik olmadan, 

farklılık, yerellik, köklülük kavramına nasıl tutunulacağı çağımızın en önemli 



22 

problemlerinden biridir. Buradaki gericilik, “yer” kavramını sabit kimliklerle, içe 

dönük bir tarihle, tekil bir yer algısı oluşturma arzularıyla ilişkilendirilen ve sürekli 

değişim halindeki ekonomik, politik ve kültürel sosyal ilişkileri yoksayan 

yaklaşımlardır. Massey’e göre bir yerin tikelliğine ait herhangi bir aidiyet duygusu 

oluşturmak için öncelikle alternatif bir “yer” tasavvuru oluşturmak zorundayızdır 

(1994). Bu tasavvurlar, yerleri sınırları olan alanlar olarak düşünmektense, “sosyal 

ilişkiler ve iletişim ağlarında eklemlenmiş anlar” olarak ele almamıza imkan 

sağlayacaktır. Böylelikle dışa dönük, daha geniş bir dünyayla bağlantılı olduğumuzun 

bilincini içeren bir mekansal aidiyet duygusuna alan açmak mümkün olacaktır.  

Post-modern dönemle tartışılmaya başlayan ve insan-sonrası kuramla yoğunlaşan 

“insanın bütünlüğünü, sabitliğini, otonomisini kaybetmesi” durumu, aidiyet üzerinden 

ele alınan pek çok meseleyi tekrar tartışmaya açar. “Yer”lerin, “nesnelerin, bedenlerin, 

olayların, teknolojilerin ve hayallerin istikrarsız bir toplamına” (Self, 2017) karşılık 

geldiği bir dünyada, aidiyet artık sabitlik, köklülük, ritüeller ve istikrar gibi tanımların 

içine sıkıştırılamaz.  

Oslo 2016 Mimarlık Trienali “Aidiyetten Sonra” temasına odaklanarak geçişte / 

transitte kalma durumları üzerinden “yer”lere duyduğumuz aidiyet duygusunun post-

modern dönemde nasıl dönüştüğünü inceler. Aidiyet artık kişinin ikamet alanına 

bağlılığını ifade eden ve bir ömür boyu süren bir ilişkilenme hali değildir. 

Küreselleşmenin belirsiz koşulları, sosyal istikrar dediğimiz şeyi yerle bir eder ve 

neoliberalizmin siyaset, ekonomi ve mekan arasındaki ilişkileri yeniden formüle 

etmesi sonucunda “yer”lere duyulan kolektif aidiyetlerimizi dönüştürür. 

Küreselleşme, hız ve köksüzlük sonrasında aidiyet artık kişinin ikamet ettiği yerlere 

bağlılığı gibi bir çerçeveden tartışılmamalı ve uzun zaman aralıklarını kapsamamalıdır 

(Self, 2017).   

Estudio Brava, ‘Hypermap’ projesi ile Trienal'in gerçekleştiği tüm yerleri ve kurumları 

birbirine bağlı bir panorama şeklinde temsil ederek mekânsal kalıcılığı ve sabitliği 

sorgular (Şekil 2.6). Ortak bir eylemle ilişkilenmiş farklı yer ve kurumları tek bir 

görselde ele almak bir yandan insanların, bilgilerin ve nesnelerin küresel dolaşıklığını 

vurgularken, bir yandan da ürettiğimiz, sahip olduğumuz, paylaştığımız ve nesneler 

üzerinden “yer” ile ilişkimizi sorgulamaya açar. (Url-6). 



23 

 

Şekil 2.6 : ‘Hypermap’, Oslo Mimarlık Trianeli 2016 Estudio Brava & Studio 
Animal (Url-6) 

Trianeldeki ‘On Residance’ sergisi kapsamında Superunion Architects tarafından 

tasarlanan ‘Found’ enstelasyonu ise, 24 saat içinde temin edilen mobilyaları kullanarak 

bir evin içindeki tüm nesneleri hareket halinde, bir başkasıyla değişmeye hazır 

konumda temsil ederek, “ikamet etme” kavramının istikrarsızlaşmasını temsil etmeye 

çalışır (Url-7).  İçinde bulunduğumuz gerçeklikte, “yer”ler geçici, süreksiz ve devamlı 

yapılanma halindedir (Şekil 2.7). 

 

Şekil 2.7 : ‘Found’, Oslo Mimarlık Trianeli 2016, Superunion Architects (Url-7) 



24 

Yerleri, mesken tutma arzusundansa, hareket etme potansiyeli üzerinden tartışmak, 

Heideger’ci söyleme dayandırılan statik mesken ve aidiyet kavramlarının yerini 

geçicilik, esneklik, katılımcılık gibi kavramların almasına, geçici ve dağıtık bir 

ilişkilenme arzusuna referans verir. Leach (2003) artık özdeşleşmelerin geçici ve 

süreksiz olduğunu, ait olma kavramının giderek rizomatik olma kavramına 

yaklaştığını iddia eder. Aidiyet kavramı günümüzde belirlenebilir bir kökene referans 

vermektense, geçici ve dağıtık bağlara referans verir; bu bağların yoğunlaşması 

mekansal sınırların bulanıklaşmasına yol açarak yere bağlılığı teşvik eder (Leach, 

2003).  

Deleuze ve Guattari, rizomu bir ağ olarak tanımlar. Rizom, birçok noktadan oluşur ve 

her nokta diğer noktalara bağlıdır, dolayısıyla her şey başlangıç ve bitiş olmadan 

birbiri ile ilişkilidir ve oluş halindedir. Her bir öğe diğeriyle ilişkisi aracılığıyla, onun 

üzerinden anlam üretir. Sürüler ve güruhlar gibi yığınsal olgular ve bulanık toplumsal 

kümelenmeler rizom örnekleri olarak sayılabilir. Rizomatik oluşum biçimleri bütün 

faillerin sadece verili bir andaki durumlarına göre tanımlandığı ve birbiriyle 

değiştirilebilir ve yeniden ilişkilendirilebilir olduğu, merkezsiz ve dağıtık bir sistemdir 

(Deleuze ve Guattari, 1987). Dolayısıyla rizomatik olma kavramı ile ilişkili yeni 

mekansal aidiyet ve bağlanma türlerini anlamak için geçici, akıcı ve süreksiz durumlar 

üzerinden yeni tartışmalar açılmalı ve çağdaş özdeşleşme tarzlarının nasıl işlediği 

araştırılmalıdır.  

“Yer”lerle ilişkilerimizin süreksiz ve ilişkisel olması; hafızamızdaki mutlak bir imge 

üzerinden şekillenen, sabit ve mutlak bir ilişkilenme biçimine referans veren edilgen 

bir “yer” tanımındansa, öznelerin, nesnelerin, yerin ve o yer’de oluşan olayların aynı 

derecede etken ve edilgen olduğu bir kavrayışa bizi yönlendirir. “Yer” strateji-taktik, 

tasarlanan-yaşanan, özneler üreten-özneler tarafından üretilen vb. diyalektiklere 

kilitlenmekten kurtulur. Süreksiz ve ilişkisel aidiyet modelleri, mimarları benlik ve 

çevre arasında yeni ilişkiler aramaya, karmaşık, ilişkisel ve her kesim tarafından tekrar 

tartışılabilir bir mekansal aidiyet modeli kuracak araçlar bulmaya yönlendirir. 

Deleuze ve Guattari, köklülük ve kalıcılık deneyiminin geçicilik ve hızdan üstün 

olmasına karşı çıkar. Bizde kökenlenmeyen, fakat içimizden geçen ve bizi mesken 

tutan, ara sıra belki bilinçli olarak, fakat genellikle olup bitenlere dair belirli bir 

farkındalık olmaksızın yaptığımız şeyleri etkileyen fikirler ve pratikler aracılığıyla 

inşa edildiğimizi iddia eder (Ballantyne, 2007). Bu sebeple mekanlarla kurduğumuz 



25 

ilişki daima geçici atmosferlerle, anlık kurulan kolektivitelerle, her türlü nesne 

akışlarıyla ve bunların öznelerde nasıl bedenleştiğiyle ilişkilidir; sabit formlarla değil.  

Durumcuların psikocoğrafik harita denemeleri ile kent planını bileşenlerine ayırıp yeni 

ilişkiler bütünü içinde kompoze etmesi bu sebeple anlamlıdır; arzular, deneyimler, 

duygulanımlar ve atmosferler ile yerin salt biçimsel temsillerine değil; onun 

“bellekteki anlık bir deneyim” olarak nasıl çerçevelenebileceğine odaklandıkları için. 

Rutinlerin ve mesken tutma arzusunun yoğunlaşması üzerinden ele alınan ‘aidiyet’ 

kavramı, Durumcular için köksüzlük, geçicilik gibi ‘aidiyet’ ile çatışma halindeki yeni 

kavramlara evrilir.  

Fakat bulunulan ortamla ilişkilenme ve bir bütünün parçası hissetme arzusu, mekanla 

ilişkili pek çok söylemin içinde hala bulunmaktadır. Deleuze ve Guattari tarafından 

kavramsallaştırılan “göçebe düşünce” kavramı sabit değerlerin, kalıcılığın, yerlerin ve 

yerlerde ikamet eden öznelerin tüm kazanılmış alışkanlıklarının tasfiye edilmesine 

işaret ederken, bir yandan da gerçekliğin oluşum zemini olarak bütüncül bir içkinlik 

düzlemi işlevi gören “virtüel” kavramı ile ilişkili şekilde çalışır. Benzer şekilde 

Braidotti de sabit ve istikrarlı bir kimlikle ilişkilenen özne algısını yıkıp yerine 

bütüncül olmayan ve kurduğu geçici ilişkilerle tanımlanan bir “göçebe özne” 

figürasyonu koyarken bu öznelerin sürekli etkileştiği karmaşık ilişki ağlarına da vurgu 

yapar. Kurduğu insan-sonrası zeminde her şey canlılık zemininde –zoe üzerinden- 

birbirine bağlıdır.  

Geleneksel bütünsellik anlatılarının kaybına temellenen en radikal söylemlerde bile 

yoğun bir bağlantısallık ve bütünsellik arayışına şahit olmamız, normatifliğe 

saplanmayan, hiçbir kimliği kalıcıymışçasına yaşamayan, rotalara yönelen bir kimlik 

arzusunda dahi evrendeki konumumuza dair bir aidiyet ihtiyacı bulunduğunu vurgular. 

Braidotti bu bağlantısallığı yapıcı bir şekilde kullanmak için, farklar ve bağlantılar ile 

çalışan bir öznelerarasılık hissi üzerinden aktif çoklu aidiyetlerin arayışına ve 

karmaşık ittifakların üretimine bizi yönlendirir (Braidotti, 2017). İçinde bulunulan 

çevre ile ilişkilenme ve evrendeki yerimize dair bir fikir oluşturma arzusu ortadan 

kalkmamış fakat zaman, geçicilik, hız ve bağlantısallık kavramları içinde 

yoğunlaşarak karşılıklı etkileşimler üzerinden ele alınmaya başlamıştır. Braidotti’ye 

göre bizim dışımızda varolup bizi de kapsayan bir dünya içinde yüzen tamamen 

otonom bir zihin değiliz; ortak bir canlılık zemininde her şeyle ilişkileniyoruz ve 

ilişkiler varlığımızın uzantıları olarak işliyor. Massey de benzer şekilde insanların 



26 

bağlanma ihtiyacını basitçe reddetmek yerine bu ihtiyaçla yüzleşmeye ihtiyacı 

olduğunu söyler. Çağımızın hareket ve iletişime, sosyal ilişkilerin coğrafi olarak 

yayılmasına ve tüm bunlarla ilgili deneyimlerimize atıfta bulunması sebebiyle içe 

dönük, tarihsel mirasa ve kimliğe dayalı yaklaşımlardan ziyade tüm fiziksel 

hareketleri, görünmeyen iletişimleri ve sosyal ilişkileri kapsayan toplumsal ilişkiler 

kümesinden oluşan ve yerel durumların farkındalığıyla başlayarak daha geniş 

dünyayla olan bağlantılara yayılan bir yer ve aidiyet duygusunun ihtiyacını vurgular 

(Massey, 1994).  

Berry (2018), mimari fenomenolojide cisimleşmiş algılar üzerinden şekillenen anlam 

teorilerinde iki yöntemin bulunduğunu iddia eder. Bunların ilki “Sembolik Form 

Teorisi”dir (Symbolic Form Theory) ve bu teori belirli bir değer sistemini mitopoetik 

tarzda iletir; başka bir deyişle kozmik bağlantılardan yola çıkarak sosyal gerçekleri ve 

değerleri somutlaştırır ve insanın kozmostaki yerine dair bir duygu iletir. İkincisi ise 

“Yönelim Teorisi”dir (Orientation Theory) ve bu teoriye göre mimarlık insan 

vücudunu çerçeveleyerek algısal alana tutarlılık, anlaşılırlık ve çeşitli duyumlar verir. 

Bunun sonucunda ise varoluşsal bir yönelim üretilir. Berry’e göre başkaları ile 

karşılaştığımız varoluşsal alanlar artık çeşitli mutlak değerlere dayandırılan uzamsal 

koordinatlarla inşa edilmek yerine, “donanımsal bütünlüklerin esnek bir 

organizasyonu” olarak ele alınmalıdır. Donanımsal bütünlük, şeylerin anlamlı bir 

bütünlük halinde bir araya getirilip bir amaca yönlendirilmesini ve bu sayede öznenin 

projeler üstlenerek mekanda hareket etmesini sağlayan durumlara referans verir. 

Heidegger’in örneğine benzer şekilde mürekkep, kalem, kağıt, defter, masa, lamba, 

pencere, oda gibi nesneler anlamlı bir bütünde bir araya gelir ve bir amaca 

yönlendirilir: bir kitap yazmak, sonra onu yayınlamak ve belirli bir zaman sonra filozof 

olmak. Berry’nin yaklaşımında mimarlar mekanı özneler, nesneler ve diğer araçlar 

tarafından şekillendirilecek performanslar olarak düşünerek anlamlı bir bütüne 

ulaşabilir. Mekan uzayda kütle boşluk ve ışık birleşiminden ziyade, arzular yaratan, 

davranışları biçimlendiren, duygulanımlar hissettiren bir araçlar bütünü olarak çalışır. 

“Yer”lere duyduğumuz aidiyet ise bu duygulanımların yoğunlaşması ile birlikte artar.   

Süreksizlik çerçevesinde tartışılan mekansal aidiyet söylemleri gösterir ki, kolektif 

tahayyüllerin ve istikrarın yokluğunda, mekânsal aidiyetin artık formlarla ve 

nesnelerle bir ilişkisi kalmamıştır. Mimarlık mevcut failler arasındaki bağlantıları 

keşfetmeli, bu bağların kırılgan ve geçici olduğunu fakat yine de çeşitli bütünleşme 



27 

süreçlerine hizmet edebildiğini görmeli ve bu doğrultuda organizasyonel 

müdahalelerde bulunmalıdır. Bu sayede özneler ve içinde yaşadıkları çevreler arasında 

bütünlük kuracak zeminler üretilip tartışılabilir.  

Bu durumda karşılıklı bağlantılılık modeli üzerinden kolektif olarak paylaşılan, 

söylemsel, imgesel, fiziksel ve duygulanımsal ilişkilerin kartografisini üretmek bu 

kırılgan ve geçici bağları keşfederek mekânsal aidiyet arzularına ulaşmak için bir araç 

olarak kullanılabilir. “Yer”, akıldaki anlık bir deneyime dönüşmüşse; kenti artık belirli 

anlamların karşılığı olan geometrik bir bütünden ziyade; parçalara, insanlara, 

nesnelere ve bunlar arasındaki ilişkilere odaklanarak ele almak, belirli bir tahayyülün 

yokluğunda nasıl ilerleyeceğimize dair alternatif tartışma alanları açar. 

2.4 Süreksiz Bir Düşünsel Zemin Olarak Heterarşi 

Heterarşi, bir organizasyonda farklı katmanlarda yer alan farklı durumların 

birbirleriyle ilişki içinde olduğu, hem birbirlerini hem de bütünü etkilediği yapıya 

verilen isimdir ve bir sistemdeki öğeler arasındaki ilişkilerin çeşitliliğini ve 

birbirleriyle etkileşimini ele alarak mekansal, zamansal ve bilişsel boyutlardaki 

değişimleri alternatif şekilde düşünmenin bir yolunu sunar. 

Hiyerarşi kontrol edici bir modelken heterarşik, indirgemeci modellerin ve doğrusal 

ilişkilerin yerine çok boyutlu ve lineer olmayan bir organizasyon şemasına imkan verir 

(Crumley, 2015). Heterarşi kelimesi ilk kez bilişsel yapıların kolektif organizasyonunu 

inceleyen McCulloch (1945) tarafından tanımlanmıştır. McCulloch, ağaç yapısındaki 

veya piramidal yapıdaki hiyerarşik sıralamaya ve doğrusal tahmin edilebilirliğe karşı 

çıkarak, insan beyninin hiyerarşik bir sistemle çalışmadığını ve koşullar değiştikçe 

yeniden proglamlandığını, dolayısıyla bilişsel konulara bir değerler heterarşisi içinden 

bakmamız gerektiğini iddia eder. Sonrasında pek çok sosyolojik ve ekolojik çalışmaya 

yön veren heterarşi kavramı, günümüzde hiyerarşinin tam karşısına konumlanmak 

yerine hiyerarşiyi de özel bir durum olarak kümesi içinde kapsayan daha genel bir 

düşünsel zemine referans verir.  

Crumley’e göre Heterarşi (2015), değişken ve ilişkisel bir yapı olduğu için 

matematiksel olarak modellenebilir veya soyut bir anlatı olarak kullanılabilir. Bu 

çalışmada heterarşi kavramı hem soyut bir düşünsel model olarak hem de sosyo-

mekansal durumlardaki süreksiz ilişkileri tartışmaya imkan sağlayan somut bir 



28 

kartografi olarak ele alınmıştır. Heterarşik bir düşünsel zemin, uzamsal veya zamansal 

bir araç olarak farklı taksonomilere ve katmanlara ait verileri dağıtık ve dinamik olarak 

organize etmeye, durumları, insanları, fenomenleri birbirine bağlı düğümler ve 

bağlantılar olarak görmemize imkan sağlar (Şekil 2.8). 

 

Şekil 2.8 : Heterarşi. 

Mimarlık kuramında Heterarşi kavramı ilk kez Lebbeus Woods tarafından 2002 

yılında kulanılmıştır. Woods, hiyerarşik modellere alternatif olarak önerdiği heterarşik 

modelde, piramiti tersine çevirerek bireysel ve kolektif arzuların ve ihtiyaçların tepede 

olduğu çoklu piramitlerin yaratılması gerektiğini söyler. Mimarlık pratiğini 

sınırlandıran hiyerarşilerin hepsi (değerler, yapma biçimleri ve tipolojiler) Woods için 

mimarlık pratiğini kısıtlar ve insanları varoluşsal olarak ortalarda bir aralığa sıkıştırır 

(Woods, 2010).  

Hiyerarşi, iki ve ya daha fazla elementin tek yollu ilişkisine karşılık gelirken, heterarşi 

farklı ve ilgisiz gibi görünen bakış açıları arasında çok yönlü ve etken ilişkiler kurmaya 

karşılık gelir. Karmaşık, akışkan ve çok katmanlı bir toplumdan söz ediyorsak, kenti 

aynı karmaşıklığa ve katmanlılığa sahip bir bilgi üretimi doğrultusunda okumaya, 

kullanım ve yeniden kullanımla şekillenen mekan tahayyüllerine odaklanmamız 

gerekir. Bu bağlamda heterarşi kavramı, mekanı oluşturan failleri ve bu failler 

arasındaki ilişkileri süreksiz, istikrarsız ve ilişkisel bir zeminde tartışmamıza imkan 

sağlayan bir düşünsel zemin oluşturmamıza imkan sağlar. 



29 

2.5 Parçalı, İlişkisel ve Geçici Kamusallık Arayışları 

McEwan (2020), kentin de dilsel bir biçim olarak ele alınabileceğini, çünkü kentlerin 

“pek çok dijital ve sosyal ağların materyalize edilmiş bir grameri” olduğunu iddia eder. 

Kamusal alandaki imgeler, etkileşimler ve enformasyon akışları, yeni toplumsal 

ilişkiler üretir ve öznelerarası deneyime dayanan güçlü ve karmaşık bir dil oluşturur. 

Bu durumda dilin üretici gücünü mimarlık aracılığıyla politik ve estetik bir güce 

çevirmek mümkündür. Aldo Rossi ve Paolo Virno’nun düşünceleri doğrultusunda 

şehirlerin kolektif düşüncelerin analogları olduğu iddiasıyla ilerleyerek öznellik, hayal 

gücü ve faillik kavramlarının önemine değinen McEwan, mimarlığın kolektif 

öznellikleri çerçeveleme kapasitesini keşfetmek, bu bağlamda kenti yapılandırmak ve 

çokluğa kolektif bir politik özne olarak yön vermek için mimari nesnelerin kurucu 

kurallarını, ilişkileri yöneten kurallarını ve örtük anlamlarını anlamak gerektiğini 

vurgular. Çünkü her türlü bilinçsiz ve sembolik etkileşim, kenti paylaşan çokluğun 

bedeni ve sözleri ile mekânsallaştırılır (McEwan, 2020). Bu bağlamda kamusal 

alandaki imgeler, nesneler ve etkileşimlerin ve bu unsurların ürettiği toplumsal 

ilişkilerin açık, örtük ve geçici yapısını anlamak, kenti açık ve sürekli dönüşen bir 

konfigürasyon alanı olarak görmemize yardımcı olur.  

Spencer (2011), çağdaş mimarlığın duygulanımların üretimine doğru ilerlediğini iddia 

eder. Parça-bütün ve birey-toplum ikiliğindeki okumaların yetersiz kaldığını, 

ölçeklerarası etkiler ve bağlılıklarla çizilen anlatılar üzerinden topluluklara ve 

atmosferlere odaklanılması gerektiğini savunur. Post-modern paradigmada özne, 

çevreyle anlık olarak ilişkilenen bir oluşum biçimi olarak ele alındığı için; mimarların 

daha karmaşık ve katmanlı sosyal diyagramlarla uğraşması gerektiğini belirtir. 

Spencer’a göre bir yerde olmanın ne anlama geldiğini tekrar sorgulamamız gereken 

yeni ontolojilere ihtiyacımız vardır.  

Awan, Schneider ve Till (2011) mimarların ve kentsel planlamacıların vizyonları 

etrafında şekillenen fakat gerçek dünya sorunlarıyla yüzleşmekte başarısız olan 

teorileri eleştirir ve önceden belirlenmiş bi sonuç olmadan, dönüştürücü olma niyetiyle 

ortaya çıkan eylemlerin önemini vurgular. Mekanı, mekansal üretimin sürekli 

döngüsüne ve onun içine giren tüm insanlara ve süreçlere doğru genişleterek fail-yapı 

diyalektiğini aşan bir mimarlık anlayışı önerir. Mimarın niyeti bağlam tarafından 

sürekli yeniden şekillenmelidir. Bunun için mimarlar, kentsel planlamacılar ve 



30 

tasarımcılar tartışılabilir ve esnek karşılıklı bilgileri (mutual knowledge) organize 

edecek sistemler geliştirmeli, başkalarının gelecek istek ve ihtiyaçlarına karşı tetikte 

olmalı, belirsiz bir geleceğe vizyonlar ve çözümler tasarlamalıdır. Mekansal faillik, 

müzakere, hayal gücü ve katılımcı mekansal karşılaşmalar odağında çoğul arzu ve 

ihtiyaçları görünür kılarak, “yerel inisiyatifleri büyüklük açısından değil, daha geniş 

dağılım açısından çoğaltacak şekilde organize etmeye” karşılık gelmelidir (Awan, 

Schneider ve Till, 2011). Mekanı bireylerin ve kolektiflerin bilgisi ve arzuları 

doğrultusunda değerlendirmeyi savunan bu yaklaşımlar, kolektif öznelliklere hem 

mekansal verinin üretimi hem de tasarımın şekillenmesi sürecinde aktif bir rol verir.   

2.5.1 Mekansal Faillik ve Açık bir Konfigürasyon Olarak Kent 

Mimarlığın kolektif öznelliklerin hayal gücü ile birlikte çalıştığı  bir yaklaşım arayan 

mimarlardan birisi John Hejduk’tur. Hejduk, “yer”i mevcut sınır ve tanımlardan 

kurtarıp, duygulanımsal etkileriyle onu tartışmamız gerektiğine inanarak, mekanı salt 

geometrik ve biçimsel temsillerden ziyade durumlar, etkileşimler, kolektiviteler, 

hafıza, arzu, hayal gücü gibi kavramlarla anlamaya çalışır. Bal’ın deyimiyle “yerler 

için kelimeler ve imgelerle dolu bir dünya”, “açık bir mimari alfabe” inşa etmeyi dener 

(Bal, 2021). Berlin Prinz-Albrecht-Palais anıt-parkı için ürettiği yarışma projesi olan 

“Victims” projesinde mimarlığın alışıldık düşünme ve temsil biçimlerinden ziyade 

şiirlere, karakterlere, karakterleri betimleyen metinlere ve bu karakterlerin özerk ve 

açık imgelerine odaklanır; böylelikle mimarlığın politik öznelliklerle olan ilişkisini 

sorgulamak için yeni ve subjektif bir dil üretir. Proje, parkta konumlanacak farklı 

karakterlere sahip 67 strüktürü içerir. Bu projenin 30 yıl süren iki dönemde inşa 

edilecek artırımsal bir proje olarak çalışacağı ve kitapta sunulan vaziyet planının 

mevcut ihtimallerden sadece biri olduğu, Hejduk tarafından kitabın en başında 

vurgulanır (Şekil 2.9). Düzenlemenin nasıl olacağına zaman içindeki koşulları 

değerlendirerek yerli halk karar verecektir; tek şart, her strüktürün doğa gridine üç 

noktadan bağlı olmasıdır. Tasarlanan strüktürler mimari temsil biçimi olan plan ve 

kesitlerin yanında imgeler, şiirler, metinler, mekansal kullanıma dair notlar ve 

diyagramlar ve eskizlerle desteklenir. Hejduk’un burada çizdiği izler sadece projenin 

hayali imgeleri ve ana hatlardır; kendi deyimiyle “diyagramlar değil hayaletlerdir” 

(Hejduk, 1986) (Şekil 2.10). 



31 

 

Şekil 2.9 : Victim’s Projesi vaziyet planı olasılıklarından biri, John Hejduk, 1986 

Hejduk’un şiirler, imgeler ve eskizlerle kurduğu mimarlık dili, mimarlığın yeni 

kolektif öznellikleri çerçevelemek için kullanabileceği bir araç olarak ele alınabilir. 

Hejduk, biçimi ve kullanımı keskin hatlarla tanımlanmış bir yaklaşım önermektense, 

küçük parçalar üzerinden adım adım ilerleyen artımsal (incremental) kurallar 

belirleyip, duygulanımsal etkilere dair spekülasyonlar oluşturarak mekanın poetik 

etkilerinin olasılıklarını ortaya seren alternatif bir mekansal faillik biçimi önermiştir 

(Şekil 2.10, Şekil 2.11). Hejduk’un yaklaşımı, mimarın bir üst anlatının yokluğunda 

ne yapacağı; bir otorite kurmadan, çokluktan ve çeşitlilikten beslenerek açık bir 

konfigürasyon alanı olarak kenti okumaya çalışırken nasıl bir eylem alanı belirlemesi 

gerektiğine dair tartışmaları bir adım öteye taşır. Mimarı, başlangıçta “olasılıkları ve 

poetik etkileri ortaya seren”, sonrasında ise “ihtiyaç halinde devreye giren ve sonra 

tekrar çekilen” bir konuma yerleştirir. 

 

Şekil 2.10 : Victim’s Projesi artırımsal tasarım yaklaşımı, John Hejduk, 1986 



32 

 

Şekil 2.11 : Victim’s Projesi “Müzisyen” ve “Kütüphane Görevlisi” karakterlerine 
dair şiirler, metinler ve tasarlanan otonom strüktürler, John Hejduk, 1986 

2.5.2 Bireysel / Kolektif Arzular ve Çoklu Piramitler 

Mimarlığı kolektif öznelliklerin arzuları ile birlikte ele alan mimarlardan bir diğeri de 

Lebbeus Woods’dur. Woods, tepesinde otoritenin olmadığı, kalıcı ve evrensel olmaya 

çalışmayan bir mimarlığı savunur. En büyük tehlikelerden birini tiplerin tiranlığı 

olarak gören Woods, hız, akışkanlık, ve heterojenlik gibi kavramlarla düşünmenin yeni 

yollarını arar. Bugünün yaşam koşullarının değişkenliğinin, özgür bir mekan yaratmak 

için altüst etme araçları olarak çalışması gerektiğini, özgüllüklerinin kategorik 

olmadığını, yani tiplerin alışılagelmiş tiranlığı içinde çalışmadığını, fenomenolojik 

olduğunu ve köklerinin tamamen değişim olgusunun içinde olduğunu söyler (Woods, 

1992). Ona göre yaşadığımız alanlar bizi özgür kılmaktan ziyade, kategorileştirmeye, 

aşırı basitleştirmeye, tektipleştirmeye hizmet etmekte; bizi aşırılıklardan koruyan bir 

sığınak görevi görerek yaşayanları güvenlikli bir varoluşsal ortada 

konumlandırmaktadır (Woods, 2010).  

Mimarlığın doğası gereği her zaman politik bir eylem olduğuna, çünkü yaşadıkları 

ortamı ve bu çevrede olan ilişkileri inşa etmekle ilgili olduğuna inanan Woods, 

Manaugh ile yaptığı röportajda mimarlığın çok disiplinli ve kapsamlı doğasını 

anlamak gerektiğini ve bunun için tüm politik, ekonomik ve sosyal durumları ve 

değişiklikleri kucaklayan yaklaşımların imgelenmesi ihtiyacına vurgu yapar 

(Manaugh, 2007). Bu sebeple kendi ürettiği imgeler, mimarinin alışılagelmiş 



33 

dilindense mevcut tipolojilerden uzak, mekanı biçimlendiren güçlerin ne olduğunun 

tam olarak tanımlanamadığı yeni bir yaklaşıma davet eder. Toplumsal durumların 

agonistik potansiyellerinden yola çıkarak farklılıkları ve çatışmaları yansıtan imgeler 

aracılığıyla bir mimarlık dili oluşturur. “Politik Makineler” isimli makalesinde (2009), 

1991 yılında Zagrep için tasarladığı “Zagrep Özgür Bölge” projesini tekrar hatırlatarak 

şu soruyu sorar: “Hızlı siyasi değişimin mimarisi nasıl olabilir?” Woods’a göre 

mimarlar politik değişime imkân sağlayan mekânsal önerilerde bulunmalı, ellerindeki 

durumlar üzerine çalışıp bunları açıklayarak olası bir değişim mimarisini fiilen 

yaratmanın yollarını aramalıdır (Woods, 2009). 

Zagrep Özgür Bölge projesi, Woods’un pek çok projesi gibi kontrol edilemez ve 

bitmemiş bir forma sahiptir; sürekli değişip dönüşmeye, yeni parçalar eklenmesine, 

öngörülemez karşılaşmalara tabi tutulmaya ve işgal edilmeye açıktır (Şekil 2.12). 

Woods, bu projede bireysel dürtüleri birbiriyle ilişkilendirmeye çalışan bir imge arar. 

Yapıyı kullanacak Zagreplilerin yorumlarını alır ve bu yorumların ortaklıklaştırmaya 

çalışarak mekanlara dönüştürür, böylece bireysel insiyatifle başlayan ve ortaklaşa 

hareketle sonlanan kolektif bir imge oluşturduğunu savunur (Woods, 1991). 

           

Şekil 2.12 : Zagreb Özgür Bölge, Lebbeus Woods, 1991 (Url-8) 

Woods, mimarlığı baskın ideolojinin tasarladığı fiziksel ve sosyal düzenin 

uygulayıcısı olmaktan çıkarmak ve toplumsal ilişkileri etkileyen aktif bir disiplin 



34 

olarak tartışmak için mimarlığın sosyal konumuyla ilgili yeni bir hipotez ortaya atar. 

Tepesinde herhangi bir otoritenin (siyasi, ekonomik, dini, toplumsal, etik) bulunduğu 

hiyerarşik modellerin en iyi ihtimalde bile sınırlayıcı olduğunu, hiyerarşi kavramı 

mimariye egemen olduğu sürece mimarlığın kentsel ölçekte klasik modellere kök 

salmaya devam edeceğini belirtir. Dolayısıyla mimarlar ve kentsel planlamacılar, 

piramiti tersine çevirermenin, bireysel ve kolektif arzuların ve ihtiyaçların tepede 

olduğu çoklu piramitlerin yaratmanın yollarını araştırmalıdır (Woods, 2002).  

Fahey (2013), Woods’un eskizlerinin muğlaklığını eleştirirken, hem ihtiyaçları hem 

arzuları kapsayacak bu projeksiyonun mekanlarının ne tür bir amaca hizmet edeceğini 

açıklamamasına dikkat çeker. Mekansal çözümlemelerin tam olarak ne olduğu ve 

bunların kentlilerin günlük arzu ve ihtiyaçlarına nasıl uygun kılındığı net değildir; 

bunun yanında özerklik fikrine temellenen bir projede mekanlar için genel bir fikir 

birliği yaratılmasının zorluğundan dolayı bu projelerde sosyal gerçeklerden ziyade 

varsayımsal ideallerle ve değerlerle ilerlenir. Temel fakat kritik epistemolojik 

sorunlarla uğraşılmaz. Fakat yine de Fahey, Woods’un heterarşi üzerine 

temellendirerek oluşturduğu “mimarlığın yeni sosyal konumu”nun, “bağlam” kavramı 

ve deneyimlemekte olduğumuz süreksizlik ve akışkanlıkla ele alındığında yaratıcı 

dönüşümlere yol açacağına inanır. Heterarşiye hizmet etmek için mimarın rolü 

varsayımlarla ilerlemek yerine, sürekli akış halindeki fenomenleri görmek, etkilerini 

basitleştirmek ve sunmaktır. Böylece yapılı çevrenin morfolojisinin yerleşim kalıpları 

ve alışkanlıklarla nasıl bir ilişkisi olduğu keşfedilir; aradaki kırılgan fakat etkili 

ilişkiselliğin farkına varılır (Fahey, 2013).  

Fahey’in bu eleştirisi, ‘heterarşi’ kavramını rasyonel ve etkin bir şekilde nasıl 

kullanabileceğimize ve bu sayede kenti nasıl açık bir konfigürasyon olarak 

görebileceğimize dair yol gösterici bir yaklaşım olabilir. Kenti yapılandıran 

alışkanlıkların, yapıların ve durumların insan merkezli stabil kurgulardan ziyade, her 

türlü dolayımın etki ettiği karmaşık bir alanda nasıl tartışılabileceğini düşünmek; 

mimarlığın hız ve akışkanlık içinde oluşturacağı süreksiz bir düşünsel zeminin 

kurulmasını ve kurulan bu zeminin karşılıklı bağlantılılık modeli üzerinden kolektif 

olarak paylaşılan bir aidiyet duygusuna aracılık etmesini kolaylaştırabilir.  

Post-modern dönemde altüst olan düzenlerin yerini henüz yenileri almamışken; 

kolektif bir mimarlık, merkezi olmayan, aralarında net bir hiyerarşi kurulamayan her 

türlü fenomene yönelerek araştırılabilir. Böylelikle heterarşik bir mimarlığın nasıl 



35 

mümkün olacağı, kentteki durumları ve onların dönüştürdüğü etkileri ilişkilendiren 

alternatif zeminler üzerinden tartışılabilir. Önemli olan bu durumların ideolojik 

kalıplardan özerk ve hiyerarşisiz bir şekilde nasıl ele alınacağıdır. Bu bağlamda 

çalışmanın ilerleyen bölümlerinde, lineer olmayan çok yönlü ve çok boyutlu bir 

organizasyon şeması aracılığıyla ilgili fenomenleri birbiri ile ilişkilendiren hemzemin 

bir düzlem oluşturur. 

 

 

  



36 

  



37 

 

3.  HETERARŞİK KARTOGRAFİ 

Karatani (2005), Batı düşünce geleneğinde mimarinin –yarı-oluş niteliği taşıyan 

matematik gibi- üzerine yeni bir şey kurulabilecek “ideal” bir zemin olarak ele 

alındığını savunur. Post-modern anlayışlar, süreksiz oluş arzularına dikkat çekerken 

düzensizliği, geçiciliği ve belirsizliği olumlayarak “yer”i “akıldaki bir deneyim” 

olarak çerçevelemeye başladıkça, mimarlık hiyerarşik ve biçim odaklı kavrayışlardan 

ziyade çoklu bakışlara imkan sunan ilişki ve işleyişlere yönelerek diyagramatik 

nitelikler üzerinden tartışılmaya başlar. Süreksizlik, oluş, ilişkisellik gibi kavramların 

nasıl algılanıp temsil edileceği sorusu ise hala net olarak cevaplanmamıştır. 

Manzotti, ‘Yayılmış Zihin: Deneyim ve Dünya Özdeşliği’ adlı kitabında (2022) 

bugüne kadar hiçbir ilişkinin tam olarak gözlemlenip temsil edilemediğini, bu sebeple 

sadece nesnelerden oluşan bir dünya algısının çok daha basit ve doğru bir algılama 

biçimi olacağını söyler. Manzotti’ye göre deneyimlerimiz ve gerçeklik arasında bir 

fark bulunmamakta, insan algıları ve nesneler aynı nesnellik zemininde işlemektedir. 

Savunduğu özdeşlik düşüncesine göre insan, uzay ve zamana yayılmış nesneler ve 

olaylar kümesidir, beden ise deneyimin şimdi ve burada etki etmesini sağlayan araçtır. 

Burada Manzotti, deneyimi nesnenin varolduğu zamana yerleştirir. Herhangi bir 

zaman diliminde bütün algıların toplamı, dünyanın o zaman dilimindeki gerçek 

ontolojisini verir. Böyle bir dünyada mekan, her deneyimlendiğinde –herhangi bir 

insan onu her algıladığında- yeniden oluşur. Tek bir insanın bir mekanı farklı 

şekillerde algılamasından ziyade, bir mekanın pek çok kere meydana geldiği bir 

algılama biçimi kurmamız ve böylece fenomenal özelliklerle, fiziksel özellikler 

arasında bir fark olmadığını görmemiz gerekmektedir. Benzer şekilde mekana dair 

fenomenal ve fiziksel durumları birbirinden ayrı katmanlar olarak görmek yerine 

hemzemin bir düzlemde temsil eden kartografi; mekanın gerçek bilgisini üretmeyi ve 

göçebe aidiyet modelleri ile varoluş biçimlerini anlamak için yardımcı olabilir.  

Mekana tek yönlü bakan ve mutlak bir fikir ekseninde çerçevelenen bir kamusallık 

arayışındansa, her ölçekten bilginin dahil edildiği, kültür çatışmaları ile mekanın 

kullanım, dönüşüm, işleyiş, atmosfer gibi niteliklerinin aynı nesnellik zemininde eş 



38 

zamanlı temsil edildiği bir araştırma zemini, herhangi bir zaman diliminde mekanın 

gerçek ontolojisine yaklaşmamızı sağlayabilir.  

Bu bağlamda çalışma önerdiği süreksiz düşünsel zemini Galata Bölgesi’ndeki işgal 

pratikleri ile ilgili vaka çalışması üzerinden somutlaştırır ve özdeşlik düşüncesiyle 

paralel şekilde algıları, söylemleri ve nesneleri aynı nesnellik zemininde ele alan bir 

heterarşik kartografi oluşturur. Heterarşik kartografi çok boyutlu ve lineer olmayan bir 

organizasyon şemasına imkan sağlayarak durumlar, insanlar ve fenomenler arasında 

bir hiyerarşinin kurulmadığı hemzemin bir düzlem oluşturur. Bölgede bir zaman dilimi 

içinde gerçekleşen olayları, hareket halindeki nesneleri, paylaşılan anlık fotoğrafları, 

sosyal medyada paylaşılan fikirleri, mekansal biçimleri, insan öbeklerini ve olayları 

çözümleyerek mekanın bu zaman dilimindeki gerçekliğine ulaşmaya ve süreksizlik 

bağlamında açılan insan-toplum-mekan-aidiyet tartışmalarını dağıtık bir sistem 

içinden okumaya imkan sağlar. İleriki bölümlerde daha detaylı tartışılacağı üzere, işgal 

pratiklerindeki ikili ve kodlanmış durumları açarak alternatif güzergahlar oluşturulur. 

3.1 Türkiye’de Kamusal Alan, Kamusal Zaman ve Agonistik Potansiyeller  

İkinci bölümde açıklanan süreksiz oluş arzularının Türkiye’deki mevcut kamusal 

tartışmalarla birlikte değerlendirilmesi, güncel tartışmaların olasılıklarının ve 

sınırlarının tartışılması için önemli görülmüştür. Tanyeli, Batuman, Yılmaz ve Çiftçi 

gibi pek çok düşünür Türkiye’de güncel kamusal mekan politikalarının mevcut 

süreksizlik ve istikrarsızlıkla baş edemeyip ona karşıt tutumlar sergileyerek mekana 

tek yönlü bakan, net şekilde çerçevelenen, paternalist tutumlara ve ikiliklere 

hapsedilen politikalar üzerinden şekillenmesini ve bunun sonucunda insanların 

kamusal mekanlardan yalıtılmasını eleştirir. Bu sebeple normatif ve paternalist olanın 

eleştirilerek; parçalı, çelişkili, ilişkisel ve çoklu bakışlara temellenen bir düşünsel 

zeminin tartışmasının Türkiye’nin yerel dinamikleri üzerinden yapılması ve 

“toplumsal olarak paylaşılan mekan” üzerine dinamik bir perspektif oluşturulması; 

mevcut tartışmalara çok yönlü bakılması için önemli görülmüştür. Türkiye’deki 

kamusal tartışmalar ile istikrarsız, süreksiz ve ilişkisel yaklaşımlar, iki eksende birbiri 

ile ilişkilendirilebilir. İlk eksen “Bütün bu süreksizlik ve istikrarsızlık yönelimlerinin, 

Deleuze tabanlı göçebe öznellik biçimlerinin, rizomatik ve göçebe aidiyet biçimlerinin 

Türkiye kamusallığında kendine nasıl yer bulacağı” kaygısı üzerinden ele 

alınabilirken, ikinci eksen daha üst ölçekteki problemlere dikkat çekerek 



39 

“sürdürülmesi ve tasfiye edilmesi gerekenler arasındaki ayrımın çok net olduğu 

muhafazakar ve paternalist tutumlara yatkın toplumlardaki mevcut aşkınlık 

düzlemleri, katmanlar, ikilikler, sınıflar ve değer hiyerarşilerinin nasıl açılıp karmaşık 

bir ilişkiler ağı içinde tartışılabileceği” üzerine şekillenir. Vaka çalışması sürecinde bu 

iki tartışma ekseni sürekli aktif tutulmuştur. 

Yılmaz (2017), kamusal alanı, “toplum ve toplumu oluşturan farklı grupların birlikte 

yaşama olanaklarını arttırmaya, karşılıklı yaşama biçimlerini yeniden ele almaya ve 

bu uğurda eylemeye ve görünmeye çalıştıkları bir var olma biçimi zemini” olarak 

çerçeveler. Toplumun ihtiyaç duyduğu ortaklık veya birliktelik arayışına ve bu 

arayışın temel zemini olarak içinde yaşanılan ve “paylaşılan zaman”a vurgu yapar. 

Çünkü zaman da duygusal ve zihinsel dünyamızın ritimleriyle var olan; hatırlama ve 

unutuşla kendine zemin bulan bir olgu olarak tıpkı mekan gibi toplumsal olarak 

örgütlenir ve üretilir. Bu durumda “yer”, akıldaki anlık bir deneyim olarak tartışılmaya 

başlandığında “kamusal zaman” da bütün bu deneyimler ve failler arasındaki ilişkileri 

görünür kılan bulutumsu bir etki olarak tartışılabilir. Böylelikle zamanı, sadece öznel 

dünyalarımızda unutuş ve hatırlama fragmanları ve bu fragmanların yeniden kuruluşu 

ile deneyimlenen bireysel bir etki olarak değil, toplumla birlikte yaşanılan, kavranılan 

ve üzerinde müzakere edilen yeni bir olgu olarak algılarız. Kamusal zaman kavramı 

üzerinden kurulan ortaklık, faillerin başkalarıyla kurulan müşterek bir dünyanın 

parçası olmasına imkan sağlayarak rizomatik ve kolektif aidiyet biçimlerine referans 

verir. Fakat Yılmaz’ın da belirttiği gibi Türkiye’de mevcut kent politikaları sonucunda 

kamusal alan ve kamusal zaman 2002 yılından günümüze kadar olan son 20 senelik 

süreçte fazlasıyla aşınmıştır. Sürekli artan güvenlik kontrolleri, kamusal alanın 

kullanıma kapatılması, belirli kesimlerin kamusal alandan dışlanması gibi durumlar 

bunlardan yalnızca birkaçıdır. Ortaklıkların ve çatışmaların deneyimleneceği kamusal 

alanın giderek sınırlandırılıyor oluşu, faillerin kendilerini zamanın akışı içinde bir 

yerlerde konumlandırmalarını sağlayan kamusal zamanın da kaybolmasına yol açar. 

Kamusal alanlarda bedensel olarak varolamama sonucunda insanlar kendini 

başkalarıyla müşterek bir dünyanın parçası olarak algılamakta zorlanır ve kente dair 

bir mekansal aidiyet biçimi oluşturamaz. (Yılmaz 2017 ve Yılmaz 2021) 

Çiftçi (2017), 2002 yılında iktidarın değişmesiyle kamusal alanın paternalist 

hassasiyetler üzerinden ele alınmasını; özellikle 2009 sonrası dönemde mevcut 

iktidarın “otoriterlikten totaliterleşmeye doğru yaklaşan hükümet etme tarzının 



40 

uzantısı olarak kamusal alanda nasıl terbiye edileceğimiz” üzerine çeşitli çıkışlar 

yapmasını eleştirir. Paternalist yaklaşımlarda geçmişi tekrar eden muhafazakar bir 

tutum vardır, otoriterlik daha az sorgulanır. İktidarın başında bulunan kişilerin eldeki 

imkânların nasıl dağıtılacağı, kimin neyi, ne kadar hak ettiğinin kararını vermesi 

normal karşılanır. Muhafazakar ve paternalist tutumlar, denenmiş olanı bilinmeyene 

tercih eder; bu sebeple mevcut düzeni korumayı, geleneklere tutunmayı ve mümkün 

olduğunca mevcut işleyişte bir değişiklik yapmamayı tercih ederler. Muhafazakâr 

hegemonyada gelenekler ve/veya din toplumsal normları biçimlendirir. Gelenekler, 

din ve kültür tarafından belirlenen normların, kişilerin kendini dünyada bir yere 

konumlandırmayı kolaylaştıracağına inanılır ve kamusal alanlar bu normlar üzerinden 

biçimlendirilir (Oakeshott, 1975, Heywood 1988). Bu bağlamda muhafazakar ve 

paternalist yaklaşıma sahip bir iktidar tarafından yönetilen toplumlarda insanların 

kendisini sürekli yeniden tanımlamasını gerektiren mekânsal pratiklerdense, insanları 

verili duruma uyum sağlamaya zorlayan yaklaşımlar benimsenir.  

Çiftçi’ye göre (2017), Türkiye’de iktidar, 2009 sonrası dönemde muhafazakar ve 

paternalist yaklaşımını arttırmaya başlamış, kamusal alanda sorunları çözmek için 

müzakere etmek yerine düşmanlaştırma / düşmanı imha etmenin uygulamaya 

geçirildiği totaliter bir döneme geçiş yapmıştır. Bu sebeple Türkiye’de kamusal alanın 

giderek totaliterleşmesi ve sürekli iyi / kötü, güvenlik / özgürlük, direniş / iktidar gibi 

dikotomilere sıkışması sıklıkla eleştirilir (Tanyeli 2017; Batuman, 2019; Çiftçi 2017).  

Seküler kimlikle ve modernizmle özdeşleştirilen sivil mimari örneklerinin yıkılması 

ve yerine geçmişe referans veren biçimsel dile sahip yapıların yapılması, kamusal 

alanın geleneklere uygun görülmeyen kişilere ve olaylara kapatılması, tarihi ve dini 

sembollerin kamusal alanlarda, belediye yapılarında, metro istasyonlarında giderek 

artması bu durumlardan yalnızca birkaçıdır. Yılmaz (2021), insanların deneyimlediği 

bu yersizyurtsuzluk hissinin kamusal olana karşı kayıtsızlık, nihilizm ve yabancılaşma 

iklimi yarattığını iddia eder. Türkiye’de son 20 yılda kamusal kültürün zayıflaması ve 

kamusal alanların giderek kullanımdan çıkması sonucunda toplumsal gruplar 

arasındaki dilsel iletişim zemini de büyük oranda tahrip olmuştur. Oysa özneler arası 

dünyada müştereklerin bir temsili olan dil, yarattığı etkileşim sayesinde insanların hem 

kendileri hem de yaşadıkları toplum için bir anlam oluşturmasını sağlar. Böylece tezin 

ilk bölümünde savunulduğu gibi anlamsal hegemonyalardan kopan ve yüzer-gezer bir 

zihin haline gelen insan, dilsel iletişim zemini ile anlamın ve değerin yitirilmesinden 



41 

doğacak tehlikelerden bir nebze arınabilir ve birlikte yaşamaya dair ifade ve 

eylemlerde bulunabilir.  

Kamusal alana dair güncel pek çok yaklaşım toplumsal katılıma vurgu yapar ve “Bütün 

ayrılmışlıklarına rağmen, ya da bunları ortaya çıkaran yapısal engelleri ortadan 

kaldırarak, eşit ve özgür bir ortak yaşamı ya da kolektif tecrübeyi nasıl mümkün 

kılacağımız” üzerinde durur (Özbek, 2004). Tezin ilk bölümünde savunulduğu üzere 

mekanı etkileyen faillerin sayısının ve çeşitliliğinin giderek artıyor olması durumu, 

birlikte yaşamanın yollarının da giderek karmaşıklaşmasına yol açar. Türkiye’nin 

içinde bulunduğu siyasi, toplumsal, kültürel koşullar karşısında mevcut iktidarın 

kontrol aygıtları giderek daha baskın hale gelirken Gezi Parkı gibi toplumsal 

kırılmaların yaşanması ve sosyal medya gibi yeni unsurların ortaya çıkmasıyla 

alternatif kamusallık biçimleri de çeşitlenmeye başlar. Ankara’da kenti birlikte 

yaşamanın ve birlikte yaşama deneyimlerini aktarmanın yollarını arayan “Zıtlar 

Mecmuası” bağımsız platformu (Url-18); Kadıköy’de hayatın paylaşıldığı yeni 

kamusal alanlar açmanın ve yatay örgütlenmenin yollarını arayan Don Kişot ve Yel 

Değirmeni işgal evleri (Url-19) gibi çeşitli projeler kente ilişkin talepleri, eylemleri ve 

arzuları görünür kılar. 

Sheikh (2007), kamusal alanın bir konum ve oluşum olarak tartışıldığı; normatif ve 

idealist yaklaşımlara karşı, parçalı, çelişkili, çatışmalı ve geçici olanı görünür kılan 

kamusal alan tartışmalarının uzun vadede daha yapıcı olduğunu belirtir. Castoriadis’in 

tarif ettiği “bir araya gelerek toplumun kurulumunu gerçekleştiren parçalı alanlar” 

olarak betimlenen bir kamusal alan tahayyülünü sorgulayarak genelleşmiş ve idealize 

edilmiş kamusal temsillerin karşısına “farklı sahalar” yaklaşımını koyar. Bu yaklaşım 

vurguyu deneyimlerin çokluğuna taşıyarak kolektif deneyimleri örgütleyen çoğul bir 

kamusal alan fikri önerir. Bu yaklaşımda mevcut mekanların mimari çerçevesi 

değişmeden kullanım biçimlerinin ve mekanı kullanan kimlik ve pratiklerin çokluğunu 

arttırmak önemlidir. Böylece kamusal olana ilişkin ilişkisel, eklemlenebilir ve 

iletişebilir yeni kavrayışlara ulaşabiliriz. Yukarıda bahsedilen öz-örgütlenimli kamusal 

arayışlar, sabit kategorilerin ve özne konumlarının yapısökümüne, disiplinlerarası 

alanlara, çatışmalı deneyimlere açılarak dinamik ve çokyönlü bir kamusallığı 

tartışmamıza imkan sağlar. Böylece Sheikh’in “kamusal alan denen şeyin zaten oldum 

olası bir projeksiyon ve idealden başka bişey olup olmadığı” sorgulaması 



42 

doğrultusunda bütüncül olmayan, sabit bir ideale koşullanmayan ve herkeste ortak 

olmayan bir kamusallık biçimine referans verir. 

Fakat Türkiye’de kamusal mekan, konsensus yaratılmaya çalışılan bir zemin gibi ele 

alınır. Mouffe’a göre (2015) çatışmaların tasfiye edildiği, tek bir kimlik üzerinden ele 

alınabilecek, toplumun tamamen bütünleştiren bir kamusal alan mümkün değildir. 

Mouffe, her ölçekteki politik zeminde deneyimlenen çatışmaların düşmanlar 

arasındaki mücadeleye karşılık gelen “antagonizma” biçiminde değil, muhalifler 

arasındaki mücadele’ye karşılık gelen bir “agonizma” biçiminde tartışılması 

gerektiğini söyler (Mouffe, 2015). Agonistik yaklaşım herhangi bir kesimin arzu ve 

ihtiyaçlarını dışlamadan bir konsensüsün nasıl üretileceğini tartışmaya imkan sağlayan 

bir yaklaşım sunar ve kamusal alan’ı, çatışan görüşlerin herhangi bir nihai çözüme 

ulaşmaksızın sürekli çarpıştığı mekân olarak ele alarak farklı söylemsel ve imgesel 

düzlemleri içermenin önemine vurgu yapar. Mouffe’a göre dünyayı bir bütün olarak 

savunmayı ve milli kimlikler oluşturmayı bırakıp farklılıkları kabul etmeli, gerekli 

otonomi koşullarını oluşturarak farklı kolektif kimliklerin özgürleştirilmesini 

sağlamalı, çok-kutuplu bir dünyanın kurulmasının yollarını aramalıyızdır. Bu 

bağlamda Türkiye’yi totaliter ikili ve aşırı kodlanmış kamusal politkaların dışına 

çıkarmak için agonistik yaklaşımların potansiyellerinin araştırılması; homojenleştirici, 

tektipleştirici, aşırı kodlanmış ve normatif pratiklerin yerine heterarşik yaklaşımla 

şekillenen yapıcı ve agonistik tavırların geliştirilmesi gerekmektedir.  

Deleuze ve Guattari (1987), kapitalizmin insanları sabit ve mutlak özne konumlarını 

sahiplenmeye zorlayan mutlak bir “yer” ile ilişkili disiplinle değil, öznenin her an oluş 

halinde olduğu sürekli hareketle tanımladığını belirtir. Bu sürekli hareket hali oluş, 

arzu, yersiz-yurtsuzlaşma gibi kavramlar üzerinden ele alınır. Alternatif kamusallıklar 

statik olana karşı direnirken bu kavramlar içinden ele alınabilir. Sabit biçimlere karşı 

esnek organizasyon biçimleri kurarlar.  

Tanyeli (2017), “sadece pratiklerin, nesnelerin, fikirlerin, söylemlerin, imgelerin ve 

insanların devingen ilişkilerinden ibaret bir mimarlığı” sorgular. Tanyeli’ye göre 

insanın mekanla ilişkisini sabit anlatılar, özler, kimlikler değil, çoğul aktörler 

arasındaki ilişki ağları ve dağıtık eyleme güçleri belirlemektedir. Bu sebeple kamusal 

alandaki aktörlere dair girift ve esnek kavrayışlara ulaşmak, farklı bir mimarlık 

düşlememize yardımcı olacaktır. Her ölçekten bilginin dahil edildiği, kültür 

çatışmalarının ve mekanın kullanım, dönüşüm, işleyiş, atmosfer gibi niteliklerinin de 



43 

temsil edildiği bir araştırma zemini, çalışmanın başında tartışılan süreksizlik ve 

dönüşen aidiyet söylemleri bağlamında agonistik potansiyelleri, yeni arzu 

ortaklaşmalarını, özgür kamusallığın önündeki engelleri ve Türkiye’de tekrar birarada 

nasıl yaşayacağımız, bir kamusallığı nasıl oluşturacağımız konusunda mimarlığın 

failliğini sorgulamamızı sağlayabilir. 

3.2 Kamusal İşgaller: Söylem Kümelerinden Arzu ve İhtiyaç Yığınlarına 

Türkiye’de kamusal alanların normatif politikalara ve ikiliklere sıkıştırılıyor 

olmasından kaynaklanan bu problemler, çokluk bilinciyle ele alınan, fail-yapı 

arasındaki ikiliği bozarak kamusal alanların devamlı bir nesne ve eylem akışına 

dönüşmesine imkan sunan bakışların ihtiyacını vurgular. Böylece ilk bölümde 

bahsedilen üç güzergah doğrultusunda, değişime direnen bir yaklaşımdansa onunla 

birlikte çalışan bir mimarlık tahayyül edilebilir. Değişen toplumsallıklar bağlamında 

mekan politikalarına yön vermek için öncelikle mevcut ortak yaşam ideallerini 

istikrarsızlaştırmak ve mekan üzerine düşünmek için yeni araçlar üretmek gerekir. 

Türkiye özelinde bu araçlar kent-beden arasındaki ilişkisel uzamı yoğunlaştıran ve 

bunun sonucunda pek çok çatışma yaratan kamusal işgaller üzerinden ele alınabilir. 

İşgaller bir ideal olarak değil, hali hazırda belirip kaybolan bir oluşum biçimi olarak 

ele alınır; şehrin sokaklarındaki göçebe öznelerin yere özgü toplaşması ve kolektif 

olarak orayı ortak paylaşılan yer’e dönüştürme durumuna karşılık gelir.   

Kamusal işgaller, Hakim Bey’in “geçici otonom bölge”lerine benzer şekilde çalışır. 

Bey, kent içindeki boşluklara yerleşen geçici otonom bölgeleri “bir alanı mekansal, 

zamansal veya düşlemsel olarak özgürleştiren ve devlet onu bozmadan başka bir 

zamanda ve mekanda yeniden oluşmak üzere kendini ortadan kaldıran” bir oluşum 

olarak tanımlar ve okurlarına şu soruyu yöneltir: “Kim bizim için bir otonomi 

kartografisi icat edecek, arzularımızı içeren bir haritayı kim çizebilir?” Bu haritalar 

önemlidir çünkü Bey’e göre geçici otonom bölgelerin gerçekleşmesi farkındalık 

eylemi ile mümkündür. Dolayısıyla bu geçici bölgelerin içindeki ‘kendiliğindenlik’ 

öğesini, güç akışlarının ve erk noktalarının nasıl işlediğini anlamamız, bu coğrafi, 

toplumsal ve hayali uzamların psikotopografisini oluşturmamız gerekir (Bey, 1985).  

İşgal pratikleri, normatiflikten uzak bir öznelerarasılık hissi oluşturarak arzu akışlarını 

çoğaltır ve mevcuttaki ortak yaşam ideallerini istikrarsızlaştırır. Hayalperest ve 

kolektif bir kent göçebeliği formu olarak, tezin başında belirtilen süreksizlik arzuları 



44 

ile bütünsellik ihtiyacının aynı anda yoğunlaştığı bir alan yaratır. Maffesoli (2011), 

göçebelerin işgal arzularını aylak olmanın özgürlüklerine bağlanan ve macera 

ihtiyacını, geçici karşılaşmaların zevkini, başka yer arzusunu ve kolektif bir kaynaşma 

arayışını son derece iyi tercüme eden bir durum olarak ele alır. Dramatik bir tarihe 

gönderme yapmayan, soyut bir kuramlaştırmanın nesnesi haline gelmeyen, ileriye 

dönük ideolojik bir proje gibi işlemeyen işgal pratikleri; “şimdiciliği” vurgulayarak 

somut dayanışma formlarını ve karşılıklı etkileşimleri odağına alarak gündelik 

ilişkilerin yoğunluğu üzerinden anlaşılan bir aidiyet duygusuna referans verir. 

“Varlığın deneyimi” ve “ötekiyle kurulan ilişki” işgal pratiklerinin iki temel 

noktasıdır. Fakat Maffesoli’ye göre toplumsal işgal anları ve göçebe pratikler, otonomi 

ile birlikte bir çeşit heteronomiye de yol açar ve bu ötekine göre varolma durumu, 

toplumsal yapıya somut anlamını ve gücünü verir. Kendiliğinden işgal edilen bu 

boşluklarda çevremizi her türlü dayatmadan bağımsız ve özgürleşmiş olarak 

deneyimlerken bir yandan da bizi çevreleyen mekan ve o mekanın ortakları olan 

insanlarla “bir araya gelmeyi” deneyimletir (Maffesoli, 2011). 

Kamusal işgallerdeki deneyimlerin yoğunluğu ve bu deneyimler sonucunda ortaya 

çıkan problemler, mevcut özerkliğimizin nasıl ve ne yollarla tartışılabileceğini 

gösterir. Çünkü bu işgaller mekandaki pek çok failin söylemlerinin ve imgelerinin 

dahil olduğu yoğun bir veri yığını oluşturur. Örneğin işgalciler arzularını ve 

deneyimlerini bloglarına yazıp fotoğraflarını sosyal medyadan paylaşarak yeni 

kamusallık biçimlerini tartışmaya açarken; buradaki yerlilerin gürültüden ve 

yoğunluktan şikayet etmesi kamusal haklarımızın ve özgürlüklerimizin sınırlarını 

tartışmaya imkan sağlar. Bir yandan da bu mekanlara devlet güçleri tarafından yapılan 

müdahaleler, kapatılma eylemleri ve sınırlandırmalar, fail-yapı ikiliğinin dışında 

kamusal mekan politikalarını nasıl tartışacağımız konusunda yeni açılımlara yön verir. 

İşgal pratikleriyle kent göçebelerinin arzularına, çoklu aidiyet biçimlerine, mekansal 

tepkilere ve yer ilişkilerine dair heterarşik kartografiler oluşturmak, aidiyeti ve mekan 

üretim biçimlerini yeniden yapılandıran anlamlı sahalar bulmaya yardımcı olur. 

Böylece Türkiye’de mevcut kamusal tartışmaların strateji-taktik ya da fail-yapı 

diyalektiğinden ziyade, bireylerin / kolektiflerin özgür iradesi ile sosyal yapıların 

kısıtlamaları arasında sürekli dönüşen bir ilişkisellik üzerinden tartışmaya imkan 

sağlar. Onlarca yerel durum üzerinden yapılacak durum okumaları, çevre ile ilgili 

kaygılar geliştirmemize ve mevcuttaki kolektiviteler, arzular ve ihtiyaçlar aracılığıyla 



45 

artırımsal (incremental), sistem odaklı ve heterarşik bir yaklaşım oluşturmamıza 

imkan sağlar.  

3.2.1 Düşünsel Araçlar: Durumlar, Kolektiviteler, Atmosferler, Nesneler 

Massey (1994), yere özgüllüğünü veren şeylerin, içselleştirilmiş bir tarih ya da 

kusursuz bir kimlik gibi soyut şeyler olmadığını, belirli toplumsal ilişkiler kümesini 

yaratmayı sağlayan bütün sosyal ilişkiler, hareketler, bedensel jestler, nesneler ve 

iletişim ağları olduğunu söyler. İster bir sokak, ister bir bölge, hatta bir kıta olsun, bu 

bağların farkında olmak daha geniş bir dünyayla bağlantılılık bilincini içeren, kişiyi 

yaşadığı çevre ile bütünleştiren bir yer duygusu oluşturur (Massey, 1994). Burada 

bahsedilen bağlar, hareketsiz ve zamanda donmuş şeylere değil, nesnel durumlar 

üzerinden ilerleyen aktif bir sürece referans verir. Bir yeri anlamak için belirli bir 

zaman dilimi içindeki anları çerçevelemeli, bu anlardaki mekansal kullanımı deşifre 

etmeli, bütünleri parçalara ayırmalı, ölçekler arası bağlantılar kurarak etkileri 

irdelemeli ve konvansiyonel düzlemin dışına çıkan bir haritalama yöntemi 

geliştirmelidir. 

Bu bağlamda çalışmanın ikinci bölümünde tartışılan heterarşi kavramı bu haritalama 

yönteminin temel yaklaşımını oluşturur. Çalışma işgal pratiklerinde söylemlerin, 

imgelerin ve çatışmaların yoğunlaştığı zaman dilimini çerçeveleyerek, bu pratiklere 

dahil olan failleri, söylemleri ve nesneleri araştırır. Kamusal alanın somut ve biçimsel 

kısmını oluşturan caddelere, sokaklara ve meydanlara ve bunların boşluklarının 

incelenmesine birincil önem vermeyen, bunun yerine failliğin oluşumuna öncelik 

veren bir kartografi kullanarak, sürekli akış halindeki fenomenleri ve onların etkilerini 

anlamaya çalışır. Mekanları işgal eden insanlar, onların bedensel jestleri, kurdukları 

farklı uzam-zamansallıklar ve bu uzamlarda yer alan nesnelere odaklanarak bu 

fenomenlerin dinamik ve ilişkisel bir organizasyonunu oluşturur. Böylece ayrık 

eylemler ve nesneler kadar ilişkileri; ideolojiler kadar geçici politikaları tartışmaya 

imkan sağlar. 

Awan (2016), her türlü mekansal müdahalenin küçük yada büyük ölçekte bir mekansal 

failliğe sahip olduğunu iddia eder. Sürekli hareket halindeki nesneler ve insanlar da en 

az mimarlar kadar mekanı şekillendirmektedir. Bu sebeple mimarın ve tasarımın 

önüne göçebe bedenleri ve akış halindeki nesneleri; sabit biçimsel niteliklerin önüne 

ise dinamik ilişkilendirmeleri koyar. Bir futbol oyununda sahada hareket eden top, 



46 

oyuncuları boşlukta düzenlemekte ve dolayısıyla özne konumuna geçip insanları nesne 

konumuna yerleştirmektedir. İçinde yaşamakta olduğumuz dünyanın dinamik doğası 

da bundan çok farklı değildir (Awan, 2016). Mekanlar; içindeki yüzer-gezer insanlar, 

nesneler, sistemler ve sistemler arasındaki ilişkiler aracılığıyla sürekli yeniden üretilir. 

Bu sebeple sürekli hareket halindeki bu fenomenleri belirli uzam-zamansal aralıklarına 

sıkıştırmak ve aralarında dinamik ilişkilendirmeler kurmak, mekanı istikrarsız, 

ilişkisel ve dağıtık bir yaklaşımla anlamamıza imkan sağlar. (Şekil 3.1). Kentleri 

alışılagelmiş tipolojilere, metaforlara, ideolojilere sıkıştırmayan, farklılık temelli bir 

okumaya imkan tanır. 

 

Şekil 3.1 : Farklı fenomenleri birbiri ile ilişkilendirerek istikrarsız, ilişkisel ve 
dağıtık bir okuma biçimi oluşturulması 

3.2.2 Düşünsel Zemin: Heterarşik Kartografi, Veri Yığını ve Uzamsal Altlık 

Çalışma mevcut alanların anlamsal, söylemsel, imgesel, duyumsal boyutları üzerinden 

heterarşik bir kartografi oluşturacağı için her ölçekten bilgiyi araştırmaya dahil eder. 

Mekanın kullanıcıları tarafından oluşturulan ve sosyal medya aracılığı ile aktarılan 

verileri odağına alarak, kullanıcı tabanlı veri paylaşım platformları, haber kaynakları 

videolar ve görseller ile işgal durumunu farklı kullanıcılar ve mecralar üzerinden 

anlamamıza ve aralarındaki ilişkileri ortaya sermemize imkan sağlar. Bugünün 

kamusal alanı sadece somut biçimlenmelere maruz kalarak değil; beğenerek, 

paylaşarak, yayarak, anlatarak ve fotoğraf çekerek de kullanıcılarda bedenleştiği için, 



47 

farklı mecralar üzerinden hiyerarşisiz bir veri yığını elde etmek çalışmanın güncel ve 

özgün bir araştırma alanı açmasını sağlar. 

Çalışmanın veri yığınını temel olarak 3 kategoriden oluşur: 

1. Gazete, dergi ve görsel haber kaynaklarındaki durumlar ve imgeler 

2. Konum Tabanlı Sosyal Medya Uygulamaları (Foursquare, Instagram, Facebook) 

üzerinden paylaşılan söylemler ve imgeler  

3. Düşünce ve fikir paylaşım platformları (çoğunlukla kişisel bloglar) üzerinden 

paylaşılan düşünceler  

Bu platformlardaki veri üretiminin çokluk ve dağınıklığını organize edebilmek adına, 

sürekli tekrar eden problemleri ve değer çatışmalarını odağına alan bir kartografi tercih 

edilir. Dolayısıyla turistik paylaşımlar, reklam içerikli paylaşımlar ve mekandan 

bağımsız paylaşımlar çalışmaya dahil edilmemiştir. Mekanı işgal eden insanlar, 

bedensel jestler, bölgedeki rutinler, mekansal atmosferler ve mekan içinde yer alan 

ağlar ve nesneler eşzamanlı temsil edilerek, birbiri arasındaki etkileşimler incelenir. 

Bu yaklaşım, durumları kemikleşmiş sosyopolitik meselelere çevirmeden ve ikiliklere 

sıkıştırmadan önce yerel düzeyde, günlük deneyimler üzerinden onları tartışmamıza 

ve hiyerarşisiz ve ilişkisel bir kamusallığı düşünmemize yardımcı olur. Kamusal 

alanda süreksiz oluş arzularının ve çoklu aidiyetlerin gözlemlenebileceği bu 

kartografiler aracılığıyla, post-modern dönemin arzuları ile birlikte, değer çatışmaları 

yaşadığımız durumlarda ne yapacağımız ve yeni düşünsel güzergahları nasıl 

oluşturacağımız tartışılır.  

Çalışma süreksizliğin bir yansıması olan işgal arzularını ve bu arzuların yarattığı 

durum ve çatışmaları kartografiler aracılığıyla sunarken; karmaşıklığı, çelişkileri ve 

nüansları görmeye ve temsil etmeye imkan sunan bir yaklaşımın yollarını arar ve 

analizlerin nereye götüreceğini planlamadan verileri bir araya getirir. Bir durumu, 

tarafı ya da çözüm önerisini savunmaktan ziyade, kamusal işgal deneyiminin 

dinamizmini ve çokyönlülüğünü kaybetmeden, karmaşık ilişkiler içinde ele alacak bir 

yaklaşım geliştirmenin yollarını sunar.  

Çalışma özgürlüklerin, sınırların ve kamusal hakların sorgulayabilmek için analiz 

edilen bölgedeki uzam-zamansal duruma katılan fenomenleri izometrik üç boyutlu bir 

gridal altlıkta birleştirir. Fajl (2018) ve Massey (2007), izometrik temsillerin sadece 

geometrik değil zihinsel boyutları da içerdiğini ve farklı çeşitlilikteki boyutlara 



48 

açılmamızı kolaylaştıracağını vurgular; iki yazar da Bragdon’ın metinlerinden alıntı 

yaparak izometrik temsillerin gerçeğe daha yakın olduğunu çünkü şeyleri aynı 

uzaklıkta, aynı anda ve pek çok konumdaki gözlemcinin gözünden temsil edilmesine 

imkan sağladığını belirtir. Massey (2007), Hinton’un uzam teorisinin, bedensel algının 

yerini alması gerektiği konusundaki düşüncelerine odaklanarak deneyimlerden ve 

öznel öğelerden arınmış uzama ulaşmak için dört boyutlu düzlemler üretmemiz 

gerektiğini, böylece öznel aşkınlıkları aşarak daha yüksek varlık düzenine 

erişebileceğimizi savunur. Hinton, tekil bilinçlerin oluşturduğu hiyerarşinin yanıltıcı 

bir özerkliği ve sınırlı bir bilinci beslediğine inanır ve tüm insanların gerçekten tek bir 

bedenin üyeleri olabileceği temsilleri (içinde bireylerin daha yüksek bir birlik içinde 

birleştikleri dördüncü boyutları) üretmemiz gerektiğine inanır.  

Üretilen kartografide izometrik bir gridal altlık kullanılması, durumların tekil bir 

sonuca yönlendirdiği hiyerarşik veya merkezcil bir organizasyon şemasındansa; 

parçaların ve ilişkilerin dinamikliğini koruyarak çıkarımları çok yönlü ve hiyerarşisiz 

bir şekilde tartışmaya imkan sağlayan bir organizasyon biçimi oluşturur. Oluşturulan 

kartografide mekanlar, durumlar ve söylemler mevcut düşünsel strüktür içinde yer 

değiştirebilir ve ilişkiler farklı şekillerde kurularak farklı okumalara imkan 

sağlayabilir. Heterarşik bir düşünsel zemin oluşturmak için izometrik üç boyutlu gridal 

altlığın kullanılması, içindeki öğelerin sürekli devinim halinde olduğu bir zeminde 

farklı taksonomilere ait verilerin hiyerarşisiz şekilde eş zamanlı temsiline imkan 

sağlar.  

Bu bağlamda vaka çalışması, araştırmalar ekseninde üç zaman dilimine bölünmüş 

dokuz odak (gürültü, güvenlik, hijyen, kontrol, kapatılma, tahakküm, ötekileştirme, 

direniş ve geri çekilme) üzerinden tartışılır. Öncelikle somut veriler (fotoğraflar, 

yazılar, durumlar) tarih-saat-veri kaynağı ekseninde şekillenen üç eksenli bir altlığa 

yerleştirilerek genel bir okumaya tabi tutulur. Böylece Z ekseninde işgalin bir gün 

içindeki mekansal kullanımını, Y ekseninde veri kaynaklarındaki kümelenmelerini ve 

X ekseninde gün geçtikçe mekansal kullanımın nasıl değiştiğini ayrı ayrı okumayı 

mümkün kılan bir veri analizi yapılır. Bu analizler çalışmada “uzam-zamansal 

altlıklar” olarak isimlendirilmiştir.  

Çalışmanın temel kısmında ise bu veriler mevcut süreksizlik tartışmaları bağlamında 

açılır ve mekansal sahneler, durumlar ve söylemler üzerinden değerlendirilir. Çalışma 

üç zaman dilimine ayrılır ve 2012 haziran ayını kapsayan ve öbekleşmelerin anlatıldığı 



49 

dönem gürültü, güvenlik, hijyen odaklarını; 2012 haziran-2014 haziran zaman aralığı 

kontrol, kapatılma, tahakküm odaklarını, 2014 haziran ayı ise ötekileştirme, direniş ve 

geri çekilme odaklarını tartışır. Odaklar kartografinin genel hattını belirlerken, 

okumayı kolaylaştırmak adına mevcut söylemler kamusal haklar, kamusal özgürlükler 

ve kolektif aidiyet meseleleri üzerinden ilişkilendirilir. Kartografi üç kritik sahne 

üzerinden şekillenerek Galata Kuledibi, Fırçacı sokak merdivenleri ve yakın çevredeki 

bir apartman üzerinde fotoğrafların ve söylemlerin birer temsilini oluşturur. Failler, 

durumlar, söylemler, kamusal haklar, kamusal özgürlükler ve kolektif aidiyet 

meseleleri bu temsiller aracılığı ile izometrik altlığa aktarılır ve birbiri ile 

ilişkilendirilir (Şekil 3.2).  

 

Şekil 3.2 : Heterarşik kartografinin veri yığını ve uzamsal altlığı     



50 

3.3 Beyoğlu Galata Meydanı İşgalinin Heterarşik Kartografisi 

Çalışmanın ikinci bölümünde vurgulanan dönüşümler -süreksizliğe duyulan arzular, 

geçici ve ilişkisel öznellik biçimleri ve rizomatik aidiyet biçimleri- bu bölümde örnek 

bir kamusal işgal pratiği üzerinden değerlendirilir ve mekanın bu paradigmalar içinden 

düşünülebildiği bir düşünsel zemin oluşturulur. Mevcut dönüşümleri kamusallık 

odağında tartışmak ve bu dönüşümlerin olasılıklarını ve problemlerini Türkiye 

kamusallığı üzerinden açmak çalışmanın temel hedeflerinden biri olduğu için, seçilen 

kamusal işgal vakasının son dönem Türkiye’de sürekli tekrar eden kamusal 

tartışmaların gözlemlenip çok yönlü okumaların yapılacağı bir bölge olması önemlidir.  

Literatür araştırmaları sonucunda Beyoğlu bölgesindeki Galata Meydanı’nın, mevcut 

dönüşümleri ve bu dönüşümden kaynaklanan problemlerin, arzuların ve ihtiyaçların 

araştırılabileceği bir alan olduğu gözlemlenmiştir. Bu dönüşümlerin okunmasına 

imkan sağlayan verilerin çokluğu ve dinamikliği de üretilecek süreksiz düşünsel 

zeminin ve heterarşik kartografinin çok yönlülüğüne katkı sağlar. Çalışmanın 

kapsamını sadece mekansal durumlar ve insan ilişkileri odağında tutarak süreksizlik 

meselelerini tarışabilmek için, bölgedeki kent politikaları ve kullanıcılar arasındaki 

çatışmaların arttığı, göçebe öznelerin süreksizlik arzuları ile iktidar tarafından kimlik 

belirleme politikalarının farklı durumlar üzerinden tekrar ettiği; kısacası çatışmaların 

yoğunlaştığı ve ikiliklere dönüştüğü 2012-2014 aralığındaki zaman aralığına 

odaklanılmıştır. Çalışmanın odağını bu zaman aralığı üzerinden kurgulamak, kamusal 

alandaki süreksizlikten kaynaklanan çatışmaları ikiliklere dönüştürmeden nasıl ele 

alabileceğimize dair heterarşik bir yaklaşım oluşturmaya imkan sağlamıştır. Ayrıca 

bölgenin dinamiklerini etkileyen durum ve aktörleri ortaya çıkarmak için yapılan 

araştırmalar sonucunda; gazete, dergi, video haber kaynakları, konum tabanlı sosyal 

medya uygulamaları ve fikir paylaşım platformlarında üretilen verilerin en fazla 

olduğu dönemin 2012-2014 yılları arası olması, günümüz kamusal alanının 

tartışılarak, beğenerek ve paylaşarak yeniden üretildiği göz önünde 

bulundurulduğunda, daha kapsamlı ve kullanıcı odaklı bir okuma yapmaya imkan 

sağlamıştır. 

3.3.1 İnsan Öbekleşmeleri ve Kolektif Deneyim Sahneleri 

Tarihi Yarımada’nın Haliç’e bakan karşı kıyısında konumlanan Galata, Beyoğlu'nun 

alt tarafında; Galata Kulesi ve çevresini de içine alan bölge olarak tariflenebilir. Semtin 



51 

topografik yapısı, kıyıdan giderek yükselen ve tepede Galata Kulesi ile düzlüğe ulaşan 

eğimli bir yüzey olarak tanımlanabilir. Galata bölgesi, içinde barındırdığı dükkânlar, 

kafeler, barlar, meyhaneler, sanat galerileri, mağazalar, atölyeler, düzenli olarak 

organize edilen festivaller ve şenlikler ile günümüz İstanbul’unun kültürel ve ticari 

akslarını içerirken bir yandan da sunduğu dinamiklik ve mimari miraslarıyla turistler 

tarafından tanınan ve sık ziyaret edilen yerlerden biridir.  

2010 sonrası dönemde Galata meydanı ve yakın çevredeki barların ve meyhanelerin 

giderek artması çevredeki insan yoğunluğunun da artmasına sebep olmuş ve bu bölge 

İstanbul’un en dinamik ve yoğun eğlence yerlerinden birine dönüşmüştür (Url-1). 

Önceki yıllarda Beyoğlu Belediyesi tarafından Kule meydanının festival alanı olarak 

kullanılması sebebiyle bölgedeki kentsel hafızanın da bunu destekler nitelikte olması 

bu dinamikliği arttırmıştır. 2012 yılında özellikle konum tabanlı sosyal medya 

paylaşımları, bloglar ve gazete yazılarına bakıldığında bölgedeki insan yoğunluğunun 

maksimum düzeye ulaştığı, özellikle akşam saatlerinde kule önünde gençlerin toplanıp 

yerlere oturarak konuştuğu, birşeyler yiyip içtiği, şarkı söylediği ve sosyalleştiği 

dinamik ve heterojen bir ortam oluşturduğu görülür. Bu dönemdeki sosyal medya 

arşivlerinden yola çıkarak, kule ve çevresinin farklı kesimden insanların bir 

sınırlamaya tabi tutulmadan ve para harcamadan keyifli bir akşam geçirebildiği özgür 

bir kamusallık örneği olarak ele alınabileceği söylenebilir.  

Fakat bir yandan da bölgede artmakta olan gürültü ve çevre kirliliği yerli halkı rahatsız 

etmekte, özellikle akşam saatlerinde yapılan müzik ve eğlencelerden dolayı yerli halk 

ve işgalciler arasında bitmek bilmeyen çatışmalar yaşanmaktadır (Url-2). Şekil 3.3’de 

görüldüğü gibi Galata Kulesi çevresinde ve Fırçacı Sokak’a bağlanan merdivenlerde 

oluşan insan öbekleşmeleri zaman zaman kendiliğinden örgütlenen, zaman zaman 

raslantısal şekilde bir araya gelen insan gruplarını, sokak satıcılarını, pek çok minder, 

tabure gibi araçları, yiyecek-içecek pek çok nesneyi, müzik seslerini, kahkahaları, 

tartışma seslerini bölgeye taşımıştır. Bununla birlikte bölgedeki yoğunluğun, 

gürültünün, yiyecek-içecek artıklarının sürekli artması, kamusal alanın kullanımının 

ve kamusal alan kullanımının sınırlarına dair pek çok görüş ayrılığını da beraberinde 

getirmiştir. Bölgedeki gürültüden rahatsız olan yerli halk, şikayetlerini dilekçeler, 

sosyal medya paylaşımları ve röportajlar gibi farklı kaynaklar aracılığıyla pek çok kez 

dile getirmeye çalışmıştır. 



52 

 

Şekil 3.3 : Uzam-zamansal okuma 1: Galata Meydanı ve Fırçacı Sokak 
merdivenlerindeki insan öbekleşmeleri ve kolektif deneyim sahneleri.  

2012 yılının yaz aylarında bölgede yapılan konum tabanlı sosyal medya paylaşımları, 

fotoğraflar ve blog yazıları giderek artmış, pek çok kişi bölgedeki kolektif deneyimin 

etkileyicliğinden, kalabalıkların neşesinden ve bölgedeki bu işgal pratiklerinin şehirle 

olan bağını arttırdığından bahsetmiştir. Çetin (2014), işgal pratiklerinde deneyimlenen 



53 

kamusal kimliklerin ‘aidiyet ve yerleşiklik olgusu’ etrafında tartışılan, bağlanma ve 

özdeşleştirme mekanizmalarından bağımsız olmasına, daha ziyade konumsal 

olmasına, ve bu nedenle değişken, akışkan ve melezleşebilir olmasına vurgu yapar. 

Kentsel ağlar (iletişim tabanlı fiziksel mekan deneyimleri), sanal ağlar (sosyal medya 

ağları) ve teknoloji ile güçlenen çoklu bir yer anlayışını tartışarak; post-modern 

toplumun temel kavramları olan ‘mobilite ve akışlar’ın, Laclou’nun (1985)“dünyayı 

ve kendimizi tanımladığımız geçici bir platform olarak” tanımladığı kaygan ve 

ilişkisel bir kimlik kavramıyla ele alınıp çoklu ve akışkan bir ilişkilenme biçimine 

referans verebileceğine dikkat çeker. Farklı kimliklerin durmaksızın yeniden oluşup 

evrildiği işgal sahneleri bu ilişkilenme biçimlerinin gözlemlenebildiği alanlardır. 

Kodalak (2020), “girift benlik” kavramı ile benliğimizi ortama yayılı halde 

bulduğumuz, mekanla hemhal olduğumuz, bir başkasıyla muhabbet edip ortaklıklar 

kurduğumuz anlarda, benliğimizi evrenle hemhâl olmuş ve etrafa pus gibi yayılmış 

olarak deneyimlediğimizi belirtir. Bu kavrayış, tezin ikinci bölümünde açıklanan, etki 

ettiğimiz ve tarafından etkilendiğimiz tüm failleri kapsayan bir ilişki ağı içinde 

kendimizi konumlandırdığımız rizomatik aidiyet kavramına referans verecek şekilde 

işgal pratiklerinin önemini vurgular. İşgal pratikleri ortak ve kolektif bir oluşuma 

katılım hissini deneyimlememize yardımcı olarak “şimdi ve burada olmak” üzerinden 

bir ilişkilenme biçimine referans verir.  

3.3.2 Arzu ve İhtiyaç Akışlarının Bağlanması: Güvenlik, Gürültü, Hijyen 

Bölgede yaşanan ilk kırılma, 2012 yılının haziran ayında gerçekleşmiştir. Kule 

meydanı ve çevresindeki gürültü ve çevre kirliliğinin giderek artmasının yanında, pek 

çok haber kaynağında içki içenler hakkında olumsuz açıklamalar yapılması ve 

medyada alkol tüketimi ve alkolün negatif etkilerinin sürekli vurgulanmaya başlaması 

sonucunda toplum içinde içki içen gruplara yönelik genel tavır da değişmiştir. 2013 

yılında market ve tekellerdeki alkol satışını sabah 06.00 ve akşam 22.00 ile 

sınırlandırılan bir yasa çıkarılması ve restoran ve barlara verilen alkol satış lisansını 

almanın giderek zorlaştırılması da bu durumu destekler niteliktedir. 2012 senesinin 

yaz aylarında belediyeye ve polise alkol kullanan gençlerin ‘aşırı davranışları’ 

konusunda pek çok şikayet olmuş, valiliğe Galata'daki durumun hukuki ve mekansal 

çözümlerle engellenmesinin sağlanmasını talep eden pek çok dilekçe yazılmıştır. 

Çeşitli sivil toplum kuruluşları, esnaf toplulukları ve mahalle sakinleri tarafından bir 

protesto düzenlenmiş; “çevredeki düzensizliği, uygunsuz davranışları, alkol tüketimini 



54 

ve kontrolsüzlüğü” düzeltmek için belediyelerin, valilerin ve kentsel planlamacıların 

mekansal önlemler almalarını, hukuki mercilerin ise hukuki yaptırımlar belirlemesini 

talep etmişleridir (Url-3).  

Yeşilay sivil toplum örgütü, belediyeye bu konu hakkında bir rapor sunmuş, bölgedeki 

plansızlık ve kontrolsüzlükten duydukları rahatsızlığı dile getirmiştir. Meydana 

yayılan yaklaşık 400-500 kişiyle her yerin dolmasından ve çevreye çok yüksek bir 

uğultunun yayılmasından, sabaha kadar alkol ve uyuşturucu kullanılmasından, 

geceleri yüksek sesle şarkı açılıp dans edilmesinden ve sabahları meydan ve çevresinin 

alkol şişeleri, yiyecek atıkları ve idrar kokusu ile dolu olmasından duydukları 

rahatsızlığı fotoğraflar ve video kayıtlarıyla sunmuştur (Url-4). Bu raporlar sonrasında 

meydan ve çevresinin güvenlik şeritleri ve polis bariyerleriyle kapatılmasına, akşam 

saatlerinde gerekli kontrolleri yapmak ve güvenliği sağlamak için yaklaşık 40-50 polis 

ve zabıtanın görevlendirilmesine karar verilmiştir (Url-4). Bu durum bölgedeki 

yoğunluğu biraz azaltsa da, özellikle gençlerin mevcut ritüellerini bozmak istememesi 

ve bölgedeki yoğunluğun beklenilen oranda azalmaması nedeniyle beklenilenilen etki 

oluşturulamamıştır. 

Art arda yapılan bu müdahaleler gazete, dergi ve sosyal medyada sıkça tartışılmış; ilk 

başta problemlerin mekansal ve hukuki düzeyde nasıl çözülebileceği üzerinden bir 

tartışma odağı varken, müdahaleler hızla arttıkça tartışmanın odağı değişmiş ve 

kutuplaşmalar başlamıştır. Kimileri belediye tarafından yapılan müdahalelerin plansız 

ve bilinçsizce olduğunu, kamusal alanda sürekli sivil polislerin bulunmasının ve belirli 

bölgelerin bariyer ve şeritlerle kapatılmasının kamusal özgürlüklere ve haklara aykırı 

bir önlem olduğunu ve uzun vadede bölgedeki özgün mekansal kullanımı 

mahfedeceğini savunurken; kimileri bu önlemlerin olumlu sonuçlandığını ve 

bölgedeki işgalle birlikte güvenlik ve gürültü problemlerini zaman içinde bitirip 

bölgeye huzur getireceğini savunmuştur. Bu durum Galata bölgesindeki kamusal 

alanın kullanımına dair söylem kutuplaşmalarının ilk temellerini atmıştır. Sosyal 

medya ve bloglarda işgal evleri daha çok özgürlük, birliktelik, kolektivite, hareketlilik, 

demokrasi, özgürlük gibi kavramlar üzerinden tartışılırken; ana akım gazete ve video 

haber kaynaklarında düşüncesizlik, aşırılık, taşkınlık gibi kavramlar üzerinden 

tartışılmıştır (Şekil 3.4). 

 



55 

 

Şekil 3.4 : Uzam-zamansal okuma 2: Galata meydanı ve Fırçacı sokaktaktaki 
güvenlik, gürültü ve hijyen problemlerinin artması.  

Kamusal alanın kullanımına dair yapılan bu tartışmalarda meselenin çok yönlülüğü 

tartışmalara dahil edilmemiş, indirgemeci ve tekyönlü çıkarımlara yönlenilmiştir. 

Örneğin özgürlük kavramı sadece işgalcilerin mekanı kullanma özgürlüğüne izin 

vermek veya bunu kısıtlamak üzerinden tartışılmış, yerel halkın evinde sessiz bir 

akşam geçirme özgürlüğü olarak ele alınmamıştır. Bu sebeple mevcut durumun sadece 

bölgedeki gürültüden kaynaklanan problemlerin olası çözümleri ile ele alınabileceği 

gerçeği görülmemiştir. Oysa işgalcilerin kamusal alanda bulunma, orada şarkı söyleme 

ve dans etme özgürlüğü; gürültüden uyuyamayan veya çalışamayan insanların 

özgürlüğünden daha önemli ya da önemsiz değildir.  



56 

Bu duruma benzer şekilde kamusal alanı bariyerlerle ve şeritlerle kullanıma kapatmak 

kentlinin kamusal katılım hakkının –kenti kolektif ihtiyaçlar ve arzular doğrultusunda 

yeniden şekillendirme ve kentte varolmanın alternatif yollarını tanımlama hakkının- 

elinden alınmasına karşılık gelir. Tarihi yapıların ve yakın çevredeki insanların 

güvenliğini sağlamak devletin bir görevidir. Fakat kamusal alanın bariyer ve şeritlerle 

tamamen kullanıma kapatılmasındansa alternatif çözümler üretilmelidir. Kamusal 

alanda bulunma ve alkol alma hakkı, yaşanılan mahallede akşamları güven içinde 

yürüyebilme hakkından daha önemli ya da önemsiz değildir. Konu süreksiz, istikrarsız 

ve özörgütlenmeye sahip bir mekansal pratik olduğunda, özgürlükler ve haklar basitçe 

karar verilemeyecek kadar karmaşık bir alanda konumlanır. Kent hakkı, temel bir hak 

olarak, bu haktan yararlanmanın koşullarının oluşturulmasını da gerekli kılar, aksi 

halde kamusal alanın demokratik ve özgür bir şekilde kolektif kullanımı bir tür 

söylemden öteye geçemez.  

Deneyimlenmekte olan süreksizlik ve göçebelik, bir taraftan yeni zaman, mekân ve 

yaşam aralıkları oluştururken bir taraftan pek çok problemi de beraberinde getirir. Bu 

problemler, ikilikler olarak kümelenmektense failler arasındaki ilişkiler üzerinden 

tartışılabilecek heterarşik bir zemin üzerinden ele alınmalıdır. Deleuze ve Guattari, 

Tarde’nin mikrososyolojisini takip eder ve yaşadığımız çevrede vurgulanması gereken 

şeylerin “milyonlarca insan arasısındaki benzerlikler” olduğunu ileri sürer (Albertsen 

ve Diken, 2014). Ayrıntılara ve ilişkilere odaklanarak bu benzerlikleri yakalamanın 

önemine değinir. Tarde’ye göre pek çok toplumsal sürecin üç aşaması vardır; birinci 

aşama akışların çoğalması ile şekillenen ‘taklit’aşamasıdır. Galata bölgesindeki 

birbirinden farklı arzular, ihtiyaçlar ve haklar ve bunlar üzerine şekillenen çatışmalar 

bu sürece bir örnek olabilir. İkinci aşama akışların ikiliklere dönüştüğü süreci 

kapsayan “zıtlık” aşamasıdır. Bu süreç de işgalcilerin ve yerlilerin görüşlerini iki zıt 

küme içine sokan ve bu zıt kümelerin sürekli birbirini besleyecek şekilde işlediği bu 

birkaç aylık süreye takabül edebilir. Sürekli tekrar eden söylemler bu iki kümenin 

dışına çıkamadığı için yerel halk ve işgalciler arasında “birinin diğerini sönümleyerek 

varolabileceğine inandırılan” bir ikilik başlar. Tarde’a göre üçüncü ve son süreç 

akışların bağlanması, yani “icat” kısmıdır. Bu da bu ikiliklerin çözüldüğü, arzuların, 

hakların ve ihtiyaçların arasındaki sınırların o kadar net olmadığı ve çeşitli zeminlerde 

ortaklaşmalar sunan alanların kurulması için bir araç oluşturulması sürecidir.  



57 

Bu çalışmada işgaller üzerine üretilen heterarşik zemin benzer kaygıları taşır; üretilen 

heterarşik kartografiler bu ikili akışları (zıtlıkları) açarak, akışları birbiriyle, faillerle 

ve mekanlarla ilişkilendirmeyi mümkün kılan bir araç olarak çalışır (Şekil 3.5). 

Kamusal alandaki süreksiz durumları okumak için önerilen heterarşik kartografi; 

taraflar, ideolojiler, söylem kümeleri ve hiyerarşilerin yerine durumlar ve ilişkiler 

üzerinden girift bir kavrayışla mekanı anlamayı önerir. Bu sebeple öncelikle buradaki 

eylemleri özgürlük-kısıtlama gibi bir ikiliğe sıkıştıran bağları çözer ve onları 

‘durumlar’ üzerinden yeniden organize eder. Mekansal failler, nesneler ve imgeler; 

‘gürültü,’ ‘güvenlik’ ve ‘hijyen’ olarak üç mefhum etrafında toplanır ve kamusal alana 

dair arzular, ihtiyaçlar ve haklar bu üç durum üzerinden ilişkilendirilir. Şekil 3.6’daki 

kartografinin ilk parçasında görüldüğü üzere, gazete, dergi, görsel haber kaynakları, 

konum tabanlı Sosyal Medya Uygulamaları (Foursquare, Instagram, Facebook, 

Twitter) ve düşünce ve fikir paylaşım platformları üzerinden edinilen mekansal, 

söylemsel ve imgesel veriler belirtilen kavramlarla ilişkili şekilde tekrar organize 

edilir. 

   

Şekil 3.5 : Akışların çoğalması (taklit), akışların ikiliklere dönüşmesi (zıtlık) ve 
akışların bağlanması (icatlar) aşamaları.  



58 

 

Şekil 3.6 : Galata Bölgesi Kamusal İşgalinin Heterarşik Kartografisi Parça 1, 
Güvenlik, Gürültü ve Hijyen Meseleleri. 

Kartografide görüldüğü üzere, işgalcilerin arzuları basitçe ‘kamusal alanda diğeri ile 

diyalog kurmak’ üzerinden çerçevelenebilir ve bu durum birinci bölümdeki ilişkisel 

göçebe özne kavramı ile ilişkilenebilir. Fakat pek çok süreksiz oluş arzusu gibi işgal 

pratikleri de kullanım sınırları üzerine uzlaşıya varılamadığı için pek çok probleme 

sebep olmuştur.  



59 

Gürültünün kurduğu atmosfer kimileri için mekansal ilişkilenmeyi yoğunlaştırırken, 

belirli bir eşik aşıldığında önemli bir probleme dönüşmektedir. Fakat kartografide 

görüldüğü üzere gürültü problemi işgalcilerin eylemlerini sınırlandırmadan çözülmesi 

mümkün olmayan bir çatışmadır. Yakın çevrede oturan sakinlerin sürekli yakındığı 

uğultular ve yüksek sesli tartışmalar, bölgedeki insan yoğunluğu değişmediği sürece 

bir problem olarak kalabilir. Halihazırda kendiliğinden insan sayısı bakımından bu 

kadar yoğunlaşmış bir alan için güvenlik meselesinin nasıl ve hangi araçlarla 

çözüleceği ise kartografinin işaret ettiği bir diğer önemli sorundur. Günümüzde her 

taraftan farklı araçlarla kontrol edildiğimiz gerçeği doğrultusunda, “insan ve mekan 

arasına fiziksel bir bariyer koymayan, kamusal alanı herhangi bir kesime kapatmayan, 

fakat kentsel mekana eklemlenerek sınırlar oluşturan bir güvenlik sistemi 

oluşturulabilir mi?” sorusunu gündeme getirir.  

Üçüncü durum olan hijyen meselesi ise, kamusal alana eklemlenmesi gereken başka 

araçların ihtiyacını vurgular. İnsanların sürekli yakındığı tuvalet sıraları, sokaklardaki 

idrar kokuları ve yerlere atılan yiyecek-içecek artıkları mekansal donanımların mevcut 

yoğunluğu kaldıramadığını gösterir. Elbette sadece söylemler üzerinden hızlıca bir 

sonuca varmaktansa bu mekansal donanımların sağlanmasının gerekliliği, yapılması 

halinde konumlanacakları alan ve ölçek için daha detaylı mekansal kullanım 

analizlerine ihtiyaç vardır, fakat kartografi, mekanı uyumlanabilir kılmak için gereken 

ihtiyaçları tartışmak için bir altlık görevi görür. Böylece işgalin mekansal okuması 

yapılırken ilk bakışta karşılaşılan ikili, yankılayıcı ve aşırı kodlanmış küme biçimli 

söylemler, önerilen izometrik altlık üzerinde temsil edildiğinde ve 

ilişkilendirildiğinde, katı bir şekilde biçimlenen kodlar ve bağlar açılarak çokluğa 

evrilir. Böylece süreksizlik sonrası mekanı yeniden üretebilmek için yapılabilecek 

mekansal çözümler daha görünür olur. Sorunların birkaç ihtiyaç ve arzunun arasındaki 

dengelerin kurulması ile ilgili olduğu anlaşılır.   

Bölgede güvenliğin olmadığı gerekçesiyle işgalcilerin dışlanması ve bölgenin 

kullanıma kapatılması tek yönlü bir problem çözme mantığı içinde kendiliğinden 

oluşan bir kamusallığın feshedilmesi demektir. Mevcut iktidar belirlediği kent 

politikalarıyla bölgede bu kapatılmanın bir “ihtiyaç” olduğunu belirtir. İhtiyaç mevcut 

durumda net bir şekilde tanımlanabilirken (tinercilerin uzaklaştırılması ihtiyacı, Galata 

Kulesi’nin korunması ihtiyacı, bölgedeki temizlik ihtiyacı, vs), işgalcilerin arzusu 

(kamusal alanda bir arada bulunma arzusu, kolektif bir deneyimin parçası olma arzusu) 



60 

daha muğlak bir kavram olarak bastırılması kolay bir durumdadır. Dolayısıyla 

muhafazakar politikalarla uyumlu bir kamusal alan oluşturmak için bu iki söylem 

arasında kolayca bir hiyerarşi oluşturulmuş ve çözüm önerisi olarak bu kesimin 

Galata’dan tasfiye edilmesine karar verilmiştir. Çünkü nispeten muğlak bir kavram 

olan arzu’yu bastırmak ve somut ihtiyaçlar doğrultusunda bir amaca yönelen 

eylemsellik oluşturmak birçok iktidarın halihazırda kullandığı yöntemdir. 

Ehlileştirilmesi / engellenmesi gerekenler ve sürdürülmesi gerekenler arasında bir 

ayrım oluşturulması ve iktidarın mekan kullanımıyla bu ayrımın meşrulaştırılması 

kamusal alanda imkanların kısıtlanmasına yol açar. Üretilen kartografi, ihtiyaçlara, 

arzulara ve kamusal haklara dair ilişkili meseleleri hemzemin bir düzlemde temsil 

ederek ilk bakışta görünmeyen durumları farketmeye imkan sağlar. İktidarın 

ehlileştirilmesi veya engellenmesi gerekenler ile sürdürülmesi gerekenler arasında 

yarattığı ayrımı bulanıklaştırır. Böylece mevcuttaki dışlayıcı kamusal politikaların 

dışında, işgal pratiklerinin özgürleştirici kamusallık nüvesini bastırmadan 

problemlerin tartışılabileceği bir zemin aracılığıyla, mekanı yeniden üretebilmek için 

için kentsel mekana eklemlenerek sınırlar oluşturan araçların neler olabileceği 

sorgulanır. 

3.3.3 Arzu ve İhtiyaç Akışlarının Bağlanması: Kontrol, Kapatılma, Tahakküm 

Artan şikayetler sonrası güvenlik şeritleri, bariyerler ve kontroller ve yasaklar giderek 

artmaya başlar. 2012 yazının sonuna doğru kontrollerle birlikte gözaltına alınan insan 

sayısı artmıştır. Kule meydanı ve çevresindeki banklara getirilen oturma yasağı, bütün 

kalabalığın Fırçacı sokağa açılan merdivenlere yönelmesine sebep olduğu için polis 

teşkilatı bariyerlerle kapattığı alanı giderek genişletmeye ve alkol kontrolü yapan polis 

memuru sayısını arttırmaya başlar. Yaz sonuna doğru yaklaşık 50-60 sivil polis 

meydan bölgesinde ve Fırçacı sokağa açılan merdivenlerde içki içmek ve oturmak 

yasaklanır (Url-9; Url 10; Url-11). Polis kordonu ve bariyerlerin bu kadar yayılması, 

turistlerin de gelmemesine yol açtığı için bölgedeki esnaf bu durumdan şikayetçi 

olduğunu, durumun polis kontrolü ve kapatılma ile çözülemeyeceğini, mekansal 

çözümler ve mekan kullanımının sınırlarını daha net tanımlayan politikalar talep 

ettiklerini –bir esnaf grubunun daha net ifadesiyle: öncelikli olarak “kamusal 

tuvaletler”, “gürültünün sınırının aşılmasını kontrol eden araçlar” ve “kamusal 

alandaki gürültü sınırının aşımı dahilinde yaptırım sağlayacak yönetmelikler” 

istediklerini- belirtmişlerdir (Url-11; Url-12).  



61 

Yaz sonunda kontroller bir miktar azaltılmış, meydan ve çevresi tekrar kullanıma 

açılmıştır. Fakat bir bariyer ya da polis şeridi bulunmasa da, akşamları kule ve çevresi 

belediyelerin sulama araçları tarafından ıslatılmaktadır. Sonraki aylarda yakın 

çevredeki kafe ve barların sokaklara taşan masa ve sandalyelerin kullanımı 

yasaklanmış, mahalle sakinleri ve belediye işbirliği ile Fırçacı sokaktaki merdivenlere 

saksılar yerleştirilerek insanların gruplaşması önlenmiştir (Url-4; Url-5).  

Merdivenler, bir kent sakininin maddi desteği ve belediye işbirliği sonucunda üç sıra 

büyük saksı ile dolduğu için insanlar artık orayı kullanamamıştır. Sonraki aylarda 

bölgeye dair yapılan paylaşımlar mekan kullanımı ve insan öbeklerinin fotoğrafları 

yerine; saksıları, şeritleri ve kule ve çevresinin ıslatılmasını eleştirmek üzerine 

şekillenmiştir (Şekil 3.7). Merdivenlerde akşam atmosferini anlatan herhangi bir 

fotoğraf paylaşılmamış ve yavaş yavaş burada kurulan fiziksel etkileşimler 

hafızalardan silinmeye başlamıştır. Bu durum, basit ve etkisiz gibi görünen, 

belediyenin halihazır haritalarında temsil dahi edilmeyen, kentsel planlama 

çalışmalarına dahil edilmeyecek kadar ufak ve hareketli birkaç objenin kamusal alan 

kullanımındaki etkisini göstermektedir. Birkaç saksı ve polis şeridi bir yığın insanı 

yönlendirmiş uzun vadede kolektif geleceği yapılandıran bir etki yaratmıştır.  

Lemke (2002), toplumun üyelerinin davranışlarını yönlendirmek ve denetlemek için 

kullanılan öğrenme, koşullama, disiplin ve kontrol gibi teknikleri içeren 

‘yönetimsellik’ kavramına vurgu yaparak benlik teknolojileri ile tahakküm 

teknolojileri arasındaki ilişkileri ve öznelerin çeşitli araçlarla başkaları tarafından 

yönlendirildiği durumları araştırır. Focault’yu takip ederek güç ve tahakküm 

kavramlarının önemine vurgu yapar. Güç, diğerlerinin olası eylem alanlarını 

yapılandırmayı kapsayıp somut ve rasyonel şekilde betimlenebilirken; tahakküm bu 

topluluğun özgürlük alanının yüksek derecede sınırlandırılarak, kişilerin neredeyse 

başka seçeneğinin kalmayacağı kadar olasılıkları sınırlandıran asimetrik güç 

ilişkilerine atıfta bulunur. Tahakküm ilişkilerindeki güç, kolaylıkla görülemeyen fakat 

zorlama ve üstünlük içererek kişiyi farkında olmadan regüle eden durumları kapsar. 

Galata bölgesinde düzenli olarak polis kontrolü yapılması, oturulan yerlere saksıların 

yerleştirilmesi ve belediyenin belirli zaman aralıklarıyla kule çevresine bariyerler 

yerleştirmesi devletin işgalciler üzerinde kurduğu tahakküme örnektir. Kule ve 

çevresine hala yan yollardan erişilebilir, merdivenlerdeki saksıların çevresine 

oturulabilir, fakat bu eylemlerin özgürlük alanı o kadar daraltılmıştır ki zaman içinde 



62 

bariyerler kalkmasına ragmen insanlar bölgeyi kullanmayacak şekilde kendini regüle 

etmeye başlamıştır. Bedenler üzerindeki bu tahakkümün en önemli kanıtı, 2013 yılının 

yaz aylarında kule meydanı ve çevresine dair neredeyse hiç bir sosyal medya 

uygulamasında fotoğraf paylaşılmaması, bloglarda bir yazının olmamasıdır.   

 

Şekil 3.7 : Uzam-zamansal okuma 3: Galata Meydanı ve Fırçacı Sokaktaktaki 
kontroller, saksılar ve bunlara verilen tepkiler 

Awan (2011), mekansal failliği tartıştığı kitabında nesne olarak sınıflandırılmış ve 

bugüne kadar edilgen olarak kabul edilmiş olguların da etken pozisyonlarda rol 

aldığını açıklar. Massumi’nin “futbol maçındaki top” örneğini hatırlatarak özneler ve 

nesneler arasındaki ayrımı bulanıklaştırır. Sahada hareket eden top, oyuncuları sahada 



63 

düzenlerken, top oyunun öznesi, oyuncular da oyunun nesnesi konumundadır. Topa 

vurulduğunda, bütün alanı ve alandaki insanları yeniden düzenleyen bir potansiyel 

açığa çıkar. Top, oyuncular ve saha arasındaki ilişkileri bu şekilde düşünmek, özne-

nesne veya etken-edilgen diyalektiğini aşmamızı, gerçekliği akış halinde görmemizi, 

durumları bir potansiyeller alanı olarak kavramsallaştırmamızı kolaylaştırır.“Kontrol”, 

“Kapatılma” ve “Tahakküm” üzerine şekillenen kartografinin ikinci parçası, benzer 

şekilde akış halindeki nesnelerin failliğini dinamik bir perspektifte temsil etmeye 

çalışır (Şekil 3.8). 

Mekana sadece akşamları yerleştirilen ve girişi tam anlamıyla kapatmayan bariyerler, 

sürekli kontrol halindeki polisler ve giderek artan saksılar bir planlama sürecinin 

parçası olabilecek somutlukta temsil edildiğinde; bölgede kullanımın, paylaşımların, 

söylem üretimlerin neden azaldığı rahatlıkla gözlemlenebilir. Böylelikle duvarlar, 

binalar ve kaldırımlar ve meydanlar gibi kentsel analizlerin vazgeçilmez mimari 

elementleri kadar, bu mekanların içinde yüzen yüksek çeşitlilikteki fenomenlerin de 

mekanın kullanımını dönüştürdüğü rahatlıkla görülebilir. Kartografinin ikinci 

parçasındaki ilişkiler, tez çalışmasının ilk kısmında bahsedilen “insanın otonomisini 

kaybetmesi” ve “mekan-insan ilişkisinin nesneler ve diğer fenomenlerle içiçe 

rizomatik bir ilişki biçimine evrilmesi” meselelerinin somut bir kanıtı niteliğindedir. 

Kartografide görüldüğü üzere, insan bedenleri farklı zaman-mekansallıklar içinde 

birbirleri ve içinde bulundukları mekanla etkileşen asamblajlar olarak çalışır. Nesneler 

bu asamblajların içinde politik etkileriyle ele alındığında, imkan verdikleri / 

sınırladıkları yönelimlerle bir davranış haritasını baştan şekillendirecek potansiyele 

sahiptir. 

 

 

 

 

 

 

 

 



64 

 

Şekil 3.8 : Galata Bölgesi Kamusal İşgalinin Heterarşik Kartografisi Parça 2, 
Kontrol, Kapatılma ve Tahakküm Meseleleri 

Wallerstein (2007), her türlü düzenin şartlara bağlı ve dönemsel olduğunu ve mutlaka 

bir müzakere sürecinin sonucuyla ortaya çıktığını söyler. Bu sebeple genişletilmiş 

düşünce ve öznelerarasılık hissi kavramlarına vurgu yapar. Düzenleyici bir araç olarak 

işleyen kamusal alan fikrindense, süregiden durumların deneysel inşası olan bir 

kamusal alan fikri oluşturmamız gerektiğini koşullar. Kartografinin ikinci parçası, bu 

deneysel inşayı mümkün kılmak için, kamusal alandaki durumları sorunların etkisi-



65 

iktidarın tepkisi diyalektiğinin dışında çalışan, çoklu bakış açılarını görmemizi 

sağlayan bir araç olarak çalışır. Saksılar, bariyerler ve belediyenin sulama araçlarının 

içerdiği örtük ilişkileri dökerek kontrol, kapatılma ve tahakküm deneyimlerinin hangi 

araçlarla, ne şekilde gerçekleştiğini ve etkilerinin ne olduğunu görmemizi sağlar. 

Mekana eklemlenen bu araçlar, ihtiyaç odağında ortaya çıktığı öne sürülse de, kamusal 

alanı gündelik kullanıma kapatmış ve bedenler üzerinde tahakküm yaratmıştır. 

3.3.4 Arzu ve İhtiyaç Akışlarının Bağlanması: Ötekileştirme, Direniş, Geri 

Çekilme 

2014 yılının yaz aylarında, önceki iki seneye göre güvenlik kontrolleri bir miktar 

hafifletilmiş ve bunun sonucunda özellikle kuledibi meydanının kullanımı tekrar 

artmaya başlamıştır. Fakat meydanın gün içinde işletilmek üzere İstanbul Büyükşehir 

Belediyesi’nin bir şirketine devredilmesi ve çay bahçesi gibi kullanılmaya başlaması 

sonucunda bir toplumsal kırılma yaşanır. 2014 yılı haziran ayında ‘Beltur’ işletmesi 

Kule meydanına açık bir çay standıyla birlikte özel masalar, sandalyeler ve şemsiyeler 

getirir. Masa ve sandalyeler önce küçük bir alanda toplanmışken birkaç gün içinde 

artarak meydana doğru yayılmaya başlar. Halka açık olan bir meydanın Belediye’ye 

ait bir işletmeye devredilerek çay bahçesine dönüştürülmesi işgalciler, esnaf ve 

mahalleli tarafından tepkiyle karşılanır (Url-13; Url-14; Url-15). Aynı hafta içinde 

sosyal medya üzerinden organize olunarak meydanda bir eylem düzenlenir. Eylem 

barışcıl bir şekilde ‘piknik’ teması üzerinden organize edilir. “Occupy Galata” ve “Sen 

de çayını al gel” hashtagleri üzerinden hızlı bir şekilde organize olunarak bir gün 

boyunca meydanda piknik düzenlenir, eylem yapılır ve işgalciler tarafından kamusal 

alanı kullanma özgürlüğü üzerine çeşitli tartışmalar gerçekleştirilir. 

Bu kadar kısa sürede toplanan insan sayısı ve kullandıkları “Bu meydan bizim”, 

“Tarihi meydanımızı elimizden almamaları için ne gerekiyorsa yapacağız” gibi 

sahiplenici cümleler (Url-13), geçici kullanımların mekanda güçlü bir kolektif aidiyet 

duygusu oluşturduğunu kanıtlar niteliktedir (Şekil 3.9). Maffesoli (2011), çağdaş 

göçebeliğin sabit kimlikleri zayıflatırken bir yandan da kişiyi çevreyle kaynaştırdığını, 

böylelikle daha yoğun ve kolaylıkla sezilemeyen bir toplumsal bağ icat ettiğini söyler. 

Burada toplumsal bağı icat eden ve mekansal çevre ile kaynaşmamızı sağlayan ortak 

payda, dayatılmış ideolojilerin olmadığı, ampirik şekillerde yaşantılanan boşluklardaki 

özgür kullanım biçimidir. İşgaller, sadece geçici karşılaşmaların zevkini ve başka bir 



66 

yer arzusunu değil, aynı zamanda kolektif bir uzam-zamansal üretimi ve topluluk 

odaklı kaynaşma arayışını da yansıtır. İşgallerdeki şenliksel bir araya geliş ve yeniden 

dağılış anları, Maffesoli’nin de dediği gibi “herşeyin acımasız uçuculuğuna, 

istikrarsızlık ve karmaşıklığın kavranamazlığına” vurgu yapar ve “döngüsel şekilde 

kolektif hafızalarda ortaya çıkan bir tür kozmik yaşama öykünür”. Kendini homojen 

ve pürüzsüz görmek isteyen toplum karşısında, domine edici teknolojik gelişmeler 

karşısında ve kendine karşı her şeyi tasfiye eden ideolojiler karşısında, “boşluğu” 

mekansallaştırmanın zorunluluğunu vurgular.   

 

Şekil 3.9 : Uzam-zamansal okuma 4: Galata Meydanın’ın Beltur’a 
devredilmesi, buna verilen tepkiler ve eylemler  



67 

Bölgede güvenlik ve düzen sorunu olduğu ileri sürülen ve bu soruna bir çözüm olarak 

tinercilerin, travestilerin, sarhoşların ve evsizlerin uzaklaştırılması için oraya 

yerleştirildiği iddia edilen işletmenin, kurduğu masa ve sandalyelerle daha kamusal bir 

mekan oluşturmayacağı, pek çok kişi tarafından ifade edilmiştir (Url-14;Url-15). 

İşgalcilerin topyekün tasfiye edilmesi, toplumun dezavantajlı kesiminin dışarda 

tutulmasına yol açacak, kendiliğinden oluşmuş bir kamusallık biçiminin normatif ve 

totaliter bir yaklaşımla yokedilmesine sebep olacaktır. Pek çok kişi sosyal medya 

üzerinden bu yaklaşımın sadece kullanıcı profilinin değişmesi isteği ile alakalı 

olduğunu, alkol tüketen gençlerin bölgeden uzaklaştırılarak yerine ailelerin ve 

emeklilerin gelmesi için bu adımların atıldığını belirtmiştir. Dolayısıyla bölgede 

düzenlenen eylem, mekandaki değişime bir tepkiden ziyade, kente katılım hakkının 

sürdürülmesi, halkın kamusal alanı dönüştürme konusunda söz sahibi olmak istemesi 

ile ilgili politik kaygılar odağında şekillenmiştir.  

Negri ve Hardt (2004), kamu sahnelerinde, kolektif eylemlerde ve komünal ilişkilerde 

görülen, bir bütün oluşturmadan varlığını sürdüren çoğulluklara referans veren 

“çokluk” kavramını vurgular. “Çokluk” neye muktedir olduğumuza dair soruyu açığa 

çıkaran bir yapılanma sunan toplumsal ve politik bir varoluş biçimidir ve insanlığın 

bilişsel, dilsel, duygusal, politik ve üretici güçlerinden oluşan sürekli edim halindeki 

ortak kavramlara referans verir. Devlet dışı işleyen kamusal alanlar, mekanın ortak 

kullanımıyla, kamusal alandaki dil ve düşünce üzerinden kurulan etkileşimlerle 

çokluğun gözlemlendiği yerlerdir. Virno (2010) çokluğun da bir birlik biçimine ihtiyaç 

duyduğundan, bu birliğin normatif kurallardan ziyade dil, zeka ve komünal becerilerle 

ilişkili olduğundan bahseder. Devlet dışı işleyen bir kamusal alanın, genel zekaya 

dayanan bir politik topluluğun önemini vurgular. Bu bağlamda işgal anlarında ortaya 

çıkan oluşum bir “çokluk” olarak nitelendirilebilir. Virno, genel zekanın veya kitlesel 

entelektüelliğin başkaları ile kurduğumuz sözlü iletişimle bağlı olduğunu ve örneğinin 

bilim insanı değil, kamusal ortamdaki sıradan konuşmacı olduğunu söyler. Bu sebeple 

çokluğun kaybı veya çokluğun homojenleştirilmesi çabası, kitlesel entelektüelliğin de 

kaybına sebep olarak toplumsallığı parçalar. Oysa kamusal alandaki etkileşimler, 

zekanın paylaşımı ile kişisel bağımlılığı çağdaş yaşama uygun geçicilikteki koşullar 

üzerinden besler (Virno, 2010). Bu sebeple işgalcilerin bu duruma direnmesinin 

altında yatan başka bir sebebin de oluşan topluluğun yitirilmesinden duyulan kaygı 

olduğu söylenebilir; başka bir deyişle, otorite ve tahakkümden uzak yaşantı ve 



68 

etkileşim alanlarının kaybından duyulan kaygı. İşgalciler bir haftadan kısa bir sürede 

toplanmış ve güvenlik güçlerine rağmen bölgede tüm gün boyunca oturma eylemi 

yapmışlardır. Beltur’un masa ve sandalyeleri kalkmadığı taktirde bu eylemin 

tekrarlanacağını belirtmişlerdir (Şekil 3.10). 

 

Şekil 3.10 : Galata Bölgesi Kamusal İşgalinin Heterarşik Kartografisi Parça 3, 
Ötekileştirme, Direniş ve Geri Çekilme Meseleleri  

Eylemden üç gün sonra bahsedildiği üzere daha şiddetli bir ikinci eylem 

düzenlenmiştir. Bu seferki eylem Trans Onur Yürüyüşü sonrası kendiliğinden ve 



69 

aniden gelişmiştir. Toplum baskısı yüzünden bir türlü sokakta yaşam bulamayan kuir 

eğilimler, kendi deyimleriyle “şarkı söyleyenlerin, evlenmeden sokakta 

yakınlaşanların, cinsel yönelimi farklı olanların, alkol kullananların, siyasi gençlerin, 

berduş görünenlerin, kışı sokakta geçirenlerin ötekileştirilmesine ve meydanın bir çay 

bahçesine dönüştürülmesine izin vermeyeceklerini” duyurmuşlardır. Yaklaşık 400 

kişilik bir kalabalık, Beltur’un masa ve sandalyelerini devirmiş ve Galata Meydanı’nı 

geri alma eylemlerini sürdüreceklerini belirtmiştir (Url-16). 

Birkaç gün içinde Beltur masa ve sandalyelerini kaldırmış ve meydandan çekilmiştir. 

Fakat şeritler, bariyerler ve polis kontrolleri devam etmektedir. Eylem sonrasında kısa 

süreli bir sevinç yaşansa da meydanın hala kapalı olması işgalcilerin yavaş yavaş 

buradan çekilmelerine sebep olmuştur. 2014 yılı ve sonrasında, 2012 yılında 

paylaşılan fotoğraf ve düşüncelerden eser kalmamıştır. İşgalcilerin geri çekilmesiyle, 

Galata ve çevresi kamusal bir alandan ziyade turistik bir alan veya geçiş alanı gibi 

davranmaya başlamıştır. “Ötekileştirilme”, “Direniş” ve “Geri çekilme” meselelerini 

odağına alan kartografinin son parçası, bölgede yitirilen kamusallığın durumunu 

açıklar.  

3.3.5 Beyoğlu Galata Kamusal İşgalinin Heterarşik Kartografisi ve İhtilaflı 

Odaklar 

Galata bölgesindeki işgal, pek çok zaman ve mekanda karşılaşılan bir süreksiz-oluş 

arzusu olarak, insan topluluklarının bir araya gelişleri sırasında mekanı nasıl 

dönüştürdüklerini ve bu dönüşümlerin nasıl etkileşimler oluşturduğunu tartışmamıza 

imkan sağlamıştır. Sosyal medyada, haber platformlarında, fikir paylaşım 

platformlarında paylaşılan verilerin birincil ağızdan alınması ve çalışmaya dahil 

edilmesi, mevcut arzuları ve ihtiyaçları algılamamıza yardımcı olmuştur. Bu 

deneyimlerin antagonist ideolojileri besleyen ikili söylem kümelerindense gürültü, 

güvenlik, hijyen, kontrol, kapatılma, tahakküm, ötekileştirme, direniş ve geri çekilme 

gibi ihtilaflı kavramlar odağında ele alınması ve söylem çokluğunu koruyarak temsil 

edilmesi, günümüz kamusal alan tartışmalarının sürekli vurguladığı strateji-taktik, 

fail-yapı, üst ölçek-alt ölçek, özgürlük-kapatılma gibi ikiliklerin dışından bir mekansal 

okuma yapmamıza imkan sağlamıştır.  

De Landa (2006), Deleuze ve Guattari’nin öbekleşme/asamblaj (assembledge) adını 

verdiği dışsallık ilişkileri ile nitelenen öbeklerden bahseder. Öbekleşmelerdeki 



70 

bileşenler fail-yapı arasındaki ilişkiler gibi ikilik veya hiyerarşi içermez, her bileşen 

belirli bir özerkliği elinde barındırır ve terimler değişmeden de bir ilişkinin 

değişebileceğini söyler. Tümlükler mantıksal olarak zorunlu ilişkilere vurgu yapıp 

doğrusal bir hatta çalışırken, öbekleşmeler olumsal olarak gerekli ilişkilerden oluşur. 

İlişkilerin çoğu nedenseldir fakat her ilişki doğrusal nedensellik taşımak zorunda 

değildir; öbekleşmeler algılanamaz gerçekler ve güdüler gibi karmaşık mekanizmalara 

da gönderme yapar. Sunulan kartografi, mekanların, durumların, faillerin ve 

söylemlerin öbekleşme mantığı ile ilişkilendirilmesi ile oluşturulmuştur. Çeşitli 

platformlarda sıkça vurgulanan kavramlar kartografideki odakları belirlemiş; 

bloglardaki betimlemeler ve fotoğraflar sahneleri belirlemiş; kamusal haklar, kamusal 

özgürlükler ve kolektif aidiyet meseleleri ise tartışmanın üst çerçevesini tanımlamaya 

yardımcı olmak için kullanılmıştır (Şekil 3.11, Şekil 3.12). Dolayısıyla düşünsel bir 

zemin olarak ele alınmış heterarşik kartografi; gürültü, güvenlik, hijyen, kontrol, 

kapatılma, tahakküm, ötekileştirme, direniş ve geri çekilme odağında birbiri ile 

ilişkilendirilen üç parça halinde kurgulanmış ve iki senelik bir deneyimi 

çerçeveleyelerek arzu ve ihtiyaçların yönelimlerini oluşturmuştur. Oklarla 

ilişkilendirilen her ilişki parçası belirli bir özerkliği elinde tutar ve ilişkiler 

değiştirilerek kartografi farklı bütüncül okumalara imkan sağlayabilir.  

Galata Meydanı’ndaki veriler, bir taraftan yerel halkın işgal eylemi odağındaki 

problemlerinin karmaşıklığını ortaya sererken (gürültü, güvenlik, hijyen meseleleri ve 

bununla ilişkili durum okumaları), bir taraftan da iktidarın işgal eyleminden 

kaynaklanan problemlere odaklanmaktansa, işgalcileri bölgeden tasfiye etmeyi 

hedefleyen bir politika benimsediğini gösterir. Yerel halkın işgalcilerle çatışması 

gürültü ve güvenlik problemleri ekseninde bir tartışmayı vurgularken, iktidarın 

işgalcilerle çatışması vurguyu kullanıcı profilinin muhafazakar kimlikle örtüşmemesi 

meselesine çeker (Şekil 3.12). Bu noktada kartografinin veri havuzunun ana akım 

medya, sosyal medya ve bağımsız paylaşım platformları üzerinden oluşturulduğuna 

dikkat çekmekte fayda vardır. Kartografideki faillerin ifadeleri, sosyal medyada ve 

kişisel bloglarında paylaştıkları söylemler üzerinden oluşturulmuştur. İşgalcilere karşı 

yerli halk ve iktidar arasındaki tutum farklılığını ortaya seren bu dokuz odak, açık 

kaynak veriler üzerinden yapılan bir okumanın sonucu olarak ortaya çıkmıştır. 

Dolayısıyla başka veri havuzları (örneğin birebir görüşme ve röportajlar) alternatif 

odaklar kurmaya imkan sağlayabilir.  



71 

 

 

Şekil 3.11 : Beyoğlu Galata Kamusal İşgalinin Heterarşik Kartografisi 



72 

 

 

Şekil 3.12 : Kartografi’nin vurguladığı ihtilaflı odaklar.  

 

 



73 

Kartografinin dikkat çektiği bir diğer mesele, iktidar bloğu ortadan kalksa dahi 

çözülemeyecek başka problemlerin de mevcut olduğudur. Özellikle kartografinin 

birinci parçasında vurgulanan gürültü ve güvenlik problemleri, mevcut kamusallığa 

müdahale edilmeden çözülmesi mümkün olmayan problemlerdir. Bölgedeki insan 

yoğunluğu devam ettiği sürece, yerli halkın rahatsızlık duyduğu uğultular, yüksek sesli 

tartışmalar da devam edecektir. Dolayısıyla mekandaki istikrarsız oluşumların 

etkilerinin, varoluşsal ilişkilenme arzularımızın ve kamusal alana dönük 

aidiyetlerimizin yanında; değerlerin çok yönlülüğüne ve kavramların belirsiz 

sınırlarına da dikkat edilmelidir. Çalışma, hareket arzusuna referans veren, yerleşik 

olanın yerine yeni ve geçici olanı odağına alan bir kartografi olmasına rağmen, bir 

taraftan stabiliteye, sınırlara ve sistemlere de hala ihtiyaç duyduğumuzu ve süreksizliği 

yapıcı bir dönüşüme referansla ele alabilmek için daha karmaşık sosyal diyagramlarla 

uğraşmamız gerektiğini vurgular.  

Sargın (2018) Deamer’in; “özgürleştirici bir mimarlığın teorisi yapılabilir mi?” 

sorusunu tekrar hatırlatan metninde mimarlık pratiğindeki temel sorunun, mimari 

pratiğin ne anlama geldiğini gereğinden fazla sorgulamadan –ki bunlar, tasarım, 

yapım, entelektüel emek, örgütlenme olabilir- yol almak ve özgürleştirici bir siyasetle 

izlek oluşturmak olabileceğini söyler. Mimar-öznenin sonuçta bir “işçi’” olduğunu 

vurgulayarak, hakikat- iktidar-özne-beden gibi kavramlarının ilişkilerini mekana 

göndermeyle tartışmakla yükümlü olduğumuzu söyler. Mekânın bilgisinin genel geçer 

bir hakikate dönüşmesi ve bir iktidar aracı olarak bedeni ve aklı ıslah etmesinin 

tehlikesine dikkat çeker. Bu bağlamda çalışma, işgaller ve ortaya çıkan durumlar 

üzerinden mekanın bilgisini alternatif şekillerde kurgulamanın ve uzamsal 

uygulayıcıların burada ne gibi roller üstlenebileceğini tartışmanın yanında, direnç 

mekanlarının nerede nasıl kümelendiğini ve onların kendi içindeki tehlike ve 

açmazlarını nasıl aşabileceğimizi anlamaya da yardımcı olur.  

Tanyeli (2017)’ye göre mimari tasarım süreçlerinde genel kavrayış “tasarımın bir 

problem olduğu” benzetmesidir ve bu durum bir problem çerçevelemeye ve bu 

problemin çözümlerini aramanın dışına çıkamamıza yol açarken bir yandan da gizli 

bir “totalitarizm” içinde, kırılması güç “stereotipleri, ön yargıları ve inançları” da 

üretmektedir. Bu bağlamda kavramların, ideallerin ve değerlerin bulanıklığına vurgu 

yapan kartografi, “kapatılma” kadar kadar “özgürlüğün tanımsızlığı”nın da tehlikesini 

görülmesine, “ses çıkarma hakkı” kadar “sessizlik hakkı”nın da tartışılmasına, “büyük 



74 

ölçekli yapıların tahakkümü” kadar “küçük ve geçici nesnelerin tahakkümünün” de 

farkına varılmasına imkan sağlar. Böylelikle hiçbir şeyi baskın bir değer olarak 

olumladan, bir şeyi anlamak için diğerinin gözünden bakmaya imkan sağlayan bir 

mesafe kurar.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



75 

4.  DEĞERLENDİRME 

4.1 Süreksiz Düşünsel Zeminler Üzerine 

“Sadece anları biliyorum ve an gibi geçen hayatları  
ve sonsuz güçle ortaya çıkan, sonra da havaya karışan biçimleri”  

(Woods, 1993) 

Günümüz dünyasının fevri değişimleri, sabit gelenekleri, kimlikleri ve mekansal 

çevreleri parçalamakla kalmayıp sürekli ve durmadan yenilenen bir gerçeklikten 

fazlasını aramaktan öteye gidemeyen bir mimarlıkla bizi baş başa bırakır. Yaşamın 

denetlenemez belirsizliği, her şeyin anlık olarak belirip kaybolduğu böylesi bir dünya 

içinde mimarlığın değerlerinin ve yapma biçimlerini ne üzerinden düşünüleceği 

konusunu giderek karmaşıklaştırır. Kullanım sınırları net bir şekilde çizilen 

fonksiyonel yaklaşımlar, biçimi her detayına kadar düşünülen mekanlar, bütünlük-

uyum-homojenlik odaklı anlatılar, ideal bir tasavvur ekseninde şekillenen ütopyacı 

yaklaşımlar, problem çözme kaygıları ve doğrusal neden-sonuç ilişkileri ile ilerleyen 

mekansal çözümler bu süreksizlikle baş etmekte yetersiz kalır. Deleuze, Guattari, 

Massey, Meffesoli, Woods gibi pek çok düşünür, “yer”le ilişkimizi artık mekansal 

sınırların dışına taşırmakta; zamansal oluşumlara, duygulanımlara, anlık hazlara ve 

kaygılara, evrendeki anlık ve geçici ilişkilenmelere doğru genişletmektedir. “Yer 

duygusu” çoklu zaman dilimlerini, birbiriyle ilişki halindeki deneyimleri de içine alır 

ve Massey’nin de belirttiği gibi “süreçler” üzerinden ele alınmayı gerektirir.  

Khoury (2016), kentlerin daha önce karşılaşmadığı bu hızlı değişimler ve çıkıp yok 

olan fenomenler karşısında mimarlığın yeni araçlar üretmesi gerektiğini “…demir 

kablolardan beton bloklara, askeri ve güvenlik aygıtlara kadar mimarların bugüne 

kadar herhangi bir mimari ifade yüklemediği öğeleri yeniden düşünmek zorunda 

olduğumuzu” söyler. Mimarlar son zamanlarda kentleri “serbest akışta olan alanlar” 

olarak tanımlamaya başlamıştır fakat birlikte yaşamaya mecbur olduğumuz 

gerçeklikleri görmeden bu tanımlar beklenilen etkiyi yaratamayacaktır. Khoury’ye 

göre mimarlar kontrol noktalarıyla, elektronik zekayla, mekanik aygıtlarla, 

tanımlanmış sınırlarla da ilgilenmeli ve onları ustalıkla dönüştürmelidir; bu hızla 



76 

devinen dünyada oyun dışı kalmamak için naif çemberden çıkmalı ve içinde 

bulunduğumuz koşulları reddetmektense onları anlamaya çalışmalıdır. Bu da daha 

karmaşık sosyal diyagramlar oluşturmayı ve daha önceden mimarlığın kapsamına 

almadığı failleri de bu diyagramlara dahil etmeyi zorunlu kılar. Mekanda bulunan her 

faili hemzemin bir düzlemde görmemize imkan verecek ve karşılıklı bağlantılar 

üzerinden onları tanımlayacak bir araç / ortam oluşturmamızı sağlayacak bir düşünsel 

zemin, yerlerin “şeylerin istikrarsız toplamına” denk geldiği; insanların “algı ve 

duyumsamalar öbekleşmesi”nden öteye gidemediği; çevreyle ilişkimizin ise “mesken 

tutma arzusundansa, köksüzlük ve geçicilik odağında” tartışıldığı yeni çağda mimarlar 

için yeni rotalar oluşturabilir.  

Mekanın bilgisini insan-nesne, fail-yapı, strateji-taktik gibi ikiliklere sıkıştıran 

analizler, hiyerarşik ve katmanlı okumalar ve sınırları net bir şekilde çizilmiş 

taksonomiler, bu karmaşıklık içinde mimarlığın bilgisini üretmede yetersiz kalır. 

Heterarşi kavramı, her failin sistem içinde bir rol ve gücünün olduğu, ve bu failler 

arasındaki esnek ilişkiler üzerinden mekanın bilgisinin üretildiği bir yaklaşım olarak; 

faillerin çeşitliliğini, farklı bilgi alanlarının etkileşimini, farklı ölçeklerdeki veri 

organizasyonlarını ve değişen koşullara göre bağları tekrar kurulabilen esnek 

ilişkilenme şemalarını zorunlu kılan bir düşünsel zemin olarak mimarlığa dahil 

edilmelidir. Mekanı, işleyişleri, olayları, durumları, arzuları, ihtiyaçları, 

duygulanımları, algıları ve söylemleri aynı nesnellik düzeyinde ele almak ve çeşitli 

kaygılar odağında birbiri ile ilişkilendirmek; süreksizlikle birlikte çalışan bir yaklaşım 

oluşturmamıza, mekanın oluşum, bozunum, dönüşüm, işleyiş dinamiklerini 

görmemize imkan sağlar. Belirli bir yerde, belirli bir zaman diliminde meydana gelen 

anlatıları mikro-makro ayrımı yapmadan çalışmaya dahil etmek, insanların mekanı 

deneyimleme süreçlerinde olası bir ortaklık ağının nasıl kurulacağını gösterir.  

Deleuze, Guattari, Negri, Hardt, Bauman ve Virno gibi pek çok düşünür “içinde 

bulunduğumuz sitemin bir dışı olmadığını” kabul eder. Karmaşık, anlaşılamaz ve 

kontrol edilemez işleyişlerin içinde yüzmekte olduğumuzu sürekli vurgulamakla 

kalmayıp, tam da bu nedenle göçebe kaçış hatları oluşturmamız gerektiğini söyler. 

“Ufukta er ya da geç belirecek garantili bir çıkışa işaret etmektense, başarı şansı düşük 

de olsa kaçış denemelerinin kendisini bir keşif aracına dönüştürmeli”, ve “her şeyi 

kendi içine çeken denetim aygıtından hep daha uzağa yönelerek bu aşkın sistemle 

bütünleşen her türlü hiyerarşik temsil sisteminin dışına çıkmanın bir yolunu 



77 

bulmalıyızdır” (Gürbilek, 2020). Süreksiz bir düşünsel zemin üretmek, mevcut 

paradigmanın dışına çıkmamızı ve farklı çeşitlilikteki dinamikleri görünür kılmamızı 

sağlayan pratik odaklı kaçış hatları oluşturur. Hiyerarşik düşünce sistemimizde 

görünmeyen, söylenmeyen; taksonomik ve katmanlı bakışlara dahil edilmeyen verileri 

hemzemin bir düzlemde yanyana getiren heterarşik kartografi, bazı ilişkileri yeniden 

tanımlamamıza ve alternatif güzergahlar oluşturmamıza yardımcı olur.   

Yerleşik değerlere olan inancın kaybolması, mimariyi post-ideolojik bir konuma 

taşımamıza ve bir “ideal görüş”ün teorisi üzerinden doğru-yanlış, iyi-kötü gibi 

çıkarımlarla ilerlemektense mevcut oluşları kavramak için “pratiğin analizine” 

yönelmemize neden olur. Bu sebeple yeni post-modern süreksizlik arzularının nasıl 

tezahür ettiğinin, dinamiklerinin ne olduğunun, ne gibi imkanlar sunduğunun ve ne 

gibi sınırlar koyduğunun araştırılması gerekir. Tez çalışması bu doğrultuda katmanlar 

ve hiyerarşiler yerine, her şeyi karmaşık bir ilişkiler ağında görmeyi; yapısal, 

mekansal, duygusal durumu hiyerarşisiz temsil etmeyi sağlayan bir kartografi 

üretmiştir. 

Kartografinin odağına kendiliğinden örgütlenimli, geçici ve süreksiz bir deneyim 

olarak işgal eyleminin alınması “pratiğin analizi”ni yapmak için dinamik ve çok yönlü 

bir okumaya imkan sağlamıştır. Kamusal işgal arzuları, kentlinin yeni ihtiyaçlarını 

farketmemizi, mekanları yeniden üretecek yollar keşfetmemizi ve bu esnada ortaya 

çıkan problemlerle yüzleşmemizi sağlar. İşgalleri, “akmanın, devinmenin, kök 

salmadan var olmanın ve geçici arzuların neşesi” (Maffesoli, 2011) altında güzelleyip 

geçmek yerine, sunduğu imkanların ve yarattığı sorunların farkına varmamızı, 

mekanları zamanın ruhuna uygun şekilde nasıl dönüştürmemiz gerektiği üzerine yeni 

yaklaşımlar üretmemizi sağlar. Bizi hızlı bir şekilde bir sonuca vardıran katmanlar, 

kategoriler ve ikilikler yerine heterarşik bir biçimde sürekli genişleyerek yeni ilişkiler 

üreten kartografi, mekanı üreten faillerin birlikteliğinin olgusal, fani ve geçici yanını 

hatırlatır. 

4.2 Heterarşik Kartografiler ve Arzuların, İhtiyaçların ve Özgürlüklerin 

Bulanık Sınırları Üzerine 

İşgal pratiklerinde “yer”leri belirli zamansal ve mekansal çerçeve ile sınırlandırarak 

parçalı okumalara tabi tutmak ve bu çerçeveler içindeki dinamikleri görünür kılmak 

çalışmanın gerçekçi sonuçlara ulaşabilmesini sağlamıştır. Bu bağlamda, bu çerçeveleri 



78 

kurabilmek için mekanın verisinin toplanmasını, analiz edilmesini, organize 

edilmesini ve haritalar aracılığıyla sunulmasını konu edinen bir kartografi çalışması 

bu düşünsel zeminin ana eksenini oluşturmuştur. İşgal pratikleri mevcut süreksizliğin 

kurulduğu üç güzergahın –mekanların istikrarsız ve karmaşık oluşlar ile sürekli devinir 

durumda olması, insanın bulunduğu ortamla farklı asamblajlar halinde ilişkilenen bir 

göçebe özneye dönüşmesi ve insan-mekan arasındaki ilişkinin rizomatik bir 

ilişkilenmeye referans vermesi- somut bir değerlendirmesini yapmamıza ve yerel 

dinamikler üzerinden bir kamusallık tartışması yürütmemize imkan sağlamıştır.  

İşgal pratikleri doğaçlama ve kendiliğinden örgütlenen bir eylem olarak mimarlığın 

somutlaştıramadığı bazı arzuları ve ihtiyaçları görünür kılmıştır; ideolojik ayrımların 

ikiliklere dönüştürdüğü durumları çokluğa çevirmiştir. İşgalin ilk zamanlarında, insan 

öbeklerinin kontrolsüz artışı ve mekansal kullanımın bir sınırının olmaması sebebiyle, 

bölgede basit bir güvenlik, gürültü ve hijyen problemi oluşmuş fakat bu problemleri 

tartışmak ve mekansal yaklaşımlar üretmek yerine, bölgenin hızlı ve tepeden inme 

şekilde kullanıma kapatılması mevcut problemleri özgürlük-kapatılma diyalektiğine 

sıkıştırmıştır. Oysa basit mekansal müdahalelerle bu sorunların kolaylıkla 

çözülebilecek problemler oluğu pek çok düşünür tarafından ifade edilmiştir. İktidarın 

kamusal alanın mevcut kullanıcı profilinden rahatsız olması ve bölgeden bu kesimi 

tasfiye edecek stratejiler belirlemesi, tartışmaları daha da hiddetlendirmiş, işgalciler 

ve yerliler arasında başka bir ikilik yaratarak giderek artan çatışmalar oluşmasına 

sebep olmuştur. Medya’nın söylemleri ile bu çatışmalar daha da hiddetlenmiş, 

bölgenin kamusal kullanıma kapatılması ve kapatılmaması gibi kamusallığı topyekün 

yok etme tehlikesini içinde barındıran bir yöne evrilmiştir. Oysa sosyal medya ve fikir 

paylaşım platformlarında belirtilen fikirler ve bu zaman aralığındaki fotoğraflara 

bakıldığında durumun bir ikilikten ziyade gürültü, güvenlik, hijyen, kontrol, 

kapatılma, tahakküm, ötekileştirme, direniş ve geri çekilme gibi ihtilaflı kavramlar 

ekseninde çatallanan girift bir mesele olduğu görülebilir. Üretilen üç parçalı heterarşik 

kartografi, bu ihtilaflı kavramları odağına alarak kamusal alan kullanımının sınırlarını 

mevcut süreksizlik içinde tartışmamıza imkan sağlar. Kartografi’ye bakıldığında, her 

durumun, arzunun, kamusal hakkın ve özgürlük alanının daha geniş bir arzular, haklar 

ve ihtiyaçlar ağına bağlı olduğu kolaylıkla görülebilir. Maffesoli’nin de belirttiği gibi 

“Yasa her zaman ötekinden gelir, sadece ötekine göre var oluruz, toplumsal yapıya 

somut anlamını ve gücünü veren de bu karşılıklı belirlenim halidir” (Maffesoli, 2011). 



79 

Mevcut ideolojik tartışmaların içinden görülemeyen bu durumlar, internet ortamında 

üretilen her veriyi dahil edilip çoğul seslerin birbiriyle ilişkilendirilmesiyle apaçık hale 

gelir ve çoklu okumalar için bir altlık oluşturur. İşgal deneyiminin herkeste ortak 

olmayan dinamiklerini ortaya sererek ihtilaflı durumları tartışmamıza imkan sağlar. 

İnsanların artık kentten ne gibi beklentilerinin olduğu, yeni müştereklerin kimler 

olduğu ve taleplerinin ne olduğu gibi soruları odağında tutarak; ufukta belirmekte olan 

yeni hatlara, yörüngelere ve karşılık verme tavrına henüz sahip olmadığımız durumlara 

nasıl yaklaşabileceğimizi tartışmaya imkan sağlar. Sunulan kartografi, her failin henüz 

ortada yokken dahi kodlandığı, tasarımın sınırlarının bu kodlamalara göre net bir 

şekilde belirlendiği, doğru-yanlış ayrımının bariz bir şekilde ele alındığı mimari 

yaklaşımlardansa, mevcut değerleri ve ortak yaşam ideallerini istikrarsızlaştırmayı 

önerir.  

Heterarşik kartografiler hem parçalı olarak hem de bütün halinde, farklı verilerin 

dahilinde yeni ilişkilerle tekrar tekrar kurulabilecek şekilde açık bırakılmıştır. Ceylan 

(2013), çeşitli zamanlara ait izlerin bir asamblajı olarak tanımlanan haritaları 

“başlangıcı ve sonu olmayan, her zaman ortada, şeylerin arasında olan” ve “olmak 

eylemini dayatan ağaca karşı onu sarsacak ve kökünden sökecek ‘ve… ve… ve…’ 

bağlantılarına işâret eden” bir oluşum olan “rizom” kavramı üzerinden kurmamız 

gerektiğini söyler. Mevcut çalışma, benzer bir yaklaşıma referans verir: süreç boyunca 

eklerle çoğaltılabilir, farklı zamansal ve mekansal sıçramalara tabi tutulabilir, yeni 

çizgiler eklenebilir veya mevcut ilişkiler başka türlü tekrar kurulabilir. Dolayısıyla 

üretilen kartografinin tamamlanmış bir ürün olmadığı ve somut bir hedefe 

kilitlenmediği gerçeği unutulmamalıdır. Ayrıca kartografi çalışması işgal 

deneyimlerine dair bir takım izlekler takip ederek, deneyimin sadece bir kısmını 

görünür hale getirebilmiştir. Daha uzun zaman aralıklarını kapsayan; farklı 

deneyimleri ve bilgi alanlarını da içine alan daha geniş kapsamlı bir kartografi, daha 

yaratıcı okumalara imkan sağlayabilecektir.   

Küreselleşme ve hız bir taraftan yeni kontrol mekanizmaları üreterek kendi 

hiyerarşisini ve ayrıştırmalarını arttırmaktayken bir yandan da yeni ortaklık ve 

işbirliklerini üretecek zeminler (internet, açık kaynak arayüzler ve katılımcı 

yaklaşımlar) oluşturur. Virno (2010), çokluğun bir ağ olarak kavranabileceğini; açık, 

sürekli genişleyen ve yaşamamız için gerekli imkanları yaratan bu ağı görünür kılmak 

için gereken en önemli noktanın ortak paydaların bulunması olduğunu belirtir. Zeka, 



80 

ortak bilgi, kolektif hafıza, duygulanım, birararadalık gibi maddi olmayan ortaklıklar 

bu sebeple önemlidir. Ortak paydalar insanı, bulunduğu çevre ve toplumla 

ilişkilenmesini sağlayan geçici bir konumda tekrar tanımlar. Bu bağlamda gürültü, 

güvenlik, hijyen, kontrol, kapatılma, tahakküm, ötekileştirme, direniş ve geri çekilme 

meselelerini; kamusal haklar, kamusal özgürlükler ve kolektif aidiyet söylemleri ile 

ilişkili okuyan kartografi, ortak paydaların görülmesini ve güçlenmesini mümkün 

kılmıştır.  

Aşırı kodlanmış, kümelere ve sınıflara ayrılmış sadece katmanlı ve hiyerarşik şekilde 

okumaya imkan veren kent okumaları, çeşitli ihtilaflı kavramlar odağında, istikrarsız 

ve heterojen şekilde düzenlenerek, kodların sınırları bir nebze aşılmıştır. Faillerin 

seslerini duymak ve failler arasındaki etkileşim ağını görmek; kamusal alanı mevcut 

değerlerin katı sabit ve istikrarlı bakışlar içinde kurgulamanın mümkün olmadığını, 

düzensiz, melez ve kolaylıkla karar verilemez bir alanda ele alınması gerektiğini 

vurgular. Kente dair arzular, ihtiyaçlar ve talepler bulanık ve karmaşık bir haldedir. 

Dolayısıyla bu mekansal deneyimlerdeki ilişkili arzu ve ihtiyaçlar bulunup birbiri ile 

birlikte tartışılması gerekir. Oluşturulan kartografi “kapatılma tehlikesi” ile 

“özgürlüğün tanımsızlığının tehlikesini”; “büyük ölçekli yapıların tahakkümü” ile 

“saksıların ve bariyerlerin tahakkümünü”; “medyanın yankılayıcı temsilleri” ile 

“sosyal medyadaki kısık seslerin temsili”ni,  birlikte ele alarak ilk bakışta görünmeyen 

durumları açığa çıkarmıştır.  

Göçebe deneyimler, çağdaş toplumsal gerçeklerin inşasına katkı sağlar çünkü vurguyu 

ekonomik ve politik aşkınlıklardan alır ve deneyimin çok yönlü etkileri üzerine taşır. 

Mimarlığın kökleşmiş, normlaşmış değerlerinin yerine bedensel ve oyuncu hazları 

koyar ve toplumsal yapının duygulanımsal tarafını tekrar düşünmemize imkan sağlar. 

Böylece post-hümanist yaklaşımların sunduğu yeni bakışları ve süreksiz yaşam 

biçimlerine yapılan vurguları; etnik sorunları ve yerel dinamikleri ekarte etmeden 

mimarlığın gündemine nasıl dahil edebileceğimize dair yol gösterir. Müştereklerin 

verisi ve bu verilerin organizasyonu üzerinden oluşturulan kartografi, alternatif bir etik 

ilişkiler düzenine referans verir. 

4.3 Mekanın Bilgisi, Mekansal Faillik ve Heterarşik Düşünme Araçları Üzerine 

Verileri belirli taksonomilere ayırarak, şeyleri birbirinden yalıtan bakışların sunduğu 

avantajlar elbette çok fazladır. Fakat çağımızın süreksizlik ve geçiciliğe yaptığı vurgu 



81 

göz önünde bulundurulduğunda, verilerin rizomatik örgütlenmeleri varoluşa içkin bir 

takım dinamikleri görmemizi sağlar ve yeni mekansal talepleri tartışacak alternatif bir 

zemin kurgular. Kent bir “söylemler, biçimler, durumlar ve imgeler yığını” olarak; 

insansa “bu mekanda devinen algılar ve duyumsamalar yığını” olarak ele alınır. 

Hepsini ilişkilendirecek bir harita üretmek elbette mümkün olmayacaktır, fakat bu 

verilerin arasındaki ilişkilerin keşfedilmesi, mekansal taleplerin yönelimini görünür 

kılar. Galata İşgalinde görüldüğü üzere kamusal sahnede işleyiş bozuklukları, duygu 

durumları, mantıki çelişkiler de vardır fakat önemli olan bu durumların daha gerçekçi 

ve somut bir zeminde tartışılmasına imkan veren düşünsel araçlar oluşturmaktır. Bu 

araçlar, pek çok aşkın düzen tarafından önceden inşa edilmiş yollar üzerinde iki ileri 

bir geri gitmeye razı olmanın; mümkün olasılıkları sınırları önceden belirlenmiş insani 

ve tektaraflı bir kurguya indirgemenin; hayatın süreksizliğini her daim birbirini 

dışlayan ve örtük hiyerarşilere hapsetmenin dışına çıkmamızı ve mevcut üretken 

karmaşayı daha görünür kılmamızı sağlar.   

Kartografinin dikkat çektiği bir diğer mesele, mekanın bilgisini üreten aktörlerin 

yayılımıdır. İnsanlar ve insan dışı failler arasında faillikleri dağıtan ve bilgiyi farklı 

odaklara yönlendiren kartografi, Galata’da insan öbeklerinin mekanlarda bıraktığı 

izlerle, deneyimlerle, mekansal hikayelerle, söylemlerle ve betimlemelerle tekrar 

tekrar üretilmiştir. Heterarşik düşünsel zemin, mekanın bilgisinin üretiminin belirli bir 

gruptan (iktidar, kentsel planlamacılar, mimarlar) daha geniş bir failler alanına 

açılmasını sağlamıştır. Mekanın gelecek senaryolarının üretilmesi mekanın verili 

bilgilerin dışına çıkıp sosyal bir süreç olarak ele alındığı bakış açılarının bir parçası 

olmuştur. Sosyal medyadaki veriler üzerinden mekansal ihtiyaçların ve faillik 

meselelerinin tartışılması, tasarımcılar ve müşterekler arasındaki sınırı bulanıklaştırır 

ve mimarları çok yönlü verileri organize eden, ilişkiler kuran bir konuma yerleştirir. 

Giderek artmakta olan süreksizlik sonucunda hangi mimar rollerinin açığa çıktığı da 

çalışmanın bir sonraki adımı olabilir.  

Çalışmada faillerin söylemleri ana akım medya, sosyal medya ve bağımsız fikir 

paylaşım platformları üzerinden incelenmiştir. Dolayısıyla başka kaynaklar ve 

yöntemler (örneğin birebir görüşme ve röportajlar) alternatif okumalar yapmaya imkan 

sağlayacaktır. Gelecekteki çalışmalar için bu veri havuzunun çeşitlenmesi sağlanabilir 

veya izometrik altlığa alternatif bir organizasyon şeması üzerinde durulabilir. Örneğin 

veri olarak röportajların, ses kayıtlarının ve atmosferik temsillerin de dahil olduğu 



82 

okumalar; mekanların istikrarsız ve karmaşık oluşlar halinde sürekli devinir durumda 

olmasını, insanın bulunduğu ortamla farklı asamblajlar halinde ilişkilenen bir göçebe 

özneye dönüşmesini ve insan-mekan arasındaki ilişkinin rizomatik bir ilişkilenmeye 

referans vermesini, çalışmada belirtilen dokuz odağın dışında başka alternatif 

tartışmalar üzerinden açabilir. Başka bir olası çalışma olarak, kartografi başka 

hiyerarşileri ve taksonomileri dert edinerek farklı rizomatik ilişkiler ile bağlanabilir, 

değiştirilebilir ve yeniden ilişkilendirilebilir. Böylece tasarım ediminin farklı aktörler 

üzerinde dağıtıldığı kartografi, yeni ihtiyaç ve koşullara yanıt verecek alternatif bir 

mekansal düzenlemeyi mümkün kılabilir. 

Politik her ilişki çatışma barındırır ve bu çatışmaları ikiliklere indirgemek asıl 

problemlerin ve olası mekansal çözümlerin görülmesini engeller. Biz-öteki, fail-yapı, 

strateji-taktik, özgürlük-baskı gibi ayrımların aşılması ise ortak çıkarların oluşmasını 

ve yönetilmesini mümkün kılar. Müştereklerin kim olduğu ve ne tür bir kent 

arzuladıklarını (ne çeşitlilikte arzu ve ihtiyaç yığınlarından söz ettiğimizi) anlaşılır 

kılacak düşünsel araçlar, ortak bir dil oluşturup kenti esnek, uyumlanabilir ve artımsal 

şekilde nasıl üreteceğimiz ve alt sistemler içinde faillerin kendi arzu ve beklentilerini 

karşılayacak enstrümanları nasıl geliştirebileceği konusunda yol gösterebilir. 

 



83 

KAYNAKLAR 

Albertsen N., Diken B. (2014). Organlı/Organsız Toplum, A. M. Aytaç, M. Demirtaş, 
Göçebe Düşünmek: Deleuze Düşüncesinin Sınırlarında içinde, (2. 
Basım s. 154-176) İstanbul: Metis Yayınları 

Allen, S. (1996). Field Conditions. Points and Lines: Diagrams and Projects for the 
City, New York: Princeton Architectural Press. 

Anderson, S. (2002). Quasi-Autonomy in Architecture: The Search for an 
'InBetween'. Perspecta, Vol. 33(Mining Autonomy), 30-37.  

Awan, N., Schneider, T., Till, J. (2011). Spatial Agency: Other Ways of Doing 
Architecture. New York: Routledge. 

Bal, B. (2021). Elin Araçları, Soyu Tükenen Çizim Enstrümanları Kâğıt Mimarının 
Labirenti. Erişim Tarihi: 4 Mart 2022 <https://manifold.press/kagit-
mimarinin-labirenti> 

Ballantyne, A. (2012). Mimarlar için Delezue ve Guattari. İstanbul: YEM. 
Batuman, B. (2019) Milletin Mimarisi-Yeni İslamcı Ulus İnşasının Kent ve Mekan 

Siyaseti, Metis Yayınları 
Berry, K. (2018) Heidegger and The Architecture Of Projective Involvement, Log, 

42, 103-115 
Best, S., Kellner, D. (1998). Postmodern Teori –Eleştirel Soruşturmalar (M. Küçük, 

Çev.) İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 
Bey, H. (1991). TAZ: The Temporary Autonomous Zone. New York: Autonomedia. 
Braidotti, R. (2017). Göçebe Özneler: Çağdaş Feminist Kuramda Bedenleşme ve 

Cinsiyet Farklılığı. (Ö. Karakaş, Çev.). İstanbul: Kolektif. 
Braidotti, R. (2014). İnsan Sonrası (Ö. Karakuş, Çev.). İstanbul: Kolektif.  
Braidotti, R. (2019). İnsan Sonrası, Pek İnsanca: Bir Post-Hümanist’in Anıları ve 

Emelleri. Cogito Dergisi Yapı Kredi Yayınları. (95-96,  s.53-97)  
Castells, M. (1997). Kent, Sınıf, İktidar. (A. Erendil, Çev.) Ankara: Bilim ve Sanat. 
Ceylan, E. (2017). Tabula Rasa Değil, Palimpsest: Çizgisel Olmayan Bir Mimarlık 

Tarihi Düşünmek. E. Ceylan & E. Duyan (Ed.) Kuram, Yaşantı ve 
Tasarım Bağlamında Mimarlık ve Özerklik. İstanbul: DAKAM 
Yayınları. 

Çetin, M. (2014). Mitoz Çoğalan Metastatik ‘Yer’ler Ve Hibrid Kimlikler. TMMOB 
Mimarlar Odası Ankara Şubesi Dosya 33, 33-43. 

Chan, K. (2015). The Project Against Autonomy. Log, 33, 121-126. 
Çiftçi U. (2017). Türkiye’de Kamusal Alanın Paternalist Hassasiyetler Üzerinden 

Yeniden İnşası Üzerine Bir Tartışma. Erişim Tarihi: 20 Ocak 2017, 



84 

Erişim adresi: https://birikimdergisi.com/guncel/8142/turkiyede-
kamusal-alanin-paternalist-hassasiyetler-uzerinden-yeniden-insasi-
uzerine-bir-tartisma 

Corbusier, L. (1991). Yeni Bir Mimarlığa Doğru Beş Nokta, 20. Yüzyıl Mimarisinde 
Program ve Manifestolar. Ankara: Şevki Vanlı Mimarlık Vakfı. 

Crumley, C. (2015) Heterarchy. Emerging Trends in the Social and Behavioral 
Sciences (1-14) 

De Landa. M. (2006). A New Philosophy Of Society: Assemblage Theory and Social 
Complexity. Continum  

Deleuze, G., Guattari, F., & Massumi, B. (1987). A Thousand Plateaus: Capitalism 
and Schizophrenia. Minneapolis: University of Minnesota Press. 

Deleuze, G., Guattari, F., & Massumi, B. (1994). Nomadology: War Machine. A.K. 
Press.  

Doucet, I., & Cupers, K. (2009). Agency in Architecture: How to be Critical? 
Footprint, 3(1), 7-20. 

Eisenman, P. (1984). The End of The Classical: The End of the Beginning, the End 
of the End, K. Michael Hays, Architecture Theory since 1968 içinde, s. 
522-538, The MIT Press, New York 

Fajl, M. (2018).  The Visible Invisible: X-Rays and Claude Bragdon’s Fourth 
Dimension. Historiographies of Technology and Architecture 
Proceedings of the 35th Annual Conference of the Society of 
Architectural Historians of Australia and New Zealand Wellington. 
s157-173 New Zealand: SAHANZ, 

Gürbilek, N. (2020). İkinci hayat: Kaçmak, Kovulmak, Dönmek Üzerine Denemeler. 
İstanbul: Metis Yayınları. 

Haraway D. (1985) A Cyborg Manifesto: Science, Technology and Socialist 
Feminism in Late Twentieth Century 

Hardt M., Negri A. (2012). İmparatorluk. (A. Yılmaz, Çev.) İstanbul: Ayrıntı 
Yayınları. 

Hardt, M., Negri, A. (2004). Multitude: War and Democracy in the Age of Empire. 
Penguin Books. 

Hardt, N., Negri, A. (2012). Duyuru. (Yılmaz A., Çev.) İstanbul: Ayrıntı Yayınları  
Hays, M. (2011). Mimarlığın Arzusu: Geç Avangardı Okumak. (V. Atmaca Çev.) 

İstanbul: YEM. 
Heidegger, M. (1927). Varlık ve Zaman. İstanbul: Agora Kitaplığı. 
Heidegger, M. (1971). Building Dwelling Thinking. M. Heidegger: Poetry, 

Language, Thought içinde (s. 343-363). New York: Harper&Row. 
Herbrechter, S. (2013). Rosi Braidotti The Posthuman: The Roar on the Other Side 

of  Silence… or, What’s Left of the Humanities?. Culture Machine, 1-
13.   

Heynen, H. (2001) Architecture and Modernity. Cambridge: The MIT press,  



85 

Hoskyns, T., Stratford H. (2017) Was (is) taking place a Nomadic Practice?, 
Architecture and Culture, 5:3, 407-421 

Jones, P. B., Petrescu, D. & Till J. (2005). Architecture and Participation. New 
York: Spon Press of Taylor &Francis Group. 

Karatani, K. (2006). Metafor Olarak Mimari. İstanbul: Metis Yayınları 
Khoury, B., Ertaş, H. (2016) Rethinking the Context of Architecture Erişim Tarihi: 

20 Mart 2022. Erişim Adresi: https://xximagazine.com/c/an-interview-
with-bernardkhoury-rethinking-the-context  

Kılıçkıran, D. (2014). Kimlik ve Yer / Anahtar ve Kilit. TMMOB Mimarlar Odası 
Ankara Şubesi Dosya 33, 1-7  

Kodalak, G. (2020). Girift Benlik. Erişim Tarihi: 25 Şubat 2022, Erişim Adresi: 
https://uretimhane.com.tr/girift-benlik/ 

Laclau, E., ve Mouffe, C. (1985). Hegemony and Socialist Strategy: Towards a 
Radical Democratic Politics, New York: Verso 

Leach, N. (2003). Belonging. Architectural Association School of Architecture, 49, 
76-82  

Lemke, T. (2002): Foucault, Governmentality, and Critique, Rethinking Marxism, A 
Journal of Economics, Culture & Society, 14:3, 49-64 

Manzotti, R. (2022). Yayılmış Zihin: Deneyim ve Dünya Özdeşliği (Çev. B. Duyar). 
Babil: İstanbul 

Maffesoli, M. (2011). Göçebelik Üzerine İnisiyatik Başıboşluk. Bağlam Yayıncılık. 
Manaugh, G. (2007) Without Walls: An Interview with Lebbeus Woods. Erişim 

Tarihi: 4 Mart 2022. Erişim Adresi:  
https://bldgblog.com/2007/10/without-walls-an-interview-with-
lebbeus-woods// 

Massey D. (1994). A Global Sence of Place. Space, Place and Gender içinde, United 
States: University of Minnesota Press 

Massey, J. (2008) ‘Looking Through Axonometric Windows’, Architectural Theory 
Review, 12(1)(2007), 8-35, <DOI: 10.1080/13264820701553088> 

McCulloch, W. S. (1945). A heterarchy of values determined by the topology of 
nervous nets.  Bulletin of Mathematical Biophysics 7:89-93.Cambridge: 
MIT Press. 

McEwan, C. (2020). Architecture, Multitude and the Analogical City as a Critical 
Project, Architecture and Culture.                                                                                 
DOI: 10.1080/20507828.2020.1788296  

Mouffe, C. (2017). Dünyayı Politik Düşünmek: Agonistik Siyaset, (Çev: Murat 
Bozluolcay). İstanbul: İletişim Yayınları 

Norberg-Schulz, C. (1984). Genius Loci: towards a phenomenology of architecture. 
New York: Rizzoli. 

Ojalvo, R. & Artun, N. A. (2012)., Arzu Mimarlığı: Mimarlığı Düşünmek ve 
Düşlemek. İstanbul: İletişim Yayınları.   



86 

Ojalvo, R. (2012). Modernitenin İki Yüzü Arasında Mimarlık: "Mesken Tutmak"tan 
Göçebeliğe. N. A. Artun, R. Ojalvo, Arzu Mimarlığı: Mimarlığı 
Düşünmek ve Düşlemek. içinde İstanbul: İletişim Yayınları. 

Özbek. M. (2004). Kamusal Alan. İstanbul: Hil Yayınları. 
Pasin, B. (2014). Bir Assemblage Olarak Kent: Kuir Kimliklerin Bilişsel Kent 

Haritalarini Okumak. TMMOB Mimarlar Odası Ankara Şubesi Dosya 
33, 61-69  

Petreschu, D., Trogal, K. (2017) The Social (Re)production of Architecture: Politics, 
Values and Actions in Contemporary Practices. New York: Routledge 

Petrescu, D. (2012). Relationscapes: Mapping Agencies of Relational Practice in 
Architecture. City, Culture and Society, 3(2), 135-40. 

Petrescu, D., & Chiles, P. (2009). Agency: Alternative Practices and Alternative 
Worlds. ARQ: Architectural Research Quarterly, 13(2), 109-111. 

Rajchman, J. (1998). Yeni bir Pragmatizm? A. K. Stykes (Ed.), Yeni bir Gündem İnşa 
Etmek: Mimarlık Kuramı 1993-2009 içinde (G. Akyürek, Çev., s. 85-
97). İstanbul: Küre Yayınları. 

Raunig, G. (2007). İmparatorluğa Karşı Bir Savaş Makinesi: VolksTheater 
Karawane’in Kırılgan Göçebeliği Üzerine (İ. Baliç, E. Ayvaz Çev.), 
Olasılıklar, Duruşlar, Müzakereler, Güncel Sanatta Kamusal Alan 
Tartışmaları içinde Ed. Pelin Tan, ve Sezgin Boynik. İstanbul: Bilgi 
Üniversitesi Yayınları 

Salman, Y. (2000). İki Anarşist-Sosyalist Ütopist: Woods (Heterarşik Kent) ve Le 
Guin (Mülksüzler). M. Ekincioğlu Lebbeus Woods-Çağdaş Dünya 
Mimarları 4 içinde . İstanbul: Boyut Yayıncılık, 41-43. 

Sargın, G. A. (2018) İcraatın İçinden: Kapitalizmin Eril Rejiminden Devrimin 
Özgürleştirici Makinasına, ya da yıkarak inşa etmenin “alaturka” 
tecellisi üzerine notlar. Erişim Tarihi: 1 Ocak 2018 Erişim Adresi: 
https://gasmekan.wordpress.com/2018/01/01/icraatin-icinden-
kapitalizmin-eril-rejiminden-devrimin-ozgurlestirici-makinasina-ya-
da-yikarak-insa-etmenin-alaturka-tecellisi-uzerine-notlar1/ 

Savaş,G. & Yersel,S. (2005), Oda Projesi - Mahalle Oda Komşu Misafir, İstanbul 
Kültür Sanat Vakfı, İstanbul. 

Schneider, T. (2017). Notes on Social Production: A Brief Commentary. D. Petrescu, 
K. Trogal, The Social (Re) Production of Architecture: Politics, Values 
and Actions in Contemporary Practice içinde. New York: Routledge. 

Seamon, D. Nordin, C. (1980). Marketplace as place ballet: A Swedish example, 
Landscape, 24, 35-41 

Sharr, A. (2013). Mimarlar için Heidegger. İstanbul: YEM Yayın. 
Sheikh, S. (2007) Kamusal Alanın Yeri Ne mi? Ya da Parçalardan Oluşan Dünya. (İ. 

Baliç, E. Ayvaz Çev.), Olasılıklar, Duruşlar, Müzakere, Güncel 
Sanatta Kamusal Alan Tartışmaları. Ed. Pelin Tan, ve Sezgin Boynik. 
İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2007. 23-29. 

Sönmez, N. O. & Balcı, F. (2019). Mimarlıkta Biçim ve Biçimlenmenin 
İnsansonrasına Giriş . XXI Mimarlık, Tasarım ve Mekan Dergisi içinde, 



87 

Erişim Tarihi: 20 Aralık 2020. Erişim adresi: 
<https://xxi.com.tr/i/mimarliktabicim-ve-bicimlenmenin-
insansonrasina-giris-1-3#ref12> 

Spencer, D.  (2011). Architectural Deleuzism: Neoliberal space, control and the 
‘univer-city’', Radical Philosophy, 168  

Spuybroek, L. (2004). NOX, Thames&Hudson, London 
Stavrides, S. (2010). Kentsel Heterotopya: Özgürleşme Mekânı Olarak Eşikler 

Kentine Doğru. (A.Karatay Çev.) İstanbul: Sel Yayınları.  
Şumnu, U. (2012). Beyazlar Daha Beyaz: Modern Mimarlık ve Bezeme. N. A. Artun, 

R. Ojalvo, Arzu Mimarlığı: Mimarlığı Düşünmek ve Düşlemek. içinde 
İstanbul: İletişim Yayınları. 

Tan, P. (2017) Mimarlık ve Müşterekleşme Pratikleri. Ege Mimarlık, s24-29. 
Tan, P. Boynik, S. (2007). Olasılıklar, Duruşlar, Müzakere: Güncel Sanatta Kamusal 

Alan Tartışmaları. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 
153,158- 159. 

Tanyeli, U. (2017). Yıkarak Yapmak, Anarşist Bir Mimarlık Kuramı İçin Altlık. 
İstanbul: Metis Yayınları. 

Urry, J. (1995) Consuming Places. Routledge 
Virno, P. (2010). A grammar of the Multitude: for an Analysis of Contemporary 

Forms of Life. Cambridge: Semiotexte.   
Vitruvius (1990). Mimarlık Üzerine On Kitap. (S. Güven, Çev.) Ankara: Şevki Vanlı 

Mimarlık Vakfı 
Wallenstein, S.O. (2007). Kamusal Özneler (E. Kosova çev.). Olasılıklar, Duruşlar, 

Müzakereler, Güncel Sanatta Kamusal Alan Tartışmaları. Ed. Pelin 
Tan, ve Sezgin Boynik. İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları 

Woods,  L. (2002) Heterarchy of Space. The Cooper Union, School of Architecture, 
New York 

Woods, L. (1993). 'Manifesto'. Pamphlet Architecture 15: War and Architecture. 
içinde Princeton Architectural Press. 

Woods, L. (2009) Political Machines. Erişim Tarihi: 20 Mart 2022. Erişim Adresi: 
https://lebbeuswoods.wordpress.com/2009/07/23/political-machines/ 

Woods, L. (2009) The Question of Space.  Erişim Tarihi: 20 Mart 2022. Erişim Adresi: 
https://lebbeuswoods.wordpress.com/2009/11/19/the-question-of-
space/ 

Woods, L. (2010) The Edge. Erişim Tarihi: 20 Mart 2022. Erişim Adresi: 
https://lebbeuswoods.wordpress.com/2010/02/21/the-edge/ 

Yılmaz, L. (2017). Kamusal Alandan Kamusal Zamana: Bir Öneri. Erişim 13 Ekim 
2017, Birikim Dergisi, Erişim adresi: 
https://birikimdergisi.com/guncel/8546/kamusal-alandan-kamusal-
zamana-bir-oneri 

Yılmaz, L. (2021). Hannah Arendt’in İzinde (I): Zamanı Adlandırmak ve Kayıtsızlık 
Sorunu, Birikim Dergisi. 24 Haziran 2021. Erişim adresi: 



88 

https://birikimdergisi.com/guncel/10649/hannah-arendtin-izinde-i-
zamani-adlandirmak-ve-kayitsizlik-sorunu 

Yücefer, H. (2016). “Potansiyelleri Düşünmek Deleuze‟de Virtüellik, Oluş Ve 
Tarih”: Gilles Deleuze: Ortadan Başlamak. Cogito Dergisi. Yapı Kredi 
Yayınları, sayı 82, 87-118 

Zaera-Polo,A. (2017). The Posthuman City, 4D Hyperlocal: A Cultural Toolkit for 
the Open-Source City, AD-Wiley, 87/5 

Url-1 <https://www.hurriyet.com.tr/kelebek/galata-da-kadeh-sesleri-17567305>, 
erişim tarihi 20.10.2022 

Url-2 <https://www.youtube.com/watch?v=7Pogb2Y5k4E&ab_channel=T%C3 
%BCrkiyeYe%C5%9FilayCemiyeti> ,  erişim tarihi 20.10.2022 

Url-3 <https://www.memurlar.net/haber/267959/yesilay-ve-esnaf-galata-kulesi-
ndeki-alkol-tuketimini-protesto-etti.html>, erişim tarihi 20.10.2022 

Url-4 <https://indigodergisi.com/2012/10/yesilay-galataya-rahat-bir-nefes-aldirdi>, 
erişim tarihi 25.08.2022 

Url-5 <https://www.milliyet.com.tr/gundem/kuledibi-nde-hoyrat-gunler-1561163>, 
erişim tarihi 22.08.2022 

Url-6 <https://www.linkedin.com/pulse/hypermap-where-everything-has-place-
mar%C3%ADa-pe%C3%B1alver-izaguirre/>, erişim tarihi 22.08.2022 

Url-7 <https://www.architecturenorway.no/questions/identity/wilson-OAT/>, erişim 
tarihi 22.08.2022 

Url-8 <https://lebbeuswoods.wordpress.com/2009/07/23/political-machines/>, erişim 
tarihi 22.08.2022 

Url-9 <https://www.milliyet.com.tr/cadde/galatada-tansiyon-yukseliyor-1602417 >, 
erişim tarihi 22.08.2022 

Url-10 <https://indigodergisi.com/2012/10/yesilay-galataya-rahat-bir-nefes-aldirdi/>, 
erişim tarihi 22.08.2022 

Url-11 <https://t24.com.tr/haber/polis-galata-kulesi-bolgesinde-alkol-nobetine-
basladi,213971>, erişim tarihi 22.08.2022 

Url-12 < https://www.haberturk.com/polemik/haber/754357-entel-rezillik->, erişim 
tarihi 22.08.2022 

Url-13 <https://twitter.com/hashtag/OccupyGalata?src=hashtag_click>, erişim tarihi 
22.08.2022 

Url-14 <https://m.bianet.org/biamag/print/156632-galata-kulesi-golgesinde-
mutedeyyin-mutenalasma>, erişim tarihi 22.08.2022 

Url-15 < https://www.diken.com.tr/galatada-belediye-isgaline-halk-piknigiyle-
karsilik-geldi/>, erişim tarihi 22.08.2022 

Url-16 <https://yeryuzuneozgurluk.blogspot.com/2014/06/istanbullular-galata-
meydann-belturdan.html>, erişim tarihi 22.08.2022 

Url-17 <http://odaprojesi.blogspot.com/>, erişim tarihi 22.08.2022 
Url-18 <https://zitlarmecmuasi.com/>, erişim tarihi 22.08.2022 

https://www.architecturenorway.no/questions/identity/wilson-OAT/
https://yeryuzuneozgurluk.blogspot.com/2014/06/istanbullular-galata-meydann-belturdan.html
https://yeryuzuneozgurluk.blogspot.com/2014/06/istanbullular-galata-meydann-belturdan.html


89 

Url-19 < https://indigodergisi.com/2015/01/gezi-ruhu-reddet-isgal-et-yeniden-insa-
et//>, erişim tarihi 22.08.2022 

 
 
 
 

 
 



90 

EKLER 

EK A: Gazete, sosyal medya paylaşımları ve bloglardan alınan veriler 
EK B: Heterarşik Kartografi 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



91 

EK A  
 

 
Şekil A.1 : Gazete, sosyal medya paylaşımları ve bloglardan alınan veriler (Nisan 

2012-Haziran 2012) 

  



92 

EK A  
 

 
Şekil A.2 : Gazete, sosyal medya paylaşımları ve bloglardan alınan veriler (Haziran 

2012-Mayıs 2012) 

 
 
 
 



93 

EK A  
 

 
Şekil A.3 : Gazete, sosyal medya paylaşımları ve bloglardan alınan veriler (Haziran 

2012- Haziran 2014) 

 
 
 
 
 
 



94 

EK A 
 

 

 
Şekil A.4 : Gazete, sosyal medya paylaşımları ve bloglardan alınan veriler (Haziran 

2014)



95 

EK B  
 
 

 
 

Şekil B.1 : Beyoğlu Galata Kamusal İşgalinin Heterarşik Kartografisi ve İhtilaflı Odaklar. 
 
 
 
 
  



96 

 
 
 
 
 



97 

ÖZGEÇMİŞ 

 

 

 

 

 

Ad-Soyad   : Serim Aygen Kiştin 

Doğum Tarihi ve Yeri : 20.09.1994 / Elazığ 

E-posta     : aygenkistin@gmail.com 

 

ÖĞRENİM DURUMU: 

• Lisans             : 2018, Antalya Bilim Üniversitesi, Güzel Sanatlar ve Mimarlık 

Fakültesi, Mimarlık Bölümü 

 

MESLEKİ DENEYİM VE ÖDÜLLER: 

• Mart 2022’den bu yana Antalya Bilim Üniversitesi, Güzel Sanatlar ve Mimarlık 
Fakültesi, Mimarlık Bölümü’nde Araştırma Görevlisi olarak çalışıyor 

• 2021 yılında “Talas Millet Bahçesi ve Kültür Merkezi Kentsel Tasarım 
Yarışması”nda  3.lük Ödülü kazandı. (Alper Gülle, Gülhis Duygun, Kıvanç 
Kutluca, Dilem Dağ, Halil Bayındır, Songül Sancak ile birlikte) 

• 2020 yılında “Meles Çayı Ulusal Kentsel Tasarım Fikir Projesi Yarışması”nda, 2. 
Mansiyon ödülü kazandı. (Alper Gülle, Gülhis Duygun, Kıvanç Kutluca, Dilem 
Dağ, Halil Bayındır, Songül Sancak, Burcu Saral ile birlikte) 

• 2017 yılında “Antalya Kepez Dokuma Alanı Fikir Projesi Yarışması”nda Eşdeğer 
Ödül kazandı. (Alper Gülle, Begüm Söyek Abay, Serpil Fatma Bahçeci, İsmail 
İşcan, Mutlu Tevke, Yeşim Kaya ile birlikte) 

• 2017 yılında StudioCara, Bari, İtalya’da  Stajyer Mimar olarak çalıştı 
  
 
DİĞER YAYINLAR, SUNUMLAR VE PATENTLER: 
 
• Kiştin, S. A. ve Adıgüzel, A. E. 2021. Antalya Yetiştirme Yurdu. DOCOMOMO 

Türkiye –Türkiye’de Modernizmin Yerel Açılımları XVII. 12-13 Kasım 2021, 
Türkiye. 
 

 

 

uluhatun
Rectangle

uluhatun
Rectangle


