
 

 

 

İŞÂRÎ TEFSİRLERDE CENNET VE CEHENNEM 

TASAVVURU (RÛHU'L-BEYÂN VE RÛHU'L-

MEÂNÎ ÖRNEĞİ) 

Yahya AKTAŞ 

Yüksek Lisans Tezi 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

Dr. Öğr. Üyesi Resul ERTUĞRUL 

2022 

(Her Hakkı Saklıdır)



 

 

 

T.C. 

BAYBURT ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

İŞÂRÎ TEFSİRLERDE CENNET VE CEHENNEM TASAVVURU (RÛHU'L-BEYÂN VE 

RÛHU'L-MEÂNÎ ÖRNEĞİ) 

(The Concept of Heaven and Hell ın Ishari Commentaries (The Example of Rûhu'l-Beyân and 

Rûhu’l-Meâni) 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Yahya AKTAŞ 

Danışman: Dr. Öğr. Üyesi Resul ERTUĞRUL 

Bayburt 

Kasım, 2022



 

 

KABUL VE ONAY TUTANAĞI 

 Dr. Öğr. Üyesi Resul ERTUĞRUL danışmanlığında 182108047 numaralı Yahya 

AKTAŞ tarafından hazırlanan “İşârî Tefsirlerde Cennet ve Cehennem Tasavvuru Rûhu’l-Beyân 

ve Rûhu’l-Meânî Örneği” adlı bu çalışma 30. 11 2022 tarihinde aşağıdaki jüri tarafından Temel 

İslam Bilimleri Anabilim Dalı, Tezli Yüksek Lisans programında Yüksek Lisans Tezi olarak 

kabul edilmiştir. 

 

 

Başkan      : Doç. Dr. Mustafa KAYHAN                         İmza: …………………..  

Jüri Üyesi : Dr. Öğr. Üyesi Resul ERTUĞRUL               İmza: …………………..  

Jüri Üyesi : Dr. Öğr. Üyesi Numan ÇAKIR                     İmza: …………………..  

Bu tezin Bayburt Üniversitesi Lisansüstü Eğitim ve Öğretim Yönetmeliği’nin ilgili 

maddelerinde belirtilen şartları yerine getirdiğini onaylarım. 

 

………/………/………..   

Doç. Dr. Murat KUL    

Enstitü Müdürü



 

i 

 

ETİK VE BİLDİRİM SAYFASI 

Yüksek Lisans Tezi olarak sunduğum “İşârî Tefsirlerde Cennet ve Cehennem 

Tasavvuru (Rûhu'l-Beyân ve Rûhu'l-Meânî Örneği) başlıklı çalışmanın tarafımdan bilimsel etik 

ilkelere uyularak yazıldığını ve yararlandığım eserleri kaynakçada gösterdiğimi beyan ederim. 

 

 

 

                                                                                                                         30 / 11 / 2022                                                                                                                        

                                                                                                                       Yahya AKTAŞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ii 

 

TEŞEKKÜR 

Yüksek lisans tezi çalışmam boyunca bana her türlü yardımı gösteren başta kıymetli 

hocam Dr. Öğr. Üyesi Resul ERTUĞRUL’a, tezimin düzenlenmesi konusunda her zaman 

yardımlarını esirgemeyen kıymetli hocalarım Doç. Dr. Mustafa KAYHAN’a ve Dr. Öğr. Üyesi 

Numan ÇAKIR’a teşekkür ederim. Yine değerli meslektaşım Güroymak İlçe Vaizi Musab 

NORŞİNİ hocama, bu zamana kadar üzerimde emeği bulunan annem Lalihan AKTAŞ ve 

babam Hayrettin AKTAŞ’a da teşekkür ederim. Ayrıca ilim tahsili yolunda üstadım olan şehit 

hocam Abdülkerim ÇEVİK’e ve her zaman bana destek olan kıymetli eşime de çok teşekkür 

ederim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

iii 

 

ÖZ 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

İŞÂRÎ TEFSİRLERDE CENNET VE CEHENNEM TASAVVURU (RÛHU'L-BEYÂN VE 

RÛHU'L-MEÂNÎ ÖRNEĞİ) 

Yahya AKTAŞ 

Kasım 2022, 87 Sayfa 

İnsan, tarih boyunca bilemediği gayb konuları hakkında sürekli bir merak içerisinde olmuştur. 

İlk insandan günümüze kadar bu konular hakkında sorular sorulmuştur. Ölüm ve ölüm ötesi 

hayat da bunların başında gelmektedir. İnsan, akıllı bir varlık olması münasebetiyle ister 

istemez “Ben kimim? Niçin varım? Nereden geldim? Nereye gideceğim?” gibi soruları 

kendisine sormuş ve bunların cevabını aramıştır. Bu tür soruların cevaplarını da açıklamak için 

Allah, insanlara, uyarıcı ve yol gösterici elçiler göndermiştir. Bütün nebiler insanları hakka 

davet etmiş onlara yaratılış gayelerini hatırlatmış, cennet ve cehennem hakkında onları 

bilgilendirmiştir. İnsanların bir kısmı bu uyarıları dinlemiş ve iman etmiştir. Diğerleri ise 

uyarılara kulak vermemiş ve inkâr etmiştir. Âhiret denince cennet ve cehennem ilk akla gelen 

konulardan olmuştur. “İşârî tefsirlerde cennet ve cehennem tasavvuru (Rûhu'l-Beyân ve Rûhu'l-

Meânî örneği)” adlı bu teze başlamadan önce, tasavvufî tefsirlerin cennet ve cehenneme 

bakışını ortaya koyan müstakil bir çalışmanın yapılmadığı görülmüştür. Bu eksikliği gidermek 

adına bu konu seçilmiştir. Başta İsmâil Hakkı Bursevî’nin (ö. 1137/1725) “Rûḥu’l-beyân fî 

tefsîri’l-Ḳurʾân” ve Şihâbüddîn Mahmûd el-Âlûsî’nin (ö. 1270/1854) “Rûḥu’l-meʿânî fî 

tefsîri’l-Ḳurʾâni’l-ʿaẓîm ve’s-sebʿi’l-mes̱ânî” adlı tefsirleri olmak üzere, diğer bir kısım 

tefsirlerden, bu alanda yazılan kitap, tez, makale gibi çalışmalardan istifade edilmiştir.   

Bu çalışma, genel olarak giriş, iki bölüm ve sonuç kısmından oluşmaktadır. Giriş kısmında 

araştırmanın konusu, önemi, metodu, amacı ve araştırmanın kaynaklarına yer verilmiştir.  

Birinci bölümde Bursevî ve Âlûsî’nin hayatları, ilmi çalışmaları ve eserleri ele alınmıştır. İkinci 

bölümde cennet, cennetin isimleri ve cennetin mertebeleri işlenmiştir. Aynı şekilde bu bölümde 

cehennem, cehennemin isimleri ve cehennemdeki azap çeşitleri de ele alınmıştır. Bursevî ve 

Âlûsî’nin bu konulara bakışı ve işârî yorumları ortaya konmaya çalışılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Kur’ân, İşârî Tefsir, Âhiret, Cennet, Cehennem. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ruhul-beyan


 

iv 

 

ABSTRACT 

MASTER'S THESIS 

THE CONCEPT OF HEAVEN AND HELL IN ISHARI COMMENTARIES (THE 

EXAMPLE OF RÛHU'L-BEYÂN AND RÛHU'L-MEÂNI) 

Yahya AKTAŞ 

November 2022, 87 Pages 

Throughout history, man has always been curious about the unknown/unseen realm. Questions 

have been asked about these issues from the first human to the present day. Death and the 

afterlife are among them. Since man is an intelligent being, he inevitably asked himself 

questions such as these and sought answers to them: “Who am I? Why am I here? Where did I 

come from? Where will I go?”. In order to explain the answers to such questions, Allah sent 

messengers to warn and guide people. All the prophets invited people to the truth, reminded 

them of the purpose of their creation, and informed them about heaven and hell. Some people 

listened to these warnings and believed. Others did not heed the warnings and denied them. 

Heaven and hell are the first things that come to mind when it comes to the afterlife. Before 

starting this thesis titled “The concept of heaven and hell in ishari commentaries (the example 

of Rûhu'l-Beyân and Rûhu'l-Meânî)”, it has been seen that no independent study has been done 

that reveals the perspective of Sufi tafsir about heaven and hell. This topic has been chosen to 

make up for this deficiency. Notably the commentaries of İsmâil Hakkı Bursevî's (d. 

1137/1725) “Rûḥu'l-beyân fî tafsîri'l-Qurʾan” and Shihâbüddîn Mahmûd al-Âlûsî's (d. 

1270/1854) “Rûḥu’l-meʿânî fî tafsîri’l-Qurʾani’l-ʿaẓîm ve’s-sebʿi’l-mesânî” and some other 

commentaries, there also have been utilized from studies such as books, theses, and articles 

written in this field. 

This study generally consists of an introduction, two chapters and a conclusion. In the 

introduction part, the subject, importance, method, aim of the research and the sources of the 

research are given. In the first part, the lives, scientific studies and works of Bursevî and Âlûsî 

are discussed. In the second part, heaven, the names of heaven and the degrees of heaven are 

handled. Likewise, in this chapter, hell, the names of hell and the types of torment in hell are 

also discussed. Bursevî and Âlûsî's views on these issues and their ishari interpretations have 

been tried to be revealed. 

Keywords: The Qur'an, Ishari Tafsir, Afterlife, Heaven, Hell.



 

v 

 

İÇİNDEKİLER 

ETİK VE BİLDİRİM SAYFASI .............................................................................................. i 

TEŞEKKÜR .............................................................................................................................. ii 

ÖZ ............................................................................................................................................. iii 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................................... v 

KISALTMALAR VE SİMGELER DİZİNİ ........................................................................ viii 

GİRİŞ ......................................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

BURSEVÎ VE ÂLÛSÎ’NİN HAYATLARI VE TEFSİR YÖNTEMLERİ 

1.1. Bursevî’nin Hayatı, Eserleri ve Tefsir Metodu ............................................................... 5 

1.1.1. Bursevî’nin Hayatı .................................................................................................... 5 

1.1.2. Bursevî’nin Tefsir, Hadis ve Tasavvufa Dair Eserleri .............................................. 6 

1.1.3. Bursevî’nin Diğer Eserleri ........................................................................................ 8 

1.1.4. Bursevî’nin İşârî Tefsir Metodu ................................................................................ 9 

1.2. Âlûsî’nin Hayatı, Eserleri ve Tefsir Yöntemi ................................................................ 10 

1.2.1. Âlûsî’nin Hayatı ...................................................................................................... 10 

1.2.2. Âlûsî’nin İlmi ve Edebi Eserleri.............................................................................. 12 

1.2.3. Âlûsî’nin İşârî Tefsir Metodu .................................................................................. 14 

İKİNCİ BÖLÜM 

BURSEVÎ VE ÂLÛSÎ’NİN TEFSİRLERİNDE CENNET VE CEHENNEM 

TASAVVURU 

2.1. Bursevî ve Âlûsî’nin Tefsirlerinde Cennet Tasavvuru................................................. 16 

2.1.1. Cennettin Lugavi ve Istılahi Manaları ..................................................................... 16 

2.1.2. Cennetin Diğer İsimleri ........................................................................................... 19 

2.1.2.1. ‘Adn (عدن) ......................................................................................................... 19 

2.1.2.2. Firdevs (فردوس) ................................................................................................. 21 

2.1.2.3. Ḫuld (خلد) .......................................................................................................... 22 

2.1.2.4. Na‘îm (نعيم) ....................................................................................................... 24 

2.1.2.5. Me’vâ (مأوى) ..................................................................................................... 25 

2.1.2.6. Dâru’l-muḳâme (دار المقامة)................................................................................ 26 

2.1.2.7. Dâru’s-selâm (دار السلام) .................................................................................... 26 

2.1.3. Cennete Özgü Nimetler ........................................................................................... 27 

2.1.3.1. Tahtlar, Saraylar ve Çadırlar ............................................................................ 27 

2.1.3.2. Hûriler ............................................................................................................... 30 



 

vi 

 

2.1.3.3. Tertemiz Eşler................................................................................................... 33 

2.1.3.4. Nehirler ............................................................................................................. 35 

2.1.3.5. Gölgelikler ........................................................................................................ 36 

2.1.3.6. Hizmetçiler ....................................................................................................... 37 

2.1.3.7. Bekçiler ............................................................................................................. 38 

2.1.3.8. Altın Takılar ve Atlas Elbiseler ........................................................................ 38 

2.1.4. Cennetteki Yiyecekler ve İçecekler ......................................................................... 39 

2.1.4.1. Cennet Yiyecekleri ........................................................................................... 39 

2.1.4.2. İçecekleri .......................................................................................................... 41 

2.1.5. Cennet Çeşitleri ....................................................................................................... 43 

2.1.6. Cennetin Kapıları .................................................................................................... 44 

2.1.7. Bursevi ve Âlûsî’nin Tefsirlerinde Cennet Tasavvuru ............................................ 45 

2.2. Bursevî ve Âlûsî’nin Tefsirlerinde Cehennem Tasavvuru........................................... 46 

2.2.1. Cehennemin Lügavi ve Istılahi Manaları ................................................................ 47 

2.2.2. Cehennemin Diğer İsimleri ..................................................................................... 48 

2.2.2.1. Caḥîm (جحيم) ..................................................................................................... 48 

2.2.2.2. Seḳar ( سقر) ........................................................................................................ 49 

2.2.2.3. Ḥutame (حطمة) .................................................................................................. 51 

2.2.2.4. Hâviye (هاوية) .................................................................................................... 52 

2.2.2.5. Sa‘îr (سعير) ........................................................................................................ 53 

2.2.2.6. Leẓâ (لظى) ......................................................................................................... 53 

2.2.3. Cehennemdeki Azaplar ........................................................................................... 54 

2.2.3.1. Cehennemin Yakıtı ........................................................................................... 54 

2.2.3.2. Yürekleri Dağlayan Ateş .................................................................................. 56 

2.2.3.3. Kızgın Ateş ....................................................................................................... 56 

2.2.3.4. Alevli Ateş ........................................................................................................ 57 

2.2.3.5. Cehennemde İnsan Derisinin Yanması............................................................. 58 

2.2.3.6. Demir Zincirler ve Halkalar ............................................................................. 59 

2.2.3.7. Uzatılmış Sütunlar ............................................................................................ 60 

2.2.3.8. Cehennem Bekçileri ......................................................................................... 61 

2.2.3.9. Ateşten Örtü ve Döşekler ................................................................................. 62 

2.2.4. Cehennemliklerin Yiyecekleri ve İçecekleri ........................................................... 63 

2.2.4.1. Yiyecekleri........................................................................................................ 63 

2.2.4.2. Zakkum Ağacı .................................................................................................. 64 

2.2.4.3. Cehennemliklerin İçecekleri ............................................................................. 66 



 

vii 

 

2.2.4.4. Pis Su ................................................................................................................ 68 

2.2.4.5. Kaynar Su ......................................................................................................... 69 

2.2.4.6. Yüzleri Haşlayan Su ......................................................................................... 71 

2.2.5. Cehennemin Yedi Kapısı ........................................................................................ 72 

SONUÇ .................................................................................................................................... 78 

KAYNAKÇA ........................................................................................................................... 84 

ÖZ GEÇMİŞ ........................................................................................................................... 87 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

viii 

 

KISALTMALAR VE SİMGELER DİZİNİ 

as.                          : Aleyhisselam  

b.                            : bin 

bk.                         : Bakınız   

H.                           : Hicrî    

Hz.                         : Hazreti 

ö.         : Ölüm Tarihi 

r.a.                         : Radıyallahu anh   

s.a.s.                       : Sallallâhü Aleyhi ve Sellem 

s.nşr.                      : Sadeleştirerek Neşreden 

TDV.                      : Türkiye Diyanet Vakfı 

ts.                           : Tarihsiz 

vb.                          : ve benzerleri 

vd.                          : ve diğerleri 

vs.                           : vesaire 

y.y.                          : Yayıncı Yok 



 

1 

 

GİRİŞ 

I. Araştırmanın Konusu 

Bu araştırmanın konusu Bursevî’nin Rûhu’l-Beyân ile Âlûsî’nin Rûhu’l-Meânî adlı 

tefsirlerinde cennet ve cehennem tasavvurlarını işârî açıdan incelemeye çalışmaktır. Bu 

çalışmada bu iki müfessirin işârî yorumlarının yanında, diğer klasik tefsirlerden de istifade 

edilmiştir. Ayrıca bu iki tefsirin konuya dair görüşleri aktarılmış, aralarında mukayese 

yapılmıştır. Aralarında farklı görüşleri varsa, bunlara temas edilmiş ve bu şekilde bir sonuca 

varılmaya çalışılmıştır. 

II. Araştırmanın Amacı  

Bursevî ve Âlûsî’nin tefsirleri bağlamında işârî tefsirlerde cennet ve cehennem 

tasavvurunun ele alındığı bu tez çalışmasında, üzerinde sıklıkla tartışılan cennet ve cehennem 

konusunu, işârî tefsir geleneğinde doğru bir şekilde aktarılması hedeflenmiştir. Ayrıca bu 

araştırmada işârî tefsirlerde cennet ve cehennem konusunu araştırmakla, işârî tefsirlerin diğer 

klasik eserlerden bir farklılığının olup olmadığını tespit etmek amaçlanmıştır. Böylece işârî 

tefsirlerin de yorumları dikkate alınarak doğru bir cennet ve cehennem tasavvurunu okuyucuya 

kazandırmak hedeflenmiştir.  

İlk insandan itibaren, insanoğlu sürekli kabir hayatı, kıyâmet, âhiret, cennet ve 

cehennem konularında kafa yormuştur. Bazı insanlar, bunları kabul etmiş, fakat diğerleri ise 

inkâr etmiştir. Allah bunların birer gerçek olduğunu göstermek için önceki milletlere 

peygamberler göndermiştir. Bazı milletler nebilerin getirdiği hakikatlerin gerçek ve doğru 

olduğuna iman etmiş, diğerleri ise bu hakikatleri kabul etmeyerek inkârı tercih etmiştir. Biz de 

bu şekilde kendisi üzerinde çokça kafa yorulan bu konuya müfessirlerin görüşleri çerçevesinde 

Kur’an’ın bakış açısını ortaya koymayı amaçladık. 

III. Araştırmanın Önemi 

Bu çalışmamızda insanlar için çok önemli olan cennet ve cehennem konusu işari 

tefsirler bağlamında ele alınmıştır. Bu konunun önemine binâen bu mevzuda ciddi bir çalışma 

yapılması gerekliliği ortaya çıkmıştır. Cennet ve cehennem terimlerinin işârî tefsirlerde nasıl 

yorumlandığının ve bu yorumların Kur’an’ın ve sahih sünnetin verileriyle ne derece 

uyuştuğunun tespit edilmesi konuyu daha da önemli hale getirmiştir. 

Kur’ân-ı Kerim ve sahih sünnetin süzgecinden geçirilen cennet ve cehennem konusu, 

topluma ne kadar doğru ve sistemli bir şekilde aktarılırsa, toplumun bu konuda o kadar 

bilinçleneceği düşünülmüştür. Zira Kur’ân ve sahih hadisler dışında cennet ve cehennemle ilgili 



 

2 

 

yapılan değerlendirmelerin, doğruya isabetinin şüpheli olacağı açıktır. Bu sebeple konunun bu 

bağlamda incelenmesi büyük önem arz etmektedir.  

İnsanlık tarihi kadar eski olmakla birlikte cennet ve cehennem konusu günümüzde 

güncelliğini korumaktadır. Hz. Âdem’den beri cennet ve cehennem tasavvuru, yaratıcıya olan 

inanma ihtiyacı ve tanrı arayışı, insanlığın aklını ve kalbini sürekli meşgul etmiştir. Bu yüzden 

insan ölümün korkunç yüzüne ve hayatın fâniliğine karşı sürekli kurtuluş yolları aramıştır. 

Bitmeyen ve tükenmeyen, eşsiz ve sayısız nimetlerle donatılmış olan cennet, Allah’ın 

çizdiği yolda yürüyenler, bu kısacık imtihan dünyasında başarılı olanlar için sonsuz hediye 

olarak hazırlanmıştır. Bunu Kur’ân ve önceki kitaplar beyan etmiştir. Buna karşın yokluktan 

dünya sahnesine çıkarılan ve pek çok nimetlerle donatılan insanın, Yüce Allah’ın varlığını, emir 

ve yasaklarını kabul etmediği de görülmektedir. Bu yüzden elçilerin uyarılarını dikkate 

almayanların, yaptıkları kötü amele göre denk bir azaba duçar olacağı beyan edilmiştir. 

Âhiret inancı, Kur’ân-ı Kerim’in başından sonuna kadar, neredeyse her sûrede 

vurgulanmıştır. Bu sebeple Kur’ân’ın konuları, dolaylı veyahut doğrudan âhiretle ilişkili 

olmuştur. Çünkü Kur’ân, doğru veya yanlış, her yapılanın âhirette bir karşılığının olacağından 

önemle ve tekrarla bahsetmiştir.  

İnsan, yaptıklarından sorumlu tutulan bir varlık olarak yaratılmıştır. Dünya hayatında 

bir sınava tabi tutulmuştur. Bir sonraki hayattaki hesaba göre ya cennete girip ödülünü alacak 

veya cehenneme düşüp cezasını çekecektir. Bu nedenlerden dolayı cennet ve cehennem konusu, 

Kur’ân’ın çok önemli iki konusudur. Bu vesileyle işari tefsirlerin konuya bakışının ortaya 

konulması uygun görülmüştür. 

IV. Araştırmanın Metodu 

Bu çalışmada değişik metotlardan yararlanılmıştır. En başta bilgiler toplanıp tasnif 

edilmiş, genel verilerden yola çıkılıp sonuçlara ulaşılmaya çalışılmış, böylece tümdengelim 

metodundan yararlanılmıştır. Yine bu çalışmada literatür taraması yapılmış, Kur’ân-ı Kerim ve 

sahih hadislerin yanında, Bursevî’nin Rûhu’l-Beyân ile Âlûsî’nin Rûhu’l-Meânî adlı 

tefsirlerinden bilgiler taranmıştır. Diğer işârî tefsirler, tezler, makaleler, bildiri ve kitaplardan 

da yararlanılmıştır. Elde edilen bilgiler harmanlanmış ve seçilen bilgiler teze işlenmiştir. 

Burada analiz ve sentez yöntemlerinden de yararlanılmıştır. 

Bu çalışmada öncelikle cennet ve cehennemle ilgili âyetler Hz. Peygamber’in (s.a.s) 

hadisleri çerçevesinde ele alınıp işlenmiştir. Bunun yanında işârî tefsirlerin konuyu nasıl ele 

aldığı ortaya çıkarılmaya gayret edilmiştir. 



 

3 

 

Bu çalışmada sadece işârî tefsirlerdeki yorumlarla yetinilmemiştir. İşârî tefsirlerin 

görüşleri yanında diğer klasik ve modern tefsirlerden de yeteri kadar istifade edilmiştir. Böylece 

aralarında bir mukayese yapma fırsatı yakalanmıştır. Ayrıca bu iki müfessirin, konuya dair 

görüşleri aktarılırken aralarında bir mukayese yapılmıştır. Böylelikle mevcut görüşlerin farklı 

yönleri izah edilmiş ve bir sonuca varılmaya çalışılmıştır.   

V. Araştırmanın Kaynakları 

Bu tez çalışmasında Kur’ân-ı Kerim ve sahih hadislerden ana kaynaklar olarak 

yararlanılmıştır. Bursevî’nin Rûhu'l-Beyân ile Âlûsî’in Rûhu'l-Meânî adlı tefsirlerinden, 

bunlara ilave olarak klasik eserlerden Beyzâvî’nin (ö. 685/1286) Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-

Te’vîl’i ile Kurtubî’nin (ö. 671/1273) el-Câmiʿ li-Aḥkâmi’l-Ḳurʾân tefsirlerden de yeteri kadar 

istifade edilmiştir.  

Kelime, kavram ve terimlerle ilgili açıklamalarda, Halil b. Ahmed’in (ö. 175/791) 

Kitabu’l-Ayn, Râgıb el-İsfahânî’nin (ö. 502/1108) el-Müfredât li elfâzi’l-Kur’ân, İbn 

Manzûr’un (ö. 711/1311) Lisânü’l-ʿArab ve Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi gibi 

kaynaklardan yararlanılmıştır. Âyet meâllerinde ise Diyanet İşleri Başkanlığının Kur’ân Yolu 

Meâli ve bazı yerlerde de farklı meâllerden faydalanılmıştır. Yeri geldiğinde ise doktora ve 

yüksek lisans tezlerinden istifade edilmiş, buna ilaveten makalelerden de faydalanılmıştır. 

VI. Araştırmanın Kavramsal Çerçevesi 

Bu araştırmada, işârî tefsirlerin perspektifinde cennet ve cehennem tasavvuru tespit 

edilmeye çalışılmıştır. Öncelikle cennetin lugavi ve ıstılahi anlamları açıklanmış, daha sonra 

cennetin diğer isimleri olan adn, naîm, firdevs, huld, me’vâ, dâru’l-mukâme ve dâru’s-selam 

cennetlerinden bahsedilmiştir. Akabinde cennetin içindeki nimetlerden olan tahtlar, saraylar, 

çadırlar, meyveler, nehirler, tertemiz eşler, hûriler, gölgelikler, hizmetçiler, bekçiler, altın 

takılar ve atlas elbiselerden bahsedilmiştir. Daha sonra ise cennetle ilintili olan cennetin çeşitleri 

ve kapıları hakkında izahlar yapılmıştır. En sonunda Bursevî ve Âlûsî’nin tefsirlerinde geçen 

cennet tasavvuru konusu işlenmiştir. 

İşârî tefsirlerin perspektifinde cennet konusunu izah edildikten sonra, cehennemin ne 

olduğu ortaya konmaya çalışılmıştır. Bunun yanı sıra cehennemin diğer isimleri konumuzun 

asli kaynakları başta olmak üzere detaylıca anlatılmıştır. Bunların da sırasıyla cahîm, sekar, 

hutâme, hâviye, saîr ve lezâ adlı cehennemlerden oluştuğu belirtilmiştir. Cehennemin diğer 

isimlerini anlattıktan sonra, içindeki azapların ne olduğu hakkında detay verilmiştir. 

Araştırmamızda bu azapların yakıtı insan ve taşlar olmasından bahsedilmiştir. Bunun yanı sıra 

yürekleri dağlayan, kızgın ve alevli bir ateşin daha olduğu belirtilmiştir. Ayrıca cehennemde 

https://islamansiklopedisi.org.tr/el-cami-li-ahkamil-kuran


 

4 

 

insan derisinin sürekli olarak yanması, demir zincirler, halkalar, uzatılmış sütunlar, zebaniler 

(cehennem bekçileri), ateşten örtü ve döşeklerden bahsedilmiştir. Cehenneme girenlerin 

yiyeceklerinin zakkum, içeceklerinin ise pis, kaynar ve yüzleri haşlayan bir su olduğu 

belirtilmiştir. Daha sonra cehennemin yedi kapısının ne anlamlara geldiği detaylandırılmıştır.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

5 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

BURSEVÎ VE ÂLÛSÎ’NİN HAYATLARI VE TEFSİR YÖNTEMLERİ 

Bu bölümde Bursevî ve Âlûsî’nin hayatlarına, vefatlarına, yazmış oldukları eserlerine 

ve tefsir metotlarına yer verilecektir. Zira buradaki veriler ve açıklamalar, tezin diğer konularına 

önemli katkılar sunacaktır. Bu iki müfessirin vefat tarihi baz alınarak öncelikle Bursevî’nin 

hayatı, daha sonra ise Âlûsî’nin hayatı işlenecektir. 

1.1. Bursevî’nin Hayatı, Eserleri ve Tefsir Metodu  

1.1.1. Bursevî’nin Hayatı 

Müfessir, “İsmâil Hakkı Bursevî” olarak tanınmaktadır. Bursevî, Hicri 1063 yılında 

bugün Bulgaristan sınırları içinde bulunan Aydos vilayetinde dünyaya gelmiştir.1 Bursa’da 

uzun süre yaşayan Bursevî, belli bir süre Üsküdar’da ikamet ettiğinden dolayı Üsküdârî, 

Celvetiyye tarikatına mensup olduğu için Celvetî nisbeleriyle tanınmıştır. Özellikle Bursevî 

nisbesiyle meşhur olmuştur.2 Yedi yaşında annesini kaybetmiş, ona büyükannesi bakmaya 

başlamıştır.3 Uzun bir süre Osman Fazlı Efendi’nin halifesi Ahmed Efendi’den Arapça dersleri 

almış ve Osman Fazlı’nın Aydos’a uğrayan Edirne halifesi Seyyid Abdülbâki Efendi ile birlikte 

Edirne’ye gitmiştir.4 Dini ilimlerini Edirne’de öğrenen Bursevî, diğer yandan da güzel yazı 

yazma sanatıyla meşgul olmuştur. Fıkıh ve kelâmla ilgili kitapları ise Osman Fazlı’nın bir başka 

halifesinden okumuştur. Edirne’de ilmi tahsilini tamamlamış, ardından Abdülbâki Efendi onu 

İstanbul’da bulunan Osman Fazlı’nın yanına göndermiştir.”5 

Bursevî, “hicri 1083’te Osman Fazlı’ya intisap etmiştir. Ondan kelâm ve ferâiz 

ilimlerini, el-Mutavvel’in hâşiyesini hazırladığı sırada el-Mutavvel’i, fıkıh usulüne 

dair Tenkîhu’l-usûl adlı eseri okumuştur. Mehmed Efendi’den tecvid ve diğer bazı hocalardan 

ise Farsça dersleri almıştır. Meşhur şairlerin Farsça divanlarını ve bazı eserleri incelemiştir. 

Hâfız Osman’dan güzel yazı yazma sanatını öğrenmiştir. Üç yıl sonra şeyhinin izniyle Zeyrek 

Camii’nde inzivaya çekilmiş, doksan gün süren bu inzivadan çıkınca dervişlere hizmetle 

görevlendirilmiştir. Bir süre sonra şeyhi ona kendi yerine vaaz etmesini söylemiştir. 

1086/1675’te onu halife tayin etmiş ve Üsküp’e halife olarak göndermiştir.”6 

 
1 Sakıb Yıldız, “Türk Müfessiri İsmail Hakkı Bursevî’nin Hayatı”, Atatürk Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi 

Dergisi 0/1 (Haziran 1975), 104. 
2 Ali Namlı, “Bursevî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 23/102. 
3 Yıldız, “Türk Müfessiri İsmail Hakkı Bursevî’nin Hayatı”, 105. 
4 Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi (İstanbul: Semerkand Yayınevi, 2014), 334. 
5 Namlı, “Bursevî”, 23/102. 
6 Namlı, “Bursevî”, 23/102. 



 

6 

 

Üsküp’te muhtelif camilerde vaaz vermeye başlayan İsmâil Hakkı, aynı zamanda dini 

ilimlere dair dersler de vermiştir. Bu sırada harap bir tekke onarılmış ve kendisine tahsis 

edilmiştir. Bir süre sonra inşa edilen yeni bir zaviyede tasavvufî eğitim ve irşat faaliyetlerini 

sürdürmüştür. Bu vaazlarda, müellif dine aykırı davranışları olduğunu düşündüğü Üsküp 

müftüsünü ve şehrin bazı ileri gelenlerini sürekli eleştirmiştir. Bunun üzerine muhalifleri 

tarafından mahkemeye verilmiştir. İşte bu yüzden İsmâil Hakkı ve davacıları, İstanbul’a 

dönmüş ve Şeyhülislam Çatalcalı Ali Efendi, Sadrazam Merzifonlu Kara Mustafa Paşa ve 

Rumeli Kazaskeri Beyâzîzâde Ahmed Efendi ile görüşmüşlerdir.7  

İsmâil Hakkı akaid konularında genellikle ehl-i sünnete mensup olduğunu söylemiştir. 

İsmâil Hakkı Bursevî, tasavvufta Muhyiddin İbnü’l-Arabî (ö. 638/1240) ekolüne bağlıdır. Bu 

yüzden o, bilgi, ulûhiyyet, nübüvvet ve âhirete ilişkin meselelerde farklı görüşlere sahip 

olmuştur.8 Müfessir ve mutasavıf olan Bursevî, geride pek çok eser bırakarak Hicri 9 Zilkâde 

1137, miladi 20 Temmuz 1725’te Bursa’da vefat etmiştir. Adıyla anılan dergâhın bitişiğindeki 

cami-i şerif avlusunda defnedilmiştir.9 

1.1.2. Bursevî’nin Tefsir, Hadis ve Tasavvufa Dair Eserleri 

Âlim ve mutassavıf kişiliğinin yanı sıra edebî yönü de güçlü olan İsmâil Hakkı 

Bursevî,10 manzum ve nesir olarak yüzden fazla eser kaleme almıştır.11 Bunların çoğunun 

Türkçe, geriye kalan kırk kadar eseri de Arapçadır. Her iki dili birlikte kullandığı eserleri de 

vardır. Aynı zamanda bestekâr olan İsmâil Hakkı hem kendisinin ve hem de Aziz Mahmud 

Hüdâyî’nin bazı ilahilerini bestelemiştir.12 Müellif yetmiş beş yıllık hayatına 100’den fazla eser 

sığdırmıştır. Tefsir, hadis, fıkıh, akaid, ve tasavvuf gibi çok değişik alanlarda eserler 

yazmıştır.13  

Müfessirin en önemli eserinin, Rûhu’l-Beyân olduğu herkesçe malumdur. Yazar, bu 

eserine Rûhu’l-Beyân fî Tefsîri’l-Kurʾân adını vermiştir. 1096/1685 yılında şeyhi Atpazarî 

Osman Fazlı Efendi (ö. 1102/1691) tarafından Bursa’ya halife olarak atanmış ve yazar Bursa 

Ulucami’de vaaz etmeye başlamıştır. Müellif, vaazlarında Kur’an’ı tefsir etmiş ve Rûhu’l-

Beyân fî Tefsîri’l-Kurʾân adlı Arapça eserini bu dönemde telife karar vermiştir.14 Bu tefsir, 

 
7 Namlı, “Bursevî”, 23/102. 
8 Yusuf Şevki Yavuz, Cağfer Karadaş, “Bursevî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2001), 23/108. 
9 Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, 334. 
10 Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, 334. 
11 Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, 336. 
12 Namlı, “Bursevî”, 23/104. 
13 Abdullah Kargılı, İsmail Hakkı Bursevî’nin Kitâbü’l-Hucceti’l-bâliğa Adlı Eseri (İstanbul: İstanbul Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2011), 12. 
14 Ali Namlı, “Rûhu’l-beyân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 35/211. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ruhul-beyan
https://islamansiklopedisi.org.tr/ruhul-beyan
https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/yusuf-sevki-yavuz
https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/cagfer-karadas
https://islamansiklopedisi.org.tr/ruhul-beyan


 

7 

 

tasavvufî yönü ağır basan bir tefsir olarak tanınmıştır. Eseri yazarken tefsirinde yararlandığı 

kaynaklar dikkate alındığında hem rivâyet tefsiri hem de dirâyet tefsiri özelliklerini taşıyan iki 

yönlü bir tefsir olduğu tespit edilmiştir. Özellikle mutasavvıfların Kur’ân âyetlerine dair 

yorumlarını içeren ilk kapsamlı eser olma özelliğini taşıyan Sülemi’nin (ö. 412/1021) 

Hakâiku’t-Tefsir, Fahreddin er-Râzî’nin (ö. 606/1210) Mefâtîhu’l-Ğayb, Zemahşerî’nin (ö. 

538/1143) el-Keşşâf ve Kuşeyri’nin (ö. 465/1072) Letâifü’l-İşârat adlı tefsirlerinden izler 

taşımaktadır.15 Bursevî’nin bu tefsirinde büyük müfessirlerin, âlimlerin ve mutasavvıfların 

sözlerine yer verilmiştir. Özellikle Kadı Beyzavî ile Ebüssuûd Efendi’nin (ö. 982/1574) 

tefsirlerinden çokça yararlanmıştır.16 Esas itibariyle Bursevî’nin Bursa Ulu Camii’ndeki 

vaazlarına dayanan ve 1117/1705’te tamamladığı Rûhu’l-Beyân’da öğüt üslubunun ağır bastığı 

görülmektedir. Bu yüzden sonraki dönemlerde yazılan öğüt türü tefsirler için önemli bir kaynak 

olmuştur. Eserin çeşitli baskıları yapılmış ve tamamı Türkçeye tercüme edilmiştir.17 Bu eserde 

müellif, âyetleri bir veya birkaç kelime halinde ele almış ve sarf, nahiv, iştikak ve mana 

yönünden onları tahlil etmiştir. Nadiren de olsa yazar, Arap şiirlerinden istişhadda bulunmuş 

ve kıraat farklarından doğan anlam değişikliklerine fazlaca yer vermemiştir.18 

Bursevî’nin, tefsir alanında yazdığı başka eserler olduğu ifade edilmiştir. Bunların, 

Ta‘lîka âlâ Evâili Tefsîri’l-Beyzâvî, Şerh ʿâlâ Tefsîri Cüzʾi’l-Ahîr li’l-Kâdi’l-Beyzâvî, Tefsîr-i 

Sûreti’l-Fâtiha, Tefsîru Âmene’r-Resûl, Tefsîru Sûreti’l-ʿAsr, Tefsîru Sûreti’z-Zelzele, Levâʾih 

teteʿAllak bi-Baʿzi’l-Âyât ve’l-Ehâdîs ve Kitâbü’l-Mirʾât li-Hakâʾikı Baʿzi’l-Ehâdîs ve’l-Âyât 

adlarıyla yazıldığı anlaşılmıştır.19  

Ayrıca müellifin, İslam’ın ikinci kaynağı kabul edilen hadislere dair de bazı eserler 

kaleme almıştır. Bunların arasında Şerhu Nuhbeti’l-fiker, Şerhu’l-Hadîsi’l-erbaʿîn ve Şerhu’l-

Erbaîne hadîsen adlı kitaplar sayılmıştır.20  

 Müfessir Bursevî’nin tasavvufa ve değişik durumlarına dair eserler de yazmıştır. 

Bunların arasında Rûhu’l-Mesnevî yahut Şerhu’l-Mesnevî en başta zikredilmiştir. Bu eserde 

Celâleddîn Rûmî’nin (ö. 672/1273) Mesnevî’sinin ilk 738 beyti şerhedilmiştir. Mesnevî’nin 

İbn-i Arabî geleneğine dayanan yorumunun önemli bir örneği21 olan bu eser iki cilt halinde tab 

edilmiştir.22 Yine yazarın, Şerhu’l-Muhammediyye ve Tamâmü’l-feyż fî bâbi’r-ricâl adlı 

tasavvufa dair iki eserinden de söz edilmiştir. Bu son eserin baş tarafında tarikatların menşei, 

 
15 Namlı, “Rûhu’l-beyân”, 35/212. 
16 Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, 336. 
17 Namlı, “Rûhu’l-beyân”, 35/211. 
18 Namlı, “Bursevî”, 23/104. 
19 Kargılı, İsmail Hakkı Bursevî’nin Kitâbü’l-Hucceti’l-bâliğa Adlı Eseri, 13. 
20 Kargılı, İsmail Hakkı Bursevî’nin Kitâbü’l-Hucceti’l-bâliğa Adlı Eseri, 13. 
21 Namlı, “Bursevî”, 23/104. 
22 Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, 336. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ruhul-beyan
https://islamansiklopedisi.org.tr/ruhul-beyan
https://islamansiklopedisi.org.tr/ruhul-beyan


 

8 

 

amacı, biat ve intisap, evrâd, mürşidin vasıfları, Celvetî silsilesi gibi konular ele alınmıştır. Bu 

eserin büyük bir kısmını, Bursevî’nin şeyhi Osman Fazlı’nın hayatı, kerametleri, esrleri ve 

değişik konularından derlenen notlardan oluşturulmuştur.23 

Yine müfessirin Silsilenâme-i Celvetiyye veya Kitâbü’s-Silsileti’l-Celvetiyye adıyla 

yazılmış bir eserinden bahsedilmiştir. Celvetiyye tarikatı şeyhleri hakkında bilgilerin yer aldığı 

eserin son tarafında tarikat âdap ve erkânından söz edilmiştir.24 Yazarın ayrıca Kitâbü’l-Hitâb, 

Kitâbü’n-Necât, Şerh-i Usûlü’l-aşere, Tuhfe-i Recebiyye, Risâle-i Şerh-i Esmâ-i 

Seb‘a, Risâletü’l-Hazarât, Kenz-i Mahfî, Kitâbü Hücceti’l-Bâliğa, Tuhfe-i İsmâiliyye, Tuhfe-i 

Halîliyye, Tuhfe-i Bahriyye, Risâle-i Hüseyniyye, Sülûkü’l-Mülûk, Tuhfe-i Hasekiyye, Kitâbü’s-

Sülûk, Şerh-i Ebyât-ı Fusûs, Tuhfe-i Atâiyye, Tuhfe-i Ömeriyye, Risâle-i Bahâiyye, Mecîʾü’l-

Beşîr li-Ecli’t-Tebşîr, Vesîletü’l-Merâm, Risâle-i Nefesü’r-Rahmân, Şerh-i Salavât-ı İbn Meşîş, 

Nuhbetü’l-Letâʾif, Mecmûʿatü’l-Esrâr, Risâle-i Şem‘iyye, Es’iletü’s-Sahafiyye ve Ecvibetü’l-

Hakkıyye, Es’ile-i Şeyh Mısrî’ye Ecvibe-i İsmâil Hakkı, Kitâbü’l-Fasl fi’l-Esrâr, Esrârü’l-

Hurûf, Risâle et-Tehaccî fî Hurûfi’t-Teheccî, Hakâʾiku’l-Hurûf, Makâlât-ı Şeyh İsmâʾîl Hakkı 

ve Mecmûʿa adlı eserlerinden bahsedilmiştir. Müellifin Kitâbü’n-Netîce’nin Hicri 1136 Safer 

veya miladi 1723 Temmuz’unda müellifin kalbine ilham edilen manevi bilgileri ve bunlar 

üzerine yaptığı yorumları içerdiği belirtilmiştir.25 

1.1.3. Bursevî’nin Diğer Eserleri 

Müellif Bursevî’nin tefsir hadis ve tasavvuf dışında başkaca diğer eserlerinden de söz 

edilmiştir. Bunlar arasında Mi’raciyye adlı eseri önemli bir yer işgal etmiştir. Yazar, 

1121/1709’da bu eseri yazmıştır. Bu eser 477 beyitlik manzum bir eserden oluşturulmuştur. Bu 

eserde Hz. Peygamber’in (s.a.s) miracı anlatılmış ve Mi’raciyye türü eserler arasında, muhteva 

zenginliği ve içerdiği tasavvufî yorumlarıyla seçkin bir yere sahip olmuştur.26 

Yine müfessirin, Divan adlı bir eserinden bahsedilmiştir. 1098/1687’den sonra müellifin 

yazdığı şiirlerden oluşturulmuş ve 3153 beyte sahip bir kitaptır. İsmâil Hakkı’nın “nazmının 

nesrinden daha sade olduğu belirtilmiştir. Kullandığı dil, halk şiirindeki kadar sade olmamış, 

klasik şiirdeki kadar da yabancı terkiplerle yüklü ve külfetli olmamıştır. Mütevazi mizaca sahip 

olan Bursevî, bu mizacı sebebiyle şiirlerine üzgün ve kırgın bir ruh hali yansımıştır. İrşat ve 

tedris faaliyetleri yaptığı esnada gittiği bazı yerlerde yöre halkının gösterdiği duyarsızlıktan 

yakınmış, bu duygularını şiirlerinde çok fazla zamanından şikayetle dile getirmiştir.”27 Ayrıca 

 
23 Namlı, “Bursevî”, 23/104. 
24 Namlı, “Bursevî”, 23/104. 
25 Namlı, “Bursevî”, 23/104-105. 
26 Namlı, “Bursevî”, 23/108. 
27 Namlı, “Bursevî”, 23/106. 



 

9 

 

onun, Şerhu Mukaddimeti’l-Cezerî, Kitâbü’l-Furûk, Şerhu Risâle fî âdâbi’l-münâzara li-

Taşköprîzâde, Mecâlisü’l-vaʿz ve’t-tezkîr ve Kitâbü’l-Hutabâ ya da Hatîbü’l-hutabâ adıyla 

yazdığı eserler de vardır.28 

1.1.4. Bursevî’nin İşârî Tefsir Metodu 

Müfessir Bursevî’nin işârî tefsir metodunun en fazla görüldüğü eseri Rûhu’l-Beyân fî 

Tefsîri’l-Kurʾân adlı tefsiridir. Bu tefsir, Bursevî’nin en meşhur eserlerinden biridir. Bu eser, 

Osmanlı döneminde yazılan işârî tefsirlerin en kapsamlısı ve en çok ilgi göreni olmuştur. 

Müfessir, bu tefsiri Bursa Ulucami’ndeki vaazlarına tasavvufi yorumlar ekleyerek yazmıştır. 

Bu eserde âyetler anlaşılacak kadar zâhirî tefsir ile yetinilmiş, ardından işârî yorumlara yer 

verilmiştir. Bu tefsir halkı irşat etmek maksadıyla yazılmış, işârî yorumlar özenle seçilmiştir.29 

Yazarın işârî tefsirdeki temel kaynağı Necmeddîn-i Dâye’nin (ö. 654/1256) Bahrü’l-

hakâik adlı tefsiridir. Ondan çokça istifade etmiştir. Bu tefsiri genellikle Te’vîlâtü’n-Necmiyye 

şeklinde zikretmiştir. Bursevî, Kur’ân’ın bir zâhiri bir de bâtını manası olduğunu, bâtının da 

yedi bâtına kadar bâtını olduğunu belirtmiştir. Kur’ân’ın zâhiri’nin, alimlerin tefsir ettiği şeye 

delalet ettiğini, bâtının ise, kitap ile sünnete uygun olması gerektiğini Necmeddîn-i Dâye’den 

aktarmıştır. Ona göre, bâtınî mananın geçerli olması bu mananın kitap ve sünnete uygun 

olmasına ve bu mananın doğru olduğuna kitap ve sünnetin şahitlik etmesine bağlıdır.30 

Bursevî’nin, işârî tefsirlerine âyet ve hadislerden delil getirdiği ve bu yorumlarını şiirle 

desteklediği de olmuştur. Mesela “İbrahim’e ve İsmail’e şöyle emrettik: Evimi tavaf edenler, 

orada oturanlar, rükû ve secde edenler için temizleyin.”31 mealindeki âyette Allah’ın kendisine 

izafe ederek şeref kazandırdığı evin “kalp evi” olduğunu ve Allah’tan başkasına iltifat kirinden 

temizlenmesini emrettiğini dile getirmiştir.32 

Bursevî, cenneti herkesin ameldeki niyetine ve manevi olgunluk seviyesine göre maddi 

veya manevi cenneti elde edeceği şeklinde yorumlamıştır. Tasavvufun temel amacı nefis 

terbiyesi ve kalp temizliğidir. Bursevi de dahil olmak üzere mutasavvıflar çok sayıda âyeti işârî 

yoruma tabi tutarak kalp temizliği ve nefis terbiyesi manasında yorumlamışlardır. Bursevî 

dünyadan geçemeyen sıradan insanların cennetin fiziki nimetleri ile zevkleneceğini, 

 
28 Kargılı, İsmail Hakkı Bursevî’nin Kitâbü’l-Hucceti’l-bâliğa Adlı Eseri, 15. 
29 Numan Çakır, “Bursevî’nin Rûhu’l-Beyân’ından İşârî Tefsir Örnekleri”, Mürsel Ethem vd. (ed.), Meşhur 

Müffessirler ve Örnek Metinler 2 (Ankara: Grafiker Yayınları, 2020), 134. 
30 Çakır, “Bursevî’nin Rûhu’l-Beyân’ından İşârî Tefsir Örnekleri”, 134.  
31 el-Bakara 2/125. 
32 Çakır, “Bursevî’nin Rûhu’l-Beyân’ından İşârî Tefsir Örnekleri”, 135. 



 

10 

 

ibadetlerini âhirette Allah’ı görebilme ümidi ile yapanların ve kalplerini mâsîvâdan Allah’a 

döndürenlerin daha üst mertebeye geçeceğini belirtmiştir.33 

1.2. Âlûsî’nin Hayatı, Eserleri ve Tefsir Yöntemi  

1.2.1. Âlûsî’nin Hayatı 

Asıl ismi, Mahmûd b. Abdillâh b. Mahmûd el-Hüseynî el-Âlûsî el-Bağdâdî’34 (ö. 

1270/1854) olarak kayıtlarda yer almıştır. Kaynaklarda künyesinin “Ebû’s-Senâ ve lakabının 

ise Şihâbüddîn olduğu belirtilmiştir.35 1217/1802’de Bağdat yakınlarındaki Kerh banliyösünde 

dünyaya gelmiştir.36  

Müfessirin nesep olarak baba tarafından Hz. Hüseyin’e, ana tarafından Hz. Hasan’a 

ulaştığı rivâyet edilmiştir.37 Hülâgû’nun Hicri 1258’de Bağdat’ı işgal etmesi üzerine, oradan 

göç etmiş ve Fırat nehri üzerindeki Âlûs adasına yerleşmişlerdir. Bu sebeple kaynaklarda Âlûsî 

nisbesiyle anılmıştır.38 Âlûsî birçok ilim adamının yetişmesine katkı veren bir aileden geldiği 

söylenmiştir.39  

Yedi yaşına henüz varmadan Şafii fıkhıyla ilgili Ğâyetü’l-İhtisar’ adlı kitabı okumuştur. 

Feraiz ilminde ise Rahebiye manzumesini ezberlemiştir. Ayrıca Ecrûmiyye ve İmâm-ı Mâlik’in 

(ö. 179/795) Elfiyye’si gibi nahiv kitaplarını da bu yaşlarda iken ezberlemiştir.40 Âlûsî, ilmi 

tahsiline reîsülmüderrisîn lakabıyla anılan babasının yanında başlamış ve sarf, nahiv ve belağat, 

konularını okumuştur. Hanefî ve Şâfiî fıkhıyla hadis okumuştur. Bununla birlikte kendi 

zamanın meşhur âlimlerinden de dersler almıştır.41 

Bu bağlamda, Ali es-Süveydî (ö. 1237/1822), Alâeddin Ali el-Mevsılî (ö. 683/1284) ve 

Hâlidiyye tarikatının kurucusu kabul edilen Hâlid el-Bağdâdî (ö. 1242/1827) gibi hocalardan 

dersler almıştır.42  

Aralarında Abdülfettâh eş-Şevvâf ve Ahmed b. Mahmûd Sâlih gibi âlimlerin de 

bulunduğu pek çok öğrenci yetiştirmiştir. Birçok medresede müderris olarak ders vermiş, sonra 

 
33 Resul Ertuğrul, “Bursevî’nin Rûhu’l-Beyân’ında Cennet-Cehennem Tasavvuru”, Mürsel Ethem vd. (ed.), 

Meşhur Müffessirler ve Örnek Metinler 2, 154-155. 
34 Ömer Rıza Kehhâle, Mu’cemü’l-müellifin (Şam: Müessetü’r-Risale Naşirun, 1957), 3/810. 
35 Kehhâle, Mu’cemü’l-müellifin, 3/815. 
36 Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî et-Türkmânî el-Fârikî ed-Dımaşkî, et-

Tefsir ve'l-müfessirun (Kuveyt: Darü’n-Nevadir, 2010), 1/352. 
37 Muhsin Abdülhamîd, Âlûsî müfessiran (Bağdat: Matbaatü’l-Meârif, 1968), 40. 
38 Kehhâle, Mu’cemü’l-Müellifin, 3/810. 
39 Muhammed Eroğlu, “Âlûsî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1989), 2/550. 
40 Ebü’s-Senâ Şihâbüddîn Mahmûd b. Abdillâh b. Mahmûd el-Hüseynî Âlûsî, Ġarâibü’l-iğtirâb ve nüzhetü’l-

elbâb (Bağdat: Şâbender, 1327), 6. 
41 Âlûsî, Ġarâibü’l-İğtirâb ve nüzhetü’l-elbâb, 6. 
42 Abdülhamîd, Âlûsî müfessiran, 42. 



 

11 

 

saltanat-ı dâr-ı âliyye müderrisi unvanını almıştır. Âlûsî, Bağdat’ın en büyük âlimi kabul 

edildiği için bunun özellikle şart olarak zikredildiği Mercâniye Medresesi vakıflarına mütevelli 

tâyin edilmiştir.43 

Otuz yaşlarında iken Bağdat’ın Hanefî müftüsü olarak göreve başlamıştır. Müfessirin, 

1847’de yaklaşık on beş yıl kadar müftülük vazifesinden, hakkında çıkan bazı dedikodular 

yüzünden azledilmiştir. Daha önce başladığı sadece yedi cildini yazdığı ve yarıda bıraktığı 

meşhur tefsiri Rûhu’l-Meʿânî’yi tamamlamak için uzlete çekilip kendini ilme vermiştir.44  

Müellif 1851 yılına kadar tefsirine iki cilt daha ilâve etmiş ve tamamladığı tefsirini 

dönemin Osmanlı padişahı Abdülmecid’e takdim etmiştir. Bu bağlamda iftiraya maruz 

kaldığını ve bu yüzden de müftülükten azledildiğini sultana anlatmıştır. Aynı yıl Bağdat’tan 

İstanbul’a iade edilmesini talep ederek yolculuk etmiştir.45  

Müellif İstanbul’da Şeyhülislâm Ârif Hikmet Bey ve bazı meşhur âlimlerle görüşmüş 

ve onlarla ilmî sohbetlerde bulunmuştur. Bu arada getirdiği resmî yazıları Sadrazam Reşid 

Paşa’ya takdim etmiş ve sadâret müsteşarı Fuad Paşa’yı da tanıma fırsatı bulmuştur. Yirmi bir 

ay kadar kaldığı İstanbul’da hüsnükabul görmüş, âlimlerin ve devlet adamlarının takdir ve 

teveccühlerini kazanmıştır. Fakat bu bilgin, arzu ettiği sonucu alamadan İstanbul’dan Bağdat’a 

dönmüştür. İstanbul’a gidişini, oradaki temaslarını ve Bağdat’a dönüşünü edebî bir üslûpla 

anlatan üç ayrı eser yazmıştır.46 

Âlûsî, keskin bir zekâya, kuvvetli bir hafızaya, sağlam bir mantık ve derin bir 

muhakemeye sahip bir kişi olduğu söylenmiştir. Gündüzleri ders vermekle ve müftülük 

göreviyle meşgul olmuş, geceleri kitap yazmıştır. Müellif ilmî konularda tarafgirlikten uzak 

durmuş, şahısları değil fikirleri eleştirmiştir. Bu arada tasvip etmediği görüşlerin 

savunucularını, şöhretine bakmaksızın tenkit eden hür fikirli bir ilim adamı hüviyeti 

kazanmıştır. İnanç esasları konusunda ilk İslam nesillerinin anlayış ve görüşlerine sımsıkı 

bağlı47 birisi olarak kabul edilmiştir.  

Farklı mezhepleri bilen, hak ve batıl dinlere muttali olan Âlûsî, selef itikadını 

benimsemiştir. Fıkıhta Şafiî mezhebine bağlı olmasına rağmen bazı meselelerde Hanefi 

mezhebini taklit etmiştir.48 Âlûsî, bazı meselelerde Kur’ân-ı Kerim ve sünneti esas alarak kendi 

görüş ve içtihadını ortaya koymuştur. Aynı zamanda Nakşibendiyye tarikatına intisap etmiş, 

 
43 Eroğlu, “Âlûsî”, 2/550-551. 
44 Eroğlu, “Âlûsî”, 2/550-551. 
45 Âlûsî, Ġarâibü’l-iğtirâb ve nüzhetü’l-elbâb, 24. 
46 Eroğlu, “Âlûsî”, 2/550-551. 
47 Zehebî, et-Tefsir ve'l-müfessirun, 1/353. 
48 Zehebî, et-Tefsir ve'l-müfessirun, 1/353. 



 

12 

 

hikmet ve tasavvuf temalı şiirleriyle bu alandaki yeteneğini de göstermiştir. Çocuklarını da ilim 

yolunda yetiştirmeye gayret göstermiş, beş oğlundan dördü, eser sahibi birer âlim olmuştur.49 

Bu büyük bilgin, İstanbul’dan Bağdat’a dönerken yolda sıtmaya yakalanmış ve ömrünün son 

dönemini bu hastalıkla mücadele ederek geçirmiştir.50 Hicri 25 Zilkade 1270, miladi 19 

Ağustos 1854’te Bağdat’ta vefat etmiştir. Ma‘rûf-i Kerhî Kabristanı’na defnedilmiştir.51 

1.2.2. Âlûsî’nin İlmi ve Edebi Eserleri 

Âlûsî, yirminin üzerinde eser kaleme almıştır. Bunların bir kısmının ilmî, diğer kısmının 

ise edebî eserler olduğu tespit edilmiştir. Âlûsî’in en değerli eseri, aynı zamanda kendisine 

beklenen şöhreti de sağlayan  Rûhu’l-Meʿânî adlı tefsiri olmuştur. Müellif, bu esere Rûhu’l-

Meʿânî fî Tefsîri’l-Kurʾâni’l-ʿAzîm ve’s-Sebʿi’l-Mesânî adını vermiştir. Eseri Tefsîrü’l-

Âlûsî diye de anılmıştır. Eserini Hicri 16 Şâban 1252, miladi 26 Kasım 1836 - 6 Şubat 1851 

tarihleri arasında kaleme alınmıştır.52 

Rûhu’l-Meʿânî, Âlûsî’nin en değerli eseri sayılmıştır. Bu meşhur tefsir, otuz dört 

yaşında iken yazılmaya başlanmış ve on altı yılda tamamlanmıştır. İlk defa dokuz cilt halinde 

Bulak’ta, daha sonra on iki cilt halinde Kahire’de ve otuz cüz halinde on beş cilt olarak 

Beyrut’ta basılmıştır.53 Âlûsî, bu meşhur tefsirinde muteber kabul edilen tefsirlerden 

faydalanmıştır. Bunların arasında İbn Atiyye (ö. 541/1147), Ebû Hayyan (ö. 745/1344), 

Zemahşerî, Fahreddin er-Râzî, Kādî Beyzâvî, Ebüssuûd Efendi ve İbn Cerir et-Taberî (ö. 

310/923) gibi müfessirlerin tefsirleri sayılır. Ayrıca o, Râgıb el-İsfahânî’nin el-Müfredât’ından 

da yararlanmıştır.54  

Müfessir âyetlerin tefsirinde Hz. Peygamber (s.a.s) ve sahabe başta olmak üzere ilk 

dönem âlimlerinden gelen nakillere yer vermiştir. Ayrıca fıkıh, kelam, tasavvuf, dil, edebiyat 

ve tarih ilimlerinden yararlanmış ve kendi yorum ya da içtihatlarına da tefsirinde yer vermiştir. 

Müellif sûfî olduğundan kimi âyetlerin açık ve âşikâr anlamlarına ilave olarak, âyetlerin kimi 

işârî anlamlarına da işaret etmiştir.55 Ansiklopedik bir tefsir olan Rûhu’l-Meʿânî’nin ait olduğu 

tefsir grubunu belirleme noktasında farklı görüşler ileri sürülmüştür. Bazıları onu işârî 

 
49 Eroğlu, “Âlûsî”, 2/551. 
50 Eroğlu, “Âlûsî”, 2/551. 
51. Zehebî, et-Tefsir ve'l-müfessirun, 1/353. 
52 Ahmet Çelik, “Rûḥu’l-meʿânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 

35/213. 
53 Eroğlu, “Âlûsî”, 2/551. 
54 Zehebî, et-Tefsir ve'l-müfessirun, 1/356. 
55 Abdülhamîd, Âlûsî müfessiran, 165-167. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ruhul-meani
https://islamansiklopedisi.org.tr/ruhul-meani
https://islamansiklopedisi.org.tr/ruhul-meani


 

13 

 

tefsirlerden saymıştır. Buna karşın diğerleri, dirâyet tefsirleri grubu içerisinde saymış ve bu 

görüşün daha isabetli olduğu kabul edilmiştir.56 

Âlûsî’nin bir diğer eseri ise Havâşî Şerhi’l-Katr’dır. Bu eserin İbn Hişâm’ın (ö. 

761/1360) nahve dair Katrü’n-Nedâ adlı eserinin şerhi üzerine ilk gençlik yıllarında yazmaya 

başladığı hâşiye olup, oğlu Numân Hayrettin tarafından tamamlanmıştır. Eser Kudüs’te tab 

edilmiştir.57 

Müfessirin bir diğer çalışmasının, Ġāyetü’l-İhlâs bi-Tehzîbi Nazmi Dürreti’l-

Gavvâs olduğu ifade edilmiştir. Bu eser ayrıca Keşfü’t-turre ʿani’l-ġurre adıyla da anılmıştır. 

Bu eserin, Harîrî’nin (ö. 516/1122) Dürretü’l-Gavvâs adlı eserinin şerhi olduğu beyan 

edilmiştir. Âlûsî bu eseriyle Arap dili ve edebiyatı alanında da üstad olduğunu ispat etmiştir.58 

Yine bu bilginin et-Tırâzü’l-Müzehheb fî Kasîdeti’l-Bâzi’l-Eşheb adında bir eserinin 

olduğu bildirilmiştir. Bu eserin, Abdülbâkî el-Ömerî’nin, Abdülkâdir-i Geylânî (ö. 561/1156) 

için yazdığı kasidenin şerhi olduğu dile getirilmiştir. 

Bu büyük bilginin el-Ecvibetü’l-ʿIrâkıyye ʿale’l-esʾileti’l-Îrâniyye adıyla yazdığı bir 

eserden kaynaklarda bahsedilmiştir. Bu eserde yazar, Kelâm, felsefe ve fıkıh ilmiyle alakalı 

İranlılar tarafından sorulan otuz sorunun cevabını vermiştir. İlk sorunun cevabı olarak vahdet-i 

vücud bütün tafsilâtıyla anlatılmıştır. Bu çalışma, Âlûsî’nin tefsirinden sonra en önemli ikinci 

eseri olarak kabul edilmiştir.59 

Müellif, el-Ecvibetü’l-ʿIrâkıyye ʿale’l-esʾileti’l-Lâhûriyye adıyla da bir eser kaleme 

almıştır. Yazar Lahorlular’ın ricası üzerine bu eseri yazmış ve ashâb-ı kirâm hakkında bilgilere 

yer vermiştir. Âlûsî, bu eseriyle II. Mahmud’un takdirlerine mazhar olmuştur.60 Yazarın bir de 

el-Feyżü’l-Vârid ʿâlâ ravżi Mersiyyeti Mevlânâ Hâlid adıyla bir eserinden bahsedilmiştir. Yine 

ona ait olduğu söylenen Şerhu’l-Kasîdeti’l-Kâdiriyye adlı bir eserden de bahsedilmiştir.61 Âlûsî 

hakkında yazanlar onun ilmi eserleri yanında bazı edebi eserlerinin de olduğundan söz 

etmişlerdir. Bu bağlamda onun 6 tane edebi eserinden bahsetmişlerdir. Âlûsî’nin  İnbâʾü’l-

Ebnâʾ bi-Atyâbi’l-Enbâʾ adıyla bir eser yazdığı dile getirilmiştir. Bu eserin edebî üslûpla 

yazarın kaleme aldığı bir vasiyetnamesi olduğu söylenmiştir. Burada çocuklarına yaptığı 

nasihatlere ve tavsiyelere yer vermiştir. Eserin bir nüshası, aşağıdaki üç eserle birlikte Ali Emîrî 

 
56 Çelik, “Rûḥu’l-meʿânî”, 35/214.  
57 Eroğlu, “Âlûsî”, 2/551. 
58 Eroğlu, “Âlûsî”, 2/551. 
59 Ahmet Çelik, el-Âlûsî’nin Rûhu’l-meânî İsimli Eserinde “İşârî Tefsir” (Erzurum: Atatürk Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1996), 5. 
60 Çelik, el-Âlûsî’nin Rûhu’l-Meânî İsimli Eserinde “İşârî Tefsir, 5. 
61 Eroğlu, “Âlûsî”, 2/551. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ruhul-meani


 

14 

 

Kütüphanesi’nde muhafaza altına alınmıştır.62 Yazarın Neşvetü’ş-Şemûl fi’s-Seferi ilâ İslâmbûl 

adıyla bir eserinden bahsedilmiştir. Müellif bu eserde İstanbul seyahatini anlatmıştır. Burada 

seyahatinin sebebini, giderken uğradığı yerleri ve görüştüğü kişileri hatta intibalarını 

kaydetmiştir.63 

Âlûsî Neşvetü’l-Müdâm fi’l-ʿAvd ilâ Medîneti’s-Selâm adıyla bir kitap yazmıştır. O, bu 

eserinde İstanbul’dan Bağdat’a dönüşünü, bu sırada uğradığı yerleri, âlim ve ediplerle olan 

sohbetlerini ve çeşitli intibalarını edebî üslûpla dile getirmiştir.64 Müellif, Ġarâʾibü’l-İġtirâb ve 

Nüzhetü’l-Elbâb fi’z-Zehâb ve’l-İkâme ve’l-İyâb adıyla bir başka kitap daha yazmıştır. Bu 

kitabında müellifin, İstanbul seyahatine, Şeyhülislâm Ârif Hikmet Bey ve diğer âlimlerle 

yaptığı ilmî sohbetlere, hatta meşhur bilginlerden bazılarının hal tercümelerine temas etmiştir.65 

Müellif, el-Makâmâtü’l-Hayâliyye adlı eserinin gençliğinde kaleme aldığı manzum bir 

hikâyeye yer vermiştir. 

Müellifin, el-Kasîdetü’r-Rifâʿiyye adlı eseri, torunu Mahmûd Şükrî el-Âlûsî 

tarafından el-Esrârü’l-ilâhiyye şerhu’l-Kasîdeti’r-Rifâʿiyye adıyla şerhedilmiştir.66 Âlûsî, 

Enbâü’l-Ebnâ bi Etyebi’l-Enbâ’, el-Ehvâl mine’l-Ahvâl, Zecru‟l-Mağrûr an Riczi’l-Gurûr ve 

Secü’l-Kumûriyye fî Rebi‟l-Umûriyye adlarıyla yazdığı bu kitaplarda Âlûsî insanlara ve 

çocuklara nasihatlere yer vermiştir.67 Ardından gelen diğer 3 eserin ise Âlûsî’nin İstanbul 

seyahatiyle ilgilidir. Bu 3 eserin, Neşvetü’ş-şümûl fi’s-seferi ilâ Îslâmbûl, Neşvetü’l-Mudâm 

fi’l-a’vdi ilâ Medîneti’s-Selâm ve Ğarâibü’l-îgtirâb ve nüzhetü’l-elbâb olduğu bildirilmiştir.68 

1.2.3. Âlûsî’nin İşârî Tefsir Metodu 

Müfessir Âlûsî’nin işârî tefsir metodu Bursevî’den biraz daha farklıdır. Bazı ulema, 

Rûhu’l-Meânî adlı tefsiri, işârî tefsirlerden sayılabilmesi için bazı şartları ileri sürmüşlerdir. 

Âlûsî, işârî tefsirin, sülûk erbabının vakıf olduğu gizli manalar olduğunu belirtmiştir. Gizli 

manalar ile zâhiri manalar arasını birleştirmek mümkün olduğu izah edilmiştir. Batınî manalara 

erişenlerin, tam imana ulaşmış ve irfan sahibi olmuş kimseler olduğu ileri sürülmüştür.69 Âlûsî, 

Kur’ân’ın zâhiri anlamını tilavet olarak açıklamış, bâtînî anlamı ise te’vil olduğunu ifade 

etmiştir. Âlûsî, işârî tefsirin bağlayıcı tarafı olmadığını belirtmiştir. Bunu şu âyetle 

desteklemiştir. “Gök gürültüsü Allah’ı hamd ile tesbih eder. Melekler de O’nun heybetinden 

 
62 Eroğlu, “Âlûsî”, 2/551. 
63 Çelik, el-Âlûsî’nin Rûhu’l-meânî İsimli Eserinde “İşârî Tefsir, 5. 
64 Çelik, el-Âlûsî’nin Rûhu’l-meânî İsimli Eserinde “İşârî Tefsir, 5. 
65 Âlûsî, Ġarâibü’l-iğtirâb ve nüzhetü’l-elbâb, 2-3. 
66 Eroğlu, “Âlûsî”, 2/551. 
67 Murat Sarıgül, el-Âlûsî’nin Rûhu’l-meânî İsimli Eserinde Ahkam Tefsiri (Erzurum: Atatürk Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2016), 27. 
68 Sarıgül, el-Âlûsî’nin Rûhu’l-meânî İsimli Eserinde Ahkam Tefsiri, 27. 
69 Çelik, el-Âlûsî’nin Rûhu’l-meânî İsimli Eserinde “İşârî Tefsir”, 39. 



 

15 

 

dolayı tesbih ederler.”70 Âlûsî, bu âyete gök gürlemesi, meleklerin sesi, yıldırımı kalplerinin 

çarpıntısı, yağmuru ise onların ağlaması şeklinde yapılan işârî yorumları bid’at saymıştır.71 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
70 er-Ra’d 13/13. 
71 Çelik, el-Âlûsî’nin Rûhu’l-meânî İsimli Eserinde “İşârî Tefsir”, 40. 



 

16 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

BURSEVÎ VE ÂLÛSÎ’NİN TEFSİRLERİNDE CENNET VE CEHENNEM 

TASAVVURU 

2.1. Bursevî ve Âlûsî’nin Tefsirlerinde Cennet Tasavvuru 

2.1.1. Cennettin Lugavi ve Istılahi Manaları 

Kur’ân-ı Kerîm’in çeşitli sûrelerinde cennetle ilgili pek çok âyete yer verilmiştir. 

Bunlarda genellikle cennete girmeye vesile olan davranışlar beyan edilmiş ve zaman zaman 

cennetin fiziksel ortamı tasvir edilmiş, hatta cennet hayatı ve nimetlerinden de söz arasında 

bahsedilmiştir. Hadis kaynaklarında da cenneti konu edinen birçok rivâyete yer verilmiştir. 

Cennet, naslarda sıklıkla kullanılan, sonsuzluk yurdunun içindeki bütün mekân ve imkânları 

kapsayacak şekilde muhtevası geniş olan ve nimetlerle dolu yurda verilen isim olarak 

tanımlanmıştır. Cennet kelimesi, Kur’ân-ı Kerim’de toplam 146 kez istimal edilmiştir.72 Bazı 

âyetlerde, dünyadaki bağ-bahçe anlamında kullanılmıştır. Bazı yerlerde ise Hz. Âdem ile Hz. 

Havvâ’nın hayatlarının ilk dönemlerinde yaşamış oldukları cenneti73 karşılamak için 

kullanılmıştır. Bir yerde de sidretü’l-müntehânın yakınındaki bahçe, yani cennetü’l-me’va74 

anlamında istimal edilmiştir. Diğer âyetlerde ise cennet, Allah’ın ölüm sonrası hayatta salih 

müminlere vaât ettiği ebedi saadet yurdu75 anlamına alınmıştır. Kur’ân, dünya hayatında 

Allah’ın istediği şekilde yaşayanların ölümlerinden sonra cennete gireceklerini açıklamıştır.76  

Kur’ân’da müminler için hazırlanan nimetlerin bulunduğu yer cennet sözcüğüyle ifade 

edilmiştir.77 Kur’ân’da cennetten, dünyada yapılan her şeyin hesabının verileceğini78 ve iman 

edip salih ameller yapanların ebedi bir ödül alacağını79 anlatmak için bahsedilmiştir. Bu sebeple 

cennet, ölüm sonrası hayatla ilintili olan âhiret, cehennem, mîzan ve hesap kavramlarıyla 

birlikte istimal edilmiştir. Ayrıca cennete girmeyi gerektiren iman, sâlih amel ve takvâ 

terimleriyle de beraber kullanılmıştır.    

Cennet sözcüğü, cinan “ اننَج   ” olarak çoğul yapılmıştır. Sözlükte cennet, hurmalık ve 

ağaçlı olan bahçe, bostan80 ve yeryüzünü ağaçlarla kapatan bütün bahçelere isim olarak 

 
72 Muhammed Fuâd Abülbâkî, el-Mu’cemü’l müfehres li elfazi’l-Kur’ân, (Kahire: Dar’ül Kütüb’il Mısriyye, 

1364), 180-182. 
73 el-Bakara 2/35. 
74 en-Necm 53/15. 
75 el-Bakara 2/82. 
76 Örneğin bk. Meryem 19/60. 
77 el-Hadîd 57/21. 
78 el-Zilzâl 99/7-8. 
79 el-Ankebût 29/58. 
80 Halil b. Ahmed, “cennet”, Kitabu’l-ayn (Beyrut: Dârü’l Kütubil Arabiye, 2003), 1/268.  



 

17 

 

verilmiştir.81 Bu görüş, Sebe’ ve Kehf sûrelerindeki âyetlere dayandırılmıştır. İlgili âyetlerde 

yüce Allah şöyle buyurmuştur: “Yemin olsun ki oturdukları yerlerde Sebe’ kavmine ait büyük 

bir işaret vardır. Biri sağda, diğeri solda iki bahçe vardır. Onlara, Rabbinizin bahşettiği 

rızıktan yiyin ve ona şükredin. Ne güzel bir belde, ne bağışlayıcı bir rab! denilmiştir. Ama onlar, 

bundan yüz çevirdiler. Biz de üzerlerine arim selini gönderdik. Onların iki bahçesini, acı 

yemişli, ılgınlı ve birkaç da sedir ağacı bulunan iki bahçeye çevirdik”82 Diğer âyette “Keşke 

bağına girdiğinde, ‘maaşallah! güç yalnız Allah’ındır’ deseydin!”83 şeklinde buyrulmuştur. Bu 

iki âyette de cennet kelimesi bağ ve bahçe anlamlarında kullanılmıştır. 

Cennet kelimesi, Kur’ân-ı Kerim’de nimet yurdu manasında kullanılmıştır. Bazen de 

örtmek veya gizlemek anlamındaki cenne “َّ جَن” kökünden türetildiği ve bitki ve ağaçlarıyla 

toprağı örten bahçe84 anlamında kullanılmıştır. Âhiret yurdu manasındaki cennet genellikle 

cennât “جَن ات” şeklinde çoğul olarak kullanılmıştır. Bunun orayı hak edenlerin kademelerine 

göre, derece derece veya tabaka tabaka olacağını bizlere göstermek85 için belirtilmiştir. 

Cennete, örten ve kapatan anlamı da verilmiştir. Bu mana, içinde bulunanları ağaçlarıyla örtüp 

saklamasıyla ilişkilendirilmiştir. Bazı bilginler, kalkan anlamına gelen micenne “ ن َّجََّم َّل َّاََّ ”, anne 

karnındaki yavru anlamına gelen cenin “ ينن َّجََّ ” ve bahçe anlamına gelen cennet “ ةَّن َّجََّ ” 

kelimelerinin de aynı kökten geldiğini belirtmiştir.86 Netice olarak cennet hem dünya hem de 

âhiret için kullanılmıştır. Fakat âhiret için daha çok cennât “جَن ات” kipiyle istimali 

öncelenmiştir. Dünyalık için cennet bağ, bahçe ve hurmalıklar anlamında kullanılmıştır. Âhiret 

için ise yaprakları ve ağaçlarıyla insanları örttüğü için âhiretteki bu mekâna cennet denilmiştir. 

Bu şekilde kelime örtmek ve saklamak anlamlarıyla ilişkilendirilmiştir.  Istılahi olarak cennet, 

âhiret hayatında, müminler için hazırlanan ebedi saadet yurdu, nimetler diyarı,87 çeşitli 

nimetlerle bezenmiş âhiret yurdu,88 maddi ve manevi zevk unsurlarını ihtiva eden, müminlerin 

mükafat evi89 olarak tanımlanmıştır. Allah’ın mümin ve salih kulları için hazırladığı ebedi 

ikamet yeri olarak tarif edilmiştir.  Cennet kelimesi Kur’ân-ı Kerim’de çoğunlukla yalın hâlde 

 
81 

Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-İsfehânî, “cennet”, el-Müfredât fî ġarîbi’l-

Kurʾân, thk. Savfan Adnan ed-Davudî (Beyrut: Darü’l Kalem, 1991), 204. 
82 Sebe’ 34/15-16. 
83 el-Kehf 18/39. 
84 M. Süreyya Şahin, “Cennet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 7/374. 
85 

Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî ez-Zemahşerî, el-Keşşâf ʿ an hakāʾikı ġavâmiżi’t-tenzîl 

ve ʿuyûni’l-ekāvîl fî vücûhi’t-teʾvîl’ (Beyrut: Daru’l Fikr, 1977), 1/256-257. 
86 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân (İstanbul: 

Buruc Yayınları, 2003), 1/505. 
87 Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî İbn Manzûr, “cennet”, 

Lisânü’l-arab (Beyrut: Daru’s-Sâdr), 13/100. 
88 Ahmet Saim Kılavuz, İslam Akaidi ve Kelam'a Giriş (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2019), 228. 
89 Şerafettin Gölcük – Süleyman Toprak, Kelam, Tarih, Ekoller, Problemler (Konya: Tekin Kitabevi, 2001), 490. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/el-cami-li-ahkamil-kuran


 

18 

 

kullanılmıştır. Bununla birlikte sonsuzluk ve ebedilik cenneti anlamında “cennetü’l-huld”,90 

varıp kalınacak ve sığınıp barınılacak yer manasında “cennetü’l-me’vâ”,91 insana mutluluk 

veren maddi ve manevi bütün güzellik ve mutlulukla dolu yer anlamında “cennetü’n-na‘îm”,92 

bol su kaynaklarına sahip bulunan yeşil bahçe anlamında “ravza”,93 güvenilir makam 

anlamında “makam-ı emin”94 ve hoşa gidilecek bir yuva anlamında “hüsn-i meâb”95 gibi 

terimlerle cennet nitelendirilmiştir. 

Bazıları cenneti, insanların huzur ve sükûnet içinde bulunacakları, dertten ve kederden 

uzak olacakları, gönül hoşnutluğu içinde yaşayacakları saadet ve mutluluk diyarı96 olarak 

tanımlamıştır. Bizzat ağaçlarının ismi olan cennet kelimesi, daha sonra şer’i hakikat olarak 

içerisinde çeşitli nimetlerin bulunmasından dolayı sevap yurdu olarak adlandırılmıştır.97 Hz. 

Peygamber (s.a.s) bir kutsi hadiste “Allah’ın salih kulları için cennette hiçbir gözün görmediği, 

hiçbir kulağın işitmediği ve insanın hayal ve hatırından hiç geçmeyen nimetler hazırladım.”98 

dediği rivâyet edilmiştir. 

Bazı ulema, cennete bu ismin verilmesinin, ağaçlarla kaplı bulunması ve ağaç dallarının 

birbirleriyle sarmaş dolaş olmaları sebebiyle99 olduğunu belirtmiştir. Yine ağaçların yeri 

örttüğü bahçe veya bostan veyahut içinde ağaç ve hurma bulunan her türlü yere cennet100 

denileceği dile getirilmiştir. Kimileri sevap yurduna cennet denilmesini, nedeni ya ağaç 

dallarının birbirleriyle sarmaş dolaş olmaları ya da sık ağaçlık olan bostan veya bahçelerle 

ilişkilendirmiştir. Bir de insanlar için hazırlanan cennet nimetleri görülmediğinden101 onların 

bulunduğu yere cennet denilmiştir. Âyetlerden ve yapılan açıklamalardan anlaşıldığına göre 

cennet, sevap yurdunu ifade etmektedir. Âlûsî ve Bursevî’nin işaret ettiği gibi ağaçlık alan veya 

bahçe anlamına gelmektedir.   

 

 
90 el-Furkân 25/15. 
91 es-Secde 32/19. 
92 el-Mâide 5/65. 
93 er-Rûm 30/15. 
94 ed-Duhân 44/51-52. 
95 es-Sâd 38/49. 
96 Mustafa Çiçek, İslam Kelamında Cennet ve Cehennem (Elazığ: Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2008), 13. 
97 Ebü’s-Senâ Şihâbüddîn Mahmûd b. Abdillâh b. Mahmûd el-Hüseynî el-Âlûsî, Rûhu’l-meânî (Beyrut: İhya’ut-

Turasu’l Arabiyye, 1985), 1/202. 
98 Muhammed b. İsmâil el-Buhârî, el-Câmiʿu’s-sahîh, nşr. Muhammed Ali Baydoun (Beyrut: Dâru’l Kütübi’l-

İlmiyye, 2020), “Bed’ul Halk”, 7 (No. 3244). 
99 İsmâil Hakkı Bursevî, Rûhu’l-beyân, nşr. Halil Eser (İstanbul: Mektebetü Eser, 1969), 1/82. 
100 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 1/202. 
101 Nâsırüddîn Ebû Saîd (Ebû Muhammed) Abdullah b. Ömer b. Muhammed el-Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl ve 

esrârü’t-teʾvîl (Beyrut: Dar’ül Kütübil İlmiyye, 1971), 1/41. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil
https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

19 

 

2.1.2. Cennetin Diğer İsimleri 

İslam kaynaklarında Allah tarafından müminler için hazırlanan ebedilik yurdunu ifade 

eden pek çok isim kullanılmıştır. Bunların pek çoğu Kur’ân’dan alınmıştır. Bu çalışmada da 

cennet konusu işlendiği için Kur’ân’da kullanılan diğer isimlerinin sıralanmasına gerek 

duyulmuştur. 

2.1.2.1. ‘Adn (عدن) 

Kur’ân-ı Kerim’de adn sözcüğü cennet manasında kullanılmıştır. Böylece Kur’ân’da 

‘adn cennetlerinden söz edilmiştir. ‘Adn kelimesi, lügatte  َند  ع  “’adn” kökünden türetilmiştir. 

Bu sözcüğe bir yerde ikamet etmek ve durmak anlamı verilmiştir. Hatta kıymetli taşların 

bulunduğu yer için kullanılan maden kelimesi de bu kökten alınmıştır.102 Cennete bu ad, 

ebedilik yeri veya cennetlerin ortası olduğundan dolayı verilmiştir.103 Layık olan kimselerin 

gireceği, yanından ve yöresinden ırmaklar akan yere cennâtü ‘adn denilmiştir.104 

‘Adn kelimesi, Kur’ân’da cennât kelimesiyle birlikte birçok defa zikredilmiştir. Âhirette 

müminlerin sonsuza kadar kalacağı çeşitli cennetleri tasvir etmek üzere cennâtü ‘adn terkibi 

kullanılmıştır. ‘Adn cennetlerine Kur’an’da on bir yerde değinilmiştir. ‘Adn cennetleri, “içinde 

güzel meskenlerin, tahtların, altın ve incilerle süslenmiş ince ipekten yeşil elbiselerin, sabah 

akşam ikrâm edilen türlü yiyeceklerin, gözleri başkasını görmeyecek kadar eşlerine bağlı 

hûrilerin ve çeşitli ırmakların bulunduğu ebedî bir yurt” olarak tasvir edilmiştir.105 Bu ifadeler 

aslında tüm cennetleri ifade etmekte kullanılmıştır. Yani cennâtü ‘adn terkibi, belki de tüm 

cennetleri ifade etmekte kullanılan bir üst terim olmuştur. 

Bursevî, ‘adn cennetinin bizzat Allah tarafından özel olarak yaratıldığı için özel bir 

üstünlüğe sahip kılındığını söylemiştir. Fakat Kur’ân’da açık ya da dolaylı olarak bu cennetin 

öyle yaratıldığını destekleyecek bir ifadeye yer verilmemiştir. Allah cennet nimetlerinin en 

çoğunu ve en bereketlilerini burada toplamıştır. Bütün nesillerin, Hz. Âdem’den (a.s.) yayılması 

gibi ‘adn cennetindeki tûbâ ağacının diğer cennetlerdeki bütün ağaçların aslı ve kökü 

durumunda olduğu ifade edilmiştir. Cennetlerdeki bütün nehirler, istisnasız bu ağacın kökünden 

çıktığı dile getirilmiştir. Bu ağacın Muhammedî makamda olduğu ve Hz. Nebi’nin (s.a.s.) 

oradaki evinde bulunduğu açıklanmıştır.106 Bursevî’nin adn cennetleriyle ilgili dile getirdiği bu 

hususların âyetten veya hadislerden delili bulunamamıştır.   

 
102 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “adn”, 553. 
103 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “adn”, 13/228. 
104 Kur’ân Yolu Meâli, çev. Hayrettin Karaman vd., (İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2016), 3/285. 
105 Yusuf Şevki Yavuz, “Adn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1988), 1/391. 
106 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 3/464. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/yusuf-sevki-yavuz


 

20 

 

Âlûsî, ilgili âyette geçen ‘adn cennetinden maksadın belli bir yerin ismi olabileceğini 

belirtmiştir. “Allah, mümin erkeklere ve mümin kadınlara içinde ebedi kalmak üzere altından 

ırmaklar akan cennetler ve adn cennetlerinde güzel meskenler vaad etmiştir.”107 buyrulmuştur. 

Bu mana, başka bir âyette “Allah’ın, kullarına vaad ettiği, onların idraklerini aşan ‘adn 

cennetlerine girecekler”108 şeklinde desteklenmiştir.109 

Âlûsî, ‘adn cennetinin, cennetlerin ortasında bulunduğunu açıklamıştır. O, bu görüşüne 

“O güzel son, babalarından, eşlerinden ve çocuklarından lâyık olanlarla birlikte girecekleri 

adn cennetleridir”110 âyetini ilgi tutmuştur. Ona göre bu cennetlerin içerisinde nebiler, şehitler 

ve hidâyet önderleri iskân edilmiştir. Böylece adn cennetinin, cennetlerin ortası olduğunu111 

ifade etmiştir. Yine o, bir âyette geçen ‘adn cennetlerinden maksadın cennetin sekiz kapısından 

birisinin ismi olduğunu belirtmiştir.112 

Bursevî, Allah’ın inanan erkeklere ve kadınlara, ağaçlarının ve odalarının altlarından 

sudan, baldan, şaraptan ve sütten ırmakların aktığı, ebedi ve devamlı kalmalarının tayin edildiği 

cennetler vadettiğini beyan etmiştir. Her müminin bu cennetlere mutlaka gireceklerini ifade 

etmiştir. Bazı muttakiler için de cennet mekânlarının en güzel ve en yüksek yerindeki ‘adn 

cennetlerinde güzel meskenler hazırlandığını, onlar için orada nefislerinin hoşlandığı nice inci, 

zeberced ve kırmızı yakuttan yapılmış köşklerin bulunduğunu113 ifade etmiştir. 

Bu durumda ‘adn cennetinin, bilinen bir mekân ismi olarak kullanıldığı belirtilmiştir. 

Bu görüş, “Allah’ın, kullarına vaad ettiği, onların idraklerini aşan adn cennetlerine 

gireceklerdir.”114 âyetiyle desteklenmiştir. Böylelikle ‘adn cennetinin âyette ifade edildiği 

üzere mâlum bir yerin ismi olduğu düşünülmüştür.115 Bursevî, ‘adn cennetinin nasıl bir yer 

olduğunu şöyle bir tasvirle anlatmış ve somutlaştırmıştır: Bu cennette bulunan her şeyin, 

zebercedden yani yakut parçası veya sarı yakuttan olduğu, cennetin mücevheri olduğu, diğer 

bütün cennetlerin üstünde bir cennet olduğunu ifade etmiştir. Zümrüt ve yakuttan yapılmış iki 

kanatlı bir kapısının bulunduğu ve iki kanat arasındaki aralığın doğuyla batı arası kadar116 

olduğunu beyan etmiştir. Bursevî’nin bu açıklamalarını destekleyecek veya doğrulayacağı bir 

âyet veya hadis bulunamamıştır. 

 
107 et-Tevbe 9/72. 
108 Meryem 19/61. 
109 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 10/136. 
110 er-Ra’d 13/23. 
111 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 13/143. 
112 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 16/110. 
113 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 3/464. 
114 Meryem 19/61. 
115 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 10/136. 
116 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 1/82. 



 

21 

 

 2.1.2.2. Firdevs (فردوس) 

Firdevs, lügatte üzüm bahçeleri, çardaklar ve asmalara sarılı üzüm salkımları,117 bostan 

ve cennetin içindeki bir bahçe anlamlarında kullanılmıştır.118 Firdevs sözcüğü, Kur’ân’da iki 

yerde geçmiştir. Bu bağlamda Kehf sûresinde (ayet 107) geçen firdevs kelimesi, cennet 

kelimesiyle beraber kullanılmış ve bundan firdevsin bizzat cennetin ismi olduğu sonucu 

çıkarılmıştır. Mü’minûn sûresinde (ayet 11) ise tek başına istimal edilmiş ve cennetin bir ismi 

mi yoksa cennetin içindeki bir yerin ismi mi olduğu tartışılmıştır. Bir de firdevsin cennetin 

tamamını ifade eden bir isim olduğu da söylenmiştir. Zira müzekker bir kelime olduğu halde 

Kur’an’da firdevs karşılığında müennes zamiri kullanılmıştır. Örnek verecek olursak 

Mü’minûn suresindeki سَ هُم  ف يهَا خَال دوُن دوَ  ثوُنَ ال ف ر  ينَ يرَ   âyetinde geçen “ha” zamiri firdevs   الَّذ 

cennetine işaret etmektedir.119 

Firdevs cenneti, bahçelerin en iyisi, ortası veya en güzel yeri anlamına geldiği, hatta 

üzüm bağı, ağaçları sık ve çeşitlilik gösteren veya etrafı çevrili olan bahçe anlamına geldiği 

söylenmiştir. Kur’ân, iman edip dünya ve âhiret için yararlı işler yapanların konaklayacağı yerin 

firdevs olduğunu beyan etmiştir.120 Bu arada bazı âyetlerde, huzuruna çıkacağını düşünerek 

rabbinden korkanlara iki cennetin yanında ek olarak, iki cennet daha verileceği vaat edilmiştir. 

Yani bizim bildiğimizin dışında daha nice cennetlerin de olabileceği akla gelmektedir. Bundan 

cennetin bütün bölgelerinin aynı olmadığı, yapılan amellere göre cennet farklı derecelerinin 

veya çeşitli cennetlerin bulunduğu ve firdevsin de cennetlerin en değerli mevkiini teşkil ettiği 

sonucu çıkarılmıştır.121 İslam kaynaklarında firdevs kelimesinin menşei hakkında farklı 

görüşler beyan edilmiştir. Bu sözcüğün Arapça kökenli olduğu iddia edilmiş, Rumcadan veya 

Farsçadan bu dile geçtiği de belirtmiştir. Yine firdevsin sadece Şam yöresinden bir bahçe 

anlamında kullanıldığı, dolayısıyla başka dillerden Arapçaya geçtiği görüşüne de kaynaklarda 

yer verilmiştir. Hassân b. Sâbit’in bir beytinde geçen   س  و  دَ ر  ف  ل  اَ   نَ م    ان  نَج  “cinânün mine’l-firdevs” 

ifadesi kelimenin Arapça olduğuna delil gösterilmiş, Arapların eskiden beri bu kelimeye aşina 

oldukları belirtilmiştir. Ayrıca Arapçada aynı kökten gelen ve çardaklı manası verilen  ُس  دَ ر  فَ م  

“müferdes” kelimesinin bulunması, kaynağı yabancı da olsa sözcüğün Arapçaya yerleşmiş 

 
117 Ahmed, Kitabu’l-ayn, “firdevs”, 3/310. 
118 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “firdevs”, 6/163. 
119 Reyhan Çağlayan, Kur’ân-I Kerim’de Cennet ve Cennetlikler (Sakarya: Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006), 43. 
120 el-Kehf 18/107. 
121 M. Sait Özervarlı, “Firdevs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 

13/124.  

https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/m-sait-ozervarli


 

22 

 

olduğunun işareti sayılmıştır. Yemâme ve Şam yöresindeki bazı yerlere firdevs denildiği de 

kaynaklarda geçmektedir.122 

Bazı ulema, firdevs cennetini diğerlerinden ayırmak için meyveyi esas almıştır. Mesela 

içinde hurma olana cennet, içinde üzüm olana ise firdevs123 denileceği iddia edilmiştir. Âlûsî 

de aynı görüşü tefsirinde beyan etmiştir.124 Hadislerde ise Hz. Nebinin (s.a.s) firdevs 

cennetlerini Allah’tan istemelerini ashabına tavsiye ettiği yer almıştır.125 Kehf sûresindeki 

firdevs kelimesinden sonra kullanılan ve konaklama anlamına gelen  ُلازُ ن  “nüzül” kelimesinin 

konuk olarak gelen misafir için hazırlanan ikrâma126 denildiği belirtilmiştir. Nitekim âyette 

“İman edip dünya ve âhirette yararlı işler yapanlara, yapmış olduklarına karşılık, hazır olarak 

onları bekleyen, huzur içinde kalacakları cennetler vardır.”127 buyrulmuştur. 

Bu açıklamalara göre firdevs cennetleri, müminler için hazırlanmış konaklama yerleri 

olarak anlaşılmıştır. Böyle değilse, o zaman firdevs cennetlerinin meyveleri, ikrâm için 

hazırlanmasına denilmiştir. Son bir görüşe göre, ikrâmda mübalağayı ifade etmek için bizzat 

cennetler, nüzül olarak ifade edilmiştir.128 Beyzâvî, firdevs cennetinin cennetlerin en yükseği 

olduğunu ve has bahçe anlamına geldiğini ifade etmiştir. Bunun üzüm ve hurma ağaçları bulunan 

bahçe129 anlamında olduğu dile getirilmiştir. Bursevî, firdevsi, cennetin bir ismi olarak kabul 

etmiştir. O, bu cennetin her şeyinin inciden olduğunu, tuğlalarının altın, gümüş, yakut ve 

zebercetten olduğunu bunları birbirine bağlayan şeyin ise misk olduğunu ifade etmiştir. Yine 

bu cennetin köşklerinin yakuttan, odalarının inciden ve kapı kanatlarının altından yapıldığını 

ifade etmiştir. Ayrıca bu cennetin zemininin gümüş, taşlarının mercan, toprağının misk, 

bitkilerinin zağferân ve amberden olduğunu açıklamıştır.130  

2.1.2.3. Ḫuld ( خلد)  

Kur’ân’da cennetin anlatımı bağlamında bir de huld olarak geçmiştir. Bu sözcük  َدَ لَ خ  

اود  لُ ا خُ د  ل  خُ   دُ لُ خ  يَ   fiilinin mastarıdır. Buna bir yerde ikamet etmek ve oradan hiç çıkmamak anlamı 

verilmiştir. Lügatte huld, cennetin bizzat ismi iken, hulûd ise cennetin içinde ebedi kalmak 

anlamında kullanılmıştır.131 Ayrıca bu sözcüğe bir şeyin bozulmaya maruz kalmaması ve 

 
122 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “firdevs”, 6/163-164. 
123 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 1/82. 
124 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 18/12. 
125 Buhârî, “Kitabu’l-cihad”, 4 (No. 2790). 
126 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “nüzul”, 800. 
127 es-Secde 32/19. 
128 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 5/306. 
129 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl ve esrârü’t-teʾvîl, 2/25. 
130 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 1/82. 
131 Ahmed, Kitabu’l-ayn, “huld”, 1/432. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

23 

 

bulunduğu hâl üzere kalması, kendisinde değişimin ve bozulmanın meydana gelmemesi 

anlamları da verilmiştir.132 Bu manada âhirete dârü’l-huld denilmesi halkının orada sürekli 

olarak kalacak olmasıyla ilişkilendirilmiştir.133  

Huld sözcüğü, türevleriyle birlikte Kur’ân’da seksen yedi yerde geçmektedir. Bunlardan 

dördünün fiil, yedisinin mastar, ikisinin mef’ul ve diğerleri ise çoğul olmak üzere fail kipinde 

istimal edilmiştir. Yine huld sözcüğü, dördünün müfred, ikisinin tesniye, diğerlerinin de cemi’ 

kalıbında kullanılan ve uzun zaman veya ebediyen bir yerde kalmak manası verilmiştir. Bu 

sözcük, otuz yedi âyette cennet ehli, kırk sekiz âyette cehennem ehlini ifade etmek için 

kullanılmıştır. Yine aynı kelime, iki âyette dünyada ve mutlak manada ebediyeti ifade etmek 

anlamında kullanılmıştır.134 

Bir yerde devam etmek, uzun zaman kalmak anlamında bu kavram, masdarı olan 

huld veya hulûd kelimesi, uzun zaman, süreklilik anlamında isim olarak kullanılmıştır. Dil 

alimlerinin ifade ettiğine göre huld sözcüğünün asıl anlamı, bir şeyin doğal hali üzere devam 

edip değişme ve bozulmaya maruz kalmaması veya değişmenin uzun zaman sonra 

gerçekleşmesi olarak ifade edilmiştir. Buna göre huld kavramının sözlük anlamları içinde 

ebediyet anlamı olmadığı söylenebilir. Bu sözcük, ayrıca ebedi manasında cennetin 

isimlerinden biri olarak kullanıldığı gibi bilezik ve küpe anlamında da kullanılmıştır. Dârü’l-

huld terkibi ise âhireti ifade etmektedir.135 

Cennetü’l-huld terkibine Kur’ân’da sadece Furkan sûresinde yer verilmiştir. İlgili âyette 

“De ki: Bu (sair cehennemi) mu daha iyi, yoksa takvâ sahiplerine vaat edilen ebedilik cenneti 

mi? Orası, onlar için bir mükâfat ve (huzura kavuşacakları) bir varış yeridir.”136 buyrulmuştur. 

Ulema âyette cennet kelimesinin huld kelimesine izafe edilmesinin sebebini 

sorgulamıştır. Bu bağlamda sebebi bilindiğinde övgü için olduğu beyan edilmiştir. Çünkü 

övgünün bu izafeyle bilineceğine işaret etmiştir. Bu durum, ancak izafeyle bilinebileceği 

durumunda cennetin ebedi olduğuna vurgu yapılmak istenmiştir.137 Bursevî, tefsirinde huld 

cennetini, nimetleri eksilmeyen, ahalisi oradan başka bir yere intikal etmediği ve ebedî yurt 

olarak kullanılan şeklinde tarif etmiştir. Çünkü hulûd sözcüğüne bir şeyin fesada uğramaktan 

uzak olması ve mevcut hâlini koruması anlamı vardır. Bursevî, cennetin ebedîliğine izâfe 

edilmesinin övgü için olduğunu açıklamıştır. Yoksa cennet, zaten ebedî yurdun ismidir. 

 
132 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “huld”, 291. 
133 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “huld”, 3/164.  
134 İbrahim Toprak, Cennet ve Cehennemin Ebediliği (Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2010), 5. 
135 Bekir Topaloğlu, “Huld”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 18/324.   
136 el-Furkân 25/15. 
137 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 1/202. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/bekir-topaloglu


 

24 

 

Bununla birlikte cennet kelimesinin, sonsuzluk mefhumunu içermeyen ve içinde her türlü 

güzelliği barındırmayan bir bahçeye delâlet etmesi de mümkün görülmüştür. Bu sebepten 

cennet, sonsuzluğa delâlet etmesi için ebediliğe izâfe edilmiştir.138  

Âlûsî ise cennetin ebediliğe izafe edilmesinin ya övgü ya da cennetin ebedi olduğuna 

işaret ettiği gerekçesine dayandırmıştır. Bir sonraki âyette geçen ve içinde kalacaklar anlamına 

gelen  َايهَ ف    ينَ د  ال  خ  ibaresinin herhangi bir problem teşkil etmeyeceği açıklanmıştır. Çünkü bu 

ifade cennetin bizzat kendisinin ebediliğini değil, aksine cennetin içinde kalacakların orada 

ebedi kalacağını göstermiştir.139 Bursevî, cennetü’l-huld’ü, içinde bulunan her şeyin ve her 

tarafının gümüşten140 olduğu şeklinde açıklamıştır. 

2.1.2.4. Na‘îm (نعيم) 

Kur’ân’da söz edilen bir diğer cennetin ise na‘îm olduğu belirtilmiştir. Na‘îm, lügatte 

sakinlik, yumuşak huyluluk ve mal çokluğu anlamında kullanılmıştır. Yine bu sözcüğe, sıkıntı 

ve fakirliğin karşıtı141 yahut güzel hâl ve durum manaları verilmiştir.142 Cennetin bir diğer 

isimlerinden olan cennet’ün-na‘îm terkibi Kur’ân’da on bir yerde kullanılmıştır. Burada cennet 

kelimesi, na‘îm sözcüğüne izafe edilmiş biçimde kullanılmıştır. Hz. İbrahim’in duasında “Beni, 

naîm cennetine girenlerden eyle.”143 dediğine Kur’ân’da temas edilmiştir. Başka bir âyette ise 

na‘îm cennetiyle ilgili şöyle bir açıklama yapılmıştır. İlgili âyette “O gün hükümranlık yalnız 

Allah’ındır. Onlar arasında o, hükmünü verir. İman edip dünya ve âhiret için yararlı işler 

yapmış olanlar, nimetlerle dolu cennetlerde olacaklardır.”144 buyrulmuştur. 

 Bursevî, cennetü’n-na‘îm terkibinin anlamının nimetlerle dolu bahçe olduğunu 

söylemiştir. Allah, kulunun amelinden sonra hak kazanacağı cenneti, tıpkı varisin veya miras 

bırakanın vefatından sonra hak kazandığı mirasa benzetmiştir. Yani Allah, cennete miras, onu 

hak etmeye veraset ve çalışan kuluna da vâris adını vermiştir. Yani varisin miras bırakanın 

malını hak ettiği ve ondan faydalandığı gibi rabbinin de onu, naîm cennetini hak edenlerden ve 

onun nimetlerinden faydalananlardan kılmasını dilemiş145 ve naîm cennetine girmek için dua 

etmiştir. 

 
138 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 6/195. 
139 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 18/245. 
140 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 1/82. 
141 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “naîm”, 12/580.  
142 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “naîm”, 814. 
143 eş-Şuarâ 26/85. 
144 el-Hac 22/56. 
145 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 6/286.  



 

25 

 

Âlûsî, bütün cennetlere naîm cenneti denilebileceğini vurgulamıştır. Yani her ne kadar 

bunlardaki nimetlerin mertebeleri birbirinden farklı olsa da hepsine aynı isim verilmiştir.146 

Bursevî, naîm cennetinin, içinin ve dışının yani her şeyinin zümrütten olduğunu ifade 

etmiştir.147 Buna karşın Âlûsî ise na‘îm cennetinin, firdevs ile ‘adn cennetleri arasında yer 

aldığını belirtmiştir. Bu açıdan içinde cennet çiçeklerinden yaratılmış cariyelerin olacağını dile 

getirmiştir. Yine Allah, azametinden korkan ve günahtan sakınanların bu cennete gireceğini 

ifade etmiştir.148 Tefsir müelliflerinin bu yorumlarından bir kısmı, âyetlerle desteklenebilecek 

düzeydedir. Ancak diğer kısmı ise âyetlerden kendisini destekleyebilecek düzeyde değildir. 

2.1.2.5. Me’vâ (مأوى) 

Cenneti ifade etmek üzere Kur’ân’da bir de me’vâ sözcüğü kullanılmıştır. Bu sözcük, 

ي  أيَا  و 
 fiilinden türetilmiştir. Me’va kelimesi, ismi mekân olup lügatte dönmek149  ve bir   أوََى  يأَ 

şeye sığınmak veya katılmak150 anlamında kullanılmıştır. Cennetin isimlerinden birisi olan 

cennetü'l-me'vâ, Kur’ân’da üç âyette yer almıştır. Bu bağlamda ilgili âyette “İman edip yararlı 

işler yapanlara, yapmış olduklarına karşılık, hazır olarak onları bekleyen, huzur içinde 

kalacakları cennetler vardır.”151 buyrulmuştur. Bu terkipteki me’va sözcüğüne barınılacak yer 

denilmiştir. Yine bu sözcük cenneti niteleyen tamamlayıcı bir kavram olmuştur. Benzer bir 

âyette “Onun yanında huzur içinde kalınacak cennet vardır.”152 buyrulmuştur. Âlûsî, adn cenneti 

gibi cennetü'l-me'vânın da cenneti de özel bir yerin ismi olduğunu hatta bütün şehitlerin 

ruhlarının barındırıldığı cennet153 olduğunu ifade etmiştir. Âlûsî’nin bu cennette şehitlerin 

ruhlarının barındırıldığını ifade eden görüşüne Kur’ân’dan bir delile rastlamadık. 

Dünyada iman edip salih amel işleyenler bu tutum ve davranışlarına karşılık olarak ve 

dünyada işledikleri güzel ameller sebebiyle mükâfata erdirilecekleri beyan edilmiştir. Yine 

onlar, misafirler için getirilen, hazırda olan bir ikrâm hâlinde, varıp kalacakları cennet 

konaklarına varis kılınmıştır. Onlar için yerleşecekleri bahçeler ve cennetler154 hazırlanmıştır. 

Burada cennet kelimesi, sığınak ve barınak anlamındaki  َى وَ أ  مَ ل  ا  “el-me’va” sözcüğüne izafe 

edilmiştir. Çünkü cennet, müminlerin âhirette sığınıp barındıkları gerçek ikametgâh olarak 

hazırlanmıştır. Dünyanın ise bir süreliğine konulup, eninde sonunda göçülen bir konaktan ibaret 

 
146 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 6/183. 
147 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 1/82. 
148 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 6/183. 
149 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “me’va”, 14/51. 
150 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “me’va”, 103. 
151 es-Secde 32/19. 
152 en-Necm 53/15. 
153 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 21/133. 
154 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 7/122.  



 

26 

 

olduğu dile getirilmiştir. Yani dünyanın bir karar kılma yeri olmadığı âhirete geçit veren bir 

statüde olduğu için dünya, köprü diye isimlendirilmiştir.155 Âyetteki نُ زُ لا “nüzul” sözcüğü esasen 

gelen misafire yiyecek, içecek ve hediye olarak hazırlanan ikrâm için istimal edilmiştir.156 Daha 

sonra bu kullanım, bütün ihsan ve ikrâmlar ifade eden biçimde genişletilmiştir.157 Bursevî, 

me’vâ cennetinde yer alan her şeyin, kırmızı altından olduğunu söylemiştir.158 Ancak bunun 

Kur’ân’da bir delili sunulmamıştır.  

2.1.2.6. Dâru’l-muḳâme (دار المقامة)  

Kur’ân’da cenneti ifade etmek üzere bir de dâru’l-mukâme terkibi kullanılmıştır. Bu 

terkib, dâr ve mukâme sözcüklerinden müteşekkildir. Buna göre  َارد  “dâr” kelimesi, Arapçada 

dört tarafı duvarlarla çevrilmiş ev veya mesken anlamında kullanılmıştır.159 Buna göre dâru’l-

mukâmenin mekân açısından cenneti ifade eden bir ismi olduğu anlaşılmıştır.160 Bu terkib, 

ebediyen başka bir yere intikal etmeyeceği bir yer, ikamet yurduna yerleştirilen ve orada 

konaklayan, hatta oradan hiç ayrılmak istemeyenleri ifade etmek üzere kullanılmıştır. Ayrıca 

insanın ayrılmayı istemeyeceği161 yer demek olan özel bir yerin veyahut cennetlerin bir diğer 

ismi olarak kabul edilmiştir. 

 Asıl durulacak yer ve ebedi ikamet edilecek yurt anlamı verilen bu terkiple cennete 

girenlerin Allah’a hamd ve şükür için bulundukları mekân kastedilmiştir.162 Buna göre dâru’l-

mukâme ifadesi Kur’ân’da sadece bir âyette kullanılmıştır.163 Müfessirler bunun için, içinden 

ebediyen çıkılmayacak cenneti ifade eden bir isim164 veya gireceklerin yorgunluk ve bir 

bitkinlik hâllerin duymayacakları165 bir yer olduğunu yorumlarında bulunmuşlardır. 

2.1.2.7. Dâru’s-selâm (دار السلام) 

Son olarak Kur’ân’da kullanılan dâru’s-selâm terkibinin de cenneti ifade ettiği 

açıklanmıştır. Bu terkip, iki âyette cennetin adı olarak zikredildiği uzmanlarca beyan 

edilmiştir.166 Bu terkip, güvenlik, esenlik ve barış anlamlarında kullanıldığı gibi, Allah’ın bizzat 

 
155 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 7/122. 
156 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “nüzul”, 800. 
157 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 7/122. 
158 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 1/82. 
159 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “dar”, 321. 
160 Şakir Saylık, Âyetler Işığında Cennet ve Cehennem Yiyecek ve İçecekleri (Van: 100. Yıl Üniversitesi, Sosyal 

Bilimleri Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019), 21. 
161 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 7/353. 
162 Bekir Topaloğlu, “Cennet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 7/376. 
163 el-Fâtır 35/35. 
164 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 22/199. 
165 el-Fâtır 35/35. 
166 el-En‘âm  6/127; Yûnus 10/25. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/bekir-topaloglu


 

27 

 

isimlerinden bir isim olduğu167 da belirtilmiştir. En’âm sûresinde geçen “Onlara rableri katında 

esenlik yurdu vardır.”168 âyetinde dâru’s-selâm terkibi kullanılmıştır. Bursevî, âyete sanki 

birinin öğüt alanlar için Allah’ın hazırladığı mükâfatı sorduğu ve ona şöyle cevap verildiği 

yorumunu yapmıştır. Yani onlar için rableri katında güven yurdu, istenilmeyen şeylerden uzak, 

selamet yurdu yani cennet vardır169 demiştir. Âyetteki دار السلام ifadesindeki selâm sözü, lügatte 

geçtiği gibi Allah’ın bir ismi olduğu ve bu cennetin de çok güzel olduğu170 belirtilmiştir. İşte 

bu durumun vurgulanması için dâr kelimesine izafe edildiği açıklanmıştır.  

2.1.3. Cennete Özgü Nimetler 

Kur’ân, cennette pek çok nimetin olduğunu belirtmiştir. Bunlardan bazılarının insanın 

konforunun temini, bazılarının da zevk alacakları yiyecekler olduğu anlaşılmaktadır. Yine bu 

nimetlerin sunumunda görev yapan hizmetçilerin bulunduğu ve hatta insanın eşiyle refah ve 

mutlu bir yaşam için gerekli görsel veya duygusal araçlardan da bahsedilmiştir. Bu bağlamda 

insan için huzurun güzel nasibin ve nimetlerle dolu bir cennetin olacağı171 Kur’ân’da 

açıklanmıştır. Yine insanın orada tükenmeyen meyveleri olacağı ve bunların yasak 

olmayacağı172 ifade edilmiştir. Yine cennet nimetleri bağlamında altın bilezikler, incilerle 

süslenmiş ve giysilerden de bahsedilmiştir. Orada insanın ipek elbiseler173 giyeceği, atlastan 

libasları olacağı, eşleriyle karşılıklı oturacakları174 anlatılmıştır. Dahası müminlerin eşleriyle 

birlikte karşılanacağı, cennete buyur edileceği, onların etrafında tepsilerle içkilerin ve 

bardaklarla şarapların dolaştırılacağı175 ifade edilmiştir. Yine insanın canının çektiği her şeyin 

orada olacağı, insanın umduğunu bulacağı176 beyan edilmiştir. Ayrıca müminlerin cehennemin 

uğultusunu işitmeyeceği177 gibi pek çok nimet cennet nimetlerinden sayılmıştır. Bunlardan çok 

önemlileri aşağıda sayılmıştır.  

2.1.3.1. Tahtlar, Saraylar ve Çadırlar 

Kur’ân’da cennette tahtların, sarayların ve çadırların bulunduğu beyan edilmiştir. 

Cennette müminler için hazırlanmış pek çok nimetten bahsedilmiştir. Bunların en başında oraya 

girenlerin üzerine oturacakları tahtlar, içinde yaşayacakları saraylar ve çadırlar sayılmıştır. 

 
167 Ahmed, Kitabu’l-ayn, “selam”, 2/270. 
168 el-En‘âm  6/127. 
169 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 3/101. 
170 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 8/23. 
171 el-Vâkıa 56/89. 
172 el-Vâkıa 56/32-33. 
173 el-Fâtır 35/33. 
174 ed-Duhân 44/53. 
175 ez-Zuhruf 43/70-72. 
176 es-Sâd 38/54. 
177 el-Enbiyâ 21/102. 



 

28 

 

Mesela “Orada yüksek tahtlar vardır”178 âyeti bunlara örnek verilebilir. Müfessir Bursevî, bu 

âyeti cennetliklerin orada rahat etmeleri için üzerine oturacakları yüksek tahtlar olduğu şeklinde 

açıklamıştır. Buna ilaveten orada tahtlar üzerinde bir başka tahtın, her tahtın üzerinde yüz 

döşeğin olacağını, her bir döşeğin üzerinde ise parlak ay gibi bir hûrinin bulunduğunu ifade 

etmiştir.179  Ancak  Bursevî’nin bu yorumunu destekleyecek bir âyet bulunamamıştır. Âlûsî ise 

yükseklere kurulmuş tahtlardan maksat ya çatıların yükseltilmiş olduğu veya değeri yüksek taht 

anlamında180 olduğuna işaret etmiştir. Âlûsî’nin yorumu âyete daha uygun düşmektedir. 

Âyetteki  ُر  رُ س   “surur” sözcüğü  َيرر  س  “serîr” kelimesinin çoğuludur. Bu tahtın tasviri 

hakkında bazı ifadeler kullanılmıştır. Bursevî, bunların bildiğimiz tahtlar olduğunu ve o 

tahtların yüksek olduğunu, uzun ayakların üzerinde havada asılı olarak durduğunu ifade 

etmiştir. Bu tahtların uzun ve yüksek oluşlarıyla, havada ne kadar yukarlarda olduğunu 

vurgulamak istenmiştir. Dolayısıyla müminin o tahtın üzerine oturduğunda cennette rabbinin 

kendisine verdiği büyük nimeti ve büyük mülkü göreceği181 şeklinde açıklamıştır. 

 Hz. Nebi (s.a.s) bir hadisinde “müminlerin oturacakları bu tahtların yüksekliği gökle 

yer arası kadar beşyüz yıllık bir mesafe”182 kat edeceğini açıklamıştır. Bursevî, âyette yer alan 

yüksek tahtlar ifadesini, değer olarak yüksek taht anlamında anlamıştır. Bu takdirde tahtların, 

bütün güzellikleri, bütün mükemmellikleri ve sıfatları kendi bünyelerinde bulundurdukları için 

değerli ve yüksek olabilecekleri yorumu yapılmıştır. Zira onların altın, zebercet ve 

mücevherlerle süslendiğini183 ifade etmiştir. Müfessirin bu yorumlarında abartıya kaçtığı 

görülmektedir. Kur’ân’da tahtların mücevherlerle süslendiğinden bahsedilmiştir. Bu manada 

bir âyette “Karşılıklı olarak mücevherlerle işlenmiş tahtlar üstüne oturup, kurulmuşlardır”184 

denilmiştir. Âyetteki  َةنَضُ و  م  “mevdune” kelimesi zırh veya kalkanların örgüyle örülmesi 

anlamına alınmıştır. Bu sebeple daha sonra sıkı dokunmuş tüm araç ve gereçler için istiâre 

yoluyla kullanılmıştır.185 Bursevî, bunu “yakut ve inciyle işlenmiş ve altınla örülmüş” şeklinde 

açıklamıştır. Yahut sözcüğün zırh örgüsü anlamındaki  َنض  و  “vadn” fiilinde olabileceğini ve 

 
178 el-Gâşiye 88/13. 
179 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/415. 
180 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 30/115. Ayrıca bk. Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/592. 
181 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/415. 
182 Muhammed b. Îsâ b. Sevre et-Tirmizî, Sünenü’t-Tirmizî (Beyrut: Muessetü er-Risale Naşirun, 2015), “sıfattü’l 

cennet”, 8 (No. 2715). 
183 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/415. 
184 el-Vâkıa 56/15-16. 
185 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “vadn”, 874. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

29 

 

yakın ve bitişik dizilmiş anlamı verilebileceği ifade etmiştir.186 Âlûsî, bu konuda Bursevî’yle 

benzer açıklamalar yapmıştır.187  

Bir âyette “O cennete girenler, yeşil yastıklara ve harikulade güzel işlemeli döşeklere 

yaslanırlar.”188 buyrulmuştur. Bunlar, cennet nimetleri bağlamında anlatılmıştır. Âyette geçen 

ف  رَ ف  رَ   “refref” kelimesinin ince ve değerli kumaş, taht veya sedirin eteği, sarkan kısmı, saçağı 

veya yastığın, döşemenin, yaygının bir çeşidi anlamına geldiği söylenmiştir. Bazıları bunu 

bahçelere benzetilerek dokunmuş bir kumaş çeşidi olduğunu belirtmiştir. Zira refref’e, 

bahçeler189 manası da verilmiştir. Bursevî, refref’in yeşil bir kumaş olduğunu çarşaf veya yatak 

örtüsü olarak kullanıldığını beyan etmiştir. Aynı müellif, onun yatak olduğunu veya yatak 

kılıfından fazla gelen, yani sarkan kısım olduğunu da yorumuna eklemiştir. Atlasın, ipeğin 

incesine veya döşeğe denildiğini de190 ifade etmiştir. 

Yine bu âyette  َي ر  قَ ب  ع  “‘Abkariyy” sözcüğü kullanılmıştır. İsfehâni, bu sözcüğe 

harikulade şeye mensup olanlar manası vermiştir. Araplar, bu sözcüğün cinleri çok olan bir 

beldenin ismi olduğunu söylemişler ve hayret verici her şeyi oraya nispet ettiklerini de 

belirtmişlerdir. Yine buna, cinleri çok olan yer ve kumaşları çok güzel olan bir bölge anlamı da 

vermişlerdir. ‘Abkari için bir çeşit döşek olduğu beyan edilmiştir. Müfredât’da insan hayvan ve 

kumaş türünden emsali az ve nadir olan şeylere nispet edileceği191 ifade edilmiştir. Âyetteki 

‘Abkariyy-i hisân tamlamasının, bir çeşit yatak olduğu ve cennet yataklarına örnek olarak 

Allah’ın onu zikrettiği açıklanmıştır. Ayrıca ‘abkar’a süslemelerin yapıldığı bir yer manası da 

verilmiştir. Araplar, güzel bir şey gördüklerinde ona, sürekli olarak oraya nispet etmişlerdir. Bu 

sebeple Allah’ın onlara, âdetlerine göre hitap etiği192 dile getirilmiştir. 

‘Abkari sözcüğüne, üzerinde şekillerin ve çeşitli süslerin bulunduğu örtüler ve yaygılar 

manası da verilmiştir. Arapların güzel gördükleri her şeye ‘abkari dedikleri açıklanmıştır. İbn 

Atiyye, Hz. Nebinin (s.a.s) “Rüyamda Ömer b. Hattâb’ın bir kuyudan su çekmekte olduğunu 

gördüm. Onun yaptığı bu işi yapan abkarî görmedim.”193 sözünün bu türden olduğunu 

belirtmiştir. Yine abkarinin çok güzel yaygılar yapan Mekkeli bir adamın adı olduğu da 

söylenmiştir. Bu sebeple her güzel ve yeni şeyin ona nispet194 edildiği açıklanmıştır. Bu 

yorumların bir kısmı abkari sözcüğünü tanımlamada başarılı kabul edilse de diğer kısmının ise 

 
186 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/321. 
187 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 27/135. 
188 er-Rahmân 55/76. 
189 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “refref”, 359. 
190 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/314. 
191 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “abkar”, 544. 
192 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/314. 
193 Buhârî, “Fezailü eshabi nebi”, 4 (No. 3664). 
194 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/314. 



 

30 

 

sadece sözcüğün etrafında dolaştığı ve mahiyetine dair hiçbir işarette bulunmadığı 

görülmektedir. 

Kur’ân’da iki cennetle ilgili olarak “Cennetlikler içleri atlasla dokunmuş sergiler 

üzerine kurulmuşlardır. Bu iki cennetin de meyveleri kolayca erişilebilecek yakınlıktadır.”195 

buyrulmuştur. Değerleri çok yüksek ve akılla idrak edilemediği için bunların yüzlerinden ve 

astarlarından bahsedilmemiştir. Kur’ân, sonraki iki cennet hakkında ise “Onlar yeşil ve 

harikulâde güzel yastıklara yaslanmışlardır”196 buyurmuştur. Böylece bununla ötekiler 

arasındaki fark anlaşılır kılınmıştır. İstebrak, ipek anlamında, ‘abkari ise süslü örtü manasında 

kullanılmıştır. Bu açıdan ipek, süslü örtüden daha değerlidir.197 

2.1.3.2. Hûriler 

Kur’ân’da hûri kelimesi kullanılmıştır. Çoğulu havrâ olan حُور “hûr” kelimesi, zatta 

veya fikirde tereddüt etmek anlamında olduğu belirtilmiştir.198 İbn Manzur ise sözcüğe gözün 

içindeki beyazlığın daha beyaz, siyahının da daha siyah anlamı vermiştir. Ayrıca bu kelimenin, 

beyaz tenli, gözünün beyazı saf, siyahı koyu ve yuvarlak, göz kapakları ince ve nazik, ceylan 

gözlü olan kişiler için kullanıldığını da199 aktarmıştır. O, böylesi durumların insanlarda pek 

fazla rastlanmayacağını da dile getirmiştir. Müfessir Bursevî, hûr sözcüğüne göz çukurunun 

oval olması, kirpiklerin ince olması, göz çevresinin de beyaz olması anlamını vermiştir. Yahut 

buna gözleri simsiyah ceylan gözlü de denilmiştir. Bu sözcük insanlar hakkında mecazen200 

kullanılmıştır. 

Allah, cennetliklere hizmet etmek için hûriler yaratmıştır. Burada hûrilerden maksat 

cennete giren kimselerin eşleri mi, yoksa cennetliklere hizmet etmek için Allah’ın yarattığı yeni 

bir varlık mı olduğu tespit edilmeye çalışılmıştır. Huriler için bir âyette “Güzel gözlü hûriler, 

saklı inciler misali201 denilmiştir. Âyetteki   حُ ور    ع  ين tamlamasıyla kadınlar kastedilmiştir. 

Bursevî, hûrilerin yaratılışıyla ilgili tasavvufî bir yorum getirmiş ve meleklerin tesbihlerinden 

yaratılmış202 olduklarını ifade etmiştir. Yalnız bu varlıkların meleklerin tesbih edişlerinden 

yaratıldığını delillendirilebilecek hiçbir âyet ve hadis verilmemiştir.  

Bursevî’nin yorumuna benzer bir başka yorumda onların, akıl idrakini zorlayacak 

cinsten olduğu ifade edilmiştir. Buna göre hûriler yürüdüğünde inciklerindeki çıngırakların 

 
195 er-Rahmân 55/54. 
196 er-Rahmân 55/76. 
197 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/314. 
198 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “hûr”, 262. 
199 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “hur”, 4/219. 
200 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 8/430. 
201 el-Vâkıa 56/22-23. 
202 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/323. 



 

31 

 

Allah’ı takdis ettiği, bileklerindeki bileziklerden ise Allah’ı yüceltme sesleri işitildiği ifade 

edilmiştir. Ayrıca yakuttan olan gerdanlarının parıldadığı iki ayağındaki altın pabuçların 

inciden olan kemerlerinin devamlı tesbih ettiği de dile getirilmiştir. Bunların her birinin ayrı 

ayrı renkte olan yetmiş elbiselerinin olduğu ve değişik renkte yetmiş çeşit kokularının 

bulunduğu açıklaması yapılmıştır. Bu arada her bir cennet kadınının incilerle örülmüş kırmızı 

yakuttan yetmişer tahtlarının bulunduğu ve her tahtın üzerinde yastık örtüleri atlastan olan 

yetmişer döşek kurulduğu da yorumlarda beyan edilmiştir. Bu yetmiş yatak üzerine yetmiş 

koltuk konulduğu, her bir kadının hizmetinde yetmiş hizmetçi kız görevlendirildiği203 

belirtilmiştir. Ancak Bursevî’nin iddia ettiği özelliklerde olan hûrilerin, Kur’an’da ve sahih 

hadislerde herhangi dayanağına erişilememiştir. 

Bu âyetin mesajı aynı zamanda başka bir âyettte de verilmiştir. Âyetteki  َات  ورَ صُ ق  م  

kelimesi, bir görüşe göre örtüyle perdelenmiş, evine eşine bağlı veya kalpleri, bakışları ve 

kendileri yalnızca eşlerine bağlı olanları ifade etmek için kullanılmıştır.204 Bu anlam, “Oralarda 

bakışlarını yalnızca eşlerine çevirmiş dilberler vardır. “Onlara eşlerinden önce ne bir insan eli 

ne de bir cin dokunmuştur.”205 âyetleriyle desteklenmiştir. Bazı müfessirler âyetteki “onlardan 

önce” cümlesinden maksadın, iki cennet sahiplerinden önce, anlamında olduğunu söylemiştir. 

İki cennetin zikredilmiş olması onları göstermektedir. Bu âyet, teşvik etmek ve ziyadesiyle 

imrendirmek için sûrede tekrar edilmiştir. Yine aynı eserde önceki âyettekilerin mukarrebinin 

eşleri, buradakinin ise iyilerin eşleri olduğu için tekrar sayılmayacağı vurgulanmıştır. Müminin 

bin tane dul, bin tane bakire ve bin tane de hûri ile evlendirileceği iddia edilmiştir.206 Ancak 

ayetlerde ifade edilmeyen bu şekildeki abartılı yorumlar doğru olmayıp cennetle ilgili yanlış 

değerlendirmelerin oluşmasına sebebiyet vermektedir. Bunun yanında bu abartılı yorumlar 

Kur’an’ın cennetle ilgili nitelemelerinde Allah’ın rızasını en büyük nimet olarak gösteren 

ayetlerin207 mesajını gölgede bırakmaktadır. Bursevî, bir taraftan ruhânî cenneti ön plana alıp 

oranın ehlini överken diğer taraftan da cennetin maddi zevklerini abartılı şekilde açıklaması 

dikkat çekicidir.    

Bir başka âyette hûrilerle ilgili “Ayrıca onları beyaz tenli ve ceylan gözlü eşlerle 

evlendireceğiz.”208 buyrulmuştur. Ayette müttakîlerin beyaz yüzlü ve iri gözlü kadınlarla bir 

araya getirileceği beyan edilmiştir. Böylece cennet ehli, bazen kardeşlerinin ünsiyet ve 

dostlukları, bazen de iri gözlü hûrilerle kaynaşarak cennet nimetlerinden faydalandırılacaktır. 

 
203 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/323. 
204 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 27/123. 
205 er-Rahmân 55/56. 
206 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/314. 
207 Bk.  Âli İmrân 3/15; Tevbe 9/21, 72; Hadîd 20/57. 
208 ed-Duhân 44/54. 



 

32 

 

Yoksa ayette hûrilerle bir nikâh akdi söz konusu edilmemiştir. Zaten nikah akdini ifade eden 

tezvîc kelimesinin bâ harfi cerri ile müteaddî olamayacağı açıklanmıştır.209 Nitekim bu manada, 

“seni o kadınla evlendirdik…”210 ifadesinden, nikah akdi anlaşılmamış, aksine onunla 

eşleştirilmesi manası anlaşılmıştır. Bu sebeple zevvecnâkehâ buyrulmuştur.  Yani tek bir fert 

olanı, bir başka fertte birleştirdik. Allah, tek olan bu insanları böylece bir erkek ve bir dişi olarak 

eşleştirmiştir.211  

Bursevî’ye göre Allah, Havvâ validemizin cennetteki mehrini, Hz. Âdem’in (a.s.) Hz. 

Muhammed’e (s.a.s) on kere salât ü selâm getirmesi olarak tayin etmiştir. Zira nikâh akdi 

olamayacağı ifade edilmiştir. O hâlde bu akdin bizce bilinenden farklı bir akid olduğu 

düşünülmüştür. Burada mehrin belirlenmesinde Hz. Resul’e (s.a.s) salat ve selâm 

getirilmesinden maksat onun tâ’zîmine ve tanıtılmasına yönelik kabul edilmiştir. Böylece 

yapılan işin adına da mehir denilmiştir. Bu durum, Âdem ve Havvâ’nın evlatlarında da böylece 

devam edip gelmiştir. Zâhir olan Hz. Âdem ve Havvâ’nın cennetteki muamelenin, sadece 

karşılıklı bir ünsiyetten ibaret olduğu yorumu yapılmıştır. Yoksa dünyada olduğu gibi 

aralarında herhangi bir cinsî ilişkinin olmayacağı açıklanmıştır.212  

Hz. Âdem’in cennette Hz. Nebiye salat getirmesinin herhangi mantıki bir açıklaması ve 

âyetle, hadisten delili yoktur. Çünkü bu açıklama Hz. Resulü övmek ve elçileri yarıştırmak için 

serdedilen akıl dışı bir yorum olduğu görülmektedir. Bu görüş, her yönüyle içinde bir 

tutarsızlığı da barındırmaktadır. Çünkü cennette salavat veya herhangi bir ibadet yükümlülüğü 

olmayacağı gibi, Hz. Elçiyi öven bunlara benzer hadislerin sahih olmadığı da anlaşılmaktadır. 

Bu bağlamda Kur’ân’da onların hûrilerle tezvic edildiği, eş ve çiftler yapıldığı 

belirtilmiştir. Cennet ehli hakkında durumun farklı olması, cennette hûrilerle olan bu izdivâcın 

bilinen nikâhlar gibi olmadığını uyarmak içindir. Buna karşın cennette izdivacın ve eş 

durumunun olacağı da beyan edilmiştir. Nikâhın getirdiği faydanın, karşı cinsin helâl olmasıyla 

izah edilmiştir. Oysa cennet teklif yurdu olmadığı için buna gerek yoktur. Orada bir şeyin helal 

yahut haram kılınması söz konusu değildir.213 Bursevî, şeriatın hükmünün hiçbir zaman 

kalkmayacağını belirtmiştir. Bazı hükümlerin teklif yurdu olmamasına rağmen cennette de 

devam edeceğini belirtmiştir. Mesela cennet ehlinden her birinin ancak Allah tarafından 

kendisine tahsis edilen bölgeden başka bir yerde tasarrufta bulunamayacağına işaret edilmiştir. 

Bu sebeple bir âyette “Otağlarına kapanmış hûriler var.”214 buyrulmuştur. Yine cennet ehlinin 

 
209 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 8/430. 
210 el-Ahzâb 33/37. 
211 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 8/430. 
212 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 8/430. 
213 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 8/430. 
214 er-Rahmân 55/72. 



 

33 

 

ziyafet evlerinin olacağını, burada dostlarına ziyafetler vereceklerini de sözlerine eklemiştir. 

Fakat cennet ehlinin ailelerinin, mahremleri olmayanlara görünmeyeceklerini dile getirmiştir. 

Bursevî, bu varlıkların, gözlerinin biraz parlak ve beyaz olduğunu beyan etmiştir. Bu durum, 

onların güzelliğin zirvesi olarak açıklanmıştır. Bunların dünya hanımları yahut başka hanımlar 

olduğu konusunda ihtilâftan söz etmiştir.215 

Kur’an’da hûri kelimesi beş yerde farklı şekillerde kullanılmıştır. Kur’an’daki 

kullanımına topluca baktığımızda farklı anlamlarla karşılaşılmıştır. Üç yerde  ُين ع    ور  ح  “hûrin 

în” şeklinde zikredilmiş ve hûrilerle evlendirme/eşleştirme anlamlarında kullanılmıştır. “Ayrıca 

onları iri ve siyah gözlü, beyaz tenli hûrilerle evlendirmişizdir.”216 Başka bir yerde  ين   حُور  ع 

“hurun in” şeklinde zikredilerek hûrilerin saklı inciler gibi oldukları ifade edilmiştir. “İri gözlü, 

beyaz tenli hûriler. Saklı inciler gibi”.217 İnsanlar ve cinlerin daha önce kendilerine 

dokunmadığı hatırlatılmıştır. “Çadırlar içinde ceylan gözlü hûriler vardır. Onlara daha önce 

insan da, cin de dokunmamıştır.”218 Bir yerde de sadece ين  în” kelimesi kullanılmış ve aynı“  ع 

yerde hûrilerin “gözlerini sadece kocalarına dikme, iri gözlü olma, saklı yumurta gibi bembeyaz 

olma” özellikleri de zikredilmiştir. “Ve yanlarında bakışlarını yalnız eşlerine çevirmiş iri gözlü 

kadınlar vardır. Sanki onlar, saklı bir yumurta gibi bembeyaz hûriler.”219 Bunların dışında 

hûrilerin isimleri zikredilmeksizin bazen sadece kendilerinin bazen de cennet kadınlarıyla 

müşterek oldukları özellikleri çeşitli yerlerde işlenmiştir.220 

2.1.3.3. Tertemiz Eşler 

Mekki sürrelerde cennet nimetleri arasında hurilere yer veren Kur’ân Medenî surelerde 

cennetlikler için daha ziyade ezvâc-ı mutahhara’dan (tertemiz eşlerden) söz etmiştir. Mekki bir 

sure olan Vâkıa suresinde “Şüphesiz biz onları yepyeni bir yaratılışla yaratmışızdır. Onları 

bâkire, eşlerine sevgiyle bağlı ve yaşıt kılmışızdır.”221 buyrulmuştur. Âyette geçen “yepyeni bir 

yaratılışla yaratılan cennet kadınlarının” huriler olduğu yorumları da yapılmışken Âlûsî, bu 

ifadeden dünyadaki dul ve bâkire kadınların222 olduğunu anlamıştır. Beyzavî ise yeni doğumla 

veyahut yeniden bir dirilişle değil de yeni bir yaratılışla223 bu kadınların var olacakları 

açıklamasını yapmıştır. İster bâkire olsun isterse dul olsun bu dünya kadınlarının Allah’ın ilmi 

 
215 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 8/430-431. 
216 et-Tur 52/20. 
217 el-Vakıâ 22-23. 
218 er-Rahman 55/72-74. 
219 es-Saffat 37/48-49; es-Sad 38/52. 
220 Bahar Al, Cennet Kadını (Hûri) (Van: Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2007), 7. 
221 el-Vâkıa 56/35-37. 
222 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 27/142. 
223 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/460. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

34 

 

dahilindeki bir yaratılışla yeniden var edilecekleri anlaşılmıştır. Bu yorum, bir sonraki âyette 

geçen “Onları daimî bâkireler kıldık.”224 ifadesine dayandırılmıştır. Bu kadınların yaşıt ya da 

aynı yaşta olacağı yine âyette açıklanmıştır. Bu, eşleriyle aynı yaşta hem eşleri hem de kendileri 

33 yaşında olacaklar şeklinde tefsir edilmiştir.225 Beyzâvi, aynı görüşleri serdetmiştir.226 Bir 

başka âyette de buna benzer ifadelerle “Yanlarında da bakışlarını sadece kocalarına dikmiş 

aynı yaşta dilberler vardır” 227 buyrulmuştur. 

Kur’ân, bu eşlerle ilgili olarak “Oralarda eşinden başkasına bakmayan kadınlar vardır 

ki onlardan önce kendilerine ne bir insan eli ne de bir cin dokunmuştur. Sanki onlar yakut ve 

mercandır.”228 ifadeleri kullanılmıştır. Âlûsî, âyette geçen “eşlere cinlerin ya da insanların 

dokunmamasına” bu kadınlarla ne zaman cinsi bir temas olsa dünyadaki kadınlar gibi 

bekâretlerinin bozulmayacağı yorumunu yapmıştır.229 Hiçbir insanın, hiçbir cinin onlarla cinsi 

bir temas kuramayacağı da bu yoruma eklenmiştir. Bu âyet, cinlerin insanlara cinsi temas 

edebildiğinin delili de sayılmıştır.230 Cennet düzlemindeki eşlerle ilgili âyetlerde “Ayrıca onları 

güzel gözlü eşlerle evlendireceğiz.”231 ve “Orada onlar için tertemiz eşler vardır.”232 gibi 

ifadeler de yer almıştır. Bu âyetlerde geçen “tertemiz eşler”den maksat, dünyadaki gibi, âdet ve 

loğusa kanından, diğer kusur ve pis eksiklerden, bayağı kirlerden temizlenmiş, eşlerinin hoşuna 

gitmeyen şeyleri yapmayan ve kendilerinde eşlerini nefret ettirecek şeyler bulunmayan 

kadınlar233 olarak tefsir edilmiştir. Bu vb. âyetlerden cennette kadın erkek herkese istediğinin 

verileceği ve cennetliklerin mutluluk içinde yaşayacakları sonucu çıkarılmıştır.234 Bu kadınlar 

hakkında, gün yüzü görmemiş, toz topraktan korunmuş, beyaz ve pürüzsüz deve kuşu 

yumurtaları gibi ifadeler de kullanılmıştır. Ayrıca, eller ona değmesin ve karanlıkta toz 

bulaşmasın diye yuvadaki korunmuş deve kuşu yumurtalarına benzetilmişlerdir.235 Beyzâvî de, 

aynı ifadelerle konuyu açıklamıştır.236 Bursevî ve Âlûsî’nin bazı açıklamaları âyetlerle 

paralellik arz ederken, diğerleri ise uyumlu olmamıştır. Kur’ân’ın berrak anlatımları karşısında 

müfessirlerin bazı açıklamaları ise, olayı daha karmaşık bir hale getirmiştir. 

 

 
224 el-Vâkıa 56/36. 
225 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 27/143. 
226 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/460. 
227 es-Sâd 38/52. 
228 er-Rahmân 55/56-58. 
229 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 27/119. 
230 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/456. 
231 et-Tûr 52/20. 
232 en-Nisâ 4/57. 
233 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 5/60. 
234 Karaman vd., Kur’ân Yolu Meâli, 446. 
235 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 23/89. 
236 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/294. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil
https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil
https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

35 

 

2.1.3.4. Nehirler 

Kur’ân’da cennetliklere köşklerinin altında akan nehirlerden bahsedilmiştir. İlgili âyette 

“İman edip dünya ve âhiret için yararlı işler yapanlara, kendileri için zemininden ırmaklar 

akan cennetler bulunduğu müjdesini ver.”237 buyrulmuştur. أَ ن  هَ ار “enhar” kelimesi,    نهَر “nehr” 

kelimesinin çoğulu olup, suyun geçtiği kanal ve benzer yerler için kullanılan bir ifadedir.238 

Suyun, taşkın ve gür olarak akıp gittiği yerlere de nehir denilmiştir.239 Halil b. Ahmed, bunu 

suyun geçtiği yerde oluşan çukur yerlere240 benzeterek açıklamıştır. Nehir de denizden küçük, 

ırmaktan büyük su kanalları ve geniş suyun aktığı yerlere denilmiştir. Mısır’daki Nil nehri buna 

örnek olarak gösterilmiştir. Nehirle geniş kanallar değil, o kanallarda akan sular241 

kastedilmiştir. 

Bazıları, nehirlerin cennetin altından nasıl akacağını sorgulamıştır. Nehir kıyılarında 

ağaçların yetiştiği gibi, cennetteki nehirler de aktığı yerde hiçbir çukur oluşturmaz ve bu şekilde 

cennetlerin altında akmaya devam ederler açıklaması yapılmıştır.242 Cennetin nehirlerinin, 

kendileri için yapılmış özel arklar ve hendekler olmaksızın, bahçeler arasında uzunlamasına 

aktıkları ifade edilmiştir. En güzel ve değerli bahçelerin, ağaçlarında gölge oluşan ve 

aralarından düzgün biçimde nehirler akan bahçeler olduğu beyan edilmiştir. Bu akar sular 

olmasaydı, onca güzelliklerine rağmen bahçelerin pek çekici olmayacağı, ruhsuz birer heykel 

olacağı ve cansız bir resim olmaktan öteye geçemeyeceği243 yorumu yapılmıştır. 

Kur’ân, ırmaklar ve nehirler mevzusuna birçok âyette temas etmiştir. İlgili âyetlerden 

birinin de, “Rableri katındaki ödülleri, altından ırmaklar akan, içinde devamlı kalacakları adn 

cennetleridir.”244 buyrulmuştur. Bu konudaki âyetlerde cennet nehirlerinden bahsedilmiş ve 

cennetin ebedi olduğu vurgulanmıştır. Bu, cennetteki en güzel ve sonsuz olan nimetlerin 

başında cennet nehirlerinin geldiğine bir işaret sayılmıştır. Mesela bir âyette “Kim Allah’a iman 

eder, rızasına uygun davranırsa, Allah onu içinde ebedi kalmak üzere altından ırmaklar akan 

cennetlere koyar.”245 buyrulmuştur.  

Cennet nehirlerinden bahseden âyetlerde, ayrıca “Çağlayanların kenarında.”246 ve 

“Orada akan bir pınar vardır.”247 ifadeleri de kullanılmıştır. Bu âyetlerde geçen akmak 

 
237 el-Bakara 2/25. 
238 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “nehr”, 5/237. 
239 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “nehr”, 825. 
240 Ahmed, Kitabu’l-ayn, “nehr”, 4/271. 
241 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 1/205. 
242 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 1/42. 
243 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 1/82. 
244 el-Beyyine 98/8. 
245 et-Talâk 65/11. 
246 el-Vâkıa 56/31. 
247 el-Gâşiye 88/12. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

36 

 

ifadesinden Âlûsî, cennetteki pınarların ve nehirlerin sürekli olarak ve kesilmeden akmasını248 

anlamıştır. Beyzavî, cennetteki pınarların suyunun hiç kesilmeyeceğini ve sürekli olarak akan 

pınarlar olacağını249 beyan etmiştir. Cennet nehirlerinden bahseden en dikkat çekici âyette 

“Rabbine itaatsizlikten sakınanlara vaat edilen cennetin temsili şudur: İçinde doğal nitelikleri 

bozulmamış su ırmakları, tadı bozulmamış süt ırmakları, içenlere lezzet veren şarap ırmakları, 

süzülmüş bal ırmakları bulunan bir bahçedir.”250 buyrulmuştur. Bu âyetteki hiç bozulmayan 

tertemiz su ırmakları ifadesinden, uzun süre kalmaktan veya herhangi bir sebepten dolayı tadı 

ve kokusu bozulmayan ırmaklar olduğu vurgulanmıştır.251 Bursevî, uzun süre kalmasına 

rağmen içinde tadı, kokusu ve rengi bozulmayan su ırmakları şeklinde âyeti açıklamıştır.252 

Buna benzer bir ifadeyi, Beyzâvî de kullanmıştır.253 Âyette geçen آس  ن “asin” kelimesi, birinci 

veyahut ikinci babtan getirilmiştir. Buna göre   ُاَ سَنَ   ال  مَ اء denildiğinde kokusu bozulmuş su254  

kastedilmiştir. Bir de  َنَ أ س   “esine” diye kesrayla da okunabileceği, bu durumda suyun tadının ve 

kokusunun kötü bir şekilde değişmesi anlamına geldiği ifade edilmiştir.255 

Bursevî, Ra ‘d suresi 35. ayetin tefsirinde işari yorum olarak muttakîlere vadolunan 

cennette akan dört nehrin şeriat, tarikat, marifet ve hakikat şeklinde dört mertebenin mukabili 

olduğunu ve bunların, bu dört mertebeyi kendisinde cem eden mukarrabin’e verileceği256 

açıklamasını yapmıştır. 

2.1.3.5. Gölgelikler 

Kur’ân’da cennete özgü nimetlerden birinin gölgeler veya cennetteki gölgelikler olduğu 

beyan edilmiştir. Bu anlamda bir âyette “Kesintisiz gölgeler altında”257 buyrulmuştur. Âyette 

geçen   ود دُ م  مَ   ل  ظ  ifadesini Bursevî, fecrin doğuşu ile güneşin doğuşu arasındaki gölge gibi 

uzayan, kısalmayan ve değişmeyen gölgeler258 şeklinde açıklamıştır. Bir hadiste Hz. Nebi, 

(s.a.s) “Cennette bir ağaç vardır ki, gölgesinde binit üzerindeki bir adam yüz yıl gider de gölgesi 

kesilmez”259 buyurmuştur. Âyette geçen gölgelikleri, hadisin açıklamış olabileceği 

düşünülmüştür. Kur’ân’da bir diğer âyette yine cennetlikleri ve eşlerinin gölgeliklerde 

olacakları beyan edilmiştir. Nitekim ilgili âyette “Kendileri ve eşleri, gölgelik yerlerde, 

 
248 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 30/115. 
249 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/592. 
250 Muhammed 47/15. 
251 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 26/48. 
252 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 8/506. 
253 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/402. 
254 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “esine”, 76. 
255 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 8/506. 
256 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 4/381; Ertuğrul, “Bursevî’nin Rûhu’l-Beyân’ında Cennet-Cehennem Tasavvuru”, 149. 
257 el-Vâkıa 56/30. 
258 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 20/324-325. 
259 Buhârî, “Kitabü’t-tefsir”, (No. 4881). 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil
https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

37 

 

tahtlarına kurulacaklar.”260 buyrulmuştur. Âyetteki ظ  لَا ل “zilal” kelimesinin, gölge manasına 

geldiği gibi, aynı zamanda şeref, güç ve müreffeh hayatın da gölgeyle ifade edildiği 

açıklanmıştır.261 Eşleriyle birlikte gölgelik yerlerde olmak ile, dünyadaki hanımlarıyla yahut 

cennet hurileriyle, dostlarıyla gölgeler altında tahtlara kurulacakları kastedildiği262 açıklaması 

yapılmıştır. 

Cennet ehlinin gölgeliklerde olması da tartışılmıştır. Zira gölgenin ancak güneşin 

olduğu yerde bulunacağı beyan edilmiştir. Halbuki âyette “Onlar orada ne yakıcı güneş 

görürler ne de dondurucu soğuk”263 denilmiştir. Bu cennette güneşin veya soğuğun 

olmayacağına delil olarak sayılmıştır. Bu durumda gölgeden maksat, arşın nurundan oluşan 

ışıktan cennet ehlinin gözlerinin kamaşmaması için, cennet ağaçlarıyla oluşan gölgelikler 

kastedildiği açıklaması yapılmıştır. Çünkü arşın nurunun, güneşin ışığından daha güçlü olduğu 

ifade edilmiştir.264 Yahut bununla bütün sıkıntı veren şeylerden cennet ehlinin korunacağı265 

yorumu yapılmıştır.  

2.1.3.6. Hizmetçiler 

Kur’ân’da cennete özgü nimetlerden sayılan bir diğer nimet ise, cennetliklere hizmet 

eden görevlilerdir. Bir âyette “Sonsuza dek hizmet sunacak gençler dolaşır.”266 buyrulmuştur. 

Âyette geçen   اندَ ل  و  “vildân” kelimesinin, hizmet eden gençler anlamındaki  َيد ل  و  “velid” 

kelimesinin çoğulu olduğu belirtilmiştir. Bu, onların daima genç olarak kalacaklarına bir 

vurgudur. Yine bu gençlerde herhangi bir yaşlılık veya güçten düşmenin olmayacağı267 

belirtilmiştir. Bu gençlerin, cennetlikler yerken, içerken veya başka faaliyetlerde bulunurken, 

onların çevrelerinde hizmet etmek için dört dönen268 gençler oldukları ifade edilmiştir. 

Kur’ân’da cennetliklere hizmet etmek için gençlerin istihdam edileceği haber 

verilmiştir. Bu, cennetliklere özgü nimetlerden sayılmıştır. Cennetteki hizmetçilerden bahseden 

bir diğer âyet “sedeflerinde saklı incilere benzeyen genç hizmetçileri etraflarında dönüp 

dururlar.”269 buyrulmuştur. Cennette hizmetçilerin, gençler olması gençlerin hizmetinin 

yaşlılarının hizmetinden daha yararlı270 olduğu nedenine bağlanmıştır. Âyette geçen   غ  ل  مَ ان    لَ هُ م 

 
260 Yâsîn 36/55-57. 
261 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “zilal”, 535. 
262 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 16/313. 
263 el-İnsan 76/13. 
264 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 7/417. 
265 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 23/35.  
266 el-Vâkıa 56/17. 
267 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 27/136. Ayrıca bk.. Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/459. 
268 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/321. 
269 et-Tûr 52/24. 
270 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/321. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

38 

 

ifadesine, cennetliklere özel olarak hizmet eden köleler olduğu yorumu yapılmıştır. Bu ifadenin 

tamlama olmaksızın gelmesinden, dünyada kendilerine hizmet eden kölelerin yine cennette 

efendilerine hizmet edecekleri yorumu yapılmıştır.271 Ancak bu yorum insanın imtihan için 

yaratılması ve Allah katında üstünlüğün takvada olması vb. Kur’an’ın ilkeleriyle çelişmektedir. 

Gerek Âlûsî ve gerek Bursevî, cennette hizmete koşulacak olan görevlilerin, genç olduklarını 

ifade etmekte aynı fikirde olmuşlardır.  

2.1.3.7. Bekçiler 

Kur’ân’da cennette bekçilerin olduğundan bahsedilmiştir. Bunların, cennete girenleri ta 

kapıda karşılayacakları ifade edilmiştir. Bunlar cennetin içinde ve dışında cennetlikler için 

hizmet eden cennet bekçileri olarak görevlendirilmişlerdir. İlgili âyette “Rablerine karşı 

gelmekten sakınanlar da gruplar halinde cennete sevkedilecektir. Nihâyet oraya vardıklarında 

cennetin kapıları açılmış olacak; bekçileri onlara, “Selam size! Hoş geldiniz! Ebedi olarak 

kalmak üzere buyurun girin cennete! diyecekler”272 buyrulmuştur. Âyetteki خَ زَ نَ ة sözcüğü, 

müfredi  َناز  خ  olan kelimenin çoğuludur. Falan kişi, bir şeyi bir yerde muhafaza ettiği zaman 

Araplar ona فُ لَا ن    يَ خ  ز  نُ هُ   خَ ز  ن  ا derler. 273 Bu kelime bir de bir şeyin dolap veya kasada muhafaza 

edilmesi anlamında da kullanılmıştır.274 Böylece Kur’ân, müminleri hoş bir şekilde karşılayarak 

cennet görevlileri olduğundan söz etmiştir. 

2.1.3.8. Altın Takılar ve Atlas Elbiseler 

Kur’ân’da cennetliklerin altın takıları ve atlas elbiseleri olacağından bahsedilmiştir. Bu 

bağlamda cennetliklerin altın takılar takacağı, ipek ve atlastan elbiseler giyeceği ifade 

edilmiştir. Nitekim ilgili âyette “İşte onlara, içinden ırmaklar akan adn cennetleri vardır. Onlar 

orada ince ve kalın ipekli yeşil elbiseler giyecekler; altın bileziklerle bezenecekler, orada 

tahtların üzerine kurulacaklardır. Ne güzel bir karşılık ne güzel bir konak!”275 buyrulmuştur. 

Bu âyetteki yeşil elbiseler giyecekler ifadesi, Bursevî tarafından yeşil, renklerin en güzeli, en 

hoşu ve Allah’a en sevimli olanı276 olması yönüyle açıklanmıştır. Âlûsî de benzer ifadelerde 

bulunmuş ve biraz daha detay vermiştir. Ona göre üç şeyin hüznü giderdiği ifade edilmiştir. 

Bunların su, yeşillik ve güzel yüzdür. Fakat cennetliklerin elbiseleri sadece yeşil renkle 

 
271 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 27/34. 
272 ez-Zümer 39/73. 
273 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “hazene”, 13/139. Ayrıca bk.. Ahmed, Kitabu’l-ayn, “hazene”, 1/406. 
274 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “hazene”, 281. 
275 el-Kehf 18/31. 
276 Bursevî, Rûhu’l-beyân, /243. 



 

39 

 

sınırlandırılmamıştır. Âlûsî onların canlarının çektiği her türlü elbiseyi giyebilecekleri277 

açıklamasını yapmıştır. 

Bazı müfessirler, cennetliklerin yeşil elbiseler giymelerinden maksadın, yeşilin insanın 

gözüne daha uygun düşmesinden doğduğunu beyan etmişlerdir. Çünkü beyaz rengin görmeyi 

dağıtacağı ve rahatsız edici olduğu açıklanmıştır. Siyah rengin ise yerildiği belirtilmiştir. Yeşil 

rengin ise beyaz ve siyah renk arasında olduğu ve ışınları bir araya topladığı ifade edilmiştir.278 

Bu cennet nimetlerinin, bugün için çok cazip gözükmeyebileceği beyan edilmiştir. Hatta altın 

bilezik takıp, ipek elbise giymenin erkek müslümanlar için tuhaf bile karşılanabileceği ifade 

edilmiştir. Ancak Kur'an’ın nazil olduğu dönemde kralların altın bilezikler takıp ipekli 

kumaştan kaftanlar giydikleri dikkate alındığında söz konusu nimetlerin bir bakıma krallar gibi 

yaşatmak anlamına geldiğinin kendiliğinden anlaşılacağına279 işaret edilmiştir. 

2.1.4. Cennetteki Yiyecekler ve İçecekler 

Kur’ân’da cennetteki yiyeceklerden ve içeceklerden bahsedilmiştir. Bu bağlamda “Ve 

canlarının çektiği kuş etleriyle.”280 buyrulmuştur. Cennetliklere canlarının çektiği kuş etleri 

sunulacağı ve bu konuda herhangi bir sınırlamanın olmayacağı âyetten anlaşılmaktadır. Âlûsî 

tefsirinde bunun nasıl olacağını irdelemiştir. Bu açıdan cennetliklerin, herhangi bir yorgunluk 

duymadan veya herhangi bir hizmetçiye gerek kalmadan bu yiyeceklere ulaşabileceğini beyan 

etmiştir.281 Buna karşın Bursevî, cennetliklerin arzu ettikleri kuş etlerini gerek kızartılmış 

gerekse suda pişirilmiş halde iştahla yiyeceklerini ifade etmiştir.282 Aslında onlar, kuş etine 

mecbur bırakılmamış ve bu konuda zorlanmamışlardır. Cennet yiyecek ve içeceklerinden 

bahseden bir diğer âyet ise “Onlara canlarının istediği meyve ve etten bol bol veririz.”283 

denilmiştir. Bursevî bunu, canlarının çektiği çeşitli nimetlerden her an her vakit onlara takdim 

edileceği şeklinde anlamıştır.284 

2.1.4.1. Cennet Yiyecekleri 

İnsan, değişik gıdalarla beslenen bir varlık olarak var edilmiştir. O, hayvansal ve bitkisel 

gıdalarla hayatını sürdürmüştür. Bu gıdaların aynısıyla da cennette besleneceğine temas 

edilmiştir. Cennetteki yiyecekler arasında sürekli keyif olarak tüketilecek meyvelerden 

 
277 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 15/273. 
278 Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-kur’ân, 10/598. 
279 Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-kur’ân, 10/597. 
280 el-Vâkıa 56/21. 
281 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 27/137-138. 
282 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/322. 
283 et-Tûr 52/22. 
284 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 27/34. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/el-cami-li-ahkamil-kuran
https://islamansiklopedisi.org.tr/el-cami-li-ahkamil-kuran


 

40 

 

bahsedilmiştir. İlgili âyette “Bitip tükenmeyen ve yasaklanmayan bol meyveler arasında”285 

denilmiştir. Âlûsî, bu âyeti cennet ehlinin makamın gerektirdiği duruma göre değişik cins ve 

türde meyveler yiyeceği şeklinde yorumlamıştır. Bunlara isteyen her cennet kişisinin her zaman 

ulaşabileceğini ve bundan asla mahrum bırakılamayacağını da286 yorumuna ilave etmiştir. 

Bursevî ise âyette geçen bu ifadeden cennetteki meyvelerin çeşitleri ve cinsleri itibariyle pek 

çok olduğunun anlaşılabileceğini söylemiştir. O, bu meyvelerin tükenmeyeceğini, yemek 

isteyenlere uzak olmadığını satın alınmaya gerek olmadığını da yorumuna ilave etmiştir. Ayrıca 

bu meyvelerin dikenleri veya girmeye engel duvarların ve yasaklanmayan sayısız meyvelerin 

bulunduğunu287 tefsirinde dile getirmiştir. 

Cennetteki yiyecekler, sadece meyvelerden ibaret değildir. Mesela bir âyette “Onlar 

dalbastı kiraz ve meyve yüklü muz ağaçları arasında”288 denilmiştir. Âyette geçen  س  د  ر    مَ خ  ضُ ود 

“sidrin mahdûd” ifadesinden, kirazlarının toplanmaya veya alınmaya engel olacak bir 

durumların olmadığı açıklanmıştır. Yani cennetteki kirazların dünya kirazları gibi olmadığı 

belirtilmiştir. Sanki bu ağacın dikenleri kesildiği, ayıklandığı289 ifade edilmiştir. Âlûsî de buna 

benzer ifadelerle290 âyeti açıklamıştır. Âyette geçen   ح    مَ ن  ضُ ود 
 talhın mendûd” ifadesiyle de“ وَ طَ ل 

alttan tepeye doğru üst üste yığılmış, gövdede hiç boş yeri olmayan muz ağaçları kastedildiği 

söylenmiştir. Öyle ki bunların düzenli yüklenmiş, meyvesi salkım salkım muz ağacı, bu ağacın 

büyük yaprakları ve serin gölgesi olan ağaç olabileceği açıklanmıştır. Bu ağacın kokusunun çok 

güzel, çiçeklerinin bol ve düzenli olduğu Arapların süs olarak kullandıkları dikenli ve meyveli 

bir ağaç291 olduğu ifade edilmiştir. 

Cennet ehlinin istedikleri her meyve ve yiyeceği istedikleri zaman yiyebilecekleri dile 

getirilmiştir. Bununla ilgili “Orada güven içinde her meyveden isteyebilecekler”292 

buyrulmuştur. Onların, canlarının çektiği her türlü meyvelerin hazırlanması için istekte ve 

emirde bulunabilecekleri açıklaması yapılmıştır. Bunu zaman yahut mekânla sınırlı293 olmadığı 

beyan edilmiştir. Âlûsî de buna benzer ifadelerle âyeti açıklamıştır.294 Dünya meyvelerinin her 

yerde ve her zaman bulunmayacağı, onların belli mevsimlerinin olduğu, yine dünya 

meyvelerinin mevsiminden önce yahut sonra bulunamayacakları dile getirilmiştir. Bursevî, 

 
285 el-Vâkıa 56/32-33. 
286  Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 27/141. Ayrıca bk.. Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/460. 
287 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 20/388. 
288 el-Vâkıa 56/28-29. 
289 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/324. 
290 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 27/140. Ayrıca bk. Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/460. 
291 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/324. Ayrıca bk. Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/460; Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 27/140. 
292 ed-Duhân 44/55. 
293 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 8/431. 
294 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 25/136. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil
https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil
https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

41 

 

cennetin içinde bulunan yemişlerinin devamlılığını Allah’ın cemalinin müşahedesi şeklinde 

açıklamıştır.295 

Yine cennete girenlerin çeşitli meyvelerden yararlanacağına başka âyetlerde de temas 

edilmiştir. Nitekim ilgili âyette “Orada sizin için çeşitli meyveler vardır, onlardan afiyetle 

yersiniz.”296 buyrulmuştur. Buradaki çokluk ile meyveleri taneleri değil, nevileri veya çeşitleri 

kastedilmiştir.297 Bursevî ise cennet meyvelerinin insanların çok arzuladıkları türlerden ve en 

lezzetlilerden seçildiğini, insan tabiatına ve bedenine en uygun gıdalar olduğunu açıklamıştır. 

Bunun için Allah, meyveleri âyetlerde ayrıca özel olarak zikretmiştir. Cennet meyveleri çok 

fazla olduğundan hangisine sıra gelirse ondan bir miktar yiyeceklerini beyan etmiştir. Diğer 

meyvelerin ise hep ağaçların dallarında bulunacaklarını açıklamıştır. Cennette ağaçların bir an 

bile meyvesiz kalmayacaklarını dile getirmiştir. Bu manada ağaçların her zaman meyvelerle 

süslenmiş ve meyvelerle dolu dolu298 olduğunu açıklamıştır. 

Son olarak bir âyette “Onlar için belirli bir rızık vardır: Türlü meyveler… Onlara nice 

ikrâmlarda bulunacaktır. Nimetlerle dolu cennetlerde.”299 buyrulmuştur. Âyette geçen belirli 

rızıktan maksadın, güzel görünümlü, tadı ve kokusu hoş olan kemal ve olgunluk nitelikleri ve 

özellikleri bilinen rızıklar olduğu ifade edilmiştir.300 Yine burada olduğu gibi Âlûsî de aynı 

ifadelerle301 Bursevî’nin görüşlerini tekrar etmiştir. Özetle yüce Allah, cennette cennet ehli için 

birçok meyve türünden rızık ve yiyecek hazırladığını Kur’ân’da beyan etmiştir. Müfessirler 

Âlûsî ve Bursevî de bunları bazen yalın bazen de mecazi anlatımlarla tefsir etmişlerdir. 

2.1.4.2. İçecekleri  

Kur’ân’da cennet ehlinin içeceklerinde de bahsedilmiştir. Aslında insanın üç temel 

ihtiyacının yani, beslenme, barınma ve birleşmeden oluştuğu ifade edilmiştir. Kur’ân, 

barınmayla ilgili hususlara temas etmiştir. Yine birleşmeyle ilgili özelliklerden de cennet 

düzleminde söz etmiştir. Beslenmenin ilk kısmını yiyecekler, ikinci kısmını da içecekler 

oluşturmuştur. Ayrıca cennette insan bedeni için elbiselerden de bahsedilmiştir. Dünyada 

yaptıklarına karşılık insanlara cennette her türlü yiyeceğin ve içeceğin verileceği açıklanmıştır. 

Bunların, rablerinin kendilerine bahşettiği nimetlerle safa sürecekleri ve zevkle eğlenecekleri 

ifade edilmiştir. İlgili âyette “(Onlara denilecek ki) yaptıklarınızın karşılığı olarak, sıra sıra 

 
295 Ertuğrul, “Bursevî’nin Rûhu’l-Beyân’ında Cennet-Cehennem Tasavvuru”, 149. 
296 ez-Zuhruf 43/73. 
297 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 25/101. 
298 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 8/392. 
299 es-Sâffât 37/41-43. 
300 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 7/458. 
301 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 23/85. 



 

42 

 

dizilmiş koltuklara yaslanarak afiyetle yiyin, için.”302 burulmuştur. Yani onlara, cennetin 

bekçileri tarafından daimî olarak istediğiniz gibi afiyetle yiyin için303 denileceği ifade 

edilmiştir. Âyette geçen  هنيئا “henien” kelimesinin ya  َائ  ين  ا هَ ب  ر  شُ   و  ا اَ يئ  ن   هَ لا  ك  أ  şeklinde takdirinin 

yapılabileceği ya da mahzuf bir masdarın sıfatı olacağı yahut mahzuf bir mefûlu bihin sıfatı304 

olabileceği dile getirilmiştir. 

Kur’ân’da ehl-i cennetin içeceği hakkındaki bir âyette “İyiler ise içindekine güzel koku 

katılmış bir kadehten içecekler.”305 buyrulmuştur. Âyetten güzel kokulu bir içeceğin 

cennetlikleri beklediği sonucu çıkarılmıştır. Bu içecek hakkında tefsirlerde farklı 

değerlendirmelere yer verilmiştir. Kadeh kelimesinin zikredilmesinden anlaşıldığına göre bu 

içeceğin şarap306 olacağı açıklanmıştır. Beyzavî, bu içeceğin beyazlıkta kâfuru, tadı ve kokusu 

diğer içecekleri bastıran cennet içeceğine benzediğinden cennetliklerin içeceği307 olduğunu 

beyan etmiştir. 

Kur’ân’da ehl-i cennetin kadehlere konulmuş bir içecekleri olduğundan bahsedilmiştir. 

İlgili âyette “önlerine konulmuş kadehler,”308 denilmiştir. O halde bu kadehlerin ne olduğuna 

bir göz atmak faydalı olacaktır. Bu âyette yer alan ve kadehler anlamına gelen  َاب وَ ك  أ  “ekvâb”, 

 kûb” kelimesinin çoğuludur. Bundan maksadın, kulpu olmayan bardak ve kadeh olduğu“ كُوب  

ifade edilmiştir.309 Bunların o şekilde yapılmış olması, Bursevî’ye göre cennetliklerin kulpu ve 

ucunda emziği olmayan kaplardan, istedikleri taraftan içebilmelerini ve tutabilmelerini 

sağlamakla310 ilişkili kabul edilmiştir. Cennette sunulan içeceklerin başında pek çok âyette 

geçtiği üzere içkilerin bulunacağı beyan edilmiştir. Fakat o içkilerin ya da şarabın, bu dünyadaki 

içkiler gibi sarhoş etme özelliği olmayacağına Kur’ân’da temas edilmiştir. İlgili âyette 

“Çevrelerinde kaynaktan doldurulmuş testiler, ibrikler ve kadehlere sonsuza dek hizmet 

sunacak gençler dolaşır. Bundan dolayı ne baş ağrısına tutulurlar ne de sarhoş olurlar.”311 

buyrulmuştur. Bursevî, âyette geçen  َينع  مَ   ن  م    س  أ  كَ   و  ifadesinden, cennet çeşmelerinden akan 

cennet şarabıyla doldurulmuş kadehlerin312 kastedildiğini ifade etmiştir. 

 
302 et-Tûr 52/19. 
303 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/191. 
304 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 27/31. Ayrıca bk.. Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/434. 
305 el-İnsân 76/5. 
306 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 29/154. 
307 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/552. 
308 el-Gâşiye 88/14. 
309 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “kub”, 728. 
310 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/415. 
311 el-Vâkıa 56/18-19. 
312 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/322. Ayrıca bk.. Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 27/136. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil
https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

43 

 

Yine bu şarabın özelliği  َيصَُدَّعُون  filiyle ifade edilmiştir. Bunun cam ve demir gibi لَا 

katı ve sert cisimlerde meydana gelen çatlak ve yarık313 anlamına geldiği ifade edilmiştir. Buna 

göre âyet onların dünya şarabında olduğu gibi baş ağrısı çekmeyecekleri314 manası verilmiştir. 

Bir diğer fiil olan يُ ن  ز  فُ ون  ifadesi ya içince akılları başlarından gitmez, sarhoş olmazlar315 ولا 

veya şarapları tükenmez, bitmez316 gibi anlamlarda tefsir edilmiştir. 

2.1.5. Cennet Çeşitleri 

Kur’ân’da dört cennetten söz edilmiştir. Bu konuda Rahman sûresinde iki yerde iki 

farklı cennetten yani toplamda dört cennetten bahsedilmiştir. İlgili âyette “Rabbinin huzuruna 

varacağından korkan kimse için çifte cennet vardır. İkisinde de çeşit çeşit ve emsalsiz nimetler 

bulunur. İkisinde de akıp giden iki kaynak vardır. İkisinde de her meyveden farklı türler 

bulunur.”317 buyrulmuştur. Âyette geçen iki cennetin neler olduğu hakkında farklı yorumlar 

yapılmıştır. Bu yorumlardan birinin Allah’tan korkan insanlar, diğerinin ise Allah’tan korkan 

cinler318 için olduğu ifade edilmiştir. Yine Âlûsî, iman eden herkes için bir cennet, ameli için 

başka bir cennet ya da ibadet ve tâat için bir cennet, günah ve isyanı terk ettiği için bir cennet 

olduğunu belirtmiştir. O, ayrıca müminin işlediği sevap karşılığı bir cennet, diğerinin Allah’ın 

lütfu kereminden ikrâm olarak verdiği cennet319 olabileceğini de dile getirmiştir. Bursevî ise bu 

iki cennetten birinin cismâni ve diğerinin ruhâni olabileceğini söylemiştir.320 

Âyette beyan edilen iki cennet vardır ifadesinden anlaşıldığına göre, Allah bizim 

bildiğimizin dışında iki cennetten daha bahşetmiştir. Yani önce iki cennetten ve özelliklerinden 

söz etmiş, ardından o iki cennetten başka veya onların altında iki cennetin daha bulunduğunu 

belirtmiştir. Bunların da özelliklerini anlatmıştır. Yani bu iki cennet hakkında bilgi verdikten 

sonra Allah, bu iki cennetten başka iki cennetin daha olduğunu haber vermiştir. İlgili âyette “Bu 

ikisinden başka iki cennet daha vardır. İkisi de yemyeşil. İkisinde de gürül gürül akan iki su 

kaynağı bulunur. Her ikisinde de türlü meyveler, hurmalar ve nar var.”321 buyrulmuştur. 

Bursevî, bu âyette geçen iki cennetle ilgili olarak bunların rabbinin huzuruna vardığında 

çekinenlere verilen dinî ve dünyevî nimetler sayıldığını, ardından âhirette kendilerine fazladan 

verileceği nimetlerin sayılmasına geçildiğini322 beyan etmiştir. Âyette geçen makam 

 
313 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “sad’”, 478. 
314 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/322. 
315 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 27/137. 
316 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/322. 
317 er-Rahmân 55/46-52. 
318 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/304. 
319 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 27/116. Ayrıca bk.. Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/455. 
320 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/304. 
321 er-Rahmân 55/62-68. 
322 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/304. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

44 

 

kelimesinin, bir yer ismi olduğu açıklanmıştır. Rabbinizin makamından maksat, hesap vermek 

üzere kulların duracakları yer323 olduğu ifade edilmiştir. İlgili âyette “Onlar, o büyük günde –

ki işte o gün insanlar âlemlerin rabbinin huzuruna çıkacaklar- diriltileceklerini akıllarına 

getirmiyorlar mı?”324 buyrulmuştur. Burada makam sözcüğün rabbe izâfe edilmesi, gerçek 

manada mülkün Allah’a mahsus olmasıyla ilişkilendirilmiştir. Çünkü o günde hükümranlığın 

yalnız Allah’a ait325 olduğuna işaret edilmiştir.  

2.1.6. Cennetin Kapıları 

Kur’ân’da, cennetin kapıları olduğundan söz edilmiştir.326 Bu bağlamda cehennemin 

yedi kapısı olduğunu bildirmiş327 cennetin kapılarının sayısı hakkında ise açıklama 

yapılmamıştır. Yalnız müfessirlerin bir kısmı, Rahman sûresinde yedi kez cehennemden 

bahsedilmesinin ardından sekiz kez de cennet hakkında bilgi verilmesinden hareketle cennetin 

sekiz kapısı olduğunu savunmuşlardır.328 Burada her cennetin altı özelliğinden söz edildiği de 

ifade edilmiştir. Kur’ân, cennetin bu kapılarında bazı meleklerin bekleyeceği ve oraya girecek 

olanları güzel sözlerle karşılayacaklarından söz etmiştir. Nitekim bu hususta “Rablerine karşı 

gelmekten sakınanlar da gruplar halinde cennete sevk edilecek. Nihâyet oraya vardıklarında 

cennetin kapıları açılmış olacak; bekçileri onlara ‘selam size! Hoş geldiniz! Ebedi olarak 

kalmak üzere buyurun, girin cennete!’ diyecek.”329 buyrulmuştur. 

Bursevî, cennetin kapı sayısı hakkında cehennemin kapılarının yedi, cennetin 

kapılarının ise sekiz olması, cennetin Allah’ın bir lütfu, cehennemin ise adaleti olmasından 

neşet etmiştir. Lütfun adaletten fazla olması gerektiğini belirtmiştir. Zira cennet rahmetten, 

cehennem gazaptan doğmuştur. Rahmet ise gazaptan önce geldiği beyan edilmiştir. 

Cehennemde sadece amellere karşılık ceza verileceği, fazladan azap ve zulmün olmayacağı 

ifade edilmiştir. Sevapta ise cömertlik vardır. Ezan okuyan ve kâmet getiren birine, cehennemin 

yedi kapısının kapatılacağı, buna karşın cennetin sekiz kapısının açılacağı330 açıklanmıştır. 

Bir hadis-i şerifte Hz. Nebi (s.a.s) cennet kapılarının sekiz olduğunu bildirmiştir: 

“Cennette sekiz kapı vardır. Reyyan denilen bir kapı vardır ki, ondan sadece oruçlu olanlar 

girebilir.”331 Bu hadis, cennetin sekiz kapısı olduğuna delalet sayılmıştır. “O güzel son, 

babalarından, eşlerinden ve çocuklarından lâyık olanlarla birlikte girecekleri adn 

 
323 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 27/116. 
324 el-Mutaffifîn 83/4-6. 
325 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 9/304. 
326 es-Sâd 38/50; ez-Zümer 39/73. 
327 el-Hicr 15/44. 
328 Buhârî, “bed’ul-halk”, 9. (No. 3257). 
329 ez-Zümer 39/73. 
330 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 8/144-145. 
331 Buhârî, “bed’ul-halk”, 9. (No. 3257). 



 

45 

 

cennetleridir; melekler de ‘sabretmenize karşılık elde ettiğiniz esenlik daim olsun! Dünya 

yurdunun ardından ulaştığınız sonuç ne güzel oldu!’ diyerek her kapıdan onların yanına 

girerler.”332 âyeti de kapıların sayısını vermese bile çokluğuna işaret etmiştir. Bir âyette de 

Allah’ın, cennete girecekleri selamla karşılayacağı bildirilmiştir. İlgili âyette “Engin merhamet 

sahibi Rabden gelen söz şu olacak: ‘Selam size!’”333 buyrulmuştur. 

2.1.7. Bursevi ve Âlûsî’nin Tefsirlerinde Cennet Tasavvuru 

Cennet tasvirine geçmeden önce, tasvir ve işârî kelimelerinin ne olduğunu kısaca 

açıklayalım. Tasvir kelimesi,  َير  و  ص  تَ   رُ و   صَ يُ   رَ وَّ ص  fiilinin  َيلع  ف  ت  vezninden mastarıdır. Sözlükte 

bir şeyin resmini yapma, şekillendirme ve canlandırma334 anlamlarında kullanılmıştır. Ayrıca 

bir nesnenin, bir kişinin, bir mekânın veya bütün olarak bir olayın, ayrıntılarıyla ve birçok 

yönünün dile getirilmesi ve tablolaştırmak suretiyle anlatılmasına335 denilmiştir. Istılahi olarak 

tasvir, “roman, hikâye ve diğer edebî türlerde olayların geçtiği yerleri, kişileri ve eşyayı öteki 

nesnelerden ayırıp bütün özellikleriyle ifade etme”336 şeklinde tarif edilmiştir. İşârî sözcüğü ise, 

sözlüklerde ve tasavvufta birbirine yakın anlamlarda kullanılmıştır. Sözlükte, bir nesneyi 

gösterme, bir anlamı üstü kapalı bir şekilde ifade etme, dolaylı ve kinâyeli bir sözle anlatma 

gibi mânalarda istimal edilmiştir. Tasavvufta ise buna benzer manalarda kullanılmıştır. Örneğin 

işaret terimi herhangi bir söze ihtiyaç duymadan mesajı ve maksadı başkasına bildirme şeklinde 

açıklanmıştır. İbareyle anlatılamayan, yalnızca ilham ve keşf gibi yollarla elde edilmiş sezgiler 

sayesinde anlaşılabilecek kadar gizli olan mâna şeklinde tanımlanmıştır.337 Âlûsî’ye göre işârî 

tefsir, sülûk erbabının vakıf olduğu gizli manalar olduğunu belirtmiştir. Gizli manalar ile zâhiri 

manalar arasını birleştirmek mümkün olduğu izah edilmiştir. Batınî manalara erişen kimselerin, 

tam imana ulaşmış ve irfan sahibi kimseler olduğu belirtilmiştir.338 

Kur’an’da, cennet tasvirine dair âyetler cehenneme dair âyetlerden daha fazla yer 

tutmuştur.339 Kur’ân’da ve hadislerde cennet tasvir edilirken, yaşanılacak evlerden, yenilecek 

yemeklerden, içeceklerden, giyilecek giysilerden ve oraya has doğal güzelliklerden 

bahsedilmiştir. Aynı dünya hayatında olduğu gibi, cennette de yaşanılan bir hayatın 

olacağından söz edilmiştir. Bu hayatın genel anlamda dünyadakine benzerlik gösterse de dünya 

 
332 er-Ra’d 13/23-24. 
333 Yâsîn 36/58. 
334 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “savere”, 4/473. 
335 Hüseyin Yıldırım, Kur’ân’da Cennet ve Cehennem Tasvirleri (Van: 100. Yıl Üniversitesi, Temel İslam 

Bilimleri Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, 1999), 4. 
336 Hüseyin Elmalı, “Tasvir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 40/135. 
337 Süleyman Uludağ, “İşârî Tefsir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 

23/424. 
338 Çelik, el-Âlûsî’nin Rûhu’l-meânî İsimli Eserinde “İşârî Tefsir”, 39. 
339 Hatice Sümeyye Ulcay, İlköğretim Çağı Çocuk Resimlerinde Cennet ve Cehennem Tasavvuru (Sakarya: 

Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans tezi, 2011), 18. 



 

46 

 

yaşamıyla kıyaslanamayacak kadar mükemmel olduğu dile getirilmiştir. Kur’an-ı Kerim’de 

Cennet tasvirine dair âyetlere daha çok Rahman, Vakıâ, İnsan ve Gâşiye sûrelerinde rastlamak 

mümkündür.340 

Öncelikle cennet tasvirlerinde orada ölüm, hastalık, kavga, yaşlılık ve fakirlik gibi 

hususların olmayacağı açıklanmıştır. Bu yüzden Allah, “Orada canların istediği, gözlerinin 

zevk aldığı her şey vardır.”341 buyurmuş ve cennette sunulan ikrâmlarla ilgili bir sınırlandırma 

yapılamayacağına işaret etmiştir. Kur’ân’daki tarifiyle cennet, “Orada etrafa göz gezdirdiğinde 

benzersiz nimetler ve muhteşem bir saltanat görürsün.”342 şeklinde tarif edilmiştir. Burada her 

bir ayrıntıda çok büyük güzelliklerin ve nimetlerin varlığından söz edilmiştir. Her yer ve her 

köşesinin, her bir karesinin Allah’ın eşsiz ilmi sayesinde sayısız nimetlerle donatıldığı 

vurgulanmıştır. Bütün bu güzellikler, Allah’ın merhamet edip bağışladığı ve cennetine koyduğu 

müminlere has kılınmıştır. 

Mutasavvıflar cennet ve cehennemin hem ruhani hem de cismani olacağını ifade 

etmişlerdir. Onlar için önemli olan cismani amel cennetinin ötesindeki ruhani maârif cennetidir. 

Ahiretle ilgili ehl-i sünnet akaidine uygun açıklamalar yapan Bursevi kabir hayatının varlığını 

kabul eder, dirilişin ruh ve bedenle olacağını belirtir. İlgili ayetlerden işârî yorumlar çıkarır, 

cennet ve cehennemin batınî yorumunu yapar.343 Âlûsî ise cennet ve cehennemle ilgili 

yorumlarında daha ziyade tefsir geleneğine bağlı kalmış, işari yorumlara kısmen başvurmuştur.   

2.2. Bursevî ve Âlûsî’nin Tefsirlerinde Cehennem Tasavvuru 

Bu başlık altında Bursevî ve Âlûsî’nin tefsirlerinde cehennemle ilgili açıklamalarına 

dair özellikle dil açısından ve sözlük anlamları itibariyle cehennemin ve diğer isimlerinin 

manalarına odaklanılmıştır. Cehennem kavramını ve mahiyetini daha iyi anlamak için cennet 

kavramında olduğu gibi öncelikle lugavi ve ıstılahi anlamları üzerinde durmanın uygun olacağı 

düşünülmüştür Cehennem azabı sadece kafirler için hazırlanmamıştır. Amelleri inancı ile 

örtüşmeyen müslümanlar da cehennemle uyarılmışlardır.344 Kur’an’da gayr-i Müslimlerin 

hataları eleştirilirken Müslümanlar da onlarla aynı hataları yapmamaları konusunda zımnen 

uyarılmışlardır. Özellikle İsrail oğullarından sıkça bahsedilerek onların düştükleri yanlışlara 

düşmeme konusunda Müslümanların teyakkuzda olmaları istenmiştir.  

 
340 Faruk Nafiz Tok, Kur’an’da Cennet Ehli ve Cehennem Ehli (Konya: Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006), 15. 
341 ez-Zuhruf 43/71. 
342 el-İnsân 76/20. 
343 Ertuğrul, “Bursevî’nin Rûhu’l-Beyân’ında Cennet-Cehennem Tasavvuru”, 149. 
344 Rabia Güner, Cennetle Müjdelenen ya da Cehennemle İnzar Edilen Tek Amellerle İlgili Hadisler (Erzurum: 

Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019), 6. 



 

47 

 

 

2.2.1. Cehennemin Lügavi ve Istılahi Manaları 

Sözlükte cehennem, azabı hak edecek kimselerin azap görecekleri ve ateşin içine giren 

kimselerle dolu makama ad olarak verilmiştir.345 Bu sözcüğe dibi çok derin kuyu anlamı da 

verilmiştir. Belki de çok derin olduğu için cehennem bu isimle anılmıştır.346 Arapça sözlüklerde 

cehennem maddesinin kökeniyle ilgili olarak,  َمنَّ هَ ج  “cehennem” kelimesinin aslının َن ه  ام ج   

“cihinnam” kökünden geldiği ifade edilmiştir. Bu sözcüğün Farsçadan Arapçaya geçtiği ve bu 

sebeple yabancı bir kelime347 olduğu açıklaması yapılmıştır. 

Cehennem kelimesinin Arapça veya başka bir dilden mi olduğu hakkında iki görüş 

vardır. Birinci görüşe göre cehennem sözcüğünün Arapçaya sonradan girmiş yabancı bir kelime 

olduğu kabul edilmiştir. Bu görüşe göre cehennem kelimesi gayr-ı munsarıf olarak beyan 

edilmiştir. Sözcüğün sonunda tenvin gelmemesi bunun en büyük delili olarak sayılmıştır. 

Bunun gayr-ı munsarıf olmasının iki illetinden birinin ta’rif diğerinin ise ucme olmasından 

kaynaklanmıştır. İkinci görüşte bu kelimenin munsarıf olduğu ifade edilmiştir. Dibi çok derin 

olduğundan dolayı âhiret ateşinin ismi olmuştur.348 Âlûsî, bu görüşleri benzer görüşleri ifade 

etmiş, sadece cehennem kelimesinin gayr-ı munsarıf olmasının nedenlerini âlemiyet ve semaî 

müennes olarak beyân etmiştir.349 Bir diğer görüşe göre azap yerine özel olarak cehennem adı 

verilmiştir. Beyzâvî, cehennem kelimesinin kökeninin ateş manasında olduğunu açıklamıştır. 

O, bu kelimeyi munsarıf kabul etmiş, böylece tenvin ve esre alabileceğine vurgu yapmıştır.350  

Cehennemin ıstılahi anlamına gelince, islam inancına göre cehennem Allah’ın 

emirlerine uymayanların, yasakladıklarını yapanların, böylece günah işleyenlerin, öldükten 

sonra gidecekleri yere verilen bir ad olmuştur. Cehennem, Kur’ân’da cennetin mukabili olarak 

tanıtılmıştır. Yine yakıtının insan ve taşlar olduğu,351 doldurulamayacak kadar büyük ve geniş 

olduğu,352 sıcaklık derecesi bildiğimiz ateşin çok üstünde bulunduğu353 yiyeceklerinin 

zakkum354 ve boğazlardan geçmez özellikte olduğu da ifade edilmiştir.355 Ayrıca Kur’ân’da 

 
345 İbrahim Mustafa vd., “Cehennem”, Mu’cemü’l-vasit, ts. y.y, 184. 
346 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “cehennem”, 12/112. 
347 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “cehennem”, 209. 
348 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “cehennem”, 12/112. 
349 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 2/96. 
350 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 1/114. 
351 el-Bakara 2/34; et-Tahrîm, 66/6.  
352 Kaf 50/30. 
353 ed-Duhân 44/43. 
354 el-Enfâl 8/37. 
355 el-Müzzemmil 73/13. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

48 

 

içeceklerinin irinli su olduğu,356 azgınlar için barınak kılındığı,357 azabı bitmek tükenmek 

bilmediği,358 derilerin sürekli yanıp değiştirildiği359 oraya kınanmış ve kovulmuş olarak 

girileceği360 ve kâfir, müşrik ve münâfıklar için hazırlanmış bir yer olarak da tanıtılmıştır. 

Cehennem kelimesi, çoğunluğu Mekki âyetler olmak üzere Kur’ân’da toplamda 79 defa 

kullanılmıştır. Bunların sadece ikisinde zamirlerle cehenneme işaret edilmiştir. Cehennem, 

âyetleri daha çok Allah’ın bildirdiklerine inanmayanları ve âyetlerini alay konusu yapanları 

uyarmak üzere zikredilmiştir. Cehennemle ilgili âyetlere baktığımızda cezalandırmanın en 

bariz şekli olarak ateşin geçtiği görülmüştür. Çünkü ateş insana fizyolojik olarak etki eden elem 

ve ıstırabın kaynağıdır.361Mekke döneminde cehennemle uyarılan muhataplar müşrikler olup, 

Medine döneminde ise muhataplar ağırlıklı olarak ehli kitap olan Yahudilerden ve 

münafıklardan oluşmuştur. Ayrıca cehennemle ilgili âyetlerin müslümanlar için de bir uyarı 

niteliği taşıdığı görülmektedir.  

2.2.2. Cehennemin Diğer İsimleri 

İslâm literatürünü de oluşturan Kur’ân’da genel anlamda cehennem, hakkı inkara 

saplanmış olanların azap görecekleri yer olarak tasvir edilmiştir. Nitekim söz konusu âyetlerin 

birçoğunda cehennem, me’vâ” kelimeleri veya azâb ve nâr sözcükleriyle tamlanarak 

kullanılmıştır. Bu bağlamda Kur’an’da, âhiret hayatında cezalandırılacak olan kötülerin 

yerlerini ifade eden başka terimlere de362 yer verilmiştir. Aşağıda bunlara temas edilmiştir.  

2.2.2.1. Caḥîm (جحيم) 

Kur’ân’da cehennemi ifade etmek üzere cahîm terimi kullanılmıştır.363 جَ ح  يم “cahîm”, 

ismi, lügatte alevlenen ve tutuşturulan şiddetli ateş,364 derin çukurların içinde tutuşturulan 

büyük ateş365 veya اَ ل  جُ ح  مَ ة “el-cuhme” kalıbından gelen şiddetli bir şekilde tutuşturulmuş ateş 

anlamlarında kullanılmıştır.366 Hz İbrahim’in (a.s) ateşe atıldığı kıssada geçen “Ötekiler, ‘Onun 

için bir yapı kurun ve (orada hazırlayacağınız) kuvvetli ateşe onu atın’ dediler.”367 âyetinde 

 
356 en-Nahl 16/28; ez-Zümer 39/60. 
357 en-Nebe’ 78/22. 
358 el-Furkân 25/65. 
359 en-Nisâ 56. 
360 el-İsrâ 17/18. 
361 Habibe Kayacı, Kur’ân’da Cennet Cehennem Tasvirleri Bağlamında Ödül ve Ceza Eğitimi (Sivas: Cumhuriyet 

Üniversitesi, Sosyal Bilimleri Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019), 36. 
362 Topaloğlu, “Cehennem”, 7/227-233. 
363 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “cahîm”, 12/85. 
364 Ahmed, Kitabu’l-ayn, “cahîm”, 1/219. 
365 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “cahîm”, 12/85. 
366 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “cahîm”, 187. 
367 es-Sâffât 37/97. 



 

49 

 

kastedilen yerin derin bir çukur olduğu buradan anlaşılmıştır. Bu ifade Kur’ân’da yirmi altı 

yerde kullanılmıştır. Cehennemi ifade etmek için kullanılan yedi isim içinde ondan sonra en 

çok tekrar eden isim olmuştur.368 Yine cahîm sözcüğü üç yerde belirsiz isim veya sıfat şeklinde 

sadece cahîm, diğer yerlerde ise belirli isim olarak el-cahîm biçiminde kullanılmıştır.369 

Âlûsi’ye göre bu sözcük, alevli ve ısı derecesi yüksek ateş anlamında kullanılmıştır.370 

Bu sözcüğün Kur’ân’da cehennemi ifade etmek için kullanılan isimler arasında en yoğunun 

olduğu ifade edilmiştir. Sâffât sûresi doksan yedinci âyette geçen  َحيمج  “cahîm” kelimesi  ُمَة  الجُح 

“el-cuhme” veya  ُمَة  ,el-cehme” kökünden geldiği de beyan edilmiştir. Bu durumda ona“ الجَح 

ateşin iyice tutuşup alevlenmesi manası verilmiştir.371 Beyzâvî, şiddetli ateş olduğundan dolayı 

sözcüğün bu kökten geldiğini ifade etmiştir.372 

Müfessirler, Hz. İbrahim (a.s) onları tartışmada yenince Hz. İbrahim’e (a.s) galip 

gelebilmek için güç ve kuvvete yöneldiler. Aralarında istişare yaptılar. Sonra da onu, putlarına 

ve ilahlarına yardım etmek için ateşe atmaya karar verdiler373 yorumunu yapmışlardır. 

2.2.2.2. Seḳar (سقر) 

Kur’ân’da cehennemi ifade etmek üzere bir de sekar sözcüğü istimal edilmiştir. 

Cehennemin isimlerinden biri olan  َرقَ س  “sekar” sözcüğünün, Arapçaya sonradan girdiği ve 

a’cem yani yabancı bir isim olduğu ve âhiretteki ateşe özel isim olarak konulduğu beyan 

edilmiştir.374 Sekar kelimesi, Arapçadaki  ُسَ قَ رَ ت  هُ   اَ ل  شَ م  س ifadesindeki “Güneş onu eritti.” 

anlamından alınmıştır. Buna göre sekar bir şeyi eritmek ve yakmak anlamında kullanılmıştır.375 

Bir âyette sekar ile ilgili olarak “Ben onu sekara (cehenneme) sokacağım. Sen bilir misin sekar 

nedir?Bitirir ama yok olmaya da bırakmaz; insanları kavurur.”376 buyrulmuştur. Sekar’a bir de 

yaktığı şeyi tüketircesine tahrip eden bununla birlikte ateşi sönmeyen, nesnesini yakmaya 

devam eden ve insanın derisini kavuran377 gibi manalar da verilmiştir. Buna göre sekar, 

 
368 Süleyman Kaplan, Fahreddin Râzî'nin Tefsîr-i Kebîr'inde Cennet Cehennem Tasvirleri (Tokat: Gaziosmanpaşa 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018), 82. 
369 Ahmet Saim Kılavuz, “Cahîm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 

7/19.    
370 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 23/126. 
371 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 7/471. 
372 

Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/297. 
373 Muhammed Ali es-Sâbunî, Safvetü’t-tefasir (İstanbul: İsmâilağa Yayınevi, 2019), 3/55. 
374 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “sekar”, 4/372. 
375 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “sekar”, 414. 
376 el-Müddessir 74/26-29. 
377 Bekir Topaloğlu, “Cehennem”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 

7/227.   

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil
https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/bekir-topaloglu


 

50 

 

cehennemin genel adı olabileceği gibi, onun en ağır cezalandırma yeri olabileceği dile 

getirilmiştir.  

Bu kelime ilk defa Müddessir sûresinde kullanılmıştır. Sûrenin 11-26 âyetlerinde 

Allah’ın verdiği nimetleri ve kabiliyetleri onun uğrunda kullanmayan, buna karşılık inkârcılığı 

bilinçli bir tercih ve inatla sürdüren Velid b. Muğire’den bahsedilmiştir. Yine orada onun gibi 

kişiler tasvir edilmiş ve ağır bir cezaya maruz kalacakları uyarısı yapılmıştır. Bu âyetlerde 

bahsedilenin Velid b. Muğire olduğu ve bu âyetlerin de onun hakkında nazil olduğu 

belirtilmiştir.378 Ayrıca Kur’ân’da sekar’ın bırakmamazlık ve vazgeçmemezlik gibi iki özelliği 

öne çıkarılmıştır. Yine burada sekar vasfedilmiş ve hâlinden söz edilmiştir. Allah, sekar içine 

atılan her şeyi yakmak sûretiyle helâk eden, helâk olmuş olarak bırakmayan ve helâk olan o şey 

yeni bir yaratılışla eski hâline gelince tekrar sekar’ın onu ikinci kez yeniden helâk edeceği ve 

böylece bir döngünün sürüp gideceği şeklinde belirtilmiştir. Sekar’ın bu işleyişi, “Şüphesiz yok 

ki, âyetlerimizi inkâr edenleri gün gelecek bir ateşe sokacağız; onların derileri pişip acı duymaz 

hâle geldikçe, derilerini başka yenisiyle değiştiririz ki acıyı duysunlar.”379 âyetindeki döngüye 

işaret etmiştir.  

Sekar’ın bir diğer özelliğinin, hiçbir şeye acımaması olarak belirlenmiştir. Buna göre 

âyet içerisine atılan hiçbir şeye sekar’ın merhamet etmeyeceği ve içine atılanı helâk etmeden 

görevini bırakmayacağı gibi bir tefsir yapılmıştır. Yani sekar, içine atılan her şeyi kesin olarak 

yok edeceği vurgulanmıştır. Çünkü sekar’ın, cebbar olan Allah’ın gazabından yaratıldığı 

yorumu yapılmıştır.380 Bursevî’nin sekar’ın Allah’ın gazabından yaratıldığı yorumunu 

destekleyebilecek bir delil bulunamamıştır.  

Bazı ulema, sekar’ın hiçbir şeyi canlı bırakmayan ve ölüyü de bırakmayan anlamının 

verilebileceğini dile getirmiştir. Âlûsî de buna benzer bir yorumda bulunmuş ve içine girenleri 

mutlaka yok edeceğini ifade etmiştir.381 Bu tıpkı, “Kim rabbine günahkâr haliyle varırsa, bilsin 

ki cehennem onu beklemektedir; Orada ne ölür ne de düzgün yaşar.”382 âyetinde anlatılana 

benzetilmiştir. Zira oraya giren kimsenin, yanmayan ne bir kemiğinin ne de etinin kalacağı383 

aksine her şeyiyle yok olup gideceği belirtilmiştir. Buna göre Bursevî ve Âlûsî, sekar sözcüğüne 

sözlükten hareketle anlam vermiştir. İşârî tefsiri çağrıştıracak bir açıklamalarına denk 

gelinmemiştir.  

 
378 

Alî b. Ahmed b. Muhammed el-Vâhidî, Esbabü’n-nüzüli’l-Kur’ân (Beyrut: Dar’ül Kütübil İlmiyye, 1971), 468. 
379 en-Nisâ 4/56. 
380 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/231. 
381 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 29/125. 
382 Tâhâ 20/74. 
383 Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, 18/185. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/el-cami-li-ahkamil-kuran


 

51 

 

2.2.2.3. Ḥutame ( مةحط )  

Kur’ân’da cehennemi anlatan ifadelerden birisi de hutamedir. Hutame’nin, lügatte ateş 

veya cehennemin kapılarından birinin ismi384 olduğu söylenmiştir. İbn Manzûr, hutame’nin 

ateşin isimlerinden olduğunu tasrih etmiştir.385 Hutame, bir şeyin kırıp geçirilmesi anlamında 

kullanılmış ve حَط م “hatm” kökünden türetilmiştir.386 Bu mana “Nihâyet karınca vadisine 

geldiklerinde, bir karınca, ‘Ey karncalar! Yuvalarınıza girin; aman, Süleyman ve ordusu 

farkına varmadan sizi ezmesin!’ dedi.”387 âyetinde geçmiştir. Yine bu mana “Allah’ın 

tutuşturulmuş ateşi! Yükselip yürekler saran ateş!”388 âyetinde de dile getirilmiştir. 

Bu kelime, ufalamak ve parçalamak anlamında kullanılmıştır. Ancak Hümeze sûresinde 

cehennemin diğer bir adı veya tabakası olarak da anlaşılmıştır. Bu bağlamda bazı bilginler, 

hutame’nin cehennemin bütününe ait bir isim olabileceği veya belli bir kısmını ifade etmek 

üzere kullanılmış bir ad olabileceğini açıklamıştır. Zira bu kelimenin sözlük anlamıyla 

Kur’an’daki kullanımları arasında tam bir uygunluktan389 söz edilmiştir. Bazıları hutame’nin 

cehennemin altıncı tabakası olduğunu açıklamıştır. Ona bu ismin bu katmanının hutame diye 

isimlendirilmesi, içine atılan her şeyi kırması ve parçalamasıyla irtibatlandırılmıştır. Bu ateşin, 

aynı zamanda Allah’a isyan edenler için sürekli tutuşturulacağı da390 vurgulanmıştır. Âlûsî’ye 

göre, hutame kelimesine cehenneme girenleri kırıp geçirdiği için bu isim verilmiştir.391   

Bazı bilginler, hutame’nin kipinin fuale vezninde olduğunu ve bunun bir fiili çok 

yapmayı ya da alışkanlık hâline getirmeyi ifade ettiğini dile getirmiştir. Çünkü hutame, ateşe 

isim olarak verilmiştir. Kırıp geçirmek, ateşin âdeti olmadığı, tabiatı olduğu ifade edilmiştir. 

Bazı ulema, bunu şöyle cevaplamıştır. Ateşin içine atılanları kırıp geçirmesinin onun tabiatı 

gereği olması, aynı zamanda âdeti olmasıyla çelişmeyecektir. Çünkü sözlüklerde de açıklandığı 

üzere âdet, şan veya huy yahut özellik anlamına alınmıştır. Bunun da tabii olana da olmayana 

da şâmil392 olduğu dile getirilmiştir.  

Surenin bütünlüğü hutameye atılanların, tam olarak yaptıkları amellerin karşılığı 

olduğunu ortaya koymuştur. Çünkü hemz ve lemz onların âdetleri olmuştur, hatm yani kırıp 

geçirmek de ateşin âdeti olmuştur. Öte yandan onlar, kendilerini değerli ve varlıklarının çok 

olduğunu sanmışlardır. Bu yüzden cezalarının hakîr düşürücü ve varlıklarını alçaltıcı bir şekilde 

 
384 Ahmed, Kitabu’l-ayn, “hutame”, 1/330. 
385 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “hutame”, 12/138. 
386 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “hatm”, 242. 
387 en-Neml 27/18. 
388 el-Hümeze 104/6-7. 
389 Topaloğlu, “Cehennem”, 7/227.   
390 Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, 19/341. 
391 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 30/231. 
392 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/509. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/bekir-topaloglu
https://islamansiklopedisi.org.tr/el-cami-li-ahkamil-kuran


 

52 

 

ateşe atılmak olmuştur. Kur’ân, onları hakir düşürmek, sayılarının ve mallarının azlığını ifade 

etmek için, kişinin avucuna alıp denize attığı çakıl taşlarına benzetmiştir. Burada onların fıtrat 

mertebesinden tabiat-ı ğâlibe mertebesine düşürüldüklerine işaret edilmiştir.393 

2.2.2.4. Hâviye (هاوية) 

Kur’ân, cehennemi ifade etmek için bir de hâviye ifadesini kullanmıştır. Hâviye, 

cehennemin isimlerinden birisidir394 ve lügatte dibi bilinmeyen bütün derin çukurlara isim 

olmuştur.395 Bazı ulema bunun, yüksek bir yerden aşağıya düşmek anlamındaki kullanılan  َّي  هُو 

“huviyye” kalıbından alındığını ifade etmiştir.396 Konuyla ilgili âyette “Amelleri hafif olana 

gelince, onu kucaklayacak olan hâviyedir.”397 denilmiştir. Yani onun meskeni ve duracağı yerin 

cehennem398 olduğu beyan edilmiştir. Hâviye, aynı zamanda uçurum ve derin çukur anlamında 

da kullanılmış ve Kur’ân’da sadece bir yerde cehenneme ad olmuştur. Hâviye’nin, harareti 

yüksek ve çok kızgın bir ateş olduğu ifade edilmiştir. Hatta öyle ki sıcaklıkta sonsuz, yakıcılıkta 

sınırsız ve üstünde daha bir yakıcılığın veya sıcaklığın bulunmadığı ateş olarak da anlaşılmıştır.  

Bursevî, cehenneme bu ismin verilmesinin, onun son derece derin ve uçsuz bucaksız 

olmasından dolayı olduğuna dikkat çekmiştir. Burada inkarcıların sığınağının ana kelimesiyle 

ifade edilmesi, çocuğun anasının kucağına sığındığı gibi oraya sığınacak olmalarından 

kaynaklanmıştır. Aslında bu ifadede inkârcılarla dalga geçilmiştir. Bir başka yorum da ana 

rahminin çocuğu kuşattığı gibi cehennemin de onları kuşatacağından dolayı ümm sözcüğü 

tahyir edilmiştir. Bir başka izahta ananın asıl olduğuna, kâfirin de cehennemden yaratıldığına 

ve böylece her şey aslına döneceğine399 işaret edilmiştir. 

Ayrıca Bursevî, hâviye hakkında başka izahlar da yapmıştır. Hakk’ın terazisinin, halkın 

terazisinin tam tersi olduğunu söylemiştir. Onda tartılan şeylerin yukarı kalkması ve yükselmesi 

ağır geldiğinin kanıtı olmuştur. Aşağı inmesi ise hafif geldiğinin göstergesi olmuştur. Çünkü 

Allah’ın mizanı, adaletin ta kendisi olarak kabul edilmiştir. Ağır gelen şeyler, Allah katında 

muteber olan ve değer verilen şeyler, sâlih ameller olmuştur. Allah katında hiçbir itibarı 

olmayan hafif şeyler ise hissî ve şehevî lezzetlerden fani ve fasit şeyler olmuştur.400 Âlûsî ise, 

hâviyenin bizzat ateşin kendisi olduğunu ifade etmiştir.401 

 
393 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/509. 
394 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “hâviye”, 15/373. 
395 Ahmed, Kitabu’l-ayn, “hâviye”, 4/333. 
396 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “hâviye”, 849. 
397 el-Kâria 101/8-9. 
398 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “hâviye”, 15/373. 
399 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/500. 
400 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/501. 
401 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 30/222. 



 

53 

 

2.2.2.5. Sa‘îr (سعير) 

Kur’ân’da cehennemin adları bağlamında bir de sa‘îr cehenneminden bahsedilmiştir. 

Sa‘îr, cehennemin isimlerinden biridir ve lügatte bizzat ateşe denilmiştir. Bu fiilin mastarı  ُار عَ س  

“su‘âr” veya سُ ع  ر “su‘r” şeklindedir ve ateşin sıcaklığı manasındadır.402 İbn Manzûr, 

sözlüğünde bu kelimeye ateş veya ateşin sıcaklığı manasını vermiştir.403 İsfehâni ise 

tutuşturulan ateş manası olduğunu dile getirmiştir.404 Mesela “Cehennem ateşi 

hatırlatıldığında”405 âyetinde saîr’in tutuşmuş ateş anlamında kullanılmıştır. Âlûsî, âyette geçen 

ifadeyi cehennem ateşinin şiddetli olarak tutuşturulmak anlamını vermiştir.406 Saîr’in 

tutuşturmak ve alevlendirmek anlamındaki sa‘r kökünden sıfat olduğu Kur’ân’da biri fiil 

şeklinde olmak üzere on yedi âyette geçtiği beyan edilmiştir. Saîr, Kur’an’da çoğunlukla 

cehennemin bir adı olarak, bazen de tutuşturulmuş, alevli ateş mânasında kullanılmıştır. 

Bir âyette haksız yere yetim malı yiyenlerin karınlarını ateşle doldurduğu ve sa‘îr 

cehennemine girecekleri dile getirilmiştir.407 Burada yetimin malının yenilmesi, zulüm kaydıyla 

açıklanmıştır. Çünkü ihtiyaç halinde iyilikle veyahut yetim malıyla ilgilendiği kadar, hâkimin 

belirlediği ölçüde yiyenlerin cezaya çarptırılmayacakları açıklanmıştır. Âyette yetim malının 

yenilmesi, karna ateş doldurmak olarak açıklanmıştır. Bununla onların, kendilerini ateşe 

sürükleyecek ameli yapacaklarına temas edilmiştir.  Sanki yetim malı yemek, gerçekten ateş408 

yemekle eş değer tutulmuştur.    

2.2.2.6. Leẓâ (لظى) 

Kurân’da cehennemi ifade eden lezâ terimi de kullanılmıştır. Bu durumda lezâ 

cehennem isimlerinden bir isim olmuştur. Lezâ’nın lügat manası bakımından saf alev anlamına 

geldiği beyan edilmiştir. Bu fiil,  َيَ ظ  ل  “le-zi-ye”  َىظَ ل  ي  “yel-za” ve  َىظ  ل  “le-zen” şeklinde tasrif 

edilmiştir.409 İsfehânî de benzer ifadeleri kullanmıştır.410 “Böylece alev alev yanan bir ateşe 

karşı sizi uyarmış bulunuyorum. O ateşe ancak gerçeği yalan sayıp sırt çeviren isyankâr kişi 

girer.”411 âyeti bu manayı desteklemiştir. Lezâ, hâlis ve saf ateş anlamında kullanılmıştır. 

Kur’an’da sadece bir yerde kullanılmış ve bedenin uç organlarını söken ve koparan anlamına 

 
402 Ahmed, “saîr”, 3/247. 
403 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “saîr”, 4/365. 
404 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “saîr”, 411. 
405 et-Tekvîr 81/12. 
406 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 30/56. 
407 en-Nisâ 4/10. 
408 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 2/170. 
409 Ahmed, Kitabu’l-ayn, “lezâ”, 4/87. 
410 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “lezâ”, 740. 
411 el-Leyl 92/14-16. 



 

54 

 

alınmıştır.412 Bu kelimeye bir de alev alev yanan ateş anlamı verilmiştir. Bunun, cehennemin 

adı veya cehennemin ikinci tabakasının ismi413 olduğu belirtilmiştir. Buna derileri kavurup 

soyan ateş de denilmiştir. Hz. Nebinin (s.a.s) müşrikleri alev alev yanan bir ateşe karşı 

uyardığından âyette söz edilmiştir. Âyetteki lezâ kelimesiyle alev alev yanan cehennemin bir 

ismi veya içindeki bir tür azap şekli olduğu beyan edilmiştir. Lezâ, cehennem için özel isim 

olmuştur. Aynı zamanda cehennemin ikinci derekesine de bu ad verilmiştir. Dumansız halis 

alev manasına gelen el-lezâ sözcüğünden alınmıştır. Saf ateş olduğu için hararetinin çok 

kuvvetli ve bu sebeple son derece yakıcı414 olduğu beyan edilmiştir.   

2.2.3. Cehennemdeki Azaplar 

Kur’ân, inanmayan ve Allah’a baş kaldıranlar için cehennemin bir ceza yeri olduğunu 

ısrarla belirtmiştir. Burada çeşitli azaplardan söz edilmiştir. Kur’ân’da cennet sahneleri ne kadar 

güzel, insanı çeken ve gönül ferahlatıcı bir şekilde sunulduysa aynı şekilde cehennem sahneleri 

de o kadar korkunç ve dehşet verici sahneler şeklinde tasvir edilmiştir. Bunlar ürkütücü ve 

tiksindirici tablolar halinde sunulmuştur. Bu dehşet sahnelerine pek çok âyette detaylıca yer 

verilmiştir. Mesela cehennemliklere verilecek azaplarla ilgili olarak “Orada kaynar su ve yanan 

vücut akıntısı dışında, serinletici, bir içecek tatmaksızın (yaptıklarına) uygun bir karşılık olarak 

yıllar ve yıllar boyu kalırlar.”415 buyrulmuştur. Başka âyetlerde “O ateş uzak bir yerden 

kendilerine görününce homurdanmasını ve uğultusunu işitirler.”416 denilmiştir. Bu ve benzeri 

azaplarla ilgili olarak işârî tefsirlerdeki açıklamalara bu bölümde temas edilecektir. Burada 

Âlusi ve Bursevi’nin, işârî yorumlarında mutasavvıf âlimlerin görüşlerine ne derece müracaat 

ettikleri de değerlendirilecektir. Yeri geldiğinde klasik müfessirlerin eserlerinden istifade 

edilmeye gayret gösterilecektir. Ayrıca günümüz yazarlarından bazılarının eserlerinden de 

istifade edilmiştir. 

2.2.3.1. Cehennemin Yakıtı 

Cehennemin yakıtına Kur’ân’da değinilmiştir. Doğal olarak ateşin olduğu bir yerde 

yakıt da olacaktır. Bu bağlamda cehennemdeki azapların bir tür bir yakıtla gerçekleştirileceği 

açıklanmıştır. Cehennemin içindeki azaplardan birisi olan cehennemliklerin yakıtı bir âyette 

“Yakıtı insanlar ve taşlar olan ateşten sakının.”417 buyrulmuştur. Burada cehennemin yakıtının 

insanlar ve taşlardan oluştuğu ifade edilmiştir. Bazı müfessirler, taşlardan maksadın tapınılan 

 
412 el-Meâric 70/15-16. 
413 Âlûsî, Rûhu’l-meânî, 29/60. 
414 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/161. 
415 en-Nebe’ 78/23-26. 
416 el-Furkân 25/12. 
417 el-Bakara 2/24. 



 

55 

 

taşlar ve putlar olduğunu söylemiştir.418 İlgili âyette cehennem yakıtını ifade eden  وَ قُ ود   “vekud” 

kelimesi, ateşi tutuşturmak için toplanan odunlar419 için kullanılmıştır. Müfessirlerin bir kısmı, 

bu yorumlarını “Şüphe yok ki siz ve Allah’tan başka taptığınız tanrılar, cehennem yakıtısınız. 

Hepiniz oraya gideceksiniz.”420 ve “İşte onlar cehennemin yakıtıdır.”421 âyetleriyle 

kuvvetlendirmiştir. Ancak diğer bir kısmı, eşyanın cezalandırılmasının adil ve makul 

görülmediğini, dolayısıyla ceza olarak yakılanların şuurlu ve iradeli yaratıklar olarak anlamak 

gerektiğini dile getirmiştir. Ayrıca taş yakıtını, gayb âlemine ait, mahiyeti bilinmeyen bir nesne 

olarak yorumlamanın uygun olacağı da422 düşünülmüştür. 

Bu cehennemin yakıtı meselesine, başka âyetlerde de temas edilmiştir. Bu bağlamda bir 

âyette “Ey iman edenler! Kendinizi ve ailenizi, yakıtı insanlar ve taşlar olan ateşten koruyun. 

Onun başında, acımasız, güçlü Allah’ın kendilerine buyurduğuna karşı gelmeyen ve kendilerine 

emredileni yerine getiren melekler vardır.”423 buyrulmuştur. Bursevî, bazılarının cehennemin 

ateşinin insanlar ve taşlarla mı tutuşturulacağını ya da cehennemde pek çok ateş çeşidinin mi 

olduğunu sorguladığını dile getirmiştir. O, bu soruya, cehennem ateşinin çok çeşitli olduğu 

yanıtını vermiştir. Bu ateşlerden bazısını, insanların ve taşların tutuşturduğunu açıklamıştır. O, 

bu yorumuna “Ben, sizi alev saçan bir ateşe karşı uyardım”424 âyetini delil olarak getirmiştir. 

Ayrıca âyetlerdeki َارن  “nar” kelimesinin belirsizlik ifade etmesinin ya da nekre gelmesinin buna 

işâret ettiğini dile getirmiştir.425 Cehennemde kâfirler için yakıtı insan olan bir ateşin 

bulunduğunu, cinlerin kâfirleri ve şeytanları için de yakıtı şeytanlardan müteşşekil bir ateşin 

olması gerektiğini dile getirmiştir. Yâni cehennemi hak etmiş her gruba, yaptıklarına uygun 

tarzda ve hak ettikleri şekilde azap edileceğine işaret etmiştir.426 Yani Bursevî’ye göre nasıl ki 

insanların kâfirleri için yakıtı insan ve taşlardan oluşuyorsa, cinler ve şeytanlardan da 

cehennemde yakıt olabileceğini ifade etmiştir. Âlûsî, cehennemin ateşi diğer ateşler gibi odun 

veya benzeri araçlar olmadan tutuşturulacağını beyan etmiştir.427 

 

 

 
418 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 1/40. 
419 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “vekud”, 879. 
420 el-Enbiyâ 21/98. 
421 Âl-i İmrân 3/10. 
422 Hayrettin Karaman vd., Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir (Ankara: Diyanet işleri Başkanlığı Yayınları, 2012), 

1/89. 
423 et-Tahrîm 66/6. 
424 el-Leyl 92/14. 
425 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 1/81. 
426 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 1/81. 
427 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 30/231. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

56 

 

2.2.3.2. Yürekleri Dağlayan Ateş 

Kur’ân, cehennem ateşinin ve ona bağlı oluşan azabın, insanların yüreklerini 

parçalayacağını beyan etmiştir. Nitekim ilgili âyette “O, yükselip yürekleri saran Allah’ın 

ateşidir.”428 buyrulmuştur. Beyzavî, bu ateşin kalplerin ortasına kadar yükseleceğini ve onları 

sarıp kuşatacağını429 dile getirmiştir. Bursevî ve Âlûsî, aynı ifadelerle âyeti açıklamıştır. 

Hümeze sûresinde geçen  َأ َ ةدَ ئ  ف  ل   “el-efide” kelimesinin müfredi olan  ُاد ؤَ ف  “fuad” kalbin tam ortası 

olduğu ruha bitişik bulunduğu ifade edilmiştir. Buna paralel olarak bu ateşin kemikleri kırıp 

parçalayacağı, insanın etlerini tüketeceği şehvetine tapanların içine gireceği, göğüslerine kadar 

ulaşacağı ve kalplerini istilâ edeceği dile getirilmiştir. Ancak bu ateşin, kalplerini tümüyle 

yakmayacağı ifade edilmiştir. Çünkü bu durumda o kalp sahibinin öleceği söylenmiştir. 

Allah’ın onların kemiklerinin ve etlerinin bir kez daha eski hâline getireceğine430 temas 

edilmiştir.  

Ulema, bu âyette özellikle kalbin zikredilmesini farklı gerekçelerle açıklamıştır. Bu 

bağlamda onun, vücutta en latif ve kendisine gelecek en ufak eziyetten en fazla acı duyan uzuv 

olduğu veya yanlış inançları ve kötü niyetleri içerdiği ve kötü amellerin menşei olduğu gibi 

gerekçelere dayandırılmıştır.431 Cesedin hazinesi ve emanet mahalli olan kalbe ateşin işlemesi, 

cesedin tümüne daha kolay işleyeceğine432 işaret sayılmıştır. 

2.2.3.3. Kızgın Ateş 

Kur’ân, cehennemdeki ateşin bir de çok kızgın olduğuna temas etmiştir. Bu konu Mekki 

sûrelerde özellikle işlenmiştir. Bu kızgın ateş, cehenneme giren kimseler için hazırlanmıştır. 

Allah ilgili âyette “O, yakıp kavuran bir ateştir!”433 buyrulmuştur. Âyetteki حَ ام  يَ ة “hamiye” 

sözcüğüne kuşatıcı434 veyahut çok sıcak anlamları verilmiştir.435 Yani ateşin, sıcaklıkta sonsuz, 

yakıcılıkta sınırsız olduğu, ondan daha yakıcı bir ateşin de 436 bulunmadığı söylenmiştir. Yine 

bir başka âyette “Kızgın bir ateşe girerler.”437 denilmiştir. Beyzavî, bu ateşin sıcaklıkta son 

noktaya varmış bir ateş olduğunu beyan etmiştir.438 Yani onların, kavurucu ateşin sıcağına 

girecekleri ve onun ısısına maruz kalacakları dile getirilmiştir. Âyette geçen kızgın ateş ile 

 
428 el-Hümeze 104/7. 
429 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/621. 
430 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/509. 
431 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 30/231. 
432 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/617. 
433 el-Kâri’a 101/11. 
434 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/297. 
435 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “hamiye”, 258. 
436 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/501. 
437 el-Gâşiye 88/4. 
438 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/591. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil
https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil
https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil
https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

57 

 

harareti şiddetli ve tutuşturulan bir ateşten439 bahsedilmiştir. Onların bu ateşli mekânı 

boylayacakları açıklanmıştır.  

Bursevî işârî tefsirinde bu âyete onların son derece kızgın bir ateşe girerecekleri ve o 

ateşin elemini tadacakları bağlamında bir tefsir getirmiştir. O, yine bu ateşin, üç bin seneden 

beri yana yana kapkara hale geldiğini ve zift gibi bir hal aldığını da yorumuna eklemiştir.440 

Âlûsî, bu ateşten maksadın bir önceki âyette geçen hâviye kelimesini takrir etmek için 

kullanıldığını ifade etmiştir.441 Burssevî, bu üç bin seneyi neye göre söylediğini destekleyecek 

bir delil göstermemiştir. Hâmiye fiili, güneş ve ateşin hararetinin yükselmesini ve 

şiddetlenmesini ifade ettiği beyan edilmiştir. Ğaşiye suresinde geçen  َةيَ ام  ح  kelimesiyle ateşin 

sıcaklığının devamlılığı vurgulanmak istenmiştir. Yoksa zaten ateşin sıcak olduğu herkesçe 

malumdur.  

Âyette geçen  َةيَ ام  ح  kelimesi, alabildiğince sıcak anlamında alınmıştır. Bu ateş, 

alevlendirilmiş ve uzun bir süre kızdırılmış bir ateş olduğunu işaret etmiştir. Müellif,  َارُ هَ النَّ   يَ م  ح  

gün ısındı ifadesiyle  َورُ نُ التَ   يَ م  ح  tandır ısındı tabirlerinin de bu manadan üretildiğini belirtmiştir. 

Yani ateşin, her zaman kızgın ve sıcak olduğuna ve bunun en asgari hali bulunduğuna karşın, 

onu kızgınlık ve sıcaklıkla nitelendirmenin manası sorgulanmıştır. Kurtubî, bu âyette geçen 

kızgın teriminden dört sonuç üretilebileceğini belirtmiştir. O, bunlardan ilkini sürekli kızgın 

olacağı, yani sönmesiyle birlikte kızgınlığı sona eren dünya ateşi gibi olmayacağı cümlesiyle 

izah etmiştir. Yine ikincisini Allah’ın yasaklarının işlenmesi, haramların çiğnenmesine karşılık 

bir yasak bölge oluşu, kızgınlıkla ifade edildiğini beyan etmiştir. O, buna Hz. Nebi’nin (s.a.s) 

hadisini “Şüphesiz her bir hükümdarın bir korunağı, bir yasak bölgesi vardır ve şüphesiz 

Allah’ın yasak bölgesi, o’nun haramlarıdır. Yasak bölge etrafında dolaşan bir kimsenin o 

bölgeye düşme ihtimali fazla uzak değildir.”442 delil getirmiştir. Müfessir, üçüncüsünü ateşin el 

değdirilmesine yahut temas edilmesine karşı kendisini himaye ettiği biçimiyle tefsir etmiştir. 

Buna, aslanın saldırılarına karşı kükremesini örnek vermiştir. Müellif, dördüncüsünü ateşin 

kızgınlık ve öfkenin verdiği hararetten kızgın olduğu anlamında kullanıldığını belirtmiştir.443 

2.2.3.4. Alevli Ateş 

Kur’ân, cehennem ateşinin çok alevli olduğundan bahsetmiştir. Bu, cehennemdeki bir 

diğer azap olarak açıklanmıştır. Cehenneme girenlerin etrafını saran çok alevli ateş olarak 

 
439 Sâbunî, Safvetü’t-tefasir, 3/55. 
440 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/412. 
441 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 30/222. 
442 Buhârî, “İman”, 1 (No. 52). 
443 Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, 18/185. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/el-cami-li-ahkamil-kuran


 

58 

 

beyan edilmiştir. İlgili âyette “Böylece alev alev yanan bir ateşe karşı sizi uyarmış 

bulunuyorum.”444 denilmiştir. Bu azaba maruz kalan kişilerin, hakikati inkâr eden ve Allah’ın 

elçisi Hz. Muhammed’i (s.a.s) yalanlayan ve Allah’a itaat etmekten yüz çevirenlerin445 gireceği 

bir ateş olarak yaratılmıştır. Âyette geçen  َىظَ لَ ت  fiilinin, aslında  َىظَ لَ تَ ت  olduğunu ulema 

söylemiştir. Muzarisinin başındaki iki ta harfinden biri kaldırılmıştır. Buna göre terkip olarak, 

alevlenen ve saf ateş anlamına alınmıştır.446 

Kur’ân, ilk muhatap Mekkelilerin ve onların şahsında bütün insanlığın gürül gürül 

yanan bir ateşle uyarıldığını belirtmiştir. Bu, onların Kur’ân vasıtasıyla dikkatlerinin çekildiğini 

göstermiştir. Bunun anlatımında şimdiki zaman fiilinin kullanılması alevinin halen devam 

ettiğine işâret olarak açıklanmıştır.447 Burada Bursevî’den işârî tefsir getirmesi beklenirken o, 

müzari fiildeki teceddüde vurgu yapmıştır. Bazı tefsirlerde bu azapla ilgili olarak uyarmanın 

hakikaten bir ikaz olduğu vurgusu dile getirilmiştir. Bir de burada uyarmanın haber verildiği, 

Müddessir sûresinde olduğu gibi daha önce geçen bir uyarının kastedildiği açıklaması 

yapılmıştır. İçine atılan hiçbir şeyin ortada kalmayacağı ve onu yok edene kadar bırakmayacağı 

özelliği vurgulanmıştır.448 Bunun alevli ateşten korkun veya sakının denilmesinden daha 

dehşetli olduğu açıklanmıştır.449  

2.2.3.5. Cehennemde İnsan Derisinin Yanması 

Kur’ân, cehennemde insanın derilerinin yanacağına temas etmiştir. Bunun 

cehennemdeki bir başka azap çeşidi olduğu Kur’ân’da açıklanmıştır. Oraya girenlerin sürekli 

olarak azabı tatmaları için yanan derilerinin yeni bir deriyle değiştirilecekleri belirtilmiştir. Bu 

azapla ilgili olarak “Şüphesiz âyetlerimizi inkâr edenleri gün gelecek bir ateşe sokacağız; 

onların derileri pişip acı duymaz hâle geldikçe, derilerini başka derilerle değiştiririz ki acıyı 

duysunlar! Allah daima üstün ve hikmet sahibidir.”450 buyrulmuştur. Âlûsî, derilerin 

değiştirilmesi olayını, ciltleri aynı kalmak üzere derilerinin başka bir şekil alacağı ve tekrar geri 

iade edileceği veya azabı tatmaları için yanma izinin silineceği ve tekrar azap edilmeye devam 

edileceği şeklinde açıklamıştır.451 Beyzavî de aynı ifadelerle âyeti açıklamıştır.452  

 
444 el-Leyl 92/14. Ayrıca bk.. Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/602. 
445 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 30/150. 
446 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “lezâ”, 740. 
447 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/450. 
448 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/543. 
449 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/450. 
450 en-Nisâ 4/56. 
451 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 5/58. 
452 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 1/220. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil
https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil
https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

59 

 

Ayrıca Beyzavî, âyetteki  َري  غ  “gayr” kelimesine odaklanmış ve onunla bir şeyin zıddının 

kastedildiği dile getirmiştir. Yine gayr sözcüğünün bir şeyin değişen misli için de kullanılacağı 

vurgulanmıştır. Mesela buna sıcak su soğuduğu zaman bu onun gayrıdır örneği verilmiştir. Bu 

âyette de kastedilen bu olmuştur. Yâni, onlara yanıp kavrulan derileri yerine, maddeten aynısı 

olsa da sûreten başka olan yeni bir deri verileceği ve azaba devam edileceği açıklanmıştır. Hâsılı 

yanan derilerin yerine başka bir derinin tekrar verileceği ilan edilmiştir.453 Bursevî, inkarcının 

derileri kavrulduğu, yerine başka deri getirildiğinde, bunun başka bir deriye azap olup 

olmayacağını tartışmıştır. Hatta bunun caiz olup olmayacağını dile getirmiştir. O, azabın buna 

mutlak olarak deriye yapılmayacağı, aksine derinin isyan eden hassas kısmına uygulanacağını 

cevabını vermiştir. Şahıs bir olmakla beraber azap ancak isyan eden kısma uygulanacak 

demiştir.454 Yani şahıs burada değişmemekte ve azabın şahsın günah işleyen bölümüne 

uygulanacağını beyan etmiştir. 

Âlûsî ise bu soruya aslında azap görenin, ilk derinin bizzat kendisi olduğu yanıtını 

vermiştir. Her ne kadar ikinci deri şekli farklı olsa da ilk derinin azap göreceğini belirtmiştir. 

Çünkü sadece şeklinin değişeceğini, aslının değişmeyeceğini izah etmiştir.455 Burada Bursevî 

ve Âlûsî, derilerle ilgili farklı yorumlar getirmiştir. Zira Bursevî, azap görenin deri olmadığını, 

onun isyan eden kısmına azabın uygulanacağını, Âlûsî ise bizzat ilk deriye azabın edileceğini 

açıklamıştır. 

2.2.3.6. Demir Zincirler ve Halkalar 

Kur’ân’da cehennemliklerin demir zincirlerle ve halkalarla bağlanacağı ve böylece 

azaplarına yeni bir azap daha ekleneceği beyan edilmiştir. Onların boyunlarına zincirler ve 

halkalar takılacağı belirtilmiştir. İlgili âyette “Ama biz inkarcılar için zincirler, halkalar ve 

alevli bir ateş hazırlamışızdır.”456 buyrulmuştur. Rağıb el-İsfehânî, سَ لَا س  ل “selâsil” sözcüğüne 

demir zincir, tasma veya silsile anlamı vermiştir. Yine  َلا  لَا غ  أ  “eğlâl” kelimesine suçluları 

bağlamak için hazırlanan demir kelepçeler veya suçluların boynuna geçirilen demir halkalar, 

yani bukağılar veya zincirler manasına geldiğini söylemiştir.457 Âlûsî ise bunların, ehl-i nârın 

cehennemliklerin sürüklenecekleri zincirler, bağlandıkları demir kelepçeler ve 

tutuşturulacakları alevli ateşler olduğunu söylemiştir.458 

 
453 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 1/220. 
454 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 2/224. 
455 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 5/58. 
456 el-İnsân 76/4. 
457 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “selasil”, 418. 
458 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 29/153; Ayrıca bk. Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/551. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil
https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

60 

 

Âyette geçen selâsil kelimesi, zincirler anlamında kullanılmıştır. Bu kelimenin tekili, 

silsiledir. Teselsele fiilinin herhangi bir şey harekete geçtiğinde bu ifadenin kullanıldığı 

açıklanmıştır. Bu Kelime, kullanıldığında insana bir gelip gitme, bir teselsül imajı vermek 

şeklinde izah edilmiştir. İşte bu lafızdaki gelip gitme imajı aynı şekilde dikkatleri kelimenin 

manasına çekmiştir. Kâfirlerin zincirlere vurularak cehenneme sürüklenmeleri, Hakk’a boyun 

eğmemelerinden ve Allah’a karşı tevazu içinde olmamalarından dolayı boyunlarına demir 

halkalar geçirilerek hakarete uğramaları, cehennemde yakılmaları ise Allah korkusu ateşi ile 

yanmamalarından dolayı olduğu ifade edilmiştir.459  

2.2.3.7. Uzatılmış Sütunlar 

Kur’ân, ehl-i cahîmin uzatılmış uzun sütunlara bağlanacağına temas etmiştir. Bu 

sütunlarla ilgili olarak “Uzatılmış direklere bağlı olarak içine hapsedildikleri…”460 

buyrulmuştur. Bununla cehennem kapılarının suçluların üzerlerine kapatılacağı, bu şekilde 

cehennem zindanında mahkûm olanların ayağına prangalar takılacağı ve uzatılmış sütunlara 

sımsıkı bağlanacağı anlatılmak istenmiştir.461 Kapıların üzerlerine kapatılacağından da 

bahsedilmiştir. Bu ifade, onların ateşten çıkma ümitlerini tamamen kırmak, ümitsizliklerini 

pekiştirmek ve ebedî olarak o ateşe hapsedileceklerine kesinkes inanmalarını sağlamak için 

kullanılmıştır.462 

İlgili âyetteki  َد مَ ع  “ ‘amed” sözcüğü lügatte direk anlamındaki  َود مُ ع   “ ‘emûd” 

kelimesinin çoğulu olarak kabul edilmiştir. Ayrıca demir veya odundan yapılmış uzun direklere 

de isim olarak verilmiştir.463 Yâni onların direklere bağlanacakları ve bu halde beklerken de 

cehennemin kapılarının üzerlerine kapatılacağı bundan anlaşılmıştır. Demek ki hırsızların 

kaçmamaları için prangaya vurulmaları gibi onlar da bu direklere bağlanacaklardır.464 ‘Amed 

sözcüğü, bir şeye kastetmek veya bir şeye dayanmak465 anlamında da kullanılmıştır.  

Uzatılmış sütunlar ile mahkumların ya da suçluların her birinin ayrı ayrı zincirleneceği 

delikli kalaslar da kastedilmiştir. Orada hapsedilenler, kaçmamaları için ayaklarına geçirilip 

bağlanacakları beyan edilmiştir. Üstlerine cehennemin kapılarının kapanacağı, kapıların üstüne 

uzun direklerin uzatılacağı haber verilmiştir. Böylece onlar, cehennemde sıkı sıkıya 

kıstırılmışlar olacaklardır. Oraya hiçbir rahatlığın giremeyeceği, oradan hiçbir gamın 

çıkamayacağı belirtilmiştir. Bu âyette onların ahlâk, vasıf ve amelleriyle cehennem direklerine 

 
459 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/261-262. 
460 el-Hümeze 104/8-9. 
461 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/621-622. 
462 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/509. 
463 Ahmed, Kitabu’l-ayn, “amud”, 3/227. 
464 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/509. 
465 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “amud”, 585. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

61 

 

bağlı olduklarına, zillet, değersizlik ve hüsran yerine cehennemde uzatıldıklarına işaret 

edilmiştir.466 

2.2.3.8. Cehennem Bekçileri 

Kur’ân’da cehennem bekçilerinden de söz edilmiştir. Bu bekçilerin, aslında ehl-i cahîme 

sürekli olarak azap edecekleri ifade edilmiştir. Bunların, zebânîlerin olduğu da Kur’ân’da 

açıklanmıştır. Zebani, güçlü, kuvvetli, kolluk kuvveti veya polis, cin ve insanların isyankârı 

gibi manalara gelir.467 İlgili âyette “Gerçekleri inkâr etmiş olanlar gruplar halinde cehenneme 

sevk edilecektir. Nihâyet oraya vardıklarında cehennemin kapıları açılacak ve bekçileri, 

İçinizden, rabbinizin âyetlerini size okuyup duyuran ve böyle bir günle karşılaşacağınızı 

bildirerek sizi uyaran bir elçi gelmedi mi? diye onlara soracaktır. Onlar, evet geldi diyecekler. 

Ama inkârcılar için artık azap hükmü kesinleşmiştir.”468 buyrulmuştur. Benzer bir âyette ise 

“Cehennem neredeyse öfkesinden çatlayacak! Oraya her bir grup atıldıkça, muhafızları onlara, 

Size bir uyarıcı gelmemiş miydi? diye soracaklar.”469 bilgisine yer verilmiştir. Âyetteki  خَ زَ نَتُ هَ ا 

kelimesiyle cehennemde görevli melek malik ve yardımcıları kastedilmiştir. Soru soranların bir 

kişi veya çoğul olabileceği düşünülmüştür. Sormaktan kasıt, bilinmeyen bir şeyi öğretmek 

amacıyla yapılan bir sorgulama değildir. Aksine bundan, azarlama veya kınama maksadıyla 

yapılan bir sorgulama anlaşılmıştır. Ayrıca bu âyet, cismani azabın yanında bir de ruhani bir 

azabın olacağına işaret etmiştir.470  

Cehennemin bekçileri zebânî diye adlandırılmıştır. Nüzul sûresinin en başında inen 

sûrede bir âyette “biz de zebânîleri çağıracağız.”471 denilmiştir. Cehennemlikleri ateşe 

sürüklemek için görevlendirilen azap meleklerine zebânî denilmiştir.472 Bu âyetteki  زَ بَ ان  يَ ة 

kelimesinin çoğul olduğu ve tekilinin  َة يَ ن  بَ ز  “zebeniye” olarak geldiği belirtilmiştir. Bu 

sözcüğün, sürmek ve itelemek anlamında kullanıldığı da belirtilmiştir.473 O hâlde âyette 

belirtilen zebanilerin çağrılmasıyla, onların cehenneme sürüklenmeleri474 anlamı anlaşılmıştır. 

Kur’ân’da cehennem işlerine ve azaplarına bakmakla sadece meleklerin görevlendirildiği 

açıklanmıştır.475 Yine Kur’ân bunların, acımasız ve çok güçlü olduklarından, sadece Allah’ın 

 
466 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/510. 
467 Sümeyye Emine Karaca Köse, İlköğretim Öğrencilerinin Cennet ve Cehennem Tasavvurları (Samsun: Ondokuz 

Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimleri Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2013), 26. 
468 ez-Zümer 39/71. 
469 el-Mülk 67/8. 
470 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 29/10. 
471 el-Alak 96/18. 
472 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 30/188. 
473 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “zebene”, 13/194. 
474 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/610. 
475 el-Müddessir 74/31. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

62 

 

emirlerine odaklandıklarından, O’nun buyruğuna karşı gelemediklerinden de bahsedilmiştir.476 

Bu âyette acımasız ve yaman oluşları hakkında ya sözleri ve eylemleriyle çok çetin oldukları 

ya da zor olan fiilleri yapmada bedensel olarak güçlü yaratıldıkları anlaşılmıştır.477   

Bursevî, Arapçada zebânî sözcüğüne yöneticilerin yardımcılarından bir zümre 

anlamının verildiğini belirtmiştir. Yardımcılarına zebânî denilmesi, tanınmalarına yardımcı 

olacak bir alâmet ve bir işâreti kendileri için seçmelerinden dolayıdır. Azap meleklerine zebânî 

denilmesi de onların kâfirleri şiddetle yakalamaları ve cehenneme itmelerinden dolayıdır. 

Bunlara, ayrıca şurat veya polis denmesi, yakalamaları, şiddetle ezmeleri ve cehenneme 

sürüklemerinde bunlara benzemelerinden kaynaklanmıştır. Zebânî kelimesinin tekilinin zebnâ 

olduğu söylenmiştir.478  

2.2.3.9. Ateşten Örtü ve Döşekler 

Kur’ân’da ehl-i nârın ateşten örtüleri olacağı ve yine ateşten döşeklere yatacaklarından 

söz edilmiştir. Bunlar, cehennemliklere verilecek azap türlerinden tadat edilmiştir. İlgili âyette 

“Onlar için cehennem ateşinden döşekler, üstlerine de örtüler vardır. İşte zalimleri böyle 

cezalandırırız!”479 buyrulmuştur. Âyet, onları, cehennem ateşinin her yönden kuşattığı 

çepeçevre sardığı beyan edilmiştir. Âyetteki  َاشوَ غ  “ğevaş” kelimesiyle üzerlerine ateşten 

serilecek ve örtülecek örtüler kastedilmiştir. Yine   اد هَ م  “mihad” ile bebekler için hazırlanan 

beşik olduğu belirtilmiştir.480 İlgili âyette “Beşikteki bir çocukla nasıl konuşuruz.”481 

buyrulmuştur. Veya bu kelime ile, altlarında ateşten serilmiş döşeklerin beyanı hedeflenmiştir. 

İlgili yorumlarda ateşin onları her yerden çepeçevre kuşatacağı, hiçbir şekilde cehennemden 

kurtuluş imkanlarının olmayacağı vurgulanmıştır.482 Beyzâvi, âyetle ilgili hemen hemen aynı 

görüşleri ifade etmiştir.483 

Bursevî, kafirlerin cehennemde ebedi olarak kalmalarının cezaların en şiddetlisi 

olduğunu ifade etmiştir. Bir önceki âyetin sonunda günahkarların cezalandırılacağının, bu 

âyetin sonunda ise zalimlerin cezalandırılacağının ifade edildiğine temas edilmiştir. O, yine bu 

âyette zulmün zikredilmesinden, onun günahların en büyüğü olduğuna delâlet ettiği sonucuna 

varmıştır. Bu bağlamda nimetlerden mahrum olmanın, cehennemin sıkıntılarıyla 

karşılaşmaktan daha kolay olduğunu ifade eden Bursevî, en büyük musibetin orada ebedî olarak 

 
476 et-Tahrîm 66/6. 
477 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/506. 
478 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/478. 
479 el-A’raf 7/41. 
480 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “mehd”, 780. 
481 Meryem 19/29. 
482 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 8/119. 
483 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 1/339. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil
https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

63 

 

kalmak olduğunu beyan etmiştir.484 Nimetlerden mahrum kalmak bir yere kadar hafif görülse 

de ahirette Allah’tan mahrum kalmak, O’nun rızasına erememek ve Allah’ın kulunu terk etmesi 

mahrumiyetlerin en büyüğüdür.  

2.2.4. Cehennemliklerin Yiyecekleri ve İçecekleri 

Kur’ân’da cehenneme girenler için hazırlanan yiyecek ve içeceklere temas edilmiştir. 

Bu başlıkta cehennemi boylayacaklara azap olarak hazırlanan yiyecek ve içeceklerden söz 

edilecektir. Bu bağlamda bir âyette “Cehennem ehli cennet ehline, Suyunuzdan veya Allah’ın 

size verdiği rızıktan biraz da bize verin! diye seslenirler. Onlar da Allah, bunları kafirlere 

haram kılmıştır derler.485 buyrulmuştur. Şüphesiz bu durumun, onların azabının daha da 

ağırlaştıracağı anlamına alınmıştır. Onlar, azaptan her kurtulmak istediklerinde yeniden geri 

çevrilecekleri ve cehennemde oldukları sürece bu azaptan asla kurtulmayacakları486 bazı 

âyetlerde dile getirilmiştir. Hatta onlara verilen yiyeceklerin, boğazlarını tıkayacağı, 

içeceklerinin ise bağırsakları parçalayan kaynar su ve kanla karışmış irin”487 olduğu 

belirtilmiştir. Şimdi burada cehennem ehline sunulan bu yiyeceklere ve içecekler detaylı olarak 

bakmaya çalışacağız. 

2.2.4.1. Yiyecekleri 

İnsanın üç temel ihtiyacından biri, yiyecekleridir. Bu özelliği âhirette de korunmuştur. 

İlgili âyette “Onlar için kuru, dikenli bir bitkiden başka yiyecek yoktur. O da ne besler ne de 

açlığı giderir.”488 buyrulmuştur. Burada onlara verilecek gıdanın, yiyeceğin ana gayesi iki 

durumdan birincisi olan beslenmeyi sağlamayacağı ve ikincisi açlığı gidermeyeceği489 dile 

getirilmiştir. İsfehânî, bu âyette geçen  َيعر  ض  “darî‘” söcüğüne Necid veya Tihamede yetişen, 

meyvesi ve ağacı dikenli, hatta kokusu da kötü olan bir ağaç manası vermiştir.490 Bursevî diken 

anlamına gelen  َيعر  ض   “darî‘” sözcüğünün, kanlı irin anlamına gelen ğıslîn’in veya zakkumun, 

aynı şahsın çeşitli amellerine göre yiyeceği çeşitli gıdalar olabileceğini beyan etmiştir. Çünkü 

yapılan her amelin özel bir etkisinin ve belirli bir karşılığının olacağını belirtmiştir. Şu hâlde 

bunlardan, aynı kişinin çeşitli amellerine karşılıklı olarak verilecek yiyecekler olarak 

anlaşılmasının mümkün olduğunu ifade etmiştir.491 

 
484 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 3/161. 
485 el-A’râf 7/50. 
486 el-Hac 22/21-22; es-Secde 32/20. 
487 el-En‘âm  6/70; İbrahim 14/16; el-Kehf 18/29; es-Sâffât 37/67; es-Sâd 38/57; en-Nebe’ 78/23-25. 
488 el-Gâşiye 88/6-7. 
489 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/591. 
490 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “dari’”, 506. 
491 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/413. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

64 

 

Bu yiyeceğin cehennemliklere ne zaman tüketileceği de tefsirlerde tartışılmıştır. Mesela 

Âlûsî, cehennemliklere kaynar su verildikten sonra, bu yiyecekten verileceğini492 dile 

getirmiştir. Kur’ân'ın bazı âyetlerinde, cehennemliklerin zakkum yiyeceği ve irin içeceğinden 

başka gıdalarının olmadığı ifade edilmiştir. Fakat bu âyette kuru bir diken gıdasından başka 

yiyeceklerinin olmadığı ifade edilmiştir. Bu iki farklı ifade arasında bir çelişkiden söz 

edilmemiştir. Zira cehennemin de farklı farklı dereceleri ve her derecede de farklı konukları 

olacağı ifade edilmiştir. Bu bağlamda cehennemliklerin suçlarına göre, yani her suç için, ayrı 

bir azabın verilmesinin söz konusu olacağı da dile getirilmiştir.  

Cehennemliklerin diğer bir yiyecekleri ise, Kur’ân’da “Yananların akıntısından başka 

yiyeceği de yoktur! Onu da günahkârlardan başkası yemez.”493 şeklinde geçmiştir. Bu âyetteki 

ينل  س  غ    “ğislin” sözcüğü, bir yiyecek türüne temas edilmiştir. Bu maddenin ne olduğu hakkında 

farklı yorumlar yapılmıştır. Bu bağlamda ğislin’in cehenneme giren kafilerin bedenlerinden 

çıkan atık su494 ya da onların etlerinden akan kan ve su karışımı bir sıvı olduğu495 açıklaması 

yapılmıştır. Bazıları elbise ve benzeri nesnelerin yıkanmasından meydana gelen kir olduğunu 

beyan etmiştir. Ayrıca bu kelimeye, inkarcıların bizzat kendi bedenlerinden çıkan sarı renkli 

irin anlamı da verilmiştir. Ğıslîn’in cehennemin şiddetli sıcağı veya cehennemde bir ağaç 

olduğu da ifade edilmiştir.496 Görüldüğü gibi konuyla ilgili yorumlar farklılaşmaktadır. 

Kur’an’daki bu tür nitelemelerin mahiyetini Allah bilir demek daha uygundur. Çünkü orası 

gayb alemi olup, oradaki mükâfat ve cezaların mahiyetinin ne olduğunu da en iyi Allah bilir. 

Kur’an’da cennet ve cehennem tasvirlerinin insanların bildikleri şeylerden yola çıkılarak 

yapıldığı da söylenebilir.   

2.2.4.2. Zakkum Ağacı 

Kur’ân, ehl-i cahîm’in zakkum ağacından yiyeceğini belirtmiştir. Bunun aslında azabı 

sağlayan bir yiyecek türü olduğu söylenmiştir. Oraya girenlerin zakkum ağacından yiyecekleri 

dile getirilmiştir. Cennet nimetleri ne kadar güzel ve çekici ise, cehennem azabı ve yiyecekleri 

de o kadar çirkin, tiksindirici olarak tavsif edilmiştir. Bu azapların en başında cehenneme 

girecek kimseler için yiyecek olarak sunulan zakkum ağacı gelmektedir. İlgili âyette “Bu mu 

daha iyi bir ikrâmdır yoksa zakkum ağacı mı? Biz zakkumu zalimler için bir sınama aracı 

yaptık.”497 buyrulmuştur. Âyetteki zakkumun cehennemde kötü koku yayan pis bir yiyecek 

 
492 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 30/113. 
493 el-Hâkka 69/36-37. 
494 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “gislin”, 607. 
495 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 29/51. 
496 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/147. 
497 es-Sâffât 37/62. 



 

65 

 

olduğu açıklanmıştır. 498 Bu ağacın, yapılan yorumlara göre cehennemin dibinde yetiştiği, 

küçük yaprakları olduğu, kötü kokusu bulunduğu, içinde süt tarzı bir sıvı bulunduğu, insanın 

bedenine dokununca şişkinlik yaptığı ve tihame veya sahra çölüne komşu olan çorak ülkelerde 

yetiştiği belirtilmiştir.499 Bazıları meyvelerinin cehennemlikler için birer azık olduğunu ve 

dallarının aşağıya doğru büyüdüğünü ifade etmiştir.500  

Zakkumun kâfir ve müşriklerin cehennemdeki yiyeceği olduğu âyetlerde bildirilmiştir. 

Bundan sonra kelime, bu mânaya ek olarak öldürücü etki yapan bütün yiyecekler ve tâun 

hastalığı için kullanıldığı ifade edilmiştir.501 Zakkumun nahoş kokulu ve küçük yapraklı acı bir 

ağaç olduğu belirtilmiştir. Tihâme ve Hicaz bölgelerinde yetiştiği ifade edilmiştir. Müşriklerin 

bu ağacı tanıdıkları ve bildikleri ifade edilmiştir. Bu ağacın cehennemin dibinden yetiştiği ve 

zakkum diye isimlendirdiği502 açıklanmıştır.  

 Zakkum ağacı cehennemdeki nahoş yiyeceklerden sayılmıştır. Kişi nahoş bir şey 

yuttuğunda bunu ifade etmek için mecaz olarak  َمُ قُ ز  تَ   ن  لَا فُ   مَ قَ ز  denilir ve bu, Türkçede 

zıkkımlandı veya zıkkım olsun şeklinde ifade edilmektedir. Cehennem ehlinin yiyeceklerinin 

çirkinliği anlatılırken diğer taraftan elbette cennet nimetlerinin ve rızıklarının, yiyecek olarak 

daha hayırlı ve daha iyi olduğu anlatılmış olmaktadır.503 Zakkum ağacı, cehennem ehline 

yapılacak ikrâm ve vaat edilen yiyeceklerdir. Cennet ehlinin ikrâm ve yiyeceği ise nüzul 

kelimesiyle ifade edilmiştir. Bu, Allah’ın cennet ehli için zikretmiş olduğu nimetlerin, 

misafirler için ivedilikle hazırlanan ve takdim edilen ikrâm mesabesinde olduğu şeklinde 

açıklanmıştır.504 Kur’ân, zakkumun ise cehennemde kötülerin cezalandırılacağı bir gıda 

olduğunu belirtmiştir.505 

Bazı tefsirlerde nüzul kelimesine fazlalık, ziyade mahsul ve artış anlamı verilmiştir. 

Mesela Arapların, bal, yer mahsulü değil demelerinin bu kabilden olduğu açıklanmıştır. Bazen 

nüzul kelimesi, bir şeyden hâsıl olan ürüne mecaz bağlamında ad olarak da verilmiştir.506 

Müşrikler, zakkum ağacının zikrini Kur’ân’da duyunca çok şaşırmışlardır. Onlar, bunu 

Kur’ân’a ve nübüvvete sataşmaya ve küfürde ısrar etmeye vesile kılmışlardır. Hatta bu nasıl 

mümkün olur? ateş ağacı yakar! türünde sözler bile etmişlerdir. Allah’ın cehennemde bir ağaç 

 
498 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “zakm”, 380. 
499 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 23/94-95. 
500 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/295. 
501 Mustafa Öz, “Zakkum”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 44/108. 
502 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 7/464. 
503 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 7/464. 
504 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 7/464. 
505 Öz, “Zakkum”, 44/108. 
505 es-Sâffât 37/62. 
506 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 7/464. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

66 

 

yaratmasını onu orada yanmaktan korumasını çok önemsememişlerdir.507 Kur’ân’da zakkum 

ağacının nereden çıktığına ya da nerede yetiştiğine dikkat çekilmiş ve “O, cehennemin ta 

dibinde yetişen bir ağaçtır.”508 buyrulmuştur. 

Zakkum ağacının asıl unsurları ateş olduğu için diğer ağaçlar gibi ateş onu yakmayacağı 

dile getirilmiştir. Mesela balığın suda ürediği için suda boğulmamasına benzetilmiştir. Suda 

üremeyen canlılar ise maalesef orada boğulurlar. Bu âyet, Ali b. Zeb’ari ve müşriklerin ileri 

gelenlerine bir reddiye olup, onların cehaletini ortaya koymayı amaçlamıştır. Zira o müşrik, 

Kureyş’in ileri gelenlerine “Muhammed (s.a.s) bizi zakkumla tehdit etmiştir, halbuki berberi 

dilinde zakkum, kaymaklı hurmaya denilmiştir. Ebû Cehil’in bu adamı alıp evine götürdüğü ve 

cariyesine “bize zakkum getir” dediği rivayet edilmiştir. Cariye, onlara gerçekten kaymaklı 

hurma getirmiştir. Bu sefer alaylı bir ifadeyle “zakkumlanın, zakkum yiyin, işte Muhammed’in 

(s.a.s) sizi tehdit ettiği zakkum budur.” demiştir. Nitekim Allah, “O, cehennemin ta dibinden 

yetişen bir ağaçtır.”509 buyurmuştur. İşte zakkum budur, yoksa bu cahillerin anladığı şey510 

zakkum değil diye izah edilmiştir. 

Bir başka âyette ise Allah’ın cehennemliklerin karınlarını zakkum ağacıyla 

dolduracağını ifade etmiştir. İlgili âyette “Mutlaka zakkum ağacından yiyeceksiniz. 

Karınlarınızı onunla dolduracaksınız.”511 buyrulmuştur. Yani cehenneme girdikten sonra 

zakkum veya benzeri yenilmeyen şeylerle şiddetli açlıktan dolayı karınlarını dolduracakları512 

dile getirilmiştir.  

2.2.4.3. Cehennemliklerin İçecekleri 

Kur’ân’da Cehennemliklerin içeceklerinden de söz edilmiştir. Onlara, kendilerine 

verilecek yiyecek ve içecek türleriyle de azap edileceği beyan edilmiştir. Malum içecek, insanın 

temel gıdalarındandır. Onların ilk içeceklerinin irinli su olduğu ifade edilmiştir. İlgili âyette “Ve 

de ki: Gerçek, rabbinizden gelendir. Artık dileyen iman etsin dileyen inkâr etsin. Biz, zalimler 

için alevleri kendilerini çepeçevre kuşatan bir ateş hazırladık. (Susuzluktan)imdat dileyecek 

olsalar buna, erimiş maden gibi yüzleri haşlayan bir su ile cevap verilir. Ne fena bir içecek ve 

ne kötü bir barınak!”513 buyrulmuştur. Bu ayetten, talep ettikleri içeceğin, çok kötü bir su 

olduğu anlaşılmıştır.514 

 
507 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 7/464-465. 
508 es-Sâffât 37/64. 
509 es-Sâffât 37/64. 
510 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 7/465. 
511 el-Vâkıa 56/53.  
512 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 27/145. 
513 el-Kehf 18/29. 
514 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 13/202. 



 

67 

 

Yine Kur’ân’da cehennem ehliyle cennet ehli arasında geçen ümitsiz bir su diyaloğuna 

yer verilmiştir. İlgili âyette “Cehennem ehli, cennet ehline Suyunuzdan veya Allah’ın size 

verdiği rızıktan biraz da bize verin! diye seslenirler. Onlar da Allah bunları kafirlere haram 

kılmıştır derler.”515 denilmiştir. Bu âyetteki üzerimize su veya Allah’ın nimetlerinden akıtın 

ifadesinden cennetin, cehennemin üstünde bir yerde olduğu yorumu yapılmıştır.516 Buna göre 

her iki zümre yerlerine yerleştirilmiştir. Cehennem ehli, cennet ehlinden su veya diğer gıdalar 

talep etmiştir. Böylece onlar, cehennemdeki gıdasızlıklarını ve içecek bulamamalarını giderme 

yolunu tercih etmişler. Bu, verilen gıda maddelerini veya içecek maddelerini beğenmemeleriyle 

ilişkilendirilmiştir.517 Cehennem ehline verilen kötü su veya benzeri sıvı içeceklerinin kendileri 

tarafından beğenilmediği anlaşılmaktadır. 

Bursevî, bu durumu şöyle açıklamıştır. Cehennemlikler, aç susuz kalınca, orada 

cennetlik yakınları ile görüşmelerine izin verilmesini talep etmişlerdir. Onlara izin verileceğini 

belirten Bursevî, akrabalarına ve onların içinde bulundukları türlü türlü nimetlere 

imreneceklerini dile getirmiştir. Onların, cennetteki yakınlarını tanıyacakları, yüzlerinin 

siyahlığından dolayı cennet ehli yakınlarının onları tanıyamayacağı ifade edilmiştir. Bu 

durumda kendilerini akrabalarına tanıttıktan sonra onlardan kendilerine cennetin suyundan 

vermelerini isteyecekleri518 açıklaması yapılmıştır. Bu diyaloğun, her iki gurubun yerlerine yani 

müminler cennete, kâfirler de cehenneme girdikten sonra cennet ehliyle cehennem ehli arasında 

geçeceği belirtilmiştir.519  

Bir başka âyette cehennemliklerin içeceği su hakkında “Kendilerine kaynar su 

pınarından içirilir”520 ifadesine yer verilmiştir. Bu suyun sıcaklığının çok yüksek olduğu521 

anlatılmıştır. Âyetteki  َوايضُ ف  أ  akıtın anlamındaki fiilinin efâzâ’den geldiği ve sıvı içecekler 

hakkında kullanıldığı ifade edilmiştir. Buna göre Allah’ın size verdiği rızıktan ifadesiyle içecek 

cinsinden olan su dışındaki diğer sıvı içeceklerin kastedildiği söylenmiştir. Yani Allah’ın sizi 

rızıklandırdığı yiyeceklerden birazını da bize verin, biz de onlardan yiyelim, belki açlığımızı 

gideririz522 anlamında kullanılmıştır. Çünkü efâza fiilinde bol bol vermek manası olduğu 

belirtilmiştir.523 Bazıları efâza fiilinin aslında ilka, yani atma manasına geldiğini söylemiştir. 

Çünkü bu istekte bulunanların, dünyada midelerinin kulu kölesi olmuş, yemeye ve içmeye son 

 
515 el-A’raf 7/50. 
516 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 1/341. 
517 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 8/126. 
518 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 3/170. 
519 Sâbunî, Safvetü’t-tefasir, 1/622. 
520 el-Gâşiye 88/5. 
521 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 30/113. 
522 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 3/171. 
523 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “favz”, 648. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

68 

 

derece meyilli olanlar olduğu belirtilmiştir. Zira onların yaşadıkları gibi öldükleri ve öldükleri 

gibi de haşrolundukları beyan edilmiştir. Müminler ise çok aç ve susuz kalmışlar, firdevs 

cennetindeki nimetlere kavuşmak üzere Allah rızası için karınlarını aç bırakmışlardır. Bu 

sebeple cennette meşguliyetleri, canlarının arzuladığı şeyleri yerine getirmek524 olarak 

tanımlanmıştır.  

Rivâyette cehennemliklerin bu isteklerine cennet ehlinin kırk yıl boyunca cevap verme 

izni verilmeyeceği ifade edilmiştir. Sonra ehl-i cennete onların isteklerine cevap izni verilmiştir. 

Onlar, cehennemliklere bu ikisinin kâfirlere haram kılındığını haykırmışlardır. Yani cennetin 

yiyecekleri ve içecekleri onlara yasaklanmıştır. Böyle bir şeyin olması asla mümkün 

görülmemiştir. Zira kâfirlerin içeceğinin, kaynar su olduğunu Kur’ân açıklamıştır. Bu suyun, 

karınlarındakilerini ve derilerini eriteceği beyan edilmiştir. Yiyeceklerinin ise, kuru diken ve 

zakkum525 olduğu da belirtilmiştir. 

2.2.4.4. Pis Su 

Kur’ân ehl-i cahîm’in içeceklerinin pis su olduğunu beyan etmiştir. Bu, cehenneme 

girenlerin kendilerine içmeleri için sunulan pis veya irinli su olarak tefsir edilmiştir. Bu suyla 

ilgili olarak Kur’ân’da “Ardından da cehenneme gelecek, orada zorbaya yanan gövdelerden 

sızan su içirilecektir! Onu yutmaya çalışacak, fakat boğazından geçiremeyecektir. Ona her 

taraftan ölüm gelecek, ama ölmeyecektir. Ardından da oldukça ağır bir azap vardır.”526 tasviri 

yapılmıştır. Bu suyun, yanan gövdelerden sızacağı, yutmaya çalışsalar da yutamayacakları 

açıklanmıştır. Buradaki  ماء صديد sıfat tamlamasıyla neyin kastedildiği tartışılmıştır. Bazıları, 

irin gibi bir su veyahut cehennemliklerin vücudundan akacak olan irin ve kan karışımı olan bir 

sıvı olacağı açıklamasını yapmıştır.527 Bu sıvıyı içmeye çalışsalar da içemeyecekleri 

vurgulanmıştır. Âlûsî, Kurtubî’yle benzer ifadelerle âyete izahlarda bulunmuştur.528 Âyetteki 

 vera’” kelimesi, önünde ya da yanında cehennemi bulacak anlamına alınmıştır.529 Yani“ وَ رَ اء

onun, cehennem azabını sürekli önünde göreceği, içine atılacağı ve ateşe girenlerin derilerinden 

akan, o irinli suyu içeceği açıklanmıştır.530  

Bir başka âyette ardından da o inatçı zorbaya cehennem olacak şeklinde buyrulmuştur. 

Bu, bütün inatçı zorbaların dünyadaki durumlarını anlatan bir ifade olarak değerlendirilmiştir. 

 
524 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 3/171. 
525 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 3/171. 
526 İbrahim 14/16-17. 
527 Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, 18/185. 
528 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 13/202. 
529 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 13/202. 
530 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 1/515. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/el-cami-li-ahkamil-kuran
https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

69 

 

Dünyada iken sanki cehennemin hemen kenarında durduğu ifade edilmiştir. Ya da hayatının 

ardında cehennemin olacağı anlatılmıştır. O zaman bu, ölüm sonrasından bir paylaşım 

olmuştur. Ardından o kâfirin yerinin cehennem olduğu ifade edilmiştir. Yâni haşr gününde o 

kâfirin dönüp varacağı yerin cehennem olacağı vurgulanmıştır.”531  

Arapçada  َاءرَ و  “verâ’” kelimesinin asıl manası, kişiden gizli, örtülü ve perdeli kalan 

durumları ifade etmektedir. Zıt anlamlı değildir, ama iki zıt şeyin de olacağı umumî şeylerde 

kullanılan bir ifadedir. Bu kelime, ön ve arka manasında kullanılan mekân zarfı olarak kabul 

edilmiştir.532 Bazen de müstear olarak zaman zarfı yerine kullanılmıştır. Sanki âyette peki o 

zaman ne olacak? diye bir soru sorulmuş ve bu soruya kendisine irinli su içirilecektir yanıtı 

verilmiştir. Bu suyun, çok özel bir su olduğu ve bilinen sulardan533 olmadığı açıklanmıştır. 

Âyette geçen صَ د  يد “sadîd” et ile deri arasında kalan sıvı şey için kullanılmaktadır.534 

Ayrıca sadîd sözcüğüne, kanla karıştırılmış kusmuk ya da cehennemliklerin cesetlerinden akan 

sıvılar olduğu yorumu yapılmıştır. Bu içeceğin dehşetini ortaya koymak ve inkarcıları da 

korkutmak amacıyla önce su, müphem olarak zikredilmiş, sonra da irin sıfatıyla tavsif 

edilmiştir. Onca azab türüne rağmen bunun özellikle zikredilmesi, onun en şiddetli azab 

türlerinden olduğunun delili addedilmiştir. Buna cehennem suyuna karşılık olması sebebiyle su 

denilmiştir.535 Hz. Nebiye nispet edilen bir hadiste şöyle dediği “Kim dünyadan sarhoş olarak 

ayrılırsa, kabre de sarhoş olarak girer, kabrinden de sarhoş olarak diriltilir. Cehenneme sarhoş 

olarak götürülmeleri emredilir. Orada öyle bir kaynak vardır ki ondan kusmuk ve kan akar. 

İşte gökler ve yer durdukça onların yiyeceği ve içeceği budur!”536 rivayet edilmiştir. Ancak 

hadis alimlerine göre rivayet edilen bu hadisin aslının olmadığı belirtilmiştir.537 Görüldüğü gibi 

cehennemdeki yiyecek ve içeceklerin mahiyeti ile alakalı tam bir görüş birliği olmayıp çeşitli 

yorumlar yapılmaktadır.  

2.2.4.5. Kaynar Su 

Kur’ân’da cehennemliklere diğer azapların yanında bir de kaynar su azabının 

verileceğinden bahsedilmiştir. Cehenneme girenlerin başlarından kaynar sular döküleceği 

beyan edilmiştir. İlgili âyette “Kendilerine kaynar su pınarından içirilir.”538 buyrulmuştur. Bu 

 
531 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 4/406. 
532 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “vera’”, 866-867. 
533 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 4/406. 
534 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “sadid”, 477. 
535 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 4/406. 
536 Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî İbnü’l-Cevzi, el-Mevzûʿât (Medine: 

y.y, 1966), 3/43. 
537 İbnü’l-Cevzi, el-Mevzûʿât, 3/43. 
538 el-Gâşiye 88/5. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/el-mevzuat
https://islamansiklopedisi.org.tr/el-mevzuat


 

70 

 

suyun çok sıcak ve hararetinin yüksek olduğu açıklanmıştır.539 Bir âyette inkârcıların gireceği 

cehennemin son derece sıcak ve kızgın olduğu bildirilmiştir. Bir başka âyette ise 

cehennemlikler serinletecek içecek yerine, aşırı derecede sıcak içeceklerin verileceği 

bildirilmiştir.540 

Cehennemliklerin susuzluğun zirvesine ve yanmanın en uç noktasına vardıklarında 

uzun bir süre imdat dileyeceklerini, ardından son derece kaynar bir pınardan su içirilecekleri 

açıklanmıştır. Yani bu insanlara ya bizzat Allah veya emri üzerine melekler, kızgın kaynaktan 

sulayacakları açıklanmıştır.541 Bu âyetteki sıcak sudan maksadın, hararet ve ısıda son dereceye 

varmış bir pınar olduğu anlaşılmıştır.542 Bu, âyette geçen آَ ن  يَ ة “aniye” kelimesinden 

kaynaklanmıştır. Zira bu kelimeye harareti en ileri derecesine ulaşmış olan şey manası 

verilmiştir. Ertelemek manasına gelen اَ ل   نَاء “el-inâ” kökünden türetilmiştir.543 

Âyette geçen “âniye” kelimesi, suyun hararetinin son derece yüksek, sıcaklığın 

zirvesinde, kızgınlığının doruğunda olan bir pınar veya kaynak suyu olarak yorumlanmıştır. 

Çünkü bu pınar, var edildiği günden beri cehennem ateşiyle kızdırılmaya devam edilmiştir. Bir 

damlasının dağlarının üzerine düşmesi halinde derhal eriyecekleri söylenmiştir. Bu pınarın 

suyu, kâfirlerin yüzlerine yaklaştırıldığında bütün etlerinin ve derilerinin döküleceği ifade 

edilmiştir. Bu kızgın sudan içtiklerinde bağırsaklarının paramparça olacağı açıklanmıştır. 

Nitekim bir başka âyette bu durum “Onun ateşiyle kaynar su arasında gidip gelirler.”544 

şeklinde ifade edilmiştir. 

Cehennemliklerin cehennem ateşiyle kaynar su arasında gidip geleceklerinden 

bahsedilmiştir. Yani onların, cehennem ateşiyle Allah’ın cehennemi yarattığı günden beri 

kaynayan sımsıcak su arasında tur atacakları ifade edilmiştir. Böyle sürekli gidip gelmeleri 

aslında önce cehennem ateşinde yakılacakları, üzerlerine kaynar suların döküleceği545 şekliyle 

tefsir edilmiştir. Beyzavî, cehennem ateşiyle yakılmaları ve sıcaklıkta son noktaya varmış 

kaynar sudan içirilmeleri veya üzerlerine kaynar suyun dökülmesi için cehennemliklerin, bu iki 

şey arasında sürekli olarak tur atacaklarını546 belirtmiştir. Onların bu gidip gelmeleri, başka 

âyetlerde de konu edilmiştir. İlgili âyette “Şu ikisi rableri hakkında çekişip duran iki taraftır. 

 
539 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 30/113. Ayrıca bk.. Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/591. 
540 el-Gâşiye 88/4-5. 
541 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 10/413. 
542 Sâbunî, Safvetü’t-tefasir, 3/814. 
543 Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, 19/56. 
544 er-Rahmân 55/44. 
545 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 27/115. 
546 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/455. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil
https://islamansiklopedisi.org.tr/el-cami-li-ahkamil-kuran
https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

71 

 

Bunlardan inkârcı olanlar için ateşten giysiler biçilmiştir, başlarının üstünden de kaynar su 

dökülecektir.”547 buyrulmuştur. 

2.2.4.6. Yüzleri Haşlayan Su 

Kur’ân’da yüzleri haşlayan bir su azabından söz edilmiştir. Bu cehennemdeki bir diğer 

azap türü olarak belirlenmiştir. Cehenneme girenlerin yüzlerinin bu su sebebiyle haşlanacağı 

ifade edilmiştir. Özellikle inkârda direnenlerin cehennemde kaynar suyla yüzleri haşlanarak 

azap edileceği beyan edilmiştir. Bu azap çeşidi, âyette şu şekilde ifade edilmiştir: “Onlara, 

‘Gerçek, rabbinizden gelendir. Artık dileyen iman etsin dileyen inkâr etsin. Biz, zalimler için 

alevleri kendilerini çepeçevre kuşatan bir ateş hazırladık. (Susuzluktan)imdat dileyecek olsalar 

buna, erimiş maden gibi yüzleri haşlayan bir su ile cevap verilir. Ne fena bir içecek ve ne kötü 

bir barınak! diye söyle”548 Âlûsî, âyette sözü edilen yüzleri haşlayan suyun, esasen susayan ve 

su isteyen kafirlere sunulacağına işaret etmiştir. Su çok sıcak ve aşırı kaynar olduğu için 

kafirlere yaklaştırıldığında bundan yüzlerinin haşlanacağını ve derilerinin döküleceğini 

vurgulamıştır.549  

Sâbûnî, inkarcıların susuzluktan kaynaklanan imdat dileklerine, erimiş maden gibi bir 

suyla cevap verileceğini, onların bununla yüzlerinin haşlanacağını belirtmiştir. Bu suyun, 

yüzlerini kızartacağı, eritilmiş demir lavları gibi kızgın bir su olduğunu da sözlerine ilave 

etmiştir.550 Âyetteki üslubun, onların küçümsenmesi ve azarlanması için seçildiği dile 

getirilmiştir. Yâni ateşin hararetinden ötürü su talep ettikleri vakit onlara su yerine kızgın maden 

eriyiği verileceği dile getirilmiştir. Onu içmeye başladıkları vakit hararetinden dolayı yüzlerinin 

haşlanacağı açıklanmıştır. Âlûsî, âyette geçen erimiş maden gibi bir su cümlesinden, zeytinyağı 

tortusu gibi oldukça katı bir sudan bahsedildiğini söylemiştir.551 Bunun, kan ve irin karışımı bir 

sıvı olduğu beyan edilmiştir. Kurtubî ise bu sıvı veya suyla siyah renkli bir suyun kastedildiğini 

belirtmiştir. Hatta o, cehennemin kara olduğunu, suyunun da siyah olduğunu, hatta ağacının ve 

cehennemliklerinin de kapkara olduğunu ifade etmiştir.552   

Kur’ân vasıfları anlatılan bu suyun “Ne fenâ bir içecektir.”553 şeklinde açıklamıştır. 

Cehennem ehlinin su istemesinden maksat hararetlerini yatıştırmak olduğu anlaşılmaktadır, 

ama vasfı anlatılan içeceğin, onları iyice yakacağı beyan edilmiştir. Kur’ân, cehennemin ne 

kötü bir kalma yeri olduğunu ifade etmiştir. Yâni, çok kötü bir dayanma yeri ve çok berbat bir 

 
547 el-Hac 22/19. 
548 el-Kehf 18/29. 
549 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 15/267. Ayrıca bk.. Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/10. 
550 Sâbunî, Safvetü’t-tefasir, 2/270. 
551 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 15/267. 
552 Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, 10/594. 
553 el-Kehf 18/29. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil
https://islamansiklopedisi.org.tr/el-cami-li-ahkamil-kuran


 

72 

 

mekân olduğu açıklanmıştır. Âyette geçen  ُقا فَ تَ ر  م  “murtefak” sözcüğünün, dirseği yanağın altına 

dayamak anlamında olduğu beyan edilmiştir.554 Dirseğe dayanmanın, istirahat için olduğu gibi 

bazen şaşkınlık ve hüzün için de olacağı anımsatılmıştır.555 Ancak bununla gerçek anlamda bir 

dayanmadan söz edilmemiştir. Belki burada cehennemliklerin orada konaklaması 

kastedilmiştir. Çünkü onların yerinin cehennem olduğu, bu sebeple oranın istirahat edilecek bir 

yer olmadığı dile getirilmiştir.556 

Özet olarak Kur’ân, cehennemliklerin yüzleri dağlayan bir azaba duçar olacaklarını 

belirtmiştir. Âlûsî, Bursevî ve müfessirler bunun nasıllığını araştırmış ve tefsirlerinde değişik 

ifadelerle anlatmaya çalışmışlardır. Onların bu tür açıklamalarında işârî bir mana takdir ettikleri 

bilgisine ulaşılamamıştır.  

2.2.5. Cehennemin Yedi Kapısı 

Kur’ân’da cehennemin yedi kapısı olduğundan söz edilmiştir. Bunu ifade etmek üzere 

أبَ وَاب   سَب عَةُ   لهََا 
557 buyrulmuştur. Bâb kelimesi, bir yerden geçme anlamındadır. Mesela şehrin 

kapısı ve evin kapısı558 bu anlamlara gelmek üzere kullanılmıştır. Hatta “İkisi de kapıya 

koştular. Kadın onun gömleğini arkadan yakalayıp yırttı. Kapının yanında kocasıyla 

karşılaştılar”559 âyetinde bâb sözcüğünün bu manaya geldiği ifade edilmiştir. Cehennemin 

kapılarıyla ilgili olarak bir âyette “Onun yedi kapısı vardır. Her kapıdan gimek üzere de 

onlardan birer grup belirlenmiştir.”560 buyrulmuştur. Bazıları bu yedi kapının, aslında 

cehennemdeki yedi tabakanın ismi olduğu, sırasıyla bunların isimlerinin cehennem, lezâ, 

hutame, saîr, sekar, cahîm ve hâviye561 olarak isimlendirildiği yorumunu yapmışlardır.  

Âlûsî, âyette geçen yedi kapıdan maksadın, yedi tabaka olduğunu ifade etmiştir. 

Kafirlerin yaptıkları günahlar sebebiyle mertebelerine uygun kapıdan cehenneme gireceklerini 

ifade etmiştir.562 Müfessir Beyzavî ise, cehennemin yedi kapısının olmasını, gireceklerin çok 

olduğu veya mertebelerine göre bu yedi kapının cehennemin yedi tabakası olduğu563 

yorumunda bulunmuştur. Bursevî ise bu yedi kapının ne olduğuyla ilgili bazı görüşler 

serdetmiştir. Bu bağlamda cehennemliklerin o kapılardan içeriye gireceklerini, inkâr 

tabaklarına göre her kapının başka bir kapının üzerinde olacağı yorumunu yapmıştır. O, her 

 
554 Ahmed, Kitabu’l-ayn, “refek”, 2/138. 
555 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 15/267. 
556 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 5/241. 
557 el-Hicr 15/44. 
558 İsfehânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Kurʾân, “bab”, 150. 
559 Yusuf 12/25. 
560 el-Hicr 15/44. 
561 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 1/531. 
562 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 14/52. 
563 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 1/530. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil
https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

73 

 

tabakaya ait bir kapı olduğunu ve her kapı için birer grubun ayrılmış olduğunu belirtmiştir.564 

Bursevî ve Âlûsî bu âyetin tefsirinde aynı görüşleri paylaşmıştır. Ancak Bursevî, Âlûsî’den 

farklı olarak bu tabakalardan kimlerin gireceği hakkında detaylı bilgi vermiştir.  

Meselâ, en üstte bulunan birinci tabakanın, müslüman olan ve günah işleyenlerin 

tabakası olduğunu beyan etmiştir. Burasının günah işlemiş müslümanların gireceği yer 

olduğunu açıklamıştır. Kalbinde zerre kadar iman, yani ma’rifetullah bulunanların burada 

sürekli kalmayacakları hususunda hiç şüphe olmadığını da dile getirmiştir. Böylece neticede 

cehennemin en üst tabakasının bomboş kalacağını dile getirmiştir. Alt tabakalara girenlerin ise 

burada sürekli kalacaklarını vurgulamıştır. İkinci tabakaya Yahudilerin, üçüncü tabakaya 

nasranîlerin, dördüncü tabakaya sabiîlerin, beşinci tabakaya Mecusilerin, altıncı tabakaya 

müşriklerin, yedinci tabakaya ise münafıklar gireceğini belirtmiştir.565 Bunlardan sadece en alt 

tabakalarda olanların münafıklar olacağı bilgisi Kur’ân’la uyumludur.566 Diğer tabakalarda 

eşleştirilenlerin Kur’ân’dan veya hadislerden bir delili bulunamamıştır. Âlûsî, hangi tabakaya 

kimlerin gireceği hakkında detay vermemiştir. Zira bunun detaylarına Kur’ân’da yer 

verilmemiştir. Sadece her bir günahkârın özel olarak gireceği bir kapısının olacağına işaret 

etmiştir.567 Ya da bu dünyada büyük günah işleyenlerin, o günahın dengi olarak ileri derecede 

bir cezanın verileceği568 şeklinde yorumlanmıştır. 

Cehennem tabakalarının sıralanışıyla ilgili görüşler farklılık arz etmiştir. Çoğunluğa 

göre ilk tabakanın da cehennem olduğu ifade edilmiştir. Ayrıca cehenneme, şiddetli yakıcılığı 

sebebiyle lezâ, kırıp parçaladığından hutame, tutuştuğundan saîr, ateşinin alevleri şiddetli 

olduğundan sekar, derinliği sebebiyle cahîm, derin ve alçak olmasından dolayı hâviye ismi 

verildiği ifade edilmiştir.569 Kur’ân’da bu konuda bir âyette şöyle buyrulmuştur: “Gerçekleri 

inkâr etmiş olanlar, gruplar halinde cehenneme sevkedilecekler. Nihâyet oraya vardıklarında 

cehennemin kapıları açılacaktır. Bekçileri, onlara, ‘İçinde ebedi olarak kalacağınız 

cehennemin kapılarından girin içeri!’ diyecekler. (Vaktiyle) ululuk taslamış olanların kalacağı 

(bu) yer, ne kötü!”570  

Bazı müfessirler, inkarcıların dünyada, Allah’ın emir ve yasaklarını ve bunları 

kendilerine emredenleri ve yasaklayanları nasıl abus çehreyle veya suratla karşılamışlarsa, 

cehennemin de onları öylece asık bir suratla karşılanacağını vurgulamışlardır. Nihâyet oraya 

 
564 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 4/470. 
565 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 4/470. 
566 Bk. en-Nisâ 4/145. 
567 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 14/52. 
568 Resul Ertuğrul, “Âhiretteki Karşılık Bakımından Kur’ân’da Suç-Ceza Uyumu -I-”, Bayburt Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 10 (2019), 123-151. 
569 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 4/470. 
570 ez-Zümer 39/71-72. 



 

74 

 

zilleti tatmış ve horlanmış olarak cehenneme geldikleri zaman cehennem kapıların açılacağı, 

oraya vardıklarında Allah’ın “Onun yedi kapısı vardır.”571 buyurduğu üzere cehennemin yedi 

kapısından birinden girmelerinin isteneceği beyan edilmiştir. Onların gelme vaktine kadar 

kapalı tutulması, cehennemin ne denli korkunç olduğunu göstermek ve sıcaklığını tutmak 

amacıyla ilişkilendirilmiştir.572 Cehenneme sürülecekler ifadesi, birisini zor kullanarak, 

zorbalık ve eziyet ederek bir yere götürmek anlamında kullanılmıştır. Yani herkesin yapmış 

olduğu günahlar sebebiyle gireceği tabakaya göre sıra sıra dizilmiş olarak cehenneme zorla 

sürüklenecekleri ifade edilmiştir.573 

Kafirlerin cehennemin kapılarına geldiklerinde, kapıları ifadesi şöyle bir soruyu akla 

getirmiştir. Cehennem kapıları daha önce açık değil mi? Âlûsî, cehennemin kapılarının normal 

zindan kapıları gibi kapalı tutulduğunu beyan etmiştir. Günahkârların cehenneme girmek için 

geldiklerinde kapıların açılacağı ve içeriye girdikten sonra kapıların kapanacağı beyan 

edilmiştir.574 

Bursevî, bunun rûhânî azap kabilinden olduğunu, bu sebeple onun cismânî azaptan daha 

şedid olduğunu söylemiştir. Dolayısıyla kapıda bekletilmeleri, azabın acele gelmesinden daha 

iyi olmadığını ifade etmek için açıklanmıştır. Çünkü onlar, zaten azabın içindedirler. Kâfirlerin 

sıkıntı, dehşet ve zahmet içerisindeki bekleyişleri giderek uzadığı, nihâyet rabbinden ateşe 

atılmayı isteyecekleri ve böylece kısmen rahatlayacakları yorumu yapılmıştır.575 Yine Bursevî, 

işari yorum olarak burada yedi nefsanî kötü sıfata işâret edildiğini belirtmiştir. Bunların kibir, 

cimrilik, hırs, şehvet, haset, öfke ve kin olduğunu beyan etmiştir. Çünkü bunların cehennemin 

kapıları olduğunu düşünmüştür. Yani her bir kapı işlenen günah türlerinin bir karşılığı olarak 

belirlenmiştir. Bu vasıflara sahip herkesin durumuna göre bir cehennem kapısından oraya 

gireceğini beyan etmiştir. Cehenneme girenlerin mutlaka bunlardan biri sebebiyle oraya 

girdiklerini açıklamıştır. Şu hâlde nefsi bu kötü vasıflardan tezkiye ve tahliye etmek gerekir,576 

yorumunu yapmıştır.  

Kur’ân’da “İçinde ebedi olarak kalacağınız cehennemin kapılarından içeri girin! 

Ululuk taslayanların yeri ne kötü!”577 buyrulmuştur. Kur’ân’da inkarcıların cehennemde 

ikametlerinin sebebinin, kibirlenmeleri olduğu açıklanmıştır. Burada mütekebbir ile, tevhide 

karşı kibirlenen müşrikler ve kibirlenen müslüman kişiler kastedilmiştir. İlgili âyette “İçinde 

 
571 el-Hicr 15/44. 
572 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 8/142. 
573 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 24/32. 
574 Âlûsî, Rûhu'l-meânî, 24/32. 
575 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 8/142. 
576 Bursevî, Rûhu’l-beyân, 8/142. 
577 en-Nahl 16/29. 



 

75 

 

ebedi kalmak üzere cehennem kapılarından girin içeri! Büyüklük taslayanların kalacakları yer 

ne kötü!”578 şeklinde buyrulmuştur. Cehennemin, şeytan ve onun yolundan gidenlerin buluşma 

yeri olduğu ifade edilmiştir. Cehennemin tabakaları ve kapılarından maksadın ya her bir sınıfa 

özel olarak hazırlanmış kapılar olduğu veyahut kapılarından maksadın azap türleri579 olduğu 

dile getirilmiştir. Cehennemin yedi kapısı olduğu ve her birinden belirli günahları işleyenlerin 

gireceği Kur’ân’da açıklanmıştır.  

Bazı ulema, cehennemin yedi kapısının, esasen cehennemi oluşturan tabakaların 

isimleri olduğunu söylemişlerdir. Buna göre cehennem uygulanacak azabın şiddetine göre, 

azabın en hafif olduğu en üst tabakadan başlayarak azabı en şiddetli olan en alttaki tabakaya 

doğru cehennem yedi tabakadan oluşturulmuştur. Bu âlimlere göre cehennem ismi, genel 

anlamda âhiretteki azap yerinin bütününü ifade etmek üzere kullanılmıştır. Aynı şekilde özel 

anlamda bu azap yerinin en üst tabakasının ismi olarak da düşünülmüştür. Azabın en hafif 

olduğu bu tabakada, sadece günahkâr müslümanların azap göreceği, onların azabı bittikten 

sonra burasının bomboş kalacağı beyan edilmiştir. Âhirette cehenneme gidecekler, suçlarının 

büyüklüğüne göre farklı tabakalarda tutulacaklar ve orada mevcut olan azapla 

cezalandırılacaklardır. Bir âyette “Şüphe yok ki münafıklar, cehennemin en alt 

katındadırlar.”580 buyrulmuştur. Bu âyette, cehennemin çeşitli tabaklardan oluştuğunu, 

cehennem ehlinin suçlarına ve dolayısıyla hak ettikleri azabın derecesine göre, bu tabakalardan 

birinde bulunacakları ifade edilmiştir. Ancak bu tabakların adları ve sıralaması hakkında kesin 

bir bilgi olmayıp, bu konudaki açıklamalar âlimlerin yorumlarından ibarettir. 

Neticede Kur’ân’da cehennemle ilgili tasvirler, genellikle azabın mahiyeti ve şekliyle 

ilgili olmuştur. Cehennemin fiziki yapısı hakkında naslarda fazla bilgi verilmemiştir. Bu 

sebeple çok fazla şey söylemek mümkün olmamıştır. Hz. Peygamber’in (s.a.s) bazı hadislerinde 

cehennemin geniş ve derin bir mekân olduğuna dair ifadeleri yer almıştır. “O gün cehenneme 

doldun mu? Diyeceğiz. O, daha yok mu? diye cevap verecek”581 meâlindeki âyette, herhangi 

sınır belirtmeden cehennemin içine atılacak bütün insanları kuşatacak genişlikte olduğuna işaret 

edilmiştir. 

  Cehennem tasvirine âyetlerde yer verilmiştir. Mesela bir âyette cehenneme girecekler 

ve cehennemin kendisi şöyle tasvir edilmiştir: “Zincirlerle sımsıkı bağlı olarak onun dar bir 

yerine atılınca oracıkta yok olmayı isterler. Bugün boşuna bir defada yok olmayı istemeyin! 

 
578  el-Mü’min 40/76. 
579 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 1/542. 
580 en-Nisâ 4/145. 
581 Kâf 50/30. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

76 

 

Defalarca yok olmak için yalvarın!”582 Yani onların, yok olmayı yüzlerce defa isteyecekleri ve 

çok korkunç bir durumla karşı karşıya kalacakları beyan edilmiştir. Kafirlerin pek çok sefer yok 

olmak için yalvarmaları ile, oraya girenlerin azabının çok çeşitli ve sürekli olacağı anlatılmış583 

ve böyle bir tasvir yapılmıştır. Böylece Allah cehennemi, şeytan ve onun peşinden gidenler ve 

onun gibi davrananlarla dolduracağını beyan etmiştir.584  

Ehl-i cahîm’in, cehennemi uzaktan görünce kaynama sesini ve uğultusunu duyacağı585 

ve cehennemin kütükler ve büyük sütunlar gibi ateşler saracağı586 ifade edilmiştir. Bu yönüyle 

cehennemin gürültüsü ve görüntüsüyle cehennem ehlinin daha baştan dehşete kapılacağı ve 

daha cehenneme girmeden azabın başlayacağı anlatılmıştır. Ve yine boyunlarında halkalar ve 

zincirlerle ateşe sürüklenecekleri, orada yanacakları587 ve kapkara bir dumanın gölgesinde 

olacakları açıklanmıştır.588 Cehennem halkının azaplarına denk bir açlık ve susuzluk 

hissedecekleri, acıkanlara yiyecek olarak zakkum meyvesinin verileceği ve bunun cehennemin 

dibinde yetiştiği, şeytanın başına benzer tomurcuklara sahip bir ağaç olduğu âyetlerde 

açıklanmıştır.589  

Bir âyette “Zakkum ağacı günahkârın yiyeceğidir. O, karınlarda, fokurdayan su misali 

kaynayan bir tortu gibidir.”590 buyrulmuştur. Ayrıca zakkumun yanında yiyecek olarak acı, 

kötü kokulu ve zehirli bir diken olan darîğ’in de verileceği591 ifade edilmiştir. “Cehennem ehli, 

cennet ehline ‘Suyunuzdan veya Allah’ın size verdiği rızıktan biraz da bize verin!’ diye 

seslenirler. Onlar da ‘Allah bunları kâfirlere haram kılmıştır’ derler.”592 âyetinde bir su 

istemekten söz edilmiştir. Dünya hayatında Allah’ı ve Hz. Nebiyi hiçe sayanlar, Allah’ın emir 

ve yasaklarını unutanların, cehennemde azapta unutulacakları açıklanmıştır. Şüphesiz bunun, 

onların çektiği azabı daha da ağırlaştıracağı ifade edilmiştir. Onların, ne zaman azaptan 

kurtulmak isteseler, her defasında geri çevrilecekleri ve cehennemde oldukları sürece bu 

azaptan asla kurtulmayacakları da dile getirilmiştir.593 Öte yandan bazı hadislerde cehennemde 

yakıcı ateşin yanında dondurucu soğukla da azap edileceği594 dile getirilmiştir. 

 
582 el-Furkân 25/13-14. Ayrıca bk. el-Mülk 67/7. 
583 Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl, 2/136. 
584 Bk. Âl-i İmrân 3/105; en-Nisâ 4/93; el-Câsiye 45/10. 
585 el-Furkân 25/12; el-Mülk 67/7-8. 
586 el-Mürselât 77/32-33. 
587 el-Mü’min 40/71-72. 
588 el-Vâkıa 56/43-44. 
589 es-Sâffât 37/62-66. 
590 ed-Duhân 44/43-46. 
591 el-Gâşiye 88/6. 
592 el-A’râf 7/50. 
593 el-Hac 22/21-22; es-Secde 32/20. 
594 Buhârî, “Bed’ü’l-halk”, 10 (No. 3260). 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil


 

77 

 

Neticede özellikle inanmayan ilk muhatapların Hz. Peygamberin davasını engellemeye 

kalkışmaları ve İslam’ın yayılması önünde set oluşturmaları neticesinde dünyada helak, ahirette 

ise şiddetli cehennem ateşiyle uyarılmışlardır. Cehennemle ilgili ayetlerde İslam’ın yayılması 

önünde ne kadar dirençle durulur ve insanların inançlarına baskı yapılırsa ahiretteki cezanın o 

nispette artacağı mesajı verilmiştir. Dünya hayatını imtihan üzerine kuran Yüce Allah, herkesin 

yaptığının karşılığını ahirette tastamam verecektir ve hiç kimseye zerre kadar haksızlık 

yapmayacaktır.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

78 

 

SONUÇ 

Bu çalışmamızda Bursevî’nin Rûhu’l-Beyân ile Âlûsî’nin Rûhu’l-Meânî adlı 

tefsirlerinde cennet ve cehennem tasavvurunu incelemeye çalıştık. Cennet ve cehenneme, işârî 

tefsir geleneğinin bakış açısını doğru bir şekilde aktarmayı hedefledik. Cennet ve cehennemin 

işârî tefsirlerde nasıl yorumlandığının ve bu yorumların Kur’an’ın ve sahih sünnetin verileriyle 

ne derece uyuştuğunun tespit etmeye çalıştık. Çalışmamızda cennet ve cehennemle ilgili 

Kur’an’da yer alan isim ve nitelemelerin dilsel tahlillerine ağırlık verdik. Araştırmamızın 

çerçevesi, Bursevî’nin Rûhu'l-Beyân ile Âlûsî’in Rûhu'l-Meânî adlı eserleri ile sınırlı olmuştur. 

Kur’an’da cennet ifadesi hem dünya ve hem de âhiret için kullanılmıştır. Fakat âhiret 

için daha çok cennât kipiyle istimali öncelenmiştir. Cennet kelimesi dünyayla ilgili olarak bağ, 

bahçe ve hurmalıklar anlamında kullanılmıştır. Yaprakları ve ağaçlarıyla insanları örttüğü için 

âhiretteki bu mekâna da cennet denilmiştir. Bursevî cennete bu ismin verilmesinin, ağaçlarla 

kaplı bulunması ve ağaç dallarının birbirleriyle sarmaş dolaş olmaları sebebiyle olduğunu 

belirtmiştir. Âlûsî de benzer ifadelerle, ağaçların yeri örttüğü bahçe veya bostan veyahut içinde 

ağaç ve hurma bulunan her türlü yere cennet denileceğini dile getirmiştir. 

Cennetin diğer isimleri hakkında iki müfessir bazen aynı bazen de farklı görüşler ileri 

sürmüşlerdir. Cennetin diğer isimlerinin ilki adn cenneti olduğu belirtilmiş ve buna bir yerde 

ikamet etmek ve durmak anlamı verilmiştir. Bursevî, adn cennetinin bizzat Allah tarafından 

özel olarak yaratıldığı için özel bir üstünlüğe sahip kılındığını söylemiştir. Âlûsî, adn 

cennetinden maksadın belli bir yerin ismi olabileceğini belirtmiştir. Cennetin bir diğer ismi 

firdevs cennetidir. Firdevs, üzüm bahçeleri, çardaklar ve asmalara sarılı üzüm salkımları, bostan 

ve cennetin içindeki bir bahçe anlamlarında kullanılmıştır. Bursevî’ye göre, içinde hurma olana 

cennet, içinde üzüm olana ise firdevs denilir. Âlûsî de aynı görüşü tefsirinde beyan etmiştir. 

Cennetin bir diğer isminin huld cenneti olduğu belirtilmiş ve buna, bir yerde ikamet 

etmek ve oradan hiç çıkmamak anlamı verilmiştir. Cennet kelimesinin huld kelimesine izafe 

edilmesinin sebebi hakkında iki müfessirin görüşleri şöyledir: Âlûsî, izafe sebebi bilindiğinde 

övgü için olduğunu beyan etmiştir. Çünkü övgünün bu izafeyle bilineceğine işaret etmiştir. Bu 

durum, ancak izafeyle bilinebileceği durumda cennetin ebedi olduğuna vurgu yapılmak 

istenmiştir. Bursevî de benzer ifadelerde bulunmuş ve huld cennetini, nimetleri eksilmeyen, 

ahalisi oradan başka bir yere intikal etmeyen ve ebedî yurt olarak kullanılan yer olduğu şeklinde 

tarif etmiştir. Cennetin bir diğer ismi ise na‘îm olup sakinlik, yumuşak huyluluk ve mal çokluğu 

anlamında kullanılmıştır. Bursevî, cennetü’n-na‘îm terkibinin anlamının nimetlerle dolu bahçe 

olduğunu söylemiştir. Âlûsî ise bütün cennetlere aslında na‘îm cenneti denilebileceğini 



 

79 

 

vurgulamıştır. Yani her ne kadar bunlardaki nimetlerin mertebeleri birbirinden farklı olsa da 

hepsine aynı isim verilmiştir. 

Cenneti ifade etmek için kullanılan bir diğer isim me’vâ’dır. Me’vâ’ya, dönmek ve bir 

şeye sığınmak veya katılmak anlamı verilmiştir. Âlûsî, me'vânın cennette özel bir yerin ismi 

olduğu, hatta bütün şehitlerin ruhlarının barındırıldığı cennet olduğunu ifade etmiştir. Bursevî, 

dünyada iman edip salih amel işleyenler bu tutum ve davranışlarına karşılık olarak ve dünyada 

işledikleri güzel ameller sebebiyle mükâfata erdirilecekleri yer olduğunu beyan etmiştir.  

Cenneti ifade etmek için kullanılan diğer isimler ise dâru’l-mukâme ve dâru’s-selâm’dır. 

Dâru’l-mukâme terkibi, dört tarafı duvarlarla çevrilmiş ev veya mesken anlamında 

kullanılmıştır. Bursevî, bu terkibe bu yere yerleşenlerin ebediyyen başka bir yere intikal 

etmeyeceği bir yer, ikamet yurduna yerleştirilen ve orada konaklayan, hatta oradan hiç ayrılmak 

istemeyenleri ifade etmek üzere kullanıldığını ifade etmiştir. Âlûsî de içinden ebediyen 

çıkılmayacak cenneti ifade eden bir isim olduğunu ifade etmiştir. Cenneti ifade etmek için 

kullanılan bir diğer isim ise dâru’s-selâm’dır. Selam ifadesi, güvenlik, esenlik ve barış 

anlamlarında kullanıldığı gibi, Allah’ın isimlerinden birisidir. Âlûsî bu terkibin Allah’ın bir 

ismi olduğunu ve bu cennetin de çok güzel olduğunu belirtmiştir. İşte bu durumun vurgulanması 

için dâr kelimesi selâm kelimesine izafe edilmiştir. Bursevî ise bu cenneti rableri katında güven 

yurdu, istenilmeyen şeylerden uzak, selamet yurdu olarak tarif etmiştir. 

Cennete özgü nimetlerin ne olduğu hakkında iki müfessir izahlar yapmışlardır. Bu 

nimetlerin en başında tahtlar, saraylar ve çadırlar gelmektedir. Müfessir Bursevî, cennete 

girenlerin rahat etmeleri için üzerine oturacakları yüksek tahtlar olduğunu vurgulamıştır. Orada 

tahtlar üzerinde bir başka tahtın, her tahtın üzerinde yüz döşeğin olacağını belirtmiştir. Her bir 

döşeğin üzerinde ise parlak ay gibi bir hûrinin bulunduğunu ifade etmiştir. Ancak Bursevî’nin 

bu yorumunu destekleyecek bir âyet yoktur. Âlûsî ise tahtlardan maksadın ya çatıları 

yükseltilmiş veya değeri yüksek taht anlamında olduğunu ifade etmiştir. Âlûsî’nin yaptığı bu 

yorum daha uygun gözükmektedir.  

Cennete özgü nimetlerden bir diğeri ise hurilerdir. Bu kelime gözün içindeki beyazlığın 

daha beyaz, siyahının ise daha siyah olmasını ifade etmektedir. Müfessir Bursevî, hûr 

sözcüğüne göz çukurunun oval olması, kirpiklerin ince olması, göz çevresinin de beyaz olması 

anlamını vermiştir. Âlûsî ise hûrilerin örtüyle perdelenmiş, evine eşine bağlı veya kalpleri, 

bakışları yalnızca eşlerine bağlı olmalarını ifade etmek için kullanıldığını belirtmiştir. Cennet 

nimetlerine özgü bir diğer nimet ise, tertemiz eşlerdir. Yani dünyevi bütün kirlerden 

temizlenmişlerdir. Ayrıca cennette gölgelikler de vardır. Bursevî, uzayan, kısalmayan ve 



 

80 

 

değişmeyen gölgelerin olduğunu ifade etmiştir. Âlûsî, bu gölgelikler hakkında, bütün sıkıntı 

veren şeylerden cennet ehlinin korunması yorumunu yapmıştır.  

Cennete özgü başka bir nimet hizmetçilerdir. Âlûsî, hizmet eden kişilerin gençlerden 

oluştuğunu ve herhangi bir yaşlılık veya güçten düşmenin olmayacağını belirtmiştir. Bursevî 

de aynı ifadelerle bunların, cennetlikler yerken, içerken veya başka faaliyetlerde bulunurken, 

onların çevrelerinde hizmet etmek için dört dönen gençler olduklarını ifade etmiştir.  

Cennet nimetlerinden bir diğeri de altın ve atlas elbiselerdir. Bursevî, bu elbiselerinin 

rengi yeşil olduğunu ifade etmiş ve yeşil renklerin en güzeli, en hoşu ve Allah’a en sevimli 

olanı olması yönüyle açıklamıştır. Âlûsî de benzer ifadelerle biraz daha detay vermiştir. Ona 

göre üç şey hüznü giderir. Bunlar su, yeşillik ve güzel yüzdür. Fakat cennetliklerin elbiseleri 

sadece yeşil renkle sınırlandırılmamıştır. Âlûsî, cennet ehlinin canlarının çektiği her türlü 

elbiseyi giyebileceklerini ifade etmiştir. 

Cennet nimetlerine özgü bir diğer nimet ise, cennet ehlinin yiyecek ve içecekleridir. 

Âlûsî, cennetliklerin herhangi bir yorgunluk duymadan veya herhangi bir hizmetçiye gerek 

kalmadan yiyeceklere ulaşılabileceğini beyan etmiştir. Buna karşın Bursevî, cennetliklerin arzu 

ettikleri kuş etlerini gerek kızartılmış gerekse suda pişirilmiş halde iştahla yiyeceklerini ifade 

etmiştir. Ayrıca cennet ehline sunulan bir diğer nimet ise içeceklerdir. Âlûsî, Kur’ân’da kadeh 

kelimesinin zikredilmesini örnek göstermiş ve cennet içeceğinin şarap olacağını açıklamıştır.  

Rablerinden korkanlar için iki cennetin olacağı ile ilgili iki müfessir farklı görüşler ileri 

sürmüşlerdir. Âlûsî, Allah’tan korkan insanlar için bir cennet, Allah’tan korkan cinler için de 

bir cennet olduğunu ifade etmiştir. Yine Âlûsî, iman eden herkes için bir cennet, ameli için 

başka bir cennet ya da ibadet ve tâat için bir cennet, günah ve isyanı terk ettiği için bir cennet 

olduğunu belirtmiştir. O, ayrıca müminin işlediği sevap karşılığı bir cennet, Allah’ın lütfu 

kereminden ikrâm olarak verdiği diğer bir cennet olabileceğini dile getirmiştir. Bursevî ise bu 

iki cennetten birinin cismâni, diğerinin ise ruhâni olabileceğini söylemiştir. 

Cehennem sözlükte dibi çok derin kuyu anlamına gelmektedir. Dünyada Allah’a ve 

elçilerin davetine inanmayanların ve Allah’a baaşkaldıranların, ölümden sonra görülecek 

hesabın neticesinde çaptırılacakları azabın uygulanacağı yere cehennem denilmiştir. Kur’ân, 

pek çok âyette bu azaplardan söz etmiş, bazılarını ise detaylandırmıştır. Kur’ân, cehenneme 

girenlerin çeşitli azapların uygulanacağını beyan etmiştir. Bunların yürekleri dağlayan, kızgın 

ve alevli ateş, derileri sürekli yakan ateş, zakkum yiyeceği, zehirli ve kuru dikenli bir bitki, 

yüzleri haşlayan, kaynar ve pis su, demir kelepçeler, yüksek sütunlar ve ateşten döşekler olduğu 

beyan edilmiştir. 



 

81 

 

Cehenneme lezâ, cahîm, hutame, sekar, hâviye ve sa‘îr gibi farklı isimler verilmiştir. 

Kur’ân’da cehennemi ifade etmek üzere kullanılan cahîm terimi lügatte alevlenen ve 

tutuşturulan şiddetli ateş, derin çukurların içinde tutuşturulan büyük ateş veya şiddetli bir 

şekilde tutuşturulmuş ateş anlamlarına gelmektedir. Âlûsi’ye göre bu sözcük, alevli ve ısı 

derecesi yüksek ateş anlamındadır. Bursevî de bu sözcüğe benzer ifadelerle ateşin iyice tutuşup 

alevlenmesi manası vermiştir. Cehennemin bir diğer ismi de sekar’dır. Bu kelime bir şeyi eritip 

yakmak anlamına gelir. Bursevî, sekar cehenneminin içine atılan her şeyin yok olacağını 

vurgulamıştır. Sekar’ın, cebbar olan Allah’ın gazabından yaratıldığını ifade etmiştir. Fakat bu 

görüşünü destekleyecek herhangi bir âyet ve hadis sunmamıştır. Âlûsî de buna benzer bir 

yorumda bulunmuş ve içine girenleri yok edeceğini ifade etmiştir. 

Cehennemin bir diğer ismi ise lezâ’dır. Saf alev anlamına gelmektedir. Bursevî, saf ateş 

olduğu için hararetinin çok kuvvetli ve bu sebeple son derece yakıcı olduğunu beyan etmiştir. 

Âlûsî de bu kelimeye, alev alev yanan ateş anlamı vermiştir. Bunun, cehennemin adı veya 

cehennemin ikinci tabakasının ismi olduğunu belirtmiştir. Cehennem için kullanılan bir diğer 

isim ise hutame’dir. Bu kelimenin anlamı her şeyi kırıp geçiren demektir. Âlûsî, cehenneme 

girenleri kırıp geçirdiği için hutâme dendiğini belirtmiştir. Bursevî ise hutameye atılanların, 

yaptıkları amellere uygun bir ceza olarak kırılıp geçirileceklerini ifade etmiştir.  

Cehennem için kullanılan bir diğer isim ise hâviye’dir. Hâviye, lügatte dibi bilinmeyen 

bütün derin çukurlara isim olmuştur. Bursevî, cehenneme hâviye denilmesinin nedenini, onun 

son derece derin ve uçsuz bucaksız olmasından dolayı olduğunu ifade etmiştir. Âlûsî ise, 

hâviye’nin cehennem ateşinin kendisi olduğunu ifade etmiştir. Cehennem için kullanılan bir 

diğer isim ise sa‘îr’dir. Sa‘îr’in bizzat ateşin kendisi olduğu ifade edilmiştir. Âlûsî, sa‘îr 

kelimesine cehennem ateşinin şiddetli olarak tutuşturulması anlamını vermiştir. Bursevî de 

benzer açıklamalarda bulunmuştur. 

Görüldüğü gibi cehennemin azapları çeşit çeşittir ve işlenen suçlara uygun ve benzer 

azaplar mevcuttur. Âlûsî, cehennemin ateşinin diğer ateşler gibi odun veya benzeri araçlar 

olmadan tutuşturulacağını beyan etmiştir. Bursevî ise cehennemin yakıtı insanlar ve taşlardan 

oluşuyorsa, cinler ve şeytanlardan da cehennemde yakıt olabileceğini ifade etmiştir. Bursevî, 

cehennemdeki kızgın ateşin, sıcaklıkta sonsuz, yakıcılıkta sınırsız olduğu, ondan daha yakıcı 

bir ateşin de bulunmadığı söylemiştir.  

Âlûsî, yanan derilerin değiştirilmesi olayını, ciltleri aynı kalmak üzere derilerinin başka 

bir şekil alacağı ve tekrar geri iade edileceği veya azabı tatmaları için yanma izinin silineceği 

ve tekrar azap edilmeye devam edileceği şeklinde yorumlamıştır. Bursevî, inkarcının derileri 

kavrulduğu, yerine başka deri getirildiğinde, bunun başka bir deriye azap olup olmayacağını 



 

82 

 

tartışmıştır. O, azabın mutlak olarak deriye yapılmayacağı, aksine derinin isyan eden hassas 

kısmına uygulanacağını belirtmiştir. 

Bu çalışmamızda iki müfessir arasında cennet, cehennem ve bu iki yerin özelliklerine 

dair açıklamalarında ciddi bir görüş ayrılığının olmadığı sonucuna varılmıştır. Hatta yeri 

geldiğinde iki müfessirin birebir aynı cümleleri kullandıkları da müşahede edilmiştir. Bu 

durumlarda sadece bir müfessirin görüşü aktarılmış, diğerinin görüşü için sadece dipnotta yer 

verilmiştir. Buna örnek vermek gerekirse, her iki müfessir de cehennemin yedi kapısından 

maksadın, yedi tabaka olduğunu ifade etmişlerdir. Yaptıkları günahlar sebebiyle mertebelerine 

göre cehennemliklerin oraya gireceklerini ifade etmişlerdir. Bursevî, Âlûsî’den farklı olarak bu 

tabakalarda kimlerin gireceği hakkında detaylı bilgi vermiştir. Fakat Âlûsî, hangi tabakaya 

kimlerin gireceği hakkında detay vermemiştir. Sadece her bir günahkâr için, gireceği bir 

kapısının olacağı şeklinde izah yapmıştır. 

Cennet ve cehennemin hem ruhani hem de cismani olacağını ifade eden mutasavvıflar 

cismani amel cennetinin ötesindeki ruhani, müşahede cennetini elde etmeye özen 

göstermişlerdir. Bursevî herkesin ameldeki niyetine ve manevi olgunluk seviyesine göre maddi 

veya manevi cenneti elde edeceğini belirtmiştir. Âhiretle ilgili ehl-i sünnet akaidine uygun 

açıklamalar yapan Bursevî, herkesin ameline göre cennet ve cehennemin farklı tabakalarına 

gireceğini, alınan lezzet ve azabın derecesinin de buna göre farklılaşacağını dile getirmiştir. 

Bunun yanında âyetlerden işârî yorumlar çıkarmaya özen gösteren Bursevî, cennet ve 

cehennemin batınî yorumuna, işârî olarak ne anlama geldiğine de yer vermiştir. 

Neticede bu çalışmamızda Bursevî’nin tefsirinde konumuzla ilgili işari yorumların daha 

fazla olduğu görülmüştür. Tefsir otoriteleri Bursevî’nin tefsirinin işârî tefsir kategorisinde 

saymışlardır. Ancak birçoğu Âlûsî’nin tefsirinin işârî bir tefsir olmadığını beyan etmişlerdir. 

Âlûsî’nin tefsirini dirâyet ve işârî tefsirlerden sayanlar da olmuştur. Âlûsî, bir tefsirin işâri tefsir 

sayılabilmesi için bazı şartlar olduğunu belirtmiştir. Bu şartların ilkinin, işârî tefsirin, sülûk 

erbabının vakıf olduğu gizli manalar barındırması olduğunu belirtmiştir. Bu gizli manalara 

vakıf olan kişinin yaptığı yorumlar neticesinde ortaya çıkan tefsirler, işârî tefsir sayılır demiştir. 

Gizli manalar ile zâhiri manaların arasını birleştirmenin mümkün olduğunu da belirtmiştir.  

Bunlara ilaveten işari yorumlara kısmen başvuran ve ilmi bir disipline sahip olan Âlûsî, 

kendine özgü farklı yorumları olsa da açıklamalarında geleneksel müfessirlerin görüşlerine ve 

Kur’an’ın bütünlüğüne bağlı kalmaya özen göstermiştir. Vaaz üslubunu benimsediğini 

söyleyebileceğimiz Bursevî ise geleneğe bağlı olmasının yanında zaman zaman Kur’an’da ve 

sahih sünnette delilini bulamadığımız açıklamalar ve aşırı diyebileceğimiz yorumlar yaptığı 

görülmektedir.  



 

83 

 

Cennet ve cehennem tasvirlerinde muhatabın durumunu göz önüne alan Kur’an’ın gayb 

alemi olan cennet ve cehennemi onun algısına indirerek anlattığı müşahede edilmektedir. Bu 

meyanda müfessirler Kur’an’ın anlatımları üzerinden dilsel tahlillere ve kendi bakış açılarına 

göre ahiret âlemiyle ilgili izahlar yapmış olsa da gayb âleminin mahiyetini en iyi Allah’ın 

bileceğini ifade etmenin daha uygun olacağı bu çalışmada vardığımız neticelerden biridir.       

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

84 

 

KAYNAKÇA 

Abdülhamîd, Muhsin. Âlûsî müfessiran. Bağdat: Matbaatü’l-Meârif, 1968. 

Ahmed, Halil b. Kitabu’l-‘ayn. 4 Cilt. Beyrut: Dârü’l Kütubil Arabiye, 1. Basım, 2003.   

Al, Bahar, Cennet Kadını (Hûri) Van: Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2007. 

Âlûsî, Mahmûd b. Abdillâh b. Mahmûd el-Hüseynî. Rûhu’l-meânî. 15 Cilt. Beyrut: İhya’ut-

Turasu’l Arabiyye, 4. Basım, 1985. 

Âlûsî, Mahmûd b. Abdillâh b. Mahmûd. Ğarâibü’l-iğtirâb ve nüzhetü’l-elbâb. Bağdat: 

Şâbender, 1327. 

Beyzâvî, Abdullah b. Ömer b. Muhammed. Envârü’t-tenzîl ve esrârü’t-teʾvîl. 2 Cilt. Beyrut: 

Dar’ül Kütübil İlmiyye, 3. Basım 1971. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Büyük tefsir tarihi. İstanbul: Semerkand Yayınevi, 1. Basım, 2014. 

Buhârî, Muhammed b. İsmâil. el-Câmiʿu’s-sahîh. nşr. Muhammed Ali Baydoun. Beyrut: Dâru’l 

Kutubil İlmiyye, 3. Basım. 2020. 

Bursevî, İsmâil Hakkı. Rûhu’l-beyân. nşr. Halil Eser. 10 Cilt. İstanbul: Mektebetü Eser, 1969. 

Çağlayan, Reyhan. Kur’ân-I Kerim’de Cennet ve Cennetlikler. Sakarya: Sakarya Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006. 

Çakır, Numan. “Bursevî’nin Rûhu’l-Beyân’ından İşârî Tefsir Örnekleri”. Mürsel Ethem vd 

(ed.). Meşhur Müffessirler ve Örnek Metinler 2. Ankara: Grafiker Yayınları, 2020. 

Çelik, Ahmet. “Rûḥu’l-meʿânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 35/213-214. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2008. 

Çelik, Ahmet. el-alûsî’nin rûhu’l-meânî isimli eserinde “işârî tefsir”. Erzurum: Atatürk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1996. 

Çiçek, Mustafa. İslam Kelamında Cennet ve Cehennem. Elazığ: Fırat Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi. 2008. 

Elmalı, Hüseyin. “Tasvir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 40/135-136. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2011. 

Eroğlu, Muhammed. “Âlûsî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 2/550-551. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1989.  

Ertuğrul, Resul. “Âhiretteki Karşılık Bakımından Kur’ân’da Suç-Ceza Uyumu -I-”. Bayburt 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10 (2019), 123-151. 

Ertuğrul, Resul. “Bursevî’nin Rûhu’l-Beyân’ında Cennet-Cehennem Tasavvuru”. Mürsel 

Ethem vd. (ed.). Meşhur Müffessirler ve Örnek Metinler 2. Ankara: Grafiker Yayınları, 

1. Basım, 2020. 

Fuâd Abülbâkî, Muhammed. el-Mu’cemü’l müfehres li elfazi’l Kur’ân, Kahire: Dar’ül Kütüb’il 

Mısriyye, 1364. 

Gölcük, Şerafettin-Süleyman, Toprak. Kelam, Tarih, Ekoller, Problemler. Konya: Tekin 

Kitabevi, 8. Basım 2001. 

Güner, Rabia. Cennetle Müjdelenen ya da Cehennemle İnzar Edilen Tek Amellerle İlgili 

Hadisler. Erzurum: Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2019. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/envarut-tenzil-ve-esrarut-tevil
https://islamansiklopedisi.org.tr/ruhul-meani


 

85 

 

İbn Manzur, Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed. Lisânü’l-‘Arab. 13 Cilt.  Beyrut: 

Daru’s-Sadr, 1. Basım, 1884. 

İbnü’l-Cevzi Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî.  el-Mevzûʿât. 3 Cilt. 

Medine: y.y, 1. Basım, 1966. 

İsfehânî, Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb. el-Müfredât fî ğarîbi’l-Kurʾân. thk. 

Savfan Adnan ed-Davudi. Beyrut: Darü’l Kalem, 1991. 

Kaplan, Süleyman. Fahreddin Râzî'nin Tefsîr-i Kebîr'inde Cennet Cehennem Tasvirleri. Tokat: 

Gaziosmanpaşa Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 

Karaman, Hayrettin vd.. Kur’ân Yolu Meâli. İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2016. 

Karaman, Hayrettin vd.. Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir. 5 Cilt. Ankara: Diyanet işleri 

Başkanlığı Yayınları, 4. Basım, 2012. 

Kargılı, Abdullah. İsmail Hakkı Bursevî’nin Kitâbü’l-Hucceti’l-Bâliğa Adlı Eseri. İstanbul: 

İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2011. 

Kayacı, Habibe. Kur’ân’da Cennet Cehennem Tasvirleri Bağlamında Ödül ve Ceza Eğitimi. 

Sivas: Cumhûriyet Üniversitesi, Sosyal Bilimleri Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Kehhâle, Ömer Rıza. Mu’cemü’l-Müellifin. 3 Cilt. Şam: Müessetü’r-Risale Naşirun, 1957.  

Kılavuz, Ahmet Saim. “Cahîm”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/19-20. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1993. 

Kılavuz, Ahmet Saim. İslam akaidi ve kelama giriş. İstanbul: Ensar Neşriyat, 31. Basım, 2019. 

Köse, Sümeyye Emine Karaca. İlköğretim Öğrencilerinin Cennet ve Cehennem Tasavvurları. 

Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimleri Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2013. 

Kurtubî, Muhammed b. Ahmed. el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân. 18 Cilt. İstanbul: Buruc 

Yayınları, 2. Basım, 2003. 

Mustafa, İbrahim vd.. Mu’cemu’l-vasît. 2. Basım, ts. y.y. 

Namlı, Ali. “Bursevî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 23/108-110. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2001. 

Namlı, Ali. “Rûḥu’l-beyân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 35/211-213. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2008.  

Öz, Mustafa. “Zakkum”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 44/108. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2013.  

Özervarlı, M. Sait. “Firdevs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 13/123-124. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1996. 

Sâbunî, Muhammed Ali. Safvetü’t-tefâsir. 3 Cilt. İstanbul: İsmâilağa Yayınevi, 1. Basım, 2019. 

Sarıgül, Murat. el-Âlûsî’nin Rûhu’l-Meânî İsimli Eserinde Ahkam Tefsiri. Erzurum: Atatürk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2016. 

Saylık, Şakir. Âyetler Işığında Cennet ve Cehennem Yiyecek ve İçecekleri Van: 100. Yıl 

Üniversitesi, Sosyal Bilimleri Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi. 2019. 

Süleymân b. el-Eş‘as, b. İshâk es-Sicistânî Ebû Dâvûd. Sünenü Ebi Davud. Beyrut: Muessetü 

er-Risale Naşirun, 1. Basım, 2012. 

Şahin, M. Süreyya. “Cennet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/374-376. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1993.  

https://islamansiklopedisi.org.tr/el-mevzuat
https://islamansiklopedisi.org.tr/el-cami-li-ahkamil-kuran
https://islamansiklopedisi.org.tr/ruhul-beyan
https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/m-sait-ozervarli


 

86 

 

Tirmizî, Muhammed b. Îsâ b. Sevre. Sünenü’t-tirmizî. Beyrut: Muessetü er-Risale Naşirun, 1. 

Basım. 2015. 

Tok, Faruk Nafiz. Kur’an’da Cennet Ehli Ve Cehennem Ehli. Konya: Selçuk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006. 

Topaloğlu, Bekir. “Cehennem”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/227-233.  

İstanbul: TDV Yayınları, 1993.  

Topaloğlu, Bekir. “Cennet” Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/376-386. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1993. 

Topaloğlu, Bekir. “Huld”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 18/324. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1998. 

Toprak, İbrahim. Cennet ve cehennemin ebediliği. Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi. 2010. 

Ulcay, Hatice Sümeyye. İlköğretim Çağı Çocuk Resimlerinde Cennet ve Cehennem Tasavvuru. 

Sakarya: Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi. 2011. 

Uludağ, Süleyman. “İşârî Tefsir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 23/424-428. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Vâhidî, Alî b. Ahmed b. Muhammed. Esbabü nüzüli’l-Kur’ân. Beyrut: Dar’ül Kütübil İlmiyye, 

5. Basım, 1971. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Adn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 1/390-391. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1988. 

Yavuz, Yusuf Şevki. Karadaş, Cağfer. “Bursevî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

23/108-110. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Yıldırım, Hüseyin. Kur’ân’da cennet ve cehennem tasvirleri. Van: 100. Yıl Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi. 1999. 

Yıldız, Sâkıb. “Türk Müfessiri İsmail Hakkı Bursevî’nin Hayatı”. Atatürk Üniversitesi İslamî 

İlimler Fakültesi Dergisi 0/1 (1975), 103-126. 

Zehebi, Muhammed Hüseyin. et-Tefsir ve'l-müfessirun. Kuveyt: Darü’n Nevadir, 2010. 

Zemahşerî. Mahmûd b. Ömer b. Muhammed. el-Keşşâf ʿan hakâʾikı ġavâmizi’t-tenzîl ve 

ʿuyûni’l-ekāvîl fî vücûhi’t-teʾvîl’. 2 Cilt. Beyrut: Daru’l Fikr, 6. Basım, 1977. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/bekir-topaloglu
https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/bekir-topaloglu
https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/bekir-topaloglu
https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/yusuf-sevki-yavuz
https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/yusuf-sevki-yavuz
https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/cagfer-karadas


 

87 

 

ÖZ GEÇMİŞ 

Yahya Aktaş, Bitlis merkeze bağlı Arıdağ köyünde dünyaya gelmiştir. İlkokul, Ortaokul 

ve Lise eğitimini Bitlis’te tamamlamıştır. Eskişehir Anadolu Üniversitesi Açıköğretim İlahiyat 

Fakültesi ilahiyat önlisans programından mezun olmuştur. Daha sonra Elâzığ Fırat Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesinde ilahiyat lisans tamamlama programı olan (İLİTAM)’dan mezun olmuştur. 

Küçük yaşlarda klasik medrese eğitimine başlayıp, daha sonra icazetini alarak mezun olmuştur. 

Diyanet İşleri Başkanlığının açtığı imamlık sınavını kazanmış ve Bitlis Merkez Hersan 

Camii’nde imam hatib olarak göreve başlamıştır. Daha sonra Erzurum Ömer Nasuhi Bilmen 

Dini Yüksek İhtisas Merkezinde ihtisas eğitimine başlamış ve ihtisasını tamamlamıştır. Mezun 

olduktan sonra Muş Hasköy İlçe Vaizi olarak göreve başlamıştır. Bingöl Genç ilçe müftülüğü 

görevine atanan Yahya AKTAŞ, hâlâ aynı görevi yürütmekte olup, evli ve üç çocuk babasıdır.  

 


