
 

 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ (HADİS) 

 ANABİLİM DALI 

 

 

 

ABDULLAH B. MES’ÛD VE HADİS RİVAYETİ 

 

 

 

 

Doktora Tezi 

Esra ÖZDEMİR 

 

 

 

 

 

 

Ankara-2023 



 

 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ (HADİS) 

 ANABİLİM DALI 

 

 

ABDULLAH B. MES’ÛD VE HADİS RİVAYETİ 

 

 

 

Doktora Tezi 

Esra ÖZDEMİR 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Bünyamin ERUL 

 

 

 

Ankara-2023 

 



 

 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

HADİS BİLİM DALI 

 

 

 

ABDULLAH B. MES’ÛD VE HADİS RİVAYETİ 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Bünyamin ERUL 

 

 

TEZ JÜRİSİ ÜYELERİ 

 

 Adı ve Soyadı                                                                                                İmzası 

1- Prof. Dr. Bünyamin ERUL 

2- Prof. Dr. Mehmet ÖZDEMİR 

3- Doç. Dr. Mahmut DEMİR  

4- Doç. Dr Ferhat GÖKÇE 

5- Dr. Öğr. Üyesi Muhammet Emin EREN 

 

 

Tez Savunması Tarihi 

06.02.2023 



 

 

 

 

 

 

 

T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü’ne, 

 

 

 

Prof. Dr. Bünyamin ERUL danışmanlığında hazırladığım “ABDULLAH B. 

MES’ÛD VE HADİS RİVAYETİ (Ankara.2023) ” adlı doktora tezimdeki bütün 

bilgilerin akademik kurallara ve etik davranış ilkelerine uygun olarak toplanıp 

sunulduğunu, başka kaynaklardan aldığım bilgileri metinde ve kaynakçada 

eksiksiz olarak gösterdiğimi, çalışma sürecinde bilimsel araştırma ve etik 

kurallarına uygun olarak davrandığımı ve aksinin ortaya çıkması durumunda her 

türlü yasal sonucu kabul edeceğimi beyan ederim. 

 

 

                                                                                                               ..../…./2023 

Esra ÖZDEMİR



v 
 

 

İÇİNDEKİLER 

 

KISALTMALAR ......................................................................................................... viii 

ÖNSÖZ ............................................................................................................................ 1 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 3 

A-TEZİN ÖNEMİ VE AMACI ........................................................................................ 4 

B-VERİ TOPLAMA TEKNİKLERİ ................................................................................ 5 

C-KONUYLA İLGİLİ YAPILMIŞ ÇALIŞMALAR ....................................................... 6 

D-TEZİN KONUSU ....................................................................................................... 12 

I. BÖLÜM ..................................................................................................................... 14 

ABDULLAH B. MES’ÛD’UN HAYATI VE İLMÎ KİŞİLİĞİ ................................ 14 

A. HAYATI .............................................................................................................. 14 

1. Cahiliye Dönemi .............................................................................................. 14 

2. Hz. Peygamber Dönemi ................................................................................... 16 

3. Hulefâ-i Râşidîn Dönemi ................................................................................. 24 

B. İLMÎ KİŞİLİĞİ ...................................................................................................... 29 

a. İlmî Vukûfiyeti ................................................................................................ 29 

b. İlim Hakkındaki Görüşleri ............................................................................... 35 

1. Kur’ân İlimlerindeki Yeri .................................................................................... 36 

a. Kur’ân Bilgisi ve Tilâveti ................................................................................ 37 

b. Kur’ân’ın Toplanması, Çoğaltılması ve Farklı Nüshaların İmhası Konusunda 

Tutumu .................................................................................................................... 39 

c. Mushafı ............................................................................................................ 40 

2. Tefsir İlmindeki Yeri ........................................................................................... 41 

3. Fıkıh İlmindeki Yeri ............................................................................................ 46 

a. Fakih Sahabiler Arasında Zikredilmesi ........................................................... 46 

b. Hz. Ömer ile Arasındaki Fikrî Yakınlık ve Re’y Karşıtı Olarak Zikredilmeleri ......... 48 

c. Kufe Ekolü ve Abdullah b. Mes’ûd’un Etkileri ............................................... 49 

d. Muhammed eş-Şeybânî ve Ebû Yusuf’un Kitâbü’l-Asârlar’ındaki İbn Mes’ûd 

Rivayetleri ............................................................................................................... 56 

C. YETİŞTİRDİĞİ BAZI ÖNEMLİ TALEBELERİ ................................................. 58 

II. BÖLÜM .................................................................................................................... 65 

ABDULLAH B. MES’ÛD’UN RİVAYET YÖNÜ ..................................................... 65 

A. SAHABEDEN HADİS RİVAYETİ .................................................................... 67 

B. HADİSLERİN YAZILMASI HUSUSUNDA TUTUMU .................................. 75 



vi 
 

C. HADİS MÜZAKERESİ ...................................................................................... 77 

D. BELLİ GÜNLERDE DERS VEREREK HADİS NAKLETMESİ ..................... 79 

E. HÜKÜM VERİRKEN VE KENDİSİNE SORU SORULMASI ÜZERİNE 

HADİS NAKLETMESİ .............................................................................................. 82 

F. AYETLERİ TEFSİR EDERKEN HADİS NAKLETMESİ ................................ 84 

G. RASULULLAH’A (SAV) SORULAR SORARAK ALDIĞI CEVAPLARI 

NAKLETMESİ ........................................................................................................... 90 

H. ABDULLAH B. MES’ÛD’DAN BAZEN TOPLU OLARAK, BAZEN AYRI 

AYRI RİVAYET EDİLEN HADİSLER .................................................................... 94 

İ. ABDULLAH B. MES’ÛD VE İDRÂC ............................................................ 112 

J. ABDULLAH B. MES’ÛD’DAN NAKLEDİLEN MÜSELSEL HADİSLER . 119 

K. RAVİ-RİVAYET İLİŞKİSİ BAĞLAMINDA RİVAYETLERİNİN 

İNCELENMESİ ........................................................................................................ 126 

1. Mesleklerinin Naklettiği Hadislere Yansıması .................................................. 127 

a. Kadılık Görevinin Naklettiği Hadislere Yansıması ....................................... 127 

b. Beytü’l-Mal’den Sorumlu Kişi Olmasının Naklettiği Hadislere Yansıması . 136 

c. Öğretmenlik Görevinin Naklettiği Hadislere Yansıması ............................... 138 

2. Allah’a Olan Sevgisi ve Kulluk Bilincinin Naklettiği Hadislere Yansıması..... 141 

3. Namaza Verdiği Önemin Naklettiği Hadislere Yansıması ................................ 144 

4. Kur’ân Bilgisi ve Sevgisinin Naklettiği Hadislere Yansıması .......................... 146 

5. Müslümanların Birliğine ve Cemaate Verdiği Önemin Naklettiği Hadislere 

Yansıması .................................................................................................................. 148 

6. Döneminde Yaşadığı Bazı Olayların Naklettiği Hadislere Yansıması .............. 151 

a. İslâmiyetin İlk Yıllarında Karşılaşılan Zorlukları Nakletmesi ...................... 152 

b. Şahit Olduğu Mucizeleri Nakletmesi ............................................................. 152 

c. Savaşlara İştirakinin Naklettiği Hadislere Yansıması ................................... 154 

d. Kur’ân’ın Cem’ Edilmesinde Kendisine Görev Verilmemesi ve Hz. Osman’ın 

Resmî Mushaf Dışındaki Mushafları Yok Etme Emrinin Naklettiği Hadislere 

Yansıması .............................................................................................................. 156 

e. Hz. Peygamber’in Vefatından Sonra Ortaya Çıkan Bid’ât ve Fitnelerin 

Naklettiği Hadislere Yansıması ............................................................................. 158 

L. RİVAYETLERİNİN KONULARA GÖRE TASNİFİ ...................................... 163 

III. BÖLÜM ................................................................................................................ 169 

ABDULLAH B. MES’ÛD’UN RİVAYET YÖNTEMİ VE DİRAYET YÖNÜ .... 169 

I. ABDULLAH B. MES’ÛD’UN RİVAYET YÖNTEMİ ................................... 169 

A. ÇOK HADİS RİVAYET ETMEKTEN ÇEKİNMESİ ...................................... 169 

B. DOĞRUDAN RASULULLAH’TAN (SAV) HADİS RİVAYET ETMEKTEN 

ÇEKİNMESİ ............................................................................................................. 171 



vii 
 

1. İbn Mes’ûd ve Ref’ Problemi ............................................................................ 171 

2. Rasulullah’ı (sav) Zikrederek Doğrudan Hz. Peygamberden Hadis Nakletmekten 

Çekindiğini Gösteren Bazı Hususlar ......................................................................... 185 

a. “Kim benim adıma yalan söylerse cehennemdeki yerine yerleşsin” Hadisi.. 186 

b. Hadis Naklederken Titiz Davrandığını Bildiren Rivayetler .......................... 190 

c. Bazı Rivayetlerin Hem Merfû’ Hem Mevkuf Olarak Nakledilmesi .............. 194 

d. Bazı Hadislerin Abdullah b. Mes’ûd’dan Mevkuf, Başka Sahabilerden Merfu’ 

Olarak Nakledilmesi .............................................................................................. 205 

e. Bazı Rivayetlerin İbn Mes’ûd’a İsnad Edilerek Ref’ Edilmesi ..................... 216 

f. Hz. Peygamber’den Hadislerin Naklini Teşvik Eden Rivayeti Nakletmesi .. 224 

C. RİVAYETTEN SONRA O HADİS İLE İLGİLİ AYETİ OKUMASI.............. 229 

D. HADİSLERİ MANA İLE RİVAYET ETMESİ ................................................ 234 

II. ABDULLAH B. MES’ÛD’UN DİRAYET YÖNÜ .......................................... 238 

A. HZ. PEYGAMBER’E YAKINLIĞI ................................................................. 242 

B. SÜNNET ANLAYIŞI ....................................................................................... 244 

a. Sünnet Kavramı ............................................................................................. 245 

b. Sünnet’in Kaynağı ......................................................................................... 247 

c. Ef’âlü’r-Rasûle Bakışı ................................................................................... 250 

C. BİD’ÂT ANLAYIŞI .......................................................................................... 268 

SONUÇ .................................................................................................................... 272 

KAYNAKÇA ........................................................................................................... 278 

ÖZET ....................................................................................................................... 291 

ABSTRACT ............................................................................................................. 293 

 

  



viii 
 

 

 

KISALTMALAR 

a.g.e : Adı geçen eser  

a.g.m : Adı geçen makale  

a.y. : Aynı yer 

b. : İbn  

Bkz : Bakınız  

c. : Cilt  

çev. : Çeviren  

DİA : Diyanet İslam Ansiklopedisi  

Hz. : Hazreti 

İFAV : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları 

İSAV : İslami İlimler Araştırma Vakfı 

MÜİFD : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

no : Numara 

ö. : Ölüm tarihi 

s. : Sayfa 

(sav) : Sallallahu Aleyhi ve Sellem 

ss. : Sayfa sayısı 

TDV : Türkiye Diyanet Vakfı 

ty. : Tarih yok 

yy. : Yer yok 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

 

                                       ÖNSÖZ 

İslam’ın en temel iki kaynağı olan Kur’ân ve sünnet birbirinden ayrı 

düşünülemeyen, daima içiçe olan kaynaklardır. Sünneti bize nakleden, Hz. 

Peygamber’in kendilerinden övgüyle bahsettiği sahabe neslidir. Her biri mümtaz olan 

bu şahsiyetlerin, Hz. Peygamber ve sünneti hakkındaki bilgisi ve anlayışı farklılık 

arzetmektedir. Bu onların algı, zekâ, kavrayış, karakter ve mizaç gibi yaratılıştan 

getirdikleri özelliklerinden kaynaklandığı gibi, görgülerinden ve Hz. Peygamberle 

muhatap olma sürelerinin farklı olmasından kaynaklanmaktadır. Zîra bazı sahabiler Hz. 

Peygamber’e çok yakınken, bazıları onunla sınırlı olarak bulunabilmiş, bazıları ise onu 

hayatlarında sadece bir kere görebilmiştir. Dolayısıyla sahabenin hepsini aynı 

değerlendirmek doğru değildir. Kur’ân’ın nüzûl sürecine ve İslam Tarihi’nin önemli 

olaylarına şahitlik etmiş, uzun süre Hz. Peygamber ile bulunarak onun tedrisâtından 

geçmiş sahabilerin sünnet hakkındaki bilgilerinin daha fazla olacağı malumdur. 

Dinin anlaşılmasında inkar edilemez önemli bir yeri bulunan sahabe ile ilgili 

gerek tek tek, gerek toplu olarak bilgi veren birçok çalışma yapılmıştır. Nitekim sahabe 

neslinin iyi bir şekilde tanınıp anlaşılması, sünnetin de doğru anlaşılmasına katkı 

sağlayacaktır. 

Sahabenin büyüklerinden, Rasulullah’ın (sav) her zaman yakınında bulunmuş, 

onun tedrisâtından geçmiş ve Hz. Peygamber’in vefatından sonra da eğitim-öğretim 

faaliyetlerini Kufe gibi kozmopolit bir yerleşim yerinde sürdürerek, görüşleriyle bir 

ekolün oluşmasına öncülük etmiş olan Abdullah b. Mes’ûd’un rivayetçiliği hakkında 

yeterli bilimsel çalışmaların olmayışı bizi böyle bir çalışmaya sevk etmiştir. Dolayısıyla 

tezimizde genel hatlarıyla Abdullah b. Mes’ûd’un rivayetçiliğini ortaya koymaya ve 

hadis nakli konusunda ihtiyatlı davrandığı ifade edilen Abdullah b. Mes’ûd’dan 

nakledilen çok sayıda rivayetin bulunmuş olmasının ve ondan mevkuf olarak nakledilen 

rivayetlerin yanında, hem merfû hem mevkuf olarak nakledilmiş olan rivayetlerin 

bulunmasının sebeplerini örnek rivayetleri incelemek suretiyle tespit etmeye 

çalışacağız. Aynı zamanda onun sünnet ve bid’at anlayışından da bahsedeceğiz. Tefsir, 

hadis ve fıkıh ilimlerinde büyük etkileri bulunan Abdullah b. Mes’ûd, farklı yönleri ve 

görüşleri açısından araştırma konusu yapılmıştır ve onun hakkındaki çalışmaların da 

devam edeceği kanaatindeyiz. 



2 
 

Tezimde gerek muhteva gerekse teknik yönden görüşleri ve yapıcı 

eleştirileriyle bana yol gösteren değerli hocam Prof. Dr. Bünyamin Erul’a, tez izleme 

komitemde bulunan ve yardımlarını esirgemeyen Prof. Dr. Mehmet Emin Özafşar ve 

Prof. Dr. Mehmet Özdemir hocalarıma teşekkürü borç bilirim. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

GİRİŞ 

Allahu Teâlâ, son din olan İslam’ı tamamlamış, kemâle erdirmiş ve râzı olduğu 

şekilde1 Hz. Peygamber aracılığıyla insanlığa bildirmiştir. 

İslam’ın temel iki kaynağından ilki olan Kur’ân-ı Kerim nazil olmaya 

başladığından itibâren koruma altına alınmış ve tevatür yoluyla günümüze kadar 

bozulmadan ulaşmıştır. Kitabının koruması altında olduğunu Allah (cc), bizzat kendisi 

de ifade etmiştir.2 Yaşayan Kur’ân olan Hz. Peygamber’in sünnetini de bize sahabe 

nesli nakletmiştir. Onlar Hz. Peygamber’i görmüş, İslam tarihindeki önemli olaylara 

şahitlik etmiş, İslâm’ın tebliğinde ve yayılmasında Rasulullah’a (sav) yardımcı olmuş, 

bu sırada birçok sıkıntılara göğüs germiş, Allah ve Rasulü’nün kendilerinden övgüyle 

bahsettiği kişilerdir. Sahabiler hakkında tezimizde hadis ilmi açısından inceleyeceğimiz 

İbn Mes’ûd şöyle söylemiştir: 

“Sizden, birilerini örnek almak isteyenler, Rasulullah’ın (sav) ashabını örnek 

alsın. Çünkü onlar, ümmetin kalpleri en iyi, bilgileri en güçlü, tekellüften en uzak, hal 

ve istikamette en ideal olanlarıdır. Onlar; Allah’ın (cc), elçisinin sohbetinde bulunmak 

üzere seçtiği bir topluluktur. Bunun için onların sahip oldukları bu fazileti kabul edip 

gittikleri yolu takip edin. Şüphesiz onlar dosdoğru hidayet üzere olan kimselerdi.”3 

Yine İbn Mes’ûd “Allah’ın, kullarının kalbine baktığını ve Hz. Muhammed’in 

(sav) kalbini kalplerin en hayırlısı olarak bulduğunu ve onu kendisi için seçip elçilikle 

görevlendirdiğini, daha sonra ashabının kalplerini kalplerin en hayırlısı olarak 

bulduğunu ve onları peygamberinin dini uğrunda savaşacak vezirleri yaptığını…” 

söylemiştir.4 

İbn Mes’ûd, Rasulullah’tan (sav) da sahabe ile ilgili şu rivayeti nakletmiştir: 

“İnsanların en hayırlısı benim çağımda yaşayanlar, sonra onların peşinden 

gelenler, sonra onların peşinden gelenler, sonra onların peşinden gelenlerdir...”5 

                                                      
1 Bkz: Mâide, 5/3. 
2 Bkz: Hicr, 15/9. 
3 İbn Abdilberr, Ebû Ömer Yusuf en-Nemerî (ö. 463), Câmiu Beyâni’l-İlm ve Fadlih, yy., 1435, Dâru 

İbni’l-Cevzî, II/134. 
4 Ahmed b. Hanbel (ö. 241), Müsned, Beyrût, 1999, Müessesetü’r-Risâle, VI/84, no: 3600. 
5 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/76, no: 3594; VII/74, no: 3963; VII/199-200, no: 4130; VII/235, no: 

4173; VII/263, no: 4217; Buhârî, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmâîl (ö. 256), Sahîhu’l-Buhârî, Cezâir, 

1992, Dâru’l-Hedy, Şehâdât, 9, II/938; Fadâilü’s-Sahâbe, 1, III/1335; Rikâk, 7, V/2362; Müslim, Ebu’l-

Huseyn Müslim b. Haccâc (ö. 261), es-Sahîh, İstanbul, 1981, Fadâilü’s-Sahâbe, 51, II/1962, no: (2533)-

210; Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ (ö. 279), es-Sünen, İstanbul, 1981, Menâkıb, 57, V/695. 



4 
 

 Bununla birlikte her sahabinin bilgisi, görgüsü, zekâsı, kavrayışı, Hz. 

Peygamberle muhatap olma süresi vs. farklı olduğu için sünnet anlayışlarının da 

farklılık arz edeceği malumdur. İlk nesilden itibaren Kur’ân ve Sünnet konusunda farklı 

telakkiler ortaya çıkmış, ilerleyen asırlar içerisinde bu farklı anlayışlar daha da 

büyümüştür.6 

Hadislerin tahammül ve naklinde en mühim rolü oynayan ve bu konuda kaynak 

vazifesi gören sahabilerin bazı mezhep mensupları ve oryantalistler tarafından tenkit 

edilmeleri ve bu fırkaların temsil ettikleri zihniyetin zaman zaman ortaya çıkarak 

onların rivayeti hakkında şüphe uyandırmak istemesi üzerine bu nesli ilmî bir şekilde 

incelemek ve gerçek yönü ile tanıma ve tanıtmanın gerekliliği bu alanda çalışmaların 

yapılmasına sebep olmuştur.7 

Sünnetin doğru anlaşılıp gelecek nesillere aktarılabilmesi için büyük çaba 

sarfeden sahabenin araştırılıp doğru bir şekilde tanınması, doğru bir sünnet telakkisinin 

oluşmasında önem arz etmektedir. İşte İslam ilimlerinde önemli bir yere sahip olan İbn 

Mes’ûd da çok yönlü olarak araştırma konusu yapılması gereken seçkin bir sahabidir. 

A-TEZİN ÖNEMİ VE AMACI 

Rasulullah (sav) zamanında yaşayıp Kur’ân’ın nuzül sürecine şahitlik eden ve 

sünneti yakından müşahede ederek Hz. Peygamber’in mirasını bize nakleden sahabilerin 

hepsi mümtaz şahsiyetlerdir.  

Abdullah b. Mes’ûd’un, Kur’ân, fıkıh ve hadis ile ilgili görüşleri Kufe 

Ekolü’nün oluşmasında büyük bir öneme sahip olduğu için sahabe arasında onun 

yerinin önemi ve büyüklüğü inkâr edilemez. İbn Mes’ûd dışında görüşleri ve fetvâları 

yazıya geçirilen ve ashabı bu kadar tanınan bir sahabenin bulunmadığı ifade edilmiştir.8 

O, dönemindeki siyâsî olaylara iştirak etmemiş, ilmî faaliyetleri ile ön plana çıkmıştır. 

Tezimizde sahabeden hadis rivayetindeki titizliğiyle bilinen, ilk 

müslümanlardan olma şerefine nail olan ve Hz. Peygamber’e yakınlığı sebebiyle Ehl-i 

Beyt’ten olduğu zannedilen, Ehl-i Suffe talebelerinden ve bir ekolün oluşmasına 

öncülük etmiş olan Abdullah b. Mes’ud’un rivayetlerini inceleyerek; sünnet ve bid’at 

                                                      
6 Bkz: Erul, Bünyamin, Sahabenin Sünnet Anlayışı, Ankara, 2007, TDV Yayınları. Eserde ileri gelen 

sahabilerin kanaatlerinden faydalanılarak, ana hatlarıyla sahabenin sünnet anlayışı tespit edilmeye 

çalışılmıştır. 
7 Bkz: Aşık, Nevzat, Sahabe ve Hadis Rivayeti, İzmir, 2010, İzmir İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları. 
8 İbn Kayyim el-Cevziyye, Şemsüddîn Ebî Abdullah Muhammed b. Ebî Bekr (ö.751), İ’lâmu’l-

Muvakki’în an Rabbi’l-Âlemîn, Beyrût, 1973,  I/20. 



5 
 

anlayışını, hadisler hakkındaki tutumunu, şahsiyetinin hadis nakline etkilerini ve 

hadislerin naklinde izlediği yolu tespit etmeye çalışacağız. 

Sahabiler arasında önemli bir yere sahip olan Abdullah b. Mes’ûd’dan bazı 

hadislerin hem merfu’ hem mevkuf olarak nakledilmesi bu konuyu araştırmamızda 

önemli bir âmil olmuştur. Bunun nedeni Abdullah b. Mes’ûd’un doğrudan Hz. 

Peygamber’den hadis nakletmekten çekinerek merfu bir hadisi kendi sözü gibi 

nakletmesi midir, yoksa Abdullah b. Mes’ûd’un sözünün daha sonra ref’ edilerek Hz. 

Peygamber’den nakledilmesi midir, tesbit edilmeye çalışılacaktır. 

Bu çalışmayı yapmakla Hadis, Fıkıh ve Tefsir ilimleriyle iştigal eden ilim 

adamlarının naklettiklerine müracaat etmeden geçemeyecekleri bir sahabi olan Abdullah 

b. Mes’ûd’un hadis/sünnet anlayışı ve hadis nakli hususundaki tutumu hakkında derli 

toplu bir bilgi sunmayı amaçladık. Zira onun ismi, hadis, tefsir ve fıkıh gibi İslâmî 

ilimlerde önemli bir yere sahiptir. 

B-VERİ TOPLAMA TEKNİKLERİ 

Çalışmamızın birinci bölümünde Abdullah b. Mes’ûd’un hayatı, ilmî kişiliği ve 

bazı önemli talebeleri hakkında hadis, tabakât ve ricâl kitaplarından elde edilen bilgiler 

zikredilmiştir. 

Daha çok İbn Sa’d (ö. 230)’ın Tabâkât’ından, İbn Abdilberr (ö. 463)’in el-

İstîâb’ından, İbnü’l-Esîr (ö. 630)’in Üsdü’l-Ğâbe’sinden, Zehebî (ö. 748)’nin 

Siyer’inden ve İbn Hacer (ö. 852)’in el-İsâbe’sinden yararlanılmıştır. 

Ricâl kitaplarından İbn Ebî Hâtim (ö. 327)’in el-Cerh ve’t-Ta’dîl’i, İbn Hibbân 

(ö. 354)’ın Sikât’ı, Mizzî (ö. 742)’nin Tehzîbü’l-Kemâl’i, İbn Hacer’in Tehzîbü’t-Tehzîb 

ve Takrîbü’t-Tehzîb’i kullanılmıştır.  

Bazı kitap, makale, tez ve ansiklopedi maddelerindeki bilgilerden de 

yararlanılmıştır. İbn Mes’ûd’un Hanefî Mezhebi’ne etkilerinden bahsedildiği için bu 

bölümde aynı zamanda ilk dönem Hanefî eserlerinden olan Ebû Yûsuf (ö. 182) ve 

Muhammed eş-Şeybânî (ö. 189)’nin Kitâbu’l-Âsârlar’ı incelenerek İbn Mes’ûd 

rivayetleri tespit edilmiş, onun görüşünü zikretmelerine rağmen başka sahabilerin 

görüşlerini delil aldıkları hususlar belirtilmiştir. 

İkinci ve üçüncü bölümler için öncelikle Ahmed b. Hanbel’in Müsned’indeki 

Abdullah b. Mes’ûd rivayetleri okunmuş ve bazı başlıklar oluşturulmuştur. Sonra 



6 
 

Şamile’den tarama yapılarak konuyla ilgili hadisler bulunmuş ve kaynaklarla 

karşılaştırması yapılmıştır. 

Daha çok Abdurrazzâk (ö. 211) ve İbn Ebî Şeybe (ö. 235)’nin Musannefler’i, 

Ahmed b. Hanbel (ö. 241) ve Bezzâr (ö. 292)’ın Müsnedler’i ve Kütüb-i Sitte esas 

alınmış, gerektiğinde diğer hadis kaynaklarına da müracaat edilmiştir. Yine gerekli 

görülen yerlerde rivayetlerin isnâdları dipnotta zikredilmiş ve sıhhati konusunda bilgi 

verilmiştir. Ahmed b. Hanbel’in Müsned’indeki Şuayb Arnavut ve arkadaşlarının sıhhat 

değerlendirmelerinden de istifade edilmiştir. 

İbn Mes’ûd’dan nakledilen hadisleri incelerken, daha sonra ortaya çıkan 

“müselsel, ef’âlü’r-rasûl gibi” hadis usulü terimleri de kullanılmıştır.   

İkinci ve üçüncü bölümlerde yer alan başlıklar içerisinde konunun kapsamı 

gereği bazen şerhler, tefsirler, usûl kitapları, zayıf ve mevzû hadislerle ilgili yazılan 

eserlerden faydalanılmıştır. 

Şerhlerden özellikle İbn Hacer’in Fethu’l-Bârî’sinden; tefsirlerden Taberî (ö. 

310)’nin Câmiu’l-Beyânı’ndan ve İbn Kesîr (ö. 774)’in Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm’inden; 

usûl kitaplarından Râmehurmuzî (ö. 360)’nin el-Muhaddisu’l-Fâsıl’ından, Hâkim en-

Neysâbûrî (ö. 405)’nin Ma’rifetü Ulûmi’l-Hadîs’inden, Hatîb el-Bağdâdî (ö. 463)’nin 

el-Kifâye’sinden, İbnü’s-Salâh (ö. 643)’ın el-Mukaddime’sinden, İbn Hacer’in en-

Nüzhetü’n-Nazâr’ından, Suyûtî (ö. 911)’nin Tedrîbü’r-Râvî’sinden; zayıf ve mevzu 

hadislerle ilgili eserlerden İbnü’l-Cevzî (ö. 597)’nin el-Mevzûât’ından ve el-İlelü’l-

Mütenâhiye’sinden, Suyûtî’nin el-Leâli’l-Masnûa’sından, İbn Irâk el-Kenânî (ö. 

963)’nin Tenzîhü’ş-Şerîa’sından istifade edilmiştir. 

Yine bu iki bölümde konuyla ilgili kitap, makale, tez, ansiklopedi ve lugatlarda 

karşılaşılan bilgilere yer verilmiştir. Ayrıca Dârekutnî’nin İlel’i incelenerek Abdullah b. 

Mes’ûd rivayetlerinin merfû’ ve mevkûf olması bakımından yaptığı değerlendirmeler 

tespit edilmiştir. 

C-KONUYLA İLGİLİ YAPILMIŞ ÇALIŞMALAR 

Konu ile ilgili ulaşabildiğimiz daha önce yazılan yerli-yabancı kitap ve tezleri 

şu şekilde sıralamak mümkündür:  

1. Muhammed Ravvâs Kal’acî, Mevsûatü Fıkhı Abdullah b. Mes’ûd, 

Kahire, 1375, Matbûatü’l-Medenî (623 sayfa) 



7 
 

Yazar; sahabeden, tabiînden ve ictihatları toplanmamış büyük müctehit 

imamlardan oluşan selef fukahâsı için, fıkıhlarıyla ilgili ayrı ayrı kapsamlı çalışmalar 

yapmış; bu ferdî eserlerle genel olarak İslam fıkhı hakkında kapsamlı bir çalışmayı 

ortaya koymayı hedeflemiştir. O, Selef fıkhının ansiklopedileri silsilesi içerisinde, İbn 

Mes’ûd’un fıkhıyla ilgili “Mevsûatü Fıkhı Abdullah b. Mes’ûd” adlı eserini yazmıştır. 

Bu eserde öncelikle İbn Mes’ûd’un ilmi hakkında kısaca bilgi vererek,  fıkhî konuları 

alfabetik olarak sıralamış ve konuyla alakalı mevzuları o başlıklar altında zikrederek, 

İbn Mes’ûd’un görüşlerini kaynaklarıyla birlikte belirtmiştir. 

2. Abdüssettâr eş-Şeyh, Abdullah b. Mes’ûd, Dımeşk, 1999 (h. 1420), 

Dâru’l-Kalem. (416 sayfa) 

İbn Mes’ûd’un hayatı, ilmî birikimi, bazı öğrencileri, Hz. Peygamber, sahabe, 

tabiîn ve İslam alimleri nazarındaki yeri hakkında bilgi verilmiş; tefsirciliği, hadisçiliği 

ve fakihliğinden bahsedilmiştir. Abdüssettâr eş-Şeyh kitabındaki hadisleri asıl 

kaynaklardan ziyâde, “Câmiu’l-Usûl”den nakletmiştir. Eser çok fazla detaya girmeden 

İbn Mes’ûd hakkında çok yönlü bilgi veren bir çalışmadır. 

3. Hüseyin Küçükkalay, Abdullah İbn Mes’ûd ve Tefsir İlmindeki Yeri, 

Konya, 1971, Deniz Kuşları Matbaası. (200 sayfa) 

Abdullah b. Mes’ûd’un Taberî’nin Tefsir’indeki tefsirle alakalı rivayetleri 

tespit edilerek çeşitli başlıklar altında zikredilmiştir. 

4. Serkan Başaran, Sahabe Algısında Sünnet-İçtihat İlişkisi/Abdullah b. 

Mes’ûd Örneği, Bursa, 2017, Emin Yayınları. (305 sayfa) 

Abdullah b. Mes’ûd’un, sünneti yorumlama ve ictihatlarında kullanma 

biçiminin daha sonra Kûfe ekolü olarak bilinen fıkıh sistemine temel teşkil ettiğini; 

onun, sadece bölgesel değil, genel nitelikte bir etki alanının bulunduğunu ifade eden 

Başaran, Hz. Peygamber’in eğitiminden geçerek aklî olgunluğunu doğrudan ondan 

kazanmış olan, İbn Mes’ûd’un da içinde bulunduğu bazı sahabilerin önceki asırda 

öğrendikleri istinbat metodolojisini yeni örnekler üzerinde uygulayarak bütün zamanlar 

için geçerli bir düşünce geleneğinin oluşumuna öncülük ettiklerini belirtmiştir. Eserde, 

İbn Mes’ûd’un nasıl bir istinbat anlayışı ortaya koyduğu tespit edilmeye çalışılmıştır. 

Yazar, Hüseyin Kahraman danışmanlığında hazırladığı tezini kitap olarak bastırmıştır. 

5. Mansur b. Avn el-Abdelî, Merviyyâtü İbn Mes’ûd fi’l-Kütüb-i Sitte ve 

Muvatta-i Mâlik ve Müsned-i Ahmed, Doktora Tezi, 1401. 



8 
 

6. Saad Saoud Kamel, Merviyyâtü Abdullâh b. Mes’ûd (ra) fi’t-Tefsîr 

mine’l-Fatiha ile’l-A’râf, Universite D’alger, Institut Des Sciences Islamiques, Mastır 

Tezi. (275 sayfa) 

Tefsirin lugâvî ve ıstılahî anlamından bahsedilerek, Hz. Peygamber, sahabe ve 

tabiîn döneminde tefsir hakkında bilgi verilmiş ve kısaca tefsir çeşitleri zikredilmiştir. 

Daha sonra bir bölüm İbn Mes’ûd’un hayatı ve ilmine ayrılmıştır. Sonraki bölümde ise, 

Fatihâ Suresi’nden A’râf Suresi’ne kadar tefsirle alakalı İbn Mes’ûd’dan gelen haberler 

kaynaklarıyla zikredilerek, isnadları hakkında merfû’, mevkûf, munkatı’, hasen, zayıf, 

mevzu gibi değerlendirmeler yapılmıştır.  

7. Dr. İbrâhîm b. Fehd b. İbrâhîm el-Ved’ân, Bi’l-Himme Vesale ile’l-

Kımmeti Abdullah b. Mes’ûd (ra) ve Talebuhû li’l-İlm Durûs ve Fevâid, yy., (h. 1437), 

Alukah (www.alukah.net). (24 sayfa) 

İbn Mes’ûd hakkında kısa bir bilgi verildikten sonra Hz. Peygamber’in ve 

sahabenin ona yaptığı övgüler zikredilmiştir. Küçük hacimli bu eserde İbn Mes’ûd’un 

ilmi ve güvenilirliği ile ilgili beş hadis sırayla zikredilerek maddeler halinde bu 

rivayetlerden çıkarımda bulunulmuştur.  

8. Fadlü’l-Hak Nûr-i Muhammed Bâz, Fıkhu Abdullah b. Mes’ûd (ra) fi’l-

Muâmelât “Dirasetü’l-Mekârine” (İşrâf: Dr. Muhammed Saîd b. Sa’d el-Hârisî), 

Mekke, (H. 1417), Ümmü’l-Kurâ Üniversitesi, Mastır Tezi. (488 sayfa) 

Abdullah b. Mes’ûd’un hayatı ve onun hakkındaki görüşler zikredilmiş, İbn 

Mes’ûd’un fetvâ ve hüküm verirken uyguladığı yöntemden bahsedilmiştir. Şer’î deliller 

ve bu konudaki tartışmalara yer verilmiştir. Muamelâtla ilgili İbn Mes’ûd’dan gelen 

bazı rivayetler belli konu başlıkları altında isnadlarıyla zikredilmiş, bu konuda diğer 

sahabilerden gelen bazı rivayetlere de yer verilmiştir. Dört mezhep imamının ve 

Zâhirîler’in konuyla ilgili görüşleri ve görüşlerine esas aldıkları deliller belirtilmiş, 

sonunda tercih yapılmıştır. 

9. Tuğba Altuncu, Abdullah b. Mes’ûd ve Hadis İlmindeki Yeri, (Danışman: 

Yrd. Doç. Dr. Abdülkadir Palabıyık), Dokuz Eylül Üniversitesi Temel İslam Bilimleri 

Anabilim Dalı Hadis Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, İzmir, 2015. (272 sayfa) 

Altuncu; Abdullah b. Mes’ûd’un İslam dünyasında mümtaz bir yere sahip 

olmasının ve Rasulullah (sav)’den çok fazla hadis nakletmiş olmasının kendisini bu 

çalışmayı yapmaya yönlendirdiğini ifade ederek, Tefsir ve Fıkıh’ta şöhret kazanan İbn 

Mes’ûd’un Hadisçilik tarafını da inceleyerek öne çıkarmayı amaçladığını belirtmiştir. 

Giriş ve iki bölümden oluşan tezin birinci bölümünde Abdullah b. Mes’ûd’un hayatı ve 

http://www.alukah.net/


9 
 

ilmi hakkında bilgi verilerek, ondan hadis nakleden öğrencilerinden bahsedilmiştir. 

İkinci bölümde Kütüb-i Sitte içerisindeki hadislerini tespit ederek senetlerin durumunu 

ve metinlerdeki farklılaşmaları incelemiştir.  

10. Ayşe Elmalı, Abdullah b. Mes’ûd ve Hukûkî Kişiliği, (Danışman: Prof. 

Dr. Mehmet Şener), Dokuz Eylül Üniversitesi Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı 

İslam Hukuku Bilim Dalı, Doktora Tezi, İzmir, 2009. (255 sayfa) 

Abdullah b. Mes’ûd’un hayatı hakkında bilgi verildikten sonra onun hüküm 

verirken takip ettiği yöntem zikredilmiştir. Daha sonra bunun pratikteki uygulamaları 

olan fıkhî görüşleri; taharet, ibadetler, muamelet ve ukûbat başlıkları altında 

belirtilmiştir. 

11. Hami Bektaş, Abdullah b. Mes’ûd ve Sünnet Anlayışı, (Danışman: Prof. 

Dr. Yavuz Ünal), Ondokuz Mayıs Üniversitesi Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı 

Hadis Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, 2017. (83 sayfa) 

Abdullah b. Mes’ûd’un hayatı ve ilmî kişiliği hakkında bilgi verilerek, Hadis 

ilmindeki yeri ve şahsiyetinin rivayetleri üzerindeki etkisinden bahsedilmiştir. İbn 

Mes’ûd’un Sünnet anlayışı araştırılarak, fakih ve müctehit kişiliğinin buna etkileri 

örnekler üzerinden tespit edilmeye çalışılmıştır.  

12. Ali Haydar Bölükbaş, İbadetler Bağlamında Abdullah b. Mes’ûd’un Ebû 

Hanife’ye Etkisi, (Danışman: Yard. Doç. Dr. Ali Kumaş), Recep Tayyip Erdoğan 

Üniversitesi Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı İslam Hukuku Bilim Dalı, Yüksek 

Lisans Tezi, Rize, 2014. (144 sayfa) 

İbn Mes’ûd’un hayatı incelendikten sonra; abdest, namaz, oruç, zekat ve hac 

konusunda İbn Mes’ûd’un görüşlerinin Ebû Hanife üzerinde ne oranda etkisi olduğu 

tespit edilmeye çalışılmış ve iki alim arasında üçte bir oranında farklılık olduğu 

sonucuna ulaşılmıştır. 

13. Harun Kızılboğa, Abdullah b. Mes’ûd Rivayetlerinin Hanefî Fıkıh 

Düşüncesinin Oluşumuna Etkisi, (Danışman: Dr. Öğr. Üyesi Fatih Orhan), Çukurova 

Üniversitesi İlahiyat Anabilim Dalı İslam Hukuku Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, 

2019. (114 sayfa) 

İbn Mes’ûd’un, hadisçi kimliğinin Hanefî mezhebinin görüşlerinde ne derece 

etkili olduğu ve rivayet ettiği hadislerin mezhebin ictihatlarında hangi ölçüde 

kullanıldığı tespit edilmeye çalışılmıştır. 

İbn Mes’ûd ile ilgili birçok makale de yayımlanmıştır. Bazıları şunlardır: 



10 
 

14. M. Kemal Atik, “Abdullah b. Mes’ûd ve Mushafının Kur’an Tarihindeki 

Yeri”, Kahraman Maraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 3, sayı: 

5, ss. 1-64, Kahraman Maraş, 2005, ISSN: 1304-4524. 

Abdullah b. Mes’ûd’un Kur’ân ilimlerindeki yerinden bahsedilerek, Kur’ân’ın 

farklı lehçelerde okunması, Hz. Osman döneminde ise, Kureyş lehçesine ait nüshanın 

resmî nüsha olarak kabul edilmesi hakkında bilgi verilmiştir. Abdullah b. Mes’ûd’un 

kıraatı ve mushafının güvenilirliği ile ilgili rivayetler zikredilmiş, İbn Mes’ûd’un 

nüshasındaki surelerin sıralanışı ve nüshasında bulunmayan sureler belirtilerek, Hz. 

Osman ve İbn Mes’ud’un nüshalarında yer alan lafız farklılıkları şema halinde 

sıralanmıştır. 

15. Ahmet Yaman, “Abdullah b. Mes’ûd’un Hanefî Mezhebi’nin 

Oluşumundaki Rolü: Bir Genel Kabulün Buhârî ve Müslim Rivayetleri Çerçevesinde 

Gözden Geçirilmesi”, Marife: Dinî Araştırmalar Dergisi, IV. Cilt, 2. Sayı, 7-26. Sayfa, 

Konya, 2004. 

Yazar, Abdullah b. Mes’ûd’un Hanefî Mezhebi’nin kurucularından 

sayılabileceği iddiasını çeşitli kaynaklardan zikrederek, sınırlı rivayetler üzerinde 

yaptığı incelemeler sonucunda Ebû Hanife’nin, İbn Mes’ûd’un rivayetlerinden haberdar 

olmasına rağmen onun görüşünü her zaman benimsemediği ve başka sahabilerin 

rivayetlerine dayanarak da görüş bildirdiği sonucuna varmıştır. 

16. Taha Çelik, “Abdullah b. Mes’ûd’un “Unuttuğu” İddia Edilen 

Meselelerin Tahlili”, Marife: Dinî Araştırmalar Dergisi, XVII. Cilt, 1. Sayı, 103-120. 

Sayfa, Konya, 2017. 

Çalışmada Abdullah b. Mes’ûd’un unuttuğu iddia edilen meselelerden, 

mushafına Muavvizeteyn’i almaması, Leyl Sûresi 3. ayetin kıraati, cemaatle kılınan 

namazda imama uyan iki kişinin durması gereken yer, secdede kolların ve dirseklerin 

yere yapıştırılması, tatbîk, Hacda Kurban Bayramı’nın birinci günü sabah namazının 

kılındığı vakit, namazda rükûya giderken ve rükûdan doğrulurken ellerin kaldırılması 

mevzuları tahlil edilmiş ve bunların İbn Mes’ûd’un unutması ile ilgisinin olmadığı 

ortaya koyulmaya çalışılmış, her birinin kendi içerisinde ele alınması gereken farklı 

konular olduğu ifade edilmiştir. 

17. Gökhan Atmaca, “Abdullah b. Mes’ûd’un Hayatında Kur’an’ın Yeri”, 

Türkoloji Araştırmaları, X. Cilt, 6. Sayı, (Türk Dili ve Edebiyetı), 247-266. Sayfa, 

İstanbul, 2015. 



11 
 

Abdullah b. Mes’ûd’un, Kur’ân’ın mahiyeti hakkındaki düşünceleri, Kur’ân 

sevgisi ve Kur’ân’a olan vukufiyeti, Kur’ân bilgisinin kaynakları açıklanmış,  Kur’ân ile 

hayat arasında bağ kurduğu, hayata hep Kur’ân çerçevesinden baktığı bazı sözleri de 

zikredilerek ortaya koyulmaya çalışılmıştır. 

18. Davut Şahin, “Taberî Tefsir’inde Abdullah b. Mes’ûd Kıraatı”, Türkoloji 

Araştırmaları, XII. Cilt, 27. Sayı, 307-334. Sayfa, Ankara, 2017. 

Taberî’nin ayetleri tefsir ederken İbn Mes’ûd kıraatına sıkça başvurduğu ifade 

edilerek, Abdullah b. Mes’ûd’un kıraat yönüyle öne çıkmış bir sahabi olduğu 

zikredilmiştir. Çalışmada öncelikle İbn Mes’ûd kıraatı şekilsel olarak ele alınmış, 

Taberî’nin İbn Mes’ûd kıraatini tefsir amacıyla ve tefsir dışı amaçla kullanışı örneklerle 

izah edilmiştir. Bundan sonra İbn Mes’ûd kıraatinin Taberî tefsirindeki yeri; İbn 

Mes’ûd’un eş anlamlı kelime ve ek ifade içeren kıraatleri, kendi kıraatine yaptığı 

yorumlar ve İbn Abbas’ın tefsiriyle örtüşen kıraatleri zikredilerek izah edilmiştir. Daha 

sonra da tabiûnun İbn Mes’ûd kıraatini tefsirde kullanışı örneklerle ortaya konmuştur. 

19. Mükremin, “Tercüme-i Hal: Abdullâh b. Mes’ûd”, İslam Mecmuası, IV. 

Cilt, 39. Sayı, 827-832. Sayfa, İstanbul, 1331. Daha sonra sadeleştirilerek 

yayınlanmıştır: 

Mükremin, “Abdullah b. Mes’ûd”, (Sadeleştiren: Yusuf Ufakca), Hikmet 

Yurdu, Yıl 6, c. 6, sayı: 12, Temmuz-Aralık 2013/2, ss. 419-422. 

20. Hocazade Ahmed Hilmi, “Ravzatü’l-Kurra-V: İmam Hüseyin, Abdullah 

b. Mes’ûd, Alkame b. Kays, Asım b. Hamza, Haris el-Kûfî, Ebû Hişam el-Hamdânî el-

Kûfî, Ebû Ömer, Ebû Süleymân el-Cühenib”, Sıratı Müstakîm (Sebîlü’r-Reşad), c. 7, 

sayı: 157, s. 9, İstanbul, 25 Ağustos 1327. 

21. Muhammed b. Abdülaziz b. Ahmed el-Ali, “Hadîsü Abdullah b. Mes’ûd 

fî Def’i’l-Hemmi ve’l-Hüzn: Dirâsetü’l-Akdiyye”, Mecelletü Câmiatü Ümmü’l-Kura li 

Ulûmi’ş-Şerîati ve’l-Luğati’l-Arabiyye, c. 17, sayı: 34, 1426, ss. 145-238. 

Abdullah b. Mes’ûd tarafından merfû’ olarak nakledilen, Hz. Peygamber’in bir 

kişiye üzüntü ve sıkıntı isabet ettiğinde yapmasını bildirdiği duayla ilgili rivayetin 

birçok akidevî meseleyi ihtiva ettiği belirtilerek bunlar tek tek zikredilmiştir.  

Abdullah b. Mes’ûd ile ilgili yapılan çalışmaların büyük bir kısmı fıkıh ve 

tefsirciliği ile ilgilidir. Hadisçiliği ile ilgili yapılan çalışmalar da sınırlı sayıda ve çok 

kapsamlı değildir. Ya Kütüb-i Sitte’deki rivayetlerinin isnâd şemaları çıkarılmış ve 

metinlerdeki farklılaşmalar incelenmiş veya İbn Mes’ûd’un bazı hadislerinden çıkarılan 

sonuçlar sıralanmış ya da rivayetçiliğinden bahsedilmeyerek sadece sünnet anlayışı 



12 
 

araştırılmıştır.  Tezimizde ilk dönem kaynaklarından seçtiğimiz müsned, musannef, 

sahih ve sünen eserlerine ve gerektiğinde diğer hadis kaynaklarına müracaat edilerek 

önceki çalışmalardan daha kapsamlı bir kaynak incelemesi gerçekleştirilecek, hem de 

İbn Mes’ûd’un hadis nakli ile ilgili hususlar daha kapsamlı bir şekilde, rivayetlerinin 

incelenmesi sonucunda oluşturulan başlıklar içerisinde ele alınacak ve sistematik 

anlamda olmamakla birlikte rivayet yöntemi tespit edilmeye çalışılacaktır. Özellikle 

“Onun hadis nakli konusunda ihtiyatlı davrandığı hatta Rasulullah’tan (sav) hadis 

nakletmekten kaçınarak kendi sözü gibi naklettiğine” dair bilgilerin doğru olup 

olmadığı, -sadece bu konuda nakledilen haberleri zikretmenin yeterli olmayacağı 

düşünülerek- rivayetlerini incelemek suretiyle somut örnekler üzerinden tespit edilmeye 

çalışılacaktır. Aynı zamanda onun dirayet yönü diyebileceğimiz sünnet ve bid’at 

anlayışından söz edilerek, Abdullah b. Mes’ûd’un hadis ilmindeki yeri genel hatlarıyla 

ortaya koyulmaya çalışılacaktır. 

D-TEZİN KONUSU  

Çalışmamız giriş ve üç bölümden oluşmaktadır. Çalışmamızın birinci 

bölümünde Abdullah b. Mes’ûd’un hayatı önemli dönüm noktaları olması bakımından 

“Cahiliye Dönemi”, “Hz. Peygamber Dönemi” ve Hulefâ-i Râşidîn Dönemi” başlıkları 

altında incelenmiştir. “İlmî Kişiliği” başlığı içerisinde de İbn Mes’ûd’un ilmî vukûfiyeti 

ve ilim hakkındaki görüşlerinden bahsedilmiş, günümüz fıkıh ve tefsir ilmindeki yeri ve 

yetiştirdiği bazı öğrencileri hakkında bilgi verilmiştir.  

Tezimizin “Abdullah b. Mes’ûd’un Rivayet Yönü” başlıklı ikinci bölümünde, 

Rasulullah (sav) dışında sahabeden aktardığı rivayetler araştırılarak, değerlendirmesi 

yapılmış; hadislerin yazılması hususundaki tutumu incelenmiştir. Hadis nakli 

konusunda insanları bıktırmamak için belirli günlerde ders vermeyi tercih ettiği ve 

hadislerin unutulmaması için hadis müzakeresine önem verdiğinden bahsedilmiştir. İbn 

Mes’ûd’dan ayrı ayrı ve toplu olarak nakledilen rivayetlere örnekler zikredilerek bunun 

nedeni tespit edilmeye çalışılmıştır. İbn Mes’ûd’dan gelen hadislerdeki idraclara 

örnekler verilmiş ve ondan nakledilen müselsel hadisler zikredilerek incelenmiştir. Hz. 

Peygamber’e sorular sorarak öğrendiklerini naklettiği rivayetler tespit edilmeye 

çalışılmış, İbn Mes’ûd’un karakterinin, mesleklerinin, yaşadığı dönem ve karşılaştığı 

olayların hadis nakline etkisi örnek rivayetler üzerinden tahlil edilmeye çalışılmıştır. 

Ahmed b. Hanbel’in Müsned’indeki rivayetleri esas alınarak rivayetlerinin konulara 

göre tasnifi yapılmıştır.   



13 
 

Çalışmamızın üçüncü bölümü “Abdullah b. Mes’ûd’un Rivayet Yöntemi ve 

Dirayet Yönü”dür. Rivayet yöntemleri sistemli bir şekilde henüz ortaya çıkmadığı için 

onun sistematik anlamda “Rivayet Yöntemini” belirlemek mümkün değildir. Ancak İbn 

Mes’ûd’un hadis naklinde izlediği belli hususların olduğu tespit edilmiştir. “Abdullah b. 

Mes’ûd’un Rivayet Yöntemi” başlığı içerisinde ilk olarak onun çok hadis rivayet 

etmekten çekinmesinden bahsedilmiş, daha sonra “Abdullah b. Mes’ûd’un 

Rasulullah’tan (sav) Hadis Nakletmekten Çekinmesi” başlığı altında öncelikle usul 

kitaplarından faydalanılarak, merfû, mevkuf ve hükmen merfû kavramları hakkında kısa 

bir açıklama yapılarak ref’ probleminden bahsedilmiştir. Hadislerin ref’i konusunda 

Yusuf Suiçmez’in “Sahabe ve Tabiin Sözlerinin Hz. Peygamber’e Nispeti” adlı doktora 

çalışmasından istifade edilmiştir. İbn Mes’ûd’un Hz. Peygamber’den naklettiği “Kim 

benim adıma yalan söylerse cehennemdeki yerine yerleşsin” hadisine ve “İbn 

Mes’ûd’un hadis naklederken titiz davrandığı ve Hz. Peygamber’e nispet etmekten 

kaçındığını bildiren” haberlere yer verilmiştir. Abdullah b. Mes’ûd’dan hem merfû’ hem 

mevkûf olarak nakledilen hadislerden bazı örnekler zikredilerek, merfû’ rivayetin mi, 

mevkûf rivayetin mi sahih olduğu ve hem merfû hem mevkûf olarak nakledilmesinin 

sebepleri tespit edilmeye çalışılmıştır. Yine diğer bazı sahabilerden merfû’ olarak 

gelmesine rağmen, İbn Mes’ûd’dan mevkûf olarak nakledilen rivayetlerden örnekler 

zikredilmiş ve bazı değerlendirmeler yapılmıştır. İbn Mes’ûd nakletmemesine rağmen 

ona nispet edilerek ref’ edilen rivayetlere İbnü’l-Cevzî (ö. 597), Suyûtî (ö. 911) ve İbn 

Irâk el-Kenânî (ö. 963)’nin zayıf ve mevzû hadislerle ilgili eserlerinden tespit edilen 

örnekler zikredilmiştir. İbn Mes’ûd’un hadis rivayetinde uyguladığı başka bir husus 

olan, hadisi naklettikten sonra Kur’ân ile desteklemek ve hangi Kur’ân ayeti ile ilişkili 

olduğunu göstermek için ilgili ayeti okuduğu rivayetlere yer verilmiştir. Yine onun 

hadisleri mana ile rivayet etmesi konusundan bahsedilmiştir. 

 “Abdullah b. Mes’ûd’un Dirâyet Yönü” başlığı içerisinde de ilk olarak İbn 

Mes’ûd’un Hz. Peygamber’e yakınlığı ve bunun rivayetlerine etkisinden söz edilmiştir. 

Sünnet çerçevesinde ortaya çıkan iki temayülden bahsedilerek, Abdullah b. Mes’ûd’un 

“Sünnet” ve “Bid’at anlayışı” ondan rivayet edilen bazı söz ve davranışları üzerinden 

tespit edilmeye çalışılmıştır. Bu bağlamda “Sünnet” kavramı hakkında kısaca bilgi 

verilerek, İbn Mes’ûd’a göre “Sünnet’in kaynağı”ndan bahsedilmiştir. Örnek rivayetler 

üzerinden “Abdullah b. Mes’ûd’un Ef’âlü’r-Rasûl’e Bakışı” tespit edilmeye 

çalışılmıştır. 

 



14 
 

                                           I. BÖLÜM 

ABDULLAH B. MES’ÛD’UN HAYATI VE İLMÎ KİŞİLİĞİ 

 

A. HAYATI 

Abdullah b. Mes’ûd’un hayatı; yaşamında köklü değişikliklere sebep olan 

önemli dönüm noktaları olması sebebiyle, “Cahiliye Dönemi”, “Hz. Peygamber 

Dönemi” ve “Hulefâ-i Râşidîn Dönemi” olmak üzere üç başlık altında incelenecektir. 

1. Cahiliye Dönemi 

Genç yaşta Hz. Peygamber ile karşılaşan Abdullah b. Mes’ûd’un ne zaman 

doğduğu tam olarak bilinmemektedir. Ancak bazı kaynaklarda nübüvvetten yaklaşık on 

sekiz yıl önce Mekke’de dünyaya geldiğine dair bilgiler mevcuttur.9 

Milâdî VI. yüzyılın büyük Arap kabilelerinden Huzeyl kabilesine mensup olan 

Abdullah b. Mes’ûd, Mekke-Taif civarındaki dağlık bölgede yaşamıştır. Huzeyl ile 

Kureyş kabileleri arasında yakın bir akrabalık vardır. Akrabalık ve komşuluk sebebiyle, 

Cahiliye döneminden itibaren bu iki kabile arasında kuvvetli bir dayanışma mevcuttur. 

Huzeyl kabilesi, Arap dilini fasih bir şekilde kullanmakla ve şairleriyle meşhur 

olmuştur. Abdullah b. Mes’ûd gibi İslam’ın ilk günlerinde Müslüman olanlar 

bulunmakla birlikte, Hüzeyl kabilesinin toptan İslam’a girişi, Kureyş kabilesi gibi 

Mekke’nin fethinden sonra gerçekleşmiştir.10 

Nesebi; Abdullah b. Mes’ûd b. Ğâfil b. Habîb b. Şemh b. Fe’r b. Mahzum b. 

Sâhile b. Kâhil b. el-Hâris b. Temîm b. Sa’d b. Hüzeyl b. Müdrike’dir.11 Müdrike’nin 

                                                      
9 (Ğanayım, Muhammed Nebil, “Abdullah b. Mes’ûd”, Mevsûatü A’lami’l-Fikri’l-İslâmî, Kahire, 2004, s. 

626; ed-Dakr, Abdulğani, “Abdullah b. Mes’ûd”, A’lami’t-Terbiyeti’l-Arabiyyeti’l-İslamiyye, Riyad, 

1988, Mektebetü’t-Terbiyyeti’l-Arabî, I/73), Altuncu, Tuğba, Abdullah b. Mes’ûd ve Hadis İlmindeki 

Yeri, (Danışman: Yrd. Doç. Dr. Abdülkadir Palabıyık), Dokuz Eylül Üniversitesi Temel İslam Bilimleri 

Anabilim Dalı Hadis Bilim Dalı, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, İzmir, 2015, s. 13’den naklen. 
10 Bkz: Karaarslan, Nasuhi Ünal, “Hüzeyl”, DİA, İstanbul, 1999, XIX/70-72.  
11 İbn Sa’d, Ebû Abdillah Muhammed (ö. 230), Kitâbü’t-Tabakâti’l-Kübrâ, Kahire, 2001, III/139; İbn 

Abdilberr, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed (ö. 463), el-İstîâb fî Ma’rifeti’l-

Ashâb, Beyrût, 2012, Dâru’l-Ma’rife, s. 483; İbnü’l-Esîr, İzzeddin (ö. 630), Üsdü’l-Ğâbe fî Ma’rifeti’s-

Sahâbe, Mısır, 1280, III/256; Zehebî, Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân (ö. 748), Siyeru 

A’lâmi’n-Nübelâ, Beyrût, 1986, Müessesetü’r-Risâle, I/461. 



15 
 

ismi Amr b. İlyâs b. Mudar’dır.12 Hz. Peygamber’in de on dördüncü dedesi olduğu 

söylenmiştir.13 

Künyesi Ebû Abdurrahmân olan Abdullah b. Mes’ûd’a bu künyenin henüz 

çocuğu yokken Hz. Peygamber tarafından verildiği söylenmiş14, aynı zamanda oğlu 

Abdurrahmân ile “Ebû Abdurrahmân” olarak künyelendiği de zikredilmiştir.15 

Abdullah b. Mes’ûd’un ailesi ve İslam’dan önceki hayatı hakkında fazla bilgi 

yoktur. Babası’nın, Abd b. Hâris b. Zühre’nin halîfi16 olan Mes’ûd b. Ğafil olduğu17 ve 

İslam’dan önce genç yaşta vefat ettiğinden18 başka babası hakkında herhangi bir bilgiye 

rastlanmamıştır. 

Annesi, Ümmü Abd bint. Abdüvüd b. Sevâe b. Kuraym b. Sâhile b. Kâhel b. 

el-Hâris b. Temîm b. Sa’d b. Hüzeyl’dir.19 Babası gibi annesi de Hüzeyl kabilesine 

mensuptur. Annesi, İslam’ı kabul etmiş ve sahabeden olmuştur.20 

Anneannesi, Hind bint. Abd b. el-Hâris b. Zühre b. Kilâb’dır.21 Huzeyl 

kabilesine mensup olan Abdullah b. Mes’ûd, anneannesi vesilesiyle akrabalık, babası 

vesilesiyle de halîflik sebebiyle Zühreoğulları ile yakın bir ilişki içerisinde olmuştur. 

Zaten Zühreoğulları mevkiinde dünyaya gelmiştir.22 

Babası hakkında fazla birşey bilinmediği için İbn Mes’ûd, aynı zamanda daha 

sonra bir sahabi olacak olan, annesine nispetle İbn Ümmi Abd diye de anılmıştır.23 

Rivayet edildiğine göre Abdullah b. Mes’ûd, Hz. Peygamberle ilk kez 

karşılaşmasının kabilesinden bazı kişilerle ihtiyaçlarını temin etmek için Mekke’ye 

geldiği sırada olduğunu ifade etmiştir. Hz. Peygamber’in amcası Abbas’a 

yönlendirildiklerini, onun Zemzem Kuyusu’nun başında oturduğunu, kendilerinin de 

                                                      
12 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/139. 
13 Küçükkalay, Hüseyin, Abdullah İbn Mes’ûd ve Tefsir İlmindeki Yeri, Konya, 1971, s. 5. 
14 Hâkim en-Neysâbûrî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed (ö. 405),  el-Müstedrek 

ale’s-Sahîhayn, Beyrût, ty., Mektebetü’l-Matbûâti’l-İslâmiyye, III/312, 313. 
15 Bkz: Hakim en-Neysâbûrî, el-Müstedrek, III/312. 
16 Sözlükte “Antlaşma, akid ve yemin” anlamlarına gelen “hilf”, terim olarak Cahiliye Araplarında 

kabilelerin veya şahısların yardımlaşma, dayanışma ve himaye amacıyla yaptıkları antlaşma ve ittifakları 

ifade eder. Hilf yapan kişilere “halîf” denir. Bkz: Özkuyumcu, Nadir, “Hilf”, DİA, İstanbul, 1998, 

XVIII/29.  
17 İbn Sa’d, Tabakatü’l-Kübrâ, III/139; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe, III/256; İbn Hacer, Ahmed b. Ali b. 

Muhammed el-Askalânî (ö. 852), el-İsâbe fî Temyîzi’s-Sahâbe, Mısır, 1328, II/368.  
18 Altuncu, Abdullah b. Mes’ûd ve Hadis İlmindeki Yeri, s. 14. 
19 İbn Sa’d, Tabakatü’l-Kübrâ, III/139. 
20 İbn Hacer, el-İsâbe, II/368-369. 
21 İbn Sa’d, Tabakatü’l-Kübrâ, III/139. 
22 Abdüssettâr eş-Şeyh, Abdullah b. Mes’ûd, Dımeşk, 1999, Dâru’l-Kalem, s. 23. 
23 Zehebî, Siyer, I/462. 



16 
 

yanına oturduklarını, o sırada Safa kapısından içeri bir adam, bir çocuk ve bir kadının 

girdiğini söylemiştir. Onların el-Haceru’l-Esved’i selamlamaları, Kâbe etrafında yedi 

kez dönerek tavaf etmeleri, Rüknü Yemânî’ye gelince ellerini kaldırmaları ve tekbir 

getirmeleri, ayakta durmaları, rükû’a gitmeleri ve secde etmeleri Abdullah b. Mes’ûd’u 

şaşırtmış ve daha önce Mekke’de böyle bir şey görmediklerini söyleyerek “Bu dinin 

yeni mi olduğunu yoksa kendilerinin mi bilmediğini” sormuştur. Abbas “Vallahi bunu 

siz bilmiyordunuz. Bu kardeşimin oğlu Muhammed b. Abdullah, o çocuk Ali b. Ebî 

Tâlib,  kadın da eşi Hatice bint. Huveylid’dir. Yeryüzünde bu dinde Allah’a ibadet eden 

şu üç kişiden başka kimse bilmiyoruz” diyerek cevap vermiştir.24 Ancak o dönemde 

Kâbe ile ilgili menâsik henüz bildirilmemiştir ve müşriklerin baskısından dolayı Hz. 

Peygamber’in, Kâbe’ye gelerek bunları rahatça yapabilmesi hususu problemlidir.  

Abdullah b. Mes’ûd, Mekke’nin önemli kabileleriyle yakın bağı olmasına 

rağmen halk tabakasına mensup fakir bir ailenin çocuğu olduğu için ticaretle 

uğraşamamış, askerî, siyasî, sosyal, dînî herhangi bir alanda ön plana çıkacak bir 

özelliğe sahip olmamıştır. Bu nedenle Cahiliyye dönemindeki hayatına dair fazla bilgi 

bulunmamaktadır.25 

2. Hz. Peygamber Dönemi 

Sahabe içerisinde önemli bir yere sahip olan Abdullah b. Mes’ûd, ilk 

müslümanlardandır.26 

Kendisi, altıncı müslüman olduğunu, kendilerinden başka yeryüzünde 

müslüman bulunmadığını ifade etmiştir.27 İbn İshak (ö. 151) ise, yirmi iki kişiden sonra 

İbn Mes’ûd’un müslüman olduğunu söylemiştir.28 

Abdüssettar eş-Şeyh, müşriklerin eziyetleri sebebiyle İslâmiyet’in ilk yıllarında 

müslüman olanların bunu gizlediklerini, İslam’ın giderek yayıldığını söylemiş, 

Abdullah b. Mes’ûd’un kendisinden önce müslüman olanlardan haberinin 

                                                      
24 Zehebî, Siyer, I/463. 
25 Altuncu, Abdullah b. Mes’ûd ve Hadis İlmindeki Yeri, s. 14-15. 
26 İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe, III/256; İbn Hacer, el-İsâbe, II/369; ez-Zehebî, Ebû Abdillah Şemsüddîn 

Muhammed b. Ahmed b. Osmân (ö. 748), Tezkiratü’l-Huffâz, Haydarabad, 1955,  I/13. 
27 İbn Ebî Şeybe, Ebû Bekr Abdullâh b. Muhammed (ö. 235), el-Musannef, Riyâd, 2006, Mektebetü’r-

Rüşd,  XI/176, no: 32771; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe, III/256; İbn Hacer, el-İsâbe, II/369; Zehebî, Siyer, 

I/464; Hâkim, el-Müstedrek, III/313.  
28 Zehebî, Siyer, I/464. Bkz: İbn İshâk, Ebû Abdillâh Muhammed b. İshâk (ö. 151), es-Sîretü’n-

Nebeviyye, Kâhire, 1998, Dâru Ahbâru’l-Yevm, I/213. 



17 
 

olmayabileceğini ve bunu müslüman olduklarını bildiği kişilere göre söylediğini ifade 

etmiştir.29 

İbn Mes’ûd’un, Hz. Peygamber’in Erkam’ın evinde gizli eğitim faaliyetlerini 

yürütmeye başlamasından önce30 veya Hz. Ömer’in İslamiyet’i kabulünden önce Fatma 

bint. Hattâb ve eşi Saîd b. Zeyd ile aynı zamanlarda31 müslüman olduğuna dair 

rivayetler mevcuttur. 

Kaynaklarda nakledildiğine göre, onun İslam’ı kabul etmesinde şu olay etkili 

olmuştur: Hz. Peygamber ile Ebû Bekr, Ukbe b. Ebî Muayt’ın koyunlarını otlatmakta 

olan Abdullah b. Mes’ûd’a rastlar. Hz. Peygamber, ona içecek bir miktar sütü bulunup 

bulunmadığını sorar.  Abdullah b. Mes’ûd, sütünün bulunduğunu fakat emanetçi olduğu 

için veremeyeceğini söyler. Bunun üzerine Hz. Peygamber henüz süt vermemiş bir 

koyun bulunup bulunmadığını sorar. Abdullah b. Mes’ûd, böyle bir koyun getirir. Hz. 

Peygamber koyunun memesini mesh eder ve hiç süt vermemiş olan bu koyunun 

memelerinden süt iner. Bir kaba sağar ve bu sütten içerler. Bundan sonra Hz. 

Peygamber hayvanın memesine “Yumul” der ve meme eski haline döner. Abdullah b. 

Mes’ûd, Hz. Peygamber’e “Bundan bana da öğret” der, Hz. Peygamber de ellerini 

Abdullah b. Mes’ûd’un başına koyarak, ‘انك غلام معلم = Sen öğrenmeye istekli bir 

gençsin’ der.32 Onun Müslüman olmasında bu hadiseyi bir sebep olarak görmeyenler de 

vardır.33 

Abdullah b. Mes’ûd, müslüman olur olmaz, İslam düşmanlarından olan 

Ukbe’nin34 yanından ayrılmış, kendisini dine ve Hz. Peygamber’in hizmetine 

adamıştır.35 

Rasulullah’ın (sav) yanından ayrılmayan İbn Mes’ûd, seferde Rasulullah’ın 

(sav), yastık, misvak, ayakkabı, âsâ gibi özel eşyalarını taşımıştır.36 Hz. Peygamber 

                                                      
29 Abdüssettâr eş-Şeyh, İ’lâmü’l-Huffâz ve’l-Muhaddisîn, Dımeşk, 1997, Dâru’l-Kalem, I/340. 
30 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/140; Zehebî, Siyer, I/464; Hâkim, el-Müstedrek, III/312. 
31 İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe, III/256.   
32 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/82 no: 3598; İbn Sa’d, et-Tabakât, III/139-140, İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-

Ğâbe, III/256, Zehebî, Siyer, I/465; Ebû Nuaym, Ahmed b. Abdullâh el-Esbehânî (ö. 430), Hılyetü’l-

Evliyâ ve Tabâkâtü’l-Asfiyâ, Mısır, 1974, Matbuatü’s-Saâde, I/125. Rivayetin isnâdı sahihtir. Alimlerin 

çoğu rivayetteki ravilerin tevsiki konusunda görüş bildirmiştir. Ebû Bekr b. Ayyâş için bkz: İbn Hacer el-

Askalânî, Ebu’l-Fadl Ahmed b. Ali (ö. 852), Tehzîbü’t-Tehzîb, Beyrût, 1325-1327, Dâru Sâdır, (12 cilt), 

XII/34-37. Âsım b. Behdele için bkz: İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, V/38-40. Zirr b. Hubeyş için bkz: İbn 

Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, III/321-322. 
33 Bkz: Cerrahoğlu, İsmâil “Abdullah b. Mes’ûd”, DİA, I/114. 
34 Bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/73-74, no: 3962; XI/507, no: 6908. 
35 Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes’ûd”, DİA, I/114; Küçükkalay, a.g.e.,s. 11. 



18 
 

yıkanırken perde tutmuş, uyuduğunda uyandırmış, ıssız yerlerde Rasulullah (sav) ile 

yürümüştür.37 Bir yere gitmek istediği zaman ayakkabılarını çevirip hazırlamış, bir 

meclise geldiğinde ayakkabılarını çıkarmasına yardım ederek, onları koluna almış, 

Rasulullah (sav) kalkmak istediğinde ona ayakkabıları giymesinde yardımcı olmuş, 

yolda önünde yürümüş38, hatta odasına Rasulullah’tan (sav) önce girmiştir.39 

Rasulullah’tan (sav) seferde ve hazarda, savaşta ve barışta ayrılmayan40 

Abdullah b. Mes’ûd’un; hal, tavır ve üslup bakımından Rasulullah’a (sav) en çok 

benzeyen kişi olduğu nakledilmiştir.41 İnsanlar, uzun süre birlikte bulundukları kişilere 

zamanla benzemektedir. O, aynı zamanda Hz. Peygamber’in hayat tarzını, kıyafetini, 

ahlak ve tavırlarını örnek almada son derece gayret göstermiştir.42 Onun; Rasulullah’a 

(sav) en çok benzeyen kişi olmasının yanında, Hz. Muhammed’in ashabı içerisinde 

derece bakımından Allah’a en yakın kişi olduğu da nakledilmiştir.43 

A’meş (ö. 148) de, “Şakîk, Rasulullah’ın ashabını zikrediyordu, İbn Mes’ûd’u 

zikretmedi. Ona, İbn Mes’ûd’u zikretmediğini görüyorum, dedim. O da, ‘Hiç kimse bu 

adamdan daha faziletli değildir’ dedi” demiştir.44 

Abdullah b. Mes’ûd, İslam’ı kabul ettikten sonra kuşluk vakti hiç uyumadığını 

söylemiştir.45 Hz. Peygamber, sabah namazını kılınca zikirle meşgul olup güneş doğana 

kadar uyumadığı ve “En faziletli ibadetin fecrde uyanık kalmak”46 olduğunu söylediği 

için, her konuda Rasulullah’ı (sav) örnek alan, özellikle ibadetler konusunda Hz. 

Peygamber’e aynen uymaya çalışan İbn Mes’ûd, sabah namazını kılınca ailesinden 

                                                                                                                                                            
36 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/141; Ayrıca bkz: Ebû Yusuf, Ya’kûb b. İbrâhîm el-Ensârî (ö. 182), Kitâbü’l-

Âsâr, Kahire, 1355, s. 211, no: 937; Zehebî, Siyer, I/469. 
37 Ebû Yusuf, Kitâbü’l-Âsâr, s. 211, no: 937; İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI/174, no: 32763; İbn Sa’d, et-

Tabakât, III/142; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe, III/257. 
38 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI/175, no:32765. 
39 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/142; Ayrıca bkz: Zehebî, Siyer, I/469-470. 
40 Kal’acî, Muhammed Ravvâs, Mevsuatü Fıkh-ı Abdullah b. Mes’ûd, Kahire, 1375, Matbûatü’l-Medenî, 

s. 7. 
41 Ebû Yusuf, Kitâbü’l-Âsâr, s. 211, no: 937; İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI/178, no: 32779; Ahmed b. 

Hanbel, Müsned, XXXVIII/337, no: 23308; Ahmed b. Hanbel, Fadâilü’s-Sahâbe, yy., 1435, Dâru İbni’l-

Cevzî, II/353-354, no: 1541, 1543, 1544; Buhârî, Fadâilü’s-Sahâbe, 27, III/1373; Edeb, 70, V/2262; 

Hâkim, el-Müstedrek, III/315, 320; İbn Sa’d, et-Tabakât, III/142-143; İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 485; 

Zehebî, Siyer, I/470.  
42 Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Tarihi, Ankara, 2010, Fecr Yayınları, s. 74; Cerrahoğlu, “Abdullah b. 

Mes’ûd”, DİA, I/115. İbn Mes’ûd’un Rasulullah’a (sav) benzeme konusunda insanların en gayretlisi 

olduğu ifade edilmiştir. Bkz: Ebû Yusuf, Kitâbü’l-Âsâr, s. 211, no: 937.  
43 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI/176, no: 32773; Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXXVIII/337, no: 23308; 

XXXVIII/373, no: 23350; Fadâilü’s-Sahâbe, yy.,  II/353-354, no: 1542, 1545; II/355-356, no: 1548;  

Hâkim, el-Müstedrek, III/315; İbn Sa’d, et-Tabakât, III/143; İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 485; Zehebî, 

Siyer, I/470; Tezkiratü’l-Huffâz, I/14.  
44 Hâkim, el-Müstedrek, III/319. 
45 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/143. 
46 Tirmizî, Deâvât, 116,  V/565.  



19 
 

büyük küçük kimsenin uyumasına izin vermemiş ve güneş doğana kadar zikirle meşgul 

olmuşlardır.47 O, Pazartesi ve Perşembe günleri oruç tutmasına rağmen Abdurrahmân b. 

Yezîd, ‘Abdullah b. Mes’ûd’dan daha az oruç tutan bir fakih görmediğini’ ifade etmiş 

ve kendisine ‘Niçin oruç tutmadığı’ sorulduğunda, ‘Namazı oruca tercih ettiğini, oruç 

tuttuğunda namazı azalttığını’ söylediğini nakletmiştir.48 

Allahu Teâlâ’nın, Kur’ân-ı Kerim’de Abdullah b. Mes’ûd’un takvasına işaret 

ettiği bildirilmiştir.  Nakledildiğine göre, bir gün Hz. Peygamber’in yanında altı 

kişilerken, müşrikler Hz. Peygamber’e “Bunları yanından kov…” demiştir. Bu kişiler 

arasında İbn Mes’ûd da vardır. Bunun üzerine En’âm Suresi, 52-53. ayetler nazil 

olmuştur. Bu ayetlerde Allahu Teâlâ şöyle buyurmaktadır: “Rablerinin rızasını isteyerek 

sabah akşam O’na dua edenleri yanından kovma. Onların hesabından sana bir şey yok, 

senin hesabından da onlara bir şey yok ki onları kovasın. Eğer kovarsan zalimlerden 

olursun.” “Böylece insanların bazısını bazısı ile denedik ki, ‘Allah aramızdan şu 

adamları mı iman nimetine layık gördü?’ desinler. Allah, şükreden kullarını daha iyi 

bilen değil mi?”49 

Hz. Peygamber’in kendisinden Kur’ân’ı dinlemekten hoşlandığı Abdullah b. 

Mes’ûd, güzel sesliydi ve çok güzel Kur’ân okurdu.50 Müslümanların dinlerini açıkça 

yaşayamadıkları, çeşitli hakaret ve işkencelere marz kaldıkları günlerde O, Hz. 

Peygamber’den sonra Kâbe’de âşikâr Kur’ân okuyan ilk sahabidir.51 

İlk Müslümanlardan olduğu için Abdullah b. Mes’ûd, İslam tarihini yakından 

etkileyen ilk dönem hadiselerinin hemen tamamına şahit olmuştur.52 O, iki kıbleye 

yönelerek de namaz kılmıştır.53 

Mekke’de müşriklerin baskı ve işkencelerine maruz kalan Müslümanlar, zor 

günler geçiriyor ve dinlerini rahatça yaşayamıyorlardı. Hz. Peygamber, bu durumdan 

                                                      
47 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/26788. 
48 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/143. 
49 Zehebî, Siyer, I/466. 
50 Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, s. 74; Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes’ûd”, DİA, I/115. 
51 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XIII/15, no: 36794; Ahmed b. Hanbel, Fadâilü’s-Sahâbe, II/349-350, no: 

1535 (Burada Abdullah b. Mes’ûd’un sesli olarak Kur’ân okuma kararı, Rahmân Sûresini okuması ve 

nasıl bir tepkiyle karşılaştığı ayrıntılı olarak zikredilmiştir.); İbn Sa’d, et-Tabakât, III/140; İbnü’l-Esîr, 

Üsdü’l-Ğâbe, III/256-257; İbn Hacer, el-İsâbe, II/369; Zehebî, Siyer, I/466; Zehebî, Muhammed Huseyn 

(1915-1977), et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, Kahire, 1961, I/83. 
52 Bkz: Hâkim, el-Müstedrek, III/312;  Kahraman, Hüseyin, Kûfe’de Hadis İlk Üç Asır, Bursa, 2006, s. 

245. 25. Dipnotta Hüseyin Kahraman şöyle söylemiştir: “Nitekim İbn Mes’ûd, Habeşistan ve Medine’ye 

yapılan hicretlere, Bedir ve Uhud savaşlarına, Hudeybiye Musâlahasına katılmış, Hz. Ebû Bekir’in 

hilafeti döneminde ortaya çıkan Ridde olaylarını bastırmada etkin rol oynamış, Hz. Ömer döneminde ise, 

Şam bölgesi fetihlerine iştirak etmiştir.” Bkz: Kahraman, a.g.e., s. 245. 
53 İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe, III/257; İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 484. 



20 
 

kurtulmak için hükümdarı adil olan Habeşistan’a gidebileceklerini söyleyince, 

Müslümanlar iki grup halinde oraya hicret etmişlerdir. Ebû Ma’şer ve Muhammed b. 

Ömer, Abdullah b. Mes’ûd’un Habeşistan’a iki kez hicret ettiğini söylemiştir.54 

Eserlerinde Habeşistan’a hicret edenlerin isimlerini veren Muhammed b. İshak (ö. 151) 

ve İbn Hişâm (ö. 218) ise Abdullah b. Mes’ûd’un adını ikinci yapılan hicrette 

zikretmiştir. İlk hicrete katılanlar arasında onun adı bulunmamaktadır.55 İbn Abdilberr 

(ö. 463) de, onun iki kez hicret ettiğini söylemiş; fakat bunlardan birincisinin 

Habeşistan’a ikincisinin ise Medine’ye hicret olduğunu ifade etmiştir.56 Alimler, İbn 

Mes’ûd’un, Habeşistan’a hicret ettiği konusunda görüş birliği içerisindedirler, ancak kaç 

kez hicret ettiği hususu ihtilaflıdır. 

Abdullah b. Mes’ûd, Hz. Ömer Müslüman oluncaya kadar Kâbe’de namaz 

kılamadıklarını, o İslamiyet’i kabul edince, onunla beraber Kâbe’de namaz kılmaya 

başladıklarını söylemiştir.57 Bu, Hz. Ömer Müslüman olduğunda Abdullah b. 

Mes’ûd’un Mekke’de bulunduğunu göstermektedir. Hz. Ömer, Rasulullah (sav)’in 

ashabının Habeşistan’a hicretinden sonra Müslüman olmuştur.58 Zira Habeşistan’a 

birinci hicret peygamberliğin 5. yılının (m. 615), Recep ayında gerçekleşmiştir.59 Hz. 

Ömer’in Müslüman oluşu ise, Habeşistan’a birinci hicretten sonra, peygamberliğin 6. 

Yılının (m. 615) Zilhicce ayında gerçekleşmiştir.60 Dolayısıyla Hz. Ömer’in İslam’ı 

kabulünden önce Habeşistan’a birinci hicret gerçekleşmiştir ve İbn Mes’ûd bu sırada 

Mekke’dedir, Habeşistan’a gerçekleştirilen ikinci hicrete iştirak etmiştir. 

Nitekim Ahmed b. Hanbel’in Müsned’inde tahric ettiği bir rivayette de İbn 

Mes’ûd, Rasulullah (sav)’in kendilerini Necâşî’ye gönderdiğini ve seksen kişi 

olduklarını, hicret edenlerin peşinden Kureyş’in, Amr b. Âs ve Umâre b. Velid’i 

Müslümanların geri verilmeleri için hediyelerle Necâşî’ye gönderdiğini, Necâşi’nin 

karşısında Müslümanların sözcülüğünü Câfer b. Ebî Tâlib’in yaptığını söylemiştir.61 

Abdullah b. Mes’ûd’un bu anlattıkları Habeşistan’a yapılan ikinci hicretle ilgilidir. 

Bedir savaşına kadar da orada kalmıştır.62 Dolayısıyla Habeşistan’a yapılan ikinci 

                                                      
54 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/140. 
55 İbn İshâk, es-Sîretü’n-Nebeviyye, I/297; İbn Hişâm, Ebû Muhammed Abdülmelik (ö. 218), Sîretü’n-

Nebî, Kâhire, 1937, Matbâatü’l-Hicâzî, I/348. 
56 İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 484. 
57 İbn Hişâm, Sîretü’n-Nebî, I/364-365. 
58 İbn Hişam, a.g.e, I/365. 
59 Sarıçam, İbrahim, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, Ankara, 2001, TDV Yayınları, s. 78. 
60 Sarıçam, a.g.e., s. 77.  
61 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/408, no: 4400.  
62 Ahmed b. Hanbel, a.y. 



21 
 

hicrete katılan ve Bedir savaşına kadar da orada kalan İbn Mes’ûd, Rasulullah’tan (sav) 

sekiz yıl gibi bir süre ayrı kalmıştır.  

Medine’ye hicret edince, İbn Mes’ûd’un, Muaz b. Cebel’in ve Sa’d b. 

Hayseme’nin evinde kaldığı nakledilmiştir.63 Yine kaynaklarda Hz. Peygamber’in, 

Abdullah b. Mes’ûd ile Zübeyr b. Avvâm arasında muahât yani kardeşlik ilan ettiği 

bilgisi mevcuttur.64 İbn Mes’ûd’un, muhacirlerden olan Zübeyr b. Avvâm ile kardeşliği, 

hicretten önce Hz. Peygamber’in sahabe arasında yaptığı kardeşlik ile gerçekleşmiştir. 

Zira İbn Hacer; Rasulullah’ın (sav), İbn Mes’ûd ile Zübeyr arasında kardeşlik ilan 

ettiğini, hicretten sonra da Sa’d b. Muaz ile İbn Mes’ûd’u kardeşleştirdiğini ifade 

etmiştir.65 Burada “Hicretten sonra” ifadesinin bulunması, Zübeyr ile yapılan 

kardeşliğin hicretten önce olduğuna delâlet etmektedir.  

Yine İbn Hacer, el-İsabe’de, İbn Abbas’tan gelen sahih bir senedle 

Rasulullah’ın (sav), Enes ile İbn Mes’ûd arasında muahât yaptığını nakletmiştir.66 

Medine’ye hicretten sonra İbn Mes’ûd ile aralarında muâhât yapılan sahabinin ismi 

konusunda kaynaklarda farklı isimler zikredilmiştir. 

Rasulullah (sav), Medine’ye hicret eden muhacirlerin kalacakları yer sorununu 

çözmek ve oraya uyum sağlamaları sürecinde Medineli müslümanların destek olması 

için, muhacir ile ensarı böyle kardeşleştirmiştir. Daha sonra Ubeydullah b. Abdullah b. 

Utbe, Rasulullah’ın (sav) evler yapılması için arsalar ayırdığını, Zühreoğulları’nın 

arsasının mescidin arka tarafında olduğunu, Abdullah b. Mes’ûd ve kardeşi Utbe b. 

Mes’ûd’a mescidin yanındaki arsayı verdiğini söylemiştir.67 Bu da Rasulullah’ın (sav), 

İbn Mes’ûd’un yakınında olmasını istediğini göstermektedir. 

Kaynaklar Medine’ye hicretten sonra Hz. Peygamber zamanında gerçekleşen 

bütün savaşlara Abdullah b. Mes’ûd’un katıldığını bildirmektedir.68 Bedir Savaşı’nda 

bir önceki gece keşif kolunda yer almış69, savaş esnasında bacağından yaralı olarak 

                                                      
63 Bkz: İbn Sa’d, et-Tabakât, III/140. 
64 Hâkim, el-Müstedrek, III/314; İbn Sa’d, Tabakât, III/140; İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 486. 
65 İbn Hacer, el-İsâbe, II/369. 
66 İbn Hacer, el-İsâbe, II/369. 
67 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/141. 
68 Bkz: İbn Sa’d, et-Tabakât, III/141; İbn Hacer, el-İsâbe, II/369; Hâkim, el-Müstedrek, III/312; İbn 

Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, VI/27. 
69 (el-Makrizî, Ebu’l-Abbas Ahmed b. Ali Abdilkadir, İmtau’l-Esma’, Mısır, 1941, I/78), Küçükkalay, 

Abdullah b. Mes’ûd ve Tefsir İlmindeki Yeri, s. 20-21’den naklen; Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes’ûd”, 

DİA, I/115. 



22 
 

bulduğu Ebû Cehil’i öldürmüştür.70 Uhud savaşında okçuların yerlerini terketmesi 

sonucu yaşanan sıkıntılı durum ve panik sırasında Rasulullah’ın (sav) yanından 

ayrılmayan kişilerdendir. İbn Mes’ûd, “Yara aldıktan sonra Allah’ın ve Rasulü’nün 

davetine uyanlar”71 ayeti ile ilgili olarak kendilerinin on sekiz kişi olduklarını 

söylemiştir.72 Ayrıca o Hudeybiye Barış Anlaşması’na da şahit olmuştur.73 

Kaynaklarımızda Abdullah b. Mes’ûd’un fizikî özellikleri ve bazı huyları ile 

ilgili bilgiler de mevcuttur. O, ince yapılı, zayıf ve kısa boylu idi, derisi sertti.74 

Bacakları çok inceydi, öyle ki Abdullah b. Mes’ûd, erâk ağacından Rasulullah (sav) için 

misvak toplarken rüzgardan bacaklarının açılması üzerine topluluğun bacaklarının 

inceliğine güldükleri; Rasulullah’ın (sav) ise, “Nefsim elinde olana yemin olsun ki o 

ikisi (iki bacağı) mîzanda Uhud’dan ağır gelecektir” dediği nakledilmiştir.75 

İbn Mes’ûd’un teni esmerdi.76 Neredeyse oturan bir adamın boyunun onun 

ayaktaki boyuna denk olduğu söylenmiştir.77 Saçları köprücük kemiğine ulaşır, namaz 

kılarken onları kulağının arkasına atardı.78 Yine saçlarını kulağının üzerine attığı ve bal 

sürülmüş gibi olduğu, yani kıl kıl ayrılmadığı söylenmiştir.79 Ahmed b. Hanbel’in 

zikrettiği bir rivayette ise saçında iki örgüsünün bulunduğu ve üzerinde çöl halkının izi 

olduğu, yani bedevîlere benzediği ifade edilmiştir.80 Onun, demirden yüzüğü vardı.81 

Beyaz ve güzel elbiseler giyinir, güzel kokardı.82 Öyle ki Abdullah b. Mes’ûd’un gece 

güzel kokusuyla tanındığı ifade edilmiştir.83 

                                                      
70 İbn Mes’ûd’un, Ebû Cehil’i öldürmesi ile ilgili bkz: İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI/259, no: 33153; 

Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/278-279, no:4246; VII/279-280, no: 4247; Bezzâr, Ebû Bekr Ahmed b. 

Amr b. Abdi’l-Hâlık (ö. 292), el-Bahru’z-Zuhâr (Müsnedü’l-Bezzâr), Medine, 1993, IV/267-268, no: 

1436; V/159, no: 1751; V/248, no: 1861; V/377, no: 2008; Buhârî, Meğâzî, 7, IV/1458; Meğâzî, 9, 

IV/1474-1475. 
71 Âl-i İmrân, 3/172. 
72 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/141. 
73 İbn Abdiberr, el-İstîâb, s. 484. 
74 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/145; Zehebî, Siyer, I/462 (Yaşlılığında da değişmediği ifade edilmiştir.); 

Hâkim, el-Müstedrek, III/312. 
75Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/98, no: 3991; Ayrıca bkz: İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI/175, no: 32767; 

XI, 176, no: 32770; Ahmed b. Hanbel, Müsned, II/243-244, no: 920; Fadâilü’s-Sahâbe, II/357, no: 1552; 

İbn Sa’d, et-Tabakât, III/143-144; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe, III/259. 
76 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/72, no: 3961. 
77 İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 485. 
78 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/145. 
79 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/145. 
80 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/72, no: 3961. 
81 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/146. 
82 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/145; Zehebî, Siyer, I/463. 
83 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/145. 



23 
 

Kendisi son derece mütevâzî bir kişiliğe sahipti.84 İnce, kıvrak zekâlı idi.85 Bu 

sebepledir ki, onun hakkında Hz. Peygamber, “Eğer istişare yapmadan birini emir tayin 

edecek olsaydım, İbn Ümmi Abd’i tayin ederdim”86 demiştir. Yine “Ümmetim için İbn 

Ümmi Abd’ın razı olduğu şeylere razı oldum”87 buyurmuştur. Hz. Peygamber’in bu 

sözleri, Abdullah b. Mes’ûd’a ne kadar güvendiğini, aynı zamanda onun emir olmaya 

ehil, kabiliyetli ve zekî bir kişi olduğunu göstermektedir.  

Rayta ve Zeyneb adında iki hanımı88, Abdurrahman, Utbe ve Ebû Ubeyde 

adlarında üç oğlunun olduğu bilinmektedir.89 Yine kendisinin kız çocuklarının 

bulunduğu zikredilmiştir ki bunlardan birinin adı Sâre’dir.90 İbn Mes’ûd’un Utbe ve 

Umeys adında iki kardeşi vardır.91 

“Sahabe arasında Abdullah isimli pek çok kimse bulunmaktaydı. Abdullah 

isimli sahabilerin sayısı İbnü’s-Salâh’ın ifadesine göre 220’ye92, İbn Fethûn’un 

tahkikine göre ise, 300’e ulaşmışken, “Abâdile” kelimesinin yalnız Abdullah b. Abbâs 

(ö. 68), Abdullah b. Ömer (ö. 71), Abdullah b. ez-Zübeyr (ö. 73) ve Abdullah b. Amr b. 

el-As (ö. 65) için kullanılmış olması tamamen ıstılahîdir. Bu ıstılah Abdullah b. 

Mes’ûd’un vefatından sonra ortaya çıkmıştır. O, ıstılahî anlamıyla Abâdile’den 

değildir.”93 Ahmed b. Hanbel’e Abâdile’nin kimler olduğu sorulmuş, o da yukarıda 

zikredilen dört kişinin ismini saymıştır. “Peki ya Abdullah b. Mes’ûd?” denilince onun 

Abâdileden olmadığını söylemiştir. Çünkü Abdullah b. Mes’ûd’un ölümü öncedir. 

Onlar ise, yaşıyorlardı ve bir şey üzerine icma ettikleri zaman “Bu Abâdile’nin görüşü 

veya fiili” deniliyordu.94 

                                                      
84 Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes’ûd”, DİA, I/115. 
85 Zehebî, Siyer, I/462. 
86 Ahmed b. Hanbel, Müsned, II/10, no: 566; II/140, no: 739; Fadâilü’s-Sahâbe, II/1538; İbn Ebî Şeybe, 

Musannef, XI/175, no: 32766; Bezzâr, Müsned, III/73, no: 837; III/83, no: 852; İbn Mâce, Muhammed b. 

Yezid el-Kazvînî (ö. 273), es-Sünen, İstanbul, 1981, Mukaddime, 11, I/49; Tirmizî, Menâkıb, 38, V/673-

674; Hâkim, el-Müstedrek, III/318; İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 484. 
87 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI/176, no: 32769; Ahmed b. Hanbel, Fadâilü’s-Sahâbe, II/350-351, no: 

1536; II/352, no: 1539; Hâkim, el-Müstedrek, III/318; İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 484 (Burada Hz. 

Peygamber’in; Allah’ın ve İbn Ümmi Abd’ın ümmeti için razı olduğu şeylere razı olduğu ve kızdığı, 

memnun olmadığı şeylere razı olmadığı zikredilmiştir.). 
88 Abdüssettâr eş-Şeyh, Abdullâh b. Mes’ûd, s. 28.  
89 Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes’ûd”, DİA, I/115. 
90 Abdüssettâr eş-Şeyh, Abdullâh b. Mes’ûd, s. 32.  
91 Abdüssettâr eş-Şeyh, a.g.e., s. 24. 
92 İbnü’s-Salâh, Ebû Amr Osmân b. Abdurrahmân (ö. 643), Ma’rifetü Envâi İlmi’l-Hadîs, Beyrût, 2002, 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, s. 399. 
93 Zebîdî, Zeynüddîn Ahmed b. Ahmed (ö. 893), Sahîh-i Buhârî Muhtasarı Tecrid-i Sarih Tercemesi, 

(tercüme: Ahmed Naim), Ankara, 1961, DİB Yayınları, I/27. 
94 İbnü’s-Salâh, Ma’rifetü Envâi İlmi’l-Hadîs, s. 399; Suyûtî, Celâlüddîn (ö. 911), Tedrîbü’r-Râvî fî Şerhi 

Takrîbi’n-Nevâvî, Beyrût, 2005, Dâru’l-Kelimetü’t-Tayyib, II/132. 



24 
 

Seleme b. Süleymân bir gün “Abdullah bize haber verdi” diyerek hadis 

nakletmiş, hangi Abdullah olduğunun sorulması üzerine;  

Mekke’de Abdullah denildiğinde, Abdullah b. ez-Zübeyr, 

Medîne’de Abdullah denildiğinde, Abdullah b. Ömer, 

Kûfe’de Abdullah denildiğinde, Abdullah b. Mes’ûd, 

Basra’da Abdullah denildiğinde, Abdullah b. Abbâs, 

Horasan’da Abdullah denildiğinde, Abdullah b. el-Mübârek, 

Mısır’da Abdullah denildiğinde, Abdullah b. Amr b. el-As’ın kastedildiğini 

söylemiştir.95 

Abdullah b. Mes’ûd, bu tasnifte Abâdile arasına girmektedir. Kûfe’nin ilmî 

hayatına yön veren sahabi, Kufe halkının muallimidir. Kufe halkı Hz. Peygamber’in 

hadislerini daha çok ondan öğrenmiştir. 

3. Hulefâ-i Râşidîn Dönemi 

Hz. Peygamber döneminde Rasulullah’a (sav) yakınlığıyla bilinen ve onun 

eğitiminden geçen Abdullah b. Mes’ûd; Hz. Peygamber’in vefatından sonra Hz. Ebû 

Bekr (ö. 634), Hz. Ömer (ö. 644) ve Hz. Osman (ö. 656) dönemlerinde de vefatına 

kadar ilmî faaliyetlere devam etmiş ve önemli hizmetlerde bulunmuştur. 

Hz. Peygamber, “Eğer emir tayin edecek olsaydım, İbn Ümmi Abd’ı 

seçerdim”, dediği için halifeler -özellikle de Hz. Ömer- onun görüşlerine önem 

vermiştir.96 

Hz. Ebû Bekr; hilafeti döneminde, Rasulullah’ın (sav) vefatından sonra dinden 

dönenler, zekâtı ve dinin bazı uygulamalarını reddedenler ile mücadele etmiştir.97 Bu 

dönemde meydana gelen Ridde olaylarında Medine’nin savunulması ve stratejik 

noktalarının korunması maksadıyla, Ebû Bekr tarafından seçilenler arasında Abdullah b. 

Mes’ûd da yer almıştır.98 Yine onun döneminde yapılan Yermük Savaşı’nda 

                                                      
95 İbnü’s-Salâh, Ma’rifetü Envâi İlmi’l-Hadîs, s. 467. 
96 Kal’acî, Mevsuatü Fıkhı Abdullah b. Mes’ûd, s. 10. 
97 Nesaî, Ebû Abdurrahmân Ahmed b. Şuayb, es-Sünen, İstanbul, 1981, Zekât 3, V/14-15; Ahmed b. 

Hanbel, Müsned, I/416-417, no: 335; Abdurrazzak b. Hemmâm, es-San’ânî, el-Musannef, (tahkîk: 

Habîburrahmân el-A’zamî, Beyrût, 1970, el-Meclisu’l-İlmî, VI/67, no: 10022, X/172, no: 18718. 
98 Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, s. 74; Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes’ûd”, DİA, I/115. 



25 
 

ganimetlerden sorumlu kılınmıştır.99 Hz. Ebû Bekr’in, İbn Mes’ûd’a verdiği bu 

görevler, onun liyakatinin yanında, İbn Mes’ûd’a olan itimadını göstermektedir. 

Hz. Ömer döneminde ise İbn Mes’ûd, idârî ve ilmî sahada etkin roller 

üstlenerek, Kufe kadılığı ve Kufe’de hazineden sorumlu kişi olarak (beytü’l-mal idaresi 

ile) görevlendirilmiştir.100 

Daha sonra Şurayh’ın kadı olarak tayin edilmesi üzerine yalnız beytü’l-mâlle 

ilgili görevini sürdürmüştür.101 Abdullah b. Mes’ûd, kadılığı sırasında birçok başarılı 

çalışmalar yapmış ve isabetli hükümler vererek bu görevi layıkıyla ifâ etmiştir.102  

O, “Ezan, Kur’ân okuma, kadılık ve mal taksim işlerini yürüten kişilerin 

şahıstan para alamayacağı” görüşündedir. Çünkü ezan ve Kur’ân okuma ibadettir. 

Kadılık ve taksim işleri ise, amme hizmetidir ve ücretini devletin vermesi gerekir. 

Abdullah b. Mes’ûd, Hz. Ömer tarafından kadılıkla görevlendirilince, ayda yüz dirhem, 

günde çeyrek koyun (dört günde bir koyun), maaş olarak belirlenmiştir.103 

Hz. Ömer’e Kûfe’den bir heyet gelerek, Şam halkının hediye (caize) 

bakımından kendilerine üstün tutulduğunu söylemiştir. Hz. Ömer ise, İbn Ümmi Abd’ı 

onlara göndermekle onları tercih ettiğini ifade etmiştir.104 Bu sözleri Hz. Ömer’in, 

Abdullah b. Mes’ûd’a olan güvenini ve ona verdiği değeri göstermektedir. İbn 

Mes’ûd’u göndermekle, Kûfeliler’e daha büyük bir hediye vermiş olduğunu belirtmiştir. 

Kûfe’de resmî vazifesi yanında ilmî faaliyeti ve yetiştirdiği talebeler vasıtasıyla 

Kûfe tefsir ve fıkıh mekteplerinin de temellerini atmış olan Abdullah b. Mes’ûd, daha 

sonra Hz. Osman döneminde Medine’ye çağrılmıştır. İbn Mes’ûd, halifenin Ebû Zer’i 

Rebeze’ye göndermesi105 ve resmî mushafa muhalif olur endişesiyle ellerindeki diğer 

mushafların yakılmasını emretmesi gibi sebeplerle halifeye kırılmıştır. Kufeliler’in onu 

koruyacaklarını vaad ederek ayrılmamasını istemelerine rağmen, İbn Mes’ûd kendisi 

                                                      
99 Zehebî, Siyer, I/461. 
100 Abdurrazzak, Musannef, VI/100-101, no: 10128; X/333, no: 19276. 
101 Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes’ûd”, DİA, I/115; Küçükkalay, Abdullah b. Mes’ud ve Tefsir İlmindeki 

Yeri, s. 21. Bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/394, no: 4385.  
102 Küçükkalay, a.g.e., s. 21. 
103 Bkz: Kal’acî, Mevsûatü Fıkhı Abdullah b. Mes’ûd, s. 35-36; Abdurrazzak, Musannef, VI/100-101, no: 

10128 (Burada günde çeyrek koyunun İbn Mes’ud için belirlendiği zikredilmektedir.). 
104 Bkz: İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI/177, no: 32774. 
105 Ebû Zerr, Tevbe Suresi 34-35. ayetlerin yorumunda Şam valisi Muâviye ile ters düşmüş, Muâviye, 

Ebû Zerr’i Halife Osman’a halk arasında zühd anlayışını yayıyor diye şikayet etmiş, Hz. Osman da onu 

Medine’ye çağırmıştır. Ebû Zer’in kendisinin Medîne’den ayrılarak Rebeze’ye gitmek istediği ve Hz. 

Osman’ın da izin verdiği geçmektedir. Bkz: İbn Ebî Bekr, Muhammed b. Yahyâ (ö. 741), et-Temhîd ve’l-

Beyân fî Makteli’ş-Şehîd Osmân b. Affân, Rabât, 2013, Dâru’l-Emân, s. 183-190; Akbulut, Ahmet, 

Sahabe Devri Siyasî Hadiselerin Kelami Problemlere Etkileri, İstanbul, 1992, s. 172-173. 



26 
 

yüzünden fitne çıkmasını istemediğini söylemiş, görevine son veren Hz. Osman’ın 

emrine uymuş ve Medine’ye dönmüştür.106 

İbn Mes’ûd’un Kufe’den ayrılırken arkadaşlarını toplayarak yaptığı konuşma 

Ahmed b. Hanbel’in Müsned’inde nakledilmiştir. O, Kur’ân’ın farklı kıraatlarla 

okunabileceğinden ve terk edilmemesi gerektiğinden, bir de kendi Kur’ân bilgisinden 

bahsetmiştir. Konuşması sırasında “Bize şöyle öğretildi” diyerek Hz. Peygamber’in, 

“Doğruluk iyiliğe, iyilik de Cennet’e götürür; yalan ise günaha, günah da Cehennem’e 

götürür” hadisini nakletmiştir.107 

Nitekim başka bir rivayette Abdullah b. Mes’ûd’un şöyle söylediği 

nakledilmiştir: “Sizden mushafına hıyânet edebilecek varsa, etsin! Kur’ân’dan bir şey 

çalan kişi, kıyamet günü onu getirecektir. Ben, Rasulullah’ın (sav) ağzından yetmiş sure 

öğrendim; Rasulullah’ın (sav) ağzından öğrendiklerimi şimdi terk mi edeyim?!”108 Bu 

rivayetin Hz. Osman’ın özgün nüshaları imha etmeyi emretmesiyle ilgili olduğu açıktır. 

Ayrıca kaynaklarda Hz. Osman’ın, Mushaflar konusundaki emrinden sonra İbn 

Mes’ud’un, Hz. Osman’a hitâben “Kur’ân’ı, Zeyd b. Sâbit’in kıraatı üzere okumamı mı 

emrediyor!” dediği zikredilmiştir.109 

Bazı kaynaklarda İbn Mes’ûd’un Kufe’deyken “Osman’ın kanı kesinlikle 

helaldir” dediği rivayet edilmiştir110, bu yüzden halife Osman’ın onun Medine dışına 

çıkmasını yasakladığı söylenmiştir.111 

Aynı zamanda kaynaklarımızda İbn Mes’ûd’un, insanların Hz. Osman ile ters 

düştüğü dönemde, ona saldırılmasından hoşlanmadığını ifade ettiği nakledilmiştir. Yine 

onun ashabından bazı kişilerin Hz. Osman döneminde asla ona karşı bir şey söylediğini 

işitmedikleri, aksine eğer onu öldürürlerse ondan sonra onun gibi bir halife 

gelmeyeceğini söylediği bilgisi mevcuttur.112 

Mısır’dan Medine’ye gelerek Hz. Osman’ı kuşatan ve onu öldüren birliğin 

komutanı olan Abdurrahman b. Udeys (ö. 36),113 İbn Mes’ûd’dan merfû olarak Hz. 

                                                      
106 İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 486.  
107 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/395-396, no: 3845; İsnadda Abdullah’ın arkadaşlarından Hemdân’dan 

bir adam olduğu söylenen meçhul bir ravi mevcuttur.  
108 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/43, no: 3929. 
109 İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 486. 
110 Belâzûrî, Ahmed b. Yahyâ b. Câbir (ö. 279), Ensâbü’l-Eşrâf, Beyrût, 1996, Dâru’l-Fikr, VI/147;  Taha 

Hüseyin, Fitnetü’l-Kübrâ, Kâhire, 1996, Dâru’l-Meârif, I/171. 
111 Belâzûrî, Ensâbü’l-Eşrâf, VI/147-148. 
112 İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 486. 
113 İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 420. 



27 
 

Osman’ı zem eden bir hadis nakletmiştir. Abdurrahmân b. Udeys, Hudeybiye 

Antlaşması’na şahit olmuş, ağacın altında Rasulullah’a (sav) biat eden bir sahabidir.114 

İbn Lehîa, Mısır ehliyle beraber Abdurrahmân b. Udeys’in Hz. Osman’a karşı 

yürüdüğünü ve onu öldürdüklerini; bundan bir veya iki yıl sonra İbn Udeys’in Lübnan 

dağında öldürüldüğünü söylemiştir.115 Hadis hâfızı Muhammed b. Yahyâ ez-Zühlî (ö. 

258), onun fitnenin başı olduğunu ve ondan bir şey nakletmenin helal olmadığını 

belirtmiştir.116 Mısır’da tabiînden bir cemaat ise ondan rivayette bulunmuştur.117 

İbn Udeys’in Abdullah b. Mes’ûd’dan merfû’ olarak naklettiği rivayet mevzûât 

kitaplarında şöyle yer almaktadır: 

Ebû Sevr el-Fehmî’nin, Hz. Osman’a geldiği; İbn Udeys’in, Rasulullah’ın (sav) 

minberine çıkarak “Abdullah b. Mes’ûd, bana Rasulullah’tan (sav) şöyle işittiğini 

söyledi: “ (بة على قفلهاعتعيبه على فعلها) إن عثمان أضل منالا   = Osman yaptığı şeyden dolayı, 

kendi hatasından daha sapıktır” dediği; Ebû Sevr’in, Hz. Osman’ın yanına girerek bunu 

haber verdiği; bunun üzerine Hz. Osman’ın “Vallahi İbn Udeys, yalan söylemiştir. O, 

asla onu İbn Mes’ûd’dan duymamıştır, İbn Mes’ûd da Rasulullah’tan (sav) 

duymamıştır” dediği nakledilmiştir. Bunun İbn Udeys’in yalanı ve iftirası olduğu, Hz. 

Osman’ın da bunu ifade ettiği belirtilmiştir.118 Hatta İbnü’l-Cevzî (ö. 597), bu hadisin 

yalan olduğu konusunda şüphe duymadığını ve ravilerini ta’n etmeye bile ihtiyaç 

duymadığını ifade etmiştir.119 

Beyhâkî ise eserinde, Ebû Hâmid b. eş-Şarkî (ö. 325)’den Abdurrahmân b. 

Udeys el-Belevî’nin hutbesinde şöyle söylediğini nakletmiştir:  

 Osman,  anahtarı çölde kaybolmuş bir = عثمان أضل عيبة بفلاة عليها قفل ضل مفتاحها “

kilit bulunan bir çantadan daha şaşkındır (müdahaleye açıktır).” 

                                                      
114 İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 420. 
115 İbn Asâkir, Ebu’l-Kâsım Ali b. el-Hasen b. Hibetullâh b. Abdullâh eş-Şafiî (ö. 571), Tarihu Medîneti 

Dımeşk, (Tahkîk: Muhibbuddîn Ebû Saîd Ömer el-Amrevî), Beyrût, 1995-2000, Dâru’l-Fikr (79 cilt), 

35/114. 
116 Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed el-Huseyn (ö. 458), Delâilü’n-Nübüvve ve Ma’rifetü Ahvâli Sâhibü’ş-

Şerîa, Beyrut, 1985, Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, VI/394-395. 
117 İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 420. 
118 İbnü’l-Cevzî, Ebu’l-Ferec Abdurrahmân b. Ali (ö. 597), Kitâbü’l-Mevzûât, (Tahkîk: Abdurrahmân 

Muhammed Osmân), Medînetü’l-Münevvere, 1966, el-Mektebetü’s-Selefiyye, I/335; es-Suyûtî, 

Celâlüddîn Abdurrahmân (ö. 911), el-Leâli’l-Masnûa fi’l-Ehâdîsi’l-Mevzûa, Beyrût, 2007, Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, I/291-292 (İbnü’l-Cevzî’deki isnadla İbn Udeys’in ألا إن عثمان أضل من عبيدة على بعلها 

dediği nakledilmiştir.); İbn Irâk, Ebu’l-Hasen Ali b. Muhammed el-Kenânî (ö. 963), Tenzîhu’ş-Şerîati’l-

Merfûa ani’l-Ahbâri’ş-Şenîati’l-Mevzûa, Beyrût, 1981, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, I/349-350, no: 24. 
119 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, I/335. 



28 
 

Yine Ebû Hâmid bunun Osman’a ulaştığını ve onun “Belevî yalan söylemiştir. 

O, onu Abdullah b. Mes’ûd’dan işitmemiş, İbn Mes’ûd da onu Rasulullah’tan (sav) 

işitmemiştir” dediğini söylemiştir.120 

Anahtarı kaybedilen bir çantanın içindeki önemli şeylere ulaşmanın zorluğu 

malumdur. Burada içindekilere ulaşmanın neredeyse imkansız olduğunu ifade etmek 

için kullanılmış mecâzî bir anlatım vardır.  Rivayette Hz. Osman hakkında olumsuz 

ifadeler içeren bir söz, Abdurrahmân b. Udeys tarafından İbn Mes’ûd’dan merfû’ olarak 

nakledilmiştir. İbn Udeys, belki de Hz. Osman ile İbn Mes’ûd arasında geçen, az önce 

ifade edilen durumları bildiği için Hz. Osman’a izafe ettiği bu olumsuz şeyleri İbn 

Mes’ûd’un ağzından nakletmiştir. 

Tarih kitaplarında ise olay şu şekilde nakledilmiştir: 

Ebû Sevr el-Fehmî, Hz. Osman’ın yanındaydı, çıktığında Mısır’dan bir heyetin 

geldiğini gördü. Hz. Osman’ın yanına gelerek, başlarında İbn Udeys’in olduğu bir 

ordunun Mısır’dan geldiğini haber verdi ve yüzlerinde şer gördüğünü söyledi. İbn 

Udeys, Rasulullah’ın (sav) minberine çıktı ve Cuma namazını kıldırdı. Hutbesinde İbn 

Mes’ud’un Rasulullah’tan (sav) işittiğini söylediği şöyle bir rivayet nakletti: 

 ان عثمان أضل من عتبة غاب قفلها 

Ebû Sevr el-Fehmî, Hz. Osman’ın yanına gitti, kuşatma altındaydı. İbn 

Udeys’in söylediğini haber verince, Hz. Osman, “Vallahi İbn Udeys yalan söylemiştir. 

O, onu İbn Mes’ûd’dan işitmemiştir, İbn Mes’ûd da Rasulullah’tan (sav) böyle bir söz 

işitmemiştir. Rabbim katından yanımda on şey var. İbn Udeys böyle demeseydi bunları 

söylemeyecektim: İslam’ı kabul edenlerin dördüncüsüyüm, Rasulullah (sav) kızını bana 

nikahladı, vefat edince diğer kızıyla evlendirdi. Cahiliye döneminde de İslam’dan sonra 

da zina etmedim ve hırsızlık yapmadım. Müzik çalmadım, Rasulullah’a (sav) biat 

ettiğimden beri ahlaksızlık yapmadım. Rasulullah (sav) zamanında Kur’ân’ı hatmettim. 

Müslüman olduktan sonra her Cuma köle azat ettim…”121 

Görüldüğü gibi Rıdvân Biatı’na katılmış bir sahabi olan Abdurrahman b. 

Udeys, o zamanda hayatta bulunmayan sahabi İbn Mes’ûd’dan söylemediği hadisi 

merfû’ olarak nakletmiştir. 

                                                      
120 Beyhakî, Delâilü’n-Nübüvve, VI/395. 
121 İbn Asâkir, Târîhu Medîneti Dımeşk, XXXV/113, 114; İbn Şebbe en-Nemîrî, Ebû Zeyd Ömer (ö. 262), 

Târîhu’l-Medîneti’l-Münevvera, (Tahkîk: Ali Muhammed Dendel, Yâsîn Sa’d ed-Dînü Beyân), Beyrût, 

1996, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, II/213. 



29 
 

Abdullah b. Mes’ûd, hicrî 32 yılında Medîne’de hastalanarak vefat etmiş ve el-

Bakî’ mezarlığına defnedilmiştir. Bu, miladî 652 yılına rastlamaktadır. Vefat ettiğinde 

Abdullah b. Mes’ûd’un yaşı altmışın üzerinde idi.122 Hastalandığında Zübeyr b. 

Avvâm’a ve oğlu Abdullah b. Zübeyr’e besmele ile başlayan vasiyetini yazdırmıştır.123 

Cenaze namazını vasiyeti üzerine Zübeyr b. Avvâm’ın kıldırdığı ve yine Ammâr b. 

Yâsir’in124 ve Hz. Osman’ın125 kıldırdığı kaynaklarımızda zikredilmiştir. Ebu’d-

Derdâ’ya İbn Mes’ûd’un ölüm haberi verilince, ondan sonra kendisi gibi birisinin 

kalmadığını söylemiştir.126 Abdullah b. Mes’ûd vefat ettiğinde 70.000 dirhem bıraktığı 

nakledilmiştir.127 

Rasulullah’ın (sav) cennetle müjdelediği on kişi arasında Abdullah b. 

Mes’ûd’un da zikredildiği bir rivayet mevcuttur.128 Ancak isnadında yer alan Abdullah 

b. Zâlim ile Buhârî ve Müslim ihticâc etmemiştir. Ayrıca bu hadis “İbn Mes’ud’un” 

zikredilmesinde tek kalmıştır.129 İbn Abdilberr, isnadının “hasen ceyyid” olduğunu 

söylemiş olsa da130 Abdullah b. Mes’ûd’un cennetle müjdelenen kişiler arasında 

zikredilmesi kuvvetli bir delile dayanmamaktadır. 

B. İLMÎ KİŞİLİĞİ  

İslam dininde ilim, akıl, düşünme ve öğrenme çok önemli bir yere sahiptir. 

Bunların değerini ve gerekliliğini ifade eden birçok ayet131 ve hadis132 mevcuttur. 

Sahabe arasında Kur’ân ve Sünnet hakkındaki bilgisi ve re’y’e önem vermesi ile 

temayüz etmiş olan İbn Mes’ûd’un, ilmî vukûfiyeti ve ilim hakkındaki görüşlerinden 

kısaca bahsedilecektir. 

a. İlmî Vukûfiyeti 

Rasulullah’tan (sav) zaruret olmadıkça ayrılmayan, bütün ömrünü dine adayan 

İbn Mes’ûd’un ilmî vukufiyeti emsalsizdir. Rasulullah (sav), ona “Allah sana rahmet 

                                                      
122 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/146-147; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe, III/260; Zehebî, Siyer, I/357; Tezkiratü’l-

Huffâz, I/14; Hâkim, el-Müstedrek, III/312; İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 486. 
123 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/146. 
124 Hâkim, el-Müstedrek, III/313, 314. 
125 İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 486. 
126 Ahmed b. Hanbel, Fadâilü’s-Sahâbe, II/352-353, no: 1540; İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 486. 
127 İbn Abdilberr, Câmiu Beyâni’l-İlm, I/719. 
128 Bkz: Hâkim, el-Müstedrek, III/316-317; İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 484. 
129 Hâkim, el-Müstedrek, III/317. 
130 İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 484. 
131 Alak, 96/1; Zümer, 39/9; Fâtır, 35/28. 
132 Örneğin bkz: Buhârî, İlim, 13, I/39; İbn Mâce, Mukaddime, 17, I/80. 



30 
 

etsin. Hakikaten sen öğrenmeye istekli bir gençsin”133 diyerek onun ilme olan merakını 

dile getirerek övmüş ve ona dua etmiştir. 

Hz. Peygamber, eğitim - öğretim faaliyetlerini belirli bir mekanda yapmamıştır. 

Her fırsatta, uygun bulduğu her yerde ilim meclisleri kurarak, sahabenin yetişmesini 

sağlamıştır. Ancak genellikle, namaz vakitlerinde bir araya geldikleri Mescid-i Nebevî 

onun tarafından eğitim ve öğretim merkezi olarak seçilmiştir.134 Mescid-i Nebevî 

içerisinde medrese vazifesi görmek üzere yapılan “Suffe” adlı özel bir bölüm 

bulunuyordu ki, Ebû Nuaym (ö. 430), eserinde Ehlü’s-Suffe’den olan sahabilerin 

isimlerini alfabetik olarak sıraladığı bir liste vermiştir. Bu listede Abdullah b. 

Mes’ûd’un da ismi yer almaktadır.135 Müslümanların ilk eğitim ve öğretim müessesesi 

olan Suffe’de, Hz. Peygamber’in bizzat dersler verdiği, bunun yanında bazı sahabileri 

hoca olarak görevlendirdiği, yapılacak eğitim esaslarını kendisinin tespit ettiği 

söylenmiş, Rasulullah’ın (sav) “Kur’ân’ı Abdullah b. Mes’ûd, Sâlim, Muaz, Ubey b. 

Ka’b’dan öğrenin”136 buyurmasının bu sahabileri hoca olarak tayin ettiğini gösterdiği 

ifade edilmiştir.137 Bu, İbn Mes’ûd’un daha Rasulullah (sav) döneminde öğretim 

görevine başladığını, hocalık yapmak için yeterli ilme sahip olduğunu gösterir. İlim 

meraklısı bu sahabi bir yandan Rasulullah’tan (sav) Kur’ân ve sünneti öğrenirken bir 

yandan da öğretmeye başlamıştır.   

Abdullah b. Mes’ûd, zekası ve ilme olan merakı ile birlikte, sürekli Hz. 

Peygamber’in yakınında bulunduğu için Kur’ân, tefsir, kıraat, hadis ve fıkıh ilimlerinde 

şöhret kazanmış, ilmî yönden sahabenin önde gelenlerinden olmuştur. Hz. Peygamberin 

vefatından sonra da ilimle meşgul olmaya ve öğretmenlik görevine devam etmiştir.138 

Her konuda Rasulullah’ı (sav) örnek almaya çalışan Abdullah b. Mes’ûd, onun 

uyguladığı öğretim metodunu139 kendisi de eğitim-öğretim faaliyetlerini yürütürken 

takip etmiştir. İleride zikredilecek olan örneklerde de bu görülecektir. 

                                                      
133 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/82 no: 3598. 
134 Aşık, Sahabe ve Hadis Rivayeti, s. 60; Başaran, Selman, Sönmez, Mehmet Ali, Hadis Usulü ve Tarihi, 

Bursa, 2010, s. 28. 
135 Bkz: Ebû Nuaym, Hilyetü’l-Evliyâ, I/398-400.  
136 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XI/379, no: 6767; XI/395, no: 6786; XI/402, no: 6795; XI/429-430, no: 

6838 (Rasulullah’ın (sav) özellikle İbn Mes’ûd’la başladığı belirtilmiştir.); Fadâilü’s-Sahâbe, II/356, no: 

1549; Buhârî, Fadâilü’s-Sahâbe, 26-27, III/1372; Tirmizî, Menâkıb, 38, V/674. 
137 Baktır, Mustafa, İslam’da İlk Eğitim Müessesesi Suffa Ashabı, İstanbul, 1984, s. 40. 
138 Pak, Zekeriya, “Erken Dönem Tefsir Faaliyetleri (Taberî Öncesi)”, Tefsir El Kitabı, (Editör: Mehmet 

Akif Koç), Ankara, 2017, Grafiker Yayınları, s. 134.. 
139 Abdulfettâh Ebû Gudde, Bir Eğitimci Olarak Hz. Muhammed (SAS) ve Öğretim Metodları, (Çeviren: 

Enbiya Yıldırım), Ankara, 2017, OTTO. 



31 
 

Halifeler döneminde fethedilen birçok beldeye sistemli bir şekilde yerleşen 

sahâbeden âlim olanlar, bulundukları yerde eğitim ve öğretim faaliyetlerini üzerlerine 

almışlar, Kur’ân ve Sünnet/Hadis ile ilgili dersler vermişlerdir. Böylece, bu şehir ve 

beldeler kısa sürede ilim merkezleri haline gelmiştir. Bu çerçevede Abdullah b. Mes’ûd, 

Kûfe’deki medresenin başında bulunmuştur.140 

İyi bir muallim olan Abdullah b. Mes’ûd’un ilmî vukûfiyeti baştan beri, hem 

ayette işaret edilerek, hem de Hz. Peygamber, sahabe ve tabiîn tarafından övgüyle dile 

getirilmiştir. 

Nitekim, Muhammed Suresi 16. ayette “Onlardan seni dinleyenler vardır. Fakat 

senin yanından çıktıkları zaman (alay ederek), kendilerine bilgi verilmiş olanlara, ‘Az 

önce ne söyledi?’ derler. İşte bunlar Allah’ın kalplerini mühürlediği ve nefislerinin 

arzularına uyan kimselerdir” buyrulmaktadır. Burada “Kendilerine bilgi verilmiş 

olanlar” ile Abdullah b. Mes’ûd’un kastedildiği nakledilmiştir.141 

İbn Mes’ûd’a, ‘انك غلام معلم = Sen öğrenmeye istekli bir gençsin’142 diyen 

Rasulullah (sav), “ كم بن أم عبد فصدقوه=إذا حدث  İbn Ümmi Abd size konuştuğu zaman onu 

tasdik ediniz”, “وتمسكوا بعهد بن أم عبد = İbn Ümmi Abd’ın sözüne sarılınız” 

buyurmuştur.143 

Onu Kufe’ye gönderen Hz. Ömer, “Ammâr b. Yâsir’i size emir olarak, 

Abdullah b. Mes’ûd’u da muallim ve vezîr olarak gönderiyorum. İkisi de Muhammed 

ashabının seçkinlerindendir. İbn Ümmi Abd’ı göndermekle sizi kendime tercih ettim” 

demiştir.144 Yine Hz. Ömer, ikisinin de Bedir ehlinden olduğunu, onları dinlemelerini ve 

kendilerine rehber edinmelerini söylemiştir.145 Abdullah b. Mes’ûd, Hz. Ömer’in 

verilecek kararlar konusunda sık sık istişarede bulunduğu bir sahabi olmasına rağmen146 

onu yakınında tutup istifade etmek yerine, kozmopolit bir yapıya sahip olan Kufe’ye 

göndermeyi tercih etmiştir. İlmine ve zekasına güvendiği Abdullah b. Mes’ûd’un orada 

                                                      
140 Aşık, Sahabe ve Hadis Rivayeti, s. 40-42. 
141 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI/177, no: 32778. 
142 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/82 no: 3598; İbn Sa’d, et-Tabakât, III/139-140, İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-

Ğâbe, III/256, Zehebî, Siyer, I/465. 
143 Hâkim, el-Müstedrek, III/75; Ebû Nuaym, Hilyetü’l-Evliyâ, I/128. 
144Ahmed b. Hanbel, Fadâilü’s-Sahâbe, II/355, no: 1546, 1547;  İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI/177, no: 

32776; İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 486. 
145 Ahmed b. Hanbel, Fadâilü’s-Sahâbe, II/355, no: 1546, 1547; İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 486; Zehebî, 

Tezkiratü’l-Huffâz, I/14. 
146 Aynı zamanda Ebû Yûsuf’un “Kitâbu’l-Harac”ında Hz. Ömer’in isminin 124 kere geçmesinin İbn 

Mes’ûd yoluyla Ebû Hanife medresesine ne nispette etki ettiğini gösterdiği ifade edilmiştir. Bkz: 

Karaman, Hayreddin, İslam Hukuk Tarihi, İstanbul, 2011, s. 170. 



32 
 

daha faydalı hizmetler yapacağını düşünerek, Kufe’de vezir, öğretici ve beytü’l-mal 

sorumlusu olarak görevlendirdiği İbn Mes’ûd’un siyasî, ilmî ve iktisadî özelliklerinden 

istifade etmeyi amaçlamış olmalıdır.  

Hz. Ömer, İbn Mes’ûd için, “kuneyf = küpçük” ifadesini kullanmış ve ilim 

dolu olduğunu söylemiştir.147 Efgânî’nin naklettiğine göre Ebu’l-Kâsım es-Semânînî (ö. 

442), Şerhu’l-Luma’ adlı eserinde şöyle bir açıklama yapmıştır: “İbn Mes’ûd hakkında 

söylediği kuneyf (küpçük) ifadesi ile Hz. Ömer, küçültme kalıbı kullanarak saygıyı 

kastetmiştir. Nitekim (Araplar) büyük felaket hakkında da ‘duveyhiyetun’ ve 

‘huveyhıyetun’ derler. Gerçekten İbn Mes’ûd’un cüssesi küçük, boyu kısa idi. İşte İbn 

Mes’ûd’un cüssesinin küçüklüğünü belirtmek için (Hz. Ömer) İbn Mes’ûd’a kuneyf 

dedi. Hz. Ömer’in ‘küpçük’ demesi ise, İbn Mes’ûd’u, sahip olduğu şeyleri (ilmi) iyi 

koruyan büyük bir çoban kabına benzetmesindendir.”148 İbn Manzur (ö.711), Hz. 

Ömer’in İbn Mes’ûd için “İlim dolu küpçük” dediğini, yani İbn Mes’ûd’un ilim için bir 

kap olduğunu söylemiş, onu övmek için ism-i tasğîr olarak kullanıldığını ve bu 

kullanımın “Kinf” için “Ta’zîm amaçlı tasğîr” olduğunu belirtmiştir. Hz. Ömer, İbn 

Mes’ûd’un kalbini “kinf”e benzetmiştir. Böylece İbn Mes’ûd’un kalbinde ilimden 

insanların ihtiyaç duyduğu her şeyin toplandığını söylemiştir.149 

Zeyd b. Vehb (ö. 83) de, Hz. Ömer’in yanında otururken, ona zayıf bir adamın 

geldiğini, Hz. Ömer’in ona baktığını ve sonra “Nasıl da ilim dolu, nasıl da ilim dolu!” 

dediğini, o kişinin Abdullah b. Mes’ûd olduğunu söylemiştir.150 

Kufe’nin kuruluşundan, Hz. Osman’ın hilafetinin sonlarına kadar Kufe halkına 

ilim öğreten Abdullah b. Mes’ûd, Kufe’nin diğer İslam beldeleriyle ilmî bakımdan 

rekabet edebilecek bir seviyeye ulaşmasında en büyük paya sahiptir. Kûfe’nin ilmî 

sahada büyük şöhret kazanmasında onun önemli bir rolü olmuştur.151 Abdullah b. 

Mes’ûd, orada büyük bir öğrenci topluluğuna Kur’ân öğretmiştir. İbn Mes’ûd’un 

                                                      
147 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI, 177, no: 32775; Ahmed b. Hanbel, Fadâilü’s-Sahâbe, II/356, no: 1550; 

Ebû Yusuf, Kitâbü’l-Âsâr, s. 133, no: 611 (Burada fıkhî bir meseleyle ilgili Abdullah b. Mes’ûd’un 

cevabı üzerine Hz. Ömer’in, İbn Mesûd’a “كنيف مملو علما= İlim dolu küpçük” dediği zikredilmiştir.); İbn 

Abdilberr, el-İstîâb, s. 486; Zehebî, Tezkiratü’l-Huffâz, I/14; İbn Kayyim el-Cevziyye, İ’lâmü’l-

Muvakkıîn, I/17. 
148ez-Zerkeşî, Bedruddin (ö. 794), el-İcâbe li Îrâdi Mâ’stedrekethu Âişe ala’s-Sahâbe (Hz. Aişe’nin 

Sahabeye Yönelttiği Eleştiriler), (çev: Bünyamin Erul), Ankara, 2002, Efğânî tarafından metne konulan 

Hz. Aişe’nin Hayatı ve Özellikleri kısmından s. 169.  
149 İbn Manzûr, Ebu’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem (ö. 711), Lisânü’l-Arab, Beyrût, 2005, 

IV/3492. 
150 Hâkim, el-Müstedrek, III/318. 
151 Aşık, Sahabe ve Hadis Rivayeti, s. 42; Örneğin bkz: Zeylaî, Cemâlüddîn Ebî Muhammed Abdillâh b. 

Yûsuf (ö. 762), Nasbü’r-Râye li Ehâdîsi’l-Hidâye, Hind, 1938, Meclisü’l-İlmî, I/30.  



33 
 

Kûfe’de öğretimini idare ettiği talebelerinin sayısının dört bine ulaştığı nakledilmiştir.152 

Kufeliler hadis, tefsir ve fıkhı ondan almış, İbn Mes’ûd onların öğretmeni ve kadısı 

olmuştur. Nass bulunmayan yerde re’ye dayanma konusunda onlara örneklik etmiştir.153 

Hz. Ali’nin, Kufe’ye gidip fakihlerin çokluğunu görünce, “Allah, İbn Ümmi 

Abd’e rahmet etsin. Bu beldeyi ilimle doldurmuş” dediği nakledilmiştir.154 Habbe b. 

Cuveyn (ö. 76) de, Hz. Ali ile oturduklarını, Abdullah b. Mes’ûd’un sözlerinden 

bazılarını zikrettiklerini, topluluğun onu övdüğünü ve şöyle dediğini nakletmiştir: “Ey 

mü’minlerin emiri, biz ahlâk bakımından daha güzel, eğitme-öğretme bakımından daha 

faydalı, daha takvalı ve sosyal ilişkileri İbn Mes’ûd’dan daha iyi olan birini görmedik.” 

Hz. Ali bunu kalpten tasdik edip etmediklerini sormuş, “Evet” cevabını alınca, 

“Şüphesiz ki size şâhidim, ben de sizin söylediklerinizi ve daha fazlasını söylüyorum.” 

demiştir.155 

Ebû Mes’ûd (ö. 42?), Allah’ın kitabını İbn Mes’ûd’dan daha iyi bilen birinin 

bulunmadığını ifade etmiştir.156 Aynı şekilde, Abdullah b. Mes’ûd’un Kur’ân’ı ve 

sünneti bildiği, ilim olarak bunun yeterli olduğu rivayet edilmiş,157 onun, Kur’ân’ı 

okuyanların en faziletlisi olduğu, helalini helal, haramını haram kıldığı, dinde fakih, 

sünnette alim olduğu söylenmiştir.158 

Ebû Musâ (ö. 42) da, bir fetva vermiş, İbn Mes’ûd bunu düzeltince, “İlmin 

denizi aranızdayken bana bir şey sormayın”159 diyerek, başka bir zaman da “Biz 

işitmezken o işitiyordu, biz girmezken o giriyordu”160 sözleriyle İbn Mes’ûd’un hem 

Hz. Peygamber’e yakınlığına yani hücrelerine rahatça girip çıkabildiğine hem de bu 

yakınlıktan dolayı işittikleri sebebiyle ilminin üstünlüğüne ve genişliğine işaret etmiştir.  

Abdullah b. Mes’ûd’dan en çok hadis rivayet eden öğrencisi Şakîk b. Seleme 

(Ebû Vâil) (ö. 82) ise, bu ilim meraklısı sahabi hakkında “Hz. Muhammed’in ashabı 

                                                      
152 Bkz: Ramehurmuzî, Hasen b. Abdurrahmân (ö. 360), el-Muhaddisü’l-Fâsıl beyne’r-Râvî ve’l-Vâî, 

(tahkîk: Muhammed Accâc el-Hatîb), Dımeşk, 1984, Dâru’l-Fikr, s. 560. 
153 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, I/85. 
154 Zeylaî, Nasbü’r-Râye, I/30; Kılıçer, M. Esad, “Ehl-i Re’y”, DİA, İstanbul, 1994, X/521; Ünal, İsmail 

Hakkı, İmam Ebû Hanife’nin Hadis Anlayışı ve Hanefi Mezhebinin Hadis Metodu, Ankara, 2010, DİB 

Yayınları, s. 55. 
155 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI/178, no: 32780; Ayrıca bkz: Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, I/85. 
156 Zehebî, Siyer, I/471; Hâkim, el-Müstedrek, III/316. 
157 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI/177, no: 32777. 
158 Hâkim, el-Müstedrek, III/315. 
159 Mâlik b. Enes (ö. 179), el-Muvatta’, İstanbul, 1981, Radâ’, 2, II/607, no: 14; Abdurrazzâk, Musannef, 

VII/463, no: 13895. 
160 Bkz: Hâkim, el-Müstedrek, III/316. 



34 
 

tarafından idare edilen ilim halkalarında oturdum. İbn Mes’ûd’a itiraz eden ya da onu 

kınayan kimseyi görmedim”161 diyerek onun ilminin güvenilirliğine işaret etmiştir.  

Kufe’de bulunan ve Abdullah b. Mes’ûd’u iyi tanıyan öğrencisi Mesrûk (ö. 

63)’un, Rasulullah’ın (sav) ashabının ilminin altı kişide toplandığını, bunların “Ömer, 

Ali, Übey, Zeyd, Ebu’d-Derdâ’ ve Abdullah b. Mes’ûd” olduğunu; sonra bu altı kişinin 

ilminin de iki kişide zirveye ulaştığını, bunların da “Ali ve Abdullah b. Mes’ûd” 

olduğunu söylediği rivayet edilmiştir.162 

Şa’bî (ö. 104) de “İlmin Rasulullah’ın (sav) ashabından altı kişiden alındığını, 

bunlardan Hz. Ömer, Abdullah b. Mes’ûd ve Zeyd’in ilminin birbirine benzediğini ve 

birbirlerinden bilgi alış verişinde bulunduklarını, yine Hz. Ali, el-Eşarî ve Übey’in 

ilimlerinin de birbirine benzediğini ve birbirlerinden bilgi aldıklarını” söyleyerek İbn 

Mes’ûd ile ilmî yönden yakın bulunanları zikretmiştir.163 

Hz. Peygamber, sahabe ve tabiînin, Abdullah b. Mes’ûd hakkında söyledikleri 

şeyler, onun ilmî yönden otorite ve kişilik bakımından da örnek bir konumda olduğunu 

göstermektedir. 

Kûfe’de Hz. Peygamber döneminde olduğu gibi, ilim faaliyetlerinin merkezi 

mescid olmuştur. Eğitim-öğretim faaliyetleri içinde en çok hadisin talibi olduğu 

anlaşılmaktadır.164 Enes b. Sîrîn (ö. 110-120), “Cemâcim Savaşı’ndan (h. 82) önce 

Kufe’ye geldiğinde, hadisle meşgul olan dört bin kişi ve fakih mertebesine ulaşmış dört 

yüz fıkıhçı gördüğünü” ifade etmiştir.165 Kûfe’yi ziyarete gelen Basralı Affân b. Müslim 

(ö. 220) de, “Kûfe’ye geldik ve dört ay kaldık. Eğer yüz bin hadis yazmak isteseydik 

yazardık. Fakat biz elli bin kadar hadis yazdık ve mutlaka imla usulüyle hadis aldık. 

Ayrıca Kûfe’de rivayetinde lahn yapan ve bu haliyle kendisine rivayet izni verilen birini 

                                                      
161 Bkz: Müslim, Fadâilü’s-Sahâbe, 22, II/1912, no: (2462)-114. 
162 İbnü’s-Salâh, Ma’rifetü Envâi İlmi’l-Hadîs, s. 400; Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, I/84. 
163 İbnü’s-Salâh, a.y.; Muhammed eş-Şeybânî’nin naklettiğine göre ise, Şa’bî, Rasulullah’ın (sav) 

ashabından fıkhı müzakere eden 6 kişi olduğunu söylemiş ve İbn Mes’ûd’u da bunlar arasında 

zikretmiştir. Bkz: Muhammed el-Hasen eş-Şeybânî (ö. 189), Kitâbü’l-Âsâr, (Tahkîk: Hâlid el-Avvâd), 

Kuveyt, 2008, Dâru’n-Nevâdir, (II cilt), II/734-735, no: 863. Şa’bî, 500 sahabiyi görüp tanıdığını ifade 

etmiştir. Bkz: Kandemir, M. Yaşar, “Şa’bî”, DİA, İstanbul, 2010, XXXVIII/217. Dolayısıyla çok sayıda 

sahabe hakkında bilgi sahibi olan bir tabiînin böyle söylemesi önem arz etmektedir.   
164 Kahraman, Kûfe’de Hadis, s. 242-243. 
165 Ramehurmuzî, el-Muhaddisü’l-Fâsıl, s. 560. 



35 
 

de görmedik” demiştir.166 Buhârî (ö. 256) de hadis almak için diğer şehirlere kaçar defa 

gittiğini hatırlamasına rağmen Kufe’ye kaç kere gittiğini sayamamıştır.167 

Kûfe’nin hadis alanında bu seviyeye gelmesinde Abdullah b. Mes’ûd ve 

talebelerinin büyük katkıları olmuştur.  

b. İlim Hakkındaki Görüşleri 

İlmi, Hz. Peygamber, sahabe ve sonraki nesiller tarafından övülen İbn Mes’ûd, 

çocukluğundan itibaren öğrenmeye istekli olmuş, bu hayatı boyunca devam etmiştir.  

Hayatını ilme vermiş olan Abdullah b. Mes’ûd, “Hiç kimse âlim olarak 

doğmaz, ilim öğrenme ile olur”168 diyerek, ilim sahibi olmak için çaba sarf etmek 

gerektiğini ifade etmiştir. 

Dahhâk (ö. 105), İbn Mes’ûd’un “Öğreten veya öğrenen olun. İkisi 

dışındakilerde hayır yoktur”169 dediğini, Harun b. Rabbâb ise, onun “Alim veya 

müteallim olun, bu ikisi arasında olmayın. İkisi arasındaki cahildir. İlim öğrenmek 

isteyene melekler kanat gerer”170 dediğini nakletmiştir. Yine İbn Mes’ûd’un “Öğreten, 

öğrenen veya dinleyen ol. Dördüncüsü olma, helak olursun”171 dediği haber verilmiştir. 

Yine o, ilmin Hz. Muhammed’in ashabından ve büyüklerinden geldiği sürece 

insanların birbirine bağlanan salih kişiler olduklarını, küçüklerinden geldiği zaman ise, 

helak olduklarını ifade etmiştir.172 

Her zaman hata etme endişesiyle ihtiyatlı davranan Abdullah b. Mes’ûd, « َلَيْس

«العِلْمُ بكَِثرَْةِ الحَدِيثِ، وَلكَِنَّ العِلْمَ الْخَشْيَةُ   diyerek “İlmin; hadisin (sözün) çokluğu değil, korkmak, 

çekinmek olduğunu” ifade etmiştir.173 

                                                      
166 Râmehurmuzî, el-Muhaddisü’l-Fâsıl, s. 559.  
167 Kevserî, Muhammed Zahid, Fıkhu Ehli’l-Irâk ve Hadîsuhum, (thk. Abdülfettah Ebû Ğudde), Mısır, 

1390, Mektebetü’l-Matbûâti’l-İslâmiyye, s. 52. 
168 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/520, no: 26526; Bezzâr, Müsned, V/423, no: 2055 (Bezzâr’ın, İbn 

Mes’ûd’dan mevkûf olarak naklettiği uzunca bir hadisin sonunda “İlim öğrenme ile olur” dediği 

zikredilmiştir.); Ramehurmuzî, el-Muhaddisü’l-Fâsıl, s. 301- 302.  
169 Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahman (ö. 255), es-Sünen, İstanbul, 1981, Mukaddime, 

32, I/97. 
170 Darimî, Mukaddime, 32, I/97. 
171 Darimî, Mukaddime, 26, I/79. 
172 Bkz: Abdurrazzak, Musannef, XI/246, no: 20446. 
173 Taberânî, Ebu’l-Kâsım Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb (ö. 360), el-Mu’cemü’l-Kebîr, (tahkîk: Hamdi b. 

Abdülmecîd es-Selefî), Musul, 1983, Mektebetü’l-Ulûm ve’l-Hikem, (20 cilt), IX/102; Beyhâkî, Ebû 

Bekr Ahmed b. Huseyn (ö. 458), el-Medhâl ile’s-Süneni’l-Kübrâ, Kuveyt, ty., Dâru’l-Hulefâi li’l-

Küttâbi’l-İslâmî, s. 314; Muhammed Accâc el-Hatîb, es-Sünnetü Kable’t-Tedvîn, Beyrut, 1980, Dârul-

Fikr, s. 96. 



36 
 

İbn Mes’ûd’un “İlim olarak Kur’ân ve Sünnet’in yeterli olduğunu” söylediği 

nakledilmiştir.174 Ayrıca o, Ehl-i Kitab’a bir şey sorulmamasını, çünkü doğru yola 

iletemeyeceklerini, kendilerinin sapıttıklarını, hakkı yalanlayıp, bâtılı tasdik ettiklerini 

söylemiş, eğer soracak olurlarsa da Allah’ın kitabına bakıp ona uygun olanı almalarını, 

Allah’ın kitabına muhalif olanları da terk etmelerini ifade etmiştir.175 

Abdullah b. Mes’ûd, “Kendisinin Rasulullah’tan (sav) yetmiş küsür sure 

okuduğunu, eğer Allah’ın kitabını kendisinden daha iyi bilen birisinin olduğunu 

öğrenirse devesine binip ona gideceğini” ifade etmiştir.176 Hz. Peygamber’in, “Sahip 

olduğu ilmi ve öğrenme isteğini” övdüğü İbn Mes’ûd’un bu yönü, döneminde yaşayan 

sahabe ve tabiin tarafından da takdirle dile getirilmiştir. Abdullah b. Mes’ûd’un kendisi 

de sahip olduğu ilmin büyüklüğünü itiraf etmiş; daha iyi bilen bir kişi bulsa, her türlü 

meşakkate katlanıp ona ilim almak için gideceğini söyleyerek ilme verdiği önemi ve 

öğrenme merakını dile getirmiştir.  

Genel olarak Abdullah b. Mes’ûd’un ilmî vukûfiyeti ve ilim hakkındaki 

görüşleri hakkında zikredilen malumattan sonra, naklettiklerine çokça müracaat edilen 

bir sahabi olması sebebiyle Kur’ân, tefsîr ve fıkıh ilimlerindeki yeri konusunda çok 

fazla detaya girilmeden bilgi verilecektir. Tezimizin diğer bölümlerinin konusu 

içerisinde olduğu için hadis ilmindeki yerinden burada bahsedilmeyecektir.  

1. Kur’ân İlimlerindeki Yeri 

Kur’ân ilimleri deyince, Kur’ân-ı Kerim, tefsir, kıraat, sebeb-i nüzûl, nasih-

mensuh vb. akla gelmektedir. Bunlardan Tefsîr’i müstakil olarak ele alacağız. 

Fazla hadis rivayet etmeyi hoş karşılamayan, hadisleri rivayet ederken çok 

dikkatli davranan ve böyle olunmasını tavsiye eden İbn Mes’ûd, öğrencilerine ilim 

tahsili konusunda öncelikle Kur’ân ile meşgul olmalarını söylemiştir.177 O, Kur’ân’ı 

Allah’ın sofrasına benzetmiş, kişinin gücü yettiği kadar ondan bir şeyler öğrenmesini 

tavsiye etmiş, Kur’ân’dan yoksun evleri ise, harabeye benzeterek, hayırdan yoksun 

olduğunu ifade etmiştir.178 

                                                      
174 Suyûtî,  Celâlüddîn Abdurrahmân (ö. 911), el-İtkân fî Ulûmi’l-Kur’ân, yy., 1951, II/187. 
175 Abdurrazzâk, Musannef, VI/111, no: 10162.  
176 Müslim, Fadâilü’s-Sahâbe, 22, II/1912, no: (2462)-114; Zehebî, Siyer, I/471. 
177 Zehebî, Tezkiratü’l-Huffâz, I/16; el-Hatîb el-Bağdâdî, Ahmed b. Ali b. Sâbit (ö. 463), Takyîdü’l-İlm, 

yy., 1974, Dâru İhyâi’s-Sünneti’n-Nebeviyye, s. 53-54. 
178 Abdurrazzak, Musannef, III/368-369, no: 5998 



37 
 

a. Kur’ân Bilgisi ve Tilâveti 

Sahabenin Kur’ân bilgisi ve tilaveti farklıdır. Kimisi diğerlerine göre Kur’ân’ı 

daha iyi biliyor ve daha güzel, tesirli bir şekilde okuyordu. Hz. Peygamber, İbn 

Mes’ûd’un Kur’ân bilgisinin üstünlüğüne işaret ederek, “Kur’ân’ı dört kişiden alınız: 

Abdullah b. Mes’ûd (ö. 32), Ebû Huzeyfe’nin azatlısı Salim (ö. 106), Muaz b. Cebel (ö. 

17) ve Ubey b. Ka’b (ö. 19)” buyurmuştur.179 Rivayetlerde Rasulullah’ın (sav) özellikle 

İbn Mes’ûd ile başladığı ifade edilmiştir.180 

Hz. Peygamber, her sene Cebrâil (as)’a Kur’ân’ı arzetmiştir. Vefat ettiği sene 

ise, bu iki kez gerçekleşmiştir. Son arz’a İbn Mes’ûd da iştirak etmiş, nelerin 

neshedildiğini, yerine nelerin getirildiğini öğrenmiştir.181 

İbn Abbâs, “Kıraatlerden hangisini son, nihâî kıraat olarak görüyorsunuz?” 

diye sormuş; “Zeyd’in kıraatı” cevabını aldıktan sonra, “Hz. Peygamber’in her sene 

Kur’ân’ı, Cebrâil (as)’a arzettiğini, vefat ettiği sene ise bunun iki kez gerçekleştiğini ve 

İbn Mes’ûd’un kıraatinin son olduğunu” ifade etmiştir.182 Çünkü İbn Mes’ûd son arz’a 

iştirak ederek Kur’ân’ın nihâi kıraatine şahit olmuştur. Nitekim Hz. Peygamber, buna 

işaret ederek, “Kim Kur’ân’ı aynen indirildiği gibi okumak istiyorsa, İbn Mes’ûd kıraati 

üzere okusun” buyurmuştur.183 

Hz. Peygamber, bir defasında da namaz kılarken Hz. Ebû Bekr ve Hz. Ömer ile 

beraber Abdullah b. Mes’ûd’un yanına gelmiştir. O sırada İbn Mes’ûd, Nisa suresiyle 

başlayıp okumaya devam etmektedir. Hz. Peygamber, “Kur’ân’ı indiği gibi 

bozulmadan, güzel okumak isteyen İbn Ümmi Abd gibi okusun” buyurmuştur. 

Abdullah, namazdan sonra dua etmiş, bunun üzerine Hz. Peygamber “İste istediğin 

verilecek” buyurmuştur. Ertesi gün onu müjdelemek için Ebû Bekir gelmiş ve Allah’tan 

ne istediğini sormuştur. İbn Mes’ûd da, ‘Terketmeyen bir iman, tükenmeyen nimetler, 

ebedî Cennetin en yüce yerinde Muhammed (sav) ile beraber olmayı istediğini’ 

söylemiştir. Sonra da Hz. Ömer gelmiş ve Hz. Ebû Bekr’in daha önce geldiğini 

                                                      
179 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XI/379, no: 6767; XI/395, no: 6786; XI/402, no: 6795; XI/429-430, no: 

6838 (Rasulullah’ın (sav) özellikle İbn Mes’ûd’la başladığı belirtilmiştir.); Fadâilü’s-Sahâbe, II/356, no: 

1549; Buhârî, Fadâilü’s-Sahâbe, 26-27, III/1372; Müslim, Fadâilü’s-Sahâbe, 22, II/1913, no: 2464 (116) 

(İbn Mes’ûd ile başladığı zikredilmiştir); Tirmizî, Menâkıb, 38, V/674. 
180 İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 484. 
181 İbn Abdilberr, a.g.e., s. 485. 
182Bezzâr, Müsned, II/178, no: 4923. 
183 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI/176, no: 32772; Ahmed b. Hanbel, Fadâilü’s-Sahâbe, II/351, no: 1537; 

II/357-358, no: 1553; Hâkim, el-Müstedrek, III/318; İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 484, 485. 



38 
 

öğrenince  “Onun hayırda önde olduğunu” ifade etmiştir.184 Bezzar’ın Müsned’inde yer 

alan rivayette ise, Rasulullah’ın minberdeyken Abdullah b. Mes’ûd’dan Nisa Suresi’ni 

okumasını istediği, Abdullah b. Mes’ûd’un “Her ümmetten bir şahit getirdiğimiz, seni 

de onlara şahit olarak getirdiğimiz zaman…” (Nisa, 4/41) ayetine kadar okuduğu sonra 

Rasulullah’ın (sav) gözlerinin yaşardığı ve “Kur’ân’ı indiği gibi bozulmadan, güzel 

okumak isteyen İbn Ümmi Abd gibi okusun” dediği zikredilmiştir.185 İbn Ebî Şeybe’nin 

tahric ettiği rivayette ise hiçbir olay zikredilmeden sadece Hz. Peygamber’in sözüne yer 

verilmiştir.186 

Mekke’de, Hz. Peygamber’den sonra ilk defa, müşriklerden korkmadan ve 

eziyetlere ehemmiyet vermeden aşikâr olarak Kur’ân okuyan Abdullah b. Mes’ûd’un187 

Kur’ân bilgisini ve okuyuşunu öven Hz. Peygamber, onun kendisine Kur’ân okumasını 

istemiş, Kur’ân’ı başkasından dinlemeyi sevdiğini ifade etmiştir.188 

İbn Mes’ûd, Kur’ân’daki ayetlerin ne zaman ve ne ile ilgili olarak indiğini 

bildiğini, eğer kendisinden daha iyi bilen birinin olduğunu öğrenirse ona gideceğini 

ifade etmiştir.189 Zehebî, bu haberin İbn Mes’ûd’un, “Kur’ân’ın manasını ve ayetlerin 

sebebi nüzûlünü” kuşattığına delalet ettiğini ve meşakkatli de olsa Allah’ın kitabı 

hakkında başkalarında bulunan bilgiyi öğrenmeye olan hırsını gösterdiğini ifade 

etmiştir.190 Ebû Vâil ise, ayetlerin ne zaman ve ne ile ilgili olarak indiği konusunda, ona 

muhalefet eden birini duymadığını söylemiştir.191 Aynı şekilde Ukbe b. Âmir (ö. 58), 

Hz. Muhammed’e indirileni İbn Mes’ûd’dan daha iyi bilen birini bilmediğini 

belirtmiştir.192 

Hz. Ömer Arafat’tayken, Kûfe’den gelen bir adam ona, “Kûfe’de bir adamın 

ezberinden Kur’ân yazdırdığını” söylemiştir. Hz. Ömer bunu duyunca çok sinirlenmiş 

                                                      
184 Ahmed b. Hanbel, Müsned, I/211, no: 35; I/371-372; no: 265; VII/359, no: 4340 I/211, no: 35; I/371-2, 

no:265; İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân (ö. 354), es-Sahîh, Beyrût, 1993, Müessesetü’r-

Risâle, XV/542, no: 7066, (7067); İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 485. 
185 Bezzâr, Müsned, IV/322, no: 1510; IV/346, no: 1543; V/9, no: 1564. 
186 İbn Ebî Şeybe, Musannef, X/250, 251, no: 30638, 30640; Fadâil, 28, XI/176, no: 32772. 
187 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/140; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe, III/256-257; İbn Hacer, el-İsâbe, II/369; 

Zehebî, Siyer, I/466. 
188 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/10 no: 3550; Buhârî, Fadâilü’l-Kur’ân, 32, IV/1925; Fadâilü’l-Kur’ân, 

35, IV/1967. 
189 Bezzâr, Müsned, V/343, no: 1969; Ayrıca bkz: İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 486; Suyûtî, el-Itkân, II/187; 

Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, I/85-86. 
190 Zehebî, a.g.e., I/86. 
191 İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 485; Zehebî, a.y. 
192 Zehebî, a.y. 



39 
 

ve onun kim olduğunu sormuştur. Adam, İbn Mes’ûd cevabını verince Hz. Ömer’in 

siniri geçmiş ve sonra “Bunu yapmaya ondan daha layık birini bilmiyorum” demiştir.193 

İbn Mes’ûd, Hz. Peygamber’den Kur’ân’ı öğrenmiş; Rasulullah’ın (sav), 

tilâvetini beğendiği ve Kur’ân bilgisini övdüğü; ayetlerin sebeb-i nüzûllerine şahit 

olmuş; nasih ve mensuhları bilen mümtaz bir şahsiyettir. 

b. Kur’ân’ın Toplanması, Çoğaltılması ve Farklı Nüshaların İmhası Konusunda 

Tutumu 

Hz. Ebû Bekr, Zeyd b. Sabit’i Kur’ân’ın toplanması için görevlendirdiğinde, 

İbn Mes’ûd buna itiraz etmemiş, Hz. Osman’ın mushafın çoğaltılması için kurduğu 

heyete de itirazı olmamıştır. Ebû Bekr’in özel nüshalara müdahale etmemesine karşılık, 

Osman’ın görülen lüzum üzerine bu nüshaların imhasını emretmesi, İbn Mes’ûd’u 

muhalif tavır almaya sevketmiştir.194 Bir rivayette Abdullah b. Mes’ûd’un şöyle dediği 

nakledilmiştir: “Sizden mushafına hıyânet edebilecek varsa, etsin! Kur’ân’dan bir şey 

çalan kişi, kıyamet günü onu getirecektir. Ben Rasulullah’ın (sav) ağzından yetmiş sûre 

öğrendim; Rasulullah’ın (sav) ağzından öğrendiklerimi şimdi terk mi edeyim?!”195 İbn 

Mes’ûd, Rasulullah’ın (sav) ağzından yetmiş sure öğrendiğini ve bu konuda kendisiyle 

tartışılmamasını ifade etmiştir.196 Diğer bir rivayette de yine Rasulullah’ın (sav) 

ağzından yetmiş sure öğrendiğini, ancak Zeyd b. Sâbit’in Kur’ân’ı yazmada 

üstünlüğünün bulunduğunu belirtmiştir.197 Başka bir defasında da İbn Mes’ûd, 

Rasulullah’ın (sav) ağzından yetmiş sure ve bir kısım sureyi öğrendiğini belirttikten 

sonra “O sıralarda Zeyd b. Sâbit’in, saçında iki örgü bulunan ve çocuklarla oynayan bir 

çocuk olduğunu” söylemiştir.198 Aslında bu rivayetlerin, İbn Mes’ûd’un Kur’ân 

bilgisine işaret etmekle birlikte Kur’ân’ın toplanması, çoğaltılması ve özel nüshaların 

imhası ile ilgili olaylarla alakalı olduğu anlaşılmaktadır.  

İbn Mes’ûd, bu büyük hizmet için Zeyd b. Sâbit seçilirken, kendisine görev 

verilmemiş olmasından dolayı da kırgınlığını belirtmiştir.199 Hz. Ebû Bekr ve Hz. 

Ömer’in, Kur’ân’ın cem edilmesi için Zeyd’i seçmelerinin rast gele olmadığı; Zeyd’in, 

                                                      
193 İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 486; Ebû Nuaym, Hilyetü’l-Evliyâ, I/124; Zehebî, Siyer, I/499. 
194 Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes’ûd”, DİA, I/116. 
195 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/43, no: 3929. 
196 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/351, no: 4330; VII/380, no: 4372; VII/416-417, no: 4412 (Bu rivayette 

İbn Mes’ûd, “Müslüman olmasına sebep olduğu zikredilen çobanlık yaparken Hz. Peygamber’in gelerek 

hiç süt vermemiş koyundan süt sağması ve kendisinin bana da öğret demesi üzerine ‘sen öğrenmeye 

istekli bir çocuksun’ dediği” ile ilgili olayı anlatarak arkasından bu sözü söylemiştir.) 
197Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/225, no: 3697; VI/398, no: 3846. 
198 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/23, no: 3906; Ayrıca bkz: İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 486. 
199 Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes’ûd”, DİA, I/116. 



40 
 

Medine’de vahiy katipliği yapmış, Kur’ân’ın tamamını çeşitli kıraat vecihleriyle hıfz 

etmiş, Kur’ân’ı güzel okuyan, ahlakı, zekası ve hafızası ile öne çıkan, ayrıca lisan ve 

feraiz gibi konularda diğer sahabilere göre temayüz etmiş, güvenilir bir kişi olduğu 

ifade edilmiştir.200 

Zeyd’in görevlendirilmesinde yazı, lisan gibi teknik konulardaki üstünlüğünün 

yanı sıra uzlaşmacı kişiliğinin ve yaşının küçüklüğünün de etkili olmasının muhtemel 

olduğu söylenmiştir. Çünkü onun kendi başına bağımsız hareket etmeyeceği, İbn 

Mes’ûd ve Ubeyy b. Ka’b (ö.20) gibi sahabilerin ise, Kur’ân konusunda daha bir 

temayüz etmiş olmaları sebebiyle, fevrî ve bağımsız hareket edebilecekleri zikredilmiş, 

bunun da Kur’ân nüshasının herkesin teşrik-i mesaisiyle hazırlanması temel fikrine zıt, 

daha münferit bir hadise olacağı ifade edilmiştir. Kur’ân vahyinin tespiti konusunda tüm 

sahabilerin fikir ve desteğinin alınmasının daha yerinde bir usul olduğu, cem’ 

faaliyetinde İbn Mes’ûd ve Ubeyy b. Ka’b’ın da desteğine başvurulduğu 

belirtilmiştir.201  

Ebû Bekir el-Enbârî (ö. 328), İbn Mes’ûd’un daha faziletli ve İslâm’ı daha 

önce kabul etmiş olmasına rağmen, iki halife tarafından da Zeyd b. Sâbit’in bu görev 

için tercih edilmesini, Zeyd’in Kur’ân’ı daha iyi hıfzetmesine ve yazısının daha güzel 

olmasına bağlamıştır. İbn Mes’ûd’un bu konuda görevlendirilmemesinin bir başka 

sebebinin de, onun Kûfe’deki hizmetinin ve sürdürdüğü ilmî faaliyetin sürekliliğini 

sağlamak olabileceği ifade edilmiştir.202 

c. Mushafı 

Abdullah b. Mes’ûd’un nüshasının, resmî nüshadan ayrıldığı belli başlı 

noktalar; surelerin tertibi203, bazı kelimelerin imlası ve bazı tefsir kabilinden ilavelerin 

bulunması gibi hususlardır.204 İbn Mes’ûd’un bu tür farklı kıraatlerinde olduğu üzere 

                                                      
200 (Zerkeşî, Bedruddîn, el-Burhân fî Ulûmi’l-Kur’ân, Beyrût, 1972, Mektebetu’l-Asriyye, I/237), Ünal, 

Mehmet, “Kur’ân’ın Metinleşme Tarihi” Tefsir El Kitabı, (Editör: Mehmet Akif Koç), Ankara, 2017, s. 

34’den naklen. 
201Sülün, Murat, “Kur’an’da Kitâb Kavramı ve Kur’an Vahylerinin Kitaplaşması” MÜİFD, İstanbul, 

1997, sayı: 13-14-15, ss. 53-120, s. 97; Ünal, “Kur’ân’ın Metinleşme Tarihi”, Tefsir El Kitabı, s. 34. 
202 Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes’ûd”, DİA, I/116. 
203Örneğin, İbn Mes’ûd, “Muavvizeteyn”i mushafına yazmamıştır. Bkz: İbn Ebî Şeybe, Musannef, X/262-

263, no: 30706, 30712. 
204 Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes’ûd”, DİA, I/116; Kahraman, Kûfe’de Hadis, s. 223. 



41 
 

mütevatir olmayan kıraatin kaynak olarak kabul edilip edilmeyeceği konusunda alimler 

ihtilaf etmiştir.205 

Ayrıca bu kıraatlerin sahabenin kendisinin tefsir kabilinden ayetlere ekledikleri 

açıklamalar olmasının muhtemel olduğu, bu durumda da, “sahabe kavli” olarak Kur’ân 

tefsirinde ve İslam Hukuku’nda vahyin anlaşılmasına hizmet eden önemli bir haber 

niteliği taşıyacağı ifade edilmiştir.206 

Örneğin bu konudaki ihtilâfın sonucu olarak Hanefiler, İbn Mes'ûd kırâatindeki 

“mütetâbiât” kelimesine binaen yemin keffaretinde gerekli olan "tetâbu" (peşpeşe 

tutma) şartını koşmuşlardır. Mâlikîler ve aynı görüşü paylaşanlar ise, bu kıraati hüküm 

istinbatında dikkate almadıkları için, peşpeşe tutma şartını koşmamışlardır.207 Hanefiler, 

İbn Mes’ûd’un ilavesini Kur’ân’daki bu ayeti açıklayan hadis-sünnet olarak görmüştür. 

İbn Mes’ûd’un Mushaf’ındaki farklı kıraatine örnek olarak Leyl Suresi 3. ayet 

de zikredilebilir. Ayeti “ وَالذَّكَرِ والأنْثىَ "  şeklinde okumuştur. Ebu’d-Derdâ’ da 

Rasulullah’tan (sav) böyle işittiğini söylemiştir.208 

İslam toplumunda kıraati kabul gören on imamdan biri olan Âsım b. Behdele 

(ö. 127), resmî mushafı öğretmekle görevli Ebû Abdirrahman es-Sülemî (ö. 73[?])’den 

bu kıraati, Zirr b. Hubeyş (ö. 82)’ten de İbn Mes’ud kıraatini öğrenmiştir.209 

2. Tefsir İlmindeki Yeri 

Kur’ân’ın iyice anlaşılıp hayata geçirilmesine önem veren, anlamadan okuyup 

geçmeyi tasvip etmeyen İbn Mes’ûd, “Bir kişinin öğrendiği on ayetin manasını tam 

olarak anlayıp onlarla amel etmedikçe başka ayetlere geçmemesi gerektiğini” ifade 

etmiştir.210 Kufe’deki öğrencilerinden olan Mesruk, kendilerine bir sureyi okuduktan 

sonra, onun hakkında konuşup bütün gün onu tefsir ettiğini zikretmiştir.211 

                                                      
205 Şa’bân, Zekiyüddîn, Dönmez, İbrahim Kâfi, İslam Hukuk İlminin Esasları, Ankara, 1990, TDV 

Yayınları, s. 47; Ünal, Mehmet, Kur’an’ın Anlaşılmasında Kıraat Farklılıklarının Rolü, Ankara, 2005, 

Fecr Yayınları, s. 141-143. 
206 Ünal, Kur’an’ın Anlaşılmasında Kıraat Farklılıklarının Rolü, s. 143. 
207 Zekiyüddîn Şa’bân, İslam Hukuk İlminin Esasları, s. 48. Yemin keffâreti ile ilgili ayet: Mâide, 5/89. 
208 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXXXV/533, no: 27549; Buhârî, Fadâilü’s-Sahâbe, 20, III/1368-1369; 

Müslim, Salâtü’l-Müsâfirîn, 50, I/565-566, no: (824)-284; Tirmizî, Kırâât, 7, V/191; et-Taberî, Ebû 

Ca’fer Muhammed b. Cerîr (ö. 310), Câmiu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, Mısır, 1954, XXX/217. 
209 (Buhârî, Muhammed b. İsmâîl, Kitâbu’t-Târîhi’l-Kebîr, Tahkîk: Hâşim en-Nedvî, Beyrût, ty., VI/487; 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim, Kitâbü’l-Meârif, Beyrût, 1970, Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-

Arabî, s. 231), Kahraman, Kûfe’de Hadis, s. 224’den naklen. 
210 Taberî, Câmiu’l-Beyân, 1/35; Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, I/85.  
211 Taberî, a.g.e., I/36; Zehebî, a.g.e., I/86. 



42 
 

Kufe’nin kurulmasından sonra orada ilmî faaliyetleri yürüten Abdullah b. 

Mes’ûd, ‘Irak Tefsir Medresesi’nin temellerini atmıştır. Iraklılar Abdullah b. 

Mes’ûd’dan başka orada bulunan sahabilerden de tefsiri alıyordu ancak tefsirdeki 

şöhreti, rivayet ettiği şeylerin çokluğu ve Hz. Ömer’in, İbn Mes’ûd’u kendilerine 

muallim olarak göndermiş olması sebebiyle bu medrese için Abdullah b. Mes’ûd ilk 

hocadır. Irak ehli, “Ehl-i Re’y” olarak şöhret bulmuştur. İstidlâlde takip edilen yolun 

esaslarını Abdullah b. Mes’ûd koymuş, sonra Iraklı alimler ondan miras olarak almış, 

bu yöntem tabiî olarak tefsir medresesine de etki etmiş, re’y ve ictihatla Kur’ân’ın tefsiri 

çoğalmıştır. Bu, Kur’ân nasslarının ve sünnetin anlaşılmasında re’yin kullanılması 

neticesini doğurmuştur.212 

İbn Mes’ûd’un, Kur’ân’ı tefsir ederken en önemli kaynağı, bizzat Kur’ân’ın 

kendisi, ondan sonra Hz. Peygamber’in sünneti olmuştur. Bu iki temel kaynağın 

dışında, ictihâdı ile hareket etmiştir. İbn Mes’ûd, re’y yoluna mutlak surette bir nass 

bulunmadığı zamanlarda gitmiştir. Kesin olarak hadis olduğu sabit olmayan sözlerle, 

hadis gibi amel etmektense, re’y ve kıyasla amel etmeyi tercih etmiş ve bundan gelecek 

her türlü mesuliyeti de yüklendiğini ifade etmiştir.213  

İlk kez “Tefsir” ismiyle ayrı bir fasıl açan Buhârî’nin “Kitâbü’t-Tefsîr”inde214 

ve Kütüb-i Sitte içerisinde yine ayrı bir Tefsir bölümü açmış olan Müslim’in Sahih’i ile 

Tirmizî’nin Sünen’inde, tefsirle alakalı görerek eserlerine aldıkları İbn Mes’ûd 

rivayetleri incelendiğinde, daha çok ayetlerin sebeb-i nuzülü ve ayetler ile alakalı Hz. 

Peygamber’in hadisleri ile ilgili olduğu görülmektedir.  

Buhar’inin Sahih’inde yer alan “Kitâbü’t-Tefsîr” bölümünde, tekrarlarla 

beraber toplam 499 rivayet mevcuttur. Bunlardan 52 tanesi İbn Mes’ûd’dan 

nakledilmiştir. Müslim’in Sahîh’indeki “Tefsîr” kitabı içerisinde 34 rivayetten 4 tanesi 

İbn Mes’ûd’a aittir. Tirmizî’nin Sünen’indeki “Tefsîru’l-Kur’ân” bölümü içerisinde ise, 

419 rivayetten 32 tanesi İbn Mes’ud’dan nakledilmiştir. 

Ebû Dâvûd, Nesâî ve İbn Mâce ise, ayrı bir tefsir bölümü açmamıştır. Buna 

göre Kütüb-i Sitte içerisindeki Tefsir bölümlerinde yer alan rivayetlerden az bir 

                                                      
212 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, I/118. 
213 Pak, “Erken Dönem Tefsir Faaliyetleri (Taberî Öncesi)”, Tefsir El Kitabı, s. 134-135. 
214 Fuat Sezgin, yaptığı incelemeler sonucu, Buhârî’nin Sahîh’inden önceki Sünen kitaplarının babları 

arasında, “tefsir” diye ayrılmış bir kısıma rastlamadığını ve Buhârî’nin burada yer alan malzemeyle, 

kendisinden önce meydana getirilen müstakil tefsir kitaplarından ve muakkiplerinden ayrıldığını 

söylemiştir. Bkz: Sezgin, Fuat, Buhari’nin Kaynakları, Ankara, 2000, Kitâbiyât, s. 145. 



43 
 

kısmının İbn Mes’ûd’a ait olduğu söylenebilirse de diğer bölümler içerisinde İbn 

Mes’ûd’dan Kur’ân’ın tefsiri ile alakalı rivayetlerin yer aldığı görülmektedir.  

İbn Kesîr (ö. 774), Tefsîr’inin mukaddimesinde, Kur’ân’ı tefsirde en güzel 

metodun Kur’ân’ı Kur’ân ile tefsir etmek olduğunu, eğer onda bulunmazsa, sünnet ile 

tefsir etmenin gerektiğini, çünkü sünnetin Kur’ân’ı açıkladığını belirtmiş, eğer Kur’ân 

ve sünnette tefsirini bulamazsa, sahabe sözlerine, özellikle dört halife ve İbn Mes’ûd 

gibi onların âlimlerine ve büyüklerine müracaât ettiğini ifade ederek, İbn Mes’ûd’un 

“Kur’ân ayetlerinin nerede ve ne ile ilgili olduğunu bildiğini” söylediği ve “Kur’ân’ın 

on ayetini iyice anlamadan diğerlerine geçmediğini” belirttiği haberleri nakletmiştir. 

Daha sonra İbn Abbas’ı zikretmiş ve İbn Mes’ûd’un “O, ne güzel Kur’ân tercümanıdır” 

sözüne yer vererek yine İbn Abbas’ın ilmini, İbn Mes’ûd’un sözüyle desteklemiş, onun 

İbn Abbas’tan 36 yıl önce vefat ettiğini, İbn Mesûd’un ölümünden sonra da İbn 

Abbas’ın ilme devam ettiğini söyleyerek İbn Abbas’tan tefsirle ilgili daha fazla şey 

nakledilmiş olmasının sebebini daha fazla yaşamış olmasına bağlamıştır. Sahabe 

sözlerinde de tefsiri bulunmayan hususlarda, imamlardan çoğunun tabiîn görüşlerine 

müracaât ettiğini belirtmiştir.215 Tefsîr’inde hadislere çok fazla yer vermiş olan İbn 

Kesîr’in sahâbe arasından tefsir konusunda İbn Mes’ûd’u ön plana çıkarmış olması, İbn 

Mes’ûd’un Kur’ân ve tefsiri hakkındaki bilgisinin genişliğini ve bu konudaki kabulü 

göstermesi açısından önemlidir. 

Suyûtî de sahabeden tefsirde meşhur olanların on kişi olduğunu söyleyerek 

isimlerini zikretmiştir ki, bunlar arasında İbn Mes’ûd da vardır.216 

 Zehebî ise, İbn Mes’ûd’un bütün ilimler, özellikle de tefsir ilmindeki yeri 

konusunda söylenenleri naklettikten sonra, Allah’ın kitabı konusunda sahâbenin en 

bilgilisi olduğunu ifade ederek, onun muhkem ve müteşâbihini, helâl ve haramını, 

misallerini ve kıssâlarını, ayetlerin sebebi nüzullerini bildiğini, dinde fakîh, sünnette 

âlim olduğunu söylemiştir.217 Nitekim bu zikredilenler İslâm alimleri nazarında İbn 

Mes’ûd’un ilmî otoritesini göstermektedir. 

Yine Zehebî, İbn Mes’ûd, Kufe’de bulunduğu ve Kufe ehli ondan ilim alıp 

rivayette bulunduğu için, onun tefsir konusundaki ilminin Kufeliler tarafından 

nakledildiğini belirterek, Abdullah b. Mes’ûd’da biten birçok isnadın vârid olduğunu, 

                                                      
215 İbn Kesîr, Ebu’l-Fidâ’ İsmâîl b. Ömer b. Kesîr (ö. 774), Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, Beyrût, 2013, Dâru 

İbn Kesîr, I//17-20. 
216 Suyûtî, el-İtkân fî Ulûmi’l-Kur’ân, II/187. 
217 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, I/86. 



44 
 

bunları Tefsir kitaplarındaki haberlerde ve Hadis kitaplarında bulabileceğimizi ifade 

etmiştir.218 

Zehebî’nin dediği gibi, İbn Mes’ûd’un tefsir konusundaki ilminin gerçekten 

Kufeliler tarafından nakledilip nakledilmediğini tespit etmek için örnek olması 

bakımından, Buhârî’nin Sahîh’indeki Tefsîr bölümü incelenmiş, İbn Mes’ûd’dan 

nakleden râvîlerin Ebû Vâil (Şakîk)219, Alkame220, Mesrûk221, el-Esved b. Yezîd222, 

Abdurrahmân b. Yezîd223, Ebû Ma’mer224, Ebû Osmân225, Zirr b. Hubeyş226, Kays227ve 

Ubeyde228 olduğu tespit edilmiştir. Ebû Osmân dışında bütün râvîlerin Kûfeli olduğu 

görülmüştür.  

Zehebî, zikredildiği üzere İbn Mes’ûd’un Tefsîr konusundaki ilminin 

nakledildiği haberleri Tefsir ve Hadis kitaplarında bulabileceğimizi ifade etmiştir. İbn 

Mes’ûd’un, Kur’ân, ayetlerin tefsiri, sebebi nüzûlü, kıraat gibi Tefsir ilminin konuları 

içerisine giren birçok rivayeti Hadis kitaplarında tahric edilmiştir. Hadis kitaplarında 

bulunmamakla birlikte Tefsîr kitaplarında nakledilen rivayetleri de mevcuttur. Örneğin 

Irak Tefsir Ekolü’nün öncülerinden olan Mürre229 İbn Mes’ûd’un Fatihâ Suresini tefsir 

ederken;  

رَاطَ الْمُسْتقَِيمَ" "غير المغضوب ,şeklinde açıkladığını230 ”هو الإسلام“ ayetini "اهْدِنَا الص ِ

 dediğini232 ”هم النصارى“ için ise "ولا الضالين" dediğini231 yine ”هم اليهود“ için عليهم"

nakletmiştir. 

                                                      
218 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, I/87. 
219 Bkz: Mizzî, Cemâlüddîn Ebi’l-Haccâc Yûsuf (ö. 742), Tehzîbü’l-Kemâl fî Esmâi’r-Ricâl, Beyrût, 

1985-1992, Müessesetü’r-Risâle, XII/548, no: 2767. 
220 Bkz: Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XX/300-301, no: 4017. 
221 Bkz: Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XXVII/451-457, no: 5902. 
222 Bkz: Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, III/233-235, no: 509. 
223 Bkz: Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XVIII/12-14, no: 3994. 
224 Bkz: Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XV/6-7, no: 3291. 
225 Ebû Osmân Şamlıdır. Bkz: Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XXXIV/66-68, no: 7501. 
226 Bkz: Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, IX/335-339, no: 1976.  
227 Kays isimli İbn Mes’ûd’dan rivayette bulunan birkaç râvî olduğu için Buhârî’nin Tefsîr bölümündeki 

rivayetleri nakledenin hangisi olduğu tespit edilememiştir. Ancak bu râvîlerin hepsi Kûfelidir. Bkz: 

Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XXIV/17-19, no: 4897; XXIV/38-39, no: 4904; XXIV/50-53, no: 4908.   
228 Aynı şekilde Ubeyde isimli İbn Mes’ûd’dan rivayette bulunan iki râvî olduğu için Buhârî’deki 

rivayetleri nakledenin hangisi olduğu tespit edilememiştir. Ancak ikisi de Kûfelidir. Bkz: Mizzî, 

Tehzîbü’l-Kemâl, XIX/263-264, no: 3754; XIX/266-268, no: 3756. 
229 Bkz: Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, I/118. 
230Taberî, Câmiu’l-Beyân, I/75. 
231Taberî, Câmiu’l-Beyân, I/80. Bunu Rasulullah’tan nakledenler söylenmiştir. Ancak İbn Mes’ûd’un da 

içinde bulunduğu bazı sahabiler Rasulullah’ı zikretmemiştir. 
232Taberî, Câmiu’l-Beyân, I/83. Aynı şekilde Rasulullah’ın ayeti böyle açıkladığını nakledenler 

sıralanmıştır. İbn Mes’ûd, Rasulullah’ı zikretmeden ayetin tefsirini söylemiştir. 



45 
 

Taberî’nin Tefsir’i incelendiğinde özellikle Mürre’nin, İbn Mes’ûd’dan 

ayetlerin tefsiri ile ilgili birçok rivayet naklettiği tespit edilmiştir.   

Dahhâk da İbn Mes’ûd’un Bakara Sûresi, 83. Ayetteki “ وا الصلاةوأقيم ” lafzı ile 

ilgili şöyle söylediğini nakletmiştir:  

   233 .وة والخشوع، والإقبال عليها فيها"إقامة الصلاة" تمام الركوع والسجود والتلا

Bu rivayetlere hadis kaynaklarında ulaşamadık.  

Bakara sûresi 24. ayette geçen ارة""اتقوا النار التي وَقودهُا الناس والحج  “Yakıtı insanlar 

ve taşlar olan cehennemden sakının” ifadesi ile ilgili olarak da İbn Mes’ûd’un " حجارةٌ من

 ,dediği Tefsir kitaplarında nakledilmiştir.234 Hakim الكبريت خَلقها الله عنده كيفَ شاء وكما شاء"

el-Müstedrek’te bu rivayete aynı isnadla yer vererek, Buhârî ve Müslim’in şartlarına 

göre sahih olmasına rağmen bu hadisi tahric etmediklerini söylemiştir.235 Tefsir 

kaynakları incelendiğinde İbn Mes’ûd’dan tek tek ayetlerin tefsiri ile ilgili birçok 

rivayetin nakledildiği, ancak bunların büyük bir kısmının hadis kitaplarında yer 

almadığı görülür. 

Irak Tefsir Ekolü’nün öncüleri olarak kabul edilen müfessirler şunlardır: 

Alkame b. Kays (ö. 62), Mesrûk b. el-Ecda’ (ö. 63), el-Esved b. Yezîd (ö. 75), Mürre b. 

Şurâhîl el-Hemedânî (ö. 76), Âmir b. Şürahîl eş-Şa’bî (ö. 104), Hasenü’l-Basrî (ö. 110) 

ve Katâde b. Diâme (ö. 118).236 Bunlardan Alkame, Mesrûk, el-Esved ve Mürre, İbn 

Mes’ûd’un öğrencisidir.237 

Hz. Peygamber ve sahabe tarafından, Kur’ân hakkındaki bilgisinin genişliği 

ifade edilen, kendisinin de bunu dile getirdiği İbn Mes’ûd’u, Tefsir ve Tefsir Usulü eseri 

yazan alimler de eserlerinde zikrederek, özellikle onun Kur’ân, tefsir, kıraat, sebeb-i 

nuzül bilgisine işaret edip bu konudaki üstünlüğünü dile getirmişlerdir. Dolayısıyla 

Tefsir yazarlarının ona atıfta bulunarak, ondan gelen rivayetlerden fazlasıyla 

yararlanmış olmaları Kur’ân’ı anlamamızda İbn Mes’ûd’un büyük bir katkısı olduğunu 

ortaya koymaktadır.  

                                                      
233 Taberî, Câmiu’l-Beyân, I/392.  
234 Taberî, Câmiu’l-Beyân, I/169. 
235 Hâkim, el-Müstedrek, II/261; II/494. 
236 Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, I/118. Irak Tefsir Ekolü’nün öncüleri hakkında geniş bilgi için bkz: 

Kesler, M. Fatih, Irak Tefsir Ekolü, Ankara, 2005, Akçağ Yayınları, s. 35-83.  
237Abdüssettâr eş-Şeyh, Abdullah b. Mes’ûd, s. 282-284. 



46 
 

3. Fıkıh İlmindeki Yeri 

Sahabenin fakihlerinden olan İbn Mes’ûd’un rivayet ve görüşleri yeni bir fıkhî 

mezhebin nüvelerini oluşturması bakımından ayrıca önem arz etmektedir. Şimdi İbn 

Mes’ûd’un fıkhî kişiliği ve fıkıh ilmindeki yerinden kısaca bahsedilecektir. 

a. Fakih Sahabiler Arasında Zikredilmesi 

Kur’ân ve sünneti iyi bilen İbn Mes’ûd, Hz. Peygamber’in ashabı içerisinde 

fakih sahabiler arasında yer almaktadır. O, kıssacıların değil, fıkıh ehlinin meclisine 

düşkünlük gösterilmesi gerektiğini söyleyerek, fıkıh meclislerini cennet bahçelerine 

benzetmiştir.238 Hz. Peygamber’in ashabı arasında, öğrencileri en fakih olan kişinin de 

Abdullah b. Mes’ûd olduğu ifade edilmiştir.239 

Aynı zamanda İbn Mes’ûd, bir kişinin körü körüne taklit edilmesine karşı 

çıkarak, “Sizden biriniz din husunda bir kişiyi taklit etmesin. Çünkü o iman ederse iman 

eder, kafir olursa kafir olur. Siz asla taklitçi olmayın, eğer taklit edecekseniz ölü olanı 

taklit edin, zira diri olanın fitneye düşmeyeceğinden emin olamazsınız” demiştir.240  

Başka bir rivayette de İbn Mes’ûd’un ‘Sizden biriniz “امعة” olmasın’ dediği, 

 nedir Ey Ebû Abdurrahmân?’ demeleri üzerine ‘Ben insanlarla beraberim, onlar ”امعة“‘

doğru yolda olursa ben de doğru yolda olurum, onlar sapıtırsa ben de saparım’ diyen 

kişi olduğunu söylediği ve ‘Sizler insanlar inkar ettiğinde inkar etmemek için kendinizi 

sağlam yere yerleştirin’ dediği nakledilmiştir.241 

Genellikle rivayet ettiği hadislerden sonra, o hadisle amel eden sahabe ve selef 

alimleri zikreden Tirmizî (ö. 279), sahabeyi ilim ve fıkıhları açısından farklı 

değerlendirmiştir. O, “Hz. Peygamber’in ilim ehlinden” diye nitelendirdiği sahabiler 

arasında en çok, Hz. Ebû Bekir, Ömer, Osman, Ali, Aişe, İbn Mes’ûd, İbn Abbas, Enes, 

Ebû Hureyre, İbn Ömer, Câbir b. Abdillah ve İmran b. Husayn gibi sahabilerin 

isimlerini zikretmiştir.242 Fakih sahabiler ve yaşadıkları yerleri sıralayan Nesai de, 

Kufe’de Ali ve Abdullah b. Mes’ûd’un isimlerini zikretmiştir.243 Ebû Hanife, Âmir’den; 

                                                      
238 Ebû Yusuf, Kitâbü’l-Âsâr, I/217, no: 959. 
239 Abdurrazzak, Musannef, X/269, no: 19066. 
240 Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/152, no: 8764; Heysemî, Nuruddîn Ali b. Ebî Bekr (ö. 807), 

Mecmeu’z-Zevâîd ve Menbeu’l-Fevâid, Kâhire, ty. Mektebetü’l-Kudsî, I/180. 
241 Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/152, no: 8765; Heysemî, Mecmeu’z-Zevâid, I/180-181. 
242 Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı, s. 192. 
243 (Nesâî, Tesmiyetü Fukahai’l-Emsar, (Mecmuatu Resail fi Ulumi’l-Hadis içerisinde yer almaktadır. 

Tahkîk: es-Seyyid Subhi el-Bedri es-Samurâî, Medine, 1969), s. 7-9), Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı, s. 

192’den naklen. 



47 
 

Rasulullah’ın (sav) ashabından fıkıh öğrenimi gören altı kişilik bir grup olduğunu, 

bunlardan İbn Mes’ûd, Ömer b. Hattâb ve Zeyd b. Sâbit’in birbirine benzediğini; Ali b. 

Ebî Tâlib, Ebû Mûsa el-Eşâri ve Ebû İbn Ka’b’ın da birbirine benzediğini 

nakletmiştir.244 

II. Abbasî Halifesi Cafer el-Mansur (ö. 158), Mâlik b. Enes’ten (ö. 179) 

sahabenin mutedil görüş ve rivayetlerini toplayarak bir kitap tedvin etmesini istemiş ve 

ona şöyle söylemiştir:  

“Bu ilmi tedvin ederek ortaya koy ve çeşitli kitaplar oluştur. Yalnız bunu 

yaparken; Abdullah b. Ömer’in aşırılıklarından, Abdullah b. Abbas’ın ruhsatlarından, 

Abdullah b. Mes’ûd’un şâz görüşlerinden sakın! Mutedil görüşleri, imamların ve 

sahabenin icma ettikleri hususları hedefle ki, Allah’ın izniyle insanları senin ilmine ve 

kitaplarına sevk edelim ve onları bütün bölgelere yayalım…”245 

Abdullah b. Mes’ûd’un, rey ve ictihatları ile bilinen bir sahabi olduğu ve 

Mansur’un, İbn Mes’ûd’a izafe ettiği şâz görüşlerle, onun bazı fetva ve ictihatlarını 

kastettiği ifade edilmiştir.246 Mâlik b. Enes’in tedvin ettiği kitapta247 İbn Mes’ûd’un 13 

rivayeti bulunmaktadır. Bunlardan 1 tanesi abdest248, 2 tanesi namaz249, 1 tanesi fiten250, 

1 tanesi nikâh251, 2 tanesi talâk252, 1 tanesi süt akrabalığı253, 2 tanesi alış veriş254, 1 

tanesi faiz255 ve 2 tanesi ahlak256 ile ilgilidir. Bu rivayetler arasında İbn Mes’ûd’un diğer 

sahabelere muhalefet ettiği hususlar bulunmamaktadır.  

Şimdi görüşleri birbirine benzediği ifade edilen İbn Mes’ûd ile Hz. Ömer 

arasındaki bağdan bahsedilecektir.  

                                                      
244 Ebû Yusuf, Kitâbü’l-Âsâr, I/212, no: 942. 
245 (İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim, el-İmâme ve’s-Siyâse, Mısır, 1904, II/286), Erul, 

Sahabenin Sünnet Anlayışı, s. 148’den naklen. İbn Mes’ûd’un tatbîk, cemaatin üç kişi olması durumunda 

diğer iki kişinin imamın sağında ve solunda durması gibi sahabilerin çoğundan farklı uygulamaları vardır. 
246 Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı, s. 148-9.  
247 Muvatta’ın oluşum süreci, nüsha farklılıkları ve nedenleri hakkında geniş bilgi için bkz: Oral, Kenan, 

Muvatta’ın Oluşum Süreci Nüsha Farklılıkları ve Nedenleri, (Danışman: Prof. Dr. Bünyamin Erul), 

Ankara Üniversitesi Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı Hadis Bilim Dalı, Doktora Tezi, Ankara, 2020.  
248 Mâlik, Tahâret, 16, I/44, no: 65. 
249 Mâlik, Salâtü’l-Leyl, 4, I/126, no: 25; Kasru’s-Salâh fi’s-Sefer, 21, I/165, no: 65.  
250 Mâlik, Kasru’s-Salâh fi’s-Sefer, 24, I/173, no: 88. 
251 Mâlik, Nikâh, 9, II/533, no: 23.  
252 Mâlik, Talâk, 1, II/550, no: 2; Mâlik, Talâk, 27, II/584-585, no: 73. 
253 Mâlik, Radâ’, 2, II/607, no: 14. 
254 Mâlik, Büyû’, 5, II/616, no: 5; Mâlik, Büyû’, 38, II/671, no: 80. 
255 Mâlik, Büyû’, 44, II/682, no: 94. 
256 Mâlik, el-Kelâm, 7, II/989, no: 16; Mâlik, el-Kelâm, 7, II/990, no: 18. 



48 
 

b. Hz. Ömer ile Arasındaki Fikrî Yakınlık ve Re’y Karşıtı Olarak Zikredilmeleri 

Abdullah b. Mes’ûd, Hz. Ömer’in danışıp görüşünü aldığı, kendisinden fetva 

istediği kişilerdendir.257 İbn Mes’ûd da, Hz. Ömer’i, “Dünyada mevcut bütün ilmin 

onda dokuzu ondadır” ve “Onun ilmi terazinin bir kefesine, bütün dünyanın ilmi de 

diğer kefesine konsa onun ilmi ağır basar” diyerek övmüştür.258 

İbn Mes’ûd, İslam tarihindeki önemli olaylarda verdiği isabetli kararlar ve 

İslam’ı desteklemesi için Müslüman olması husunda Hz. Peygamber’in duasına mazhar 

olması sebebiyle insanların, Ömer b. Hattab’ı üstün gördüklerini söylemiştir.259 

el-Kal’acî, Abdullah b. Mes’ûd ile Hz. Ömer’in fıkhını incelemiş ve ikisinin 

ictihadlarının birçok meselede muvafık olduğunu söyleyerek, bunun sebebinin İbn 

Mes’ûd’un Hz. Ömer’i taklit etmesinden kaynaklanmadığını, bilakis görüşlerinin 

muvafık olduğunu belirtmiştir.260 

İbn Kayyim, Hz. Ömer ile İbn Mes’ûd’un ihtilaf ettiği meselelerin yaklaşık 

yüze ulaştığını söylemiş ancak bunlardan sadece dördünü zikretmiştir. el-Kal’acî ise, 

İbn Mes’ûd’un Hz. Ömer’e muhalefet ettiği hususları eserinde sıralamıştır ki bunlar 45 

tanedir.261 İbrahim en-Nehaî, bir meselede Hz. Ömer ve Abdullah b. Mes’ûd’un 

ictihadları arasında ihtilaf olursa, Abdullah b. Mes’ûd’un görüşünü tercih etmiştir.262 

Hz. Ömer’den re’yi ve re’y ehlini kötüleyen, sünnet düşmanlığıyla bağdaştıran 

ve re’yden sakınmayı öğütleyen haberler nakledilmiştir.263 

                                                      
257 Örneğin Hz. Ömer’in, İbn Mes’ûd’a danışıp görüşünü alması ile ilgili olarak bkz: Abdurrazzak, 

Musannef, VI/316, no: 10988; VI/521, no: 11915. (Burada talak ile ilgili kendisine soru sorulması üzerine 

Hz. Ömer, İbn Mes’ûd’a görüşünü sormuş, İbn Mes’ûd’un cevabı üzerine, kendisinin de aynı görüşte 

olduğunu belirtmiştir.). 
258 İbn Kayyim, İ’lâmü’l-Muvakkıîn, I/16. 
259 Rivayet şöyledir: “İnsanlar Ömer b. Hattab’ı dört şeyden dolayı üstün görüyorlardı. (Birincisi) Bedir 

savaşında esirlerle ilgili, onların öldürülmesi yönünde görüş bildirmesidir. Bu sebeple Yüce Allah, “Allah 

tarafından daha önce verilmiş bir hüküm olmasaydı, esirlere karşılık fidye almanızdan dolayı büyük bir 

azaba uğrardınız.” (Enfâl, 68) ayetini indirmiştir. (İkincisi) Hz. Peygamber’in eşlerinin perde arkasına 

saklanmalarını istemesidir. Bunun üzerine Zeyneb, “Ey Hattâb’ın oğlu! Kur’ân bizim odalarımızda inip 

dururken sen bizim üzerimizde bekçilik mi yapıyorsun?” demiştir. Yüce Allah da, bu konuyla ilgili 

olarak, “Peygamber hanımlarından ihtiyaç duyduğunuz bir eşyayı, perde arkasından isteyin” (Ahzâb 53) 

ayetini indirmiştir. (Üçüncüsü) Hz. Peygamber (sav)’in “Allah’ım İslâm’ı Ömer ile destekle!” diye dua 

etmesidir. (Dördüncüsü) Ebû Bekir’in halife olması konusundaki görüşüdür; ilk defa ona o tabi 

olmuştur.”  Bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/372, no: 4362. 
260 el-Kal’acî, Mevsûatü Fıkhı Abdullah b. Mes’ûd, s. 16. Örneğin Hz. Ömer ve İbn Mes’ûd’un aynı 

hükmettiğiyle ilgili bkz: Abdurrazzak, Musannef, VI/197, no: 10480; VI/253, no: 10722. 
261 el-Kal’acî, Mevsûatü Fıkhı Abdullah b. Mes’ûd, s. 21-24; Örneğin bkz: Abdurrazzak, Musannef, 

VI/209, no: 10533. 
262 İbn Kayyim, İ’lâmu’l-Muvakkıîn, I/17; el-Kal’acî, Mevsûatü Fıkhı Abdullah b. Mes’ûd, s. 12. 
263 Bkz: İbn Abdilberr, Câmiu Beyâni’l-İlm, II/1041-1042. 



49 
 

Re’y’i kötüleyen rivayetlerin, Hz. Ömer gibi, re’yi çok kullanan, görüşlerinde 

genellikle isabetli olan ve çok hadis rivayet etmekten şiddetle meneden264 bir sahabiden 

nakledilmiş olması bunlara ihtiyatla bakmayı gerektirmektedir. Çünkü Hz. Ömer, Irak 

medresesinin temeli sayılan Abdullah b. Mes’ûd’un en çok örnek aldığı sahabidir ve 

Hicaz’da bulunmasına rağmen düşünce tarzı Iraklılar’ın düşünce tarzına çok 

benzemektedir.265 

Abdullah b. Mes’ûd da bazı rivayetlerde rey karşıtı olarak zikredilmiştir. 

Şa’bî’den onun, “Sen ne dersin? Sen ne dersin?” gibi sorulardan sakının. Çünkü sizden 

öncekiler, bu, ‘Sen ne dersin, sen ne dersin’ler yüzünden helak oldu, bir şeyi bir şeyle 

kıyas etmeyin, birinize bilmediği bir şey sorulduğunda ‘Allah en iyi bilendir’ desin, bu 

ilmin üçte biridir” dediği rivayet edilmiştir.266 Taberânî’nin el-Mu’cemu’l-Kebîr’de bu 

rivayeti tahric ettiği, Şa’bi (ö. 104)’nin İbn Mes’ûd’dan hadis işitmediği ve isnâdındaki 

Câbir el-Cu’fî (ö. 128)’nin267 de zayıf olduğu söylenmiştir.268 

Yine İbn Mes’ûd’un şöyle dediği nakledilmiştir: 

“Hiçbir yıl yoktur ki, ondan sonra gelen daha kötü olmasın. Hiçbir yıl önceki 

yıldan hayırlı olmaz, hiçbir ümmet de önceki ümmetten hayırlı olmaz. Bilakis ulemanız 

ve hayırlılarınız ortadan kaybolur; olayları reyleriyle kıyas eden bir kavim çıkar; bu 

yüzden İslam yıkılır ve paramparça olur.”269 Bu rivayetin de Taberânî’nin el-

Mu’cemü’l-Kebir’inde yer aldığı270 ve isnaddaki Mücâlid b. Saîd’in271 ihtilata uğradığı 

ifade edilmiştir.272 

c. Kufe Ekolü ve Abdullah b. Mes’ûd’un Etkileri 

Hz. Peygamber vefat ettiğinde İslam, Arap Yarımadası’nın hemen hemen 

tamamında kabul edilmiş olmasına rağmen, yarımadanın dışına fazla çıkmamıştır. Hz. 

Peygamber’in vefatından sonra, özellikle de Hz. Ömer ve Hz. Osman dönemlerindeki 

fetihlerle Arap Yarımadası’nın dışına çıkan İslam, kısa sürede geniş bir coğrafî alana 

                                                      
264 Ebû Yusuf, Ya’kûb b. İbrâhîm el-Ensârî (ö. 182),  er-Reddü alâ Siyeri’l-Evzâî, (Tahkîk: Ebu’l-Vefâ el-

Afgânî), Beyrût, ty., Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, s. 30. 
265 Kal’acî, Muhammed Ravvâs, Mevsuatü Fıkh-ı İbrahim en-Nehaî, Mekke, 1979, I/24; Ünal, İmam Ebû 

Hanife’nin Hadis Anlayışı ve Hanefî Mezhebinin Hadis Metodu, s. 36. 
266 Heysemî, Mecmeu’z-Zevâid, I/180; İbn Kayyim, İ’lâmü’l-Muvakkıîn, I/57. 
267 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, IV/465-472, no: 879. 
268 Heysemî, Mecmeu’z-Zevâîd, I/180. 
269 Heysemî, a.y.; Benzer rivayetler için bkz: İbn Abdilberr, Câmiu Beyâni’l-İlm, II/1043-1044. 
270 Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/105, no: 8551 (İsnâdı: İbn Mes’ûd- Mesrûk- eş-Şa’bî- Mücâlid b. 

Saîd- Süfyân- Saîd b. Mansûr- Muhammed b. Ali es-Sâiğ). 
271 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XXVII/219-224, no: 5780. 
272 Heysemî, Mecmeu’z-Zevâîd, I/180. 



50 
 

yayılmıştır. Bu durum, çözülmesi gereken birçok problemi beraberinde getirmiştir. 

Fıkıh disiplini açısından en önemli problem, yeni Müslümanların hayatlarını İslam’a 

göre tanzim etmelerini sağlamaktır. Bunun çözümü için ilmî yönleriyle temayüz etmiş 

olan sahabilerin fethedilen merkezlere gönderilmesine ihtiyaç duyulmuştur.273 

Hz. Ömer’in hilafeti döneminde İslam coğrafyasına katılan Irak bölgesi, 

Müslümanlar fethettiğinde; dinî, kültürel ve etnik açıdan oldukça karışık bir yapıdaydı. 

Eski medeniyetlerin yatağı olan Irak, çeşitli kavim ve cemaatlerin kaynaştığı bir yerdi. 

Süryanîler burada yayılmış ve İslam’dan önce mektepler kurmuşlardı. Bu okullarda 

Yunan Felsefesi, İran Hikmeti okutuluyordu. Yine İslam’dan önce burada akîdevî 

konularda birbirleriyle mücadele eden hıristiyan mezhepleri vardı. İslamiyet’ten sonra 

da, çeşitli milletler ve dinler burada var olmaya devam etti. Ara sıra karışıklıklar, 

fitneler oluyor, siyasî fırkalar birbirleriyle mücadele ediyorlardı. Şia, Havâric ve 

Mutezile gibi fırkalar burada ortaya çıkmıştı.274 

 Hz. Ömer, h. 17 yılında Sa’d b. Ebî Vakkas (ö. 55)’a talimat vererek Irak’ta 

Kufe şehrini kurdurmuş ve bu yeni şehre Ammar b. Yâsir (ö. 37)’i vali olarak, Abdullah 

b. Mes’ûd’u ise hem beytü’l-mâl görevlisi, hem de muallim ve kadı olarak 

göndermiştir.275 Kûfe inşa edildiği günden itibaren yoğun bir yerleşime maruz kalmış, 

kısa sürede ulaştığı nüfus yoğunluğuyla, Basra ile birlikte, Irak bölgesinin merkezi 

durumuna gelmiştir. Başta askerî olmak üzere siyasî, ticârî, ilmî vb. pek çok faaliyetin 

başta gelen uğrak yerlerinden biri haline gelen Kûfe, bu gibi vesilelerle çok sayıda 

ziyaretçi almıştır.276 Diğer yandan fetih maksadıyla Hicaz yarımadasından ayrılan 

birçok sahabi, Irak bölgesine yerleşmiş, Kûfe ve Basra’nın önemli birer yerleşim 

merkezi haline gelmesiyle de buralara gelen sahabi sayısı artmıştır. Özellikle Hz. Ali 

zamanında hilafet merkezinin Medîne’den Kufe’ye taşınması, buranın önemini daha da 

artırarak büyük sahabilerin buraya yerleşmesine sebep olmuştur.277 

                                                      
273Erdem, Mehmet, “Ehl-i Sünnet Fıkıh Mezheplerinin Hadis ve Rey Ekolü Olarak Sınıflandırılmasına 

Eleştirel Bir Bakış”, Dinî Araştırmalar, Ankara, 2006, c. 8, sayı: 24, ss. 73-106, s. 76-7. 
274 Muhammed Ebû Zehra, Ebû Hanife, Ankara, 1997, DİB Yayınları, s. 30-1; Ünal, İmam Ebû 

Hanife’nin Hadis Anlayışı, s. 28. 
275 Abdurrazzak, Musannef, VI/100-101, no: 10128; X/333, no: 19276. Erdem, “Ehl-i Sünnet Fıkıh 

Mezheplerinin Hadis ve Rey Ekolü Olarak Sınıflandırılmasına Eleştirel Bir Bakış”, Dinî Araştırmalar, s. 

81; Geniş bilgi için bkz: Kahraman, Kufe’de Hadis, s. 115, 202. 
276 Kahraman, Kûfe’de Hadis, s. 241. 
277 Ünal, İmam Ebû Hanife’nin Hadis Anlayışı, s. 28. Kûfe’ye yerleşen sahabilerden bazıları şunlardır: Ali 

b. Ebî Tâlib (ö. 40), Ebû Mûsâ el-Eş’ârî (ö. 44), el-Berâ’ b. Azib (ö. 71), Sa’d b. Ebî Vakkâs (ö. 55), 

Câbir b. Semüre (ö. 74), el-Muğîre b. Şu’be (ö. 50), Semüre b. Cündeb (ö. 60), en-Nu’mân b. Beşîr (ö. 

64), Ebû Mes’ûd el-Enbârî (ö. 40); Cerîr b. Abdullâh (ö. 51); Abdullâh b. Ebî Evfâ (ö. 87), Zeyd b. Erkâm 

(ö. 66), Adiy b. Hatem (ö. 68), Ammâr b. Yâsir (ö. 37), Selman el-Fârisî (ö. 36). Bu sahabiler rivayet 



51 
 

Kufe, bu çok renkli ve sesli sosyal, kültürel ve ilmî yaşantısıyla devamlı farklı 

sorunlar üreten bir merkez durumuna gelmiştir. Başvuru kaynağı olarak Kitap ve 

Sünnet’i kabul etmekle birlikte, bunların lafızlarından ziyade muhteva ve delâletlerini 

dikkate alarak, mevziî çözümler yerine genel kurallar çıkarma çabasında olan, bu 

çerçevede yeni karşılaşılan veya karşılaşılması muhtemel olan meselelere de cevap 

arayan, dolayısıyla rey ve kıyas gibi aklî muhakeme metodlarına oldukça sık başvuran, 

diğer taraftan hadislerin sıhhati ve rivayeti konusunda oldukça temkinli davranan 

düşünce yapısı “Ehl-i Re’y” şeklinde isimlendirilmiştir.278 Bu nedenle ehl-i re’y’den 

bahseden müelliflerin neredeyse tamamı bu düşünce yapısına örnek olarak Kûfeliler’i 

göstermiştir.279 “Emevîler döneminde Medine dışında ikinci ilim merkezi olarak ortaya 

çıkan Kûfe ekolünün kuruluşunda, Kur’ân ve sünnet bilgilerinin yanı sıra re’y ve 

ictihadlarıyla da tanınan Hz. Ömer, Hz. Ali ve İbn Mes’ûd’un etkin bir role sahip 

olduğu görülür. Ancak ekolün sahabe neslindeki gerçek hocası, burada uzun süre 

kalarak hoca-talebe ilişkisiyle geniş bir ilim halkası oluşturan İbn Mes’ûd’dur.”280 

Hakkında özel olarak şer’î delil bulunmayan meselelerde fikir, kıyas ve rey ile hareket 

edebilme esasını Iraklılar’a öğreten Abdullah b. Mes’ûd olmuştur.281 

Muhammed Ebû Zehra, “Re’y ve kıyasçıların çoğu Irak’ta yetişti. Çünkü onlar 

Abdullah b. Mes’ûd’dan ders aldılar. O ise belki yanılırım endişesiyle, Hz. 

Peygamber’den hadis rivayet etmekten biraz çekinirdi. Halbuki kendi re’yiyle ictihattan 

çekinmezdi. Şayet ictihat yaptığı mevzuda sahih bir hadis duyarsa derhal ictihadından 

dönüp hadisi delil olarak alırdı” demiştir.282 

Nakledildiğine göre İbn Mes’ûd, kendisine sorulması üzerine, mehir tayin 

etmeden kocası ölen kadın hakkında, Rasulullah’tan (sav) herhangi birşey bilmediği için 

ictihadıyla cevap vermiş, Ma’kıl b. Sinân’dan ictihadının, Rasulullah’tan vârid olan 

hadise uyduğunu, Rasulullah’ın (sav) da Eşca’ kabilesinden Bint. Vâşik için aynı 

                                                                                                                                                            
ettikleri hadislerin çokluğuna göre sıralanmıştır. Bkz: Sandıkçı, Kemal, İlk Üç Asırda İslam 

Coğrafyasında Hadis, Ankara, 1991, DİB Yayınları, s. 189. 
278 Muhammed Ebû Zehra, Ebû Hanife, s. 123; Karaman, İslam Hukuk Tarihi, s. 160-1; Kahraman, 

Kufe’de Hadis, s. 202. 
279 Kahraman, Kûfe’de Hadis, s. 202. 
280 Kılıçer, “Ehl-i Re’y”, DİA, X/521. 
281 (Muhammed Ali es-Sayis, Tarihu’l-Fıkhi’l-İslâmî, Mısır, 1957, s. 58), Kahraman, Kûfe’de Hadis, s. 

203’den naklen. 
282 Muhammed Ebû Zehra, Ebû Hanife, s. 123. 



52 
 

şekilde hükmettiğini öğrendiğinde oldukça sevinmiştir.283 Verdiği hükmün yanlış 

olduğunu öğrendiğinde ise fetvasından dönmüştür.284 

Aynı zamanda İbn Mes’ûd, kesin olarak hadis olduğu bilinmeyen sözlerle 

hadis gibi amel etmek, Rasulullah’ın (sav) dilinden yalan söylemektense, rey ve 

ictihadıyla fetva verip hata etse bile o hatanın sorumluluğunu yüklenmeyi tercih 

etmiştir.285 Onun “Re’yimle söylüyorum, doğru ise Allah’tandır, yanlış ise bendendir ve 

estağfirullah” dediği kaynaklarımızda zikredilmiştir.286 Örneğin, mehirsiz nikah 

konusunda kendisine sorulan bir soruya verdiği hükümde, “Re’yimle söylüyorum, eğer 

doğru ise Allah’tandır, yanlış ise benden ve şeytandandır, Allah ve Rasulü bundan 

berîdir” dediği nakledilmiştir.287 

İbn Mes’ûd problemlere cevap ararken öncelikle Kur’ân’a, onda bulunmazsa 

Sünnet’e, onda da bulunmazsa salihlerin verdiği hükümlere müracaat edilmesini, onda 

da bir şey bulunmadığında ictihat edilmesi gerektiğini söylemiştir.288 

Nakledildiğine göre Abdullah b. Mes’ûd, Eş’as b. Kays ile bir alış-veriş 

yapmıştır, ancak fiyatında ihtilaf etmişlerdir. İbn Mes’ûd 20, Eş’as b. Kays 10 demiştir. 

Eş’as b. Kays’ın da rızasıyla İbn Mes’ûd hüküm vermiştir ve “Rasulullah’ın bu konuda 

verdiği hükmü söylüyorum” diyerek, ihtilaf edildiğinde ve delil olmadığında mal 

sahibinin görüşünün esas olacağını ve iki tarafın satışta uzlaşacağını, söylemiştir.289 

Görüldüğü üzere İbn Mes’ûd burada Rasulullah’ın (sav) verdiği hüküm gibi 

hükmetmiştir. 

Zamanımıza kadar varlığını sürdüren Sünnî fıkhın, Hicaz ve Irak merkezli 

olarak geliştiği zikredilmiş, Medine’de Zeyd b. Sâbit ve Abdullah b. Ömer, Mekke’de 

Abdullah b. Abbas ve Irak’ta Abdullah b. Mes’ûd etrafında oluşan grupların zamanla 

ortaya çıkacak olan mezheplerin nüvelerini teşkil ettiklerini söylemenin mümkün 

olduğu ifade edilmiştir.290 Zira Irak ve civarında fetvaları en çok ilgi gören ve yazılı 

                                                      
283 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/308, no: 4276; Nesâî, Talak, 57, VI/198, Abdurrazzak, Musannef, 

VI/294, no: 10898; VI/294-5, no: 10899; VI/479-480, no: 44711, 11745; Ebû Yusûf, Kitâbü’l-Âsâr, s. 

132, no: 607. 
284 Bkz: Mâlik, Nikah, 9, II/533, no: 23; Abdurrazzak, Musannef, VI/273, no: 10811; VI/274, no: 10812. 
285 İbn Kayyim, İ’lâmü’l-Muvakkıîn, I/81; Muhammed Ebû Zehra, Ebû Hanife, s. 120. 
286 İbn Abdilberr, Câmiu Beyâni’l-İlm ve Fadlih, II/105. 
287 İbn Kayyim, İ’lâmü’l-Muvakkıîn, I/57. 
288Abdurrazzak, Musannef, VIII/301-302, no: 15295; İbn Abdilberr, Câmiu Beyâni’l-İlm ve Fadlih, II/53. 
289 Abdurrazzak, Musannef, VIII/271-272, no: 15185. 
290 Tantavî, Ali (1909-1999), Fetava, Cidde, 1991, Daru’l-Menare, s. 47; Erdem, “Ehl-i Sünnet Fıkıh 

Mezheplerinin Hadis ve Rey Ekolü Olarak Sınıflandırılmasına Eleştirel Bir Bakış”, Dinî Araştırmalar, s. 

78.  



53 
 

hale getirilen Abdullah b. Mes’ûd’dur. İbn Mes’ûd, en çok fetva veren sahabiler 

arasında yer almakla birlikte,291 kendisine sorulan her şeye fetva veren kişiyi “mecnun” 

olarak nitelendirmiştir.292 Sahabeden sonra özellikle İbn Mes’ûd’un talebeleri Kufe’de 

ilmî faaliyetlerini sürdürmüşlerdir.  

Ebû Hanife’nin ana ilim silsilesini şu şekilde göstermek mümkündür: 

1. Abdullah b. Mes’ûd (ö. 32); Ali b. Ebî Talib (ö. 41). 

2. Esved b. Yezid en-Nehai (ö. 75); Mesruk b. Ecda’ el-Hemdânî (ö. 63); 

Alkame b. Kays en-Nehaî (ö. 62); Şurayh b. Haris el-Kindî (ö. 80). 

3. eş-Şa’bî (ö.104); İbrahim en-Nehaî (ö. 96). 

4. Hammad b. Ebî Süleyman (ö. 120). 

5. Ebû Hanife (ö. 150).293 

Ebû Hanife’nin, fıkhî meselelerin çoğunu İbn Mes’ûd’un görüşlerine 

dayandırdığı ifade edilmiştir.294 

Abdullah b. Mes’ûd ve Hz. Ali döneminde başlayan, hoca-talebe ilişkisi 

içerisinde ve gittikçe genişleyen bir halka halinde sonraki nesillere aktarılan ve her 

tabakada gelişme kaydeden Kûfe fıkıh anlayışının, Ebû Hanife tarafından belli bir 

olgunluğa kavuşturulduğu, sonra da öğrencileri tarafından delillerle desteklenip 

sistematize edilerek bir mezhep hüviyeti kazandığı ifade edilerek, bu süreçte Ebû 

Hanife’nin çok önemli bir fonksiyonu olduğu için bu oluşumun onun adına nispetle 

“Hanefî Mezhebi” adını aldığı belirtilmiştir.295 

Hanefî usulcüleri, haberleri huccet olan ravileri maruf ve meçhul olarak iki 

kategoride değerlendirmişler, maruf ravileri de iki kısma ayırmışlardır: 

1. Fıkıh ve içtihatlarıyla bilinenler,  

2.  Adâlet, zabt ve hıfzları ile bilinenler.  

                                                      
291 İbn Kayyim, İ’lamü’l-Muvakkıîn, I/12. 
292 Ebû Yusûf, Kitâbü’l-Âsâr, s. 200, no: 903. 
293 (Ahmed Emin, Duha’l-İslâm, Kahire, 1937, Matbaatü’l-Cenne, 3 cilt, II/180), Ünal, İmam Ebû 

Hanife’nin Hadis Anlayışı, s. 21’den naklen.. 
294 Muhammed Ebû Zehra, Ebû Hanife,  s. 125-126, 133, 265. (Tezimizde de zikrettiğimiz gibi bunun 

doğru olup olmadığı konusunda çeşitli çalışmalar yapılmıştır.) 
295 Kevserî, Fıkhu Ehli’l-Irâk ve Hadîsuhum, s. 56, Kahraman, Kûfe’de Hadis, s. 217. 



54 
 

Abdullah b. Mes’ûd, birinci gruba dahil edilmiştir. Birinci gruba dahil olanların 

hadisleri ister kıyasa uygun olsun, ister muhalif olsun huccettir. Bunların haberleri şayet 

kıyasa uygunsa onu teyid etmiş olur, kıyasa aykırı ise, o zaman kıyas terk edilir.296 

Ebû Hanife şöyle söylemiştir: “Allah’ın Nebisi’nin hakkında konuştuğu her 

şey, biz duyalım veya duymayalım, başımız gözümüz üstünedir; ona inandık ve onun 

Allah’ın Nebisi’nin söylediği gibi olduğuna şehadet ederiz.”297 Aynı zamanda Hz. 

Peygamber’in her şeyde Allah’ın emrine muvafakat ettiğini, bu nedenle Allah’ın “Kim 

Rasûle itaat ederse, Allah’a itaat etmiş olur” buyurduğunu söylemiştir. Hz 

Peygamber’den Kur’ân’ın hilâfına nakledilen bir hadisi reddetmenin, Hz. Peygamber’i 

değil o kimseyi reddetmek olduğunu belirtmiştir.298 Osman el-Bettî (ö. 143 [?])’ye 

yazdığı risalede de, “Bilmiş ol ki, öğrendiğiniz ve insanlara öğrettiğiniz şeylerin efdali 

sünnettir.” demiştir.299 O, hüküm verirken, önce Allah’ın kitabına, sonra Rasulün 

sünnetine baktığını, sonra da sahabe kavlinden dilediğini tercih ettiğini ifade etmiştir.300  

Ebû Hanife, rivayetler karşısındaki tutumunu da şu sözleri ile ortaya koymuştur: 

“Rasulullah’tan gelen hadisi kabul eder alırız, sahabeden geleni serbestçe tercih ederiz, 

tabiînden gelen hususunda ise biz de görüş beyan edebiliriz.”301 

Ali b. Abdullah el-Medînî (ö. 234), Rasulullah’ın (sav) ashabından hiç 

kimsenin fıkhî görüşlerinin Abdullah b. Mes’ûd, Zeyd b. Sâbit ve İbn Abbâs kadar 

taraftar bulup desteklenmediğini söylemiştir.302 

İncelemelerimiz sonucunda ilk dönem Hanefî eserlerinden olan Ebû Yusuf’un 

“Kitâbü’l-Âsâr”ında Abdullah b. Mes’ûd’dan gelen rivayetlerin çoğunlukla “Ebû 

Hanife- Hammâd- İbrâhim- İbn Mes’ûd” isnadıyla yer aldığı tespit edilmiştir.303 Bazı 

rivayetlerde, İbrahim ile İbn Mes’ûd arasında başka raviler zikredilmiştir.304 İbrâhim en-

Nehâî, İbn Mes’ûd’dan gelen rivayeti eğer bir kişiden duymuşsa onun ismini zikretmiş, 

                                                      
296 Serahsî, Ebû Bekr Muhammed b. Ahmed b. Ebî Sehl (ö. 483 (?)), Usûlü’s-Serahsî, Beyrût, 1973, 

I/338-339. 
297 Ebû Hanîfe, Numan b. Sâbit (ö. 150), el-Âlim ve’l-Müteallim (Rivâyetü Ebî Mukâtil an Ebî Hanîfe), 

(Tahkîk: Muhammed Zâhid el-Kevserî), Kâhire, 1368, Matbaatü’l-Envâr, s. 25. 
298 Ebû Hanîfe, a.y. 
299 Ebû Hanîfe, Numan b. Sâbit (ö. 150), Risâle ilâ Osman el-Bettî (İmam-ı Azam’ın Beş Eseri içinde), 

(Türkçesi: Mustafa Öz), İstanbul, 1981, Kalem Yayıncılık, s. 69.  
300 Muhammed Ebû Zehra, Ebû Hanife, s. 132. 
301 es-San’ânî, Muhammed b. İsmâîl (ö. 1182), İrşâdü’n-Nukkâd ilâ Teysîri’l-İctihâd, (Tahkîk: 

Salâhuddîn Makbûl Ahmed), Kuveyt, 1405, Dâru’s-Selefiyye, s. 142. 
302 İbnü’s-Salâh, Ma’rifetü Envâi İlmi’l-Hadîs, s. 399-400. 
303 Örneğin bkz: Ebû Yusuf, Kitâbü’l-Âsâr, 1/6, 12, 19, 20, 25, 38, 44, 46, 49, 52, 56, 58, 62, 66, 68, 70, 

72, 74, 78, 82, 98, 111, 112, 129, 132, 134, 139, 142, 143, 152, 182, 184, 186, 190, 197, 211, 219, 227.  
304 Örneğin Ebû Yusuf, Kitâbü’l-Âsâr, s. 10, no: 46 ve s. 126, no: 582’de ikisi arasında Alkame vardır. 

Yine s. 16, no: 71’de Muhammed b. Amr b. el-Hâris, s. 60, no:297’de de Ebu’l-Ahves; İbrahim ile İbn 

Mes’ûd arasında zikredilmiştir. 



55 
 

pek çok kişiden duyduğunda ise, o rivayeti doğrudan İbn Mes’ûd’dan (mürsel olarak) 

nakletmiştir.305 Ebû Hanife, eserin bazı yerlerinde ise isnadsız olarak “İbn Mes’ûd’dan 

bana ulaştı” diyerek rivayette bulunmuştur.306 

Fıkıh tarihçileri Irak’ta sistematik fıkıh çalışmalarının İbrahim en-Nehaî (ö. 96) 

ile başladığını kabul etmişlerdir.307 Ali b. el-Medînî (ö. 234), Abdullah b. Mes’ûd’un 

ashabından en bilgilisinin İbrahim olduğunu söylemiştir. Ebû Zür’a da, onun Ehl-i 

İslâm’ın mümtaz şahsiyetlerinden ilim öğrendiğini, hukuk bilgisini de en fakihlerinden 

öğrendiğini ifade etmiştir.308 İbrâhim en-Nehaî’nin görüş ve metodları öğrencisi 

Hammâd kanalıyla Ebû Hanife’ye intikal etmiş onun fıkıh mantığının oluşmasında ve 

Kûfe’de yeni bir fıkhî ekolün teşekkülünde derin bir etkiye sahip olmuştur.309 

İbn Medînî, İbrahim en-Nehaî’nin sahabeden hiç kimseye ulaşmadığını 

söylemiştir.310 Ebû Saîd el-Alâî (ö. 761) de, İbrâhim’in mürsellerinin çok olduğunu ve 

imamlardan bir cemaatin onun mürsellerini sahih kabul ettiğini, Beyhakî’nin ise, bunu 

İbn Mes’ûd’dan olan mürsellerine has kıldığını belirtmiştir.311 

A’meş, İbrâhim’e bir şey sorduğunda mutlaka aslını onun yanında bulduğunu 

ifade etmiştir.312 İbrâhîm en-Nehaî’nin vefatından sonra Hammad b. Ebî Süleyman, 

onun vefatından sonra ise, Ebû Hanife, İbn Mes’ûd’un kurduğu ve Nehaî’nin kısmen 

sistematik hale getirdiği bu okulun başına geçmiştir.313 

Ebû Hanife’nin önde gelen iki talebesi, daha sonra imameyn olarak 

adlandırılan ve Hanefî mezhebinin görüşlerini kayıt altına alan, İmam Muhammed (ö. 

189) ve Ebû Yusûf (ö. 182)’un “Kitâbu’l-Âsar”lar’ındaki İbn Mes’ûd’a yapılan atıfları 

incelemenin, İbn Mes’ûd’un Hanefî Mezhebi’ne etkilerini tespit etmede katkı 

sağlayacağı kanısındayız. 

                                                      
305 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, 1/177-178. 
306 Örneğin bkz: Ebû Yusuf, Kitâbü’l-Âsâr, s. 22, no: 106; s. 50, no: 256; s. 211, no: 937. 
307 (el-Hacevî, Muhammed b. Hasan, el-Fikru’s-Sami fî Tarihi’l-Fıkhi’l-İslami, Kahire, ty., Daru’t-Türas, 

I/317), Erdem, “Ehl-i Sünnet Fıkıh Mezheplerinin Hadis ve Rey Ekolü Olarak Sınıflandırılmasına 

Eleştirel Bir Bakış”, Dinî Araştırmalar, s. 83’den naklen. 
308 İbn Ebî Hâtim, Ebû Muhammed Abdurrahmân (ö. 327), el-Cerh ve’t-Ta’dîl, Beyrût, 2002, Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, II/89. 
309 Kılıçer, “Ehl-i Re’y”, DİA, X/521; Kahraman, Kûfe’de Hadis, s. 208, 292. 
310 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, I/178. 
311 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, I/178-179. 
312 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, II/89. 
313 Hamidullah, Muhammed, İslam’ın Doğuşu, (çev. Murat Çiftkaya), İstanbul, 1997, Beyan Yayınları, s. 

91; Erdem, “Ehl-i Sünnet Fıkıh Mezheplerinin Hadis ve Rey Ekolü Olarak Sınıflandırılmasına Eleştirel 

Bir Bakış”, Dinî Araştırmalar, s. 84. 



56 
 

d. Muhammed eş-Şeybânî ve Ebû Yusuf’un Kitâbü’l-Asârlar’ındaki İbn Mes’ûd 

Rivayetleri 

Muhammed eş-Şeybânî’nin Kitâbü’l-Âsâr’ında314 İbn Mes’ûd’dan 81 rivayet 

nakledilmiştir. Tespit edebildiğimiz kadarıyla bunların 2 tanesi merfû’dur. Ebû 

Yusuf’un Kitâbü’l-Âsâr’ın da ise, 111 yerde İbn Mes’ûd’dan nakilde bulunulmuştur ve 

10 tanesi merfû’dur. Daha çok İbn Mes’ûd’un fetvaları ve uygulamaları zikredilmiştir. 

Tespitlerimize göre, Hanefîler’in ilk dönem kaynaklarından olan bu iki eserde en çok 

İbrâhîm en-Nehaî’nin rivayetlerine yer verilmiştir. Rivayetleri en çok zikredilen sahabi 

ise, Abdullah b. Mes’ûd’dur. 

İbn Mes’ûd’dan zikredilen rivayetler; abdest, namaz vakitleri, namazdaki 

kıraat, İbn Mes’ûd’un kıraatının övülmesi ve Kafirûn Suresi’ndeki özel kıraatı, Tahiyyât 

Duası, namazların kılınışı, sabah namazının iki rekat sünnetini kılınca yatanlara tepkisi, 

cemaatle namazın nasıl kılınacağı, mesbûkun namazı nasıl kılacağı, namazdayken bitin 

gömülmesinde sakınca olmadığı, namazdayken selamın alınmayacağı, sehiv secdesi, 

yolcu namazı, Cuma hutbesinin ayakta yapılacağı, bayram namazı ve hutbesi, teşrik 

tekbiri, hac, telbiye ve şeytan taşlama, kurban, tilâvet secdesi, Kunut yapma, cenaze, 

Kur’ân’ın kıraatı, abdestsiz Kur’ân okumakta bir sakınca olmadığı, Kur’ân’ı anlamaya 

çalışmanın gerekliliği, oruç, kadir gecesi, zekât, Hz. Peygamber’in şefaati ve 

cehennemlikler, kıyamet günü, insanın yaratılışı ve kader, mut’a nikâhı, azl, talak, iddet, 

mehir, îlâ, süt akrabalığı, adam öldürme, yaralama, zina ve hırsızlık gibi suçların 

cezaları, yılan öldürenin kafir öldürmüş gibi olacağı, köle azad etme ve mükâtebe, 

vasiyet ve miras, yemin ve kefareti, satış, yetimin malı, içecekler ve sarhoş ediciliği, 

giyecekler konusunda ölçü, İbn Mes’ûd’un müslüman olduktan sonra bir kez dışında hiç 

yalan söylemediği, onun Rasulullah’ın (sav) hizmetinde bulunması, kaçak köleyi getiren 

için İbn Mes’ûd’un belirlediği ödül, hastalıklara şifa için inek sütünü tavsiye etmesi, 

ehl-i zimmetle selamlaştığı, kendisine sorulan her şeye fetva veren kişiyi deli olarak 

görmesi, cennet bahçesini kıssacıların meclisine değil, fıkıh ehlinin meclisine 

benzetmesi gibi birçok konu ile ilgilidir.  

İmam Muhammed, genellikle İbn Mes’ûd’dan naklettiği rivayetlerden sonra 

“Bununla amel ettiklerini” söylemiş, Ebû Hanife’nin görüşünün de böyle olduğunu 

ifade etmiştir. Ebû Yusûf ise, görüşünü belirtmeksizin sadece İbn Mes’ûd’dan gelen 

rivayetleri zikretmekle yetinmiştir. Ancak Ebû Hanife, Muhammed eş-Şeybânî ve Ebû 

                                                      
314 Bkz: eş-Şeybânî, Kitâbü’l-Âsâr, (Tahkîk: Hâlid el-Avvâd), Dâru’n-Nevâdir, Kuveyt, 2008 (II cilt). 



57 
 

Yusuf’un, İbn Mes’ûd’dan nakledilen rivayeti almadıkları bazı mevzular da mevcuttur 

ki bunlar Kitâbü’l-Âsârlar’dan tespitle şöyle zikredilebilir: 

İbn Mes’ûd’un,  “Üç kişi olunduğunda imamın ikisinin ortasında durarak 

namaz kıldırması gerektiği görüşünü ve tatbîk uygulamasını” benimsememişler ve Hz. 

Ömer’in uygulamasını almışlardır.315 Ebû Yusuf da, “İbrâhim en-Nehâî’nin, elleri 

dizlerin üzerine koymanın kendilerine daha hoş geldiği ve tatbik uygulamasının terk 

edildiğini söylediğini” nakletmiştir.316 

Ebû Hanife, İbn Mes’ûd’un evinde ezan ve kametsiz namaz kıldırdığına 

dayanarak, bunun gerekli değil caiz olduğunu söylemiştir. İmam Muhammed ise, 

cemaatle namaz kılarken ezan okunması ve kamet getirilmesinin kendilerine daha hoş 

geldiğini ifade etmiştir.317 

Ebû Hanife, İbn Mes’ûd’un “Arefe günü sabah namazından, bayramın birinci 

günü ikindi namazına kadar teşrik tekbiri getirileceği” görüşünü almıştır. İmam 

Muhammed ise, “Hz. Ali’nin Arefe günü sabah namazından, bayramın dördüncü günü 

ikindi namazına kadar tekbir getirdiğini” bildiren rivayeti kabul etmiştir.318  

İmam Muhammed, İbn Mes’ûd’un, Sâd Suresi’nde secde etmediğini 

naklederek, biz onda secde ediyoruz, demiştir.319 

İbn Mes’ûd, kocası olan köle bir kadının satılmasının, onun boşanması 

olduğunu söylemiştir. İmam Muhammed bunu almadıklarını, satılsa da karısı olduğunu, 

Ömer b. Hattâb, Ali b. Ebî Tâlib, Abdurrahmân b. Avf ve Huzeyfe b. el-Yemân’dan 

kendilerine böyle ulaştığını ifade etmiştir.320  

Kasıtlı işlendiğinde şüphe olan suçun diyeti konusunda İmam Muhammed, İbn 

Mes’ûd’un merfû’ olarak naklettiği hadisi almıştır. Ebû Hanife’nin görüşü ise ayrıdır.321 

Yaraların diyeti konusunda İbn Mes’ûd’un da görüşünü nakleden İmam 

Muhammed, Ali b. Ebî Tâlib’in görüşünün kendilerine daha hoş geldiğini 

söylemiştir.322 

                                                      
315 Şeybânî, Kitâbü’l-Âsâr, I/119-122, no: 95, 96. 
316 Ebû Yusuf, Kitâbü’l-Âsâr, I/49, no: 252. 
317 Şeybânî, Kitâbü’l-Âsâr, I/152, no: 132. 
318 Şeybânî, Kitâbü’l-Âsâr, I/219, no: 208; Ebû Yûsuf, Kitâbü’l-Âsâr, s. 60, no: 297. 
319 Şeybânî, Kitâbü’l-Âsâr, I/220-221, no: 209, 210. 
320 Şeybânî, Kitâbü’l-Âsâr, I/422-423, no: 455; II/625, no: 735. 
321 Şeybânî, Kitâbü’l-Âsâr, II/486-488, no: 554. 



58 
 

Ma’kıl b. Mukrîn’in323, İbn Mes’ûd’a cariyesinin zina ettiğini söylemesi 

üzerine, İbn Mes’ûd’un “Ona elli sopa vur” demesi konusunda, Ebû Hanife ve İmam 

Muhammed, “Zina eden köle ve cariyeye sahibinin değil, otoritenin had cezasını 

uygulayacağını” söylemişlerdir.324 

Muhammed eş-Şeybânî ve Ebû Yûsûf, Abdullah b. Mes’ûd’un müslüman 

olduğundan beri bir kere dışında hiç yalan söylemediğini ifade ederek, bunu anlattığı 

rivayeti nakletmişlerdir325 ki, istisnâ nakledilerek, İbn Mes’ûd’un hiçbir zaman yalan 

söylemediğine delil olarak zikredilmiş olma ihtimali mevcuttur. 

İbn Mes’ûd’un, Hanefî Mezhebi’nin oluşumundaki rolü konusunda, 

çalışmamızla ilgili olan bazılarını tezimizin başında da zikrettiğimiz gibi birçok makale 

ve tez çalışması yapılmış, bazı eserlerin satır aralarında kısa bilgiler verilmiştir. 

Tezimizin, bir hadis tezi olması sebebiyle, Hanefî Mezhebi’ne etkilerinden bahsedilen 

İbn Mes’ûd’un, mezhebin ilk dönem önemli eserleri içerisinde hangi konularla ilgili 

rivayetlerinin bulunduğunu tespit ederek, İbn Mes’ûd’dan rivayette bulunmakla beraber, 

bunu benimsemeyip başka sahabilerden gelen rivayetleri tercih ettikleri mevzuları 

kısaca zikrettik. 

İbn Mes’ûd’dan naklettikleri rivayetlerin büyük bir kısmının ibadetlerle ilgili 

olduğu, ibadetlerden de daha çok namaz ile ilgili konuların rivayet edildiği görülmüştür. 

İbn Mes’ûd’un görüşünü naklederek, bununla amel etmediklerini bildirdikleri hususlar 

da az sayıdadır. 

Şimdi Kufe’de eğitim faaliyetlerini sürdürerek hadis, tefsir ve fıkıh alanında 

önemli bir çığır açan ve birçok öğrenci yetiştiren bu ilim meraklısı sahabinin bazı 

öğrencileri zikredilecektir.  

C. YETİŞTİRDİĞİ BAZI ÖNEMLİ TALEBELERİ 

Abdullah b. Mes’ûd’dan birçok bölgeden hadis rivayet eden râvî bulunmakla 

birlikte, uzun süre kaldığı ve ders verdiği Kûfe ve civarındaki talebe ve ravileri daha 

fazladır. Tespit edebildiğimiz kadarıyla Abdullah b. Mes’ûd’dan rivayet eden 141 

râvînin326 105 tanesi Kûfeli’dir ya da Kûfe’ye yerleşmiştir. Onun öğrencilerinin 

                                                                                                                                                            
322 Şeybânî, Kitâbü’l-Âsâr, II/504-506, no: 576. 
323 Sahabedendir. Bkz: İbn Hibbân, Sikât, III/393. 
324 Şeybânî, Kitâbü’l-Âsâr, II/533-534, no: 615. 
325 Şeybânî, Kitâbü’l-Âsâr, II/739, no: 867; Ebû Yûsûf,  Kitâbü’l-Âsâr, s. 211, no: 938. 
326 Bkz: Abdüssettâr eş-Şeyh, Abdullah b. Mes’ûd, s. 282-284. 



59 
 

mescidde halka olarak, İbn Mes’ûd’dan işittiklerini rivayet ettikleri ve birbirlerine 

doğruluğunu tasdik ettirdikleri zikredilmiştir.327 

Rivayetlerinin büyük bir kısmını toplu bir şekilde bulabildiğimiz Ahmed b. 

Hanbel’in Müsned’i incelendiğinde İbn Mes’ûd’dan, Şakîk b. Seleme Ebû Vâil’in 166 

rivayetinin bulunduğu ve ondan en çok rivayet eden râvî olduğu tespit edilmiştir. Daha 

sonra sırasıyla Avf b. Mâlik b. Nadle el-Cüşemî Ebu’l-Ahves (91 rivayet), Alkame b. 

Kays en-Nehaî (76 rivayet), Ebû Ubeyde b. Abdullâh b. Mes’ûd (69 rivayet), Esved b. 

Yezîd en-Nehaî (56 rivayet), Zirr b. Hubeyş (53 rivayet), Abdurrahmân b. Yezîd en-

Nehaî (49 rivayet), Abdurrahmân b. Abdullah b. Mes’ûd (29 rivayet) ve Mesrûk b. el-

Ecda’ (29 rivayet) gelir. Ahmed b. Hanbel’in tahric ettiği rivayetler arasında İbn 

Mes’ûd’dan mechûl ravilerin naklettiği rivayetler de bulunmaktadır.328 

Abdullah b. Mes’ûd’un yetiştirdiği öğrencilerden bazılarını İbn Mes’ûd’dan 

rivayetlerinin çokluğuna ve en tanınmış öğrencilerinden olmasına göre şu şekilde 

zikredebiliriz: 

 Şakîk b. Seleme Ebû Vâil el-Esedî (ö. 82/702): Rasulullah (sav) zamanında 

yaşamış fakat onu görememiştir.329 Kütüb-i Sitte’de rivayetleri bulunan Şakîk330, 

sahabe ve tabiîn’den birçok kişiden rivayette bulunmuştur.331 “Çok hadis rivayet 

eden”, “sika” bir ravi olduğu ve İbn Mes’ûd’un ashabının hayırlılarından 

addedildiği söylenmiştir.332 Ebû Ubeyde, Kufe ehlinden Abdullah b. Mes’ûd’un 

hadislerini en iyi bilenin Ebû Vâil olduğunu söylemiştir.333 Kufe’de ikâmet 

etmiştir. Annesi hıristiyandır.334 82 yılında, Cemâcim olayından (h. 82) sonra 

vefat etmiştir.335 Vefat ettiğinde yüz yaşında olduğu nakledilmiştir.336 

 Avf b. Mâlik Nadle el-Cüşemî Ebu’l-Ahves (ö. 73/692): Kûfeli, “sika” bir ravî 

olduğu ifade edilen Ebu’l-Ahves’in, Kütüb-i Sitte içerisinde sadece Buhârî’nin 

Sahîh’inde rivayeti yoktur. Buhârî de, Edebü’l-Müfred’de rivayetini tahric 

                                                      
327 Abdüssettâr eş-Şeyh, Abdullah b. Mes’ûd, s. 280-281. 
328 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/90, no: 3603; VI/300, no: 3757; VI/395, no: 3845; VII/240, no: 4181. 
329 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, IV/361; İbn Hacer, Ahmed b. Ali el-Askalânî (ö. 852), Takrîbü’t-Tehzîb, 

Suriye, 1986, Dâru’r-Raşîd, s. 268; İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân (ö. 354), Kitâbü’s-

Sikât, yy., 1979, IV/354; Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XII/548. 
330 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XII/548; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, IV/361. 
331 Bkz: Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XII/549-550; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, IV/361-362. 
332 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, IV/338; Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, 1XII/553; İbn Hacer, Tehzîbü’t-

Tehzîb, IV/362. 
333 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XII/552. 
334 İbn Hibbân, Sikât, IV/354.  
335 İbn Hibban, Sikât, IV/354; Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XII/554. 
336 İbn Hacer, Takrîbü’t-Tehzîb, s. 268. 



60 
 

etmiştir. Harîcîlerle savaştığı, Haccâc b. Yûsuf döneminde Hâriciler tarafından 

öldürüldüğü söylenmiştir.337 

 Alkame b. Kays en-Nehaî (ö. 62/681): Hz. Peygamber zamanında doğmuş, fakat 

onu görememiştir.338 Abdullah b. Mes’ûd’u en iyi bilen kişinin Alkame olduğu 

ifade edilmiştir. Onun hal, tavır, tarz bakımından İbn Mes’ûd’a en çok benzeyen 

kişi olduğu söylenmiştir.339 İbn Mes’ûd, Alkame için “Benim bildiğim her şeyi o 

da biliyor” demiştir.340 Hattâ Rasulullah’ın (sav) ashabından Alkame’ye soru 

soran ve ondan fetvâ isteyenlerin bulunduğu nakledilmiştir.341 İbrâhim, 

Abdullah’ın ashabının insanlara sünneti öğrettiklerini, insanların görüşlerinin 

kaynağının altı kişiye dayandığını söyleyerek, bunlardan birinin de Alkame 

olduğunu belirtmiştir.342 Kendisinin ifade ettiğine göre, sesi güzeldi ve Kur’ân’ı 

güzel okurdu; İbn Mes’ûd da onun Kur’ân okumasını severek dinlerdi.343 Kütüb-

i Sitte’de hadisleri yer alan Alkame; Ahmed b. Hanbel, Yahyâ b. Maîn gibi 

münekkit alimlerin sika kabul ettiği bir ravidir.344 Vefat ettiğinde doksan yaşında 

olduğu ve kısır olduğu için çocuğunun olmadığı söylenmiştir.345 

 el-Esved b. Yezîd b. Kays b. Abdillah Ebû Amr (ö. 75/694): İbrâhim en-

Nehaî’nin annesi Müleyke bint. Kays, Esved’in halasıdır.346 Esved; oruç, namaz, 

hac ve umre gibi ibadetlere düşkünlüğü ile bilinen, fakih ve zâhid bir kişidir.347 

Onun, Ramazan gecelerinde sürekli Kur’ân okuduğu, Ramazan’da Kur’ân’ı 5 

veya 6 kez hatmettiği nakledilmiştir.348 İbrâhim en-Nehaî, Esved’in, İbn 

Mes’ûd’un öğrencilerinden fetvâ makamına ulaşmış bir kişi olduğunu 

söylemiştir.349 el-Esved b. Yezîd, fakih olmasının yanında hadiste de önemli bir 

yere sahiptir. Kütüb-i Sitte’de rivayetleri bulunan Esved, hadis otoritelerine göre 

“sika” bir ravidir.350 74 ve 75 senesinde Kufe’de vefat ettiği nakledilmiştir.351 

                                                      
337 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XXII/445-446; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, VIII/169. 
338 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, VII/276. 
339 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, VI/532; İbn Sa’d, et-Tabakât, III/142; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, 

VII/277; Hâkim, el-Müstedrek, III/320.  
340 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, VII/278; Zehebî, Tezkiratü’l-Huffâz, I/48. 
341 Zehebî, Tezkiratü’l-Huffâz, I/48. 
342 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, VII/277. 
343 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, VII/277. 
344 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, VI/532; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, VII/276, 277. 
345 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, VII/278. 
346 İbn Hibbân, Sikât, 4/31. 
347 İbn Hibbân, Sikât, 4/31. 
348 İbn Hibbân, Sikât, IV/31. 
349 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, I/343. 
350 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, II/217-218; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, I/343. 
351 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, I/343. 



61 
 

 Abdurrahmân b. Yezîd en-Nehaî: Esved b. Yezîd’in kardeşi, Alkame b. Kays’ın 

kardeşinin oğludur. Sikâ olarak nitelenmiştir. Haccâc’ın valiliği zamanında şehit 

edildiği nakledilmiştir. Ölüm tarihinin 73 ve 83 olduğu kaydedilmiştir.352 

 Zirr b. Hubeyş (ö. 82/701): Cahiliye döneminde yaşamış olan Zirr, Hz. 

Peygamber’i göremediği için muhadram tabiîlerden sayılmıştır. Çok hadis 

rivayet eden sika bir râvî olduğu söylenmiştir. Döneminde Arapça’ya vukûfiyeti 

ile tanındığı, Abdullah b. Mes’ûd’un, Arap dili hakkında ona sorular sorduğu 

zikredilmiştir. Sahabeyle buluşma isteği sebebiyle, Hz. Osman döneminde 

Kûfe’den Medine’ye giden heyetin içerisinde yer almıştır. Medine’deyken Übey 

b. Ka’b ve Abdurrahmân b. Avf’tan çokça istifade etmiştir. Haccâc zamanında, 

Cemâcim Olayı’ndan önce ölmüştür. Vefat ettiğinde 120, 122 ve 127 yaşında 

olduğu nakledilmiştir.353 

 Mesrûk b. El-Ecda’ (ö. 63/682): İbn Abdurrahman b. Mâlik b. Nümeyr el-

Hemedânî el-Vâdi’î Ebû Aişe.354 Kûfe’nin önde gelen âlimlerinden olan 

Mesrûk, kadılık yapmıştır.355 Halka fıkıh, Kur’ân ve sünneti öğretme konusunda 

İbn Mes’ûd’un önde gelen talebelerinden addedilmektedir. Şa’bî (ö. 104/722), 

ilim talebi konusunda ondan daha istekli birini görmediğini ifade etmiştir.356 

Yine Şa’bî, Mesrûk’un fetvaları Şurayh’tan daha iyi bildiğini, Şurayh’ın ise, 

hüküm verme konusunda daha alim olduğunu söylemiştir.357 Kütüb-i Sitte’de 

birçok rivayeti yer alan Mesrûk hakkında münekkit alimler “sika”, “onun gibisi 

bulunmaz” gibi değerlendirmelerde bulunmuşlardır.358 

 el-Ma’rûr b. Süveyd Ebû Ümeyye el-Esedî: Aclî, “İbn Mes’ûd’un ashabından 

sika bir tabiî” olduğunu söylemiştir. Kütüb-i Sitte’de rivayetleri bulunan el-

Ma’rûr, alimlere göre, “Çok hadis rivayet eden”, “sika” bir ravidir.359 

 er-Rabî’ b. Huseym b. Âiz es-Sevrî et-Temîmî (ö. 63/683): Künyesi Ebû 

Yezîd’dir.360 Kûfe’nin âbid ve zâhidlerinden olan er-Rabî’ b. Huseym, yaptığı 

nafile ibadetler ile meşhur olmuştur.361 Şa’bî, onun İbn Mes’ûd’un ashabı 

                                                      
352 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XVIII/12-13, no: 3994. 
353 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, IX/335-339, no: 1976.  
354 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, VIII/454. 
355 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, VIII/454. 
356 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, X/110. 
357 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, X/110. 
358 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, VIII/454; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, X/109-111. Mesrûk b. el-

Ecda’ hakkında daha geniş bilgi için bkz: Erul, Bünyamin, “Mesrûk b. El-Ecda’”, DİA, XXIX/336-337. 
359 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, X/230; İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, VIII/475. 
360 İbn Hibbân, Sikât, IV/224; İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, III/421.  
361 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, III/242. 



62 
 

içerisinde en takvalı kişi olduğunu söylemiştir.362 İbn Mes’ûd’un, er-Rabî’e 

“Eğer Rasulullah (sav), seni görmüş olsaydı çok severdi” dediği 

nakledilmiştir.363 Ebû Vâil’e, “Sen mi büyüksün Rabî’ mi” diye sorulmuş, o da 

“Ben ondan bir yaş büyüğüm ama o akıl bakımından benden daha büyük” 

cevabını vermiştir.364 Şa’bî, er-Rabî’ için “Hakikat kaynaklarındandır” 

nitelemesinde bulunmuştur. Yahya b. Maîn de “Sika olduğunu ve onun gibisinin 

sorulmayacağını” söylemiştir.365 63 senesinde Hz. Hüseyin’in öldürülmesinden 

sonra vefat etmiştir.366 

 el-Hâris b. Süveyd b. Kulâs Ebû Âişe et-Teymî (ö. 72/691): İbn Uyeyne, Kütüb-i 

Sitte içerisinde rivayetleri bulunan Hâris’in “İbn Mes’ûd’un önde gelen 

öğrencilerinden olduğunu” söylemiştir.367 el-Haris b. Süveyd için münekkidler 

“sika”, “Onun gibisi sorulmaz” gibi tanımlamalarda bulunmuşlardır.368 Abdullah 

b. Zübeyr’in hilafetinin sonlarında 71 veya 72 senesinde vefat ettiği 

nakledilmiştir.369 

 Amr b. Meymun Ebû Abdillah el-Evdî el-Yemânî (ö. 74/693): Şam’da yaşamış, 

sonra Kufe’ye yerleşmiştir. Hac ve umre için 55 kere Mekke’ye gittiği 

söylenmiştir.370 Münekkitlere göre Amr, “sika” bir ravidir.371 74 veya 75 

senesinde vefat ettiği nakledilmiştir.372 

 el-Esved b. Hilâl Ebû Sellâm el-Muhâribî (ö. 84/703): İbn Mes’ûd’un önde 

gelen öğrencilerinden olan Esved’in, Kütüb-i Sitte içerisinde Buhârî, Müslim, 

Ebû Davud ve Nesaî’de hadisleri bulunmaktadır.373 el-Esved b. Hilal, 

münekkidlere göre “sika” bir ravidir. Ahmed b. Hanbel, Esved hakkında 

hayırdan başka bir şey bilmediğini söylemiştir.374 Cemâcim olayından sonra 84 

senesinde vefat etmiştir.375 

                                                      
362 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, III/242. 
363 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, III/242. 
364 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, III/242. 
365 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, III/422; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, III/242. 
366 İbn Hibbân, Sikât, IV/225; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, III/242. 
367 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, II/143. 
368 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, III/84; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, II/143. 
369 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, II/143. 
370 İbn Hibbân, es-Sikât, V/166. 
371 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, VI/336; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, VIII/109-110. 
372 İbn Hibbân, Sikât, V/167; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, VIII/110. 
373 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, I/342. 
374 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, II/218; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, I/342. 
375 İbn Hibbân, Sikât, 4/32. 



63 
 

 Hüzeyl b. Şurahbil el-Evdî (ö. 82/701): Kufe ehlindendir ve Kufeliler ondan 

rivayette bulunmuştur.376 Müslim dışında Kütüb-i Sitte’yi oluşturan kitaplar 

içinde rivayetleri bulunan Hüzeyl, münekkidlere göre “sika”dır.377 Cemâcim 

olayından sonra vefat etmiştir.378 

 Erkam b. Şurahbîl el-Evdî: Hüzeyl b. Şurahbîl’in kardeşidir.379 Ebû İshak, 

Huzeyl ve Erkam’ın Abdullah b. Mes’ûd’un ashabının hayırlılarından olduğunu 

söylemiştir. Kütüb-i Sitte içerisinde sadece İbn Mace’nin Sünen’inde rivayeti 

bulunan Erkam, münekkitlere göre, “Az hadis rivayet eden”, “sika” bir 

ravidir.380 

 el-Hâris b. Kays el-Cu’fî: İbn Mes’ûd’un öğrencilerinden olan el-Haris, Hz. 

Ali’den de rivayette bulunmuştur.381 Kütüb-i Sitte içerisinde sadece Nesâî bir 

hadisini tahric etmiştir.382 

 Şüteyr b. Şekel b. Humeyd Ebû Îsâ el-Absî (ö. 67-71/686-690): Kufe 

ehlindendir, Hz. Ali ve İbn Mes’ûd’dan rivayette bulunmuştur.383 Münekkidlere 

göre İbn Mes’ûd’un ashabından olan Şüteyr, hadisi az olan, sika bir ravidir.384 

Sahabe arasında ilmiyle temayüz eden Abdullah b. Mes’ûd, daha Hz. 

Peygamber döneminde dersler vermeye başlamış, Hz. Ömer, halifeliği döneminde onu 

Kufe gibi kozmopolit bir şehre görevlendirmiştir. Kufe’nin hadis, tefsir ve fıkıhta hocası 

olan İbn Mes’ûd’un ilmî birikimi ve görüşleri, yetiştirdiği öğrenciler sayesinde gelecek 

nesillere aktarılmıştır.  

Çalışmamızın birinci bölümünde, Abdullah b. Mes’ûd’un hayatı ve ilmî 

kişiliği, Kur’ân, tefsir ve fıkıh ilimlerindeki yeri ve bazı önemli öğrencileri hakkında 

verilen bilgilerden sonra, çalışmamızın ikinci bölümünde Abdullah b. Mes’ûd’un, 

hadislerin alınması ve naklinde dikkat ettiği ve uyguladığı bazı hususlar ve ondan 

nakledilen hadislerdeki bazı mevzular incelenecektir. Ravi-rivayet ilişkisi bağlamında 

şahsiyetinin, mesleklerinin ve karşılaştığı olayların hadisleri nakline etkisi hususuna 

                                                      
376 İbn Hibbân, Sikât, V/514. 
377 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, XI/31. 
378 İbn Hibbân, Sikât, V/514; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, XI/31. 
379 İbn Hibbân, Sikât, IV/54; İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, II/237; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, 

I/198. 
380 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, I/198-199. 
381 Bkz: İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, III/96; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, II/154. 
382 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, II/155. 
383 İbn Hibbân, Sikât, IV/370. 
384 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, IV/311-312. 



64 
 

değinilerek, rivayetleri konulara göre tasnif edilecektir. İbn Mes’ûd’un rivayet yönü ana 

hatlarıyla ortaya koyulmaya çalışılacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



65 
 

II. BÖLÜM 

ABDULLAH B. MES’ÛD’UN RİVAYET YÖNÜ 

Abdullah b. Mes’ûd, ilk müslümanlardan olması ve Hz. Peygamber’e olan 

yakınlığı sebebiyle Rasulullah’tan (sav) birçok hadis işitmiş ve nakletmiştir. O, 

hadislerin büyük bir kısmını doğrudan Hz. Peygamberden rivayet etmiştir. Bazı 

sahabilerden rivayet ettiği hadisler de mevcuttur.385 Ancak bu tür rivayetleri oldukça 

azdır. 

İbn Hacer (ö. 852)’in zikrettiğine göre; Abdullah b. Mes’ûd, Rasulullah’tan 

(sav) başka, sahabeden Ömer ve Sa’d b. Muaz’dan da hadis nakletmiştir. Kendisinden 

oğlu Abdurrahman, Ebû Ubeyde, kardeşinin oğlu Abdullah b. Utbe, eşi Zeyneb es-

Sakafiyye, Ebû Musa, Ebû Râfi’, Ebû Saîd el-Hudrî, Câbir, Enes b. Mâlik, Ebû Ümâme, 

Ebû’t-Tufeyl ve Tabiînden Alkame, Ebu’l-Esved, Mesrûk, Rabî’ b. Haysem, Ebû Vâil, 

Zeyd b. Vehb, Ebû Amr eş-Şeybânî, Ubeyde b. Amr es-Selmânî, Amr b. Meymûn, 

Abdurrahman b. Ebî Leylâ, Ebû Osman en-Nehdî, el-Hâris b. Süveyd rivayette 

bulunmuştur.386 İbn Ebî Hâtim (ö. 327), Abdullah b. Mes’ûd’dan nakledenler arasında 

aynı zamanda Abdullah b. Abbas, Abdullah b. Ömer, İmrân b. Husayn, Abdullah b. 

Zübeyr, Ebû Hureyre, Ebû Cuhayfe, Vâbisa b. Ma’bed, Ebû Vâkid el-Leysî, Ebû 

Şurayh el-Huzâî, Amr b. Harîs, el-Haccâc el-Eslemî, Ebû Sevr el-Fehmî, Târık b. Şihâb 

ve Şurayh’ı da zikretmiştir.387 Zehebî (ö. 748) de Siyer’inde Kays b. Ebî Hâzım, Zirr b. 

Hubeyş, Ebu’l-Ahves Avf b. Mâlik gibi isimlere yer vermiştir.388 Bezzâr (ö. 292), İbn 

Mes’ûd’un müsnedini naklederken bu ravilerin İbn Mes’ûd’dan naklettiği hadisler 

yanında Şeddâd b. el-Hâdî’nin389 ve Büreyde’nin390 de ondan naklettiği hadislere yer 

vermiştir.  

Abdullah b. Mes’ûd’un, esahhu’l-esânîdinin “Süfyan es-Sevrî- Mansûr b. el-

Mu’temir- İbrahim- Alkame- İbn Mes’ud”391 olduğu; en zayıf isnadının da “Şerîk- Ebû 

Fezâre- Ebû Zeyd- İbn Mes’ûd” olduğu söylenmiştir.392 

                                                      
385 Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes’ûd”, DİA, I/115; Küçükkalay, Abdullah b. Mes’ûd ve Tefsir İlmindeki 

Yeri, s. 58.  Abdullah b. Mes’ûd’un sahabeden naklettiği rivayetler ileride zikredilecektir. 
386 İbn Hacer, el-İsâbe, II/369. 
387 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, V/183. 
388 Zehebî, Siyer, I/462. 
389 Bezzar, Müsned, IV/278-279. 
390 Bezzâr, Müsned, IV/281. Bezzâr, Büreyde’nin teşehhütle ilgili bu hadisinden başka İbn Mes’ûd’dan 

rivayetini bilmediğini söylemiştir. 
391es-Suyûtî, Tedrîbü’r-Râvî, I/ 79; Subhî es-Sâlih (1926-1986), Hadis İlimleri ve Hadis Istılahları, 

(Tercüme: M. Yaşar Kandemir), Ankara, 1998, DİB Yayınları, s. 319. 



66 
 

Ayrıca muhaddislerin ıstılahında mutlak olarak Abdullah denilince, Abdullah 

b. Mes’ûd’un kastedildiği belirtilmiştir.393 

Sahabe için müksirûn ve mukıllûn tabirleri kullanılmıştır. Sahabenin 

“Müksîrûn”unun rivayet ve fetva bakımından olmak üzere ikiye ayrıldığı, binden fazla 

hadis rivayet edenlerin, rivayet bakımından “Müksirûn” oldukları belirtilmiştir.394 İbn 

Kesîr’in, 848 rivayeti bulunan Abdullah b. Mes’ûd’u ve 700 rivayeti olan Abdullah b. 

Amr b. el-As’ı da müksirûn arasına kattığı ifade edilmiştir.395 Fetvâ bakımından 

sahabenin müksîrûnu olduğu belirtilen yedi kişi arasında Abdullah b. Mes’ûd’un da 

ismi zikredilmiştir.396 Aynı zamanda 848 hadisle Abdullah b. Mes’ûd’un da yer aldığı 

yüzden çok binden az rivayet eden sahabiler için “Ashabu’l-Miîn” tabiri 

kullanılmıştır.397 Bazı hadis kaynaklarımızdaki rivayetlerinin sayısı tespitlerimize göre 

şöyledir: 

Bakiyy b. Mahled (ö. 276)’in Müsned’inde Abdullah b. Mes’ûd’dan 848 

hadisin rivayet edildiği bildirilmiştir.398 Humeydî (ö. 219), 42; Ebû Dâvûd et-Tayâlisî 

(ö. 227), 162; Bezzâr (ö. 292), 640; Ebû Ya’lâ el-Mevsılî (ö. 307) ise, 447 hadisini 

tahric etmiştir. Ahmed b. Hanbel (ö. 241)’in Müsned’inde, “İbn Mes’ûd’un Müsnedi” 

içerisinde 900 rivayet bulunmaktadır. Ancak bunlardan yaklaşık 25 tanesi İbn Mes’ûd’a 

ait değildir. Müsnedler’de tahric edilen rivayetlerin büyük bir kısmı merfû’dur ve bu 

sayıya tekrarlar da dahildir. 

Mâlik (ö. 179)’in Muvatta’ında ise, İbn Mes’ûd’un 13 hadisi mevcuttur. 

Bunlardan 12 tanesi mevkuf, bir tanesi ise merfû’dur.  

Buhârî (ö. 256) ve Müslim (ö. 261), İbn Mes’ûd’un 64 hadisini ittifakla 

Sahihler’ine almıştır.399 Ayrıca Buhârî 21, Müslim ise, 35 hadisini müstakil olarak 

                                                                                                                                                            
392 Subhî es-Sâlih, a.g.e., s. 319. 
393 Subhî es-Sâlih, a.y. 
394 Sehâvî, Ebû Abdullâh Muhammed b. Abdurrahmân (ö. 902), Fethu’l-Muğîs bi Şerhi Elfiyyeti’l-Hadîs 

li’l-Irâkî,  Kahire, 2003, Mektebetü’s-Sünne, IV/102. 
395 Sehâvî, Fethu’l-Muğîs, IV/103. 
396 Sehâvî, a.g.e., IV/104. 
397 Başaran, Sönmez, Hadis Usûlü ve Tarihi, s. 70. İbn Hazm, İbn Mes’ûd’u “Ashâbü’l-Miîn” arasında 

zikretmiştir. Bkz: İbn Hazm, Ebû Muhammed Ali b. Ahmed b. Abdillâh b. Saîd (ö. 456), Esmâü’s-

Sahâbeti ve Mâ li-Külli Vâhidin minhüm mine’l-Aded, (tahkîk: Müs’ad Abdülhamîd es-Sa’denî), Kahire, 

ty., Mektebetü’l-Kur’ân, s. 33. 
398 İbn Hazm, Esmâü’s-Sahâbeti ve Mâ li-Külli Vâhidin minhüm mine’l-Aded, s. 33; Hamza Muhammed 

Kâsım (ö. 357), Menâru’l-Kârî Şerhu Muhtasaru Sahîhi’l-Buhârî, (Tashîh ve Neşr: Beşir Muhammed 

Ayven), Dımeşk, 1990, Dâru’l-Beyân, (5 cilt), I/118. 
399 Zehebî, Siyer, I/462; Hamza Muhammed Kâsım, Menâru’l-Kârî, I/118. 



67 
 

tahric etmiştir.400 Buna göre İbn Mes’ûd’un Buhâri’nin Sahîh’inde 85, Müslim’in 

Sahih’inde ise 99 hadisi mevcuttur. Rivayetlerin ekserisi merfu’dur. 

İbn Mâce (ö. 273), 121; Ebû Dâvûd (ö. 275), 127; Tirmizî (ö. 279), 144; Nesâî 

(ö. 303) ise, 168 rivayetini tahric etmiştir. Tirmizî, aynı zamanda bazı sahabilerden 

naklettiği rivayetlerden sonra, o hususta rivayeti olan diğer sahabenin ismini 

zikretmiştir. Bunlar içinde birçok yerde İbn Mes’ûd’un ismi bulunmaktadır. Yine 

Sünenler’de çok sayıda mevkûf rivayet bulunmasına rağmen, merfû’ rivayetler daha 

fazladır.  

Tezimizde büyük oranda istifade ettiğimiz Abdurrazzak (ö. 211)’ın ve İbn Ebî 

Şeybe (ö. 235)’nin Musannefler’inde yer alan Abdullah b. Mes’ûd’un hadislerinin az bir 

kısmı merfû’dur. Mevcut rivayetlerin büyük bir kısmı da fıkhî konularla ilgilidir. 

Müsnedlerde daha çok merfû’ hadislerin toplanması hedeflendiği için, bu 

eserlerde genellikle İbn Mes’ûd’un merfû’ rivayetleri mevcuttur. Merfû’ hadislerle 

birlikte mevkûf ve maktû’ rivayetlerin de tahric edilmesi amaçlanan Musannefler’de ise, 

İbn Mes’ûd’un mevkûf rivayetleri daha fazladır. 

Abdullah b. Mes’ûd’dan gelen rivayetler daha çok günümüz fıkıh, tefsir, siyer 

ve ahlak ilimleriyle alakalıdır. Mucizeler ve gelecekte meydana gelecek şeylerin haber 

verildiği fiten ve melahim gibi gaybî konularla ilgili rivayetleri de mevcuttur. İleride İbn 

Mes’ûd’un hadislerinin konulara göre tasnifi yapılacaktır. 

İlk olarak, rivayetlerinin büyük çoğunluğunu doğrudan Hz. Peygamber’den 

nakleden İbn Mes’ûd’un, sahabeden naklettiği rivayetleri incelenecektir.  

A. SAHABEDEN HADİS RİVAYETİ 

Sahabenin nakillerinin bir kısmını doğrudan Hz. Peygamber’den öğrendikleri 

şeyler oluşturur. Bununla birlikte başka bir sahabiden aldıkları hadisi, onun ismini 

zikrederek veya zikretmeden rivayet ettikleri de vâkidir. Nitekim Hadis Usulü’nde bu 

konuyla ilgili “Sahabe mürseli” kavramı mevcuttur. 

Tabiîn’den olan Abdullah b. Ma’kil b. Mukrin401, babası ile beraber Abdullah 

b. Mes’ûd’un yanına girmiş ve İbn Mes’ûd’un "الندم توبة" dediğini işitmiştir. Babası 

Ma’kıl, İbn Mes’ûd’a, “ سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: الندم توبة انت  = Hz. Peygamber 

                                                      
400 Zehebî, Siyer, I/462. 
401 İbn Hibbân, Sikât, V/35; Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XVI/169-170, no: 3586. 



68 
 

(sav)’in ‘Pişmanlık tövbedir’ dediğini sen mi işittin?” diye sormuştur. İbn Mes’ûd da 

“Evet” cevabını vermiştir.402 Sahabe bazen kendisi işitmese de “Rasulullah (sav) dedi” 

diyerek rivayette bulunduğu için Ma’kıl, İbn Mes’ûd’un rivayet ettiği bu hadisi Hz. 

Peygamber’den işitip işitmediğini sormuş olmalıdır.  Zira sahabeden olan Ma’kıl403, 

kendisi de Rasulullah’tan (sav) mürsel rivayetlerde bulunmuştur.404 

Bilindiği üzere sahabeden her biri Rasulullah’ın (sav) yanında ve ilim 

meclislerinde eşit olarak bulunamamıştır. Hz. Peygamber ile uzun süre vakit geçiren 

sahabiler olduğu gibi; ziraat, ticaret, çobanlık gibi günlük ihtiyaçlar için uğraşma veya 

bir seriyyeye çıkmış olma gibi sebeplerle Rasulullah’ın (sav) huzurunda çok fazla 

bulunamayan sahabiler de vardı. Bu nedenle hadislerin hepsini bizzat Hz. 

Peygamber’den duymamış, bir kısmını diğer sahâbeden işitmişlerdir. Nitekim el-Berâ b. 

Azib (ö. 71), bu gerçeği şöyle ifade etmiştir: “Rasulullah’tan size rivayet ettiğimiz 

hadislerin hepsini bizzat kendisinden işitmiş değiliz. Deve gütmekle meşgul olduğumuz 

için bu mümkün olmuyordu.”405 el-Berâ, başka bir rivayetinde “Hz. Peygamber’in 

hadisini her birimiz işitiyor değildik. Arazimiz ve meşguliyetimiz vardı. Fakat insanlar 

o günlerde yalan söylemiyorlardı. İşitenler işitmeyenlere naklediyordu” demiştir.406 

İfade edildiği gibi, sahabe bütün hadisleri Rasulullah’tan (sav) işitmemiştir. Bir 

kısmını diğer sahabi arkadaşlarından duymuştur. Birbirlerinden aldıkları hadisleri 

Rasulullah’a (sav) isnad etmekte de bir sakınca görmemişlerdir.407 

Abdullah b. Mes’ûd’un da sahabeden rivayette bulunduğu, ancak bu tür 

rivayetlerinin az sayıda olduğu görülmektedir. Bunun sebebi, Rasulullah’a (sav) daima 

yakın oluşundan kaynaklanmış olmalıdır. Böylece Rasulullah’ın (sav) birçok söz ve 

uygulamasına bizzat şahit olarak doğrudan kendisi nakletmiştir. 

Onun, Hz. Ömer, Sa’d b. Muaz ve Safvân b. Assâl gibi sahabilerden hadis 

rivayet ettiği ve bu rivayetlerinden pek çoğunun Kütüb-i Sitte içerisinde yer aldığı ifade 

edilmiştir.408 Hz. Osman ve Ali’den de rivayette bulunduğu zikredilmiştir.409 

                                                      
402İbn Mâce, Zühd, 30, II/1420. Ayrıca bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned VI/37, no: 3568; VII/113, no: 

4012; VII/115, no: 4014; VII/193, no: 4124; Bezzâr, Müsned, V/310, no: 1926; Ebû Ya’lâ el-Mevsılî, 

Ahmed b. Ali b. El-Müsennâ (ö. 307), el-Müsned, Beyrût, 1998, Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, IV/384, no: 

5107. 
403 İbn Hibbân, Sikât, III/393. 
404İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, VIII/327, no: 1308/14615. 
405 Hâkim, el-Müstedrek, I/95; Heysemî, Mecmeu’z-Zevâid, I/154. 
406 Râmehurmuzî, el-Muhaddisü’l-Fâsıl, s. 235. 
407 Bu konuda örnekler için bkz: Görmez, Mehmet, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında 

Metodoloji Sorunu, Ankara, 2000, TDV Yayınları, s. 176-7. 



69 
 

İbn Mes’ûd’un, mezkur sahabilerden rivayette bulunduğu ifade edilen hadisler, 

kaynaklarımızdan tespit edilmeye çalışılacaktır.  

1. Safvân b. Assâl 

Tespit edebildiğimiz kadarıyla Abdullah b. Mes’ûd’un, Safvân b. Assâl’dan 

rivayet ettiği hadis, bazı kaynaklarda zikredilmekle birlikte Kütüb-i Sitte’de yer 

almamaktadır. 

Nesaî, Sünenü’l-Kübrâ’da “Elbise giymek”le ilgili babda hadisi ihtisar ederek 

baş kısmını şu şekilde tahric etmiştir: 

“ ردة لهأتيت رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو في المسجد متكئ على ب  = Rasulullah (sav), 

mescidde bir örtüye bürünmüşken onun yanına geldim”410 

Taberânî ise, rivayeti devamıyla birlikte şöyle nakletmiştir:  

قلُْتُ لهَُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إنِ يِ أتَيَْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَليَْهِ وَسَلَّمْ وَهُوَ مُتَّكِئٌ فِي الْمَسْجِدِ عَلىَ برُْدٍ لهَُ، فَ 

نِحَتِهَا، ثمَُّ يَرْكَبُ بعَْضُهُ بعَْضًا جِئتُْ أطَْلبُُ الْعِلْمَ، فقََالَ:"مَرْحَبًا بطالبِ الْعِلْمِ، طَالِبُ الْعِلْمِ لتَحَُفُّهُ الْمَلائكَِةُ وَتظُِلُّهُ بِأجَْ 

ب ِهِمْ لِمَا يطَْلبُُ، فمََا جِئتَْ تطَْلبُُ؟" قَالَ صَفْوَانُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، لا نَزَالُ نسَُافِرُ بيَْنَ مَكَّةَ حَتَّى يبَْلغُوُا السَّمَاءَ الدُّنْيَا مِنْ حُ 

ةُ أيََّامٍ لِلْمُسَافِرِ، وَيوَْمٌ وَليَْلةٌَ :"ثلَاثَ وَالْمَدِينَةِ، فَأفَْتنَِا عَنِ الْمَسْحِ عَلَى الْخُفَّيْنِ، فقََالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَليَْهِ وَسَلَّمْ 

 لِلْمُقِيمِ".

“Rasulullah (sav), mescidde bir örtüye bürünmüşken onun yanına geldim. 

Dedim ki: ‘Ya Rasulallah! Ben ilim öğrenmek üzere senin yanına geldim.’ O da: ‘İlim 

talibine selam olsun. İlim talibi olanları melekler kuşatır, kanatlarıyla gölgelendirir, ilim 

talep etmelerinden dolayı dünyadan semaya kadar üst üste yığılırlar (dedi), ne öğrenmek 

istiyorsun’ diye sordu. Safvân dedi ki: ‘Biz Mekke ile Medine arasında yolculuk 

yapıyoruz. Mestler üzerine mesh konusunda tereddüte düştük.’ Rasulullah (sav) dedi ki: 

‘Misafir üç gün üç gece, mukîm ise, bir gün bir gece mestler üzerine mesh eder.”411 

                                                                                                                                                            
408 Kahraman, Kûfe’de Hadis, s. 245. 
409 Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes’ûd”, DİA, I/115; Kahraman, Kûfe’de Hadis, s. 251. 
410 Nesaî, Ebû Abdurrahmân Ahmed b. Şuayb, Sünenü’l-Kübrâ, Beyrût, 1991, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Zînet, 94, V/480, no: 9660, (İsnâdı: Rasûlullâh (sav)- Safvân b. Assâl- İbn Mes’ûd- Zirr b. Hubeyş- 

Minhâl b. Amr- Ali b. el-Hakem el-Bünânî- es-Sa’g b. Hazn- Şeybân b. Ferruh- Ebû Bekr b. Ali el- 

Mervezî). 
411 Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, VIII/54, no: 7347 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- Safvân b. Assâl- İbn 

Mes’ûd- Zirr b. Hubeyş- Minhâl b. Amr- Ali b. el-Hakem el-Bünânî- es-Sa’g b. Hazn- Şeybân b. Ferruh- 

Muhammed b. Abdullâh el-Hadramî ve Abdullah b. Ahmed b. Hanbel.); Ayrıca Bkz: İbn Asâkir, Târihu 

Medîneti Dımeşk, 60/369. 



70 
 

Hâkim ise, Abdullah b. Mes’ûd’un Safvân b. Assâl’dan rivayet ettiği hadisin 

isnadını verdikten sonra “Safvân b. Assâl, Rasulullah’a (sav) gittim dedi ve hadisi 

zikretti” diyerek kısaltmıştır.412 

Hâfız Ebû Bekr el-Hatîb, bu isnadda Abdullah b. Mes’ûd’un zikredilmesinin 

sahih olmayan bir ziyâde olduğunu; Çünkü bunu Zirr’in kendisinin Safvân b. Assâl’dan 

işittiğini söylemiştir.413 Rivayeti Asım’ın, Zirr’den onun da, Safvân’dan naklettiği, 

arada İbn Mes’ûd’u zikretmediği; İbn Mes’ûd’un zikredildiği Minhâl b. Amr’ın 

rivayetinin –ravileri sika olmakla birlikte- mahfûz olmadığı söylenmiştir.414 

Nesaî’nin, Sünen’inde yer alan Âsım’ın Zirr’den naklettiği ve İbn Mes’ûd’un 

zikredilmediği rivayette, “Zirr’in Safvân’a giderek ilim istediği, Safvân’ın ilim isteyene 

meleklerin kanat gereceğini söylediği, hangi şey hakkında bilgi istediğini sorması 

üzerine, Zirr’in mestler hakkında soracağını söylediği, Safvân’ın da, Rasulullah (sav) ile 

seferdeyken kendilerine cünüplük dışında üç gün çıkarmamalarını emrettiğini söylediği” 

zikredilmiştir.415 

Kaynaklarımızda Minhâl b. Amr’ın, Zirr’den naklettiği rivayet aynı zamanda 

isnadda İbn Mes’ûd olmadan da aynı metinle nakledilmiştir.416Ancak Ârim’in naklettiği 

bu rivayetin mürsel olduğu ifade edilmiştir. Şeybân’ın naklettiği rivayette İbn 

Mes’ûd’un da bulunması ile ilgili, Zirr’in bunu Safvân’dan işittiğinin açık olduğu; 

Zirr’in, İbn Mes’ûd’dan, onun da Safvândan işitmesinin, sonra da Zirr’in Safvân’dan 

işitmesinin ihtimal dahilinde bulunduğu söylenmiştir.417 Yani Zirr’in hem İbn Mes’ûd 

aracılığıyla hem de doğrudan Safvân’dan işitmiş olabileceğinin muhtemel olduğu 

belirtilmiştir.  

                                                      
412 Hâkim, el-Müstedrek, I/101 (İsnâdı Şeybân’a kadar aynıdır. Sonraki râviler: Muhammed b. Süleymân 

ve Hasen b. Ali el-Ma’merî ve İsmâil b. İshâk- Ahmed b. Selmân el-Fakîh). 
413 Mizzî, Cemâlüddîn Ebi’l-Haccâc Yûsuf (ö. 742), Tuhfetü’l-Eşrâf bi Ma’rifeti’l-Etrâf, Tûnus, 2008, 

Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, IV/49, no: 4954. 
414 İbnü’l-Kayserânî, Muhammed b. Tâhir b. Ali el-Makdisî (ö. 507), Zahîratü’l-Huffâz el-Muhrec ale’l-

Hurûf ve’l-Elfâz, (tahkîk: Abdurrahmân Feryevâî), Riyâd, 1996, Dâru’s-Selef, (5 cilt), II/918, no: 1888; 

İbn Asâkir, Târihu Medîneti Dımeşk, 60/369. 
415 Nesaî, Tahâret, 113, I/98 (İsnâdı: Safvân- Zirr- Âsım b. Ebi’n-Nücûd- Şu’be- Hâlid- Muhammed b. 

Abdülalâ) Âsım’ın naklettiği diğer rivayetler için bkz: Abdurrazzâk, Musannef, I/204, no: 792, 793; 

Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXX/9, no: 18089; XXX/11, no: 18091; XXX/16, no: 18093; XXX/18-19, 

no: 18095; XXX/23, no: 18098; XXX/24, no: 18100; Nesaî, Taharet, 98, I/83-84; Tirmizî, Tahâret, 71, 

I/159; Da’vât, 99, V/545, 546; İbn Mâce, Mukaddime, 17, I/82; Tahâret, 62, I/161.   
416 İbn Abdilberr, Câmiu Beyâni’l-İlm ve Fadlih, I/155 no: 162 (İsnadı: Rasulullah (sav)- Safvân b. Assâl- 

Zirr b. Hubeyş- Minhâl b. Amr- Ali b. el-Hakem- es-Sa’g b. Hazn- Ârim b. Fadl- İsmâil b. İshâk el-Kâdî- 

Kâsım b. Esbağ- Ali b. Osmân Saîd b. Nadr) Bu rivayetin arkasından Âsım’ın naklettiği rivayet 

zikredilmiştir: I/156-159, no: 163-168. 
417 el-Irâkî (ö. 806), İbnü’s-Sübkî (ö. 771), Murtazâ ez-Zübeydî (ö. 1205), Tahrîcü Ehâdîsü İhyâu 

Ulûmiddîn, (İstihrâc eden: Ebû Abdullâh Mahmûd b. Muhammed el-Haddâd), Riyâd, 1987, Dâru’l-

Âsıme, (7 cilt), I/53, Şâmile’den naklen. 



71 
 

Dolayısıyla İbn Mes’ûd’un, Safvân b. Assâl’dan naklettiği söylenen rivayet 

bazı kaynaklarımızda yer almış, alimler tarafından bunun mahfuz olmadığı belirtilmiş 

olmakla birlikte bu rivayetin İbn Mes’ûd tarafından da nakledilmiş olma ihtimali dile 

getirilmiştir. 

2. Hz. Ebû Bekr ve Ömer 

Bazı kaynaklarımızda Abdullah b. Mes’ûd’un, Rasulullah’ın (sav) kendisini 

müjdelediği hadisi Hz. Ebû Bekr ve Ömer’den naklettiği zikredilmiştir. 

Ahmed b. Hanbel (ö. 241) ve İbn Mâce’nin (ö. 273) tahric ettiği rivayet 

şöyledir: 

من  الله صلى الله عليه و سلم قال : ليهما بشراه أن رسول عن عبد الله أن أبا بكر وعمر رضوان الله ع

 .فليقرأه على قراءة ابن أم عبد غضا كما أنزل القرآن سره أن يقرأ

Ebû Bekr ve Ömer (ra), Rasulullah’ın (sav) “Kur’ân’ı indirildiği gibi okumak 

isteyen, İbn Ümmi Abd’ın kıraatı üzere okusun” dediğiyle İbn Mes’ûd’u müjdeledi.418 

Bezzâr (ö. 292), “Abdullah b. Mes’ûd’un Ebû Bekr’den nakettikleri” başlığı 

altında  “ لم قالعن عبد الله عن أبي بكر وعمر رحمة الله عليهما أنهما بشراه أن رسول الله صلى الله عليه وس ” 

ifadesiyle rivayeti zikretmiştir.419 Yahyâ b. Âdem dışında onu böyle nakledeni 

bilmediğini, Zâide’nin Âsım’dan, onun Zirr’den, onun da İbn Mes’ûd’dan bunu 

naklettiğini fakat “عن ابي بكر و عمر” demediğini söylemiştir.420 

Yine o, Yahyâ b. Âdem’in sika olduğunu, Ebû Bekr b. Âyyâş’ın ise hafız 

olmadığını ancak ilim ehlinin ondan hadis naklettiğini, bu ziyade yaptığı hadise 

müsamaha gösterdiklerini, ziyâdeyi ekleyen kişi hafız olduğu zaman hadisin sahih 

olmasının tercih edildiğini, Ebû Bekr ve Ömer’in o vakitte Hz. Peygamber’in yanında 

olduklarını, Ebû Bekr b. Ayyâş’ın onu ihtisar ettiğini söylemiştir.421 

                                                      
418Ahmed b. Hanbel, Müsned, I/211, no: 35 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- Ebû Bekr ve Ömer- İbn Mes’ûd- 

Zirr- Âsım- Ebû Bekr b. Ayyâş- Yahyâ b. Âdem); Fadâilü’s-Sahâbe, II/358, no: 1554 (İsnâdı: Rasulullah 

(sav)- Ebû Bekr ve Ömer- İbn Mes’ûd- Zirr- Âsım- Ebû Bekr b. Ayyâş); İbn Mâce, Mukaddime, 11, I/49 

(İsnâdı: Rasulullah (sav)- Ebû Bekr ve Ömer- İbn Mes’ûd- Zirr- Âsım- Ebû Bekr b. Ayyâş- Yahyâ b. 

Âdem- Hasen b. Ali el-Hilâl); Ayrıca bkz: İbn Hibbân, Sahîh, XV/542, no: 7066 (Ahmed b. Hanbel’den 

aynı isnadla nakletmiştir.) 
419 Bezzâr, Müsned, I/65, no: 12; I/66, no: 13 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- Ebû Bekr ve Ömer- İbn Mes’ûd- 

Zirr- Âsım- Ebû Bekr b. Ayyâş- Yahyâ b. Âdem- Şuayb b. Eyyûb). 
420 Bezzâr, Müsned, I/65, no: 12. 
421 Bezzâr, Müsned, I/66, no: 13. 



72 
 

Bezzâr’ın bahsettiği Zâide’nin nakletmiş olduğu rivayeti, İbn Ebî Şeybe, 

Musannef’inde tahric etmiştir. Burada Ebû Bekr ve Ömer’den bahsedilmemiş, rivayeti 

İbn Mes’ûd doğrudan Hz. Peygamber’den nakletmiştir.422 

Bezzar’ın ifade ettiği gibi o vakit Hz. Ömer ve Ebû Bekr, Rasulullah’ın (sav) 

yanındaydı ve Hz. Ömer rivayeti şöyle nakletmiştir: 

“Rasulullah (sav), İbn Mes’ûd’a uğradı, yanında ben ve Ebû Bekr vardık. 

Abdullah b. Mes’ûd, kıyamda okuyordu. Rasulullah (sav), kıraatini işitti. Sonra İbn 

Mes’ûd, rükû’ ve secde yaptı. Rasulullah (sav), iki kere ‘İste istediğin verilecek’ dedi. 

Sonra Rasulullah (sav) ayrıldı ve ‘Kur’ân’ı indirildiği gibi okumak isteyen, İbn Ümmi 

Abd’dan okusun’ dedi. Rasulullah’ın (sav) söylediğiyle müjdelemek için akşam olunca 

İbn Mes’ûd’a gittim. Kapıya vurunca (veya sesimi duyunca) İbn Mes’ûd, niye geldiğimi 

sordu. ‘Rasulullah’ın (sav) senin hakkındaki bir müjdesini sana haber vermeye geldim’ 

dedim. ‘Ebû Bekr, seni geçti’ dedi…”423 Bazı rivayetlerde de olay zikredilmeden, 

sadece Hz. Ömer’in Rasulullah’tan (sav) naklettiği rivayete yer verilmiştir.424 

Hz. Ömer’in naklettiği rivayette görüldüğü üzere Rasulullah (sav), bu hadisi 

Hz. Ebû Bekr ve Ömer’in yanındayken söylemiş, İbn Mes’ûd, onlardan öğrenerek 

nakletmiştir. 

3. Hz. Ali 

Abdullah b. Mes’ûd’un, Ali b. Ebî Tâlib’den naklettiği ifade edilen şöyle bir 

rivayet mevcuttur: 

ن رسول الله صلى الله عليه وسلم أ نا علي بن أبي طالب رضي الله عنهعبد الله بن مسعود قال قال ل

 يأمركم أن تقرؤوا كما علمتم

Abdullah b. Mes’ûd dedi ki: Ali b. Ebî Tâlib bize “Rasulullah (sav), size 

bildiğiniz gibi okumanızı emretti” dedi.425 

                                                      
422 İbn Ebî Şeybe, Musannef, X/251, no: 30640 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- İbn Mes’ûd- Zirr- Âsım- Zâide- 

Muaviye b. Amr). 
423 Ahmed b. Hanbel, Müsned, I/371-372, no: 265 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- Ömer b. Hattâb- Kays veya 

İbn Kays el-Cu’fî- el-Karse’- Alkame- İbrâhîm- Hasen b. Ubeydillâh- Abdülvâhid b. Ziyâd- Affân). 
424 Ahmed b. Hanbel, Müsned, I/211, no: 36 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- Ömer b. Hattâb- Alkame- İbrâhîm- 

A’meş- Ebû Bekr ve Yezîd b. Abdilazîz- Yahyâ b. Âdem); Hâkim, el-Müstedrek, III/318 (İsnâdı: 

Rasulullâh (sav)- Ömer b. Hattâb- Alkame- İbrâhîm- A’meş- Süfyân- Mus’âb b. el-Mikdâm- Hasen b. Ali 

b. Affân el-Âmirî- Ebu’l-Hasen Ali b. Muhammed el-Kuraşî). 
425 Bezzâr, Müsned, II/99, no: 449 (İsnâdı: Rasûlullah (sav)- Ali b. Ebî Tâlib- İbn Mes’ûd- Zirr- Âsım- 

A’meş- Yahyâ b. Saîd el-Emevî- İbrâhîm b. Saîd el-Cevherî- Bezzâr). Ayrıca bkz: Hâkim, el-Müstedrek, 

II/223-224; İbn Hibbân, Sahîh, III/21-22. 



73 
 

4. Sa’d b. Muâz 

Rasulullah’ın (sav), Ümeyye b. Halef’in öldürüleceğini haber verdiği ile ilgili 

bir rivayeti Abdullah b. Mes’ûd’un, Sa’d b. Muaz’dan naklettiği kaynaklarımızda 

zikredilmiştir. Buna göre; Sa’d b. Muâz, umre yapmak için Mekke’ye gitmiş ve 

arkadaşı Ümeyye b. Halef’in yanında kalmıştır. Kâbe’yi tavaf ederken Ebû Cehil 

gelerek Sa’d b. Muaz’ın tavafına engel olmak istemiş ve yanında Ümeyye olmasaydı 

sağsalim geri dönemeyeceğini söylemiştir. Sa’d da sesini yükselterek Ebû Cehil’e, eğer 

tavafına engel olursa Medine üzerinden geçen ticaret yolunu keseceğini söylemiştir. 

Ümeyye ise, arkadaşı Sa’d’a “Ebû Cehil bu vadinin seyididir, sesini yükseltme” 

demiştir. Bunun üzerine Sa’d, Ümeyye’ye “Ebû Cehil’i tutma, Vallahi Rasulullah’ın 

seni öldüreceğini söylediğini işittim” karşılığını vermiştir. Ümeyye b. Halef, Bedir’de 

öldürülmüştür.426 Bu hadiste Rasulullah’ın (sav) zâhir mucizelerinin bulunduğu ve 

hadisin, Rasulullah (sav) umre yapmadan önce dahî sahabenin umre yaptığını ortaya 

koyduğu ifade edilmiştir.427 

Kaynaklarımızda Abdullah b Mes’ûd’un; sahabeden naklettiği rivayetler tespit 

edilerek, bu konuda mevcut ihtilaflar zikredilmiştir. 

Ayrıca İbn Mes’ûd, Mikdâd’dan Bedir Savaşı’nda işittiği şeyi “شهدت من المقداد”, 

bazı yerlerde de “قال المقداد” diyerek şöyle nakletmiştir: 

نا قاعدون  يا رسول الله إنا لا نقول لك كما قالت بنو إسرائيل لموسى  فاذهب أنت وربك فقاتلا إنا ها ه"

 Ya Rasulullah! Biz sana Benî İsrâîl’in Mûsâ’ya dediği gibi ‘Sen ve = ولكن امض ونحن معك.

Rabbin gidin ve savaşın, biz burada bekleyeceğiz’ demeyiz. Fakat biz seninle 

beraberiz.” Arkadaşının bu sözünü nakleden İbn Mes’ûd, “ فكأنه سري عن رسول الله صلى الله

 .Sanki o, Rasulullah’ın (sav) içini rahatlattı” demiştir.428 Burada Hz = عليه و سلم 

Peygamber’in bir hadisi nakledilmemiştir, ancak İbn Mes’ûd, sahabe arkadaşının 

sözünü nakletmeye değer bularak aktarmış ve hakkında düşüncesini ifade etmiştir. 

Yine kaynaklarımızda Abdullah b. Mes’ûd’dan nakledilen şöyle bir hadis 

mevcuttur: 

                                                      
426 Buhârî, Meğâzî, 2, IV/1453. Ayrıca bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/343-346, no: 3794, 3795; 

Buhârî, Menâkıb, 22, III/1328-1329; Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, VI/13, no: 5350.  
427 İbn Hacer, Ebu’l-Fadl Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî (ö. 852), Fethu’l-Bârî Şerhu Sahîhi’l-

Buhârî, Kâhire, 2004, Dâru’l-Hâdîs, VII/326.  
428 Buhârî, Tefsîr, 111, IV/1684. 



74 
 

إنَِّكُنَّ أكَْثرَُ أهَْلِ النَّارِ أنََّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ قَالَ تصََدَّقْنَ يَا مَعْشَرَ الن سَِاءِ وَلوَْ مِنْ حُلِي كُِنَّ فَ 

 الَ لِأنََّكُنَّ تكُْثِرْنَ اللَّعْنَ وَتكَْفرُْنَ الْعشَِيرَ فقََامَتْ امْرَأةٌَ ليَْسَتْ مِنْ عِلْيَةِ الن سَِاءِ فقََالتَْ لِمَ يَا رَسُولَ اللَّهِ قَ 

“Hz. Peygamber ‘Ey kadınlar topluluğu, takılarınızdan da olsa sadaka verin! 

Çünkü cehennem halkının çoğu sizlerden olacaktır’ dedi. İleri gelenlerden olmayan bir 

kadın kalktı ve ‘Neden yâ Rasulallah?’ dedi. Hz. Peygamber, ‘Çünkü çok lanet ve 

eşinize nankörlük ediyorsunuz’ cevabını verdi.”429 

Bu rivayet; Ebû Saîd el-Hudrî, Abdullah b. Ömer, Ebû Hureyre, Zeynep es-

Sakafiyye gibi sahabiler tarafından da rivayet edilmiştir. Olayın ne zaman gerçekleştiği 

hususu rivayetlerde net değildir. Hz. Peygamber’in kadınlara sadaka vermeyi emrettiği 

bu hitabın Kurban veya Ramazan Bayramı’nda, zamanı belli olmayan bir vaazında, 

sabah namazını kıldırınca mescide gelen kadınlara rastladığında ve zamanı 

belirtilmeksizin mesciddeki kadınlara gerçekleştiği rivayetlerde zikredilmiştir. Ya da 

hiçbir şey belirtilmeden hadis nakledilmiştir.430 

Bir rivayette kadınlar içerisinde Abdullah b. Mes’ûd’un hanımının da 

bulunduğu ve İbn Mes’ûd’a giderek, Rasulullah’tan (sav) işittiklerini söylediği ifade 

edilmiştir.431 Başka bir rivayette de Zeynep’in İbn Mes’ûd’a giderek “Sen yoksul bir 

adamsın. Rasulullah bize sadaka vermemizi emretti” diyerek sadakayı kendisine 

vermesinin kâfî gelip gelmeyeceğini Hz. Peygamber’e sormasını istediği, İbn 

Mes’ûd’un da çekinerek eşine “Sen git ve sor dediği” bilgisi mevcuttur.432 Dolayısıyla 

İbn Mes’ûd’un, bu rivayeti eşi Zeyneb’den duyarak nakletmiş olma ihtimâli mevcuttur. 

Sahabiler, Hz. Peygamber’den bizzat işitmedikleri veya kendilerinin hazır 

bulunmadıkları yahutta Müslüman olmalarından önceki zamanlara ait olayları 

nakletmişlerdir. Hz. Peygamber’den öğrendiklerini aralarında müzakere ederken veya 

başka vesilelerle diğer sahabilere nakletmeleri sonucunda öğrenilen hadisler, hadis 

söylendiği veya hadiste anlatılan olayın geçtiği sırada Hz. Peygamber’in yanında 

bulunmayan sahabiler tarafından da rivayet edilmiştir. Konunun başında zikredildiği 

                                                      
429 İbn Ebî Şeybe, Musannef, IV/177, no: 9893; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/40, no: 3569; VII/119-

120, no: 4019; VII/133-134, no: 4037; VII/192, no: 4122. 
430 Bkz: İbn Ebî Şeybe, Musannef, IV/178, no: 9897; Ahmed b. Hanbel, Müsned, XIV/449-451, no: 8862; 

XXV/490, no: 16082; XXV/492, no: 16083, 16084; XXXXIV/598, no: 27048; Buhârî, Hayz, 6,  I/116; 

Zekât, 43, II/531; Müslim, Îmân, 34, I/86, no: (79)-132; İbn Mâce, Fiten, 19, II/1326-1327; Tirmizî, 

Zekât, 12, III/28; Îmân, 6, V/10; Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, XXIV/286, no: 729; İbn Hibbân, Sahîh, 

X/58-59, no: 4248; XIII/54, no: 5744. 
431 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XIV/449, no: 8862. 
432 Müslim, Zekât, 14, I/694-695, no: (1000)-45. 



75 
 

gibi “Sahabi mürseli” denilen bu rivayetlere,433 kadınlar topluluğunun sadaka vermesi 

ile ilgili olan İbn Mes’ûd’un naklettiği rivayet de örnek olarak zikredilebilir. 

B. HADİSLERİN YAZILMASI HUSUSUNDA TUTUMU 

Hz. Peygamber’den hadislerin yazılmasını yasaklayan rivayetler yanında434, 

hafızanın zayıflığından şikayet edenlere “Sağ elinden faydalanmasını” ve “Yazarak ilmi 

kaydetmelerini” tavsiye eden435 hadisler nakledilmiştir. 

İbn Kuteybe, Hz. Peygamber’den nakledilen ve çelişkili gibi görünen 

rivayetleri “Başta hadis yazımı yasaklanırken daha sonra yasağın kaldırıldığı, yani 

sünnetin sünnetle nesh edildiği” veya “Hata etmesinden korktuğu kişiler için 

Rasulullah’ın yasakladığı, emin olduğu kişilere ise, hadis yazma konusunda izin 

verdiği” şeklinde te’vil etmiştir.436 el-Hatib el-Bağdâdî de, Takyîdü’l-İlm adlı eserinde 

hadislerin yazılması ile ilgili haberleri kronolojik olarak sıralamış ve geçirdiği tarihî 

seyri gözler önüne sermiştir. Rivayetlerden anlaşıldığı üzere hadislerin yazımı önce 

yasaklanmışken daha sonra hadislerin yazı ile tespitine izin verilmiştir.437 

Abdullah b. Mes’ûd, hadislerin yazılmasını hoş karşılamamıştır.438 Esved b. 

Hilâl’den nakledildiğine göre, İbn Mes’ûd’a içinde hadis bulunan bir sahife 

getirildiğinde, su isteyerek sahifenin yazılarını imha etmiş ve kendilerinden önce Ehl-i 

Kitab’ın, Allah’ın kitabından uzaklaştıkları için helak olduklarını söyleyerek onlar gibi 

olmamalarını öğütlemiştir.439 Yine Mürre, İbn Mes’ûd’un “İlim isteyen Kur’ân’ı yazsın. 

Onda öncekilerin ve sonrakilerin ilmi vardır” dediğini nakletmiştir.440 

Abdullah b. Mes’ûd’un oğlu Abdurrahmân, işittikleri şeyi yazdıklarını, 

babasının bunu fark ettiğinde çağırarak suyla onu yıkadığını söylemiştir. Mesrûk’un 

naklettiğine göre, “İbn Mes’ûd bir hadis rivayet etmiş; oğlu, onun rivayet ettiği gibi 

olmadığını söylemiştir. Bunun üzerine İbn Mes’ûd nereden bildiğini sormuş; oğlu, onu 

                                                      
433 Uğur, Müctebâ, Ansiklopedik Hadis Terimleri Sözlüğü, Ankara, 1992, s. 338. 
434 Dârimî, Mukaddime, 42, I/119; el-Hatîb el-Bağdâdî, Takyîdü’l-İlm, s. 29-35. 
435 el-Hatîb el-Bağdâdî, Takyîdü’l-İlm, s. 64-70. 
436 İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim (ö. 276), Te’vîlü’l-Muhtelifi’l-Hadîs, yy, 1326, s. 

365-366. 
437 Bkz: el-Hatîb el-Bağdâdî, Takyîdü’l-İlm, yy., 1974, Dâru İhyâi’s-Sünneti’n-Nebeviyye. 
438 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/579, no: 26850; İbn Abdilberr, Câmiu Beyâni’l-İlm ve Fadlih, I/276; 

el-Hatîb el-Bağdâdî, Takyîdü’l-İlm, s. 39.  
439 İbn Abdilberr, Câmiu Beyâni’l-İlm, I/278-279. 
440 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XIII/29, no: 36850; Zehebî, Tezkiratü’l-Huffâz, I/16. 



76 
 

yazdığını söyleyince İbn Mes’ûd, yazdıklarını getirterek imhâ etmiştir.”441 İbnü’s-Salâh 

da, Abdullah b. Mes’ûd’u hadislerin yazılmasını kerih görenler arasında zikretmiştir.442 

Nakledildiğine göre, İbn Kurre, bir kitapla gelmiş ve İbn Mes’ûd’a “Onu 

Şam’da bulduğunu, hoşuna gittiğini ve kendisine getirdiğini” söylemiştir. İbn Mes’ûd, 

kitaba bakmış sonra, “Sizden öncekiler başka kitapları takip edip kendi kitaplarını terk 

ettikleri için helak olmuştur” diyerek onu suyla imha etmiştir.443 Muhtemelen bu bir 

hadis kitabı değildir. 

Yine Alkame (ö. 62), Mekke veya Yemen’den içinde Ehl-i Beyt ile alakalı 

hadislerin bulunduğu bir kitap getirdiğinde İbn Mes’ûd, hadisleri imha etmiş ve 

“Kalbler (ilimleri muhafaza eden) kaplardır. Kalpleri Kur’ân ile meşgul edin; başka 

şeylerle meşgul etmeyin” demiştir.444 

Şam ehlinden bir kişi Abdullah b. Mes’ûd’a, Ebu’d-Derdâ’nın sözlerinin ve 

kıssalarının bulunduğu bir sahife getirmiştir. İbn Mes’ûd, onu okumuş ve su dolu bir 

kaba sokarak ovuşturmuştur. Sonra “Elif lâm râ. Biz onu Arapça bir Kur’ân olarak 

indirdik, umulur ki düşünürsünüz. Biz sana en güzel kıssaları okuyoruz. Allah’ın 

kıssalarından daha güzel kıssalar mı istiyorsunuz veya Allah’ın sözünden daha güzel 

söz mü istiyorsunuz” demiştir.445 

el-Hatib el-Bağdâdî’nin naklettiği başka bir haberde de; Süleym b. Esved ve 

Abdullah b. Mirdâs’ın mescidde insanların okuduğu, içinde kıssalar, zikir, hamd ve sena 

bulunan bir kitap satın aldıkları, İbn Mes’ûd’un onları yanına çağırarak “En doğru yolu 

gösteren kişinin Hz. Peygamber olduğunu, en güzel sözün Allah’ın kelamı olduğunu ve 

en kötü şeyin de sonradan ortaya çıkarılan bid’atler olduğunu” hatırlattığı, “Ehli kitabın, 

Allah’ın kitabını bırakarak böyle nesilden nesile intikal eden sayfalar yüzünden helak 

olduklarını” söylediği bildirilmiştir. Devamında İbn Mes’ûd, kendisine tabi olanlara bu 

kitaptaki şeylere uymayı yasakladığını söylemiş ve “Böyle kitapların Hind diyarında 

olduğunu dahi bilse yürüyerek gidip alacağını” ifade ederek su ile imha etmiştir.446 

Başka bir rivayet de şöyledir: İbn Mes’ûd’a insanların yanında bir kitap 

olduğu, ondan hoşlandıkları ve yanlarından ayırmadıkları haberi ulaşmıştır. Onu, İbn 

                                                      
441 el-Hatîb el-Bağdâdî, Takyîdü’l-İlm, s. 39. 
442 Bkz: İbnü’s-Salâh, Ebû Amr Osmân b. Abdurrahmân (ö. 643), Mukaddimetü İbnü’s-Salâh fî Ulûmi’l-

Hadîs, Beyrût, 1978, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, s. 88. 
443 el-Hatîb el-Bağdâdî, Takyîdü’l-İlm, s. 53. 
444 el-Hatîb el-Bağdâdî, a.g.e., s. 54. 
445 el-Hatîb el-Bağdâdî, a.y. 
446 el-Hatîb el-Bağdâdî, a.g.e., s. 55-56. 



77 
 

Mes’ûd’a getirmişler ve o da imha etmiştir. Sonra, “Sizden önceki kitap ehli alimlerinin 

kitaplarıyla meşgul olup Rablerinin kitabını terk ettikleri için helak oldu” demiştir.447 

Abdullah b. Mes’ûd’un, kendi sözlerini yazanlarla ilgili olarak, “İnsanlar 

benim sözlerimi dinliyor, sonra gidip yazıyorlar. Ben hiç kimsenin Kur’ân’ın dışında bir 

şey yazmasını doğru bulmam” dediği nakledilmiştir.448 

Bununla birlikte önceki görüşünden vazgeçerek sonraları kendisinin de hadis 

yazdığı, te’lifinin oğluna intikal ettiği ifade edilmiştir.449 

Abdullah b. Mes’ûd’un torunu Ma’n450; İbn Mes’ûd’un oğlu Abdurrahman b. 

Abdillah’ın, kendisine bir kitap çıkararak bunu babasının bizzat eli ile yazdığına yemin 

ettiğini nakletmiştir.451 

Gerek sahabe gerekse tabiûn neslinden birçok kişi hadislerin yazı ile tespitinin 

lüzumuna inanıyordu. Fakat Kur’ân-ı Kerim ile karışma ihtimali ve daha da önemlisi 

hadisle meşguliyet Kur’ân’ı ikinci plana iter endişesinden dolayı ilk dönemlerde bu işe 

fazla sıcak bakılmamıştır. Fakat bu endişeler zaman içinde ortadan kalkınca, ilk 

kaynaktan da (Hz. Peygamber) giderek uzaklaşılmasından dolayı hadislerin yazı ile 

muhafazasına daha sıcak bakılmaya başlanmıştır.452 

Görüldüğü gibi İbn Mes’ûd ilk zamanlarda, sadece hadislerin yazılmasına karşı 

çıkmamış, kendisine getirilen diğer kitapları da imha ederek Kur’ân ile meşgul olmayı 

tavsiye etmiştir. Ondan nakledilen rivayetlerden anlaşıldığı üzere o,  Kur’ân’ı bırakarak 

başka kitaplarla meşgul olmayı önlemek için ilk zamanlar hadislerin yazılmasına tepki 

göstermiştir. Ancak daha sonra Hz. Peygamber’in hadislerinin unutulması ve 

kaybolması endişesiyle olmalı kendisinin de hadis yazdığı rivayet edilmiştir. 

C. HADİS MÜZAKERESİ 

Sahabenin hepsi Rasulullah’ın (sav) yanında aynı ölçüde bulunamamış, kimisi 

onunla daha fazla vakit geçirirken, kimi buna imkan bulamamıştır. Değişik zamanlarda 

Rasulullah (sav) ile görüştükleri için, ondan öğrendikleri şeyler nitelik ve nicelik olarak 

                                                      
447 Dârimî, Mukaddime, 42, I/122. 
448 Darimî, Mukaddime, 42, I/124-125. 
449 Hamidullah, Muhammed, Muhtasar Hadis Tarihi ve Sahife-i Hemmam b. Münebbih, İstanbul, 1967, s. 

48. 
450 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, X/252. 
451 İbn Abdilberr, Câmiu Beyâni’l-İlm, I/311. 
452 Toksarı, Ali, Abdullah Aydınlı’nın “Hadis Rivayetinde Yazının Kullanımı ve Güvenilirliği” adlı 

sunumunun değerlendirmesi, Sünnetin Dindeki Yeri, İstanbul, 1998, s. 359-360. 



78 
 

farklılık arz etmiştir. Ayrıca öğrenilen şeyler tekrar edilmedikçe unutulmaya yüz 

tuttuğundan dolayı, sahabe hem bilgi alış verişinde bulunmak hem de bildiklerini 

unutmamak amacıyla müzakerelerde bulunmuştur. 

Hadisler henüz tespit edilmediği için, onları iyice öğrenip zihinlere 

yerleştirmenin ve muhafaza etmenin müzakere ile mümkün olduğu düşünülmüştür.453 

Abdullah b. Mes’ûd da, “تذاكروا هذا الحديث فإن حياته مذاكرته” diyerek, hadislerin 

yaşayıp unutulmamasının, müzakere edilmeleri sayesinde mümkün olduğunu 

belirtmiştir.454 Hadislerin müzakere edilmesini isteyen İbn Mes’ûd, “İlmin afetinin 

unutmak” olduğunu ifade etmiştir.455 

O, bazen talebelerini ziyaret etmiş, beraber hadis müzakeresinde 

bulunmuşlardır. Sahabeden Vâbisa b. Ma’bed el-Esedî456, İbn Mes’ûd’un kendisine 

yaptığı bir ziyareti şöyle nakletmiştir:  

Vâbisa b. Ma’bed, bir gün Kûfe’deki evinde otururken kapısının önünde bir 

şahsın selam verdiğini ve müsade istediğini görmüş, selamını aldıktan sonra gelenin İbn 

Mes’ûd olduğunu farketmiştir. Hava sıcak olduğu için Vâbisa ona “Hayrola Ey Ebû 

Abdurrahman! Günün bu saatinde bu ziyaretinizin sebebi nedir? Hava çok sıcak.” 

demiştir. Bunun üzerine İbn Mes’ûd, “Günlerin çok uzadığını, konuşacak birini 

düşünüp aradığını ve hadis müzakere etmek, karşılıklı hadis nakletmek için geldiğini” 

söylemiştir. Sonra da Abdullah b. Mes’ûd, Hz. Peygamber’in fitne ile ilgili bir hadisini 

nakletmiştir.457 

Sahabe, Rasulullah’ın (sav) meclisinde nöbetleşe bulunmuş, bir gün biri, ertesi 

gün diğeri Rasulullah’ın (sav) yanındaki yerini almış, sonra da arkadaşı kendi 

duyduklarından birini kaçırır endişesiyle Rasulullah’tan (sav) işittikleri söz ve talimatı 

diğerine aynen aktarmıştır.458 

Bununla birlikte sahabe birbirinden Rasulullah’ın (sav) hadisini alırken ihtiyatlı 

davranmış, doğruluğundan emin olmak için bazen şahit istemiştir. Abdullah b. Mes’ûd, 

kendisine Rasulullah’tan (sav) bilmediği bir hadis nakledildiğinde, üzerine hüküm bina 

edildiği için şahidi bulunup bulunmadığını sormuştur. Nitekim nakledilen bir habere 

                                                      
453 Müzakereyi tavsiye edenler için bkz: Dârimî, Mukaddime, 51, I/146-150. 
454 Dârimî, Mukaddime, 51, I/150; Hâkim, el-Müstedrek, I/95. 
455 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/522, no: 26543. 
456 İbn Hacer, el-İsâbe, III/626; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğabe, V/76. 
457 Abdurrazzak, Musannef, XI/350-351, no: 20727; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/315-316, no: 4286. 
458 Subhî es-Sâlih, Hadis İlimleri ve Hadis Istılahları, s. 263. 



79 
 

göre; Mehir belirlemeden ve zifafa girmeden kocası ölen kadının durumu İbn Mes’ûd’a 

sorulmuş o da Rasulullah’tan (sav) bir şey bilmediği için doğru ise Allah’tan yanlış ise 

kendisi ve şeytandan olduğunu söyleyerek ictihadıyla cevap vermiştir. Eşca’ 

kabilesinden Ma’kıl b. Sinan’ın kendi kabilelerinden Berve’ bint. Vâşik hakkında 

Rasulullah’ın (sav) da aynı şekilde hüküm verdiğini söylemesi üzerine İbn Mes’ûd çok 

sevinmiş, ancak Makıl b. Sinan’a kendisiyle beraber bunu duyan birisinin bulunup 

bulunmadığını sormuş459 ve şahit getirmesini istemiştir. Bunun üzerine Eşca’ 

kabilesinden el-Cerrâh ve Ebû Sinan’ın şahitlik ettiği nakledilmiştir.460 

Abdullah b. Mes’ûd, hadislerin müzakere edilmesini tavsiye etmiş, kendisi de 

hadis müzakeresinde bulunmuştur. Ancak kendisine bilmediği bir hadis haber verilince 

de doğruluğundan emin olmak için başka bilen olup olmadığını sorarak şahit istemiştir. 

D. BELLİ GÜNLERDE DERS VEREREK HADİS NAKLETMESİ 

Abdullah b. Mes’ûd, hem hadislerin müzakeresini sağlamak, hem de 

çevresindekilere duymadıkları hadisleri öğretmek için hadis dersleri vermiştir. İnsanları 

bıktırmamak için onlarla hergün ders yapmamış, günler belirlemiş, onları çok fazla 

zorlamak ve sıkmak istememiştir. Bu konuda da Rasulullah’ın (sav) metodunu örnek 

aldığını ifade etmiştir.  

Abdullah b. Mes’ûd’un, “ لنَُا بِالْمَوْعِظَةِ مَخَافَ كَانَ رَسُولُ اللهِ صلى ا =  ةَ لله عليه وسلم يتَخََوَّ

 Rasulullah (sav), bize bıkkınlık gelir endişesiyle öğüt vermek için zaman السَّآمَةِ عَليَْنَا

belirlemişti” dediği rivayet edilmiştir.461 

İbn Mes’ûd’un öğrencilerinden Şakik (Ebû Vâil)’in naklettiği bu rivayet bazı 

versiyonlarında sebebi vürûdu ile birlikte şöyle geçmektedir: Ebû Vâil, Abdullah b. 

Mes’ûd’un kapısında oturup onu beklediklerini, o sırada Yezid b. Muaviye en-

Nehaî’nin462 İbn Mes’ûd’un yanına girmek için geldiğini ve ona “Bizim burada 

beklediğimizi haber ver” dediklerini söylemiştir. Yezid içeri girip haber verdikten sonra, 

çok geçmeden İbn Mes’ûd, yanlarına gelmiş ve “Ben burada beklediğinizi biliyorum. 

Fakat sizi bıktırmaktan korktuğum için çıkmadım” diyerek, “Rasulullah’ın (sav) da 

                                                      
459 Abdurrazzak, Musannef, VI/294-295, no: 10899; VI/479, no: 11743. (Ma’kıl b. Sinan’ın, evet dediği 

ve kavminden bir topluluğun gelerek buna şahitlik ettiği zikredilmiştir.) 
460 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXX/406-7, no:18460; VII/308-309, no:4276; VII/174-175, no: 4099; 

VII/177, no: 4100. 
461İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/592, no: 26925; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/268, no: 4228; Buhârî, 

İlim, 11, I/38; Tirmizî, Edeb, 72, V/142. 

462 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, XI/360. 



80 
 

bıktırmamak için öğüt vereceği günleri belirlediğini” söylemiştir.463 Bazı rivayetlerde 

ise, olay zikredilmeden sadece Abdullah b. Mes’ûd’un sözü nakledilmiştir.464 

Aynı şekilde Ebû Vâil, Abdullah b. Mes’ûd’un her Perşembe ders verdiğini, 

kendisine, “Her gün öğüt vermeni istiyoruz” denilmesi üzerine, “Ben sizi bıktırmaktan 

korkuyorum. Çünkü Rasulullah (sav), bize usanç gelmesin diye öğüt vermek için zaman 

belirlemişti” cevabını verdiğini rivayet etmiştir.465 Abdullah b. Mirdâs da, İbn 

Mes’ûd’un her Perşembe ayakta kendilerine sohbet verdiğini, kendilerinin konuşmayı 

artırmasını istediklerini söylemiştir.466 

Abdullah b. Mes’ûd, talebelerinin istekli olmasına rağmen onları bıktırarak 

uzaklaştırmamak, heveslerini kırmamak ve derslerden soğutmamak için Rasulullah’ın 

da yaptığı gibi belirli günlerde  –yukarıdaki rivayetlerde geçtiği üzere bu Perşembe 

günüdür- hadis naklederek dersler vermiştir.  

İbn Kesîr- el-Evzâî- Yahyâ isnadıyla İbn Mes’ûd’un, “Topluluk gözlerini sana 

çevirirse (yani istekli olur, dikkatle dinlerse) anlat, bildir; gözlerini yumarsa (yani 

önemsemezse) kes” dediği; Haccâc-Şu’be-Mansûr isnadıyla da İbn Mes’ûd’un “İstekli 

olmayanların yanında su birikintilerini yayma” dediği nakledilmiştir.467 

Görüldüğü gibi İbn Mes’ûd, ders esnasında da istekli olarak, dikkatle 

dinlenildiği sürece anlatmaya devam edilmesini; bıkkınlık, önemsememe, yorgunluk 

hissedildiği zaman dersi bitirmeyi tavsiye etmiştir.  

Kufe’nin muallimi olan Abdullah b. Mes’ûd, öğrencileri bıktırmamak için ders 

zamanlarını kısıtladığı gibi, hadis naklederken muhatabın durumunu göz önünde 

bulundurmuş ve hadis nakledecek olan kişilere de şöyle tavsiyede bulunmuştur: 

 "ما أنت بمحدث قوما حديثا لا تبلغه عقولهم إلا كان لبعضهم فتنة"

                                                      
463Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/135, no: 4041. Benzer rivayetler için bkz: Humeydî, Abdullah b. 

Zübeyr (ö. 219), el-Müsned, (Tahkîk: Habîbü’r-Rahmân el-A’zamî), Beyrût, 1381, Âlimü’l-Kütüb, I/60, 

no: 107; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/57, no: 3581; Buhârî, ed-Da’vât, 69, V/2355; Müslim, 

Münâfikîn, 19, III/2172, no: 82; Ebû Ya’lâ, Müsned, IV/339-340. 
464Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/66-67, no: 3587; VII/415, no: 4409. 
465 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/148-149, no: 4060. Ayrıca bkz: Buhârî, İlim, 12, I/39, no: 70; Müslim, 

Münâfikîn, 19, III/2173, no: 83. 
466 Hâkim, el-Müstedrek, III/315. 
467 Râmehurmüzî, el-Muhaddisü’l-Fâsıl, s. 591. 



81 
 

“Bir kavme akıllarının kavrayamayacağı bir hadis nakledersen mutlaka bazıları 

için fitne olur.”468 

Rasulullah’ın (sav) da insanların akıllarının alacağı şekilde hitap ettiği, 

dinleyenin anlayamadığı ve aklının almadığı sözlerin onlar için fitne olacağı, sözün 

maksadından başka bir şeyin ortaya çıkacağı ifade edilmiştir. 469 

Peygamberlerin sıfatlarından biri fetanettir. Onlar akıllı ve zeki kimseler 

oldukları için kavimlerine nasıl hitap edeceklerini bilmişlerdir ve bu da toplumlarının 

dini daha çabuk kabul etmelerini sağlamıştır. İnsanlara hitap edecek olan kimseler, 

muhataplarının durumunu göz önünde bulundurmalıdır. Yoksa söyledikleri şey çok 

güzel ve doğru olsa dahi tesir etmeyebilir hatta aksi olabilir. 

Urve470, İbn Mes’ûd’un “İlmi çoğaltın (yayın), ehli olmayana onu vermeyin. 

Bu domuzlara inci atmak gibidir” dediğini nakletmiştir.471 “Domuzun boynuna inci 

takmayın” sözü de İbn Mes’ud’dan nakledilmiştir. Burada kastedilen ilimdir. Ancak 

Yahya b. Ukbe472, bu rivayette teferrüt etmiştir ve sika değildir.473 İlim ile ilgili İbn 

Mes’ûd’dan nakledilen benzer bu iki rivayetten ikincisi, mevzû hadislerle ilgili yazılan 

eserde yer aldığı ve nakleden râvî sika olmadığı için sahih değildir. Dolayısıyla diğer 

rivayetin İbn Mes’ûd’a nispeti hususunda da şüphe uyandırmaktadır. 

Abdullah b. Mes’ud, hadis rivayet edenlere; naklettikleri şeyin önemini, 

Rasulullah’ın (sav) onu en güzel şekilde ifade ettiğini (ve onu sadece nakletmeyip aynı 

zamanda uygulamaları gerektiğini) hatırlatmak için de şöyle söylemiştir: 

"إذا حدثتم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم حديثا فظنوا برسول الله صلى الله عليه وسلم الذي هو 

 ."أهيأه وأهداه وأتقاه

“Rasulullah’tan (sav) bir hadis rivayet etmek istediğiniz zaman, Rasulullah’ın 

(sav) onu en güzel, en doğru ve en bilinçli bir şekilde yerine getirdiğini bilin!”474 

                                                      
468 Müslim, Mukaddime, 3, I/11, no: 5; İbn Abdilberr, Camiu Beyâni’l-İlm, I/539; I/541 (Burada İbn 

Mes’ûd, “Bir kavme bilmedikleri bir hadis naklettiğinde bazıları için fitne olduğunu söylemiştir”); 

Zehebî, Tezkiratü’l-Huffâz, I/15. 
469 Muhammed Accâc el-Hatîb, es-Sünnetü Kable’t-Tedvîn, I/49. 
470 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XX/5-6, no: 3902.  
471 Râmehurmuzî, el-Muhaddisü’l-Fâsıl, s. 574.  
472 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, IX/220, no: 740. 
473 el-Fettenî, Muhammed Tâhir b. Ali el-Hindî (ö. 986), Tezkiratü’l-Mevzûât, Beyrût, 1399, Dâru’l-

Hayâi’t-Turâsi’l-Arabiyye, s. 26. 
474 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/156, no: 3645; VII/54, no: 3940. 



82 
 

Nitekim Rasulullah’ın (sav) bilinçli bir şekilde en güzel ve doğru ifadeleri 

kullanarak bize hadisleri söylediğini, onun maksadını bozacak şekilde nakletmemeyi 

tavsiye etmiştir. 

E. HÜKÜM VERİRKEN VE KENDİSİNE SORU SORULMASI ÜZERİNE 

HADİS NAKLETMESİ 

Abdullah b. Mes’ûd, bir konuda hüküm verirken daha önce de ifade edildiği 

gibi, ilk olarak Kur’ân’a ve Sünnet’e dayanmıştır.475 Herhangi bir konuda sorulan 

soruyla ilgili Hz. Peygamber’in uygulamasını veya hadisini biliyorsa, bunu zikrederek 

fetva vermiştir. 

Ahmed b. Hanbel’in tahric ettiği bir rivayet şöyledir: “Bir adam 

yolculuktayken karısı doğum yapmış, (dönünce) sütle dolan göğsünü emerek tükürmüş, 

fakat boğazına kaçmıştır. Adam, Ebû Mûsâ’ya gelerek bunu sormuş; O da, “Karın sana 

haram oldu” demiştir. Daha sonra İbn Mes‘ûd’a gelerek sormuş; O ise, “Rasulullah 

(sav), ‘Sadece et ve kemik bitiren süt haram kılar’ buyurdu” demiştir.”476 

Abdurrazzâk’ın Musannef’indeki rivayette “Ancak ete ve kana dönüşen süt emme 

haram kılar” sözü İbn Mes’ûd’dan mevkûf olarak nakledilmiştir.477 

İbn Ebî Şeybe’nin Musannef’inde, olay zikredilmeden “Kemikleri 

kuvvetlendiren, ete dönüşen süt emme haram kılar” sözü İbn Mes’ûd’dan mevkuf olarak 

nakledilmiş,478 Ebû Dâvûd’un Sünen’inde ise yine olay zikredilmeden bir rivayette İbn 

Mes’ûd’un sözü479, bir rivayette ise Hz. Peygamber’in sözü olarak tahric edilmiştir.480 

Görüldüğü gibi kendisinden fetva istenen bir konuda hüküm verirken İbn 

Mes’ûd’un dayandığı hadis, ondan merfû’ ve mevkuf olarak nakledilmiştir. O, 

Rasulullah’tan (sav) hadis nakletmekten çekiniyor ve genellikle Rasulullah’ın (sav) 

hadisini onun adını zikretmeden naklediyordu. Bu rivayet hem bir hüküm verirken eğer 

                                                      
475 Bkz: Abdurrazzâk, Musannef, VIII/301-302, no: 15295; İbn Abdilberr, Câmiu Beyâni’l-İlm ve Fadlih, 

II/53. 
476 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/185, no: 4114.  
477 Abdurrazzak, Musannef, VII/463, no: 13895 (Rivayette olay anlatıldıktan sonra İbn Mes’ûd’un, adama 

elini uzatarak, “Bunu süt emen bir çocuk olarak mı görüyorsun? Ancak ete ve kana dönüşen süt emme 

haram kılar” dediği, Ebû Mûsa’nın da “İlmin denizi aranızdayken bana bir şey sormayın,” karşılığını 

verdiği nakledilmiştir.) Ayrıca bkz: Mâlik, Radâ’, 2, II/607, no: 14. 
478 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VI/210, no: 17192. 
479 Ebû Davud, Nikah, 9, II/549. (Ebû Musa’dan bahsedilmemiş olmasına rağmen sonunda “İlmin denizi 

aranızdayken bize sormayın” dediği zikredilmiştir. Bu rivayetin de aynı olayla ilgili olduğu ancak bazı 

kısımlarının hazfedildiği anlaşılmaktadır.). 
480 Ebû Davud, Nikah, 9, II/549. 



83 
 

biliyorsa Rasulullah’ın (sav) hadisine dayandığına, hem de Rasulullah’tan (sav) hadis 

nakli konusundaki hassasiyetine örnek teşkil etmektedir. 

Kaynaklarımızda yer alan başka bir rivayette, verilen bir hükümün İbn 

Mes’ûd’a danışıldığı ve onun, bunun yanlışlığını ifade ederek, bu konuda daha önce 

Rasulullah’tan (sav) öğrendiği şekilde hüküm verdiği şu şekilde zikredilmiştir: 

الأشعري أتى في ابنة وابنة ابن وأخت لأب وأم قال: فجعل للابنة النصف  عن هزيل بن شرحبيل أن:

ولم يجعل لابنة الإبن شيئا قال: فأتوا ابن مسعود فأخبروه قال: فقال: لقد ضللت إذا وما أنا من وللأخت ما بقي 

المهتدين إن أخذت بقوله وتركت قول رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ثم قال ابن مسعود: للابنة النصف ولابنة 

 الابن السدس وما بقي للأخت.

Ebû Mûsâ el-Eş‘arî’ye geride bir kız, oğlun kızı ve ana-baba bir kız kardeş 

bırakarak ölen kişinin durumunu sormak üzere geldiler. O da, kıza mirasın yarısını ve 

kız kardeşe de geriye kalanı verdi, oğlun kızına bir şey vermedi. İbn Mes‘ûd’a gidip 

anlattılar. O da; “Eğer ben onun sözünü kabul edip Rasulullah’ın (sav) sözünü terk 

edersem, doğru yoldan çıkmış olurum; doğru yoldakilerden olmam. Mirasın yarısının 

kıza, altıda birinin oğlun kızına ve kalanın da kız kardeşe verilmesi gerekir.” dedi.481 

İbn Abdilberr, süt akrabalığı ve mirasla ilgili İbn Mes’ûd’dan nakledilen bu 

rivayetleri sahabenin bir birine yaptığı itirazlar konusunda örnek olarak zikretmiştir.482 

Bu rivayetlerde İbn Mes’ûd, kendisine bir hüküm danışılması vesilesiyle bu konuda 

bilgisi olmadığı için farklı hüküm vermiş olan sahabilere Hz. Peygamber’in hadisini 

haber vermiştir. 

İbn Mes’ûd, yaşadığı şu olayda da Hz. Peygamber’den öğrendiği şekilde 

hüküm vermiştir: 

عن ابن مسعود رضى الله عنه انه باع من الاشعث رقيقا من رقيق الامارة فقال الاشعث اخذتهم بعشر 

ل عبدالله اجعل بينى وبينك رجلا فقال الاشعث انت بينى وبينك فقال عبدالله آلاف وقال عبدالله بعشرين الفا فقا

 .لأقضين فيها بقضاء رسول الله صلى الله عليه وسلم قال اذا اختلفا المتبايعان فالقول قول البائع او يترادان البيع

İbn Mes’ûd, Eş’as’a emirliğin kölelerinden bir köle satmış; Eş’as, “Onu on 

bine aldım”; Abdullah, “Yirmi bine sattım” demiştir. (Bunun üzerine) Abdullah, 

“Seninle benim aramda birini hakem tayin et” deyince, Eş’as, “Sen aramızda hakemlik 

yap” cevabını vermiştir. Abdullah, “Bu konuda Rasulullah’ın (sav) hükmettiği gibi 

                                                      
481 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/157, no: 4073. Ayrıca bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/425-426, 

no: 4420; Buhârî, Ferâiz, 7, VI/2477 (Bu rivayetlerde İbn Mes’ûd’un “Size Rasulullah’ın (sav) hükmettiği 

gibi hükmedeceğim” dediği zikredilmiştir.). 
482 İbn Abdilberr, Câmiu Beyâni’l-İlm, II/915-916. 



84 
 

hüküm veriyorum. Alıcıyla satıcı ihtilaf ettiği zaman, satıcının sözü esastır veya alış 

verişten vazgeçerler” demiştir.483 

Abdullah b. Mes’ûd, kendisine herhangi bir konuyla ilgili soru sorulduğunda, 

eğer biliyorsa Rasulullah’ın (sav) o konuyla ilgili hadisini zikrederek cevap vermiştir. 

Tezimizde zikredilecek olan Hadis kaynaklarımızda İbn Mes’ûd’un merak ederek Hz. 

Peygamber’e sorduğu, aynı sorunun kendisine sorulması üzerine naklettiği şöyle bir 

rivayet mevcuttur: 

فقال  رسول الله صلى الله عليه وسلم ه أن رجلا قال لابن مسعود أي العمل أفضل ؟ قال : سألت عن

الصلاة على مواقيتها قلت وماذا يا رسول الله ؟ قال وبر الوالدين قلت وماذا يا رسول الله ؟ قال ] و [ الجهاد في 

  .سبيل الله

 

Bir adam İbn Mes’ûd’a “Hangi amel daha faziletlidir?” diye sormuş; İbn 

Mes’ûd,  “Ben bunu Rasulullah’a (sav) sordum, dedi ki: ‘Vaktinde kılınan namaz’; 

sonra nedir Yâ Rasulullah dedim, ‘Anne ve babaya iyilik etmek’ dedi; sonra nedir Yâ 

Rasulullah dedim, ‘Allah yolunda cihaddır’ buyurdu.”484 

Başka bir rivayette de bir adamın İbn Mes’ûd’a gelerek, namazdaki kıraatını 

anlattığı; İbn Mes’ûd’un buna itiraz ederek, Rasulullah’ın (sav) kıraatının nasıl 

olduğunu adama bildirdiği nakledilmiştir.485 

Sonuç olarak İbn Mes’ûd, herhangi bir konuda kendisine danışılması halinde 

biliyorsa Hz. Peygamber’in hadisini zikretmiş, bu vesileyle hadis naklinde bulunmuştur. 

F. AYETLERİ TEFSİR EDERKEN HADİS NAKLETMESİ 

Allah (cc), Kur’ân’ı anlamamız ve bildirdiği mesajlar doğrultusunda hayatımızı 

şekillendirmemiz için göndermiştir. Hz. Peygamber’den sonra Kur’ân’ı tefsir etme 

faaliyetlerini sahabe sürdürmüştür. Onlar, hem Hz. Peygamber’in tedrîsâtından geçmiş 

hem de vahyin nüzûl sürecine şahit olmuşlardır. 

Bazı alimler, sahabenin tefsirini hükmen merfû’ kabul etmiştir.486 Sahabe 

tefsirlerinin merfû’ olarak kabul edilmesinin kargaşaya yol açacağı, birçok ayetle ilgili 

sahabeden birbiriyle çelişen değişik tefsirler nakledildiği ifade edilmiştir.487 Bununla 

                                                      
483 Ebû Yusuf, Kitâbü’l-Âsâr, s. 182, no: 830. 
484 Tirmizî, Salat, 127, I/325-326. 
485 Buhârî, Sıfatü’s-Salâh, 24, I/269. 
486 Suyûtî, Tedrîbü’r-Râvî, I/211. 
487 Suiçmez, Yusuf, Sahabe ve Tabiûn Sözlerinin Hz. Peygamber’e Nispeti, Ankara, 2015, OTTO, s. 40. 



85 
 

birlikte “Ayetin sebebi nüzulüyle ilgili olan” ve “Sadece Rasulullah’tan (sav) alınması 

mümkün olan” tefsirlerinin merfû’, “Re’y ile ilgili tefsirlerinin” ise mevkuf olduğu 

zikredilmiştir.488 Ancak Suyûti, tefsirle ilgili zayıf ve mevzû rivayetler bulunduğunu,  

aslı merfû’ olan hadislerin gayet az olduğunu belirtmiştir489 ki bu, konuyla ilgili çok 

sayıda nakledilen merfû’ rivayetin büyük bir kısmının sahih olmadığını göstermektedir.  

Abdullah b. Mes’ûd, fıkıhta olduğu gibi, tefsirde de re’ye önem veren Irak 

Tefsir Mektebi’nin temelini atmıştır.490 Ancak re’ye, Kur’ân ve Sünnet’ten çözüm 

bulunamadığı durumlarda müracaat edilmiştir. Bu ekolün Kur’ân tefsirinde müracaat 

ettiği bir unsur da lugat bilgisine dayalı olarak yapılan ictihattır.491 

İbn Mes’ûd’un, Kur’ân-ı Kerim’i birçok karine ile uzun süre ayrıntılı bir 

şekilde tefsir ettiği söylenmiş, Mesrûk b. el-Ecda’ın “İbn Mes’ûd’un kendilerine bir 

ayeti okuyup sonra da gün boyu onu tefsir ettiğini”492 söylemesinin buna delil olduğu 

ifade edilmiştir.493 Taberî’nin Tefsir’inde az da olsa Abdullah b. Mes’ûd’un aynı ayete 

ilişkin birden çok izahta bulunduğu belirtilmiştir.494 İbn Mes’ûd’un ayeti açıklama 

vasıtalarında bilgi birikimi ve şahsî müşâhedelerinin rol oynadığı ifade edilerek, bilgi 

birikiminden hareketle onun dil, kültür ve re’ye dayanarak ayeti açıkladığı, bunlara ek 

olarak ayet, hadis ve ehl-i kitap bilgisini kullandığı ifade edilmiştir.495 

Tefsir ilminde önemli bir yere sahip olan Abdullah b. Mes’ûd, bazı ayetleri 

açıklamak için Hz. Peygamber’in hadisini nakletmiş, Rasulullah’ın (sav) hadisine göre 

ayetleri yorumlamıştır. Ayetleri tefsir ederken Rasulullah’tan (sav) naklettiği hadislere 

bazı örnekler şöyledir: 

وإن منكم إلا واردها قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: يرد الناس النار كلهم ثم يصدرون عنها -

 بأعمالهم.

                                                      
488 Suyûtî, Tedrîbü’r-Râvî, I/211. 
489 Suyûtî, el-İtkân, II/178-179. 
490 Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes’ûd”, DİA, I/116. 
491 Kesler, Irak Tefsir Ekolü, s. 21. 
492 Taberî, Câmiu’l-Beyân, I/36; Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, I/86. 
493 Kesler, Irak Tefsir Ekolü, s. 29-30. 
494 Şahin, Davut, “Taberî Tefsiri Örneğinde Abdullah İbn Mes’ûd’un Ayet Açıklamaları”, Kur’an ve 

Sahabe Sempozyumu, Sivas, 2016, Cumhuriyet Üniversitesi Yayınları, (ss. 329-354), s. 334. 
495 Şahin, “Taberî Tefsiri Örneğinde Abdullah İbn Mes’ûd’un Ayet Açıklamaları”, Kur’an ve Sahabe 

Sempozyumu, s. 353. 



86 
 

“Hepiniz Cehennem’e uğrayacaksınız.” (Meryem 19/71) ayeti ile ilgili olarak 

“Rasulullah (sav), ‘İnsanların hepsi Cehennem’e gelecek sonra amellerine göre oradan 

uzaklaşacaktır’ dedi”, demiştir.496 

Tirmizî’nin naklettiği rivayetin sonunda ilave olarak, sırasıyla nasıl 

uzaklaştıkları çeşitli benzetmelerle zikredilmiştir.497 O, bu hadis için “hasen” demiş ve 

Şu’be’nin Süddî’den bu hadisi naklettiğini ve ref etmediğini söylemiştir.498 Daha önce 

de zikredildiği gibi ricali iyi bilen Şu’be, İbn Mes’ûd’un hadisleri merfû’ olarak 

nakletmekten çekindiğini belirtmiş ve kendisi birçok hadisi ondan mevkûf olarak 

nakletmiştir. İbn Kesîr de, Tefsîr’inde Tirmizî’nin bu sözlerine yer verdikten sonra, 

Esbât’ın Süddî’den ve Ebu’l-Ahves’in İbn Mes’ûd’dan naklettiği, sırattan sırasıyla 

tabaka tabaka nasıl geçileceğinin bildirildiği mevkûf rivayetlere yer vermiştir.499 İbn Ebî 

Şeybe’nin Musannef’inde de İbn Mes’ûd’dan mevkûf olarak farklı bir isnadla rivayet 

edilmiştir.500 İbn Mes’ûd, Meryem Sûresi 71. ayetle ilgili Rasulullah’ın (sav) hadisini 

zikretmiş, kendisi de bazı açıklamalarda bulunmuştur. Bu açıklamaları ondan mevkûf 

olarak nakledilmiş olmalıdır.  

-İbn Mes’ûd, “De ki: Hak geldi batıl yok oldu. Zaten batıl yok olmaya 

mahkumdur” (İsra, 17/81) ayetinde geçen “hak” kelimesini “Müşriklere açılan savaş”, 

“batıl” kelimesini ise, “şirk” olarak tefsir etmiş501 ve buna delil olarak şu olayı 

zikretmiştir: “Hz. Peygamber, Fetih günü Mekke’ye girdi. Kâbe’de 360 tane put vardı. 

Kendisi onları hem kırıyor, hem de bu ayeti okuyordu.”502 

-‘Gördüğünü gönlü yalanlamadı. Gördüğü şey hakkında onunla tartışıyor 

musunuz? Onu bir kere daha görmüştü. Sidretü’l-Müntehâ’nın yanında.’(Necm, 53/11-

14) ayetlerinin ifadesine göre Hz. Peygamber birini görmüştür, ama kimi gördüğü açık 

bir şekilde zikredilmemiştir. Bu konuda sahabe iki farklı yorum yapmıştır. İbn Abbas’a 

                                                      
496 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/206, no: 4141; İbn Kesîr, Tefsiru’l-Kur’âni’l-Azîm, III/116. 
 ,Bkz: Tirmizî, Tefsîru’l-Kur’ân فأولهم كلمح البرق ثم كالريح ثم كحضر الفرس ثم كالراكب في رجله ثم كشد الرجل ثم كمشيه497

20, V/317. 
498 Tirmizî, a.y. 
499 İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, III/116-117. 
500 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XIV/175-180, no: 38633 (İbn Mes’ûd, burada 13 konuda ya ayet okuyarak 

açıklama yapmış ya da yaptığı açıklamaya delil olarak ayet okumuştur. Mevzu bahis olan 10. rivayettir.).  
501 Taberî, Câmiu’l-Beyân, XV/152; Îcî eş-Şirâzî, Muhammed b. Abdurrahmân b. Muhammed b. 

Abdullâh (ö. 905), Câmiu’l-Beyân fî Tefsîri’l-Kur’ân, Beyrut, 2004, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, II/410. 
502 Buhârî, Megâzî, 46, IV/1561. 



87 
 

göre Hz. Peygamber’in gördüğü Allah’tır; İbn Mes’ûd ve Aişe’ye göre ise; Allah asla 

görülmez, onun gördüğü Cebrail’dir.503 

Kaynaklarımızda İbn Mes’ûd’un Necm Suresi 9-14. ayetlerle ilgili Hz. 

Peygamber’in şu hadisini naklettiği zikredilmiştir: 

في هذه الآية ولقد رآه نزلة أخرى عند سدرة المنتهى قال: قال رسول الله صلى الله  عن ابن مسعود:

 من ريشه التهاويل الدر والياقوت.صلى الله عليه وسلم وله ستمائة جناح ينتثر عليه وسلم: رأيت جبريل 

İbn Mes’ûd, “Bir de onu inerken, Sidre-i Müntehâ’nın yanında görmüştü” 

(Necm, 53/13-14) ayetiyle ilgili olarak Rasulullah’ın (sav) şöyle buyurduğunu 

söylemiştir: ‘Cebrâîl’i (as) kendi şekliyle gördüm. 600 kanadı vardı. Tüylerinden inci ve 

yakut süsler yayılıyordu.’504 

Abdullah’ın “Kalp gördüğünü yalanlamadı” (Necm, 53/11) ayetiyle ilgili 

olarak da şöyle dediği rivayet edilmiştir: 

 لأ ما بين السماء والأرض.رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم جبريل في حلة من رفرف قد م

“Rasulullah (sav), Cebrâîl’i, pırıl pırıl kumaştan bir elbise içinde yer ile göğün 

arasını doldurmuş bir vaziyette gördü.”505 

-İbn Mes’ûd, Hz. Peygamber’in bir ayeti başka bir ayetle tefsir ettiği şu rivayeti 

de nakletmiştir: 

ت هذه الآية: الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم شق ذلك على الناس وقالوا: يا رسول الله فأينا لا لما نزل

يظلم نفسه قال: إنه ليس الذي تعنون ألم تسمعوا ما قال العبد الصالح: يا بني لا تشرك بالله إن الشرك لظلم عظيم 

 إنما هو الشرك.

 “İman edip, imanlarına zulüm karıştırmayanlar...” (En’âm, 6/82) ayeti nâzil 

olunca, bu insanlara ağır geldi; “Yâ Rasulallah, hangimiz kendisine zulmetmiyor ki?..” 

dediler. Hz. Peygamber, “Bu sizin anladığınız değil. Salih bir kul olan Lokman’ın 

sözünü işitmediniz mi? ‘Yavrucuğum Allah’a ortak koşma. Çünkü Allah’a ortak 

                                                      
503 Bkz: Taberî, Câmiu’l-Beyân, XXVII/46-47; Pak, “Erken Dönem Tefsir Faaliyetleri (Taberi Öncesi)”, 

Tefsir El Kitabı, s. 130; Hz. Aişe’nin, İbn Abbas’ın Allah’ın görülmesi hakkındaki rivayetine karşı 

çıkması için bkz: Zerkeşî, el-İcâbe li Îrâdi Mâ’stedrekethu Âişe ala’s-Sahâbe (Hz. Aişe’nin Sahabeye 

Yönelttiği Eleştiriler), s. 69-74. 
504 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/31, no: 3915; VII/404, no: 4396. Ayrıca bkz: Ahmed b. Hanbel, 

Müsned, VI/410, no: 3862; Buhârî, Bed’u’l-Halk, 7, III/1181;  Bezzâr, Müsned, V/207, no: 1809; Taberî, 

Camiu’l-Beyân, XXVI/45-6. 
505 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/284-285, no: 3740; VII/81, no: 3971 (İkisi aynı rivayettir.); Tirmizî, 

Tefsîru’l-Kur’ân, 54, V/396.  



88 
 

koşmak, büyük bir zulümdür.’ (Lokmân, 31/13) Dolayısıyla ayette geçen zulüm, 

şirktir.” buyurdu.506 

Abdullah b. Mes’ud’un tefsirle ilgili rivayetleri incelendiğinde büyük bir 

kısmının ayetlerin sebeb-i nüzûlleri ile ilgili olduğu görülür. Birkaç örnek rivayet 

zikredecek olursak;  

-“Gündüzün iki ucunda, gecenin de ilk saatlerinde namaz kıl. Çünkü iyilikler 

kötülükleri giderir. Bu, öğüt almak isteyenlere bir hatırlatmadır” (Hûd, 11/114) ayeti ile 

ilgili olarak Abdullah b. Mes’ûd, bir adamın Hz. Peygamber’e gelip Medîne’nin bazı 

yerlerinde bir kadınla cinsî münasebet dışında her şeyi yaptığını söyleyerek 

Rasulullah’tan (sav) kendisi hakkında hüküm vermesini istediğini, Hz. Ömer’in ‘Eğer 

sen gizleseydin Allah da örterdi’ dediğini, Hz. Peygamber’in ise bir şey söylemediğini, 

adamın da kalkıp gittiğini, sonra Rasulullah’ın (sav) bir kişi göndererek adamı 

çağırdığını ve bu ayeti okuduğunu söylemiş, o kimsenin “Ya Rasulallah, bu ayet yalnız 

benim için mi, diye sorduğunu, Hz. Peygamber’in de, “Bütün insanlar içindir” 

buyurduğunu rivayet etmiştir.507 

-İbn Mes’ûd, Kitap ehlinden bir adamın Hz. Peygamber’e gelip, “ يا أبا القاسم أبلغك

بع أن الله عز وجل يحمل الخلائق على اصبع والسموات على اصبع والأرضين على أصبع والشجر على اص

 Ey Ebû’l-Kasım! Allah Teâlâ’nın yaratıkları bir parmakta, gökleri bir = والثرى على اصبع

parmakta, yerleri bir parmakta, ağaçları bir parmakta, nemli toprakları bir parmakta 

taşıdığını sana tebliğ ediyorum.” dediğini, Hz. Peygamber’in azı dişleri görünene kadar 

güldüğünü, bunun üzerine “وما قدروا الله حق قدره = “Allah’ı gereği gibi tanımadılar.” 

(Zümer, 39/67) ayetinin nazil olduğunu nakletmiştir.508 

-İbn Mes’ûd’dan, Fussilet Suresi 22-23. ayetlerin sebeb-i nüzûlünü bildiren 

rivayet şöyle nakledilmiştir: 

                                                      
506 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/68-69, no: 3589; VII/129, no: 4031; VII/275, no: 4240; Buhârî, 

Enbiyâ’, 11, III/1226; Enbiyâ’, 42, III/1262; Tefsîr, 268, IV/1793; Mürteddîn, 1, 8, VI/2535, 2542; 

Müslim, Îmân, 56, I/114, no: (124)-197; Tirmizî, Tefsîru’l-Kur’ân, 7, V/262; Bezzâr, Müsned, IV/312, 

no: 1493; IV/312-313, no: 1494. 
507Taberî, Câmiu’l-Beyân, XII/134-135. Rivayet için bkz: Tirmizî, Tefsîru’l-Kur’ân, 12, V/289-290. 

Benzer rivayetler için bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/165, no: 3653; VII/171, no: 4094; Buhârî, 

Mevâkîtü’s-Salat, 3, I/196-197; Tefsîr, 176, IV/1727; Tirmizî, Tefsîru’l-Kur’ân, 12, V/291. 
508 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/69-70, no: 3590. Ayrıca bkz: Buhârî, Tevhîd, 19,  VI/2697; Müslim, 

Münâfikîn, 50, III/2147-2148, no: (2786)-19, 21; Taberî, Câmiu’l-Beyân, XXIV/26. İbn Abbâs’tan da 

benzer bir rivayet nakledilmiştir. Bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, IV/125-126, no: 2267; V/129, no: 

2988; Tirmizî, Tefsîru’l-Kur’ân, 41, V/371.  



89 
 

نفر قرشي وختناه ثقفيان أو ثقفي وخنتاه قرشيان كثير شحم بطونهم قليل فقه  كنت مستترا بستار الكعبة فجاء ثلاثة

قلوبهم فتكلموا بكلام لم أسمعه فقال أحدهم: أترون الله يسمع كلامنا هذا فقال الآخر: أرانا إذا رفعنا أصواتنا سمعه 

للنبي صلى الله عليه وسلم فأنزل إن سمع منه شيئا سمعه كله قال: فذكرت ذلك  وإذا لم نرفعها لم يسمع فقال الآخر:

الله عز وجل: وما كنتم تستترون ان يشهد عليكم سمعكم ولا أبصاركم ولا جلودكم إلى قوله ذلكم ظنكم الذي ظننتم 

 بربكم أرداكم فأصبحتم من الخاسرين.

“Kâbe’nin örtüsüne bürünmüştüm, biri Kureyşli, ikisi akrabaları olan Sakifli 

veya biri Sakifli ikisi akrabaları olan Kureyşli göbekli, anlayışları kıt üç kişi geldi. 

İşitmediğim bir şeyler konuştular. Sonra biri, ‘Ne dersin, Allah bu konuşmamızı işitmiş 

midir?’ dedi. Diğeri, ‘Yüksek sesle konuşursak işitir, sesimizi yükseltmezsek işitmez.’ 

dedi. Bir diğeri ise, ‘Eğer konuşmamızdan bir şey işitmişse, hepsini işitmiştir.’ dedi. 

Ben bunu Hz. Peygamber’e (sav) anlattım. Yüce Allah, “Siz, kulaklarınızın, 

gözlerinizin, derilerinizin, aleyhinizde şahitlik etmesinden sakınmıyordunuz, ayrıca siz, 

yaptıklarınızın çoğunu, Allah’ın bilmediğini sanıyordunuz. İşte bu Rabbiniz hakkında 

beslediğiniz kötü bir zandır. O sizi mahvetti ve bu yüzden hüsrana uğrayanlardan 

oldunuz.” (Fussilet, 41/22-23) ayetini indirdi”509 

-İsra Suresi 85. ayetin sebeb-i nüzûlü ile ilgili de İbn Mes’ûd’dan, şöyle bir 

rivayet nakledilmiştir: 

كنت أمشي مع النبي صلى الله عليه وسلم في حرث بالمدينة وهو متوكئ على عسيب قال: فمر بقوم من 

اليهود فقال بعضهم لبعض: سلوه عن الروح قال بعضهم: لا تسألوه فسألوه عن الروح فقالوا: يا محمد ما الروح فقام 

على العسيب قال: فظننت أنه يوحى اليه فقال: ويسألونك عن الروح قل الروح من أمر ربي وما أوتيتم من  فتوكأ

 العلم إلا قليلا قال: فقال بعضهم: قد قلنا لكم لا تسألوه.

Hz. Peygamber (sav) ile birlikte Medine’nin tarlalarında yürüyorduk; O bir 

hurma dalına dayanıyordu. Yahûdî bir topluluğa uğradı. Onların bir kısmı diğerine, 

“Ona ruhu sorun.” dedi. Bir kısmı ise “Sormayın” dedi. Onlar ruhu sordular, “Ey 

Muhammed, ruh nedir?” dediler. Hz. Peygamber doğruldu ve hurma dalına dayandı. 

Kendisine vahiy geldiğini düşündüm. Rasulullah, “Sana ruhu soruyorlar. Onlara ‘Ruh 

rabbimin emrindedir. Bu konuda size çok az bilgi verilmiştir.’ de!” (İsrâ 17/85) 

buyurdu. Bunun üzerine bir kısmı, “Size sormayın demiştik.” dedi.510 

                                                      
509 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/108-109, no: 3614; VII/139-140, no: 4047 (İkisi aynı rivayettir.); 

VI/419-420, no: 3875; VII/273, no: 4238; Tirmizî, Tefsîru’l-Kur’ân, 43, V/375-376.  
510 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/214-215, no: 3688; VII/280, no: 4248 (İki rivayet aynıdır). Buhârî, 

İlim, 47, I/58; Tevhîd, 28, 29, VI/2713, 2714; Müslim, Münâfikîn, 4, III/2152, no: (2794)-32; Tirmizî, 

Tefsîru’l-Kur’ân, 18, V/304.   



90 
 

İbn Mes’ûd, Hz. Peygamber’in yanından ayrılmadığı onunla fazla vakit 

geçirdiği için ayetlerin sebeb-i nüzûllerine şahit olmuş, bu konuyla ilgili çok sayıda 

rivayette bulunmuştur. Onun hadis kaynaklarında yer alan tefsirle alakalı rivayetleri 

daha çok ayetlerin sebebi nüzûlüyle ilgilidir.  

G. RASULULLAH’A (SAV) SORULAR SORARAK ALDIĞI CEVAPLARI 

NAKLETMESİ 

Rasulullah (sav) hayattayken sahabiler dinî konularda anlayamadıkları veya 

merak ettikleri şeyleri ona sormuş ve öğrenmişlerdir. Hz. Peygamber, sahabenin soruları 

olduğunda bizzat kendisine sormalarını istemiş, “Bilmiyorsanız sorun, cehâletin ilacı 

sormaktır”511 buyurmuştur. Başka bir rivayette de “Sormak ilmin yarısıdır”512 demiştir. 

Aynı zamanda Rasulullah (sav) da onlara sorular sormuş, hem ilmî seviyeleri 

hakkında bilgi edinmek hem de dikkatlerini toplayarak fikir yürütmelerini sağlamak 

istemiştir. Böylece verdiği cevabın daha iyi anlaşılmasını sağlamayı amaçlamıştır.513 

Kaynaklarımızda İbn Mes’ûd’un “Allah’a en sevimli gelen, en faziletli amelin 

ne olduğunu” Hz. Peygamber’e sorduğu zikredilmiştir. Rivayet, kaynaklarımızda şu 

şekilde yer almıştır: 

سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلت: يا رسول الله أي الأعمال أفضل قال: الصلاة لميقاتها قال: -

قلت: ثم ماذا يا رسول الله قال: بر الوالدين قال: قلت: ثم ماذا يا رسول الله قال: الجهاد في سبيل الله قال: فأسكت 

 وسلم لزادني. ولو استزدت رسول الله صلى الله عليه

Abdullah b. Mes’ûd, “Rasulullah’a (sav), “Yâ Rasulullah (sav), amellerin 

hangisi daha faziletlidir?” diye sordum. O, “Vaktinde kılınan namaz” buyurdu. “Sonra 

hangisi, yâ Rasulallah?” dedim. “Ana babaya iyi davranmaktır” buyurdu. “Sonra 

hangisi, yâ Rasulallah?” dedim. “Yüce Allah yolunda cihat etmektir” buyurdu. Sonra 

sustum; ben Rasulullah’ın (sav) daha artırmasını isteseydim, artıracaktı” demiştir.514 

                                                      
511 İbn Mâce, Tahâret, 93, I/189; Ebû Dâvûd, Tahâret, 127, I/239-240. 
512 Râmehurmuzî (ö. 360), el-Muhaddisü’l-Fâsıl, s. 359; Heysemî, Mecmau’z-Zevâid, I/160. 
513 Abdulfettâh Ebû Gudde, Bir Eğitimci Olarak Hz. Muhammed (sas) ve Öğretim Metodları, (Çeviren: 

Enbiya Yıldırım), Otto, Ankara, 2017; Aşık, Sahabe ve Hadis Rivayeti, s. 86. 
514 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/338-339, no: 4313; VII/277, no: 4243 (“Sustum” ifadesi 

bulunmamaktadır.); VII/245, no: 4186 (İbn Mes’ûd’un “Hangi amel yüce Allah’a daha sevimlidir” diye 

sorduğu zikredilmiştir, sonundaki “Sustum” ifadesi ise bulunmamaktadır.); VII/5, no: 3890 (“Hangi amel 

Allah’a daha sevimlidir” şeklinde sorduğu zikredilmiştir. فاسكت  ifadesi yerine de فحدثني بهن ifadesi 

bulunmaktadır.); VII/103, no: 3998 (Hz. Peygamber’in ilk soruya “Namazları vaktinde kıl” şeklinde 

cevap verdiği rivayet edilmiştir.); Buhârî, el-Cihâd ve’s-Siyer, 1, III/1025; Müslim, İmân, 36, I/89, no: 

137; I/89-90, no: 138 (İbn Mes’ûd’un “Ya Nebiyyallah, Hangi ameller cennete yaklaştırır” diye sorduğu 



91 
 

Bazı rivayetlerde İbn Mes’ûd’un, Hz. Peygamber’e en faziletli amelin hangisi olduğunu 

sorması üzerine, Hz. Peygamber’in arka arkaya bu üç şeyi söylediği geçmektedir.515 

Bazı rivayetlerde ise, İbn Mes’ûd’un bu sorusu üzerine Rasulullah’ın (sav) sadece 

“Vaktinde kılınan namaz” diyerek cevap verdiği nakledilmiştir.516 Bir adamın, İbn 

Mes’ûd’a “Hangi amelin daha faziletli olduğunu sorduğu, İbn Mes’ûd’un da “Ben 

Rasulullah’a (sav) sordum” diyerek bu hadisi naklettiği rivayet edilmiştir.517 İsnadlara 

bakıldığında rivayetlerdeki farklılıkların ravî tasarrufundan kaynaklandığı 

anlaşılmaktadır. Zira İbn Mes’ûd’dan, Ebû Amr eş-Şeybânî nakletmiş, sonra isnad 

çeşitlenmiştir. 

Ahmed b. Hanbel’in tahric ettiği bir rivayette de, Abdullah b. Mes’ûd’un, 

Rasulullah’a (sav) “Hangi zulüm daha büyüktür” diye sorduğu zikredilmiştir. Rivayet 

şöyledir:  

أعظم قال: ذراع من أرض ينتقصه من حق أخيه فليست حصاة من  "قلت: يا رسول الله أي الظلم

 الأرض أخذها إلا طوقها يوم القيامة إلى قعر الأرض ولا يعلم قعرها إلا الذي خلقها."

“Yâ Rasulallah, hangi zulüm daha büyüktür?” dedim. O da, “Kardeşinin hakkı 

olan araziden bir arşın almaktır. Birinin arazisinden alınan bir taş tanesi, kıyamet 

gününde ta dibine kadar, alan kişinin boynuna geçirilir. Onun dibini ise ancak yaratan 

Allah bilir” buyurdu.518 

Kaynaklarımızda İbn Mes’ûd’un, insanların en hayırlısının kim olduğunu Hz. 

Peygamber’e sorduğu geçmektedir. Rivayet şu şekildedir:   

ذين يلونهم ثم "سألت رسول الله صلى الله عليه و سلم أي الناس خير؟ فقال : قرني ثم الذين يلونهم ثم ال 

 يجيء قوم يسبق شهادة أحدهم يمينه ويمينه شهادته"

“Rasulullah’a (sav) ‘İnsanların en hayırlısı kimdir?’ diye sordum. Dedi ki: 

“Benim çağımda yaşayanlar, sonra onların peşinden gelenler, sonra onların peşinden 

                                                                                                                                                            
zikredilmiştir. Onun “Daha sorsaydım cevaplayacaktı” sözü ise mevcut değildir.);  Tirmizî, el-Birr ve’s-

Sıla, 2, IV/310; Bezzâr, Müsned, V/192, no: 1791. 
515Abdurrazzak, Musannef, III/126, no: 5014; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/315, no: 4285; VII/82, no: 

3973; Nesâî, Mevâkît, 51, I/292-3. 
516Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/266, no: 4223; İbn Hibbân, Sahih, IV/338-339, no: 1474; IV/339, no: 

1475 (“İlk vaktinde kılınan namazdır” şeklinde geçmektedir.); IV/343, no: 1479.    
517 Tirmizî, Salât, 127, I/325-326. (Tirmizi, bu hadisin “Hasen sahih” olduğunu söylemiştir.). 
518 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/310, no: 3767; VI/315, no: 3773 (Rivayette anlamı etkilemeyen lafız 

farklılıkları mevcuttur.). 



92 
 

gelenlerdir. Daha sonra, şahitlikleri yeminlerinin, yeminleri şahitliklerinin önüne geçen 

bir toplum gelecektir.519 

İbn Mes’ûd, “Cenazenin nasıl takip edilmesi gerektiğini” de Rasulullah’a (sav) 

sorduklarını söylemiş ve Rasulullah’ın (sav) cevabını nakletmiştir. Rivayet şöyledir: 

"سألنا نبينا صلى الله عليه وسلم عن السير بالجنازة فقال: السير ما دون الخبب فإن يك خيرا تعجل اليه 

 عة ولا تتبع ليس منا من تقدمها."أو قال: تعجل اليه وإن يك سوى ذاك فبعدا لأهل النار الجنازة متبو

“Peygamberimiz’e (sav), cenazenin arkasından nasıl yürüneceğini sorduk. O da 

şöyle buyurdu: “Koşmaktan hafif bir hızla yürünür. Çünkü cenaze iyi birinin ise 

gideceği yere çabucak ulaşsın; iyi değilse, cehennemlik bizden uzak olsun! Cenazenin 

peşinden gidilir, cenaze arkadan gelmez. Cenazeden önde giden bizden değildir.”520 

İbn Ebî Şeybe’nin tahric ettiği rivayette ise, Ebû Mâcid’in Abdullah b. 

Mes’ûd’a cenazenin nasıl takip edileceğini sorması üzerine, İbn Mes’ûd’un 

“Rasulullah’a sorduk, o da şöyle dedi” demeden doğrudan, Hz. Peygamber’den 

öğrendiği şeyi kendi sözü gibi bildirdiği nakledilmiştir.521 

Başka bir rivayette de İbn Mes’ûd, merak ettikleri bir konuyu Rasulullah’a 

(sav) şöyle sorduklarını söyleyerek Rasulullah’ın (sav) yaptığı izahı nakletmiştir: 

"سألنا رسول الله صلى الله عليه وسلم عن القردة والخنازير أهي من نسل اليهود فقال رسول الله صلى 

الله عليه وسلم: إن الله لم يلعن قوما قط فمسخهم فكان لهم نسل حين يهلكهم ولكن هذا خلق كان فلما غضب الله على 

 اليهود مسخهم فجعلهم مثلهم."

“Rasulullah’a (sav) maymun ve domuzun Yahûdîler’in soyundan mı olduğunu 

sorduk. Rasulullah (sav), ‘Allah’ın lanet ederek suretlerini değiştirdiği hiçbir halkın 

helak olduktan sonra nesli devam etmemiştir. Fakat bunlar (maymun ve domuz) 

Allah’ın yarattığı canlılardır. Allah; Yahûdîlere öfkelenince, onların suretlerini onlar 

gibi yapmıştır.’ buyurdu.”522 

                                                      
519 Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, X/165, no: 10338. Bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/76, no: 3594; 

VII/74, no: 3963; VII/199-200, no: 4130; VII/235, no: 4173; VII/263, no: 4217; Buhârî, Şehâdât, 9, 

II/938; Fadâilü’s-Sahâbe, 1, III/1335; Rikâk, 7, V/2362; Müslim, Fadâilü’s-Sahâbe, 52, II/1962-1963, no: 

(2533)-210, 211, 212; Tirmizî, Menâkıb, 57, V/695. 
520 Abdurrazzâk, Musannef, III/446, no: 6265; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/279, no: 3734; VII/54, no: 

3939; VII/86, no: 3978; VII/183, no: 4110 (Rivayette Rasulullah’ın (sav) sadece “Koşmaktan hafif bir 

hızla yürünür. Cenazenin peşinden gidilir, cenaze arkadan gelmez” dediği zikredilmiştir.). 
521 İbn Ebî Şeybe, Musannef, IV/457-458, no: 11345. 
522 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/292-293, no: 3747; VI/312, no: 3768; VII/102, no: 3997. 



93 
 

Yine İbn Mes’ûd’un Rasulullah’a (sav) sorduğu ifade edilen bir konu 

kaynaklarımızda şu şekilde nakledilmiştir: 

ادُ بْ  ِ عَنْ مَسْرُوقٍ قَالَ كُنَّا جُلوُسًا عِنْدَ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ حَدَّثنََا حَسَنُ بْنُ مُوسَى حَدَّثنََا حَمَّ نُ زَيْدٍ عَنِ الْمُجَالِدِ عَنِ الشَّعْبِي 

حْمَنِ هَلْ سَألَْتمُْ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّ  وَسَلَّمَ كَمْ تمَْلِكُ هَذِهِ ى اللَّهُ عَليَْهِ مَسْعوُدٍ وَهُوَ يقُْرِئنَُا الْقرُْآنَ فقََالَ لهَُ رَجُلٌ يَا أبََا عَبْدِ الرَّ

ةُ مِنْ خَلِيفَةٍ فقََالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْعوُدٍ مَا سَألَنَِي عَنْهَا أحََدٌ مُنْذُ قَدِمْتُ الْعِرَاقَ قبَْلَ  كَ ثمَُّ قَالَ نعََمْ وَلقََدْ سَألَْنَا رَسُولَ اللَّهِ الْأمَُّ

 اثنَْا عَشَرَ كَعِدَّةِ نقَُبَاءِ بَنِي إسِْرَائيِلَ صَلَّى اللَّهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ فقَاَلَ 

 

Mesrûk, Abdullah b. Mes’ûd’un yanında oturduklarını ve onun kendilerine 

Kur’ân okuduğunu söylemiştir. Bir adam “Ey Ebû Abdurrahmân! Rasulullah’a (sav) 

sordunuz mu, bu ümmetin halifelerden kaç hükümdarı olacak?” diye sormuş, İbn 

Mes’ûd, “Irak’a geldiğimden beri senden önce kimse bana bunu sormadı” diyerek, 

“Rasulullah’a sorduklarını ve ‘Benî İsrâil’in başkanlarının sayısı gibi on iki tane 

olacağını’ söylediğini” zikretmiştir.523 

İsnaddaki ravilerden Mücâlid b. Saîd (ö. 144), münekkit alimler tarafından cerh 

edilmiş bir râvîdir ve hadisiyle ihticâc edilmeyeceği söylenmiştir.524 İsnâdı sahih 

olmayan bu rivayetin metni de problemlidir.  

Abdullah b. Mes’ûd’a “Allah yolunda öldürülenlere ölüler demeyin. Bilakis 

onlar diridirler” mealindeki Âl-i İmran Suresi 169. ayet sorulmuş, İbn Mes’ûd da “Biz 

onu sorduk” diyerek Rasulullah’ın (sav) yaptığı açıklamayı zikretmiştir.525 Malum 

olduğu üzere sahabe anlayamadıkları ayetleri, Hz. Peygamber’e sorarak öğrenmiş ve 

aynı şeyi merak ederek kendisine soran kişilere de öğrendiklerini nakletmiştir. 

Soru sormak, İbn Mes’ûd’un Hz. Peygamber’den hadis alma usullerinden 

olması bakımından önemlidir. Bu rivayetler aynı zamanda Abdullah b. Mes’ûd’un hangi 

konuları merak ederek Hz. Peygamber’e sorduğunu göstermektedir. Kaynaklarda İbn 

Mes’ûd’un “Rasulullah’a (sav) sorduk ya da sordum” diyerek naklettiği rivayetler tespit 

edilmeye çalışılmıştır. Ancak İbn Mes’ûd’un Hz. Peygamber’e sorduğu sorular 

                                                      
523 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/321, no: 3781 (İsnâdı: İbn Mes’ûd- Mesrûk- Şa’bî- Mücâlid- Hammâd 

b. Zeyd- Hasen b. Mûsâ); Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, X/157, no: 10310 (İsnâdı: İbn Mes’ûd- Mesrûk- 

Şa’bî- Mücâlid- Hammâd b. Zeyd- Ârim Ebu’n-Nu’mân- Ali b. Abdülazîz). 
524 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XXVII/219-224, no: 5780. 
525 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VII/25, no: 19613; Tirmizî, Tefsîru’l-Kur’ân, 4, V/231; Taberânî, el-

Mu’cemü’l-Kebîr, IX/210, no: 9024. 



94 
 

bunlardan ibaret olmamalıdır. Nitekim İbn Mes’ûd, kendisine danışılan bir konuda 

bazen Hz. Peygamber’e sorarak öğrenmiş olsa bile bunu ifade etmeden cevaplamıştır.526 

H. ABDULLAH B. MES’ÛD’DAN BAZEN TOPLU OLARAK, BAZEN AYRI 

AYRI RİVAYET EDİLEN HADİSLER 

İbn Mes’ûd’dan gelen rivayetler bazen bir kerede tek bir hadis olarak, bazen de 

parça parça farklı rivayetler olarak nakledilmiştir. 

-İbn Mes’ûd’dan Ümmü Habîbe bint. Ebî Süfyân’ın, “ اللهم أمتعني بزوجي رسول الله

 Allah’ım beni eşim Rasulullah (sav), babam = صلى الله عليه وسلم وبأبي أبي سفيان وبأخي معاوية

Ebû Süfyân ve kardeşim Muâviye ile nimetlendir” diye dua etmesi üzerine 

Rasulullah’ın (sav) şöyle buyurduğu nakledilmiştir: 

إنك سألت الله لآجال مضروبة وأيام معدودة وأرزاق مقسومة لن يعجل شيء قبل حله أو يؤخر شيء 

 وعذاب في القبر كان أخير أو أفضلعن حله ولو كنت سألت الله أن يعيذك من عذاب في النار 

“Belirlenmiş bir ecel, sayılı günler ve taksim edilmiş rızık konusunda talepte 

bulunuyorsun. Hiçbir şey vaktinden önce gelmeyeceği gibi, vaktinden sonraya da 

kalmaz. Allah’tan, seni cehennem azabından ve kabir azabından korumasını isteseydin, 

senin için daha iyi ve hayırlı olurdu.” 

Arkasından da; Rasulullah’ın (sav) yanında maymun ve domuzların suretleri 

değiştirilmiş Yahûdîler’den geldiğinden bahsedilmesi veya Rasulullah’a (sav) maymun 

ve domuzların suretleri değiştirilen insanlar mı, yoksa daha önce yaşayan canlılar mı 

olduğunun sorulması üzerine, Rasulullah’ın (sav) şöyle buyurduğu nakledilmiştir:  

 لم يمسخ الله قوما أو يهلك قوما فيجعل لهم نسلا ولا عاقبة وإن القردة والخنازير قد كانت قبل ذلك

“Allah lanet ederek suretlerini değiştirdiği veya helâk ettiği hiçbir halkın 

neslini devam ettirmemiştir. Fakat maymun ve domuz Allah’ın daha önce yarattığı 

canlılardır.’527 

Rasulullah’ın (sav), maymun ve domuzlarla ilgili sorulan soruya verdiği cevap, 

müstakil olarak da şöyle nakledilmiştir: 

                                                      
526 Örneğin bkz: İbn Ebî Şeybe, Musannef, IV/457-458, no: 11345. 
527 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/230-231, no: 3700; VII/191, no: 4119; VII/39-40; VII/286, no: 4254; 

Müslim, Kader, 7, III/2050-2051, no: (2663)-32, 33; Bezzâr, Müsned, V/300, no: 1919. 



95 
 

"سألنا رسول الله صلى الله عليه وسلم عن القردة والخنازير أهي من نسل اليهود فقال رسول الله صلى 

الله عليه وسلم: إن الله لم يلعن قوما قط فمسخهم فكان لهم نسل حين يهلكهم ولكن هذا خلق كان فلما غضب الله على 

 اليهود مسخهم فجعلهم مثلهم."

“Rasulullah’a (sav) maymun ve domuzun Yahûdîler’in soyundan mı olduğunu 

sorduk. Rasulullah (sav), “Allah’ın lanet ederek suretlerini değiştirdiği hiçbir halkın, 

helak olduktan sonra nesli devam etmemiştir. Fakat bunlar (maymun ve domuz) 

Allah’ın (daha önce) yarattığı canlılardır. Allah, Yahûdîler’e öfkelenince, onların 

suretlerini onlar gibi yapmıştır.’ buyurdu.”528 

Abdullah b. Mes’ûd’un, Ümmü Habîbe’nin duasını ve Rasulullah’ın (sav) ona 

yaptığı nasihati bizzat işitmeyip başka bir sahabi vasıtasıyla öğrenerek, o kişinin ismini 

zikretmeden nakletmiş olması da muhtemeldir. Bu rivayet ve hemen arkasından 

“Rasulullah’a (sav) sordukları” veya “Bir adamın sorduğu” ve “Rasulullah’ın (sav) 

yanında konuşulması üzerine söylediği” zikredilen mesh ile ilgili rivayet, Abdullah b. 

Mes’ûd’dan bir arada Ma’rûr b. Süveyd tarafından aktarılmıştır. Aynı zamanda ikinci 

rivayeti İbn Mes’ûd’dan Ebu’l Ahves’in müstakil olarak da naklettiği kaynaklarımızda 

geçmektedir. İsnadların farklı olması müelliflerin kitaplarına alırken ihtisar etmeyip 

hem birlikte hem ayrı olarak nakledildiğini göstermektedir.  

 Namazlar, büyük günahlardan = الصلوات كفارات لما بينهن ما اجتنبت الكبائر“ -

kaçınıldığı sürece, aralarında işlenen diğer günahlara kefaret olur” hadisi daha önce 

zikredildiği üzere İbn Mes’ûd’dan mevkuf olarak nakledilmiştir.529 

Yine İbn Mes’ûd’dan yukarıda zikredilen şu hadis nakledilmiştir: 

قال رسول الله صلى الله عليه و سلم ) من مات يشرك بالله شيئا دخل النار ( . وقلت أنا من مات لا 

 .يشرك بالله شيئا دخل الجنة

“Rasulullah (sav), ‘Kim bir şeyi Allah’a ortak koşarak ölürse cehenneme girer’ 

buyurdu. Ben de ‘Kim Allah’a bir şeyi ortak koşmadan ölürse cennete girer’ 

diyorum.”530 

                                                      
528 et-Tayâlisî, Ebû Dâvûd Süleymân b. Dâvûd b. Cârûd (ö. 204), el-Müsned, yy., 1321, s. 39, no: 307; 

Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/292-293, no: 3747; VI/312, no: 3768; VII/102, no: 3997.  
529 Abdurrazzâk, Musannef, I/48, no: 147; İbn Ebî Şeybe, Musannef, III/385, no: 7718; Taberânî, el-

Mu’cemü’l-Kebîr, IX/148, no: 8740; Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/148, no: 8741.  
530 Bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/12, no: 3552; VII/136, no: 4043; VII/269, no: 4231; VII/429-430, 

no: 4425; Buhârî, Cenâiz, 1, I/417; et-Tefsîr, 24, IV/1636; el-Îmân ve’n-Nüzûr, 18, VI/2460; Müslim, el-

Îmân, 40, I/94, no: (92)-150; İbn Hibbân, Sahîh, I/485, no: 251 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- İbn Mes’ûd- 

Ebû Vâil- el-Muğîra- Ebû Avâne- Şeybân b. Ferrûh- Ahmed b. Ali b. el-Müsennâ).       



96 
 

Ahmed b. Hanbel’in tahric ettiği bir rivayette İbn Mes’ûd, bu iki rivayeti 

beraber zikrederek şöyle söylemiştir: 

:من جعل لله ندا جعله الله في النار قال: وأخرى أقولها لم  ولسمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يق

أسمعها منه: ومن مات لا يجعل لله ندا أدخله الله عز وجل الجنة وإن هذه الصلوات كفارات لما بينهن ما اجتنب 

 المقتل.

Rasulullah’ın (sav) “Allah, Kendine ortak koşanı Cehennem’e koyacaktır.” 

dediğini işittim. Ondan işitmediğim bir şeyi de ben söylüyorum; “Kendine ortak 

koşmayan kişiyi de Allah, Cennet’e koyacaktır. Şu beş vakit namaz, insanı helâk eden 

büyük günahlardan uzak durduğu sürece, aralarında işlenen günahlara keffâret olur.”531 

Hem ayrı hem birlikte nakledilen rivayetleri İbn Mes’ûd’dan, Ebû Vâil aktarmıştır. 

Müstakil olarak nakledilen iki rivayeti Ebû Vail’den A’meş nakletmişken, ikisinin bir 

arada zikredildiği rivayet Âsım’dan nakledilmiştir. Dolayısıyla çıkış yeri aynı olmakla 

birlikte rivayetler bize farklı isnadlarla gelmiştir. 

-İbn Mes’ûd’dan gelen başka bir rivayette, farklı konulardaki hadisler tek bir 

kerede, arka arkaya zikredilmiş; yine bu hadisler ayrı ayrı da rivayet edilmiştir:  

1. Ahmed b. Hanbel ve Ebû Ya’lâ’nın Müsned’inde geçen rivayette Abdullah 

b. Mes’ud, Hz. Peygamber’in üç ayrı konuyla ilgili sözünü tek bir seferde nakletmiştir: 

ة فلا لا تباشر المرأة المرأة كأنها تنعتها لزوجها أو تصفها لزوجها أو للرجل كأنه ينظر وإذا كان ثلاث

مرئ مسلم اذبا ليقتطع بها مال أخيه أو قال مال ايتناجى اثنان دون صاحبهما فإن ذلك يحزنه ومن حلف على يمين ك

ك رسول لقي الله عز وجل وهو عليه غضبان قال: فسمع الأشعث ابن قيس ابن مسعود يحدث هذا فقال: في قال ذل

 الله صلى الله عليه وسلم وفي رجل اختصمنا إلى النبي صلى الله عليه وسلم في بئر.

“Elbiseleri olmadan kadın kadına dokunarak bir yatakta yatıp, onun vasıflarını 

kocasına veya bir adama anlatmasın; sanki onu görüyormuş gibi olur. Üç kişi 

olduğunda, içinden ikisi birini dışarıda bırakıp kendi aralarında konuşmasın; çünkü bu 

onu üzer. Kardeşinin malını veya bir Müslüman’ın malını almak için yalan yere yemin 

eden kişi, Allahu Teâlâ’nın huzuruna çıktığında, Allah ona çok öfkeli olacaktır.” 

Eş’as b. Kays, İbn Mes’ûd’un bu hadisi rivayet ettiğini işitmiş ve şöyle 

demiştir: “Bu hadis benim hakkımdadır.  Rasulullah (sav), bir kuyu hakkında aramızda 

                                                      
531 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/360-361, no: 3811; VI/412, no: 3865. 



97 
 

hüküm vermesi için kendisine müracaat ettiğimiz bir adam ile benim hakkımda bunu 

söylemiştir.”532 

2. Bazı rivayetlerde Abdullah b. Mes’ûd’dan sadece iki husus nakledilmiş biri 

zikredilmemiştir. 

“Üç kişi olduğunuzda, içinizden ikisi birini dışarıda bırakıp kendi arasında 

konuşmasın; Çünkü bu onu üzer. Elbiseleri olmadan kadın kadına dokunarak bir yatakta 

yatıp onun vasıflarını kocasına anlatmasın; sanki onu görüyormuş gibi olur.”533 

3. Bazı rivayetlerde ise, sadece bir husus İbn Mes’ûd’dan merfû’ olarak 

nakledilmiştir: 

a) “Bir müslümanın malını haksız olarak alan kişi, Allah kendisine öfkeli 

olduğu halde onun huzuruna çıkacaktır” hadisini Ahmed b. Hanbel534, Buhârî535, İbn 

Ebî Şeybe536, Müslim537,Tirmizî538, İbn Mâce539 tahric etmiştir. 

Ahmed b. Hanbel’in tahric ettiği bir rivayette ise, Şakîk b. Seleme (Ebû 

Vâil)’nin Abdullah b. Mes’ûd’dan üç hadis naklettiği söylenmiş ancak sadece merfû’ 

olarak “Bir müslümanın malını haksız olarak alan kişinin, Allah kendisine öfkeli olduğu 

halde onun huzuruna çıkacağı” hadisi zikredilerek, sebebi vürûdu ile ilgili olan Eş’as b. 

                                                      
532 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/403-404, no: 4395; Ebû Ya’lâ, Müsned,  IV/378-379, no: 5092.  
533 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/236, no: 4175; VII/247, no: 4190 (Rivayette “Çünkü bu onu üzer” 

lafzı mevcut değildir.); VII/414, no: 4407; VII/429, no: 4424 (4407. hadisin isnad ve metin açısından 

tekrarıdır.).  
534 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/59, no: 3946; VI/81, no: 3597 (Rivayetin sonunda sebeb-i vürûduyla 

ilgili olay zikredilmiştir.); VII/261, no: 4212 (Sonunda bunun üzerine Al-i İmran Suresi 77. ayetin indiği 

söylenmiştir.); XXXVI/157-158, no: 21837 (Rivayetin sonunda sebeb-i vürûduyla ilgili olay 

zikredilmiştir.); XXXVI/162-163, no: 21841 (Hadis lafız farklılıklarıyla İbn Mes’ûd tarafından mevkuf 

olarak nakledilmiş, sonra İbn Mes’ûd, Al-i İmrân Suresi 77. ayetin bunu desteklediğini söylemiştir. Eş’as 

bu ayetin kendileri hakkında indiğini ve Rasulullah’ın (sav) böyle buyurduğunu belirtmiştir.); 

XXXVI/164-165, no: 21844 (İbn Mes’ûd merfû’ olarak bu hadisi zikrettikten sonra bunu destekleyen Al-i 

İmrân Sûresi 77. ayetin indiğini söylemiştir.). 
535 Buhârî, Müsâkât, 5, II/831 (Rivayette bazı ufak farklılıklar mevcuttur. Sebebi vüruduyla ilgili olay 

zikredilmiştir.); Husûmât, 3, II/851 (Sebebi vürûduyla ilgili olaya da yer verilmiştir.); Şehâdât, 19, II/948 

(Husûmât, 3’teki hadisle aynıdır); Şehâdât 23, II/950; el-Eymân ve’n-Nüzûr, 10, VI/2452-3 (Rivayetin 

sonunda Allah’ın onu doğrulayan Al-i İmran Suresi 77. ayeti indirdiği zikredilmiştir); el-Îmân ve’n-

Nüzûr, 16, VI/2458 (İbn Mes’ûd, rivayetten sonra Allah’ın bunu doğrulamak için Âl-İmrân suresi 77. 

ayeti indirdiğini söylemiştir. Eş’as b. Kays, gelerek Ebû Abdurrahmân size ne nakletti demiş, haber 

verilmesi üzerine bu ayetin kendisi hakkında indiğini ve Rasulullah’ın (sav) bu hadisi kendileri hakkında 

söylediğini ifade etmiştir.). 
536 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VII/547, no: 22456 (Hadisin sonunda sebeb-i vuruduyla ilgili olay 

zikredilmiştir.); VII/548, no: 22409. 
537 Müslim, Îmân, 61, I/122-123, no: 220 (İbn Mes’ûd bu hadisi merfû’ olarak naklettikten sonra Eş’as 

girmiş ve ne naklettiğini sormuştur. Haber verilmesi üzerine Ebû Abdurrahmân doğru söyledi, demiş ve 

bunun kendileriyle ilgili olduğunu söyleyerek olayı nakletmiştir.). 
538 Tirmizî, Büyû’, 42, III/569 (Rivayetin sonunda sebebi vürûduyla ilgili olay zikredilmiştir.); Tefsîrü’l-

Kur’ân, 4, V/224. 
539 İbn Mâce, Ahkâm, 8, II/778. 



98 
 

Kays olayına yer verilmiş, Rasulullah’ın (sav) bu hadisi söyledikten sonra Al-i İmran 

suresi 77. ayeti okuduğu ifade edilmiştir.540 

b) “Elbiseleri olmadan kadın kadına dokunup, vasıflarını kocasına anlatmasın. 

Bu takdirde adam, sanki ona bakıyormuş gibi olur” hadisini Ahmed b. Hanbel541, 

Bezzâr542, Ebû Ya’lâ543, Buhârî544, Ebû Dâvûd545, Tirmizî546 ve İbn Hibbân547, İbn 

Mes’ûd’dan merfû’ olarak tahric etmiştir. 

c) “Üç kişi olduğunuzda, içinizden ikisi birini dışarıda bırakıp kendi aralarında 

konuşmasın; Çünkü bu onu üzer” hadisini Ahmed b. Hanbel548, Buhârî549, Müslim550, 

Tirmizî551, İbn Mâce552 İbn Mes’ûd’dan merfû’ olarak tahric etmiştir. 

Hadis, İbn Ömer’den de merfû’ olarak nakledilmiştir.553 Abdurrazzak’ın 

Musannef’i dışındaki rivayetlerde “Çünkü bu onu üzer” ifadesi mevcut değildir.   

Görüldüğü gibi, bir müslümanın malını haksız yere almayı, bir kadının diğer 

bir kadının vasıflarını kocasına anlatmasını ve iki kişinin diğerini dışarıda bırakarak 

konuşmasını yasaklayan farklı konularla alakalı üç hadis, Abdullah b. Mes’ûd’dan tek 

bir seferde ve ayrı ayrı nakledilmiştir. Bu hadisleri İbn Mes’ûd’dan nakleden kişi Ebû 

Vâil (Şakîk)’dir. Daha sonra raviler çeşitlenmiştir. İbn Mes’ûd, farklı zamanlarda 

Rasulullah’tan (sav) işittiği hadisleri Perşembe günleri yaptığı derslerden birinde tek bir 

seferde nakletmiş, bu da derslere iştirak eden öğrencisi Ebû Vâil tarafından nakledilmiş 

olmalıdır. Rasulullah (sav) ise, farklı konularla ilgili bu hadisleri değişik zamanlarda, 

bazı olaylar vesilesiyle söylemiştir.  Nitekim Eş’as b. Kays, Abdullah b. Mes’ûd’un ne 

naklettiğini sorarak, “Bir müslümanın malını yalan yere yemin ederek alan kişinin 

Allah’ın huzuruna Allah kendisine öfkeli olduğu halde çıkacağını bildiren” hadisin 

kendisi için söylendiğini ifade etmiş ve hangi olay üzerine Rasulullah’ın (sav) böyle 

söylediğini anlatmıştır. 

                                                      
540 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXXVI/167, no: 21848. 
541 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/100, no: 3609; VI/184, no: 3668; VII/268, no: 4229. 
542 Bezzâr, Müsned, V/131, no: 1717. 
543 Ebû Ya’lâ, Müsned, IX/16-17, no: 5083; IX/103, no: 5170. 
544 Buhârî, Nikâh, 117, V/2007, no: 4942, 4943. 
545 Ebû Dâvûd, Nikâh, 44, II/610. 
546 Tirmizî, Edeb, 38, V/109. 
547 İbn Hibbân, Sahîh, IX/468, no: 4160; IX/469, no: 4161. 
548 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/25, no: 3560; VII/134, no: 4039; VII/181, no: 4106. 
549 Buhârî, el-İsti’zân, 47, V/2319. 
550 Müslim, es-Selâm, 15, II/1718, no: 37, 38. 
551 Tirmizî, Edeb, 59, V/128. 
552 İbn Mâce, Edeb, 50, II/1241. 
553 Mâlik, Kelâm, 6, II/989, no: 14; Abdurrazzak, Musannef, XI/26, no: 19806; Buhârî, el-İsti’zân, 45, 

V/2318; Müslim, Selâm, 15, II/1717, no: 2183; İbn Mâce, Edeb, 50, II/1241 (Rivayette “Rasulullah 

yasakladı” ifadesi mevcuttur.). 



99 
 

Burada İbn Mes’ûd’un rivayetini müelliflerin kitaplarına alırken takti’ ve 

ihtisar yaptıkları ihtimali akla gelmektedir. 

Bir hadisi rivayet ederken bazı kısımlarını hazfedip kısaltmak olan ihtisârı 

alimlerin çoğu hazfedilen kısmın, nakledilen kısımdan ayrı olması şartıyla caiz 

görmüştür.554 Hazfedilen kısım, rivayet edilen kısmın delalet ve manasını etkileyecekse, 

ihtisâr caiz görülmemiştir.555 

Bir hadisi ihtiva ettiği hükümlere göre parçalayıp, parçalardan her birini kitabın 

ilgili bölümünde kaydetmek olan takti’ de, kitabın hacmini artırmamak maksadıyla, 

bilhassa fıkhî hadislerde, ilgili babda, hadisin sadece babla ilgili kısmının alınmasıdır. 

Nitekim takti’ ve ihtisar tamamen farklı şeyler değildir.556 Bu rivayette İbn Mes’ûd’dan 

üç ayrı konuyla ilgili hadis zikredildiği için, müelliflerin kitabın ilgili bölümlerinde ayrı 

ayrı nakletmiş olma ihtimalleri mevcuttur. 

-Abdurrazzâk’ın Musannef’inde Abdullah b. Mes’ûd’dan şöyle bir rivayet 

nakledilmiştir: 

الله عليه وسلم  ابن مسعود قال إنما هما اثنتان الهدي والكلام فأحسن الكلام كلام الله وأحسن الهدي هدي محمد صلى

إلا اياكم والمحرمات والبدع فإن شر الأمور محدثاتها وكل محدثة ضلالة ألا لا يطول عليكم ألأمد فتقسو قلوبكم ألا 

يب ألا إن البعيد ما ليس بآت ألا إن الشقي من شقي في بطن أمه وأن السعيد من وعظ بغيره ألا وإن كل ما هو آت قر

شر الروايا روايا الكذب ألا وإن الكذب لا يصلح في جد ولا هزل ولا أن يعد الرجل صبيه ثم لا ينجز له ألا و إن 

ي إلى البر وإن البر يهدي إلى الجنة وإنه يقال الكذب يهدي إلى الفجور وإن الفجور يهدي إلى النار وإن الصدق يهد

للصادق صدق وبر ويقال للكاذب كذب وفجر وإني سمعت رسول الله صلىالله عليه وسلم يقول إن العبد ليكذب حتى 

 ما العضة النميمة ونقل الأحاديث يكتب كذابا ويصدق حتى يكتب صديقا ثم قال إياكم والعضة أتدرون 

İbn Mes’ûd dedi ki: “Şüphesiz o iki şey rehberlik (Sünnet) ve Kelam (Kur’ân-ı 

Kerîm)’dır.  Sözün en güzeli, Allah’ın sözü ve rehberliğin en güzeli, Muhammed’in 

(sav) rehberliğidir. Haramlar ve bid’atlerden sakının. Şüphesiz işlerin en kötüsü 

sonradan ortaya çıkanlardır ve her sonradan ortaya çıkan sapkınlıktır. Uzun emelli 

olmayın, bu kalbinizi katılaştırır. Bilmiş olun ki, gelecek olan her şey yakındır, uzak 

olan ise gelmeyecek olandır. Bedbaht (cehennemlik) olan, annesinin karnında bedbaht 

olandır; mutlu olan da başkasından öğüt alandır. Doğrusu rivayetlerin en kötüsü yalan 

rivayettir. Yalan söylemek ne ciddi ne şaka olarak uygundur. Sizden bir kişi çocuğuna 

                                                      
554 el-Hatîb el-Bağdadî, Ebû Bekr Ahmed b. Ali (ö. 463), el-Kifâye fî Ma’rifeti Usûli İlmi’r-Rivâye, 2002, 

Mektebetü İbn Abbâs, I/564. 
555 el-Hatib el-Bağdâdî, el-Kifâye, I/561-562; Canan, İbrahim, Hadis Usulü ve Tarihi, Ankara, 1998, 

Akçağ Yayınları, s. 103. 
556 Canan, a.y. 



100 
 

vaadde bulunup onu yapmamazlık etmesin. Dikkatli olun yalan günaha, günah da 

cehenneme götürür. Doğruluk ise iyiliğe, iyilik de cennete götürür. Doğru kimseye 

doğru ve iyi denilir. Yalancıya da yalancı ve günahkar denilir. Ben, Rasulullah’ın (sav) 

şöyle dediğini işittim: Kişi yalan söyler ve neticesinde yalancı olarak yazılır; doğru 

söyler ve neticesinde doğru kişi olarak yazılır. Sonra “العضة’dan sakının. العضة nedir 

bilir misiniz? O, söz taşıyıcılıktır” dedi ve hadisler nakletti.”557 Yani bu rivayeti 

nakleden ravi, İbn Mes’ûd’dan bunları aktarmış, ancak onun daha hadisler nakletmeye 

devam ettiğini belirtmiştir. 

Abdurrazzâk’ın tahric ettiği başka bir rivayet ise şöyledir: 

قال بن مسعود كل ما هو آت قريب ألا إن البعيد ليس بآت لا يعجل الله لعجلة أحد ولا يخف لأمر الناس ما شاء الله 

د لما قرب لأمل الناس يريد الله امرا ويريد الناس أمرا ما شاء الله كان ولو كره الناس لا مقرب لما باعد الله ولا مبع

الله ولا يكون شيء إلا بإذن الله أصدق الحديث كتاب الله وأحسن الهدي هدي محمد رسول الله صلى الله عليه و 

قال معمر قال غير جعفر عن بن مسعود وخير ما  .سلم وشر الأمور محدثاتها وكل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة

لعلم ما نفع وخير الهدى ما اتبع وما قل وكفى خير مما كثر ألقي في القلب اليقين وخير الغنى غنى النفس وخير ا

وألهى وإنما يصير أحدكم إلى موضع أربع أذرع فلا تملوا الناس ولا تسئموهم فإن لكل نفس نشاطا وإقبالا وإن لها 

وعليكم  سآمة وإدبارا ألا وشر الروايا روايا الكذب ألا وإن الكذب يعود إلى الفجور والفجور يعود إلى النار ألا

بالصدق فإن الصدق يعود إلى البر وإن البر يعود إلى الجنة واعتبروا في ذلك أنهما إلفان يقال للصادق يصدق حتى 

يكتب صديقا ولا يزال يكذب حتى يكتب كاذبا ألا وإن الكذب لا يحل في جد ولا هزل ولا أن يعد الرجل منكم صبيه 

شيء فإنهم قد طال عليهم الأمد فقست قلوبهم وابتدعوا في دينهم فإن  ثم لا ينجز له ألا ولا تسألوا أهل الكتاب عن

كنتم لا محالة بسائلهم فما وافق كتابكم فخذوه وما خالفه فاهدوا عنه واسكتوا ألا وإن أصغر البيوت البيت الذي ليس 

ذي يسمع فيه سورة فيه من كتاب الله شيء خرب كخرب البيت الذي لا عامر له ألا وإن الشيطان يخرج من البيت ال

 البقرة تقرأ فيه 

 

İbn Mes’ûd dedi ki: “Gelecek olan her şey yakındır, uzak gelmeyendir. Allah, 

bir kişiyi cezalandırmakta acele etmez. Allah diledikçe insanların işi için korkulmaz. 

Allah, bir şey ister; insanlar da bir şey ister. İnsanlar istemese de Allah’ın istediği şey 

olur. Allah’ın getirdiğini insanlar uzaklaştıramaz, Allah’ın uzaklaştırdığını da insanlar 

getiremez. Her şey ancak Allah’ın izniyle olur. Sözlerin en doğrusu Allah’ın kitabıdır, 

rehberliğin en güzeli Muhammed’in (sav) rehberliğidir. İşlerin en kötüsü sonradan 

çıkanlardır, her sonradan çıkan bid’âttir. Her bid’ât sapkınlıktır. Ma’mer, Câfer 

dışındakilerin İbn Mes’ûd’dan şöyle naklettiğini söylemiştir: İnsanların kalbine atılan en 

                                                      
557Abdurrazzâk, Musannef, XI/116-117, no: 20076; Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/96, no: 8518. Bazı 

rivayetlerde ise hadisin sadece baş kısmı nakledilmiştir. Bkz: Buhârî, Edeb, 70, V/2262; İ’tisâmu bi’l-

Kitâb ve’s-Sünne, 2, VI/2655; Bezzâr, Müsned, V/418, no: 2051. 



101 
 

hayırlı şey ‘yakîn (gerçeğin bilgisi)’dir. Zenginliklerin en hayırlısı gönül zenginliğidir. 

İlmin en hayırlısı faydalı olandır. Yolların en hayırlısı kendisine uyulandır. Az ve yeterli 

olan çok ve boş olandan daha hayırlıdır. Hepiniz dört zirâ’ olan bir yere gideceksiniz. 

İnsanları bıktırmayın. Herkesin çalışması ve yöneldiği bir şey var, bunların da bir 

bıkkınlığı ve vazgeçilmesi vardır. Dikkatli olun! Rivayetlerin en kötüsü yalan olandır. 

Dikkatli olun! Yalan kişiyi günaha, günah da cehenneme götürür. Dikkatli olun! 

Doğruluktan ayrılmayın, doğruluk iyiliğe, iyilik de cennete götürür. Bu konuda ibret 

alın, iki dostluk vardır. Doğru kişiye doğru söylüyor denilir, sonunda bu kişi 

doğrulardan yazılır. Kişi yalan söylemeye devam eder yalancılardan yazılır. Yalanın 

şakası da ciddisi de helal değildir. Sizden bir kişi çocuğuna vaadde bulunup onu 

yapmamazlık etmesin. Dikkatli olun! Ehl-i Kitaba bir şey sormayın. Çünkü onlar uzun 

emelli oldular, kalpleri katılaştı ve dinlerinde bid’âtler uydurdular. Onlara sorarsanız, 

eğer sizin kitabınıza uyarsa onu alın, uymazsa susun (onu almayın). Evlerin en kötüsü 

içerisinde Allah’ın kitabı olmayan harap evdir, aynı tamir edilmemiş harabe ev gibi. 

Dikkatli olun! Şeytan Bakara Suresi’nin okunduğunu işittiği evden uzaklaşır.”558 

İbn Mace’nin Sünen’inde ise merfû’ olarak şöyle geçmektedir: 

إنما هما اثنتان . الكلام الهدى . فاحسن الكلام كلام الله . وأحسن الهدي هدي محمد . ألا وإياكم ومحدثات 

الأمور . فان شر الأمور محدثاتها . وكل محدثة بدعة . وكل بدعة ضلالة . ألا لا يطولن عليكم الأمد فتقسو قلوبكم . 

ما ليس بآت . ألا إن الشقي من شقي في بطن أمه . والسعيد من وعظ بغيره . ألا ألا إن ما هو آت قريب وإنما البعيد 

إن قتال المؤمن كفر وسبابه فسوق . ولا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث . ألا وإياكم والكذب . فان الكذب لا 

فجور . وإن الفجور يهدي إلى يصلح بالجد ولا بالهزل . ولا يعد الرجل صبيه ثم لا يفي له . فان الكذب يهدي إلى ال

النار . وإن الصدق يهدي إلى البر . وإن البر يهدي إلى الجنة . وإنه يقال للصادق صدق وبر . ويقال للكاذب كذب 

 وفجر . ألا وإن العبد يكذب حتى يكتب عند الله كذابا

“Şüphesiz bu iki şey Kelam ve rehberliktir. Sözlerin en güzeli Allah’ın sözü, 

rehberliğin en güzeli Muhammed’in (sav) rehberliğidir. İşlerin sonradan ortaya çıkanları 

konusunda dikkatli olun. İşlerin en kötüsü sonradan ortaya çıkanlardır, her sonradan 

çıkan bid’âttir ve her bid’ât sapkınlıktır. Uzun emelli olmayın bu kalbinizi katılaştırır. 

Gelecek olan yakındır, uzak olan gelmeyendir. Bedbaht olan kimse, annesinin karnında 

bedbaht olandır, mutlu olan da başkasından öğüt alandır. Dikkatli olun! Mü’mini 

öldürmek küfür, sövmek ise fısktır. Bir müslümanın üç günden fazla kardeşine küs 

kalması helal değildir. Yalandan sakının. Yalan söylemek ne ciddi ne şaka olarak uygun 

değildir. Kişi çocuğuna söz verip de sonra yerine getirmemezlik etmesin. Yalan insanı 

                                                      
558Abdurrazzâk, Musannef, XI/159-160, no: 20198; Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/98, no: 8523. 



102 
 

günaha, günah da cehenneme götürür. Doğruluk iyiliğe, iyilik de cennete götürür. 

Doğru söyleyen kişiye doğru ve iyi denilir. Yalan söyleyene de günahkar ve kötü 

denilir. Dikkatli olun! Kişi yalan söyler, sonucunda Allah katında yalancılardan 

yazılır.”559 

Bezzâr’ın Müsned’indeki rivayette de, İbn Mes’ûd’un ref’ ettiği zikredilmiş, şu 

şekilde nakledilmiştir: 

 إن أحسن الهدي هدي محمد وأحسن القصص كتاب الله وشر الأمور محدثاتها وكل محدثة بدعة وسباب

 .المسلم فسوق وقتاله كفر

“Yolların en güzeli, Hz. Muhammed’in yoludur; kıssaların en güzeli Allah’ın 

kitabıdır; işlerin en kötüsü sonradan ortaya çıkanlardır, her sonradan ortaya çıkan 

bid’attir, müslümana sövmek doğru yoldan sapmak, öldürmek ise küfürdür.”560 

Bezzâr’ın tahric ettiği diğer bir rivayet şöyledir: 

إن أصدق الحديث كتاب الله وأحسن الهدي هدي محمد وشر الأمور محدثاتها وكل محدثة ضلالة فعليكم 

 قرآن فإنها مأدبة الله فمن إستطاع منكم أن يأخذ من مأدبة الله فليفعل فإنما العلم بالتعلمبهذا ال

 “Sözlerin en doğrusu Allah’ın kitabı, rehberliğin en güzeli Muhammed’in 

(sav) rehberliğidir. İşlerin en kötüsü sonradan çıkanlardır. Her sonradan çıkan 

sapkınlıktır. Bu Kur’ân’a sarılın. Şüphesiz ki O, Allah’ın ziyafetidir. Sizden Allah’ın 

ziyafetinden almaya gücü yeten alsın. İlim ancak öğrenmekle olur.”561 

İbn Ebî Şeybe’nin tahric ettiği rivayette ise, İbn Mes’ûd’un hutbesinde şöyle 

söylediği nakledilmiştir: 

صَصِ هَذاَ الْقرُْآنُ ، الْحَدِيثِ كَلامَُ اللهِ ، وَأوَْثقََ الْعرَُى كَلِمَةُ التَّقْوَى ، وَخَيْرَ الْمِلَلِ مِلَّةُ إبْرَاهِيمَ ، وَأحَْسَنَ الْقَ  إنَّ أصَْدقََ 

دٍ صلى الله عليه وسلم , وَأشَْرَفَ الْحَدِيثِ ذِكْرُ اللهِ ، وَخَيْرَ  الأمُُورِ عَزَائمُِهَا ، وَشَرَّ الأمُُورِ  وَأحَْسَنَ السُّنَنِ سُنَّةُ مُحَمَّ

لالََةِ  لالَةَُ بعَْدَ الْهُدىَ ، وَخَيْرَ مُحْدثَاَتهَُا ، وَأحَْسَنَ الْهَدْيِ هَدْيُ الأنَْبِيَاءِ ، وَأشَْرَفَ الْمَوْتِ قتَلُْ الشُّهَداَءِ ، وَأغََرَّ الضَّ  الضَّ

فْلَى ، وَمَا قَلَّ وَكَفَى خَيْرٌ  اتُّبِعَ ، وَشَرَّ الْعمََى عَمَى الْقَلْبِ. الْعِلْمِ مَا نفََعَ ، وَخَيْرَ الْهُدىَ مَا وَالْيَدَ الْعلُْيَا خَيْرٌ مِنَ الْيَدِ السُّ

ا كَثرَُ وَألَْهَى ، وَنفَْسٌ تنُْجِيهَا خَيْرٌ مِنْ أمََارَةٍ لاَ تحُْصِيهَا ، وَشَرَّ الْعَذِلَةِ عِنْدَ حَضْرَةِ الْمَ  ، وَشَرَّ النَّداَمَةِ نَداَمَةُ يوَْمِ  وْتِ مِمَّ

لاةََ إلِاَّ دبريًّا ، وَمِنَ النَّاسِ مَنْ لاَ يَذكُْرُ اللَّهَ إلِاَّ  مُهَاجِرًا ، وَأعَْظَمَ الْخَطَايَا الل ِسَانُ الْقِيَامَةِ ، وَمِنَ النَّاسِ مَنْ لاَ يَأتِْي الصَّ

ادِ التَّقْوَى ، وَرَأسَْ الْكَذوُبُ ، وَخَيْرَ الْغِنَى غِنَى النَّ  الْحِكْمَةِ مَخَافَةُ اللهِ ، وَخَيْرَ مَا ألُْقِيَ فِي الْقَلْبِ الْيقَِينُ  فْسِ ، وَخَيْرَ الزَّ

يْبَ مِنَ الْكُفْرِ ، وَالنَّوْحَ مِنْ عَمَلِ الْجَاهِلِيَّةِ ، وَالْغلُوُلَ مِنْ جَمْرِ جَهَنَّمَ ، وَالْكَنْزَ كَي   عْرَ مَزَامِيرُ   مِنَ ، وَالرَّ النَّارِ. وَالش ِ

                                                      
559 İbn Mâce, Mukaddime, 7, I/18. 
560 Bezzâr, Müsned, V/438, no: 2076. 
561 Bezzâr, Müsned, V/423, no: 2055. 



103 
 

بَا ، إبْلِيسَ ، وَالْخَمْرَ جِمَاعُ الِإثمِْ ، وَالن سَِاءَ حَبَائِلُ الشَّيْطَانِ ، وَالشَّبَابَ شُعْبَةٌ مِنَ الْجُنوُنِ ، وَشَرَّ   الْمَكَاسِبِ كَسْبُ الر ِ

هِ ، وَإنَِّمَا يكَْفِي أحََدكُُمْ مَا قنَعَتَْ وَشَرَّ الْمَآكِلِ أكْلُ مَالِ الْيتَيِمِ ، وَالسَّعِيدَ مَنْ وُ  عِظَ بِغَيْرِهِ ، وَالشَّقِيَّ مِنْ شُقِيَ فِي بطَْنِ أمُ ِ

وَايَ بِهِ نفَْسُهُ ، وَإنَِّمَا يَصِيرُ إِلَى مَوْضِعِ أرَْبعَة أذَْرُعٍ وَالأمَْرُ بِآخِرِهِ ، وَأمَْلكََ الْعمََلِ بِهِ خَوَاتمُِ  ا رِوَايَا الْكَذِبِ ، هُ ، وَشَرَّ الر ِ

رْمَةُ مَالِهِ كَحُرْمَةِ دمَِهِ ، وَكُلَّ مَا هُوَ آتٍ قَرِيبٌ. وَسِبَابَ الْمُؤْمِنِ فسُُوقٌ وَقتِاَلَهُ كُفْرٌ ، وَأكَْلَ لَحْمِهِ مِنْ مَعَاصِي اللهِ ، وَحُ 

بْهُ ، وَمَنْ يغَْفِرْ يَغْفِرَ اللَّ  هُ لَهُ ، وَمَنْ يعَْفُ يعَْفُ اللَّهُ عَنْهُ ، وَمَنْ يكَْظِمَ الْغيَْظَ يَأجُْرْهُ اللَّهُ ، وَمَنْ وَمَنْ يتَأَلََّى عَلَى اللهِ يكَُذ ِ

زَايَا يعُْقِبْهُ اللَّهُ ، وَمَنْ يعَْرِفَ الْبلَاءََ يَصْبِرْ عَليَْهِ ، وَمَنْ لاَ يعَْرِفْهُ ينُْكِرْ  ضَعْهُ اللَّهُ ، هُ ، وَمَنْ يَسْتكَْبِرْ يَ يَصْبِرْ عَلَى الرَّ

عَ اللَّهُ بِهِ ، وَمَنْ ينَْوِ الدُّنْيَا تعُْجِزْهُ ، وَمَنْ يطُِعَ الشَّيْطَانَ يعَْصِ  مْعَةَ يسَُم ِ  اللَّهَ ، وَمَنْ يعَْصِ اللَّهَ يعَْذِبْهُ.وَمَنْ يبَْتغَِ السُّ

“Sözlerin en doğrusu, Allah’ın (cc) sözüdür, bağların en kuvvetlisi takva 

sözüdür, dinlerin en hayırlısı İbrâhim’in dinidir, kıssaların en güzeli bu Kur’ân’dır, 

sünnetlerin en güzeli Muhammed’in (sav) sünnetidir, sözlerin en şereflisi Allah’ın 

zikredilmesidir, işlerin en hayırlısı azmedilenlerdir, işlerin en kötüsü sonradan ortaya 

çıkanlardır, yolların en güzeli peygamberlerin yoludur, ölümlerin en şereflisi şehit 

olarak öldürülmektir, dalâletin en kötüsü hidayetten sonra gelendir, ilmin en hayırlısı 

faydalı olandır, yolların en hayırlısı tabi olunandır, körlüğün en kötüsü kalbin 

körlüğüdür. Üstteki el alttaki elden hayırlıdır. Az ve yeterli olan, çok ve boş olandan 

hayırlıdır. Kendisini kurtaran nefis, emir olmaktan daha hayırlıdır. Mazeretin en kötüsü 

ölüm esnasındaki mazerettir. Pişmanlığın en kötüsü kıyametteki pişmanlıktır. 

İnsanlardan namaza geriden gelenler vardır. İnsanların içinde uzaklaşarak Allah’ı 

ananlar vardır. Günahların en kötüsü yalan sözdür. Zenginliklerin en hayırlısı gönül 

zenginliğidir. Azıkların en hayırlısı takvadır. Hikmetin başı Allah’tan korkmaktır. 

İnsanın kalbine atılan en hayırlı şey yakîn (gerçek) bilgisidir. Şüphe küfürdür. Ağıt 

yakmak cahiliye işlerindendir. Kamu malından/ganimetten almak cehennem ateşidir. 

(Zekatı verilmeyen) biriktirilmiş mal ateşle dağlamadır. Şiir şeytanın düdüğüdür. Şarap 

kötülüklerin toplandığı şeydir. Kadınlar şeytanın tuzaklarıdır. Gençler delilikten bir 

gruptur. Kazancın en kötüsü faizdir. Yiyeceklerin en kötüsü yetim malı yemektir. Mutlu 

başkasından öğüt alandır, bedbaht annesinin karnında bedbahttır. Nefsinin kanaat ettiği 

şey kişiye yeter. Dört arşınlık yere dönecektir. İşler sonuna göredir. Rivayetlerin en 

şerlisi yalan rivayettir. Gelecek olan her şey yakındır. Müslümana sövmek doğru yoldan 

sapmak, öldürmek ise küfürdür. Onun etini yemek Allah’a isyandır. Kişinin malı canı 

gibi saygındır. Birinin cennete ya da cehenneme gideceğine yemin eden kişiyi Allah 

yalancı çıkarır. Affedeni Allah affeder. Öfkesini yenen kimseyi Allah ödüllendirir. 

Musibetlere sabredene Allah, yerine başkasını verir. Belaları bilen ona sabreder, 

bilmeyen inkar eder. Kibirleneni Allah alçaltır. Amelini halka gösteriş için işittiren 



104 
 

kişinin amacını Allah, bütün insanlara işittirir. Dünyayı isteyen kimseyi, dünya aciz 

bırakır. Şeytana itaat eden Allah’a isyân eder. Allah’a isyan edeni Allah cezalandırır.”562 

İbn Mes’ûd’un halka hitabından bahseden bu rivayetlerde insanlara arka arkaya 

birçok konuda öğütte bulunduğu ve Rasulullah’ın (sav) adını zikretmeden birçok hadisi 

sıraladığı görülmektedir.  

Taberânî’nin tahric ettiği rivayetin başında, “İbn Mes’ûd’un her Perşembe 

geldiği, oturmadan ayakta, ‘Hutbeyi uzatmayın, insanların içinde zayıflar, yaşlılar, iş-

güç sahibi olanlar olabilir’ dedikten sonra bu rivayeti zikrettiği ifade edilmiştir.563 

Rivayetlerde farklılıklar, ziyâde ve noksanlıklar vardır. Bu, düzenli olarak dersler veren, 

sürekli halka hitab eden İbn Mes’ûd’un farklı zamanlarda söylediği şeyleri ravilerin 

nakletmesinden kaynaklanmış olmalıdır. Bununla birlikte belli bir yere kadar aynı 

isnadla nakledilen rivayetlerin daha sonra farklı raviler tarafından nakledilmesi de ravi 

tasarrufundan kaynaklanan bazı değişikliklere yol açmıştır. Rivayetin isnadlarına 

bakıldığında İbn Mes’ûd’dan bu sözleri Ebu’l-Ahves, Târık, Mürre el-Hemedânî, Ca’fer 

b. Bürkân, Ebû Ubeyde ve Ebû İyâs’ın mevkûf olarak naklettiği görülür. İbn Mes’ûd-

Ebu’l-Ahves-Ebû İshak isnadıyla ise merfû’ olarak nakledilmiştir. 

Câbir b. Abdullah da, Hz. Peygamber’in teşehhütten sonra hutbesinde 

“Sözlerin en güzeli Allah’ın sözüdür, rehberliklerin en güzeli Muhammed’in (sav) 

rehberliğidir” dediğini nakletmiştir.564 Câbir’in naklettiği bazı rivayetlerde ise, Hz. 

Peygamber’in devamında, “İşlerin en kötüsü sonradan ortaya çıkanlardır, her sonradan 

çıkan bid’âttir ve her bid’ât sapkınlıktır.” dediği zikredilmiştir.565 

Kufe’nin muallimi olan Abdullah b. Mes’ûd, derslerinde ve hutbelerinde Hz. 

Peygamber’in de yaptığı gibi bazı hatırlatmalarda bulunmuş ve hadisler nakletmiştir. 

Ancak daha önce zikredildiği gibi bunları merfû’ olarak değil, genelde Hz. 

Peygamber’in sözü olduğunu bildirmeden ve arka arkaya sıralamak suretiyle 

nakletmiştir. 

                                                      
562 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XII/211-212, no: 35555; Hennâd b. es-Serî, Ebu’s-Serî Hennâd b. es-Serî el-

Kûfî (ö. 243), ez-Zuhd, (nşr. Abdurrahmân Abd el-Cebbâr el-Ferîvâî), Kuveyt, 1406, Dâru’l-Hulefâ, (2 

cilt), I/286-287. 
563 Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/97, no: 8522; Taberânî, Ebu’l-Kâsım Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb 

(ö. 360), el-Mu’cemü’l-Evsat, Beyrût, 1999, VI/26, no: 7871. 
564 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXII/319, no: 14431; Nesâî, Tatfîfü’s-Salât, 65, III/58; Îdeyn, 22, III/188-

189. 
565Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXIII/234, no: 14984; Nesâî, Îdeyn, 22, III/188-189. 



105 
 

İbn Mes’ûd’un, müstakil olarak “سباب المسلم فسوق وقتاله كفر = Müslümana sövmek 

doğru yoldan sapmaktır, öldürmek ise küfürdür” hadisini naklettiği çok sayıda rivayet 

kaynaklarımızda mevcuttur.566 

Müslim, İbn Mes’ûd’un müstakil olarak “Bedbaht annesinin karnında 

bedbahttır, mutlu ise başkasından öğüt alandır” dediği rivayeti farklı bir isnadla 

Sahih’inde tahric etmiştir.567 

Bazı rivayetlerde yalan ile ilgili kısımlar ayrı olarak da nakledilmiştir. Sadece 

“Yalan söylemenin ne ciddi ne şaka olarak uygun olmadığını” bildiren rivayet568, 

bununla birlikte “Kişinin çocuğuna söz verip de sonra yerine getirmemezlik etmemesi 

gerektiğini” bildiren rivayet569, bu iki rivayetle birlikte “Doğruluğun iyiliğe, iyiliğin de 

cennete götüreceğini, yalanın günaha, günahın da cehenneme götüreceğini; doğru 

söyleyen kişiye doğru ve iyi denileceğini, yalan söyleyen kişiye yalancı ve günahkar 

denileceğini; kişinin doğru söyleyeceğini ve sonucunda Allah katında doğrulardan 

yazılacağını veya kişinin yalan söyleyeceğini ve sonucunda Allah katında yalancılardan 

yazılacağını” bildiren rivayet570 kaynaklarımızda nakledilmiştir. Yine birçok yerde bazı 

lafız farklılıkları bulunmakla birlikte “Kişinin doğru söyleyeceğini ve sonucunda Allah 

katında doğrulardan yazılacağını veya kişinin yalan söyleyeceğini ve sonucunda Allah 

katında yalancılardan yazılacağını” ifade eden rivayet müstakil olarak nakledilmiştir.571 

Müslim’in tahric ettiği başka bir rivayette de İbn Mes’ûd’un, Hz. Peygamber’in “العضة 

nedir?” diye sorarak verdiği cevabı naklettiği, arkasından da merfû’ olarak ‘Kişi doğru 

söylemeye devam ederse Allah katında doğrulardan yazılır. Kişi yalan söylemeye 

devam ederse, Allah katında yalancılardan yazılır’ dediği zikredilmiştir.572 Ahmed b. 

Hanbel’in Müsned’indeki bir rivayette ise, bahsi geçen bu Müslim’deki rivayetin 

başında İbn Mes’ûd’un “Muhammed’e (sav) hayrın başlangıcı, elde etme yolları ve 

                                                      
566 Tayâlisî, Müsned, s. 34, no: 258; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/157, no: 3647; VII/19, no: 3903; 

VII/362-363, no: 4345; VII/403, no: 4394; Buhârî, Îmân, 35, I/27; Edeb, 44, V/2247; Fiten, 8, VI/2592; 

Müslim, Îmân, 28, I/81, no: (64)-116, 117; İbn Mâce, Mukaddime, 9,  I/27; Fiten, 4, II/1299; Tirmizî, el-

Birr ve’s-Sıla, 52, IV/353; Îmân, 15, V/21; Bezzâr, Müsned, V/86, no: 1660; V/196-197, no: 1796; V/386, 

no: 2021; Nesâî, Tahrîmü’d-Dem, 27, VII/121-122 (Nesâî, merfû ve mevkuf olarak tahric etmiştir.); Ebû 

Ya’lâ, Müsned, IV/317-319, no: 4967. 
567Müslim, Kader, 1, III/2037, no: (2645)-3. 
568İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/425, no: 25993 (Sonra İbn Mes’ûd’un “Allah’tan sakının ve doğrularla 

beraber olun” ayetini okuduğu zikredilmiştir.); Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/99, no: 8526.  
569 Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/99, no: 8525. 
570 Hâkim, el-Müstedrek, I/127. 
571 Mâlik, Kelâm, 7, II/990, no: 18; İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/424-425, no: 25991; Ahmed b. 

Hanbel, Müsned, VI/147, no: 3638; VII/182, no: 4108; Buhârî, Edeb, 119, V/2261; Müslim, el-Birr ve’s-

Sıla, 29, III/2012-2013, no: (2607)-103, 104, 105; Ebû Dâvûd, Edeb, 88, V/264; Tirmizî, el-Birr ve’s-

Sıla, 46, IV/347. 
572 Müslim, el-Birr ve’s-Sıla, 28, III/2012, no: (2606)-102. 



106 
 

sonu öğretilmiştir. O da bize şöyle demiştir” diyerek her iki rekatta oturulduğunda 

okunması gereken tahiyyat duasını zikrettiği ve Hz. Peygamber’in “Sonra her biriniz 

hoşuna giden bir dua seçip onunla yüce rabbine dua etsin” buyurduğunu söylediği 

nakledilmiştir.573 Kendisinde ziyade bulunan bu rivayetin isnadı Müslim’in tahric ettiği 

rivayetin isnadı ile aynıdır. Müellifin rivayeti kitabına alırken yalan ve söz taşıma ile 

ilgili olan kısmı ilgili bölümde zikredip, namaz ile ilgili kısmı hazfetmiş olması 

muhtemeldir. Zira “Hz. Muhammed’e hayrın başlangıcı, elde etme yolları ve sonunun 

öğretildiği, onun da her iki rekatta oturduğumuzda tahiyyâtı okumamızı bildirdiği” 

rivayet de aynı isnadla müstakil olarak kaynaklarımızda İbn Mes’ûd’dan tahrîc 

edilmiştir.574 Dolayısıyla bu rivayet için ihtisar ve taktî söz konusudur, denilebilir. 

“Müslümanın, müslüman kardeşine üç günden fazla küs kalmasının helal 

olmadığı”nı bildiren rivayet de İbn Mes’ûd’dan nakledilmiştir.575 

“Kur’ân’ın, Allah’ın ziyafeti olduğunu ve gücü yetenin Allah’ın ziyafetinden 

almasını” bununla birlikte “Evlerin en kötüsünün içerisinde Allah’ın kitabı olmayan 

harap ev, aynı tamir edilmemiş harabe ev gibi olduğunu, şeytanın Bakara Suresi’nin 

okunduğunu işittiği evden uzaklaşacağını” bildiren rivayet yine İbn Mes’ud’dan 

müstakil olarak nakledilmiştir.576 

Ayrı ayrı nakledilen bu müslümanı öldürme, öğüt alma, yalan, küslük ve 

Kur’ân-ı Kerim ile ilgili rivayetlerin, yukarıda bunların toplu olarak zikredildiği 

rivayetleri nakleden ravilerden farklı raviler tarafından aktarılmış olması, İbn 

Mes’ûd’un müstakil olarak da bu hadisleri naklettiğini, ayrı nakledilmesinin ihtisar ve 

takti’den kaynaklanmadığını gösterir.  

-Konuyla ilgili olarak Abdurrazzak’ın Musannef’inde yer alan şöyle bir hadis 

mevcuttur: 

عن بن مسعود قال أكل الربا وموكله وكاتبه وشاهده إذا علموا به والواشمة والمستوشمة ولاوى الصدقة 

ن على لسان محمد صلى الله عليه و سلم يوم والمتعدى فيها ومدمن الخمر والمرتد اعرابيا بعد هجرته ملعونو

 القيامة 

                                                      
573 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/227, no: 4160. 
574 Abdurrazzâk, Musannef, II/200, no: 3063; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/422-423, no: 3877; Nesaî, 

Tatbîk, 100, II/238; İbn Hibbân, Sahîh, V/281, no: 1951; XIV/311, no: 6402. 
575 Bezzâr, Müsned, V/123, no: 1707; V/279, no: 1894; Taberânî, el-Mu’cemü’l-Evsat, II/86, no: 2610; 

VIII/345, no: 7553; Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/152, no: 9395; IX/184, no: 10399. 
576 Abdurrazzâk, Musannef, III/368, no: 5998; Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/129, no: 8642. 



107 
 

 “Faiz yiyen ve yediren, (faizi) yazan ve (faize) şahitlik eden, dövme yapan ve 

yaptıran, sadakaya mani olan, haddi aşan, içkiye devam eden, hicretten sonra mürted 

olan kıyamet günü Rasulullah’ın (sav) diliyle lanetlenmiştir.”577 

Ahmed b. Hanbel’in naklettiği bazı rivayetlerde “Haddi aşan ve içkiye devam 

eden” ifadeleri bulunmamaktadır.578 Yine onun tahric ettiği hadislerden birinde bu 

rivayetten sonra Alkame’nin “Abdullah, faiz yiyen ve yediren eşittir dedi” ifadesi 

zikredilmiştir.579 

İbn Ebî Şeybe de, Alkame’den Abdullah b. Mes’ûd’un “Faiz yiyen ve yediren 

eşittir” dediğini nakletmiştir.580 İbn Mes’ûd, Hz. Peygamber’in zikredilen hadisinden 

böyle bir çıkarımda bulunmuş olmalıdır. 

Abdurrazzak’ın tahric ettiği bazı rivayetlerde “Peruk takan ve taktıran ile hulle 

yapan ve yaptıran” ifadesi yer almakta, “İçkiye devam eden ile dövme yapan ve 

yaptıran” ifadeleri ise bulunmamaktadır. Ancak sıralamada farklılık vardır.581 

İbn Ebî Şeybe’nin tahric ettiği bir hadiste ise, “Faiz yiyen ve yediren eşittir” ve 

“Güzellik için” dövme yapan ve yaptıran ifadeleri yer almakta, “Haddi aşan ve içkiye 

devam eden” ifadeleri bulunmamaktadır.582 Yine onun naklettiği bir rivayet, 

“Rasulullah (sav), dövme yapan ve yaptırana, peruk takan ve taktırana lanet etti” 

şeklindedir.583 Ahmed b. Hanbel ve Nesâî de, bu rivayeti aynı isnadla nakletmiştir ancak 

rivayetin devamında “Faiz yiyen ve yediren, hulle yapan ve yaptıran” ifadeleri yer 

almaktadır.584 Aynı isnadla nakledilmesine rağmen bazı noksanlık veya ziyadelerin 

bulunması müelliflerin hadisi tahric ederken taktî’ ve ihtisar yapmış olabileceklerini 

akla getirmektedir.  

Aynı zamanda Ahmed b. Hanbel, İbn Mes’ûd’dan, Rasulullah’ın (sav) “Hulle 

yapan ve yaptırana lanet edilir” dediğini nakletmiştir.585 

                                                      
577 Abdurrazzak, Musannef, III/144-145, no: 5100. 
578 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/425, no: 3881; VII/168, no: 4090; VII/430-1, no: 4428. 
579 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/426, no: 3881. 
580 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VII/316, no: 22307. 
581 Abdurrazzak, Musannef, VI/269, no: 10793;  VIII/315, no: 15350.   
582 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VII/517, no: 22309. 
583 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/358, no: 25612. 
584 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/313-315, no: 4283, 4284; VII/412, no: 4403; Nesâî, Talak, 13,  

VI/149. 
585 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/334, no: 4308. 



108 
 

Nesaî’nin Sünen’indeki hadiste, “Faize şahitlik eden”, “Haddi aşan” ve “İçkiye 

devam eden” ifadeleri yoktur. “Güzellik için” dövme yapan ve yaptıran ifadesi 

zikredilmiştir.586 

Müslim, İbn Ömer’in “Rasulullah (sav), peruk takan ve taktırana, dövme yapan 

ve yaptırana lanet etti” dediğini söyledikten sonra, Abdullah b. Mes’ud’un da 

Rasulullah’tan (sav) buna benzer bir hadis naklettiğini belirtmiştir.587 Ebû Dâvûd da bu 

şekilde nakletmiştir.588 

Tirmizî’nin Sünen’indeki bir rivayette, İbn Mes’ûd’dan, “Rasulullah’ın (sav), 

dövme yapan ve yaptırana, iple alın ve yüzdeki kılları alana, güzellik için Allah’ın 

yaratmasını değiştirenlere lanet ettiği” nakledilmiştir.589 

Ahmed b. Hanbel, Ebû Davud, Tirmizî ve İbn Mâce; Abdullah b. Mes’ûd’un, 

“Rasulullah (sav), faiz yiyen ve yedirene, faize şahitlik edene ve faizi yazana lanet etti” 

dediğini nakletmiştir.590 Ahmed b. Hanbel’in tahric ettiği bir rivayette bu hadisi 

nakletmeden önce İbn Mes’ûd’un “لا تصلح سفقتان في سفقة = Bir pazarlık içerisinde iki 

pazarlık doğru değildir” dediği zikredilmiştir.591 

Yine onun naklettiği bir rivayette de “Rasulullah’ın (sav), Allah, faiz yiyen, 

yediren, şahitlik eden ve yazana lanet etti, dediği ve bir toplumda faiz ve zina ortaya 

çıkarsa, kendilerine Allah’ın azabını helal kılmış olurlar, buyurduğu” bildirilmiştir.592 

Buhârî’nin Sahih’inde Abdullah b. Mes’ud’un “Allah, dövme yapan ve 

yaptıranlara, iple alın ve yüz kıllarını yolanlara, dişlerinin arasını açtıranlara, güzellik 

için Allah’ın yaratmasını değiştirenlere lanet etsin. Rasulullah’ın lanet ettiğine benim 

lanet etmemem olmaz. Bu Allah’ın kitabında vardır. (Rasulullah’ın size getirdiğini 

alın)” dediği nakledilmektedir.593 

Bazı rivayetlerde ise, olay ayrıntılı bir şekilde anlatılmıştır. Abdullah b. 

Mes’ûd, “Güzelleşmek için dövme yaparak veya yaptırarak, iple alın ve yüzün kıllarını 

yolarak, dişleri traşlayıp seyrelterek Allah’ın yarattığı şekli değiştiren kadınlara Allah 

                                                      
586 Nesaî, ez-Zîne, 25, VIII/147. 
587 Müslim, Libâs ve’z-Zîne, 33,  II/1677, no: (2124)-119. 
588 Ebû Davud, et-Tercil, 5, IV/397. 
589 Tirmizî, Edeb, 33, V/104. 
590 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/282, no: 3737; VII/348, no: 4327; İbn Mâce, et-Ticârât, 58, II/764; Ebû 

Davud, el-Büyû’ ve’l-İcârât, 4, III/628; Tirmizî, el-Büyû’, 2, III/512. 
591 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/269-270, no: 3725. 
592Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/358, no: 3809. 
593 Buhârî, Libâs, 80, V/2216; 2219. Benzer rivayetler için bkz: Nesaî, Zînet, 72, VIII/188. 



109 
 

lanet etsin” demiştir. Bunun, Ümmü Ya‘kûb denilen bir kadına ulaşması üzerine, kadın 

İbn Mes’ûd’a gelerek, “Sen şöyle şöyle diyormuşsun?” demiş, İbn Mes’ûd da, 

“Rasulullah’ın (sav), Yüce Allah’ın kitabında lanetlediği kimseyi ben niye 

lanetlemeyeyim” diye cevap vermiştir. Bunun üzerine kadın, “Ben Kur’ân’ın iki kapağı 

arasındaki her şeyi okudum, fakat öyle bir şey bulamadım” demiş, Abdullah b Mes’ûd 

da, “Eğer (dikkatli) okusaydın onu bulurdun. ‘Rasûlün size verdiğini alın ve yasakladığı 

şeyi de bırakın!’ ayetini okumadın mı?” diye cevap vermiştir. Kadının, “Evet, okudum” 

demesi üzerine, o da, “Hz. Peygamber, onları yasaklamıştır” demiştir. Kadın, “Senin 

ailenin de bunların bazılarını yaptığını zannediyorum” diye karşılık vermiş, Abdullah, 

“Git, bak bakalım var mı?” dedikten sonra, kadın bakmış fakat aradığını bulamamıştır; 

Abdullah b. Mes’ud’a gelerek, “Bir şey görmedim” demiş,  o da “Eğer olsaydı, bizimle 

birlikte olamazdı” cevabını vermiştir.594 

Ahmed b. Hanbel’in naklettiği bir rivayette ise, Kabîsa b. Cabir’in, bir ihtiyarla 

Abdullah b. Mes’ûd’a gittikleri, onun bir hikaye anlatması üzerine İbn Mes’ûd’un, 

“Rasulullah’ın (sav) iple alın ve yüz kıllarını yolarak, dişleri traşlayıp seyrelterek ve 

dövme yaparak Allah’ın yarattığı şekli değiştiren kadınlara lanet ettiğini işittim” dediği 

geçmektedir.595 

Rivayetlerde görüldüğü gibi, Abdullah b. Mes’ûd, Rasulullah’tan (sav) işittiği 

bir hususu, çeşitli olaylar vesilesiyle karşısındakinin ihtiyacına göre farklı şekillerde 

nakletmiş görünmektedir. Aynı zamanda bu rivayet Abdullah b. Mes’ûd’un manayla 

rivayet ettiğine de delildir. Bazı rivayetlerde “Rasulullah’ın (sav) diliyle kıyamet 

gününde lanetlenmiştir” demiş, bazı rivayetlerde “Rasulullah (sav) lanet etti” demiş, 

bazılarında ise, kendisi “Allah lanet etsin” ifadesini kullanmıştır. Yine rivayetlerde bu 

lanetlendiği bildirilen kişiler farklılık arz etmektedir. Rasulullah (sav), rivayetlerde 

bildirilen hususları yapan kişilerin lanetleneceğini tek bir kerede mi bildirmiştir, yoksa 

farklı zamanlarda mı zikretmiştir? Bu durum Abdullah b. Mes’ud’un işittiği bir hadisi 

değişik zamanlarda, farklı kişilere, farklı şekillerde nakletmesinden kaynaklanmış 

olabileceği gibi, Rasulullah’tan (sav) muhtelif zamanlarda farklı şekillerde varid olmuş 

olmasından da kaynaklanmış olabilir.  

                                                      
594Abdurrazzak, Musannef, III/145-146, no: 5103; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/197-198, no: 4129. 

Buhârî, Tefsîr, 364, IV/1853; Müslim, el-Libâs ve’z-Zîne, 33, II/1678, no: (2125)-120; Ebû Dâvûd, 

Tercîl, 5, IV/397-399; İbn Mace, Nikâh, 52, I/640; Bezzâr, Müsned, IV/293, no: 1467; IV/295, no: 1469;  

İbn Hibbân, Sahih, XII/315, no: 5505. 
595 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/67, 68 no: 3955, 3956. 



110 
 

Zikredilen rivayetleri İbn Mes’ûd’dan; Hâris el-A’ver596, Hüzeyl597, Alkame598 

ve Abdurrahmân b. Abdullah b. Mes’ûd599 nakletmiştir. Her bir ravinin naklettiği 

rivayette ilk üç ravi aynıdır, sonra isnad çeşitlenmiştir. Önce aynı isnadla gelip sonra 

farklı raviler tarafından nakledilen rivayetlerdeki lafız farklılıkları, bazı fazlalık ve 

noksanlıklar daha sonraki ravilerin tasarrufundan kaynaklanmış olmalıdır.  

Bu hadis hakkında şöyle bir açıklama yapılmıştır: 

“Toplumun temayülüne ya da özel durumuna dayanarak anlaşılması mümkün 

olan ve daha çok ferdin vicdanına bırakılan birtakım hususlar vardır ki, onların da 

gerçek mahiyetini kavramak, çoğu zaman bu sosyo-kültürel çevrenin bilinmesine bağlı 

olmaktadır. Detaylarına girmeden bir örnek verecek olursak bunun en güzel örneği, 

Abdullah b. Mes’ûd, İbn Ömer ve Hz. Aişe’den nakledilen kadının güzellik için, 

dişlerini seyrelttirmesi, yüzündeki kılları aldırması ve dövme yaptırmasını yasaklayan, 

Allah ve Rasulünün bunu yapan kimselere lanet ettiğini dile getiren rivayettir.”600 

Tâhir b. Âşûr, bunun lafzını aşan bir anlamı taşıdığını, burada sayılan işlerden 

çok, o gün Medine toplumunda fuhuş yapan hanımlar bulunduğunu, Peygamber’in de 

onların bu fiillerini sıralamak suretiyle aslında bu işleri yapan kadınların işlemekte 

oldukları fuhuş fiilini yasakladığını ve onları lanetlediğini düşünmektedir.601 Nitekim 

yukarıda zikredilen rivayetlerden birinin sonunda Hz. Peygamber bu hususu “Bir 

toplumda faiz ve zina ortaya çıkarsa kendilerine Allah’ın azabını helal kılmış olurlar” 

buyurarak dile getirmiştir.602 

Belirli bir süre kadılık ve öğretmenlik yapmış bulunan İbn Mes’ûd, 

Rasulullah’tan (sav) işittiği yasaklanan bu fiilleri yeri geldikçe zikretmiş, karşılaştığı 

durumlar neticesinde ilgili olanları söyleyerek bu olumsuz davranışlardan muhatabı 

uzaklaştırmayı hedeflemiş olmalıdır. Bu nedenle bazen bazı hususların, bazen de diğer 

hususların zikredildiği, bazen ise birçok yasaklanan fiilin sıralandığı rivayetler 

kaynaklarımızda yerini almıştır denilebilir. 

                                                      
596 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, II/145-147. 
597 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, XI/31. 
598 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, VII/276-278. 
599 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XVII/239-241, no: 3877. 
600 Özafşar, Hadisi Yeniden Düşünmek, s. 337. 
601 İbn Âşûr, Muhammed b. Tâhir, İslam Hukuk Felsefesi, (çeviren: Vecdi Akyüz, Mehmet Erdoğan), 

İstanbul, 1988, İklim Yayınları, s. 103-104; Özafşar, Hadisi Yeniden Düşünmek, s. 337-8. 
602 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/358, no: 3809. 



111 
 

-Abdullah b. Mes’ûd’un, Rasulullah’tan (sav) işittiği bir hadisin tamamını değil 

bir kısımını naklettiği de olmuştur. Bununla ilgili Abdurrazzâk’ın Musannef’inde şöyle 

bir rivayet mevcuttur: 

Mesrûk ve Ebû Atıyye, Hz. Aişe’nin yanına gelerek, İbn Mes’ûd’un: 

 Kim = من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه ومن كره لقاء الله كره الله لقاءه والموت قبل لقاء الله “

Allah’a kavuşmayı isterse, Allah da ona kavuşmayı ister. Kim Allah’a kavuşmaktan 

hoşlanmazsa, Allah da ona kavuşmaktan hoşlanmaz. Ölüm, Allah’a kavuşmadan 

öncedir” dediğini haber vermişlerdir. 

Hz. Aişe, “Allah, Ebû Abdurrahman’a rahmet etsin, size bir hadis nakletmiş, 

onun sonunu sormamışsınız. Size bunu nakledeceğim” diyerek, hadisi uzun bir şekilde 

şöyle rivayet etmiştir: 

إن الله إذا أراد بعبده خيرا قيض له ملكا قبل موته بعام فسدده ويسره حتى يموت وهو خير ما كان فإذا 

حضر فرأى ثوابه من الجنة فجعل يتهوع نفسه ود أنها خرجت فعند ذلك أحب لقاء الله فأحب الله لقاءه وإذا اراد 

ل موته بعام فصده وأضله وفتنه حتى يموت شر ما كان ويقول الناس مات فلان وهو بعبد سوءا قيض له شيطانا قب

 شر ما كان فإذا حضر فرأى ثوابه من النار جعل يتبلع نفسه ود أنه لا يخرج فعند ذلك كره لقاء الله وكره الله لقاءه

“Allah, bir kulu hakkında hayır istediği zaman ona ölmeden bir yıl önce bir mal 

nasip eder. Onun ihtiyaçlarını karşılar ve ona ölünceye kadar bolluk verir. Bu önceden 

olandan daha hayırlıdır. Ölüm vakti gelince cennetteki yerini görür. Canının çıkmasını 

ister. İşte bu sırada Allah’a kavuşmayı ister, Allah da ona kavuşmayı ister. Allah bir 

kuluna kötülük murat ederse, ölmeden bir yıl önce ona şeytan nasip eder (musallat 

eder). O da onu ölünceye kadar yoldan çıkarır ve en kötü şekilde ölür. İnsanlar der ki: 

Falanca kişi en kötü bir şekilde öldü. Ölüm kendisine gelince cehennemdeki yerini 

görür. Canının çıkmamasını ister. İşte bu esnada Allah’a kavuşmaktan hoşlanmaz. Allah 

da ona kavuşmaktan hoşlanmaz.”603 

-İbn Mes’ûd bazen de Rasulullah’tan (sav) bir hadisi tam olarak işitmemiş, son 

kısmına yetişip işittiği kısmı nakletmiştir. Bir rivayette o şöyle söylemiştir: 

فأتيته وعنده مالك بن مرارة الرهاوي فأدركت من أخر حديثه وهو يقول: يا رسول الله قد قسم لي من  

الجمال ما ترى فما أحب أن أحدا من الناس فضلني بشراكين فما فوقهما أفليس ذلك هو البغي قال: لا ليس ذلك 

 فه الحق وغمط الناس.بالبغي ولكن البغي من بطر قال: أو قال س

                                                      
603Abdurrazzak, Musannef, III/587, no: 6749. 



112 
 

“Hz. Peygamber’e gittim, yanında Mâlik b. Mürâre er-Rehâvî vardı. 

Konuşmasının sonuna yetiştim, şöyle diyordu: “Yâ Rasulallah, bana pay olarak develer 

verildi. Ne düşünüyorsun, kimsenin terliklerinin iplerinin dahi veya daha çok, benden 

üstün olmasını istemiyorum; bu haddi aşmak değil midir?” O da, “Hayır, bu haddi 

aşmak değildir. Haddi aşmak, malın çokluğundan şımarıp azmaktır” veya “Hakkı 

tanımamak ve insanları hakir görmektir” buyurdu.”604 

Sonuç olarak; Abdullah b. Mes’ûd, Kûfe’nin muallimidir. Bu nedenle 

kendisine birçok konuda sorular sorulmuştur. O, eğer biliyorsa sorulan sorulara Hz. 

Peygamber’in hadisiyle cevap vermiş, bilmiyorsa kendisi ictihat etmiştir. Örneklerde 

görüldüğü gibi, Hz. Peygamber’in konuşmasının hepsini işitmese de işittiği kısmı, yeri 

gelince zikretmiş, bazen de hadisin bir kısmını muhataba aktarmıştır. Aynı zamanda 

Abdullah b. Mes’ûd, Perşembe günleri ders vermiş, hadis naklinde bulunmuştur. 

Kendisinden toplu olarak nakledilen hadisler verdiği derslerde işitilip raviler tarafından 

aktarılan hadisler olabileceği gibi, tek tek naklettiği hadisler de belli olaylar vesilesiyle 

aktardığı veya kendisine danışılan konularda naklettiği rivayetler olabilir. Aynı zamanda 

hadislerin toplu olarak nakledildiği rivayetlerin, kaynaklarımızda aynı isnadla müstakil 

olarak da nakledilmesi, müelliflerin bunları kitaplarına alırken taktî’ ve ihtisar 

yapmalarından kaynaklanmaktadır.  

İ. ABDULLAH B. MES’ÛD VE İDRÂC 

Sözlükte, bir şeyi bir şeye eklemek, içine katmak gibi anlamlara gelen “İdrâc”, 

Hadis terimi olarak, ravinin rivayet ettiği hadisin isnâdına veya metnine aslından 

olmayan şeyleri aralıksız ilave etmesine denir.605 Hadisin metninde yapılan ziyade, 

metnin anlamını ve içeriğini etkilediği için isnadda yapılan ziyadeden daha önemlidir.606 

Ravi, naklettiği hadisin arkasından kendisine veya başkasına ait bir söz söyler, daha 

sonra nakleden kişi o sözü söyleyeni zikretmeden hadise bitişik olarak nakleder, gerçek 

bilinemeyerek hepsi Rasulullah’tan (sav) zannedilir. Böylece bu sözler hadisin aslında 

olmadığı halde ona eklenmiş olur.607 

Rivayetlerin sened veya metinlerinde ravilerin tasarrufuyla meydana gelen bu 

ilaveler, hadis usulünde ‘müdrec’ tabiriyle karşılanmış; “Müdrec”, bir hadis çeşidi 

                                                      
604 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/154-155, no: 3644; VII/147, no: 4058. 
605 Mahmûd et-Tahhân, Ebû Hafs Muhammed b. Ahmed et-Tahhân, Teysîru Mustalahi’l-Hadîs, Kuveyt, 

1985, Dersaâdet, s. 103. 
606 Subhî es-Sâlih, Hadis İlimleri ve Hadis Istılahları, s. 210-1; Mahmud et-Tahhân, Teysîru Mustalahi’l-

Hadîs, s. 106; Özafşar, Hadisi Yeniden Düşünmek, s. 237. 
607 İbnü’s-Salâh, Mukaddimetü İbnü’s-Salâh, s. 45; Suyûtî, Tedrîbü’r-Râvî, I/308. 



113 
 

olarak hadis usulünde yerini almıştır.608 Hâkim (ö. 405), eserinde bunu hadis ilimlerinin 

on üçüncü türü olarak zikretmiştir. O, bu türün, Rasulullah’ın hadislerine eklenen 

sahabe sözlerinin bilinmesi ve başkalarının sözlerinin, onun sözlerinden arındırılmasına 

dair olduğunu ifade etmiştir.609 Görüldüğü gibi Hâkim, idrac konusunda özellikle 

sahabeyi zikretmiştir. Verdiği örneklerden biri de İbn Mes’ûd’un teşehhüt hadisinin 

sonundaki idrâcıdır.610 Bu örneği zikrettikten sonra o, sikanın ziyadesinin makbul 

olduğunu söylemiştir.611 

Bir hadise idrac yapıldığının, başka bir rivayette ayrı olarak nakledilmesiyle, 

hadisi rivayet eden ravinin söylemesiyle, idracın farkına varan bir hadis imamının haber 

vermesiyle ve idrac edilen kısmı Hz. Peygamber’in (sav) söylemiş olmasının imkânsız 

olmasıyla bilinebileceği belirtilmiştir.612 Kırbaşoğlu; idrac olgusunu fark etmek için bu 

esasların yeterli olmadığını belirterek, özellikle dil ve üslub özelliklerinin, cümlenin 

siyak ve sibakındaki düzensizlik ve bozukluklara dikkat edilmesinin idracın tespiti için 

son derece yararlı olabilecek esaslar olduğunu ifade etmiştir.613 

-Hz. Peygamber’in namazdaki teşehhüdü Abdullah b. Mes’ûd’a öğrettiğine 

dair hadiste, rivayetin sonunda; 

د "إذا قلت هذا أو فعلت هذا فقد قضيت صلاتك فإن شئت أن تقوم فقم وإن شئت أن تقعد فاقع  = Bunu 

söylediğin zaman veya yaptığın zaman, namazın tamamlanmış olur. Bundan sonra 

kalkmak istersen kalk, oturmak istersen otur” ilavesi mevcuttur.614 

Hâkim (ö. 405), Beyhakî (ö. 458) ve Ebû Bekr el-Hatîb (ö. 463), bunun İbn 

Mes’ûd’un hadise katılmış bir sözü olduğunu söylemişlerdir. Hafızların onun müdrec 

olduğu konusunda ittifak ettikleri belirtilmiştir.615 Şebâbe b. Sevvâr, Züheyr’den hadisi 

nakletmiş ve “Abdullah b. Mes’ûd dedi ki: Bunu söylediğin zaman…” diyerek onu 

                                                      
608 Özafşar, Hadisi Yeniden Düşünmek, s. 235. 
609 Hâkim en-Neysâbûrî, Ebû Abdullah Muhammed b. Abdullâh, Ma’rifetü Ulûmi’l-Hadîs ve Kemiyyeti 

Ecnâsih, Beyrût, 2003, Dâru İbn Hazm, s. 199. 
610 Hâkim, Ma’rifetü Ulûmi’l-Hadîs, s. 199-200; İbnü’s-Salâh da, en meşhur örneğin; İbn Mes’ûd’un 

teşehhüd hadisinin sonundaki idrâcı olduğunu belirtmiştir. Bkz: İbnü’s-Salâh, Mukaddime, s. 45. 
611 Hâkim, Ma’rifetü Ulûmi’l-Hadîs, s. 200. 
612 Suyûtî, Tedrîbü’r-Râvî, I/308; ez-Zebîdî, Sahîh-i Buhârî Muhtasarı Tecrîd-i Sarîh Tercemesi,  I/304-5; 

Subhî es-Sâlih, Hadis İlimleri ve Hadis Istılahları, s. 211-2; Mahmud et-Tahhân, Teysîru Mustalahi’l-

Hadîs, s. 106. 
613 Kırbaşoğlu, İslam Düşüncesinde Hadis Metodolojisi, Ankara, 2000, Ankara Okulu Yayınları, s. 195. 
614 Tayâlisî, Müsned, s. 36, no: 275 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- İbn Mes’ûd- Alkame- el-Kâsım b. 

Muhaymira- Hasen b. Hurr- Züheyr); Dârimî, Salât, 84, s. 309 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- İbn Mes’ûd- 

Alkame- el-Kâsım b. Muhaymira- Hasen b. Hurr- Züheyr- Ebû Nuaym); Ahmed b. Hanbel, Müsned, 

VII/108-109, no: 4006 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- İbn Mes’ûd- Alkame- el-Kâsım b. Muhaymira- Hasen b. 

Hurr- Züheyr- Yahyâ b. Âdem); Ebû Dâvûd, Salât, 182, I/593 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- İbn Mes’ûd- 

Alkame- el-Kâsım b. Muhaymira- el-Hasen b. el-Hurr- Züheyr- Abdullah b. Muhammed en-Nüfeylî.). 
615 Suyûtî, Tedrîbü’r-Râvî, I/309. 



114 
 

Rasulullah’ın (sav) sözünden ayırıp, İbn Mes’ûd’un sözü olduğunu ifade etmiştir. 

Darakutnî (ö. 385), Sünen’inde bunu nakletmiştir.616 İbnü’s-Salâh (ö. 643) da, aynı 

şekilde, Şebâbe’nin, Züheyr (Ebû Hayseme)’den onu naklettiğini ve Rasulullah’ın 

sözünden ayırdığını söylemiştir.617 Şebâbe’nin bu sözünün daha doğru olduğu, çünkü 

Abdurrahmân b. Sâbit b. Sevbân’ın da, el-Hasen b. el-Hurr’dan onu böyle naklettiği 

zikredilmiştir.618 Bu rivayeti İbn Hibbân (ö. 354), Sahîh’inde tahric etmiştir.619 Huseyn 

el-Cu’fî, İbn Aclân ve Muhammed b. Ebân; Hasan b. el-Hurr’dan rivayetlerinde hadisin 

sonunda onu zikretmeyi terk konusunda ittifak etmişlerdir.620 

Görüldüğü üzere İbn Mes’ûd, teşehhütle ilgili Rasulullah’tan (sav) naklettiği 

rivayetin peşinden bir açıklama yapmış ve bu, bazı kaynaklarımızda Rasulullah’ın (sav) 

hadisinin devamı gibi nakledilmiştir. Râvîlerden bazılarının yaptığı açıklamalar 

neticesinde de bu ifadenin İbn Mes’ûd’a ait olduğu tespit edilmiştir. 

-Başka bir rivayette de Şakîk b. Seleme (Ebû Vâil), Abdullah b. Mes’ûd’dan 

şöyle nakletmiştir: 

شيئا دخل النار ( . وقلت أنا من مات لا  قال رسول الله صلى الله عليه و سلم ) من مات يشرك بالله

 .يشرك بالله شيئا دخل الجنة

“Rasulullah (sav), ‘Kim bir şeyi Allah’a ortak koşarak ölürse cehenneme girer’ 

buyurdu. Ben de ‘Kim Allah’a bir şeyi ortak koşmadan ölürse cennete girer’ 

diyorum.”621 

Ahmed b. Hanbel’in naklettiği bir rivayette ise; “Rasulullah’ın (sav), Allah’a 

ortak koşmadan ölen kişinin cennete gireceğini, İbn Mes’ûd’un da Allah’a ortak koşarak 

ölen kişinin cehenneme gireceğini söylediği” zikredilmiştir.622 

                                                      
616 Dârekutnî, Ebu’l-Hasen Ali b. Ömer b. Ahmed (ö. 385), es-Sünen, Kâhire, 1966, I/353, no: 12 (İsnâdı: 

Rasulullah (sav)- İbn Mes’ûd- Alkame- Kâsım b. Muhaymira- Hasan b. el-Hurr- Züheyr b. Muâviye- 

Şebâbe b. Sevvâr- Hasan b. Mükerrem- İsmâîl b. Muhammed es-Saffâr). 
617 İbnü’s-Salâh, Mukaddime, s. 45. 
618 Dârekutnî, Sünen, I/352, no: 11; Suyûtî, Tedrîbü’r-Râvî, I/309; ez-Zebîdî, Tecrîd-i Sarih, I/304-5; 

Subhî es-Sâlih, Hadis İlimleri ve Hadis Istılahları, s. 212.  
619 İbn Hibbân, Sahih, V/293, no: 1962 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- İbn Mes’ûd- Alkame- Kâsım b. 

Muhaymira- Hasen b. Hurr- İbn Sevbân- Ğassân b. Rabî’- Ebû Ya’lâ). 
620 Dârekutnî, Sünen, I/352, no: 11; İbnü’s-Salâh, Mukaddime, s. 45. 
621 Buhârî, Cenâiz, 1, I/417; et-Tefsîr, 24, IV/1636; el-Îmân ve’n-Nüzûr, 18, VI/2460; Müslim, el-Îmân, 

40, I/94, no: (92)-150; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/12, no: 3552;  VI/360-361, no: 3811, VI/412, no: 

3865 (Rivayetin sonunda “Bu namazlar aralarında geçen büyük günah dışındaki günahlara kefarettir” 

ifadesi mevcuttur.); VII/136, no: 4043; VII/269, no: 4231; VII/429-430, no: 4425; İbn Hibbân, Sahîh, 

I/485, no: 251.  
622 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/128, no: 3625; VII/134, no: 4038 (İsnad ve metin olarak aynıdır). 



115 
 

Burada İbn Mes’ûd’un Hz. Peygamber’in hadisine ondan olmayan bir sözü 

açıkça eklediğini itiraf ettiği belirtilmiştir. Ancak rivayetlerin muhtelif olması sebebiyle 

müdrec olan kısmın, Allah’a şirk koşmayanın cennete gireceği kısmı mı, yoksa Allah’a 

şirk koşanın cehenneme gireceği kısmı mı olduğunun kesin olarak bilinmediği ifade 

edilmiştir.623 

Abdullah b. Mes’ûd’un, “Allah’a ortak koşmadan ölen kişinin cennete 

gireceğini söylediği” rivayetin hem sayı bakımından fazla olması, hem de daha fazla 

kaynakta yer alması sebebiyle İbn Mes’ûd’a ait olan kısmın bu olması daha kuvvetli bir 

ihtimal olarak görünmektedir. Zira diğer rivayet, sadece Ahmed b. Hanbel’in 

Müsned’inde aynı isnadla iki yerde geçmektedir. İbn Mes’ûd’un Hem “Allah’a ortak 

koşmadan ölen kişinin cennete gideceğini” hem de “Allah’a ortak koşarak ölen kişinin 

cehenneme gireceğini” söylediği bildirilen rivayetler Ebû Vâil (Şakîk)’e kadar aynı 

isnadla nakledilmiş, Ebû Vâilden sonra râviler çeşitlenmiştir. A’meş, Muğîra, Seyyâr, 

Âsım, Süleymân; İbn Mes’ûd’un “Kim Allah’a bir şeyi ortak koşmadan ölürse cennete 

girer” dediğini nakletmişler, sadece “Ebu Vâil’den A’meş’in, ondan da Ebû 

Muâviye’nin naklettiği” bildirilen bir rivayette İbn Mes’ûd’un “Allah’a ortak koşarak 

ölen kişinin cehenneme gireceğini” söylediği zikredilmiştir. A’meş’ten nakleden diğer 

beş râvî ise, “Allah’a ortak koşmadan ölen kişinin cennete gireceğini” İbn Mes’ûd’un 

söylediğini bildirmişlerdir. Tek kalan rivayette râvîden kaynaklanan bir karışıklığın 

olması muhtemeldir. 

Ayrıca “Allah’a şirk koşan kişinin cehenneme gireceği” Kur’ân’da açıkça 

bildirildiği için, Hz. Peygamber’in va’d kısmını nakledip, İbn Mes’ûd’un da buna 

binâen şirk koşan kişilerin cehenneme gireceği sonucunu çıkarmasının doğru 

olmayacağı söylenmiştir. Kur’ân’da sabit olan bu vaîd kısmı, Hz. Peygamber tarafından 

da sünnetle te’yit edilmiştir.624 

Câbir b. Abdullah’tan, Rasulullah’ın (sav) “Allah’a şirk koşmadan ölen kişinin 

cennete gireceğini, Allah’a şirk koşarak ölen kişinin de cehenneme gireceğini” söylediği 

nakledilmiştir.625 Câbir’in bu rivayetinin Abdullah b. Mes’ûd’a ulaşmamış olabileceği 

ifade edilmiştir.626 Nevevî de, İbn Mes’ûd’un iki lafzı da Rasulullah’tan (sav) işitmiş 

                                                      
623 ez-Zebîdî, Tecrîd-i Sarîh, I/304-5; Kırbaşoğlu, İslam Düşüncesinde Hadis Metodolojisi, s. 193; Subhî 

es-Sâlih, Hadis İlimleri ve Hadis Istılahları, s. 211-2. 
624 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, III/130. 
625 Abdurrazzâk, Musannef, X/461, no: 40791; Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXII/372, no: 14488; 

XXIII/261, no: 15016; Müslim, Îmân, 40, I/94, no: 151, 152.  
626 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, III/130. 



116 
 

olmasının, ancak hıfz dönemi olduğu için, ikisinden birini kesin olarak ezberlediğini, 

diğerini ezberleyemediğini, kesin olarak ezberlediğini merfû’ olarak naklettiğini, 

diğerini ise ona kattığını söylemenin iyi olacağını belirtmiştir. Daha sonra yazıyla tespit 

edilen dönemde, onun dışındaki ravilerin rivayetlerine uygun olması sebebiyle, iki 

rivayetin birleştirilerek İbn Mes’ûd’dan merfû’ olarak nakledilmiş olabileceğini 

söylemiştir. İbn Hacer, bunun ihtimal dahilinde olduğunu, ancak bu durumda hadisin 

çıkış yerlerinin (Hz. Peygamber ve İbn Mes’ûd) birleştirilmiş olacağını belirtmiştir.627 

Bazı kaynaklarımızda hem va’d hem vaîd kısmı İbn Mes’ûd’dan merfû’ olarak 

nakledilmiştir.628 Ama ifade edildiği gibi yazıyla tespit edilen dönemde iki kısımda ref’ 

edilerek kayda alınmamış, sadece bir râvî tarafından bu şekilde nakledilmiştir. İbn 

Hacer, bu konuyla ilgili ravilerden birinin iki kısmın da ref’ edilmesinde infirat 

etmesinin ve bunu bir şahsın yanılmasına nispet etmenin masum olmayacağını 

söylemiş; el-Hatîb’in “Müdrec” konusunda “Ahmed b. Abdülcebbâr’ın, Ebû Bekr b. 

Ayyâş’tan, onun da Âsım’dan rivayetin iki kısmını da merfû olarak naklettiğini ve 

bunun hata olduğunu” ifade ettiğini belirtmiştir.629 Nitekim burada idrâcın söz konusu 

olmadığı söylenebilir. Çünkü Hz. Peygamber’in sözü ile beraber İbn Mes’ûd’un 

sözünün de merfû’ olarak nakledildiği rivayetin raviden kaynaklı bir hata olduğu 

belirtilmiştir.  

İbn Mes’ûd, Hz. Peygamber’in hadisinden bir çıkarımda bulunarak muadili 

olan hükmü kendisi ifade etmiş ve onun bu sözü Rasulullah’ın (sav) hadisi ile beraber 

günümüze kadar nakledilmiştir. Ancak burada İbn Mes’ûd’un sözünün Hz. 

Peygamber’in sözü ile karıştırılarak ikisinin birden merfû’ olarak nakledilmesi gibi bir 

durum söz konusu değildir. 

-Yine Abdullah b. Mes’ûd’un biri Rasulullah’tan (sav) biri kendisinden olan iki 

hadis rivayet ettiği söylenmiş ve bunlar arka arkaya şöyle zikredilmiştir: 

ؤْمِنَ يَرَى ذنُوُبَهُ كَأنََّهُ فِي أصَْلِ جَبَلٍ يَخَافُ أنَْ يقََعَ عَليَْهِ وَإنَِّ الْفَاجِرَ يَرَى ذنُوُبَهُ قَالَ عَبْدُ اللَّهِ إِنَّ الْمُ "

بتِوَْبَةِ أحََدِكُمْ مِنْ رَجُلٍ  للََّهُ أفَْرَحُ كَذبَُابٍ وَقَعَ عَلَى أنَْفِهِ فقََالَ لَهُ هَكَذاَ فطََارَ قَالَ وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ 

يَّةٍ مَهْلكََةٍ مَعَهُ رَاحِلتَهُُ عَليَْهَا طَعَامُهُ وَشَرَابهُُ وَزَادهُُ وَمَا يصُْلِحُهُ فَأضََلَّ  ِ هَا فَخَرَجَ فيِ طَلبَهَِا حَتَّى إذِاَ خَرَجَ بِأرَْضٍ دوَ 

                                                      
627 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, III/130. 
628 İbnü’l-A’râbî, Ebû Saîd Ahmed b. Muhammed b. Ziyâd (ö. 341), Mu’cemü’l-A’râbî, (tahkîk: 

Abdülmuhsin b. İbrâhîm b. Ahmed el-Huseynî), Sû’dî Arabistan, 1997, Dâru İbnü’l-Cevzî, (3 cilt), 

II/431, no: 840 (İsnâdı: Rasûlullâh (sav)- İbn Mes’ûd- Zirr- Âsım- Ebû Bekr b. Ayyâş- Ahmed b. 

Abdülcebbâr). 
629 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, III/130. 



117 
 

ى مَكَانِي الَّذِي أضَْلَلْتهَُا فيِهِ فَأمَُوتُ فيِهِ قَالَ فَأتَىَ مَكَانَهُ فغََلَبتَهُْ عَيْنهُُ فَاسْتيَْقَظَ فَإذِاَ أدَْرَكَهُ الْمَوْتُ فَلمَْيَجِدْهَا قَالَ أرَْجِعُ إِلَ 

 "رَاحِلتَهُُ عِنْدَ رَأسِْهِ عَليَْهَا طَعَامُهُ وَشَرَابهُُ وَزَادهُُ وَمَا يصُْلِحُهُ 

Abdullah dedi ki: “Mü’min günahını bir dağ gibi görür, üzerine düşüverecek 

diye korkar; günahkar ise burnuna konmuş bir sinek gibi görür, ‘Şöyle yapsam uçar’ 

der. Rasulullah (sav) şöyle buyurmuştur: “Sizden biriniz tövbe edince Allah, şu 

adamdan daha çok sevinir. O kişi, ıssız korkunç bir çölde yolculuğa çıkar. Yiyeceği, 

içeceği, azığı ve ihtiyacı olan her şey yanındaki bineğinin üzerindedir. Bu sırada 

bineğini kaybeder ve onu aramaya başlar. Öyle ki ölecek duruma gelip bineğini 

bulamayınca kendi kendine, “Bineğimi kaybettiğim yere geri döneyim de orada ölümü 

bekleyeyim” der. Oraya dönünce uyku bastırır, uyandığında bir de bakar ki, yiyeceği, 

içeceği, azığı ve ihtiyacı olan her şey üzerinde olduğu halde bineği başucundadır. (İşte 

Allah, bu kişiden daha çok sevinir)”630 

Abdullah b. Mes’ûd, kendisi bir şey söyledikten sonra hemen arkasından 

Rasulullah’ın (sav) sözünü nakletmiştir. İbn Mes’ûd’dan bunu işiten râvîler ikisini 

ayırarak bu hadislerin kime ait olduğunu ifade etmişlerdir. Buhârî’nin tahric ettiği 

rivayette İbn Mes’ûd’un biri kendisinden biri Rasulullah’tan (sav) iki hadis naklettiği 

söylenmiş olmasına rağmen “İbn Mes’ûd dedi”, diyerek kendisine ait olan hadis 

nakledilmiş, “Sonra dedi ki” diyerek Rasulullah’tan (sav) nakledildiği belirtilmeden 

merfû’ olan hadis zikredilmiştir. Tirmizî’nin Sünen’inde ise, Haris b. Süveyd’in 

“Abdullah b. Mes’ûd, bize biri kendisinden biri Rasulullah’tan (sav) iki hadis nakletti” 

dediği belirtilerek, İbn Mes’ûd’un hadisi nakledilmiş631, bir sonraki rivayette ise 

Rasulullah’ın (sav) hadisine yer verilmiştir.632 Tirmizî, Rasulullah’ın (sav) bu hadisini 

tahric ettikten sonra “Hasen sahîh” olduğunu söylemiş ve bu konuda Ebû Hureyre, 

Nu’mân b. Beşîr ve Enes b. Mâlik’in de Rasulullah’tan (sav) rivayetleri bulunduğunu 

belirtmiştir. Bu da, Buhârî’nin, İbn Mes’ûd’un “Rasulullah (sav) dedi” sözünü 

zikretmemiş olmasından hareketle, İbn Mes’ûd’un naklettiği bu hadisi, zikredilen 

sahabiler Rasulullah’tan (sav) rivayet ettikleri için daha sonra râvîlerin İbn Mes’ûd’un 

sözünden ayırarak, onun, Rasulullah’tan (sav) naklettiğini ifade etmiş olabileceklerini 

akla getirmektedir.    

                                                      
630 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/131-132, no: 3627; VI/135, no: 3629; Buhârî, ed-Dea’vât, 4, V/2324-

2325; Müslim, Tevbe, 1, III/2103, no: 2744; Bezzâr, Müsned, V/81-82, no: 1654. 
631Tirmizî, Kıyâme, 49, IV/658. 
632 Tirmizî, a.y. 



118 
 

يَرَة شِرْك وَمَا مِنَّا إلِاَّ وَلكَِنَّ اللَّهَ يذُْهِبهُُ بِالتَّوَكُّلِ"-  ,Uğursuzluk şirktir. Fakat Allah“ "الط ِ

tevekkülle onu bizden giderir” hadisi merfû’ olarak İbn Mes’ûd’dan nakledilmiştir.633 

Buhârî’nin şeyhi Süleyman b. Harb (ö. 224), bu hadisteki "ِوَمَا مِنَّا إلِاَّ وَلكَِنَّ اللَّهَ يذُْهِبهُُ بِالتَّوَكُّل” 

sözünün İbn Mes’ûd’a ait olduğunu söylemiştir.634 Tirmizî, aynı zamanda bu hadisin 

hasen-sahih olduğunu ve Seleme b. Küheyl’in rivayeti dışında bu hadisi bilmediğini 

belirtmiştir.635 

-Kaynaklarımızda İbn Mes’ûd’un, Ebû Hureyre’nin yaptığı bir idrâca itirazı da 

yer almaktadır. “Her kim bir ölü yıkarsa, kendisi de gusletsin” hadisini bu kadarıyla Ebû 

Hureyre rivayet etmiştir.636 Hz. Âişe de, Hz. Peygamber’in şu dört şey için gusül 

aldığını söylemiştir: Cünüplükten ve hacâmattan dolayı, Cuma günü ve ölü 

yıkayınca.637 

Ebû Hureyre, aynı zamanda Rasulullah’ın (sav) “Kim bir ölü yıkarsa kendisi de 

gusletsin, kim de cenazeyi taşırsa abdest alsın” dediğini nakletmiştir.638 İbn Ebî Hâtim, 

bunun merfû’ olarak nakledilmesinin hata olduğunu, doğrusunun Ebû Hureyre’den 

mevkuf olarak nakledilmesi olduğunu belirterek, sikaların onu ref’ etmediğini 

söylemiştir.639 Abdullah b. Mes’ûd, Ebû Hureyre’nin bu sözlerine sert bir şekilde karşı 

çıkarak, “Ey insanlar, ölülerinizi necis telakki etmeyin!” demiştir.640 Ebû Hureyre’nin, 

“Madem ölüyü yıkayan gusletmeli, öyleyse taşıyan da en azından abdest almalı” gibi bir 

kanaate varmış olabileceği, ancak ikisini birlikte Hz. Peygamberden nakletmesinin, işi 

şahsî bir ictihat ve kıyas olmaktan çıkaracağı ifade edilmiştir.641 İbn Mes’ûd, Ebû 

Hureyre’nin bu idracına itiraz etmiştir. 

 Görüldüğü gibi İbn Mes’ûd, Rasulullah’ın (sav) hadisini zikrettikten sonra 

kendisi bazı açıklama ve çıkarımlarda bulunmuştur. Bu ifadelerin kendisine ait 

olduğunu bazen söylemiş, bazen de bir şey söylememiş, onun İbn Mes’ûd’un sözü 

                                                      
633 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/213, no: 3687; VII/234, no: 4171; VII/250, no: 4194 (Rivayette 

Rasulullah’ın (sav) iki kere الطيرة شرك dediği zikredilmiştir.); İbn Mace, Tıb, 43, II/1170; Ebû Dâvûd, Tıb, 

24, IV/230 (Bu rivayette Rasulullah’ın (sav) üç kere الطيرة شرك dediği zikredilmiştir.); Tirmizî, Siyer, 47, 

IV/160-161; Ebû Ya’lâ, Müsned, IV/365-366, no: 5070; İbn Hibbân, Sahîh, XIII/491, no: 6122. 
634 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, X/241; Tirmizî, Siyer, 47, IV/161. 
635 Tirmizî, Siyer, 47, IV/161. 
636 Abdurrazzâk, Musannef, III/407, no: 6110, 6111; Ahmed b. Hanbel, Müsned, XIII/187, 188, no: 7770, 

7771; XV/368, no: 9601; XVI/115, no: 10108; İbn Mâce, Cenâiz, 8, I/470. 
637 Ebû Dâvûd, Cenâiz, 39, III/511.  
638 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XV/534, no: 9862; Ebû Dâvûd, Cenâiz, 39, III/511-512; Tirmizî, Cenâiz, 

17, III/318 (Tirmizî, bu hadisin “Hasen” olduğunu ve Ebû Hureyre’den mevkûf olarak nakledildiğini 

söylemiştir.); İbn Hibbân, Sahîh, III/435, no: 1161. 
639 İbn Ebî Hâtim er-Râzî (ö. 327), Ebû Muhammed Abdurrahmân, İlelü’l-Hadîs, Kâhire, 1343, 

Matbaatü’s-Selefiyye, I/351, no: 1035. 
640 İbn Abdilberr, Câmiu Beyâni’l-İlm ve Fadlih, II/915.  
641 Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, s. 175-6. 



119 
 

olduğu daha sonra alimler tarafından belirtilmiştir. Aynı zamanda Ebû Hureyre’nin 

yaptığı idraca da isabetsiz bulduğu için itiraz etmiştir. Abdullah b. Mes’ûd, hadisle 

alakalı bir şeyi hadisin arkasından nakletmekte bir sakınca görmezken, yanlış bir şeyi 

hadise eklemeye itiraz etmiş görünmektedir.  

J. ABDULLAH B. MES’ÛD’DAN NAKLEDİLEN MÜSELSEL HADİSLER 

Hadis usulü ile ilgili eserlerde bir hadis türü olarak zikredilen müselsel hadisin,  

“Bir hadisin senedini teşkil eden bütün ravilerin, onun isnadında veya metninde bulunan 

bir sözü ya da hareketi yahut ikisini birden tekrar etmek suretiyle rivayet ettiklerinde 

meydana geleceği” ifade edilmiştir.642 Ancak isnad boyunca teselsülün bulunmasının 

şart olmadığı, isnadın ortasında veya sonunda bunun kopabileceği belirtilerek bu 

durumda “Bu hadis fülan’a kadar müselseldir” denileceği belirtilmiştir.643  

Görmez, bir haberin tüm orjinalliği ile ümmete nakledilmesinin oldukça zor 

olduğunu belirterek şöyle söylemiştir: “Hz. Peygamber de her insan gibi bir şeyi ifade 

ederken, konuşma dışı iletişim yollarına başvurmuştur. Tabi ki sahabenin, konuşma dışı 

iletişime giren işaretlerin tamamını aktarmaları mümkün değildir. Zira işaret dendiği 

zaman, yüzün kızarması, kaşların çatılması gibi yalın tepkiler, her türlü davranış, çizim, 

sayısal gösterim gibi hususları ihtiva eder. Bununla birlikte gerek takrîri sünnetin yazı 

ile tespitinde, gerekse bazı sözlü ifadelerin naklinde, konuşma dışı iletişim yollarının 

bize aktarıldığını ifade etmek gerekir. Ancak bunların hadis külliyatı içindeki sayıları 

çok değildir. Bilhassa, sadece Hz. Peygamber’in değil, isnad zincirinin her halkasında 

konuşma dışı iletişimin aktarıldığı hadislere Müselsel Hadis denmiştir.”644 Suyûtî (ö. 

911)’nin bu konuda yazdığı eserde müselsel hadislerin sayısı 85, Muhammed Abdülbâkî 

(ö. 1968)’nin eserinde ise, 212 olarak tespit edilmiştir.645 Öncelikle İbn Mes’ûd 

zamanında böyle bir kavramın bulunmadığını ifade etmek gerekir. İbn Mes’ûd’dan aynı 

davranış veya sözlerin aktarıldığı hadisler inceleneceği için daha sonra oluşan bu 

kavram kullanılmıştır. 

İbn Kesîr (ö. 774), “Müselsel hadisin faydası, tedlis ve inkıta’dan uzak 

oluşudur. Bununla birlikte müselsel tarikle gelen bir hadis, nadiren sahih olur” 

                                                      
642 Uğur, Ansiklopedik Hadis Terimleri Sözlüğü, s. 278. 
643 Mahmûd et-Tahhân, Teysîru Mustalahi’l-Hadîs, s. 188. 
644 Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, s. 172-173. 
645 Mahmûd et-Tahhân, Teysîru Mustalahi’l-Hadîs, s. 188. 



120 
 

demiştir.646 Haberin nakledilişinde bu derece teselsül imkansız olacağı için, rivayette 

bazı söz ve fiillerin mükemmel bir surette müteselsil oluşu yüzünden hadise zayıflığın 

arız olduğu, bu yüzden de birçok hadisin rivayetlerinin sahih olmamasına rağmen, 

metinlerinin sahih olduğu ifade edilmiştir.647 

İbn Mes’ûd’dan merfû olarak nakledilen şu hadis buna örnek olarak 

zikredilebilir: 

حدثنا أبو بكر محمد بن داؤد بن سليمان الزاهد حدثنا أبو عبد الله محمد بن أحمد بن المؤمل الضرير 

راهيم بن راشد الأدمي حدثني محمد بن يحيى الواسطي خادم أبي منصور الشنابزي قال : قال لي أبو حدثني إب

وضوء  وضوء منصور فإن منصورا قال لي : قم فصب علي حتى أريك منصور : قم فصب علي حتى أريك

 صب علي حتى أريكوضوء علقمة فإن علقمة قال لي : قم ف إبراهيم فإن إبراهيم قال لي : قم فصب علي حتى أريك

وضوء النبي صلى الله عليه و سلم فإن النبي  وضوء ابن مسعود فإن ابن مسعود قال لي : قم فصب علي حتى أريك

 .وضوء جبريل عليه السلام صلى الله عليه و سلم قال لي : قم فصب علي حتى أريك

…eş-Şenâbuzî diyor ki: Bana Ebû Mansur, “Kalk abdest suyumu dök de, sana 

Mansur’un nasıl abdest aldığını göstereyim” dedi. Ona da Mansur: “Kalk bana abdest 

suyumu dök de sana İbrahim’in nasıl abdest aldığını göstereyim” dedi. Ona da İbrahim: 

“Kalk bana abdest suyumu dök de sana Alkame’nin nasıl abdest aldığını göstereyim” 

dedi. Ona da Alkame: “Kalk bana abdest suyumu dök de sana İbn Mes’ûd’un nasıl 

abdest aldığını göstereyim” dedi. Ona da İbn Mes’ûd: “Kalk bana abdest suyumu dök 

de, sana Rasulullah’ın (sav) nasıl abdest aldığını göstereyim” dedi. Ona da Rasulullah 

(sav): Kalk, bana abdest suyumu dök de sana Cebrail’in nasıl abdest aldığını 

göstereyim” dedi.648 

Rivayet bu şekilde hadis kaynaklarımızda tespit edilememiştir. Usul 

kitaplarında mevcuttur. 

Yine Abdullah b. Mes’ûd’un, Alkame’nin elini tutarak; Rasulullah’ın (sav), 

kendi elini tuttuğunu ve namazdaki teşehhütü öğrettiğini söylediği rivayet 

kaynaklarımızda müteselsil olarak nakledilmiştir. İsnâdın teselsül ettiği yerden itibaren 

rivayet şöyledir:  

                                                      
646 İbn Kesîr, Ebu’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Ömer b. Kesîr (ö. 774), İhtisaru Ulumi’l-Hadis, (Ebu’l-

Eşbâl Ahmed Muhammed Şâkir’in el-Bâisü’l-Hasîs Şerhi İhtisâru Ulûmi’l-Hadîs ile birlikte), Dâru İbni’l-

Cevzî, 1. Baskı, yy., 1435, s. 343-344. 
647 Subhî es-Sâlih, Hadis İlimleri ve Hadis Istılahları, s. 212-3; Mahmûd et-Tahhân, Teysîru Mustalahi’l-

Hadîs, s. 188. 
648 Hâkim, Ma’rifetü Ulûmi’l-Hadîs, s. 179-180. 



121 
 

عود قال : أخذ بيدي عبد الله بن مس القاسم بن مخيمرة قال : أخذ بيدي علقمة بن قيس قال : أخذ بيدي

 …)رسول الله صلى الله عليه و سلم فعلمني التشهد : ) التحيات لله والصلوات 

Kâsım b. Muhaymira, Alkame b. Kays “elimi tuttu” ve şöyle dedi demiştir, 

Alkame, Abdullah b. Mes’ûd “elimi tuttu” ve şöyle dedi demiştir. İbn Mes’ûd, 

Rasulullah (sav), “elimi tuttu” ve bana teşehhüdü öğretti, demiştir: “Bütün övgüler, 

dualar…”649 

Ancak kaynaklarımızda İbn Mes’ûd’dan teşehhütün nakledildiği, içinde 

teselsül bulunmayan rivayetler de mevcuttur.650 Bu rivayetlerde Rasulullah (sav), tek bir 

kişiye teşehhüdü öğretmemiş, arkasında namaz kılan insanlara namazdaki oturuşta 

söyledikleri şeyin yanlış olduğunu ifade ederek, ne söylemeleri gerektiğini bildirmiştir. 

Bunu da İbn Mes’ûd nakletmiştir. 

Bazı rivayetlerde Hz. Peygamber’in, Abdullah b. Mes’ûd’a teşehhüdü öğrettiği 

ve diğer insanlara da öğretmesini emrettiği651; bazılarında ise, Rasulullah’ın (sav) İbn 

Mes’ûd’un avuçlarını kendi avuçları arasına alarak Kur’ân’dan bir sure öğretir gibi 

teşehhüdü öğrettiği652 zikredilmiştir. Bu rivayetlerin hiçbirinde teselsül söz konusu 

değildir.  

Yine Abdullah b. Mes’ûd’dan, sahih isnadla müselsel olarak nakledilen şöyle 

bir rivayet kaynaklarımızda mevcuttur: 

ه النار مرة فإذا جاوزها التفت اليها فقال: فآخر من يدخل الجنة رجل فهو يمشي مرة ويكبو مرة وتسق

لله شيئا ما أعطاه أحدا من الأولين والآخرين فترفع له شجرة فيقول: أي رب تبارك الذي أنجاني منك لقد أعطاني ا

أدنني من هذه الشجرة فأستظل بظلها فأشرب من مائها فيقول له الله: يا ابن آدم فلعلي إذا أعطيتكها سألتني غيرها 

منها  صبر له عليه فيدنيهفيقول: لا يا رب ويعاهده أن لا يسأله غيرها قال: وربه عز وجل يعذره لأنه يرى ما لا 

فيستظل بظلها ويشرب من مائها ثم ترفع له شجرة هي أحسن من الأولى فيقول أي رب هذه فلأشرب من مائها 

                                                      
649 Tayâlisî, Müsned, s. 36, no: 275; İbn Ebî Şeybe, Musannef, II/161, no: 2996; Dârimî, Salât, 84, s. 309; 

Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/108-109, no: 4006; VII/331-332, no: 4305; Ebû Dâvûd, Salât, 182, I/593; 

Dârekutnî, Sünen, I/353, no: 13; et-Tahavî, Ebû Ca’fer Ahmed b. Muhammed b. Selâme (ö. 321), Şerhu 

Müşkili’l- Âsâr, Beyrût, 1994, Müessesetü’r-Risâle, IX/411, no: 3799; İbn Hibbân, Sahîh, V/291-292, no: 

1961; V/294-295, no: 1963.   
650 Abdurrazzâk, Musannef, II/199-200, no: 3061; II/200-201, no: 3064; İbn Ebî Şeybe, Musannef, II/161-

162 no: 2997, 2999; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/121-122, no: 3622; VII/34-35, no: 3919; VII/35-36, 

no: 3920; VII/428, no: 4422; Buhârî, Sıfatu’s-Salâh, 64, I/286; Sıfatu’s-Salâh, 66, I/287; el-Amelü fi’s-

Salâh, 4, I/403; ed-Deavât, 16, V/2331; Tevhîd, 5, VI/2688; Müslim, Salât, 16, I/301, no: (402)-55; İbn 

Mâce, İkâmetü’s-Salâh, 24, I/290; Ebû Dâvûd, Salât, 182, I/591; Nesâî, Tatbîk, 100, II/237-240; Sehv, 41, 

III/40; Sehv, 56, III/50-51. Ayrıca bkz: Abdurrazzâk, Musannef, II/200, no: 3063; Ahmed b. Hanbel, 

Müsned, VI/422, no: 3877. 
651 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/28, no: 3562. 
652 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/49-50, no: 3935; Buhârî, İsti’zân, 28, V/2311; Nesâî, Tatbîk, 100, 

II/241. 



122 
 

وأستظل بظلها لا أسألك غيرها فيقول: ابن آدم ألم تعاهدني أن لا تسألني غيرها فيقول: لعلي إن أدنيتك منها تسألني 

وربه عز وجل يعذره لأنه يرى ما لا صبر له عليه فيدنيه منها فيستظل بظلها  اغيرها فيعاهده أن لا يسأله غيره

ويشرب من مائها ثم ترفع له شجرة عند باب الجنة هي أحسن من الأوليين فيقول أي رب أدنني من هذه الشجرة 

يرها قال: بلى أي فأستظل بظلها وأشرب من مائها لا أسألك غيرها فيقول: يا ابن آدم ألم تعاهدني أن لا تسألني غ

وربه يعذره لأنه  رب هذه لا أسألك غيرها فيقول: لعلي إن أدنيتك منها تسألني غيرها فيعاهده أن لا يسأله غيرها

يرى ما لا صبر له عليه فيدنيه منها فإذا أدناه منها سمع أصوات أهل الجنة فيقول أي رب أدخلنيها فيقول: يا ابن آدم 

طيك الدنيا ومثلها معها فيقول: أي رب أتستهزئ بي وأنت رب العالمين فضحك ابن ما يصريني منك أيرضيك أن أع

مسعود فقال: ألا تسألوني مما أضحك فقالوا: مما تضحك فقال: هكذا ضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: 

مني وأنت رب  ألا تسألوني مما أضحك فقالوا: مما تضحك يا رسول الله قال: من ضحك ربي حين قال: أتستهزئ

 العالمين فيقول: إني لا أستهزئ منك ولكني على ما أشاء قدير.

Cennet’e en son giren kişi, şöyle bir adamdır: (Sırat üzerinde) Bazen yürür, 

bazen kapaklanıp düşer, bazen de ateş onun üzerini örter. Sıratı geçince, ona doğru 

döner ve “Beni senden kurtaran Allah yücedir. Allah, daha öncekilerden ve 

sonrakilerden hiç kimseye vermediği nimeti bana vermiştir” der. Kendisi için bir ağaç 

yükseltilir; ona bakar ve “Yâ Rabbi, beni şu ağaca yaklaştır da, onun altında 

gölgeleneyim, suyundan içeyim” der. Allah, “Ey Âdemoğlu! Seni ona yaklaştırırsam, 

belki benden başka şey de istersin” der. Adam, “Hayır yâ Rabbi!” der ve Allah’a başka 

bir şey istemeyeceğine söz verir. Hâlbuki Yüce Rabbi, onun sabrının olmadığını bildiği 

için onu uyarmaktadır. Onu ağaca yaklaştırır, o da altında gölgelenir ve suyundan içer. 

Sonra kendisi için ilkinden daha güzel bir ağaç yükseltilir. Adam, “Yâ Rabbi, ben şu 

ağacı istiyorum, beni ona yaklaştır da, onun altında gölgeleneyim, suyundan içeyim. 

Başka bir şey istemiyorum.” der. Yüce Allah, “Âdemoğlu, benden başka bir şey 

istemeyeceğine söz vermemiş miydin? Seni bu ağaca yaklaştırırsam, belki benden yine 

başkasını istersin” der. Adam da, başka bir şey istemeyeceğine söz verir. Hâlbuki Yüce 

Rabbi, onun sabredemeyeceği şeyler olduğunu bildiği için onu uyarmaktadır. Fakat yine 

de o ağaca yaklaştırır. Adam orada gölgelenir, suyundan içer. Sonra Cennet’in kapısında 

kendisine diğerlerinden daha güzel bir ağaç yükseltilir. Adam, “Yâ Rabbi, beni şu ağaca 

yaklaştır da, onun altında gölgeleneyim, suyundan içeyim. Ondan başkasını 

istemeyeceğim” der. Allahu Teâlâ, “Ey Âdemoğlu, başka bir şey istemeyeceğine dair 

bana söz vermemiş miydin?” der. Adam, “Evet, fakat ben bunu istiyorum, başkasını 

istemeyeceğim” der. Allah, “Seni ona yaklaştırırsam, belki benden yine başkasını 

istersin.” der. Adam, başkasını istemeyeceğine dair söz verir. Hâlbuki Rabbi, onun 

sabredemeyeceği şeyler olduğunu bildiği için, uyarmaktadır. Fakat yine de ona 

yaklaştırır. Ona yaklaştırınca adam Cennet halkının sesini duyar ve “Yâ Rabbi, beni 



123 
 

Cennete koy” der. Allah, “Ey Âdemoğlu, senin isteklerini ne keser? Cennette sana 

dünya kadar ve bir o kadarını daha vermemi ister misin?” buyurur. Adam, “Sen Yüce 

Rabbimiz iken, benimle alay mı ediyorsun?” der. İbn Mes’ûd güler ve “Neye 

güldüğümü bana sormayacak mısınız?” der. Oradakiler de, “Neden güldün?” derler. O 

da, “Çünkü Rasulullah (sav) da gülmüş ve bize, “Neye güldüğümü bana sormayacak 

mısınız?” demişti. Ashab, “Neden güldün yâ Rasulallah?” diye sorunca, “Adam ‘Sen 

Yüce Rabbimiz iken, benimle alay mı ediyorsun?’ deyince Rab güldüğü için...” 

demiştir. Adam böyle deyince Allah, “Ben seninle alay etmiyorum. Fakat dilediğimi 

yapmaya benim gücüm yeter” buyurmuştur.653 

İsnâdı sahîh olmakla birlikte, insanlardaki gibi “gülme” fiilinin Allah’a izafe 

edilmesinin caiz olmadığı, burada gülme ile alayın değil, Allah’ın rızasının kastedildiği 

şeklinde açıklamalar yapılmıştır.654 

İbn Mes’ûd’un hadis rivayetindeki titizliğinden bahsedilirken, Hz. 

Peygamber’in kullandığı lafzı veya yaptığı davranışı bazen aynen aktardığı söylenerek 

bu rivayet örnek olarak zikredilmiştir.655 

Teselsülün yer almadığı bir rivayet de kaynaklarımızda nakledilmiştir. Ancak 

bu rivayette diğerinin aksine cennete en son giren kişinin cenneteki nimetleri çok fazla 

bulduğu, dönerek rabbine söylediği, Allah’ın, “Git ve gir” dediği, cennet ehlinin en alt 

derecesinin mükafatının böyle olduğu bildirilmiştir. Rivayetin sonunda İbn Mes’ûd, 

“Rasulullah’ın (sav) güldüğünü gördüm” demiştir.656 

Ebû Nuaym (ö. 430) ve el-Hatîb el-Bağdâdî (ö. 463), İbn Mes’ûd’dan müselsel 

olarak nakledilen şöyle bir rivayeti eserlerinde zikretmişlerdir: 

أبو الطيب محمد بن أحمد بن يوسف بن جعفر المقرئ البغدادي قدم علينا قال نبأنا إدريس بن عبد الكريم 

ك على رأسك فاني قرأت يد الحداد قال قرأت على خلف فلما بلغت هذه الآية لو أنزلنا هذا القرآن على جبل قال ضع

يدك  يدك على رأسك فاني قرأت على حمزة فلما بلغت هذه الآية قال ضع على سليم فلما بلغت هذه الآية قال ضع

يدك على رأسك فاني قرأت على يحيى بن وثاب  على رأسك فاني قرأت على الأعمش فلما بلغت هذه الآية قال ضع

يدك  فاني قرأت على علقمة والأسود فلما بلغت هذه الآية قالا ضع يدك على رأسك فلما بلغت هذه الآية قال ضع

                                                      
653 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/14-16, no: 3899; VI/253-254, no: 3714; Müslim, Îmân, 83, I/174-175, 

no: (187)-310; Bezzâr, Müsned, IV/273-274, no: 1442 (Bezzâr, Enes b. Mâlik’in bundan başka Abdullah 

b. Mes’ûd’dan hadis naklettiğini bilmediğini söylemiştir.); İbn Hibbân, Sahîh, XVI/455-456, no: 7430.  
654 İbnü’l-Cevzî, Ebu’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Ali (ö. 597), Keşfü’l-Müşkil min Hadîsi’s-

Sahîhayn, (Tahkîk: Ali Huseyn el-Bevvâb), Riyâd, 1997, Dâru’l-Vatan, (4 cilt), I/213. 
655 Başaran, Serkan, Sahabe Algısında Sünnet-İçtihat İlişkisi (Abdullah b. Mes’ûd Örneği), Bursa, 2017, 

Emin Yayınları, s. 113. 
656 Müslim, Îmân, 83, I/173, no: (186)-308, 309.  



124 
 

على رأسك فانا قرأنا على عبد الله فلما بلغنا هذه الآية قال ضعا أيديكما على رؤسكما فاني قرأت على النبي صلى 

يدك على  ي ضعيدك على رأسك فان جبريل لما نزل بها الي قال ل الله عليه و سلم فلما بلغت هذه الآية قال لي ضع

ذكر عن بعض أصحابنا عن أبي نعيم قال سمعت من هذا (رأسك فانها شفاء من كل داء إلا السام والسام الموت 

 )الشيخ في سنة تسع وأربعين وثلاثمائة

…İdrîs b. Abdülkerîm el-Haddâd “Halef’e Kur’ân okudum. ‘Lev enzelnâ 

hâze’l-Kur’âne alâ cebelin’ ayetine geldiğimde ‘Elini başına koy’, dedi” demiş; Halef, 

“Süleym’e Kur’ân okudum. Bu ayete ulaştığımda ‘Elini başına koy’ dedi” demiş; 

Süleym, “Hamza’ya Kur’ân okudum. Bu ayete geldiğimde ‘Elini başına koy’ dedi” 

demiş; Hamza, “A’meş’e Kur’ân okudum. Bu ayete geldiğimde ‘Elini başına koy’ dedi” 

demiş; A’meş, “Yahyâ b. Vessâb’a Kur’ân okudum. Bu ayete geldiğimde ‘Elini başına 

koy’ dedi” demiş; Yahyâ, “Alkame ve Esved’e Kur’ân okudum. Bu ayete geldiğimde 

‘Elini başına koy’ dediler” demiş; Alkame ve Esved, “Abdullah b. Mes’ûd’a Kur’ân 

okuduk. Bu ayete geldiğimizde ‘Elinizi başınıza koyun’ dedi” demişler; İbn Mes’ûd, 

“Rasulullah’a (sav) Kur’ân okudum. Bu ayete geldiğimde ‘Elini başına koy’ dedi” 

demiş; Rasulullah (sav), “Cebrâil bu ayeti bana getirdiğinde, ‘Elini başına koy, şüphesiz 

ki ölüm dışında bütün dertlere devadır’ dedi” demiştir.657 

Zayıf ve uydurma hadislerle ilgili yazılmış eserlerde658 zikredilen bu rivayet, 

bazı Tefsîr kitaplarına659 da girmiştir. 

Beyhakî de “Şuabü’l-îmân” adlı eserinde İbn Mes’ûd’dan şöyle bir müselsel 

hadis nakletmiştir: 

، حدثنا أبَوُ دُ بْنُ عَبْدِ اللهِ الشَّعِيرِيُّ ي ِبِ مُحَمَّ دٍ  أخَْبَرَنَا أبَوُ عَبْدِ اللهِ الْحَافظُِ، أخَْبرََنا أبَوُ الطَّ الْخَطِيبِ عَبْدُ اللهِ بْنُ مُحَمَّ

دُ بْنُ حُمَيْدٍ، قَالَ: رَمِدتُْ فشََكَوْتُ  ذلَِكَ إِلَى جَرِيرٍ، فقََالَ: أدَِمِ النَّظَرَ فِي الْمُصْحَفِ، فَإنِ ِي رَمِدتُْ  الْقَاضِي، حدثنا مُحَمَّ

إبِْرَاهِيمَ فقََالَ لِي: أدَِمِ النَّظَرَ  فشََكَوْتُ ذلَِكَ إِلَى الْمُغِيرَةِ فقََالَ لِي: أدَِمِ النَّظَرَ فِي الْمُصْحَفِ؛ فَإنِ ِي رَمِدتُْ فشََكَوْتُ ذلَِكَ إِلَى

                                                      
657 Ebû Nuaym, Ahmed b. Abdullâh b. Ahmed b. İshâk, Târîhu Esbehân, Beyrût, 1990, Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, I/190, no: 226; el-Hatib el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Ali (ö. 463), Tarîhu Bağdâd, (Tahkîk: 

Mustafa Abdülkâdir Atâ), Beyrût, 1997, Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye,  I/394, no: 336. 
658İbn Hacer el-Askalânî, Ebu’l-Fadl Ahmed b. Ali (ö. 852), Lîsânü’l-Mîzân, Hind, 1331, Dâiratü’l- 

Meârifi’n-Nizâmiyye, V/52, no: 177; İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, I/295-296; eş-Şevkânî, 

Muhammed b. Ali (ö. 1250), el-Fevâidü’l-Mecmûa fi’l-Ehâdîsi’l-Mevdûa, (Tahkîk: Abdurrahmân Yahyâ 

el-Muallimî),Kahire, 1960, Matbaatü’l-Sünneti’l-Muhammediyye, (1 cilt), s. 312, no: 51.  
659 Bkz: İbn Cüzey, Muhammed b. Ahmed (ö. 741), et-Teshîl li Ulûmi’t-Tenzîl, Beyrût, 2003, 

Mektebetü’l-Asriyye, (4 cilt), IV/211; es-Suyûtî, Celâlüddîn Abdurrahmân (ö. 911), Dürrü’l-Mensûr et-

Tefsîru bi’l-Me’sûr, (Tahkîk: Abdullâh b. Abdülmuhsîn), Kâhire, 2003, Merkezü Hicr,  XIV/397; İbn 

Acîbe, Ahmed b. Muhammed b. Mehdî el-Hasenî (ö. 1224), el-Bahru’l-Medîd fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-

Mecîd, Beyrût, 2005, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, (8 cilt), VIII/29; eş-Şevkânî, Muhammed b. Ali (ö. 1250), 

Fethu’l-Kadîr: el-Câmi’ beyne Fenneyi’r-Rivâye ve’d-Dirâye min İlmi’t-Tefsîr, (Tahkîk: Abdurrahmân 

Umeyra), Beyrût, 2005, Dâru’l-Vefâ, (5 cilt), V/277; el-Alûsî, Şehâbeddîn Mahmûd (ö. 1270), Ruhu’l-

Meânî fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-Azîm ve’s-Seb’i’l-Mesânî, Beyrût, 1997, Dâru’l-Fikr, (16 cilt), XV/94; İbn 

Âşûr, Muhammed Tâhir (ö. 1973), et-Tahrîr ve’t-Tenvîr mine’t-Tefsîr, Tunus, 1997 (30 cilt),  

XXVIII/128.  



125 
 

دتُْ فشََكَوْتُ ذلَِكَ إِلَى الْمُصْحَفِ؛ فَإنِ ِي رَمِدتُْ فشََكَوْتُ ذلَِكَ إِلَى عَلْقمََةَ فقََالَ لِي: أدَِمِ النَّظَرَ فِي الْمُصْحَفِ؛ فَإنِ ِي رَمِ  فِي

ليَْهِ تُ ذلَِكَ إِلَى رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعوُدٍ، فقََالَ: لي أدَِمِ النَّظَرَ فِي الْمُصْحَفِ؛ فَإنِ ِي رَمِدتُْ فشََكَوْ 

النَّظَرَ فيِ أدَِمِ النَّظَرَ فيِ الْمُصْحَفِ فَإنِ ِي رَمِدتُْ فشََكَوْتُ ذلَِكَ إِلَى جِبْرِيلَ عَليَْهِ السَّلَامُ فقَاَلَ لِي: أدَِمِ  وَسَلَّمَ فقََالَ لِي: 

   .الْمُصْحَفِ 

Muhammed b. Humeyd, “Gözüm iltihaplandı ve şişti. Cerîr’e bundan yakındım. 

‘Mushaf’a bakmaya devam et’ dedi” demiş; Cerîr, “Benim de gözüm iltihaplandı ve 

şişti. Muğîra’ya bundan yakındım. Bana ‘Mushaf’a bakmaya devam et’ dedi” demiş; 

Muğîra, “Benim de gözüm şişti ve iltihaplandı. İbrâhim’e bundan yakındım. Bana 

‘Mushaf’a bakmaya devam et’ dedi” demiş; İbrâhîm, “Benim de gözüm iltihaplandı ve 

şişti. Alkame’ye bundan yakındım. Bana ‘Mushaf’a bakmaya devam et’ dedi” demiş; 

Alkame, “Benim de gözüm iltihaplandı ve şişti. Abdullah b. Mes’ûd’a bundan 

yakındım. Bana ‘Mushaf’a bakmaya devam et’ dedi” demiş; İbn Mes’ûd, “Benim de 

gözüm iltihaplandı ve sişti. Rasulullah’a (sav) bundan yakındım. Bana ‘Mushaf’a 

bakmaya devam et’ dedi” demiş; Rasulullah (sav), “Benim de gözüm iltihaplandı ve 

şişti. Cebrâil’e (sa) bundan yakındım. Bana ‘Mushaf’a bakmaya devam et’ dedi” 

demiştir.660 

                 Bu rivayetin uydurma olduğunun metninden açıkça anlaşılabileceği, çünkü 

Rasulullah (sav) zamanında Mushaf olmadığı için, Hz. Peygamber’in Mushaf’a 

bakmayı emretmesinin mümkün olmadığı ifade edilmiştir.661 

                 Yine İbn Mes’ûd’dan müselsel olarak nakledilen şöyle bir rivayet mevcuttur: 

فأني قرأت على سلام بن المنذر ، فقلت : أعوذ بالسميع العليم ، فقال لي : قل أعوذ بالله من الشيطان الرجيم ،  …

قرأت على عاصم فقلت : أعوذ بالسميع العليم ، فقال لي : قل أعوذ بالله من الشيطان الرجيم ، فلقد قرأت على فلقد 

زر بن حبيش فقلت : أعوذ بالسميع العليم ، فقال لي : قل أعوذ بالله من الشيطان الرجيم ، فلقد قرأت على عبد الله 

قل أعوذ بالله من الشيطان الرجيم ، فلقد قرأت على رسول الله ) بن مسعود فقلت : أعوذ بالسميع العليم ، فقال لي : 

يا ابن أم عبد قل : أعوذ بالله من الشيطان   السميع العليم ، فقال لي : صلى الله عليه وسلم ( فقلت : أعوذ بالله

   .ائيل عن القلم عن اللوح المحفوظالرجيم هكذا أقرأنيه جبر

                 … Selâm b. Münzir’e Kur’ân okudum. “أعوذ بالسميع العليم” dedim. Bana “ أعوذ

 dedim. Bana ”أعوذ بالسميع العليم“ .de, dedi. Âsım’a Kur’ân okudum ”بالله من الشيطان الرجيم

 ”أعوذ بالسميع العليم“ .de, dedi. Zirr b. Hubeyş’e Kur’ân okudum ”أعوذ بالله من الشيطان الرجيم“

dedim. Bana “أعوذ بالله من الشيطان الرجيم” de, dedi. Abdullah b. Mes’ûd’a Kur’ân okudum. 

                                                      
660 Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. Huseyn (ö. 458), Şuabü’l-İmân, Beyrût, 1990, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

II/411-412, no: 2239. 
661 İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, I/308.  



126 
 

 de, dedi. Rasulullah’a (sav) ”أعوذ بالله من الشيطان الرجيم“ dedim. Bana ”أعوذ بالسميع العليم“

Kur’ân okudum. “أعوذ بالله السميع العليم” dedim. Bana “Ey Ümmü Abd “ لشيطان أعوذ بالله من ا

 de. Cebrâil, Levh-i Mahfûz’dan bana onu öyle okuttu” dedi.662 ”الرجيم

 

Selam b. Münzir’den sonra isnad çeşitlenmiştir. Râvîlerin hepsi Selâm b. 

Münzîr’den itibaren rivayeti müteselsil olarak nakletmiştir. 

Bu rivayete daha çok Tefsîr kitaplarında yer verilmiş ve İbn Mes’ûd’dan 

nakledilerek, müteselsil olan isnadı zikredilmemiştir.663 

Zayıf ve uydurma hadislerle ilgili eserlerde zikredilen664 bu rivayet için, zayıf 

isnadlarının birbirini kuvvetlendireceği665 söylenmiştir, ancak birçok zayıf isnadının 

bulunması o rivayetin sıhhatini etkilemez.  

Buraya kadar yapılan araştırmalar sonucunda “İbn Mes’ûd’dan müselsel olarak 

aktarılan hadislerin, onun rivayetleri Hz. Peygamber’den olduğu gibi aktarma çabasını 

ve rivayet hususundaki titizliğini gösterdiğini”666 söylemenin doğru olmadığı ortaya 

çıkmıştır. O, rivayet hususunda hassas davranarak lafzın korunmasına özen göstermiştir. 

Ancak ondan müselsel olarak nakledilen rivayetler incelendiğinde, ya asıl hadis 

kaynaklarında mevcut değildir veya mevzû’ hadislerin zikredildiği kaynaklarda yer 

almaktadır, ya teselsülün bulunmadığı başka bir rivayet mevcuttur, ya da isnadı sahih 

olsa bile metni problemli görünmektedir.  

K. RAVİ-RİVAYET İLİŞKİSİ BAĞLAMINDA RİVAYETLERİNİN 

İNCELENMESİ 

Rivayetler, râvîlerden bağımsız düşünülmemelidir. Zira kavlî sünnetten çok, 

fiilî ve takrîrî sünnetleri sözlü ifadelere dökerek nakleden ravîlerin, düşünce yapılarının, 

karakter, zekâ, ilgi alanları ve kavrayışları gibi özelliklerinin; ön bilgi ve kabullerinin, 

                                                      
662 es-Sa’lebî, Ebû İshâk Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm (ö. 427), el-Keşfü ve’l-Beyân, Beyrût, 2002, 

Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, (10 cilt), VI/41-42; Fâdânî, Ebu’l-Feyz Muhammed Yâsîn b. Muhammed Îsâ 

(1916-1990), el-Ucâletü fi’l-Ehâdîsi’l-Müselsele, Dımeşk, 1985, Dâru’l-Besâir, (1 cilt), s. 26-27. 
663 Beydâvî, Nâsıruddîn Ebî Saîd Abdullâh b. Ömer b. Muhammed eş-Şîrâzî (ö. 685), Envâru’t-Tenzîl 

ve’l-Esrâru’t-Te’vîl (Tefsîru’l-Beydâvî), Beyrût, 1988, Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye, I/557; Nesefî, Abdullah 

b. Ahmed (ö. 710), Tefsîrü’n-Nesefî Medârikü’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-Te’vîl, Beyrût, 1996, Dâru’n-Nefâis, 

II/432; Ebu’s-Suûd, Muhammed b. Muhammed b. Mustafâ (ö. 982), Tefsîrü Ebu’s-Suûd İrşâdü’l-Akli’s-

Selîm ilâ Ğarâya’l-Kitâbi’l-Kerîm, Beyrût, 2010, V/166; Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. 

Muhammed (ö. 538), Tefsîr-i Keşşâf, yy., 1307, I/537; Alûsî, Rûhu’l-Meânî, VIII/337-338; İbn Acîbe, 

Bahru’l-Medîd, IV/57. 
664 İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, I/309. 
665 Fâdânî, el-Ucâletü fi’l-Ehâdîsi’l-Müselsele, s. 27. 
666 Başaran, Sahabe Algısında Sünnet-İçtihad İlişkisi, s. 113. 



127 
 

uğraştıkları mesleklerin, yaşadıkları zaman ve mekânın, yine içinde bulundukları 

toplumun gelenek-göreneklerinin, siyasî, sosyal ve kültürel yapısının rivayetler 

üzerindeki etkileri inkar edilemez. Kavlî sünnetlerde de mana ile rivayet vâkî olduğu 

için, daha az olmakla birlikte, bu durum söz konusudur. 

Hz. Peygamber’i dikkatle gözlemleyen sahabe; kendi dikkatini çeken, 

çağdaşları ve gelecek nesiller için aktarması gerektiğini düşündüğü şeyleri nakletmiştir. 

Ya da içinde bulunduğu durum ve şartlar bazı rivayetleri nakletmesini gerekli kılmıştır. 

Rivayet ettiği şeyler, o ravinin ilgi alanı, mizâcı, anlayışı, yaşadığı zaman ve mekanın 

özellikleri hakkında fikir vermektedir. Bir de sahabeden nakledilen mevkuf rivayetler 

vardır ki, sahabe bazen Rasulullah’ın (sav) sünnetini, onu zikretmeden nakletmiş, bazen 

de kendi kanaatlerini ifade etmiştir. Bu mevkuf hadisler de ravinin fikrî yapısını 

göstermesi açısından önemlidir. 

Müslüman olduktan sonra zarurî durumlar dışında Rasulullah’tan (sav) 

ayrılmayan Abdullah b. Mes’ûd, hadis nakli konusunda ihtiyatlı davranmış ve Kur’ân 

ile meşgul olmayı tavsiye etmiştir. Uzun süre Rasulullah (sav) ile bulunan, hatta evine 

girip özel işlerinde yardımcı olan İbn Mes’ûd, birçok olaya şahit olmasına rağmen 

müksirûn arasında yer almamıştır. Onun, Rasulullah’tan (sav) işiterek veya görerek 

şahit olup aktarmayı uygun bulduğu merfû’ rivayetlerden ve mevkûf rivayetlerinden 

örnekler seçilerek; zikredilen hususların rivayetleri üzerindeki etkisi tespit edilmeye 

çalışılacaktır. Bu konuda Hami Bektaş’ın “Abdullah b. Mes’ûd ve Sünnet Anlayışı” 

tezinden istifade edilmiştir.  

Bu başlık içerisinde özellikle tezimizde daha çok müracaat ettiğimizi 

belirttiğimiz temel hadis kaynaklarındaki İbn Mes’ûd’a nispet edilen rivayetler, sıhhati 

hakkında araştırma yapılmadan ona ait olduğu düşünülerek incelenmiştir.  

1. Mesleklerinin Naklettiği Hadislere Yansıması 

a. Kadılık Görevinin Naklettiği Hadislere Yansıması 

Kufe’de Hz. Ömer’in görevlendirmesi ile belirli bir süre kadılık yapmış olan 

Abdullah b. Mes’ûd’un rivayetleri aktarmasına, bu durumun etkisinin bulunduğu 

sezilmektedir. İnsanların uğraştığı meslekler düşünce yapılarını etkileyip, algıda 

seçiciliğe sebep olduğundan, bazı rivayetlerinin bu görevde karşılaştığı olaylarla ilgili 

olduğu anlaşılmaktadır. İbn Mes’ûd, baktığı davalarda, yapılan birçok haksızlıkla 

karşılaşmış olmalı ki, özellikle haksızlığın yerildiği ve zulüm olarak nitelendirildiği, 



128 
 

insanları haram kazançtan sakındıran ve dürüst olmaya yönlendiren rivayetleri 

nakletmiştir. Hadis kaynaklarımızda İbn Mes’ûd’un, asabiyeti zem eden şöyle bir 

rivayeti mevcuttur:  

 Haksız yere = مثل الذي يعين عشيرته على غير الحق مثل البعير ردي في بئر فهو يمد بذنبه “

kabilesine yardım eden kişinin durumu, kuyuya düşen ve kuyruğunu uzatan devenin 

durumu gibidir”667 

Onun, bu minvalde Hz. Peygamber’den naklettiği diğer bir rivayet şöyledir: 

"إن الله قسم بينكم أخلاقكم كما قسم بينكم أرزاقكم وإن الله عز وجل يعطي الدنيا من يحب ومن لا يحب 

ولا يعطي الدين إلا لمن أحب فمن أعطاه الله الدين فقد أحبه والذي نفسي بيده لا يسلم عبد حتى يسلم قلبه ولسانه ولا 

وما بوائقه يا نبي الله قال: غشمه وظلمه ولا يكسب عبد مالا من حرام فينفق منه يؤمن حتى يأمن جاره بوائقه قالوا: 

فيبارك له فيه ولا يتصدق به فيقبل منه ولا يترك خلف ظهره إلا كان زاده إلى النار وإن الله عز وجل لا يمحو 

 السيء بالسيء ولكن يمحو السيء بالحسن إن الخبيث لا يمحو الخبيث."

“Allah, rızıklarınızı aranızda taksim ettiği gibi ahlâkınızı da taksim etmiştir. 

Allahu Teâlâ, dünyayı sevdiğine de sevmediğine de verir. Dini ise, sadece sevdiğine 

verir. Allah kime din verdiyse onu sevmiştir. Canım elinde olan Allah’a yemin olsun ki, 

kul kalbi ve dili sağlam ve temiz olmadıkça müslüman; komşuları da şerrinden güvende 

olmadıkça mü’min olmaz. Oradakiler, ‘Ey Allah’ın peygamberi, o şerler nelerdir?’ 

dediler. O da, ‘Haksızlık ve zulümdür. Kul haramdan bir mal kazanır ve kendisine 

mübarek olsun diye Allah yolunda harcarsa, kabul olsun diye sadaka verirse ve onu 

geriye bırakırsa, bu onu ancak Cehennem’e yaklaştırır. Çünkü Yüce Allah, kötüyü 

kötüyle silmez; fakat kötüyü iyiyle siler. Zira pis olan şey, pisliği yok etmez’ 

buyurdu.”668 

Ayrıca Abdullah b. Mes’ûd’un Rasulullah’a (sav) “Hangi zulüm daha 

büyüktür?” diye sorması üzerine Hz. Peygamber’in; 

"ذراع من أرض ينتقصه من حق أخيه فليست حصاة من الأرض أخذها إلا طوقها يوم القيامة إلى قعر 

 الأرض ولا يعلم قعرها إلا الذي خلقها."

                                                      
667 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/272, no: 3726. 
668 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/189, no: 3672; Bezzâr, Müsned, V/392, no: 2026. 



129 
 

“Kardeşinin hakkı olan araziden bir arşın almaktır. Birinin arazisinden alınan 

bir çakıl tanesi, kıyamet gününde ta yerin dibine kadar alan kişinin boynuna dolanır. 

Onun dibini ise ancak yaratan Allah bilir” dediğini nakletmiştir.669 

İbn Mes’ûd, yalan yere yemin ederek haksız kazanç elde etme konusunda Hz. 

Peygamber’in şöyle söylediğini de nakletmiştir: 

"من حلف على يمين يقتطع بها مال مسلم لقي الله وهو عليه غضبان وقرأ علينا رسول الله صلى الله 

عليه وسلم مصداقه من كتاب الله عز وجل إن الذين يشترون بعهد الله وأيمانهم ثمنا قليلا أولئك لا خلاق لهم في 

  يكلمهم الله."الآخرة ولا

“Yemin ederek bir Müslüman’ın malını alan kişi, (kıyamette) Allah’ın 

huzuruna çıktığında onu kendisine öfkeli olarak bulur. (İbn Mes’ûd şöyle devam 

etmiştir): Sonra Rasulullah (sav), Allah’ın kitabından bunu tasdik eden ‘Şüphesiz, 

Allah'a verdikleri sözü ve yeminlerini az bir karşılığa değişenler var ya, işte onların 

ahirette bir payı yoktur. Allah kıyamet günü onlarla konuşmayacaktır’ (Âl-i İmran, 

3/77) ayetini bize okudu.”670 

O, aynı zamanda Hz. Peygamber’in yemin ve şahitlikle ilgili şu sözünü 

nakletmiştir: 

"خير الناس قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ثم يأتي بعد ذلك قوم تسبق شهاداتهم 

 أيمانهم وأيمانهم شهاداتهم."

“İnsanların en hayırlısı benim çağımda yaşayanlar, sonra onların peşinden 

gelenler, sonra onların peşinden gelenler, sonra onların peşinden gelenlerdir. Daha 

sonra, şahitlikleri yeminlerinin, yeminleri şahitliklerinin önüne geçen bir toplum 

gelecektir.”671 

Kufe’de kadılık yaptığı dönemde çeşitli davalara bakan Abdullah b. Mes’ûd, 

yemin ve şahitliklerle karşılaşmış ve bu konuda rivayetleri naklederek, onları yalancı 

şahitlik ve yalan yere yemin etmekten sakındırmak istemiş olmalıdır. “ ْلَ مَا تفَْقِدوُنَ مِن إنَّ أوََّ

 ,Dininizden kaybedeceğiniz ilk şey emanettir = دِينكُِمَ الأمََانَةَ ، وَآخِرُ مَا تفَْقِدوُنَ الصَّلاةَ

                                                      
669 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/310, no: 3767; VI/315, no: 3773. 
670 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/47-8, no: 3576;  Buhârî, Tevhîd, 24, VI/2710; Müslim, İmân, 61, I/123, 

no: 222. 
671 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/76, no: 3594; VII/74, no: 3963; VII/199-200, no: 4130; VII/235, no: 

4173; VII/263, no: 4217; Buhârî, Şehâdât, 9, II/938; Fadâilü’s-Sahâbe, 1, III/1335; Rikâk, 7, V/2362; 

Müslim, Fadâilü’s-Sahâbe, 52, II/1963, no: (2533)-212; Tirmizî, Menâkıb, 57, V/695. 



130 
 

kaybedeceğiniz son şey de namazdır”672 diyen İbn Mes’ûd’un, güvenilirliğin önemine 

ve korunması gerektiğine dikkat çekmeyi, namaz kılan kişilerin dahi bu özellikten 

yoksun olabileceğine vurgu yapmayı amaçladığı anlaşılmaktadır. 

Nitekim onun, Rasulullah’tan (sav) şu rivayeti nakletmesi de manidardır: 

"عليكم بالصدق فإن الصدق يهدي إلى البر وإن البر يهدي إلى الجنة وما يزال الرجل يصدق حتى يكتب 

عند الله عز وجل صديقا وإياكم والكذب فإن الكذب يهدي إلى الفجور وإن الفجور يهدي إلى النار وما يزال الرجل 

 حتى يكتب عند الله عز وجل كذابا." يكذب ويتحرى الكذب

“Doğruluğa sarılın. Çünkü doğruluk iyiliğe, iyilik de Cennete götürür. Kişi 

doğru söylediği sürece, Allah katında doğrulardan yazılır. Yalandan sakının. Çünkü 

yalan günaha, günah da Cehenneme götürür. Kişi yalan söylediği ve yalana devam ettiği 

sürece Yüce Allah katında yalancılardan yazılır.”673 

Nakledildiğine göre bir adam kardeşinin oğlunu İbn Mes’ûd’a getirerek, “Bu 

kardeşimin oğludur ve içki içmiştir” deyince İbn Mes’ûd: 

يدها فتغير لذلك وجه رسول الله صلى الله " ولقد علمت أن أول حد في الاسلام امرأة سرقت فقطعت 

 عليه وسلم تغيرا شديدا ثم قال: وليعفوا وليصفحوا ألا تحبون أن يغفر الله لكم والله غفور رحيم."

“Bildiğim kadarıyla İslâm’da ilk had cezası tatbik edilen kişi, hırsızlık yapan 

bir kadındır. Ceza olarak eli kesilmiştir. Bundan dolayı Rasulullah’ın (sav) yüzü çok 

değişmiş ve ‘Affetsinler, vazgeçip iyi muamelede bulunsunlar. Allah’ın sizi 

bağışlamasını arzu etmez misiniz? Allah çok bağışlayandır, çok merhamet edendir’ 

(Nur, 24/22) buyurmuştur” demiştir.674 

Bir suç mahkemeye/kadıya intikal ettikten sonra suçluya gerekli cezanın 

verilmesi gerekir. İbn Mes’ûd, bazı suçların kadıya götürülmeden telafisinin mümkün 

olduğunu bu rivayeti zikrederek hatırlatmıştır. 

Nitekim Ebû Mâcid el-Hanefî de bir keresinde Abdullah b. Mes’ûd ile 

otururlarken şöyle söylediğini rivayet etmiştir: 

إني لأذكر أول رجل قطعه أتي بسارق فأمر بقطعه وكأنما أسف وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم 

قال: قالوا: يا رسول الله كأنك كرهت قطعه قال: وما يمنعني لا تكونوا عونا للشيطان على أخيكم إنه ينبغي للامام 

                                                      
672 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XIII/36, no: 36889. 
673 Mâlik, Kelâm, 7, II/989, no: 16; İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/424-425, no: 25991; Ahmed b. 

Hanbel, Müsned, VI/147-148, no: 3638; VII/182, no: 4108; Müslim, Birr ve’s-Sıla, 29, III/2012-2013, no: 

(2607)-103, 105; Ebû Dâvûd, Edeb, 88, V/264; Tirmizî, Birr ve’s-Sıla, 46, IV/347. Rivayetlerden 

bazılarında takdim-te’hir söz konusudur. Bu ravilerden kaynaklanmış olmalıdır.  
674 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/245-246, no: 3711. 



131 
 

أن يقيمه إن الله عز وجل عفو يحب العفو وليعفوا وليصفحوا ألا تحبون أن يغفر الله لكم والله إذا انتهى اليه حد 

 غفور رحيم.

“İlk olarak eli kesilen kişiyi hatırlıyorum. Hırsızlık suçuyla getirilmişti. Hz. 

Peygamber elinin kesilmesini emretti. Rasulullah’ın (sav) yüzünde üzüntüsü 

görülüyordu. Oradakiler, ‘Yâ Rasulallah, sanki onun elinin kesilmesini istemiyorsun?’ 

dediler. O da, ‘Üzülmem benim hükmü yerine getirmeme engel olmaz. Kardeşinize 

karşı şeytana yardımcı olmayın. Bir suç devlet başkanına ulaşınca haddi tatbik etmesi 

gerekir. Allah, şüphesiz çok bağışlayıcıdır ve bağışlamayı sever. Dolayısıyla affedin ve 

vazgeçin! Allah’ın sizi bağışlamasını istemez misiniz? Allah, çok bağışlayandır ve çok 

merhametlidir.’ buyurdu.”675 

İbn Mes’ûd’un naklettiği başka bir olay da şöyledir:   

أصاب من امرأة قبلة فأتى النبي صلى الله عليه وسلم يسأله عن كفارتها فأنزل الله عز وجل: أقم  "رجلا

الصلاة طرفي النهار وزلفا من الليل إن الحسنات يذهبن السيئات فقال: يا رسول الله ألي هذه فقال: لمن عمل كذا من 

 أمتي."

“Bir kadını öpen bir adam gelip Hz. Peygamber’e, bunun kefaretini sordu. 

Bunun üzerine Yüce Allah, “Gündüzün iki tarafında ve gecenin başlangıcında namaz 

kıl. Çünkü iyilikler, kötülükleri siler.” (Hûd, 11/114) ayetini indirdi. Adam, “Yâ 

Rasulallah, bu ayet benim için mi indirildi?” dedi. O da, “Ümmetimden böyle yapan 

herkes için...” buyurdu.”676 

Görüldüğü gibi, kadılık yaparken kendisine müracaat edilen had cezaları ile 

ilgili suçlarda Rasulullah’tan (sav) bu hadisleri naklederek, onları iyiliğe yönlendirmek 

ve Allah’ın affının büyüklüğünü hatırlatmak istemiş olmalıdır. 

Ayrıca liân ayetinin inmesine sebep olan şu olayı da rivayet etmiştir: 

كنا جلوسا عشية الجمعة في المسجد قال: فقال رجل من الأنصار: أحدنا رأى مع امرأته رجلا فقتله 

لى الله عليه قتلتموه وإن تكلم جلدتموه وإن سكت سكت على غيظ والله لئن أصبحت صالحا لأسألن رسول الله ص

وسلم قال: فسأله فقال: يا رسول الله إن أحدنا رأى مع امرأته رجلا فقتله قتلتموه وإن تكلم جلدتموه وإن سكت سكت 

 على غيظ اللهم احكم قال: فأنزلت آية اللعان قال: فكان ذلك الرجل أول من ابتلي به.

                                                      
675 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/232, no: 4168. Ayrıca bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/84-85, no: 

3977. 
676 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/165, no: 3653; VII/171, no: 4094; Müslim, Tevbe, 7, III/2115-2116, 

no: (2763)-39, 40; İbn Mâce, Zühd, 30,  II/1421; Tirmizî, Tefsîrü’l-Kur’ân, 12, V/291. Benzer rivayet için 

bkz: Abdurrazzâk, Musannef, VII/446-447, no: 13830. 



132 
 

“Cuma gecesi mescidde oturuyorduk, Ensâr’dan bir adam, “Birimiz, karısıyla 

bir adamı görüp onu öldürse siz de onu kısas olarak öldürüyorsunuz; bunu anlatsa, kazif 

cezası uygulayıp sopa vuruyorsunuz; susarsa, içinde öfkeyle susup oturuyor. Allah’a 

yemin olsun ki, sağ olarak sabaha çıkarsam, bunu Rasulullah’a (sav) soracağım.” dedi. 

(Sabah olunca) sordu, “Yâ Rasulallah! Birimiz, karısıyla bir adamı görüp onu öldürse 

siz de onu kısas olarak öldürüyorsunuz; bunu anlatsa, kazif cezası uygulayıp sopa 

vuruyorsunuz; susarsa, içinde öfkeyle susup oturuyor. Allah aşkına buna bir hüküm 

ver!” dedi. Bunun üzerine liân ayeti indi. Bu adam da, lanetleşmeyi ilk yapan kişi 

oldu.”677 

Abdullah b. Mes’ûd, adam öldürme ile ilgili de birçok rivayet nakletmiştir: 

O, Rasulullah’ın (sav) uygulamalarından hareketle "دية الخطأ أخماسا = Hata ile 

adam öldürmenin diyeti beş çeşit deveden oluşur” demiş,678 başka bir rivayette bunu 

açıklayarak şöyle söylemiştir: 

قضى رسول الله صلى الله عليه وسلم في دية الخطأ عشرين بنت مخاض وعشرين ابن مخاض 

 وعشرين ابنة لبون وعشرين حقة وعشرين جذعة.

“Rasulullah (sav) hata ile öldürülen kişinin diyetinin, yirmi tane iki yaşına 

basmış dişi deve, yirmi tane iki yaşına basmış erkek deve, yirmi tane üç yaşına basmış 

dişi deve, yirmi tane dört yaşına basmış dişi deve ve yirmi tane beş yaşına basmış dişi 

deve olduğuna hükmetmiştir.”679 

Yine İbn Mes’ûd, Rasulullah’ın (sav);  

ما الهرج قال: إن بين يدي الساعة أياما ينزل فيها الجهل ويرفع فيها العلم ويكثر فيها الهرج قال: قلنا: و

"القتل  = ‘Kıyametten önceki günlerde, ilim kalkıp cahillik inecek ve herc çoğalacaktır’ 

                                                      
677 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/105, no: 4001. Ayrıca bkz: İbn Ebî Şeybe, Musannef, IX/232, no: 

28340; Müslim, Liân, 19, II/1133, no: (1495)-10; İbn Mâce, Talâk, 27, I/669; Ebû Dâvûd, Talâk, 27, 

II/685-686; Bezzâr, Müsned, IV/317, no: 1501.  
678 İbn Ebî Şeybe, Musannef, IX/11, no: 27167’de rivayet mevkuf olarak nakledilmiştir. Ahmed b. 

Hanbel, Müsned, VI/143-144, no: 3635; Dârimî, Diyât, 13, s. 589’da ise merfû olarak tahric edilmiştir. 
679 Abdurrazzâk, Musannef, IX/288, no: 17238; İbn Ebî Şeybe, Musannef, IX/11, no: 27164; Dârekutnî, 

Sünen, III/172, no: 262, 263, 264; Beyhakî, Sünenü’l-Kübrâ, VIII/74’de mevkuf olarak tahric edilmiştir. 

İbn Ebî Şeybe, Musannef, IX/10, no: 27163; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/328-329, no: 4303; İbn 

Mâce, Diyât, 6, II/879, no: 2631; Tirmizî, Diyât, 1, IV/10, no: 1386; Nesaî, Kasâme, 35, VIII/43-44’de ise 

merfû’ olarak zikredilmiştir. Ebû Dâvûd, Tirmizî, Beyhakî ve Dârekutnî, merfû’ rivayeti zikrederek 

bunun değil, mevkuf olan rivayetin sahih olduğuna dair açıklamalarda bulunmuşlardır. Bkz: Ebû Dâvûd, 

Diyât, 18, IV/680; Tirmizî, Diyât, 1, IV/10; Dârakutnî, Sünen, III/173-175; Beyhakî, Sünenü’l-Kübrâ, 

VIII/75. 



133 
 

buyurduğunu ‘Herc nedir?’ diye sormaları üzerine Rasulullah’ın (sav), ‘Cinayettir’ 

dediğini” nakletmiştir.680 

Ayrıca Hz. Peygamber’in “  لا تقتل نفس ظلما إلا كان على ابن آدم كفل من دمها ذاك إنه أول من

سن القتل  = Haksız yere öldürülen her kişiden dolayı Âdem’in oğluna bir sorumluluk 

vardır. Çünkü o, ilk olarak adam öldürme çığırını açandır”681 buyurduğunu naklederek, 

bu fiili işleyen ve buna sebebiyet verenleri uyarmayı ve insanları kötülüğün yolunu 

açmaktan sakındırmayı hedeflemiş olmalıdır. 

Hz. Peygamber’in “سباب المسلم فسوق وقتاله كفر = Müslümana sövmek doğru 

yoldan sapmaktır, öldürmek ise küfürdür”682; “لا ترجعوا بعدي كفارا يضرب بعضكم رقاب بعض = 

Benden sonra birbirinizin boynunu vurarak küfre dönmeyin!”683;  “ أول ما يقضى بين الناس

 ,Kıyamet gününde insanların arasında ilk defa verilecek hüküm = يوم القيامة في الدماء

cinayet (Kan) davalarıdır”684 dediğini nakleden İbn Mes’ûd, bu görevde bulunduğu 

sürede kasıtlı veya hata ile adam öldürme davalarıyla karşılaşmış olmalıdır. Hem bu 

davalarda Rasulullah’ın (sav) uyguladığı hükmü nakletmiş, hem de cinayetin büyük bir 

günah olduğunu bildiren hadisleri zikrederek insanları bundan sakındırmak istemiştir. 

Abdullah b. Mes’ûd, kadılığı sırasında cinayet davalarıyla karşılaştığı için ya 

da bu tür davalarla karşılaşmamak için Rasulullah’tan (sav) İslam’da canın 

korunduğunu bildiren rivayetleri aktarmış, bununla birlikte istisnalarını da yine 

Rasulullah’tan (sav) şöyle nakletmiştir: 

                                                      
680 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/222, no: 3695; Tayâlisî, Müsned, s. 35, no: 263 (Tayâlisî, "احسبه رفعه" 

ifadesini kullanmıştır. Bu, anlamından dolayı İbn Mes’ûd’un kendisinin söyleyemeyeceğini, merfû’ 

olabileceğini düşündüğünü akla getirmektedir.) Buhârî, Fiten, 5, VI/2590; Bezzâr, Müsned, V/110-111, 

no: 1691; VIII/34, no: 3015. 
681 Abdurrazzâk, Musannef, X/464, no: 19718; İbn Ebî Şeybe, Musannef, XIII/57, no: 36987; Ahmed b. 

Hanbel, Müsned, VI/136, no: 3630; VII/170, no: 4092; VII/193, no: 4123; Buhârî, Enbiyâ’, 2, III/1213; 

Müslim, Kasâme, 7, II/1303-1304, no: (1677)-27; İbn Mâce, Diyât, 1,  II/873. 
682 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/19, no: 3903; VII/362-363, no: 4345; VII/403, no: 4394; Tayâlisî, 

Müsned, s. 34, no: 258; Ebû Ya’lâ, Müsned, IV/317-319, no: 4967; Buhârî, Îmân, 35, I/27; Edeb, 44, 

V/2247; Fiten, 8, VI/2592; Müslim, Îmân, 28, I/81, no: (64)-116, 117; İbn Mâce, Mukaddime, 9,  I/27; 

Fiten, 4, II/1299; Tirmizî, el-Birr ve’s-Sıla, 52, IV/353; Îmân, 15, V/21; Bezzâr, Müsned, V/86, no: 1660; 

V/196-197, no: 1796; V/386, no: 2021; Nesâî, Tahrîmü’d-Dem, 27, VII/121-122 (Nesâî, merfû ve mevkuf 

olarak tahric etmiştir.).  
683 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/364-365, no: 3815; Bezzâr, Müsned, V/334, no: 1959; V/386, no: 2020; 

Nesâî, Tahrîmü’d-Dem, 29, VII/127 (Nesâî’nin ve Bezzâr’ın “1959” numaralı tahric ettiği rivayetin 

sonunda “ولا يؤخذ الرجل بجريرة أبية ولا بجريرة أخيه” “Kişi babasının ve kardeşinin suçundan sorumlu tutulmaz” 

lafzı mevcuttur. Aynı zamanda Bezzar, bu vecih dışında bu lafzın rivayet edildiğini bilmediğini 

söylemiştir.). 
684 Abdurrazzâk, Musannef, X/464, no: 19717; İbn Ebî Şeybe, Musannef, XIII/35, no: 36878; Diyât, 200, 

IX/249, no: 28405; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/192, no: 3674; VII/261, no: 4213; Müslim, Kasâme, 8, 

II/1304, no: (1678)-28; İbn Mâce, Diyât, 1, II/873; Bezzâr, Müsned, V/100, no: 1678; Nesaî, Tahrîmü’d-

Dem, 2, VII/83, 84  (Abdurrazzâk’ın ve Nesâî’nin bir rivayet hariç tahric ettiği üç rivayet mevkûftur. 

Elbanî, mevkuf olarak sahih olduğunu ancak hükmen merfû’ olduğunu söylemiştir. Çok sayıda sahabi 

merfû’ olarak rivayet etmiştir. Bu, merfû bir aslı olduğu fakat İbn Mes’ûd’un mevkuf olarak rivayet etmiş 

olabileceği tezini desteklemektedir.).  



134 
 

لا يحل دم امرئ يشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله إلا بإحدى ثلاث الثيب الزاني والنفس بالنفس 

 والتارك لدينه المفارق للجماعة.

“Şu üç husus dışında Allah’tan başka ilâh olmadığına ve benim Allah’ın elçisi 

olduğuma şahitlik eden kişinin kanı helal değildir: Zinâ eden evli, kısas yoluyla ölüm 

cezasına çarptırılan kişi ve dinini terk edip cemaati bölen kişi.”685 

Kadılık yaptığı dönemde ticârî konulardaki anlaşmazlıklar ve aldatmalar ile 

ilgili davalara da bakmış olması muhtemel olan İbn Mes’ûd’dan bu konuda rivayetler 

gelmiştir. 

Bir rivayette İbn Mes’ûd’un şöyle söylediği nakledilmiştir: 

 إياكم والمحفلات فإنها خلابة ولا تحل الخلابة لمسلم

“Hayvanın sütünü sağmayıp göğsünü şişirerek satmaktan kaçının. Çünkü o 

aldatmaktır. Aldatmak ise müslümana helal değildir”686 

Başka bir rivayette ise içinde aldatma bulunan iki satışla ilgili şunları 

söylemiştir: 

رد معها صاعا ونهى النبي صلى الله عليه وسلم عن من اشترى محفلة وربما قال شاة محفلة فليردها ولي

 تلقي البيوع.

“Sütü memesinde tutup biriktirilmiş bir hayvanı -belki böyle bir koyun 

demiştir- satın alan kişi, onu geri versin, yanında bir sa’ da buğday versin.  Hz. 

Peygamber (sav), malı pazara gelmeden karşılayıp satın almayı yasaklamıştır.”687 

Hz. Peygamber’in; 

                                                      
685 Abdurrazzâk, Musannef, X/167-168, no: 18704; İbn Ebî Şeybe, Musannef, IX/239, no: 28358; Reddü 

alâ Ebî Hanife, 114, XIII/185, no: 37489; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/119-120, no: 3621; VII/152, no: 

4065; VII/431, no: 4429; XXXXII/306, no: 25475; Buhârî, Diyât, 5, VI/2521; Müslim, Kasâme, 6, 

II/1302-1303, no: (1676)-25, 26; İbn Mâce, Hudûd, 1, II/847; Tirmizî, Diyât, 10, IV/19; Bezzâr, Müsned, 

V/329, no: 1951; Nesaî, Tahrîmü’d-Dem, 5, VII/90-91; Kasâme, 6, VIII/13. 
686 Abdurrazzâk, Musannef, VIII/198, no: 14865; İbn Ebî Şeybe, Musannef, VII/290, no: 21087; Beyhakî, 

Sünenü’l-Kübrâ, V/317’de mevkuf olarak nakledilmiştir. Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/193-194, no: 

4125; İbn Ebî Şeybe, Musannef, no: 21091; Tayâlisî, Müsned, s. 38, no: 292; İbn Mâce, Ticârât, 42, 

II/753; Bezzâr, Müsned, V/336-337, no: 1963’de ise merfû’ olarak nakledilmiştir. Beyhakî, merfû’ olan 

rivayeti de zikrederek, isnadda yer alan Ca’bir b. Yezîd el-Cu’fî’nin ref ettiğini ve İbn Mes’ûd’dan 

mevkuf olarak nakledilen rivayetin sahih olduğunu söylemiştir. Bkz: Beyhakî, a.y.  
687 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/171-172, no: 4096; Buhârî, Büyû’, 64, II/755; Büyû’, 71, II/759. 

Abdurrazzâk ve İbn Ebî Şeybe’nin Musannefler’inde tahric ettikleri rivayette merfû’ olan ikinci kısım 

mevcut değildir. Bkz: Abdurrazzâk, Musannef, VIII/198, no: 14866; İbn Ebî Şeybe, Musannef, VII/543, 

no: 22436. Müslim, İbn Mâce ve Tirmizî’nin tahric ettiği rivayette ise, sadece merfû’ olan ikinci kısım 

zikredilmiştir. Bkz: Müslim, Büyû’, 5, II/1156, no: (1518)-15; İbn Mâce, Ticârât, 16, II/735; Tirmizî, 

Büyû’, 12, III/524. 



135 
 

ليليني منكم أولو الأحلام والنهي ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ولا تختلفوا فتختلف قلوبكم وإياكم 

 وهوشات الأسواق.

“Aranızdan akıllı uslu olanlar, bana en yakın olanlar (benim çağımda 

yaşayanlar)dır. Sonra onların peşinden gelen, sonra onların peşinden gelenlerdir. İhtilaf 

etmeyin, yoksa gönülden ayrılığa düşersiniz. Pazarın fitnesinden sakının!”688 dediğini 

nakleden İbn Mes’ûd, -karşılaştığı olaylar üzerine- insanların ticari ilişkiler yüzünden 

ayrılığa düşerek, birbirlerinden uzaklaşmalarını engellemeyi amaçlamış olmalıdır. 

Fıkhî kişiliği ile öne çıkmış sahabilerden olan Abdullah b. Mes’ûd’a mirasla 

ilgili de sorular sorulmuş olduğu için, konuyla ilgili rivayetleri nakletmesine sebep 

olmuştur.  

Nakledildiğine göre bir adam Ebû Mûsâ ve Selmân b. Rebîa’ya kız, oğul kızı 

ve kız kardeşin mirasta hükmünü sormuştur. Onlar da “Kız malın yarısını, kız kardeş de 

malın yarısını alır. Abdullah’a git o da bizimle aynı şeyi söyleyecektir” demiştir. Adam, 

gidip olayı anlatınca, İbn Mes’ûd: 

قد ضللت إذا وما أنا من المهتدين لأقضين فيها بقضاء رسول الله صلى الله عليه وسلم أو قال قضاء  

 رسول الله صلى الله عليه وسلم كذا قال سفيان: للابنة النصف ولابنة الابن السدس وما بقي للأخت.

“O zaman ben doğrudan sapmış olurum ve doğru yolu bulamam. Size 

Rasulullah’ın (sav) hükmettiği gibi hükmedeceğim. -veya “Rasulullah’ın (sav) hükmü 

şöyledir.” dedi. Süfyân hadisin devamını şöyle nakletmiştir:- Kız malın yarısını, oğlun 

kızı altıda birini, kız kardeş de kalanı alır.”689 

Abdurrazzak’ın Musannef’indeki rivayette ise herhangi bir olaydan 

bahsedilmeden İbn Mes’ûd’dan; kızı, oğlunun kızı ve kız kardeşi bulunan bir adamın 

mirası hakkında Rasulullah’ın (sav) “Kız malın yarısını, oğlun kızı altıda birini, kız 

kardeş de kalanı alır” diye hükmettiği nakledilmiştir.690 

Abdullah b. Mes’ûd, yaptığı kadılık görevinden dolayı bazı davalar ve sorularla 

karşılaşmış, bu da Rasulullah’tan (sav) öğrendiği bazı hususları nakletmesine sebep 

                                                      
688 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/380, no: 4373; Müslim, Salât, 28, I/323, no: (432)-123; Ebû Dâvûd, 

Salât, 96, I/436; Tirmizî, Salât, 168, I/440-441; Bezzâr, Müsned, IV/347, no: 1544. 
689 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/250-251, no: 4195; VI/217-218, no: 3691; Buhârî, Ferâiz, 7, VI/2477 

(Buhârî’nin naklettiği bu rivayetin sonunda, Ebû Mûsa’ya İbn Mes’ûd’un söylediklerinin haber verilmesi 

üzerine Ebû Musa’nın “ لا تسألوني ما دام هذا الحبر فيكم" dediği zikredilmiştir.); Ferâiz, 11, VI/2479; İbn Mâce, 

Ferâiz, 2, II/909; Tirmizî, Ferâiz, 4, IV/415. 
690Abdurrazzâk, Musannef, X/257, no: 19031. 



136 
 

olmuştur. Aynı zamanda görevi vesilesiyle daha çok ilgi alanına giren konularla ilgili 

hadisleri rivayet ettiği söylenebilir.  

b. Beytü’l-Mal’den Sorumlu Kişi Olmasının Naklettiği Hadislere 

Yansıması 

Abdullah b. Mes’ûd, aynı zamanda Kufe’de beytü’l-mal sorumlusu olarak 

görevlendirildiği için, mâlî konularla ilgili fazlaca rivayette bulunmuştur. 

O; Rasulullah (sav), “Hanginiz varislerinizin malını kendi malından daha çok 

seviyor” diye sorunca ashâbın, “Ya Rasulallah, hepimiz kendi malımızı varislerimizin 

malından çok seviyoruz” diyerek cevap vermeleri üzerine Hz. Peygamber’in şöyle 

söylediğini nakletmiştir: 

"اعلموا أنه ليس منكم أحد إلا مال وارثه أحب اليه من ماله ما لك من مالك إلا ما قدمت ومال وارثك ما 

 أخرت"

“Biliniz ki hepiniz varislerinizin malını kendi malından daha çok sever. 

Malınızdan yalnız hayattayken (Allah yolunda) takdim ettikleriniz sizindir; geriye 

bıraktıklarınız ise varislerinizin malıdır.”691 

Sadaka ve zekat vermeye teşvik edici hadisleri rivayet eden İbn Mes’ûd,  Hz. 

Peygamber’den şöyle nakletmiştir: 

قَالتَِ امْرَأةٌَ ليَْسَتْ مِنْ عِلْيَةِ الن سَِاءِ : مِمَّ ذلَِكَ يَا رَسُولَ تصََدَّقْنَ يَا مَعْشَرَ الن سَِاءِ ، فَإنَِّكُنَّ أكَْثرَُ أهَْلِ جَهَنَّمَ ، فَ 

 اللهِ ؟ قَالَ : لأنََّكُنَّ تكُْثِرْنَ اللعََنَ وَتكَْفرُْنَ الْعشَِيرَ.

Hz. Peygamber, “Ey kadınlar topluluğu, sadaka verin! Çünkü kıyamet gününde 

Cehennem halkının çoğu sizlerden olacaktır” deyince ileri gelenlerden olmayan bir 

kadın “Neden Ya Rasulallah?” diye sormuştur. Rasulullah (sav) da, “Çünkü çok lânet 

ve eşinize nankörlük ediyorsunuz” buyurmuştur.692 

Zekat vermeyenin akıbeti konusunda ise, şöyle bir rivayette bulunmuştur: 

لا يمنع عبد زكاة ماله إلا جعل له شجاع أقرع يتبعه يفر منه وهو يتبعه فيقول: أنا كنزك ثم قرأ عبد الله 

 مصداقه في كتاب الله سيطوقون ما بخلوا به يوم القيامة قال سفيان مرة: يطوقه في عنقه.

“Kul, malının zekâtını vermezse, (kıyamette) o mal zehirli bir yılana 

dönüştürülür; o kaçar yılan kovalar. Yılan kovalarken, ‘Ben senin biriktirdiklerinim’ 

                                                      
691 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/129, no: 3626; Nesâî, Vesâyâ, 1, VI/237-238. 
692 İbn Ebî Şeybe, Musannef, IV/177, no: 9893; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/40, no: 3569; VII/192, no: 

4122; Ebû Ya’lâ, Müsned, IV/391, no: 5122.  



137 
 

der.” Sonra Abdullah, Allah’ın Kitabı’nda bunu tasdik eden ayeti okumuştur: “Cimrilik 

ettikleri şey kıyamet gününde boyunlarına dolanacaktır.” (Âl-i İmrân, 3/180) 

Süfyân bir rivayetinde de, “Yılan onun boynuna dolanır” demiştir.”693 

Aynı zamanda muallim olan İbn Mes’ûd’un, -hem mâlî işlerle hem de ilimle 

meşgul olduğu için- Rasulullah’tan (sav) şu rivayeti nakletmesi dikkate şayandır: 

رجل آتاه الله حكمة فهو يقضي بها  ه على هلكته في الحق ولا حسد إلا في اثنين رجل آتاه الله مالا فسلط

 ويعلمها الناس.

“Ancak şu iki kişiye gıpta edilir: Allah’ın kendisine verdiği malı hak yolda 

harcayıp tüketen kişi ve Allah’ın kendisine verdiği ilim ve hikmetin gereğince hareket 

edip insanlara da onları öğreten kişi.”694 

Kendisinin sürekli meşgul olduğu, hayatında önemli bir yere sahip olan bu 

hususlar dikkatini çekmiş ve Rasulullah’tan (sav) işittiği bu rivayeti nakletme gereği 

duymuş olmalıdır.  

İbn Mes’ûd, Hz. Peygamber’in “miskin” ile ilgili yaptığı açıklamayı da 

nakletmiştir: 

ليس المسكين بالطواف ولا بالذي ترده التمرة ولا التمرتان ولا اللقمة ولا اللقمتان ولكن المسكين 

 المتعفف الذي لا يسأل الناس شيئا ولا يفطن له فيتصدق عليه.

“Miskin, insanların arasında dilenerek dolaşıp bir-iki hurmayla, bir-iki 

lokmayla dönüp giden değildir. Fakat miskin, insanlardan bir şey istemeyen iffetli 

kişidir; onun fakir olduğu anlaşılmaz ki, kendisine sadaka verilsin.”695 

Yine o, Hz. Peygamber’in şöyle söylediğini rivayet etmiştir: 

تهُُ يوَْمَ الْقِيَامَةِ خُدوُشًا أوَْ كُدوُحًا فِي وَجْهِهِ قاَلوُا يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَا غِنَاهُ مَنْ سَألََ وَلهَُ مَا يغُْنيِهِ جَاءَتْ مَسْألََ 

 قَالَ خَمْسُونَ دِرْهَمًا أوَْ حِسَابهَُا مِنْ الذَّهَبِ 

“Kendine yeter malı olduğu halde dilencilik yapan kişi, kıyamet günü yüzünde 

tırnak izleri veya yara bere olduğu halde gelir. Oradakilerin, ‘Ya Rasulallah, yeterli mal 

                                                      
693 İbn Ebî Şeybe, Musannef, IV/345, no: 10792; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/48-49, no: 3577; İbn 

Mâce, Zekât, 2, I/568; Tirmizî, Tefsîru’l-Kur’ân, 4, V/232; Bezzâr, Müsned, V/152, no: 1744; Nesâî, 

Zekât, 2, V/11-12. İbn Ebî Şeybe, mevkuf olarak tahric etmiştir, diğer kaynaklarda merfû’ olarak 

geçmektedir. 
694 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/162, no: 3651; Buhârî, İlim, 15, I/39-40; Zekât, 5, II/510-511; Müslim, 

Salâtü’l-Müsâfirîn, 47, I/559, no: (816)-268; İbn Mâce, Zühd, 22, II/1407. 
695 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/145, no: 3636; VII/294-295, no: 4260. 



138 
 

ne kadardır?’ demeleri üzerine, Rasulullah (sav), ‘Elli dirhem gümüş ve onun 

değerindeki altındır’ buyurmuştur.”696 

İbn Mes’ûd’a gelerek, ihtiyaç sahibi olduğunu söyleyip hazineden yardım 

almak isteyenlerin bulunmuş olması muhtemeldir. O, asıl muhtaç olanların özelliklerini 

ve ihtiyacı olmadığı halde isteyenlerin akıbetini bildiren rivayetleri zikrederek insanları 

uyarmak istemiş olmalıdır.  

İbn Mes’ûd, Rasulullah’ın (sav) “ما عال من اقتصد = İktisatlı olan fakir 

düşmez”697 dediğini naklederek insanları, saçıp savurmadan elindekiyle yetinmeye 

çağırmış, zor durumda kalmamaları için iktisatlı davranmaları gerektiğini öğretmek 

istemiştir. 

Rasulullah’tan (sav) veren elin alan elden üstün olduğunu belirten şöyle bir 

rivayet de nakletmiştir: 

 الأيدي ثلاثة فيد الله العليا ويد المعطي التي تليها ويد السائل السفلى.

Eller üç çeşittir: Allah’ın eli, en yüce olandır. Verenin eli, ondan sonra gelir. 

Dilencinin eli, en aşağı olandır.698 

Beytü’l-mâl sorumlusu olarak görev yapmış olan Abdullah b. Mes’ûd, mal-

mülk edinme, sadaka ve zekat verme, iktisatlı olma gibi mevzuları insanlara hatırlatan 

çok sayıda rivayet nakletmiştir. 

c. Öğretmenlik Görevinin Naklettiği Hadislere Yansıması 

Hz. Ömer tarafından Kufe’ye muallim olarak görevlendirilen, aynı zamanda 

Rasulullah (sav) zamanında eğitim-öğretim faaliyetlerine başlayan İbn Mes’ud’un, 

rivayetlerinin bir kısmının bu durumu ile alakalı olduğu anlaşılmaktadır. 

O, Rasulullah’tan (sav) şöyle bir hadis nakletmiştir: 

بنو اسرائيل بالمعاصي نهتهم علماؤهم فلم ينتهوا فجالسوهم في مجالسهم قال يزيد: أحسبه  لما وقعت"

قال: وأسواقهم وواكلوهم وشاربوهم فضرب الله قلوب بعضهم ببعض ولعنهم على لسان داود وعيسى بن مريم ذلك 

                                                      
696 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/194-195, no: 3675; VII/259, no: 4207; VII/439, no: 4440; İbn Mâce, 

Zekât, 26, I/589; Ebû Dâvûd, Zekât, 23, II/277-278; Tirmizî, Zekât, 22, III/40-41; Bezzâr, Müsned, 

V/294, no: 1913; Nesaî, Zekât, 87, V/97. 
697 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/611, no: 27015; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/302, no: 4269; 

Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, X/108, no: 10118. 
698 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/295, no: 4261. Heysemî de bu hadisi zikrederek ravilerinin tevsîk 

edildiğini söylemiştir. Bkz: Heysemî, Mecmeu’z-Zevâîd, III/97. 



139 
 

والذي نفسي بيده حتى بماعصوا وكانوا يعتدون وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم متكئا فجلس فقال: لا 

 "تأطروهم على الحق أطرا.

“İsrâîloğulları günahlara dalınca, âlimleri onları men etti. Fakat onlar vaz 

geçmediler. Buna rağmen onların meclisinde -Yezîd “öyle zannediyorum” demiştir- ve 

dükkanlarında onlarla oturmaya, onlarla yemeye içmeye devam ettiler. Bunun üzerine 

Allah, isyan etmeleri ve haddi aşmaları sebebiyle onların bir kısmının kalbini diğerine 

kattı; Dâvûd ve Îsâ b. Meryem’in diliyle onlara lanet etti. Rasulullah (sav) yaslanmış bir 

vaziyetteydi, oturdu ve ‘Hayır, -canım elinde olan Allah’a yemin olsun ki,- onları hakka 

meylettirmedikçe siz de kurtulamazsınız’ buyurdu.”699 

Bunu nakleden İbn Mes’ûd, alimlerin insanları uyarma ve emr-i bi’l-ma’rûf, 

nehy-i ani’l-münker görevini yerine getirme sorumlulukları bulunduğunun farkında 

olarak, bu görevi ömrü boyunca ifa etmeye çalışmıştır. İsrailoğullarının alimleri gibi 

menfaat için hakkı söylemekten vazgeçip, aralarında sessiz kalarak hayatlarını devam 

etmenin kişileri helake sürükleyeceğini ifade etmek istemiştir. 

Kufe’nin muallimi olan İbn Mes’ûd, onlara dini öğretmiş, Hz. Peygamber’in 

sünnetini nakletmiş ve onları hakka meylettirmeye çalışmıştır. Özellikle namaz ve hac 

olmak üzere, oruç, abdest gibi ibadetler konusunda birçok hadis nakletmiştir. Bunların 

bir kısmı çalışmamızın farklı yerlerinde zikredilmiştir. İnsanların hayatında ihtiyaç 

duydukları birçok alanda Rasulullah’ın (sav) sünnetinin nasıl olduğunu belirterek yol 

göstermiştir.  İslam dininde ahlak büyük bir öneme sahiptir ve insanlara ibadetler dahi 

ahlaken olgunlaşmak için emredilmiştir. İman bakımından en kuvvetli olanların 

ahlaklarının da güzel olacağı bildirilmiştir. Dolayısıyla İbn Mes’ûd, Kufe’deki 

öğrencilerine onları eğitmek için ahlakla ilgili birçok hadis nakletmiştir. Onun naklettiği 

bazı hadisler; davete icabet edip, hediyeyi geri çevirmemek, müslümana vurmamak700; 

ayıp kusur aramamak, lanet etmemek, çirkin ve kaba konuşmamak701; üç kişiyken birini 

                                                      
699 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/250-251, no: 3713; Ebû Dâvûd, Melâhim, 17, IV/508-509; Tirmizî, 

Tefsîru’l-Kur’ân, 6, V/252.  
700 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VII/515, no: 22296; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/389, no: 3838; Bezzâr, 

Müsned, V/115-116, no: 1697, 1698. 
701 İbn Ebî Şeybe, Musannef, X/295, no: 30852; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/390-391, no: 3839; 

VII/60, no: 3948; Tirmizî, el-Birr ve’s-Sıla, 48, IV/350; Bezzâr, Müsned, IV/330, no: 1523; V/296, no: 

1914; VIII/177, no: 3207. 



140 
 

dışarıda bırakıp aralarında konuşmamak702; kibirlenmemek703; zinadan uzak durmak704 

gibi hususlarla ilgilidir.  

İbn Mes’ûd, daha önce tezimizde zikrettiğimiz bazı fiilleri yapan kişilere 

Allah’ın lanet ettiği bildirilen rivayeti de nakletmiştir.705 Tahir b. Aşur, aslında Hz. 

Peygamber’in o gün Medine toplumunda fuhuş yapan kadınlarda bulunan bu 

iffetsizliğin göstergeleri olan durumları sıralamak suretiyle, fuhuş fiilini yasakladığı ve 

onları lanetlediği kanaatindedir.706 O günkü sosyo-kültürel çevrenin bilinmesi bu 

rivayetin anlaşılmasına yardımcı olmaktadır. İbn Mes’ûd’un naklettiği bazı rivayetlerde 

Rasulullah’ın (sav), “Faiz alana ve verene, şahitlik edene ve yazana lanet ettiği” 

bildirilmiştir.707 Ahmed b. Hanbel’in, İbn Mes’ûd’dan tahric ettiği bir rivayette ise, 

faizle ilgili bu hadis zikredildikten sonra Rasulullah’ın (sav), “ َّنَا إلِا بَا وَالز ِ مَا ظَهَرَ فِي قوَْمٍ الر ِ

 َ نْفسُِهِمْ عِقَابَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ أحََلُّوا بِأ  = Bir toplumda faiz ve zinâ ortaya çıkarsa, (o toplum) 

kendisine Allah’ın azabını helal kılmış olur" dediği nakledilmiştir.708 Yani topluma 

zarar veren zina, faiz gibi fiiller yasaklanmış, toplumu eğitme görevini ifa eden 

Abdullah b. Mes’ûd da bu rivayetleri naklederek, zikredilen olumsuz fiillerin toplumda 

yayılmasına engel olmak istemiş olmalıdır. 

                                                      
702 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/25, no: 3560; VII/134, no: 4039; VII/181, no: 4106; Buhârî, el-İsti’zân, 

47, V/2319; Müslim, es-Selâm, 15, II/1718, no: 37; II/1718, no: 38; İbn Mâce, Edeb, 50, II/1241; Tirmizî, 

Edeb, 59, V/128.  
703 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/606, no: 26991; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/30, no: 3913; VII/335, 

no: 4310; Müslim, Îmân, 39, I/93, no: (91)-148;  İbn Mâce, Mukaddime, 9, I/22-23; Zühd, 16, II/1397; 

Bezzâr, Müsned, IV/323, no: 1512; V/27, no: 1584; Tirmizî, el-Birr ve’s-Sıla, 61, IV/360-361. İbn Ebî 

Şeybe, Musannef, VIII/606, no: 26989 (Burada mevkûf olarak zikredilmiştir); Ahmed b. Hanbel, Müsned, 

VII/335, no: 4310; Müslim, Îmân, 39, I/93, no: (91)-149. 
704 Abdurrazzâk, Musannef, VI/169, no: 10380; İbn Ebî Şeybe, Musannef, VI/6, no: 16139; Ahmed b. 

Hanbel, Müsned, VII/122, no: 4023; VII/184, no: 4112; Buhârî, Nikâh, 3, V/1950; Müslim, Nikâh, 1, 

II/1019, no: (1400)-3; Nesaî, Nikâh, 3, VI/57-58. İbn Ebî Şeybe, Musannef, VI/5-6, no: 16138; Ahmed b. 

Hanbel, Müsned, VI/71-72, no: 3592; Müslim, Nikâh, 1, II/1018, no: (1400)-1 ve Nesâî, Nikâh, 3, 

VI/58’de Alkame’nin “ ثهُُ فَقاَلَ لهَُ عُثمَْانُ ياَ أبََ  حْمَنِ ألََا نُ كُنْتُ أمَْشِي مَعَ عَبْدِ اللَّهِ بِمِنًى فلََقِيهَُ عُثمَْانُ فَقاَمَ مَعهَُ يحَُد ِ جُكَ جَارِيةًَ ا عَبْدِ الرَّ ِ زَو 

رَكَ مَا مَضَى مِنْ زَمَانِكَ فَقاَلَ عَبْدُ اللَّهِ أمََا لئَِنْ قلُْتَ ذاَكَ لَقَدْ قاَلَ لَ  ناَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ شَابَّةً لَعلََّهَا أنَْ تذُكَ ِ ” dediği 

zikredilmiştir. Bu, İbn Mes’ûd’un karşılaştığı olay üzerine Rasulullah’ın (sav) hadisini naklettiğini 

göstermektedir. Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/132, no: 4035 ve Müslim, Nikâh, 1, II/1019, no: (1400)-

4’de ise “ حْمَنِ بْنِ يَزِيدَ قَالَ قاَلَ دخََلْناَ عَلَ  تُ أحَْدثََ ى عَبْدِ اللَّهِ وَعِنْدهَُ عَلْقَمَةُ وَالْأسَْوَدُ فَحَدَّثَ حَدِيثاً لَا أرَُاهُ حَدَّثهَُ إِلاَّ مِنْ أجَْلِي كُنْ عَنْ عَبْدِ الرَّ

 .ifadesi mevcuttur. Daha sonra hadisi zikretmiştir ”الْقَوْمِ سِنًّا قاَلَ كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ شَبَابٌ لَا نَجِدُ شَيْئاً

Bu da, İbn Mes’ûd’un hadis naklederken dinleyicilerin durumunu dikkate aldığını göstermektedir. Nesâî, 

Sıyâm, IV/170-171’de ise bir cemaatin de bulunduğu zikredilmiştir. Rivayetlerden anlaşıldığına göre İbn 

Mes’ûd, bu rivayeti farklı zamanlarda nakletmiştir. 
705 Abdurrazzak, Musannef, III/145-146, no: 5103; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/197-198, no: 4129; 

Buhârî, Tefsîr, 364, IV/1853; Libâs, 82, V/2218; Müslim, el-Libâs ve’z-Zîne, 33, II/1678, no: (2125)-120; 

İbn Mace, Nikâh, 52, I/640; Ebû Dâvûd, Tercîl, 5, IV/397-399; Nesaî, Zînet, 72, VIII/188; Bezzâr, 

Müsned, IV/293, no: 1467; IV/295, no: 1469;  İbn Hibbân, Sahih, XII/315, no: 5505. 
706 İbn Âşûr, İslam Hukuk Felsefesi, s. 103-104. 
707 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/269-270, no: 3725; VI/282, no: 3737; VII/313-314, no: 4283; VII/314-

315, no: 4284; VII/348, no: 4327; İbn Mâce, Ticârât, 58, II/764; Ebû Dâvûd, el-Büyû’ ve’l-İcârât, 4, 

III/268; Tirmizî, Büyû’, 2, III/512; Bezzâr, Müsned, IV/292, no: 1464; V/39, no: 1600; Nesâî, Talâk, 13, 

VI/149. 
708 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/358, no: 3809. 



141 
 

İbn Mes’ûd, aynı zamanda Hz. Peygamber’in (sav) şu sözünü nakletmiştir: 

م مطلع ألا وإني ممسك بحجزكم أن تهافتوا في النار إن الله لم يحرم حرمة إلا وقد علم أنه سيطلعها منك

 .كتهافت الفراش والذباب

“Allah, bir şeyi haram kılınca, mutlaka sizden bazılarının onu yapacağını bilir. 

Bilmiş olun ki, pervane ve sineklerin düştüğü gibi peşpeşe ateşe düşmeyesiniz diye ben 

sizin kemerinizden yapışıyorum.”709 

 Hz. Peygamber, insanlara dini öğreterek, onları iyiliğe yönlendirmiş, 

kötülükten sakındırmış, cehennem ateşinden korumaya çalışmıştır. Rasulullah’ın (sav) 

vefatından sonra aslında her müslümanın yapması gereken bu görevi sahabe, idrak 

ederek büyük bir gayretle cân-ı gönülden ifa etmeye çalışmıştır. 

İnsanlara Hz. Peygamber’in sünnetini öğreten İbn Mes’ûd, Rasulullah’ın (sav) 

hadislerin nakledilmesi, anlaşılarak hayata geçirilmesi gerektiği ile ilgili şu sözünü 

nakletmiştir: 

 ع منا حديثا فحفظه حتى يبلغه فرب مبلغ أحفظ له من سامع.نضر الله امرأ سم

“Bizden bir hadis işiterek ezberleyip, sonra da başkasına anlatan kişinin Allah 

yüzünü aydın etsin. Çünkü kendisine ulaştırılan pek çok kişi, işitenden daha iyi 

anlayabilir."710 

Böylece hadislerin öğrenilmesi ve anlaşılarak hayata geçirilmesinin 

gerekliliğini, hadis öğretme ve öğrenmenin önemini vurgulamak istemiş olmalıdır.  

2. Allah’a Olan Sevgisi ve Kulluk Bilincinin Naklettiği Hadislere Yansıması 

Abdullah b. Mes’ûd’un, Allah’a olan bağlılığından bahsedilmiş, bu konuda 

çağdaşları tarafından Allah’a en yakın kişi olarak görüldüğü ifade edilmişti. Öyle ki, 

hastalandığında Hz. Osman ziyaretine gelerek “Şikayetin nedir?” diye sormuş, İbn 

Mes’ûd, “Günahlarım” cevabını vermiştir. Hz. Osman’ın “İsteğin nedir?” sorusuna da 

“Rabbimin rahmeti” cevabını vermiş711, ömrünü Allah’ın sevgi ve rızasını kazanmaya 

adamıştır. Onun Allah sevgisi bu konuda çok sayıda rivayette bulunmasına sebep 

olmuştur.  

                                                      
709 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/235-236, no: 3704; VII/127, no: 4027; Tayâlisî, Müsned, s. 53, no: 402. 
710 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/221, no: 4157; İbn Mâce, Mukaddime, 18, I/85; Tirmizî, İlim, 7, V/34 

"كما  Bezzâr, Müsned, V/382, no: 2014; V/385, no: 2019 (Bu iki rivayette de ;(.ifadesi mevcuttur "كما سمع")

 .(.ifadesi mevcuttur سمعه"
711 İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe, III/259. 



142 
 

Müşrik Araplar, Allah’ı inkar etmiyordu, ancak ona şirk koşuyor, putlara 

tapıyorlardı. İslam, öncelikle tevhid inancını yerleştirmeye çalışmıştır. Abdullah b. 

Mes’ûd da, Allah’ın vahdaniyetine vurgu yaparak, tevhid inancını dile getiren çok 

sayıda rivayet nakletmiştir.  

O, naklettiği bir rivayette “ ظلمالذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم ب  = İman edip, imanlarına 

zulüm karıştırmayanlar…” ayeti nazil olunca, bunun insanlara ağır geldiğini ve “ يا رسول

 ,Ya Rasulallah, hangimiz kendisine zulmetmiyor ki?” dediklerini = الله فأينا لا يظلم نفسه

bunun üzerine Hz. Peygamber’in: 

م عظيم إنما هو ألم تسمعوا ما قال العبد الصالح: يا بني لا تشرك بالله إن الشرك لظل إنه ليس الذي تعنون

 Bu sizin anladığınız gibi değil. Salih bir kul olan Lokman’ın sözünü işitmediniz = الشرك

mi? ‘Yavrucuğum Allah’a ortak koşma. Çünkü Allah’a ortak koşmak, büyük bir 

zulümdür.’ Dolayısıyla ayette geçen zulüm, “şirktir” buyurduğunu söylemiştir.712 

Başka bir rivayette de İbn Mes’ûd’un, Rasulullah’a (sav) “ يا رسول الله أي الاثم

إن “  Ya Rasulallah! En büyük günah hangisidir?” diye sorunca Hz. Peygamber’in = أعظم

 Seni yarattığı halde Allah’a ortak koşmandır…” dediği = تجعل لله ندا وهو خلقك

nakledilmiştir.713 

Abdullah b. Mes’ûd’un eşi Zeynep, onun şirke karşı tavrını, Allah’a olan sevgi, 

bağlılık ve güvenini gösteren şöyle bir rivayet nakletmiştir: 

باب تنحنح وبزق كراهية أن يهجم منا على شيء يكرهه كان عبد الله إذا جاء من حاجة فانتهى إلى ال

قالت: وإنه جاء ذات يوم فتنحنح قالت: وعندي عجوز ترقيني من الحمرة فأدخلتها تحت السرير فدخل فجلس إلى 

جنبي فرأى في عنقي خيطا قال: ما هذا الخيط قالت: قلت: خيط أرقي لي فيه قالت: فأخذه فقطعه ثم قال: إن آل عبد 

غنياء عن الشرك سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: إن الرقي والتمائم والتولة شرك قالت: فقلت الله لأ

له: لما تقول هذا وقد كانت عيني تقذف فكنت أختلف إلى فلان اليهودي يرقيها وكان إذا رقاها سكنت قال: إنما ذلك 

ان يكفيك أن تقولي كما قال رسول الله صلى الله عليه عمل الشيطان كان ينخسها بيده فإذا رقيتها كف عنها إنما ك

 وسلم: أذهب البأس رب الناس اشف وأنت الشافي لا شفاء إلا شفاؤك شفاء لا يغادر سقما.

“Abdullah, bir ihtiyacı için eve geldiğinde, hoşlanmadığı bir şeyle 

karşılaşmamak için kapının önünde öksürerek boğazını temizlerdi. Yine bir gün geldi, 

                                                      
712 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/129, no: 4031; VII/275, no: 4240; Buhârî, el-Enbiyâ, 11, III/1226; el-

Enbiyâ, 42, III/1262; Tefsîr, 126, IV/1694; Mürteddîn, 8, VI/2542; Müslim, Îmân, 56, I/114-115, no: 

(124)-197; Tirmizî, Tefsîru’l-Kur’ân, 7, V/262; Bezzâr, Müsned, IV/312, no: 1493; IV/312-313, no: 1494. 
713 Abdurrazzâk, Musannef, X/464, no: 19719; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/200-201, no: 4131; 

VII/415-416, no: 4411; VII/429, no: 4423; Buhârî, Tefsîr, 5, IV/1626; Edeb, 20, V/2236; el-Muhâribîn, 5, 

VI/2497-2498; Tevhîd, 40, VI/2734; Müslim, Îmân, 37, I/90, no: (86)-141; Ebû Dâvûd, Talâk, 50, II/732; 

Tirmizî, Tefsîru’l-Kur’ân, 26, V/336, 337; Bezzâr, Müsned, V/107, no: 1687; V/230-231, no: 1841; 

V/259, no: 1875; Nesâî, Tahrîmü’d-Dem, 4, VII/89-90. 



143 
 

boğazını temizledi. O sırada benim yanımda, kızıldan dolayı bana okuyan ihtiyar bir 

kadın vardı. Kadını yatağın altına sakladım. Abdullah, içeri girdi; gelip yanıma oturdu. 

Boynumda bir ip gördü. ‘Bu ip nedir?’ dedi. ‘Hastalığımı okuduğum bir iptir’ dedim. 

Onu tuttu ve kopardı. Sonra “Abdullah’ın ailesi şirkten uzaktır. Rasulullah’ın (sav), 

‘Böyle okumak, nazar boncuğu takmak ve sevgi büyüsü yapmak şirktir’ dediğini 

işittim” dedi. “Bunu niye söylüyorsun; gözüm rahatsızlanmış çapaklanıyordu. Ben de 

falanca Yahûdinin yanına gidip geliyordum. O okuduğu zaman rahatsızlığı geçiyordu” 

dedim. Abdullah, “Bu şeytanın işidir; elini gözüne dürtüyor, o Yahûdî okuyunca da elini 

çekiyordur. Rasulullah (sav)’in buyurduğu gibi, ‘Ey insanların Rabbi! Bu sıkıntıyı 

gider, iyileştir. Elbette sen şifâ verensin. Şifâ ancak sendendir. Hiç hastalık 

bırakmayacak bir şifa ver’ diyerek dua etmen yeterlidir” dedi.”714 

Bu rivayette görüldüğü üzere İbn Mes’ûd, Rasulullah’ın (sav) bazı şeylerin şirk 

olduğunu söylediğini belirtmiştir. O, başka bir rivayette de Rasulullah’ın (sav) “ الطيرة

 = وما منا إلا ولكن الله يذهبه بالتوكل“ ,Uğursuzluğa inanmak şirktir” dediğini naklederek = شرك 

Hâlbuki hepimizin aklına böyle düşünceler gelir; fakat tevekkül ile Allah o düşünceyi 

giderir” demiştir.715 

Yine Rasulullah’tan (sav), Allah’ın rahmetini ve kulların duasına icabet 

edeceğini ifade eden şöyle bir rivayet nakletmiştir: 

إن الله عز وجل يفتح أبواب السماء ثلث الليل الباقي ثم يهبط إلى السماء الدنيا ثم يبسط يده ثم يقول: ألا 

 ي فأعطيه حتى يسطع الفجر.عبد يسألن

“Yüce Allah gecenin son üçte birinde göğün kapılarını açar ve dünya semasına 

iner; sonra da fecir doğuncaya kadar ‘Benden bir şeyler isteyen bir kul yok mu, ona 

istediğini vereceğim...’ buyurur.”716 Bu rivayeti nakleden İbn Mes’ûd, insanları gece 

ibadetine ve duaya yönlendirmek istemiş olmalıdır. Kendisi de gece namazına devam 

etmiştir. 

Gaybı yalnız Allah’ın bildiği ve ilminin sınırsız olduğu ile ilgili İbn 

Mes’ûd’dan şöyle bir rivayet nakledilmiştir: 

                                                      
714 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/110, no: 3615. Ayrıca bkz: Abdurrazzâk, Musannef, XI/208, no: 

20343; İbn Mâce, et-Tıbb, 39, II/1166-1167; Ebû Dâvûd, et-Tıbb, 17, IV/212-213; Hâkim, el-Müstedrek, 

IV/417-418. 
715Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/213, no: 3687; VII/234, no: 4171; VII/250, no: 4194 (Bu rivayette 

Rasulullah’ın (sav) iki kere الطيرة شرك dediği zikredilmiştir.); İbn Mace, Tıb, 43, II/1170; Ebû Dâvûd, Tıb, 

24, IV/230 (Bu rivayette Rasulullah’ın (sav) üç kere الطيرة شرك dediği zikredilmiştir.); Tirmizî, Siyer, 47, 

IV/160-161. 
716 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/191-192, no: 3673; VI/372, no: 3821; VII/301, no: 4268. 



144 
 

س إن الله عنده علم الساعة وينزل الغيث ويعلم ما في الأرحام وما أوتي نبيكم مفاتيح كل شيء غير الخم

 تجري نفس ماذا تكسب غدا وما تدري نفس بأي أرض تموت إن الله عليم خبير 

“Peygamberinize, beş şey dışında her şeyin anahtarı verilmiştir: Kıyametin ne 

zaman kopacağının bilgisi Allah katındadır. Yağmuru o yağdırır. Rahimlerde olanı bilir. 

Kimse yarın ne kazanacağını bilemez. Kimse nerede öleceğini bilemez. Şüphesiz Allah, 

her şeyi hakkıyla bilir, her şeyden haberdardır.”717 Bu rivayet hem Hz. Peygamber’in 

ilminin genişliğini gösterirken hem de Allah’ın (cc) ilminin sınırsız olduğunu ifade 

etmektedir. 

Hz. Peygamber’in “المرء مع من أحب = Kişi sevdiği ile beraberdir”718 dediğini 

nakleden İbn Mes’ûd, ömrünü Allah yolunda canı ve ilmi ile cihad ederek geçirmiş, 

“Allah’ı seven Rasûlüne itaat etsin” buyruğu doğrultusunda Rasulullah’ın (sav) 

hizmetinde bulunarak İslam’ı asıl kaynağından öğrenme imkanına sahip olmuştur.  

Daha önce de zikredildiği üzere; Abdullah b. Mes’ûd, İslamı kabul ettiğinden 

beri kuşluk vakti hiç uyumadığını söylemiştir.719 Hz. Peygamber sabah namazını 

kıldıktan sonra güneş doğana kadar uyumayıp zikirle meşgul olduğu için, her konuda 

Rasulullah’ı (sav) örnek alan, özellikle ibadetler konusunda Hz. Peygamber’e aynen 

uymaya çalışan İbn Mes’ûd, sabah namazını kılınca ailesinin de uyumasına izin 

vermemiş ve zikirle meşgul olmuşlardır.720 O, rivayetleriyle ve yaşantısıyla daima 

Allah’a olan sevgi ve bağlılığını ortaya koymuş bir sahabidir. 

3. Namaza Verdiği Önemin Naklettiği Hadislere Yansıması 

Oruç tutunca namazı azalttığı için, namaz kılmayı oruca tercih ettiğini söyleyen 

İbn Mes’ûd’un721, namazla ilgili rivayetleri oldukça fazladır. Bunlar hem namazın 

önemi, hem de namazın kılınışı ile ilgilidir. Namazın kılınışı ile ilgili rivayetleri daha 

çok namazın şekli ve vakti ile ilgili Rasulullah’ın (sav) uygulamaları hususundadır. İbn 

                                                      
717 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/172-173, no: 3659; VII/232, no: 4167; Tayâlisî, Müsned, s. 51, no: 385. 

Abdullah b. Seleme, İbn Mes’ûd’dan bunu, 50 kereden fazla işittiğini söylemiştir. İbn Mes’ûd’dan 

mevkûf olarak nakledilen bu rivayet, İbn Ömer’den sahîh isnadla merfû’ olarak nakledilmiştir. Bkz: 

Ahmed b. Hanbel, Müsned, VIII/386, no: 4766; IX/136-137, no: 5133; IX/184-185, no: 5226; IX/412, no: 

5579; X/230, no: 6043; Buhârî, Tefsîr, 124, IV/1693.   
718 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/258-259, no: 3718; XXXII/402, no: 19629; Tayâlisî, Müsned, s. 34, no: 

253; Buhârî, Edeb, 96, V/2283; Müslim, el-Birr ve’s-Sıla, 50, III/2034, no: (2640)-165; Bezzâr, Müsned, 

IV/270, no: 1439; V/101, no: 1679. 
719 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/143. 
720İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/26788. İbn Mes’ûd’un yaptığı bazı duaları İbn Ebî Şeybe, 

Musannef’inde tahric etmiştir. Bkz: İbn Ebî Şeybe, Musannef, X/109-113. 
721 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/143. 



145 
 

Mes’ûd’un “Sünnet Anlayışı” başlığı altında bu tür rivayetlerine çok sayıda örnek 

verilecektir.  

O, namazın Allah katındaki değerini ifade eden şöyle bir rivayet nakletmiştir: 

عمال أفضل قال: الصلاة لميقاتها قال: سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلت: يا رسول الله أي الأ-

قلت: ثم ماذا يا رسول الله قال: بر الوالدين قال: قلت: ثم ماذا يا رسول الله قال: الجهاد في سبيل الله قال: فأسكت 

 ولو استزدت رسول الله صلى الله عليه وسلم لزادني.

“Rasululah’a (sav), ‘Yâ Rasulullah! Amellerin hangisi daha faziletlidir?’ diye 

sordum. O, ‘Vaktinde kılınan namaz.’ buyurdu. ‘Sonra hangisi, yâ Rasulallah?’ dedim. 

‘Ana babaya iyi davranmaktır.’ buyurdu. ‘Sonra hangisi, yâ Rasulallah?’ dedim. ‘Yüce 

Allah yolunda cihat etmektir.’ buyurdu. Sonra sustum; Eğer daha fazla soru sorsaydım, 

onları da cevaplandıracaktı.”722 

O, Hendek savaşında müşrikler yüzünden ikindi namazını kılamamaları 

üzerine Rasulullah’ın (sav) şöyle dua ettiğini nakletmiştir: 

مس حبس المشركون رسول الله صلى الله عليه وسلم عن صلاة العصر حتى اصفرت أو احمرت الش

 فقال: شغلونا عن صلاة الوسطى ملأ الله أجوافهم أو حشا الله أجوافهم وقبورهم نارا.

“(Hendek savaşında) müşrikler, güneş sararıncaya veya kızıllaşıncaya kadar 

Rasulullah’ın (sav) ikindi namazını kılmasına engel olmuşlardı. Bunun üzerine o, 

‘Bizim orta namazı kılmamıza engel oldular, Allah onların karınlarını ve kabirlerini 

ateşle doldursun.’ buyurdu.”723 

İbn Mes’ûd’dan nakledilen başka bir rivayet ise şöyledir: 

كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فحبسنا عن صلاة الظهر والعصر والمغرب والعشاء فاشتد ذلك 

نحن مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وفي سبيل الله فأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بلالا  علي ثم قلت:

فأقام الصلاة فصلى بنا الظهر ثم أقام فصلى بنا العصر ثم أقام فصلى بنا المغرب ثم أقام فصلى بنا العشاء ثم طاف 

 بة يذكرون الله عزو جل غيركم.علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم قال: ما على الأرض عصا

                                                      
722Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/338-339, no: 4313. Ayrıca bkz: Abdurrazzak, Musannef, III/126, no: 

5014; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/277, no: 4243; VII/245, no: 4186; VII/5, no: 3890; VII/103, no: 

3998 (Hz. Peygamber’in ilk soruya “Namazları vaktinde kıl” şeklinde cevap verdiği rivayet edilmiştir.); 

VII/315, no: 4285; VII/82, no: 3973; Buhârî, el-Cihât ve’s-Siyer, 1, III/1025; Müslim, İmân, 36, I/89-90, 

no: 137, 138 (İbn Mes’ûd’un “Ya Nebiyyallah, Hangi ameller cennete yaklaştırır” diye sorduğu 

zikredilmiştir.);  Tirmizî, el-Birr ve’s-Sıla, 2, IV/310; Bezzâr, Müsned, V/192, no: 1791; Nesâî, Mevâkît, 

51, I/292-3. 
723 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/256, no: 3716; VI/378-380, no: 3829; VII/375-376, no: 4365; Tayâlisî, 

Müsned, s. 48, no: 366; Müslim, el-Mesâcid ve Mevâdiu’s-Salâh, 36, I/437, no: (628)-206; İbn Mâce, 

Salât, 6, I/224. 



146 
 

“Rasulullah (sav) ile birlikteydik; öğle, ikindi, akşam ve yatsı namazını 

kılamadık. Bu bana çok ağır geldi, ‘Biz Rasulullah (sav) ile birlikteyiz ve Allah yolunda 

cihattayız, (başımıza bu geldi)’ dedim. O sırada Rasulullah (sav), Bilâl’e emretti; o da 

namaz için kamet okudu; Hz. Peygamber de öğle namazını kıldırdı. Sonra Bilâl kamet 

getirdi, o ikindiyi kıldırdı. Sonra Bilâl kamet getirdi, o akşam namazını kıldırdı. Sonra 

Bilâl kamet getirdi, o yatsı namazını kıldırdı. Sonra da aramızda dolaştı ve ‘(Şu anda) 

yeryüzünde sizden başka Allah’ın adını anan bir topluluk yok.’ buyurdu.”724 

Namaz için “Gözümün nuru” diyen, dünyada kendisine sevdirilen şeyler 

arasında “namazı” da zikreden725 Hz. Peygamber’e daima yakın bulunmuş olan 

Abdullah b. Mes’ûd, namazın Peygamberimiz nezdindeki bu büyük ve önemli yerini 

idrak etmiş bir sahabi olarak, namaza büyük ehemmiyet vermiştir ve bu sebeple namaz 

ile ilgili rivayetleri oldukça fazladır. 

4. Kur’ân Bilgisi ve Sevgisinin Naklettiği Hadislere Yansıması 

İbn Mes’ûd’un Kur’ân bilgisi, Hz. Peygamber tarafından övülmüştür.  

Rasulullah (sav), “Kur’ân’ı indiği gibi bozulmadan, güzel okumak isteyenin İbn Mes’ûd 

gibi okumasını” söylemiştir.726 Kur’ân’ın dört sahabeden öğrenilmesini isteyen Hz. 

Peygamber, bu kişiler arasında ilk olarak İbn Mes’ûd’u zikretmiştir.727 Bunun için ona 

Kur’ân-ı Kerîm ile ilgili bazı sorular sorulmuş, o da Rasulullah’tan (sav) öğrendiği 

şekilde cevaplamıştır. Ayetleri okuduktan sonra uzun uzun tefsir yapmış, iyice 

anlaşılmadan geçmemiştir. Kur’ân’ı anlamadan okuyup geçmeyi hoş görmemiştir. 

Ebû Vâil’in naklettiği bir rivayet şöyledir: 

حْمَنِ ، كَيْفَ جَاءَ رَجُلٌ مِنْ بنَِي بَجِيلَةَ ، يقَُالُ لهَُ : نهَِيكُ بْنُ سِنَانٍ إلَى ابْنِ مَسْعوُدٍ ، فقََالَ : يَا أبََا عَبْدِ الرَّ 

عَبْدُ اللهِ : رْفَ ، أيََاءً تجَِدهُُ ، أمَْ ألَِفًا ؟ }مِنْ مَاءٍ غَيْرِ يَاسِنٍ{ ، أوَْ }مِنْ مَاءٍ غَيْرِ آسِنٍ{ ؟ قَالَ : فقََالَ لَهُ تقَْرَأُ هَذاَ الْحَ 

لَ فِي رَكْعَةٍ ، قَالَ  عْرِ ، إنَّ قوَْمًا  وَكُلَّ الْقرُْآنِ أحَْصَيْتَ غَيْرَ هَذاَ ؟ قَالَ : فقََالَ لَهُ : إن ِي لأقَْرَأُ الْمُفَصَّ : هَذًّا كَهَذ ِ الش ِ

                                                      
724 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/114, no: 4013; Nesâî, Mevâkît, 55, I/297-298. Ayrıca bkz: İbn Ebî 

Şeybe, Musannef, XIII/187, no: 37498. 
725 Abdurrazzâk, Musannef, IV/321, no: 7939; Ahmed b. Hanbel, Müsned, XIX/305, no: 12293; XIX/307, 

no: 12294; XX/351, no: 13057; XXI/423, no: 14037; Nesâî, Aşratü’n-Nisâ’, 1, VII/61-62; Taberânî, el-

Mu’cemü’l-Kebîr, XX/420, no: 1012; Hâkim, el-Müstedrek, II/161. 
726 İbn Ebî Şeybe, Musannef, X/250, 251, no: 30638, 30640; Fadâil, 28, XI/176, no: 32772; Ahmed b. 

Hanbel, Müsned, I/211, no: 35; I/371-372, no: 265; VII/359, no: 4340; I/211, no: 35; I/371-2, no: 265; 

Bezzâr, Müsned, IV/322, no: 1510; IV/346, no: 1543; V/9, no: 1564; İbn Hibban, Sahîh, XV/542, 

no:7066; İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 485. 
727 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XI/379, no: 6767; XI/395, no: 6786; XI/402, no: 6795; XI/429-430, no: 

6838 (Rasulullah’ın (sav) özellikle İbn Mes’ûd ile başladığı belirtilmiştir.); Fadâilü’s-Sahâbe, II/356, no: 

1549; Buhârî, Fadâilü’s-Sahâbe, 26-27, III/1372; Müslim, Fadâilü’s-Sahâbe, 32, II/1913, no: 2464-(116); 

Tirmizî, Menâkıb, 38, V/674; İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 484. 



147 
 

كُوعُ وَالسُّجُودُ ، يقَْرَؤُونَ الْقرُْآنَ لاَ يَتجََاوَزُ ترََاقِيَهُمْ ، وَلكَِنَّ الْقرُْآنَ إذاَ وَقَعَ فِي الْقَلْبِ فَرْسَخَ نفََعَ ، إنَّ  أفَْضَلَ الصَّلاةَ الرُّ

  رِفُ النَّظَائِرَ الَّتِي كَانَ يقَْرَأُ بهِِنَّ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم.قَالَ : وَقَالَ عَبْدُ اللهِ : إن ِي لأعَْ 

“Becîleoğulları’ndan Nehîk b. Sinân denilen bir adam İbn Mes’ûd’a gelerek, 

‘Ey Ebû Abdurrahman, bu harfi nasıl okuyorsun; elif ile mi, yâ ile mi?’ ‘ ،ْمِنْ مَاءٍ غَيْرِ يَاسِن  

veya   ٍمِنْ مَاءٍ غَيْرِ آسِن  şeklinde mi?’ diye sordu. Abdullah, ‘Bunun dışında Kur’ân’ın 

tamamını çok mu iyi biliyorsun?’ dedi. Adam, ‘Ben, namaz kılarken bir rekatta 

mufassal sureleri okuyorum’ diye cevap verdi. Abdullah, ‘O şiir geveler gibi hızlı hızlı 

okumaktır. Bir topluluk vardır ki, Kur’ân’ı okur, ama o boğazından aşağı inmez. Fakat 

Kur’ân’ı okur ve o kalbine yerleşirse Kur’ân’ın faydasını görür. Rükû ve secdenin tam 

olması, namazın güzel olmasındandır’ dedi ve Abdullah, ‘Rasulullah’ın (sav) bir rekatta 

okumuş olduğu manaları birbirine yakın olanları biliyorum’ dedi.”728 

Başka bir rivayette ise şöyle nakledilmiştir: 

جاء رجل إلى عبد الله بن مسعود فقال: إني قرأت البارحة المفصل في ركعة فقال عبد الله: أنثرا كنثر 

 التي كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرن بينهن سورتين في ركعة.الدقل وهذا كهذا الشعر إني لأعلم النظائر 

“Bir adam Abdullah b. Mes’ûd’a gelip ‘Dün bir rekatta mufassal sureleri 

okudum’ dedi. O da, ‘Kötü hurmayı saçar gibi mi okudun? O şiir geveler gibi süratli 

okumaktır. Ben, Rasulullah’ın (sav) bir rekatta birleştirerek okuduğu birbirine benzeyen 

iki sureyi biliyorum’ dedi.”729 

Bu rivayetler Abdullah b. Mes’ûd’un Kur’ân’ı anlayarak okumaya verdiği 

önemi göstermektedir. O, Kur’ân’a olan sevgi ve bağlılığından dolayı, daima Kur’ân ile 

meşgul olmaya, onu iyice anlamaya teşvik etmiştir. Hatta daha önce de zikredildiği gibi 

Kur’ân ikinci plana atılır endişesiyle Kur’ân dışındaki şeylerin yazılmasına karşı 

çıkmıştır. Bu Kur’ân sevgisi, rivayetlerine de yansımış; konuyla ilgili çok sayıda hadis 

nakletmesine vesile olmuştur. 

Kur’ân’ın unutulmaması ve sürekli tekrar edilmesi hususunda Rasulullah’tan 

(sav) şu rivayeti nakletmiştir: 

 آية تعاهدوا القرآن فإنه أشد تفصيا من صدر الرجل من النعم من عقلها بئسما لأحدهم أن يقول إني نسيت

 كيت وكيت بل هو نسي 

                                                      
728 İbn Ebî Şeybe, Musannef,  III/608-609, no: 8811; Müslim, Salâtü’l-Müsâfirîn, 49, I/563, no: (822)-

275. 
729 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/150, no: 4062; Müslim, Salâtü’l-Müsâfirîn, 49,  I/565, no: (822)-279. 



148 
 

“Kur’ân’a sarılın şüphesiz ki, insanın ezberindeki Kur’ân’dan bir şeyin çıkıp 

gitmesi, hayvanlarının bağından kurtulup kaçmasından daha önemlidir. Birinin şu şu 

ayetleri unuttum demesi ne kötüdür. Aksine ona unutturulmuştur.”730 Kur’ân ile 

meşguliyet azaltılırsa, ezberlenen şeyler unutturulur. 

Birinin başına sıkıntı ve üzüntü geldiğinde Rasulullah’ın (sav) tavsiye ettiği 

duayı İbn Mes’ûd nakletmiştir ki, duada şu ifade yer amaktadır: 

 Kur’ân’ı … = …أن تجعل القرآن ربيع قلبي ونور صدري وجلاء حزني وذهاب همي…“

kalbimin baharı, gönlümün nûru, üzüntümün açılması ve sıkıntımın gitmesinin vesilesi 

kıl!...”731 

İbn Mes’ûd, ömrünü Kur’ân’ı öğrenmeye ve öğretmeye adamış bir sahabi 

olarak, insanlara da Kur’ân ile meşgul olmayı, onu iyice anlamayı ve unutmamayı 

tavsiye etmiş, bu yönde rivayetler nakletmiştir. Onun bu rivayetlerinden bazıları “İlmî 

Kişiliği” ve “Tefsir İlmindeki Yeri” başlığı altında zikredilmiştir. 

5. Müslümanların Birliğine ve Cemaate Verdiği Önemin Naklettiği Hadislere 

Yansıması 

Abdullah b. Mes’ûd, Müslümanların birlik olmasına ve cemaatten 

ayrılmamasına son derece ehemmiyet vermiştir. Öyle ki, “Onun, Kufe mescidinde iki 

halka gördüğü, hangisinin daha önce olduğunu sorarak diğerlerinin onlara katılmasını 

istediği” nakledilmiştir.732 

Cemaatle namaz kılmayı sünnet olarak gören İbn Mes’ûd’un şöyle söylediği 

rivayet edilmiştir: 

من سره أن يلقى الله غدا مسلما فليحافظ على هذه الصلوات المكتوبات حيث ينادى بهن فإنهن من سنن 

الهدى وإن الله قد شرع لنبيكم صلى الله عليه و سلم سنن الهدى ولعمري ما إخال أحدكم الا وقد اتخذ مسجدا في 

تم في بيوتكم كما يصلي هذا المتخلف في بيته لتركتم سنة نبيكم صلى الله عليه و سلم ولو تركتم بيته ولو أنكم صلي

ه ولقد منافق معلوم نفاقه أو معروف نفاقسنة نبيكم صلى الله عليه و سلم لضللتم ولقد رأيتنا وما يتخلف عنها إلا 

ر فيحسن الطهور فيخطو خطوة يعمد بها رأيت الرجل يهادي بين الرجلين حتى يقام في الصف فما من رجل يتطه

 إلى مسجد لله تعالى إلا كتب الله له بها حسنة ورفع له بها درجة وحط عنه بها خطيئة حتى إن كنا لنقارب في الخطا 

                                                      
730 Abdurrazzâk, Musannef, III/359, no: 5967; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/117-118, no: 3620; VII/71, 

no: 3960; VII/120, no: 4020; VII/237, no: 4176; VII/423, no: 4416; Müslim, Salâtü’l-Müsâfirîn, 33, 

I/544-545, no: (790)-228, 229, 230; Tirmizî, Kıraât, 10, V/193; Nesâî, İftitâh, 37, II/154-155. 
731 İbn Ebî Şeybe, Musannef, X/53, no: 29808; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/246-247, no: 3712; 

VII/341, no: 4318; Bezzâr, Müsned, V/363, no: 1994. 
732 Abdurrazzak, Musannef, III/221-222, no: 5409.  



149 
 

“Yarın Allah’ın huzuruna Müslüman olarak çıkmak isteyen kişi, şu farz 

namazları ezan nerede okunursa tam olarak kılsın. Onlar “Sünenü’l-hüdâ” doğru yola 

götüren uygulamalardandır. Yüce Allah, doğru yola götüren uygulamaları 

peygamberinize göstermiştir. Sizin hepinizin mutlaka evinde namaz kılacak yeri vardır. 

Şu mescide gelmeyip evinde namazı kılanlar gibi evinizde namazı kılarsanız, 

“Peygamberinizin sünnetini” terk etmiş olursunuz. Peygamberinizin sünnetini terk 

ederseniz, yolunuzu şaşırırsınız. Ben sadece açık münafığın cemaate katılmadığını 

gördüm. Cemaatle safta namazı kılmak için iki kişinin omuzları arasında camiye gelen 

adam gördüm ben. Bir kişi güzelce abdest alıp mescidlerden birine gelse, her adımıyla 

Allah ona bir hasene yazar, her adımıyla bir derece yükselir veya kendinden bir günah 

silinir. -Öyle ki biz, (bundan daha fazla yararlanmak için) adımlarımızı kısa atardık-”733 

Onun, Hz. Peygamber’den naklettiği başka bir rivayet de şöyledir: 

ه إلى صلاته فيقول ربنا: يعجب ربنا عز وجل من رجلين رجل ثار عن وطائه ولحافه من بين أهله وح

دي وشفقة مما أيا ملائكتي انظروا إلى عبدي ثار من فراشه ووطائه ومن بين حيه وأهله إلى صلاته رغبة فيما عن

عندي ورجل غزا في سبيل الله عز وجل فانهزموا فعلم ما عليه من الفرار وما له في الرجوع فرجع حتى أهريق 

دمه رغبة فيما عندي وشفقة مما عندي فيقول الله عز وجل لملائكته: انظروا إلى عبدي رجع رغبة فيما عندي 

 ورهبة مما عندي حتى أهريق دمه.

“Yüce Rabbimiz iki kişiyi beğenir: Birincisi, rahat yatağından, örtüsünün 

altından kalkıp ailesinin yanından, mahallesinden namaza giden kişidir. Rabbimiz, ‘Ey 

Meleklerim, şu kuluma bakın! Benim yanımdakini arzuladığı, yanımdakinden korktuğu 

için rahat yatağından, örtüsünün altından kalkıp ailesinin yanından, mahallesinden 

namaza gelmiştir’ der. İkincisi, Yüce Allah’ın yolunda savaşan kişidir. Hezimete 

uğrarlar; kaçınca başına ne geleceğini, dönünce ne elde edeceğini bilir ve benim 

yanımdakini arzuladığı, yanımdakinden korktuğu için geri döner ve kanı akıtılır. Yüce 

Allah meleklerine, ‘Kuluma bakın! Benim yanımdakini arzuladığı, yanımdakinden 

                                                      
733 Abdurrazzak, Musannef, I/516, no: 1979; Ayrıca bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/50-51, no: 3936; 

VII/368, no: 4355; VI/123-124, no: 3623 (Rivayette “Bir kişi güzelce abdest alıp mescidlerden birine 

gelse, her adımıyla bir derece yükselir veya kendinden bir günah silinir veya kendisine bir hasene yazılır” 

sözü İbn Mes’ûd tarafından Rasulullah’tan (sav) merfû’ olarak nakledilmiştir. Yine devamında İbn 

Mes’ûd’un “Rasulullah (sav), Kişinin cemaatla kıldığı namaz, tek başına kıldığı namazdan yirmi beş 

derece daha faziletlidir, buyurmuştur” dediği zikredilmiştir.); Müslim, el-Mesâcid ve Mevâdiu’s-Salâh, 

44, I/453, no: (654)-256, 257; İbn Mace, el-Mesâcîd ve’l-Cemâât, 14, I/255-256; Nesaî, İmâmet, 50, 

II/108-109. 



150 
 

korktuğu için geri döndü ve kanını akıttı’ der.”734 Ayrıca Hz. Peygamber zamanında 

bütün savaşlara katılmış biri olarak bu rivayeti nakletmesi de manidardır.  

İbn Mes’ûd, ashabın cemaatle namaz kılmaya gösterdikleri hassasiyeti ise 

şöyle nakletmiştir: 

لقد رأيتنا وما تقام الصلاة حتى تكامل بنا الصفوف فمن سره أن يلقى الله عز وجل غدا مسلما فليحافظ 

من سنن الهدى وإن الله عز وجل قد شرع لنبيكم صلى الله  على هؤلاء الصلوات المكتوبات حيث ينادى بهن فإنهن

 عليه وسلم سنن الهدى.

“Hatırlıyorum: Saflarımız tam oluncaya kadar namaz kılınmazdı. Yarın 

Müslüman olarak Allah’a kavuşmayı isteyen kişi, şu farz namazları davet edildiği yerde 

kılmaya devam etsin. Çünkü onlar, hidayet yollarıdır ve Allah, Peygamberinize hidayet 

yollarını bildirmiştir.”735 

Ebu’l-Ahves’in İbn Mes’ûd’dan naklettiği belirtilen rivayetin isnadında A’meş, 

bir adamdan diyerek bu kişinin kim olduğunu belirtmeden naklettiği için zayıf olan şu 

rivayet İbn Mes’ûd’dan bu konuda nakledilen diğer sahih rivayetlerle muvafık olması 

bakımından ve İbn Mes’ûd’un öğrencileri tarafından nakledilmiş olması sebebiyle 

zikredilebilir: 

 امشوا إلى المسجد فإنه من الهدى وسنة محمد صلى الله عليه وسلم.

“Mescide gidin; Çünkü o, hidayetten ve Muhammed’in (sav) 

sünnetindendir.”736 

Görüldüğü gibi müslüman olarak Allah’a kavuşmak için, namazların, davet 

edildiği yer olan mescidde kılınmaya devam edilmesini söyleyen İbn Mes’ûd, cemaatle 

kılınan namazın fazileti konusunda da şöyle rivayette bulunmuştur: 

النبي صلى الله عليه وسلم كان يفضل صلاة الجميع على صلاة الرجل وحده بخمس وعشرين صلاة 

 كلها مثل صلاته.

Hz. Peygamber (sav), cemaatle kılınan namazı, kişinin tek başına kıldığı, her 

biri kendi namazı gibi olan yirmi beş namazdan daha üstün kabul etmiştir.737 Bazı 

rivayetlerde yirmi küsür olarak zikredilmiştir.738 

                                                      
734 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/61-62, no: 3949; İbn Hibbân, Sahîh, VI/297-298, no: 2557. Benzer 

rivayetler için bkz: İbn Ebî Şeybe, Musannef, VII/30, no: 19630; Ebû Dâvûd, Cihâd, 38, III/42-43. 
735 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/86, no: 3979. 
736 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/276, no: 4242. 



151 
 

O, Hz. Peygamber’in cemaatle kılınan Cuma namazına gelmeyenler hakkında 

şöyle söylediğini nakletmiştir: 

 لقد هممت أن آمر رجلا يصلي بالناس ثم أحرق على رجال يتخلفون عن الجمعة بيوتهم 

“İçimden, birine insanlara namazı kıldırmasını emretmeyi, sonra da Cuma’ya 

gelmeyenlerin evlerini üzerlerine yakmayı geçirdim.”739 

Bilindiği üzere Cuma namazı cemaatle kılınan, tek başına kılınamayan, haftada 

bir mü’minleri bir araya getiren farz bir ibadettir. 

Hatta Abdullah b. Mes’ûd, savaşta dahi, cemaat olduklarını ve Rasulullah’ın 

(sav) namazı nasıl kıldırdığını da şu şekilde rivayet etmiştir: 

كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فصف صف خلفه وصف موازي العدو قال: وهم في صلاة كلهم 

لصف الذي يليه ركعة وصف موازي العدو قال: ثم ذهب هؤلاء وجاء هؤلاء قال: وكبر وكبروا جميعا فصلى با

فصلى بهم ركعة ثم قام هؤلاء الذين صلى بهم الركعة الثانية فقضوا مكانهم ثم ذهب هؤلاء إلى مصاف هؤلاء وجاء 

 أولئك فقضوا ركعة.

“Rasulullah (sav) ile birlikteydik, safın biri onun arkasında, diğeri de düşmanın 

karşısındaydı. Onların hepsi namazdaydılar. Hz. Peygamber tekbir aldı, onlar da hepsi 

tekbir aldılar; arkasındaki safa bir rekat kıldırdı, bir saf düşmanın karşısında kaldı. 

Sonra onlar gitti ve diğerleri geldi. Onlara bir rekat kıldırdı. Sonra ikinci rekati 

kıldırdıkları ayağa kalktı ve oldukları yerde namazın kalanını tamamladılar. Sonra 

diğerlerinin yerine gittiler ve onlar gelip bir rekati kıldılar.”740 

Nitekim cemaatten ayrılmayı hoş karşılamayan İbn Mes’ûd, cemaate devam 

edilmesi gerektiği ve cemaat olmanın fazileti ile ilgili rivayetler nakletmiştir.  

6. Döneminde Yaşadığı Bazı Olayların Naklettiği Hadislere Yansıması 

               İbn Mes’ûd’un yaşadığı zaman ve ortamda şahit olduğu bazı olaylar, ilgili 

rivayetleri nakletmesine sebep olmuştur.  

                                                                                                                                                            
737 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/226, no: 4159; VII/345-346, no: 4323; VII/433-434, no: 4433; Bezzâr, 

Müsned, V/424-425, no: 2057;  Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, X/103, 104, no: 10098, 10099, 10102. 
738 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/30, no: 3564; Bezzâr, Müsned, V/432, no: 2068; Taberânî, el-

Mu’cemü’l-Kebîr, X/104, no: 10103. 
739 Abdurrazzâk, Musannef, III/166, no: 5170; İbn Ebî Şeybe, Musannef, II/623, no: 5579; Ahmed b. 

Hanbel, Müsned, VI/366, no: 3816; VII/110-111, no: 4007; VII/323, no: 4295; VII/406, no: 4398; 

Müslim, el-Mesâcid ve Mevâdiu’s-Salât, 42, I/452, no: (652)-254. 
740 Abdurrazzâk, Musannef, II/508, no: 4245; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/426-427, no: 3882; Ebû 

Dâvûd, Salât, 286, II/37. 



152 
 

a. İslâmiyetin İlk Yıllarında Karşılaşılan Zorlukları Nakletmesi 

İlk Müslümanlardan olan, arkadaşlarının onun için endişelenmesine rağmen 

“İlk kez Kâbe’de açıktan yüksek sesle Kur’ân’ı kim okuyacak” sorusuna “Ben” 

cevabını veren ve müşrikler tarafından dövülen, yüzüne darbeler alan, yine de sesini 

yükselterek okumaya devam eden İbn Mes’ûd741, İslâmiyetin rahatça yaşanamadığı, 

baskı, işkence ve hakaretlerin bulunduğu bu döneme şahitlik etmiş olan bir sahabi 

olması hasebiyle, karşılaştıkları bazı olayları rivayet etmiştir. İlk olarak Müslüman 

olduğunu açıklayan kişilerin başına gelenleri şöyle nakletmiştir: 

أول من أظهر اسلامه سبعة رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبو بكر وعمار وأمه سمية وصهيب 

أما أبو بكر فمنعه الله بقومه وأما وبلال والمقداد فأما رسول الله صلى الله عليه وسلم فمنعه الله بعمه أبو طالب و

سائرهم فأخذهم المشركون فألبسوهم أدراع الحديد وصهروهم في الشمس فما منهم إنسان إلا وقد واتاهم على ما 

أرادوا إلا بلال فإنه هانت عليه نفسه في الله وهان على قومه فأعطوه الولدان وأخذوا يطوفون به شعاب مكة وهو 

 يقول: أحد أحد.

“İlk olarak Müslüman olduğunu açıklayanlar yedi kişidir: Rasulullah (sav), 

Ebû Bekir, Ammâr, annesi Sümeyye, Suheyb, Bilâl ve Mikdâd. Raslullah’ı (sav) Allah 

Teâlâ, amcası Ebû Talip ile Ebû Bekir’i kavmi ile korumuştur. Diğerlerini ise müşrikler 

yakalamışlar, demir zırhlar giydirmişler ve kızgın güneşin altına bırakarak işkence 

etmişlerdir. Bilâl’in dışında hepsi, onların istediklerini yapmıştır. Bilâl ise, Allah 

yolunda canını vermeye aldırmamıştır. Halkı da Bilâl’e aldırmamış ve onu işkence 

yapmaları için çocuklara teslim etmişlerdir. Onlar da onu alıp Mekke sokaklarında 

dolaştırmaya başlamışlar; o ise ‘Allah birdir, Allah birdir.’ demiştir.”742 

b. Şahit Olduğu Mucizeleri Nakletmesi 

İbn Mes’ûd, Allah’ın izniyle Allah’ın koyduğu kanunların geçersiz kılındığı 

Hz. Peygamber’in mucizeleri hakkında da rivayette bulunmuştur. Bütün insanları 

etkileyen bu tür olaylar İbn Mes’ûd’u da etkilemiş olmalıdır ki, rivayet ederek gelecek 

nesillere aktarmıştır. Onun naklettiği bir olay şöyledir: 

فلم يجدوا ماء فاتي بتور من ماء فوضع النبي صلى الله  "كنا مع النبي صلى الله عليه وسلم في سفر

عليه وسلم فيه يده وفرج بين أصابعه قال: فرأيت الماء يتفجر من بين أصابع النبي صلى الله عليه وسلم حي على 

الوضوء والبركة من الله قال الأعمش: فأخبرني سالم بن أبي الجعد قال: قلت لجابر بن عبد الله: كم كان الناس 

 يومئذ قال: كنا ألفا وخمسمائة."

                                                      
741Ahmed b. Hanbel, Fadâilü’s-Sahâbe, II/349-350, no: 1535. 
742İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI/198-199, no: 32872; Meğâzî, 8, XIII/224, no: 37590; Ahmed b. Hanbel, 

Müsned, VI/382, no: 3832; İbn Mâce, Mukaddime, 11, I/53. 



153 
 

“Hz. Peygamber (sav) ile birlikte bir seferdeydik. Ashap su bulamadı. Hz. 

Peygamber’e (sav) bir kap su getirildi, o da elini içine koydu; parmaklarının arasından 

su kaynadı. Ben Hz. Peygamber’in (sav) parmaklarının arasından suyun kaynadığını 

gördüm. O, ‘Abdeste ve Allah’tan berekete koşun’ diyordu. A‘meş, Sâlim b. Ebû 

Ca’d’ın Câbir b. Abdullah’a, ‘O gün kaç kişi vardı’ dediğini, onun da ‘Biz bin beşyüz 

kişiydik’ diye cevap verdiğini nakletmiştir.”743 

İbn Mes’ûd’un rivayetlerinde yer alan diğer bir mucize ise, “Ayın ikiye 

yarılması” hadisesidir. Rasulullah (sav) ile birlikte Mina’dayken gerçekleştiğini 

söylemiştir. Rivayet, kaynaklarımızda bazı lafız farklılıkları bulunmakla birlikte şöyle 

zikredilmiştir: 

ي صلى الله عليه وسلم بمنى حتى ذهبت فرقة منه خلف الجبل قال: فقال "انشق القمر ونحن مع النب

 رسول الله صلى الله عليه وسلم: اشهدوا"

“Biz, Hz. Peygamber ile birlikte Mina’dayken, ay yarıldı. Öyle ki ayın bir 

parçası dağın arkasına gitti. Rasulullah (sav), ‘Şahit olun!’ buyurdu.”744  

Enes b. Mâlik745, İbn Abbâs746, İbn Ömer747, Cübeyr b. Mut’im748, İkrime749 

tarafından da Rasulullah (sav) zamanında ayın ikiye yarıldığı rivayet edilmiştir. 

İbn Mes’ûd’dan İsrâ Mucizesi ile ilgili de rivayet mevcuttur: 

سلم انتهى به إلى سدرة المنتهى وهي في السماء برسول الله صلى الله عليه و  لما أسريعن عبدالله قال 

السادسة إليها ينتهي ما يعرج به من الأرض فيقبض منها وإليها ينتهي ما يهبط به من فوقها فيقبض منها قال } إذ 

[ قال فراش من ذهب قال فأعطي رسول الله صلى الله عليه و  41 -/ النجم / الآية  31يغشى السدرة ما يغشي { ] 

 ثا أعطي الصلوات الخمس وأعطي خواتيم سورة البقرة وغفر لمن لم يشرك بالله من أمته شيئا المقحماتسلم ثلا

                                                      
743 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI/34, no: 32255; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/355-357, no: 3807; Nesâî, 

Tahâret, 61, I/60-61. 
744 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/371, no: 4360. Ayrıca bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/60, no: 

3583; VII/39, no: 3924; VII/303, no: 4270; Buhârî, Menâkıb, 24, III/1330-1331; Fadâilü’s-Sahâbe, 65, 

III/1404-1405; Tefsîr, 345, IV/1843; Müslim, Münâfikîn, 8, III/2158-2159, no: (2800)-43, 45; Tirmizî, 

Tefsîru’l-Kur’ân, 55, V/397, 398; Bezzâr, Müsned, IV/345, no: 1541; V/202, no: 1801; V/344, no: 1971. 
745 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XX/118, no: 12688; XX/398, no: 13154; XXI/28, no: 13303; XXI/369, no: 

13918; XXI/370, no: 13919; XXI/386, no: 13958; Buhârî, Menâkıb, 65, III/1331; Tefsîr, 345, IV/1844; 

Müslim, Münâfikîn, 8, III/2159, no: (2802)-46, 47; Tirmizî, Tefsîru’l-Kur’ân, 55, V/397. 
746 Buhârî, Menâkıb, 24, III/1331; Fadâilü’s-Sahâbe, 65, III/1405; Tefsîr, 345, IV/1843-1844; Müslim, 

Münâfikîn, 8, III/2159, no: (2803)-48. 
747 İbn Hibbân, Sahîh, XIV/421, no: 6496; Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, XII/399, no: 13473. 
748 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXVII/314-315, no: 16750; Tirmizî, Tefsîru’l-Kur’ân, 55, V/398; Bezzâr, 

Müsned, VIII/357, 358, no: 3435, 3436; İbn Hibbân, Sahîh, XIV/422, no: 6497. 
749Abdurrazzâk, Musannef, III/104, no: 4941. 



154 
 

İbn Mes’ûd, “Rasulullah (sav), İsrâ gecesinde altıncı semadaki Sidre-i 

Müntahâ’ya ulaştı. Yerden yükselenler orada son bulur ve orada kalır. Gökten inenler 

oraya gelir ve orada kalır.” dedi. Sonra “Sidre’yi kaplayan kaplamıştı” (Necm, 53/16) 

ayetini okudu. Bunu “Altından pervaneler” diye yorumladı. “Rasulullah’a (sav) üç şey 

verildi: Beş vakit namaz, Bakara Suresi’nin son ayetleri ve ümmetinden Allah’a şirk 

koşmayanların büyük günahlarının bağışlanacağı” dedi.750 

c. Savaşlara İştirakinin Naklettiği Hadislere Yansıması 

Rasulullah (sav) zamanındaki bütün savaşlara katılan ve Hz. Ebû Bekr 

döneminde de ridde savaşlarına iştirak eden Abdullah b. Mes’ûd, kafirlerin 

Müslümanları vahşice şehit ettiğine ve öldürdükten sonra da bazı uzuvlarını kestiklerine 

şahit olmuş bir kişi olarak, Rasulullah’ın (sav); “أعف الناس قتلة أهل الإيمان = Öldürme 

bakımından insanların en merhametlisi, imanlı kişilerdir”751 dediğini nakletmiştir. Bazı 

rivayetlerde bu söz İbn Mes’ûd’dan mevkûf olarak nakledilmiştir.752 

Ayrıca İbn Mes’ûd, şöyle bir olay naklederek, Rasulullah’ın (sav) diğer 

canlılara dahi zarar verilmesini hoş karşılamadığını dolayısıyla, İslam’daki merhamet 

anlayışını belirtmek istemiş olmalıdır: 

"نزل رسول الله صلى الله عليه وسلم منزلا فانطلق إنسان إلى غيضة فأخرج منها بيض حمر فجاءت 

الحمرة ترف على رأس رسول الله صلى الله عليه وسلم ورؤوس أصحابه فقال: أيكم فجع هذه فقال الرجل من 

 القوم: أنا أصبت لها بيضا قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اردده."

“Rasulullah (sav) bir yerde konakladı. Biri ağaçlığa doğru gitti ve oradan bir 

kuş yumurtası getirdi. Bunun üzerine ana kuş gelip Rasulullah (sav) ve ashabının başı 

üzerinde kanat çırpmaya başladı. Hz. Peygamber (sav), ‘Hanginiz bunun canını yaktı?’ 

dedi. Topluluktan biri, ‘Ben onun yumurtasını aldım.’ dedi. Rasulullah (sav), ‘Onu geri 

koy!’ buyurdu.”753 

Yine İbn Mes’ûd, dinimizde canlılara zarar verilmesinin hoş karşılanmadığını 

ve İslam’ın merhamet anlayışını yansıtan şu olayı nakletmiştir: 

                                                      
750 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI/25, no: 32230; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/181, no: 3665; VII/112, 

no: 4011; Müslim, Îmân, 76, I/157 no: (173)-279; Nesâî, Salât, 1, I/223-224.  
751 İbn Ebî Şeybe, Musannef, IX/245, no: 28384; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/274, no: 3728; VI/275-

276, no: 3729; İbn Mâce, Diyât, 30, II/894, 895; Ebû Dâvûd, Cihâd, 120, III/120; Bezzâr, Müsned, V/53, 

no: 1614. 
752 Abdurrazzâk, Musannef, X/22, no: 18232; İbn Ebî Şeybe, Musannef, IX/245, no: 28385, 28389. 
753 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/385, no: 3835. 



155 
 

عليه وسلم منزلا فانطلق لحاجته فجاء وقد أوقد رجل على قرية نمل إما في "نزل النبي صلى الله 

الأرض وإما في شجرة فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أيكم فعل هذا فقال رجل من القوم: أنا يا رسول الله 

 قال: اطفها اطفها."

“Hz. Peygamber bir yerde konakladı. İhtiyacını gidermek için ayrıldı ve bir 

müddet sonra geldi. Bir adam, ya yerdeki, ya da ağaçtaki bir karınca yuvası üzerine ateş 

yakmıştı. Bunun üzerine Rasulullah (sav), ‘Bunu hanginiz yaptı?’ buyurdu. Topluluktan 

biri, ‘Ben, ya Rasulallah’ dedi. O da, ‘Söndür o ateşi! Söndür o ateşi!’ buyurdu.”754 

Başka bir rivayet ise, Hz. Peygamber’in (sav), ‘Yüce Allah’ın azabı ile bir 

canlıya azap etmek, herhangi bir insana yakışmaz.’ dediği zikredilmiştir.755 

Yine birçok savaşa katılmış olan İbn Mes’ûd, savaşta ölenler için “şehit olarak 

öldü” dememek gerektiğini şöyle rivayet etmiştir:  

"إياكم أن تقولوا مات فلان شهيدا أو قتل فلان شهيدا فإن الرجل يقاتل ليغنم ويقاتل ليذكر ويقاتل ليرى 

مكانه فإن كنتم شاهدين لا محالة فاشهدوا للرهط الذين بعثهم رسول الله صلى الله عليه وسلم في سرية فقتلوا فقالوا: 

 بينا صلى الله عليه وسلم عنا أنا قد لقيناك فرضينا عنك ورضيت عنا."اللهم بلغ ن

“‘Falanca kişi şehit olarak öldü’ veya ‘Falanca kişi şehit olarak öldürüldü’ 

demekten sakının. Çünkü kişi ganimet elde etmek için, övülmek için veya kendini 

göstermek için savaşabilir. Hiç şüphe duymadan şahitlik yapacaksanız, Rasulullah’ın 

(sav) gönderdiği birlikteki kişilere şahitlik edin: Onlar öldürülmüşler ve ‘Allah’ım 

bizim durumumuzu, bizim senden, senin de bizden hoşnut olarak sana kavuştuğumuzu 

Peygamberimize bildir.’ demişlerdir.”756 

Uhud savaşında okçular, Rasulullah’ın (sav) talimatına rağmen ganimet 

toplamak için yerlerini terk ettikleri zaman yaşanan zor durum karşısında Rasulullah’ın 

(sav) yanından ayrılmayan İbn Mes’ûd, sahabede dahi karşılaştığı olumsuz haller 

sebebiyle, kimse hakkında kesin hüküm verilmemesi gerektiği kanaatine varmış ve 

bunu ifade etmiş olmalıdır. 

İbn Mes’ûd, Bedir savaşında yaşanan zorluklar ve buna karşılık elde edilen 

mükâfâtlar ile ilgili şöyle bir rivayet nakletmiştir: 

                                                      
754Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/307, no: 3763. 
755Abdurrazzâk, Musannef, V/213, no: 9414; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/118, no: 4018. 
756Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/64-65, no: 3952. 



156 
 

كان زميل النبي صلى الله عليه وسلم علي وأبو لبابة قال: وكان "كانوا يوم بدر بين كل ثلاثة نفر بعير و

إذا كانت عقبة النبي صلى الله عليه وسلم قالا له: اركب حتى نمشي عنك فيقول: ما أنتما بأقوى مني وما أنا بأغنى 

 عن الاجر منكما."

“Bedir savaşı günü üç askere bir deve düşüyordu. Ali ve Ebû Lübâbe, Hz. 

Peygamber’in (sav) arkadaşlarıydı. Hz. Peygamber’in (sav) sırası gelince, ikisi, ‘Sen 

bin, biz yürüyelim!’ dediler. Bunun üzerine o, ‘Ne siz benden daha kuvvetli, ne de ben 

sizden sevaba daha az muhtacım.’ buyurdu.”757 

İbn Mes’ûd, Huneyn Savaşı’nda elde edilen ganimetlerin taksiminde 

Rasulullah’ın (sav) haksızlık yaptığını iddia etmeleri üzerine Hz. Peygamber’in 

söylediği şu sözleri de rivayet etmiştir: 

"قسم رسول الله صلى الله عليه وسلم غنائم حنين بالجعرانة قال: فازدحموا عليه قال: فقال رسول الله 

سلم: إن عبدا من عباد الله بعثه الله عز وجل إلى قومه فكذبوه وشجوه فجعل يمسح الدم عن جبينه صلى الله عليه و

ويقول: رب اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون قال: قال عبد الله: فكأني أنظر إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم يمسح 

 جبهته يحكي الرجل."

“Rasulullah (sav), Huneyn savaşı ganimetlerini Ci‘râne’de taksim etti. İnsanlar 

başına toplandılar. Rasulullah (sav), “Allah Teâlâ bir kulunu halkına peygamber olarak 

gönderdi, onlar ise onu yalanlayıp başını yardılar. Bunun üzerine o, alnından akan kanı 

silerken, ‘Ey Rabbim halkımı bağışla, çünkü onlar bilmiyor.’ diyordu.” buyurdu. Sanki 

şimdi Rasulullah’ın (sav) alnını siliyor ve o kişiyi taklit ederek anlatıyorken görüyor 

gibiyim.”758 

İbn Mes’ûd’un, Hz. Peygamber ile bütün savaşlara katılmış bir sahabi olarak, 

savaşlarda karşılaştığı ve nakletme gereği duyduğu bazı rivayetler burada zikredilmiştir. 

d. Kur’ân’ın Cem’ Edilmesinde Kendisine Görev Verilmemesi ve Hz. 

Osman’ın Resmî Mushaf Dışındaki Mushafları Yok Etme Emrinin 

Naklettiği Hadislere Yansıması 

Abdullah b. Mes’ûd’un kendine özgü mushafı bulunmaktadır. Hz. Ebû Bekr 

döneminde Kur’ân’ın cem’ edilmesi görevi için Zeyd b. Sâbit’in seçilmesi ve Hz. 

Osman’ın resmî Mushaf dışındaki Mushafları yok etme emri vermesi, onun Kur’ân 

hakkındaki bilgisi ile ilgili rivayetleri nakletmesine sebep olmuştur. 

                                                      
757Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/17, no: 3901; VII/75-76, no: 3965; VII/111-112, no: 4009; VII/127-

128, no: 4029; Bezzâr, Müsned, V/210, no: 1813. 
758Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/146, no: 4057; VII/376, no: 4366. 



157 
 

İbn Mes’ûd’un naklettiği, müslüman olmasına da vesile olduğu bildirilen 

olayda Hz. Peygamber, kendisinden süt istemiş, o da koyunların emanetçisi olduğunu 

söyleyerek vermekten çekinmiştir. Bunun üzerine Hz. Peygamber, hiç süt vermemiş bir 

koyun getirmesini söyleyerek onu sağmış ve süt gelmiştir. Bir rivayette İbn Mes’ûd, 

şöyle söylemiştir: 

فأتاه أبو بكر بصخرة منقورة فاحتلب فيها فشرب وشرب أبو بكر وشربت قال: ثم أتيته بعد ذلك قلت: 

 علمني من هذا القرآن قال: إنك غلام معلم قال: فأخذت من فيه سبعين سورة.

“Ebû Bekir, Hz. Peygamber’e oyulmuş bir taş getirdi. O da içine süt sağdı ve 

içti. Sonra Ebû Bekir ve ben de içtim. Bundan sonra onun yanına vardım ve “Bana 

Kur’ân’dan öğret!” dedim. O da, “Sen öğrenmeye istekli bir çocuksun” buyurdu. Ben 

onun ağzından 70 sûre öğrendim.”759 

Bazı rivayetlerde ise, İbn Mes’ûd’un “ ين أخذت من في رسول الله صلى الله عليه وسلم سبع

 Ben Rasulullah’ın (sav) ağzından yetmiş sure öğrendim. Bu = سورة لا ينازعني فيها أحد

konuda kimse benimle tartışmasın” dediği nakledilmiştir.760 

Diğer bir rivayette de “ ن ثابت ن في  رسول الله صلى الله عليه وسلم سبعين سورة وزيد بقرأت م

 Ben Rasulullah’ın (sav) ağzından yetmiş sure okuyup öğrendim, Zeyd = له ذؤابة في الكتاب

b. Sâbit’in de Kur’ân’ı yazmada üstünlüğü vardır”761 diyerek, aslında kendisinin Kur’ân 

hakkındaki bilgisinin üstünlüğüne ve Kur’ân’ın cem’ edilmesinde görevlendirilen Zeyd 

b. Sâbit’in üstün yönüne işaret etmiştir. 

Başka bir defasında da İbn Mes’ûd, Rasulullah’ın (sav) ağzından yetmiş küsür 

sureyi öğrendiğini belirttikten sonra “O sıralarda Zeyd b. Sâbit’in, saçında iki örgüsü 

bulunan ve çocuklarla oynayan bir çocuk olduğunu” söylemiştir.762 

İbn Mes’ûd’un Kur’ân bilgisine işaret eden bu rivayetlerin; Kur’ân’ın 

toplanması, çoğaltılması ve özel nüshaların imhası ile ilgili olaylarla alakalı olduğu 

anlaşılmaktadır. Nitekim başka bir rivayette onun, şöyle söylediği nakledilmiştir: 

“Sizden mushafına hiyanet edebilecek varsa, etsin! Kur’ân’dan bir şey çalan kişi, 

                                                      
759 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/83, no: 3599; VII/416-417, no: 4412; Tayâlisî, Müsned, s. 47, no: 353 

(Son iki rivayette olay uzunca nakledilmiştir ve sonunda “Onlar hakkında kimse benimle tartışmasın” 

ifadesi mevcuttur.).  
760 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/351, no: 4330; VII/380, no: 4372; Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, 

IX/76, no: 8442.  
761Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/225, no: 3697; VI/398, no: 3846. 
 .Ahmed b لَقَدْ أخََذْتُ مِنْ فِي رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ بِضْعاً وَسَبْعِينَ سُورَةً وَزَيْدُ بْنُ ثاَبِتٍ غُلَامٌ لَهُ ذؤَُابَتاَنِ يَلْعَ بُ مَعَ الْغِلْمَ انِ 762

Hanbel, Müsned, VII/23, no: 3906; Ayrıca bkz: Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/74, no: 8436; IX/75, 

no: 8439; IX/76, no: 8441, 8444; İbn Abdilberr, el-İstîâb, s. 486. 



158 
 

kıyamet günü onu getirecektir. Ben Rasulullah’ın (sav) ağzından yetmiş sure öğrendim; 

Rasulullah’ın (sav) ağzından öğrendiklerimi şimdi terk mi edeyim?!”763 İbn Mes’ûd’un, 

bu rivayeti, Hz. Osman’ın özgün nüshaları imha etmeyi emretmesi üzerine söylediği 

anlaşılmaktadır. O, Kur’ân’ın tek bir okunuşunun olmadığını, farklı kıraatları 

bulunduğunu, Kur’ân’ı kendisinden daha iyi bilen birisini öğrendiğinde, onun bilgisinin 

kendisininkiyle birleşmesi için kendisine öğretmesini isteyeceğini söylemiş ve her 

Ramazan ayında Kur’ân’ı Rasulullah’a (sav) arz ettiğini, vefat ettiği sene ise, bunu iki 

kez yaptığını ve Rasulullah’ın kendisine güzel okuduğunu haber verdiğini, 

Rasulullah’ın (sav) ağzından yetmiş sure öğrendiğini ifade etmiştir.764 Onu, bu 

rivayetleri nakletmeye iten sebep yaşadığı dönem ve karşılaştığı olaylar olmalıdır. 

e. Hz. Peygamber’in Vefatından Sonra Ortaya Çıkan Bid’ât ve 

Fitnelerin Naklettiği Hadislere Yansıması 

Abdullah b. Mes’ûd, Hz. Peygamber’in vefatından sonra bazı kişilerin 

sünnetten uzaklaşarak bid’atler çıkardığını ve fitnelerin zuhur etmesine sebep 

olduklarını müşahade etmiştir. Onun, Hz. Peygamber’den şu rivayeti nakletmesi 

manidardır: 

أنا فرطكم على الحوض ولأنازعن أقواما ثم لأغلبن عليهم فأقول: يا رب أصحابي فيقول: إنك لا تدري 

 ما أحدثوا بعدك.

“Ben Havuz’un başına sizden önce geleceğim. Bazı topluluklar hakkında 

çekişeceğim. Onlar aleyhine bana üstün gelinecek. Ben ‘Ey Rabbim, (bunlar) ashâbım, 

(onları bana bağışla)!’ diyeceğim. Bunun üzerine O da, ‘Senden sonra onların neler 

yaptıklarını bilmiyorsun.’ diyecektir.”765 

İbn Mes’ûd’dan merfû’ olarak nakledilen bir rivayet de şöyledir: 

بلي إلا كان له من أمته حواريون وأصحاب يأخذون بسنته ما من نبي بعثه الله عز وجل في أمة ق

 ويقتضون بأمره ثم إنها تخلف من بعدهم خلوف يقولون ما لا يفعلون ويفعلون ما لا يأمرون.

“Yüce Allah’ın benden önceki ümmetlere gönderdiği her peygamberin mutlaka 

ümmetinden sünnetini alan ve emrini yerine getiren yardımcıları ve arkadaşları vardır. 

                                                      
763 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/43, no: 3929. Ayrıca bkz: Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/72, no: 

8428; IX/74, no: 8433; IX/74, no: 8434. 
764 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/395-396, no: 3845. 
765 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/148, no: 3639; VI/362, no: 3812; VI/400, no: 3850; VII/136, no: 4042; 

VII/239, no: 4180; VII/352, no: 4332; VII/366, no: 4351; Buhârî, Rikâk, 53, V/2404-2405; Fiten, 1, 

VI/2587; Müslim, Fadâil, 9, II/1796, no: (2297)-32; Bezzâr, Müsned, V/106, no: 1685; V/124, no: 1709; 

V/164, no: 1757. 



159 
 

Fakat onlar, peygamberlerinden sonra ayrılığa düştüler; yapmadıklarını söylediler, 

emretmediklerini yaptılar.”766 

Bu rivayetleri nakletmeyi tercih eden İbn Mes’ûd, Rasulullah’ın (sav) 

vefatından sonra toplumda ortaya çıkan bazı durumlardan rahatsızlığını da şu şekilde 

dile getirmiştir: 

Ellerinde çakıl taşları ile mescitte zikir çeken bir grubu görünce: “Siz 

kötülüklerinizi sayın, ben iyiliklerinizden hiçbir şeyin zayi edilmeyeceğine kefilim. 

Yazıklar olsun size! Ey Muhammed ümmeti ne çabuk helak oldunuz! Nebiniz 

Muhammed’in sahabesi hala içinizde bolca bulunmaktadır. Onun elbiseleri henüz 

eskimemiş, kapları kırılmamıştır. Canım elinde olan Allah’a yemin olsun ki, ya siz 

Muhammed’in dininden daha doğru yolda olan bir din üzerindesiniz ki bu imkansızdır 

ya da bir sapıklık kapısı açmaktasınız” demiştir. Bunun üzerine onlar “Vallahi Ebû 

Abdurrahmân! Biz sadece hayrı elde etmek istedik” deyince İbn Mes’ûd “Hayrı elde 

etmek isteyen niceleri vardır ki onu hiç elde edemeyecektir” diyerek karşılık vermiş ve 

Rasulullah’ın (sav) “Bir topluluk Kur’ân’ı okuyacak da (okuyuşları dilde kalacak) 

onların köprücük kemiklerinden ileriye geçemeyecektir” buyurduğunu söylemiştir.767 

Böylece o, dine sonradan katılan her türlü uygulamaya tepkisini ortaya koymuştur.  

İbn Mes’ûd’dan nakledildiğine göre: 

كيف بك يا أبا عبد الرحمن إذا كان عليك أمراء يطفون السنة ويؤخرون الصلاة عن ميقاتها قال فكيف 

بن أم عبد كيف تفعل لا طاعة لمخلوق في اتأمرني يا رسول الله قال رسول الله صلى الله عليه و سلم تسألني 

 معصية الله

Hz. Peygamber (sav), “Ey Ebû Abdurrahmân! Başınıza, sünneti söndüren ve 

namazı vaktinden geciktiren idareciler geldiğinde nasıl davranırsın?” buyurdu. “Nasıl 

davranmamı emredersin yâ Rasulallah?” dedim. Rasulullah (sav) da, “İbn Ümmü Abd! 

Bana nasıl yapacağını soruyorsun; Yüce Allah’a isyan konusunda yaratılmışlara itaat 

yoktur.” dedi.768 

                                                      
766 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/387, no: 4379; VII/411, no: 4402; VII/374, no: 4363; Müslim, Îmân, 

20, I/69-70, no: (50)-80; İbn Hibbân, Sahîh, I/403-404, no: 177.  
767 Darimî, Mukaddime, 23, I/68-69. 
768 Abdurrazzâk, Musannef, II/383, no: 3788; Ahmed b. Hanbel, Müsned,  VI/432, no: 3889. Bazı 

rivayetlerde de Rasulullah’ın, işlerin başına sünnet söndürecek, bid’ât uyduracak ve namazı geciktirecek 

adamların geçeciğini bildirmesi üzerine, İbn Mes’ûd’un ne yapması gerektiğini sorduğu, Hz. 

Peygamber’in de üç defa “Ey İbn Ümmü Abd, Allah’a isyan edene itaat yoktur” dediği zikredilmiştir. 

Bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/339-340, no: 3790; İbn Mâce, Cihâd, 40, II/956. 



160 
 

Namazın cemaatle kılınmasını sünnet olarak gören İbn Mes’ûd, idarecileri 

namazı vaktinde kılmayan toplumda yaşayanlar için Hz. Peygamber’in şu rivayetini 

nakletmiştir: 

لوا في بيوتكم للوقت الذي . فإذا أدركتموهم فصأقواما يصلون الصلاة لغير وقتها تدركونلعلكم س

 .. ثم صلوا معهم واجعلوها سبحةتعرفون

 “Belki siz, namazı vaktinde kılmayan bir topluluğa ulaşacaksınız. Onlara 

ulaşırsanız, namazı bildiğiniz vakitte evinizde kılın, sonra onlarla birlikte de nafile 

olarak kılın!”769 

Rivayet şu şekilde de kaynaklarımızda İbn Mes’ûd’dan merfû’ olarak 

nakledilmiştir: 

 سيكون أمراء بعدي يقولون ما لا يفعلون ويفعلون ما لا يأمرون.

“Benden sonra idareciler, yapmadıklarını söyleyecekler ve emretmediklerini 

yapacaklardır.”770  

Bu rivayetlerde görüldüğü gibi; Hz. Peygamber, kendisinden sonra İslam 

toplumunun birliğinin korunması için, Müslümanların idaresini üstlenecek kişiler ve 

karşılaşabilecekleri durumlar hakkında bilgi vererek nasıl davranmaları gerektiğini 

ashabına bildirmiştir. Belki de Hz. Osman’ın Kufe’ye görevlendirdiği Velid b. Ukbe’de 

karşılaştığı olumsuz durumlar İbn Mes’ûd’un bu rivayetleri nakletmesinde etkili 

olmuştur.771 

Hz. Peygamber’in vefatından sonra sünnetten uzaklaşan ve bid’atler 

çıkaranlara şiddetle tepki gösteren İbn Mes’ûd, bu konudaki rivayetleri zikrederek 

bundan rahatsızlığını dile getirmiş, bid’atlerin yayılmasını önlemeyi hedeflemiş 

olmalıdır. Bu durumda nasıl davranılması gerektiğini bildiren rivayetleri de nakleden 

İbn Mes’ûd’u bu rivayetleri nakletmeye iten şeyin yaşadığı ortamda karşılaştığı 

olumsuzluklar olduğu kanaatindeyiz. 

Hz. Peygamber’in vefatından sonra halifeliğe geçen Hz. Ebû Bekr’in hilafet 

döneminde, zekatı vermeyen ve dinden dönenlerle Ridde Savaşları yapılmıştı. İbn 

Mes’ûd da, Hz. Ebû Bekr tarafından Medine’nin savunulması ve önemli noktalarının 

                                                      
769 İbn Mâce, İkâmetü’s-Salâh, 150, I/398; Bezzâr, Müsned, V/209-210, no: 1812; Nesâî, İmâmet, 2, 

II/74-75.  
770 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/374, no: 4363. 
771 İbn Ebî Bekr, et-Temhîd ve’l-Beyân fî Makteli’ş-Şehîd Osmân b. Affân, s. 138-144. 



161 
 

korunması için seçilen sahabedendir. Onun, Rasulullah’tan (sav) şu rivayeti nakletmesi 

manidardır: 

ب الزاني والنفس لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله إلا باحدى ثلاث الثي

 بالنفس والتارك لدينه المفارق للجماعة.

“Allah’tan başka ilâh olmadığına ve benim Allah’ın elçisi olduğuma şahitlik 

eden Müslüman bir kişinin kanı ancak şu üç hususta helal olur: Zinâ eden evli kişi, 

birini öldüren kişi ve dinini terk edip toplumu bölen (bölücülük yapan) kişi.”772 

İbn Mes’ûd’un Rasulullah’tan (sav) naklettiği bir rivayet de şöyledir: 

يخرج قوم في آخر الزمان سفهاء الأحلام أحداث أو قال حدثاء الأسنان يقولون من خير قول الناس 

يمرق السهم من الرمية فمن أدركهم فليقتلهم فإن في  يقرؤن القرآن بألسنتهم لا يعدو تراقيهم يمرقون من الاسلام كما

 قتلهم أجرا عظيما عند الله لمن قتلهم.

“Âhir zamanda yaşları genç beyinsiz bir topluluk gelecek. Bunlar insanların 

sözlerinin en güzelini söyleyecekler, dilleriyle Kur’ân okuyacaklar; fakat okudukları 

Kur’ân, boğazlarından aşağıya inmeyecek. Onlar okun yaydan fırladığı gibi 

İslâmiyet’ten çıkacaklardır. Onlarla karşılaşırsanız öldürün. Çünkü onları öldürmek, 

öldüren kimse için Allah katında büyük bir sevaptır.”773 

Yine İbn Mes’ûd, bir adamın Hz. Peygamber’e “Cahiliye zamanında 

(Müslüman olmadan önce) yaptıklarımızdan sorumlu muyuz?” diye sorması üzerine 

Rasulullah’ın (sav): 

 = من أحسن في الإسلام لم يؤاخذ بما عمل في الجاهلية ومن أساء في الإسلام أخذ بالأول والآخر"

İçinizden İslâm’a girdikten sonra güzelce davrananlar, cahiliye döneminde 

yaptıklarından sorumlu olmaz. İslam’da kötü davrananlar ise, hem önce yaptıklarından 

hem de sonra yaptıklarından sorumlu olur,” dediğini nakletmiştir.774 

Abdullah b. Mes’ûd’un, bu rivayetleri dinden dönen ve fitne çıkaranları 

görmesi üzerine nakletmiş olması muhtemeldir. Bunları naklederek dinden dönenleri 

                                                      
772 Abdurrazzâk, Musannef, X/167-168, no: 18704; İbn Ebî Şeybe, Musannef, IX/239, no: 28358; er-

Reddü alâ Ebî Hanife, 114, XIII/185, no: 37489; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/119-120, no: 3621; 

VII/152, no: 4065; XXXXII/306, no: 25475; Buhârî, Diyât, 5, VI/2521; Müslim, Kasâme, 6, II/1302-

1303, no: (1676)-25, 26; İbn Mâce, Hudûd, 1, II/847; Ebû Dâvûd, Hudûd, 1, IV/522; Tirmizî, Diyât, 10, 

IV/19; Bezzâr, Müsned, V/329, no: 1951; Nesâî, Tahrîmü’d-Dem, 5, VII/90-91; Kasâme, 5-6, VIII/13.  
773 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XIV/283, no: 38879; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/380-381, no: 3831; İbn 

Mâce, Mukaddime, 12, I/59; Tirmizî, Fiten, 24, IV/481.  
774Abdurrazzâk, Musannef, X/454, no: 19686; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/91, no: 3604; VI/430-431, 

no: 3886; VII/178-179, no: 4103; Buhârî, Mürteddîn, 1, VI/2536; Müslim, Îmân, 53, I/111, no: (120)-190; 

İbn Mâce, Zühd, 29, II/1417. 



162 
 

uyarmak ve buna engel olmak istemiş olabileceği gibi, ridde olaylarında dinini terk 

edenlerin öldürebileceğinin meşru bir zemini bulunduğunu da göstermek istemiş 

olmalıdır. 

O, şöyle bir rivayet nakletmiştir: 

إنه سيكون عليكم أمراء وترون أثرة قال: قالوا: يا رسول الله فما يصنع من أدرك ذاك منا قال: أدوا 

 .الحق الذي عليكم وسلوا الله الذي لكم

“Rasulullah (sav) ‘İleride size haksızlık yaptığını, başkalarını size tercih 

ettiğini düşündüğünüz idarecileriniz olacak.’ buyurdu. Oradakiler, ‘Yâ Rasulallah, 

içimizden onlara yetişenler ne yapsın?’ dediler. O da, ‘Onlara karşı görevlerinizi yerine 

getirin; hakkınızı ise Allah’tan isteyin!’ buyurdu.”775 

İbn Mes’ûd’un, Kur’ân’ın cem edilmesi konusunda kendisine haksızlık 

yapıldığı ve Zeyd’in tercih edildiğini düşünerek, bir de Hz. Osman döneminde zorunlu 

olarak Kufe’den Medine’ye çağrılması konusunda kendisine haksızlık edildiği kanaatine 

sahip olarak bu rivayeti nakletmiş olabileceği akla gelmektedir. Yine rivayette 

“Hoşlanmadığınız işler göreceksiniz” ibaresi mevcuttur ki, İbn Mes’ûd, özel nüshaların 

imhası meselesini hoş karşılamamış, birçok kez de bunu tasvip etmediğini dile 

getirmiştir. Bununla birlikte rivayette yöneticilere itaat edilmesi ve hakkın Allah’tan 

istenmesi zikredilmiştir ki İbn Mes’ûd, Hz. Osman, Kufe’den Medine’ye çağırınca 

Kufe’dekilerin gitmemesini, kendisini koruyacaklarını söylemelerine rağmen, emre itaat 

ederek fitneye yol açmamak için Medine’ye dönmüştür. Yaşadığı olaylar İbn 

Mes’ûd’un bu rivayeti nakletmesine sebep olmuş görünmektedir. 

Abdullah b. Mes’ûd, Rasulullah’ın (sav) yaklaşık kırk kişilik bir grup içinde 

şöyle söylediğini nakletmiştir: 

إنكم مصيبون ومنصورون ومفتوح لكم فمن أدرك ذلك منكم فليتق الله وليأمر بالمعروف ولينه عن 

 من كذب علي متعمدا فليتبوأ مقعده من النار.المنكر و

 “Siz ülkeler fethedecek, muzaffer olacak ve ganimetler elde edeceksiniz. 

İçinizden o günlere erişen, Allah’a karşı kulluk bilinci içinde olsun, iyiliği emretsin, 

kötülüğü menetsin. Bilerek benim adıma yalan uyduran, Cehennemdeki yerine 

yerleşsin.”776 

                                                      
775Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/149, no: 3640; Müslim, İmâre, 10, II/1472, no: (1843)- 45. 
776Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/350, no: 3801; VII/220, no: 4156; Tirmizî, Fiten, 70, IV/524. 



163 
 

Müslümanlar özellikle Hz. Ömer döneminde yeni yerler fethederek, ganimetler 

elde etmiş ve İslam coğrafyasını genişletmişlerdir. Farklı dil, din ve ırka mensup 

insanlarla muhatap olmuşlar ve onlardan çok sayıda kişi İslam’ı kabul etmiştir. Sahabe, 

çeşitli bölgelere yerleşerek, din eğitim ve öğretim faaliyetini yürütmüştür. Kufe’de bu 

görevi ifa eden İbn Mes’ûd, bu rivayeti naklederek, Allah’a karşı sorumlu olduklarını, 

iyiliği emredip kötülükten sakındırma görevini yerine getirirken Rasulullah’ın (sav) 

söylemediği şeyleri o söylemiş gibi nakletmemek gerektiğini hatırlatmak istemiş 

olmalıdır.  

İlk Müslümanlardan olan ve Rasulullah’a (sav) daima yakın bulunan Abdullah 

b. Mes’ûd’un zihninde çok fazla olay ve rivayet olacağı malumdur. Bunlar içerisinden 

bilinçli veya bilinçsiz olarak daha çok kendisi ile uyumlu rivayetleri aktarması 

karakterinin ve içinde bulunduğu durumun bir sonucudur. 

İbn Mes’ûd’un hadis nakline etki eden bazı hususlara örnek rivayetler 

zikredildikten sonra şimdi onun, Ahmed b. Hanbel’in Müsned’inde yer alan 

rivayetlerinin konulara göre tasnifi yapılacaktır. 

L. RİVAYETLERİNİN KONULARA GÖRE TASNİFİ 

Abdullah b. Mes’ûd’un rivayetleri toplu bir şekilde Ahmed b. Hanbel’in 

Müsned’inde tahric edildiği için bu eser esas alınarak hadislerin tasnifi yapılmıştır. 

Buna göre onun rivayet ettiği hadisler şu konularla ilgilidir: 

-Allah (cc) ile ilgili 14 rivayet, 

-Şirk ile ilgili 19 rivayet, 

-Kelime-i şehadet getiren kişinin müslüman sayılacağı ile ilgili 1 rivayet, 

-Tevhid inancına sahip fakat amel yapmayan bir adamın Allah korkusu taşıdığı 

için bağışlanması ile ilgili 2 rivayet, 

-İlk olarak Müslüman olduklarını açıklayan yedi kişi ile ilgili 1 rivayet,  

-Habeşistan’a hicret ve Necâşi ile ilgili 1 rivayet,  

-Kur’ân’da peygambere itaatin bildirilmesi ile ilgili 5 rivayet,  

-Hz. Peygamber’in çeşitli sebeplerle önceden yasakladığı bazı şeylere artık izin 

verdiğini bildirdiği 1 rivayet,  

-Rasulullah’ın (sav), Cebrâîl’i görmesi ile ilgili 9 rivayet, 

-Hz. Peygamber’in mucizeleri ile ilgili 9 rivayet mevcuttur ki bunlar; Ayın 

ikiye ayrılması, miraç ve parmaklarının arasından su kaynamasıdır. 

-Gaybî konuları Hz. Peygamber’in de bilemeyeceği ile ilgili 6 rivayet,  



164 
 

-Koyunun kol etiyle Rasulullah’ı (sav) zehirlemeleri ile ilgili 3 rivayet,  

-Hz. Peygamber’in şeytandan Allah’a sığınması ile ilgili 2, şeytanın boğazını 

sıkması ile ilgili 1 rivayet, 

-Rüyasında Hz. Peygamber’i gören kişinin onu görmüş olacağı ile ilgili 3 

rivayet,  

-Rasulullah’a (sav) salât ve selam ile ilgili 3 rivayet,  

-Kişinin sevdiği ile beraber olacağını bildiren 1 rivayet, 

-Hz. Peygamber’in herhangi birini dost edinmemesi, Allah’ın dostu olması ile 

ilgili 10 rivayet,  

-Her Peygamber’in dostunun olması, kendisinin dostunun da İbrâhîm (as) 

olması ile ilgili 2 rivayet, 

-Namazlardan sonra “Sağdan kalkılmalıdır” denilmemesi, zira Rasulullah’ın 

(sav) çoğunlukla sol tarafından kalkarak odasına gittiği ile ilgili 6 rivayet,  

-Hz. Peygamber’in öğle uykusu ile ilgili 1 rivayet,  

-Cinlerin özellikleri ile ilgili 2 rivayet,  

-İnsanın yaratılışı ve kader ile ilgili 6 rivayet,  

-Mesh (yaratılışı değiştirme) ile ilgili müstakil olarak 4 rivayet mevcuttur. 

Ancak toplu olarak nakledilen bazı hadislerin son kısmında da mesh ile ilgili rivayet 

zikredilmiştir. 

-Tedavi ile ilgili 4 rivayet,  

-Her hastalığın şifasının olduğu ile ilgili 5 rivayet,  

-Yılanın öldürülmesi ile ilgili 14 rivayet,  

-Hastalık ve musibetlerin günahlara kefaret olacağı ile ilgili 5 rivayet, 

-Musibetler, ecel ve emeller ile ilgili 1 rivayet,  

-Taharet ile ilgili 22 rivayet,  

-Namaz ile ilgili 79 rivayet,  

-Cemaatle namaz ile ilgili 21 rivayet,  

-Yolcu namazı ile ilgili 5 rivayet, 

-Teşehhüt ile ilgili 18 rivayet,  

-Sehiv secdesi ile ilgili 18 rivayet,  

-Tilavet secdesi ile ilgili 5 rivayet,  

-Kur’ân’ın kıraatı ile ilgili 33 rivayet,  

-Kur’ân’ın unutulması ile ilgili 7 rivayet,  

-Hz. Peygamber zamanında ayetleri bereket olarak gördükleri ile ilgili 1 

rivayet, 



165 
 

-İbn Mes’ûd’un keyfî tefsir yapanlara itirazı ile ilgili 2 rivayet, 

-İbn Mes’ûd’un, Hz. Osman’ın çağırması üzerine Kûfe’den ayrılırken Kûfe 

halkına yaptığı konuşma ile ilgili 1 rivayet,  

-İbn Mes’ûd’un Müslüman olduktan sonra bir kez yalan söylediği ile ilgili 1 

rivayet, 

-Oruç ile ilgili 12 rivayet,  

-Kadir gecesi ile ilgili 6 rivayet,  

-Hac ile ilgili 20 rivayet,  

-Zekat ile ilgili 2 rivayet, 

-Sadaka ile ilgili 10 rivayet, 

-Dilenci ile ilgili 3, miskîn ile ilgili 2 rivayet,  

-İktisatlı olma ile ilgili 1 rivayet,  

-Dünya malı ile ilgili 8 rivayet,  

-Rasulullah’ın (sav) dünyaya ehemmiyet vermemesi ile ilgili 2 rivayet, 

-Rasulullah’ın (sav) ailede ve malda çokluğu yasaklaması ile ilgili 3 rivayet, 

-Zühd hayatı ile ilgili 1 rivayet,  

-Borç verme ile ilgili 1 rivayet,  

-Alış veriş ile ilgili 12 rivayet,  

-Fâiz ile ilgili 4 rivayet (müstakil olarak),  

-Hz. Peygamber’in lanetlediği bildirilen zümrelerle ilgili 11 rivayet mevcuttur. 

Bazı rivayetlerde faiz yiyen, yediren, yazan ve şahitlik edenler de zikredilmiştir. 

-Mîras ile ilgili 4 rivayet,  

-Cenaze ile ilgili 9 rivayet, 

-Dua ile ilgili 46 rivayet,  

-Tevbe ile ilgili 9 rivayet,  

-Güzelce Müslüman olanın cahiliye döneminde işlediklerinden sorumlu 

olmayacağı ile ilgili 6 rivayet,  

-Cennet ve cehennemle ilgili 15 rivayet,  

-İnsanların en şerlileri ve kıyamet günü azabı en şiddetli olanlar ile ilgili 5 

rivayet,  

-“En büyük günah hangisidir” sorusuna Rasulullah’ın (sav) verdiği cevapla 

ilgili 10 rivayet, 

-“Hangi amel daha faziletlidir” sorusuna Rasulullah’ın (sav) verdiği cevapla 

ilgili 7 rivayet, 



166 
 

-Hz. Peygamber’in mal, öfke ve rakûb (çocuksuz) hakkında ashabına soru 

sorarak açıklama yapması ile ilgili 1 rivayet,  

-Rasulullah’ın (sav) on şeyi hoş karşılamadığı ile ilgili 3 rivayet,  

-Altın yüzüğün yasaklanması ile ilgili 3 rivayet,  

-Yatsı namazından sonra oturulmayacağı ile ilgili 6 rivayet,  

-Ahlâk ve görgü kuralları ile ilgili 55 rivayet,  

-Süt akrabalığı ile ilgili 1 rivayet,  

-Nikâh ile ilgili 14 rivayet, 

-Liân ile ilgili 2 rivayet,  

-Zina ile ilgili 2 rivayet,  

-İyiliklerin kötülükleri yok edeceği ile ilgili 7 rivayet,  

-Adam öldürme ile ilgili 18 rivayet,  

-Kelime-i şehadet getirmesine rağmen ceza olarak öldürülebileceği 

bildirilenlerle ilgili 4 rivayet,  

-Had cezaları ile ilgili 4 rivayet,  

-Yeminle Müslüman kardeşinin malını haksız yere alan kişinin durumu ile 

ilgili 5 rivayet,  

-Haksız yere kabilesine yardım eden kişinin durumu ile ilgili 2 rivayet,  

-Doğru yoldan sapmayı isteyen kişiye Allah’ın elem verici bir azap tattıracağı 

ile ilgili 2 rivayet,  

-Şehîdlik ile ilgili 5 rivayet,  

-At çeşitleri ile ilgili 2 rivayet, 

-Bedir esirleri ile ilgili 3 rivayet,  

-Ebû Cehil’in öldürülmesi ile ilgili 6 rivayet,  

-Ganimet paylaşımı ile ilgili 7 rivayet,  

-Hudeybiye ile ilgili 1, Huneyn Savaşı ile ilgili yine 1 rivayet,  

-Elçiler ile ilgili 6 rivayet,  

-Hadis nakli ile ilgili 12 rivayet, 

-Rasulullah’ın (sav) öğüt vereceği günleri belirlediği ile ilgili 8 rivayet,  

-Malını Allah yolunda harcayan ve ilmiyle amel edip başkalarına da 

öğretenden başkasına haset edilmeyeceği ile ilgili 2 rivayet, 

-Emri bi’l-ma’rûf, nehyi ani’l-münker görevi ile ilgili 2 rivayet,  

-Rasulullah’ın (sav) insanları haramlardan ve günahlardan sakındırma çabası 

ile ilgili 7 rivayet,  



167 
 

-Allah’ın yolunun dosdoğru olması, şeytanın ise diğer yollara çağırması ile 

ilgili 1 rivayet,  

-Herkesin yanında cinlerden ve meleklerden arkadaşı olduğu ile ilgili 4 rivayet,  

-Fadâil ile ilgili 49 rivayet,  

-Fiten ile ilgili 63 rivayet,  

-Kıyamet alametleri ile ilgili 4 rivayet mevcuttur. 

Bu rivayetleri tablo halinde şu şekilde gösterebiliriz: 

 

 KONU HADİS SAYISI 

1. İTİKAD 116 

2. TAHARET 22 

3. NAMAZ 159 

4. KUR’ÂN’IN KIRAATİ 40 

5. CENAZE 9 

6. DUA 46 

7. TEVBE 16 

8. HAC 20 

9. ORUÇ 12 

10. ZEKAT VE SADAKA 17 

11. ALIŞ-VERİŞ 12 

12. FAİZ 14 

13. BORÇ VERME 1 

14. MİRAS 4 

15. TEDAVİ 9 

16. NİKAH 14 

17. LİÂN 2 

18. SÜT AKRABALIĞI 1 



168 
 

19. ADAM ÖLDÜRME 18 

20. HAD CEZALARI 10 

21. AHLÂK VE GÖRGÜ KURALLARI 55 

22. ZÜHD  14 

23. EĞİTİM-ÖĞRETİM 31 

24. İSLÂM TARİHİ 18 

25. GANİMET PAYLAŞIMI 7 

26. ŞEHİTLİK 5 

27. ELÇİLER 6 

28. FADÂİL 49 

29. FİTEN 67 

30. DİĞER 81 

 

Abdullah b. Mes’ûd’un hadislerinin konulara göre tasnifinde verilen bu 

rakamlara tekrarlar da dahildir. Bir hadis bazen arka arkaya defalarca farklı isnadlarla 

zikredilmiş, bazen de birçok hadis zikredildikten sonra aynı isnadla veya farklı 

isnadlarla hadis tekrar verilmiştir. Ahmed b. Hanbel, eserinde “Abdullah b. Mes’ûd’un 

Müsnedi” kısmında 900 rivayet tahric etmiştir. Ancak bu rivayetler içerisinde İbn 

Mes’ûd’un adının geçmediği, Ebû Hureyre ve Enes b. Mâlik’in rivayetleri de 

bulunmaktadır. Burada İbn Mes’ûd’a ait olan 875 rivayetin tasnifi yapılmıştır. En çok 

ibadetlerle, ibadetlerden de namaz ile ilgili rivayetinin bulunduğu görülmüştür.  

 

 

 



169 
 

                                                      III. BÖLÜM 

           ABDULLAH B. MES’ÛD’UN RİVAYET YÖNTEMİ VE DİRAYET YÖNÜ 

I. ABDULLAH B. MES’ÛD’UN RİVAYET YÖNTEMİ 

“Başta din olmak üzere, bilgi, ahlak, kültür ve medeniyetimizin temel 

kaynaklarından birisi olan”777 sünnet/hadisler günümüze kadar nesilden nesile 

aktarılarak gelmiştir. Bu aktarma işinin temelleri sahabeden itibaren atılmaya 

başlamıştır.  

“Bütün samimi gayret ve güvenilirliklerine rağmen sahabe de birer insandı ve 

Rahmet Elçisi’nin hadis ve sünnetlerini duyma, alma, anlama, algılama, yorumlama ve 

değerlendirmede olduğu kadar, yeri ve zamanı geldikçe başkalarına rivayet etmede de 

çeşitli hatalar yapabiliyorlardı. Ancak en büyük idealleri Rasul-i Ekrem’i en doğru bir 

şekilde anlama ve anlatma olan münekkit sahabiler, ortaya çıkan bu tür zapt kusurlarını 

tashih etmeyi kendileri için en şerefli bir görev telakki etmişler ve karşılaştıkları her 

hatayı derhal düzeltme cihetine gitmişlerdir.” Daha çok duydukları hadisin muhtevâsını 

değerlendiren bu sahabilerin başında İbn Mes’ûd da yer almaktadır. “Sahabe döneminde 

–ihtiyaç halinde nakledilen hadisi kimden duyduğu sorulsa da- henüz isnad söz konusu 

değildir, bu nedenle nakledilen hadisler metin açısından değerlendirilmektedir.”778 

Sahabenin Hz. Peygamber’den hadis naklinin farklı şekillerde gerçekleştiği, 

hadis tekniği henüz gelişmediği, tahammül ve edâ yolları ve bu yolların ifadesi olan 

lafızlar, henüz belirlenmediği için, hadis tekniği bakımından sahabenin Hz. 

Peygamber’den hadisi hangi yolla aldığı ve bize nasıl aktardığını kesin olarak tespit 

etmenin zor olduğu ifade edilmiştir.779 Kat’î olarak Abdullah b. Mes’ûd’un hadis rivayet 

yönteminden bahsetmek mümkün görünmemekle birlikte temelleri sahabe döneminde 

atılmaya başladığı için, Hz. Peygamberin sünnetini gelecek nesillere aktarırken nasıl bir 

yol izlediği rivayetleri üzerinden tespit edilmeye çalışılacaktır. 

A. ÇOK HADİS RİVAYET ETMEKTEN ÇEKİNMESİ 

Hz. Peygamber’e çok yakın olduğu zikredilen İbn Mes’ûd, “müksirûn” 

arasında yer almamıştır. Rivayet edecekleri hadislerin ümmet için büyük bir öneme 

                                                      
777 Erul, Bünyamin, “Hadis Tarihi”, Hadis El Kitabı, (Editör: Zişan Türcan), Ankara, 2016, Grafiker 

Yayınları, s. 39. 
778 Zerkeşî, Hz. Aişe’nin Sahabeye Yönelttiği Eleştiriler, Çevirenin önsözü, s. 11. 
779Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, s. 171-2. Sahabenin 

kendisinden sonrakilere hadisi naklettiği muhtemel yollar için bkz: Görmez, a.g.e., s. 172-182.  



170 
 

sahip olduğunun bilincinde olan sahabe nesli, ihtiyat için az hadis rivayet etmiş ve 

mecbur kalmadıkça rivayette bulunmaktan kaçınmıştır.780 Zira rivayette yaptıkları bir 

hata bazı olumsuz sonuçlar meydana getirebilecek, dinin yanlış anlaşılmasına ve 

uygulanmasına sebep olabilecektir. 

848 rivayeti bulunan781 Abdullah b. Mes’ûd’un, mukıllûn arasında ilk sırada 

yer aldığı zikredilmişti.782 Bu sayıya sadece merfû hadisler değil, mevkuf hadisler ve 

tekrarlar da dahildir.  

İbn Mes’ûd’un rivayetlerinin kısmen çokluğu; ilk Müslümanlardan olması 

sebebiyle Rasulullah (sav) ile uzun süre beraber olması ve baştan beri Kuran’ın nuzül 

sürecine, İslâm tarihindeki önemli olayların neredeyse tamamına ve Rasulullah’ın (sav) 

dini tebliğine şahitlik etmesi, zarurî durumlar dışında onun yanından ayrılmaması, ev 

halkından zannedilecek kadar Hz. Peygamber’e yakın olması gibi hususlarla izah 

edilebilir. 

Aslında Abdullah b. Mes’ûd, hadis rivayetini azaltmış, hadisleri naklederken 

de lafızlara çok önem vermiştir. Talebelerini de bu konuda uyarmıştır.783 Abdullah b. 

Mes’ûd’un 848 rivayetinin bulunduğunun söylenmesi yanında; Zehebî de hadislerinin 

sayısının tekrarlarla beraber 840 olduğunu ifade etmiştir784 ki, bu sayıya merfû ve 

mevkuf hadisler dahildir. Yukarıda zikredilen durumlar göz önüne alındığında İbn 

Mes’ûd, tekrarlarla birlikte 840 - 848 gibi az kabul edilebilecek miktarda hadis 

nakletmiştir. 

Öğrencilerine çok hadis rivayet etmenin tehlikelerinden bahseden İbn 

Mes’ûd’un785, “ َثَ بِكُل ِ مَا سَمِع  Her işittiğini rivayet etmesi kişiye = بحسْبِ امْرِئٍ مِنَ الْكَذِبِ أنَْ يحَُد ِ

yalan olarak yeter” dediği nakledilmiştir.786 » ُلَيْسَ العِلْمُ بكَِثرَْةِ الحَدِيثِ، وَلكَِنَّ العِلْمَ الْخَشْيَة« diyen 

                                                      
780 Polat, Selahattin, Hadis Araştırmaları, İstanbul, 1997, İnsan Yayınları, s. 21. 
781 Bkz: İbn Hazm, Esmâü’s-Sahâbeti ve Mâ li-Külli Vâhidin minhüm mine’l-Aded, s. 33; Hamza 

Muhammed Kâsım, Menâru’l-Kârî Şerhu Muhtasaru Sahîhi’l-Buhârî, I/118. 
782 Aşık, Sahabe ve Hadis Rivayeti, s. 117-8; Başaran, Sönmez, Hadis Usulü ve Tarihi, s. 64, 69. 
783 Zehebî, Tezkiratü’l-Huffâz, I/14; Keleş, Ahmet, Hadislerin Kur’an’a Arzı, İstanbul, 2011, İnsan 

Yayınları, s. 37. 
784 Zehebî, Siyer, I/462. 
785 Kahraman, Kufe’de Hadis, s. 246. 
786 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/428-429, no: 26012;  Müslim, Mukaddime, 3, I/11, no: 5; Zehebî, 

Tezkiratü’l-Huffâz, I/15. 



171 
 

İbn Mes’ûd, “İlmin; hadisin çokluğu değil, korkmak, çekinmek olduğunu” ifade 

etmiştir.787 

Ayrıca hadis rivayetinin iki kısma ayrıldığı; birincisinin isnad zincirindeki 

ravilerin zikredilmesiyle Hz. Peygamber’e ulaştırılan rivayet türü, diğerinin ise, 

rivayetlerden istinbat yapıldıktan sonra çıkarılan hükmün ihbarı şeklinde olduğu ifade 

edilmiştir.788 Dehlevî (ö. 1176), “Şeriatın delâleten telakkisi” olarak isimlendirdiği bu 

ikinci tür rivayette, Hz. Peygamber’in söz ve fiillerini müşahade eden sahabenin, 

bunlardan istinbat ettikleri hükmü, “Falanca şey vaciptir, şu diğeri caizdir” diyerek 

belirttiklerini, tabiînin sahabeden bu şekilde aldığını, üçüncü kuşağın da bunları tedvîn 

ettiğini ve bu tür rivayetin önde gelenlerinin, Hz. Ömer, Hz. Ali, İbn Mes’ud ve İbn 

Abbas olduğunu belirtmiştir. Abdullah b. Mes’ûd’u da hadislere dayanan görüşlerinin 

çokluğundan dolayı müksirûndan saymıştır.789 

Onun rivayetleri incelendiğinde çoğunun Hz. Peygamber’den öğrendiği şeyleri 

açıklayan, dinî emirlerin anlaşılmasına yardımcı olan talimatlar ve Hz. Peygamber’in 

söz ve fiillerinden çıkardığı hükümler olduğu görülür. Nitekim o, Kufe halkının 

muallimi ve dini konularda kendisine danışarak fetvâsını aldıkları bir sahabidir. 

B. DOĞRUDAN RASULULLAH’TAN (SAV) HADİS RİVAYET ETMEKTEN 

ÇEKİNMESİ 

Bu başlık altında, İbn Mes’ûd’un genel olarak hadis rivayetinden değil, merfû 

hadis rivayetinden çekindiğini gösteren haberlere yer verilerek, ondan nakledilen bazı 

rivayetler incelenecek ve bunun doğruluğu tespit edilmeye çalışılacaktır. Öncelikle ref’ 

problemi hakkında kısa bir malumat verildikten sonra, İbn Mes’ûd’un rivayetlerinde 

ref’in söz konusu olup olmadığı bazı örnek rivayetler üzerinden incelenecektir. 

1. İbn Mes’ûd ve Ref’ Problemi 

İsnadın son bulduğu raviye göre, bir haber için hadis ilminde farklı terimler 

kullanılmaktadır. 

                                                      
787 Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/102, no: 8534; Muhammed Accâc el-Hatîb, es-Sünnetü Kable’t-

Tedvîn, s. 96. 
788 Ünal, İmam Ebû Hanife’nin Hadis Anlayışı ve Hanefi Mezhebinin Hadis Metodu, s. 64. 
789 Şah Veliyyullâh ed-Dihlevî, Ebû Abdülazîz Ahmed b. Abdurrahîm (ö. 1176); Huccetullâhi’l-Bâliğa, 

(tahkîk: es-Seyyid Sâbık), Beyrût, 2005, Dâru’l-Ceyl, (2 cilt), I/228-229.  



172 
 

 ,kökünden türemiş olan “merfû’” kelimesinin “Yukarı kaldırılmış "رفع"

yükseltilmiş, yüceltilmiş” gibi anlamlara geldiği malumdur.790  İsm-i mef’ûl olan merfû 

kelimesi, ister muttasıl bir isnadla olsun ister olmasın, Hz. Peygamber’e nispet edilen 

söz, fiil, takrir791 ve bazı alimlere göre sıfatlara denir.792 Metnine ve isnadına göre sahih, 

hasen, zayıf olabilir.793 Yine merfû’ hadiste inkitâ’ olabileceği belirtilmiştir.794 

Merfû’ rivayetleri, “Sarih merfû’ rivayetler” ve “Hükmen merfû’ rivayetler” 

olmak üzere ikiye ayıranlar olmuştur. Hz. Peygamber’e ait olduğu rivayet eden kişiler 

tarafından açıkça ifade edilen hadisler, “Sarih merfû’” olarak değerlendirilmiş ve sözlü, 

fiilî ve takrîrî olmak üzere üç kısma ayrılmıştır.795 

Sözlü sarih merfû’ ifade şekilleri olarak “سمعت رسول الله يقول = Rasulullah’ın 

(sav) şöyle dediğini işittim” ya da “حدثنا رسول الله = Rasulullah (sav) bize şunu anlattı”, 

 Rasulullah’tan (sav) = عن رسول الله انه قال“ Rasulullah (sav) şöyle dedi” ve = قال رسول الله“

şöyle dediği nakledildi” gibi ifadeler zikredilmiştir.796 İbn Hacer, bunlardan ilk ikisini 

sahabenin rivayet ederken söyleyeceğini, diğerlerini sahabe veya başka bir kişinin 

söyleyebileceğini ifade etmiştir.797 “عن، قال، ان” gibi rivayet sigalarının sarih olup 

olmadığı konusunda ihtilafa düşülmüştür.798 

Fiilî sarih merfû’ ifade şekillerinin ise, sahabenin "رايت رسول الله فعل كذا" 

“Rasulullah’ın (sav) şöyle yaptığını gördüm” ifadesini kullandığı, ayrıca sahabe ve 

diğer ravilerin “كان رسول الله يفعل كذا = Rasulullah (sav) şöyle yapardı” ifadesini 

kullandığı rivayetler olduğu söylenmiştir.799  

Takrîrî sarih ifade şekli ise, sahabenin “فعلت بحضرة النبي = Rasulullah’ın (sav) 

huzurunda şöyle yaptım”, sahabe veya başkasının “فعل فلان بحضرة النبي = Rasulullah’ın 

                                                      
790 İbn Manzur, Lisânü’l-Arab, I/1546-1547. 
791 İbn Hacer, Nüzhetü’n-Nazar fî Tavdîhi Nuhbetü’l-Fiker, s. 106, 114; Suyûtî, Tedrîbü’r-Râvî, I/197; 

Subhî es-Sâlih, Hadis İlimleri ve Hadis Istılahları, s. 181.  
792 Mahmûd et-Tahhân, Teysîru Mustalahi’l-Hadîs,  s. 128-9. 
793 Cüneydî, Bilal, eş-Şâmil Mu’cemü fî Ulûmi’l-Lugati’l-Arabiyyeti ve Mustalahâtihâ, Beyrût, 2004, 

Dâru’l-Avdet, s. 833. 
794 İbnü’s-Salâh, Mukaddimetü İbnü’s-Salâh fî Ulûmi’l-Hadîs, s. 22. 
795 İbn Hacer, Nüzhetü’n-Nazar, s. 106; Koçyiğit, Talat, Hadis Usulü, Ankara, 1998, TDV Yayınları, s. 

160. 
796 İbn Hacer, Nüzhetü’n-Nazar, s. 106; Suyûtî, Tedrîbü’r-Râvî, I/213; Subhî es-Sâlih, Hadis İlimleri ve 

Hadis Istılahları, s. 182. 
797 İbn Hacer, Nüzhetü’n-Nazar, s. 106. 
798 Bkz: İbnü’s-Salâh, Mukaddime, s. 83; Suyûtî, Tedrîbü’r-Râvî, I/210. Bu konuda geniş bilgi için bkz: 

Suiçmez, Sahabe ve Tabiin Sözlerinin Hz. Peygamber’e Nispeti, s. 30-32. 
799 İbn Hacer, Nüzhetü’n-Nazar, s. 106; Suyûtî, Tedrîbü’r-Râvî, I/213; Subhî es-Sâlih, Hadis İlimleri ve 

Hadis Istılahları, s. 182. 



173 
 

(sav) huzurunda falanca şöyle yaptı” demesi ve Hz. Peygamber’in buna karşı çıktığını 

söylememesidir.800 

İbn Mes’ûd’dan nakledilen rivayetlerde de bu ifadeler yer aldığı için burada 

kısaca bilgi verilmiştir. 

Durmak anlamındaki “vakafe” fiilinden gelen801 ve ismi mef’ûl olan “mevkuf” 

kelimesi ise, ıstılahta muttasıl veya munkatı’ bir isnadla olsun sahabeden rivayet edilen 

söz, fiil ve takrirlere denir.802 

“Hükmen merfû’ rivayetler” hadis usulüne dair eserlerin bazılarında “Merfû’ 

Hadis”, bazılarında “Mevkuf  Hadis” başlığı altında incelenmiştir.803 

Hadislerdeki söz, fiil ve takrirlerin Hz. Peygamber’e ait olduğu ya zikredildiği 

gibi sahabinin ona isnad eden sözlerinden anlaşılır, ya da onların Hz. Peygamber’e ait 

olduğuna hükmedilir. Açıkça isnad ederek değil de hükmetmek yoluyla Hz. 

Peygamber’e ait olduğu anlaşılan hadislere “hükmen merfû’” adı verilmiştir. Bir başka 

ifadeyle sahâbenin, Hz. Peygamber’e isnad etmeksizin söylediği, ancak isnadı sahabide 

son bulduğu halde, konusu itibarıyla merfû’ olduğu düşünülen hadisler hükmen merfu’ 

kabul edilmiştir.804 Hükmen merfû’ hadislerin, isnadı sahabide son bulduğu için lafız ve 

şekil bakımından mevkuf; fakat mana bakımından merfû’ olduğu ifade edilmiştir.805 

“Sahabe’nin, İsrâiliyattan almadığı, hakkında ictihada yer olmayan, bir lugatın 

beyânı veya garib bir kelimenin şerhi ile ilgili olmayan; yaratılışın başlangıcı ve geçmiş 

peygamberler hakkındaki haberler veya fiten, melâhim ve kıyamet gününün ahvâli gibi 

geleceğe ait haberler ya da bir fiilin yapılması halinde kazanılacak sevap ve ikâb ile 

ilgili haberler hakkında söyledikleri, ‘Kavlî hükmen merfû’ rivayetler’ olarak” ifade 

edilmiştir.806 Bu tür haberlerde ictihada yer olmadığı için sahabenin bunu ya Hz. 

Peygamber’den veya kadîm kitaplardan haber veren bazı kişilerden nakletmiş olacağı, 

                                                      
800 İbn Hacer, a.y.; Suyûtî, a.y.; Subhî es-Sâlih, Hadis İlimleri ve Hadis Istılahları, s. 182-183. 
801 İbn Manzur, Lisânü’l-Arab, II/4338-4339. 
802 İbnü’s-Salâh, Mukaddimetü İbnü’s-Salâh, I/46; İbn Hacer, Nüzhetü’n-Nazar, s. 111, 114; Suyûtî, 

Tedrîbü’r-Râvî, I/198; Mahmut et-Tahhân, Teysîru Mustalahi’l-Hadîs, s. 130. 
803 Örneğin; İbn Hacer, Nüzhetü’n-Nazar’da “Hükmen merfû’” hadislere merfû’ hadisler konusunu 

açıklarken yer vermiş, Mahmut et-Tahhân ise, “Mevkuf” başlığı altında “Hükmen merfû’ hadisler” 

hakkında da açıklama yapmıştır. Bkz: İbn Hacer, a.g.e., s. 106-111; Mahmud et-Tahhân, a.g.e., s. 131-

133. 
804 Uğur, Ansiklopedik Hadis Terimleri Sözlüğü, s. 133. 
805 İbnü’s-Salâh, Mukaddimetü İbnü’s-Salâh, I/49; Mahmut et-Tahhân, Teysîru Mustalahi’l-Hadîs, s. 131. 
806 İbn Hacer, Nüzhetü’n-Nazar, s. 106-107; Mahmûd et-Tahhân, Teysîru Mustalahi’l-Hadîs, s. 131-132. 



174 
 

hükmen merfû’ olması için İsrailiyattan olmaması gerektiği kaydıyla, geriye sadece Hz. 

Peygamberden nakledilmiş olma ihtimalinin kaldığı belirtilmiştir.807 

İctihada yer olmayan bir hususta sahabenin yaptığı şeylere ise,  “Hükmen 

merfû fiiller” denilmiştir. Hz. Ali’nin Küsuf namazını her rekatta ikiden fazla rükû’ ile 

kılması buna örnek olarak zikredilmiştir.808 Hz. Ali’nin bu namazı kendi ictihadı ile bu 

şekilde kılmış olamayacağı, bunu Hz. Peygamber’den böyle öğrendiğine hükmedileceği 

ve küsuf namazının her rekatta ikiden fazla rükû’ ile kılınmasının hükmen merfû’ 

olduğu belirtilmiştir.809 

Sahabe’nin, “Rasulullah (sav) zamanında böyle yapardık” şeklinde naklettiği 

rivayetler “Hükmen merfû’ takrirler” olarak kabul edilmiştir.810 Merfû hükmünde 

olmasının sebebi olarak da Rasulullah’ın (sav) bundan haberdar olacağı, dini 

konulardaki sorularına çözüm bulacağı, vahyin o zamanda devam ettiği, sahabenin men 

edilen fiile devam etmeyeceği, yoksa Kur’ân-ı Kerim’de de bunun nehyedileceği 

gösterilmiştir.811 Sahabenin Rasulullah’ın (sav) zamanına izafe etmeksizin “Böyle 

derdik, böyle yapardık” diyerek naklettiği rivayetlerin ise mevkuf olduğu 

söylenmiştir.812 el-Hatîb ve İbnü’s-Salâh, Hz. Peygamber dönemine izafe etmeden, ‘Biz 

şöyle derdik, şöyle yapardık’ gibi ifadelerin merfû değil, mevkuf olduğunu kabul 

etmiş813; hatta bunun, muhaddislerin çoğunluğunun ve fıkıh ile usul-i fıkıh ulemasının 

görüşü olduğunu ileri sürenler de olmuştur.814 İmam Ebû Bekr el-İsmâîlî (ö. 271) ise, 

Hz. Peygamber dönemine izafe edilse bile, bu tür ifadelerin mevkuf sayılacağını 

söylemiştir.815 

                                                      
807 İbn Hacer, Nüzhetü’n-Nazar, s. 107. 
808 İbn Hacer, Nüzhetü’n-Nazar, s. 107; el-Kârî, Nûruddîn Ebu’l-Hasen Ali b. Sultân Muhammed (ö. 

1014), Şerhu Nuhbetü’l-Fiker fî Mustalahâti Ehli’l-Eser, (Tahkîk: Abdulfettâh Ebû Gudde), Dâru’l-

Erkam, Beyrût, ty., (1 cilt), s. 554; Zebîdî, Tecrîd-i Sarîh, I/134; Mahmûd et-Tahhân, Teysîru 

Mustalahi’l-Hadîs, s. 132. 
809Koçyiğit, Hadis Usulü, s. 161. Bu örnek içtihada dayalı olmayacağı gerekçesiyle hükmen merfû’ kabul 

edilmiştir. Ancak bu konuda farklı görüş bildiren sahabiler de olmuştur. Dolayısıyla içtihat sahasına 

girmediği iddiasıyla bir sahabinin görüşünü merfû’ sayıp, başka bir sahabininkini kabul etmemenin açık 

bir çelişki olacağı ifade edilmiştir. Bkz: Suiçmez, Sahabe ve Tabiin Sözlerinin Hz. Peygamber’e Nispeti, 

s. 37-38. 
810 İbnü’s-Salâh, Mukaddimetü İbnü’s-Salâh, I/48; İbn Hacer, Nüzhetü’n-Nazar, s. 107; el-Kârî, Şerhu 

Nuhbetü’l-Fiker, s. 555. 
811 İbn Hacer, Nüzhetü’n-Nazar, s. 107-108. 
812 Suyûtî, Tedrîbü’r-Râvî, I/199. 
813 İbnü’s-Salâh, Mukaddimetü İbnü’s-Salâh, I/47-48. (Rasulullah’ın (sav) zamanına izafe edilirse merfû 

hükmünde olduğu belirtilmiştir.) 
814 Kırbaşoğlu, Hayri, Alternatif Hadis Metodolojisi, Ankara, 2004, s. 141; Kırbaşoğlu, İslam 

Düşüncesinde Hadis Metodolojisi, s. 244.  
815 İbnü’s-Salâh, Mukaddimetü İbnü’s-Salâh,  I/48. 



175 
 

Yine Rasulullah’a (sav) sarih bir sigayla değil de kinâye ile nispet edilen 

rivayetlerin de hükmen merfû’ olduğu ifade edilmiştir. Tabiînin hadisi sahabeye isnad 

ettikten sonra "يرفع الحديث, يرويه, ينميه, رواية, يبلغ به, رواه” gibi ifadeler kullandığı 

rivayetlerin böyle olduğu söylenmiştir.816 

Suiçmez ise, tez çalışmasında ه "رفعه، يرفعه، يبلغ به، يرويه، مرفوعا، رواه مرفوعا، اظن

 gibi ifadelerin rivayetin ref’ edildiği konusunda var مرفوعا، اراه مرفوعا، رواية، جاء موقوفا"

olan şüpheleri ifade ettiğini zikretmiş, bir rivayetin mevkûf ya da merfû’ olarak gelmiş 

olmasının ifade edilmesine ihtiyaç duyulmuş olmasının, rivayetin ref’ edilmiş olma 

ihtimaline işaret ettiğini belirtmiştir. O, “Bu ifadeleri kullanan kişi bununla rivayetin 

merfû’ olduğunu ifade etmek istemiş de olabilir; ancak bu ifadelerin merfû’ ve mevkuf 

şekilleri bulunan tüm rivayetlerde kullanılmamış olması ve kişinin rivayetlerle ilgili 

kanaatini belirtme ihtiyacı hissetmiş olması, rivayetin merfû’ olarak kabulünde sorun 

olduğuna işaret etmektedir” demiştir.817 Sabri Çap ise, “Bu ifadelerin rivayetin 

merfûlaştırıldığını göstermeyeceğini, böyle nakledilen hadislerin sahih merfû’ 

olabileceğini ve bu sigalarla nakledilen bazı hadislerin hem merfû’ hem mevkûf olarak 

sahih bir şekilde nakledildiğini” söylemiştir.818 

Sahabenin “Bu sünnettendir” sözü de çoğunluğa göre merfû’ hükmündedir. 

Hatta İbn Abdilberr, bu konuda ittifak olduğunu nakletmiştir. Ancak sahabeden başkası 

söylediğinde ve “İki Ömer’in sünneti” gibi sahibine izafe etmediğinde merfû’ olduğu 

konusunda tereddüt vardır. Meselenin aslıyla ilgili Şafiî’den iki görüş nakledilmiştir. 

Yine Şafiî olan Ebû Bekr es-Sayrafî, Hanefî olan Ebû Bekr er-Râzî ve Zahirî olan İbn 

Hazm, Hz. Peygamber’in mi, başkasının mı sünneti olduğu konusunda tereddüt edildiği 

için merfû’ olmayacağını ifade etmiştir.819 

İbn Hacer, Buhârî’nin tahric ettiği bir hadisi delil olarak zikrederek, sahabenin 

“sünnet” kelimesiyle sadece Rasulullah’ın (sav) sünnetini kastettiklerini söylemiştir.820 

Yine o, bazılarının “Eğer merfu ise, neden ‘Rasulullah (sav) dedi’ demiyorlar” sözlerine 

                                                      
816 İbn Hacer, Nüzhetü’n-Nazar, s. 108; Suyûtî, Tedrîbü’r-Râvî, I/208-209; el-Kârî, Şerhu Nuhbetü’l-

Fiker, s. 558. 
817 Suiçmez, Sahabe ve Tabiin Sözlerinin Hz. Peygamber’e Nispeti, s. 53, 54. 
818Çap, Sabri, “Ref Problemi” Başlıklı Makale Üzerine, Hadis Tetkikleri Dergisi, Aralık, 2007, c. 5, sayı: 

2, ss. 161-168, s. 163-164. 
819 İbn Hacer, Nüzhetü’n-Nazar, s. 108-109. 
820 İbn Hacer, Nüzhetü’n-Nazar, s. 109. 



176 
 

ise; “Vera ve ihtiyat olarak kesin ifade kullanmayı terk ediyorlar”  şeklinde cevap 

vermiştir.821 

Sahabenin “Biz şununla emrolunduk” veya “Şu bize yasaklandı” sözlerinin de 

merfû’ hükmünde olduğu zikredilmiştir.822 Ancak bazıları burada kastedilenin 

“Rasulullah’ın emri değil, Kur’ân veya bazı halifelerin emri veya icmâ’ ya da bir 

sahabenin istinbâtı olabileceğini” ifade etmiştir.823 

Sahabenin, “Rasulullah (sav), şunu emretti” ya da “Rasulullah (sav), şundan 

menetti” gibi ifadelerinin her zaman rivayetin merfû’ olduğunu göstermeyeceği, bunları 

ravinin başka birisinden de işitmiş olabileceği ve Rasulullah’ın (sav) sözünü yanlış 

yorumlayarak emir ya da nehiy şeklinde ifade etmiş olabileceği ihtimallerinin 

bulunduğu belirtilmiştir.824 İbn Hacer ise, sahabenin adil olduğunu ve dili iyi bildiğini, 

tahkik ettikten sonra bunu söyleyeceğini ifade etmiştir.825 

 “Ref olgusu”, klasik hadis usulünde, müstakil bir konu olarak ele alınmamıştır. 

Konuyla ilgili daha çok hadis kaynakları ve rical alanında yazılmış eserlerin satır 

aralarından bazı bilgiler elde edilebilmektedir.826 Bunu, kısaca “Merfu’ olmayan bir 

hadisi merfû’ imiş gibi rivayet etmek” şeklinde tanımlamanın mümkün olduğu 

söylenmiş, birçok mevkuf ve maktu’ hadisin, çeşitli sebeplerden dolayı doğrudan veya 

dolaylı olarak Rasulullah’a (sav) isnad edilerek nakledildiği ifade edilmiştir.827 

Rivayetlerin ref’inde etkili olan hususların şunlar olduğu belirtilmiştir: 

Muhtevasının ictihat sahasına girmediği düşünülen mevkuf rivayetler 

“Hükmen merfu’” olarak kabul edilip, Rasulullah’a (sav) nispet edilmiştir.828 Ancak 

Sahabenin gaybî konularda kişisel görüş bildirdiği ve içtihat sahasına girmediği 

söylenen birçok konuda içtihatta bulunduğu, bazılarında isabet, bazılarında ise hata 

ettiği ifade edilmiştir.829 

                                                      
821 İbn Hacer, Nüzhetü’n-Nazar, s. 109. 
822 İbn Hacer, Nüzhetü’n-Nazar, s. 110; Suyûtî, Tedrîbü’r-Râvî, I/203-204. 
823 İbn Hacer, Nüzhetü’n-Nazar, s. 110; Ayrıca bkz: Koçyiğit, Hadis Usulü, s. 162. 
824el-Hatîb el-Bağdâdî, el-Kifâye, II/526-527. 
825 İbn Hacer, Nüzhetü’n-Nazar, s. 110. 
826 Kırbaşoğlu, İslam Düşüncesinde Hadis Metodolojisi, s. 234. 
827 Kırbaşoğlu, a.y.; Suiçmez, Yusuf, “Ref Problemi”, İslamiyât, Ankara, 2007, c. 10, sayı: 2,  s. 123. 
828 Zebîdî, Tecrîd-i Sarîh, I/134.  
829 Bkz: İbn Hazm, Ebû Muhammed Ali b. Ahmed (ö. 456), el-İhkâm fî Usûli’l-Ahkâm, Kahire, 1992, 

Dâru’l-Hadîs, I/204.  



177 
 

Örneğin; Abdullah b. Mes’ûd’dan insanın yaratılışı ve kader ile ilgili şöyle bir 

merfû’ hadis nakledilmiştir: 

إن النطفة تكون في الرحم أربعين يوما على حالها لا تغير فإذا مضت الأربعون صارت علقة ثم مضغة -

لله أن يسوي خلقه بعث اليها ملكا فيقول الملك الذي يليه أي رب أذكر أم أنثى أشقي كذلك ثم عظاما كذلك فإذا أراد ا

أم سعيد أقصير أم طويل أناقص أم زائد قوته وأجله أصحيح أم سقيم قال: فيكتب ذلك كله فقال رجل من القوم: ففيم 

 العمل إذا وقد فرغ من هذا كله قال: اعملوا فكل سيوجه لما خلق له.

“Nutfe anne karnında kırk gün bir değişiklik olmadan olduğu gibi kalır. Kırk 

gün geçince ‘alaka’ olur. Sonra ‘mudga’ olur. Sonra kemik olur. Allah onun yaratılışını 

tamamlamak isteyince ona bir melek gönderir. Gelen melek, ‘Rabbim erkek mi olacak, 

kız mı? İsyankarcı mı, mutlu itaatkar mı olacak? Kısa mı, uzun mu olacak? Kuvvetli mi, 

kuvvetsiz mi olacak? Ömrü ne kadar olacak? Sağlıklı mı, hasta mı olacak?’ der. 

Bunların hepsi onun hakkında hükme bağlanır.”  

Topluluktan biri, “Bunların hepsi tamamlandıysa, amel nerede kaldı?” dedi. 

Bunun üzerine, “Siz amel etmeye devam edin. Herkes yaratıldığına yönlendirilecektir.” 

dedi.830 

İsnadına bakıldığında; ravîlerden Ali b. Zeyd için, Şa’bî, “Raffâan” ifadesini 

kullanmıştır.831 Hammad b. Zeyd de Ali b. Zeyd’in kendilerine bir gün bir hadis 

naklettiğini, sonra ertesi gün yine naklettiğini fakat başka bir şey gibi naklettiğini 

söylemiştir. Vüheyb, onun hadis ezberlemediğini iddia etmiştir. Hadis münekkitleri Ali 

b. Zeyd’in kuvvetli olmadığı ve huccet olmadığı üzerinde neredeyse ittifak etmiştir.832 

Rivayet sahih isnadla da kaynaklarımızda metninde bazı değişiklikler 

bulunmakla birlikte nakledilmiştir:  

أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه في أربعين يوما ثم يكون علقة مثل ذلك ثم يكون مضغة مثل ذلك ثم 

قه وأجله وعمله وشقي أم سعيد فوالذي لا إله غيره إن يرسل اليه الملك فينفخ فيه الروح ويؤمر بأربع كلمات رز

أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيختم له بعمل أهل النار فيدخلها 

أهل الجنة وإن الرجل ليعمل بعمل أهل النار حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيختم له بعمل 

 فيدخلها.

                                                      
830 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/13-14, no: 3553 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- İbn Mes’ûd- Ebû Ubeyde b. 

Abdullâh- Ali b. Zeyd- Huşeym). 
831 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, VI/240. 
832 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, VI/241. 



178 
 

“Sizden birinin anne karnında yaratılıp meydana gelmesi kırk günde olur. 

Sonra bu kadar zamanda alaka/rahime yapışmış cenin haline gelir sonra bir o kadar 

zamanda mudğa/et parçası haline gelir, daha sonra Allah ona bir melek gönderir ve 

melek ona ruh üfler. O meleğe dört şeyi yazması emredilir; rızkı, eceli, ameli, 

mutlu/Cennetlik mi mutsuz/Cehennemlik mi olacağı. Kendisinden başka ilâh olmayan 

Allah’a yemin ederim, aranızdan biri Cennetlik kimsenin yaptığını yapar, kendisiyle 

Cennet arasında bir arşınlık mesafe kalınca kaderi galip gelerek Cehennemlik kişilerin 

yaptıkları işlerle ömrü son bulur ve Cehenneme girer. Aynı şekilde aranızdan biri 

Cehennemliklerin işledikleri işleri işler ve Cehennemle arasına sadece bir arşınlık 

mesafe kalınca kaderi galip gelerek Cennetliklerin yaptığı işlerle ömrü son bulur ve 

Cennete girer.”833 

Taberî, Âl-i İmrân Suresi 6. ayeti tefsir ederken, Abdullah b. Mes’ûd’un da 

içlerinde bulunduğu Rasulullah’ın (sav) ashabından bazı kişilerin “O sizi rahimlerde 

dilediği gibi şekillendirendir” ayeti ile ilgili olarak bunu söylediklerini ifade etmiştir.834 

Allahu Teâlâ, insanın yaratılış evrelerini çeşitli ayetlerde bildirmiştir.835 Bu 

ayetlerle ilgili ashabın kendi kanaatleri olan sözlerinin nakledilmiş, daha sonra da ictihat 

sahasına girmediği düşünülerek ref’ edilmiş olması muhtemeldir. 

İsnâdında Hz. Peygamber zikredilmemiş olmasına rağmen, ‘sunne’ ifadesinin 

merfu’ olarak algılanması, bu ifadenin içerisinde geçtiği bazı rivayetlerin 

ref’edilmesinde etkili olmuştur.836 

Erken dönem kaynaklarında mevkuf olarak zikredilen bazı rivayetler daha geç 

kaynaklarda merfu’ olarak nakledilmiş ve rivayet kaynaklarında mevkuf veya maktu’ 

olarak yer alan rivayetler bazı fıkıh ve tasavvufla ilgili eserlerde merfu’ olarak 

nakledilmiştir.837 

Örneğin “ ...ان هذا القرآن مأدبة الله فخذوا منه ما استطعتم = Bu Kur’ân, Allah’ın 

sofrasıdır, ondan gücünüzün yettiğini alın…” sözü Abdurrazzak (ö. 211)838 ve Dârimî 

                                                      
833 eş-Şeybânî, Kitâbü’l-Âsâr, I/466, no: 384; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/125, no: 3624; VII/169, no: 

4091; Buhârî, Bed’ü’l-Halk, 6, III/1174-1175; Müslim, Kader, 1, III/2036, no: (2643)-1; Tirmizî, Kader, 

4, IV/446. 
834 Taberî, Câmiu’l-Beyân, III/169. 
835 Örneğin bkz: Hac, 22/5; Mü’minûn, 23/12-14. 
836 İbn Hacer, en-Nüzhetü’n-Nazar, s. 108-109. 
837 Suiçmez, “Ref Problemi”, İslâmiyât, s. 136; Suiçmez, Sahabe ve Tabiin Sözlerinin Hz. Peygamber’e 

Nispeti, s. 153. 
838 Abdurrazâk, Musannef, III/368, no: 5998; III/375, no: 6017. 



179 
 

(ö. 255)839 tarafından, Abdullah b. Mes’ûd’un sözü olarak nakledilirken, daha geç 

dönem kaynaklarından olan Hakim (ö. 405)’in el-Müstedrek’inde840, Hz. Peygamber’in 

sözü olarak nakledilmiştir. 

Rivayetlerin ref’ edilmesinde mevkuf bir rivayetin, merfû’ bir rivayet içerisine 

katılarak nakledilmesi de etkili olmuştur. Kaynaklarımızda yer alan ve 

“Cehennemliklerin çoğunun kadınlardan oluşacağını” bildiren merfu’ bir rivayette, 

kadınlar “Aklı ve dini noksan olmakla” nitelendirilmiştir. Hz. Peygamber’in kadınlara 

verdiği vaazın içerisinde yer alan “Kadının akıl ve din noksanlığı” ile ilgili kısım 

Humeydî (ö. 219)841 ve İbn Hibbân (ö. 354)842 tarafından Abdullah’ın kendi açıklaması 

olarak nakledilmiştir.  

İbn Ebî Şeybe, bu rivayetin merfû’ bölümünü zikretmeden, rivayeti mevkuf 

olarak şöyle nakletmiştir: 

 

نْ وَائِلِ بْنِ مُهَانَةَ ، قَالَ : قَالَ عَبْدُ اللهِ : مَا رَأيَْت مِنْ نَاقصِِ حَدَّثنََا أبَوُ مُعَاوِيَةَ ، عَنِ الأعَْمَشِ ، عَنْ ذرَ ٍ ، عَ 

حْ  جَالِ ذوَِي الأمَْرِ عَلَى أمَْرِهِمْ مِنَ الن سَِاءِ ، قَالوُا : يَا أبََا عَبْدِ الرَّ أيِْ أغَْلبََ لِلر ِ ينِ وَالرَّ مَنِ ، وَمَا نقُْصَانُ دِينهَِا ، قَالَ : الد ِ

 شَهَادةَِ رَجُلٍ.هَا الصَّلاةَ أيََّامَ حَيْضِهَا ، قَالوُا : فمََا نقُْصَانُ عَقْلِهَا ، قَالَ : لاَ تجَُوزُ شَهَادةَُ امْرَأتَيَْنِ إلاَّ بِ ترَْكُ 

Abdullah “Aklı ve dini eksik olduğu halde işleri düzenleyen erkeklere daha 

galip gelen kadınlardan başka bir varlık görmedim” dedi. “Dinlerinin noksanlığı nedir, 

Ey Ebû Abdurrahmân” dediler. “Hayız günlerinde namazı terk etmeleridir” dedi. 

“Akıllarının noksanlığı nedir” dediler. İbn Mes’ûd “İki kadının şahitliği, ancak bir 

erkeğin şahitliğiyle beraber geçerli olur” cevabını verdi.843 

“Kadınların akıl ve din noksanlığı” ile ilgili kısım geç dönem kaynaklarında 

Abdullah b. Ömer,844 Ebû Hureyre845 ve Ebû Said’den846 nakledilen merfû’ rivayetlerin 

içerisinde Rasulullah’ın (sav) bir sözü olarak sunulmuştur. Rivayetin Buhârî’deki 

isnadla daha erken dönem kaynaklarından olan Abdurrazzâk’ın Musannef’inde,847 

içerisinde bu bölüm zikredilmeden nakledilmiş olması, rivayetin içerisine bu bölümün 

                                                      
839 Dârimî, Fadâilü’l-Kur’ân, 1, s. 825. 
840 Hâkim, el-Müstedrek, I/555. 
841 Humeydî, Müsned, I/51-2, no: 92. 
842 İbn Hibbân, Sahîh, VIII/115-116, no: 3323. 
843 İbn Ebî Şeybe, Musannef, X/310, no: 30926. 
844 Müslim, İmân, 34, I/86-87, no: (79)-132. 
845 Ahmed b. Hanbel (ö. 241), Müsned, XIV/449, no: 8862; Tirmizî (ö. 279), Îmân, 6, V/10; İbn 

Huzeyme, Ebû Bekr Muhammed b. İshâk (ö. 311), Sahîhu İbn Huzeyme el-Muhtasaru’l-Muhtasaru 

mine’l-Müsnedi’s-Sahîhi ani’n-Nebiyyi, Riyâd, 2009, Mektebetü’l-A’zamî, s. 230, no: 1000. 
846 Buhârî, Hayz, 6, I/116; İbn Hibbân, Sahîh, XIII/54, no: 5744. 
847 Abdurrazzak, Musannef, III/280, no: 5634. 



180 
 

sonradan eklendiğine delalet etmektedir. Bu rivayet et-Tayâlisî’nin Müsned’inde, 

içerisinde İbn Mes’ûd’a ait olan bölüm zikredilmeden İbn Mes’ûd’un eşi Zeyneb’den 

nakledilmiştir.848 

Kamil Çakın da “Kadınlarla İlgili Bir Hadis ve Değerlendirmesi” adlı 

makalesinde, Hz. Peygamberden nakledilen ‘Bayram hutbeleri, küsuf hutbesi ve zamanı 

belli olmayan benzer rivayetleri’ zikrederek, bu rivayetlerin bazılarında mevcut olan 

“Aklı başında bir erkeğin aklını sizin kadar çelebilen, aklı ve dini eksik başka bir varlık 

görmedim” ifadesinin Hz. Peygamber’e ait olduğunda ciddi şüpheler bulunduğunu ifade 

etmiştir. Bu ifadelerin bayram hutbesini rivayet eden altı sahabinin sadece üçü 

tarafından rivayet edildiğini ve Dârimî (ö. 255) ile İbn Hibban’ın849 Abdullah b. 

Mes’ûd’dan yaptığı rivayetlerde bu ifadelerin İbn Mes’ûd’a ait olduğunu söyleyerek, bu 

durumun hadisin bu kısmının başlangıçta mevkuf iken sonradan merfu hale geldiğini 

gösterdiğini ifade etmiştir.850  

Mehmed Said Hatiboğlu da, “Sahabenin, Hz. Peygamber’in vefatından sonra, 

peygamberin zihniyetine uygun buldukları veya açıkça bâis-i felah vasıfta gördükleri 

birçok sözü kendiliklerinden Hz. Peygamberden nakledilen hadislere ilave ettiklerini” 

söylemiştir.851 İbn Mes’ûd’dan nakledilen rivayetlerde de bu durumun örneklerine şahit 

olmaktayız. Mesela namazdaki tahiyyatla ilgili rivayetten sonra852 ve “Uğursuzluğun 

şirk” olduğu bildirilen rivayetten sonra853 İbn Mes’ûd açıklayıcı ifadeler kullanmıştır ve 

rivayet daha sonra bu şekliyle merfû’ olarak nakledilmiştir. Muhakkak ki, sahabenin 

amacı hadise bir şeyler ilave etmek değildir, ancak onların açıklamak maksadıyla 

kullandığı ifadeler daha sonra rivayetin bir parçası gibi nakledilebilmiştir. Bu konuda 

“Abdullah b. Mes’ûd ve İdrâc” başlığı içerisinde daha detaylı bilgi verilmişti. 

                                                      
848 Tayâlisî, Müsned, s. 230, no: 1653. 
849 Rivayet şu şekilde nakledilmiştir: 

أهل النار ( قال امرأة ليست من علية النساء : بم أو  : عن ابن مسعود عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه قال للنساء : ) تصدقن فإنكن أكثر 

العقل والدين أغلب على الرجال ذوي الأمر على أمرهم من  لم ؟ قال : ) إنكن تكثرن اللعن وتكفرن العشير ( قال عبدالله : ما من ناقصات

على إحداهن هادة رجل وأما نقصان دينها فإنه يأتي النساء قيل : وما نقصان عقلها ودينها ؟ قال : أما نقصان عقلها فإن شهادة امرأتين بش

 كذا وكذا من يوم لا تصلي فيه صلاة واحدة 

İbn Hibbân, Sahîh, VIII/115-116, no: 3323.                                                                                                     
850 Geniş bilgi için bkz: Çakın, Kamil, “Kadınlar İle İlgili Bir Hadis ve Değerlendirmesi”, Dinî 

Araştırmalar, c.1, sayı: 1, Ankara, 1998, ss. 5-30. 
851 Hatiboğlu, Mehmed Said, İslamî Tenkid Zihniyeti ve Hadis Tenkidinin Doğuşu, AÜİF, Doktora Tezi, 

Ankara, 1962, s. 12. 
852 Tayâlisî, Müsned, s. 36, no: 275; Dârimî, Salât, 84, s. 309; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/108-109, 

no: 4006; Ebû Dâvûd, Salat, 182, I/593.  
853 Bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/213, no: 3687; VII/234, no: 4171; VII/250, no: 4194; Ebû Ya’lâ, 

Müsned, IV/365-366, no: 5070; İbn Mace, Tıb, 43, II/1170; Ebû Dâvûd, Tıb, 24, IV/230; Tirmizî, Siyer, 

47, IV/160-161; İbn Hibbân, Sahîh, XIII/491, no: 6122. 



181 
 

Suiçmez, “Farklı ravilerin merfû’ olarak naklettiği bir rivayeti başka bir ravinin 

mevkuf olarak naklettiği olmuştur” diyerek bunun, ref’ probleminin iki yönlü olduğunu 

gösterdiğini ifade etmiştir. Bu sebeple rivayetlerin her iki ihtimalin de göz önünde 

bulundurularak incelenmesi gerektiğini belirtmiş, ancak merfû’ rivayetlerin mevkuf hale 

dönüştürülmesinin, ref’ edilen rivayetlere oranla çok az sayıda olduğunu ve rivayetleri 

mevkûf hale dönüştürenlerin müçtehit sayılabilecek kişiler olduğunu ifade emiştir.854 

Abdullah b. Mes’ud’dan merfu’ ve mevkuf olarak nakledilen bir rivayeti 

değerlendirirken bizim de ref’ sorununu göz önünde bulundurmamız gerekir. Bu rivayet 

aslında ondan mevkuf olarak nakledilmişken sonradan merfû’ olarak da mı 

nakledilmiştir, yoksa merfu’ bir rivayeti İbn Mes’ûd mevkuf olarak mı nakletmiştir, 

daha ziyade rivayetler tetkik edilerek tespit edilmeye çalışılacaktır. 

Bazılarının merfû’, bazılarının mevkuf ya da bir ravinin hem merfû’ hem 

mevkuf olarak rivayet ettiği bir hadis nasıl değerlendirilecektir?  

Hadisin merfû’ mu, mevkûf mu olduğu konusunda ihtilaf meydana geldiği 

zaman, karînelere göre iki vecihten birinin tercih edileceği, hadisler arasında ihtilaf 

olduğu zaman genelde böyle yapıldığı ve tercihte kullanılan karînelerin çok fazla 

olduğu söylenmiştir.855 Hâfız Âlâî (ö. 761), tercih cihetlerinin çok olduğunu, 

sınırlandırılamayacağını; bütün hadislerin aynı şekilde kontrol edilemeyeceğini, bilakis 

her hadis için tercihin özel olarak yapılacağını ifade etmiştir. En bariz tercih cihetleri, 

iki yöndeki hadislerden birinin sayısının çok olması ve birinin ravilerinin daha kuvvetli 

ve hafız olması olarak zikredilmiştir. Böyle ihtilaf olduğu zaman yapılacak diğer şeyin 

de iki vechin arasını cem’ etme, diğer bir deyişle iki vechi de tashîh etme olduğu 

söylenmiştir.856 

Bazıları rivayetlerden merfû’ olanı tercih etmiştir. Onlara göre, mevkuf 

rivayetin fetva olarak söylenmiş olma ihtimali vardır.857 Mesela el-Hatîb el-Bağdâdî,  

merfû’ rivayetin Hz. Peygamber’e isnad edildiğini, mevkûf rivayetin ise fetvâ 

niteliğinde söylendiğini belirterek, hadisin hem merfû’ hem mevkûf olarak rivayet 

                                                      
854 Suiçmez, Sahabe ve Tabiin Sözlerinin Hz. Peygamber’e Nispeti, s. 155-156. 
855 Abdülazîz b. Abdillâh b. Muhammed eş-Şâyi’, Kasru’l-İsnâd ve Eseruhû fi’l-Hadîsi’l-Muhtelefi fîh, 

Beyrut, 2016, Dâru’l-Mâlikiyye, s. 20. 
856 Abdülazîz b. Abdillâh, Kasru’l-İsnâd, s. 21. 
857 ez-Zerkeşî, Bedruddîn Muhammed b. Abdillâh, el-Bahru’l-Muhît fî Usûli’l-Fıkh, Beyrût, ty., Dâru’l-

Ma’rife, IV/341. 



182 
 

edilmesinin, sıhhatini etkilemeyeceğini söylemiş ve merfû’ olanın evlâ olduğunu ifade 

etmiştir.858  

Bazıları ise, bir hadis merfu’ ve mevkuf olarak nakledildiğinde, mevkuf  

halinin tercih edileceği görüşünü benimsemiştir. Hadis alimlerinin çoğunun bu görüşte 

olduğu nakledilmiştir.859 İsnâdın bilerek veya hata ile merfû’ hale getirildiği ihtimalini 

esas almışlardır.860 Ancak rivayetin aynı isnadla mevkuf ve merfû’ olarak nakledilmesi 

halinde ref’ edilmiş olma ihtimalinin güçleneceği, farklı isnadlarla nakledilmesi halinde 

ise bu ihtimalin zayıf olacağı; Zira isnadlar farklı olduğunda her birinin kendi başına bir 

isnad olduğu ifade edilmiştir.861 Bununla birlikte “Hadisin farklı isnadlarla nakledilmesi 

durumunda ref’edilmiş olması ihtimalinin tamamen ortadan kalkmayacağı”, ref’edilen 

birçok rivayetin bazen kasıtlı olarak farklı isnadlarla takviye edilmeye çalışıldığı, bazen 

de hata ile farklı kişilere isnad edildiği belirtilmiştir.862  

Bazıları da, rivayetlerin farklı özelliklerinin dikkate alınması gerektiği 

görüşünü kabul ederek ref’in tespitinde değişik kıstaslardan hareket etmişlerdir.  

Mesela, bunlardan biri, ravilerin derecesine bakılmasıdır. Bazı alimler, adalet 

ve zapt yönünden üstün olan ravilerin rivayetini tercih etmiştir.863 Ravilerin dereceleri 

konusundaki ihtilafların bunun her zaman sağlıklı sonuçlar vermesini engellediği 

söylenmiş, bazen de sadece hadis imamlarına olan güvenden dolayı bazı mevkuf 

rivayetlerin merfu’ halleri zayıf olmasına rağmen önemli konularda delil olarak 

kullanılabildiği belirtilmiştir.864 

Örneğin; “Müslümanların güzel gördükleri şey, Allah katında da güzeldir, yine 

onların çirkin gördükleri şey Allah katında da çirkindir” rivayetini ilk defa Şeybânî (ö. 

189), İmam Mâlik’ten naklettiği Muvatta’’da merfû’ olarak zikretmiş, teravih 

namazının cemaatle kılınmasından bahsederken, Müslümanların üzerinde ittifak 

                                                      
858 el-Hatîb el-Bağdâdî, el-Kifâye, II/516. 
859 el-Cezâirî, Tâhir b. Sâlih b. Ahmed (ö. 1338/1919), Tevcîhu’n- Nazar ilâ Usûli’l-Eser, Beyrût, ty., 

Dâru’l-Ma’rife, s. 263.  
860 Suiçmez, “Ref Problemi”, İslâmiyât, s. 130. 
861 Bkz: İbn Hacer, Ebu’l-Fadl Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî (ö. 852), en-Nüket alâ Kitâbi 

İbni’s-Salâh, Riyâd, 1988, Dâru’r-Râye, (2 cilt),  II/715. 
862 Suiçmez, “Ref Problemi”, İslâmiyât, s. 130; Suiçmez, Sahabe ve Tabiin Sözlerinin Hz. Peygamber’e 

Nispeti, s. 76. 
863 İbn Hacer, en-Nuket, II/715; Suyûtî, Tedrîbü’r-Râvî, II/106-107. 
864 Suiçmez, “Ref Problemi”, İslâmiyât, s. 130-1; Suiçmez, Sahabe ve Tabiûn Sözlerinin Hz. Peygamber’e 

Nispeti, s. 77. 



183 
 

ettiklerini gerekçe göstererek, teravihin meşru bir namaz olduğuna işaret etmiş ve 

Müslümanların kabullerinin bağlayıcılığını bu hadise dayandırmıştır.865 

Daha sonra Serahsî (ö. 483), vürud sebebiyle birlikte hadisi merfû’ olarak şöyle 

nakletmiştir:  

“Peygamber’e (sav), halkın birinden ödünç aldığı hamur mayası hakkında 

soruldu, O da: ‘Müslümanların güzel gördüğü şey Allah katında da 

güzeldir…’buyurdu.” Yine Serahsî, Usûl’de, cemaatin öneminden bahsederken halkın 

ödünç aldığı hamur mayasından soruldu, demiş ve Rasulullah’ın (sav) böyle söylediğini 

nakletmiştir.866 

Ebû Bekir el-Kasânî (ö. 587) de,  “Müslümanların örf ve adetleri mutlak olarak 

huccettir. Rasulullah (sav): ‘Müslümanların güzel gördükleri şey Allah katında da 

güzeldir’ buyurdu” diyerek, bu rivayeti eserinde merfû’ olarak zikretmiştir.867 

Merğînânî (ö. 593) de kitabının fasit olan kira akitleriyle ilgili bölümünde, 

hamam ve hacamattan ücret almanın caiz olduğu şeklindeki görüşü bu hadise 

dayandırmıştır.868 

Ancak, tetkik edildiği zaman merfû’ olarak nakledilen bu hadisin, İbn 

Mes’ûd’dan gelen uzunca bir rivayetin parçası olduğu görülür. Rivayet şöyledir: 

دٍ صَلَّى اللَّهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ خَيْرَ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعوُدٍ قاَلَ إنَِّ اللَّهَ نظََرَ فيِ قلُوُبِ الْعِبَادِ فوََجَدَ قَلْبَ مُحَمَّ 

دٍ فوََجَدَ قلُوُبَ أصَْحَابِهِ خَيْرَ قلُوُبِ قلُوُبِ الْعِبَادِ فَاصْطَفَاهُ لِنفَْسِهِ فَابْتعََثهَُ بِرِسَالتَِهِ ثمَُّ نظََرَ فِي قلُوُبِ الْعِبَادِ بعَْدَ قَلْبِ مُحَ  مَّ

 عِنْدَ اللَّهِ ي ِهِ يقَُاتِلوُنَ عَلَى دِينِهِ فمََا رَأىَ الْمُسْلِمُونَ حَسَنًا فهَُوَ عِنْدَ اللَّهِ حَسَنٌ وَمَا رَأوَْا سَي ئِاً فهَُوَ الْعِبَادِ فَجَعَلهَُمْ وُزَرَاءَ نبَِ 

 سَي ِئٌ 

 

“Allah Teâlâ kullarının kalplerine nazar etti ve Muhammed’in kalbini 

hepsinden iyi buldu. Onu kendisi için seçti ve onu risalet göreviyle görevlendirdi. Daha 

sonra, tekrar kullarının kalplerine nazar etti ve onun ashabının kalbini hepsinden iyi 

buldu. Bu yüzden de onları peygamberinin ashabı olarak seçti. Onlar dini yaymak için 

                                                      
865 Mâlik b. Enes, Muvattau’l-İmam Mâlik, (Rivâyetü Muhammed b. Hasen eş-Şeybânî), (Ta’lîk ve 

Tahkîk: Abdülvehhâb Abdüllatîf), 4. Baskı, Kâhire, 1994, Cumhuriyetü Mısri’l-Arabiyye Vezâretü’l-

Evkâf, s. 87, no: 241; Özafşar, Hadisi Yeniden Düşünmek, s. 143. 
866Serahsî, Usûlü’s-Serahsî, I/299.  
867 el-Kâsânî, Alâüddîn Ebî Bekr b. Mes’ûd (ö. 587), el-Bedâiu’s-Sanâi’, Mısır, 1910, V/223. 
868 Merğînânî, Ali b. Ebî Bekr b. Abdülcelîl, (ö. 593), el-Hidaye Şerhu Bidâyeti’l-Mübtedî, Beyrût, 1990, 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, III/269; Zeylaî, Nasbü’r-Râye li Ehâdîsi’l-Hidâye, IV/133. 



184 
 

savaşacaklardır. Müslümanların güzel gördükleri her şey, Allah katında da güzeldir. 

Onların kötü gördükleri her şey Allah katında da kötüdür.”869 

“Bu rivayette, son cümle ile önceki bölüm arasında nasıl bir bağlantı olduğunu 

tespit etmenin mümkün olmadığı belirtilerek; bunu, haberin bazı kısımlarının düşmesi 

veya son kısmın sonradan ilave edilmesi gibi ihtimallerle izah etmenin mümkün 

olduğu” ifade edilmiştir.870 

Özafşar’a göre, “Haber merfû’ olarak ne sahih, ne zayıf bir isnada sahiptir. 

Bunu ilk defa Hz. Peygamber’e nispet ederek kaydeden Şeybânî’dir. Ondan sonra da 

hadis Peygamber’in sözü olarak nakledilmiştir. Bu durum haberlere itimat noktasında 

iki açıdan dikkate değerdir: Birincisi; selefe duyulan itimadın, bazı kereler rivayetleri 

tahkik etmeden kabul etmeye yol açabildiğidir. Burada Şeybânî’ye duyulan itimat 

Serahsî, Merğînânî ve Kâsânî’nin hadisi merfû’ olarak kabullenmelerine ve sahih 

saymalarına sebep olmuştur. İkincisi; Sahabi sözlerinden re’y ile bilinemeyeceğine 

inanılanlar hükmen merfû’ kabul edilmektedir. İbn Mes’ûd’un bu sözünün ictihada 

mebnî olamayacağı zannı, sözün Peygamber’e (sav) nipetine yol açmış olabilir.”871 

Nitekim Zebîdî de “… İbn Mes’ûd gibi ilmin zirvesine yükselen ve bütün hayatı Hz. 

Peygamber ile geçen bir zatın bunu Rasul-i Ekrem’den almış olması kuvvetle 

muhtemeldir…” demiştir.872 

Ahmed b. Hanbel, Tayâlisî, Taberânî ve Hâkim873 bu haberi, mevkuf olarak 

nakletmiştir. 

Zeylaî, rivayetin merfû’olarak garib olduğunu, rivayeti ancak İbn Mes’ûd’dan 

mevkuf olarak bulabildiğini söylemiş ve tariklerini zikretmiştir.874 Aynı şekilde Aclûnî 

de, rivayetin Abdullah b. Mes’ûd’dan mevkuf olarak sahih olduğunu ifade etmiştir.875 

Bu rivayet Süleyman b. Amr en-Nehaî tarafından merfu’ olarak nakledilmiştir ancak 

kendisi yalancılıkla ve hadis uydurmakla itham olunmuş bir ravidir.876 Aslında bu, 

                                                      
869 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/84, no: 3600; Tayâlisî, Müsned, s. 33, no: 246; Taberânî, el-

Mu’cemü’l-Evsat, II/383-384, no: 3602.  
870 Özafşar, Hadisi Yeniden Düşünmek, s.147. 
871 Özafşar, Hadisi Yeniden Düşünmek, s. 146. 
872 Zebîdî, Tecrîd-i Sarîh, V/116-7. 
873 Ahmed b. Hanbel, Tayâlisî ve Taberânî’nin naklettiği rivayetler zikredilmişti. Hâkim, el-Müstedrek, 

III/78 (Sadece İbn Mes’ûd’un, “Müslümanların güzel gördüğü şey Allah katında da güzeldir, 

Müslümanların kötü gördüğü şey Allah katında da öyledir” sözü mevcuttur.). 
874 Zeylaî, Nasbü’r-Râye li Ehâdîsi’l-Hidâye, IV/133. 
875 el-Aclûnî, İsmâil b. Muhammed (ö. 1162), Keşfü’l-Hafâ ve Müzîlü’l-Elbâs, Kahire, 1351, II/188, no: 

2214. 
876 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, IV/127-128. 



185 
 

Abdullah b. Mes’ûd’un Ebû Bekr’in hilafeti ile ilgili söylediği bir sözdür. Sahabenin 

hepsinin görüşü Hz. Ebû Bekr’in halife olması şeklindeydi.877 Hâkim, el-Müstedrek’te 

Abdullah b. Mes’ud’dan nakledilen uzunca rivayetin son kısmı olan “Müslümanların 

güzel gördüğü şey Allah katında da güzeldir, Müslümanların kötü gördüğü şey Allah 

katında da kötüdür” hadisine Ahmed b. Hanbel’deki isnad ile Hz. Ebû Bekir ile ilgili 

olan bölüm içerisinde yer vermiştir. Yine bu rivayetten önce Hz. Aişe’nin “Eğer Hz. 

Peygamber, halife tayin etseydi, Ebû Bekr ve Ömer’i tayin ederdi” dediği rivayeti 

zikretmiştir.878 

İbn Abdilberr (ö. 463) de, nass olmadığı yerde re’y ile ictihadın usulünü 

açıklarken, Müslümanların aralarında şûra yapacaklarını, tek bir kişinin görüşüyle 

hüküm vermeyeceklerini ve mü’minlerden âbid olanların icmâ’ edeceğini söylemiş, bu 

konuda İbn Mes’ûd’un “Mü’minlerin güzel gördüğü şey Allah katında da güzeldir, 

mü’minlerin kötü gördüğü şey Allah katında da kötüdür” sözünü mevkûf olarak 

zikretmiştir.879 

İbnü’l-Cevzî (ö. 597), İlel’inde Enes b. Mâlik’ten merfû’ olarak nakledilen 

aynı rivayeti zikretmiş ve isnadının cerh edildiğini belirttikten sonra, bu hadisin İbn 

Mes’ûd’un sözü olarak bilindiğini ifade etmiştir.880  

Ref’ probleminin bütün hadisleri ilgilendiren önemli bir konu olması sebebiyle 

Abdullah b. Mes’ûd’dan gelen mevkuf ve merfû’ rivayetler incelenirken rivayetin 

aslının merfû’ iken onun Rasulullah’tan (sav) rivayet etmekten çekinerek kendi sözü 

gibi mi naklettiği, yoksa kendi sözü iken sonradan mı ref’ edildiği tespit edilmeye 

çalışılacaktır.  

2. Rasulullah’ı (sav) Zikrederek Doğrudan Hz. Peygamberden Hadis Nakletmekten 

Çekindiğini Gösteren Bazı Hususlar 

Tezimizle ilgisi nispetinde Hadis Usulü konularından merfû’, mevkuf ve 

hükmen merfû’ hadisler ile ilgili verilen malumat ve önemli bir mesele olan ref’ 

probleminden bahsettikten sonra, Abdullah b. Mes’ûd’dan hem merfû’ hem mevkuf 

olarak nakledilen rivayetler incelenerek sebebi tespit edilmeye çalışılacaktır. Birçok 

                                                      
877 Hâkim, el-Müstedrek, III/78; Zeylaî, Nasbü’r-Râye li Ehâdîsi’l-Hidâye, IV/133. 
878 Hâkim, el-Müstedrek, III/78. 
879 İbn Abdilberr, Camiu Beyâni’l-İlm ve Fadlih, II/855, no: 1618. 
ان الله نظر في قلوب العباد فلم يجد قلبا اتقى من اصحابه ولذلك اختارهم فجعلهم اصحابا فما استحسنوا فهو عند الله حسن وما استقبحوا 880

-Bkz:  İbnü’l-Cevzî, Ebu’l-Ferec Abdurrahmân b. Ali (ö. 597), el-İlelü’l-Mütenâhiye fi’l .فهو عند الله قبيح

Ehâdîsi’l-Vâhiye, Beyrut, 1983, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, I/281.  



186 
 

kaynakta zikredildiği gibi İbn Mes’ûd’un, doğrudan Rasulullah’tan (sav) hadis 

nakletmekten çekindiği için merfû’ olan rivayetleri kendi sözü gibi nakletmiş olduğu 

söylemi tetkik edilecektir. Öncelikle onun hadis naklindeki titizliği ve Rasulullah’tan 

(sav) hadis nakletmekten çekinmesiyle ilgili rivayetler zikredilecektir. 

a. “Kim benim adıma yalan söylerse cehennemdeki yerine yerleşsin” Hadisi 

Hz. Peygamber’den hadis nakli konusunda oldukça ihtiyatlı davrandığı 

ifade edilen Abdullah b. Mes’ûd, Rasulullah’tan (sav) “Söylemediği bir şeyi 

nakleden kişinin akıbeti” ile ilgili olarak şu hadisi nakletmiştir: 

أْ مَقْعَدهَُ مِنَ النَّارِ. داً فَلْيتَبََوَّ  مَنْ كَذبََ عَلَيَّ مُتعَمَ ِ

“Bilerek benim adıma yalan uyduran kişi, ateşteki (cehennemdeki) yerine 

yerleşsin!”881 

Hadis şu ilavelerle de İbn Mes’ûd’dan nakledilmiştir: 

إنكم منصورون ومصيبون ومفتوح لكم فمن أدرك ذلك فليتق الله وليأمر بالمعروف ولينه عن المنكر 

 ومن كذب علي متعمدا فليتبوأ مقعده من النار قال يزيد: وليصل رحمه.

“Siz, muzaffer olacak, ganimetler elde edecek ve ülkeler fethedeceksiniz. 

İçinizden o günlere erişen, Allah’a karşı kulluk bilinci içinde olsun, iyiliği emretsin, 

kötülüğü menetsin. Bilerek benim adıma yalan uyduran, Cehennemdeki yerine 

yerleşsin” Yezîd, ayrıca, “Akrabalık bağlarını korusun.” buyurduğunu ilave etmiştir.882 

Rivayet sahihtir ve Ali b. Ebî Tâlib883, Abdullah b. Amr884, Ebû Saîd el-

Hudrî885, Enes b. Mâlik886, Zübeyr b. Avvâm887, Ebû Hüreyre888, İbn Abbâs889, Muğîra 

                                                      
881 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/540, no: 26641; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/364, no: 3814; VI/398, 

no: 3847; VII/358, no: 4338; İbn Mace, Mukaddime, 4, I/13; Tirmizî, İlim, 8, V/35. 
882 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/220, no: 4156; VI/350, no: 3801 (Rivayette Abdullah b. Mes’ûd’un 

Hz. Peygamber’in yanına gittiği, O’nun yaklaşık kırk kişilik bir grup içerisinde kırmızı bir çadırda 

bulunduğu geçmekte, aynı zamanda rivayetin sonunda Rasulullah’ın ‘Haksız yere kendi halkına yardım 

eden, kuyuya düşen bir deveyi kuyruğundan tutup çıkaran kişi gibidir’ buyurduğu zikredilmektedir.); 

Tirmizî, Fiten, 70, IV/524; İbn Hibbân, Sahîh, XI/129, no: 4804 (Rivayette Rasulullah’ın (sav) yaklaşık 

kırk kişinin bulunduğu bir çadırda olduğu zikredilmiştir. “Akrabalık bağlarını korusun” kısmı mevcut 

değildir.). 
883 Ahmed b. Hanbel, Müsned, II/24, no: 584; II/232, no: 1075; Bezzâr, Müsned, III/90-91, no: 867. 
884 Abdurrazzâk, Musannef, VI/109, no: 10157; X/312, no: 19210; İbn Ebî Şeybe, Musannef,  VIII/540, 

no: 26644; Ahmed b. Hanbel, Müsned, XI/25, no: 6486; XI/162, no: 6592; XI/488, no: 6888; XI/583, no: 

7006; Buhârî, Enbiyâ’, 51, III/1275; Tirmizî, İlim, 13, V/40; Bezzâr, Müsned, VI/369, no: 2387. 
885 Abdurrazzâk, Musannef, XI/261, no: 20493; İbn Ebî Şeybe, Musannef,  VIII/542, no: 26650; Ahmed 

b. Hanbel, Müsned, XVII/442-443, no: 11344; XVII/491, no: 11404; XVIII/19, no: 11424; XVIII/93-94, 

no: 11536; Müslim, Zühd ve’r-Rakâik, 16, III/2298-2299, no: (3004)-72; İbn Mâce, Mukaddime, 4,  I/14. 
886 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/540, no: 26642; Ahmed b. Hanbel, Müsned, XIX/9-10, no: 11942; 

XIX/163, no: 12110; XIX/200, no: 12154; XX/127, no: 12702; XX/166, no: 12764; XX/192, no: 12800; 



187 
 

b. Şu’be890, Câbir b. Abdillâh891, Ukbe b. Âmir892, Osmân b. Affân893, Seleme b. 

Ekva’894, Muâviye b. Ebî Süfyân895, İmran b. Husayn896, Ubeydullâh b. Ziyâd897, Zeyd 

b. Erkâm898 gibi sahabiler tarafından da nakledilmiştir. İbn Mes’ûd, hadis naklederken 

Rasulullah’ın (sav) söylemediği şeyi ondan naklederek, Hz. Peygamber’in cehennemlik 

olarak nitelendirdiği zümreye dâhil olmamak için çok dikkatli ve hassas davranmıştır.  

Abdullah b. Zübeyr, Hz. Peygamber’e yalan isnad edenin cehenneme 

gideceğini bildiren bu hadisi nakleden sahabilerden birisi olan babası Zübeyr b. 

Avvâm’a “Neden İbn Mes’ûd, falan, falandan rivayette bulunduğu gibi Rasulullah’tan 

(sav) rivayette bulunmadığını” sormuş, o da, Müslüman olduğundan beri Rasulullah’tan 

(sav) ayrılmadığını, fakat onun ‘Kim benim adıma yalan söylerse, cehennemdeki yerine 

yerleşsin’ dediğini işittiğini söylemiş ve kim yalandan emîn-sâlim olabilir?” demiştir.899 

Görüldüğü gibi Zübeyr b. Avvâm, bu hadisi işittiği için söylemediği bir şeyi 

Rasulullah’tan (sav) nakletme yani ona yalan isnad etme korkusuyla Rasulullah’tan 

(sav) rivayet etmekten çekindiğini ifade emiştir. Aynı zamanda ben "متعمدا" demedim, 

siz "متعمدا" diyorsunuz demiştir.900 Dolayısıyla bilerek olmasa bile Rasulullah’a (sav), 

yalan isnad etmekten çekinerek hadis nakli konusunda İbn Mes’ûd gibi ihtiyatlı 

davranan sahabiler mevcuttur. 

                                                                                                                                                            
XX/373, no: 13100; XXI/47, no: 13332; XXI/387, no: 13961; XXI/392, no: 13970; XXI/400, no: 13980; 

Buhârî, İlim, 38, I/52; Tirmizî, İlim, 8, V/36; İbn Mâce, Mukaddime, 4, I/13. 
887 Ahmed b. Hanbel, Müsned, III/30, no: 1413; III/42, no: 1428; Buhârî, İlim, 38, I/52; İbn Mâce, 

Mukaddime, 4, I/14; Ebû Dâvûd, İlim, 4, IV/63; Bezzâr, Müsned, III/186, no: 970.   
888 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/542, no: 26652; Ahmed b. Hanbel, Müsned, XV/182, no: 9316; 

XV/204, no: 9350; XVI/89-90, no: 10055; Buhârî, İlim, 38, I/52-53; Edeb, 110, V/2290; Müslim, 

Mukaddime, 2, I/10, no: (3)-3. 
889 İbn Ebî Şeybe, Musannef,  VIII/543, no: 26656; Ahmed b. Hanbel, Müsned, IV/414-415, no: 2675; 

V/122, no: 2974; Tirmizî, Tefsîru’l-Kur’ân, 1, V/199. 
890 İbn Ebî Şeybe, Musannef,  VIII/543, no: 26657; Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXX/71, no: 18140; 

XXX/142, no: 18202; Buhârî, Cenâiz, 33, I/434; Müslim, Mukaddime, 2, I/10, no: (4)-4. 
891 İbn Ebî Şeybe, Musannef,  VIII/542, no: 26654; Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXII/158, no: 14255; İbn 

Mâce, Mukaddime, 4, I/13. 
892 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXIX/329, no: 17790; İbn Hibbân, Sahîh, III/329, no: 1052; VI/295, no: 

2555; XII/252, no: 5436. 
893 İbn Ebî Şeybe, Musannef,  VIII/543, no: 26658.    
894 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXVII/33, no: 16506.  
895 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXVIII/118, no: 16916.  
896 Bezzâr, Müsned, IX/80, no: 3612. 
897 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXXII/13, no: 19266. 
898 İbn Ebî Şeybe, Musannef,  VIII/543-544, no: 26659. 
899 İbn Ebî Şeybe, Musannef,  VIII/540-541, no: 26645; Ahmed b. Hanbel, Müsned, III/30, no: 1413; el-

Hatîb el-Bağdâdî, el-Kifâye, I/319; İbn Kuteybe, Te’vîlü’l-Muhtelifi’l-Hadîs, s. 49. 
900 el-Hatîb el-Bağdâdî, el-Kifâye, I/319. 



188 
 

Meselâ sahabeden Zeyd b. Erkam, “Bize Rasulullah’tan bir şey rivayet etmez 

misin” diye soranlara, “Biz yaşlandık ve unuttuk, Rasulullah’tan rivayet büyük bir iştir” 

diye karşılık vermiştir.901 

Hata ile Rasulullah’a (sav) bir şeyler isnad etme ve dinde tahrif yapma 

korkusuyla merfû’ rivayetlerde bulunmadığı nakledilen İbn Mes’ûd’un,902 en çok 

merfû’ hadis rivayetinde bulunan ravilerden olması ilginçtir.903 Ömer b. Hattâb’ın, 

Abdullah b. Mes’ûd, Ebu’d-Derdâ ve Ebû Mes’ûd el-Ensârî’yi Rasulullah’tan (sav) 

hadis rivayetini çoğalttıkları için uyardığı ve Medîne’de tuttuğuyla ilgili rivayet 

mevcuttur.904 Aslında Medine’den ayrılma yasağının bu üç sahabiyle alakalı olmadığı, 

Kur’ân’ı ve sünneti bilen bu insanların çevresinden uzaklaşmaları ve karşılaşacağı 

problemlerin çözümünde yalnız kalacağı endişesiyle, Hz. Ömer’in, bütün sahabilerin 

Medine’den ayrılmalarını yasakladığı söylenerek, olayın hadis rivayetiyle hiçbir 

ilgisinin bulunmadığı ifade edilmiştir.905 Yine Hz. Ömer’in, hadisleri muhafaza etmek 

için, Kur’ân’a öncelik verilmesini söylemesi ve ancak amel edilen hadislerin rivayetini 

istemesi; -kendilerinden yararlanmak için- ileri gelen bazı sahabileri Medine’de tutması 

gibi bazı tedbirlerinin bulunduğu ifade edilmiştir.906 

Buradan Hz. Ömer’in, kendisine değer verdiği İbn Mes’ûd’u, muallim olarak 

Kufe’ye gönderirken, yanında tutmak yerine Kufe’ye göndermekle onları kendisine 

tercih ettiğini bildirdiği ve düşünce yapıları örtüşen sahabi İbn Mes’ûd’u Medine’de 

tutmakla kendisinden istifade etmeyi amaçlamış olduğu anlaşılmakta, ancak maslahat 

gereği daha sonra Kufe’de görevlendirdiği, yine hilafeti döneminde Kur’ân’ın 

korunması ve ikinci plana atılmaması için Kur’ân’a öncelik verilmesini ve fayda 

sağlamayacak rivayetlerin nakledilmemesini istediği böylece insanların bu rivayetlerle 

meşgul olmak yerine Kur’ân’a yönelmelerini hedeflediği sonucu çıkarılmaktadır. 

                                                      
901 Serahsî, Usul, I/350. (Hz. Ömer, İbn Abbas gibi sahabilerin de hadis rivayetinden kaçındıkları ile ilgili 

rivayetler yer almaktadır). 
902Kandemir, M. Yaşar, Mevzû Hadisler, Ankara, 1975, s. 27; Suiçmez, Sahabe ve Tabiin Sözlerinin Hz. 

Peygamber’e Nispeti, s. 99. 
903 Suiçmez, a.g.e., s. 99; Aşık, Sahabe ve Hadis Rivayeti, s. 117.  
904 Taberânî, el-Mu’cemü’l-Evsat, II/330, no: 3449 (İsnâdı: İbrâhîm b. Abdurrâhmân- Sa’d b. İbrâhîm- 

Şu’be- Abdullâh b. İdrîs el-Evdî- Mâlik b. Enes- Ma’n b. Îsâ- İshâk b. Mûsâ el-Ensârî- el-Hasen b. 

Ahmed b. Fîl el-Entâkî); İbn Adî, Ebû Ahmed Abdullah (ö. 365), el-Kâmil fî Duafâi’r-Ricâl, Beyrut, 

1997, I/82; Zehebî, Tezkiratü’l-Huffâz, I/7; Kadı Iyâz, İbn Musa el-Yahsubî (ö. 544), el-İlma’ ilâ 

Ma’rifeti Usûli’r-Rivâye ve Takyîdi’s-Semâ, Kahire, 2004, Dâru’t-Turâs, s. 184; İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, 

I/94.  
905 Çakın, Kamil, İslam’da Hadis ve Sünnetin Yeri, Ankara, 1997, Seba Yayınları, s. 78.  
906Erul, “Hadis Tarihi”, Hadis El Kitabı, s. 46. 



189 
 

Ayrıca Heysemî, bu haberi nakleden İbrâhîm b. Abdurrahmân’ın 20 senesinde 

doğduğunu ve Hz. Ömer vefat ettiğinde henüz üç yaşında olduğunu, dolayısıyla 

rivayetin munkatı’ olduğunu söylemiştir.907 Rivayetin sonunda Hz. Ömer’in şehit 

edilene kadar onları Medîne’de tuttuğu zikredilmiştir ki, bu gerçek ile örtüşmemektedir. 

Zira Abdullah b. Mes’ûd, Kufe’dedir ve Hz. Ömer şehit edilince, Medine’ye dönmüştür. 

Bir süre burada kaldıktan sonra Halife Osman tarafından Kufe’deki eski görevine 

getirilmiştir.908 

Abdullah b. Utbe’nin oğlu Avn b. Abdillah (ö. 110-120)909, babasının amcası 

olan İbn Mes’ûd’un Rasulullah’tan (sav) hadislerini derlediğini ve bunların ‘elli’ 

civarında olduğunu belirtmiştir.910 Juynboll ise, kitabında bu rivayeti aldığı 

Râmehurmuzî’nin eserini dipnotta göstererek bu sayıyı ‘on beş’ olarak zikretmiş ve 

özellikle Irak kökenli hadislerin hızlı bir şekilde fakat nispeten geç bir dönemde 

çoğaldığını ifade etmiştir. Juynboll, bu artışı uydurma hadislere eklenen isnadlarla ve bu 

uydurma hadislere eklenen isnadların özellikle Enes, Ebû Hureyre, İbn Abbâs, İbn 

Ömer, İbn Amr, İbn Mesûd, Câbir b. Abdillah ve diğer birkaç sahabede biten isnadlar 

olması ile açıklamaya çalışmıştır.911 Bu açıklama belli rivayetler için geçerli olmakla 

birlikte gerçeği tam olarak yansıtmamaktadır.  

Avn b. Abdillâh’ın, İbn Mes’ûd’un Rasulullah’tan (sav) hadislerini derlediğini 

ve bunların 50 civarında olduğunu söylemesi İbn Mes’ûd’dan, önceleri az sayıda merfû’ 

rivayet varken daha sonra bu sayının arttığını göstermektedir. Rivayetlerinin daha sonra 

ref edilmiş olma ihtimali bulunmakla birlikte, şu an için net bir şey söylemek mümkün 

görünmemektedir. İleride İbn Mes’ûd’un rivayetlerinin incelenmesi ile bu ihtimalin ne 

derece doğru olduğu tespit edilmeye çalışılacaktır.  

                                                      
907 Heysemî, Mecmeu’z-Zevâid, I/149. 
908Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes’ûd”, DİA, I/115; Küçükkalay, Abdullah b. Mes’ud ve Tefsir İlmindeki 

Yeri, s. 23.  
909 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XXII/453, no: 4553. 
910 Râmehurmuzî, el-Muhaddisü’l-Fâsıl, s. 557, no: 753 (Burada 4. Dipnotta Avn b. Abdullah’ın 

derlediklerinin İbn Mes’ûd’un hadislerinden hepsi değil onun bazı işittikleri olabileceği, Bakiyy b. 

Mahled’in Müsned’inde Abdullah b. Mes’ûd’un 848 hadisini, Ahmed b. Hanbel’in ise Müsned’inde onun 

900 hadisini tahric ettiği ifade edilmiştir.) Ancak Avn b. Abdullah’ın, İbn Mes’ûd’un Rasulullah’tan (sav) 

olan hadislerini derlediğini söyleyerek sadece merfu olanların elli civarında olduğunu kastetmiş olması 

muhtemeldir. Zikredilen diğer eserlerdeki rakamlar içerisine ise, İbn Mes’ûd’dan nakledilen merfû ve 

mevkuf rivayetler dahildir. Aynı zamanda daha önce bahsedildiği üzere Ahmed b. Hanbel’in 

Müsned’inde, İbn Mes’ûd’un Müsned’i içerisinde 900 rivayet bulunmasına rağmen tespit edebildiğimiz 

kadarıyla bunlardan 875’i İbn Mes’ûd’un rivayetleridir ve çok sayıda tekrar mevcuttur. 
911 Juynboll, Gautier Herald A., Hadis Tarihinin Yeniden İnşâsı, Ankara, 2002, Ankara Okulu, s. 51.  



190 
 

Aynı zamanda hadislerin sayısının farklı çıkmasında hadis sayım metodları da, 

etkili bir amil olarak zikredilebilir.912 

b. Hadis Naklederken Titiz Davrandığını Bildiren Rivayetler 

Hadis musannefâtında Abdullah b. Mes’ûd’un, bir sözü Hz. Peygamber’e izafe 

ederken çok hassas davrandığını, “Rasulullah (sav) dedi veya Rasulullah (sav)’den 

işittim” ifadelerini kullanmamaya özen gösterdiğini, Rasulullah (sav)’den bir hadis 

naklettikten sonra da tam olarak isabet edememe veya hata etme endişesiyle “Bundan az 

veya fazla, buna yakın veya buna benzer, bunun gibi…” şeklinde ifadeler kullandığını 

bildiren rivayetler mevcuttur. 

İbn Mes’ûd’un hadis rivayetindeki titizliğini gösteren haberlerden biri Amr b. 

Meymûn’dan nakledilen şu rivayettir: 

خَمِيسًا إلاَّ أتَيَْته فيِهِ ، قَالَ : فمََا سَمِعْته يقَوُلُ لِشَيْءٍ  عَنْ عَمْرِو بْنِ مَيْمُونٍ ، قَالَ : مَا أخَْطَأنَِي ابْنُ مَسْعوُدٍ 

ا كَانَ ذاَتَ عَشِيَّةٍ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّ  ى الله عَليَْهِ وَسَلَّمَ ، قاَلَ : قطَُّ ، قاَلَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَليَْهِ وَسَلَّمَ ، فَلمََّ

الَ : أوَْ دوُنَ ذلَِكَ فنَظََرْت إليَْهِ وَهُوَ قاَئِمٌ مُنحَلَّةً أزَْرَارُ قمَِيصِهِ ، قدََ اغْرَوْرَقتَْ عَيْنَاهُ وَانْتفََخَتْ أوَْداَجُهُ ، قَ  فنَكََّسَ ، قَالَ :

 ، أوَْ فوَْقَ ذلَِكَ ، أوَْ قَرِيبًا مِنْ ذلَِكَ ، أوَْ شَبيِهًا بِذلَِكَ. 

 

Amr b. Meymun şöyle demiştir: 

İbn Mes’ûd beni Perşembe günü her çağırdığında ona giderdim. Ondan bir şey 

dinlediğimde, asla “Rasulullah (sav) şöyle buyurdu” dememiştir. Bir gece, “Rasulullah 

(sav) şöyle buyurdu” dedi. Sonra başını eğdi. Ona baktım; o ayaktaydı, gömleğinin 

düğmesi çözülmüş, yüzü beyazlaşmış ve gözlerinden yaş süzülüyordu, damarları 

şişmişti. “Veya bundan az veya daha fazla veya buna yakın veya buna benzer…” 

dedi.913 

                                                      
912 Geniş bilgi için bkz: Karataş, Mustafa, “Hadis Sayım Metodlarının Hadislerin Sayısına Etkisi”, İLAM 

Araştırma Dergisi, c. III, sayı: 2, 1998, ss. 51-71.  
913 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/536-537, no: 26625 (İsnadı: Amr b. Meymûn (ö. 74-75)- İbrâhim et-

Teymî (ö. 92)- Müslim el-Batîn- İbn Avn- Muâz b. Muâz (ö. 195-196)); Ahmed b. Hanbel, Müsned, 

VII/343-344, no: 4321; İbn Mace, Mukaddime, 3, I/10; Dârimî, Mukaddime, 28, I/83 (Rivayette “Başını 

eğdi ve o ayaktaydı” ifadeleri bulunmamaktadır. Rivayetin sonunda Abdullah b. Mes’ûd’un, “Bunun gibi 

veya buna benzer” dediği zikredilmiştir.); Hâkim, el-Müstedrek, I/444 (Rivayette “Başını eğdi” ve “O 

ayaktaydı” ifadeleri mevcut değildir. Hadisin sonunda, Abdullah b. Mes’ûd’un, “Böyle veya bundan fazla 

veya buna yakın veya Rasulullah’ın (sav) dediği gibi” ifadelerini kullandığı geçmektedir. Anlam aynı 

olmakla birlikte yukarıda zikredilen rivayetteki lafızlarla bu rivayette geçen lafızlar arasında farklılık 

vardır.); Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/123, no: 8617 (İsnadda İbn Avn yerine, Avn zikredilmiştir. 

Rivayette Amr b. Meymun “Abdullah b. Mes’ûd’un asla Rasulullah’tan (sav) işittim dediğini 

duymadığını” söylemiştir. “Başını eğdi” ifadesinden sonra “Başını kaldırdı” ifadesi zikredilmiş, “O 

ayaktaydı” lafzına ise yer verilmemiştir. Anlam aynı olmakla birlikte İbn Ebî Şeybe’de geçen rivayetten 

farklı lafızlar kullanılmıştır); Râmehurmuzî, el-Muhaddisü’l-Fâsıl, s. 549-550, no: 734 (Rivayette bazı 



191 
 

  Hâkim, el-Müstedrek’te Buhârî ve Müslim’in şartlarına göre sahih olduğu 

halde tahric etmedikleri Amr b. Meymûn’dan, Müslim el-Batîn’in naklettiği şöyle bir 

rivayet zikretmiştir: 

“Abdullah b. Mes’ûd’la bir sene geçirdim, Rasulullah’tan (sav) hiç hadis 

nakletmedi. Bir gün Rasulullah’tan (sav) bir hadis nakletti. Onu üzüntü aldı, terledi, 

gözünden yaşlar süzüldü ve ‘Bunun gibi veya buna yakın’ dedi.”914 

Dârakutnî, İlel’inde bu haberi Müslim el-Batîn’in naklettiğini, onun Müslim b. 

Ebî İmrân olduğunu ve hakkında ihtilaf edildiğini zikretmiştir.915 Ancak Ahmed b. 

Hanbel, Yahyâ b. Maîn, İbn Ebî Hâtim, Nesâî gibi münekkit alimler, Müslim el-

Batîn’in “sika” olduğunu söylemişler,916 İbn Hibbân da Müslim el-Batîn’i “Sikât”ında 

zikretmiştir.917 Dârakutnî, Amr b. Meymûn’dan gelen rivayeti zikrettikten sonra 

isnadlarını sıralamış, İbn Avn’ın sika olduğunu, isnada iki ravi ilave ettiğini, sikanın 

ziyadesinin makbul olduğunu ifade ederek, Müslim el-Batîn’in doğrudan Amr b. 

Meymûn’dan işittiğini söyleyenlerin değil, İbn Avn’ın sözünün “eşbeh” olduğunu 

belirtmiş ve rivayetin sahih olduğunu söylemiştir.918 Rivayetin isnadlarının incelenmesi 

sonucunda râvîlerinin sika ve İbn Avn’a kadar Kûfeli oldukları tespit edilmiştir. Sonraki 

raviler de çoğunluk itibarıyla Basralı’dır. 

Darakutnî’nin İlel’inde yer verdiği rivayetlerden birinin başında, Amr b. 

Meymûn’un “Abdullah b. Mes’ûd her Perşembe kalkıyor ve şöyle diyordu: Sözlerin en 

güzeli Allah’ın kitabı, yolların en hayırlısı Hz. Peygamber’in yolu, işlerin en kötüsü 

sonradan uydurulan şeylerdir. Akıllıların en akıllısı Allah’a karşı gelmekten sakınandır. 

En ahmak da yoldan çıkandır.” dediği geçmektedir. Bundan sonra Abdullah b. 

Mes’ûd’un Perşembe akşamları verdiği derslerde bir kere dışında hiçbir zaman 

“Rasulullah (sav) dedi” demediği ile ilgili haber zikredilmiştir.919 

                                                                                                                                                            
farklılıklar mevcuttur. Bir gün İbn Mesûd’un “Rasulullah (sav) dedi” dediği, bunun ağır geldiği, hatta 

terlediği, sonra “İnşallah bu veya bundan az veya bunun gibi” dediği zikredilmiştir.).  
914 Hâkim, el-Müstedrek, III/314.  
915 Dârekutnî, Ebu’l-Hasen Ali b. Ömer b. Ahmed (ö. 385), el-İlelü’l-Vâride fi’l-Ehâdîsi’n-Nebeviyye, 

Riyâd, 1989, XIII/260, no: 3159. 
916 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, VIII/217-218, no: 840/14147; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, X/134. 
917 İbn Hibbân, Sikât, VII/446. 
918 Dârekutnî, İlel, XIII/260-262. Müslim el-Batîn’in doğrudan Amr b. Meymun’dan naklettiği rivayetleri 

Hâkim ve Râmehurmuzî tahric etmiştir. 
919 Dârekutnî, İlel, XIII/261, no: 3159 (Rivayette “Başını eğdi” ve “O ayaktaydı” ifadeleri 

bulunmamaktadır. Farklı lafızlar kullanılmasına rağmen mana aynıdır.). 



192 
 

Şa’bî (ö. 104) ve İbn Sîrîn (ö. 110) de, Abdullah b. Mes’ûd’un Rasulullah’tan 

(sav) hadis naklettiği günlerde yüzünün solduğunu ve “Böyle veya buna benzer” 

dediğini söylemişlerdir.920 

Alkame (ö. 62) ise şöyle söylemiştir:  Abdullah “Rasulullah (sav) dedi” dedi, 

sonra kendine geldi ve “Bunun gibi veya bundan fazla” dedi.921 Yine el-Mu’cemü’l-

Kebîr’de yer alan bir rivayette Alkame; her Perşembe akşamı Abdullah b. Mes’ûd ile 

bulunduğunu, bir kere dışında “Rasulullah (sav) dedi” dediğini işitmediğini, (böyle 

söylediğinde) Abdullah b. Mes’ud’un asasına dayanmış olduğunu ve asasının titrediğini 

gördüğünü ifade etmiştir.922 

İbn Mes’ûd’un öğrencilerinden olan Mesrûk (ö. 63)’tan nakledilen bir haber ise 

şöyledir: “Abdullah bir gün bize hadis rivayet ederek ‘Rasulullah (sav) şöyle buyurdu’ 

dedi. O (bir şeyler) söyledi ve titredi; öyleki elbisesi titredi. Sonra bunun gibi veya buna 

benzer” dedi.”923 Ahmed b. Hanbel’in tahric ettiği bir haberde de Mesrûk, Abdullah b. 

Mes’ûd’un Rasulullah’tan (sav) hadis rivayet ettiğinde çoğunlukla solup renginin 

değiştiğini ve “Böyle veya buna yakın…” dediğini söylemiştir.924 

Ebû Abdurrahmân (ö. 73)’dan, Abdullah b. Mes’ûd’un “Rasulullah (sav) dedi” 

dediği, sonra yüzünün değiştiği ve “Bunun gibi veya buna yakın” dediği 

nakledilmiştir.925 

Abdurrahmân b. Yezîd (ö. 98), Abdullah b. Mes’ûd’la bir sene beraber 

kaldığını, bu süre içerisinde “Rasulullah (sav) dedi” demediğini; “Rasulullah (sav) dedi” 

dediğinde onu titreme aldığını, “Böyle veya onun gibi veya ona benzer” dediğini 

söylemiştir.926 

Görüldüğü gibi Abdullah b. Mes’ûd ile uzun süre birlikte bulunduklarını ve 

derslerine iştirak ettiklerini söyleyen arkadaşları ve talebeleri İbn Mes’ûd’un, genellikle 

“Rasulullah (sav) dedi” ifadesini kullanmadığını, böyle söylediğinde de onda meydana 

gelen değişiklikleri zikretmişlerdir. 

                                                      
920 Dârimî, Mukaddime, 28, I/83-84.  
921 Dârimî, Mukaddime, 28, I/85-86. 
922 Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/123, no: 8621. 
923 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/115, no: 4015. Ayrıca bkz: Hâkim, el-Müstedrek, I/110-111; el-Hatîb 

el-Bağdâdî, el-Kifaye, II/9-10. 
924Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/353, no: 4333. 
925 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/186, no: 3670. 
926 Râmehurmuzî, el-Muhaddisü’l-Fâsıl, s. 549, no: 733; Kadı Iyâz, el-İlma’, s. 155. 



193 
 

İbn Mace’nin şerhi İhdâü’d-Dibâce’de “Rasulullah’tan (sav) hadiste tevakkî” 

babı içerisinde bu rivayetlere yer verilmiş ve bu babdaki hadislerin “Rasulullah’ın 

ashabının unutarak, söylemediği şeyi ona isnad etmekten ve Rasulullah’a yalan isnad 

etmiş olmaktan korktukları için Rasulullah’tan rivayetten ittikâ ettiklerini beyan ettiği” 

belirtilmiştir. Çünkü Rasulullah’ın (sav) hadisinde meydana gelen bir hata büyük 

sonuçlar doğurur. Onunla bid’at için kapı açılır. Bunun için Rasulullah’tan (sav) bir 

hadis naklettikleri zaman “ev kemâ kâle” demişlerdir.927 

Ünal, bu ifadeleri kullanmakla kesin konuşmaktan kaçındıklarını ve yanılmış 

olsa bile “Kim benim adıma yalan söylerse ateşteki yerine yerleşsin” hadisinin 

kapsamına girmediğini düşündüklerini ifade etmiştir.928 

Sahabe döneminde rivayet fazla değildir, hatta sünnetten hiçbir hadis 

nakletmeyen sahabiler bulunmaktadır. Rasulullah’ın (sav) hadisine hürmet ve vera’ 

sebebiyle onları titreme almış, renkleri değişmiştir.929 

el-Hatîb el-Bağdâdî (ö. 463) de, bazı şartlar bulunduğu taktirde mana ile 

rivayetin caiz olduğunu söyleyerek, sahabeden Rasulullah’tan (sav) bir hadis 

naklettikten sonra manayla rivayetin tehlikesini bildikleri için ihtiyaten “Bunun gibi, 

Rasulullah’ın (sav) söylediği gibi” diyenlerin bulunduğunu belirtmiş, “İbn Mes’ûd’un 

‘Rasulullah (sav) dedi’ demediği, ‘Rasulullah (sav) dedi’ dediği zaman ‘Bunun gibi, 

buna yakın’ gibi ifadeler kullandığı ve titrediğine” dair rivayeti zikretmiştir.930 

Suyûtî (ö. 911), hadis rivayeti konusunda titizliği elden bırakmayan sahabilerin 

isimlerini vermiştir ki bunlar arasında İbn Mes’ûd da bulunmaktadır.931 

Hadis rivayetinde titiz davrananlar, duydukları her rivayeti Hz. Peygamber’e 

isnad etmekten çekinmişlerdir. Meselâ Şa’bî, rivayet ettiği bir hadisin Hz. Peygamber’e 

ref edilip edilemeyeceğini soran birisine, “Hayır, Peygamber’in dışında birisine ref’ 

                                                      
927 Safâu’d-Davvî Ahmed el-Adevî, İhdâü’d-Dîbâce Sünenü İbn Mace, Bahreyn, 2001, I/27-9. 
928Ünal, Yavuz, Hadisin Doğuş ve Gelişim Tarihine Yeniden Bakış, İstanbul, 2010, s. 106-107. 
929 Muhammed Accâc el-Hatîb, es-Sünnetü Kable’t-Tedvîn, s. 93. 
930el-Hatîb el-Bağdâdî, el-Câmi’, II/34-35. 
931 Suyûtî, Celâlüddîn Abdurrahmân İbn Ebî Bekr (ö. 911), Tahzîru’l-Havâs min Ekâzibi’l-Kussâs, Alî 

Emîrî Ktb. nr. 454, Aşık, Sahabe ve Hadis Rivayeti, s. 148’den naklen. Hata etme ve aynı şekilde rivayet 

edememe endişesiyle Rasulullah’tan (sav) rivayetten çekinen sahabelerle ilgili haberler için bkz: Dârimî, 

Mukaddime, 28, I/82-86; İbn Adî, el-Kâmil, I/80-94. 



194 
 

etmek bize daha hoş geliyor. Şayet hadiste fazlalık veya noksanlık varsa bu, Peygamber 

(sav) dışında birisine yüklenmiş olur” demiştir.932 

İbrahim Nehaî de, “Sana Peygamber’den hiç hadis ulaşmadı mı, bize rivayet 

etsen!” diyen bir kişiye, “Ulaştı, fakat ben ‘Ömer dedi’, ‘Abdullah dedi’, ‘Alkame dedi’, 

‘Esved dedi’ diyorum. Bu bana daha hafif geliyor” demiştir.933 

Görüldüğü gibi İbn Mes’ûd’un da içinde bulunduğu sahabe ve tabîûn’dan 

birçok kişi Hz. Peygamber’e isnad ederek hadis nakletmekten çekinmiş, bunun büyük 

bir vebal olduğunu düşünmüştür. 

c. Bazı Rivayetlerin Hem Merfû’ Hem Mevkuf Olarak Nakledilmesi 

Abdullah b. Mes’ûd’dan gelen bazı rivayetlerin, hem merfû hem mevkûf olarak 

nakledildiği görülmektedir. Böyle rivayetler için Dârakutnî’nin “el-İlel”i 

incelendiğinde; İbn Mes’ûd’dan, o rivayeti hangi ravîlerin ref’ ettiğini, hangi ravilerin 

mevkûf olarak naklettiğini belirttikten sonra 60 rivayet için mevkûf olanın; 8 rivayet 

için ise, merfû’ halinin sahih olduğunu söylediği tespit edilmiştir. Yine 7 yerde hangi 

ravilerin merfû’, hangi ravilerin mevkûf olarak rivayet ettiği belirtildikten sonra bir 

değerlendirilmede bulunulmadığı, 1 yerde ise iki şeklininde sahih olduğunu söylediği 

tespit edilmiştir. 

Şimdi bu konuda örnek rivayetler incelenerek bazı değerlendirmelerde 

bulunulacaktır: 

1. “Cemaatle namaz kılmanın fazileti” konusunda kaynaklarımızda İbn Mes’ûd’un 

naklettiği şöyle bir hadis mevcuttur: 

جُلِ فِي الْجَمِيعِ عَلَى صَ   لَاتِهِ وَحْدهَُ خَمْسٌ وَعِشْرُونَ درََجَةً""فَضْلُ صَلَاةِ الرَّ

 “Kişinin cemaatle kıldığı namaz tek başına kıldığı namazdan yirmi beş kat 

daha faziletlidir.”934 

                                                      
932 Darimî, Mukaddime, 28, I/82; Ünal, İmam Ebû Hanife’nin Hadis Anlayışı ve Hanefi Mezhebinin 

Hadis Metodu, s. 65. 
933 İbn Sa’d, et-Tabakât, VIII/390. 
934 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/224, no: 4158; VI/36, no: 3567 (Rivayetin sonunda “Her birinin tek 

başına kıldığı namaz gibi olduğu” ifadesi mevcuttur.); VII/433-434; VII/226, no: 4159 (Rivayetin 

sonunda “Her birinin tek başına kıldığı namaz gibi olduğu” ifadesi vardır.); VI/30, no: 3564 (Rivayette 

“yirmi küsür derece” faziletli olduğu zikredilmiştir.); Bezzâr, Müsned, V/424, no: 2057; V/432, no: 2068 

(İsnadda Abdullah b. Mes’ûd’un “ref ettiği” ifadesi mevcuttur. Metinde de “yirmi küsür” derece faziletli 

olduğu zikredilmiştir.).  



195 
 

Bu hadisle ilgili Haccâc şöyle söylemiştir: “Şu‘be bana merfû‘ olarak rivayet 

etmedi, başkasına merfû’ olarak rivayet etmiş. Bana, ‘Ben merfû’ olarak rivayet 

etmekten çekiniyorum. Çünkü Abdullah, pek az hadisi Hz. Peygamber (sav)’den merfû‘ 

olarak rivayet etmiştir.’ dedi.” 935 

Bezzâr’ın Müsned’inde nakledilen bir hadiste İbn Mes’ûd’un “ref’ ettiği” 

ifadesi mevcuttur.936 Sarih bir sigayla değil, böyle kinaye ile Rasulullah’a (sav) nispet 

edilen rivayetlerin hükmen merfû olduğu937, ya da mevkûf olarak da aktarıldığını 

gösterdiği belirtilmiştir.938 Aynı isnadla Ahmed b. Hanbel’in Müsned’inde merfû’ 

olarak nakledilmiştir.939  

Daha erken dönem kaynaklarından olan Abdurrazzak’ın ve İbn Ebî Şeybe’nin 

Musannefler’inde hadis, İbn Mes’ûd’dan mevkuf olarak nakledilmiştir.940 Aynı konuyla 

ilgili Ebû Hureyre941, İbn Ömer942ve Ebû Saîd el-Hudrî’den943 merfû’ rivayet 

mevcuttur. Abdurrazzâk, İbn Mes’ûd’dan mevkûf olarak tahric ettiği hadisi el-

Hasen’den ise, mürsel ve merfû’ olarak nakletmiştir.944 

Bunlar, İbn Mes’ûd’un hadisi mevkuf olarak naklettiği, ancak konuyla ilgili 

başka sahabilerden merfû’ rivayetler bulunması ve konunun ictihat sahasına girmediği 

düşünülerek hükmen merfû’ kabul edilmesi sonucu ref’ edildiği kanaatini 

uyandırmaktadır. 

Şu’be’nin ifade ettiği gibi “Abdullah b. Mes’ûd, pek az hadisi Hz. 

Peygamber’den merfu’ olarak naklettiyse”, hadis musannefâtında ondan nakledilen bu 

kadar çok merfû hadis bulunmasını, “Hz. Peygamber’den duyduğu düşünülerek, bu 

rivayetlerin sonradan ref’ edildiği” şeklinde açıklamak mümkün görünmektedir. Zira 

                                                      
935 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/224, no: 4158. 
936 Bezzâr, Müsned, V/432, no: 2068. 
937 İbn Hacer, Nüzhetü’n-Nazar, s. 108; Suyûtî, Tedrîbü’r-Râvî, I/208-209; el-Kârî, Şerhu Nuhbetü’l-

Fiker, s. 558. 
938 Çap, “Ref Problemi” Başlıklı Makale Üzerine, Hadis Tetkikleri Dergisi, s. 163. 
939 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/30, no: 3564. 
940 Abdurrazzak, Musannef, I/523, no: 2003 (Rivayette “Yirmi küsür derece” faziletli olduğu 

zikredilmiştir.); İbn Ebî Şeybe, Musannef, III/540, no: 8473 (Rivayette “yirmi küsür derece” faziletli 

olduğu zikredilmiştir.)  
941 Abdurrazzak, Musannef, I/522, no: 2000, 2001; Müslim, Mesâcîd, 42, I/449, no: (649)-245; I/450, no: 

246, 247, 248; İbn Mâce, Mesâcid, 16, I/258; İbn Hibbân, Sahih, V/400, no: 2051; İbn Ebî Şeybe, 

Musannef, III/539, no: 84681. 
942 Abdurrazzak, Musannef, I/524, no: 2005; İbn Ebî Şeybe, Musannef, III/539, no: 8469; Müslim, 

Mesâcid, 42, I/450-451, no: 249, 250; İbn Mace, Mesâcid, 16, I/259; Tirmizî, Salât, 161, I/420. Bu 

rivayettelerde “ yirmi yedi kat” faziletli olduğu zikredilmiştir. 
943 İbn Mâce, Mesâcid, 16, I/259. 
944 Abdurrazzak, Musannef, I/523, no: 2002. 



196 
 

aynı hadis bu örnekte de olduğu gibi daha erken kaynaklarda mevkûf olarak 

nakledilmişken, sonraki kaynaklarda merfû şekilde tahric edilmiştir.  

2. Şu’be’nin, Abdullah b. Mes’ûd’dan mevkuf olarak rivayet ettiği şu hadisi İsrâîl 

merfû’ olarak rivayet etmiştir:  

 .يَصْدرُُونَ مِنْهَا بِأعَْمَالِهِمْ" "عَنْ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ } وَإنِْ مِنْكُمْ إلِاَّ وَارِدهَُا { قَالَ يَدْخُلوُنهََا أوَْ يَلِجُونهََا ثمَُّ 

Abdullah “Hepiniz Cehennem’e uğrayacaksınız.” (Meryem, 19/71) ayetine 

göre, herkes Cehennem’e girecek veya oradan geçecek sonra amellerine göre oradan 

çıkacaktır, dedi.945 

Abdurrahmân b. Mehdî (ö. 198), “İsrâîl, aynı sözleri Hz. Peygamber’den (sav) 

rivayet ediyor.” demiş; Şu’be de “Evet, bu veya aynı anlamda bir sözü Hz. Peygamber 

(sav) söyledi.” diyerek,946 Süddî’den onu merfû’ olarak işittiğini, fakat kendisinin kasıtlı 

olarak onu terk ettiğini ifade etmiştir. Elbânî de mevkuf olanın sahih ve hükmen merfû’ 

olduğunu söylemiştir.947 

Abdullah b. Mes’ûd’dan nakledilen şu hadis hakkında da Şu‘be “Onun ref’ 

edildiğini; fakat kendisinin, merfu olarak rivayet etmediğini” söylemiştir. 

ل: لو أن رجلا هم فيه بالحاد وهو بعدن أبين لأذاقه :في قوله عز وجل ومن يرد فيه بالحاد بظلم قا "يقول

 الله عز وجل عذابا أليما."

 Yüce Allah’ın “Kim de orada (Mescid-i Harâm) zulmederek haktan sapmak 

isterse, biz ona elem dolu bir azaptan tattıracağız” (Hac, 22/25) ayeti ile ilgili olarak 

şunu söyledi: 

“Bir kişi, ta madenin derinliklerinde de olsa doğru yoldan sapmayı isterse Yüce 

Allah ona elem verici bir azap tattırır.”948  

Dârakutnî, İlel’de hadisi rivayet eden Süddî hakkında ihtilaf edildiğini, 

Şu’be’nin Süddî’den bu hadisi merfû’ olarak, Süfyân es-Sevrî’nin ise, mevkuf olarak 

                                                      
945 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/196, no: 4128; Tirmizî, Tefsîrü’l-Kur’ân, 20, V/317. 
946 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/196, no: 4128. İsrâil’in merfû’ olarak rivayet ettiği hadisler için bkz: 

Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/206-207, no: 4141; Tirmizî, Tefsîrü’l-Kur’ân, 20, V/317 (Rivayetin 

sonunda “Şimşek gibi, sonra rüzgâr gibi, sonra atlı gibi, sonra yaya gibi, sonra adamın çekmesi gibi, sonra 

adımı gibi” ifadesi mevcuttur. Tirmizî bu hadisin hasen olduğunu söylemiş ve Şu’be’nin ref etmediğini 

bildirmiştir.). 
947 Tirmizî, Tefsîrü’l-Kur’ân, 20, V/317, no: 3160. 
948 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/155, no: 4071. (İsnâdı: İbn Mes’ûd- Mürre- es-Süddî (İsmail b. 

Abdurrahmân b. Ebî Kurayme)- Şu’be- Yezîd b. Hârûn); VII/340, no: 4316 (İsnad ve metin açısından 

tekrardır.); Bezzâr, Müsned, V/390-391, no: 2024 (İsnadı: İbn Mes’ûd- Mürre- es-Süddî- Şu’be- Yezîd b. 

Hârûn- Abde b. Abdullah ve el-Fadl b. Sehl). 



197 
 

naklettiğini söyleyerek, es-Sevrî’nin Süddî’den mevkuf olarak naklettiği rivayeti 

zikretmiştir.949 Ancak Şu’be de kendisine merfû’ olarak rivayet edilmesine rağmen 

hadisi ref’ etmediğini ifade etmiştir. Dolayısıyla Şu’be’nin naklettiği hadis de 

mevkuftur. 

 "مثل الذي يعين عشيرته على غير الحق مثل البعير ردي في بئر فهو يمد بذنبه" .3

“Haksız yere kabilesine yardım eden, kuyuya düşen bir deveyi kuyruğundan 

tutup çıkaran kişi gibidir.” hadisi hakkında Şu’be “وأحسبه قد رفعه إلى رسول الله” “Onun 

(Simâk’ın) hadisi Rasulullah’a (sav) ref’ ettiğini zannediyorum” demiştir.950 

Tayâlisî de “İbn Mes’ûd- Abdurrahmân b. Abdullâh- Simâk b. Harb- Hamza b. 

Sâbit ve Şu’be” isnâdıyla hadisi zikrettikten sonra Hamza b. Sâbit’in ref’ ettiğini, 

Şu’be’nin ise ref’ etmediğini söylemiştir.951 

Daha önce zikredilen “Rasulullah’ın kırk kişilik kırmızı bir çadırdayken kendi 

adına bilerek yalan uyduran kişinin cehenneme gireceğiyle” ilgili söylediği uzunca 

hadisin sonunda bu ifade yer almaktadır.952 Burada hadis merfu’ olarak geçmektedir. 

Simâk’tan, Süfyân merfu’ olarak nakletmiştir.  Ancak İbn Mes’ûd’un Rasulullah’tan 

(sav) merfû’ çok az hadis rivayet ettiğini, kendisinin ondan merfû’ olarak rivayet 

etmekten çekindiğini söyleyen953 Şu’be bu hadisi de mevkuf olarak rivayet etmiştir.  

Şu’be b. Haccâc Ebu’l-Bestâm (ö. 160) hakkında Ali b. el-Medînî, yaklaşık 

2000 hadisi olduğunu söylemiştir. Ahmed b. Hanbel de, Şu’be’nin hüküm konusunda 

A’meş’ten daha güvenilir, sağlam olduğunu, hadislerin hükümlerini daha iyi bildiğini, 

Şu’be olmasaydı hadisin hükmünün (güç/otoritesinin) kaybolacağını, zamanında hadiste 

onun gibisi ve ondan iyisinin bulunmadığını, ravileri seçerek aldığını ve Kûfe ehlinden 

30 kişiden rivayette bulunduğunu ifade etmiştir. Yine Ahmed b. Hanbel, ravîlerin tenkid 

ve tevsîki, hadis hakkındaki görüşleri konusunda onun eşsiz yerine işaret etmiştir. 

Hammâd b. Zeyd, Şu’be, kendisine bir şeyde muhalefet ettiği zaman onu terk ettiğini, 

                                                      
949 Dârekutnî, el-İlel, V/268-269, no: 871 (İsnâdı: İbn Mes’ûd- Mürre- es-Süddî- Süfyân es-Sevrî- Yahyâ- 

Ömer b. Şebbe- Ya’kûb b. İbrâhîm el-Bezzâr ve Muhammed b. Sehl b. El-Fudayl. Rivayette “Kötülük 

isteyip yapmayana bunun yazılmayacağı,… geçmektedir.) 
950 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/272, no: 3726 (İsnâdı: İbn Mes’ûd- Simâk b. Harb- Şu’be- 

Muhammed). 
951 Tayâlisî, Müsned, s. 45-46, no: 344. 
952 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/350, no: 3801 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- İbn Mes’ûd- Abdurrahmân b. 

Abdullah- Simâk- Süfyân- Abdülmelik b. Amr ve Müemmel. Rivayette Abdullah b. Mes’ûd’un Hz. 

Peygamber’in yanına gittiği, O’nun yaklaşık kırk kişilik bir grup içerisinde kırmızı bir çadırda bulunduğu 

geçmekte, aynı zamanda rivayetin sonunda Rasulullah’ın ‘Haksız yere kendi halkına yardım eden, kuyuya 

düşen bir deveyi kuyruğundan tutup çıkaran kişi gibidir.’ buyurduğu zikredilmektedir.). 
953 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/224, no: 4158. 



198 
 

çünkü Şu’be’nin hadisi bir kez işitmeye razı olmadığını söylemiştir. Abdurrahmân b. 

Mehdî, Süfyân’ın “Şu’be hadis konusunda mü’minlerin emiridir” dediğini nakletmiştir. 

Şafiî de, “Şu’be olmasaydı Irak’ta hadis bilinmeyecekti” demiştir. Yahyâ b. Saîd el-

Kattân da, asla hadis bakımından Şu’be’den daha iyi bir kimseyi görmediğini ifade 

etmiştir. Yahyâ, Şu’be’nin; “ricali, kimin kimden aldığını” daha iyi bildiğini, Süfyân’ın 

ise “sâhibü ebvâb” olduğunu söylemiştir. Ebû Dâvûd,  Şu’be öldüğü zaman, Süfyân’ın 

“hadis öldü” dediğini, onun hadis konusunda Süfyân’dan daha iyi olduğunun 

söylendiğini, dünyada hadis bakımından Şu’be’den daha iyisinin bulunmadığını ifade 

etmiştir. Sâlih b. Muhammed el-Bağdâdî, “Ricâl hakkında konuşanların ilki Şu’be’dir, 

sonra onu Yahyâ b. Said el-Kattân, onu da Ahmed b. Hanbel ve Yahyâ b. Maîn takip 

etti” demiştir.954 Hadisler hakkında otorite olan, kimin kimden aldığını iyi bilen 

Şu’be’nin, “İbn Mes’ûd’un çok az hadisi merfû’ olarak naklettiğini söylemesi” önem 

arz etmektedir. 

Zübeyd de Ebû Vâil’in, İbn Mes’ûd’dan merfû’ olarak naklettiği “ سباب المسلم

أنت “ Müslümana sövmek fasıklık, öldürmek ise küfürdür” hadisi için = فسوق وقتاله كفر 

 Abdullah’ın onu Rasulullah’tan = سمعته من عبدالله يرويه عن رسول الله صلى الله عليه و سلم ؟

(sav) naklettiğini işittin mi?” diye sormuştur.955 İbn Mes’ûd, genellikle Rasulullah’tan 

(sav) nakletmekten çekindiği için Zübeyd’in emin olmak maksadıyla bu soruyu sorduğu 

izlenimi vermektedir.  

4. Abdullah b. Mes’ûd’dan merfû’ ve mevkuf olarak nakledilen şöyle bir rivayet 

kaynaklarımızda mevcuttur: 

" بَا وَإِنْ كَثرَُ فَإنَِّ عَاقبِتَهَُ تصير إِلَى قلُ ٍ  "الر ِ

“Faiz ne kadar çok olursa olsun, sonunda azdır (akıbeti azalmaktır).”956 

Bu hadisi Şerîk’in bir defasında merfu’ bir defasında ise, mevkuf olarak 

naklettiği zikredilmiştir.957 Şerik’in hıfzının kötü olduğu söylenmiştir. Bezzâr’daki 

rivayetin isnadında “ref etti” ifadesi mevcuttur. Bu, merfû’ oluşunda şüphe bulunduğu 

izlenimi vermektedir. Aynı zamanda Bezzâr, bu haberi Abdullah b. Mes’ûd’dan başka 

                                                      
954 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XII/489-495. 
955 Müslim, Îmân, 28, I/81, no: (64)-116, 117. 
956 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/297, no: 3754; VII/126, no: 4026; İbn Mâce, Ticârât, 58, II/765; 

Bezzâr, Müsned, V/411, no: 2042 (İsnadda “ref etti” ifadesi kullanılmıştır.).  
957 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/126, no: 4026. 



199 
 

Rasulullah’tan (sav) nakleden birisini bilmediğini ifade etmiştir.958 Dolayısıyla bu 

rivayetin İbn Mes’ûd’un sözü olması kuvvetli bir ihtimaldir. 

طَانُ."لشَّيْ الْمَرْأةَُ عَوْرَةٌ وَأقَْرَبُ مَا تكَُونُ مِنْ رَب هَِا إذاَ كَانتَْ فِي قعَْرِ بَيْتهَِا فَإذِاَ خَرَجَتِ اسْتشَْرَفهََا ا .5 ” 

“Kadın avrettir ve Rabbine en yakın olduğu yer, evinin arka odasıdır. Dışarı 

çıktığında onu şeytan karşılar.”959 

İbn Mes’ûd’dan mevkuf olarak nakledilen bu rivayet, bazı kaynaklarda merfû’ 

olarak nakledilmiştir.960 Rivayet daha erken dönem kaynaklarımızdan olan İbn Ebî 

Şeybe (ö. 235)’nin Musannef’inde mevkûf olarak tahric edilmişken, daha sonraki 

döneme ait kaynaklarımızdan Tirmizî (ö. 279)’nin Sünen’inde ilk kez merfû’ olarak 

nakledilmiştir. 

Merfû olarak nakledilen rivayetlerin isnâdında bulunan Katâde 

müdellislerdendir961, bu rivayeti de “عن” sigası ile nakletmiştir. Bu da rivayette za’f 

olduğunu göstermektedir. Aynı zamanda daha erken dönem kaynaklarından olan İbn 

Ebî Şeybe’nin Musannef’inde mevkuf olarak nakledilmesi de sonradan merfû’ olarak 

nakledildiği görüşünü desteklemektedir. 

 Sudaki balığı satın almayınız. Şüphesiz ki o = لاَ تشَْترَُواالسَّمَكَ فِى الْمَاءِ فَإنَِّهُ غَرَرٌ" .6

aldatmadır."962 

Bu rivayetin geçtiği ilk kaynak eş-Şafiî (ö. 204)’nin el-Umm’udur ve burada 

isnad zikredilmeden İbn Mes’ûd ile Hz. Ömer’in görüşü olarak nakledilmiştir.963  

Tirmizî, Ebû Hureyre’den naklettiği Rasulullah’ın “Bey’u’l-ğararı yasakladığı”yla ilgili 

hadisi zikrettikten sonra Şafiî’nin sudaki balığın satılmasının “Büyû’u’l-ğarar”dan 

olduğunu söylediğini ifade etmiştir.964 Yani bu rivayet İmam Şafiî’nin görüşü olarak 

nakledilmiştir. Rivayet ilk olarak Ahmed b. Hanbel’in Müsned’inde merfû’ olarak tahric 

                                                      
958 Bezzâr, Müsned, V/411, no: 2042. 
959 İbn Ebî Şeybe, Musannef, III/380, no: 7690; Nikâh, 273, VI/353, no: 17889 (Rivayetin başında 

“Kadınları evde tutun” ifadesi, sonunda da “Şeytanın kadına ‘hoşlandığın kişilere uğrarsın’ dediği” 

zikredilmiştir); Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/295, no: 9481. 
960 Tirmizî, Sünen, er-Radâ’, 18, III/476 (Rivayette “Rabbine en yakın olduğu yer evinin arka odasıdır” 

ifadesi bulunmamaktadır. Tirmizî bu hadis için “Hasen garîb” demiştir.); Bezzâr, Müsned, V/427, no: 

2061;  İbn Huzeyme, Sahîhu İbn Huzeyme, s. 389, no: 1685, 1686; Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, X/108, 

no: 10115; İbn Hibbân, Sahîh, XII/412, no: 5598 (Şuayb el-Arnavûd, ravilerinin sika fakat isnadının 

munkatı’ olduğunu söylemiştir.); XII/413, no: 5599. 
961 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, VIII/351-356.  
962 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VII/528, no: 22361; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/197, no: 3676; Taberânî, 

el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/321, no: 9607; Beyhakî (ö.458), Ebû Bekr Ahmed b. el-Huseyn b. Ali, Sünenü’l-

Kübrâ, Beyrût, 1352, V/340. 
963 Şâfiî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs (ö. 204), el-Umm, Mısır, 1321, VII/94. 
964 Tirmizî, el-Büyû’, 17, III/532. 



200 
 

edilmiştir965 ve senedi munkatı’dır. Beyhakî, merfû’ olarak rivayet edilen hadisi 

zikrettikten sonra el-Müseyyeb (ö. 105) ve İbn Mes’ûd arasında irsâl olduğunu 

belirtmiştir.966 el-Müseyyeb b. Râfi’ (ö. 105), İbn Mes’ûd’la karşılaşmamış ve ondan 

hadis işitmemiştir. İbn Mes’ûd’dan mürsel rivayetleri vardır.967 Rivayeti kendisinden 

nakleden Yezid b. Ebî Ziyâd (ö. 137) için ise, münekkitler “raffâ’” nitelemesinde 

bulunmuş,968 hafız ve kavî olmadığını, zayıf bir râvî olduğunu söylemişlerdir. Aynı 

zamanda Dârakutnî ve İbn Hibbân gibi alimler tarafından çok hata yaptığı ve telkini 

kabul ettiği ifade edilmiştir.969 Hadisleri ref’ettiğinin ve telkini kabul ettiğinin 

söylenmesi bu hadisi telkin sonucu ref’etmiş olabileceğini akla getirmektedir. Nitekim 

İbnü’l-Cevzî de, Yezid’in bu rivayeti telkîn sonucu ref’etmiş olabileceğini 

belirtmiştir.970 Beyhakî, Huşeym’in ve Süfyân es-Sevrî’nin, Yezîd’den mevkuf olarak 

naklettiği, İbn Mes’ûd’un “Sudaki balığı satın almayı kerih gördüğü”  rivayetinin sahih 

olduğunu belirtmiştir.971 Bu, ref’edildiği ihtimalini desteklemektedir. Heysemî de, 

Ahmed b. Hanbel’in naklettiği bu hadisteki ravilerden Muhammed b. es-Semmâk’ın 

tercemesini bulamadığını, diğer ravilerin ise sika olduğunu söylemiştir.972 Heysemî, 

aynı zamanda Ahmed b. Hanbel’in bu hadisi merfû’ ve mevkuf olarak naklettiğini 

mevkuf rivayetteki ravilerin sahih olduğunu ifade etmiştir.973 Ancak Ahmed b. 

Hanbel’in tahric ettiğini söylediği mevkuf rivayeti tespit edemedik. 

7. Abdullah b. Mes’ûd’dan merfu’ olarak nakledilen şu hadisin mevkuf şeklinin 

sahih olduğu ifade edilmiştir: 

"إن المرأة من نساء أهل الجنة ليرى بياض ساقها من وراء سبعين حلة حتى يرى مخها وذلك بأن الله 

 يقول كأنهن الياقوت والمرجان فأما الياقوت فإنه حجر لو أدخلت فيه سلكا ثم استصفيته لأريته من ورائه"

“Cennetteki kadınların bacaklarının beyazlığı yetmiş kat elbisenin altından 

görülür. Hatta bacağındaki iliği bile görülür. Zira Allahu Teâlâ, ‘Onlar yakut ve mercan 

gibidir’ (Rahmân, 55/58) buyurmuştur. Yakut ise bir taştır. İçerisine bir iplik 

takıldığında saf olduğu zaman içerisindeki ipi bile görürsün.”974 Bu hadisi Atâ’ b. es-

                                                      
965 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/197, no: 3676. 
966 Beyhakî, Sünenü’l-Kübrâ, V/340. 
967 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, VIII/336-337, no: 1348/14655; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, 

X/153. 
968 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, IX/326-327, no: 1114/16769. 
969 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, XI/329-331. 
970 İbnü’l-Cevzî, el-İlel, II/595. 
971 Beyhakî, Sünenü’l-Kübrâ, V/340. 
972Heysemî, Mecmeu’z-Zevâîd, IV/80. 
973 Heysemî, a.y. 
974 Tirmizî, Cenne, 5, IV/676.  



201 
 

Sâib (ö. 136)’den, Ubeyde b. Humeyd (ö. 190) merfû’ olarak rivayet etmiştir.975 

Atâ’dan aynı manada bir hadisi Ebu’l-Ahves nakletmiş ve ref’ etmemiştir.976 Tirmizî, 

bunun Ubeyde b. Humeyd’in hadisinden daha sahih olduğunu, onun dışında Atâ’dan 

hadisi ref’ edenin olmadığını ifade etmiş, Cerîr’in de Atâ’dan hadisi naklettiğini ve ref’ 

etmediğini söylemiştir.977 Tefsir ile alakalı sahabe sözleri bazı alimlere göre merfû’ 

kabul edildiği için bu rivayetin daha sonra ref’ edilmiş olabileceği ihtimalini akla 

getirmektedir. Sahabenin bunu kendisinin söyleyemeyeceği düşünülerek hükmen 

merfû’ olduğu düşünülmüş ve ref’ edilmiş olması muhtemeldir. 

 Ölümü ilân cahiliye işidir” rivayeti İbn Mes’ûd’dan = النَّعْيُ مِنْ أمَْرِ الْجَاهِلِيَّةِ." .8

mevkûf978 ve merfû’ olarak979 nakledilmiştir.980 

Tirmizî, Ebû Hamza’nın Meymûn el-A’ver olduğunu ve ehli hadise göre 

“kavî” olmadığını söylemiş ve hadisin “hasen garîb” olduğunu ifade etmiştir.981 Bazı 

alimler hadis bakımından zayıf olduğu ifade edilen Ebû Hamza’nın hadislerinin 

yazılabileceğini, bazı alimler ise yazılamayacağını söylemiştir.982 Dârakutnî, hadisin 

isnadlarını zikrettikten sonra sahih olanın Abdullah b. Mes’ûd’un sözü olduğunu 

belirtmiştir.983 Nitekim rivayet, daha erken dönem kaynaklarından olan İbn Ebî 

Şeybe’nin Musannef’inde mevkuf olarak zikredilmişken, daha geç döneme ait 

eserlerden olan Tirmizî’nin Sünen’inde merfû’ olarak nakledilmiştir. Bu da daha sonra 

ref’ edilmiş olma ihtimalinin bir göstergesidir. 

                                                      
975 Rasulullah (sav)- İbn Mes’ûd- Amr b. Meymûn- Atâ’ b. es-Sâib- Ubeyde b. Humeyd- Ferve b. Ebi’l-

Müğrâ’- Ubeydullah b. Abdurrahmân. Şu isnadla da benzer şekilde rivayet edilmiştir: Rasulullah (sav)- 

İbn Mesûd- Amr b. Meymûn- Atâ’ b. es-Sâib- Ubeyde b. Humeyd- Hennâd. Bkz: Tirmizî, Cenne, 5, 

IV/676. 
976 Tirmizî, Cenne, 5, IV/676 (İsnâdı: İbn Mes’ûd- Amr b. Meymûn- Atâ’ b. es-Sâib- Ebu’l-Ahves- 

Hennâd) “Bu manada bir hadisi Rasulullah’tan (sav) nakletti ancak ref’ etmedi” ifadesi mevcuttur.  
977 Tirmizî, Cenne, 5, IV/676-677 (İsnâdı: İbn Mes’ûd- Amr b. Meymûn- Atâ b. es-Sâib- Cerîr- Kuteybe). 
978 İbn Ebî Şeybe, Musannef, IV/450, no: 11309 (İsnâdı: Abdullah- Alkame- İbrâhîm- Ebû Hamza- 

Süfyân- Vekî’); Bezzâr, Müsned, V/40-20, no: 1575 (İsnâdı: Abdullah- Alkame- İbrâhîm- Ebû Hamza- 

Süfyân- Ebû Kuteybe- Muhammed b. Hâlid b. Haddâş). 
979 Tirmizî, Cenâiz, 12, III/312 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- Abdullah- Alkame- İbrâhîm- Ebû Hamza- 

Anbese- Hârûn b. el-Muğira ve Hukkâm b. Selem- Muhammed b. Humeyd er-Râzî. Rivayetin başında 

Rasulullah’ın (sav) “Ölümü ilandan kaçınınız” buyurduğu, rivayetin sonunda da İbn Mes’ud’un “Ölümü 

ilan, ölü için ezandır” dediği geçmektedir.). 
980 Na’y (ölümü ilan)’ın tamamen yasaklanmadığı, cahiliye dönemindeki uygulamadan sakındırıldığı 

ifade edilmiştir. Bir hayvana binip sokaklarda överek, ağıt yakarak ölümü ilan yasaklanmıştır. Bkz: İbn 

Hacer, Fethu’l-Bârî, III/135; en-Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref, el-Minhâc Şerhu Sahîh-i Müslim 

b. el-Haccâc, 2. Baskı, Beyrût, 1392, Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, (18 cilt), VII/21. 
981 Tirmizî, Cenâiz, 12, III/312-313. 
982 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, VIII/268-269, no: 1061/14368; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, 

X/395-396, no: 711. 
983 Darekutnî, İlel, V/165-6, no: 796. 



202 
 

9. Ahmed b. Hanbel’in Müsned’inde Abdullah b. Mes’ûd’dan tahric ettiği şöyle bir 

merfû rivayet mevcuttur: 

ِ قَالَ بَيْنمََا ابْنُ مَسْعوُدٍ يَخْطُبُ ذاَتَ يوَْمٍ فَإذِاَ هُوَ بِحَيَّةٍ تمَْشِي عَلَ  ى الْجِداَرِ فقَطََعَ عَنْ أبَِي الْأحَْوَصِ الْجُشَمِي 

هِ وَسَلَّمَ ضِيبِهِ أوَْ بِقَصَبَةٍ قَالَ يوُنسُُ بقَِضِيبِهِ حَتَّى قتَلََهَا ثمَُّ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَليَْ خُطْبتَهَُ ثمَُّ ضَرَبهََا بقَِ 

 يقَوُلُ مَنْ قتَلََ حَيَّةً فكََأنََّمَا قتَلََ رَجُلًا مُشْرِكًا قَدْ حَلَّ دمَُهُ 

Bir gün İbn Mes’ûd konuşma yaparken, birden duvarın üzerinde bir yılan 

gördü. İbn Mes’ûd konuşmasını kesti ve kılıcıyla veya bir kamışla vurdu -Yûnus, 

“kılıcıyla” demiştir- ve yılanı öldürdü. Sonra da, “Rasulullah’ın (sav) ‘Yılan öldüren 

kişi, kanı helal olan müşrik birini öldürmüş gibidir.’ buyurduğunu işittim” dedi.984 

Tayalisî’nin, Müsned’inde tahric ettiği rivayette olay zikredilmemiş,985 

Bezzâr’ın, Müsned’inde de farklı bir isnadla yine merfû’ olarak tahric edilmiştir.986 

İbn Ebî Şeybe ise, Musannef’inde rivayeti merfû ve mevkuf olarak şöyle 

nakletmiştir: 

987= Kim bir yılan öldürürse bir kafir öldürmüş olur.” .مَنْ قتَلََ حَيَّةً قتَلََ كَافِرًا" 

Taberânî de, el-Mu’cemü’l-Kebîr’de rivayeti hem merfû hem mevkûf olarak 

tahric etmiştir.988 

İsnâdı merfû’ olarak zayıftır, mevkuf hali ise sahihtir. Yahyâ b. Maîn, merfû 

olarak nakledilen isnaddaki Ebu’l-A’yun’un “zayıf” olduğunu söylemiş, İbn Ebî Hâtim 

de, “Meçhul olduğunu ve ondan Muhammed b. Zeyd dışında rivayet edeni bilmediğini” 

                                                      
984 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/291, no: 3746 (İsnâdı: Rasalullah (sav)- İbn Mes’ûd- Ebu’l-Ahves el-

Cüşemî- Ebi’l-A’yun el-Abdî- Muhammed b. Zeyd- Dâvûd b. Ebi’l-Furât- Yûnus ve Abdullâh b. Yezîd); 

VII/102, no: 3996 (İsnâdı: Rasûlullah (sav)- İbn Mes’ûd- Ebu’l-Ahves el-Cüşemî- Ebi’l-A’yun el-Abdî- 

Muhammed b. Zeyd- Dâvûd b. Ebi’l-Furât- Abdüssamed). 
985 Tayâlisî, Müsned, s. 42, no: 315 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- İbn Mes’ûd- Ebu’l-Ahves- Ebu’l-A’yun- 

Muhammed b. Zeyd- Dâvûd b. Ebi’l-Furât). 
986 Bezzâr, Müsned, V/334, no: 1847 (Rivayette “akrep” de zikredilmiştir. İsnâdı: Rasulullah (sav)- İbn 

Mes’ûd- Zirr- Abde b. Ebî Lübâbe- Hubeyb b. Ebî Sâbit- Mansûr- İsrâîl- Ubeydullâh b. Mûsâ- İbrâhîm b. 

Saîd); V/353, no: 1985 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- İbn Mes’ûd- Kâsım b. Abdurrâhmân’ın babası- Kâsım 

b. Abdurrâhmân- Ebî İshâk- Şerîk- Yezîd b. Hârûn- Ahmed b. Sinân ve Muhammed b. Mûsâ el-Kattân ve 

Muhammed b. Abde el-Vâsıtî. Bezzâr; Ebû İshâk’ın Kâsım’dan, onun babasından, onun da Abdullâh b. 

Mes’ûd’dan bu hadisten başka rivayetini bilmediğini söylemiştir. Şerîk için “sadûk” nitelemesinde 

bulunulmuş ve çok hata yaptığı söylenmiştir.). 
987 Mevkûf olarak nakledildiği yerler için bkz: İbn Ebî Şeybe, Musannef, VII/128, no: 20149 (İsnâdı: İbn 

Mes’ûd- İbrâhîm- A’meş- Ebû Muaviye); VII/130, no: 20160 (İsnâdı: İbn Mes’ûd- Esved- İbrâhîm- 

A’meş- Süfyân- Ebû Dâvûd Ömer b. Sa’d). Merfû’ olarak nakledildiği yer için bkz: İbn Ebî Şeybe, 

Musannef, VII/130, no: 20159 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- İbn Mes’ûd- Ebu’l-Ahves- Ebu’l-A’yun el-Abdî- 

Muhammed b. Zeyd- Dâvûd b. Ebi’l-Furât- Zeyd b. el-Hubâb). 
988 Mevkûf rivayetler için bkz: Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/351, no: 9745 (Rivayette “akrep” de 

zikredilmiştir. İsnâdı: İbn Mes’ûd- Kâsım- el-Mes’ûdî- Ebû Nuaym- Ali b. Abdülazîz); IX/351, no: 9746 

(Rivâyette “akrep” de zikredilmiştir. İsnâdı: İbn Mes’ûd- Kâsım b. Abdurrahmân’ın babası- Kâsım b. 

Abdurrâhmân- Ebû İshâk- İsrâîl- Abdullâh b. Recâ’- Osmân b. Ömer ed-Dabbî. Taberânî, Şerîk’in onu 

ref’ ettiğini, İsrâîl’in ref’ etmediğini söylemiştir.). Merfû’ rivayet için bkz: Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, 

X/106, no: 10109 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- İbn Mes’ûd- Ebu’l-Ahves- Ebu’l-A’yun el-Abdî- Muhammed 

b. Zeyd el-Kindî- Dâvûd b. Ebi’l-Furât el-Kindî- Haccâc b. el-Minhâl- Ali b. Abdülazîz). 



203 
 

ifade etmiştir.989 Muhammed b. Zeyd için, Ebû Hâtim, ‘salihu’l-hadîs’ demiş ve bir 

sakınca olmadığını ifade etmiştir.990 Darakutnî ise “Leyse bikavî” nitelemesinde 

bulunmuştur. Bezzâr’ın tahric ettiği rivayetin isnadında yer alan Hubeyb b. Ebî Sâbit’in 

tedlîs yaptığı ifade edilmiştir.991 Bu rivayeti de “عن” ile nakletmiştir. Dârakutnî 

İlel’inde, Hubeyb’in zikredilmediği mevkuf olan rivayetin doğruya daha çok 

benzediğini ifade etmiştir.992 

Görüldüğü gibi merfû’ olarak nakledilen rivayetlerin isnadları problemli 

görünmektedir. Mevkuf olan rivayetler ise sahihtir. 

10. Kaynaklarımızda İbn Mes’ûd’dan merfû’ olarak şöyle bir hadis nakledilmiştir: 

"بئسما لأحدكم أو بئسما لأحدهم أن يقول نسيت آية كيت وكيت بل هو نسي استذكروا القرآن فوالذي 

 نفسي بيده لهو أشد تفصيا من صدور الرجال من النعم من عقلها."

“Birinizin veya birinin şu şu ayetleri unuttum demeleri ne kötüdür. Aksine ona 

unutturulmuştur. Kur’ân’ı tekrar edip hatırlayın. Canım elinde olan Allah’a yemin olsun 

ki, insanın göğsünden Kur’ân’dan bir şeyin çıkıp gitmesi, hayvanlarının bağından 

kurtulup kaçmasından daha hızlıdır.”993 

Ayrıca zikredilen bu rivayetin, bir kısmı mevkûf olarak İbn Mes’ûd’dan, bir 

kısmı da merfû’ olarak Rasulullah’tan (sav) nakledilen varyantları mevcuttur: 

"تعاهدوا هذه المصاحف وربما قال القرآن فلهو أشد تفصيا من صدور الرجال من النعم من عقله قال: 

  يقل أحدكم إني نسيت آية كيت وكيت بل هو نسي."وقال رسول الله عليه الصلاة والسلام: لا

“Bu Mushafı –belki de Kur’ân’ı dedi- koruyun. ‘Kişinin göğsünden 

(hafızasından) Kur’ân’dan bir şeyin çıkıp gitmesi, hayvanların bağından kurtulup 

kaçmasından daha hızlıdır.’ Rasulullah (sav), ‘Biriniz şu şu ayeti unuttum demesin, 

fakat o unutturuldu desin.’ buyurmuştur.”994 

                                                      
989 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, IX/400-401, no: 1484/17139. 
990 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, VII/342, no: 1404/12947. 
991 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, III/119-120, no: 495/2788. 
992 Dârekutnî, İlel, V/74-75, no: 720. 
993 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/71, no: 3960; VII/237, no: 4176; VII/423, no: 4416; Müslîm, Salâtü’l-

Müsâfirîn, 33, I/544, no: (790)-228; Tirmizî, Kırâât, 10, V/193; Bezzâr, Müsned, V/83, no: 1656; Nesâî, 

İftitâh, 37, II/154-155. 
994 İbn Ebî Şeybe, Musannef, X/220, no: 30494; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/118, no: 3620; Müslim, 

Salâtü’l-Müsâfirîn, 33, I/544, no: (790)-229. Rivayet şu şekilde de nakledilmiştir:  

جَالِ مِنَ النَّعمَِ مِنْ عُقُ  "تعَاَهَدوُا هَذِهِ الْمَصَاحِفَ ، فَلَ  ياً مِنْ صُدوُرِ الر ِ لِهِ ، فَلاَ يَقوُلُ أحََدكُُمْ نسَِيتُ آيةََ كَيْتَ وَكَيْتَ ، قاَلَ رَسُولُ هِيَ أشََدُّ تفَصَ ِ

يَ."  اللهِ صلى الله عليه وسلم : بَلْ هُوَ نسُ ِ



204 
 

İbn Ebî Şeybe’nin tahrîc ettiği bir rivayette de, buradaki merfû’ kısım 

zikredilmeden İbn Mes’ûd’dan mevkûf olarak nakledilmiştir.995 

Bazı rivayetlerde ise, "عن ابن مسعود يرفعه” ifadesi kullanılarak hadis 

zikredilmiştir.996 

İsnadlara bakıldığında hem merfû’ hem mevkûf rivayetlerde İbn Mes’ûd’dan 

Ebû Vâil (Şakîk)’in naklettiği görülür. Ebû Vâil’den de Mansûr ve A’meş nakletmiştir. 

Mansûr’dan nakledilen rivayetler genelde merfû’dur, bir kısmı ise başı mevkûf, sonu 

merfû’dur. A’meş’ten nakledilen rivayetler ise, mevkûf veya başı mevkûf, sonu 

merfû’dur. Abdurrazzâk ve Ahmed b. Hanbel’in tahric ettikleri Mansûr’dan nakledilen 

rivayette “يرفعه” ifadesi zikredilmiştir. Ref’ edildiğinin özellikle belirtilmesi şüphe 

uyandırmaktadır. Görüldüğü gibi, sahih isnadlarla aynı ifadeler İbn Mes’ûd’dan ve 

Rasulullah’tan (sav) nakledilmiştir. Aynı anlamda Ebû Mûsâ997, İbn Ömer998 ve Ukbe b. 

Âmir’den999 de merfû’ hadisler kaynaklarımızda tahric edilmiştir. İbn Mes’ûd’dan 

merfû’ ve mevkûf olarak nakledilen bu hadisin, diğer sahabiler tarafından merfû’ olarak 

nakledilmesi merfû’ bir aslı bulunduğu için İbn Mes’ûd’dan rivayet eden bazı râvilerin 

daha sonra ref’ etmiş olabileceğini düşündürmektedir. 

11. Abdullah b. Mes’ûd’dan şöyle bir merfû’ hadis nakledilmiştir:  

"عن عبد الله قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: يؤتى بجهنم يومئذ لها سبعون الف زمام. مع         

 كل زمام سبعون الف ملك يجرونها"

“O gün cehennem yetmiş bin yularla getirilir ve her bir yuları yetmiş bin melek 

çeker.”1000 

Dârakutnî, bu rivayeti ref’ edenin Ömer b. Hafs b. Ğıyâs (ö. 222) olduğunu 

söyleyerek, “Müslim, Sahih’in’de Ömer b. Hafs hadisini tahric etse de bana göre sahih 

olan mevkuf olmasıdır” demiş ve onun dışındaki kişilerin mevkuf olarak rivayet 

                                                                                                                                                            
“Bu Mushafı koruyun. Kişinin göğsünden Kur’ân’dan bir şeyin çıkıp gitmesi, hayvanların bağından 

kurtulup kaçmasından daha önemlidir. Biriniz şu şu ayeti unuttum demesin. Rasûlullah (sav), “Bilakis o 

unutturuldu” demiştir.” Bkz: İbn Ebî Şeybe, Musannef, III/573-574, no: 8647. 
جَ الِ مِنَ النَّعمَِ مِنْ عُقلُِهَا."995 ياً مِنْ قلُوُبِ الر ِ  ,Bkz: İbn Ebî Şeybe "تعَاَهَدوُا هَذِهِ الْمَصَاحِفَ وَرُبَّمَا قاَلَ : الْقرُْآنَ فلََهُوَ أشََدُّ تفََص ِ

Musannef, X/219, no: 30493. 
996 Abdurrazzâk, Musannef, III/359, no: 5967; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/120, no: 4020. 
997 İbn Ebî Şeybe, Musannef, X/219, no: 30492. 
998 İbn Ebî Şeybe, Musannef, 13, X/219, no: 30490. 
999 İbn Ebî Şeybe, Musannef, X/219, no: 30491. 
1000 Müslim, Cenne, 12, III/2184, no: (2842)-29 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- İbn Mes’ûd- Şakîk- el-Alâ’ b. 

Hâlid b. el-Kâhilî- Hafs b. Gıyâs- Ömer b. Hafs b. Gıyâs); Bezzâr, Müsned, V/162, no: 1754 (İsnad 

aynıdır); Tirmizî, Sıfatü Cehennem, 1, IV/701 (Aynı isnadla nakledilmiştir.); Hâkim, el-Müstedrek, 

IV/595. 



205 
 

ettiklerini ifade etmiştir.1001  Mervan b. Muaviye1002  ve İshak b. Mansur1003 bu rivayeti 

mevkuf olarak nakletmiştir.  

Tirmizî, Abdullah b. Mes’ûd’dan merfû’ olarak hadisi naklettikten sonra, 

Süfyan es-Sevrî’nin ref etmediğini söyleyerek, isnâdını nakletmiştir.1004 Sayı 

bakımından daha fazla sika râvi, rivâyeti mevkuf olarak nakletmiştir. Aynı zamanda 

daha erken dönem kaynağı olan İbn Ebî Şeybe’nin Musannef’inde rivayet mevkuf 

olarak tahric edilmiştir. Gaybî konuyla ilgili bir haber olduğu için İbn Mes’ûd’un 

kendisinin söyleyemeyeceği, Rasulullah’tan (sav) öğrenmiş olacağı düşünülerek ref 

edilmiş, hükmen merfu’ olduğu düşünülmüş bir rivayet olması muhtemeldir. Burada da 

mevkûf olan rivayet sahihtir. 

Abdullah b. Mes’ûd’dan hem merfû’ hem mevkûf olarak nakledilmiş olan 

rivayetlerden mevkûf olanların daha sahîh olduğunu gösteren örnek rivayetleri 

çoğaltmak mümkündür. Dârakutnî’nin İlel’inin beşinci cildinde İbn Mes’ûd’dan merfû 

ve mevkuf olarak nakledilen 76 rivayet zikredilmiştir. Konunun başında ifade edildiği 

gibi 60 tanede mevkûf olanın sahîh olduğu belirtilmiştir. Beyhakî de Sünen’inde merfû’ 

ve mevkûf olarak nakledildiğini bildirdiği 6 rivayetin hepsinde mevkûf halinin sahîh 

olduğunu söylemiştir.1005 Çalışmamızın hacmini genişletmemek için İbn Mes’ûd’dan 

nakledilen rivayetler içerisinde mevkuf olanların sahih olduğunu gösteren bazı 

örneklerin incelenmesiyle yetinilmiştir. Kaynaklarımızda İbn Mes’ûd’dan çok sayıda 

merfû’ rivayetin bulunduğu söyleminin, çok da doğruyu yansıtmadığı söylenebilir. Zira 

temel hadis kaynaklarında yer alan merfû’ rivayetlerden bir kısmının problemli olduğu, 

mevkûf hallerinin sahih olduğu tespit edilmiştir.  

d. Bazı Hadislerin Abdullah b. Mes’ûd’dan Mevkuf, Başka Sahabilerden Merfu’ 

Olarak Nakledilmesi 

Kaynaklarımızda yer alan bazı hadisler diğer sahabiler tarafından merfû’ olarak 

nakledilmişken, İbn Mes’ûd’dan mevkûf olarak nakledilmiştir. Bu, İbn Mes’ûd’un Hz. 

Peygamber’den işittiği rivayetleri onu zikretmeden naklettiğine delil olabilmesi 

açısından önemlidir. Konuyla ilgili bazı örnek rivayetler verilecektir. 

                                                      
1001 Darekutnî, İlel, V/86-87, no: 732. 
1002 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XII/101, no: 35116 (İsnâdı: İbn Mes’ûd- Şakîk- el-Alâ’ b. Hâlid el-Esedî- 

Mervân b. Muaviye). 
1003 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XII/113, no: 35167 (İsnâdı: İbn Mes’ûd- Zirr- Âsım- Esbât b. Nasr- İshâk 

b. Mansûr). 
1004 Tirmizî, Sıfatü Cehennem, 1, IV/701 (İsnâdı: İbn Mes’ûd- Şakîk- el-Alâ’ b. Hâlid- Süfyân es-Sevrî- 

Ebû Âmir el-Akdî ve Abdülmelik b. Ömer- Abd b. Humeyd). 
1005 Beyhakî, Sünen,  II/79; III/30, 363; VIII/75; IX/344; X/187. 



206 
 

1. Abdullah b. Mes’ûd’dan başı mevkuf, sonu merfû’ olan şu hadis rivayet 

edilmiştir: 

"من اشترى محفلة وربما قال شاة محفلة فليردها وليرد معها صاعا ونهى النبي صلى الله عليه وسلم 

 عن تلقي البيوع"

“Sütü memesinde tutup biriktirilmiş bir hayvanı -belki böyle bir koyun 

demiştir- satın alan kişi, onu geri versin, yanında bir sa’ da buğday versin.  Hz. 

Peygamber (sav), malı pazara gelmeden karşılayıp satın almayı yasaklamıştır.”1006 

Abdurrazzak’ın tahric ettiği rivayette İbn Mes’ûd’un “Sütü memesinde 

biriktirilmiş bir koyun satın alan kişi onu geri versin, onunla beraber bir sa’ hurma 

versin” dediği zikredilmiş, rivayetin sonunda Hz. Peygamberden nakledilen kısma yer 

verilmemiştir.1007 

İbn Mace’nin, İbn Mes’ud’dan tahric ettiği rivayette ise, hadisin sadece “Hz. 

Peygamber malı pazara gelmeden karşılayıp satın almayı yasaklamıştır” kısmı 

mevcuttur.1008 

Ahmed b. Hanbel ve İbn Mâce’nin, Abdullah b. Mes’ûd’dan merfû olarak 

naklettikleri hadis ise şöyledir: 

ادِقُ  حِلُّ وقُ قَالَ بيَْعُ الْمُحَفَّلَاتِ خِلَابَةٌ وَلَا تَ الْمَصْدُ  "حَدَّثنََا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ الصَّ

 الْخِلَابَةُ لِمُسْلِمٍ"

“Doğru sözlü olan ve doğruluğu tasdik edilen Rasulullah (sav), “Hayvanın 

sütünü sağmayıp göğsünü şişirerek satmak aldatmaktır. Aldatmak ise müslümana helal 

değildir.” buyurdu.”1009 

Bu rivayetin isnadında yer alan Câbir için Yahyâ b. Maîn “zayıf” demiş ve 

Abdurrahmân b. Mehdî ile beraber onun hadisini terk etmişlerdir.1010 

                                                      
1006 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/171-172, no: 4096; Buhârî, Büyû’, 64, II/755, 759. 
1007 Abdurrazzak, Musannef, VIII/198, no: 14866. 
1008 İbn Mâce, et-Ticârât, 12, II/735.  
1009 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/193-194, no: 4125 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- İbn Mes’ûd- Mesrûk- 

Ebu’d-Duhâ (Müslim b. Sabîh el-Hemedânî)-  Câbir (İbn Yezîd el-Cu’fî)- el-Mes’ûdî (Abdurrahmân b. 

Abdullah b. Utbe)- Vekî’. Câbir’in zayıflığı sebebiyle isnad zayıftır. Merfû’ olarak rivayet etmiştir. 

Darekutnî, mevkuf halinin sahîh olduğunu söylemiştir.); İbn Mace, Ticârât, 42, II/753, no: 2241. 
1010 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, II/429-430. 



207 
 

Abdurrazzak’ta ise hadis “Hayvanın sütünü sağmayıp göğsünü şişirerek 

satmaktan kaçının. O aldatmaktır. Aldatmak ise müslümana helal değildir” şeklinde 

mevkuf olarak nakledilmiştir.1011 

Bu rivayette, “Rasulullah’ın (sav) malı pazara gelmeden karşılayıp satın almayı 

yasakladığı” ve “Sütü sağılmadan göğsü şişirilerek satılan hayvanın geri verilmesi ve 

yanında da bir sa’ buğday verilmesi gerektiği” zikredilmemiştir. 

İbn Mes’ûd’dan mevkuf hali sahih isnadla nakledilen bu hadis; Abdurrazzâk, 

Ahmed b. Hanbel, Müslim, Ebû Dâvûd, Tirmizî, Nesâî ve İbn Mâce’de Ebû 

Hureyre’den merfû’ olarak nakledilmiştir.1012 Yine Abdurrazzak, el-Hasen’den de hadisi 

mefû’ olarak tahric etmiştir.1013  

2. Kaynaklarımızda Abbâd b. Temîm’in1014 amcası Abdullâh b. Zeyd’in1015, 

“Namazdayken kendisinde bir şey (yani hades) meydana geldiğini hayal eden 

kimsenin halini Rasulullah’a (sav) arz ettiği; Hz. Peygamber’in de: 

“ حتى يسمع صوتا أو يجد ريحا -أو لا ينصرف  -لا ينفتل   = Bir ses veya koku duymadıkça 

namazdan çıkmasın” dediği nakledilmiştir.1016 

            Yine Ebû Hureyre, Hz. Peygamber’in “  إذا وجد أحدكم في بطنه شيئا فأشكل عليه أخرج منه

 Biriniz karnında bir şey hisseder de =  صوتا أو يجد ريحايسمع شيء أم لا فلا يخرجن من المسجد حتى 

ondan bir şey çıkıp çıkmadığını kestiremezse, ses işitmedikçe veya koku duymadıkça 

sakın mescidden çıkmasın” dediğini rivayet etmiştir.1017 

             İbn Mes’ûd ise, bunu sahih bir isnadla mevkûf olarak şöyle nakletmiştir:  

فإذا أحس أحدكم  في صلاته ليقطع عليه صلاته فإذا أعياه نفخ في دبرهقال بن مسعود إن الشيطان ليطيف بالرجل 

 فلا ينصرفن حتى يجد ريحا أو يسمع صوتا

                                                      
1011 Abdurrazzak, Musannef, VIII/198, no: 14865. 
1012 Abdurrazzak, Musannef, VIII/197, no: 14858, Ahmed b. Hanbel, Müsned, XII/492, no: 7523; 

XIII/129, no: 7698; XIV/550, no: 9006; XV/343-344, no: 9559; XVI/41, no: 9960; XVI/90-91, no: 

10058; XVI/173, no: 10239; XVI/345, no: 10586; Müslim, Büyû’, 7, II/1158-1159, no: 23-28; İbn Mâce, 

Ticârât, 42, II/753; Ebû Dâvûd, el-Büyû’ ve’l-İcârât, 48, III/727; Tirmizî, Büyû’, 29, III/553-554; Nesaî, 

Büyû’, 14, VII/253-254. 
1013 Abdurrazzak, Musannef, VIII/197, no: 14860. 
1014 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XIV/108-109, no: 3075. 
1015 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XIV/538-539, no: 3281. 
1016 İbn Ebî Şeybe, Musannef, III/454, no: 8071 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- Abdullah b. Zeyd- Abbâd b. 

Temîm- ez-Zührî- İbn Uyeyne); Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXVI/376, no: 16450; Buhârî, Vudû’, 4, 

I/64; Vudû’, 33, I/77; el-Büyû’, 5, II/725; Müslim, el-Hayz, 26, I/276, no: (361)-98; Ebû Dâvûd, Tahâret, 

68, I/122; Nesâî, Tahâret, 115, I/98-99.  
1017 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XV/208, no: 9355; Müslim, el-Hayz, 26, I/276, no: (362)-99; Ebû Dâvûd, 

Tahâret, 68, I/123; Tirmizî, Tahâret, 56, I/109.   



208 
 

            “Şeytan bir kimse namazdayken, namazdan alıkoymak için çevresinde döner, 

ona güç yetiremediği zaman arkasına üfler. Biriniz (abdestinin bozulduğunu) hissettiği 

zaman koku duymadıkça veya ses işitmedikçe sakın namazdan çıkmasın.”1018   

             İbn Ebî Şeybe’nin Musannef’inde ravi kaynaklı olduğu anlaşılan bazı 

değişikliklerle yine İbn Mes’ûd’dan mevkûf olarak nakledilmiştir.1019 Merfû’ bir aslı 

bulunan hadisi İbn Mes’ûd’un, Rasulullah’ın (sav) adını zikretmeden kendi sözü gibi 

nakletmeyi tercih ettiği görülmektedir. 

3. Oruç tutmanın fazileti ile ilgili de İbn Mes’ûd’dan mevkuf olarak şöyle bir hadis 

nakledilmiştir: 

فرحتان فرحة عند فطره وفرحة حين يأتي ربه وخلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح  "للصائم

 المسك"

“Oruçlu için iki sevinç vardır: İftar ettiğindeki sevinç ve Rabbine 

kavuştuğundaki sevinç. Oruçlunun ağzındaki koku, Allah katında misk kokusundan 

daha güzeldir.”1020 

Ahmed b. Hanbel ise, hadisi Müsned’inde merfû’ olarak şöyle nakletmiştir: 

ةِ  مِائَ ثاَلِهَا إِلَى سَبْعِ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ جَعلََ حَسَنَةَ ابْنِ آدمََ بعِشَْرِ أمَْ 

ائِمِ فَرْحَتاَنِ فَرْحَةٌ عِنْدَ إِفْطَارِهِ وَفَرْحَةٌ  وْمُ لِي وَأنََا أجَْزِي بِهِ وَلِلصَّ وْمَ وَالصَّ وفُ فمَِ يوَْمَ الْقِيَامَةِ وَلَخُلُ  ضِعْفٍ إلِاَّ الصَّ

ائِمِ أطَْيبَُ عِنْدَ اللَّهِ مِنْ رِيحِ الْمِسْكِ   الصَّ

“Rasulullah (sav) şöyle demiştir: Allah (cc), oruç dışında ademoğlunun 

iyiliklerine on mislinden yedi yüz küsür misline kadar karşılık verir. (Allah (cc)), ‘Oruç 

benim içindir ve karşılığını ben veririm’ buyurmuştur. Oruçlu için iki sevinç vardır. 

İftar ettiğindeki sevinç ve kıyamet gününün sevinci. Oruçlunun ağız kokusu, Allah 

katında misk kokusundan daha güzeldir.”1021 

                                                      
1018 Abdurrazzâk, Musannef, I/141, no: 536. 
يْطَانَ يَأتِْي أحََدكَُمْ وَهُوَ فِي صَلاتَهِِ فَينَْقرُُ دبُرَُهُ لِيرُِيهَُ أنََّهُ قَدْ أَ حْدثََ ، فإَذِاَ فَعَلَ ذلَِكَ فَلاَ يَنْصَرِفَنَّ أَ حَدكُُمْ حَتَّى يسَْمَعَ  1019 قاَلَ عَبْدُ اللهِ : إنَّ الشَّ

يَجِدَ رِيحًا صَوْتاً ، أوَْ   “Namazdayken sizden birine şeytan gelir, abdesti bozuldu zannetsin diye arkasına vurur. 

Böyle yaptığında, biriniz koku duymadıkça veya ses işitmedikçe sakın namazdan çıkmasın.” Bkz: İbn Ebî 

Şeybe, Musannef, III/455, no: 8076. Ayrıca bkz: İbn Ebî Şeybe, Musannef, III/455, no: 8075. 
1020 Abdurrazzâk, Musannef, IV/308, no: 7898; Nesâî, Sıyâm, 41, IV/161 (Hadisin başında, “Allahu 

Teâlâ: Oruç benim içindir, onun karşılığını ben veririm, dedi” ibaresi mevcuttur, ardından bu rivayet 

zikredilmiştir.). 
1021 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/289-290, no: 4256 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- İbn Mes’ûd- Ebu’l-

Ahves- İbrâhîm el-Hecerî (Ebû İshâk)- Amr b. Mücemmi’ Ebu’l-Münzir el-Kindî). 



209 
 

Ahmed b. Hanbel’in naklettiği bu hadisin isnadında yer alan Amr b. 

Mücemmi’ için, İbn Ebî Hâtim “Daîfu’l-hadîs” nitelemesinde bulunmuş,1022 İbn Hibbân 

da hata yaptığını ifade etmiştir.1023 Dolayısıyla merfû rivayetin isnadı zayıftır. 

Hadisi benzer şekilde Ebû Hüreyre1024, Ali b. Ebî Tâlib1025, Ebû Saîd1026 gibi 

bazı sahabiler merfû olarak nakletmiştir. Bu, merfû’ bir aslının bulunduğunu 

göstermektedir. 

Bezzar, İbn Mes’ûd’dan Hubeyre’nin naklettiği ve “Onu ref’ ettiğini” söylediği 

şöyle bir hadis tahric etmiştir: 

 جنة ولخلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك" "الصوم

“Oruç kalkandır ve oruçlunun ağız kokusu Allah katında miskten daha 

güzeldir.”1027 

Hadisi zikrettikten sonra da bu hadisi Umeyr dışındakilerin mevkuf olarak 

naklettiğini belirtmiştir.1028 Özellikle “ref’ etti” ifadesinin kullanılması merfû’ 

olduğunda şüphe bulunduğu izlenimi vermektedir. 

İbn Ebî Şeybe de Musannef’inde, orucun kalkan olduğuyla ilgili yine İbn 

Mes’ûd’dan Hubeyre’nin naklettiği şu mevkuf rivayeti nakletmiştir: 

لاحَِ مَا أطََاقَ."" جُلِ إذاَ حَمَلَ مِنَ الس ِ وْمُ جُنَّةٌ مِنَ النَّارِ كَجُنَّةِ الرَّ  الصَّ

“Kişinin zorlukla taşıyıp silahtan korunduğu gibi, oruç da ateşe karşı 

kalkandır.”1029 

İbn Mes’ûd, silahların vereceği zarardan kalkanla korunulduğu gibi, cehennem 

ateşinden de orucun koruyacağını ifade etmiştir. Ondan mevkuf olarak nakledilen “Oruç 

kalkandır” hadisi de, ya yukarıda zikredilen “Oruç tutmanın fazileti” ile ilgili hadis 

                                                      
1022 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, VI/342, no: 1461. 
1023 İbn Hibbân, Sikât, VII/230. 
1024 Abdurrazzâk, Musannef, IV/306, no: 7893; İbn Ebî Şeybe, Musannef, IV/10-11, no: 8977, 8978, 

8979; Ahmed b. Hanbel, Müsned, XIII/49, no: 7607; XIII/126, no: 7693; XIV/225, no: 8550; XV/55, no: 

9112; XV/214, no: 9363; XV/445, no: 9714; XVI/145, no: 10175; XVI/163, no: 10218; XVI/301-302, no: 

10505; XVI/369, no: 10631; XVI/407, no: 10692; Buhari, Savm, 9, II/673; Tevhîd, 35, VI/2723; Müslim, 

Sıyâm, 30, I/807, no: (1151)-163, 164, 165; İbn Mâce, Sıyâm, 1, I/525; Tirmizî, Savm, 55, III/136; 

III/137-138; Nesaî, Sıyâm, 42, IV/162-163; İbn Hibbân, Sahîh, VIII/210, no: 3423; VIII/211, no: 3424. 
1025 Nesaî, Sıyâm, 41, IV/159; Bezzâr, Müsned, III/129, no: 915. 
1026 İbn Ebî Şeybe, Musannef, IV/11, no: 8978; Nesaî, Sıyâm, 42, IV/162.   
1027 Bezzâr, Müsned, V/257-258, no: 1874. 
1028 Bezzâr, Müsned, V/258. 
1029 İbn Ebî Şeybe, Musannef, IV/10, no: 8977. 



210 
 

içerisinde1030 ya da müstakil olarak veya başka hadisler içerisinde1031 Ebû Hüreyre, 

Muaz b. Cebel, Osmân b. Ebi’l-Âs, Ebû Ubeyde b. el-Cerrâh gibi bazı sahabiler 

tarafından merfû’ olarak nakledilmiştir. 

İbn Mes’ûd dışındaki sahabilerden merfû’ olarak nakledilmesi, İbn Mes’ûd’dan 

merfû’ olarak nakledilen rivayetlerin zayıf olması ve bu hadislerin ondan mevkuf olarak 

nakledilmiş olması, “Onun, hadisleri Rasulullah’tan (sav) rivayet etmek yerine kendi 

sözü gibi nakletmeyi tercih ettiği” görüşünü kuvvetlendirmektedir. 

4. Abdullah b. Mes’ûd’dan merfu ve mevkuf olarak nakledilen “Namazın 

uzatılması, hutbenin kısaltılması” ile ilgili hadis, Ammâr’dan merfu olarak 

nakledilmiştir: 

Ebû Vâil, Ammâr b. Yâsir’in kendilerine hutbe verdiğini, uzatmayıp veciz bir 

şekilde bilgilendirdiğini söylemiş, inince ona “Ey Ebu’l-Yakzân, sen bilgilendirdin ve 

uzatmadın, soluklansaydın, ara verseydin” dediklerini, Ammâr’ın ise, “Rasulullah’ın 

(sav) ‘Kişinin namazının uzunluğu ve hutbesinin kısalığı fıkhının göstergesidir. Namazı 

uzatın, hutbeyi kısaltın. Şüphesiz ki güzel konuşma (beyân) etkili olur.’ dediğini işittim” 

diye cevap verdiğini söylemiştir.1032 

Beyhakî bu rivayeti naklettikten sonra “Bu, İbn Mes’ûd’un sözü olarak rivayet 

edilir” demiştir.1033 

Abdullah b. Mes’ûd’dan, “ جُلِ إِنَّ قِصَرَ الْخُطْبَةِ وَطُولَ الصَّلاةَ مَئنَِّةٌ مِنْ فقِْهِ ال رَّ  = Hutbenin 

kısalığı ve namazın uzunluğu kişinin fıkhının göstergesidir” hadisi mevkuf olarak 

nakledilmiştir.1034 

                                                      
1030 İbn Ebî Şeybe, Musannef, IV/11, no: 8979; Ahmed b. Hanbel, Müsned, XIII/126, no: 7693; XV/55, 

no: 9112; XV/214, no: 9363; XV/445, no: 9714; XVI/145, no: 10175; XVI/163, no: 10218; XVI/407, no: 

10692; Buhârî, Savm, 9, II/673; Tevhîd, 35, VI/2723; Müslim, Sıyâm, 30, I/807, no: (1151)-163; Nesaî, 

Sıyâm, 42, IV/162, 163; Tirmizî, Savm, 55, III/136’da Ebû Hureyre’den nakledilmiştir. 
1031 İbn Ebî Şeybe, Musannef, IV/12, no: 8984’te Ebû Ubeyde el-Cerrâh, merfû’ olarak nakletmiştir. 

Ahmed b. Hanbel, Müsned, XIII/422, no: 8059; XVI/33, no: 9947; XVI/34, no: 9949; XVI/324, no: 

10552’de Ebû Hureyre, merfû’ olarak nakletmiştir. Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXXVI/447, no: 22133; 

Nesâi, Sıyâm, 43, IV/166’da Muâz b. Cebel, merfû olarak nakletmiştir. Ahmed b. Hanbel, Müsned, 

XXIX/436, no: 17909; Bezzâr, Müsned, VI/306, no: 2319; VI/309, no: 2321; Nesâi, Sıyâm, 43, IV/167’de 

Osmân b. Ebi’l-Âs, merfû olarak nakletmiştir. 
1032 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXX/210-250, no: 18317; Müslim, el-Cum’a, 13, I/594, no: 47; Darimî, 

es-Salâh, 199, I/365; İbn Hibbân, Sahih, VII/30-31, no: 2791; Beyhakî, Sünenü’l-Kübrâ, III/208. Ayrıca 

bkz: Bezzâr, Müsned, IV/213-236, no: 1398 (Burada sadece Meymûn b. Ebî Şeybe, Ammâr b. Yâsir’den 

merfû hadisi nakletmiştir.); İbn Ebî Şeybe, Musannef, II/559, no: 5244 (Burada Ebû Râşid, Ammar b. 

Yâsir’in kendilerine hutbe verdiğini ve hutbesini uzatmadığını, bir adamın Ammâr’a ‘Söz şifadır dedin, 

hutbeyi uzatsaydın’ dediğini, Ammâr’ın ise, ‘Rasulullah (sav) bizi hutbeyi uzatmaktan nehyetti’ şeklinde 

cevap verdiğini nakletmiştir.). 
1033 Beyhakî, Sünenü’l-Kübrâ, III/208. 



211 
 

Yine onun “  ََأحَْسِنوُا هَذِهِ الصَّلاةَ ، وَاقْصِرُوا هَذِهِ الْخُطْبة = Bu namazı (Cuma namazı) 

güzel kılın ve bu hutbeyi kısaltın” dediği kaynaklarımızda mevcuttur.1035 

Bezzâr ise Müsned’inde Abdullah b. Mes’ûd’dan merfû’ olarak hadisi şöyle 

tahric etmiştir: “Hutbenin kısalığı ve namazın uzunluğu kişinin fıkhının göstergesidir. 

Namazı uzatın, hutbeyi kısaltın. Şüphesiz ki beyân etkilidir. Sizden sonra hutbeyi 

uzatan ve namazı kısaltan bir kavim gelecek.” 1036 

“Daha erken kaynak olan İbn Ebî Şeybe’nin Musannef’inde İbn Mes’ûd’dan 

mevkuf olarak nakledilmesi” ve “Ammâr’ın hutbe verdikten sonra kendisine yapılan 

talepler üzerine Rasulullah’tan (sav) bu hadisi naklettiği rivayeti zikrettikten sonra 

Beyhakî’nin, bunun İbn Mes’ûd’un sözü olarak da nakledildiğini ifade etmesi” İbn 

Mes’ûd’dan aslı mevkuf iken daha sonra ref’ edildiği kanaatini uyandırmaktadır. 

Rivayetin başka bir sahabi tarafından merfû’ olarak rivayet edilmesi, bu nedenle bunu 

İbn Mes’ûd’un kendisinin söylemiş olamayacağı ve hükmen merfû’ olduğu inancı 

sonradan ref’ edilmesine sebep olmuş olabilir. Aynı şekilde merfû’ bir aslı bulunmasına 

rağmen İbn Mes’ûd’dan mevkuf olarak nakledilmiş olması, onun Rasulullah’tan (sav) 

doğrudan hadis nakletmekten çekindiği ve kendi sözü gibi nakletmeyi tercih ettiği 

görüşünü desteklemektedir. 

5. Avf b. Mâlik’ten (ö. 73)1037 merfû’ olarak nakledilen şu hadis1038 Abdullah b. 

Mes’ûd’dan hem merfû hem mevkuf olarak nakledilmiştir: 

من قرأ حرفا من كتاب الله فله به حسنة والحسنة بعشر أمثالها لا أقول آلم حرف ولكن ألف حرف ولام 

 حرف وميم حرف 

“Kim Allah’ın kitabından bir harf okursa, ona bir hasene vardır ve her bir 

hasene on misliyledir. Elif-lâm-mîm bir harf demiyorum; fakat elif bir harf, lâm bir harf, 

mîm bir harftir.”1039 

Tirmizî bu hadisi merfû’ olarak İbn Mes’ûd’dan naklettikten sonra; bazılarının 

İbn Mes’ûd’dan ref’ ettiğini, bazılarının ise, ondan mevkuf olarak rivayet ettiğini 

söyleyerek hadisin bu vecih ile hasen sahih garîb olduğunu ifade etmiştir.1040 

                                                                                                                                                            
1034 İbn Ebî Şeybe, Musannef, II/559, no: 5242; Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/298, no: 9493, 9494; 

Beyhakî, Sünenü’l-Kübra, III/208. 
1035 İbn Ebî Şeybe, Musannef, II/559, no: 5243; Beyhakî, Sünenü’l-Kübrâ, III/208 (Rivayette “Bu namazı 

uzatın” ifadesi mevcuttur. Cuma namazının kastedildiği söylenmiştir.). 
1036 Bezzar, Müsned, V/210, no: 1908. 
1037 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, VIII/168. 
1038 Bezzâr, Müsned, VII/192, no: 2761. 
1039 Tirmizî, Fadâilü’l-Kur’ân, 16, V/175.  



212 
 

Abdurrazzak, Musannef’inde bu rivayeti İbn Mes’ûd’dan mevkuf olarak tahric 

etmiştir.1041 Yine onun, İbn Mes’ûd’dan mevkuf olarak naklettiği uzunca bir rivayetin 

sonunda da bu hadis yer almaktadır.1042 Daha erken kaynakta mevkûf olarak nakledilmiş 

olması sonradan ref’ edildiğini akla getirmektedir.   

6. Abdullah b. Mes’ûd’dan mevkuf olarak nakledilen “Boşama ve nikahlamanın  

şakasının olmayacağını” bildiren hadis, merfû’ ve mevkuf olarak başka 

sahabilerden de nakledilmiştir: 

لله صلى الله عليه و سلم من طلق وهو لاعب فطلاقه جائز ومن أعتق وهو لاعب فعتاقه قال رسول ا

 جائز ومن أنكح وهو لاعب فنكاحه جائز 

Rasulullah (sav), “Kim şaka da olsa boşarsa, boşaması geçerlidir, kim şaka da 

olsa köle azad ederse, azad etmesi geçerlidir, kim şaka da olsa nikâhlanırsa, nikâhı 

geçerlidir” buyurmuştur.1043 Bu rivayeti Abdurrazzâk, Ebû Zer’den merfû’ olarak 

rivayet etmiştir. 

Saîd b. Müseyyeb, “Üç şeyde şaka yoktur: Nikâh, köle azad etme ve boşama” 

demiştir.1044 

Ebu’d-Derdâ da merfû’ olmaksızın “Üç şeyin şakası ciddî gibidir: Nikâh, 

boşama ve köle azad etme” demiştir.1045 

 Yine Ebu’d-Derdâ, cahiliye döneminde adamın eşini boşadığı, sonra döndüğü 

ve ben şaka yapmıştım dediğini; köle azad edip sonra döndüğü ve şaka yapıyordum 

dediğini, bunun üzerine Allahu Teâlâ’nın “Allah’ın ayetlerini alaya almayın” (Bakara 

2/231) ayetini indirdiğini, Rasulullah’ın (sav) de “Kim eşini boşarsa veya köle azad 

ederse veya nikâhlanırsa ve ben şaka yapmıştım derse o geçerlidir” buyurduğunu 

nakletmiştir.1046 

Ebû Hureyre’den ise, Rasulullah’ın (sav) “Üç şeyin şakası da ciddi, ciddisi de 

ciddidir: Nikâh, boşama ve boşadığı eşine tekrar dönme” dediği nakledilmiştir.1047 

İbn Cüreyc de, Rasulullah’ın (sav) “Kim şakadan nikâhlanır veya boşanırsa bu 

geçerlidir” dediğinin kendisine haber verildiğini söylemiştir.1048 

                                                                                                                                                            
1040 Tirmizî, Fadâilü’l-Kur’ân, 16, V/176.  
1041 Abdurrazzak, Musannef, III/367, no: 5993 (Rivayette küçük lafız farklılıkları vardır.). 
1042 Abdurrazzak, Musannef, III/375-376, no: 6017. 
1043 Abdurrazzâk, Musannef, VI/134-135, no: 10249. 
1044 Abdurrazzâk, Musannef, VI/135, no: 10253; İbn Ebî Şeybe, Musannef, VI/483, no: 18600. 
1045Abdurrazzâk, Musannef, VI/411-134, no: 10245; İbn Ebî Şeybe, Musannef, VI/482, no: 18596. 
1046 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VI/483, no: 18601. 
1047 İbn Mâce, Talâk, 13, I/657-658. 



213 
 

Yine İbn Cüreyc, Atâ’’dan “Kim şakadan nikâhlanır veya boşanırsa, bu 

geçerlidir. Talâk ve nikâhta şaka yoktur” dediğini haber vermiştir.1049 

Hz. Ali’nin de “Nikâh, talâk ve köle azad etmede şaka olmadığını” söylediği 

nakledilmiştir.1050 

Abdurrazzâk Musannef’inde, Abdullah b. Mes’ûd’un “ من طلق لاعبا أو نكح لاعبا فقد

 Kim şaka olarak boşarsa veya şaka olarak nikâhlarsa geçerlidir” dediğini mevkûf = جاز

olarak nakletmiştir.1051 

Bazı rivayetlerde sadece boşama ve nikahlama zikredilirken, bazılarında köle 

azad etmenin de şakasının olmayacağı bildirilmiştir. Ebu’d-Derdâ’nın, Rasulullah’tan 

(sav) bu hadisi sebebi vürûduyla birlikte nakletmesi merfû’ bir aslının bulunduğunu 

göstermektedir. Ancak birçok kişi tarafından merfû’ ve mevkuf olarak, bazen de 

kısaltılarak (köle azad etme kısmı zikredilmeksizin) rivayet edilmiştir. İbn Mes’ûd da, 

Hz. Peygamber’in böyle söylediğini zikretmeksizin belki de kendisine sorulması, fetva 

istenmesi üzerine bunu kendi sözü gibi ifade etmiştir. 

7. Abdullah b. Mes’ûd’un “ ثَ بكُِل ِ مَا سَمِعَ.بحسْبِ امْرِئٍ مِنَ الْكَ  ذِبِ أنَْ يحَُد ِ  = Her işittiğini 

nakletmesi kişiye yalan olarak yeter” dediği mevkuf olarak nakledilmiştir.1052 

Aynı şekilde Hz. Ömer’den de mevkuf olarak1053 nakledilen hadis, Ebû 

Hureyre’den merfû olarak1054 rivayet edilmiştir. 

Darakutnî de, İlel’inde Ebu’l-Ahves’in İbn Mes’ûd’dan, onun da 

Rasulullah’tan (sav) “Her işittiğini nakletmesi kişiye yalan olarak yeter” hadisi 

hakkında sorulduğunu söyleyerek, İbn Mübârek’in Sevrî’den onun da Ebû İshak’tan 

merfu’ olarak, diğerlerinin ise, mevkuf olarak rivayet ettiğini ifade etmiş,  mevkuf 

olanın “esahh/daha sahih” olduğunu belirtmiştir.1055 Ancak merfû’ olarak nakledildiğini 

söylediği rivayeti tespit edemedik. 

                                                                                                                                                            
1048 Abdurrazzâk, Musannef, VI/135, no: 10250. 
1049 Abdurrazzâk, Musannef, VI/133, no: 10243. 
1050 Abdurrazzâk, Musannef, VI/134, no: 10247. 
1051 Abdurrazzâk, Musannef, VI/133, no: 10244. 
1052 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/428, no: 26012; Müslim, Mukaddime, 3, I/11, no: 5. 
1053 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/428, no: 26011; Müslim, Mukaddime, 3, I/11, no: 5. 
1054 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/428, no: 26010; Müslim, Mukaddime, 3, I/10, no: 5; Ebû Davud, 

Edeb, 88, V/265-266; İbn Hibban, Sahih, I/213-214, no: 30. 
1055 Dârekutnî, İlel, V/317, no: 908. 



214 
 

8. “Beş vakit namazın, aralarında işlenen büyük günahlar dışındaki günahlara 

kefaret olduğunu bildiren” rivayeti Ebû Hüreyre1056, Enes1057, Osmân b. 

Affân1058 ve Ebû Saîd1059 gibi sahabiler merfû’ olarak rivayet etmiştir. 

Bezzâr, Müsned’inde bu rivayeti İbn Mes’ûd’dan merfû olarak nakletmiştir.1060 

Ancak isnadda yer alan ravilerden Sâlih b. Mûsâ’nın “Leyyinü’l-hadîs” olduğunu, onun 

dışındakilerin “İbn Mes’ûd- Ebû Vâil- A’meş” isnadıyla mevkuf olarak rivayet 

ettiklerini söylemiştir.1061 Heysemî de aynı şekilde Bezzâr’ın ve Taberânî’nin İbn 

Mes’ûd’dan bu hadisi naklettiğini söyleyerek, isnadındaki Sâlih b. Mûsâ’nın 

“Münkeru’l-hadîs” olduğunu ifade etmiştir.1062 Ancak Heysemî’nin, Taberânî’nin Sâlih 

b. Mûsâ’dan merfû olarak naklettiğini söylediği rivayeti tespit edemedik.  

Dârekutnî ise, İlel’inde bu hadisin “Hammad b. el-Hasen- Haccâc b. Nusayr- 

Şu’be- A’meş” isnadıyla ref edildiğini zikretmiş, onun dışındakiler tarafından mevkuf 

olarak nakledildiğini söyleyerek, “mevkuf olmasının” sahih olduğunu belirtmiştir.1063 

Ancak bu isnadla da rivayet tespit edilememiştir.1064 

Abdurrazzâk, İbn Ebî Şeybe ve Taberânî, rivayeti İbn Mes’ûd’dan mevkuf 

olarak şöyle tahric etmiştir: 

 كفارات لما بينهن ما اجتنبت الكبائر الصلوات

                                                      
1056 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XIV/333, no: 8715; XV/208, no: 9356; Müslim, Tahâret, 5, I/209, no: 

(233)-14, 15, 16; Tirmizî, Salât, 160, I/418; İbn Hibbân, Sahîh, V/24, no: 1733; VI/176, no: 2418. Ebû 

Hureyre’den nakledilen bu rivayetlerde “Cuma namazının diğer Cuma namazına kadar” da günahlara 

kefaret olduğu zikredilmiştir. 
1057 Abdurrazzâk, Musannef, III/267, no: 5588. Aynı şekilde Enes’ten nakledilen rivayette de “Cuma 

namazının diğer Cuma namazına kadar kefaret olacağı” ilavesi mevcuttur.  
1058 Ahmed b. Hanbel, Müsned, I/467, no: 406; I/514, no: 473; I/531-2, no: 503; Müslim, Tahâret, 4, 

I/207-208, no: (231)-10, 11; Nesaî, Tahâret, 108, I/91; İbn Hibbân, Sahîh, III/318, no: 1043. Osmân b. 

Affân’dan nakledilen bu rivayetlerin başında “Kim Allah’ın emrettiği gibi abdestini alırsa” ifadesi yer 

almaktadır. 
1059 Taberânî, el-Mu’cemu’l-Kebîr, VI/37, no: 5444; İbn Ebî Şeybe, Musannef, II/530, no: 5065. Ebû 

Said’den nakledilen bu hadisin başında İbn Ebî Şeybe’deki rivayette “Güzel bir şekilde abdest alıp sonra 

Cuma namazına gelenin diğer Cuma’ya kadar günahlarına kefaret olduğu”, sonunda ise “Cuma günü bir 

saatin olduğu ve bir kulun o vakitte Allah’tan hayır istediği zaman kendisine verileceği” zikredilmiştir. 
1060 Bezzâr, Müsned, V/121, no: 1704 (İsnâdı: Rasulullah (sav)- İbn Mes’ûd- Ebû Vâil- A’meş- Sâlih b. 

Mûsâ- Dâvûd b. Amr- Fadl b. Sehl). 
1061 Bezzâr, Müsned, V/121. 
1062 Heysemî, Mecmeu’z-Zevâid, I/298. 
1063 Dârekutnî, İlel, V/101-102, no: 747. 
1064 Dârekutnî’nin İlel’ini tahkîk eden Mahfûz er-Rahmân da dipnotta bu rivayete ulaşamadığını 

belirtmiştir. Bkz: Dârekutnî, İlel, V/101, 8. dipnot. 



215 
 

“Namazlar, -büyük günahlardan sakındıkça- aralarında (işlenen) günahlara 

kefarettir.”1065 

Ahmed b. Hanbel ve Tâberânî’nin tahric ettiği, Abdullah b. Mes’ûd’un 

“Rasulullah’ın (sav), Allah’a ortak koşan kişiyi Allah (cc), cehenneme sokar, dediğini 

işittiği ve kendisinin de Rasulullah’tan (sav) duymadığım diğer şeyi söylüyorum, 

Allah’a ortak koşmadan ölen kişiyi Allah (cc), cennete koyar”, dediği, rivayetin 

devamında da Abdullah b. Mes’ûd’un “Bu namazlar adam öldürme dışında aradaki 

günahlara kefarettir” dediği zikredilmiştir.1066 

Görüldüğü gibi diğer sahabilerden merfû’ şekilde nakledilen rivayet, İbn 

Mes’ûd’dan mevkuf olarak nakledilmiştir. Ondan merfû’ olarak nakledilen rivayetin de 

isnadı zayıftır. 

تى "ما من رجل لا يؤدي زكاة ماله الا مثل له يوم القيامة شجاعا اقرع يفرق منه و هو يتبعه ح  .9

 يطوقه في عنقه" 

“Zekatını vermeyen kişinin malının kıyamet gününde bir yılan gibi boynuna 

dolanacağı” ile ilgili bu rivayeti, Abdullah b. Mes’ud’dan merfû olarak ilk kez Şafiî (ö. 

204)1067 ve Humeydî (ö. 219)1068 nakletmiştir. Daha sonra İbn Mâce (ö. 273)1069, 

Tirmizî (ö. 279)1070 ve Nesâî (ö. 303)1071’nin Sünenler’inde, Ahmed b. Hanbel (ö. 

241)1072 ve Bezzâr (ö. 292)’ın1073 Müsnedler’inde yine İbn Mes’ûd’dan merfû olarak 

tahric edilmiştir. Tirmizî’nin naklettiği rivayette “يبلغ به النبي" ifadesi kullanılmıştır. Bu 

ifadenin kullanılması merfû’ olduğunda şüphe bulunduğu izlenimi uyandırmaktadır.  

İbn Ebî Şeybe (ö. 235)’nin Musannef’i ve Taberânî (ö. 360)’nin Mu’cem’inde 

ise, bu rivayet Abdullah b. Mes’ûd’un “Allah’ın kendilerine lütfundan verdiği 

nimetlerde cimrilik edenler, bunun, kendileri için hayırlı olduğunu sanmasınlar. Hayır! 

O kendileri için bir şerdir. Cimrilik ettikleri şey kıyamet gününde boyunlarına 

dolanacaktır. Göklerin ve yerin mirası Allah’ındır. Allah yaptıklarınızdan hakkıyla 

                                                      
1065 Abdurrazzâk, Musannef, I/48, no: 147; İbn Ebî Şeybe, Musannef, III/385, no: 7718 (Rivayette 

 ”الحقائق“ kelimesi mevcuttur.); Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/148, no: 8740 (Yine rivayette ”الحقائق“

kelimesi mevcuttur.); IX/148, no: 8741 (Abdurrazzâk’tan aynı isnadla nakletmiştir.). 
1066 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/360-1, no: 3811; VI/412, no: 3865; Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, 

X/189, no: 10416 (Rivayet “Rasulullah (sav), Allah’a ortak koşarak ölen kişi cehenneme girer ve bu 

namazlar büyük günah dışında aradaki günahlara kefarettir, dedi” şeklinde nakledilmiştir. Ahmed b. 

Hanbel’in naklettiği rivayette “Beş vakit namazın aradaki günahlara kefaret olacağı” kısmı mevkufken, 

Taberânî’nin naklettiği rivayette merfû’dur. 
1067 Şafiî, Muhammed b. İdris, Müsned, Beyrut, 2005, Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, I/535. 
1068 Humeydî, Müsned, I/52, no: 93. 
1069 İbn Mâce, Zekât, 2, I/568.  
1070 Tirmizî, Tefsîru’l-Kur’ân, 4, V/232. 
1071 Nesaî, Zekât, 2, V/11-12. 
1072 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/48-9, no: 3577. 
1073 Bezzâr, Müsned, V/152, no: 1744. 



216 
 

haberdardır” mealindeki Al-i İmran Suresi 180. ayetle ilgili kendi tefsiri olarak 

nakledilmiştir.1074 Sahabe tefsirleri, hükmen merfû sayıldığı için daha sonra ref’ edilmiş 

olması muhtemeldir. 

“Bu rivayeti Ebû Vâil’in ref’ etmiş olabileceği, zira Ebû Vâil’in (ö. 82), bu 

rivayeti Mesrûk’tan (ö. 63) işittiğinin nakledildiği, Mesrûk’un ise rivayeti İbn 

Mes’ûd’dan mevkuf olarak işittiği” söylenmiş,1075 Ebû Vâil’in Mesrûk aracılığıyla 

yaptığı bazı rivayetlerin sorunlu olduğuna işaret edilmiştir.1076 Ebû Vâil’in, Kufeli 

oluşunun bu rivayetin sıhhatini zayıflatan diğer bir unsur olduğu belirtilerek, bu 

durumun Medine menşeli bir rivayetin daha sonra farklı bölge ravilerine ulaştığında 

merfû’ hale dönüştüğüne delalet ettiği ifade edilmiştir.1077 

İbn Ömer1078, Ebû Hüreyre1079 gibi bazı sahabiler rivayeti merfû olarak 

nakletmiştir. Bu, böyle bir şeyi Rasulullah’ın (sav) söylediğini, ancak İbn Mes’ûd’un 

Al-i İmrân Suresi 180. ayetle ilgili olarak, “Rasulullah’ın (sav) söylediğini 

belirtmeksizin” bunu zikrettiğini ve daha sonra ref’ edildiğini akla getirmektedir. 

İbn Mes’ûd’dan mevkûf olarak nakledilmişken diğer sahabiler tarafından 

merfû’ olarak nakledilen rivayetleri çoğaltmak mümkündür. Ancak çalışmamızın 

hacmini çok fazla genişletmemek için bazı örneklerin zikredilmesiyle yetinilmiştir. 

e. Bazı Rivayetlerin İbn Mes’ûd’a İsnad Edilerek Ref’ Edilmesi 

İbn Mes’ûd söylemediği halde, ondan merfû’ olarak nakledilen rivayetler de 

mevcuttur. İbnü’l-Cevzî (ö. 597), Suyûtî (ö. 911) ve İbn Irâk el-Kenânî (ö. 963)’nin 

zayıf ve mevzû hadislerle ilgili kaleme aldıkları eserler incelendiğinde İbn Mes’ûd’a 

isnad edilerek ref’ edilen çok sayıda mevzû rivayetin bulunduğu görülmüştür. Bunları 

ilgili oldukları konulara göre şöyle zikretmek mümkündür: 

                                                      
1074 İbn Ebî Şeybe, Musannef, IV/345, no: 10792 (İsnâdı: İbn Mes’ûd- Ebû Vâil- Ebû İshâk- Ebû Bekr b. 

Ayyâş). Hâkim, el-Müstedrek’te bu rivayeti zikretmiş, Ebû Bekr b. Ayyâş’ın yemin ederek Ebû İshâk 

üzerine yalan söylemediğini, Ebû İshâk’ın Ebû Vâil üzerine yalan söylediğini görmediğini, Ebû Vâil’in 

de İbn Mes’ûd üzerine yalan söylediğini görmediğini zikretmiş ve Buhârî ile Müslim’in şartlarına uygun 

olmasına rağmen bu hadisi tahric etmediklerini belirtmiştir. Bkz: Hâkim, el-Müstedrek, II/298-299;  

Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/229, no: 9122, 9123; IX/230, no: 9125, 9126. 
1075 Suiçmez, Sahabe ve Tabiin Sözlerinin Hz. Peygamber’e Nispeti, s. 203. Mesruk’un İbn Mes’ûd’dan 

mevkuf olarak naklettiği rivayet için bkz: Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/230, no: 9126.  
1076 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, IV/363. 
1077 Suiçmez, Sahabe ve Tabiin Sözlerinin Hz. Peygamber’e Nispeti, s. 203. 
1078 Ahmed b. Hanbel, Müsned, X/22, no: 5729; X/480, no: 6448; Nesaî, Zekât, 20, V/38-39.  
1079 Buhârî, Zekât, 3, II/508; Tefsîr, 72, IV/1663; Tefsîr, 154, IV/1711; Hiyel, 3, VI/2552; Nesaî, Zekât, 

20, V/39. 



217 
 

1. Kur’ân’ın Allah’ın sözü olduğunu, yaratılmış olmadığını, böyle diyenin kâfir 

olacağını bildiren rivayet: Bunu alimler tarafından zayıf olarak nitelenen Mücâlid b. 

Saîd (ö. 144)’in1080 İbn Mes’ûd’dan merfû’ bir isnadla uydurduğu zikredilmiştir.1081 

Aynı şekilde Rasulullah’ın Ebû Huzeyfe ve İbn Mes’ûd’a, Kur’ân’ı hafife 

alanların onun yaratıldığını söyleyeceklerini ve ikisinin bunu söyleyenlere 

yetişemeyeceğini bildirdiği rivayet.1082 

2. Allah’ın, sinirlendiği zaman şiştiğini; arşa, O’nu taşımanın ağır geldiğini 

bildiren rivayet. Bunu nakleden Eyyûb b. Abdüsselâm’ın zındık ve yalancı olduğu, 

hadislerini zikretmenin ve yazmanın helal olmadığı söylenmiştir.1083 

3. Hz. Peygamber, cin heyeti ile görüştüğü zaman İbn Mes’ûd’un onunla 

beraber olduğunu, ayrıldıktan sonra derin bir nefes alması üzerine, İbn Mes’ûd’un 

“Mesele ne Ya Rasulallah?” diye sorduğunu, Hz. Peygamber’in ölüm haberim verildi 

demesi üzerine, “Halife seç” dediğini, “Kimi” diye soran Hz. Peygamber’e, Ebû Bekr’i 

cevabını verdiğini, Hz. Peygamber’in sustuğunu, bir saat kadar sonra yine aynı şeylerin 

tekrarlandığını, İbn Mes’ûd’un bu sefer “Ömer’i” cevabını verdiğini, Hz. Peygamber’in 

yine sustuğunu, bir saat kadar sonra yine aynı şeylerin tekrarlanması akabinde bu sefer 

İbn Mes’ûd’un “Ali b. Ebî Tâlib’i” demesi üzerine Hz. Peygamber’in “Eğer ona itaat 

ederlerse hepsi cennete girer” dediğini bildiren rivayet. Abdurrahmân b. Avf’ın kölesi 

Mînâ’nın1084 uydurduğu söylenmiş ve Şiilik’i övdüğü belirtilmiştir.1085 

Rasulullah’ın (sav), Cebrâil’den naklettiği ifade edilen, Hz. Ali’nin 

yaratılmışların en hayırlısı olduğu, bunu inkar edenin kâfir olacağını bildiren rivayet.1086 

es-Selcî (ö. 181) nakletmiştir ki onun yalancı, hadis uydurucu hatta kafir olduğu 

söylenmiştir.1087 Yine isnaddaki Ebû Ahmed el-Cürcânî’nin zamanındaki Şiiler’in 

imamı olduğu zikredilmiştir.1088 

                                                      
1080 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, VIII/413-414; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, X/39-41. 
1081 İbnü’l-Cevzî, Kitâbü’l-Mevzûât,  I/108; Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa fi’l-Ehâdîsi’l-Mevdûa, I/12; İbn 

Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîati’l-Merfûa ani’l-Ahbâri’ş-Şenîati’l-Mevdûa, I/134-135. 
1082 Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, I/14. 
1083 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, I/126. 
1084 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, VIII/452-453, no: 1811; İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, X/397. 
1085 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, I/111; Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, I/298; İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, 

I/377. 
1086 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, I/347-348; Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, I/300; İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-

Şerîa, I/353. 
1087 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, IX/220-221. 
1088 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, I/348; İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, I/353. 



218 
 

Hz. Peygamber’in, “Beni seven, Ali’yi sevsin. Ali’yi sevmeyen beni sevmemiş 

olur. Beni sevmeyen Allah’ı sevmemiş olur. Kim Allah’ı sevmezse, Allah, onu 

cehenneme atar” dediği bildirilen rivayet.1089 

Hz. Peygamber’e bir meleğin geldiği ve diğer peygamberlerin, Hz. Muhammed 

(sav) ve Ali’yi sevmek için geldiklerini söylediği rivayet.1090 

Hz. Peygamber’in “Ali’ye –başka bir rivayette Ali’nin yüzüne- bakmanın 

ibadet olduğunu söylediği bildirilen rivayet.1091 

İbn Mes’ûd’un da içlerinde bulunduğu sahabeden bir cemaatin yatsı 

namazından sonra mescidde toplandığı, bazılarının hadis naklettiği, bazılarının namaz 

kıldığı, bazılarının ise uyuduğu Hz. Peygamber’e söylenince buna itiraz ederek 

mescidde uyunmayacağını, namazları ise evde gizli olarak kılmak gerektiğini söylediği, 

Ali gelince ise, onun elini tuturak mescidinde bunların ona helal olduğunu belirttiği, 

Hamza b. Ebî Tâlib’in “Ben senin amcanım sana Ali’den daha yakınım” demesi üzerine 

Hz. Peygamber’in “Doğru söyledin Ey amca, vallahi o (Ali) benden değil, Allah’tandır” 

dediğini bildiren rivayet.1092 

Rasulullah’ın, “Allah (cc), Fâtıma’yı Ali ile evlendirmemi emretti, bunu 

yaptım.” dedikten sonra Cebrâil’in, kendisine “Allah’ın cennet inşa ettiğini bildirdiği ve 

bu cennette bulunan şeyleri zikrettiği, sonunda da buranın sadece Ali ve Fâtıma’ya ait 

olduğunu söylediği” nakledilen uzunca rivayet.1093 Bunu İbn Mes’ûd’un Rasulullah 

(sav) ile beraber Tebük seferinde iken işittiği zikredilmiş, isnadda yer alan Abdünnûr el-

Mismeî’nin bu rivayeti uydurduğu ve Rafızîler’e meyilli olduğu belirtilmiştir.1094 

Yine Fâtıma’yı sabah düğün korkusu sarması üzerine, Hz. Peygamber’in, 

Ali’yi överek onu teselli etmesi ve Allah’ın emriyle Cebrâil ve meleklerle kıyılan 

nikahından bahseden rivayet.1095 

Rasulullah’ın (sav), “Allah’ın, Fâtıma’ya ve soyuna cehennemi haram 

kıldığını” bildirdiği ifade edilen rivayet.1096 

4. Muaviye b. Ebî Süfyân hakkında birbirine zıt iki rivayet İbn Mes’ûd’dan 

merfû’ olarak nakledilmiştir. Biri Rasulullah’ın (sav) “Muâviye’yi minberimde 

                                                      
1089 İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, I/402. 
1090 İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, I/397. 
1091 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, I/359; Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, I/314. 
1092 Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, I/321-322. 
1093 Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, XXII/407, no: 1020. 
1094 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, I/415; Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, I/361-362; İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-

Şerîa, I/410-411. 
1095 Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, I/364; İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, I/416-417. 
1096İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, I/422; Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, I/366; İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, 

I/417. 



219 
 

gördüğünüz zaman kabul edin, o güvenilir bir kişidir” dediği1097, diğeri ise, 

“Muâviye’yi bu minberimde hitap ederken gördüğünüzde onu öldürün” dediği1098 

rivayettir. 

5. Rasulullah’ın (sav) 380 senesi geldiğinde ümmeti için kurtuluşun, sürgün ve 

dağ başında manastır hayatı yaşamak olduğunu bildirdiği ifade edilen rivayet. Bunu, 

Süleymân b. Îsâ’nın1099 uydurduğu zikredilmiştir.1100 

6. Deccâl’in çıkacağını ve onun yetmiş bin tane, bedeni ve başı örten yünlü dış 

elbisesinin olacağını bildiren rivayet.1101 

7. Rasulullah’ın (sav), eğer kullar Ramazan’da olan şeyleri bilselerdi, bütün 

senenin Ramazan olmasını isterlerdi dediği ve yapılan diğer iyilikler dışında her bir 

oruç için kazanılacak mükâfâtları zikrettiği uzunca rivayet. 1102 

Rasulullah’ın (sav) Cebrâil’den onun İsrâfil’den onun da Rabbinden naklettiği 

ifade edilen bayram gecesinde yüz rekat namazı zikredildiği şekilde kılan ve sonrasında 

secdede belirtildiği gibi istiğfar edenin kazanacağı mükafatları bildiren rivayet.1103 

Arefe günü iki rekat namaz kılan ve neleri okuması gerektiğini bildiren 

akabinde Allah’ın, melekleri onu bağışladığına şahit kıldığı ifade edilen rivayet.1104 

Arafat gecesi on cümleden oluşan duayı yüz kez tekrar eden kişiye Allah’ın 

(cc), istediği her şeyi vereceğini bildiren rivayet.1105 

İbn Mes’ûd ve Ali b. Ebî Tâlib’den nakledilen, Abdurrahîm b. Zeyd el-

Ammî’nin uydurduğu ifade edilen “Arafat’ta vakfe yapan kişinin yapacağı en güzel 

şeyin bu olduğu” söylenerek, kaçar kere neleri okuması ve sonunda ne yapması 

gerektiğini bildiren, böyle yaptığı takdirde Allah’ın, onun amellerini kabul edeceğini, 

günahlarını affedeceğini, ona ve ehline şefaat edeceğini haber veren rivayet.1106 

Gece veya gündüz iki rekatta bir teşehhüt yapılarak on iki rekat namaz 

kılınmasını, son oturuşta teşehhütten sonra secdeye giderek kaçar kere neyin okuması 

gerektiğini, arkasından hacetin istenmesini ve secdeden kalkarak sağa ve sola selam 

                                                      
1097 Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, I/389-390; İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, II/8. 
1098 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, II/24; İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, II/8. 
1099 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, IV/129, no: 586/5705. 
1100 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, III/198; Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, II/328. 
1101 İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, I/255. 
1102 Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, II/84-85; İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, II/153-154. 
1103 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, II/130-131; Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, II/51; İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-

Şerîa, II/94. 
1104 Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, II/52-53; İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, II/95. 
1105 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, II/211; Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, II/101-102. 
1106 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, II/212; Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, II/105. 



220 
 

verilmesini bildiren rivayet ki, sonunda bunun sefihlere söylenmemesi yoksa böyle dua 

ettikleri zaman dualarına karşılık verileceği ifade edilmiştir.1107 

İbn Mes’ûd - Hz. Peygamber - Cebrâil - Mîkâîl - İsrâfîl - er-Rafî’- Levh-i 

Mahfûz - Allah (cc) isnâdıyla “Hz. Peygamber’e gündüz ve gece yüz kere salat getirene, 

iki bin salat getirileceğini, bin ihtiyacının giderileceğini ve rahat bir hayat süreceğini” 

bildiren rivayet.1108 

8. İbn Mes’ûd’un, Ebû Bekr ve Ömer’in arkasında 12 sene 5 ay, Osman’ın 

arkasında 12 sene ve Kûfe’de Ali’nin arkasında 5 sene namaz kıldığını söylediği, 

onların sadece iftitah tekbirinde ellerini kaldırdıklarını bildirdiği rivayet. İsnadda 

birbirinden naklettiği zikredilen râvilerin aslında birbirinden hadis nakletmediği, ayrıca 

beş sene Ali’nin arkasında namaz kılmasının mümkün olmayacağı; Çünkü İbn 

Mes’ûd’un, Osman’ın halifeliği zamanında vefat ettiği, Ömer ve Osman’ın arkasında da 

onların hilafetleri zamanında Kûfe’de olduğu için az sayıda namaz kıldığı beyan 

edilmiştir.1109 

9. Nağme ile okuyan birisini işittiğinde Hz. Peygamber’in onun namazının 

olmadığını bildirdiği rivayet.1110 

10. Hz. Peygamber’in; Allah’ın, Mûsâ ile konuştuğunu, Musâ’nın üzerinde 

yünden bir elbise ve cübbe, ayaklarında tutuşmayan eşek derisinden ayakkabılar 

bulunduğunu, “İbrânîler’den olan, şu ağaçtan benimle konuş, ben Allah’ım” dediğini 

bildirdiği rivayet.1111 İsnaddaki Humeyd el-A’rec cerh edilmiş bir ravidir ve bu rivayette 

olduğu gibi, Abdullah b. Haris- İbn Mes’ûd isnadıyla naklettiği rivayetlerinden 

bahsedilerek sahih olmadığı ifade edilmiştir.1112 

11. Yahudî veya Hıristiyan bir kadınla zina edeni, Allah’ın, kabirde yakacağını 

bildiren rivayet.1113 

Ehl-i Kitab’ın, alçalarak cizye vermeleri hariç, ülkelerinden ve kızlarıyla 

nikahlanmaktan uzak durulması gerektiğini, çünkü onlardan vefasızlığa çağıran asılları 

olacağını bildiren rivayet.1114 

                                                      
1107İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, II/142; Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, II/57; İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, 

II/112-113. 
1108 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, I/302; İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, I/331. 
1109 İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, II/122-123. 
1110 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, III/115. 
1111 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, I/192-193; Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, I/150; İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-

Şerîa, I/228. 
1112 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, III/53. 
1113 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, III/109; İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, II/220. 
1114 İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, II/213-214. 



221 
 

12. Rasulullah’ın (sav), “Allah bir kulu severse kendisine alır, onu eş ve 

çocukla meşgul etmez” dediği bildirilen rivayet. Bunu İshâk b. Vehb el-Allaf’ın 

uydurduğu ve yalancı olduğu söylenmiştir.1115 

13. Belânın sarmakla görevli olduğunu, bir adamın ‘Bir adamı dişi köpek 

emzirdi’ diye kınaması sonucu, onun da aynı şekilde emeceğini bildiren mecazî 

ifadelerin kullanıldığı rivayet.1116 

14. Rasulullah’ın (sav), dünya için üzgün olan, rabbine öfkeli olur. Musibete 

şikayet edenin -Allah’a şikayet ettiği için- üzerine musibet iner. Zengin olanı, o 

alçaltmıştır ve dininin üçte biri gider. Kur’ân okuyan cehenneme gider; çünkü Allah’ın 

ayetlerini alaya almıştır, dediğini bildiren rivayet. İsnaddaki Muhammed b. el-Kâsım 

Ebû Ca’fer el-Tâyekânî’nin hadis uydurucusu olduğu söylenmiştir.1117 

15. Rasulullah’ın (sav), “Üç meleğin Allah için konuştuğunu söylediği” 

bildirilmiştir. Nakledildiğine göre bunlar: Kâbe ile görevli melek, Mescid-i Nebevî ile 

görevli melek ve Mescid-i Aksâ ile görevli melektir. Kâbe ile görevli meleğin, Allah’ın 

farzlarını terk edenlere her gün Allah’ın korumasından çıktıklarını seslendiği; Mescid-i 

Nebevî ile görevli meleğin, Muhammed’in sünnetini terk edenlere, her gün havz ve 

Muhammed’in şefaatine ulaşamayacaklarını seslendiği; Mescid-i Aksâ ile görevli 

meleğin ise, haram yiyenlere her gün amellerinin ateş olarak yüzlerine vurulacağını 

seslendiği zikredilmiştir.1118 

16. Hz. Peygamber’in, toplumların aşırı süslü, savurganları yüceltip, abidleri 

küçümsediklerini; kitabın bir kısmına iman edip bir kısmını inkar ettiklerini; çaba 

göstermeden kaderden elde edecekleri ecel, rızık gibi takdir edilmiş şeylerde çaba 

harcadıklarını, ancak çabasız elde edemeyecekleri şeylerde ise çaba harcamadıklarını 

söylediği rivayet.1119 

17. İbn Mes’ûd’un Ali’nin yanında oturduğunu, başka sahabilerin de olduğunu 

ve Ali b. Ebî Tâlib’in, Hz. Peygamber’den, “Kıyâmette elli durağın bulunduğunu ve her 

durağın bin senelik mesafe olduğunu…” naklettiği bildirilen rivayet.1120 

18. Allah’ın, kendisini korumasını isteyen kişinin temiz bir kaba balla 

yazacağı, sonra onu yere değmeden önce yağmur suyuyla yıkayacağı ve üç gün ondan 

                                                      
1115 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, II/278; Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, II/152. 
1116 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, III/83. 
1117 Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, II/268. 
1118 İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, I/170. 
1119 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, III/140. 
1120 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, III/247. 



222 
 

içeceği, böylece Allah’ın izniyle onun kendisini koruyacağı bildirilen dua merfû olarak 

nakledilmiştir.1121 

İbn Mes’ûd’un dişinin ağrıdığı, Rasulullah’a (sav) söylediği, Hz. 

Peygamber’in, dişine Kur’ân oku ve onunla hurma ye dediği, İbn Mes’ûd’un bunu 

yaptığı ve ağrıdan kurtulduğunu bildiren rivayet. Bu haberin uydurma olduğu 

söylenmiştir.1122 

Gözü iltihaplanan ve şişen İbn Mes’ûd’a, Rasulullah’ın (sav) Mushaf’a 

bakmaya devam etmesini söylediği rivayet. İsnadındaki ravilerden kaynaklanan 

problemler yanında hadisin uydurma olduğunun metninden kolayca anlaşılacağı, zira 

Hz. Peygamber döneminde mushaftan söz edilemeyeceği söylenmiştir.1123 

Rasulullah (sav) ile beraber, Medîne sokaklarındayken bir adamı sara nöbeti 

tuttuğunu, İbn Mes’ûd’un eğilip kulağına Kur’ân okuduğunu, Hz. Peygamber’in ne 

okuduğunu sorması üzerine, İbn Mes’ûd’un “أفحسبتم أنما خلقناكم عبثا وأنكم إلينا لا ترجعون = 

Bizim, sizi boşuna yarattığımızı ve bize döndürülmeyeceğinizi mi sanıyorsunuz” 

(Mü’minûn, 23/115) ayetini okuduğunu söylediği, bunun üzerine Hz. Peygamber’in 

“Onun dağa okunması halinde kesinlikle yok olacağını” bildirdiği rivayet.1124 

19. Görmeyi ve işitmeyi kaybetmenin günahlar için bağışlanma olduğunu, 

vücuttan eksilen şeylerin bunu (bağışlanmayı) mümkün kılmak için yapıldığını bildiren 

rivayet. Metin ve isnad açısından münker olduğu zikredilmiştir.1125 

20. Kabri çamura bulanmadıkça ölünün ezanı duymaya devam edeceğini 

bildiren rivayet. İbn Mes’ûd’dan naklettiği zikredilen el-Hasen’in, ondan bir şey 

işitmediği ve isnaddaki Muhammed b. el-Kâsım’ın hadis uydurucusu olduğu 

söylenmiştir.1126 

21. Yemekten bir kırıntı bulan ve onu yiyenin sıkıntısının giderileceğini ve 

kendisine yedi yüz iyilik yazılacağını bildiren rivayet. Yusuf b. es-Sefir’in uydurduğu 

ve onun hadis uydurucuları arasında zikredildiği ifade edilmiştir.1127 

22. Hz. Peygamber’in, her doğanın göbeğinde yaratıldığı topraktan 

bulunduğunu ve ömrünün sonunda yine ona döneceğini ve oraya defnedileceğini; 

                                                      
1121 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, III/174-175; Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, II/299. 
1122 İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, I/295. 
1123 İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, I/308. 
1124 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, I/256; III/211; İbn Irâk el-Kenânî, Tenzîhü’ş-Şerîa, I/294. 
1125 Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, II/335. 
1126 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, III/238; Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, II/365. 
1127 Suyûtî, el-Leâli’l-Masnûa, II/217. 



223 
 

kendisinin, Ebû Bekr ve Ömer’in aynı topraktan yaratıldığını ve aynı yere 

defnedildiğini bildirdiği rivayet.1128 

Görüldüğü gibi, daha sonra ortaya çıkan kelam problemleri ile ilgili birçok 

rivayet İbn Mes’ûd’un ağzından Rasulullah’a (sav) izafe edilmek suretiyle 

nakledilmiştir. Yine dinde aslı olmayan namaz ve duaların faziletinden bahseden, 

yapılan küçük şeyler karşısında çok fazla mükafatlar vadeden ve tarihî gerçeklerle 

bağdaşmayan birçok rivayet İbn Mes’ûd’a isnad edilerek merfû’ bir şekilde 

nakledilmiştir. 

Bahsi geçen eserleri inceleyerek tespit edebildiğimiz, İbn Mes’ûd söylemediği 

halde ondan merfû’ olarak aktarılan bazı rivayetleri zikrettik. Ancak diğer 

kaynaklarımızda da İbn Mes’ûd’a isnad edilerek ref’ edilen rivayetlerin bulunduğu 

unutulmamalıdır.1129 

“Yahyâ b. Saîd el-Kattân- Mücâlid- Âmir (Şa’bî)- Mesrûk- İbn Mes’ûd- 

Rasulullah (sav)” isnâdıyla şöyle bir hadis nakledilmiştir: 

حكم يحكم بين الناس إلا حبس يوم القيامة وملك آخذ بقفاه حتى يقفه على جهنم ثم يرفع رأسه إلى ما من 

 الله عز وجل فإن قال الخطأ ألقاه في جهنم يهوي أربعين خريفا.

“İnsanlar arasında hüküm veren her hakem kıyamet günü hapsedilecektir. Bir 

melek onu ensesinden yakalayacak ve Cehennemin üzerine kadar getirecektir. Sonra 

başını kaldırıp Yüce Allah’a bakacaktır. Eğer hatalı söylediyse onu, kırk yıl düşeceği 

Cehenneme atacaktır.”1130 

İsnaddaki ravîler’den Mücâlid b. Saîd el-Hemedânî, münekkit alimler 

tarafından cerh edilmiştir. Yahyâ b. Saîd el-Kattân’ın Mücâlid’den hadis yazan 

Abdullah’a “Birçok yalan yazdın” dediği ve Mücâlid’in bir şeyi yaptırmayı istediği 

zaman “Şa’bî- Mesrûk- Abdullah”  isnadıyla bunu naklettiği zikredilmiştir. Ahmed b. 

Hanbel ise, insanların ref’ etmediği birçok hadisi ref’ ettiğini söylemiştir.1131 Bu rivayet 

de Mücâlid’in hadis uydururken kullandığı ifade edilen isnadla nakledilmiştir. 

Dolayısıyla bunu İbn Mes’ûd’a isnad ederek Mücâlid’in söylemiş olması ihtimal 

dahilindedir ve bu rivayet birçok hadis kaynağımızda tahric edilmiştir. 

                                                      
1128 İbnü’l-Cevzî, Mevzûât, I/328. Aynı zamanda müellif “İlel”inde de aynı isnadla bu rivayeti 

zikretmiştir. Bkz: İbnü’l-Cevzî, el-İlelü’l-Mütenâhiye fi’l-Ehâdîsi’l-Vâhiye, I/198.  
1129 Örneğin bkz: Suiçmez, Sahabe ve Tabiin Sözlerinin Hz. Peygamber’e Nispeti, s. 198.  
1130 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/173-174, no: 4097; İbn Mâce, Ahkâm, 2, II/775; Beyhakî, Sünenü’l-

Kübrâ, X/89. İbn Ebî Şeybe’nin Musannef’inde ise mevkuf olarak geçmektedir. Bkz: İbn Ebî Şeybe, 

Musannef, VII/710, no: 23295; Siyer, 2, XI/246, no: 33085 (İsnâdı: İbn Mes’ûd- Mesrûk- Şa’bî- Mücâlid- 

Abdurrahîm b. Süleymân). 
1131 İbn Ebî Hâtim, el-Cerh ve’t-Ta’dîl, VIII/413-414. 



224 
 

İbnü’l-Cevzî’nin Mevzûât’ında tespit edebildiğimiz kadarıyla 34 tane İbn 

Mes’ûd’dan nakledilen mevzû rivayet mevcuttur. Onun “el-İlelü’l-Mütenâhiye” adlı 

eserinde ise, İbn Mes’ûd’dan isnadı illetli olan 30 rivayeti tahric ettiği tespit edilmiştir. 

Bunlar ilim, Kur’ân, hadîs, sünnet ve bid’ât, fadâil, tahâret, salât, iyi fiiller, alış-veriş, 

talâk, sosyal ilişkiler, günahların yerilmesi, zühd, duâ, fiten ve ölüm ile ilgilidir. Bu 

rivayetler merfû’ olarak nakledilmiştir. Bazı rivayetler için merfû’ olarak sahih 

olmamakla birlikte mevkûf olarak sahih isnada sahip olduğu söylenmiş1132; bazı 

rivayetlerin ise, isnadındaki ravilerle ilgili problemler zikredilmiştir. Buna göre yalancı, 

zayıf, metruk, batıl hadisler nakleden ve hadis uyduran raviler veya meçhul raviler 

tarafından nakledildiği ifade edilmiştir.1133 “el-İlelü’l-Mütenâhiye”de zikredilen 

rivayetler -bir tanesi hariç-1134 “Mevzûât”ta tahric ettiklerinden farklıdır. İbnü’l-

Cevzî’nin “İlel”inde yer alan rivayetleri Taberânî’nin Mu’cemler’i gibi bazı hadis 

kaynaklarında görmek mümkündür. Ancak bazı rivayetler, isnadındaki ravi’nin yalancı, 

hadis uydurucu olması gibi yapılan cerhler veya metnindeki problemler sebebiyle 

mevzû’ gibi görünmektedir. Dolayısıyla sahih olmayan bu merfû’ rivayetler için de İbn 

Mes’ud’a isnad edilerek ref’ edildiği söylenebilir. Ancak bazı hadis kaynaklarında 

zikredilmiş olmaları veya illetli oldukları belirtilmekle birlikte, başka sahabiler 

tarafından da nakledilmiş olması, bu rivayetlerin, mevzû’ rivayetler arasında 

zikredilmelerini engellemiştir, denilebilir. 

f. Hz. Peygamber’den Hadislerin Naklini Teşvik Eden Rivayeti Nakletmesi 

Hadis nakli konusunda çok hassas davranan, hata etme ve Rasulullah’ın (sav) 

cehennemlik olarak vasıflandırdığı zümreye dahil olma endişesiyle Rasulullah’tan (sav) 

hadis nakletmekten çekinen Abdullah b. Mes’ûd, aynı zamanda yukarıda ifade edildiği 

gibi mukıllûn arasında ilk sırada yer almaktadır. İbn Mes’ûd, Hz. Peygamber’den 

hadislerinin aktarılmasını isteyen şu sözü nakletmiştir: 

منا حديثا فحفظه حتى يبلغه فرب مبلغ أحفظ له من سامع."نضر الله امرأ سمع   = Bizden bir hadis 

işiterek ezberleyip, sonra da başkasına anlatan kişinin Allah yüzünü aydın etsin. Çünkü 

kendisine ulaştırılan pek çok kişi, işitenden daha iyi anlayabilir."1135 

                                                      
1132 İbnü’l-Cevzî, el-İlelü’l-Mütenâhiye, II/520-521; II/595; II/733; II/807; II/841. 
1133 İbnü’l-Cevzî, el-İlelü’l-Mütenâhiye, I/112; I/151; I/357-358; I/410; I/419-424; I/451; I/461; II/588; 

II/597-598; II/644; II/782; II/788; II/816; II/839; II/900-901. 
1134 İbnü’l-Cevzî, el-İlelü’l-Mütenâhiye, I/198. 
1135 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/221, no: 4157;  Bezzâr, Müsned, V/382, no: 2014 ("كما سمعه" ifadesi 

mevcuttur.); V/385, no: 2019 ("كما سمعه" ifadesi mevcuttur.); Tirmizî, İlim, 7, V/34 ("كما سمع" ifadesi 

mevcuttur.); İbn Mâce, Mukaddime, 18, I/85; İbn Hibbân, Sahîh, I/268, no: 66 ("كما سمعه" ifadesi 

mevcuttur.); I/274-272, no: 69 ("كما سمعه" ifadesi mevcuttur.). 



225 
 

Tirmizî’nin naklettiği bir rivayet ise şöyledir:  

 

امرأ سمع مقالتي فوعاها وحفظها وبلغها فرب حامل فقه  عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : نضرالله 

إلى من هو أفقه منه ثلاث لا يغل عليهن قلب مسلم : إخلاص العلم لله ومناصحة أئمة المسلمين ولزوم جماعتهم فإن 

 الدعوة تحيط من ورائهم 

“Benim sözümü işitip ezberleyen ve onu iyice aklında tutup rivayet eden bir 

kulun yüzünü Allah aydın etsin.  Anlayış sahibi olan kişiler onu, kendilerinden daha iyi 

anlayan kimselere nakledebilir. Üç şey vardır ki müslümanın kalbi onlara karşı hıyanet 

etmez. Onlar: Allah için ilimde ihlas, müslümanların imamlarına bağlılık/samimiyet ve 

müslümanların cemaatinin gerekliliğidir; Şüphesiz İslam’ın çağrısı, onları arkalarından 

(her taraflarından) kuşatmıştır.”1136 

Rasulullah’ın (sav) ashabına hitaben söylediği, hadis rivayetini teşvik eden, İbn 

Mes’ûd’un naklettiği bu rivayet, sahih ve zayıf isnadla çok sayıda sahabeden 

nakledilmiştir.1137 

el-Hatib el-Bağdadî, İbn Mes’ûd’dan naklettiği bu rivayeti “Hadislerin lafzen 

rivayet edilmesinin gerekli olduğuyla ilgili haberler ve bunu vacip görenler” babı 

içerisinde zikretmiştir ve onun naklettiği rivayette “İşittiği gibi nakleden” ibaresi 

mevcuttur.1138 Ramehurmuzî de, “Rasulullah’ın (sav) sünnetini nakledenin fazileti” ile 

ilgili bölümde İbn Mes’ûd’un bu rivayetini nakletmiştir.1139 

Tirmizî, Bezzâr ve İbn Hibbân’ın tahric ettiği rivayetlerde “İşittiği gibi” ifadesi 

mevcuttur. İşittiği gibi, hiçbir değişiklik yapmadan nakletmenin zorluğu malumdur. İbn 

Mes’ûd, bu sebeple Hz. Peygamber’den hadis naklederken Rasulullah’ın (sav) 

söylediğini zikretmek yerine, kendi sözü gibi nakletmeyi tercih etmiş görünmektedir. 

Allahu Teâlâ, Âl-i İmrân Suresi 104. ayette “Sizden, hayra çağıran, iyiliği 

emreden ve kötülükten men eden bir topluluk bulunsun. İşte kurtuluşa erenler onlardır” 

buyurmuştur. Bu ayete göre dinin gerekli kesimlere ve kişilere tebliğinin farz-ı kifaye 

olarak kabul edilebileceği ifade edilerek, bu dinin en başta gelen tebliğcisinin 

Rasulullah (sav) olduğu zikredilmiştir. Hz. Peygamberin de her fırsatta sahabileri gerek 

                                                      
1136 Tirmizî, İlim, 7, V/34-35. 
1137 Bunları zikrederek incelemek çalışmamızın sınırını aşacağı için kaynak göstermekle yetinilecektir. 

Bkz: Râmehurmuzî, Muhaddisü’l-Fâsıl, s. 164-168; Heysemî, Mecmeu’z-Zevâid, I/137-139; İbn 

Abdilberr, Câmiu Beyâni’l-İlm ve Fadlih, I/175-189.  
1138 el-Hatîb el-Bağdadî, el-Kifâye fî Ma’rifeti Usûli İlmi’r-Rivâye, I/507. 
1139 Râmehurmuzî, el-Muhaddisü’l-Fâsıl, s. 165, 166, no: 6, 7.   



226 
 

Kur’ân ayetlerinin, gerekse kendi sözlerinin neşri ve tebliği konusuna teşvik ettiği 

belirtilmiştir.1140 

Ali b. Ebî Tâlib, Rasulullah’ın (sav), “Allah halifelerime rahmet etsin” demesi 

üzerine, ona halifelerinin kimler olduğunu sorduklarını, Rasulullah’ın (sav) da cevaben 

“Hadislerini ve sünnetini rivayet eden ve insanlara öğretenlerin halifeleri olduğunu” 

söylediğini nakletmiştir.1141 Ubâde b. Sâmit’ten nakledildiğine göre Hz. Peygamber bir 

defasında da “Size hadis bildiriyorum, burada bulunanlar bulunmayanlara tebliğ 

etsin”1142 buyurmuştur. 

Görüldüğü gibi Rasulullah (sav), birçok kere ashabına sünnetini gelecek 

nesillere aktarmalarını öğütlemiştir. 

Hz. Peygamberin, kendisinden işittiklerini başkalarına tebliğ etmeyi 

emrederken, anlayarak ve kavrayarak tebliğ etmelerini istediği, hadisleri sadece 

hafızaya alıp ezberlemenin yeterli olmayacağı, bunun yanı sıra anlayıp idrak etme 

zorunluluğunun da bulunduğu söylenmiştir.1143 İbn Mes’ûd’un naklettiği bu hadisin 

aynı zamanda, dinleyenler arasında anlayış farkının olabileceğine de dikkat çektiği 

belirtilmiştir. Zira hadiste Rasulullah (sav) “Kendisine ulaştırılan pek çok kişi işitenden 

daha iyi anlayabilir” demiştir. “Bu, muhataptan kaynaklandığı gibi, sözün dilsel 

özelliklerinden ve sözü nakleden raviden de kaynaklanabilir. Sözü dinleyenin anlama 

kapasitesi; zeka durumuna, konuşmanın yapıldığı dilin formlarına, konuşmayı yapanın 

mensup olduğu sınıfın terminolojisine aşinalığının farklı oluşuna göre de değişiklik arz 

eder. Birçok sebepten dolayı, Hz. Peygamber henüz hayatta iken dahi, söyledikleri ve 

yaptıkları, sahabe tarafından farklı farklı anlaşılıp değerlendirilebilmiştir.”1144 Nitekim 

bir hadisinde Hz. Peygamber, Allah’ın kendisine verdiği ilim ve hidayeti gökten inen 

bereketli bir yağmura benzetmiş, bu bilgi ve hidayeti kavrayanları, öğrenip öğretenleri, 

anlayıp açıklayanları, bu yağmuru içine sindirip yeşillik ve ürün veren verimli toprağa, 

kendisinden aldığı bilgiyi sadece hafızasına alıp anlamayanları ise yağmurun suyunu 

                                                      
1140Aşık, Nevzat, “Hz. Peygamber’in Tebliğ Metodu”, Diyanet İlmî Dergi, c. 33, sayı: 1, Ankara, 1997, s. 

73. Ayrıca bkz: Râmehurmuzî, el-Muhaddisü’l-Fâsıl, s. 163-174. 
1141 Râmehurmuzî, el-Muhaddisü’l-Fâsıl, s. 163, no: 2. 
1142 Râmehurmuzî, el-Muhaddisü’l-Fâsıl, s. 171, no: 14. 
1143 Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, s. 44; Ayrıca bkz: 

Râmehurmuzî, el-Muhaddisü’l-Fâsıl, s. 164-174. 
1144 Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, s. 44-45. 



227 
 

katmanlarına alıp bırakmayan ve hiçbir bitki bitirmeyen verimsiz çorak araziye 

benzetmiştir.1145 

İmam Şafiî de, er-Risale adlı eserinde “Haber-i vahid’in delil olarak kabul 

edilmesi” hususunda, İbn Mes’ud’un Rasulullah’tan (sav) naklettiği bu rivayeti 

zikretmiş, fıkhî açıdan değerlendirerek, burada Hz. Peygamber’in kendi sözünü işitip 

ezberlemeyi ve onu rivayet etmeyi bir kişiye görev olarak vermesinin ve kendisinden 

hadis rivayet edilmesini emretmesinin; bu hadisin kendisine iletilen kimseye huccet 

olması için olduğunu ifade etmiştir. Çünkü Hz. Peygamber’den yapılan rivayet ya bir 

şeyin helal olduğunu bildirmektedir, ya sakınılması gereken bir haramı ifade etmektedir, 

ya uygulanacak bir cezayı içermektedir, ya bir malın alınması veya verilmesiyle 

ilgilidir, ya da din ve dünya işleri hakkında bir nasihati ihtiva etmektedir.1146 Yine 

bunun, bazen bir kimsenin bir bilgiyi naklederken, sadece onu ezberlemiş olup, o 

konuda bir bilgisinin olmayabileceğini gösterdiğini söylemiştir.1147 

Hata etme endişesiyle Rasulullah’tan (sav) hadis nakletmekten çekinen 

Abdullah b. Mes’ûd, Rasulullah (sav), bilenlerin bilmeyenlere, işitenlerin işitmeyenlere 

aktarmalarını istediği ve bilginin gizlenmesi dinimizde yasaklandığı için, aktarılmasını 

elzem gördüğü şeyleri veya kendisine soru sorulan husususları –bilgisi dahilindeyse- 

Rasulullah’tan (sav) rivayet etmiştir.  

Mesrûk, Abdullah b. Mes’ûd’un yanına gittiklerinde şöyle söylediğini 

nakletmiştir: 

عن مسروق قال دخلنا على عبدالله بن مسعود قال يا أيها الناس من علم شيئا فليقل به ومن لم يعلم فليقل 

 الله أعلم فإن من العلم أن يقول لما لا يعلم الله أعلم 

“Ey insanlar bir şeyi bilen onu söylesin, bilmeyen ‘Allah en iyi bilendir’ desin. 

Bilmediği şey için böyle söylemesi ilimdendir.”1148 

İbrâhim en-Nehaî’nin naklettiğine göre bir adam İbn Mes’ûd’a Rasulullah’ın 

(sav) Cuma hutbesi hakkında bir soru sormuş, İbn Mes’ûd da “Cuma Suresini 

okumuyor musun?” demiştir. Adam “Okuyorum fakat bilmiyorum” cevabını verince 

                                                      
1145 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXXII/343, no: 19573; Buhârî, İlim, 20, I/42. 
1146 eş-Şafiî, Muhammed b. İdris (ö. 204), er-Risale, (çeviren: Prof. Dr. Abdulkadir Şener, Prof. Dr. 

İbrahim Çalışkan), Ankara, 1997, TDV. Yayınları, s. 221. 
1147 eş-Şâfiî, er-Risale, s. 222. 
1148 Buhârî, Tefsîr, 294, IV/1809-1810; Tefsîr, 266, IV/1791-1792; Müslim, Hac, 85, I/995, (4. dipnot); 

Münâfikîn, 7, III/2155-6, no: 39; III/2156-2157, no: 40. (İbn Mes’ûd, bu sözleri bir adamın re’yiyle yanlış 

tefsir yapması üzerine söylemiştir.). 



228 
 

İbn Mes’ûd, Cuma Suresi 11. ayeti1149 okuyarak, Cuma hutbesinin ayakta yapıldığını 

söylemiştir.1150 Görüldüğü gibi İbn Mes’ûd, Rasulullah’ın (sav) sünneti ile ilgili 

kendisine sorulan soruya “Rasulullah (sav) şöyle yapardı” diyerek cevap vermek yerine 

ayeti de okuyarak delil sunmuş ve ayakta yapıldığını söylemiştir.  

Abdullah b. Mes’ûd, Hz. Peygamber’in sünnetini gelecek nesillere ulaştırma 

görevini ifa etmek için, zorluğuna rağmen büyük bir titizlikle Rasulullah’ın hadislerini 

nakletmiştir. Ancak naklederken de daha çok yukarıdaki örneklerde görüldüğü gibi 

doğrudan Hz. Peygamberden nakletmek yerine,-hata ile de olsa ona yalan isnad etmiş 

olmaktan çekindiği için- onun adını zikretmeden kendi sözü gibi nakletmeyi tercih 

etmiştir. 

Abdullah b. Mes’ûd’un, hadis rivayeti konusunda titiz ve çok dikkatli 

davrandığı birçok ilim ehli tarafından ifade edilmiştir. Hadis ve usul kitaplarında İbn 

Mes’ûd’un “Hz. Peygamber şöyle söyledi” diyerek rivayet etmekten kaçındığı, böyle 

söylediği zamanlarda da kendisinde bazı değişikliklerin olduğu ve ardından “Bunun 

gibi, buna benzer, buna yakın” gibi ihtiyat ifade eden sözcükler kullandığı 

nakledilmiştir. Kaynaklarımızda Abdullah b. Mes’ûd’dan nakledilen çok sayıda merfû’ 

rivayet bulunsa da bunların büyük bir kısmının mevkûf olarak da nakledildiği ve 

mevkûf hallerinin daha sahih olduğu gözlemlenmiştir. Bu da Abdullah b. Mes’ûd’un 

Hz. Peygamber’den öğrendiği ve şahit olduğu şeylerden çıkarım yaparak rivayette 

bulunduğunu veya ondan işitmiş olsa bile ifade ederken hata etme endişesiyle Hz. 

Peygamber’i zikretmeden rivayet ettiğini göstermektedir. Zira birçok kez aynı rivayetler 

başka sahabilerden merfû’ olarak nakledilirken, İbn Mes’ûd’dan mevkûf olarak 

nakledilmiştir.  

Merfû’ olan bir hadisi sahabenin kendi sözü gibi, merfû’ olduğuna işaret 

etmeden nakletmesinin çeşitli sebepleri olduğu belirtilmiştir. “Sahabi, Hz. 

Peygamber’den işittiği sözleri tam olarak hatırlamayabilir. Hz. Peygamber’in ‘Kim 

yalan yere bana bir hadis isnad ederse, cehennemdeki yerine yerleşsin’ şeklindeki 

sözüne muhatap olma endişesiyle, hadisi açık bir şekilde ona nispet etmekten kaçınır ya 

da hadisin bizzat Rasulullah’a (sav) ait olup olmadığından şüphe duyar ve ona nispet 

                                                      
1149 “Onlar bir ticaret veya bir oyun eğlence gördükleri zaman hemen dağılıp ona koştular ve seni ayakta 

bıraktılar…” 
1150 Ebû Yusuf, Kitâbü’l-Âsâr, s. 72, no: 356. Rivayet şöyledir: 

الله عليه وسلم يوم الجمعة فقال له اما تقرأ سورة الجمعة قال بلى ولكن لا اعلم قال  "ان رجلا سأله عن خطبة النبي صلى

 فقرا عليه } وإذا رأوا تجارة أو لهوا انفضوا إليها وتركوك قائما { الخطبة يوم الجمعة قائما"

 



229 
 

etmeden muhtevanın nakliyle yetinir. Ayrıca bir müzakere ve tartışma esnasında uzunca 

bir hadisin sadece ilgili kısmını kullanmak ister; ancak metnin orijinal şekli böyle 

olmadığı için Hz. Peygamber’e izafe etmek istemez.”1151 

İncelemiş olduğumuz örnek rivayetlerin bazılarında ise, hadislerin isnad 

edilerek İbn Mes’ûd üzerinden ref’ edildiği görülmektedir. Zikredildiği gibi, 

Abdurrahmân b. Udeys adlı sahabi söylemediği bir hadisi merfu’ olarak İbn 

Mes’ûd’dan nakletmiştir. Dolayısıyla rivayetler husunda dikkatli davranılarak, isnad ve 

metin açısından titiz bir şekilde değerlendirildikten sonra hüküm verilmesinin 

gerekliliği açıktır. 

C. RİVAYETTEN SONRA O HADİS İLE İLGİLİ AYETİ OKUMASI 

Hadis rivayeti konusunda oldukça titiz davranan ve talebelerine de bunu 

tavsiye eden, hatta Rasulullah’ın (sav) ismini zikrederek nakletmekten dahi kaçınan 

Abdullah b. Mes’ûd, rivayet ettiği hadislerin doğruluğunu te’kit etmek için bazen ilgili 

ayetleri de zikretmiştir.    

İslam inancına göre Allah (cc), her şeyin kaynağı, dolayısıyla bilginin de 

kaynağıdır. Bunun için, bir düşüncenin İslam ve müslümanlar nezdindeki 

meşrûluğunun, bu kaynağın onu tasdik edip etmemesi ile ölçüleceği, bunun da insanlar 

elindeki ölçüsünün Kur’ân olduğu belirtilmiştir.1152 Hz. Peygamber’in her türlü beyan 

ve uygulamasının temel manada Kur’ân’daki bir ilkeden alındığının, ona uygun 

olduğunun söylenebileceği ve her ayetin bir hadisi tasdik ettiği ifade edilmiştir.1153 

Kur’ân birinci derece bir kaynak olduğundan dolayı sahabenin büyük bir kısmı, 

kendisine ulaşan bir rivayeti, hemen Kur’ân ile test edip onunla uyuşup uyuşmadığına 

bakmıştır. Hatta sadece işittikleri hadisleri Kur’ân’a arz etmeyip, kendi bildikleri, bizzat 

Hz. Peygamber’den duydukları hadisleri de Kur’ân ile irtibatlandırmak ve hadisin hangi 

Kur’ânî asla dayandığını tespit etmek için hadisleri Kur’ân ile karşılaştırdıkları ve bu 

yöntemle Kur’ân okudukları belirtilmiştir.1154 

Dini tebliğ ederken bizzat Rasulullah’ın (sav) da bu yöntemi uyguladığını 

gören Abdullah b. Mes’ûd’un, hadis naklederken rivayet ettiği hadisi destekleyen 

                                                      
1151 Kahraman, Hüseyin, “Hadis Usulü”, Hadis El Kitabı, Ankara, 2016, Grafiker Yayınları, s. 283. 
1152 Bkz: Özafşar, Mehmet Emin, “Polemik Türü Rivayetlerin Gerçek Mahiyeti”, İslamiyat, c. 1, sayı: 3, 

Ankara, 1998, s. 19. 
1153 Ali Osman Koçkuzu’nun Selahaddin Polat’ın “Hadisler’in Kur’an’a Arzının Problemleri” adlı 

makalesine katkısı, Sünnet’in Dindeki Yeri, İstanbul, 1998, İSAV, s. 200. 
1154 Keleş, Hadislerin Kur’an’a Arzı, s. 44-46. 



230 
 

ayetleri okuduğu olmuştur. Şu rivayet Rasulullah’ın (sav) bu yöntemi uyguladığına İbn 

Mes’ûd’un şahit olduğu bir örnektir: 

من حلف على يمين يقتطع بها مال مسلم لقي الله وهو  "عبد الله عن النبي صلى الله عليه وسلم قال:

عليه وسلم مصداقه من كتاب الله عز وجل إن الذين يشترون بعهد  عليه غضبان وقرأ علينا رسول الله صلى الله

 الله وأيمانهم ثمنا قليلا أولئك لا خلاق لهم في الآخرة ولا يكلمهم الله."

“Abdullah Hz. Peygamber’in (sav) şöyle dediğini rivayet etmiştir: Yemin 

ederek bir Müslüman’ın malını alan kişi, (kıyamette) Allah’ın huzuruna çıktığında onu 

kendisine öfkeli olarak bulur. (İbn Mes’ûd şöyle devam etmiştir): Sonra Rasulullah 

(sav), Allah’ın kitabından bunu tasdik eden ‘Şüphesiz, Allah'a verdikleri sözü ve 

yeminlerini az bir karşılığa değişenler var ya, işte onların ahirette bir payı yoktur. Allah 

kıyamet günü onlarla konuşmayacaktır’ (Âl-i İmran 3/77) ayetini bize okudu.”1155 

Yine Abdullah b. Mes’ûd’dan nakledilen şöyle bir rivayet mevcuttur: 

خلقك قال ثم اي  قلت يا رسول الله أو قاله غيري أي الذنوب أعظم عند الله قال أن تجعل له ندا وهو

قال ثم أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك قال ثم أي قال ثم أن تزاني حليلة جارك قال فأنزل الله تصديق ذلك 

 في كتابه والذين لا يدعون مع الله إلها آخر الآية 

“Ya Rasulallah –veya İbn Mes’ûd’dan başkası demiştir- Allah katında hangi 

günah daha büyüktür, dedim. O da ‘Seni yarattığı halde Ona ortak koşmandır’ buyurdu. 

‘Sonra hangisi’ dedim. ‘Sonra seninle yemek yiyecek diye çocuğunu öldürmendir’ 

buyurdu. ‘Sonra hangisi’ dedim. ‘Sonra komşunun karısıyla zina etmendir’ buyurdu. 

(Abdullah b. Mes’ûd) Allah kitabında bunu doğrulayan ‘Onlar Allah ile başka bir 

tanrıya tapmazlar…’1156 ayetini indirdi, demiştir.”1157 

Bu rivayette de belirtildiği üzere, bazı rivayetlerde İbn Mes’ûd’un, “Bir adam 

sordu”, “Rasulullah’a (sav) soruldu” diyerek bu hadisi naklettikten sonra, bunu 

doğrulayan ayeti okuduğu zikredilmiştir.1158 

                                                      
1155 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/47-8, no: 3576;  Buhârî, Tevhîd, 24, VI/2710; Müslim, İmân, 61, 

I/123, no: 222. 
1156 Furkan, 25/68. ayet şöyledir: “Onlar Allah ile beraber başka bir ilaha kulluk etmeyen, haksız yere 

Allah’ın haram kıldığı cana kıymayan ve zina etmeyen kimselerdir. Kim bunları yaparsa ağır azaba 

uğrar.” Bu ayette ve önceki ayetlerde “Rahmân’ın kulları”nın özelliklerinden bahsedilmektedir. 
1157 Abdurrazzâk, Musannef,  X/464, no: 19719. Ayrıca bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/203-204, no: 

4134; Buhârî, Tefsîr, 254, IV/1784; Edeb, 20, V/2236; Ebû Dâvûd, Talâk, 50, II/732; Tirmizî, Tefsîrü’l-

Kur’ân, 26, V/337; İbn Hibbân, Sahîh, X/262, no: 4415. 
1158 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/104-105, no: 3612; VII/178, no: 4102; Buhârî, Diyât, 1, VI/2517; 

Tevhîd, 46, VI/2739; Müslim, İmân, 37, I/90, no: 142.  



231 
 

Bazı rivayetlerde ise, hadisin sonunda yer alan İbn Mes’ûd’un, Hz. 

Peygamber’in sözünü doğrulayan bu ayeti okuduğu kısmı mevcut değildir.1159 Ancak bu 

kısmın zikredilmemesi ravi kaynaklı olmalıdır. 

Rivayetlerde görüldüğü gibi Allah’u Teâlâ, bazen Rasulü’nün sözünü 

desteklemek için ayet indirmiştir. Bazen de Hz. Peygamber bir söz söylediği zaman onu 

tasdik eden ayeti okumuştur. Rasulullah’ın eğitiminden geçen ashab da aynı şekilde Hz. 

Peygamber’den bir hadis naklettiğinde onu destekleyen ayeti zikretmiştir. Müslüman 

olduktan sonra Hz. Peygamber’in yanından ayrılmayan, onun eğitiminden geçmiş; daha 

sonra da kendisi eğitmen olarak görevlendirilmiş olan Abdullah b. Mes’ûd, 

Rasulullah’ın (sav) bir hadisini zikrettikten sonra onun Kur’ân-ı Kerim ile bağını 

kurmak için ilgili ayeti belirtmeye özen göstermiştir.  

Nitekim İbn Mes’ûd, “إذا حدثتكم بحديث أتيتكم بتصديق ذلك من كتاب الله = Size bir hadis 

naklettiğimizde onu tasdik eden bir ayet getiririz” diyerek bizzat kendisi hadisleri ayet 

ile destekleme prensibini uyguladığını ifade ederek şöyle bir rivayet nakletmiştir:  

إن العبد المسلم إذا قال : الحمد لله وسبحان الله ولا إله إلا الله والله أكبر وتبارك الله قبض عليهن ملك 

إلا استغفروا لقائلهن حتى يجيء بهن وجه الرحمن فجعلهن تحت جناحه ثم صعد بهن فلا يمر على جمع من الملائكة 

  .)إليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه(تعالى ثم قرأ عبد الله  

“Müslüman bir kul ‘Hamd Allah’a mahsustur, Allah’ı tesbih ederim, Allah’tan 

başka ilah yoktur, Allah en büyüktür, Allah yücedir’ dediği zaman, melek onları kavrar, 

kanadının altına alır, onlarla yükselir, uğradığı bütün melekler onları söyleyene istiğfar 

eder, onlar Rahmân’a getirilir. Sonra Abdullâh şu ayeti okumuştur: ‘Güzel sözler ve 

salih ameller O’na yükselir.’ (Fâtır, 10)”1160 

Bu hususta örnekleri çoğaltmak mümkündür. Mesela Abdullah b. Mes’ûd’dan 

nakledildiğine göre o şöyle söylemiştir: 

ِ صلى الله عليه وسلم وَنَحْنُ شَبَابٌ ، فقَلُْنَا يَا رَسُولَ اللهِ ألَاَ نسَْتخَْصِي ؟ قاَلَ : لاَ ، ثُ  مَّ كُنَّا مَعَ النَّبِي 

صَ لنََا أنَْ ننَْكِحَ ا مُوا طَي بَِاتِ مَ رَخَّ ا أحََلَّ اللَّهُ لْمَرْأةََ بِالثَّوْبِ إلىَ الأجََلِ ، ثمَُّ قرََأَ عَبْدُ اللهِ }يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا لاَ تحَُر ِ

 لكَُمْ{

                                                      
1159 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/200-201, no: 4131; Buhâri, Tefsîr, 5, IV/1626; el-Muharibîn, 5, 

VI/2497-2498; Tevhîd, 40, VI/2734; Müslim, İmân, 37, I/90, no: (86)- 141; Nesaî, Tahrîmü’d-Dem, 4, 

VII/89-90; Tirmizî, Tefsîrü’l-Kur’ân, 26, V/336, no: 3182. 
1160 Taberî, Câmiu’l-Beyân, XXII/120; Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/233, no: 9144; İbn Kesîr, 

Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, III/868.   



232 
 

“Biz, Hz. Peygamber’in yanında gençler olarak, ‘Yâ Rasulallah! Kendimizi 

hadım ettirelim mi?’ dedik. O da, bize bunu yasakladı, sonra da bir elbise karşılığında 

belirli süre için kadınlarla evlenmemize izin verdi.”  

Sonra Abdullah, ‘Ey iman edenler! Allah’ın helâl kıldığı şeyleri haram 

kılmayın!’ (Mâide 5/87) ayetini okumuştur.1161 

Bazı rivayetlerde Rasulullah (sav) ile beraber savaştıkları ve yanlarında kadın 

bulunmadığı da zikredilmiştir.1162 Bazı rivayetlerde ise, ayeti Hz. Peygamber’in 

okuduğu bilgisi mevcuttur.1163 Ancak rivayetlerin çoğunda ayeti İbn Mes’ûd’un 

okuduğu zikredilmiştir. Hz. Peygamber’in okuduğunu bildiren rivayet de aynı şekilde 

“İbn Mes’ûd- Kays- İsmâîl” isnadıyla nakledilmiştir. Bu farklılık daha sonraki 

ravilerden kaynaklanmış olmalıdır. 

Mut’a nikahı daha sonra yasaklanmıştır. Abdurrazzâk’ın İbn Mes’ûd’dan 

naklettiği rivayetin sonunda da İbn Mes’ûd’un “Rasulullah Hayber günü ondan (mut’a 

nikahı) bizi nehyetti” dediği zikredilmiştir.1164 

Rasulullah’ın (sav) "لكل نبي ولاة من النبيين وإن وليي منهم أبي وخليل ربي عز وجل = Her 

peygamberin, peygamberlerden velîleri vardır. Benim velîm ise, atam ve Yüce 

Rabbimin dostu olan (İbrâhîm)dir.” dediğini, sonra da “ ا إن أولى الناس بإبراهيم للذين اتبعوه وهذ

 Şüphesiz insanların İbrahim'e en yakın olanı, ona uyanlar, bu = النبي والذين آمنوا

Peygamber ve mü'minlerdir” (Âl-i İmrân, 68) ayetini okuduğunu1165 nakleden İbn 

Mes’ûd, kendisi “ داً أكَْرَمُ الْخَلْقِ عَلَى ال لهِ إنَّ اللَّهَ اتَّخَذَ إبْرَاهِيمَ خَلِيلاً ، وَإِنَّ صَاحِبكَُمْ خَلِيلُ اللهِ ، إِنَّ مُحَمَّ  = 

Allah İbrâhîm’i dost edindi, sizin arkadaşınız da Allah’ın dostudur, Allah katında 

yaratılmışların en kıymetlisi Muhammeddir” dedikten sonra, bunu desteklemek için 

 ”Rabbinin seni makam-ı mahmûda erdirmesi umulur = عَسَى أنَْ يبَْعثَكَ رَبُّك مَقَامًا مَحْمُوداً“

(İsrâ, 79) ayetini okumuştur.1166 Birçok rivayette Rasulullah’ın (sav) “ إن صاحبكم خليل الله

 Arkadaşınız yüce Allah’ın dostudur”1167 dediği zikredilmiştir. Bu da İbn = عز وجل

Mes’ûd’un Rasulullah’tan (sav) işittiği şeyleri naklederek, doğruluğunu desteklemek 

                                                      
1161 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VI/8, no: 16149; Nikâh, 148, VI/220, no: 17246; Ahmed b. Hanbel, 

Müsned, VII/185, no: 4113.  
1162 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/93, no: 3986; Müslim, Nikâh, 3, II/1022, no: (1404)-11; İbn Hibbân, 

Sahîh, IX/448-449, no: 4141.   
1163 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/328, no: 4302; Buhârî, Nikâh, 8, V/1953; Tefsîr, 116, IV/1687. 
1164 Abdurrazzâk, Musannef, VII/506, no: 14048. 
1165 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/348, no: 3800; VII/167, no: 4088.  
1166 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI/22, no: 32218. 
1167 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/295-296, no: 3750, 3751, 3752; VII/8, no: 3892; Müslim, Fadâilü’s-

Sahâbe, 1, II/1855, no: (2383)-3, 6; İbn Mâce, Mukaddime, 11, I/36; Tirmizî, Menâkıb, 14, V/606; 

Menâkıb, 15, V/609; İbn Hibbân, Sahîh, XIV/335, no: 6426. 



233 
 

için Rasulullah’tan (sav) da müşâhede ettiği gibi arkasından Kur’ân-ı Kerim’den ilgili 

ayeti okuduğunu gösteren bir rivayettir. 

Şeddâd b. Ma’kîl’ın1168 naklettiği bir rivayet de şöyledir: 

أن بن مسعود قال لينتزعن هذا القرآن من بين أظهركم قال قلت يا ابا عبد الرحمن كيف ينتزع وقد أثبتناه 

منه شيء ويصبح  في صدورنا وأثبتناه في مصاحفنا قال يسرى عليه في ليلة فلا يبقى في قلب عبد منه ولا مصحف

 الناس فقراء كالبهائم ثم قرأ عبد الله ولئن شئنا لنذهبن بالذي أوحينا إليك ثم لا تجد لك به علينا وكيلا

“İbn Mes’ûd, ‘Mutlaka bu Kur’ân sizden alınacaktır’ dedi. ‘Ey Ebû 

Abdurrahmân nasıl alınacak, biz göğüslerimizde ve sayfalarımızda onu sabit kıldık 

(ezberledik ve yazdık)’ dedim. ‘Ona kolaydır. Bir gecede herhangi bir kulun kalbinde ve 

sayfalarda ondan bir şey kalmaz. İnsanlar hayvanlar gibi fakir olarak sabahlar’ dedi. 

Abdullah sonra şu ayeti okudu: ‘Eğer biz istersek sana vahyettiğimizi gideririz…’”1169 

Zira İbn Mes’ûd, söylediği şeye şaşıran insanların itirazları üzerine açıklama 

yaparak, bunu Kur’ân ayeti ile te’kîd etmiştir.   

Enes b. Mâlik’ten de Rasulullah’ın (sav) büyük günahları bildirdiği (ya da 

kendisine büyük günahların sorulması üzerine söylediği) nakledilmiştir. Hz. Peygamber, 

“Allah’a şirk koşmak, adam öldürmek, anne babaya itaatsizlik” buyurduktan sonra 

“Size en büyük günahı haber vereyim mi?” demiş ve “yalan şahitlik ya da yalan söz” 

olduğunu söylemiştir.1170 Bazı rivayetlerde ise Hz. Peygamber’in bu dört konuyla ilgili 

büyük günahları peşpeşe sıraladığı zikredilmiştir.1171 

Muhtemelen Hz. Peygamber’in bu hadisinden haberdar olan İbn Mes’ûd’dan, 

şöyle bir rivayet nakledilmiştir: 

ورِ عَدلَتَْ شَهَادةَُ ال رْكِ بِال زُّ جْسَ مِنَ الأوَْثاَنِ وَاجْتنَِبوُا قوَْلَ الأَ : ، ثمَُّ قَرَ بِالَلَّهِ  ش ِ ورِ فَاجْتنَبِوُا الر ِ  .زُّ

                                                      
1168 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, XII/403-404, no: 2709. 
1169 Abdurrazzâk, Musannef, III/362, no: 5980; İbn Ebî Şeybe, Musannef, X/260, no: 30697. Bazı 

rivayetlerin başında “ م إن أول ما تفقدون من دينكم الامانة وإن آخر ما يبقى من دينكم الصلاة وليصلين القوم الذي لا دين له  = 

Dininizden kaybettiğiniz ilk şey emânettir. Dininizden kalan son şey de namazdır. Dinleri olmayan bir 

kavim namaz kılar” ifadesi mevcuttur. Bkz: Abdurrazzâk, Musannef, III/363, no: 5981; İbn Ebî Şeybe, 

Musannef, XIII/28, no: 36845.   
1170 Buhârî, Edeb, 6, V/2230; Müslim, Îmân, 38, I/92, no: (88). 
1171 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XIX/367, no: 12371; Müslim, Îmân, 38, I/91, no: (88)-144; Nesâî,  

Tahrîmü’d-Dem, 3, VII/88; Kasâme, 49, VIII/63; Tirmizî, el-Büyû’, 3, III/513; Tefsîru’l-Kur’ân, 5, 

V/235. 



234 
 

İbn Mes’ûd, “Yalancı şahitlik Allah’a şirk koşmaya denktir, dedi, sonra ‘Artık 

putlara tapma pisliğinden kaçının, yalan sözden kaçının’ (Hac, 22/30) ayetini 

okudu.”1172 

Bu rivayetin merfû’ bir aslı bulunmasına rağmen ihtiyat için Rasulullah’ın 

(sav) adını zikretmekten çekinen İbn Mes’ûd, muhtemelen yalan söz veya yalancı 

şahitlikle ilgili karşılaştığı bir olay üzerine, ilgili kısmı mevkûf olarak nakletmiş ve buna 

delil olarak da arkasından şirkten ve yalandan sakınmayı emreden ayeti okumuştur.  

 Görüldüğü gibi o, merfû veya mevkûf olarak naklettiği bazı hadislerden sonra 

hangi ayetle ilişkili olduğunu göstermek veya hadisi Kur’ân ayeti ile desteklemek için 

arkasından Hz. Peygamber’in de yaptığı gibi ilgili ayeti okumuştur. Bu, İbn Mes’ûd’un 

hadis naklederken uyguladığı prensiplerden biridir. 

D. HADİSLERİ MANA İLE RİVAYET ETMESİ 

Hadislerin mana olarak mı, yoksa lafız olarak mı nakledildiği konusu çok erken 

devirlerden itibâren tartışılmıştır. Bu konudaki rivayetlere ve işin doğasına bakıldığında, 

hadislerin çoğunlukla mana olarak nakledildiği söylenebilir. Bazı sahabilerden gelen 

haberler bunu açıkça göstermektedir.1173 

Nitekim Mekhul (ö. 112)’ün naklettiğine göre, sahabeden Vâsile b. el-Eska’ya 

(ö. 83)1174 giderek; vehm, fazlalık ya da eksiklik olmadan Hz. Peygamber’den duyduğu 

bir hadisi nakletmesini istemişlerdir. Vâsile ise Rasulullah’tan (sav) manasını aldıkları 

hadisleri belki bir sefer işittiklerini, mana olarak naklettikleri zaman bunun yeterli 

olduğunu söylemiştir.1175 

Zürâre b. Evfâ (ö. 93)1176 da, “Rasulullah’ın ashabından birçok kişi ile 

karşılaştım. Onlar farklı lafızlar kullanırlar, ancak bana aynı muhtevayı 

naklederlerdi.”1177 diyerek sahabenin aynı şeyi farklı ifadelerle aktardığını bildirmiştir.  

                                                      
1172 Abdurrazzâk, Musannef, VIII/327, no: 15395; İbn Ebî Şeybe, Musannef, VII/729, no: 23375. 
1173 Özafşar, Hadisi Yeniden Düşünmek, s. 218; Örneğin bkz: İbn Abdilberr, Câmiu Beyâni’l-İlm, I/339-

348. 
1174 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, XI/101-102, no: 174. 
1175 İbn Abdilberr, Câmiu Beyâni’l-İlm, I/347-348; el-Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Ali b. Sâbit 

(ö. 463), el-Câmiu li Ahlâki’r-Râvî ve Âdâbi’s-Sâmi’, Riyâd, 1983, Mektebetü’l-Meârif, II/31; el-Kifâye, 

II/7-8. 
1176 Mizzî, Tehzîbü’l-Kemâl, IX/339-341, no: 1977. 
1177 İbn Receb el-Hanbelî (ö. 795), Şerhu İleli’t-Tirmizî, (Tahkîk: Dr. Hemmâm Abdurrahîm Saîd), 4. 

Baskı, Riyâd, 2005, Mektebetü’r-Rüşd, (2 cilt), I/428. 



235 
 

Bunlar ilk nesillerde rivayetlerin büyük oranda mana olarak nakledildiğini 

ortaya koymaktadır. Daha sonraları, mana-muhteva rivayetinin caiz olup olmadığı 

tartışıla gelmiştir. Bilhassa hüküm çıkarırken rivayetlerdeki en ufak bir değişiklik dahi 

hükmü etkileyeceği için, bu çok hassas bir konudur.1178 

İbnü’s-Salâh, lafızları ve lafızların maksatlarını bilmeyen, alim ve basiretli 

olmayan kişilerin mana ile rivayet etmelerinin caiz olmadığını, işittiklerini lafzen 

rivayet etmeleri gerektiğini belirtmiş; fakat bu konuda alim ve arif ise; selefin, ashabu’l-

hadisin, usul ve fıkıh erbabının ihtilaf ettiğini söylemiştir. Onlardan çoğunun mana ile 

rivayete cevaz verdiğini, muhaddislerden bazılarının, fakihlerden ve usulcülerden bir 

grubun ise caiz görmediğini ifade etmiştir. Yine bazılarının Rasulullah’ın hadisinde 

mana ile rivayeti caiz görmemekle birlikte, onun dışındakilerden rivayette bunu caiz 

gördüğünü söylemiştir. Asıl olanın rivayet eden kişi alim ise, bütün hadisler için caiz 

olması gerektiği şeklinde olduğunu belirtmiştir. Sahabe ve selef-i evvelînin aynı manaya 

gelen bir şeyi birçok lafızla naklettiğini zikretmiştir.1179 

el-Hatib el-Bağdâdî (ö. 463), eserinde öncelikle “Mana rivayetini caiz 

görmeyen, lafız rivayetini zorunlu görenlerin” haberlerine yer vermiş,1180 daha sonra 

“Mana rivayetinin caiz olması için gerekli olan hususları ve konuyla alakalı rivayetleri” 

nakletmiş,1181 İbn Mes’ûd’u da mana rivayetini caiz görenler içerisinde zikretmiştir.1182 

Abdullah b. Mes’ûd’un naklettiği bir habere göre, bir adam Rasulullah’a (sav) 

“Ya Rasulallah, sen bize bir hadis naklediyorsun, biz onu senden işittiğimiz gibi 

nakletmeye güç yetiremiyoruz” demiş, Rasulullah (sav) de “Sizden biriniz manayı 

tutturduğu zaman onu nakletsin” buyurmuştur.1183 

İbn Mes’ûd, mana ile rivayete cevaz vermiş olmakla birlikte, talebelerine 

hadislerin lafızlarının korunması hususunda gevşek davranmamalarını tavsiye ederek, 

bu konuda dikkatli olmalarını istemiştir.1184 Zira manada herhangi bir değişiklik 

meydana gelirse, ravi yalancı konumuna düşer ve Hz. Peygamber’in “Bana yalan isnad 

eden kimse cehennemdeki yerine yerleşsin” hadisinin muhatabı olur. Bir rivayette, 

Rasulullah’a (sav) “Söylemediğim şeyi bana isnad eden kişi cehennemdeki yerine 

                                                      
1178 Özafşar, Hadisi Yeniden Düşünmek, s. 220-232. 
1179 İbnü’s-Salâh, Mukaddime, s. 105. 
1180 el-Hatib el-Bağdâdî, el-Kifaye, I/503-507. 
1181 el-Hatib el-Bağdâdî, el-Kifâye, I/577-585. 
1182 el-Hatib el-Bağdâdî, el-Kifâye, I/580. 
1183 el-Hatib el-Bağdâdî, el-Kifâye, I/580. 
1184 Zehebî, Tezkiratü’l-Huffâz, I/14. 



236 
 

yerleşsin” dediğini işittik ancak hadisleri senden işittiğimiz gibi koruyamıyoruz, onda 

takdim-te’hîr, ziyade ya da noksan yapıyoruz dedikleri; Hz. Peygamber’in ise, 

“Söylemediğim şeyi bana isnad eden” sözüyle bunu kastetmediğini, “İslam’ı ve 

kendisini lekelemek isteyenleri kastettiğini”, söylemiştir.1185 Buraya kadar 

zikredilenlerden anlaşılmaktadır ki, manada bir değişiklik meydana gelmediği sürece 

lafızlardaki farklılıklar doğal karşılanmış ve bir sakınca görülmemiştir. 

İbnü’s-Salâh, mana ile hadis rivayet eden kişinin hadisin ardından  َْكَمَا قَالَ، أوَْ " أو

"نَحْوَ هَذاَ  veya buna benzer lafızlar söylemesi gerektiğini ifade etmiş ve bunu sahabeden 

İbn Mes’ûd, Ebu’d-Derdâ ve Enes’in uyguladığını belirtmiştir.1186 

Abdullah b. Mes’ûd’un, “Rasulullah (sav) dedi” diyerek bir hadis naklettiği 

zaman aynı lafızla nakledememiş olma endişesiyle “Bunun gibi veya buna benzer veya 

bundan fazla veya bundan az” gibi ifadeler kullandığı  “Hadis Naklederken Titiz 

Davrandığını Bildiren Rivayetler” başlığında yer alan rivayetlerde görülmektedir. Bu, 

hadisleri aynı lafızla değil, mana ile rivayet ettiğini gösterir. Ancak hadis 

kaynaklarımızda İbn Mes’ûd’un hadisin ardından bu ifadeleri zikrettiği rivayetler 

oldukça azdır. Burada Abdurrazzak’ın tahric ettiği şu rivayeti örnek verebiliriz:  

 البيوع أو كما قالعن بن مسعود قال نهى رسول الله صلى الله عليه و سلم عن تلقي 

“Rasulullah (sav), satıcıları pazar dışında karşılamayı yasakladı veya dediği 

gibi”1187 

İbn Mes’ûd, burada Hz. Peygamber’in ne söylediğini değil, sözlerinin yerine 

manasını rivayet etmiştir.1188 Rivayetin sonunda zikredilen “أو كما قال” ifadesi de mana 

ile rivayet edildiğini göstermektedir. 

“Rasulullah (sav) şunu emretti” veya “Rasulullah (sav) şundan nehyetti” gibi 

ifadelerle nakledilen rivayetler mana ile rivayet edilmiş olmaktadır. Çünkü Hz. 

Peygamber’in bir şey emrederken ve yasaklarken söyledikleri değil, manası rivayet 

edilmiştir.1189 İbn Mes’ud, birçok hadisi Hz. Peygamber’den bu şekilde nakletmiştir: 

 "نَهَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ عَنْ صَفْقتَيَْنِ فِي صَفْقَةٍ وَاحِدةٍَ"

                                                      
1185 el-Hatib el-Bağdâdî, el-Kifâye, I/581. 
1186 İbnü’s-Salâh, Mukaddime, s. 106. Ayrıca bkz: Sehâvî, Fethu’l-Muğîs,  III/148. Mana ile rivayet eden 

sahabelerin isimleri için bkz: İbn Receb, Şerhu İleli’t-Tirmizî, I/428-429. 
1187 Abdurrazzak, Musannef, VIII/201, no: 14880. 
1188 Uğur, Ansiklopedik Hadis Terimleri Sözlüğü, s. 325. 
1189 Koçyiğit, Hadis Usulü, s. 221; Uğur, a.g.e., s. 325. 



237 
 

 “Rasulullah (sav) bir pazarlık içerisinde iki pazarlığı yasaklamıştır.” Semmâk, 

bunun “Kişinin malını, ‘Bu mal peşin şu kadara, vadeli şu kadara’ diye satması” 

olduğunu söylemiştir.1190 

İbn Mes’ûd, Rasulullah’tan (sav) mana olarak naklettiği bu hadisi mevkuf 

olarak da rivayet etmiş, arkasından da onu desteklemek için Rasulullah’ın (sav) sözünü 

zikretmiştir:                      

لا تصلح سفقتان في سفقة وإن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: لعن الله آكل الربا وموكله وشاهده -

 وكاتبه.

“Bir pazarlık içerisinde iki pazarlık doğru değildir. Şüphesiz ki, Rasulullah 

(sav), “Allah, fâiz alana, verene, şahitlik yapana ve yazana lanet etti” buyurmuştur.”1191 

Bir rivayette de Abdullah b. Mes’ûd, mescidde eksiklik arayan, ondan alıkoyan 

ve hakkında konuşan bir adamı işitince, ‘Biz bundan nehyedildik’ ifadesini kullanmış, 

Rasulullah’tan (sav) direk rivayette bulunmamıştır.1192 

İbn Mes’ûd’un, “Hz. Peygamber bana Kur’ân’dan bir sure öğrettiği gibi, 

teşehhüt duasını öğretti” demesine rağmen, bu duanın lafızları az çok farklı olan dokuz 

ayrı rivayet ile bize geldiği söylenmiştir.1193 Rasulullah’ın (sav) Kur’ân’dan bir sure 

öğretir gibi titizlikle üzerinde durduğu bir dua dahi farklı lafızlarla nakledilmişken,  

ondan sadece bir kez işittikleri hadisleri değişik lafızlarla nakletmeleri kaçınılmazdır. 

Abdullah b. Mes’ûd, Rasulullah’tan (sav) rivayette bulunurken; unuttuğu, 

hatırlayamadığı şeyler olduğunu kendisi ifade etmiştir. O, her zaman Hz. Peygamber’e 

yakın bulunmuş bir sahabi olmasına rağmen onun namazdaki selâmını naklederken 

unuttukları arasında olmadığını söyleyerek tarif etmiştir:  

"ما نسيت فيما نسيت عن رسول الله صلى الله عليه و سلم أنه كان يسلم عن يمينه السلام عليكم ورحمة 

 الله حتى نرى بياض خده وعن يساره السلام عليكم ورحمة الله حتى نرى بياض خده أيضا"

“Şu, Rasulullah’tan (sav) unuttuklarım arasında değildir; O, sağına ‘es-Selâmu 

aleyküm ve rahmetullah’ diye selam verirdi, öyleki yanağının beyazlığını görürdük ve 

                                                      
1190 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/324-325, no: 3783. 
1191 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/269-270, no: 3725; İbn Hibbân, Sahîh, XI/399, no: 5025. 
 ,Bkz: Abdurrazzak, Musannef, I/441 سمع بن مسعود رجلا ينشد ضالة في المسجد فأمسكه وانتهره وقال قد نهينا عن هذا1192

no: 1724. 
1193 Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, s. 192. 



238 
 

soluna ‘es-Selamu aleyküm ve rahmetullah’ diye selam verirdi, yine yanağının 

beyazlığını görürdük.”1194 

Aynı zamanda Abdullah b. Mes’ûd, Rasulullah’ın (sav) namaz kıldığını, selam 

verince “Ya Rasulallah namazda yeni bir şey mi oldu” diye sorulduğunu, Rasulullah’ın 

(sav) neden böyle söylediklerini sorması üzerine “Böyle böyle kıldın” dediklerini, 

bunun üzerine Hz. Peygamber’in iki secde daha yaptığını ve selam verdiğini nakletmiş, 

sonra kendilerine dönerek “Namazda yeni bir şey olsaydı size haber verirdim. Ben de 

beşerim, sizin unuttuğunuz gibi unuturum. Unuttuğum zaman bana hatırlatın…” 

dediğini nakletmiştir.1195 

Rasulullah (sav), görüldüğü üzere kendisinin de bir beşer olduğunu ve 

unuttuğunu ifade etmiştir. Beşer nisyân ile ma’lûldür. Allahu Teâlâ, “Rabbimiz unutur 

ya da yanılırsak bizi sorumlu tutma”1196 diye dua etmeyi bize öğretmiştir. Hadisleri de 

aynı lafızla akılda tutarak rivayet etmek oldukça zordur ve çoğu zaman mümkün 

olmayabilir. İbn Mes’ûd, mana ile rivayette bulunmuş olmakla birlikte hata etme 

endişesiyle rivayetin sonunda ihtiyat ifade eden kelimeler kullanmıştır. 

II. ABDULLAH B. MES’ÛD’UN DİRAYET YÖNÜ 

Rasulullah (sav),  sürekli insanlarla iç içe yaşamış, sahabe ile samimi bir ilişki 

kurmuştur. Genelde onlara özel olarak dersler vermemiş, hayatın akışı içerisinde 

tebliğde bulunmuş, sohbet etmiştir. Hz. Peygamber’in söyledikleri ve yaptıkları şeyler, 

şahit olan sahabiler tarafından nakledilmiştir. 

Daha Rasulullah (sav), hayattayken söyledikleri ve yaptıkları sahabe arasında 

farklı değerlendirilip anlaşılmıştır. Ancak sahabe, Hz. Peygamber’e her an soru sorma 

imkanına sahip olduğu için, yanlış anlamalar kısa sürede düzeltilebilmiştir. 

Rasulullah’ın (sav) vefatından sonra ise; yanlış anlamaları düzeltmek için Hz. 

Peygamber’in meclisinde fazla bulunan fakîh arkadaşlarına veya mü’minlerin 

annelerine müracaat etmişlerdir.1197 

                                                      
1194 Abdurrazzak, Musannef, II/218-219, no: 3127; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/431, no: 3887. Ayrıca 

bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/233-235 no: 3702; VII/234, no: 4172; Bezzâr, Müsned, V/346, no: 

1974; İbn Hibbân, Sahîh, V/333, no: 1994. 
1195 Müslim, el-Mesâcîd, 19, I/400, no: 89. Ayrıca bkz: Müslim, el-Mesâcîd, 19, I/402, no: 94; İbn 

Hibbân, Sahîh, VI/380-381, no: 2656, 2657; VI/384, no: 2660. 

1196 Bakara, 2/286. 
1197 Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, s. 46. 



239 
 

M. Said Hatiboğlu, “Bir kimsenin rivayet ettiği bir şeyin tam olarak gerçeği 

ifade edebilmesinin, o şahsın naklettiği hususu iyice anlamış olmasına bağlı 

bulunduğunu; dolayısıyla bunun, ilim ve irfanıyla ilgili bir husus olduğunu ifade 

etmiştir. Çok söylemiş ve çok rivayette bulunmuş olmanın, gerçeği bilmek anlamına 

gelmediğini belirterek, ashab içerisindeki en büyük âlimlerin ‘Kalîlü’r-Rivaye’ olanlar 

olduğunu, ‘Müksirunu’s-Sahâbe’ denilen yedi zatın ise, bir kısmının fakih olarak kabul 

edilmediğini söylemiştir. Bu sebeple, fukaha seviyesine yükselmiş sahabilerin, 

diğerlerinin rivayetini, bazen düzelttiklerini, bazen de tekzib ettiklerini belirtmiştir.”1198 

Fakih olarak bilinen sahabiler, duyduklarını ve gördüklerini farklı değerlendirdikleri 

için, aralarında farklı anlamalar meydana gelmiştir.1199 

Sahabe arasında hadisleri anlamada ve yorumlamada iki farklı temayül ortaya 

çıkmıştır: 

1. Lafza ve rivayete öncelik tanıyan sahabiler, hadisleri anlamada lafızcı, 

sünneti anlamada şekilci davranmıştır. Bunlar, Hz. Peygamber’in fiillerini 

değerlendirirken, onun her davranışını “sünnet” olarak görmeye, her yaptığını harfiyen 

tatbik etmeye meyilli olmuşlardır. Bu grupta yer alanlar, söylenen sözün kaynağını, 

yapılan işin bağlayıcı olup olmadığını, ne derece örneklik teşkil ettiğini araştırmaya 

dahi lüzum görmemiştir. Peygamber’den gördükleri her şeyi taklit etme eğiliminde olan 

bu sahabilerin başında, Abdullah b. Ömer, Ebû Hureyre, Abdullah b. Amr b. As, Ebû 

Zerr el-Gıfârî, Ebu’d-Derdâ gelmektedir.1200 En dikkat çeken özellikleri hafızaları ile 

meşhur olmaları ve rivayete ağırlık vererek, çok sayıda hadis nakletmeleridir.1201 

2. Fakih sahabiler ise, Hz. Peygamber’in ne dediğini değil, “Ne demek 

istediğini”, “Amacının ne olduğunu” araştırmış, Hz. Peygamber’in her yaptığı işi 

“sünnet” olarak görmemiş, sünnetlerin kaynağı ve bağlayıcılığı üzerinde durmuşlardır. 

Rivayetin yanında dirayete önem vererek, sünnetleri anlamada istinbat ve fıkıh 

melekesini kullanmışlardır. Hz. Peygamber’in beşer, peygamber ve idareci vasfıyla 

yaptıklarını, fiillerinin illet ve maksadını dikkate almışlar, sünnet-süreklilik ilişkisine 

itibar etmiş, hadisleri bağlamı içerisinde değerlendirmişlerdir. Hadislerin, Kur’ân ve 

İslam’ın temel ilke ve esasları doğrultusunda anlaşılmasına özen göstermişlerdir. Hz. 

Aişe, Ümmü Seleme, Hz. Ömer, Abdullah b. Mes’ûd, Abdullah b. Abbas gibi fakih 

                                                      
1198 Hatiboğlu, İslamî Tenkid Zihniyeti ve Hadis Tenkidinin Doğuşu, s. 24. 
1199 Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, s. 46. 
1200 Görmez, a.g.e., s. 46; Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı, s. 150-151, 165-166. 
1201Erul, “Hadis Tarihi”, Hadis El Kitabı, s. 51. 



240 
 

sahabiler, sünneti anlama yönteminin temellerini atarak, sonraki nesillere önderlik 

etmişlerdir.1202 

Hanefîlerin hadisleri anlama ve değerlendirme metodu, fakih sahabilerin 

anlayışının devamı sayılmıştır. Zaten Abdullah b. Mes’ûd, Irak Ekolü’nün temsilcisi 

olarak bilinmektedir. Ebû Hanife ve öğrencileri, sadece ravileri sika ve isnadı muttasıl 

olan hadisleri sahih saymamış; bir de metnin muhtevasıyla ilgili manevî inkıta 

bulunduğunu söylemişlerdir. Bu, bir hadisin Kur’ân’a, meşhur sünnete, umum-i belvaya 

ve ilk dönem uygulamalarına ters düşmesidir. Mana itibarıyla munkatı olan bir hadis ise 

merduddur.1203 

Hanefîler, hadislerin sıhhatini tespit etmek için, Kur’ân’a arzını savundukları 

gibi, muhteva itibarıyla hadis metinlerini değerlendirirken, hadis ve sünneti Kur’ân 

doğrultusunda anlamayı tercih etmişlerdir. Serahsî’nin (ö.490) şu ifadeleri Hanefîler’in 

hadisleri nasıl anladığının özetidir: “Her türlü bid’ât ve hevanın aslı, ahad haberlerin 

Kur’ân ve meşhur sünnete arzını terk etmekten ortaya çıkmıştır. Bazıları, Hz. 

Peygamber’e ulaşıp ulaşmadıkları şüpheli oldukları halde ve kesin bilgi ifade 

etmemelerine rağmen, bu tür hadisleri asıl kabul ettiler, sonra da Kur’ân ve meşhur 

sünneti, bu asıllara göre yorumladılar. Böylece tâbî olması gerekeni metbu, kesinlik 

arzetmeyen bir şeyi de esas kabul ederek bid’at ve hevaya düştüler.”1204 

Hanefîler, hadisin lafzına, sünnetin şekline takılıp kalmamışlardır. Onları, 

isnadın âlî, ravilerin sika oluşundan çok, metnin muhtevası ilgilendirmiştir. Ayrıca 

Hanefîler hadis yorumunda; akıl, fikir ve düşünceyi hiçbir zaman gözardı 

etmemişlerdir.1205 

İsnâdın âlî olmasından çok nakleden ravilerin fakih olmasına önem verdiklerini 

gösteren rivayetler mevcuttur. Nakledildiğine göre Vekî’ (ö. 197)1206 arkadaşlarına 

şöyle sormuştur:  

“Sizce, ‘A’meş- Ebû Vâil- İbn Mes’ûd’ isnadı mı, yoksa ‘Süfyan- Mansûr-

İbrahim- Alkame- İbn Mes’ûd’ isnadı mı daha makbuldür?” Birincisi daha makbuldür, 

cevabını vermişlerdir. O zaman Vekî’ “Birincisinde bir şeyh diğer bir şeyhten rivayet 

                                                      
1202 Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, s. 47; Erul, 

Sahabenin Sünnet Anlayışı, s. 166; Erul, “Hadis Tarihi”, Hadis El Kitabı, s. 52. 
1203 Serahsî, Usul, I/364. 
1204 Serahsî, Usul, I/367. 
1205 Görmez, a.g.e., s. 54. 
1206 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, XI/123-130. 



241 
 

etmekte, ikincisinde ise, bir fakih diğer bir fakihten rivayet etmektedir. Fukahanın 

rivayet ettiği hadis bizce şeyhlerin rivayet ettiği hadisten daha makbuldür.” demiştir.1207 

Hafız Silefî (ö. 576), bundan şu sonucu çıkarmıştır: 

“Rivayette makbul olan husus, hadisi alimlerden almaktır.  Alimlerin nâzil 

isnadı, cahillerin âlî isnadından evladır. Bu takdirde nâzil olan bir isnad, mütehassıs 

alimler katında âlî olmuş olur.”1208 

İ. Hakkı Ünal, “İmam Ebû Hanife’nin Hadis Anlayışı ve Hanefî Mezhebi’nin 

Hadis Metodu” adlı doktora çalışmasında Hanefîler’in hadisleri anlama ve 

değerlendirme yöntemini oluşturan başlıca yedi ilke ve esastan söz etmiştir.1209 

Hanefî Mezhebi’nin teşekkülünde rol oynayan Abdullah b. Mes’ûd’un, Hz. 

Peygamber’in yaptığı şeylerde onun maksadını dikkate aldığını gösteren rivayetler 

kaynaklarımızda mevcuttur. Nakledildiğine göre, İbn Mes’ûd ve Übey b. Ka’b, kişinin 

tek bir giysi içinde namaz kılması konusunda ihtilafa düşmüştür. Übey, ‘Bunda bir 

sakınca yoktur. Çünkü Hz. Peygamber, bir giysi içinde namaz kılmıştır. Tek giysi içinde 

namaz caizdir’ demiştir. İbn Mes’ûd ise, ‘Kişi giysi bulamadığında böyle olduğunu, 

eğer bulabilirse, iki giysiyle namaz kılması gerektiğini’ söylemiştir. Bu durum Hz. 

Ömer’e ulaşmış, o da bu ihtilaf karşısında insanların hangi görüşü alacaklarını 

bilemediklerini söyleyerek, Übey’in görüşünün doğru olduğunu ifade etmiştir.1210 Bir 

rivayette de İbn Mes’ûd’un, “Giysi yerle göğün arası kadar bile geniş olsa tek bir 

giysiyle namaz kılınamayacağını söylediği” nakledilmiştir.1211 

Nitekim Abdullah b. Mes’ûd,  Rasulullah’ın (sav) tek bir elbiseyle namaz 

kılmış olmasını, ancak iki elbisenin bulunmadığı durumlarda caiz olduğu şeklinde 

değerlendirmiştir. 

Şunu da söylemek gerekir ki; Abdullah b. Mes’ûd, her ne kadar Ehl-i Rey 

grubunda zikredilse de bazen karakterinin dışına çıkarak farklı eğilimler sergilediği 

olmuştur.  Câbir b. Abdillâh’ın (ö. 78) naklettiğine göre, “Bir Cuma günü Rasulullah 

(sav), minbere çıkınca (cemaate): ‘Oturunuz’ demiştir. Bunu duyan Abdullah b. 

Mes’ûd, daha mescidin kapısında olmasına rağmen hemen oturmuştur. Rasulullah (sav), 

                                                      
1207 İbn Kesîr, İhtisâru Ulûmi’l-Hadîs, s. 333-335. 
1208 Subhî es-Salîh, a.g.e., s. 203-4; Ayrıca bkz: Suyutî, Tedrîbü’r-Ravi, II/56. 
1209 Bkz: Ünal, İmam Ebû Hanife’nin Hadis Anlayışı ve Hanefî Mezhebi’nin Hadis Metodu, s. 94-139. 
1210 Abdurrazzâk, Musannef, I/356, no: 1384, 1385. Ayrıca bkz: İbn Ebî Şeybe, Musannef, II/199-200, no: 

3204. 
يَنَّ فِي ثوَْبٍ ، وَإِنْ كَانَ  أوَْسَعَ مَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأرَْضِ 1211  .Bkz: İbn Ebî Şeybe, Musannef, II/203, no: 3221 لاَ تصَُل ِ



242 
 

onu görüp: ‘Ey Abdullah! Buraya gel’ buyurmuştur.”1212 Görüldüğü gibi İbn Mes’ûd, 

Hz. Peygamber’den işittiği emri niçin söylendiğine bakmaksızın hemen yerine 

getirmiştir. 

Şimdi onun, Hz. Peygamber hakkındaki tasavvuru, sünneti nasıl anladığı, 

bid’atle neyi kastettiği gibi konular ele alınacaktır. Öncelikle İbn Mes’ûd’un, 

Rasulullah’a (sav) yakınlığı ve bunun etkilerinden bahsedilecektir. 

A. HZ. PEYGAMBER’E YAKINLIĞI 

İnsanlar fazla vakit geçirdikleri yakınlarındaki kişileri daha iyi tanır, neleri 

sevip nelerden hoşlanmadığını daha iyi bilir, olaylar karşısındaki tutumunu önceden 

kestirebilirler. Uzun süre beraber vakit geçiren kişilerin paylaştıkları şeyler fazladır ve 

hayatlarındaki birçok olayın şahididirler. Ayrıca insanlar yakınlarında bulunan kişiye 

zamanla daha fazla benzemektedir. Zira Abdullah b. Mes’ûd’un Hz. Peygamber’e en 

çok benzeyen kişi olduğu nakledilmiştir.1213 

İbn Mes’ûd, müslüman olduktan sonra zorunlu haller dışında Rasulullah’ın 

(sav) yanından ayrılmamıştır. Kaynaklardan müşahade ettiğimiz tezimizin çeşitli 

yerlerinde zikredilen onun; güvenilir, öğrenmeye istekli ve cesur olduğunu bildiren 

rivayetler bulunmaktadır1214 ki bu tür özelliklerinin onun, Hz. Peygamber’in yakınında 

yer almasına vesile olduğu söylenebilir.  

Hz. Peygamber, Abdullah b. Mes’ûd’a meclislerine izin almadan girmesi için 

özel izin vermiştir. Başka bir sahabiye böyle bir izin verilmemiştir.1215 İbn Mes’ûd’un 

naklettiğine göre Rasulullah (sav),  

 Yasaklayana kadar örtüyü“ ”إذنك على أن ترفع الحجاب وأن تسمع سوادي حتى أنهاك"

kaldırıp (eve girmene) ve sırları işitmene izin veriyorum” buyurmuştur.1216 Hz. 

                                                      
1212 Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. Huseyn b. Ali (ö. 458), es-Sünenü’l-Kübrâ, Beyrût, 1347, Dâru Sâdır, 

III/206, 218. 
1213 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI, 178, no: 32779; Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXXVIII/337, no: 23308; 

Buhârî, Fadâilü’s-Sahâbe, 27, III/1373; Edeb, 70, V/2262; Hâkim, el-Müstedrek, III/315, 320.  
1214 Öğrenme isteği ve daha Müslüman olmadan önce bile güvenilir olduğu hakkında bkz: Ahmed b. 

Hanbel, Müsned, VI/82 no: 3598; Müslim, Fadâilü’s-Sahâbe, 22, II/1912, no: (2462)-114; İbn Sa’d, et-

Tabakât, III/139-140, İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-Ğâbe, III/256, Zehebî, Siyer, I/465, 471; Ebû Nuaym, Hılyetü’l-

Evliyâ, I/125. Cesareti için bkz: Ahmed b. Hanbel, Fadâilü’s-Sahâbe, II/349-350, no: 1535. 
1215 İbn Hacer, Fethu’l-Bârî, VII/119. 
1216 İbn Ebî Şeybe, Musannef,  XI/174, no: 32762;  Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/209, no: 3684; VI/277, 

no: 3732; VI/383, no: 3833; Bezzâr, Müsned, V/292, no: 1912; Ebû Ya’lâ, Müsned, IV/319, no: 4968; 

Müslim, es-Selâm, 6,  II/1708, no: (2169)-16;  İbn Mace, Mukaddime, 11, I/49; İbn Hibbân, Sahih, 

XV/544-545, no: 7068.  



243 
 

Peygamber’in bu izni vermesinde İbn Mes’ûd’a olan güveninin etkili olduğu 

söylenebilir.  

Yine Abdullah b. Mes’ûd’un, “Gizli konuşmalardan, şundan ve şundan 

engellenmezdim” dediği nakledilmiştir.1217 Görüldüğü gibi Hz. Peygamber, İbn 

Mes’ûd’a özel bir ayrıcalık vermiştir. Onun kendisinin yakınında bulunmasını istemiş 

olmalı ki, Medine’de Abdullah b. Mes’ûd ve kardeşi için mescidin yanındaki arsada 

özel bir yer ayırmıştır.1218 

Ebû Mûsâ el-Eş’arî, “Kardeşi ile beraber Yemen’den gelip kaldıkları zaman, 

Abdullah b. Mes’ûd’u ve annesini Rasulullah’ın (sav) yanına fazla girmeleri sebebiyle 

ev halkından zannettiklerini” söylemiştir.1219 

İbn Mes’ûd’dan, Rasulullah’e (sav) bir şey verildiği zaman aralarında ayrım 

yapmaktan hoşlanmadığı için ev halkının hepsine verdiği, nakledilmiş; Ma’mer 

hadisinde ev halkıyla beraber İbn Mes’ûd’a da gönderdiğini söylemiştir.1220 

O, bir yandan dini öğrenmeye ve öğretmeye çalışırken bir yandan da Hz. 

Peygamber’in özel işlerinde kendisine yardımcı olmuştur. Bu konuda kaynaklarda 

nakledilen bazı bilgilere Abdullah b. Mes’ûd’un hayatını anlatırken yer verilmişti. İbn 

Mes’ud, Rasulullah’ın (sav) özel işlerinde kendisinden yardım istediği bir kişidir ve bu 

vesileyle dinî konuda öğrendiği bazı hususları nakletmiştir.1221 

Müslüman olduktan sonra daima Rasulullah’a (sav) yakın olan Abdullah b. 

Mes’ûd, Hz. Peygamber’in temizlik, abdest, gusül, namaz, oruç, hac gibi ibadetlerle 

ilgili fiillerini yakından müşahade etmiş; İslam tarihi açısından önemli olaylara şahit 

olmuş, hemen hemen hepsine iştirak etmiştir. Dolayısıyla ondan bu konularda birçok 

rivayet kaynaklarımızda yer almaktadır. Ayrıca Kur’ân-ı Kerim’in nuzül sürecine 

şahitlik etmiştir ve her ayetin nerede, hangi olay üzerine, ne zaman indiğini bildiğini 

ifade etmiştir. Onun çok sayıda tefsir mahiyetinde rivayetleri de mevcuttur. Rasulullah’a 

(sav) yakın olması tabiî olarak rivayetlerine tesir etmiş ve birçok konuda rivayetinin 

bulunmasına sebep olmuştur. 

                                                      
1217 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/154-155, no: 3644; Zehebî, Siyer, I/469. 
1218 İbn Sa’d, et-Tabakât, III/141. 
1219 Buhari, Fadâilü’s-Sahâbe, 27, III/1373; Meğâzî, 70, IV/1593; Müslim, Fadâilü’s-Sahâbe, 22, II/1911, 

no: (2460)-110;  Tirmizî, Menâkıb, 38, V/672-673; Hâkim, el-Müstedrek, III/314-315; İbn Sa’d, et-

Tabakât, III/142. 
1220 Abdurrazzâk, Musannef, VIII/307, no: 15315. 
1221 Örneğin bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/210, no: 3685. 



244 
 

Abdullah b. Mes’ûd, uzun süre Rasulullah (sav) ile birliktelik kurmasının ve 

Hz. Peygamber’in her türlü hizmetinde bulunmasının sonucu olarak sünnete vakıf, 

sünneti hayatının her alanında uygulayan bir sahabi olmuştur ki, bunu diğer sahabi 

arkadaşlarının sözlerinden de anlamaktayız. Zira “Dinde fakih, sünnette alim 

olduğunu”1222 ve “Davranışları Rasulullah’a (sav) en çok benzeyen kişi olduğunu” 

söylemişlerdir.1223 

Hz. Peygamber, bir konuşmasında, “İbn Mes’ûd, size ne rivayet ederse 

onaylayın” buyurmuştur. Huzeyfe’nin naklettiği bu rivayetin başında Rasulullah (sav) 

ile beraber oturdukları ve Rasulullah’ın (sav) sözlerine “Aranızda daha ne kadar 

kalacağımı bilmiyorum” diyerek başladığı zikredilmiştir.1224 Hz. Peygamber’in bu 

sözleri, hem İbn Mes’ûd’un güvenilirliği, dürüstlüğü gibi şahsına olan güvenini hem de 

zekasına ve ilmî birikimine olan itimadını göstermektedir. Sözlerine başlarken  

kullandığı ifadeler, kendisinden sonra Sünneti nakletmede İbn Mes’ûd’un önemli yerine 

işaret etmektedir.  

İbn Mes’ûd’un sahip olduğu bazı özellikler onu Rasulullah’a (sav) 

yaklaştırmış, sürekli Rasulullah’ın (sav) yakınında bulunmuş olması da ilmî birikimini 

arttırarak; hadis, tefsir ve fıkıh ilimlerinde bahsedilmeden geçilemeyecek bir sahabi 

olmasını sağlamıştır. 

B. SÜNNET ANLAYIŞI 

İbn Mes’ûd’un, “Sünnet”i nasıl anladığı, Hz. Peygamber’e yüklediği misyon, 

Rasulullah’ın davranışlarını nasıl değerlendirip uyguladığı ve gelecek nesillere aktardığı 

bu başlık içerisinde incelenecektir. Zira Rasulullah’ın (sav) mirasını bize nakleden 

sahabedir. Hz. Peygamber’in hayatını, şahsiyetini, tavır ve davranışlarını, bilgisini 

müşahade eden sahabenin, Rasulullah’ın (sav) bu özellikleri ve misyonu hakkında 

zihinlerinde bir kanaat oluşmuş; bu, söz ve davranışlarına yansımıştır. Sahabenin Hz. 

Peygamber tasavvuru ve sünneti nasıl anlayıp değerlendirdiği önem arzetmektedir.  

Nitekim “Toplum, hatalı bir sünnet anlayışının etkisi altında kalırsa, hatalı bir sünnet 

uygulaması ortaya çıkar. Sünnet kavramı bizi sünnet anlayışına, sünnet anlayışı da 

                                                      
1222 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI/177, no: 32777; Hâkim, el-Müstedrek, III/315. 
1223 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI/176, no: 32773; Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXXVIII/337, no: 23308; 

XXXVIII/373, no: 23350; Fadâilü’s-Sahâbe,  II/353-354, no: 1542, 1545; II/355-356, no: 1548;  Hâkim, 

el-Müstedrek, III/315; İbn Sa’d, et-Tabakât, III/143; Zehebî, Siyer, I/470; Tezkiratü’l-Huffâz, I/14; İbn 

Abdilberr, el-İstîâb, s. 485. 
1224 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XIII/470, no: 38046; Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXXVIII/309-310, no: 

23276; XXXVIII/418-419, no: 23419. 



245 
 

sünnetin zihniyetine ve dünya görüşüne götürür.”1225 Abdullah b. Mes’ûd’un sözleri, 

olaylar karşısındaki tavır ve davranışları,  sınırları belli olan kapsamlı bir sünnet 

anlayışına sahip olduğunu göstermektedir.  

a. Sünnet Kavramı 

Bir çığır açmak, iyi veya kötü bir yol tutmak anlamını veren “senne” kök 

fiilinden alınan sünnet kelimesi; sözlükte yol, usul, adet, yaşam tarzı, bir kişinin 

alışkanlık haline getirdiği davranışlar gibi anlamlara gelir.1226 

İslâm’ın doğuşundan önce de mevcut olan sünnet kelimesinin, İslam öncesi 

anlamının hemen hemen aynı şekilde Hz. Muhammed’in yaşamı süresince de 

kullanıldığı ifade edilmiştir.1227 Cahiliyye Arapları “sünnet” ile babalarından intikal 

eden ve kendileri için örnek olan çeşitli örf ve adetleri kastetmişlerdir ki, bu daha çok 

davranışlarla ilgilidir.1228 İbn Mes’ûd’un kullandığı sünnet kavramı da genelde 

davranışlarla ilgili olduğu için günümüz usul terimi ile ifade edilen “Abdullah b. 

Mes’ûd’un Ef’âlü’r-Rasûle Bakışı” başlığı içerisinde daha detaylı bilgi verilecektir.  

Sünnet kelimesi Kur’ân’da iki yerde çoğul1229, on dört yerde de çeşitli 

terkiplerde yer almak suretiyle tekil olarak zikredilmiştir.1230 

Sünnet, Hz. Peygamber’in1231, sahabenin1232 ve tabiûnun sözlerinde çokça 

geçen sözcüklerden biridir.1233 Sünnet tabirinin özellikle İbn Mes’ûd ve Hz. Ali 

tarafından daha çok ıstılahî anlamında kullanılmaya başlandığı ve bu kullanımın artarak, 

kavramlaşma sürecinde gerekli alt yapıyı oluşturduğu belirtilmiştir.1234 

Sahabenin sünnet anlayışındaki farklılıklar, onları farklı ictihat ve 

değerlendirmelere götürmüştür. Aynı fiili, bir sahabi sünnet olarak görürken, diğeri 

                                                      
1225 Polat, Hadis Araştırmaları, s. 257-8. 
1226 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, I/1916-1917; Uğur, Ansiklopedik Hadis Terimleri Sözlüğü, s. 367; Erul, 

Sahabenin Sünnet Anlayışı, s. 14. 
1227 Brown, Daniel, İslam Düşüncesinde Sünneti Yeniden Düşünmek, Ankara, 2002, Ankara Okulu 

Yayınları, s. 18-19. Sünnet kelimesinin semantik tahlili için bkz: Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması 

ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, s. 218-224. Sünnet kavramının Hz. Peygamber tarafından ne 

şekilde ve hangi anlamlarda kullanıldığı için bkz: Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı, s. 15-39. 
1228 Bkz: (Ahmed Hasan, The Sunna- It’s Early Concept and Development, Islamic Studies, vol: VII, no: 

1, Pakistan, 1968), Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı, s. 14’den naklen. 
1229 Bkz: Al-i İmrân, 3/137; Nisa, 4/26. 
1230 Bkz: Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı, s. 14; Bedir, Murteza, “Sünnet”, DİA, İstanbul, 2010, 

XXXVIII/150. 
1231 Bkz: Erul, Sahabe’nin Sünnet Anlayışı, s. 15-39. 
1232 Bkz: Erul, Sahabe’nin Sünnet Anlayışı, s. 43-77. 
1233 Abdulfettah Ebû Gudde, “Sünnet İfadesinin Dini Anlamı ve Dârekutnî’nin Sünen’inin Konumu”, 

(çeviren: Enbiya Yıldırım, Mesut Duman), Usûl İslam Araştırmaları, sayı: 5, Adapazarı, 2006, s. 80-81.  
1234 Erul, a.g.e., s. 64-65, 77; Erul, “Hadis Problemleri”, Hadis El Kitabı, s. 552. 



246 
 

görmemiştir. Bu, o sahabinin ictihâtıdır ve o davranış ona göre sünnettir; ancak, 

gerçekte sünnet olmayabilir.1235 

Abdullah b. Mes’ûd’un, sünnet anlayışını ortaya koymak için, sünnet 

kavramıyla neyi kastettiğinin, Hz. Peygamber’in söz ve davranışlarını nasıl anladığı ve 

değerlendirdiğinin tetkik edilmesi gerekmektedir. 

Onun “sünnet”i usulcülerle aynı manada kullandığını gösteren şöyle bir rivayet 

mevcuttur: 

İnsanlar, Abdullah b. Mes’ûd’a sorular sormaya başlayınca bir gün “Öyle bir 

zaman geçti ki, ne hüküm verdik, ne de bu konumdaydık. Sonra Allah (cc), gördüğünüz 

gibi bize bu dini tebliğ etmemizi takdir buyurdu. Artık bugünden sonra içinizden kime 

hüküm verme işi tevdî edilirse, önüne gelen meseleyi çözmek için önce Allah’ın 

kitabına baksın. Allah’ın kitabında olmayan bir iş geldiğinde, Rasulullah’ın sünnetine 

baksın. Eğer önüne Allah’ın kitabında ve Râsûlü’nün sünnetinde bulunmayan bir şey 

gelirse, salihlerin verdiği hükme göre hüküm versin. Şayet hiçbirinde de cevap 

bulamazsa, kendi görüşüyle ictihat etsin. Ben korkarım, ben çekinirim demesin. 

Şüphesiz helal açık, haram bellidir; ikisi arasında bir takım şüpheli şeyler 

bulunmaktadır. Şüpheli işlerle karşılaştığında seni rahatsız edeni bırak, kalbinin rahat 

ettiğini al” demiştir.1236 

Daha erken kaynaklarda zikredilen bir rivayette “Rasulullah’ın sünneti” ifadesi 

yerine Kur’ân’da bulunmayan bir iş geldiğinde “Rasulullah’ın verdiği hükme göre 

hüküm versin” ifadesi yer almaktadır.1237 Rivayetlerin isnâdı sahihtir. İbn Mes’ûd, 

doğrudan sünnet ifadesini kullanmış olmasa bile “Sünnet”i, Kur’ân’dan sonra 

başvurulması gereken İslâmın ikinci kaynağı olarak görmüştür. 

Yine erken dönem kaynaklarından olan Abdurrazzâk’ın Musannef’inde ise, 

“Allah’ın Nebîsi’nin Sünneti” ifadesinin yer aldığı şöyle bir rivayet geçmektedir: 

ا فاقض بما في كتاب الله فإن عييت فاقض بسنة نبي الله فإن عييت فاقض إذا حضرك أمر لا تجد منه بد

 بما قضى به الصالحون فإن عييت فأومىء إيماء ولا تأل فإن عييت فافرر منه ولا تستحي

                                                      
1235 Erul, “Hadis Problemleri”, Hadis El Kitabı, s. 555. 
1236 İbn Kayyim el-Cevziyye, İ’lâmü’l-Muvakkıîn, I/62-63; İbn Abdilberr, Camiu Beyâni’l-İlm ve Fadlih, 

II/848-849, no: 1599. 
1237 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VII/717-718, no: 23325; Dârimî, Mukaddime, 20, I/59; Nesâî, Âdâbü’l-

Kudât, 11, VIII/230; Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, IX/187, no: 8920. 



247 
 

“Bir mesele getirildiği zaman Allah’ın kitabı ile hüküm ver, eğer onda 

bulamazsan Allah’ın nebisinin sünneti ile hüküm ver, onda da bulamazsan o konuda 

salihlerin verdiği hükümlerle hükmet, o da yoksa bir işaret bulabilirsen ona göre hüküm 

ver, bir işaret de bulamazsan, utanma, hüküm vermekten kaçın.”1238 

Sonuç olarak İbn Mes’ûd, sünnet kavramını bizzat kullanmış ve İslam’ın temel 

kaynakları arasında zikretmiştir. 

b. Sünnet’in Kaynağı 

Kur’ân-ı Kerim’in birçok ayetinde Allahu Teâlâ, peygamberine “Kitap ve 

hikmet”i indirdiğini, insanlara “Kitap ve hikmet”i öğreten bir peygamber gönderdiğini 

bildirmiştir.1239 

Ayetlerde bahsi geçen kitap Kur’ân’dır. Şafiî, burada Allah’ın kitabı ile birlikte 

zikredilen, kitaba tabi kılınan hikmetin “Hz. Peygamber’in sünneti” olduğunu 

belirterek; Allah’ın, peygamberine itaati farz kıldığını, insanların onun emrine kesin 

uymaları gerektiğini bildirdiğini ifade etmiştir.1240 

İbn Mes’ûd’un “Sünen-i hüdâ” tabirini kullandığı şöyle bir rivayet mevcuttur: 

من سره أن يلقى الله غدا مسلما فليحافظ على هذه الصلوات المكتوبات حيث ينادى بهن فإنهن من سنن 

ري ما إخال أحدكم الا وقد اتخذ مسجدا في الهدى وإن الله قد شرع لنبيكم صلى الله عليه و سلم سنن الهدى ولعم

بيته ولو أنكم صليتم في بيوتكم كما يصلي هذا المتخلف في بيته لتركتم سنة نبيكم صلى الله عليه و سلم ولو تركتم 

 …سنة نبيكم صلى الله عليه و سلم لضللتم 

“Yarın Allah’ın huzuruna müslüman olarak çıkmak isteyen kişi, şu farz 

namazları ezan nerede okunursa tam olarak kılsın. Onlar sünen-i hüdâdandır. Yüce 

Allah, sünen-i hüdâyı peygamberinize teşri kılmıştır. Sizin hepinizin mutlaka evinde 

namaz kılacak yeri vardır. Şu mescide gelmeyip evinde namazı kılanlar gibi evinizde 

namazı kılarsanız, ‘peygamberinizin sünnetini’ terk etmiş olursunuz. Peygamberinizin 

sünnetini terk ederseniz, yolunuzu şaşırırsınız…”1241 

                                                      
1238 Abdurrazzâk, Musannef, VIII/301-302, no: 15295. 
1239 Bkz: Bakara, 2/129, 151, 231; Âl-i İmrân, 3/164; Nisâ, 4/113; Ahzâb, 33/34; Cum’a, 62/2. 
1240 Şafiî, er-Risâle, s. 51. “Hikmet” hakkında daha geniş bilgi için bkz: Erul, “Hadis Problemleri”, Hadis 

El Kitabı, s. 561-564. 
1241 Abdurrazzak, Musannef, I/516, no: 1979; Ayrıca bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/50-51, no: 

3936; VII/368, no: 4355; VI/123-124, no: 3623 (Rivayette “Bir kişi güzelce abdest alıp mescidlerden 

birine gelse, her adımıyla bir derece yükselir veya kendinden bir günah silinir veya kendisine bir hasene 

yazılır” sözü İbn Mes’ûd tarafından Rasulullah’tan (sav) merfû’ olarak nakledilmiştir. Yine devamında 

İbn Mes’ûd’un “Rasulullah (sav), Kişinin cemaatla kıldığı namaz, tek başına kıldığı namazdan yirmi beş 



248 
 

“İbn Mes’ûd’un, ‘Allahu Teâlâ sizin için Peygamberinize sünen-i hüdayı teşrî 

kılmıştır’ sözünün sünnetin bazı uygulamalarının doğrudan vahiy yoluyla alındığı 

inancını yansıttığı” söylenerek,1242 İbn Mes’ûd’un bu kavramla dinin şiarından olan, 

Rasulullah’ın (sav) titizlikle devam ettiği, terk edilmesine kızdığı, yapılmasıyla hidayet 

üzere olunan, ihmal edilmesiyle de dalâlete düşülen sünnetleri kastettiğini ve bu türden 

sünnetlerin vahiy ile alındığını ifade etmiş olduğu söylenmiştir.1243 Serahsî, “Sünnet iki 

çeşittir; bazı sünnetlerin yerine getirilmesi kişiyi doğru yola iletir, terki ise dalâlettir; 

bazı sünnetlerin yerine getirilmesi ise güzeldir, terkinde sakınca yoktur” demiş ve ezan, 

kamet, cemaatle namazın sünen-i hüdâ’dan olduğunu belirtmiştir. Bu tür sünnetlerin 

terk edilmesi durumunda ayıplanma ve azarlanma gerekeceğini söylemiştir.1244 Yani 

sünen-i hüdâ yerine getirilmesi dinin emri ve gereği olan sünnetlerdir bunların terki 

dalâlettir. Ancak bu tür sünnetin vahyedildiğini söylemek zorlama bir yorum gibi 

görünmektedir. Ebû Dâvûd’un naklettiği rivayette “Peygamberinizin sünnetini terk 

ederseniz kafir olursunuz” ifadesi yer almaktadır. Hattâbî, burada sünnetten olan 

şeylerin terk edilmesinin kişiyi zamanla dinden çıkmaya götüreceğinin kastedildiğini 

söylemiştir.1245 

Yine İbn Mes’ûd, bu tür sünnetlerin Rasulullah (sav) tarafından öğretildiğini 

şöyle rivayet etmiştir: 

سنن الهدى وإن من سنن الهدى الصلاة في المسجد الذي  لله عليه و سلم علمنا"... إن رسول الله صلى ا

 فيه" يؤذن

“…Rasulullah (sav), bize sünen-i hüdayı öğretti. Ezan okunan mescidde namaz 

bu tür sünnetlerdendir.”1246 

İbn Mes’ûd, sünen-i hüda dışındaki sünnetlerin terkinde ise, daha yumuşak bir 

uslup kullanmıştır. “O, namazda ayaklarını bitiştiren bir adam gördüğünde “  السنة خالف\

 sünnete aykırı davrandı / sünnete göre hatalı davrandı” diyerek, “Ayaklarını = اخطا السنة

ayırmış olsaydı daha hoşuna gideceğini” ifade etmiştir.1247 Yine Hz. Osman zamanında 

                                                                                                                                                            
derece daha faziletlidir, buyurmuştur” dediği zikredilmiştir.); Müslim, Mesâcid, 44, I/453, no: (654)-257; 

İbn Mace, el-Mesâcîd ve’l-Cemâât, 14, I/255-256; Nesaî, İmâmet, 50, II/108-109; Ebû Dâvûd, Salât, 47, 

I/373. 
1242 Başaran, Sahabe Algısında Sünnet-İçtihat İlişkisi, s. 147, 151. 
1243 Başaran, a.g.e., s. 150-151. 
1244 Serahsî, Usûl, I/114. 
1245 Hattâbî, Ebû Süleymân Hamd b. Muhammed (ö. 388), Meâlimü’s-Sünen Şerhu Sünen-i Ebî Dâvûd, 

Beyrût, 2005, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, I/137, no: 179. 
1246 Müslim, Mesâcid, 44, I/453, no: (654)-256; Ebû Ya’lâ, Müsned, IV/327-328, no: 4982; IV/336, no: 

5001. 
1247 Abdurrazzâk, Musannef, II/265-266, no: 3306; Nesaî, İftitâh, 13, II/128. 



249 
 

hac yapan İbn Mes’ûd, Arafat’ta vakfe durup güneş batınca, “ لو أن أمير المؤمنين أفاض الآن

 Mü’minlerin emiri şimdi inseydi isabet etmiş (sünnete uygun davranmış) = كان قد أصاب

olurdu” demiştir. Râvî, İbn Mes’ûd’un sözü mü, yoksa Hz. Osman’ın Arafat’tan inmesi 

mi önceydi bilmediğini ifade etmiştir. 1248 

Abdullah b. Mes’ûd’un, söz ve tavırlarından sünneti kategorilere ayırdığı 

anlaşılsa da sistematik bir taksimden söz edilemez.1249 Bununla birlikte kendisi bildiği 

bütün sünnetleri uygulama gayreti içerisinde olmuştur, böylece hal ve tavırlarıyla 

Rasulullah’a (sav) en çok benzeyen sahabe olduğu ifade edilmiştir.1250 

Nakledildiğine göre İbn Mes’ûd, bazı fiilleri yapanlara Allah’ın lanet ettiğini 

söylemiştir. Bunu işiten bir kadın “Onu Allah’ın kitabında mı buldun, yoksa 

Rasulullah’tan (sav) mı işittin?” diye sormuştur. İbn Mes’ûd, “Hem Allah’ın kitabında 

hem de Rasulullah’ın (sav) sözünde bulduğunu” söylemiştir. Mushaf’ta böyle bir şeyin 

olmadığını söyleyerek itiraz eden kadına İbn Mes’ûd “Peygamber size ne verdiyse onu 

alın, neyi de size yasak ettiyse ondan vazgeçin” (Haşr, 59/7) ayetini hatırlatmıştır.1251 

Nitekim bu fiileri yapanlara Rasulullah’ın (sav) lanet ettiğini İbn Ömer de 

şöyle nakletmiştir: 

 .لعن النبي صلى الله عليه و سلم الواصلة والمستوصلة والواشمة والمستوشمة

“Rasulullah (sav), peruk takan ve taktırana, dövme yapan ve yaptırana lanet 

etti.”1252 

Yani İbn Mes’ûd’a göre Allahu Teâlâ Kur’ân-ı Kerim’de “Hz. Peygamber size 

neyi verirse onu alın, neyi de yasaklarsa ondan kaçının” dediği için ve “Rasule itaat 

edenin Allah’a itaat etmiş olacağını” bildirdiği için Hz. Peygamber’in bu yasakladığı 

şeyleri yapanları “Allah böyle yapanlara lanet etti” diye nakletmiş, bunun Kur’ân’da 

bulunmadığını söyleyerek itiraz edenlere de bu ayeti hatırlatmıştır. Abdullah b. 

                                                      
1248 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/8-9, no: 3893; VII/321, no: 4293.  
1249 Başaran, Sahabe Algısında Sünnet-İçtihad İlişkisi, s. 150. 
1250 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI, 178, no: 32779; Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXXVIII/337, no: 23308;  

Fadâilü’s-Sahâbe, II/353-354, no: 1541, 1543, 1544; Buhârî, Fadâilü’s-Sahâbe, 27, III/1373; Edeb, 70, 

V/2262; Hâkim, el-Müstedrek, III/315, 320; İbn Sa’d, et-Tabakât, III/142-143; Zehebî, Siyer, I/470; İbn 

Abdilberr, el-İstîâb, s. 485; Ebû Yusuf, Kitâbü’l-Âsâr, s. 211, no: 937. 
1251 Abdurrazzak, Musannef, III/145-146, no: 5103;  Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/197-198, no: 4129; 

Buhârî, Tefsîr, 364, IV/1853; Libâs, 82, V/2218; Müslim, el-Libâs ve’z-Zîne, 33, II/1678, no: (2125)-120; 

İbn Mace, Nikâh, 52, I/640; Ebû Dâvûd, Tercîl, 5, IV/397-399; Bezzâr, Müsned, IV/293, no: 1467; 

IV/295, no: 1469;  İbn Hibbân, Sahih, XII/315, no: 5505; Nesaî, Zînet, 72, VIII/188. 
1252 Buhârî, Libâs, 83, V/2218; Libâs, 85, V/5603; İbn Mâce, Nikâh, 52, I/639; Nesâî, Zînet, 71, VIII/188. 



250 
 

Mes’ûd’a göre sünnetin kaynağı Kur’ân-ı Kerim’dir. Kur’ân’da sünnete uymak 

emredilmiştir. 

Hz. Peygamber, Kur’ân’ı hayata geçirmiş ve birçok konuyu beyan etmiştir. Her 

ne kadar Kur’ân’da Hz. Peygamber’e itaat emredilmişse de, onun söylediği şeylerin 

Kur’ân’da bulunduğunu ifade etmek çok da doğru görünmemektedir. Zira vahiy 

bulunmayan konularda Hz. Peygamber re’yiyle ictihad etmiştir. Allah’ın kitabı ayrı, 

sünnet ayrıdır. Bununla birlikte ikisi birbirinden ayrılamayan İslam’ın temel iki 

kaynağıdır.  

Alimler kitaplarında, sünnetin dindeki yeri ve sünnete uymanın gerekliliği ile 

ilgili konularda İbn Mes’ûd’un bu hadisini zikretmiştir. İbn Abdilberr, Câmiu Beyâni’l-

İlm adlı eserinde “Kitapta sünnetin yeri ve Sünnetin Kur’ân’ı Açıklaması” bâbında 

Allah’ın kitabına ve Rasûlüne itaati emreden ayetleri zikrettikten sonra İbn Mes’ûd’dan 

nakledilen bu rivayete yer vermiştir.1253 Yine diğer usul kitaplarımızda Rasulullah’ın 

(sav) sünnetine uymanın gerekliliği ile ilgili bölümlerde İbn Mes’ûd’un bu rivayeti 

zikredilmiştir.1254 

Muhammed Ebû Zehv de, sünnetin dindeki yeri konusunda “Sünnete sarılır ve 

onunla amel edersek, Kur’ân ile amel etmiş olacağımızı” söyleyerek, Abdullah b. 

Mes’ûd’un bu hadisini zikretmiştir.1255 

c. Ef’âlü’r-Rasûle Bakışı 

Rasulullah (sav), hem diğer insanlar gibi, insânî özelliklere sahip bir beşer, 

hem de diğer insanlardan farklı olarak Allah’tan (cc) vahiy alan bir peygamberdir.1256 

Dolayısıyla o, hem insan olarak hem de peygamber olarak bazı fiillerde bulunmuştur. 

Hz. Peygamber’in söz ve davranışlarının bir kısmı zikredildiği üzere vahye, bir kısmı 

ise re’y ve ictihatlarına dayanmaktadır. 

Onun, özel, dinî ve toplum hayatındaki davranışları, sahabe tarafından dikkatle 

takip edilmiştir. Çünkü Hz. Peygamber’in görevi sadece sözlü olarak tebliğ etmek değil, 

öğrettiği şeyleri uygulayarak insanlara örnek olmaktır. Nitekim Kur’ân-ı Kerim’de de; 

“Andolsun ki, Allah’ın Rasulü’nde sizin için, Allah’ı ve ahireti arzu eden ve Allah’ı çok 

                                                      
1253 İbn Abdilberr, Câmiu Beyâni’l-İlm, II/1181-1182. 
1254 Örneğin bkz: el-Hatîb el-Bağdâdî, el-Kifaye, I/70. 
1255 Muhammed Ebû Zehv, el-Hadîs ve’l-Muhaddisûn, Mısır, 1958, s. 21-22. 
1256 Bkz: Fussilet, 41/6. 



251 
 

anan kimseler için güzel bir örnek vardır” buyrulmuştur.1257 Hz. Peygamber’in fiilleri 

sahabe tarafından kelimelere dökülerek gelecek nesillere nakledilmiştir. 

Usul kitaplarında, Hz. Peygamber’in fiilerinin sözlü ifadelerine göre, ikinci 

planda kaldığı söylenmiş ve fiillerini anlamak için müstakil bir anlama yönteminin 

bulunmadığı ifade edilerek, genelde Hz. Peygamber’in fiillerini değil, fiillerine verilen 

anlamı anlamlandırmaya çalıştığımız belirtilmiştir.1258 “Zira fiiller gözlem yoluyla 

anlaşılır. Biz ise, gözleme imkanına sahip değiliz. Bu sebeple sahabenin gözlemlerinden 

hareketle fiillerini değerlendirme yoluna gideriz. Sahabe, aynı fiili farklı farklı 

değerlendirdiği için, bazen bu, önemli yanlışlıklara yol açmıştır.”1259 Her sahabinin 

zekâsı, kavrayışı, bilgisi, görgüsü, Hz. Peygamber ile olan münasebeti farklı olduğu için 

Rasulullah’ın (sav) davranışlarını farklı değerlendirerek farklı sonuçlar 

çıkarabilmişlerdir. 

Merfû’ hadisi, “Rasulullah’ın (sav) sözlerinden sahabenin verdiği haberlerdir” 

şeklinde tanımlayan el-Cürcânî (ö. 816), fiilleri merfû’ hadisin kapsamına dahil 

etmemiştir.1260  

Aslında Hz. Peygamber’in birçok fiili, “sünen-i mütevârise” denilen, gizli bir 

icma ile nesilden nesile intikal ettiği için, çok sayıda alim sünneti, hadise tercih etmiş ve 

hadisleri sünnetlere göre değerlendirmiştir. Ancak fiiller bazen bizzat davranışla, bazen 

de sözlü ifadelere dönüşerek nakledilmiştir. Hz. Peygamber’in sözlü ifadelerini 

naklederken orjinal lafızları korumak ne kadar önemli ise, fiillerini de bağlamından 

koparmadan aktarmak o derece önemlidir.1261 

“Fiilî Sünnet”, Hz. Peygamber’in, namaz, oruç, hac, zekat gibi ibadetlerindeki 

davranışlarına ait sahabe tarafından görülüp nakledilen haberler olarak tarif edilmiş ve 

sahabenin رايت النبي فعل كذا gibi ifadelerle naklettiği ifade edilmiştir.1262 

Abdullah b. Mes’ûd, Rasulullah’a (sav) çok yakın olduğu, onun hizmetinde 

bulunduğu, hatta evine dahi çok rahat girip çıktığı ve İslam tarihi açısından önemli olan 

neredeyse bütün olaylara iştirak ettiği veya şahit olduğu için bazı şeylerde, Rasulullah 

                                                      
1257 Ahzab, 33/21. 
1258 Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, s. 177. 
1259 Görmez, a.g.e., s. 177-8. 
1260 Cürcânî, es-Seyyid eş-Şerîf Ali b. Muhammed (ö. 816), et-Ta’rifât, yy., 1300, s. 142. 
1261 (Muhammed Süleyman Aşkar, Afâlu’r-Rasûl ve Delâletühâ ale’l-Ahkâm, Müessesetü’r-Risâle, 

Beyrut, 1988, I/484.) Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, s. 

178’den naklen. 
1262 Koçyiğit, Hadis Usulü, s. 10. 



252 
 

(sav) böyle yapardı diyerek genellemeye gitmiş, bazı şeyleri ise, Rasulullah’ın (sav) 

yaptığını görmediğini söylemiştir. O, Rasulullah’ın (sav) dinî konulardaki fiillerini 

kendisi de uygulamış, kendisine neden böyle yaptığının sorulması üzerine Rasulullah’ın 

(sav) öyle yaptığını gördüğünü ifade etmiştir.   

Abdurrahmân b. Yezîd’den şöyle nakledilmiştir: “Hz. Osman zamanında İbn 

Mes’ûd ile birlikte hac yaptık. Arafat’ta vakfe durup güneş batınca İbn Mes’ûd, “ لو أن

 Mü’minlerin emiri şimdi inseydi isabet etmiş (sünnete = أمير المؤمنين أفاض الآن كان قد أصاب

uygun davranmış) olurdu” dedi. İbn Mes’ûd’un sözü mü, yoksa Hz. Osman’ın 

Arafat’tan inmesi mi önceydi bilmiyorum. İnsanlar develerini hızlıca sürerken; İbn 

Mes’ûd orta hızı geçmedi. Nihayet Müzdelife’ye geldik. İbn Mes’ûd, bize akşam 

namazını kıldırdı. Sonra akşam yemeğini istedi ve yedi. Sonra kalktı ve yatsı namazını 

kıldı. Sonra fecir oluncaya kadar uyudu. Fecir olunca kalktı ve sabah namazını kıldı. 

Ona, “Daha önce namazı bu saatte kılmazdın?” dedim. O, namazı ortalık aydınlanınca 

kılardı. Bana, “Ben Rasulullah’ın (sav) bu günde ve bu yerde namazı bu saatte kıldığını 

gördüm.” diye cevap verdi.”1263 

Başka bir rivayette de Abdurrahmân b. Yezîd, İbn Mes’ûd ile hacca gittiğini, 

Alkame’nin kendisine Abdullah b. Mes’ûd’u takip etmesini emrettiği için onun 

yanından ayrılmadığını zikretmiş ve onunla birlikteyken İbn Mes’ûd’un kendisine bir 

hadis anlattığını söylemiştir. Sabah olunca İbn Mes’ûd, Abdurrahmân’a  “Kalk” demiş, 

o da İbn Mes’ûd’a daha önce bu saatte namaz kıldığını görmediğini söylemiştir. Bunun 

üzerine Abdullah b. Mes’ûd, “Rasulullah (sav), yalnız burada ve bu zamanda bu saatte 

namaz kılmıştır” demiş; sonra da şöyle devam etmiştir: “Burada iki namazın vakti 

değişir: Akşam namazı, insanlar Müzdelife’ye gelince kılınır; sabah namazı fecir 

belirince kılınır. Ben Rasulullah’ın (sav) böyle yaptığını gördüm.”1264 

Abdullah b. Mes’ûd’un, Rasulullah’ın (sav) hacdaki uygulamasıyla ilgili 

olarak, “Ben Rasulullah’ın (sav), vakti dışında namaz kıldığını görmedim; ancak 

                                                      
1263 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/8-9, no: 3893; VII/321, no: 4293. Bu rivayette İbn Mes’ûd’un akşam 

ve yatsı namazlarını ayrı ezan ve kametle kıldırdığı ve arasında akşam yemeğini yediği zikredilmiş, 

insanların Müzdelife’ye ancak yatsı olunca ulaşabildikleri ifade edilmiştir. Yani akşam namazını yatsı 

namazı vakti içerisinde kılmış fakat arka arkaya kılmamıştır.  
1264  Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/407, no: 4399. Benzer rivayet için bkz: Buhârî, Hac, 96, II/602. 



253 
 

Müzdelife’de akşam ile yatsı namazını cem ederek kılmış, o gün sabah namazını da 

vaktinden önce kılmıştır” dediği nakledilmiştir.1265 

Hz. Peygamber, “Beni namaz kılarken ne şekilde görüyorsanız, siz de öyle 

namaz kılınız”1266, “Hac menasikinizi benden alınız”1267 diyerek ibadetler konusunda 

kendisine aynen uyulmasını emrettiği için İbn Mes’ûd, Hz. Peygamber’den gördüğü 

gibi yapmıştır. 

Abdullah b. Mes’ûd, Müzdelife gecesi telbiye getirmiş, sonra da “Kendisine 

Bakara Suresi indirilenin burada telbiye getirdiğini gördüm” demiştir.1268 Bazı 

rivayetlerde İbn Mes’ûd, Müzdelife’den inerken telbiye getirince “Bu adam bedevî 

midir” denildiği, bunun üzerine İbn Mes’ûd’un, “İnsanlar unuttular mı, yoksa şaşırdılar 

mı? Ben, Bakara suresi kendisine indirilen Peygamber’in, burada ‘Lebbeyk Allahümme 

Lebbeyk – Buyur Allah’ım buyur’ dediğini işittim” şeklinde cevap verdiği 

zikredilmiştir.1269 Bazı rivayetlerde ise, Abdullah b. Mes’ûd ile beraber 

Müzdelife’deyken onun, “Bakara Suresi kendisine indirilenin burada ‘Lebbeyk 

Allahümme lebbeyk’ dediğini işittim” dediği nakledilmiştir.1270 Müzdelife’de ve 

Arafat’a giderken telbiye getirilmesi konusunda sahabe ve selef arasında ittifak olduğu, 

ancak telbiyenin ne zaman kesileceği konusunda ihtilaf ettikleri ifade edilmiştir.1271 İbn 

Mes’ûd, “Rasulullah’ın (sav) Akabe cemresine taş atıncaya kadar telbiye getirdiğini” 

söylemiştir.1272 

Abdurrahmân b. Yezîd, İbn Mes’ûd’u vadinin içinden Akabe cemresine taş 

atarken gördüğünü, sonra onun “Kendisinden başka ilâh olmayan Allah’a yemin ederim 

ki, burası, kendisine Bakara suresi nazil olan Peygamber’in durduğu yerdir” dediğini 

nakletmiştir.1273 Onun rivayet ettiği bazı haberlerde ise, İbn Mes’ûd ile beraber hac 

                                                      
1265 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/146, no: 3637; VII/139, no: 4046; VII/205, no: 4137; Bezzâr, Müsned, 

V/289, no: 1907; Buhârî, Hac, 98, II/604; Müslim, Hac, 48, I/938, no: (1289)-292; Nesaî, Menâsikü’l-

Hac, 210, V/262.  
1266 Buhârî, Ezân, 18, I/226. 
1267 Ahmed b. Hanbel, Müsned, XXIII/202-203, no: 14943. 
1268 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/84, no: 3976. 
1269 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/8, no: 3549; Müslim, Hac, 45, II/932, no: (1283)-270. 
1270 Müslim, Hac, 45, II/932-933, no: (1283)-269, 271; Nesâî, Menâsikü’l-Hac, 212, V/265. 
1271 Kadı Iyâz, Ebu’l-Fadl Iyâz b. Mûsâ b. Iyâz (ö. 544), İkmâlü’l-Mu’lim bi Fevâidi Müslim, yy, 1998, 

Dâru’l-Vefâ’, IV/357-358. 
1272 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/284, no: 3739. 
1273 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/7, no: 3548; VII/379, no: 4370 (Rivayette, İbn Mes’ûd’un vadinin 

içinden cemreye taş attığı, Abdurrahman’ın “İnsanlar buradan atmıyorlar” demesi üzerine İbn Mes’ûd’un, 

“Kendisinden başka ilah olmayana yemin ederim ki burası kendisine Bakara Suresi indirilenin durduğu 

yerdir” dediği zikredilmiştir.); İbn Ebî Şeybe, Musannef, V/251, no: 13565 (İbn Mes’ûd’a insanların 

cemreye üstünden taş attıkları söylenince, İbn Mes’ûd’un vadinin ortasına gelerek “Kendisinden başka 



254 
 

yaptığı, İbn Mes’ûd’un Büyük Cemre’ye (Akabe Cemresi) yedi taş attığı, Kâbe’yi 

soluna, Minâ’yı sağına aldığı ve “Burası kendisine Bakara Sûresi indirilenin durduğu 

yerdir” dediği zikredilmiştir.1274 

Abdurrahmân b. Yezîd, Minâ’da Hz. Osman’ın namazları dört rekat kıldığını, 

Abdullah b. Mes’ûd’un ise, “Ben, Hz. Peygamber, Ebû Bekr ve Ömer ile birlikte 

Mina’da namazları iki rekat olarak kıldım” dediğini nakletmiştir.1275 Bazı rivayetlerde 

ise, Hz. Osman’dan bahsedilmeden İbn Mes’ûd’un “Rasulullah (sav), Ebû Bekir ve 

Ömer ile beraber Mina’da namazları iki rekat kıldım” dedikten sonra “Kendisi için 

kabul edilmiş iki rekâtın, dört rekattan daha sevimli olduğunu” ifade ettiği 

zikredilmiştir.1276 Abdullah b. Mes’ûd, ibadetler konusunda Hz. Peygamber kadar 

yapmayı, daha fazla yapmaktan evlâ görmüştür. Bezzâr’ın naklettiği rivayette sadece 

İbn Mes’ûd’un, “Rasulullah (sav), Ebû Bekir ve Ömer ile beraber Mina’da namazları iki 

rekat kıldım” dediği1277; Nesâî’nin naklettiği rivayette ise, Hz. Ebû Bekr ve Ömer’i 

zikretmeden “Rasulullah (sav) ile beraber Mina’da namazları iki rekat kıldım” dediği1278 

nakledilmiştir.   

Abdullah b. Mes’ûd, Hz. Peygamber’in abdestiyle ilgili gözlemlediği bazı 

şeyleri de şöyle nakletmiştir:  

توضأ"ه عليه وسلم كان ينام مستلقيا حتى ينفخ ثم يقوم فيصلي ولا يرسول الله صلى اللان "  

“Rasulullah (sav), sırt üstü yatarak uyurdu; öyle ki horlardı. Sonra kalkıp abdest 

almadan namaz kılardı.”1279 

Yine şöyle nakletmiştir: 

                                                                                                                                                            
ilah olmayana yemin ederim ki, kendisine Bakara Sûresi indirilen buradan taş atmıştır” dediği 

nakledilmiştir.); Bezzâr, Müsned, V/284, no: 1900. 
1274Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/217, no: 4150; İbn Ebî Şeybe, Musannef, V/603, no: 15607; Buhârî, 

Hac, 135, II/622; Hac, 136, II/622;  Müslim, Hac, 50, I/943, no: (1296)-307; Ebû Dâvûd, Menâsik, 78, 

II/497. 
1275 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/73, no: 3593; İbn Ebî Şeybe, Musannef, III/491, no: 8252 (Abdullah b. 

Mes’ûd’un devamında “Sonra sizin için yollar çeşitlenmiştir. Benim için kabul olunmuş iki rekat, dört 

rekattan daha sevimlidir” dediği nakledilmiştir.) A’meş, “Muaviye b. Kurre’nin, İbn Mes’ûd’un bundan 

sonra dört rekat olarak kıldığını, kendisine Hz. Osman’ı kusurla itham edip sonra dört rekat kıldığının 

söylenmesi üzerine “Ayrılık şerdir” dediğini naklettiğini” söylemiştir. Bkz: İbn Ebî Şeybe, Musannef, 

V/353-354, no: 14157; Ebû Davud, Menâsik, 76, II/491-492; Müslim, Salâtü’l-Misâfirîn, 2, I/483, no: 

(695)-19 (Rivâyette Abdurrahman b. Yezîd’in, Hz. Osman ile Mina’da namazları dört rekat kıldıkları, 

bunun İbn Mes’ûd’a söylenmesi üzerine İbn Mes’ûd’un iadesini istediği ve Rasulullah (sav), Ebû Bekr ve 

Ömer ile Mina’da namazları iki rekat kıldığını söyleyerek, kendisi için kabul olunmuş iki rekatın, dört 

rekattan daha sevimli olduğunu söylediği zikredilmiştir.). 
1276 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/66, no: 3953; VII/430, no: 4427. 
1277 Bezzâr, Müsned, IV/302, no: 1480. 
1278 Nesaî, Taksîru’s-Salât, 3, III/120. 
1279 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/142, no: 4051. 



255 
 

“ لَاةِ فمََا يمََسُّ قطَْرَةً مِنْ مَاءٍ رَأيَْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ يَأكُْ  لُ اللَّحْمَ ثمَُّ يقَوُمُ إِلىَ الصَّ ” “Nebî’nin 

(sav) et yeyip sonra da bir damla bile suya dokunmadan namaz kılmaya kalktığını 

gördüm.”1280 

İbn Mes’ûd, “Cuma günü gusletmenin de, sünnet olduğunu”1281 söylemiştir. 

O, Hz. Peygamber’in yolculuğundan bahsederek, bazen oruç tutup bazen 

tutmadığını, namazları ise devamlı iki rekat kıldığını söylemiştir. Alkame, ondan şöyle 

nakletmiştir:  

رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يصوم في السفر ويفطر ويصلي ركعتين لا يدعهما يقول: لا ان 

 يد عليهما يعني الفريضة.يز

“Rasulullah (sav), yolculukta oruç da tutardı; iftar da ederdi ve namazı iki rekat 

kılardı; bunu asla terk etmezdi. Ayrıca, farz namazı kastederek “İki rekattan fazla 

kılmazdı” demiştir.”1282 

Abdullah b. Mes’ûd, Hz. Peygamber’in nafile orucuyla ilgili olarak da şöyle 

rivayette bulunmuştur:  

 "كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصوم ثلاثة أيام من غرة كل هلال وقلما كان يفطر يوم الجمعة."

“Rasulullah (sav), her ayın başında üç gün oruç tutardı. (Bu günlerde) çok az 

Cuma günü oruç tutmazdı.”1283 

Tirmizî; İbn Ömer ve Ebû Hureyre’nin de bu konuda rivayeti olduğunu 

belirterek İbn Mes’ûd’un hadisinin “Hasen garib” olduğunu söylemiştir. Yine o, bu 

hadisi Âsım’dan Şu’be’nin rivayet ettiğini ve ref’ etmediğini zikretmiştir. -Daha önce 

ifade edildiği gibi hadislerin hükmünü iyi bilen Şu’be, İbn Mes’ûd’un, çok az hadisi Hz. 

Peygamber’den naklettiğini söyleyerek İbn Mes’ûd’dan mevkûf olarak nakletmeyi 

tercih ettiğini belirtmiştir.- Tirmizî, ilim ehlinden bir grubun Cuma günü orucu güzel 

                                                      
1280Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/342, no: 3792, 3793; VI/377, no: 3827; VI/341, no: 3791. 
1281 Abdurrazak, Musannef, III/200, no: 5316 (الغسل يوم الجمعة سنة); İbn Ebî Şeybe, Musannef, II/528, no: 

5056 ( إِنَّ مِنَ السُّنَّةِ  يَوْمَ الْجُمُعةَِ  الْغسُْلَ  ). Farklı lafızlarla nakledilmiş olması ravi tasarrufundan 

kaynaklanmaktadır. 
1282 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/363, no: 3813; VI/413, no: 3867. 
1283 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/406-407, no: 3860; Tirmizî, Savm, 41, III/118, no: 742 (Rivayette 

 İbn ;(.kelimesi geçmektedir ”شهر“ Rivayette) kelimesi geçmektedir.); Nesaî, es-Sıyâm, 70, IV/204 ”شهر“

Hibbân, Sahîh, VIII/406-407, no: 3645 (Rivayette yine “شهر” kelimesi geçmektedir.). 



256 
 

bulduğunu, tercih ettiğini ancak öncesi ve sonrasında oruç tutulmadığında Cuma günü 

oruç tutmayı hoş karşılamadığını ifade etmiştir.1284 

Abdullah b. Mes’ûd, Hz. Peygamber’in namazıyla ilgili gözlemlediği bazı 

fiilleri de şöyle nakletmiştir: 

كبر في كل خفض ورفع وقيام وقعود ويسلم عن يمينه وعن "أنا رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم ي

 يساره حتى يرى بياض خديه أو خده ورأيت أبا بكر وعمر يفعلان ذلك."

 “Rasulullah’ın (sav), namazda her eğilişinde ve doğruluşunda, ayağa 

kalkışında ve oturuşunda tekbir aldığını ve yanaklarının/yanağının beyazı görününceye 

kadar selam verdiğini gördüm. Aynı şekilde Ebû Bekir ve Ömer’in de böyle yaptığını 

gördüm.”1285 

Bazı rivayetlerde ise, namazda aldığı tekbirlerden bahsedilmeyerek sadece 

nasıl selam verdiği zikredilmiştir:  

لاةَِ عَنْ يمَِينِهِ ، وَعَنْ شِمَالِهِ حَتَّى يرَُى بيََاضُ وَجْهِهِ "كَانَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم  مُ فِي الصَّ يسَُل ِ

 وَيقَوُلُ : السَّلامَُ عَليَْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ ، مِنْ كِلاَ الْجَانبِيَْنِ."

“Rasulullah (sav), namazda sağına ve soluna selam verirdi, öyle ki yüzünün 

beyazlığı görünürdü ve iki tarafa da ‘es-Selâmü aleyküm ve rahmetullâh’ derdi.”1286 

İbn Mes’ûd, Hz. Peygamber’in kıldığı gibi namaz kılacağını söylemiş ve 

sadece bir defa ellerini kaldırarak namaz kılmıştır.1287 

O, Hz. Peygamber’in namazdaki ilk oturuşunu (kade-i ûlâ) şöyle tarif etmiştir:  

ضْفِ ، قلُْتُ  كْعتَيَْنِ الأوُليَيَْنِ كَأنََّهُ عَلَى الرَّ  : حتَّى "أنََّ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم كَانَ إذاَ قعََدَ فِي الرَّ

 يقَوُمَ ؟ قَالَ : حَتَّى يقَوُمَ."

                                                      
1284 Tirmizî, Savm, 41, III/118-119. 
1285 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/174, no: 3660; VI/281, no: 3736; Nesaî, et-Tatbîk, 83, II/230; es-Sehv, 

70, III/62. 
1286 İbn Ebî Şeybe, Musannef, II/174, no: 3058. Benzer rivayetler için bkz: İbn Ebî Şeybe, Musannef, 

II/173-174, no: 3057; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/229, no: 3699, VI/399, no: 3849; VI/424, no: 3879; 

VII/48, no: 3933; VII/276, no: 4241; VII/311, no: 4280; İbn Mâce, İkâmetü’s-Salâh ve’s-Sünnetü fîhâ, 

28, I/296; Ebû Dâvûd, Salât, 189, I/606; Bezzâr, Müsned, V/19, no: 1574; V/345, no: 1972; Nesâî, Sehv, 

71, III/63-64; İbn Hibbân, Sahîh, V/329, no: 1990; V/331, no: 1991; V/333, no: 1993. 
 ,Bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned "ألا أصلي بكم صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم فصلى فلم يرفع يديه إلا مرة“ 1287

VI/203, no: 3681; Ebû Dâvûd, Salât, 119, I/477-478; Tirmizî, Salât, 191, II/40; Nesaî, Tatbîk, 20, II/195. 

Ebû Dâvûd, bu hadisin uzun bir hadisten muhtasar olduğunu belirtmiştir. Bkz: Ebû Dâvûd, Salât, 119, 

I/477-8. 



257 
 

“Rasulullah (sav), ilk iki rekatta oturduğu zaman (kade-i ûlâda), sanki ateşte 

kızdırılmış taşın üzerindeymiş gibi otururdu. ‘Kalkıncaya kadar mı?’ dedim. O da 

‘Kalkıncaya kadar’ dedi.”1288 

Tirmizî, “İlim ehlinin bu hadisle amel ederek, ilk oturuşu uzatmamak 

gerektiğini ve teşehhüte bir şey eklememek gerektiğini belirttiklerini, eğer teşehhüte 

ilave yapılırsa sehiv secdesi yapılması gerektiğini söylediklerini” zikretmiştir.1289 

Abdullah b. Mes’ûd, Rasulullah’a (sav) Nasr Sûresi nazil olduktan sonra Hz. 

Peygamber’in namazıyla ilgili gözlemlediği bir şeyi şöyle nakletmiştir:  

أنزل على رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا جاء نصر الله والفتح كان يكثر إذا قرأها وركع أن لما 

 يقول سبحانك اللهم ربنا وبحمدك اللهم اغفر لي إنك أنت التواب الرحيم ثلاثا.

“Rasulullah’a (sav), ‘İzâ câe nasrullâhi ve’l-fethu – Allah’ın yardımı ve fetih 

geldiğinde...’ suresi nâzil olunca, onu okuduğu ve rükû’ yaptığı zaman çoğunlukla 

rukü’da üç defa ‘Allah’ım, Rabbimiz seni över ve her türlü noksanlıklardan tenzih 

ederim. Allah’ım beni bağışla. Şüphesiz sen tövbeleri çok kabul eder ve merhamet 

edersin’ derdi.”1290 

İbn Mes’ûd, bir gece Hz. Peygamberle beraber namaz kılmış, Hz. Peygamber 

kıyamı uzatmıştır. İbn Mes’ûd, kendisinin şahit olduğu Hz. Peygamber’in gece namazı 

ile ilgili şöyle bir rivayette bulunmuştur: 

ممت بأمر سوء قلنا: وما هممت به "صليت مع النبي صلى الله عليه وسلم ذات ليلة فلم يزل قائما حتى ه

 قال: هممت أن أجلس وأدعه."

“Hz. Peygamber (sav) ile bir gece namaz kıldım, o kıyamda durmaya o kadar 

devam etti ki aklıma kötü düşünceler geldi.” “Ne düşündün?” diye sorduk. O da, “Onu 

bırakıp oturmayı düşündüm.” dedi.1291 

Abdullah b. Mes’ûd, namazda ayaklarını bitiştiren bir adam gördüğünde “ خالف

 ,sünnete aykırı davrandı/ sünnete göre hatalı davrandı” diyerek = اخطا السنة / السنة

“Ayaklarını ayırmış olsaydı daha hoşuna gideceğini” ifade etmiştir.1292 

                                                      
1288Tayâlisî, Müsned, s. 44, no: 331; İbn Ebî Şeybe, Musannef, II/168-169, no: 3030; Ahmed b. Hanbel, 

Müsned, VI/168, no: 3656; VII/10, no: 3895; VII/219, no: 4155; VII/398, no: 4390; Ebû Dâvûd, Salât, 

188, I/606; Tirmizî, Salât, 270, II/202; Nesaî, Tatbîk, 105, II/243. 
1289 Tirmizî, Salât, 270, II/203. 
1290 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/207, no: 3683; VI/291, no: 3745. 
1291 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/157, no: 3646. Ayrıca bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/309-310, 

no: 3766; VII/52, no: 3937; VII/254-255, no: 4199; Buhârî, Teheccüd, 9, I/381; Müslim, Salâtü’l-

Müsâfirîn, 27, I/537, no: (773)-204; İbn Mâce, İkâmetü’s-Salâh ve’s-Sünneti fîhâ, 200, I/456. 



258 
 

O, kıyamdaki duruşuyla ilgili olarak kendi fiilini de Rasulullah’ın (sav) şöyle 

düzelttiğini nakletmiştir: 

مر بي النبي صلى الله عليه وسلم وأنا واضع يدي اليسرى على اليمنى . فأخذ بيدي اليمنى فوضعها  

 على اليسرى .

“Rasulullah (sav), bana uğradı. Ben sol elimi sağ elimin üzerine koymuştum. 

Sağ elimi aldı, sol elimin üzerine koydu.”1293 

Abdullah b. Mes’ûd cemaatle namaz kılmayı da sünnet olarak görmüş ve 

cemaati terk edenlerin Hz. Peygamber’in sünnetini terk etmiş olacaklarını söyleyerek 

yollarını şaşıracaklarını ifade etmiştir.1294 

Tirmizî, Berâ’dan “Rasulullah’ın (sav) arkasında namaz kılarken rükû ve 

secdeyi ondan sonra yaptıklarını ifade ettiği” rivayeti zikretmiş, bu konuda Enes, 

Muaviye ve Ebû Hureyre’nin de rivayetleri olduğunu söylemiştir. Berâ’nın hadisinin 

hasen sahih olduğunu ifade ederek, imama uyanların imamdan sonra ruku etmeleri ve 

imam rukû’dan kalktıktan sonra doğrulmaları konusunda alimler arasında ihtilaf 

olmadığını belirtmiştir.1295 

İlim ehlinin çoğuna göre imamdan önce rükû ve secde yapılmaz. 

Peygamberimizin arkasında namaz kılarken ashabın peygamberimizden sonra rükû ve 

secde ettikleri kaynaklarımızda nakledilmiştir. Abdullah b. Mes’ûd da, Hz. Peygamber 

zamanındaki bu uygulamadan ‘İmamdan önce rükû yapılmaz ve ondan önce rukû’dan 

kalkılmaz’ şeklinde genel bir kaide oluşturmuştur.1296 

Yine İbn Mes’ûd’un, 

  .لا تبادروا أئمتكم بالركوع ولا بالسجود فإن سبق أحد منكم فليضع قدر ما يسبق به

“İmamlarınızı rükû’ ve secdede geçmeyin, sizden biriniz geçerse, geçtiği 

miktarı yerine koysun” dediği nakledilmiştir.1297 

                                                                                                                                                            
 ,Abdurrazzâk, Musannef  مر بن مسعود برجل صاف بين قدميه فقال أما هذا فقد أخطأ السنة لو راوح بهما كان أحب إلي1292

II/265-266, no: 3306; Nesaî, İftitâh, 13, II/128. 
1293 İbn Mâce, İkâmetü’s-Salâh ve’s-Sünne, 3, I/266. 
1294 Abdurrazzak, Musannef, I/516, no: 1979. Ayrıca bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/50-51, no: 

3936; VII/368, no: 4355; VI/123-124, no: 3623; Müslim, Mesâcid, 44, I/453, no: (654)-257;  İbn Mace, 

el-Mesâcîd ve’l-Cemâât, 14, I/255-256; Ebû Dâvûd, Salât, 47, I/373; Nesaî, İmâmet, 50, II/108-109. 
1295 Tirmizî, Salat, 208, II/70-72. 
مَامِ وَلَا يرُْفعَُ قبَْلَهُ«1296  .Bkz: Abdurrazzâk, Musannef, II/374, no: 3756»لَا يرُْكَعُ قَبْلَ الْإِ
1297Abdurrazzak, Musannef, II/374-375, no: 3757.  



259 
 

Bir gün Alkame ve Esved, Abdullah b. Mes’ûd’un yanına gelmiştir. İbn 

Mes’ûd, namaz kılıp kılmadıklarını sormuş, kılmadıklarını söylemeleri üzerine “İleride 

namazı vaktinde kılmayan idareciler gelecektir. Namazı vaktinde kılınız” diye öğütte 

bulunarak, onlara, ezan ve kâmetsiz namaz kıldırmıştır. Alkame ve Esved, İbn 

Mes’ûd’un arkasına durunca, İbn Mes’ûd, ellerinden tutarak, yanına gelinceye kadar 

onları çekmiş, birini sağına, birini soluna alarak “ ذا هكذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يفعل إ

 Rasulullah (sav), üç kişi olduğunda böyle yapardı” demiş, daha çok = كانوا ثلاثة

olduklarında birinin öne geçmesini söylemiştir. Rükû’ya gidince Alkame ve Esved 

ellerini dizlerinin üzerine koymuş, İbn Mes’ûd ise, parmaklarını birbirine kenetleyerek, 

ellerini bacaklarının arasına koymuştur.1298 

Alkame ve Esved’in naklettiğine göre, İbn Mes’ûd,  

"إذا ركع أحدكم فليفرش ذراعيه فخذيه وليحنأ ثم طبق بين كفيه فكأني أنظر إلى اختلاف أصابع رسول 

 الله صلى الله عليه وسلم"

“Biriniz rukû’ yapınca, kollarını ve dizlerini bükmeden uzatsın ve eğilsin, 

sonra ellerini birleştirip bacaklarının arasına koysun. Sanki ben, Rasulullah’ın (sav) 

parmaklarının birbirine karıştığını görüyor gibiyim” demiş,1299 daha sonra da ellerini 

birleştirip bacaklarının arasına sokup onlara göstermiştir.1300 

Yine Alkame, İbn Mes’ûd’un,   

لاةََ فكََبَّرَ وَرَفَعَ يَديَْهِ ، ثمَُّ رَكَعَ فطََبَّقَ يَديَْهِ بيَْنَ رُكْبَتيَْهِ.""عَلَّمَنَا النَّبِيُّ ص  لى الله عليه وسلم الصَّ

“Allah’ın elçisi bize namazı öğretti. Tekbir aldı ve ellerini kaldırdı. Sonra rükû’ 

yaptı ve ellerini birleştirerek bacaklarının arasına koydu” dediğini nakletmiştir.1301 

Abdullah b. Mes’ûd’un naklettiği başka bir rivayette de, Rasulullah (sav), 

tuvalet ihtiyacını gidermek için çıkmış ve İbn Mes’ûd’dan taharetlenmek için bir şey 

                                                      
1298 İbn Mes’ûd’un Alkame ve Esved’le birlikte kıldığı bu namaz hakkında rivayetlerdeki bilgiler 

birleştirilerek metin inşaası yapılmıştır. Konuyla ilgili rivayetler için bkz: İbn Ebî Şeybe, Musannef, II/80-

81, no: 2551; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/41-42, no: 3927;  VII/128, no: 4030; VII/305, no: 4272 

VII/336, no: 4311; Müslim, el-Mesâcîd ve Mevâdiı’s-Salâh, 5, I/378-379, no: (534)-26; I/379-380, no: 

(534)-28; Nesaî, Mesâcîd, 27, II/49-50; Tatbîk, 12, II/184; el-İmâme, 18, II/84; İbn Hibbân, Sahîh, V/192, 

no: 1874; V/195, no: 1875. 
1299 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/67, no: 3588; Ebû Dâvûd, Salât, 150, I/542. 
1300 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/67, no: 3588. 
1301 İbn Ebî Şeybe, Musannef, II/81, no: 2552; Bezzâr, Müsned, V/46, no: 1608 (İbn Mes’ûd’un, “Size 

Rasulullah’ın (sav) nasıl namaz kıldığını göstereceğim dedikten sonra bu şekilde kıldığı ve sonra, 

“Rasulullah (sav) böyle yaptı” dediği nakledilmiştir.). 



260 
 

istemiştir. İbn Mes’ûd su götürmüştür. Hz. Peygamber abdest alarak, namaz kılmış, 

rükû’da ellerini birleştirerek baldırlarının arasına koymuştur.1302 

Ebû Hâtim, İbn Mes’ud’un rukû’da ellerini birbirine geçirdiğini ve 

“Rasulullah’ın (sav) böyle yaptığını gördüğünü” iddia ettiğini söyleyerek, 

müslümanların, “ İslâm’ın ilk yıllarında böyle olduğu, sonra neshedildiği”  üzerine hep 

birden icma’ ettiklerini ifade etmiştir. Yine o, bunun (nesh edildiğinin) İbn Mes’ûd’a 

gizli kalmış olabileceğini veya onu gördükten (ve naklettikten) sonra nesh edilmiş 

olabileceğini belirtmiştir.1303 

Muğîra, İbrâhim’e “Abdullah b. Mes’ûd, rükû’ yaptığı zaman bir elini 

diğerinin üzerine koyup ikisini bacaklarının arasına koyuyor ve kollarını yayıyor 

muydu” diye sormuş, İbrâhim’in “Evet” demesi üzerine, Muğîra, “Böyle yapmayım mı” 

demiş, İbrâhim ise, “Ömer’in avuçlarını dizleri üzerine koyduğunu” söylemiştir.1304 

Bir rivayette de Alkame ve Esved, “Abdullah b. Mes’ûd ile namaz kıldıklarını, 

onun rükû’ yapınca ellerini birleştirip bacaklarının arasına koyduğunu, İbn Mes’ûd’un 

ellerine vurması üzerine kendilerinin de böyle yaptıklarını söylemiş; sonra Ömer ile 

beraber onun evinde namaz kıldıklarında, rükû’ yapınca ellerini birleştirerek İbn 

Mes’ûd gibi yaptıklarını, Hz. Ömer’in ise, ellerini dizlerinin üzerine koyduğunu, 

namazları bitince Ömer’in neden böyle yaptıklarını sorduğunu, İbn Mes’ûd’un böyle 

yaptığını söylemeleri üzerine, Hz. Ömer’in ‘Rasulullah’ın (sav) önce böyle yaptığını, 

sonra terk ettiğini’ söylediğini” nakletmişlerdir.1305 

Rukû’daki bu uygulamayı İbn Mes’ûd’dan Alkame ve Esved nakletmiştir. 

Onlar İbn Mes’ûd ile karşılaştıklarında uygulama bu şekilde iken, İbn Mes’ûd’dan 

böyle görüp duyarak bunu nakletmiş olmaları, Hz. Peygamber bunu terk ettikten sonra 

İbn Mes’ud’un da bu uygulamayı terk etmiş olması, fakat bunun nakledilmemiş olması 

ihtimal dahilindedir. Nitekim daha sonraki bir zamanda Hz. Ömer ile kıldıkları 

namazdan sonra Hz. Ömer, Rasulullah’ın (sav) daha önce böyle yaptığını ifade etmiştir. 

Alkame ve Esved’in, İbn Mes’ûd ile kıldıkları namaz bu önceki döneme rastlamış 

olmalıdır. 

                                                      
1302 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/144, no: 4053. 
1303 İbn Hibbân, Sahîh, V/192, no: 1874. 
1304 İbn Ebî Şeybe, Musannef,  II/81-82, no: 2553; Ayrıca bkz: Abdurrazzâk, Musannef, II/152, no: 2865. 
1305 Abdurrazzâk, Musannef, II/152, no: 2866. 



261 
 

Bir gün Abdullah b. Mes‘ûd, Ebû Mûsâ el-Eş’ârî’yi evinde ziyaret etmiştir. Bu 

esnada namaz vakti gelmiş; Ebû Mûsâ, “Öne geç Ey Ebû Abdurrahman! Çünkü sen 

daha yaşlı ve bilgilisin” demiştir. İbn Mes‘ûd ise, “Hayır sen geç. Çünkü biz seni, 

evinde ziyarete geldik. Sen daha layıksın” diyerek karşılık vermiştir.  Ebû Mûsâ öne 

geçip ayakkabılarını çıkararak namaz kıldırmıştır. İbn Mes’ûd, selam verince ona, 

"ما أردت إلى خلعهما أبالوادي المقدس أنت لقد رأيت رسول الله صلى اله عليه وسلم يصلي في الخفين 

 ".والنعلين

“Ayakkabılarını çıkarmakla neyi kastettin. Yoksa sen kutsal vadide misin? Ben 

Rasulullah’ın (sav), ayaklarında mestleri ve ayakkabıları olduğu halde namaz 

kıldırdığını gördüm.” demiştir.1306 

Abdullah b. Mes’ûd, “Cenâzeyi dört tarafından taşımanın da sünnet olduğunu” 

ifade etmiştir.1307 Ondan mevkuf olarak nakledilen bu hadisin hükmen merfû’ olduğu 

ifade edilmiştir.1308 

İbn Mes’ûd, Rasulullah’ın (sav) liân ile ilgili uygulamasını, mevkuf şekilde 

genel hüküm olarak ifade etmiştir. Sehl b. Sa’d’dan nakledilen bir habere göre, mülâin 

eşini Rasulullah’ın (sav) huzurunda üç kez boşamıştır. Rasulullah (sav), bu uygulamayı 

devam ettirmiştir ve sünnet olmuştur. Sehl, Rasulullah (sav) yanında bunun devam 

ettiğini ve bundan sonra lanetleşenler (mütelainîn) hakkında “Ayrılmaları, sonra ikisinin 

asla birleşemeyecekleri” konusunda sünnet oluştuğunu söylemiştir.1309 

Abdullah b. Mes’ûd, Ömer b. Hattâb ve Ali b. Ebî Talib tarafından sünnet 

haline gelen Rasulullah’ın (sav) bu uygulaması şöyle nakledilmiştir: 

 Lanetleşenler asla birleşemez.1310 =لايجتمع المتلاعنان ابدا

                                                      
1306 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/404-405, no: 4397. Abdurrazzâk’ın tahric ettiği bir rivayette Ebû 

Mûsâ’nın imam olunca ayakkabılarını çıkardığı, İbn Mes’ud’un, ona sadece “Neden ayakkabılarını 

çıkardın, kutsal vadide misin?” dediği zikredilmiştir. Bkz: Abdurrazzâk, Musannef, I/386, no: 1507. Bazı 

rivayetlerde ise, olay zikredilmeden sadece Abdullah b. Mes’ûd’un “Rasulullah’ın (sav) ayakkabı ve 

mestleri ile namaz kıldırdığını gördüm” dediği nakledilmiştir. Bkz: İbn Mâce, İkâmetü’s-Salâh ve’s-

Sünnetü fîhâ, 66, I/330; Bezzâr, Müsned, V/42, no: 1604. 
 Sizden biriniz cenazeyi takip“ "إذا اتبع أحدكم الجنازة فليأخذ بجوانبها كلها فإنه من السنة ثم ليتطوع بعد أو يترك"1307

ettiğinde bütün kenarlarından taşısın. O, sünnettendir. Sonra ister gönüllü olarak taşısın veya terk etsin.” 

Bkz: Abdurrazzâk, Musannef, III/512, no: 6517; Tayâlisî, Müsned, s. 44, no: 332; İbn Mâce, Cenâiz, 15, 

I/474. 
1308 İbn Mâce, Cenâiz, 15, I/474. 
1309 Ebû Dâvûd, Talâk, 27, II/683; Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, VI/117, no: 5684.  
1310 Abdurrazzâk, Musannef, VII/112-113, no: 12433, 12434, 12436; Taberânî, el-Mu’cemü’l-Kebîr, 

IX/334, no: 9661. 



262 
 

Şu rivayetler ise, İbn Mes’ûd tarafından Rasulullah’ın (sav) bir davranışının, 

nasıl sünnet olarak anlaşıldığını ortaya koymaktadır: 

Yalancı peygamber Müseyleme’nin, İbnu’n-Nevvaha ve İbn Üsâl adlı iki elçisi 

Hz. Peygamber’e gelmiştir. Hz. Peygamber onlara, kendisinin Allah’ın Rasûlü olduğuna 

şahitlik edip etmediklerini sorduğunda onlar, “Biz Müseyleme’nin, Allah’ın Rasûlü 

olduğuna şahitlik ediyoruz” demişlerdir. Bunun üzerine Hz. Peygamber, “Ben de 

Allah’a ve Rasûlüne iman ettim. Eğer bir elçiyi öldürecek olsaydım, ikinizi de 

öldürürdüm” buyurmuştur. Sonra İbn Mes’ûd şöyle demiştir: 

سُلَ لَا تقُْتلَُ “  İşte, ‘Elçiler öldürülmez’ şeklindeki sünnet böyle = فمََضَتْ السُّنَّةُ أنََّ الرُّ

teşekkül etmiştir.”1311 

“Bu haberden açıkça anlaşıldığı gibi Hz. Peygamber, Müseyleme’yi Allah’ın 

Rasûlü olarak kabul eden bu insanları, sırf orada elçi sıfatıyla bulundukları için 

öldürmemiştir. Bu olayın şahidi olan İbn Mes’ûd, Hz. Peygamber’in bu tutum, tavır ve 

davranışından “Elçiler öldürülmez” şeklinde genel bir prensip, bir sünnet çıkarmıştır. 

Burada Hz. Peygamber’deki bir fikrin fiile dönüşmesi, sonra da sahâbenin bu fikir ile 

fiili bir prensip olarak ifade etmesi gibi bir durum söz konusudur.”1312 

Ahmed b. Hanbel’in Müsned’inde rivayet edilen şu haberde elçi vasfıyla 

bulunmadıklarından Rasulullah’ın (sav) “Eğer elçileri öldüren birisi olsaydım ikinizi 

öldürürdüm” demesi sebebiyle Abdullah b. Mes’ûd’un, Müseyleme’nin Allah’ın Rasulü 

olduğunu söyleyen grup içerisinden sadece Abdullah b. Nevvaha’yı öldürdüğü 

bildirilmektedir:  

İbn Muayzin es-Sa’dî şöyle demiştir: 

“Seher vaktinde atımı sulamak için çıkmıştım. Hanîfeoğulları’nın mescidine 

uğradım. Onlar, Müseyleme’nin Allah’ın rasûlü olduğunu söylüyorlardı. Abdullah’ın 

yanına gittim ve ona bunu haber verdim. O da, bir birlik gönderdi. Birlik onları getirdi. 

Abdullah, onlara tövbe teklif etti; onlar da tövbe ettiler. Bunun üzerine onları serbest 

bıraktı, içlerinden Abdullah b. Nevvâha’nın boynunu vurdu. Oradakiler, ‘Aynı işten 

dolayı bir topluluğu yakaladın; fakat içlerinden bir kısmını serbest bıraktın, bir kısmını 

öldürdün.’ dediler. Abdullah, onlara şöyle cevap verdi: ‘Çünkü ben Rasulullah’tan (sav) 

                                                      
1311 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/306, no: 3761; VI/240-241, no: 3708 (Rivayette İbn Mes’ûd’un, فجرت

 dediği geçmektedir.); VI/400, no: 3851 (İbn Mes’ûd’dan bu haber nakledilmiş fakat  سنة أن لا يقتل الرسول

rivayetin sonundaki İbn Mes’ûd’un sözü zikredilmemiştir.); Tayâlisî, Müsned, s. 34, no: 251. 
1312 Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı, s. 55. 



263 
 

böyle işitmiştim. Bu ve İbn Üsâl b. Hacer, Hz. Peygamber’in yanına gelmişti. O, 

“Benim Allah’ın Rasûlü olduğuma şahitlik eder misin?” dedi. İkisi, “Müseyleme’nin 

Allah’ın Rasûlü olduğuna şahitlik ederiz.” dediler. Bunun üzerine Hz. Peygamber, 

“Allah’a ve rasûlüne iman ederim. Şayet elçileri öldüren birisi olsaydım, ikinizi 

öldürürdüm’ buyurdu. İşte bunun için onu öldürdüm.”1313 

Kaynaklarımızda yer alan bazı haberlerde ise, Abdullah b. Nevvâhâ hariç 

diğerlerinin tövbe ettiği, İbn Mes’ûd’un, Abdullah b. Nevvâha’ya, Rasulullah’ın (sav), 

“Şayet elçi olmasaydın senin boynunu vururdum, dediğini işittim. Fakat bugün sen elçi 

değilsin. Ey Haraşe, kalk ve onun boynunu vur!” dediği, bunun üzerine onun kalkarak 

boynunu vurduğu zikredilmiştir.1314 

İbn Mes’ûd, Abdullah b. Nevvâhâ’yı, Hz. Peygamber, “Elçi olmasaydın senin 

boynunu vururdum”, dediği için ve orada elçi olarak bulunmadığından Haraşe (ö. 

74)’ye1315 öldürtmüştür. 

Şu rivayette de Hz. Peygamber, İbn Mes’ûd’un uygulamasını müslümanlar için 

uyulması gereken güzel bir yol olarak bildirmiştir:  

كان الناس لا يأتمون بإمام إذا كان له وتر ولهم شفع وهو جالس ويجلسون وهو قائم حتى صلى بن 

ن مسعود سن لكم سنة فاستنوا و سلم قائما فقال النبي صلى الله عليه و سلم إن ب مسعود وراء النبي صلى الله عليه

 بها 

“İbn Mes’ûd, Hz. Peygamber’in arkasında kılıncaya kadar, insanlar; imamın 

tek, kendilerinin iki rekatı kaldığında imama uymuyorlardı. İmam kalkınca oturuyorlar; 

imam oturunca da ayağa kalkıyorlardı. Hz. Peygamber, ‘İbn Mes’ûd, sizin için güzel bir 

yol açtı, siz de onun gibi yapın’ dedi.”1316 

Dinin gayesi insanları doğru yola iletmektir. Bunu sağlayan Kur’ân ve 

sünnettir. Hz. Peygamber’in sünneti, Kur’ân’ın hayata geçirilmiş halidir. Rasulullah’ın 

(sav), namazlarında teşehhüdden sonra şöyle söylediği nakledilmiştir: “Sözün en güzeli 

Allah’ın sözüdür; hidayetin en güzeli de Hz. Muhammed’in takip edip uyguladığı 

                                                      
1313 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/386-388, no: 3837. 
1314 İbn Ebî Şeybe, Musannef, XI/288-289, no: 33284. Ayrıca bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/151, 

no: 3642; Nesaî, Sünenü’l-Kübrâ, es-Siyer, 70, V/205, no: 8675. 
1315 İbn Hacer, Tehzîbü’t-Tehzîb, III/138-139. 
1316 Abdurrazzâk, Musannef, II/229, no: 3176. 



264 
 

yoldur.”1317 Allah’ın sözünden maksadın Kur’ân olduğu açıktır. Hz. Muhammed’in 

takip ettiği hidayet yolu ise, onun sünnetidir.1318 

Aynı zamanda bir beşer olan Hz. Peygamber’den insan olarak sadır olan fiiller 

de vardır ki bunlar; iradesi ve seçimi dahilinde olan fiiller ve iradesi dışında gerçekleşen 

fiiller olmak üzere iki çeşittir. Sevmek, hoşlanmak, hoşlanmamak, kızmak, nefret 

etmek, hastalığın elem vermesi insanın iradesi dışında gerçekleşen şeylerdir. Yemek, 

içmek, yatmak, oturmak, tedavî olmak gibi insanın iradesi ile meydana gelen cibillî 

fiillerin de teşrî yönü bulunmamaktadır. Ancak bazı fiillerin yapılmasını emreden sözlü 

bir ifade varsa sünnet olarak kabul edilmiştir. Hz. Peygamber’in belirli bir amaç 

gözetmeden hayatın akışı içerisinde yaptığı işler sünnet niteliği kazanmaz.1319 

Abdullah b. Mes’ûd, Rasulullah’ın (sav) alışkanlık haline getirdiği, dinen 

hiçbir hükmü bulunmayan bazı davranışlarını da nakletmiştir. Ancak bunları yapılması 

gerekli olan şeyler olarak değil bilgilendirme amaçlı söylemiştir. 

O, Hz. Peygamber’in namaz bittikten sonra sağ tarafından mı, sol tarafından mı 

kalktığıyla ilgili şöyle rivayette bulunmuştur: 

"لا يجعلن أحدكم للشيطان من نفسه جزءا لا يرى إلا أن عليه حقا أن ينصرف عن يمينه قال قد رأيت 

 رسول الله صلى الله عليه و سلم أكثر ما ينصرف عن شماله"

 “Biriniz ‘Namaz bittikten sonra mutlaka sağ taraftan kalkılmalı’ diyerek 

şeytanı memnun etmesin. Çünkü Rasulullah’ın (sav) çoğunlukla sol tarafından kaktığını 

gördüm.”1320 

Abdurrazzâk’ın Musannef’inde yer alan bir rivayette Abdullah b. Mes’ûd’un, 

“İmam selam verdiği zaman sağ veya sol ihtiyacın olduğu yerden kalk, eşeğin 

yuvarlanması gibi yuvarlanma (dönme)” dediği1321, başka bir rivayette de, “İhtiyacı 

                                                      
1317 Nesaî, Sehv, 65, III/58. 
1318 Küçük, Raşit, “Kur’an-Sünnet İlişkisi ve Birlikteliği”, Sünnetin Dindeki Yeri, İstanbul, 1998, İSAV, s. 

156-157. 
1319 Görmez, Mehmet, “Hadis Problemleri”, Hadis El Kitabı, (Editör: Zişan Türcan), Ankara, 2016, 

Grafiker Yayınları, s. 602-603. 
1320 Abdurrazzâk, Musannef, II/240, no: 3208; Humeydî, Müsned, I/69-70, no: 127; Ahmed b. Hanbel, 

Müsned, VI/136-137, no: 3631; VII/162-3, no: 4084; VII/430, no: 4426; Buhârî, Sıfatu’s-Salâh, 75, I/291-

292; İbn Mâce, İkâmetü’s-Salâh ve’s-Sünnetü fîhâ, 33, I/300; Bezzâr, Müsned, V/69, no: 1639; Nesaî, 

Sehv, 100, III/81. 
-Bkz: Abdurrazzâk, Musannef, II/240 إذا سلم الإمام فانصرف حيث كانت حاجتك يمينا أو شمالا ولا تستدر استدارة الحمار1321

241, no: 3209. 



265 
 

solunda olduğu zaman solundan kalksın, ihtiyacı sağında olduğu zaman sağından 

kalksın” dediği1322 nakledilmiştir. 

Esved, bir adamın İbn Mes’ûd’a, Rasulullah’ın (sav) namaz bittikten sonra 

kalkarken sağından mı, solundan mı kalktığını sorması üzerine, İbn Mes’ûd’un 

“Rasulullah (sav), istediği tarafa kalkardı, namazdan daha çok odasına kolay olan tarafa 

doğru kalkmıştır” şeklinde cevap verdiğini nakletmiştir.1323 

İbn Mes’ûd’a, Hz. Peygamber’in namaz bittikten sonra hangi taraftan kalktığı 

sorulduğu için cevaplamıştır. Hz. Peygamber’in evi sol tarafında kaldığı için çoğunlukla 

sol tarafından kalkmış, bazen de sağından kalktığı olmuştur. Ancak o, bu konuda sünnet 

oluşturularak, şeytanın sevindirilmemesi gerektiğini, herkesin ihtiyacı nerede ise o 

taraftan kalkabileceğini ifade etmiş, bunun dinî bir husus olmadığını belirtmiştir. 

Kur’ân’da ve hadislerde birçok dua örnekleri mevcuttur. Dua, kulun Allah 

katındaki değerini artırmaktadır.1324 Abdullah b. Mes’ûd da, “Rasulullah (sav) şöyle duâ 

ederdi”  diyerek, Hz. Peygamber’in şu duasını nakletmiştir: 

 " "اللَّهُمَّ إنِ ِي أسَْألَكَُ الْهُدىَ وَالتُّقَى وَالْعفََافَ وَالْغِنَى

Allah’ım senden, hidayet, takvâ, iffet ve kimseye muhtaç olmamayı 

istiyorum.”1325 

Yine o, Hz. Peygamber’in uyurken yaptığı şahsî davranış ve duasını da şöyle 

aktarmıştır: 

هِ "  ".أنََّهُ كَانَ إذاَ نَامَ قَالَ : اللَّهُمَّ قنِِي عَذاَبكَ يوَْمَ تجَْمَعُ عِبَادكَ ، وَكَانَ يَضَعُ يمَِينَهُ تحَْتَ خَد ِ

“Hz. Peygamber uyuyacağı zaman ‘Allah’ım, kullarını toplayacağın gün beni 

azabından koru!’ diye dua eder ve sağ elini yanağının altına koyardı.”1326 

                                                      
 ,Bkz: Abdurrazzâk, Musannef إذا كانت حاجته عن يساره انصرف عن يساره وإذا كانت حاجته عن يمينه انصرف عن يمينه1322

II/241, no: 3210. 
1323 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VII/393, no: 4383. Ayrıca bkz: Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/417-418, 

no: 3872; VII/393-394, no: 4384. Bu rivayetlerde Esved’in “Rasulullah (sav) çoğunlukla namazın 

sonunda sol tarafından kalkıp odalarına giderdi” dediği nakledilmiştir. 
1324 Furkan, 25/77. 
1325 Tayâlisî, Müsned, s. 39, no: 303; İbn Ebî Şeybe, Musannef, X/20-21, no: 29680; Ahmed b. Hanbel, 

Müsned, VII/63, no: 3950; VI/219, no: 3692; VII/20, no: 3904; VII/270, no: 4233; VII/204, no: 4135; 

VII/229, no: 4162; Müslim, Zikr ve’d-Duâ, 18, III/2087, no: (2721)-72; İbn Mâce, ed-Düâ’, 2, II/1260; 

Tirmizî, Da’vât, 73, V/522; İbn Hibbân, Sâhîh, III/182-183, no: 900. 
1326 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VIII/597, no: 26948; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/287, no: 3742 

(Rivayette Rasulullah (sav)’in yatağa yattığı zaman bu duayı ettiği zikredilmiştir.); VI/346, no: 3796 



266 
 

Ahmed b. Hanbel’in Müsned’inde Rasulullah’ın (sav) hasırın üzerinde uyuması 

ve üzerine bir şey serilmesini istememesi ile ilgili İbn Mes’ûd’un naklettiği şöyle bir 

rivayet mevcuttur: 

"اضطجع رسول الله صلى الله عليه وسلم على حصير فأثر في جنبه فلما استيقظ جعلت أمسح جنبه 

فقلت: يا رسول ألا آذنتنا حتى نبسط لك على الحصير شيئا فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ما لي وللدنيا وما 

 ومثل الدنيا كراكب ظل تحت شجرة ثم راح وتركها."أنا والدنيا إنما مثلي 

“Rasulullah (sav) hasır üzerinde yatmıştı. Yanına hasırın izleri çıkmıştı. 

Uyanınca yanını sildi. Ona, ‘Ya Rasulallah, hasırının üzerine bir şey sermemize izin 

vermez misin?’ dedim. Rasulullah (sav), ‘Bana ve dünyaya ne oluyor? Ben ve dünya 

neyiz? Benim ve dünyanın benzeri, ağacın altında gölgelenip sonra da bırakıp giden 

kişinin durumu gibidir’ buyurdu.”1327 

İbn Mes’ûd, Hz. Peygamber’in hoşlandığı yemek hakkında da bilgi vererek 

şöyle bir rivayet nakletmiştir: 

ن أحب العراق إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم الذراع ذراع الشاة وكان قد سم في الذراع وكان "كا

 يرى أن اليهود هم سموه"

“Rasulullah’ın (sav) en çok sevdiği kemikli et kol eti, koyun koluydu. Bunun 

için kol etini zehirlemişlerdi. Yahûdîlerin zehirlediğini düşünüyordu.”1328 

Tirmizî’nin, naklettiği bir rivayette, Hz. Aişe buna şöyle itiraz etmiştir: 

“Rasulullah’ın (sav) en sevdiği et, koyunun kol kemiğinin eti değildi. Fakat o, eti ancak 

ara sıra bulabiliyordu ve bu nedenle de onu iştahla yerdi. Zira burası koyunun en 

kıvamında pişen yeridir.”1329 Tirmizî, bu hadisin garib bir hadis olduğunu ve onu sadece 

bu tariktan bildiğini ifade etmiştir.1330 el-İcâbe’ye ilave yapılan Hz. Aişe’nin “Hz. 

Peygamber’in koyunun kol kemiğinin etini sevdiğine dair rivayetlere itirazı” başlığı 

altında İbn Mes’ûd’un da içinde bulunduğu bazı sahabilerin ‘Hz. Peygamber’in 

                                                                                                                                                            
Rivayette önce “Hz. Peygamber’in sağ elini yanağının altına koyduğu”, sonra dua ettiği zikredilmiştir.); 

VII/47, no: 3931 (Aynı şekilde rivayette takdim te’hir söz konusudur.). 
1327 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/241-242, no: 3709. Ayrıca bkz: İbn Ebî Şeybe, Musannef, XII/152-

153, no: 35306 (Rivayette baştaki olay zikredilmeden, Rasulullah’ın (sav) sözüne yer verilmiştir.). 
1328 Tayâlisî, Müsned, s. 51, no: 388; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/278, no: 3733; Ebû Dâvûd, Et’ime, 

21, IV/146. 
 :Bkz أحب اللحم إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ولكن كان لا يجد اللحم إلا غبا فكان يعجل إليه لأنه أعجلها نضجاما كان الذراع1329

Tirmizî, Et’ime, 34, IV/277-278. 
1330 Tirmizî, a.y. 



267 
 

koyunun kol kemiğinin etini sevdiğine’ dair rivayetleri zikredilerek, Hz. Aişe’nin bu 

itirazına yer verilmiştir.1331 

Abdullah b. Mes’ûd, izlenimlerine göre Hz. Peygamber’in sevdiğini 

düşündüğü bir şeyi nakletmiş, Hz. Aişe de böyle olmadığını söyleyerek Hz. 

Peygamber’in fiilinin sebebini açıklamıştır. Görüldüğü gibi burada dini bir hususla ilgili 

değil, cibillî bir fiili hakkında rivayette bulunmuşlardır. 

Bir gün İbn Mes’ûd, yemek yedikten sonra nebîz (Üzüm veya hurma sıkılarak 

yapılan şıra) isteyerek içmiştir. Bunu gören Alkame, “Allah sana rahmet etsin! Ümmet 

seni rehber edinip taklit ediyorken nebîz mi içiyorsun?” diye sormuş, İbn Mes’ûd da, 

“Rasulullah’ın (sav) nebîz içtiğini gördüm. Eğer görmeseydim, içmezdim” cevabını 

vermiştir.1332 Alkame, Hz. Peygamber’in içtiğinden haberdar olmadığı için şarap gibi 

haram olmasından endişe etmiş, İbn Mes’ûd ise, Hz. Peygamber’i içerken gördüğü için 

mübah kabul ederek içmeyi tercih etmiştir. 

Abdullah b. Mes’ûd, Rasulullah’a (sav) bir şey verildiğinde aralarında ayrım 

yapmaktan hoşlanmadığı için ev halkının tamamına ondan verdiğini rivayet etmiştir.1333 

Nakledildiğine göre “Bir heyet Hz. Peygamber’e (sav) gelip, ‘Yâ Rasulallah, 

bir arkadaşımız hastalandı, onu tedavi için dağlayalım mı?’ demiştir. Hz. Peygamber ise 

bir müddet sustuktan sonra, “İsterseniz dağlayın, isterseniz kızgın taşla ısıtın” 

demiştir.1334 Burada bir sünnet söz konusu değildir. Hz. Peygamber, dinle ilgili olmayan 

bir hususta kendisine danışılması üzerine, düşünerek kişisel kanaatini belirtmiştir. 

Buraya kadar incelenen rivayetlerden çıkan sonuçları şöyle sıralamak 

mümkündür: 

-Abdullah b. Mes’ûd, fiilî sünnetleri bizzat uygulayarak nakletmiş, yaptığı 

fiilden sonra “Rasulullah (sav) böyle yapardı, Rasulullah’ın (sav) böyle yaptığını 

gördüm” gibi ifadeler kullanmıştır; bazen de Rasulullah’ın (sav) fiilini sözlü olarak 

ifade etmiş, ya da Rasulullah’ın (sav) fiilinden genel bir kaide çıkararak bunu 

nakletmiştir. 

                                                      
1331 Zerkeşî, Hz. Aişe’nin Sahabeye Yönelttiği Eleştiriler, s. 99. 
 .Bkz: Ebû Hanîfe, Nu’mân b » رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يشرب النبيذ  ، ولولا أني رأيته يشرب ما شربته «1332

Sâbit (ö. 150), Müsnedü Ebî Hanife, Beyrût, 2008, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, s. 143, no: 371. 
1333 İbn Ebî Şeybe, Musannef, VII/682, no: 23142; Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/216-217, no: 3690; İbn 

Mâce, Ticârât, 46, II/755.  
جاء نفر إلى النبي صلى الله عليه و سلم فقالوا يا رسول الله إن صاحبا لنا اشتكى أفنكويه قال فسكت ساعة ثم قال إن شئتم فاكووه وإن 1334

 ,Bkz: Abdurrazzâk, Musannef, X/407, no: 19517; Ahmed b. Hanbel, Müsned شئتم فارضفوه يعني بالحجارة

VII/121, no: 4021. 



268 
 

-O, Rasulullah’ın (sav) yaptığı veya yapılmasını söylediği şeyler için bazen 

“Sünnettir veya sünnettendir” gibi ifadeler kullanmıştır. 

-Abdullah b. Mes’ûd, özellikle ibadetler konusunda Hz. Peygamber’e aynen 

uyulması gerektiği görüşündedir. Kendisi de Rasulullah’ın (sav) ibadetlerle ilgili 

uygulamalarını aynen yerine getirmiştir.  

-İbadetler konusunda insanların fiillerini Rasulullah’ın (sav) yaptığı şeylere 

göre değerlendirmiştir. Ona göre; insanlar, Hz. Peygamber’in davranışına uygun hareket 

ederlerse isabet etmiş; aykırı hareket ederlerse hata etmiş olurlar.1335 

-Aynı olayın nakledildiği rivayetlerdeki farklılıklar mana ile rivayetten yahut 

râvi tasarrufundan kaynaklanmaktadır. Bazen farklı lafızlar kullanılmış, bazen olayın bir 

kısmı zikredilirken, diğer rivayette farklı bir yönü nakledilmiştir. Rivayetler toplu 

olarak ele alındığında birbirini tamamlayarak bize genel bir tablo çizmektedir. 

-Abdullah b. Mes’ûd, Hz. Peygamber’in hayat tarzını, kıyafetini, ahlak ve 

tavırlarını örnek almada son derece gayret göstermiştir.1336 Hz. Peygamber’e olan 

sevgisi ve bağlılığından dolayı dinî konularla ilgili olmayan şeylerde dahî onu örnek 

almasına rağmen, bunları sünnet olarak algılayanlara karşı itirazda bulunmuştur. 

İbn Mes’ûd, sünneti bozulmadan gelecek nesillere aktarmak için büyük çaba 

sarfetmiştir. Öncelikle kendisi sünneti en güzel şekilde uygulamaya çalışmış, daha sonra 

da gelecek nesillere doğru bir şekilde aktarmak için var gücüyle gayret etmiştir. 

Sünnetin anlaşılması ve uygulanmasında gördüğü hataları veya sünnetin ruhuna aykırı 

tutum ve davranışları sözlü veya fiilî olarak müdahale edip engellemeye çalışmıştır. 

C. BİD’ÂT ANLAYIŞI 

Abdullah b. Mes’ûd, Hz. Peygamber’in sünnetini terk ederek; onun yapmadığı 

şeyleri yapıp, dindenmiş gibi gösterenlere şiddetle karşı çıkmış bir sahabidir. O, 

Rasulullah’tan (sav) şu rivayeti nakletmiştir:  

إنه سيلي أمركم من بعدي رجال يطفئون السنة ويحدثون بدعة ويؤخرون الصلاة عن مواقيتها قال ابن 

 مسعود: يا رسول الله كيف بي إذا أدركتهم قال: ليس يا ابن أم عبد طاعة لمن عصى الله قالها ثلاث مرات 

                                                      
1335 Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı, s. 54. 
1336 Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi, s. 74; Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes’ûd”, DİA, I/115. İbn Mes’ûd’un 

Rasulullah’a (sav) benzeme konusunda insanların en gayretlisi olduğu ifade edilmiştir. Bkz: Ebû Yusuf, 

Kitâbü’l-Âsâr, s. 211, no: 937.  



269 
 

“Benden sonra işlerinizin başına bazı adamlar geçecek. Onlar sünneti 

söndürecekler, bid’at uyduracaklar ve namazı geciktireceklerdir.” İbn Mes’ûd, “Yâ 

Rasulallah, onlara ulaşırsam ne yapayım?” dedi. O da, üç defa “Ey İbn Ümmü Abd, 

Allah’a isyan edene itaat yoktur.” buyurdu.1337 

Onun, sünnet-bid’at karşıtlığını ifade eden şu sözü meşhurdur: 

 ,Sünnet çerçevesinde itidalli davranmak = القصد في السنة خير من الاجتهاد في البدعة"

bid’at içerisinde çaba sarf etmekten daha hayırlıdır.”1338 

İbn Mes’ûd, özellikle nafile namaz, oruç, zikir gibi amellerde Hz. 

Peygamber’in yaptığı kadar yapılmasını, daha fazla yapılmasına tercih etmiştir. Çünkü 

o, Hz. Peygamber’in her davranışında bir ölçü olduğu ve onun bu ölçüyle de örnek 

alınması gerektiği kanaatindedir.1339 Bunun için İbn Mes’ûd, Hz. Peygamber ve 

sahabenin yapmamış olmasına rağmen, bazı insanların mescidde toplanarak “Şu kadar 

şunu söyleyin, şu kadar bunu söyleyin!” diye zikir yaptıklarını görünce şiddetle karşı 

çıkmış ve onlara “Siz kötülüklerinizi sayın! Çünkü ben Allah’ın iyiliklerinizi 

sayacağına kefilim!” demiştir.1340 

Abdurrazzâk’ın naklettiği rivayette ise, Abdullah b. Mes’ûd’a gece boyu 

oturup insanlara “Şöyle şöyle söyleyin, şöyle şöyle söyleyin” diyen kıssacı haber 

verilince, onu gördüğünüz zaman bana haber verin demiş, (gördüklerinde) ona haber 

vermişler, İbn Mes’ûd yüzünü gizleyerek gelmiştir. “Beni tanıyan tanır, tanımayanlar 

bilsin ki ben Abdullah b. Mes’ûd’um” demiş ve kendilerini Muhammed ve ashabından 

daha doğru yolda bildiklerini söyleyerek; onların aslında günaha tutulduklarını, dalâlette 

olduklarını ifade etmiştir.1341 Başka bir rivayette de, Abdullah b. Mes’ûd’a akşam 

namazından yatsı namazına kadar oturup Allah’ı tespih eden, “Şöyle şöyle söyleyin, 

şöyle şöyle söyleyin” diyen bir topluluğun bulunduğunun ulaştığı, aynı şekilde 

gizlenerek onlara gittiği, onlarla oturduğu, tesbihlerinden sonra başını açarak kendisini 

tanıtması üzerine herkesin sustuğu, İbn Mes’ûd’un onlara م "لقد جئتم ببدعة ظلماء أو لقد فضلت

 Siz karanlık bir bid’at getirdiniz veya kendinizi ilim = أصحاب محمد صلى الله عليه و سلم علما"

bakımından Muhammed’den (sav) daha üstün görüyorsunuz!?” dediği, onların ise, 

böyle olmadığını söyledikleri zikredilmiştir. Rivayetin sonunda İbn Mes’ûd’un Kufe 

                                                      
1337 Ahmed b. Hanbel, Müsned, VI/339-340, no: 3790. 
1338 Dârimî, Mukaddime, 23, I/72; Beyhakî, Sünenü’l-Kübrâ, III/380; Zehebî, Tezkiratü’l-Huffâz, I/16. 
1339 Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı, s. 55. 
1340 Dârimî, Mukaddime, 23, I/68. 
1341 Abdurrazzak, Musannef, III/221, no: 5408. 



270 
 

mescidinde iki halka gördüğü, hangisinin daha önce olduğunu sorarak diğerlerinin 

onlara katılmasını istediği nakledilmiştir.1342 

Görüldüğü gibi İbn Mes’ûd, Hz. Peygamber’in yapmadığı şeyleri yapan bu 

insanların davranışını tasvip etmemiş ve kat’i surette karşı çıkmıştır. Sünnet-bid’at 

değerlendirmelerinde biraz abartılı-ağır bir dil kullandığı söylenebilir. 

İbn Mes’ûd, aynı zamanda Rasulullah’ın (sav) beşer olarak yaptığı fiilleri 

sünnetmiş gibi gören ve nakledenlere de karşı çıkmış, sert bir dille eleştirmiştir.  

Hz. Aişe, Rasulullah’ın (sav) sabah namazıyla ilgili olarak, “Sabah namazının 

iki rekat sünnetini kıldıktan sonra uyanık ise, kendisiyle konuşup sohbet ettiğini; 

uyuyorsa, sağ tarafına yatıp uzandığını” söylemiştir.1343 

Ebû Hureyre’den, merfû’ olarak şu hadis nakledilmiştir:  “Rasulullah (sav), 

sizden biriniz sabah namazının iki rekatını kılınca sağ tarafına yatsın, dedi.”1344 Tirmizî, 

hadisin bu vecihten “hasen sahih garib” olduğunu söylemiş ve ilim ehlinden bazılarının 

böyle yapmayı mübah olarak gördüklerini ifade etmiştir.1345 Görmez, “Hz. Aişe’nin 

günlük hayatından naklettiği bu davranışının, onun her hal ve hareketini sünnet olarak 

değerlendiren bazı sahabiler tarafından bağlayıcı bir sünnet olarak telakki edildiğini, 

hatta Ebû Hureyre’nin bunu sözlü ifadeye çevirerek Hz. Peygamber’in ağzından rivayet 

ettiğini” belirtmiştir.1346 

“Hz. Peygamber’in sırf bir beşer olarak yorgunluğundan dolayı, ara sıra sabah 

namazı öncesinde hafif yollu yatıp uzanması hususunda bile onun gibi davranmayı itiyat 

haline getiren bazı sahabiler mevcuttur. Onların böyle davranmalarının sebebi, cibillî bir 

davranışında dahi teberrüken Hz. Peygamber’e benzemiş olma, şeklen de olsa ona uyma 

arzusudur. Ancak Hz. Ömer döneminden itibaren ilerleyen yıllarda, bu davranış bazı 

sahabiler ve tabiîler tarafından adeta sünnetmiş gibi algılanmaya başlamıştır. Bu 

nedenle İbn Mes’ûd böyle bir yanlış anlayışa karşı oldukça sert bir şekilde karşı çıkmış, 

ağır bir dille eleştirmiştir.”1347 Onun, “Sizden birinize ne oluyor ki, merkebin 

                                                      
1342 Abdurrazzak, Musannef, III/221-222, no: 5409. 
 ,Buhârî, Teheccüd كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا صلى ركعتي الفجر فإن كنت نائمة اضطجع وإن كنت مستيقظة حدثني1343

23, I/389; Tatavvu’, 2, I/392-393; Müslim, Salâtü’l-Müsâfirîn, 17, I/511, no: 133; Ebû Dâvûd, Salât, 293, 

II/48. 
1344 Tirmizî, Salat, 311, II/281. 
1345 Tirmizî, II/281-282. 
1346 Görmez, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji Sorunu, s. 180. 
1347 Erul, Sahabenin Sünnet Anlayışı, s. 179. 



271 
 

yuvarlanması gibi yuvarlanıyor” dediği nakledilmiştir.1348 O, sünnet olması bir yana bu 

davranışın bid’ât ve mekruh olduğu görüşündedir.1349 

Abdullah b. Mes’ûd’un, Cuma gecesi kalkarak şöyle söylediği nakledilmiştir: 

“Şüphesiz sözün en doğrusu Allah’ın kitabı, hidayetin en güzeli de Muhammed’in (sav) 

hidayetidir… İşlerin en kötüsü sonradan ortaya çıkarılan bid’atlardır.”1350 Onun bu sözü 

hep tekrarladığı, özellikle Cuma akşamları veya Perşembe günleri konuşmalarında 

hatırlattığı ifade edilmiştir.1351 Nitekim “Abdullah b. Mes’ûd’dan Bazen Toplu Olarak, 

Bazen Ayrı Ayrı Rivayet Edilen Hadisler” başlığı içerisinde onun derslerde ve 

hutbelerinde naklettiği rivayetlerin başında bu ifadeyi tekrar ettiği görülmektedir. 

Sünneti uygulama ve gelecek nesillere doğru bir şekilde aktarma hususundaki 

titizlik ve gayretiyle bilinen Abdullâh b. Mes’ûd, bid’âtlerin yayılmasına da var gücüyle 

engel olmaya çalışmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                      
1348Ebû Yusuf, Kitâbü’l-Âsâr, I/49, no: 247; İbn Ebî Şeybe’nin Musannef’inde ise rivayet şu şekilde 

geçmektedir:  َكْعتَيَْنِ يتَمََعَّكُ كَمَا تتَمََعَّكُ الدَّابَّةُ وَالْحِمَارُ ؟ إِذاَ سَلَّمَ فَقْد جُلِ إِذاَ صَلَّى الرَّ .ى فصََلَ مَا باَلُ الرَّ  Bkz: İbn Ebî Şeybe, 

Musannef,  III/157, no: 6446. 
1349Mübârekfûrî, Muhammed Abdurrahmân b. Abdurrahîm (1865-1935), Tuhfetü’l-Ahvezî bi Şerhi 

Camii’t-Tirmizî, Beyrût, 1995, Dâru’l-Fikr, II/416. 
1350 Dârimî, Mukaddime, 23, I/69. 
1351 Bkz: Küçük, “Kur’an-Sünnet İlişkisi ve Birlikteliği”, Sünnetin Dindeki Yeri, s. 156-7. 



272 
 

SONUÇ 

 

İslamın temel iki kaynağından biri olan Sünnet’i bize ulaştıran sahabe neslidir. 

Bu büyük görevi îfâ eden sahabe arasında, İbn Mes’ûd’un yeri tartışmasız çok 

mühimdir. 

İlk Müslümanlardan olan Abdullah b. Mes’ûd, zorunlu haller dışında Hz. 

Peygamber’in yanından ayrılmamış, daima yakınında bulunmuştur. Bu durum onun 

şahsiyetine ve bilgi birikimine etki ettiği gibi kendi sahip olduğu özellikler de 

Rasulullah’a (sav) yakın bulunmasını sağlamıştır. Zekası, ilme olan merakı ve sürekli 

Hz. Peygamber’in yakınında bulunması sebebiyle; Kur’ân, tefsir, kıraat, hadis ve fıkıh 

ilimlerinde şöhret kazanmış, ilmî yönden sahabenin önde gelenlerinden olmuştur. İlmî 

birikimi Rasulullah (sav) ve sahabe tarafından övülen, daha Hz. Peygamber döneminde 

dersler vermeye başlayan İbn Mes’ûd, Hz. Ömer’in Kûfe’de görevlendirmesiyle, oranın 

muallimi olmuştur. Irak Tefsîr ve Fıkıh Ekolleri’nin temelini atmış, re’y anlayışını 

yerleştirmiş, naklettiği hadislerle ilmî hayata yön vermiştir. 

İbn Mes’ûd, “Sünnet” kavramını bizzat kullanmış, onu hüküm verirken 

Kur’ân’dan sonra başvurulması gereken İslâm’ın temel kaynakları arasında zikretmiştir. 

Fakih sahabiler arasında yer alan İbn Mes’ûd, Hz. Peygamber’in ne dediğini 

değil, “Ne demek istediğini”, “Amacının ne olduğunu” araştırmış, her yaptığını 

“sünnet” olarak görmemiş, sünnetlerin kaynağı ve bağlayıcılığı üzerinde durmuş, 

rivayetin yanında dirayete de önem vermiştir. Rasulullah’ın (sav) beşer, peygamber ve 

idareci vasfıyla yaptıklarını, fiillerinin illet ve maksadını dikkate almış, hadisleri 

bağlamı içerisinde değerlendirmiştir. Hadislerin, Kur’ân ve İslam’ın temel ilke ve 

esasları doğrultusunda anlaşılmasına özen göstermiştir. 

O, fiilî sünnetleri bizzat uygulayarak nakletmiş, yaptığı fiilden sonra 

“Rasulullah (sav) böyle yapardı, Rasulullah’ın (sav) böyle yaptığını gördüm” gibi 

ifadeler kullanmıştır; bazen de Rasulullah’ın (sav) fiilini sözlü olarak ifade etmiş, ya da 

Rasulullah’ın (sav) fiilinden genel bir kaide çıkararak bunu nakletmiştir. Hz. 

Peygamber’in yaptığı veya yapılmasını söylediği şeyler için bazen “Sünnettir veya 

sünnettendir” gibi ifadeler kullanmıştır. 

İbn Mes’ûd, özellikle ibadetler konusunda Hz. Peygamber’e aynen uyulması 

gerektiği görüşündedir. Kendisi de Rasulullah’ın (sav) ibadetlerle ilgili uygulamalarını 



273 
 

aynen yerine getirmiştir. İbadetler konusunda insanların fiillerini Rasulullah’ın (sav) 

yaptığı şeylere göre değerlendirmiştir. Ona göre; insanlar, Hz. Peygamber’in 

davranışına uygun hareket ederlerse isabet etmiş; aykırı hareket ederlerse hata etmiş 

olurlar. 

Hz. Peygamber’in hayat tarzını, kıyafetini, ahlak ve tavırlarını örnek almada 

son derece gayret gösteren İbn Mes’ûd, ona olan sevgisi ve bağlılığından dolayı dinî 

konularla ilgili olmayan şeylerde dahî Hz. Peygamber’i örnek almıştır. Ancak bunları 

sünnet olarak algılayanlara karşı itirazda bulunmuştur. 

O, sünneti bozulmadan gelecek nesillere aktarmak için büyük çaba sarfetmiştir. 

Öncelikle kendisi sünneti en güzel şekilde uygulamaya çalışmış, daha sonra da gelecek 

nesillere doğru bir şekilde aktarmak için uğraşmıştır. Sünnetin anlaşılması ve 

uygulanmasında gördüğü hataları veya sünnetin ruhuna aykırı tutum ve davranışları 

sözlü veya fiilî olarak müdahale edip engellemeye çabalamıştır. 

Bid’âtlerin yayılmasına da var gücüyle engel olmaya çalışmış, sünnet 

çerçevesinde itidalli davranmanın bid’ât içerisinde çaba sarf etmekten daha hayırlı 

olduğunu söylemiştir. Özellikle nafile ibadetlerde Hz. Peygamber’in yaptığı kadar 

yapılmasını, daha fazla yapılmasına tercih etmiştir. Çünkü Hz. Peygamber’in her 

davranışında bir ölçü olduğu ve onun bu ölçüyle de örnek alınması gerektiği 

görüşündedir. 

Hz. Peygamber’e bu kadar yakın olduğu zikredilen İbn Mes’ûd, müksirûn 

arasında yer almamaktadır. Kaynaklarımızda onun, Hz. Peygamber yanında sahabeden 

de rivayetleri bulunmaktadır. Ancak bunlar az sayıdadır. Bunun sebebi kendisinin 

zorunlu haller dışında Hz. Peygamber’in yanından ayrılmamış olmasıdır. Rasulullah’ın 

(sav) söz ve uygulamalarına bizzat şahit olarak nakletmiştir. İbn Mes’ûd’un; Ebû Bekr, 

Ömer, Ali, Safvân b. Assâl ve Sa’d b. Muaz’dan rivayeti bulunmaktadır. 

Rasulullah’tan (sav) aktardığı rivayetleri de, daha çok onun ismini zikretmeden 

nakletmiştir. Hz. Peygamber’den işittiği “Kim benim adıma yalan söylerse 

cehennemdeki yerine yerleşsin” hadisini rivayet eden İbn Mes’ud, doğrudan Hz. 

Peygamber’den hadis nakletme konusunda ihtiyatlı davranmıştır. Kaynaklarımızda 

onun, Hz. Peygamber’e nisbet ederek hadis nakletmekten çekindiğini bildiren birçok 

sahih rivayet mevcuttur.  



274 
 

İbn Mes’ûd’dan hem merfû’ hem mevkûf olarak nakledilen rivayetler 

içerisinden seçilen örneklerin incelenmesi sonucu mevkuf olanların daha sahih olduğu 

tespit edilmiştir. Dârekutnî, İlel’inde yer verdiği bu tür rivayetlerin beşte dördünde 

mevkûf hallerinin sahih olduğunu ifade etmiştir. Kalan beşte birlik kısımda da bazen 

değerlendirme yapmamış, bazen iki şeklinin de sahih olduğunu söylemiş, çok az bir 

kısmında ise, merfû halinin sahih olduğunu belirtmiştir. Kaynaklarımızda yer alan ona 

ait merfû’ rivayetlerden önemli bir kısmının merfû’ olarak sahih olmadığı sonucuna 

ulaşılmıştır. 

Abdullah b. Mes’ûd’dan mevkûf olarak nakledildiği halde, diğer bazı 

sahabilerden merfû’ olarak nakledilen bazı rivayetler incelenmiş, merfû’ bir aslı 

olmasına rağmen İbn Mes’ûd’dan mevkûf olarak nakledildiği görülmüştür. Bütün 

bunlar İbn Mes’ûd’un, ihtiyat için hadisleri Hz. Peygamber’e nispet etmeden kendi sözü 

gibi naklettiği sonucuna ulaşmamızı sağlamıştır. Genelde ifade edilen bu sözün 

gerçekliği rivayetlerini incelemek suretiyle te’yit edilmiştir. Tezimizin mihverini 

oluşturan bu tutum, sahabeden daha çok İbn Mes’ûd’da görülen bir rivayet yöntemidir. 

Hz. Peygamber’den hadislerin aktarılmasını teşvik eden rivayeti de nakleden İbn 

Mes’ûd, sünneti gelecek nesillere ulaştırma görevini ifa etmek için, zorluğuna rağmen 

büyük bir titizlikle Rasulullah’ın hadislerini rivayet etmiştir.  

Diğer taraftan İbn Mes’ûd söylemediği halde, ona isnad edilerek ref’ edilen 

rivayetlerin de bulunduğu görülmüştür. Bunlar büyük oranda zayıf ve mevzû hadislerle 

ilgili yazılan eserlerde zikredilmiştir. 

Abdullah b. Mes’ûd’da görülen bir başka yöntem de şudur: O, bazen naklettiği 

hadisi desteklemek ve hangi Kur’ânî asla uygun olduğunu belirtmek için arkasından 

ilgili ayeti okumuştur. Aslında bu yöntemi diğer sahabiler de uygulamıştır. 

O, hadislerin mana ile rivayet edilebileceği görüşündedir. Rivayetleri 

incelendiğinde onun, birçok hadisi mana ile naklettiği görülmüştür. Bununla birlikte 

öğrencilerine hadislerin lafızlarını korumaya özen göstermelerini tavsiye etmiştir. İbn 

Mes’ûd’dan nakledilen müselsel rivayetler vardır ki, bazıları bunların onun hadis 

naklindeki titizliğini gösterdiğini; Hz. Peygamber’in kullandığı lafzı ya da yaptığı 

davranışı aynen aktardığını söylemiştir. Ancak bu tür rivayetlerinin incelenmesi sonucu 

böyle söylemenin doğru olmadığı ortaya çıkmıştır. Çünkü bu rivayetler ya asıl hadis 

kaynaklarında mevcut değildir veya mevzû’ hadislerin zikredildiği kaynaklarda yer 



275 
 

almaktadır, ya teselsülün bulunmadığı başka bir rivayet mevcuttur, ya da isnadı sahih 

olsa bile metni problemli görünmektedir. 

İbn Mes’ûd, ilk zamanlar hadislerin yazılmasına da karşı çıkmış, Kur’ân 

dışında kitaplarla meşgul olunarak, Kur’ân’ın ikinci plana itilmesinden endişe ettiğini 

ifade etmiştir. Ancak zamanla bu görüşünden vazgeçerek, görülen lüzum üzerine 

hadislerin yazılmasına sıcak bakmış, hatta kendisinin de eliyle yazdığı bir hadis 

kitabının olduğu nakledilmiştir. 

Bir zamanlar hadis kitâbetine karşı çıkan İbn Mes’ûd, hadislerin 

unutulmamasının müzakere ile mümkün olduğunu söylemiştir. Bunun için bazen 

talebelerini ziyaret ederek hadis müzakeresinde bulunmuştur. Böylece işitmedikleri 

hadisleri de birbirlerinden öğrenmişlerdir. İbn Mes’ûd, daha önce bilmediği bir hadis 

kendisine nakledildiğinde bazen şahidi bulunup bulunmadığını sormuştur. 

Kufe’nin muallimi olan İbn Mes’ûd, dersler vermiş, bunun için de belli günleri 

seçmiştir. Talebelerinin istekli olmasına rağmen onlara bıkkınlık gelir endişesiyle her 

gün ders vermeyi reddetmiş, Rasulullah’ın (sav) da kendilerine aynı şekilde belirli 

günlerde ders verdiğini ifade etmiştir. Her konuda Rasulullah’ı (sav) örnek almaya 

çalışan Abdullah b. Mes’ûd, eğitim yönteminde de Hz. Peygamber’in uygulamasını ölçü 

almıştır. Bu dersleri ve vaazları esnasında o, Hz. Peygamber’in hadislerini öğrencilerine 

aktarmıştır. Ondan, bazen arka arkaya birçok hadis nakledilmiş, bazen de bunlar ayrı 

ayrı zikredilmiştir. Hadislerin peş peşe sıralandığı rivayetler, daha çok derslerde 

öğrencilerinin işiterek naklettiği hadisler olmalıdır. Aynı zamanda İbn Mes’ûd’a birçok 

konuda sorular sorulmuş, biliyorsa Hz. Peygamber’in hadisini zikrederek hüküm 

vermiştir. İhtiyaca binaen aktardığı bu hadisler de, ondan ayrı bir isnadla müstakil 

olarak nakledilmiştir.  Bununla birlikte farklı konularla ilgili birçok hadisin toplu olarak 

aktarıldığı bazı rivayetlerdeki hadisler, aynı isnadla ayrı ayrı da kaynaklarımızda 

zikredilmiştir. Bunun sebebi de alimlerin hadisleri tahric ederken taktî’ ve ihtisar 

yapmış olmalarıdır. Onlar, rivayetin tamamını değil ilgili kısımlarını, kitab ve bablar 

içerisinde zikretmişlerdir. Verdiği dersler sırasında Kuran’dan ayetler okuyup sonra 

uzun uzun tefsirini yapan İbn Mes’ûd, bazı ayetleri açıklarken de hadis naklinde 

bulunmuştur. Onun hadis kaynaklarındaki tefsirle alakalı rivayetlerinin büyük bir kısmı 

ise ayetlerin sebeb-i nüzûlleri ile ilgilidir. 

İbn Mes’ûd, bazen Rasulullah’ın (sav) hadisini zikrettikten sonra kendisi bazı 

açıklama ve çıkarımlarda bulunmuş, bunlar Hz. Peygamber’in hadisi ile birlikte 



276 
 

nakledilmiştir. Bu ifadelerin kendisine ait olduğunu bazen söylemiş, bazen de bir şey 

söylememiş; onun İbn Mes’ûd’un sözü olduğu daha sonra alimler tarafından 

belirtilmiştir. O, sahabenin hadisin arkasından söylediği isabetsiz bulduğu şeylere de 

itiraz etmiştir. Abdullah b. Mes’ûd, hadisle alakalı bir şeyi hadisin arkasından 

nakletmekte bir sakınca görmezken, yanlış bir şeyi hadise eklemeye itiraz etmiştir. 

Sahabe ve özelde de İbn Mes’ûd, anlayamadıkları ve merak ettikleri hususları 

Hz. Peygamber hayattayken ona sorarak öğrenmişlerdir. Soru sormak, İbn Mes’ûd’un 

Hz. Peygamber’den hadis alma yöntemlerinden olması bakımından önemlidir. Aynı 

zamanda onun, hangi konuları merak ederek Hz. Peygamber’e sorduğunu görmemizi 

sağlamaktadır. Aslında sorulan her soru, soranın ilmî, fikrî, ahlâkî seviyesini ele verir. 

Kaynaklarımızda İbn Mes’ûd’un “Rasulullah’a (sav) sorduk ya da sordum” diyerek 

naklettiği rivayetleri tespit etmeye çalıştık. Ancak İbn Mes’ûd’un Hz. Peygamber’e 

sorduğu sorular bunlardan ibaret olmamalıdır. Nitekim o, kendisine danışılan bir 

konuda bazen Hz. Peygamber’e sorarak öğrenmiş olsa bile bunu ifade etmeden 

cevaplamıştır. 

Rasulullah’ı (sav) dikkatle gözlemleyen sahabe; kendi dikkatini çeken, 

çağdaşları ve gelecek nesiller için aktarması gerektiğini düşündüğü şeyleri nakletmiştir. 

Ya da içinde bulunduğu durum ve şartlar, bazı rivayetleri nakletmesini gerekli kılmıştır. 

Rivayet ettiği şeyler, o ravinin ilgi alanı, mizâcı, anlayışı, yaşadığı zaman ve mekanın 

özellikleri hakkında fikir vermektedir. Bir de sahabeden nakledilen mevkuf rivayetler 

vardır ki, sahabe bazen Rasulullah’ın (sav) sünnetini, onu zikretmeden nakletmiş, bazen 

de kendi kanaatlerini ifade etmiştir. Bu mevkuf hadisler de ravinin fikrî yapısını 

göstermesi açısından önemlidir. 

Kadılık, beytü’l-mâl ve öğretmenlik görevleri, çok kuvvetli olan Allah sevgisi 

ve kulluk bilinci, namaza ve cemaate verdiği önem, Kur’ân bilgisi ve sevgisi, 

döneminde yaşadığı bazı olaylar, İbn Mes’ûd’un hadis rivayetinde etkili olmuştur. 

Rivayetlerinin toplu bir şekilde yer aldığı Ahmed b. Hanbel’in Müsned’indeki 

875 hadis konularına göre tasnif edildiğinde en çok ibadetler ile ilgili, en fazla da namaz 

konusunda rivayetinin bulunduğu görülmüştür. Bunu itikad ile ilgili hadisler takip 

etmektedir. 

Çalışmamızda yaşadığı dönemin ve karşılaştığı olayların İbn Mes’ûd’un hadis 

nakline etkisinden sınırlı sayıda örnek verilmiştir. Onun Mekke, Medine ve Kûfe’de 



277 
 

naklettiği rivayetler bazı karinelerle tespit edilerek, yaşadığı dönemin rivayetleri 

aktarımına etkisi ve İbn Mes’ûd’un düşünce yapısındaki değişiklikler hakkında müstakil 

bir çalışma yapılabilir. 

Yine tezimizde bazı örnekler zikrettiğimiz İbn Mes’ûd’un kendi sözü gibi 

naklettiği rivayetlerin, merfû’ hadislerle birebir karşılaştırması yapılabilir. 

İbn Mes’ûd’a isnâd edilerek ref’ edilen rivayetlerin sadece mevzû hadislerle 

ilgili yazılan eserlerde değil, sahih hadis kaynaklarımızda da bulunduğuna dair 

tezimizde örnek vermekle yetinilmiştir. Temel hadis kaynaklarımıza girmiş, İbn 

Mes’ûd’a isnâd edilerek ref’ edilen rivayetlerin tespiti yapılabilir. 

Irak Tefsîr ve Fıkıh Ekolleri’nin temelini atan ve re’y anlayışını yerleştiren İbn 

Mes’ûd’un niçin re’y aleyhtarı olarak gösterildiğinin ve ona nispet edilen re’y karşıtlığı 

ile ilgili rivayetlerin daha detaylı olarak incelenmesi gerekir. 

Aynı zamanda İbn Mes’ûd’un öğrencileri ile ilişkileri, öğrencilerinin İbn 

Mes’ûd’un ders halkasında kaç sene bulundukları, kaç yaşlarındayken derslere 

katıldıkları gibi hususlar hem İbn Mes’ûd’un hadislerinin daha iyi anlaşılması hem de 

günümüz hoca-talebe ilişkilerinde örneklik teşkil etmesi açısından araştırılabilir. 

Abdullah b. Mes’ûd hakkında günümüze kadar birçok alanda çok sayıda 

çalışma yapılmıştır ve yapılmaya devam edeceği kanaatindeyiz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



278 
 

KAYNAKÇA 

 

Abdülazîz b. Abdillâh b. Muhammed eş-Şâyi’, Kasru’l-İsnâd ve Eseruhû fi’l-Hadîsi’l-

Muhtelefi fîh, Beyrut, 2016, Dâru’l-Mâlikiyye. 

 

Abdulfettah Ebû Gudde, Bir Eğitimci Olarak Hz. Muhammed (SAS) ve Öğretim 

Metodları, (Çeviren: Enbiya Yıldırım), Ankara, 2017, OTTO. 

 

Abdulfettah Ebû Gudde, “Sünnet İfadesinin Dini Anlamı ve Dârekutnî’nin Sünen’inin 

Konumu”, (çev. Enbiya Yıldırım, Mesut Duman), Usûl İslam Araştırmaları, Adapazarı, 

2006, sayı: 5. 

 

Abdurrazzak b. Hemmâm, es-San’ânî (ö. 211), el-Musannef, (tahkîk: Habîburrahmân el-

A’zamî, Beyrût, 1970, el-Meclisu’l-İlmî. 

 

Abdüssettâr eş-Şeyh, İ’lâmü’l-Huffâz ve’l-Muhaddisîn, Dımeşk, 1997, Dâru’l-Kalem. 

 

Abdüssettâr eş-Şeyh, Abdullah b. Mes’ûd, Dımeşk, 1999, Dâru’l-Kalem. 

 

el-Aclûnî, İsmâil b. Muhammed (1162), Keşfü’l-Hafâ ve Müzîlü’l-Elbâs, Kahire, 1351. 

 

Ahmed b. Hanbel (ö. 241), Müsned, Beyrût, 1999, Müessesetü’r-Risâle. 

 

Ahmed b. Hanbel (ö. 241), Fadâilü’s-Sahâbe, yy., 1435, Dâru İbni’l-Cevzî. 

 

Akbulut, Ahmet, Sahabe Devri Siyasî Hadiselerin Kelami Problemlere Etkileri, 

İstanbul, 1992. 

 

Altuncu, Tuğba, Abdullah b. Mes’ûd ve Hadis İlmindeki Yeri, (Danışman: Yrd. Doç. Dr. 

Abdülkadir Palabıyık), İzmir, 2015, Dokuz Eylül Üniversitesi Temel İslam Bilimleri 

Anabilim Dalı Hadis Bilim Dalı, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

 

el-Alûsî, Şehâbeddîn Mahmûd (ö. 1270), Ruhu’l-Meânî fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-Azîm ve’s-

Seb’i’l-Mesânî, Beyrût, 1997, Dâru’l-Fikr,  (16 cilt). 

 

Aşık, Nevzat, Sahabe ve Hadis Rivayeti, İzmir, 2010, İzmir İlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları. 

 

Aşık, Nevzat, “Hz. Peygamber’in Tebliğ Metodu”, Diyanet İlmî Dergi, Ankara, 1997, c. 

33, s. 1. 

 

Atik, M. Kemal, “Abdullah b. Mes’ûd ve Mushafının Kur’an Tarihindeki Yeri”, 

Kahraman Maraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Kahraman 

Maraş, 2005, c. 3, sayı: 5, ss. 1-64. 

 

Atmaca, Gökhan, “Abdullah b. Mes’ûd’un Hayatında Kur’an’ın Yeri”, Türkoloji 

Araştırmaları, İstanbul, 2015, c. 10, sayı: 6, (Türk Dili ve Edebiyetı), ss. 247-266.  

 

Baktır, Mustafa, İslam’da İlk Eğitim Müessesesi Suffa Ashabı, İstanbul, 1984. 

 

Başaran, Selman, Sönmez, Mehmet Ali, Hadis Usulü ve Tarihi, Bursa, 2010. 

 



279 
 

Başaran, Serkan, Sahabe Algısında Sünnet-İçtihat İlişkisi (Abdullah b. Mes’ûd Örneği), 

Bursa, 2017, Emin Yayınları. 

 

Bedir, Murteza, “Sünnet”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, İstanbul, 2010, c. 38. 

 

Bektaş, Hami, Abdullah b. Mes’ûd’un Sünnet Anlayışı, (Danışman: Prof. Dr. Yavuz 

Ünal), Samsun, 2017, Ondokuz Mayıs Üniversitesi Temel İslam Bilimleri Anabilim 

Dalı Hadis Bilim Dalı, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

 

Belâzûrî, Ahmed b. Yahyâ b. Câbir (ö. 279), Ensâbü’l-Eşrâf, Beyrût, 1996, Dâru’l-Fikr.  

 

Beydâvî, Nâsıruddîn Ebî Saîd Abdullâh b. Ömer b. Muhammed eş-Şîrâzî (ö. 685), 

Envâru’t-Tenzîl ve’l-Esrâru’t-Te’vîl (Tefsîru’l-Beydâvî), Beyrût, 1988, Dâru’l-

Kütübü’l-İlmiyye. 

 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Huseyn b. Ali (ö. 458), Sünenü’l-Kübrâ, Beyrût, 1344-

1355. 

 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed el-Huseyn b. Ali (ö. 458), Delâilü’n-Nübüvve ve Ma’rifetü 

Ahvâli Sâhibü’ş-Şerîa, Beyrut, 1985, Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye.  

 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. Huseyn (ö. 458), Şuabü’l-İmân, Beyrût, 1990, Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye. 

 

Beyhâkî, Ebû Bekr Ahmed b. Huseyn (ö. 458), el-Medhâl ile’s-Süneni’l-Kübrâ, Kuveyt, 

ty., Dâru’l-Hulefâi li’l-Küttâbi’l-İslâmî. 

 

Bezzâr, Ebû Bekr Ahmed b. Amr b. Abdi’l-Hâlık (ö. 292), el-Bahru’z-Zuhâr 

(Müsnedü’l-Bezzâr), Medine, 1993. 

 

Bölükbaş, Ali Haydar, İbadetler Bağlamında Abdullah b. Mes’ûd’un Ebû Hanife’ye 

Etkisi, (Danışman: Yard. Doç. Dr. Ali Kumaş), Rize, 2014, Recep Tayyip Erdoğan 

Üniversitesi Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı İslam Hukuku Bilim Dalı, Yüksek 

Lisans Tezi.  

 

Brown, Daniel, İslam Düşüncesinde Sünneti Yeniden Düşünmek, Ankara, 2002, Ankara 

Okulu Yayınları. 

 

Buhârî, Ebû Abdullâh Muhammed b. İsmâîl (ö. 256), Sahîhu’l-Buhârî, Cezâir, 1992, 

Dâru’l-Hedy. 

 

Canan, İbrahim, Hadis Usulü ve Tarihi, Ankara, 1998, Akçağ Yayınları. 

 

Cerrahoğlu, İsmâil “Abdullah b. Mes’ûd”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, İstanbul, 1988, 

c. 1. 

 

Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Tarihi, Ankara, 2010, Fecr Yayınları. 

 

el-Cezâirî, Tâhir b. Sâlih b. Ahmed (ö. 1338), Tevcîhu’n- Nazar ilâ Usûli’l-Eser, 

Beyrût, ty., Dâru’l-Ma’rife. 

 



280 
 

Cüneydî, Bilâl, eş-Şâmil Mu’cemü fî Ulûmi’l-Lugati’l-Arabiyyeti ve Mustalahâtihâ, 

Beyrût, 2004, Dâru’l-Avde. 

 

Cürcânî, es-Seyyid eş-Şerîf Ali b. Muhammed (ö. 816), et-Ta’rifât, yy., 1300. 

 

Çakın, Kamil, İslam’da Hadis ve Sünnetin Yeri, Ankara, 1997, Seba Yayınları. 

 

Çakın, Kamil, “Kadınlar İle İlgili Bir Hadis ve Değerlendirmesi”, Dinî Araştırmalar, 

Ankara, 1998, c. 1, sayı: 1, ss. 5-30. 

 

Çap, Sabri, “Ref Problemi” Başlıklı Makale Üzerine, Hadis Tetkikleri Dergisi, Aralık, 

2007, c. 5, sayı: 2, ss. 161-168. 

 

Çelik, Taha, “Abdullah b. Mes’ûd’un “Unuttuğu” İddia Edilen Meselelerin Tahlili”, 

Marife: Dinî Araştırmalar Dergisi, Konya, 2017, c. 17, sayı: 1, ss. 103-120. 

 

Dârekutnî, Ebu’l-Hasen Ali b. Ömer b. Ahmed (ö. 385), es-Sünen, Kâhire, 1966. 

 

Dârekutnî, Ebu’l-Hasen Ali b. Ömer b. Ahmed (ö. 385), el-İlelü’l-Vâride fi’l-Ehâdîsi’n-

Nebeviyye, Riyâd, 1989, Dâru Tayyibe. 

 

Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahman (ö. 255), es-Sünen, İstanbul, 1981. 

 

Ebû Dâvûd, Süleymân b. Eş’âs es-Sicistânî (ö. 275), es-Sünen, İstanbul, 1981. 

 

Ebû Hanîfe, Nu’mân b. Sâbit (ö. 150), Müsnedü Ebî Hanife, Beyrût, 2008, Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye. 

 

Ebû Hanîfe, Numan b. Sâbit (ö. 150), el-Âlim ve’l-Müteallim (Rivâyetü Ebî Mukâtil an 

Ebî Hanîfe), (Tahkîk: Muhammed Zâhid el-Kevserî), Kâhire, 1368, Matbaatü’l-Envâr. 
 

Ebû Hanîfe, Numan b. Sâbit (ö. 150), Risâle ilâ Osman el-Bettî (İmam-ı Azam’ın Beş 

Eseri içinde), (Türkçesi: Mustafa Öz), İstanbul, 1981, Kalem Yayıncılık. 

 

Ebû Nuaym, Ahmed b. Abdullâh el-Esbehânî (ö. 430), Hilyetü’l-Evliyâ ve Tabâkâtü’l-

Asfiyâ, Mısır, 1974, Matbuatü’s-Saâde. 

 

Ebû Nuaym, Ahmed b. Abdullâh b. Ahmed b. İshâk (ö. 430), Târîhu Esbehân, Beyrût, 

1990, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye.  

 

Ebu’s-Suûd, Muhammed b. Muhammed b. Mustafâ (ö. 982), Tefsîrü Ebu’s-Suûd 

İrşâdü’l-Akli’s-Selîm ilâ Ğarâya’l-Kitâbi’l-Kerîm, Beyrût, 2010. 

 

Ebû Ya’lâ el-Mevsılî, Ahmed b. Ali b. el-Müsennâ (ö. 307), el-Müsned, Beyrût, 1998, 

Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye. 

 

Ebû Yusuf, Ya’kûb b. İbrâhîm el-Ensârî (ö. 182), Kitâbü’l-Âsâr, Kahire, 1355. 

 

Ebû Yusuf, Ya’kûb b. İbrâhîm el-Ensârî (ö. 182),  er-Reddü alâ Siyeri’l-Evzâî, (Tahkîk: 

Ebu’l-Vefâ el-Afgânî), Beyrût, ty., Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 



281 
 

Elmalı, Ayşe, Abdullah b. Mes’ûd ve Hukûkî Kişiliği, (Danışman: Prof. Dr. Mehmet 

Şener), İzmir, 2009, Dokuz Eylül Üniversitesi Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı 

İslam Hukuku Bilim Dalı, Doktora Tezi.  

 

Erdem, Mehmet, “Ehl-i Sünnet Fıkıh Mezheplerinin Hadis ve Rey Ekolü Olarak 

Sınıflandırılmasına Eleştirel Bir Bakış”, Dinî Araştırmalar, Ankara, 2006, c. 8, sayı: 24, 

ss. 73-106. 

 

Erul, Bünyamin, Sahabenin Sünnet Anlayışı, Ankara, 2007, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları.  

 

Erul, Bünyamin, “Mesrûk b. El-Ecda’”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, Ankara, 2004, c. 

29. 

 

Erul, Bünyamin, “Hadis Tarihi”, Hadis El Kitabı, (Editör: Zişan Türcan), Ankara, 2016, 

Grafiker Yayınları. 

 

Fâdânî, Ebu’l-Feyz Muhammed Yâsîn b. Muhammed Îsâ (1916-1990), el-Ucâletü fi’l-

Ehâdîsi’l-Müselsele, Dımeşk, 1985, Dâru’l-Besâir, (1 cilt). 

 

el-Fettenî, Muhammed Tâhir b. Ali el-Hindî (ö. 986), Tezkiratü’l-Mevzûât, Beyrût, 

1399, Dâru’l-Hayâi’t-Turâsi’l-Arabiyye. 

 

Görmez, Mehmet, Sünnet ve Hadisin Anlaşılması ve Yorumlanmasında Metodoloji 

Sorunu, Ankara, 2000, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

 

Görmez, Mehmet, “Hadis Problemleri”, Hadis El Kitabı, (Editör: Zişan Türcan), 

Ankara, 2016, Grafiker Yayınları. 

 

Hâkim en-Neysâbûrî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh b. Muhammed (ö. 405),  el-

Müstedrek ale’s-Sahîhayn, Beyrût, ty., Mektebetü’l-Matbûâti’l-İslâmiyye. 

 

Hâkim en-Neysâbûrî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh (ö. 405), Ma’rifetü 

Ulûmi’l-Hadîs ve Kemiyyeti Ecnâsih, Beyrût, 2003, Dâru İbn Hazm. 

 

Hamidullah, Muhammed, Muhtasar Hadis Tarihi ve Sahife-i Hemmam b. Münebbih, 

İstanbul, 1967. 

 

Hamidullah, Muhammed, İslam’ın Doğuşu, (çev. Murat Çiftkaya), İstanbul, 1997, 

Beyan Yayınları. 

 

Hamza Muhammed Kâsım (ö. 357), Menâru’l-Kârî Şerhu Muhtasaru Sahîhi’l-Buhârî, 

(Tashîh ve Neşr: Beşir Muhammed Ayven), Dımeşk, 1990, Dâru’l-Beyân, (5 cilt). 

 

el-Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Ali b. Sâbit (ö. 463), el-Câmiu li Ahlâki’r-

Râvî ve Âdâbi’s-Sâmi’, Riyâd, 1983, Mektebetü’l-Meârif. 

 

el-Hatîb el-Bağdadî, Ebû Bekr Ahmed b. Ali b. Sâbit (ö. 463), el-Kifâye fî Ma’rifeti 

Usûli İlmi’r-Rivâye, 2002, Mektebetü İbn Abbâs. 

 

el-Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Ali b. Sâbit (ö. 463), Takyîdü’l-İlm, yy., 1974, 

Dâru İhyâi’s-Sünneti’n-Nebeviyye. 



282 
 

 

el-Hatib el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Ali (ö. 463), Tarîhu Bağdâd, (Tahkîk: Mustafa 

Abdülkâdir Atâ), Beyrût, 1997, Dâru’l-Kütübü’l-İlmiyye. 

 

Hatiboğlu, Mehmet Said, İslamî Tenkid Zihniyeti ve Hadis Tenkidinin Doğuşu, Ankara, 

1962, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Doktora Tezi. 

 

Hattâbî, Ebû Süleymân Hamd b. Muhammed (ö. 388), Meâlimü’s-Sünen Şerhu Sünen-i 

Ebî Dâvûd, Beyrût, 2005, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

 

Hennâd b. es-Serî, Ebu’s-Serî Hennâd b. es-Serî el-Kûfî (ö. 243), ez-Zuhd, (nşr. 

Abdurrahmân Abd el-Cebbâr el-Ferîvâî), Kuveyt, 1406, Dâru’l-Hulefâ, (2 cilt). 

 

Heysemî, Nuruddîn Ali b. Ebî Bekr (ö. 807), Mecmeu’z-Zevâîd ve Menbeu’l-Fevâid, 

Kâhire, ty. Mektebetü’l-Kudsî. 

 

Humeydî, Abdullah b. Zübeyr (ö. 219), el-Müsned, (Tahkîk: Hubeybü’r-Rahmân el-

A’zamî), Beyrût, 1381, Âlimü’l-Kütüb. 

 

Îcî eş-Şirâzî, Muhammed b. Abdurrahmân b. Muhammed b. Abdullâh (ö. 905), 

Câmiu’l-Beyân fî Tefsîri’l-Kur’ân, Beyrut, 2004, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

 

İbn Abdilberr, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed (ö. 463), el-

İstîâb fî Ma’rifeti’l-Ashâb, Beyrût, 2012, Dâru’l-Ma’rife.  

 

İbn Abdilberr, Ebû Ömer Yusuf en-Nemerî (ö. 463), Câmiu Beyâni’l-İlm ve Fadlih, 

Sûdî Arabistan, 1422, Dâru İbni’l-Cevzî. 

 

İbn Acîbe, Ahmed b. Muhammed b. Mehdî el-Hasenî (ö. 1224), el-Bahru’l-Medîd fî 

Tefsîri’l-Kur’âni’l-Mecîd, Beyrût, 2005, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, (8 cilt). 

 

İbn Adî, Ebû Ahmed Abdullah (ö. 365), el-Kâmil fî Duafâi’r-Ricâl, Beyrut, 1997. 

 

İbnü’l-A’râbî, Ebû Saîd Ahmed b. Muhammed b. Ziyâd (ö. 341), Mu’cemü’l-A’râbî, 

(tahkîk: Abdülmuhsin b. İbrâhîm b. Ahmed el-Huseynî), Sû’dî Arabistan, 1997, Dâru 

İbnü’l-Cevzî, (3 cilt). 

 

İbn Asâkir, Ebu’l-Kâsım Ali b. el-Hasen b. Hibetullâh b. Abdullâh eş-Şafiî (ö. 571), 

Tarihu Medîneti Dımeşk, (Tahkîk: Muhibbuddîn Ebû Saîd Ömer el-Amrevî), Beyrût, 

1995-2000, Dâru’l-Fikr,  (79 cilt). 

 

İbn Âşûr, Muhammed Tâhir (ö. 1973), et-Tahrîr ve’t-Tenvîr mine’t-Tefsîr, Tunus, 1997, 

(30 cilt).  

 

İbn Âşûr, Muhammed b. Tâhir (ö. 1973), İslam Hukuk Felsefesi, (çeviren: Vecdi 

Akyüz, Mehmet Erdoğan), İstanbul, 1988, İklim Yayınları. 

 

İbnü’l-Cevzî, Ebu’l-Ferec Abdurrahmân b. Ali (ö. 597), Kitâbü’l-Mevzûât, (Tahkîk: 

Abdurrahmân Muhammed Osmân), Medînetü’l-Münevvere, 1966, el-Mektebetü’s-

Selefiyye.  

  



283 
 

İbnü’l-Cevzî, Ebu’l-Ferec Abdurrahmân b. Ali (ö. 597), el-İlelü’l-Mütenâhiye fi’l-

Ehâdîsi’l-Vâhiye, Beyrut, 1983, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

 

İbnü’l-Cevzî, Ebu’l-Ferec Abdurrahmân b. Ali (ö. 597), Keşfü’l-Müşkil min Hadîsi’s-

Sahîhayn, (Tahkîk: Ali Huseyn el-Bevvâb), Riyâd, 1997, Dâru’l-Vatan, (4 cilt). 

 

İbn Cüzey, Muhammed b. Ahmed (ö. 741), et-Teshîl li Ulûmi’t-Tenzîl, Beyrût, 2003, 

Mektebetü’l-Asriyye, (4 cilt). 

 

İbn Ebî Bekr, Muhammed b. Yahyâ (ö. 741), et-Temhîd ve’l-Beyân fî Makteli’ş-Şehîd 

Osmân b. Affân, Rabât, 2013, Dâru’l-Emân. 

İbn Ebî Hâtim, Ebû Muhammed Abdurrahmân (ö. 327), el-Cerh ve’t-Ta’dîl, Beyrût, 

2002, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

 

İbn Ebî Hâtim er-Râzî, Ebû Muhammed Abdurrahmân (ö. 327), İlelü’l-Hadîs, Kâhire, 

1343, Matbaatü’s-Selefiyye. 

 

İbn Ebî Şeybe, Ebû Bekr Abdullâh b. Muhammed (ö. 235), el-Musannef, Riyâd, 2006, 

Mektebetü’r-Rüşd. 

 

İbnü’l-Esîr, İzzeddin (ö. 630), Üsdü’l-Ğâbe fî Ma’rifeti’s-Sahâbe, Mısır, 1280.  

 

İbn Hacer, Ebu’l-Fadl Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî (ö. 852), Fethu’l-Bârî 

Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, Kâhire, 2004, Dâru’l-Hâdîs, (15 cilt). 

 

İbn Hacer, Ebu’l-Fadl Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî (ö. 852), Nüzhetü’n-

Nazar fî Tavdîhi Nuhbetü’l-Fiker, Dımeşk, 2000. 

 

İbn Hacer, Ebu’l-Fadl Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî (ö. 852), en-Nüket alâ 

Kitâbi İbni’s-Salâh, Riyâd, 1988, Dâru’r-Râye, (2 cilt). 

 

İbn Hacer, Ebu’l-Fadl Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî (ö. 852), el-İsâbe fî 

Temyîzi’s-Sahâbe, Mısır, 1328. 

 

İbn Hacer, Ebu’l-Fadl Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî (ö. 852), Takrîbü’t-

Tehzîb, Suriye, 1986, Dâru’r-Raşîd. 

 

İbn Hacer, Ebu’l-Fadl Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî (ö. 852), Tehzîbü’t-

Tehzîb, Beyrût, 1325-1327, Dâru Sâdır, (12 cilt). 

 

İbn Hacer, Ebu’l-Fadl Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî (ö. 852), Lîsânü’l-

Mîzân, Hind, 1331, Dâiratü’l-Meârifi’n-Nizâmiyye. 

 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Ali b. Ahmed b. Abdillâh b. Saîd (ö. 456), Esmâü’s-

Sahâbeti ve Mâ li-Külli Vâhidin minhüm mine’l-Aded, (tahkîk: Müs’ad Abdülhamîd es-

Sa’denî), Kahire, ty., Mektebetü’l-Kur’ân. 

 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Ali b. Ahmed (ö. 456), el-İhkâm fî Usûli’l-Ahkâm, Kahire, 

1992, Dâru’l-Hadîs. 

 

İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân (ö. 354), es-Sahîh, Beyrût, 1993, 

Müessesetü’r-Risâle. 



284 
 

 

İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân (ö. 354), Kitâbü’s-Sikât, Hind, 1979, 

Dâiratü’l-Meârifi’l-Osmâniyye. 

 

İbn Hişâm, Ebû Muhammed Abdülmelik (ö. 218), Sîretü’n-Nebî, Kâhire, 1937, 

Matbâatü’l-Hicâzî. 

 

İbn Huzeyme, Ebû Bekr Muhammed b. İshâk (ö. 311), Sahîhu İbn Huzeyme el-

Muhtasaru’l-Muhtasaru mine’l-Müsnedi’s-Sahîhi ani’n-Nebiyyi, Riyâd, 2009, 

Mektebetü’l-A’zamî. 

 

İbn Irâk, Ebu’l-Hasen Ali b. Muhammed el-Kenânî (ö. 963), Tenzîhu’ş-Şerîati’l-Merfûa 

ani’l-Ahbâri’ş-Şenîati’l-Mevzûa, Beyrût, 1981, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, (2 cilt). 

 

İbn İshâk, Ebû Abdillâh Muhammed b. İshâk (ö. 151), es-Sîretü’n-Nebeviyye, Kâhire, 

1998, Dâru Ahbâru’l-Yevm. 

 

İbnü’l-Kayserânî, Muhammed b. Tâhir b. Ali el-Makdisî (ö. 507), Zahîratü’l-Huffâz el-

Muhrec ale’l-Hurûf ve’l-Elfâz, (tahkîk: Abdurrahmân Feryevâî), Riyâd, 1996, Dâru’s-

Selef, (5 cilt) 

 

İbn Kayyim el-Cevziyye, Şemsüddîn Ebî Abdullah Muhammed b. Ebî Bekr (ö. 751), 

İ’lâmu’l-Muvakki’în an Rabbi’l-Âlemîn, Beyrût, 1973. 

 

İbn Kesîr, Ebu’l-Fidâ’ İsmâîl b. Ömer b. Kesîr (ö. 774), Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, 

Beyrût, 2013, Dâru İbn Kesîr.   

 

İbn Kesîr, Ebu’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Ömer b. Kesîr (ö. 774), İhtisaru Ulumi’l-

Hadîs, (Ebu’l-Eşbâl Ahmed Muhammed Şâkir’in el-Bâisü’l-Hasîs Şerhi İhtisâru 

Ulûmi’l-Hadîs ile birlikte), yy., 1435, Dâru İbni’l-Cevzî. 

 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim (ö. 276), Te’vîlü’l-Muhtelifi’l-

Hadîs, yy, 1326. 

 

İbn Mâce, Muhammed b. Yezid el-Kazvînî (ö. 273), es-Sünen, İstanbul, 1981. 

 

İbn Manzûr, Ebu’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem (ö. 711), Lisânü’l-Arab, 

Beyrût, 2005. 

 

İbn Receb el-Hanbelî (ö. 795), Şerhu İleli’t-Tirmizî, (Tahkîk: Dr. Hemmâm Abdurrahîm 

Saîd), Riyâd, 2005, Mektebetü’r-Rüşd, (2 cilt). 

 

İbn Sa’d, Ebû Abdillâh Muhammed (ö. 230), Tabakatü’l-Kübrâ, Kahire, 2001.  

 

İbnü’s-Salâh, Ebû Amr Osmân b. Abdurrahmân (ö. 643), Ma’rifetü Envâi İlmi’l-Hadîs, 

Beyrût, 2002, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

 

İbnü’s-Salâh, Ebû Amr Osmân b. Abdurrahmân (ö. 643), Mukaddimetü İbnü’s-Salâh fî 

Ulûmi’l-Hadîs, Beyrût, 1978, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

 



285 
 

İbn Şebbe en-Nemîrî, Ebû Zeyd Ömer (ö. 262), Târîhu’l-Medîneti’l-Münevvera, 

(Tahkîk: Ali Muhammed Dendel, Yâsîn Sa’d ed-Dînü Beyân), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrût, 1996. 

 

Juynboll, Gautier Herald A., Hadis Tarihinin Yeniden İnşâsı, Ankara, 2002, Ankara 

Okulu. 

 

Kadı Iyâz, Ebu’l-Fadl Iyâz b. Mûsâ b. Iyâz (ö. 544), el-İlma’ ilâ Ma’rifeti Usûli’r-

Rivâye ve Takyîdi’s-Semâ, Kahire, 2004, Dâru’t-Turâs. 

 

Kadı Iyâz, Ebu’l-Fadl Iyâz b. Mûsâ b. Iyâz (ö. 544), İkmâlü’l-Mu’lim bi Fevâidi 

Müslim, yy, 1998, Dâru’l-Vefâ’. 

 

Kahraman, Hüseyin, Kûfe’de Hadis İlk Üç Asır, Bursa, 2006. 

 

Kahraman, Hüseyin, “Hadis Usulü”, Hadis El Kitabı, Ankara, 2016, Grafiker Yayınları. 

 

Kal’acî, Muhammed Ravvâs, Mevsuatü Fıkh-ı Abdullah b. Mes’ûd, Kahire, 1375, 

Matbûatü’l-Medenî. 

 

Kal’acî, Muhammed Ravvâs, Mevsuatü Fıkh-ı İbrahim en-Nehaî, Mekke, 1979. 

 

Kandemir, M. Yaşar, Mevzû Hadisler, Ankara, 1975. 

 

Kandemir, M. Yaşar, “Şa’bî”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, İstanbul, 2010, c. 38. 

 

Karaarslan, Nasuhi Ünal, “Hüzeyl”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, İstanbul, 1999, c. 19. 

 

Karaman, Hayreddin, İslam Hukuk Tarihi, İstanbul, 2011. 

 

Karataş, Mustafa, “Hadis Sayım Metodlarının Hadislerin Sayısına Etkisi”, İLAM 

Araştırma Dergisi, İstanbul, 1998, c. III, sayı: 2, ss. 51-71. 

 

el-Kârî, Nûruddîn Ebu’l-Hasen Ali b. Sultân Muhammed (ö. 1014), Şerhu Nuhbetü’l-

Fiker fî Mustalahâti Ehli’l-Eser, (Tahkîk: Abdulfettâh Ebû Gudde), Beyrût, ty., Dâru’l-

Erkam, (1 cilt). 

 

el-Kâsânî, Alâüddîn Ebî Bekr b. Mes’ûd (ö. 587), el-Bedâiu’s-Sanâi’, Mısır, 1910. 

 

Keleş, Ahmet, Hadislerin Kur’an’a Arzı, İstanbul, 2011, İnsan Yayınları. 

 

Kesler, M. Fatih, Irak Tefsir Ekolü, Ankara, 2005, Akçağ Yayınları.  

 

Kevserî, Muhammed Zahid (1879-1952), Fıkhu Ehli’l-Irâk ve Hadîsuhum, (thk. 

Abdülfettah Ebû Ğudde), Mısır, 1390, Mektebetü’l-Matbûâti’l-İslâmiyye. 

 

Kılıçer, M. Esad, “Ehl-i Re’y”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, İstanbul, 1994, c. 10. 

 

Kırbaşoğlu, Hayri, Alternatif Hadis Metodolojisi, Ankara, 2004, Kitâbiyât. 

 

Kırbaşoğlu, Hayri, İslam Düşüncesinde Hadis Metodolojisi, Ankara, 2000, Ankara 

Okulu Yayınları. 



286 
 

 

Kızılboğa, Harun, Abdullah b. Mes’ûd Rivayetlerinin Hanefî Fıkıh Düşüncesinin 

Oluşumuna Etkisi, (Danışman: Dr. Öğr. Üyesi Fatih Orhan), Adana, 2019, Çukurova 

Üniversitesi İlahiyat Anabilim Dalı İslam Hukuku Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi.  

 

Koçkuzu, Ali Osman’ın, Selahaddin Polat’ın “Hadisler’in Kur’an’a Arzının 

Problemleri” adlı makalesine katkısı, Sünnet’in Dindeki Yeri, İSAV, İstanbul, 1998, 

Ensar Neşriyat, ss. 192-202. 

 

Koçyiğit, Talat, Hadis Usulü, Ankara, 1998, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

 

Küçük, Raşit, “Kur’an-Sünnet İlişkisi ve Birlikteliği”, Sünnetin Dindeki Yeri, İSAV, 

İstanbul, 1998, Ensar Neşriyat. 

 

Küçükkalay, Hüseyin, Abdullah İbn Mes’ûd ve Tefsir İlmindeki Yeri, Konya, 1971. 

 

Mahmûd et-Tahhân, Ebû Hafs Muhammed b. Ahmed et-Tahhân, Teysîru Mustalahi’l-

Hadîs, Kuveyt, 1985, Dersaâdet. 

 

Mâlik b. Enes (ö. 179), el-Muvatta’, İstanbul, 1981. 

 

Mâlik b. Enes (ö. 179), Muvattau’l-İmam Mâlik, (Rivâyetü Muhammed b. Hasen eş-

Şeybânî), (Ta’lîk ve Tahkîk: Abdülvehhâb Abdüllatîf), 4. Baskı, Kâhire, 1994, 

Cumhuriyetü Mısri’l-Arabiyye Vezâretü’l-Evkâf, (1 cilt). 
 

Merğînânî, Ali b. Ebî Bekr b. Abdülcelîl (ö. 593), el-Hidaye Şerhu Bidâyeti’l-Mübtedî, 

Beyrût, 1990, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, (4 cilt). 

 

Mizzî, Cemâlüddîn Ebi’l-Haccâc Yûsuf (ö. 742), Tehzîbü’l-Kemâl fî Esmâi’r-Ricâl, 

Beyrût, 1985-1992, Müessesetü’r-Risâle, (35 cilt). 

 

Mizzî, Cemâlüddîn Ebi’l-Haccâc Yûsuf (ö. 742), Tuhfetü’l-Eşrâf bi Ma’rifeti’l-Etrâf, 

Tûnus, 2008, Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî. 

 

Muhammed Accâc el-Hatîb, es-Sünnetü Kable’t-Tedvîn, Beyrut, 1980, Dârul-Fikr. 

 

Muhammed Ebû Zehra, Ebû Hanife, (Çeviren: Osman Keskioğlu), Ankara, 1997, 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. 

 

Muhammed Ebû Zehv, el-Hadîs ve’l-Muhaddisûn, Mısır, 1958. 

 

Mübârekfûrî, Muhammed Abdurrahmân b. Abdurrahîm (1865-1935), Tuhfetü’l-Ahvezî 

bi Şerhi Camii’t-Tirmizî, Beyrût, 1995, Dâru’l-Fikr. 

 

Müslim, Ebu’l-Huseyn Müslim b. Haccâc (ö. 261), es-Sahîh, İstanbul, 1981. 

 

Nesaî, Ebû Abdurrahmân Ahmed b. Şuayb (ö. 303), es-Sünen, İstanbul, 1981. 

 

Nesaî, Ebû Abdurrahmân Ahmed b. Şuayb (ö. 303), es-Sünenü’l-Kübrâ, Beyrût, 1991, 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

 



287 
 

Nesefî, Abdullâh b. Ahmed (ö. 710), Tefsîrü’n-Nesefî Medârikü’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-

Te’vîl, Beyrût, 1996, Dâru’n-Nefâis. 

 

en-Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Şeref, el-Minhâc Şerhu Sahîh-i Müslim b. el-

Haccâc, Beyrût, 1392, Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, (18 cilt). 

 

Oral, Kenan, Muvatta’ın Oluşum Süreci Nüsha Farklılıkları ve Nedenleri, (Danışman: 

Prof. Dr. Bünyamin Erul), Ankara Üniversitesi Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı 

Hadis Bilim Dalı, Doktora Tezi, Ankara, 2020.  

 

Özafşar, Mehmet Emin, Hadisi Yeniden Düşünmek, Ankara, 2000, Ankara Okulu 

Yayınları. 

 

Özafşar, Mehmet Emin, “Polemik Türü Rivayetlerin Gerçek Mahiyeti”, İslamiyat, 

Ankara, 1998, c. 1, sayı: 3. 

 

Özkuyumcu, Nadir, “Hilf”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, İstanbul, 1998, c. 18. 

 

Pak, Zekeriya, “Erken Dönem Tefsir Faaliyetleri (Taberî Öncesi)”, Tefsir El Kitabı, 

(Editör: Mehmet Akif Koç), Ankara, 2017, Grafiker Yayınları. 

 

Polat, Selahattin, Hadis Araştırmaları, İstanbul, 1997, İnsan Yayınları. 

 

Ramehurmuzî, Hasen b. Abdurrahmân (ö. 360), el-Muhaddisü’l-Fâsıl beyne’r-Râvî 

ve’l-Vâî, (tahkîk: Muhammed Accâc el-Hatîb), Dımeşk, 1984, Dâru’l-Fikr.  

 

Safâu’d-Davvî Ahmed el-Adevî, İhdâü’d-Dîbâce Sünenü İbn Mace, Bahreyn, 2001. 

 

es-Sa’lebî, Ebû İshâk Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm (ö. 427), el-Keşfü ve’l-Beyân, 

Beyrût, 2002, Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, (10 cilt). 

 

es-San’ânî, Muhammed b. İsmâîl (ö. 1182), İrşâdü’n-Nukkâd ilâ Teysîri’l-İctihâd, 

(Tahkîk: Salâhuddîn Makbûl Ahmed), Kuveyt, 1405, Dâru’s-Selefiyye. 

 

Sandıkçı, Kemal, İlk Üç Asırda İslam Coğrafyasında Hadis, Ankara, 1991, Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları. 

 

Sarıçam, İbrahim, Hz. Muhammed ve Evrensel Mesajı, Ankara, 2001, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları.  

 

Sehâvî, Ebû Abdullâh Muhammed b. Abdurrahmân (ö. 902), Fethu’l-Muğîs bi Şerhi 

Elfiyyeti’l-Hadîs li’l-Irâkî,  Kahire, 2003, Mektebetü’s-Sünne. 

 

Serahsî, Ebû Bekr Muhammed b. Ahmed b. Ebî Sehl (ö. 483 (?)), Usûlü’s-Serahsî, 

Beyrût, 1973. 

 

Sezgin, Fuat, Buhari’nin Kaynakları, Ankara, 2000, Kitâbiyât. 

 

Subhî es-Sâlih (1926-1986), Hadis İlimleri ve Hadis Istılahları, (Tercüme: M. Yaşar 

Kandemir), Ankara, 1998, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. 

 



288 
 

Suiçmez, Yusuf, Sahabe ve Tabiin Sözlerinin Hz. Peygamber’e Nispeti, Ankara, 2015, 

OTTO. 

 

 Suiçmez, Yusuf, “Ref Problemi”, İslamiyât, Ankara, 2007, c. 10, sayı: 2, ss.:123-146. 

 

Suyûtî, Celâlüddîn Abdurrahmân (ö. 911), Tedrîbü’r-Râvî fî Şerhi Takrîbi’n-Nevâvî, 

Beyrût, 2005, Dâru’l-Kelimetü’t-Tayyib. 

 

Suyûtî, Celâlüddîn Abdurrahmân (ö.911), el-Leâli’l-Masnûa fi’l-Ehâdîsi’l-Mevzûa, 

Beyrût, 2007, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

 

Suyûtî,  Celâlüddîn Abdurrahmân (ö. 911), el-İtkân fî Ulûmi’l-Kur’ân, yy., 1951. 

 

Suyûtî, Celâlüddîn Abdurrahmân (ö. 911), Dürrü’l-Mensûr et-Tefsîru bi’l-Me’sûr, 

(Tahkîk: Abdullâh b. Abdülmuhsîn), Kâhire, 2003, Merkezü Hicr. 

   

Sülün, Murat, “Kur’an’da Kitâb Kavramı ve Kur’an Vahylerinin Kitaplaşması” 

Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, İstanbul, 1997, sayı: 13-14-15, ss. 53-

120. 

 

Şa’bân, Zekiyüddîn, Dönmez, İbrahim Kâfi, İslam Hukuk İlminin Esasları, Ankara, 

1990, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

 

Şâfiî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs (ö. 204), el-Umm, Mısır, 1321. 

 

Şafiî, Muhammed b. İdris (ö. 204), el-Müsned, Beyrut, 2005, Dâru’l-Beşâiri’l-

İslâmiyye. 

 

eş-Şafiî, Muhammed b. İdris (ö. 204), er-Risale, (çev. Prof. Dr. Abdulkadir Şener, Prof. 

Dr. İbrahim Çalışkan), Ankara, 1997, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

 

Şah Veliyyullâh ed-Dihlevî, Ebû Abdülazîz Ahmed b. Abdurrahîm (ö. 1176); 

Huccetullâhi’l-Bâliğa, (tahkîk: es-Seyyid Sâbık), 2. Baskı, Beyrût, 2005, Dâru’l-Ceyl, 

(2 cilt). 

 

Şahin, Davut, “Taberî Tefsiri Örneğinde Abdullah İbn Mes’ûd’un Ayet Açıklamaları”, 

Kur’an ve Sahabe Sempozyumu, Sivas, 2016, Cumhuriyet Üniversitesi Yayınları, ss. 

329-354. 

 

Şahin, Davut, “Taberî Tefsir’inde Abdullah b. Mes’ûd Kıraatı”, Türkoloji 

Araştırmaları, Ankara, 2017, c. 12, sayı: 27, ss. 307-334. 

 

eş-Şevkânî, Muhammed b. Ali (ö. 1250), el-Fevâidü’l-Mecmûa fi’l-Ehâdîsi’l-Mevdûa, 

(Tahkîk: Abdurrahmân Yahyâ el-Muallimî), Kahire, 1960, Matbaatü’l-Sünneti’l-

Muhammediyye, (1 cilt). 

 

eş-Şevkânî, Muhammed b. Ali (ö. 1250), Fethu’l-Kadîr: el-Câmi’ beyne Fenneyi’r-

Rivâye ve’d-Dirâye min İlmi’t-Tefsîr, (Tahkîk: Abdurrahmân Umeyra), Beyrût, 2005, 

Dâru’l-Vefâ, (5 cilt). 

 

eş-Şeybânî, Muhammed el-Hasen (ö. 189), Kitâbü’l-Âsâr, (Tahkîk: Hâlid el-Avvâd), 

Kuveyt, 2008, Dâru’n-Nevâdir, (2 cilt).  



289 
 

 

Taberânî, Ebu’l-Kâsım Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb (ö. 360), el-Mu’cemü’l-Kebîr, 

(tahkîk: Hamdi b. Abdülmecîd es-Selefî), Musul, 1983, Mektebetü’l-Ulûm ve’l-Hikem, 

(20 cilt). 

 

Taberânî, Ebu’l-Kâsım Süleymân b. Ahmed b. Eyyûb (ö. 360), el-Mu’cemü’l-Evsat, 

Beyrût, 1999. 

 

et-Taberî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr (ö. 310), Câmiu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-

Kur’ân, Mısır, 1954. 

 

Taha Hüseyin, Fitnetü’l-Kübrâ, Kâhire, 1996, Dâru’l-Meârif. 

 

et-Tahavî, Ebû Ca’fer Ahmed b. Muhammed b. Selâme (ö. 321), Şerhu Müşkili’l- Âsâr, 

Beyrût, 1994, Müessesetü’r-Risâle. 

 

Tantavî, Ali, Fetava, Cidde, 1991, Daru’l-Menare. 

 

et-Tayâlisî, Ebû Dâvûd Süleymân b. Dâvûd b. Cârûd (ö. 204), el-Müsned, yy., 1321. 

 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ (ö. 279), es-Sünen, İstanbul, 1981. 

 

Toksarı, Ali, Abdullah Aydınlı’nın “Hadis Rivayetinde Yazının Kullanımı ve 

Güvenilirliği” adlı sunumunun değerlendirmesi, Sünnetin Dindeki Yeri, İstanbul, 1998, 

Ensar Neşriyat. 

 

Uğur, Müctebâ, Ansiklopedik Hadis Terimleri Sözlüğü, Ankara, 1992, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları. 

 

Ünal, İsmail Hakkı, İmam Ebû Hanife’nin Hadis Anlayışı ve Hanefi Mezhebinin Hadis 

Metodu, Ankara, 2010, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. 

 

Ünal, Mehmet, “Kur’ân’ın Metinleşme Tarihi” Tefsir El Kitabı, (Editör: Mehmet Akif 

Koç), Ankara, 2017, Grafiker Yayınları. 

 

Ünal, Mehmet, Kur’an’ın Anlaşılmasında Kıraat Farklılıklarının Rolü, Ankara, 2005, 

Fecr Yayınları. 

 

Ünal, Yavuz, Hadisin Doğuş ve Gelişim Tarihine Yeniden Bakış, İstanbul, 2010. 

 

Yaman, Ahmet, “Abdullah b. Mes’ûd’un Hanefî Mezhebi’nin Oluşumundaki Rolü: Bir 

Genel Kabulün Buhârî ve Müslim Rivayetleri Çerçevesinde Gözden Geçirilmesi”, 

Marife: Dinî Araştırmalar Dergisi, Konya, 2004, IV. Cilt, 2. Sayı, ss. 7-26. 

 

Yücel, Ahmet, Hadis Tarihi, İstanbul, 2012, İFAV. 

 

Zebîdî, Zeynüddîn Ahmed b. Ahmed (ö. 893), Sahîh-i Buhârî Muhtasarı Tecrid-i Sarih 

Tercemesi, (tercüme: Ahmed Naim- Kamil Miras), Ankara, 1961, Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları. 

 

Zehebî, Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân (ö. 748), Siyeru A’lâmi’n-Nübelâ, 

Beyrût, 1986, Müessesetü’r-Risâle. 



290 
 

 

ez-Zehebî, Ebû Abdillah Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân (ö. 748), 

Tezkiratü’l-Huffâz, Haydarabad, 1955. 

 

 Zehebî, Muhammed Huseyn (1915-1977), et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, Kahire, 1961. 

 

Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed (ö. 538), Tefsîr-i Keşşâf, yy., 

1307. 

 

ez-Zerkeşî, Bedruddin (ö. 794), el-İcâbe li Îrâdi Mâ’stedrekethu Âişe ala’s-Sahâbe (Hz. 

Aişe’nin Sahabeye Yönelttiği Eleştiriler), (çev: Bünyamin Erul), Ankara, 2002, 

Kitâbiyât.  

 

ez-Zerkeşî, Bedruddîn Muhammed b. Abdillâh (ö. 794), el-Bahru’l-Muhît fî Usûli’l-

Fıkh, Beyrût, ty., Dâru’l-Ma’rife. 

 

Zeylaî, Cemâlüddîn Ebî Muhammed Abdillâh b. Yûsuf (ö. 762), Nasbü’r-Râye li 

Ehâdîsi’l-Hidâye, 1. Baskı, Hind, 1938, Meclisü’l-İlmî, (4 cilt). 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



291 
 

Özdemir, Esra, Abdullah b. Mes’ûd ve Hadis Rivayeti, Doktora Tezi, 

Danışman: Prof. Dr. Bünyamin Erul, s. 295 

ÖZET 

 

İslâm’ın temel kaynaklarından olan Sünnet’i bize nakleden sahabe neslidir. 

Onların iyi bir şekilde tanınıp anlaşılması, sünnetin de doğru anlaşılmasına katkı 

sağlayacaktır. 

Sahabe’nin önde gelenlerinden olan Abdullâh b. Mes’ûd, her zaman 

Rasulullah’a (sav) yakın bulunmuş, her konuda O’nu örnek almaya çalışmış, kendisini 

ilme adamış, Kur’ân’ı ve Sünnet’i iyi bilen mümtaz bir sahabidir. 

Ona “İlim dolu küpçük” diyen Hz. Ömer, yanında kalmasını ve ondan istifade 

etmeyi istemesine rağmen halifeliği döneminde onu, Kûfe gibi kozmopolit bir şehre 

göndermiştir. Oranın muallimi olan İbn Mes’ûd, halka hadisler nakletmiş, Kur’ân’ı ve 

Sünnet’i öğretmiş, re’y anlayışını yerleştirerek Kûfe Tefsîr ve Fıkıh Ekolleri’nin 

temelini atmıştır. Hz. Peygamber’e yalan isnâd ederek cehennemlik olmaktan korkan 

İbn Mes’ûd’un ihtiyât için hadisleri Rasulullah’a (sav) isnâd etmeden naklettiğine dair 

kaynaklarımızda birçok sahih rivayet bulunmaktadır. Bunun doğruluğunu araştırmak 

için tezimizde ondan merfû’ ve mevkûf olarak nakledilen örnek rivayetler incelenmiş ve 

mevkûf olanların sahîh olduğu tespit edilmiştir. Yine diğer sahabilerin merfû’ olarak 

naklettiği bazı hadislerin İbn Mes’ûd’dan mevkûf olarak nakledildiği görülmüştür. 

Hadislerin lafzının korunmasına özen gösterilmesini tavsiye etmekle birlikte, 

mana ile rivayet edilebileceği görüşünde olan İbn Mes’ûd’un hadisi naklettikten sonra 

“bunun gibi veya bundan az veya bundan fazla veya dediği gibi” şeklinde ihtiyât ifade 

eden sözler kullandığı hadis usûlü eserlerimizde geçmektedir. Ancak bu ifadelerin 

bulunduğu çok az sayıda rivayet tespit edebildik. Ondan nakledilen hadisler 

incelendiğinde bir kısmının fetvâ niteliğinde ya da hadisten çıkardığı genel kaideler 

olduğu görülmüştür. O, çok hadis rivayet etmekten de sakındırmıştır. 

İbn Mes’ûd bazen de naklettiği hadisin hangi ayetle ilişkili olduğunu 

göstermek ya da hadisi Kur’ân ayeti ile desteklemek için Hz. Peygamber’in de yaptığı 

gibi rivayetin arkasından ilgili ayeti okumuştur. 



292 
 

Henüz rivayet usul ve esasları oluşmadığı için net bir şekilde onun rivayet 

yönteminden bahsedememekle birlikte, rivayetlerinin incelenmesi sonucunda zikri 

geçen hususları uyguladığı tespit edilmiştir.  

Merak ettiği ya da anlayamadığı hususları Hz. Peygamber’e sorarak aldığı 

cevapları nakletmiştir. Bu, İbn Mes’ûd’un hadis alma yollarından biri olması 

bakımından önemlidir. O, bazen de hadisin arkasından açıklayıcı ifadeler kullanmış, 

bunlar hadis ile birlikte nakledilmiştir. Hadislerin yazılmasına karşı çıkmış, ancak 

görülen lüzûm üzerine sonraları buna sıcak bakmıştır. Müzâkereye önem vermiş, az 

sayıda olmakla birlikte sahabeden de hadis rivayetinde bulunmuştur.  

İbn Mes’ûd’un rivayetleri incelendiğinde mesleklerinin, yaşadığı dönemde 

karşılaştığı olayların, çok kuvvetli olan Allah sevgisinin, namaza ve cemaate verdiği 

önemin hadis naklinde etkili olduğu görülmüştür. Zira râvî ve rivâyet birbirinden 

bağımsız düşünülemeyen iki unsurdur. Ahmed b. Hanbel’in Müsned’inde tahric ettiği 

rivayetleri konulara göre tasnif edildiğinde en çok namaz ile ilgili rivayetinin bulunduğu 

tespit edilmiştir. 

Sünnet’i, hüküm verirken Kur’ân’dan sonra müracaat edilecek İslâm’ın temel 

kaynağı olarak kullanan ve sünnetin kaynağının Kur’ân olduğunu ifade eden Abdullâh 

b. Mes’ûd, Hz. Peygamber’in sünnetini gelecek nesillere doğru bir şekilde aktarmak 

için büyük çaba sarfetmiştir. Şekil ve lafızdan çok Hz. Peygamber’in amacının ne 

olduğuna bakmış, O’nun her yaptığını sünnet olarak görmemiştir. Fiilî sünnetleri bizzat 

uygulayarak nakletmiştir. Rasulullah’ın (sav) yaptığı ya da yapılmasını istediği şeyler 

için bazen “sünnettir veya sünnettendir” gibi ifadeler kullanmıştır. Özellikle ibadetler 

konusunda Hz. Peygamber’e aynen uyulması gerektiği görüşündedir. Rasulullah’a (sav) 

sevgisinden dolayı her konuda O’nu örnek almaya çalışan İbn Mes’ûd, dinî konularla 

ilgili olmayan şeyleri sünnet olarak algılayanlara karşı da itirazda bulunmuştur. 

Aynı zamanda Hz. Peygamber’in sünnetini terk ederek onun yapmadığı şeyleri 

dindenmiş gibi gösterenlere şiddetle karşı çıkmış, bid’âtlerin yayılmasına var gücüyle 

engel olmaya çalışmış, hatta ağır bir dil kullanmıştır. 

İbn Mes’ûd, hayatını dine ve ilme adamış, cüssesi küçük ama bıraktığı ilmî 

miras, iz ve etkiler büyük; sahip olduğu iman, bilgi ve ahlakı muazzam bir sahabidir. 

Onun hakkında özellikle fıkıh ve tefsir alanında çok sayıda çalışma yapılmıştır ve daha 

çalışılması gereken birçok husus bulunmaktadır. 



293 
 

Anahtar Kelimeler: İbn Mes’ûd, Hadis, Mevkûf, Merfû’, Rivayet, Sünnet. 

 

Özdemir, Esra, Abdullah b. Mas'ûd and Hadith Narration, PhD Thesis,                   

Supervisor: Prof. Dr. Bünyamin Erul, p. 295 

ABSTRACT 

 

It is the generation of the Companions who conveyed the Sunnah, one of the 

basic sources of Islam, to us. Knowing and understanding them well will contribute to 

the correct understanding of the sunnah. 

Abdullah b. Mas'ud was a great Companion who was always close to the 

Messenger of Allah, who tried to follow His example in every matter, who devoted 

himself to knowledge, and who knew the Qur'an and the Sunnah well. 

Hazrat Umar, who called him "a cube full of knowledge", sent him to a 

cosmopolitan city like Kufa during his caliphate, although he wanted to stay with him 

and benefit from him. Ibn Mas'ud, who was the teacher of this place, narrated hadiths to 

the people, taught the Qur'an and Sunnah, established the understanding of re'y and laid 

the foundation of the Kufa Tafsîr and Fiqh Schools. There are many authentic narrations 

in our sources that Ibn Mas'ud, who was afraid of being a hell by attributing lies to the 

Prophet Muhammad, narrated the hadiths for the sake of necessity without attributing 

them to the Messenger of Allah(pbuh). In order to investigate the accuracy of this, the 

sample narrations transmitted from him as merfû' and mevkûf were examined in our 

thesis and it was determined that the ones that were available were authentic. Again, it 

has been seen that some of the hadiths narrated by the other companions as merfû' were 

transmitted from Ibn Mas'ud as mevkûf. 

Although we recommend that care be taken to preserve the letter of the hadiths, 

the hadith style is mentioned in our works in which Ibn Mas'ud, who is of the opinion 

that it can be narrated with meaning, uses words that express prudence in the form of 

"like this or more or more than this or as he said" after narrating the hadith. However, 

we have been able to identify very few rumors in which these statements are found. 

When the hadiths transmitted from him were examined, it was seen that some of them 

were fatwas or general rules that he extracted from the hadith. He also refrained from 

narrating many hadiths. 



294 
 

Ibn Mas'ud sometimes recited the relevant verse after the narration, as the 

Prophet did, in order to show which verse the hadith he narrated was related to or to 

support the hadith with the verse of the Qur'an. 

Although he could not clearly mention his narration method because the 

narration procedures and principles had not yet been formed, it was determined that he 

applied the mentioned points as a result of the examination of his narrations. 

He asked the Prophet about the things he was curious about or could not 

understand and relayed the answers he received. This is important in that it is one of the 

ways in which Ibn Mas'ud received hadith. He sometimes used explanatory statements 

after the hadith, which were narrated together with the hadith. He opposed the writing of 

the hadiths, but later warmed to it upon the necessity seen. He attached importance to 

the auction and narrated hadith from the Companions, although there were few of them. 

When the narrations of Ibn Mas'ud were examined, it was seen that his 

professions, the events he encountered during his lifetime, the love of Allah, which was 

very strong, and the importance he gave to prayer and congregation, were effective in 

the transmission of hadith. Because the narration and the narration are two elements that 

cannot be considered independently of each other. When the narrations of Ahmad b. 

Hanbal in his Musnad were classified according to the subjects, it was determined that 

he had the most narrations related to prayer. 

Abdullah b. Mas'ud, who used the Sunnah as the main source of Islam to be 

consulted after the Qur'an when making judgments and who stated that the source of the 

Sunnah was the Qur'an, made great efforts to correctly transmit the Sunnah of the 

Prophet to future generations. He looked at what the Prophet's purpose was rather than 

form and word, and he did not see everything he did as circumcision. He narrated the 

actual circumcisions by applying them himself. The Messenger of Allah (pbuh) 

sometimes used expressions such as "it is sunnah or from circumcision" for the things 

that he did or wanted to be done. He is of the opinion that the Prophet Muhammad 

should be followed exactly, especially in the matter of prayers. Ibn Mas'ud, who tried to 

follow His example in every matter because of his love for the Messenger of Allah, also 

objected against those who perceived things that were not related to religious matters as 

circumcision.  



295 
 

At the same time, he abandoned the Sunnah of the Prophet Muhammad and 

strongly opposed those who portrayed what he did not do as if they were from religion, 

tried to prevent the spread of bid'ats with all his might, and even used a heavy language. 

Ibn Mas'ud devoted his life to religion and knowledge, his size is small, but the 

scientific heritage, traces and influences he left are great; His faith, knowledge and 

morality are a great Companion. A large number of studies have been carried out on 

him, especially in the field of fiqh and tafsir, and there are many more points that need 

to be studied. 

Key Words: Ibn Mas’ud, Hadith, Mevkûf, Merfû’, Rumor(Narration), Sunnah 

 

 

 


