
 
 

İBN HALDUN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

İŞTİKÂK-I KEBÎR’İN KUR’ÂN AYETLERİNE 

TATBİKİ: 

ر –ح  –ب    / BE – HA – RA VE   م –ل  –ح  / HA – LE – ME 

ÖRNEKLİĞİNDE BİR İNCELEME 

 

 

 

REYHAN OLGUN 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

DR. ÖĞR. ÜYESİ İHSAN KAHVECİ 

 

 

 

İSTANBUL, 2022 

 



 
 

İBN HALDUN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

İŞTİKÂK-I KEBÎR’İN KUR’ÂN AYETLERİNE 

TATBİKİ: 

ر –ح  –ب    / BE – HA – RA VE   م –ل  –ح  / HA – LE – ME 

ÖRNEKLİĞİNDE BİR İNCELEME 

 

 

 

REYHAN OLGUN 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

DR. ÖĞR. ÜYESİ İHSAN KAHVECİ 

 

 

 

İSTANBUL, 2022 

 



 
 

TEZ ONAY SAYFASI 

 

Bu tez tarafımızca okunmuş olup kapsam ve nitelik açısından, Temel İslam Bilimleri 

(Tefsir) alanında yüksek lisans Derecesini alabilmek için yeterli olduğuna karar 

verilmiştir.  

 

 

Tez Jürisi Üyeleri 

 

 

Unvan – Ad Soyad Kanaati İmza 

 

__________________________ 

 

________________ 

 

________________ 

 

___________________________ 

 

________________ 

 

________________ 

 

__________________________ 

 

________________ 

 

________________ 

 

 

 

 

Bu tezin İbn Haldun Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü tarafından konulan tüm 

standartlara uygun şekilde yazıldığı teyit edilmiştir. 

 

 

 

Teslim Tarihi                                                                                           Mühür/İmza 

 

 

 

 

 



 
 

AKADEMİK DÜRÜSTLÜK BEYANI 

 

Bu çalışmada yer alan tüm bilgilerin akademik kurallara ve etik ilkelere uygun olarak 

toplanıp sunulduğunu, söz konusu kurallar ve ilkelerin zorunlu kıldığı çerçevede, 

çalışmada özgün olmayan tüm bilgi ve belgelere, alıntılama standartlarına uygun 

olarak referans verilmiş olduğunu beyan ederim. 

 

 

 

Adı Soyadı: 

İmza: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

ÖZ 

 

İŞTİKÂK-I KEBÎR’İN KUR’ÂN AYETLERİNE TATBİKİ: 

ر –ح  –ب    / BE – HA – RA VE   م –ل  –ح  / HA – LE – ME 

ÖRNEKLİĞİNDE BİR İNCELEME 

 

Olgun, Reyhan 

Temel İslam Bilimleri Yüksek Lisans (%30 İngilizce) 

Öğrenci Numarası: 194018004 

Open Researcher and Contributor ID (ORC-ID): 0000-0003-0705-3554 

Ulusal Tez Merkezi Referans No: 10475285 

 

Tez Danışmanı: Dr. Öğr. Üyesi İhsan Kahveci 

Temmuz 2022, 260 sayfa 

 

Hicrî ikinci yüzyılda, Halîl b. Ahmed’in (ö. 175/791) geliştirdiği ve Kitâbu’l-Ayn’da 

uyguladığı taklîbe dayalı fonetik sistem, hicrî dördüncü yüzyıla gelindiğinde, taklîb 

edilen kelimeler arasında anlam itibariyle bir münasebetin bulunduğunu söyleyen İbn 

Cinnî (ö. 392/1002) ile bir adım daha ileri taşınmıştır. İştikâk-ı kebîr olarak 

isimlendirilen bu usûle hem bir arka plan hem de bir uygulama zemini sunan elinizdeki 

tez, giriş ve sonuç kısımları da dahil olmak üzere toplamda beş bölümden teşekkül 

etmektedir. Teze giriş mahiyetindeki birinci bölümde, tezin konusu, amacı, kapsamı 

ve önemine dair bir ön bilgilendirme yapılmış, akabinde genelde iştikâk, özelde 

iştikâk-ı kebîr ile alakalı şu ana kadar yapılan çalışmalar değerlendirilmiştir. İkinci 

bölümde, iştikâk mefhumunun mahiyetine, nevilerine ve iştikâk-ı kebîre dair gerekli 

hususlar kısaca belirtilmiştir. Üçüncü bölümde,  ر –ح  –ب  / Be – Ha – Ra ve  م –ل  –ح  

/ Ha – Le – Me harflerinin taklîb edilmesiyle meydana gelen maddelerden her biri, 

çeşitli sözlükler aracılığıyla etraflıca çalışılmıştır. Dördüncü bölümde,  ر –ح  –ب  / Be 

– Ha – Ra harflerinden müteşekkil mukalleb maddelerin üzerinde birleştikleri ortak 

mana Kur’ân ayetlerine tatbik edilmiştir. Tüm bunların neticesinde, iştikâk-ı kebîr 

usûlü ile taklîb edilen maddeler arasında bir ortak mana yakalayabilmenin ne derece 

mümkün olduğu, mezkur ortak mana amilinin ne türden bir fayda sağlayabileceği, bir 

başka deyişle, iştikâk-ı kebîrin Kur’ân ayetlerinin tefsiri esnasında başvurulabilecek 

kaynaklardan biri olup olamayacağı müşahhas bir surette gözler önüne serilmektedir. 

 

Anahtar Kelimeler: Halîl b. Ahmed, İbn Cinnî, İştikâk-ı kebîr, Kitâbu’l-Ayn, taklîb, 

tefsir.  



v 
 

ABSTRACT 

 

THE APPLICATION OF AL-ISHTIQĀQ AL-KABĪR TO  

THE VERSES OF THE QUR'ĀN: 

A REVIEW WITHIN THE FRAMEWORK OF 

ر –ح  –ب    / BA – ḤA – RA AND   م –ل  –ح  / ḤA – LA – MA 

 

Olgun, Reyhan 

Master of Basic Islamic Studies (30% English) 

Student Number: 194018004 

Open Researcher and Contributor ID (ORC-ID): 0000-0003-0705-3554 

National Thesis Center Reference Number: 10475285 

 

Thesis Supervisor: Assist. Prof. İhsan Kahveci 

July 2022, 260 pages 

 

The Arabic phonetic system, which is based on the taqlīb (the variations of words 

based on the same root letters) that was established in Kitāb al-'Ayn by al-Khalīl ibn 

Aḥmad (d. 175/791) in the second century hijrī, was taken a step further in the fourth 

century hijrī by Ibn Jinnī (d. 392/1002). He states that there is a semantic relationship 

between those words having the same, yet switched around, root letters: al-Ishtiqāq 

al-Kabīr (The Great Derivation). This thesis, which presents both a background and a 

field of application for this method called al-Ishtiqāq al-Kabīr, consists of five 

chapters in total. In the first chapter, which is the introduction of the thesis, a 

preliminary information about the subject, purpose, scope and importance of the thesis 

is given, and then, the studies done so far related to al-ishtiqāq in general and al-

ishtiqāq al-kabīr in particular is evaluated. In the second chapter, the essential aspects 

of the nature of al-ishtiqāq (the science of word derivations), of its types, and finally 

of al-ishtiqāq al-kabīr itself are briefly elaborated. In the third chapter, each of the 

maddahs (combinations), formed by switching around the letters  ر –ح  –ب  / Ba – Ḥa 

– Ra and  م –ل  –ح  / Ḥa – La – Ma, is studied in detail through the usage of various 

dictionaries. In the fourth chapter, the common meaning obtained from the maddahs 

(muqallab) composed of the letters  ر –ح  –ب  / Ba – Ḥa – Ra is applied to the verses of 

the Qur'ān. As a conclusion, the extent of the possibility of a common meaning being 

generated by the usage of al-ishtiqāq al-kabīr amongst lexically varied maddahs; what 



vi 
 

kind of benefits the aforementioned common meaning agent can provide; whether al-

ishtiqāq al-kabīr can be a feasible source to consult in the event of Qur'ānic 

interpretations are demonstrated in order. 

 

Keywords: Al-ishtiqāq al-kabīr, al-Khalīl ibn Aḥmad, Ibn Jinnī, Kitāb al-'Ayn, taqlīb, 

tafsīr.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

ÖNSÖZ 

 

İslam’ın, zuhur ettiği toprakları aşarak muhtelif din, kültür ve ırka mensup topluluklar 

arasında hızla yayılmasıyla birlikte, İslam medeniyetinin hakimiyeti altındaki bu 

topraklarda Arapçanın kullanımı da tabiî olarak yaygınlaşmış, ancak bu durum, umumi 

manada dil selikasında tahriflerin; hususi anlamda ise Kur’ân’ın tilaveti ve yorumunda 

hataların meydana gelmesine sebep olmuştur. Bunlara, Kur’ân’da geçen mahiyeti ve 

muhtevası açık olmayan lafızları anlama gayreti de ilave edilince, erken dönemlerden 

başlayarak kademe kademe dilin genel kural ve kaideleri (nahiv-sarf) ile dil 

malzemesinin (lügat) tespitine yönelik derinlikli çalışmalar yapılmıştır. Hicrî ikinci 

yüzyılda, Basralı âlimlerden Halîl b. Ahmed (ö. 175/791), Arap dilindeki kelimelerin 

tümünü herhangi bir noksanlık yahut da kaide dışı lafız olmayacak şekilde bir araya 

getirmek amacıyla Arap harflerine has bir usûl geliştirmiştir: Taklîb. Kök (asıl) 

harflerin taklîb edilmesiyle yeni maddelerin türetildiği bu usûlü baz alarak Kitâbu’l-

`Ayn adındaki sözlüğünü telif etmiştir. Ardından gelenleri tesiri altında bırakan Halîl 

b. Ahmed’in bu usûlü, hicrî dördüncü yüzyıla gelindiğinde, taklîb edilen kelimeler 

arasında anlam itibariyle bir münasebetin bulunduğunu söyleyen İbn Cinnî (ö. 

392/1002) ile bir adım daha ileri taşınmıştır. el-Hasâ’is isimli eserinde iştikâk-ı ekber 

başlığı altında takdim ettiği bu görüş, kendinden sonra gelen dilciler tarafından iştikâk-

ı kebîr olarak isimlendirilmiştir.  

 

Elinizdeki tez,  ر –ح  –ب  / Be – Ha – Ra ve  م –ل  –ح  / Ha – Le – Me asılları üzerinde 

tatbik edilen sözlük çalışması vasıtasıyla, iştikâk-ı kebîr usûlü ile taklîb edilen 

maddeler arasında ortak bir mana yakalayabilmenin ne derece mümkün olduğunu ve 

bahsi geçen tatbik sürecinin keyfiyetini;  ر –ح  –ب  / Be – Ha – Ra asılından mukalleb 

maddelerin geçtiği ayetlerde uygulanan tefsir çalışması aracılığıyla da, tefsirde mezkur 

usûlden istifade edilip edilemeyeceğini, şayet mümkünse, o zaman bunun ne şekilde 

tahakkuk edeceğini, bir başka deyişle, iştikâk-ı kebîrin Kur’ân ayetlerinin tefsiri 

esnasında başvurulabilecek kaynaklardan olup olamayacağını müşahhas bir surette 

gözler önüne sermeyi hedeflemektedir.   

 

 

 



viii 
 

TEŞEKKÜR 

 

Alemlerin Rabbi olan Allah’a hamd ü senâ, Resûlü Hz. Muhammed’e (sav.), âl ve 

ashâbına salât ve selâm olsun.  

 

Geçmişten günümüze birikimli bir surette ilerleyen ilim silsilesinde, insanları hak yola 

davet eden, dalâlete düşmelerine mani olan, ismini bildiğimiz bilmediğimiz, eserleri 

günümüze kadar ulaşan ulaşmayan, halihazırda mevcut bulunan eserlerin hazırlanışı 

ve aktarılışının her bir aşamasında emeği geçen kimler varsa, evvelâ onlara teşekkür 

etmeyi bir borç bilir, Allah’ın rızası, af ve mağfiretinin onların üzerlerine olmasını 

Yüce Allah’tan niyaz ederim. Kendisini ilim silsilesinin halkalarından addettiğim, 

tezin hazırlanma sürecinde her türlü yardım ve önerileriyle bana yol gösteren değerli 

danışman hocam Dr. Öğr. Üyesi İhsan Kahveci’ye olan minnetimi dile getirmeyi 

kendime borç bilirim. Tezimin savunması esnasında, yaptıkları olumlu eleştiriler ve 

değerlendirmelerle tezi bir adım ileri taşıyan hocalarım, Doç. Dr. Mehmet Taha 

Boyalık ve Dr. Öğr. Üyesi Tuba Erkoç Baydar’a katkılarından ötürü müteşekkirim. 

Bana ilmi sevdiren, ilim talebesi olma yolunda küçüklüğümden itibaren beni maddî-

manevî destekleyen annem ve babam: Macide ve Turgut Olgun çiftine, dil becerisi 

başta olmak üzere birçok konuda gıpta ettiğim kişisel editörüm, biricik kız kardeşim 

Zehra Olgun’a gönülden teşekkür ederim. Bu süreçte, kendilerini her daim yanımda 

hissettiğim çok değerli arkadaşlarım Radyo ve Televizyon Üst Kurul Uzmanı Halime 

Karabıyık, Öğr. Gör. Elif Tekin Yılmaz, Ana Yuniati Sulem, Maşite Hicret Kocaman, 

Şehide Kılıç, Sümeyye Ali Jaber’e çok teşekkür ederim. Kudüs refikim, pek 

saygıdeğer hanımefendi Ebru Alansari’ye kızının ismini Reyhan koyarak tezin telifi 

sürecinde verdiği bu manevi destek için çok teşekkür ederim.  

 

Reyhan Olgun 

İstanbul, 2022 

 

 

 

 

 

 



ix 
 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZ ............................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ................................................................................................................ v 

ÖNSÖZ ...................................................................................................................... vii 

TEŞEKKÜR ............................................................................................................ viii 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... ix 

TABLOLAR LİSTESİ ............................................................................................. xii 

BÖLÜM I  GİRİŞ ....................................................................................................... 1 

1.1. Tezin Konusu ve Amacı .................................................................................... 1 

1.2. Tezin Kapsamı ve Önemi .................................................................................. 3 

1.3. Literatür Değerlendirmesi ................................................................................. 4 

BÖLÜM II  İŞTİKÂK ............................................................................................... 7 

2.1. İştikâk Mefhumu ve Mahiyeti ........................................................................... 7 

2.2. İştikâkın Nevileri ............................................................................................. 10 

2.3. İştikâk - Sarf İlişkisi ........................................................................................ 11 

2.4. İştikâk-ı Kebîre Doğru: Halîl b. Ahmed ve Kitâbu’l-Ayn .............................. 12 

2.5. İştikâk-ı Kebîrin Doğuşu: İbn Cinnî ve el-Hasâ’is .......................................... 14 

BÖLÜM III SÖZLÜK ÇALIŞMASI: İŞTİKÂK-I KEBÎR’DE ORTAK 

MANANIN İMKANI ............................................................................................... 19 

ر –ح  –ب    .3.1  / Be – Ha – Ra Harflerinden Müteşekkil Mukalleb Maddeler ....... 19 

ر –ح  –ب   .3.1.1  / Be – Ha – Ra .............................................................................. 19 

ح –ر  –ب   .3.1.2  / Be – Ra – Ha .............................................................................. 25 

ر –ب  –ح   .3.1.3  / Ha – Be – Ra .............................................................................. 32 

ب –ر  –ح   .3.1.4  / Ha – Ra – Be .............................................................................. 40 

ح –ب  –ر   .3.1.5  / Ra – Be – Ha .............................................................................. 48 

ب –ح  –ر   .3.1.6  / Ra – Ha – Be .............................................................................. 51 

3.1.7. Değerlendirme .............................................................................................. 55 



x 
 

م –ل  –ح   .3.2  / Ha – Le – Me Harflerinden Müteşekkil Mukalleb Maddeler ........ 62 

م –ل  –ح   .3.2.1  / Ha – Le – Me .............................................................................. 62 

ل –م  –ح   .3.2.2  / Ha – Me – Le .............................................................................. 70 

م –ح  –ل   .3.2.3  / Le – Ha – Me .............................................................................. 86 

ح –م  –ل   .3.2.4  / Le – Me – Ha .............................................................................. 96 

ل –ح  –م   .3.2.5  / Me – Ha – Le .............................................................................. 98 

ح –ل  –م   .3.2.6  / Me – Le – Ha ............................................................................ 105 

3.2.7. Değerlendirme ............................................................................................ 117 

BÖLÜM IV TEFSİR ÇALIŞMASI: İŞTİKÂK-I KEBÎRLE ELDE EDİLEN 

ORTAK MANANIN KUR’ÂN AYETLERİNE TATBİKİ ................................ 126 

ر –ح  –ب   .4.1  / Be – Ha – Ra Harflerinden Müteşekkil Mukalleb Maddeler ...... 127 

ر –ح  –ب  .4.1.1  / Be – Ha – Ra ............................................................................. 127 

4.1.1.1. Kehf 18/60:  128 ........ وَاذِْ قَالَ مُوسٰى لِفتَٰيهُ لََا ابَْرَحُ حَت اى ابَْلُغَ مَجْمَعَ الْبحَْرَيْنِ اوَْ امَْضِيَ حُقبُا 

4.1.1.2. Rahmân 55/19:   ِ139 ............................................................. مَرَجَ الْبحَْرَيْنِ يَلْتقَِيَان 

4.1.1.3. Tûr 52/6:   ِ148 ............................................................................ وَالْبحَْرِ الْمَسْجُور 

4.1.1.4. Rûm 30/41:  ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبرَ ِ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ ايَْدِي النَّاسِ لِيذُٖيقهَُمْ بَعْضَ الَّذٖى عَمِلوُا

 155 ............................................................................................................ لَعلََّهُمْ يَرْجِعوُنَ 

4.1.1.5. Mâide 5/103:  َائبَِةٍ وَلََ وَصٖيلَةٍ وَلََ حَامٍ  وَلٰكِنَّ الَّذٖين ُ مِنْ بحَٖيرَةٍ وَلََ سَا كَفَرُوا يفَْترَُونَ مَا جَعلََ اللّٰ 

ِ الْكَذِبََؕ وَاكَْثرَُهُمْ لََ يَعْقِلُونَ   163 .................................................................................... عَلىَ اللّٰ 

ح –ر  –ب   .4.1.2  / Be – Ra – Ha ............................................................................ 170 

4.1.2.1. Yûsuf 12/80:  ْوا انََّ ابَاَكُم  قَالَ كَبٖيرُهُمْ الََمْ تعَْلَمُا
َؕ
ا اسْتيَْـَٔسُوا مِنْهُ خَلصَُوا نجَِيا  قدَْ اخََذَ عَلَيْكُمْ فَلَمَّ

ي اوَْ  ي ابَاٖ طْتمُْ فٖي يوُسُفََۚ فلَنَْ ابَْرَحَ الَْرَْضَ حَت ى يأَذْنََ لاٖ ِ وَمِنْ قبَْلُ مَا فرََّ ُ لٖيَۚ وَهُوَ خَيْرُ مَوْثقِا  مِنَ اللّٰ  يحَْكُمَ اللّٰ 

 171 ................................................................................................................... الْحَاكِمٖينَ 

ر –ب  –ح   .4.1.3  / Ha – Be – Ra ............................................................................ 182 

4.1.3.1. Tevbe 9/31:  ََّوا اِل ا امُِرُا ِ وَالْمَسٖيحَ ابْنَ مَرْيَمََۚ وَمَا وا احَْباَرَهُمْ وَرُهْباَنهَُمْ ارَْبَابا  مِنْ دُونِ اللّٰ 
 اتَِّخَذُا

ا يشُْرِكُونَ لِيَعْبدُُا   لََا الِٰهَ اِلََّ هُوََؕ سُبْحَانَهُ عَمَّ
وا الِٰها  وَاحِدا َۚ  ............................................................ 183 

4.1.3.2. Rûm 30/15:  َالِحَاتِ فَهُمْ فٖي رَوْضَةٍ يحُْبرَُون ا الَّذٖينَ اٰمَنوُا وَعَمِلوُا الصَّ  195 .................... فاَمََّ

ب –ر  –ح   .4.1.4  / Ha – Ra – Be ............................................................................ 200 



xi 
 

4.1.4.1. Bakara 2/279:  ََسُ امَْوَالِكُمَْۚ ل ِ وَرَسُولِهَٖۚ وَانِْ تبُْتمُْ فلََكُمْ رُؤُُ۫ فَاِنْ لَمْ تفَْعلَوُا فَأذْنَوُا بحَِرْبٍ مِنَ اللّٰ 

لََ تظُْلَمُونَ تظَْلِمُونَ وَ   ..................................................................................................... 201 

4.1.4.2. Muhammed 47/4:   َقاَبَِؕ حَت اى اذَِاا اثَخَْنْتمُُوهُمْ فَشُدُّوا الْوَثاَق فاَِذَا لَقٖيتمُُ الَّذٖينَ كَفرَُوا فضََرْبَ الر ِ

ا مَنا  بَعْدُ  ُ لََنْتصََرَ مِنْهُمْ  وَلٰكِنْ لِيَ فاَِمَّ اءُ اللّٰ   وَلَوْ يَشَا
اء  حَت ى تضََعَ الْحَرْبُ اوَْزَارَهَاَۚ ذٰلِكََؕ ا فدَِا ا بَعْضَكُمْ ببَِعْضٍَؕ  وَاِمَّ بْلوََُ۬

ِ فلَنَْ يضُِلَّ اعَْمَالهَُمْ   213 ....................................................................... وَالَّذٖينَ قتُِلوُا فٖي سَبٖيلِ اللّٰ 

4.1.4.3. Enfâl 8/57:  َدْ بهِِمْ مَنْ خَلْفهَُمْ لَعلََّهُمْ يذََّكَّرُون ا تثَقْفَنََّهُمْ فِي الْحَرْبِ فَشَر ِ  221 ..................... فاَِمَّ

4.1.4.4. Âl-i İmrân 3/37:  وَكَفَّلهََا زَكَرِيَّاَؕ كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا 
فتَقََبَّلهََا رَبُّهَا بقَِبوُلٍ حَسَنٍ وَانَْبتَهََا نبَاَتا  حَسَنا  

َِؕ اِ  قاَلَ يَا مَرْيَمُ انَ ى لكَِ هٰذاََؕ قَالَتْ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللّٰ 
اءُ بِغيَْرِ زَكَرِيَّا الْمِحْرَابَ  وَجَدَ عِنْدَهَا رِزْقا َۚ َ يَرْزُقُ مَنْ يَشَا نَّ اللّٰ 

 228 ...................................................................................................................... حِسَابٍ 

ح –ب  –ر   .4.1.5  / Ra – Be – Ha ............................................................................ 234 

4.1.5.1. Bakara 2/16: لََلةََ باِلْهُدٰى لٰائكَِ الَّذٖينَ اشْترََوُا الضَّ  اوَُ۬
ࣕ
فمََا رَبحَِتْ تجَِارَتهُُمْ وَمَا كَانوُا مُهْتدَٖينَ   ..... 235 

ب –ح  – ر  .4.1.6  / Ra – Ha – Be............................................................................ 241 

4.1.6.1. Tevbe 9/25:  ْفٖي مَوَاطِنَ كَثٖيرَةٍ  وَيَوْمَ حُنيَْنٍ  اذِْ اعَْجَبتَكُْمْ كَـثرَْتكُُمْ فَلَمْ تغُْنِ عَنْكُم ُ  لقَدَْ نَصَرَكُمُ اللّٰ 

وَضَاقَتْ عَليَْكُمُ الَْرَْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثمَُّ وَلَّيْتمُْ مُدْبرِٖينََۚ شَئْـا    .......................................................... 242 

BÖLÜM V  SONUÇ ............................................................................................... 250 

REFERANSLAR .................................................................................................... 253 

EKLER .................................................................................................................... 258 

EK A ........................................................................................................................ 258 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 260 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii 
 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

Tablo 2.1. el-Hasâ’is’te Geçen ل – و – ق  / Ka – Ve – Le Örneği……………………16 

Tablo 3.1.  ر –ح  –ب  / Be – Ha – Ra Aslından Müştak Kelime Grupları……………56 

Tablo 3.2.  ح –ر  –ب  / Be – Ra – Ha Aslından Müştak Kelime Grupları……………57 

Tablo 3.3.  ر –ب  –ح  / Ha – Be – Ra Aslından Müştak Kelime Grupları……………58 

Tablo 3.4.  ب –ر  –ح  / Ha – Ra – Be Aslından Müştak Kelime Grupları……………59 

Tablo 3.5.  ح –ب  –ر  / Ra – Be – Ha Aslından Müştak Kelime Grupları……………60 

Tablo 3.6.  ب –ح  –ر  / Ra – Ha – Be Aslından Müştak Kelime Grupları……………60 

Tablo 3.7. Ortak Mananın İstidlâlinde Baz Alınan Maddeler……………………….61 

Tablo 3.8.  م –ل  –ح  / Ha – Le – Me Aslından Müştak Kelime Grupları……………117 

Tablo 3.9.  ل –م  –ح  / Ha – Me – Le Aslından Müştak Kelime Grupları……………118 

Tablo 3.10.  م –ح  –ل  / Le – Ha – Me Aslından Müştak Kelime Grupları………….120 

Tablo 3.11.  ح –م  –ل  / Le – Me – Ha Aslından Müştak Kelime Grupları………….121 

Tablo 3.12.  ل – ح –م  / Me – Ha – Le Aslından Müştak Kelime Grupları………….122 

Tablo 3.13.  ح –ل  –م  / Me – Le – Ha Aslından Müştak Kelime Grupları………….123 

Tablo 3.14. Ortak Mananın İstidlâlinde Baz Alınan Maddeler…………………….124 

Tablo 4.1. Tefsir Çalışması Kapsamında Seçilen Ayetler………………………….126 

Tablo A.1. Tefsir Çalışması………………………………………………………...258 

 

 

 



1 
 

 

BÖLÜM I 

 

GİRİŞ 

 

1.1. Tezin Konusu ve Amacı 

 

İslam’ın, neşet ettiği Arap Yarımadası’nın hudutlarını aşması ve bir medeniyet 

kurmasıyla birlikte, Allah’ın dini yeryüzünde süratle yayılmış, muhtelif dinlerden, 

kültürlerden ve ırklardan insanlar Müslüman olmuş ve İslam medeniyetinin hükmü 

altındaki bu topraklarda Arapçanın kullanımı zaman geçtikçe bir zaruret halini 

almıştır. Umumi manada, bu dilin safiyetini korumak ve herkes tarafından doğru bir 

surette kullanılmasını teminat altına almak; hususî olarak ise, Kur’ân’ı Kerîm’in 

tilavetinde ve yorumlanmasında zuhur eden hataları tashih etmek ve bunların 

tekrarının önüne geçmek, dahası Kur’ân-ı Kerîm’de geçen mahiyeti ve muhtevası 

kapalı lafızları anlamak gibi sebeplerden hareketle dilin genel kural ve kaidelerinin 

(nahiv-sarf) ve dil malzemesinin (lügat) tespitine yönelik derinlikli çalışmalar 

yapılmıştır. Bu çalışmalar erken dönemlerde başlamış ve kademe kademe ilerlemiştir.  

 

Hicrî ikinci yüzyılda, Basralı âlimlerden Halîl b. Ahmed (ö. 175/791), Arap dilindeki 

kelimelerin tümünü herhangi bir noksanlık yahut da kaide dışılık olmayacak şekilde 

bir araya getirmek amacıyla Arap harflerine has bir usûl geliştirmiş ve taklîbe dayalı 

fonetik sistemi baz alarak Kitâbu’l-Ayn adlı sözlüğünü telif etmiştir. Kök (asıl) 

harflerin taklîb edilmesiyle yeni maddelerin türetildiği bu usûl vasıtasıyla muzâ`af 

sülâsîlerde iki madde; muzâ`af olmayan sülâsîlerde altı madde; mücerred rubâ`îlerde 

yirmi dört madde; mücerred humâsîlerde ise yüz yirmi madde elde edilebilmektedir. 

Lakin, bir asıldan taklîb edilen maddelerin tümünün kullanımda (müstamel) olmaması, 

bir yahut birden fazlasının kullanım dışı (mühmel) olabilmesinden ötürü, bahsi geçen 

sözlüğün her bir asıl için açılan bâblarının baş kısmında müstamel olan maddelere 

bilhassa işaret edilmiştir. Hicrî dördüncü yüzyıla gelindiğinde ise, Bağdatlı âlimlerden 

İbn Cinnî (ö. 392/1002), Halîl b. Ahmed tarafından geliştirilen taklîb usûlünü, taklîb 

edilen kelimeler arasında anlam itibariyle bir münasebetin bulunduğunu söyleyerek bir 



2 
 

merhale daha ileri taşımıştır. Serdedilen mezkur görüşte, sülâsî asıl alınıp taklîb usûlü 

ile kendisinden altı kelime türetilmekte ve bu kelimeler hepsini ihata edecek ve tamamı 

için geçerli olacak bir anlam üzerinde birleş(tiril)mektedir. Şayet bunların arasından, 

elde edilen ortak manaya uzak kalanlar olursa, onlar da te’vîl ile bu manaya 

döndürülmektedir. İbn Cinnî öne sürmüş olduğu bu görüşe iştikâk-ı ekber adını 

vermesine ve telif etmiş olduğu el-Hasâ’is’te bu isimlendirme ile müstakil bir bâb 

açmasına rağmen, kendisinden sonra gelen dilciler onu iştikâk-ı kebîr olarak 

adlandırmışlardır. 

 

İbn Cinnî tarafından takdim edilen bu usûle sahip çıkılıp işletilirse, ihtiyaç anında 

kendisinden istifade edilmesi pek muhtemeldir. Fakat daha öncesinde sorulması 

gereken sual şudur: İştikâk-ı kebîr usûlü ile taklîbe uğrayan maddelerin/kelimelerin bir 

ortak mana üzerinde birleş(ebil)meleri ne derece mümkündür? Eğer mümkün ise, 

bunun faydası nedir? Buradan hareketle, tezin gayeleri şu şekilde tasnif edilebilir:  

- 1. Merhale: İştikâk-ı kebîr usûlü ile taklîbe uğrayan maddeler/kelimeler 

arasındaki ortak mananın mevcudiyetinin imkanını tetkik etme. 

- 2. Merhale: Şayet ortak mana elde edilirse, bunun ne türden bir faydası ve 

katkısının olduğunu sorgulama.  

Bu meseleye daha müşahhas bir çözüm olması açısından, tatbik sahası olarak 

Kur’an ayetleri tercih edilmiştir. Araştırma alanını olabildiğince geniş 

tutabilmek adına, mukalleb maddelerin tamamının hem müstamel olması hem 

de Kur’ân’da geçmesi hedeflenmiştir. Yapılan araştırma sonuncunda, belirtilen 

kıstaslara uyan yalnızca iki asıl bulunabilmiştir:  ر –ح  –ب  / Be – Ha – Ra ve  ح

م –ل  –  / Ha – Le – Me.  

Kur’ân ayetlerine tatbik merhalesi de kendi içerisinde esasen iki şeyi 

amaçlamaktadır: Birincisi, seçilen ayetlerde de, bir önceki merhalede elde 

edilen ortak mana yakalanabiliyor mu? İkincisi ise, eğer seçili ayetler en 

başından itibaren ortak mana amili de hesaba katılarak tefsir edilseydi, bunun 

tefsir sürecine ve neticeye bir tesiri olur muydu? Bu soruyu şöyle sormak da 

mümkündür: İştikâk-ı kebîr bize, ayetlerin tefsirinde kullanılabilecek bir 

malzeme sunabilir mi?  

- 3. Merhale: Mevzubahis usûlün ayetlerin tefsiri kapsamında ne derece lazım 

olduğunu değerlendirme.  

 



3 
 

İlk merhale, tezin üçüncü bölümünü oluşturan Sözlük Çalışması’na; ikinci merhale, 

tezin dördüncü bölümünü meydana getiren Tefsir Çalışması’na; üçüncü merhale, tezin 

beşinci bölümünü teşkil eden Sonuç kısmına tekabül etmektedir.  

 

1.2. Tezin Kapsamı ve Önemi 

 

Elinizdeki tez, giriş ve sonuç kısımları da dahil olmak üzere toplamda beş bölümden 

teşekkül etmektedir. Teze giriş mahiyetindeki birinci bölümde tezin konusu, amacı, 

kapsamı ve öneminden söz edilmiş, tezde ele alınan konuya ilişkin literatür 

değerlendirilmiştir.  

 

Tezin ikinci bölümünde, iştikâk mefhumunun mahiyeti çerçevesinde, iştikâk 

kelimesinin lugavî ve ıstılâhî anlamları açıklanmış; iştikâkın nevileri, bunları 

birbirinden ayırt etme imkanı veren tarifleri sıralanmış; iştikâkla bir diğer lügat ilmi 

olan Sarf/Tasrîf arasındaki ilişkiye değinilmiş; taklîb usûlünü bizzat tatbik ettiği 

Kitâbu’l-Ayn adlı eseriyle iştikâk-ı kebîrin temelleri atan Halîl b. Ahmed ve onun bu 

sözlüğü hakkında özet bilgiler verilmiş; en nihayetinde, İbn Cinnî’nin öne sürdüğü, el-

Hasâ’is adlı eserinde de müstakil bir başlık altında beyan ettiği (kendisi iştikâk-ı ekber 

tesmiye etse de sonraki dilciler arasında benimsenen şekliyle) iştikâk-ı kebîr usûlünün 

doğuşu ele alınmıştır.  

 

Tezin üçüncü bölümünde,  ر –ح  –ب  / Be – Ha – Ra ve  م –ل  –ح  / Ha – Le – Me 

asıllarının iştikâk-ı kebîr usûlü ile taklîbe uğrayan her bir maddesi, çeşitli sözlükler 

aracılığıyla etraflıca çalışılmıştır. Her bir aslın, tamamının müstamel olduğu ve 

hepsinin de Kur’ân’da geçtiği, altı adet mukalleb maddesi mevcuttur. Bu da toplamda 

şu on iki maddenin incelenmesi demektir: ر ح ب / ر ب ح / ح ر ب / ح ب ر / ب ر ح / ب ح ر 

 Her bir asıl ve ondan taklîb yoluyla elde edilen .م ل ح / م ح ل / ل م ح / ل ح م / ح م ل / ح ل م ;

altı maddenin tetkiki sonunda, aralarında ortak bir mananın var olup olmadığı üzerinde 

değerlendirme yapılmış ve bunun mümkün olması halinde, tespit edilen ortak mananın 

ne olduğu bildirilmiştir.  

 

Tezin dördüncü bölümünde, iştikâk-ı kebîr usûlü ile taklîb edilen maddelerin üzerinde 

birleştikleri ortak mana Kur’ân ayetlerine uygulanmıştır. Önceki bölümde çalışılan iki 

asıldan,  ر –ح  –ب  / Be – Ha – Ra ve ondan mukalleb maddeler tercih edilmiş ve bu 



4 
 

asıldan müştak lafızların geçtiği Kur’ân ayetleri bu bölümde tafsilatlı bir şekilde 

incelenmiştir. Toplamda on dört ayet tefsir edilmiş, her bir ayet tefsir edildikten sonra 

değerlendirmeye tabi tutulmuştur. Değerlendirme iki aşamada gerçekleşmiştir. İlk 

aşamada, ele alınan ayette söz konusu ortak mananın bulunup bulunmadığına 

bakılmıştır. İkinci aşamada ise, şayet ayet en başından itibaren ortak mana amili de 

hesaba katılarak tefsir edilseydi, bunun sürece ve neticeye bir tesiri olur muydu 

sorusunun cevabı araştırılmıştır. Bir başka deyişle, iştikâk-ı kebîrin ayetin tefsirinde 

başvurulabilecek bir kaynak olup olmadığı uygulamalı olarak gösterilmiştir.  

 

Tezin sonuç bölümünde, sözlük ve tefsir çalışmalarında gerçekleştirilen uygulamaların 

değerlendirilmesi yapılmış; Kur’ân ayetlerinin tefsirinde iştikâk-ı kebîr usûlüne 

müracaat etmenin ne derece lüzumlu olduğu kısaca tartışılmıştır.  

 

Üçüncü bölümde tatbik edilen sözlük çalışması ile salt bilgi aktarımı aşamasından 

tatbik aşamasına geçiliyor olması, dahası iştikâk-ı kebîr usûlü ile taklîb edilen 

maddelerin, üzerinde birleştikleri ortak mananın elde ediliş keyfiyetine dair bir yöntem 

ve arka plan sunulması; sözlük çalışması neticesinde elde edilen ortak mananın Kur’ân 

ayetlerine uygulandığı dördüncü bölümde, iştikâk-ı kebîrin tefsir esnasında 

başvurulabilecek kaynaklar arasında sayılıp sayılmayacağı hususunun müşahhas bir 

surette gözler önüne serilmesi, tezi müstesna kılan belli başlı niteliklerdir.  

 

1.3. Literatür Değerlendirmesi    

 

Arap dili ve tefsir alanlarının her ikisine de hitap eden çalışmamıza şekil veren ana 

konunun iştikâk-ı kebîr olmasından hareketle, tezi kaleme almadan önce, evvela bu 

konu ile alakalı eserlere bakılmıştır. Bunların en başında, mezkur usûle ismini veren 

ve onu sistemleştiren İbn Cinnî’nin, içerisinde bu hususla irtibatlı olarak müstakil bir 

bab açtığı, el-Hasâ’is adlı eseri gelmektedir. Seyyid Şerîf Cürcânî’nin et-Ta`rîfât ve 

Tehânevî’nin Keşşâfu Istılâhâti’l-Fünûn ve’l-Ulum adlı terimler ansiklopedilerinde 

iştikâk-ı kebîr, iştikâk ve nevilerine dair yapılan tarifler, taksimler ve verilen misaller 

içerisinde kısa ve öz bir şekilde ele alınmıştır. Çağdaş dönem müelliflerinden 

Muhammed Mübarek’in Fıkhu’l-Luga ve Hasâ’isu’l-`Arabiyye, Subhi Sâlih’in 

Dirâsât fî Fıkhı’l-Luga ve Ali Vâfî’nin Fıkhu’l-Luga adlı eserlerinin genel vasfı, 

iştikâk-ı kebîr meselesine umumî bir ‘iştikâk ve nevileri’ başlığı altında değinilmesi, 



5 
 

bu vesileyle iştikâk-ı kebîr ile alakalı teorik bilgilere, şerhlere, örneklere ve eleştirilere 

yer verilmesidir. Abdullah Emin’in el-İştikâk adlı eseri de bu türden bir eser olmakla 

beraber, adından da anlaşılacağı üzere bilhassa iştikâk hakkında yazılmasından ötürü, 

iştikâk-ı kebîr kapsamındaki meseleler daha ayrıntılı bir şekilde tetkik edilmiştir. Sâdık 

Ebû Süleymân’ın Envâ`u’l-İştikâk fi’l-`Arabiyye beyne’l-Kudemâ ve’l-Muhdesîn: 

Dirâsetün Lugaviyyetün Nakdiyyetün ve Abdülmaksûd Muhammed Abdülmaksûd’un 

Mefhûmu’l-İştikâki’s-Sarfî ve Tadavvuruhu fî Kütübi’n-Nahviyyîn ve’l-Usûliyyîn adlı 

makaleleri, mevzubahis usûlün tarihî seyir içerisinde lügat alimlerince ne şekilde 

algılandığına dair malumatlar sunmaktadır. Tezimizde istifade etmememize rağmen, 

literatüre katkısı olan, genelde iştikâk, özelde iştikâk-ı kebîr hakkında yazılan başka 

makaleler de mevcuttur. Yukarıda zikredilenlerden farklı olarak bu makalelerde, 

iştikâk ve nevilerinden İbn Cinnî ve el-Hasâ’is ekseninde vücut bulan metnin genel 

akışı içerisinde kısaca bahsedilmektedir. Toni Pransiska’nın İbn Cinnî ve Cühüdühu’l-

Lugaviyye fi’l-Hasâ’is, Sâmî Avad ve Yûnus Yûnus’un el-Mustalah en-Nahvî `inde 

İbn Cinnî, Târık Bumud’un Delâletü’l-Elfâz `inde İbn Cinnî min hilâli Kitâbi’l-

Hasâ’is ve Süleymân Sâlim Ali Bâkşa`nın İbn Cinnî ve Cühüdühu’l-Lugaviyye ve’n-

Nahviyye başlıklı yazıları örnek olarak zikredilebilir. 

 

Türkçe yazılmış iştikâk-ı kebîre hususi olarak odaklanan bir çalışma 

bulunmamaktadır. Nitekim, Abdülkadir Bayam’ın 2002 yılında tamamladığı Arap 

Dilinde İştikâk isimli yüksek lisans tezi, zikrolunan usûlü iştikâkın nevileri dahilinde 

incelemiştir. Bununla beraber, alana dair Türkçede yapılan çalışmaların ilki olması ve 

konuyu oldukça kapsamlı bir şekilde ele alıp sunması hasebiyle önemlidir. Sonraki 

yıllarda yazılan yüksek lisans ve doktora tezlerinde ise, muayyen bir klasik eser 

üzerinden iştikâk konusu genel anlamda incelenmiştir. Bu tür tezlerde iştikâk-ı kebîre 

dair bazen bir paragraflık bazen de bir yahut iki sayfalık teorik bilgiler ve örnekler 

sunulmaktadır. Bu tezler kronolojik olarak şöyledir: Bekir Tuna, “ez-Zeccâcî ve 

İştikâku Esmâillah Adlı Eserinin Arap Dilindeki Yeri” (Yüksek Lisans Tezi, 2010); 

Muhammet Mücahit Asutay, “Arap Anlambilimi ve Arap Anlambiliminin el-

Hasâ’is’teki Temelleri” (Doktora Tezi, 2013); Muhammed Eser Altuntaş, “İbrahim b. 

Muhammed el-Yalvâcî’nin Ğarâibü’l-İ’lâl ve’l-İştikâk ale’l-Bina Adlı Eseri 

(Transkripsiyon ve Değerlendirme)” (Yüksek Lisans Tezi, 2015); Sabri Yıldırımer, 

“Arap Dilinde İştikāk ve Abdulkâdir b. Mustafa el-Mağribî’nin el-İştikāk ve't-Ta‛rîb 

Adlı Eseri” (Yüksek Lisans Tezi, 2018); Abdullah Bedeva, “Tahir b. 'Aşûr’un et-



6 
 

Tahrîr ve’t-Tenvîr’inde İştikāk” (Doktora Tezi, 2019); Mehmet Şah Gül, “İştikâkın 

Kur'ân Âyetlerinin Yorumlanmasındaki Yansıması (İsrâ Sûresi örneği)” (Yüksek 

Lisans Tezi, 2021). Yine, Mehmet Yavuz’un İbn Cinnî ve Arap Gramerindeki Yeri ve 

Muhammet Mücahit Asutay’ın el-Hasâ’is Ekseninde, İbn Cinnî’de Ses-Anlam 

İlişkisine Bir Bakış adlı makalelerinde de iştikâk-ı kebîrden, iştikâkın nevileri başlığı 

altında kısaca bahsedilmiştir. Sıralanan bu telifler içinden bilhassa Abdülkadir 

Bayam’ın, M. Mücahit Asutay’ın, Sabri Yıldırımer’in ve Abdullah Bedeva’nın 

tezlerinden, çalışmamızın teorik temelleri atılırken istifade edilmiştir.  

 

Sonuç olarak, iştikâk-ı kebîri merkeze alan bir eserin henüz telif edilmediği, nitekim 

mezkur usûle dair yapılan çalışmaların iştikâk genel başlığı altında yapıldığı ve bunun 

teorik bilgi, şerh, örneklendirme ve eleştirme sınırlarının dışına çıkmadığı 

görülmektedir. Elinizdeki tez, iştikâk-ı kebîr usûlüne dair temel bilgilendirmeler 

yapmasının ötesinde, bu usûlün ne şekilde tahakkuk etmiş olabileceğine dair bir arka 

plan teklifinde bulunmakta, dahası bu usûlün yeni bir alanda uygulanmasının ilk 

denemesini sunmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

 

BÖLÜM II 

 

İŞTİKÂK 

 

2.1. İştikâk Mefhumu ve Mahiyeti  

 

İştikâk (اشِْتقَِاق) kelimesi,  ق –ق  –ش  kök harflerinin ifti`âl sıygasından mastarıdır. 

Mezkûr kök harflerden müteşekkil maddenin aslı, neticesinde tam bir ayrılma husûle 

gelsin ya da gelmesin, ister maddî ister manevî olsun, mutlak manadaki yarılmadır.1 

Nitekim, bir kimsenin bir şeyi yarması   2 شَقَقْتُ الش يْءَ أشَُقُّهُ شَقًّا فانْشَق ve  ِ3 شَققَْتهُُ بِ نِ صْ فَ يْ ن 

ibarelerinde görüldüğü üzere ifade edilmiştir. Bahsi geçen yarma işleminin sonucunda 

hâsıl olan yarığa;4 sopa, duvar ve camdaki çatlağa, yarığa;5 bir şeyde meydana gelen 

deliğe6  ُّالَش ق denilmiştir. Bir nesnenin ikiye yarılması sonrasında, birbirlerinin 

yarısı/yarımı olan bu iki parçadan her biri  ُّالَشِِّق ve  ُالَش قِيق olarak isimlendirilmiştir.7  ُّالَشِِّق 

ayrıca, dağın yahut bir şeyin yanı, tarafı8 veya o şeyin her iki yanı9 anlamlarına da 

gelmektedir. Uzun bez ve kumaş parçası; elbisenin yarısı10   شُق ة kelimesi ile 

müsemmadır. İçerisinde otların ve ağaçların bittiği, iki kum tepesi arasındaki yarık 

                                                           
1 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 3. bs., c. 10, 15 c. (Beyrut: Dâru’s-Sâdır, 1414), s. 181; Hasan Mustafavî, 

et-Tahkîk fî Kelimâti’l-Kur’âni’l-Kerîm, 1. bs., c. 6, 14 c. (Kâhire: Merkezü Neşri Âsâri’l-Allâmeti’l-

Mustafavî, 1385), s. 113. 
2 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn, c. 3, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikir, 

1399/1979), s. 170; Cevherî, İsmâîl b. Hammâd, Tâcü’l-Luga ve Sıhâhu’l-Arabiyye, thk. Ahmed 

Abdülgafûr Attâr, 4. bs., c. 4, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim li’l-Melâyîn, 1407/1987), s. 1503; İbn Manzûr, 

Lisânü’l-Arab, s. 181; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, thk. Mektebetü Tahkîki’t-Türâs fî Müesseti’r-

Risâle, 8. bs. (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle li’t-Tıbâa ve'n-Neşr ve't-Tevzî, 1426/2005), s. 898.  
3 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân, thk. Safvân Adnân Dâvûdî, 1. bs. (Dımaşk-Beyrut: 

Dâru’l-Kalem-Dâru’ş-Şâmiye, 1412), s. 459. 
4 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 459; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 181; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 898. 
5 Ezherî, Muhammed b. Ahmed, Tehzîbü’l-Luga, thk. Muhammed Avd Merab, 1. bs., c. 8, 8 c. (Beyrut: 

Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 2001), s. 205; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 181. 
6 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 459. 
7 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 204-205; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 171; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1502; 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 182, 183; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 898. 
8 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 204; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 171; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1502; İbn 

Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 182; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 898. 
9 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhim es-Sâmerrâî, c. 5, 8 c. (Beyrut: Dâru 

ve Mektebetü'l-Hilâl, t.y.), s. 7. 
10 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 460; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 184. 



8 
 

alan;11 kişinin kafasının ve yüzünün yarısında hissettiği ağrı  ُقِيقَة  kelimesi ile الَش 

belirtilmiştir.12 Elde ve bilekte beliren yarıklara   13;شُقوُق el, ayak ve yüz derisinin 

soğuktan ve başka sebeplerden dolayı çatlamasına14  ُالَشُّقَاق; insan ve hayvan derisinde 

görülen çatlağa15  ُالش قاق; dağlarda ve yeryüzünde oluşan çatlama ve yarılmaya16  ُالش قوُق 

kelimeleri ile işaret edilmiştir.  ُالَشُّقَاق esasen, devenin bileğinin yahut da toynağının yer 

yer çatlayıp yarıldığı, ona has olan bu hastalığı dile getirirken kullanılmıştır.17 

 

Kişinin başına gelen, nefsini ve bedenini adeta paramparça eden şiddetli durum  ُّالَشِِّق 

şeklinde adlandırılmış,18 bu türden bir meşakkate maruz kalması  ِ مَ ا بَ لَ غْ تُ  كَ ذَ ا إل   بشِِقِّ

 .ibareleriyle ifade edilmiştir 21 أصََابَ فلََُن ا شِقٌّ وَمَشَق ة   ve 20 شَق  عَليَْهِ الْْمَْرُ شَقًّا وَمَشَق ة   19,الن  فْ سِ 

İçerisinde (binbir türlü) meşakkatin olduğu uzak sefere;22 kendisine ulaşmada kişiye 

bir zahmetin, güçlüğün erişeceği bölgeye, yöreye, semte, araziye23  ُالَشُّق ة denmiştir. Atın 

zayıf düşmesi [kendini par(ç)alaması]  ُتشََق  قَ الفَرَس ibaresiyle belirtilmiştir.24 Ziyadesiyle 

öfkelenen (öyle ki içi öfkeyle dolmuş da parçalanmış, parçaları etrafa uçmuş, dağılmış) 

kimse hakkında  ِاِ حْ تَ دَ مَ  فَ طَ ارَ تْ  مِ نْ هُ  شِق ة  في الْرْ ضِ  وشِق ة  في الس  مَ اء ibaresi söylenmiştir.25 

Falancanın içerisinde bulunduğu topluluktan (parçalanıp) ayrılması فلَُنَ  شَق  الْعَصَا;
26 

                                                           
11 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 171; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 460; Zemahşerî, Esâsü’l-

Belâga, thk. Muhammed Bâsil Uyûn es-Sûd, 1. bs., c. 1, 2 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1419/1998), s. 515. 
12 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 8; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 206; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1502, 

1503; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 183, 185; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 898. 
13 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 170; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1502; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 

460; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 181. 
14 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 7; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 204. 
15 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 204; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 181. 
16 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 204. 
17 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 170; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1502; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 

460; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 181. 
18 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 204; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 171; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1502; 

Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 459. 
19 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 7. 
20 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 205; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 515; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 898. 
21 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 171. 
22 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 7; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 205; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

171; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1502; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 184; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 898. 
23 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 459. 
24 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 206; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 516; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

184. 
25 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 7; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 205; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

171; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1502; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 459; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 

s. 182. 
26 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 171; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1503; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 

515; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 183; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 898. 



9 
 

kişiler arasındaki birliğin bozulması ve ayrılığın çıkması  ُ27 شَق  العَ صَ ا بَ يْ نكََ  وَ بَ يْ نَه ibareleri 

ile beyan edilmiştir. Öz kardeşe, birbirlerine benzemelerinden ve sanki onun nesebinin 

kişinin kendi nesebinden yarılmış gibi olmasından hareketle,  ُالَش قِيق ismi verilmiştir.28 

Güneşin ufku yarıp doğması  ُبْحُ \الفجر  30;شَق  النبتُ  bitkinin toprağı yarıp belirmesi 29;شَق  الصُّ

azı dişinin eti yarıp çıkması  ِ بِيِّ  yıldırımın sağa sola sapmadan göğü 31;شَق   نَابُ الْبَعِيرِ \الص 

tam ortasından yarması ve ışığını etrafa saçması, dağıtması  ُ32;شَق  الْبَرْق kişinin güya 

ölüm ona gelmişçesine gözlerini hiç kırpmadan (dimdik, o şeyi bakışlarıyla 

yarıyormuşçasına) bakması  ِ33;شَق  بَصَرُ الْمَيِِّت atın hareket halindeyken sağa sola 

yönelmesi   يَشْتقَُّ فَرَس  فِي عَدوِْهِ يمَِين ا وَشِمَال;
34 kişinin kelamda ve tartışmada 

istikametini/kastını kaybedip sağa sola meyletmesi  ِ35 اشِْتقَ  فِي الْكَلَمَِ وَالْخُصُومَة ibareleri ile 

dile getirilmiştir. Kelamdaki iştikâk, kelamı böyle başka yönlere çekmek iken, harfteki 

iştikâk, harfin harften alınmasıdır.36 Kelimenin kelimeden alınması da iştikâktır.37 

 

Buraya kadar yapılan sözlük çalışmasından hareketle, iştikâkın ıstılahtaki karşılığı, 

lafızdan terkip açısından ona münasip olanın alınması ve alınan lafzın mezkur terkibe 

uyan manaya dâl kılınmasıdır. Amel (yani uygulama ve faaliyet olması) itibariyle 

yapılan bu izahta me’hûz, müştâk; me’hûz minh de, müştâk minh olmaktadır. İlim dalı 

olması bakımından ise, lafızların arasında asıl (kök mana) ve terkip açısından bir 

tenasübün bulunması ve ikisinden birisinin diğerine döndürülmesidir. Burada merdûd, 

müştâk; merdûd ileyh de, müştâk minh konumundadır.38 Velhasıl iştikâk, bir lafzın 

                                                           
27 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 460. 
28 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 7; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 171; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1502; 

Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 460; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 516; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 

s. 182; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 898. 
29 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 206; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 515; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

181. 
30 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 181. 
31 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 206; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1503; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 515; 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 181; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 898.  
32 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 206; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 515; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

181; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 898. 
33 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 206; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1503; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 515; 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 181; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 898. 
34 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 8; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 205; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

171; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 515; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 184; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 898. 
35 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 8; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 205; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

171; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1503; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 516; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

184; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 898. 
36 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1503; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 184. 
37 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 898. 
38 Tehânevî, Keşşâfu Istılâhâti’l-Fünûn ve’l-Ulum, thk. Ali Dehrûc, 1. bs., c. 1, 2 c. (Beyrut: Mektebetü 

Lübnân Nâşirûn, 1996), s. 206.  



10 
 

diğer bir lafızdan, mana ve terkip yönünden uyumlu; sıyga cihetinden ise farklı 

olmaları şartları göz önünde tutularak, çekip çıkarılmasıdır.39 Zikrolunan tarif, 

iştikâkın bütün kısımlarını ihtiva etmektedir. Mamafih, iştikâkın her bir nev`inin 

kendine has tanımı bulunmaktadır.   

 

2.2. İştikâkın Nevileri  

 

Klasik dilcilerin nazarında iştikâkın nevi üç tanedir. Bunların tasnifinde umumiyetle 

kök harfler ve açık münasebetin varlığı itibara alınmıştır.  

 

Lafızlar arasında, kök harfleriyle tertiplerinin aynı, ancak sıygalarının muhtelif olması 

itibariyle vuku bulan; kök harflerinin bir ve manalarının da mütenasip olmasıyla 

beraber, bu harflerin yerlerinin tertip gözetilmeksizin taklîb edilmesiyle tahakkuk 

eden; kök harflerin, sıfat veya mahreç açısından tenasübün var olduğu başka harfler 

ile değiştirilmesiyle (ibdâl) gerçekleşen türemelere sırasıyla iştikâk-ı sağîr; iştikâk-ı 

kebîr; iştikâk-ı ekber denilmiştir.40 Bu üçüne ilaveten, Araplar tarafından çokça 

bilinmeyen41 bir nev` daha mevcuttur: İştikâk-ı Kübbâr/Naht. Me’hûz ile me’hûz minh 

arasında lafız ve mana cihetlerinden münasebetin bulunması suretiyle, iki veya daha 

fazla lafızdan yahut da cümleden bazı harflerin atılıp diğer bir kısmın alınarak 

yapıldığı türetmedir. Türeyen bu yeni lafızda, iki veya daha fazla lafzın bazı harfleri 

ve bu lafızların delalet ettiği anlam vardır.42 Naht, diğer iştikâk nevileri ile lafız 

türetme noktasında birleşmekte, ancak müştak lafzın türetildiği asıl noktasında 

onlardan ayrılmaktadır.43  

 

İlk nev`e misal babında, iştikâkın ıstılâhî tarifinin evvelinde yapılan sözlük 

çalışmasındaki kelimeler zikredilebilir:  ق –ق  –ش  kökünden müştâk olan   انْشَق   ,أشُقُّ  ,شَق, 

قِيقَةُ  ,شُق ة   ,الَش قِيقُ  ,الَشِِّقُّ  ,الَش قُّ   Fark edileceği .اشِْتقَ   ,شِق ة   ,تشََق قَ  ,مَشَق ة   ,الش قوُقُ  ,الش قاقُ  ,الَشُّقَاقُ  ,شُقوُق   ,الَش 

üzere, zikrolunan kelimelerin kök harfleri ve bunların sıralanışı aynı, ancak sıygaları 

                                                           
39 Cürcânî, Seyyid Şerîf, et-Ta`rîfât, thk. Cemâ`atün mine’l-`Ulemâ, 1. bs., c. 1, 1 c. (Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1403/1983), s. 27.  
40 Cürcânî, et-Ta`rîfât, s. 27; Tehânevî, Keşşâf, s. 207.  
41 Subhî es-Sâlih, Dirâsât fî Fıkhı’l-Luga, 1. bs., c. 1, 1 c. (Dımaşk: Dâru’l-`İlm li’l-Melâyîn, 

1379/1960), s. 243.  
42 Abdullah Emin, el-İştikâk, 2. bs., c. 1, 1 c. (Kahire: Mektebetü’l-Hâncî, 1420/2000), s. 391.  
43 Subhî es-Sâlih, Dirâsât, s. 243; Muhammed el-Mübârek, Fıkhu’l-Luga ve Hasâ’isu’l-Arabiyye, c. 1, 

1 c. (Dâru’l-Fikr), s.149.  



11 
 

farklıdır. Böyle olmakla birlikte yine de aralarında anlam ilişkisi bulunmaktadır. 

İkincisine örnek olarak, mezkur kök harf grubunun üzerinden gidilirse, قشِّ   شقِّ  

verilebilir. Bu ikisi, ‘ayrılma’ ve ‘ayrı olma’ manalarında birleşmektedirler.44 

Üçüncüsü için, yine aynı kök harfler baz alınırsa,  ِّفقِّ   شق  maddeleri söylenebilir. 

Nitekim,  ُإنِْفقَ  الش يْء ibaresi, bir şeyin/nesnenin yarılması anlamına gelmektedir.45 Bu iki 

madde arasındaki ilişki, tebâ`ud temelindedir. ش harfinden ف harfine geçmekle, harfler 

mahreç bakımından uzaklaşmış, sıfat cihetinden birleşmişlerdir.46 Son olarak,  ِبسِْمِ الله

بسَْمَلَ   حَمْدلََ  الَْحَمْدُ للهِ  ; ةَ إل  بِاللهِ  ; حَوْقَلَ  لَ حَوْلَ وَلَ قوُ  عَبْشَمِيُّ  عَبْدُ شَمْسٍ  ; عَبْدرَِيُّ  عَبْدُ الد ارِ  ; ; 

  terkipleri, ‘naht’e örnek olarak gösterilebilir.47 عَبْدُ الْقيَْسِ  عَبْقسَِيُّ 

 

2.3. İştikâk - Sarf İlişkisi 

 

Sarf ve tasrîf kelimeleri temelde ‘çevirmek, döndürmek, dönüştürmek, değiştirmek’ 

manalarına gelmektedirler. Yalnız tasrîf kelimesinin ihtiva ettiği bu anlamlar daha 

mübalağalı şekildedir. Mezkur kavramların ıstılahta, amelî ve ilmî olmak üzere iki 

nev`î kullanımı mevcuttur: 

 Tasrîf, iki şekilde tatbik edilmiştir. Bunlardan ilki, tasrîf henüz bağımsız 

bir literatür haline gelmemiş ve halen daha nahiv ilminin konuları 

içerisinde işleniyor iken, yalnızca mesâ’ilu’t-temrîn ile ilintilidir ve onun 

mevzusu da er-riyâza ve’t-tederrub’tur. Şöyle ki, hayali bir kelimeden, 

                                                           
44 Mezkur istidlâle hüccet olması bakımından,  ِّشق maddesi çerçevesinde yeteri kadar izah yapılmıştır. 

 Kuraklık, kıtlık, meşakkat sebebiyle zayıf) قشَ  الْقَوْمُ قشُُوش ا maddesi kapsamında da, buna delil babında  قشِّ 

düşen kavmin vücutlarının sıhhati, gücü, kuvveti yerine geldi);  ُجُل  Sofradaki yemeklerin bir bu) قشَ  الر 

tarafından bir şu tarafından alıp yedi.);  َقشَ  الش يْء (Kir yahut bulaşık nev`inden bir nesneyi eliyle kazıyarak 

temizledi.);  ُقَش  الْقَوْم (Kavim süratle göçüp gitti.);  ُجُل  ;(.Bir oradan bir şuradan alıp yemek yedi) قَش شَ الر 

جُلُ مِنَ الْجُدرَِيِِّ أقََ  ;(.Kavim süratle göçüp gitti) إنِْقشَ  الْقَوْمُ  ش  الر   (Çıban yahut çiçek cinsi hastalıktan sağlığına 

kavuştu, iyileşti, şifa buldu.);  َُأقَشَ تِ الْبِلَد (Bir yerdeki kuraklık çok oldu.);  َِيِِّ تقَشَْقشََ مِنَ الْجُدر  (Çıban yahut 

çiçek cinsi hastalıktan sağlığına kavuştu, iyileşti, şifa buldu.);  Çıban yahut çiçek cinsi)  قشَْقشََ الْهِنَاءُ الْجَرَبَ 

hastalıktan sağlığına kavuşturdu, iyileştirdi, şifa bulmasını sağladı.);  ِقَرأتُ الْمُقشَْقِشَتيَْن (Gönüllerden küfür 

ve nifak tohumlarını temizleyen İhlâs ve Kâfirûn sûrelerini okudum.) ibareleri zikredilebilir. Bkz. İbn 

Manzûr, Lisânü’l-Arab, 3. bs., c. 6, 15 c. (Beyrut: Dâru’s-Sâdır, 1414), s. 336-337; Fîrûzâbâdî, el-

Kâmûsü’l-Muhît, thk. Mektebetü Tahkîki’t-Türâs fî Müesseti’r-Risâle, 8. bs. (Beyrut: Müessesetü’r-

Risâle li’t-Tıbâa ve'n-Neşr ve't-Tevzî, 1426/2005), s. 602.  
45 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhim es-Sâmerrâî, c. 5, 8 c. (Beyrut: 

Dâru ve Mektebetü'l-Hilâl, t.y.), s. 29; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn, 

c. 4, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikir, 1399/1979), s. 433; Cevherî, İsmâîl b. Hammâd, Tâcü’l-Luga ve 

Sıhâhu’l-Arabiyye, thk. Ahmed Abdülgafûr Attâr, 4. bs., c. 4, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim li’l-Melâyîn, 

1407/1987), s. 1544; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 3. bs., c. 10, 15 c. (Beyrut: Dâru’s-Sâdır, 1414), s. 

309; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, thk. Mektebetü Tahkîki’t-Türâs fî Müesseti’r-Risâle, 8. bs. 

(Beyrut: Müessesetü’r-Risâle li’t-Tıbâa ve'n-Neşr ve't-Tevzî, 1426/2005), s. 918.  
46 Sıfat ve mahreç ile alakalı daha ayrıntı bilgi için bkz. Abdullah Emin, el-İştikâk, s. 336-347.  
47 Abdulkadir Bayam, “Arap Dilinde İştikâk” (Yüksek Lisans Tezi, İzmir, Dokuz Eylül Üniversitesi, 

2002), s. 98.  



12 
 

bilhassa illetli olanlardan, kendi kökünde mevcut olmayan, ancak başka 

köklerde var olan kalıplarda, hakikatte dilde bulunup bulunmadığına ve bir 

anlam ifade edip etmediğine bakılmaksızın, sırf teorik kalıp bulma ve 

kalıba uydurma alıştırmaları amacıyla kelime türetilmiştir. İkincisi, tasrîfin 

müstakil bir ilim dalı haline gelmesinin sonrasındadır. Nitekim Ebû Osman 

el-Mâzinî (ö. 249/863), telif ettiği Kitâbu’t-Tasrîf adlı eserinde, mevcut 

Arapça kelimeleri ele almış, onların yapılarını incelemiş ve gerekli bilgileri 

böylelikle tekrardan tasnif etmiştir. Bu aşamada, ifade edilmek istenen 

mananın elde edilebilmesi için bir kelime farklı kalıplara 

dönüştürülmüştür.  

 Bir ilim dalı olarak tasrîf, kelime kalıplarının i`râb ve binâ dışındaki 

hallerinin kendileriyle bilindiği kuralları bilmektir.48 

 

Verilen malumatlar doğrultusunda tasrîfin, lügatin kelimelerinde ve morfolojisinde 

bulunan pek çok sayıdaki vezni, sıygayı tahlil ettiği idrak edilmektedir. İştikâk da bahsi 

geçen malzemelerle ilgilenmekte, ancak bunları aslı bakımından tetkik etmektedir. Bir 

başka deyişle, iştikâk, kelimenin cevherini; sarf ise, iştikâk sonrası vücut bulan heyeti 

incelemektedir.49  

 

2.4. İştikâk-ı Kebîre Doğru: Halîl b. Ahmed ve Kitâbu’l-Ayn 

 

Kur’ân-ı Kerîm’de geçen mahiyeti ve muhtevası kapalı lafızları anlamak ve şiirleri dil 

şahitleri olarak istimal etmek gibi gayelerle dil malzemesinin tespitine yönelik 

faaliyetler erken dönemden itibaren başlamıştır. Bu amaçla evvelâ, dillerinin fasih ve 

mûtemet olduğu telakki edilen kabilelerin yaşadıkları ve badiye olarak tabir edilen 

yerlere gidilmiş, ilk ağızdan kaynağı dinleme (semâ) usûlü ile dil malzemesi ve 

rastgele kelimeler derlenmiştir. İleriki dönemlerde ise, artık badiyelere yapılan ilmî 

seyahatler son bulmuş ve mezkur çalışma, müellifin kendisinden evvelki literatüre 

müracaat etmesi (iktibas ve tercih yöntemleri) ile yürütülmüştür. Sözlük çalışmalarının 

kronolojik olarak ilk aşaması addedilen bu safhanın akabinde, hususi bir mevzudaki 

                                                           
48 Musa Alak, “Sarf (Tasrif) İlmi”, içinde İslam Medeniyetinde Dil İlimleri: Tarih ve Problemler, ed. 

İsmail Güler (İstanbul: İSAM Yayınları, 2015), s. 112-115.  
49 Abdulkadir Bayam, “Arap Dilinde İştikâk”, s. 9.  



13 
 

yahut yakın anlamlı kelimelerin toparlandığı yeni bir döneme girilmiştir. Bu ikisinin 

ardından ise, bağımsız sözlüklerin telif edildiği devir başlamıştır.50  

 

Hicrî ikinci yüzyılda, Basralı âlimlerden Halîl b. Ahmed (ö. 175/791), Arap dilindeki 

kelimelerin bilcümlesini herhangi bir noksanlığın yahut da kaide dışı bir lafzın 

olmayacağı şekilde bir araya getirmek amacıyla Arap harflerine has bir usûl geliştirmiş 

ve taklîbe dayalı fonetik sistemi baz alarak Kitâbu’l-Ayn adlı sözlüğünü telif etmiştir. 

Mezkur usûl vasıtasıyla, muzâ`af sülâsîlerde iki madde ( ِّشق ve  ِّقش), muzâ`af olmayan 

sülâsîlerde altı madde (ر ح ب / ر ب ح / ح ر ب / ح ب ر / ب ر ح / ب ح ر) elde edilir. Benzer 

mantıktan hareketle, mücerred rubâ`ilerden yirmi dört maddenin, mücerred 

humâsîlerden ise yüz yirmi maddenin elde edinilmesi beklenir.51 Kitâbu’l-Ayn’da 

tatbik edilen taklîb usûlü, bittabi müstamel (kullanılan) ve mühmel (kullanım dışı olan) 

kelimeleri de izhar etmiştir. Nitekim her bir kök harf grubu için açılan bâbların baş 

kısmında, kullanımda olan maddelere işaret edilmiştir: رب،  ح ء معهماباب الحاء والراء والبا

 Mevzubahis edilen usûl meselesine 52.ر ح ب، ر ب ح، ح ب ر، ب رح، ب ح ر كلهن مستعملَت

ilaveten izah edilmesi gereken bir diğer husus da, harflerin tertibinde takip edilen 

sıradır. Halîl b. Ahmed’in nazarında harfler, muayyen bölgeleri ve boğumlanma 

noktaları olanlar ile ağız ve boğaz boşluğunda bulunanlar olmak üzere, ikiye 

ayrılmaktadır: Sahih ve cevf ( ُالوَاوُ واليَاءُ والْلِفُ الليَِّنَِةُ والهَمْزَة). Konuşmanın tamamen boğaz 

yoluyla tahakkuk etmesine ve sesin hammaddesinin içeriden gelen hava olmasına 

binaen, ilk mahreç boğaz, sonuncusu da dudak olur. Bu malumat doğrultusunda, 

Kitâbu’l-Ayn’da riayet edilen harf tertibi o halde şöyledir: غ، خ، ه، ح، ع (boğaz); ك، ق 

(küçük dil-damaksı/lehevî); ض، ش، ج (dil yahut damak ortası/şecriyye); ز، س، ص (dil 

ucu/esliyye); ت، د، ط (ön damak/nit’iyye); ث، ذ، ظ (diş eti/lesevî); ن، ل، ر (dil ucu ya da 

önü/zülkiyye); م، ب، ف (dudak/şefeviyye veya şefehiyye); همزة، ي، ا، و (cevf).53 

‘Hemze’nin noksanlaşması, değişmesi ve hazfe uğraması; ‘elif’in ne isimde ne de 

fiilde (zâid ya da mübdel olması haricinde) kelime başında gelmemesi; ‘he’nin 

                                                           
50 Soner Gündüzöz, “Arap Sözlük Bilimi ve Sözlük Çalışmaları”, içinde İslam Medeniyetinde Dil 

İlimleri: Tarih ve Problemler, ed. İsmail Güler (İstanbul: İSAM Yayınları, 2015), s. 32.  
51 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhim es-Sâmerrâî, c. 1, 8 c. (Beyrut: 

Dâru ve Mektebetü'l-Hilâl, t.y.), s. 28. 
52 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhim es-Sâmerrâî, c. 3, 8 c. (Beyrut: 

Dâru ve Mektebetü'l-Hilâl, t.y.), s. 213.  
53 Ahmed Muhammed Sâlim ez-Züvey, “Halîl b. Ahmed Râ’idü ‘İlmi’l-Esvât” Mecelletü Külliyyeti’l-

Âdâb, sayı 9. 



14 
 

mehmûs, hafî ve sessiz olması hasebiyle, zikrolunan bu üç harfle başlanmamıştır.54 

Mevzubahis edilen sıralamaya misal olması bakımından,  باب الحاء واللَم والميم معهما ح م

  .maddelerinin tertibi zikredilebilir 55 ل، ح ل م، م ل ح، م ح ل، ل ح م كلهن مستعملَت

 

Halîl b. Ahmed’in tesiri altında kalan müelliflerden İbn Düreyd (ö. 321/933), 

Cemheretü’l-Luga; Ebû Ali el-Kâlî (ö. 356/967), el-Bâri` fi’l-Luga; Ezherî (ö. 

370/980), Tehzîbü’l-Luga; Zübeydî (ö. 379/989), Muhtasaru’l-Ayn; Sâhib b.  Abbâd 

(ö. 385/995), el-Muhît; Temmâm b. Gâlib (ö. 436/1044), el-Mûâb; İbn Sîde (ö. 

458/1066), el-Muhkem adlı sözlüklerinde taklîb sistemini uygulamışlardır. Üstelik, 

Ezherî tarafından dizilen bir beyitteki kelimelerin ilk harflerine dikkatli bir şekilde 

bakıldığında, kendisinin Tehzîbü’l-Luga’da harfleri tertiplerken Kitâbu’l-Ayn’daki ile 

aynı sırayı takip ettiği idrak edilecektir:  

 

 عن حزن هجر خريدة غنِّاجة .. قلبي كواه جوى  شديد ضرارِ 

 صحبي سيبتدئون زجري طُل با  .. دهشي تطََلُّب ظالمٍ ذي ثارِ 

 56 رغما  لذي نصحي فؤادي بالهوى .. متلهب  وذوي الملَم يماري

 

2.5. İştikâk-ı Kebîrin Doğuşu: İbn Cinnî ve el-Hasâ’is  

 

Hicrî dördüncü yüzyıla gelindiğinde, Bağdatlı âlimlerden İbn Cinnî (ö. 392/1002), 

Halîl b. Ahmed tarafından geliştirilen taklîb usûlünü, taklîb edilen kelimeler arasında 

anlam itibariyle bir münasebetin bulunduğunu söyleyerek bir merhale daha ileri 

taşımıştır.57 Serdedilen mezkur görüşte, sülâsî asıl alınıp taklîb usûlü (kök harflerin 

mekanlarının değiştirilmesi) ile kendisinden altı kelime türetilmekte ve bu kelimeler 

bilcümlesini teşmil edecek ve tamamı için geçerli olacak bir anlam üzere 

                                                           
54 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhim es-Sâmerrâî, c. 1, 8 c. (Beyrut: 

Dâru ve Mektebetü'l-Hilâl, t.y.), s. 17; Süyûtî, el-Müzhir fî `Ulûmi’l-Luga ve Envâ`iha, thk. Fuâd Ali 

Mansûr, 1. bs., c. 1, 2 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1998), s. 70.  
55 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhim es-Sâmerrâî, c. 3, 8 c. (Beyrut: 

Dâru ve Mektebetü'l-Hilâl, t.y.), s. 240. Başlıkta ح م ل  maddesinin olmayışından hareketle, bu maddenin 

mühmel olduğu kanaatine varılmamalıdır. Nitekim Ezherî, bu maddenin müstamel olduğunu şeklinde 

belirtmektedir: حمل، حلم، لحم، لمح، ملح، مَحل: مستعملَت. Bkz. Ezherî, Muhammed b. Ahmed, Tehzîbü’l-Luga, 

thk. Muhammed Avd Merab, 1. bs., c. 5, 8 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 2001), s. 58. 
56 “Arşîf Müntede’l-Fasîh – 3,” el-Mektebetü’ş-Şâmiletü’l-Hadîse, Haziran 9, 2022, https://al-

maktaba.org/book/31862/20056.   
57 Yalnızca İbn Cinnî değil, İbn Fâris ve çağdaşları da taklîblerin arasında bağlantı kurmuşlar ve onların 

arasındaki ortak genel manayı istidlâl etmişlerdir. Bkz. Subhî es-Sâlih, Dirâsât, s. 190. Dahası, İbn 

Cinnî’nin aktardığına göre hocası Ebû Ali el-Fârisî de bu usûlü kullanmıştır. Bkz. İbn Cinnî, el-Hasâ’is, 

4. bs., c. 2, 3 c. (Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyyeti’l-`Âmme li’l-Kitâb, t.y.), s. 141.  

https://al-maktaba.org/book/31862/20056
https://al-maktaba.org/book/31862/20056


15 
 

birleş(tiril)mektedir. Şayet bunların arasından, elde edilen ortak manaya uzak kalanlar 

olursa, onlar da te’vîl ile bu manaya döndürülmektedir.58 Halîl b. Ahmed, taklîbe 

dayalı fonetik sistemi baz alarak telif ettiği sözlükte yalnızca sülâsî asılla yetinmemiş, 

rubâ`î ve humâsî olanlara da yer vermiştir. İlaveten, kullandığı bu sisteme iştikâk 

nazarı ile de bakmamıştır. İbn Cinnî ise sadece sülâsî asıl üzerinden tahakkuk eden bir 

taklîbten bahsetmiş, mukalleb madde ile kelimelerin bir ortak mana üzere 

birleştiklerini belirtmiş ve bu usûlü iştikâkın nevilerinden addetmiştir.59 Fark edileceği 

üzere, Halîl b. Ahmed’in leksikografik-fonetik zinciri alınıp, semantik-fonetik bir 

zincire dönüştürülmüştür. İbn Cinnî öne sürmüş olduğu bu görüşe iştikâk-ı ekber adını 

vermesine ve telif etmiş olduğu el-Hasâ’is’te bu isimlendirme ile müstakil bir bâb 

açmasına rağmen, kendisinden sonra gelen dilciler onu iştikâk-ı kebîr olarak 

adlandırmışlardır.60 Bunun dışında, sarfî kalb ile karıştırılmaması amacıyla, lugavî 

kalb; ‘kalb’in iştikâkın araştırmalarından olması hasebiyle de iştikâkî kalb de 

denilmiştir.61  

 

İştikâk-ı kebîri İbn Cinnî’nin nazarında mümkün kılan amil, harfin ifade ve işaret edici 

değeri ile yakından alakalıdır. Nitekim, her maddedeki her bir harf kendi zatî ve özel 

medlûlüne delalet ettiği için, maddelerin ihtimal dahilindeki yönlerine göre taklîb 

edilmesinde bir sorun yoktur. Benzer şekilde, fâul kelimenin, `aynel kelimenin yahut 

da lâmel kelimenin; `aynel kelimenin, lâmel kelimenin veya fâul kelimenin; lâmel 

kelimenin, fâul kelimenin ya da `aynel kelimenin yerine geçmesinde de bir sorun 

yoktur. Velhasıl-ı kelam, iştikâk-ı kebîr, maddenin ifade ve işaret edici harflerinin 

toplamıyla delalet ettiği genel anlama tesir etmemektedir.62 Mevzunun daha iyi 

anlaşılabilmesi amacıyla, İbn Cinnî’nin el-Hasâ’is’te tatbik etmiş olduğu misallerden 

                                                           
58 İbn Cinnî, el-Hasâ’is, s. 136.  
59 Sâdık Ebû Süleymân, “Envâ`u’l-İştikâk fi’l-`Arabiyye beyne’l-Kudemâ ve’l-Muhdesîn: Dirâsetün 

Lugaviyyetün Nakdiyyetün”, Pluto Journals 11/12 (1993 1992): 136. 
60 Tarihî seyir içerisinde lügat alimlerinin iştikâk-ı kebîri ne şekilde isimlendirdiğine dair daha ayrıntılı 

okuma yapmak için bkz. Abdülmaksûd Muhammed Abdülmaksûd, “Mefhûmu’l-İştikâki’s-Sarfî ve 

Tadavvuruhu fî Kütübi’n-Nahviyyîn ve’l-Usûliyyîn”, Âlemü’l-Kütüb 23, sy 5-6 (2002): 395-402. 
61 Abdullah Emin, el-İştikâk, s. 2. İştikâk-ı kebîrin ‘kalb’ şeklinde isimlendirilmesine yöneltilen eleştiri 

hakkında okuma yapmak için bkz. Sâdık Ebû Süleymân, “Envâ`u’l-İştikâk fi’l-`Arabiyye beyne’l-

Kudemâ ve’l-Muhdesîn”: 136-138. 
62 Subhî es-Sâlih, Dirâsât, s. 205. Muhammet Mücahit Asutay, ses-anlam ilişkisinin iştikâk-ı kebîr ve 

iştikâk-ı ekber şekillerindeki tezahürlerinden ve bu mevzunun dilin menşei kapsamında sunulan 

görüşlerden ‘yansıma/tabiattaki sesleri taklîd’ teorisiyle olan ilgisinden bahsetmektedir. Nitekim 

bilindiği üzere İbn Cinnî, dilin menşeinin rüzgâr sesi gibi tabiattaki sesleri taklîde dayandığı 

görüşündedir. Daha ayrıntılı okuma için bkz. Muhammet Mücahit Asutay, “Arap Anlambilimi ve Arap 

Anlambiliminin el-Hasâ’is’teki Temelleri” (Doktora Tezi, Atatürk Üniversitesi, 2013), s. 48-53.  



16 
 

birini burada aktarmak yerinde olacaktır: ل – و – ق  / Ka – Ve – Le harflerinin taklîb 

edilmesinden doğan ق و ل، ق ل و، و ق ل، و ل ق، ل ق و، ل و ق maddelerinin ortak manası 

‘sürat, hafiflik ve hareket’tir.63  

 

Tablo 2.1. el-Hasâ’is’te Geçen ل – و – ق  / Ka – Ve – Le Örneği 

 

Madde Kelime Mana Ortak Mananın Tezahür Ediş Şekli 

 Söz القوَْلُ  ق و ل

Ağzın ve dilin sözü çıkarabilmek için hızlı bir 

surette hareket etmesi ve sözün dile kolay gelen 

bir iş olması. 

لْوُ القِ  ق ل و  
Vahşi 

eşek 

Bu hayvanın uçarcasına hareket etmesi. 

 قَلىَ 
Yağda 

kızarttı 

Kavrulan ve kızartılan nesnenin kuruyup 

hafiflemesi ve bu sebeple çok çabuk hareket 

etmesi. 

لُ الوَقِ  و ق ل  
Dağ 

keçisi 

Bu hayvanın hareket ederken süratli olması.  

  .Tırmandı Bu eylemin bir hareket ifade etmesi توََق لَ  

قُ يَلِ  – وَلقََ  و ل ق  
Süratli 

oldu 

Kelimenin ihtiva ettiği anlamın kendisi.  

 .Kartal Bu hayvanın çabuk ve kolay davranması اللقَْوَةُ  ل ق و

وقةَُ اللُّ  ل و ق  Tereyağı 
Bu gıdanın hızlı ve zahmetsiz bir şekilde erimesi, 

dahası suhulet ile hazmedilebiliyor olması. 

 

İbn Cinnî’nin iştikâk-ı kebîrin mahiyetine dair yapmış olduğu izahtan onun, taklîbin 

yalnızca sülâsî asıllarda tahakkuk ettiği şeklinde bir görüşte olduğu anlaşılmaktadır. 

Lakin, kendinden sonra gelenlerin -Seyyîd Şerîf Cürcânî, Tehânevî, Abdullah Emin… 

vb.-64 yaptıkları tariflerden hareketle iştikâk-ı kebîr usûlü ile taklîbe uğrayan 

maddelerin sadece sülâsî asıllar ile mahdut olmadığı gözlemlenmektedir:  

                                                           
63 İbn Cinnî, el-Hasâ’is, 4. bs., c. 1, 3 c. (Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyyeti’l-`Âmme li’l-Kitâb, t.y.), s. 5-

13. Daha fazla örnek için ayrıca bkz. İbn Cinnî, el-Hasâ’is, s. 14-18; İbn Cinnî, el-Hasâ’is, 4. bs., c. 2, 

3 c. (Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyyeti’l-`Âmme li’l-Kitâb, t.y.), s. 136-139.  
64 İştikâk-ı Kebîr: Bir kelimeyi diğer bir kelimeden bazı harflerinin sıralamasını öne geçirme yoluyla 

değiştirerek almaktır. Bu iki kelime arasında anlam ve harfler açısından tenasüb vardır. Bir başka 

deyişle, iki kelime arasında, tertip haricinde, lafız ve mana bakımından münasebetin bulunmasıdır. Bkz. 

Cürcânî, et-Ta`rîfât, s. 27; Tehânevî, Keşşâf, s. 207; Abdullah Emin, el-İştikâk, s. 389.  



17 
 

- Muzâ`af Sülâsîler:   قَد ve   َدق nın her ikisi de, ‘bir şeyin parçalarının birbirinden 

ayrılması’ manasında birleşirler.65  

- Muzâ`af Olmayan Sülâsîler:  َقَصَفَ الخَطَب ile  َفقََصَ البيَْض ibarelerindeki fiiller 

‘kırdı’ manasında bir araya gelmektedirler.66  

- Mezîd Sülâsîler:  َوكَب لَهُ  كَل بَ الْسِير  ibarelerinin her ikisi de esirin demir parçasına 

bağlanmasına delalet etmektedirler.67 

- Muzâ`af Rubâ`îler:  ْتت بالس بُع وجَهْجَهْ هَجْهَج  ibarelerinin her ikisi de yırtıcı bir 

hayvana bağırma ve onu engelleme ile alakalıdır.68  

- Mücerred Rubâ`îler:  َرَهْسَمَ وَرَهْمَس kelimelerinin her ikisi de ‘çoğunu 

açıklamadan biraz söz getirme’yi ifade etmektedirler.69 

- Mezîd Rubâ`îler:  ِّسَحاب  مُكْفَهِرٌّ ومُكْرَهِف ibareleri, giderek koyulaşan bulut 

anlamındadır.70  

- Humâsîler: زَبَرْجَد ve َزَبَرْدج kelimeleri, ‘sarı yakut’ manasında 

kullanılmaktadır.71  

 

Kök harflerinden bazılarının takdîm ve te’hîr edildiği iki kelimeden her birinin de asıl 

olması mümkündür. Mesela,  َذَ بَ جَ وَ  بَ ذَ ج  lafızlarından birisi diğerinden taklîb edilmiş 

değildir. Nitekim, her ikisinin de kullanımı mevcuttur. Lakin bunun aksi bir durumla 

karşı karşıya kalınırsa, o zaman taklîbe uğrayan iki kelimeden hangisi asıl, hangisi fer` 

olur? Bu da, asıl ve fer`in belirlenmesindeki ana kıstasın ne olabileceği meselesini 

gündeme getirmektedir. Mezkur suale cevap babında İbn Cinnî, “taklîbe uğrayan iki 

lafızdan hangisinin kullanımı daha çok olursa, o asıldır” şeklinde bir izahta 

bulunmuştur. Bir başka deyişle, kullanımı diğerinden daha az olan yahut diğeri ile eşit 

olmayan lafız fer`dir.72 Abdulkadir b. Mustafa el-Mağribî’nin el-İştikâk ve’t-Tâ`rîb 

aslı eserinde yapmış olduğu açıklama ise şu şekildedir:  

 

                                                           
65 Subhî es-Sâlih, Dirâsât, s. 205.  
66 Se`âlibî, Ebû Mansûr, Fıkhu’l-Luga ve Sırrü’l-`Arabiyye, thk. Abdurrezzâk el-Mehdî, 1. bs., c. 1, 1 

c. (İhyâ’u’t-Türâsi’l-`Arabî, 1422/2002), s. 166.  
67 Abdullah Emin, el-İştikâk, s. 387.  
68 İbn Sîde, el-Muhassas, thk. Halîl İbrâhim Ceffâl, 1.bs., c. 4, 5 c. (Beyrut: Dâru İhyâ’i’t-Türâsi’l-

`Arabî, 1417/1996), s. 213.  
69 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 3. bs., c. 6, 15 c. (Beyrut: Dâru’s-Sâdır, 1414), s. 103; İbn Manzûr, 

Lisânü’l-Arab, 3. bs., c. 12, 15 c. (Beyrut: Dâru’s-Sâdır, 1414), s. 258.  
70 İbn Sîde, el-Muhassas, s. 214. 
71 Abdullah Emin, el-İştikâk, s. 387. 
72 İbn Cinnî, el-Hasâ’is, s. 71-73, 78.  



18 
 

İlk kıstas: Araplar arasında yaygın olan ve en çok telaffuz edilen kelime asıl kabul edilir. 

Daha az kullanılan ve halk arasında yaygın olmayan kelime ise fer` kabul edilir. Buna göre; 

 جَذْب fiiline nazaran Araplar arasında daha çok kullanıldığından dolayı جَبَذَ  kelimesi جَذْب

kelimesi asıl,  َجَبَذ kelimesi ise fer`dir. 

İkinci kıstas: Aynı manada olan bir kelime diğer kelimeye kıyasla delalet etmiş olduğu mana 

ile daha güzel pekiştirilmiş ise ya da ayrıca diğer kelimede bulunmayan manaları da 

kendisinde barındırıyorsa o kelime asıl kabul edilir, diğer kelime ise fer` sayılır. Örneğin; 

 ”kelimesi sadece “çekmek جَبَذَ  .kelimesi “çekicilik, sevimlilik ve cazibe” anlamındadır جَذْب

anlamında kullanılmaktadır. Bu sebeple جَذْب kelimesi asıl,  َجَبَذ kelimesi ise fer` kabul edilir.73 

 

Bu iki zıt yaklaşıma mukabil, Sîbeveyhi de  َذَ بَ جَ وَ  بَ ذَ ج  kelimelerinin ortak bir kökten 

türemedikleri gibi bunlardan birisinin asıl, diğerinin ise fer` olamayacağını 

söylemiştir.74 Zikrolunan üç muhtelif görüşten hareketle, mevzubahis edilen asıl-fer` 

meselesine standart bir çözüm getirilemediği anlaşılmaktadır.  

 

Peki, iştikâk-ı kebîrin dilde genel bir şey olduğu, öyle ki her köke tatbik edilebileceği 

şeklinde bir iddiada bulunulabilir mi? Hayır. Nitekim, İbn Cinnî’nin nazarında, 

âlimlerin ekseriyeti tarafından kabul gören iştikâk-ı sağîr dahi tamamen 

uygulanamazken, iştikâk-ı kebîrin uygulanması bittabi daha zordur, ancak daha hoş ve 

takdire şayandır. Şayet İbn Cinnî tarafından takdim edilen bu usûle sahip çıkılıp tâbi 

olunursa, ihtiyaç anında muhakkak ki yardım elini uzatacaktır.75  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
73 Sabri Yıldırımer, “Arap Dilinde İştikāk ve Abdulkâdir b. Mustafa el-Mağribî’nin el-İştikāk ve't-Ta‛rîb 

Adlı Eseri” (Yüksek Lisans Tezi, Bayburt Üniversitesi, 2018), s. 36.  
74 Abdullah Bedeva, “Tahir b. 'Aşûr’un et-Tahrîr ve’t-Tenvîr’inde İştikāk” (Doktora Tezi, Bingöl 

Üniversitesi, 2019), s. 128.  
75 İbn Cinnî, el-Hasâ’is, 4. bs., c. 2, 3 c. (Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyyeti’l-`Âmme li’l-Kitâb, t.y.), s. 

140-141. 



19 
 

 

BÖLÜM III 

 

SÖZLÜK ÇALIŞMASI:  

İŞTİKÂK-I KEBÎR’DE ORTAK MANANIN İMKANI 

 

Giriş bölümünde de değinildiği üzere, tezdeki en öncelikli mesele, iştikâk-ı kebîr usûlü 

ile taklîbe uğrayan maddeler arasındaki ortak mananın mevcudiyetinin imkanı ile 

alakalıdır. Buradan hareketle, bu bölümde, iki farklı sülâsî asılın mukallebleri muhtelif 

sözlükler vasıtasıyla tetkik edilecek ve bir ortak manada birleşip birleşmedikleri 

denetlenecektir. Bahsi geçen bu iki sülâsî asıl,  ر –ح  –ب  / Be – Ha – Ra ve  م –ل  –ح  / 

Ha – Le – Me dir. Mezkur sülâsî asılların seçimine yön veren amil, tezin bir diğer 

gayesi ile ilintilidir: İştikâk-ı kebîr usûlü neticesinde elde edilen, mukalleb maddelerin 

tümünü kapsayan ve tamamı için muteber olan, ortak mananın ne türden bir faydası 

vardır? Bu meseleye müşahhas bir çözüm olması açısından, tatbik sahası olarak Kur’an 

ayetleri tercih edilmiştir. Tetebbu alanını olabildiğince geniş tutabilmek adına, 

mukalleb maddelerin tamamının hem müstamel olması hem de Kur’ân’da geçmesi 

hedeflenmiştir. Yapılan araştırma sonuncunda, sayılan kıstaslara uyan yalnızca bu iki 

asıl bulunabilmiştir. Zikrolunan mukalleb maddeler, Halîl b. Ahmed’in mahreç 

sistemine göre değil, alfabetik sıraya riayet edilerek ele alınacaktır. Bahsi geçen iki 

asılın mukalleblerinin tetkikinin bitiminde, ‘Değerlendirme’ başlığı altında, ortak 

mananın olup olmadığı ele alınacaktır.  

 

ر –ح  –ب    .3.1  / Be – Ha – Ra Harflerinden Müteşekkil Mukalleb Maddeler 

ر –ح  –ب   .3.1.1  / Be – Ha – Ra  

 

 parçalara bölünen yahut yarılan yeryüzünde meydana ,البَحْرُ  kelimesinin zıddı76 olan البرُّ 

gelen yarıkların ve çatlakların, su için bir ikamet yeri olmasından77; bol miktarda suyu 

                                                           
76 Cevherî, İsmâîl b. Hammâd, Tâcü’l-Luga ve Sıhâhu’l-Arabiyye, thk. Ahmed Abdülgafûr Attâr, 4. bs., 

c. 2, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim li’l-Melâyîn, 1407/1987), s. 585; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 3. bs., c. 4, 

15 c. (Beyrut: Dâru’s-Sâdır, 1414), s. 41.  
77 Ezherî, Muhammed b. Ahmed, Tehzîbü’l-Luga, thk. Muhammed Avd Merab, 1. bs., c. 5, 8 c. (Beyrut: 

Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 2001), s. 25. 



20 
 

bir arada toplayıp barındırabilen mekanın genişliğinden78; hassaten derinliğinden, 

genişliğinden ve yaygınlığından79 dolayı bu şekilde isimlendirilmiştir. Bununla 

beraber, Arapların tatlı ve tuzlu suyu, çoğaldığında böyle adlandırmış olması80;  ُارَة  البَحِّ

ile ilintili olarak, gemi tayfasının deniz hakkında çok bilgili olması81; bilhassa tuzlu 

olması82; bol miktardaki su veya tuzlu su olması83 gibi sair etmenler de birer sebep 

olarak gösterilmişlerdir. Çoğulu   أبْحُر  وبحُور  وبِحار dur.84 İsm-i tasğîri   أبُيَْحِر şeklinde gelir, 

  değildir.85 بحَُيْر  

 

Bazen ‘gözle görülen genişlik’ ciheti itibara alınmış ve buna benzetme yapılarak, bir 

kimsenin bir mekanı denizin boyutunda genişletmesi بَحَرْتُ كَذا 
86; mekanın, o kadar 

genişlemesi neticesinde, genişlikte deniz gibi olması da  ُ87 اسِْتبَْحَرَ المَكان ibareleriyle ifade 

edilmiştir. Ancak çoğunlukla herhangi bir şeyde genişliğe, derinliğe ve bolluğa 

ulaşmış her şey için  ُالبَحْر denilmiştir.88  

 

Cömertlikte deniz misali olan, malı elinden deniz suyu gibi bol bol akan kimse için 

جُلُ البَحْرُ   denmiştir.89 Suyu bol olan, yaz mevsiminden evvel diklemesine yavaşça الر 

                                                           
78 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân, thk. Safvân Adnân Dâvûdî, 1. bs. (Dımaşk-Beyrut: 

Dâru’l-Kalem-Dâru’ş-Şâmiye, 1412), s. 108; Fîrûzâbâdî, Besâ’iru Zevi’t-Temyîz fî Letâ’ifi’l-Kitâbi’l-

`Azîz, thk. Muhammed Ali en-Neccâr, c. 2, 6 c. (Kâhire: Meclisü’l-A`la li’ş-Şuûni’l-İslâmiyye - Lecnetü 

İhyâi’t-Türâsi’l-İslâmî, 1996), s. 225-226; Mütercim Âsım Efendi, el-Okyânûsu’l-Basît fî Tercemeti’l-

Kâmûsi’l-Muhît, çev. Mustafa Koç ve Eyyüp Tanrıverdi, 1. bs., c. 2, 6 c. (İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı, 2013), s. 1739.  
79 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhim es-Sâmerrâî, c. 3, 8 c. (Beyrut: 

Dâru ve Mektebetü'l-Hilâl, t.y.), s. 219; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 25; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, thk. 

Abdüsselâm Muhammed Hârûn, c. 1, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikir, 1399/1979), s. 201; Cevherî, Tâcü’l-

Luga, s. 585; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 41. 
80 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, thk. Remzi Münîr el-Balebekî, 1. bs., c. 1, 3 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim 

li’l-Melâyîn, 1987), s. 273.  
81 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, thk. Muhammed Bâsil Uyûn es-Sûd, 1. bs., c. 1, 2 c. (Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998), s. 47.  
82 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 109; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 41. “ ُالبَحْر  ile hem tatlı hem de 

tuzlu su; sadece tuzlu su; sadece tatlı su kastedilmiştir.” diyenlerin delilleri için bkz. İbn Manzûr, 

Lisânü’l-Arab, s. 41-42. 
83 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, thk. Mektebetü Tahkîki’t-Türâs fî Müesseti’r-Risâle, 8. bs. (Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle li’t-Tıbâa ve'n-Neşr ve't-Tevzî, 1426/2005), s. 346.  
84 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 585; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 41; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

346. 
85 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 346. Diğer kaynaklarda   بُحَيْرَة için denilmiştir ki: Küçük deniz. Buna 

ilaveten, tek bir damla kalmayıncaya kadar sularının çekilmesi ya da kuruması Deccal’ın çıkışının 

alameti olarak görülen Taberiye Gölü ( َالبُحَيْرَةُ ال تِي فِي طَبَرِي ة) ise muazzam bir denizdir. Bkz. Halîl b. 

Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 220; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 26; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 44.  
86 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 108-109. 
87 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 47. 
88 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 109.  
89 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 201; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 44; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 346.  



21 
 

gelen bulut ٍبنَاتُ  بَحْر şeklinde isimlendirilmiştir.90 Ziyadesiyle koşan at, deniz ya da 

derya ile nitelendirilmiştir:  ُالفَرَسُ البَحْر. Hakeza Hz. Peygamber (sav.), bindiği bir at 

(Ebû Talha’nın atı) için “ا ”وَجَدتْهُُ بَحْر 
91 ya da “  إن  وَجَدنْاهُ  لبََحْرا” kavlini serdetmiştir.92 Buna 

ilaveten,  ُالبَحور  da fazlasıyla koşa ata delalet etmektedir.93  

 

Rahmin derinliğini ifade ederken de  ُالبَحْر kelimesi kullanılmıştır. Buna binaen, halis 

koyu kırmızı kan ya da karnın içindekinden daha koyu olan, kıpkırmızı kan için   دمَ  باحِر

 kelimesine nispet edilmesinin, ‘kanın البَحْر ifadesinin الد مُ البحرانيُّ  denmiştir.94 وبَحْرانيٌّ 

çokluğu’ sebebiyle olduğu da söylenmiştir.95 İbn Abbas’a (r.anh), hayız müddeti 

tamamlanmasına rağmen kendisinden kanın geldiği kadın hakkında soru sorulduğu 

zaman “Her namaz vakti için abdest alıp namaz kılmalı, ancak ne zaman ki adet kanı 

 geldi, o zaman namazdan uzak durmalı.” şeklinde cevap vermiştir.96 Bir (الد مُ البحرانيُّ )

kimsenin burnundaki kızarıklığın artması, burnunun çok kızarması  ُأبْحَرَ الرَجُل ibaresi 

ile ifade edilmiştir.97  

 

Otlu, sulu, bayındır mekân98; köy, kırsal alan; yemli, yemişli, nimeti bol olan yer  ُالبَحْر 

olarak adlandırılmıştır. Nitekim Rum 30/41.ayette99 geçmekte olan الْبَحْر kelimesi de 

aynen bu şekilde beyan edilmektedir. Çünkü deniz, içerisinde suyun bulunduğu bir 

mekandır, dolayısıyla da dahilinde ne fesâd ne de salâh zuhur edebilir.100 Belde; 

                                                           
90 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 220; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 27; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 585; 

Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 109; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 46; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 346. Aynı manaya gelecek şekilde  ٍبنَاَت بَخْر da denilebileceği; doğru olanın  ٍبنَاتُ بَحْر değil,  َناَتُ ب

 .olduğu… vb. aktarımlar için bkz. Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 27; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s بَخْرٍ وَبنَاتُ مَخْرٍ 

585; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 46.  
91 Buhârî, Muhammed b. İsmâîl, el-Câmi`u’s-Sahîh, thk. Mustafa Dîb El-Bugâ, 5. bs., c. 5, 7 c. (Dımaşk: 

Dâru İbn Kesîr, Dâru’l-Yemâme, 1414/1993), s. 2244; Tirmizî, el-Câmi`u’l-Kebîr, thk. Beşşâr Avvâd 

Ma‘rûf, 1. bs., c. 3, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1996), s. 309.  
92 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 28; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 585; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 109; 

Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 47; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 42, 44; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 346. Manası: “Onu koşusunda bir derya gibi bulduk.”  
93 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 346. 
94 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 28; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 203; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 585; 

Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 47; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 46; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

346. 
95 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 46. 
96 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 28; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 46. 
97 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 25; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 45; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

347. 
98 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 346. 
 İnsanların kendi elleriyle yapıp :ظَهَرَ الْفسََادُ فِي الْبَرِِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبتَْ ايَْدِي الن اسِ لِيُذٖيقَهُمْ بَعْضَ ال ذٖ ي عَمِلوُا لَعَل هُمْ يَرْجِعوُنَ  99

ettikleri yüzünden karada ve denizde düzen bozuldu; böylece Allah -dönüş yapsınlar diye- işlediklerinin 

bir kısmını onlara tattırıyor. 
100 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 44. 



22 
 

yeryüzündeki alçak, obruk yer; muazzam genişlikte ve büyüklükte olan bahçe; suyun 

toplanıp biriktiği yer;101 Hz. Peygamber’in (sav.) şehrinin ismi (Medine-i Münevvere); 

içerisinde nehrin aktığı, suyun toplanıp biriktiği, birikinti su gölceğizi olan her 

köy/kasaba  ُالبَحْرَة şeklinde isimlendirilmiştir.102 Suyun toplanıp biriktiği alanın çok 

olması, çoğalması  ُأبْحَرَتِ الْرْض ibaresi ile ifade edilmiştir.103 Bir kimsenin bir 

başkasını, görme kastı olmaksızın, tesadüfen görmesi halinde bu duruma işareten  َأبْحَر

جُلُ  بَحْرَةَ  ةَ صَحْرَ  هُ تُ يْ لقَِ  denmiştir. Arapların kelamından olan الر   ibaresi de bu mananın 

kapsamındadır.104 

 

Geniş ve derinlemesine ilim ve bilgi sahibi olan kişiye de البَحْر kelimesi ile işaret 

edilmektedir.105 Keza İbn Abbâs (r.anh), ilminin veya bilgisinin çokluğundan ve 

genişliğinden dolayı الْبَحْر şeklinde vasıflandırılmıştır.106 Bunun mukabilinde, 

cehaletinin ve bilgisizliğinin artması hasebi ile, ahmak, budala; yalancı konumunda 

olan kimse  ُجُلُ الْبَاحِر  ’.olarak nitelendirilir.107 ‘Deniz gibi yayıldı, yayılıp geniş oldu الر 

manasındaki  َاسْتبَْحَر ve ‘Genişlikte ve çoklukta deniz gibi uçsuz bucaksız oldu.’ 

anlamındaki  َر رَ   ,استبَْحَرَ في العِلْمِ  :fiillerin108 ilim çerçevesindeki kullanımı şöyledir تبََح  تبََح 

 Benzer şekilde, şairin ya da hatibin sözünde veyahut kelamında deniz gibi 109.في العِلْمِ 

yayılıp çoğalması  َالش اعِراستبَْحَر الخطيباستبَْحَرَ  , الشاعر يستبحر مديحك في ,  ibareleri ile beyan 

edilir.110 Buna ilaveten, mezkur fiillerin, benzer mantıkta, mal mülk… vb. maddi 

                                                           
101 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 26-27; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 201; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 585; 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 44-45; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 346. Araplar “Burası bizim 

beldemiz.” babında َهَذِه بَحْرَتنُا demişlerdir. Bkz. Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 26; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-

Luga, s. 201; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 585; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 44. 
102 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 346. Diğer bir kaynakta ise Peygamber (sav.) şehrinin isminin 

  .olduğu söylenmiştir. Bkz. İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 44 البحَُيْرَةُ 
103 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 45; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 347. 
104 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 25; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 203; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 585; 

Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 109; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 45; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 346, 347. 
105 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 109. 
106 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 43. 
107 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 27; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 202; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 585; İbn 

Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 45; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 346. 
108 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 347. 
109 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 219; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 273; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 25; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 201; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 586; Râgıb el-İsfahânî, el-

Müfredât, s. 109; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 47; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 44; Fîrûzâbâdî, el-

Kâmûsü’l-Muhît, s. 347. 
110 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 28; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 47; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 44; 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 347. 



23 
 

şeylerdeki kullanım biçimi  المالِ استبَْحَرَ في رَ  , المالِ في  تبََح  ر , اعِي تبََح  كَثيِرٍ  رعْيٍ  فيِ الر   ibarelerinde 

görüldüğü üzeredir.111 

 

Araplar indinde البَحْر, ‘yarmak’ fiilinin masdarıdır, yarık ve çatlak anlamlarını 

karşılamak için kullanılır.112 Nitekim  ِعَبْد الْمُط لِب nin zemzem hadisesi, rivayetlerde “  َحَفَر

 طَلَعَ  الباحُورُ  ,olarak aktarılmıştır.113 Karanlığı yarıp aydınlatan ay ”زَمْزَمَ  ثمُ   بَحَرَها بَحرا  

ibaresinde müşahede edildiği üzere tavsif edilmiştir.114 Bir kimsenin, devenin kulağını 

boyuna genişçe yarması, kulağında geniş bir yarık açması  ُالبعير بَحَرْت  veyahut  ُبَحَرْت 

ا الن اقَةَ  بَحْر   yahut  ُا الن اقَةِ  أذُنَ  بَحَرْت بَحْر   ibareleri ile söylenmiştir. Bahsi geçen bu deveye de 

 ile alakalı yaptıkları izahlar esasen bundan ibaret بَحِيرَة   denir.115 Ehl-i lügatin بَحِيرَة  

değildir. Lakin mezkur mevzu, tezin bir sonraki bölümünde Maide 5/103.ayetin116 

tefsiri sürecinde tafsilatlı bir şekilde ele alındığından dolayı, tekrara düşmemek adına, 

burada bu kadarı ile iktifa edinilecektir.  

 

Devedeki hastalığa işaret ederken  ُالبَحَر kelimesi kullanılmaktadır.117 Ferrâ’nın 

belirttiğine göre  ُالبَحَر, su çok olduğu halde deveye su verilmemesi ve devenin, 

susuzluğunun gitgide artması neticesinde hasta olmasıdır; susuzluğunun artıp suya 

kanamamasıdır. Bir kimsenin yahut bir devenin, kendisi isteyerek ya da kendisinden 

talep edilmesi neticesinde, elinden geldiğince koşması, ancak akabinde zayıf düşmesi 

ve durumun bu hal üzere devam etmesi, öyle ki yüzünün renginin değişmesi, simsiyah 

olması,   بَحِرَ الرجلُ والبعيرُ بَحَرا ibaresi ile beyan edilmiştir. Yani, çok koşmaktan yorulup 

yüzü simsiyah oldu. Bu adama ve deveye   بَحِر denir. Ezherî,  ُالبَحَر nun ‘veremin peyda 

olmasına sebep olan, veremi meydana getiren hastalık’ olduğunu söylemiştir. Bir 

                                                           
111 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 219; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 273; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 25; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 201; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 44; Fîrûzâbâdî, el-

Kâmûsü’l-Muhît, s. 347. 
112 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 25; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 43; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

346. 
113 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 43. Manası: Zemzemi (yani zemzem kuyusunun olduğu yeri) eşeledi, 

kazdı ve ardından yarıp daha da genişletti ki bitmesin diye.  
114 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 46; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 346. 
115 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 220; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 273; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 25-26; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 202-203; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 585-586; Râgıb el-

İsfahânî, el-Müfredât, s. 109; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 47; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 43; 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 346. 
ِ الْكَ ذِبََؕ وَاكَْثرَُهُمْ لَ يَعْقِلوُنَ 116 ائبِةٍَ وَلَ وَصٖيلةٍَ وَلَ حَامٍٍۙ وَلٰكِن  ال ذٖينَ كَ فَرُوا يَفْترَُونَ عَلَى اللّٰه ُ مِنْ بَحٖيرَةٍ وَلَ سََٓ  ,Allah bahîre :مَا جَعَلَ اللّٰه

sâibe, vasîle ve hâm ile (diye bazı hayvanların işaretlenip kullanımdan alıkonması) ilgili bir buyruk 

koymamıştır. Fakat inkârcılar kendi uydurdukları yalanları Allah’a yakıştırmaya çalışıyorlar; onların 

çoğu akıllarını kullanmıyorlar. 
117 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 586; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 46. 



24 
 

kimsenin verem olması  ُأبَْحَرَ الرجل; veremli adamın kuru hastalığa uğraması   رجل  بَحِير

 ibareleri ile ifade edilmiştir.118 وبَحِر  

 

Buradan da anlaşıldığı üzere, incelemekte olduğumuz kelimenin, ‘genişlik, derinlik… 

vb.’ kök manasının yanı sıra ikinci bir aslı daha vardır ki o da   داَء, yani ‘hasta olan’ dır. 

Bu bağlamda, koyunun, üzerinde rutubet/çiğ tanesi olan ottan yemesi neticesinde zayıf 

düşmesi ve hasta olması, bunun onun midesini boşaltması ve bedenini güçsüz duruma 

getirmesi  بَحِرَتِ الْغنََمُ وَأبَْحَرُوهَا; devenin,  الن شْر (bir tür ot) yediği zaman karnından yılanlara 

benzeyen canlılar/sürüngenler çıkması  ُبِل  ibareleri ile dile getirilmiştir.119 بَحِرَتِ الِْْ

Doktorlar, ciddi ve şiddetli hastalıklarda, hastanın durumunda birdenbire meydana 

gelen bozulmaya  ِبحُْرانُ المَريض demişlerdir. Bu noktadan hareketle,  ٍيوم   ,هذا يَوْمُ بحُْران

 müvelled’ tir.121‘ ,بحُْران terkipleri oluşturulmuştur.120 باحُورِيٌّ 

 

Biri dese ki: Bu ikinci aslın (hasta, hasta olan) ilk asılla olan alakası nedir? Ona denir ki: 

Hepsi de الْبَحْر  kelimesine hamledilir. Çünkü deniz suyu içilmez, eğer içilirse içen kimseyi 

hasta eder. Aynı şekilde, deniz suyu olmasa da, diğer bütün tuzlu sular da içen kimseyi böyle 

hasta eder.
122 

 

Su, deniz suyunun tuzlu olması binaen, mecazen,   مَ اء   بَ حْ ر 
123 ya da مَ اء   بَحْرَانِي 

124 şeklinde 

vasıflandırılmıştır. Tuzlu veya acı su manasındadır. Suyun, tuzlu veya acı olması, o 

hale gelmesi  ُ125 أبْحَرَ الماء; bir kimsenin suyu oldukça tuzlu veya acı bulması, öyle ki bu 

suyun içilmesinin hiç de kolay olmaması  َ126 أبْحَرَ الرَجُلُ الماء ibareleri ile belirtilmiştir. 

Aynı fiil ‘Denizde yolculuk etti.’ derken de kullanılmıştır:  ُ127.أبَْحَرَ فلَن   / الرَجُلُ  / القوم Bir 

kimsenin ‘denizi görünce’128 korkudan şaşıp kalması, afallaması, küçük dilini yutması, 

                                                           
118 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 25, 28; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 586; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 45; 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 347. 
119 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 202.  
120 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 274; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 586; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

46; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 347. 
121 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 347. 
122 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 202. 
123 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 201; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 585; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 47; 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 41. 
124 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 109.  
125 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 26; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 201; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 585; 

Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 109; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 42; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 347.  
126 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 347. 
127 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 27; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 201; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 585; İbn 

Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 44; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 347. 
128 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 28; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 44. 



25 
 

buna hayret etmesi  ُبَ حِرَ الرَجُل ibaresi ile anlatılmıştır.129 Buradan hareketle, ‘kendisiyle 

konuşulduğu zaman’ şaşırıp kalan, hayrete düşen, dili tutulan kimse için  ُالباحِر denir.130  

 

ح –ر  –ب   .3.1.2  / Be – Ra – Ha  

 

ح –ر  –ب   / Be – Ra – Ha kökünün, iki tane aslı vardır ve bu ikisinden birçok fer` iştikak 

etmiştir. Birinci asıl: ( ُوَال  ,belirmek (الْبرُُوزُ ) ;ayrılmak, yok olmak, zail olmak (الز 

görünmek, açığa çıkmak, zahir olmak; ( ُالِنْكِشَاف) açılmak, inkişaf etmek, aşikâr olmak. 

İkinci asıl: ( ُد ة  büyüklük, büyüklenmek, yücelmek ve benzerleri.131 (الْعِظَمُ ) şiddet ve (الشِِّ

 

Halîl, kişinin bulunduğu yeri terk etmesinin, oradan uzaklaşmasının, ayrılmasının,  َبَرِح

 مَا بَرحْ تُ  وَلَ أبَْرَحُ  ,ibareleri ile ifade edildiğini belirtmiştir.132 Ekseriyetle الرجلُ يبَْرَحُ بَراحا  

ibarelerinde görüldüğü biçimde nefyedilmektedir. Misal vermek gerekirse, bir kimse, 

bulunduğu mekandan ayrılmadığı, gözden kaybolmadığı, hala orada olduğu zaman bu, 

 ibaresi ile dile getirilmiştir.133 Yusuf 12/80.ayetin134 manası da o zaman مَا بَرِحْ تُ  مِ نْ  مَكَانِ ي

şöyle olur: “Artık ben, ya babam bana izin verinceye, …, kadar buradan kat`iyyen 

ayrılmam.”135 Bir kimse, binek hayvanı (yük hayvanı/devesi) yavaş olduğunda, 

“Kendisiyle faydalanılan bir şekilde uzaklaşmıyorsun, ayrılmıyorsun.” manasına 

gelecek şekilde “ ِا ينُْتفََعُ بِه  şeklinde حَبِيلُ بَراحٍ  der.136 Arslan ve cesur kimseye ”لَ تبَْرَحُ بَرَاح 

hitap edilmesi, cesaretlerinden dolayı, adeta her biri iplerle sımsıkı bağlanmış gibi, bir 

şeyden korkmayıp da yerlerinde sabit olmaları düşüncesine mebnidir.137   

                                                           
129 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 586; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 45; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

346. 
130 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 220; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 27; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

45; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 346. 
131 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn, c. 1, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikir, 

1399/1979), s. 238. 
132 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhim es-Sâmerrâî, c. 3, 8 c. (Beyrut: 

Dâru ve Mektebetü'l-Hilâl, t.y.), s. 215; Ezherî, Muhammed b. Ahmed, Tehzîbü’l-Luga, thk. 

Muhammed Avd Merab, 1. bs., c. 5, 8 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 2001), s. 19; İbn Fâris, 

Mekâyîsü’l-Luga, s. 238; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, thk. Muhammed Bâsil Uyûn es-Sûd, 1. bs., c. 1, 

2 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998), s. 53; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 3. bs., c. 2, 15 c. 

(Beyrut: Dâru’s-Sâdır, 1414), s. 408-409; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, thk. Mektebetü Tahkîki’t-

Türâs fî Müesseti’r-Risâle, 8. bs. (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle li’t-Tıbâa ve'n-Neşr ve't-Tevzî, 

1426/2005), s. 213.  
133 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, thk. Remzi Münîr el-Balebekî, 1. bs., c. 1, 3 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim 

li’l-Melâyîn, 1987), s. 275.  
ُ لٖيۚ  134 ي اوَْ يَحْكُمَ اللّٰه ي ابََٖٓ  فلََنْ ابَْرَحَ الْرَْضَ حَتهى يأَذْنََ لَٖٓ
135 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 409.  
136 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 238. 
137 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 274; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 409; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s 213. 



26 
 

 :beyan, açıklama; açık, vazıh ve aşikâr olma; izhar’ manalarını karşılamaktadır‘ البَراحُ 

,فَ عَ لَ  كذا بَرَاحا   140,جاءَنا بِ الْمَْ رِ  بَراحا   139,جَ اءَ  بِ الكُ فْ رِ  بَ راحا  وبِ الشَرِِّ  صُراحا    138,جاءَ الكُفْرُ بَراحا  
بَرَاحُ  141

 ,Buradan hareketle, saklı veya gizli bir şeyin ortadan kalkması, ortaya çıkması 142.الْمَْرِ 

aşikâr olması, zuhur etmesi; gizli iken açığa çıkması  َبَرِحَ الخَفاء وبَرَح ibareleri ile ifade 

edilir.  َبَرَح diye İbnü’l-A`râbî söylemiştir. Bir durumun zahir olması, gizliliğinin 

nihayete ermesi, öyle ki kişide yalandan dahi cesaret gösterecek, sabredecek halin 

kalmaması   بَرَحَ ]بَرِحَ[ الخَفاءُ فمََا لَديَ  تجََلُّد ibaresi ile beyan edilmiştir. Bu iki ibare,  َبَرِحَ  / بَرَح

خَفاءُ ال , netice itibariyle aynı olsalar da süreç açısından muhtelif manalara gelecek 

şekilde anlamlandırılmışlardır.  َاء الخفاءُ  حَ رَ ب بفِتَحْ الر   ibaresi, gizli olan şeyin açığa 

çıkmasına, belli olmasına;  َاء حَ رِ ب بكَِسْر الر   ibaresi, gizliliğin bitmesine, gözden 

kaybolmasına, yok olmasına delalet etmektedir.143 Böylelikle sanki onun, ‘görünen, 

geniş ve apaçık bir mekân misali, hiçbir şeyin örtemeyeceği bir açıklıkla sonuçlandığı’ 

söylenmek istenir. Bununla ilintili olarak بَرَاحُ الدار terkibi mevcuttur.144 İçerisinde ne 

bir ağacın ne de bir ekinin, tarlanın bulunmadığı, açık ve aşikâr olan geniş alana  ُالبَراح 

denir ve sıfat olarak da kullanılır:  ُ145.أرض  بَراح Bu türden bir mekânda konaklama, 

kalma  ِوا بِ البَ راح 
  ibaresi ile ifade edilir.146 نَزَ لُ

 

 denir.147 “Böyle ما بَرِحَ  olan bir yerde sabit kalma’ anlamına gelecek şekilde البَراحُ ‘

yapmayı terk etmedim, yani, böyle yapmaya devam ettim.” manası ل  ,ما بَرِحْتُ أفعَلُ كذا

 tarzındaki ibarelerle beyan edilir. Kullanım olarak, ‘hala… yapmaya أبَْرَحُ أفَْعَلُ ذاك

devam ettim’ manasına gelen  َأزالُ ل  sözünde olduğu gibi, olumluluk anlamına tahsis 

edilmiştir. Bu noktadan hareketle Tâhâ 20/91.ayetin148 manası şu şekilde olur: 

“(Buzağıya) ibadet etmeye (tapınmaya) devam edeceğiz, tapmaktan vazgeçmeyeceğiz, 

(tapmakta) kaim ve daim olmaktan kesinlikle ayrılmayacağız.” Benzer şekilde Kehf 

                                                           
138 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 217; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 409.  
139 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 19; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 53.   
140 Cevherî, İsmâîl b. Hammâd, Tâcü’l-Luga ve Sıhâhu’l-Arabiyye, thk. Ahmed Abdülgafûr Attâr, 4. 

bs., c. 1, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim li’l-Melâyîn, 1407/1987), s. 355; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 409.   
141 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân, thk. Safvân Adnân Dâvûdî, 1. bs. (Dımaşk-Beyrut: 

Dâru’l-Kalem-Dâru’ş-Şâmiye, 1412), s. 115. 
142 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s 213. 
143 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 274; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 19; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

238; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 409.  
144 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 115. 
145 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 216; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 19; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 355; 

Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 115; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 409; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s 213. 
146 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 53. 
147 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 116. 
 قاَلوُا لَنْ نبَْرَحَ عَليَْهِ عَاكِفٖينَ حَتهى يَرْجِعَ الِيَْناَ مُوسٰى  148



27 
 

18/60.ayetin149 anlamı şöyledir: “Bir vakit de Musa beraberindeki gence, “Ben iki 

denizin birleştiği yere varıncaya kadar durmayıp gideceğim, yahut (maksadıma 

erişinceye kadar) uzun zamanlar geçireceğim.” demişti.”150 Bunun mukabili olarak, 

yani ‘bir şeyi yapmayı terk etme, bırakma; yapmaktan vazgeçme’ hali,  َل كَذاَ عَ أفْ  تُ حْ رِ ب

  ibaresi ile bildirilir.151 وَكَذاَ

 

Arapların ‘Güneş’i براح şeklinde isimlendirmesi,152 onun genişliği, yayınımı, ışıklarını 

saçması ve apaçık, aşikâr olması dolayısıyladır.153 Her kim ki براح derse, bununla 

‘batmaya yüz tutmuş Güneş’in kendisini’ söylemektedir.154 Güneş için gurup ettiğinde 

denilir ki: َدلَكََت بَرَاحِ يَا هَذا. Yani, Güneş, battığı esnada zail oldu, gözden kayboldu ve bir 

yerden bir yere gitti. Her kim  ِدلَكََت الشمسُ بِرَاح dediyse manası şudur: Güneş neredeyse 

batacaktı ve elini kaşının üzerine koyup Güneş’in gözden kayboluşuna baktı. İbnü’l-

A`râbî,  ِدلكَت بِرَاح ibaresi ile ‘Güneş’ten, gözden kaybolmasıyla, selamete çıkıldığının 

ve rahata erildiğinin’ kastedildiğini söylemiştir.155 Ferrâ’,  ِبِراح hakkında şu türden bir 

açıklama yapmıştır:  

 

Buradaki ( ُباَء) harfi, harf-i cerr’dir. Bu kelime,   ٍرَاحَة (el ayası) kelimesinin çoğuludur. Bu 

şekilde ele alındığında, manası şöyle olmaktadır: Güneş battı, batmaya yöneldi veyahut da 

Güneş gitti, zail oldu ve akabinde insanlar el ayalarının gözlerinin üzerine yerleştirip Güneş 

battı mı batmadı mı veya zail oldu mu olmadı mı diye bakıyorlardı.156  

 

El-Ganevî ise şöyle dedi: “Burada  ِبِراح, aslında  ٍبِرَائِح dir. Sonrasında  َالْيَاء harfi 

düşmüştür. Bu açıdan bakıldığından manası ‘giden, gidiyor’ olur.” Hadis-i Şerif’te 

  şeklinde rivayet edilmiştir.157 ”حِينَ دلكتْ بَراحِ “

 

                                                           
 وَاِذْ قاَلَ مُوسٰى لِفتَٰيهُ لََٓ ابَْرَحُ حَتهَٓى ابَْلغَُ مَجْمَعَ الْبَ حْرَيْنِ اوَْ امَْضِِيَ حُقُ با   149
150 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 216; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 19; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

238; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 355; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 116; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, 

s. 53; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 409; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s 213. 
151 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 275.   
152 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 274; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 355; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

 harfinin tenvinli kesralı الْحَاء) براحٍ وبراحُ  ve (harfinin hem kesralı hem de dammeli الْحَاء) بَراحِ وبَراحُ  .409

ve tenvinsiz dammeli) gibi farklı okuyuş şekilleri için bkz. Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 21; İbn Manzûr, 

Lisânü’l-Arab, s. 409-410.   
153 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 409.   
154 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 274. 
155 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 21. 
156 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 409. 
157 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 410.  



28 
 

İçinde bulunulan gecenin bir öncesi olan gece;158 geçen ya da dün gece;159 geçmiş olan 

gecenin en yakını  ُالْبَارِحَة dür. Evvelki gece de البارحة الْولى şeklinde ifade edilir.160 

Baskın bir sıfattır ancak sonrasında isme dönüşmüştür. Kökü,  َبَرِح ibaresinden 

gelmektedir. Bu açıdan bakıldığında,  ُالْبَارِحَة, ‘konumunu, mevkiini ya da yerini terk 

etme’ veyahut da ‘yok veya zail olma’ manalarının her ikisiyle de ilişkilendirilebilir. 

اءُ   adlandırmasının, ‘ayrılma, uzaklaşma; vaktin geçmesi’ manalarına الْبَارِحَةُ  ise الْفَر 

gelmekte olan  َبَرَح ibaresinden yola çıkılarak yapıldığını belirtmiştir.161 Bu kelime ile 

alakalı olarak Arap atasözleri de mevcuttur: َفعلنَا الْباَرِحةَ كَذاَ وَكَذا ve ِمَا أشَْبَهَ الل يْلةََ بالبارحة .
162 

 birbirlerinden muhtelif olarak addedilmiş ve aradaki fark hakkında şu ,الْبَارِحَةُ  ile الليلة

türden açıklamalar yapılmıştır:  

 

Sa`leb dedi ki: Ebû Zeyd dedi ki: رأيَت الليلةَ فِي مَنَامِي: Sabahın erken vakitlerinden zeval vaktine 

kadarki zamanda.  َرأيَتُ البارِحَة: Zeval vaktinden sonrasında. 

Es-Sîrâfî, Yûnus’tan aktarılan, nahiv ile ilgili haberlerle ilgili dedi ki:  َكَانَ كَذاَ وَكَذاَ الليلة: Kuşluk 

vaktinin yükselmesine kadar/doğru.  َكَانَ البارِحَة: Kuşluk vaktini geçince.163 

 

Avcının sağ tarafından zuhur edip sol tarafına mürur eden ceylan, kuş ve yabani 

hayvan türünden av için البارِح denilmiştir.164 البَرُوح والبَرِيح de bu kabildendir.165 

Ceylanın ya da kuşun sağdan çıkıp avcının sol tarafına doğru gitmesi,   قَدْ بَرَحَتْ تبَْرُحُ برُُوحا 

ibaresi ile dile getirilmiştir. Buna mukabil, avcının solundan sağına doğru önünden 

geçen av ile ilgili olarak da السِّانح kullanılmıştır. Araplar, البارِح yu uğursuz 

addetmişlerken, السانح yu uğurlu saymışlardır. Çünkü, avcı duruşunu ya da 

pozisyonunu bozuncaya dek gizlenen, yalnızca bunun akabinde açığa çıkan البارِح nun 

okla vurulmasının imkânı yoktur. Buna karşın, السانح nun okla vurulması ve avlanılması 

mümkündür.166 Araplarda ok atmakla alakalı iki tane kelime vardır. Eğer okçu, oku 

atarken hata etmez ve ok isabet ederse مرحى; hata eder ve ok isabet etmezse برحى 

                                                           
158 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 239. 
159 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 274; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 355; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, 

s. 116; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 412; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s 213. 
160 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 355; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 412. 
161 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 238-239. Ayrıca bkz. Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 355; İbn Manzûr, 

Lisânü’l-Arab, s. 412. 
162 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 21; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 239; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 412.  
163 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 412.  
164 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 217; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 20; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

239; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 356; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 115-116; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 411; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s 213. 
165 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s 213. İbn Manzûr,   قول  بَرِيح şeklinde bir terkip aktarımında 

bulunmuştur. ‘Onunla doğrulanan, razı olunan söz’ anlamındadır. Bkz. İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

412. 
166 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 356; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 116; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

411. 



29 
 

denir.167 Bir kimsenin başına uğursuzluk gelince bu, جرى له البارح ibaresi ile beyan 

edilmiştir.168 Adamın birisinin civarından uğursuz addedilen ceylan geçince adama, 

“İleride sana uğur getirecek.” demişlerdir. Bunun üzerine adam, “ِانح بعَْدَ البارِح؟  ”مَنْ لِي بالس 

diye cevap vermiştir. Bu cevap, bir Arap meselidir.169 Buna ilaveten,  ِِّإنِما هُوَ كبارِحِ الْرُْوِي

 meseli de mevcuttur. Dağ keçisinin yerleşim yeri dağlar ve onların قَلِيلَ  مَا يرُى

tepeleridir, doruklarıdır. Bu sebeple herhangi bir kimsenin önüne çıkması pek de 

mümkün değildir. İnsanlar, sadece bir kez olmanın dışında, neredeyse onları hiç 

görmezler. Buradan hareketle, en son zikrettiğimiz mesel, ‘neredeyse hiç görülmeyen 

veyahut da kendisinden sadece bir kez olmanın dışında normalde hiçbir şey hasıl 

olmayan, meydana çıkmayan170 ya da ziyaretine geç kalan, ziyaret edeceği kimseyi 

bekleten171 kimse’yi örneklemek için söylenir.    

 

Tozu toprağı kaldıran, taşıyan, harekete geçiren şiddetli esen rüzgâra ve o bilindik 

meşhur fırtınalara172 ya da bilhassa yaz sıcağının belirmesiyle hissedilen kuzey 

rüzgarlarına, poyrazlara173  ِيَاح   dur.174 بارِح   ismi verilmiştir ve müfredi الْبوََارِحُ مِنَ الرِِّ

 

Bir kimse beraberinde büyük ve önemli, taaccübü gerektirecek bir iş, durum ya da 

husus getirince buna,  ِجَاءَ فُ لََن   بِ البَ رَ ح ibaresi ile işaret edilir.175 Bir şeyden hoşlanılması, 

bu şey dolayısıyla şaşırılması ve bu şeyin hayret verici bulunması  َْرَحَ هَذاَ الْْمَْرَ مَا أب  ibaresi 

ile dillendirilmiştir.176 Bir kimse diğer bir kimseyi şaşırttığında, hayret içerisinde 

bıraktığında;177 ona ikramda bulunduğunda; onu yücelttiğinde buna işareten  ُأبْرَحَه 

                                                           
167 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 275; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 241; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 

356; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 412; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s 213. Râgıb el-İsfahânî, “Eğer 

okçunun/atıcının attığı ok isabet ederse o kimseye iyi dua olarak مرحى denir; etmezse o kimseye beddua 

olarak برحى denir.” şeklinde bir açıklama getirmiştir. Bkz. Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 116.  
168 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 53. 
169 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 411. 
170 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 239; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 356; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s 

213. 
171 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 411. 
172 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 217; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 274; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-

Luga, s. 241; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 115; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 53. 
173 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 355; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s 213.  
174 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 20; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 410-411.  
175 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 274. 
176 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 239; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 355; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 411. 
177 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 355. 



30 
 

ibaresi kullanılır.178 Bu son ibaredeki üç anlamlandırma şekli, el-A`şâ tarafından 

dizilmiş olan beyitle alakalı yapılan izahlarda da görülür:179 

 

ب ا وأبَْرَحْتِ جار* لُ أبَْرَحْتِ رَ  أقولُ لها حينَ جَد  الرحي  

 

Asma`î bu beytin izahında, “Abarttın, aşırı gittin, bu işte kusur bırakmayıp son 

dereceye kadar ceht ve ikdam ettin.” şeklinde ziyade bir açıklamada bulunmuştur. 

Buradan hareketle, cömertlikte ve cimrilikte aşırıya giden kişiye hitaben   أبَرَحْتَ لؤُْما

 denmiştir. Araplar, güzelliğinden ötürü şaşırdıkları, kendisine hayran وأبَرَحْتَ كَرَما  

kaldıkları kadın için  ُأبرحْتِ عائِذا  وأبَْرَحَتِ العائِذ ibaresini istimal etmişlerdir.180 برُْحةُ كُلِِّ شَيْء 

terkibi, bir şeyin ‘en iyisi’ne delalet etmektedir.181 Mezkur terkibi baz alarak, pek 

güzide deve için   مِنَ الْبرَُحِ الْبَعِيرُ بُرْحَة  denilir. Bununla develerin en iyisi, seçilmeye en 

layık olanı kastedilir.182 Bu türden bir deve,  َأعَْطِنِي مِنْ برَُحِ إِبِلِك ibaresinde görüldüğü 

biçimde talep edilir.183  

 

‘Şer, bela, fenalık, her türlü kötülük ve şiddetli azap’  ُالبَرْح ile ifade edilmiştir.184 Karşı 

taraftan sıkıntı, musibet, bela, şiddet…vb. görme, bunlara katlanma durumunun dile 

getirilmesi esnasında kullanılan ibare, şu biçimlerde gelmiştir:   لقيتُ  ,لقَِيتُ مِنْهُ بَرْحا  بارِحا

.لقَِيتُ مِنْهُ البِرَحِينَ والبرَُحِينَ والبَرَحِينَ  وَالْبَرَحَيْنِ  ,لَقِيتُ مِنْهُ بَناتِ بَرْحٍ وبنَي بَرْحٍ  ,مِنْهُ ابنَ بَرِيحٍ 
185 Bu 

bağlamda kullanılan bir başka kelime de  ُالت بَارِيح tir.186 Ancak ekseriyetle ‘yaşam 

sıkıntıları, zorlukları, zahmetleri’ gibi daha dar bir manaya indirgenmiştir.187 Misal 

vermek gerekirse, ‘karşı tarafa olan özlemden ateş gibi yanma, tutuşma; özlem 

                                                           
178 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s 213.  
179 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 216; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 275; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 20; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 240; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 355; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 411-412. 
180 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 20; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 412. 
181 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 412. 
182 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 20; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 240; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 355; İbn 

Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 412; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s 213.  
183 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 240.  
184 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 116; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 410; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s 213.  
185 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 20; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 241; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 355; 

Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 116; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 410; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s 213. Burada geçmekte olan  ٍابنَ بَرِيح terkibinin bir diğer manası da ‘karga’dır.  ٍأمُُّ بَرِيح ve  ِْت بارِحٍ بن  

de bu kabildendir. Sesinden dolayı böyle denmiştir. Bkz. Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 356; İbn Manzûr, 

Lisânü’l-Arab, s. 412; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s 213. 
186 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 240; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 410. 
187 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 216; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 20; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

410. 



31 
 

sıkıntıları, meşakkatleri’ anlamında تبَارِيحُ الش وْق denmiştir.188 Benzer şekilde,  ُالبرَُحاء da 

‘şiddet ve meşakkat’ manasına gelmektedir.189 Nitekim, ‘ifk hadisesi’nin aktarıldığı 

hadisteki kullanımı, ‘vahyin ağırlığından kaynaklanan üzüntünün, gamın, sıkıntının 

şiddeti’ manalarına tekabül etmektedir:  ُ190.فأخَذه البُرَحاء Ancak bazıları bunu şiddetli 

hummaya, sıtmaya tahsis etmişlerdir.191 Kişinin şiddetli hummaya tutulması,  ْأصَابتَه

ى 192,البرَُحَاءُ  حَتْ بِيَ الْحُم   بَر 
193 ibareleri ile beyan edilir. الْْصَْمَعِي dedi ki: “Hummalı kimse 

humma süresince gerinirse ى حَضَِاء terlerse ;الثُّؤَبَاءُ  ,esnerse ;الْمُطَو   humması ;الرُّ

şiddetlendiğinde  ُالبرُحَاء dır.”194 Kişi, karşılaştığı zorluğun, meşakkatin şiddetini bir 

başka şeyle kıyaslarken der ki:  َهَذاَ أبَْرَحُ عَليَ  مِنْ ذاَك.
195 Bir kimsenin ya da topluluğun, 

muhatab(lar)ını en şiddetli bir öldürüşle öldürmesi halinde bu,  ٍقتلوهم أبَْرَحَ قتل ibaresi 

belirtilir.196  

 

Bir kimse falanca kimseye gücünün yetmediği bir şey(i yapmay)e teşvik edip, bu şeyi 

ona yükler ve neticesinde bu durum o kimseyi üzerse bu,  ٍأبْرَحْتُ بفِلََُن ibaresi ile ifade 

edilir.197 Eğer ki bir kimse, bir başkasına ısrarla, meşakkat vererek eziyet ederse, onu 

incitirse, bu vaziyete işaret babında   ح  بِنَا ومُبْرِح حَ بنَِا فلََُن  تبَْريحا ، وأبَْرَحَ، فهَُوَ مُبَرِِّ  ibareleri بَر 

kullanılır.198 Bu ikisine mukabil, bir kimseye ‘Allah senden üzüntüyü gidersin, üzüntü 

ile senin aranı aralasın, senin içini rahatlatsın.’ şeklinde hayır dua ederken  ُح الله عَنه  بَر 

denmiştir.199 İsim hali  ُ200 الت بْرِيحُ والبرُْح yahut  ُالْبَرْح 
201 olarak gelir. Bir iş ya da durum 

‘eziyet edici, sıkıntı verici, meşakkatli’ olduğunda   أمَر بَرْح 
202 ve   أمْر  بِرَح 

203 

kelimeleriyle vasıflandırılır. Birisi falanca kimseye ‘acı verici, incitici, şiddetli bir 

                                                           
188 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 355; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 410; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s 

213. 
189 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 274; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 20; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

410; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s 213.  
190 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 410. 
191 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 216; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 355; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, 

s. 116; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 410; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s 213.  
192 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 20; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 410. 
193 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 410. 
194 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 20; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 410. 
195 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 216; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 20; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

240; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 355; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 410. 
196 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 355.  
197 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 240. 
198 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 216; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 20; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

240; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 116; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 410. 
199 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 20; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 412. 
200 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 20; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 410. 
201 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 240. 
202 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 410. 
203 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s 213.  



32 
 

şekilde vurdu’ğu zaman   حا حا   ,denir ضَرَبَهُ ضَرْب ا مُبَرِِّ  nin أبَو رَافِعٍ الْيهَُودِيِّ  denmez.204 مُبَر 

öldürülme hadisesinin aktarıldığı rivayetlerde geçen ياح حَتْ بنَِا امرأتَه بالصِِّ  ,ibaresinden بَر 

mezkur kimsenin karısının, ettiği feryâd u figanla insanlara eziyet ettiği 

anlaşılmaktadır.205 Hz. Peygamber (sav.), الت وْلِيهِ والتبْريح i nehyetmiştir. التبْريح burada, 

‘kötü bir şekilde öldürme’ye delalet etmektedir. Bu rivayetin, balığı canlıyken ateşe 

atmanın kerahetinden bahsedilirken zikredildiği söylenmiştir.206  

 

ر –ب  –ح   .3.1.3  / Ha – Be – Ra  

 

‘Hüsündeki, güzellikteki eser, iz, alamet’207 veyahut ‘güzel görülmüş, beğenilmiş, hoş, 

müstahsen eser’208, ح – ب – ر / Ha-Be-Ra ve müştaklarının aslı olarak görülmüştür.  

 

‘Bir şeyin eseri, izi, alameti’ anlamı,  ُالْحَبَار,
 الحَبَرُ  209

210 ve  ُالحِبَر 
211 kelimeleriyle 

karşılanmıştır. Çoğulu   212 حَبَارات ve   213 حُبور şeklindedir. Akabinde kanamanın olmadığı 

vuruştan kalan ize, esere  ُالحِبْرُ والحَبَر denir. Bunların çoğulu da   أحَْبَار  وحُبوُر dur. Aynı 

şekilde الحَبَارُ والحِبار kelimeleri de bu kabildendir.214 Darbe ya da vuruşun deride iz 

bırakması  ِرْبَةُ جِلْدهَُ وَبِجِلْدِه  ibaresi ile ifade edilmiştir.215 Kişinin derisinde أحَْبَرَ تِ الضِ 

bulunan yaraları iyileştiğinde, ama sonrasında bu yaraların izleri kaldığında bu,   َحَبِر

جُلُ   ibareleri ile dile getirilmiştir. Gövdesinde, pireler ısırdığı 217 حُبِرَ جِلْدهُ حَبْرا   ve 216 الر 

                                                           
204 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 216; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 20; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

240; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 355; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 116; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 

s. 410.  
205 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 410. 
206 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 21; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 411. 
207 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn, c. 2, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikir, 

1399/1979), s. 127. 
208 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân, thk. Safvân Adnân Dâvûdî, 1. bs. (Dımaşk-Beyrut: 

Dâru’l-Kalem-Dâru’ş-Şâmiye, 1412), s. 215. 
209 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhim es-Sâmerrâî, c. 3, 8 c. (Beyrut: 

Dâru ve Mektebetü'l-Hilâl, t.y.), s. 218; Ezherî, Muhammed b. Ahmed, Tehzîbü’l-Luga, thk. 

Muhammed Avd Merab, 1. bs., c. 5, 8 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 2001), s. 23; İbn Fâris, 

Mekâyîsü’l-Luga, s. 127; Cevherî, İsmâîl b. Hammâd, Tâcü’l-Luga ve Sıhâhu’l-Arabiyye, thk. Ahmed 

Abdülgafûr Attâr, 4. bs., c. 2, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim li’l-Melâyîn, 1407/1987), s. 620; İbn Manzûr, 

Lisânü’l-Arab, 3. bs., c. 4, 15 c. (Beyrut: Dâru’s-Sâdır, 1414), s. 159. 
210 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 218.  
211 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 23.  
212 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 620; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 159. 
213 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 619. 
214 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 159. 
215 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, thk. Muhammed Bâsil Uyûn es-Sûd, 1. bs., c. 1, 2 c. (Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998), s. 164; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 159. 
216 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 127; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 621; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 

215. 
217 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 159. 



33 
 

için, yer yer pire yenikleri kalmış olan adam,   رَجُل  مُحَب ر olarak vasıflandırılmıştır.218 

Dişlerin üzerindeki sarılık, sarı lekeler; dişlerin sararması;219 dişlerdeki pislik, kir  ُالحِبْر

 dur.221 Bir حُبور   kelimeleri ile belirtilmiştir.220 Çoğulu والحَبْرُ والحَبْرَةُ والحُبْرَةُ والحِ بِرُ والحِبِرَةُ 

kimsenin dişleri sarardığında bu,   قَدْ حَبِرتْ أسَنانه تحَْبرَُ حَبَرا ibaresiyle dillendirilir.222   شَمِر, 

“En evveli, yani sarılık evresi, ]ُالحِبْرُ ]الحَبْر; yeşerdiği zaman,  َُالقَلح; diş etlerinde dişin 

kökleri gözükene kadar ilerlediği, devam ettiğinde,  ُالحَفَرُ والحَفْر dur.” demiştir.223 Alaca, 

münakkaş, çizgili, Yemenî bir kumaş türü;224 kırmızı elbise225  ُبرُْد   ,الحِبْرُ  ,الحِبَرَةُ والحَبَرَة

حِبَرَة   برُُود ,حَبيِر  وبرُْدُ حِبَرَة  şeklindeki müfred ve terkip hallerle isimlendirilmişlerdir. 

Çoğulu حِبَر  وحِبَرات dür.226 Hz. Peygamber (sav.) حِ بَ راتُ  اليَ مَ ن giyinirdi ve çok severdi.227  

 

Hadîs-i Şerif’te geçtiği üzere, Hz. Peygamber (sav.), Hz. Hatice (r.anha) ile 

nişanlanmak için ona talep yolladığı zaman, Hz. Hatice (r.anha) icabet etti ve 

babasından onu Hz. Peygamber (sav.) ile evlendirmesi için izin istedi, babası da izin 

verdi ancak kendisi o esnada sarhoştu. Akabinde Hz. Hatice (r.anha) babasına güzel 

kokular sürdü ve kırmızı bir kumaş giydirdi. Babasının sarhoşluğu geçip kendine 

gelince şöyle dedi: مَا هَذاَ الحَبيِرُ وَهَذاَ العبَيِرُ وَهَذاَ العقَِيرُ؟ Burada  ُالحَبيِر ile, Hz. Hatice’nin 

(r.anha) ona giydirdiği kırmızı elbise veya kumaş;  ُالعبَيِر ile, Hz. Hatice’nin (r.anha) ona 

sürdüğü güzel koku;  ُالعقَِير ile, boğazlanan deve kastedilmiştir.228 Bir başka rivayette de 

Hz. Peygamber (sav.), Kur’an’daki ‘havâmîm’i, elbiselerdeki nakışlara benzetmiş ve 

şöyle demiştir:  ِمَثلَُ الْحَوَامِيمِ فِي الْقرُْآنِ كَمَثلَِ الحِبَرَاتِ فِي الثِّيَِاب.
229 İçerisindeki suyun 

bolluğundan ötürü kaplan derisi gibi yer yer benekli gözüken buluta الحَبير من الس حاب 

                                                           
218 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 25; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 159. 
219 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 218; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, thk. Remzi Münîr el-Balebekî, 

1. bs., c. 1, 3 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim li’l-Melâyîn, 1987), s. 275; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 23; İbn Fâris, 

Mekâyîsü’l-Luga, s. 127; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 621; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 164; İbn Manzûr, 

Lisânü’l-Arab, s. 160.  
220 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 160. Zikredilen kelimeler, diğer kaynaklarda da geçmektedir. Ancak, 

derli toplu bir şekilde hepsine yer veren sadece Lisânü’l-Arab olduğu için onunla yetinmeyi tercih ettim.  
221 Mütercim Âsım Efendi, el-Okyânûsu’l-Basît fî Tercemeti’l-Kâmûsi’l-Muhît, çev. Mustafa Koç ve 

Eyyüp Tanrıverdi, 1. bs., c. 2, 6 c. (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2013), s. 1842.  
222 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 275; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 621; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 

164; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 160. 
223 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 23; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 160. 
224 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 218; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 275; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 24; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 621. 
225 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 218; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 24. 
226 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 159. Zikredilen kelimeler ve terkipler, diğer kaynaklarda da 

geçmektedir. Ancak, derli toplu bir şekilde hepsine yer veren sadece Lisânü’l-Arab olduğu için onunla 

yetinmeyi tercih ettim. 
227 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 164. 
228 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 24; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 159. 
229 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 159. 



34 
 

denmiştir.230 ‘Eser’ manasının sair siyaklarda kullanılmasına, ‘amelin, işin eseri, izi’ 

anlamında  ِبِ يَ دِ هِ  حِ بَ ارُ  العَ مَ ل ve  ِاُ نْ ظُ رْ  إلَ ى حِ بَ ار عَ مَ لِ ه;
231 ‘kitap, yapıt’ manasına gelecek şekilde 

 denmesi misal verilebilir. Bunun, yani ‘kişinin ardında eser; kitap; yapıt بِهِ حُبوُر  

bırakması’,  ِقَدْ أحَْبَرَ بِه  ibaresi ile ifade edilmiştir.232   

 

Kendisiyle yazı yazılan şeye, mürekkebe  ُ233,الحِبْر içerisine bunun konulduğu mekâna 

;المِحْبَرَةُ 
234 porselen veya topraktan yapılan testi, çanak veyahut da şişe şeklindeki kaba 

 مَحْبَرَة  ومَحْبرَُة  
235 ismi verilmiştir.  ُالحِبْر ile yazan kimseye,236 yani âlime  ُالحِبْرُ والحَبْر 

denmiştir. Çoğulu   237 حُبوُر ve  أحَْبَار 
238 dur. Bu kimse ister zımmî olsun ister sonradan 

Müslüman olmuş olan Yahudi veya Hıristiyan olsun fark etmez.239 Bazısı da tahsis 

yoluna gitmiş ve ‘Yahudi âlimlerinden ( ودهُ اليَ  بارُ أحْ  ) tek bir kişi’ için böyle dendiğini 

aktarmıştır.240 Kişi ‘dahi, zeki, tilki gibi kurnaz, marifetli’ ise, o zaman bu kimse 

hakkında denilir ki: 241.الْحِبْرُ من الن اس Buna ilaveten, ‘salih kimse’ye işareten, الحِبْر 

kelimesi kullanılmıştır.242  

 

                                                           
230 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 219; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 24; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

127; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 215; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 159. 
231 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 164. 
232 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 619; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 159. 
233 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 218; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 127; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 

619; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 215; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 157. 
234 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 619; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 157. 
235 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 25; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 162. Fîrûzâbâdî,  ُالمَحْبرَُة şeklindeki 

aktarımı Cevherî'nin yaptığını ve bunda hata ettiğini belirtir. Bkz. Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, thk. 

Mektebetü Tahkîki’t-Türâs fî Müesseti’r-Risâle, 8. bs. (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle li’t-Tıbâa ve'n-

Neşr ve't-Tevzî, 1426/2005), s. 370. Ancak, bu aktarım, bu çalışmada kullanılan kaynaklarda görüldüğü 

üzere Ezherî tarafından yapılmıştır. 
236 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 127. 
237 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 157. 
238 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 218; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 127; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 

620; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 215; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 164; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 157. Fukahâ  ُالْحَْبار kelimesinin müfredi hususunda ihtilaf etti. Kimisi,   حَبْر; kimisi,   حِبْر; kimisi, 

hem   حَبْر hem de   حِبْر; kimisi “Âlim kimse için  ُالحِبْر mi yoksa  ُالحَبْر mi denir bilmiyorum.” dedi. Daha 

ayrıntılı bilgi için bkz. Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 23; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 620; İbn Manzûr, 

Lisânü’l-Arab, s. 157-158. 
239 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 218; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 23; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

157.  
240 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 620; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 157.  
241 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 23. 
242 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 157. 



35 
 

Hadis-i Şerif’te geçtiği üzere, Mâide Sûresi’nin, Ahbâr Sûresi (سُورَة الْحَبار) olarak 

isimlendirilmesi, sûrenin kırk dördüncü ayeti243 dolayısıyladır.244 Âlimin bu şekilde 

isimlendirilmesinin sebebi, insanın kalbinde ilimlerinin, bilgilerinin eseri ve 

başkalarınca taklit edilen yaptığı güzel amellerin izleri kaldığı içindir. Müminlerin 

emirinin (yani Hz. Ali’nin) şu sözü de bu manaya işaret etmektedir:  ُيَ قِ ما بَ  باقونَ  ماءُ لَ الع 

ة  ودَ جُ وْ مَ  وبِ لُ ي القُ فِ  مْ هُ آثارُ ، وَ ة  ودَ قُ فْ مَ  مْ هُ يانُ ، أعْ الدِّهرُ  , yani “Âlimler kıyamete kadar baki 

kalacaklardır, maddi varlıkları kaybolup gitse de kalplerde izleri var olmaya devam 

edecektir.”245 İbn Abbâs (r.anh) hakkında  ُالحَبْرُ والبَحْر denmesi de ilminden ötürü idi. 

Benzer şekilde, Kâ‘b b. Mâti‘nin246كَعْب الحِبْر şeklinde çağrılması da, kitapların sahibi 

olmasından247 ve ilmi güzelleştirmesinden, güzel bir şekilde yapmasından dolayıdır.248  

 

Güzel, süslü; güzelleştirilmiş, süslenmiş yazı, hat, şiir, kelam, söz…vb. şeylere  ُتحَْبيِر

عرِ وَغَيْرِهِمَا  ,denir. Bir kimse, şiiri ve kelamı güzel yaptığında, güzelleştirdiğinde الْخَطِِّ والشِِّ

süslediğinde “ َعْر والكلَم  ,der.249 Şiiri güzelleştiren, güzel dizen, süsleyen şair ”حَب رْتُ الشِِّ

 şeklinde مُحَب ر   ,güzelleştirilmiş, güzel dizilmiş, süslenmiş şiir ;مُحَبِِّر  

vasıflandırılmışlardır.250 Cahiliye zamanında Tufeyl el-Ganevî’nin   مُحَبِِّر şeklinde 

vasıflandırılması, şiiri  güzel kılması, dizmesi,251 ve buna ilaveten bir de, hattının güzel 

ve tutarlı olması dolayısıylaydı.252 Biçimli, düzgün, orantılı olarak ustaca budanmış ok 

 terkibiyle ifade edilir.253 Benzer mantıkta, güzelleştirilmiş, güzel şekilde قِدحْ  مُحَب ر  

işlenmiş, süslenmiş, dikilmiş;254 yeni, güzel255 elbise için   ثَ وْ ب   حَبيِر denmiştir. Bunların 

                                                           
ب انيُِّونَ وَالْحَْباَر 243  Kendisini (Allah’a) teslim etmiş olan (İsrail) :يَحْكُمُ بِهَا الن بيُِّونَ ال ذٖينَ اسَْلَمُوا لِل ذٖينَ هَادوُا وَالر 

peygamberler(i), Yahudiler (e ait davalarda) onunla hükmeder(ler)di. Kendilerini Rabb’e adamış 

kimseler ile âlimler, fakihler de Allah’ın kitabını hıfza memur oldukları için (yine hükümlerini onunla 

verirlerdi). 
244 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 158.  
245 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 215. 
246 Tam ismi, Ebû İshâk Kâ‘b b. Mâti‘ b. Heynû‘ el-Himyerî el-Yemânî’dir (ö. 32/652-53). Bkz. M. 

Yaşar Kandemir, “Kâ‘b el-Ahbâr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (DİA), c. 24, 44 c. 

(İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 2001), s. 1-3.   
247 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 23; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 620.  
248 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 157-158. Fîrûzâbâdî, كَعْبُ الْحْبار terkibinin lahn olduğunu söylemiştir. 

Bkz. Mütercim Âsım Efendi, el-Okyânûsu’l-Basît, s. 1842. 
249 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 218; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 23; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 620; 

Esâsü’l-Belâga, s. 164; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 157.  
250 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 127; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 215; Zemahşerî, Esâsü’l-

Belâga, s. 164.  
251 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 127; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 620.  
252 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 22; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 157. 
253 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 127; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 158. 
254 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 215. 
255 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 127; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 620; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 160.  



36 
 

dışında, ‘sesi güzelleştirme’ çerçevesinde de kullanılmış ve   لوَْ عَلِمْتُ أنَك تسَْمَعُ لِقِرَاءَتِي

   ibaresinde görüldüğü üzere söylenmiştir.256 لحَب رْتهُا لكََ تحَْبِيرا  

 

‘Hüsün, güzellik, parlaklık, kibarlık, zariflik, büyüklük…vb.’ türünden manalar ُالحَبْر

بْر  terkipleri ile karşılanmıştır.257 Bu terkip, Hadis-i Şerif’te şöyle والس بْرُ والحِبْرُ والسِِّ

geçmektedir:  ُيَخْرُجُ مِنَ الن ارِ رَجُل  قَدْ ذهََبَ حِبْرُهُ وَسِبْرُه. Manası şu şekildedir: “Kişi 

cehennemden çıkar, hüsnü, güzelliği258 ve nimetin eseri; (teninin) rengi ve (güzel) 

görünümü;259 (güzel) görünümü ve fizyonomisi ondan gitmiştir.260 Üçüncü görüşü 

dillendirenler bunu  ِجَاءَتِ الِْبِ لُ  حَسَنَةَ الْحَْبَارِ والْسَْبَار Arap meseline261 dayandırmışlardır.262 

Terkiplerde geçmekte olan  ُالحَاء ve  ُالسِين harflerinin harekelerinin fethalı mı yoksa 

kesralı mı olması gerektiği hususunda âlimler ihtilaf etmişlerdir:  

 

Ebû Ubeyd dedi ki: Bendeki şekli fethalıdır, الحَبْر. Çünkü o, ‘güzelleştirme, güzel yapma, 

süsleme’ manasına gelen   263 حَبَرْتهُ حَبْرا ibaresinin masdarıdır.264 

بْر :dedi ki شمر عَن ابْن الْعرابيِّ   .kesralıdır الحِبْرُ والسِِّ

 .da, şöyle dedi: Irak’tan dönüşüm esnasında ehl-i bâdiyeden birine rast geldim أبَوُ زيادٍ الكلَبيُّ 

Dili, bedevi diliydi ancak kıyafeti ve görünüşü medeniydi ( بْرُ  ، وَأما السِِّ ا اللِِّسَان فَبدوَيٌّ فحضِريٌّ  أمِّ ). 

Bedevi demiştir ki: “ ٍأعجبنَاَ سِبْرُ فلَن” (Falanca kimsenin bedenindeki durumunun iyiliği ve 

onun bereketi hoşumuza gitti, bizi şaşırttı.) Sonra şöyle diyerek devam etmiştir: “ َرَأيَْته سييء

بْر  (.Bedeninde solgunluk ve zarara uğramışlık vuku bulduğu zamanki hal üzere gördüm) ”السِِّ

Burada, بْر    kelimesini iki manaya da denk gelecek şekilde kullanmıştır.265 السِِّ

 

Bir kimsenin görünümünün güzel ve hoş olması  ِبْر veyahut فلََُن  حَسَنُ الحِبْر والسِِّ ن  حَسَنُ فلََُ 

بْر cildi, derisi, simasının güzel ve hoş olması da 266;الحَبْر والس بْر  رَجُل  حَسَنُ الحِبْر والسِِّ

ibareleri ile ifade edilmişlerdir.267  

                                                           
256 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 157. 
257 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 218; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 22; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

127; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 158.   
258 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 275; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 22; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

127; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 215; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 164. 
259 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 620; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 164.  
260 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 158. Diğer kaynaklardan farklı olarak, Lisânü’l-Arab’ta zikredilen 

rivayet şu şekildedir: “يَخْرُجُ رَجُل  مِنْ أهَل الْبَهَاءِ قَدْ ذهََبَ حِبْرُه وسِبْرُه” Bkz. İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 158.  
261 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 620; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 164.  
262 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 158. 
263 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 620. 
264 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 22; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 158. 
265 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 22. 
266 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 22; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 620. 
267 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 23; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 158. 



37 
 

‘Mutluluk, neşe, sevinç, sevinmek, sevindirmek’ gibi anlamlara delalet etmesi 

bakımından, الحَبْرُ والحَبَرُ والحَبْرَة والحُبوُر kelimeleri kullanılmıştır.268   269 كُ لُّ  حَبْرَةٍ تَ عْ قِ بُ ها عِبْرَة 

veyahut  ُعِبْرَة  ها دَ عْ حَبْرَةٍ بَ  لُّ ك , bir Arap meseli olan bu ibareler, “Her gözyaşının ardından 

mutluluk gelir.” manasındadır. Benzer şekilde, Araplar mecazen demişlerdir ki:  َِلبَس

 Bu ikisinden başka, “Hamd, mutluluk veren 270.حَبيِرَ الحُبوُرِ واِ سْ تَ وَ ى عَ لَ ى سَ رِ يرِ  السُ رُ ورِ 

(mutluluk kaynağı olan) Allah’a mahsustur.” babında  ْالحمدُ للهِ ال ذِي أعَْطى الحَبَر ibaresi 

söylenmiştir.271 Buradan hareketle, bir iş veya durum, bir kimseyi sevindirdiğinde, 

mutlu ettiğinde bu, ya ا   أحَْبَرَني الْمَرُ  إحْبَار 
272 türünden bir ibareyle ya da  ُحَبَرَني هَذاَ الْمَْر

 ,ibarelerine benzer şekillerde dile getirilmiştir. Bunlara ilaveten حَ بَ رَ هُ  اللهُ  ve 273 حَبْرا  

‘sevinçli, neşeli, mutlu adam’ derken   274 مَ حْ بوُر ve   يَحْبوُر 
275 kelimeleri istimal edilmiştir. 

Buradaki   يَحْبوُر kelimesi, yukarıda zikrettiğimiz الحُبوُر kelimesinin   يفَْعول  veznidir.276 Bir 

başka görüş ise, bu kelimenin, ‘nimet, verilen bol rızık, mal, mülk, iyilik’ manalarına 

gelen 277 الحَبْرَة ile ilintili olduğu yönündedir.278  ُالحَبْر da, الحَبْرَة kabilindendir.279 Bir 

kimseye nimet ihsan edildiğinde bu,   جلُ حَبْرَة وحَبَرا  حُبِرَ الر   ibaresi ile beyan edilmiştir ve 

mezkur kimseye de   مَ حْ بوُر denmiştir.280 Bu noktadan hareketle, Rum 30/15.ayet281 ile 

ilgili olarak serdedilen açıklamalar şöyledir:  

 

İbnü’s-Sikkît dedi ki: Salih amel işleyenlere gelince, onlar Cennet bahçelerinde 

sevindirilirler. Devamında dedi ki: الحَبْر, ‘mutluluk, neşe, sevinç, sevinmek, sevindirmek’ 

manasına gelmektedir.  

Leys dedi ki: Salih amel işleyenlere gelince, onlar Cennet bahçelerinde nimetlendirilirler 

(nimetlendirilip rahat ve refah sahibi kılınırlar) ve ikram edilirler (hürmet ve riayet görürler). 

Zeccâc dedi ki: Denilmiştir ki: Buradaki الحَبْرَة, ‘Cennet bahçelerindeki dinleme, işitme’dir. 

Devamında dedi ki:  ُالحَبْرَة, fasih Arapça’da ‘güzel, iyi, hoş ve güzelleştirilmiş olan tüm 

nağmeler, tonlar” manasındadır.  

                                                           
268 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 158. Zikredilen kelimeler, diğer kaynaklarda da geçmektedir. Ancak, 

derli toplu bir şekilde hepsine yer veren sadece Lisânü’l-Arab olduğu için onunla yetinmeyi tercih ettim. 

Bkz. İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 275; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 127; Cevherî, Tâcü’l-Luga, 

s. 621.  
269 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 275.  
270 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 164. 
271 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 621; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 158. 
272 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 275; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 158. 
273 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 621; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 158. 
274 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 164. 
275 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 620; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 158. 
276 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 158. 
277 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 218; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 158. 
278 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 23; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 158.  
279 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 158. 
280 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 218; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 23; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

158. 
الِحَاتِ فَهُمْ فٖي رَوْضَةٍ يحُْبَرُونَ  281 ا ال ذٖينَ اٰمَنوُا وَعَمِلوُا الص   فاَمَ 



38 
 

Ezherî dedi ki:  ُالحَبْرَة, fasih Arapça’da ‘tam bir bolluk içindeki yaşam, refah, mutluluk’ 

manasındadır.282  

Râgıb el-İsfahânî, “Salih amel işleyenlere gelince, onlar Cennet bahçelerinde sevindirilirler, 

razı ve hoşnut edilirler öyle ki üzerlerinde kendilerine bahşedilen nimetin izi ortaya çıkar.” 

şeklinde tefsir etmiştir.283 

 

Bitkilerin, yeşilliğin ve ekinlerin hızlı bir şekilde bittiği yer, toprak için   أرَض مِحْبَار 

terkibi kullanılmıştır.284 Çoğulu  ُالمَ حابِ ير dur. Cümle içindeki kullanımı,  ُقد حَبرَِت الْرض

 المحْبَارُ الْرَْض kelimesi de حَبِر   ,ibarelerinde olduğu gibidir.285 Buna ilaveten وأحَْبَرَتْ 

kabilindendir.286 

 

Kuş, dişi yahut erkek;287 toy kuşunun erkeği الحُبَارَى olarak isimlendirilmiştir.288 Çoğulu 

 nın yavrusuna الحُبَارَى da bu kabildendir.290 (nın zekeri الحُبَارَى) اليَحْبوُر dür.289 حُبَارَيات  

;الحبْرِيرُ والحُبْرور والحَبَرْبَرُ والحُبرُْبوُرُ واليَحْبوُر
291 yavrularına  ُالحبَابيِر 

292 denmiştir. Bu kuş, 

kendisini avlamaya gelen şahinin veya doğanın üzerine pislik atar ki böylelikle sulu 

bir yapısı olan bu madde, şahinin veya doğanın tüylerini kirletir ve neticede bu 

vaziyette uçmaları oldukça zorlaşır. Buradan yola çıkarak Araplar demişlerdir ki:  ُأذَْرَق

ىحُبَارَ  نْ مِ  حُبارَى نْ أسَْلَحُ مِ  , . Bu kuşun bir vasfı da, yavrusuna daha kanatları tam büyümeden 

uçmayı öğretmesidir. Bu süreçte, kendisinden nasıl uçtuğunu öğrenmesi için 

yavrusuna doğru uçar. Araplar الحُبَارَى nın bu vasfını göz önünde bulundurarak 

demişlerdi ki: 293.أمَْوَقُ مِ نْ  الحُباَرَ ى Bu kuş her ne kadar ahmaklığı ile ünlenmiş olsa da, 

diğer hayvanlar gibi o da yavrusunu sever, besler ve ona uçmayı öğretir. Bu sebepten 

ötürü Araplar onun için demişlerdir ki:  َُكُلُّ شَيْءٍ يُحِبُّ وَلَدهَُ حَت ى الْحُبَارَى ويَذِفُّ عَنَده.
294 Bu kuşla 

alakalı bir başka özellik de, tüylerini dökmesinin ardından yeni tüylerinin büyümesinin 

gecikmesi nedeniyle, diğer kuşlar seyahat ederken onun edememesi ve kederinden 

                                                           
282 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 23; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 158. Halil b. Ahmed, ‘nimetlendirilirler, 

rızıklandırılırlar’; İbn Fâris ve Zemahşerî, ‘sevindirilirler’; Cevherî, ‘sevindirilirler, nimetlendirilirler, 

ödüllendirilirler’ şeklinde açıklama yoluna gitmişlerdir. Bkz. Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 218; İbn 

Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 127; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 620; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 164. 
283 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 216. 
284 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 24; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 127; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 620; 

Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 215; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 160. 
285 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 24; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 160. 
286 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 24. 
287 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 127; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 621; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 160. 
288 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 160. 
289 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 24; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 160. 
290 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 25; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 161. 
291 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 160. 
292 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 25. Tekili حُبُّورة dür.   
293 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 24; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 161. 
294 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 24; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 621; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 161. 



39 
 

ölmesidir. Bu durumu baz alarak Araplar demişlerdir ki: 295 فُ لََ ن  مَيِّتِ  كَمَدَ الحُبارَى ya da 

 مَاتَ فلََُن  كَمَدَ الْحُبَارَى
296. Diğer kuşlarla aynı anda uçamadığı için ehlinin yanına 

dön(e)meyen الْحُبَارَى’nın, avcının tuzağına yakalandığındaki hali şu şekilde 

resmedilmiştir:  

 

زِبِ حَلفَْتُ لهَُمْ لَ يَحْسَبوُنَ شَتِيمَتِي ... بعَِيْنَيْ حُبَارَى فِي حِبَالَةِ مُعْ   

تقََلِِّبِ أقَْيْ عَيْنهَِا الْمُ رَأتَْ رَجُلَ  يسَْعَى إِليَْهَا فَحَمْلقَتَْ ... إِليَْهِ بمَِ   

 . . .تنَوُشُ بِرِجْليَْهَا وَقَدْ بَل  رِيشَهَا ... رَشَاش  كَغِسْلِ الْوَفْرَةِ 

 

Beyitlerden anlaşıldığı üzere الْحُبَارَى, kendisine koşan kişiyi görür ve gözlerini dikerek 

bakar. Ayaklarını yere vurur. Böylelikle tüylerini kirletmek ister. Şair, bu beyitle karşı 

tarafa şu mesajı vermeyi amaçlamıştır: Sizin bana karşı olan inkarlarınız karşısındaki 

tutumum, avcının kapanına yakalanmış masum الْحُبَارَى nın hali gibidir.297   

 

Ezherî dedi ki: “الْحُبَارَى su içmez, uzak kumlarda yumurtlar. Biz bulunduğumuz yerden 

ayrıldığımızda ve çölde yolculuk ederken, günlerden bir gün الحُبارى nın yumurtalarına 

rastladık. Dört tane yumurtlamıştı, renkleri griye çalıyordu, tatları tavuk ve deve kuşu 

yumurtasından daha lezzetliydi.”298 Aktarılan bir başka rivayette de,  ُإِن الْحُبَارَى لتَمَُوت

 dan الْحُبَارَى Allah’ın, insanların günahlarının uğursuzluğu hasebiyle ,هُزال  بِذنَْبِ بنَِي آدمََ 

yağmuru menetmesinden bahsedilmiştir. الْحُبَارَى nın bilhassa zikredilmesi, onun ot, su 

vb. nin bulunduğu yerden en uzak olan hayvan olmasından dolayıdır.299   

 

Devenin ağzından gelen köpük için  ُالحَبيِر denmiştir.300 Ancak Ezherî, böyle bir 

kullanımın olmadığına kanaat etmiş, ‘Leys’in hatalı bir şekilde aktardığını ve 

doğrusunun da  ُالْخَبيِر olduğunu’ söylemiştir.301   

 

Falanca kimsenin bir başka kimseye hiçbir faydasının olmaması halinde bu,  مَا أغَْنَى

حَبَرْبَرا  عَنِِّي فلَن    ibaresi ile belirtilir. Burada kullanılmış olan حَبَرْبَر kelimesinin asıl 

                                                           
295 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 24-25; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 161. 
296 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 127; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 164. 
297 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 128. 
298 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 25; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 161. 
299 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 161. 
300 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 219; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 24; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 620; 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 160. 
301 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 24; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 160. 



40 
 

manası ‘şey’dir.302 Sadece nefyederken kullanılır:   مَا أصَاب مِنْهُ حَبَرْبَرا   ,مَا أصَبت مِنْهُ حَبَرْبَرا

بَر  وَلَ حَوَرْوَر  مَا لَهُ حَبَرْ  ,مَا فِي ال ذِي تحََد ثنَْا بِهِ حَبَرْبَر   ,وَلَ تبََرْبَرا  وَلَ حَوَرْوَرا   مَا أصَبت مِنْهُ حَبَرْبَرا  وَلَ  ,

 da bu kabildendir. Mesela, bir حَبَرْبَرَة   ,Benzer şekilde …مَا فيِهِ حَبَرْبَر  وَلَ حَبَنْبَر   ,حَبنَْبَرا  

kimsenin başında hiç saç olmadığı   مَا عَلَى رَأسه حَبَرْبَرَة şeklinde söylenir.303  

 

ب –ر  –ح   .3.1.4  / Ha – Ra – Be  

 

İbn Fâris (ö. 395/1004),  ب –ر  –ح  / Ha – Ra – Be ve müştaklarının üç tane aslı olduğunu 

belirtmiştir: Yağmalamak, hayvan veya canlı ve bazı oturma yerleri.304 Ancak ondan 

önce, İbn Düreyd (ö. 321/933) bunu tek bir asla hasretmiş ve bu aslın, ‘helak; helak 

olmak, mahvolmak, yok olmak, ölmek’ ile alakasının olduğunu söylemiştir.305  

 

Bir kimsenin falancaya öfkelenmesi yahut ona karşı olan hiddetinin artması,  َحَرِب

جلُ، بِالْكَسْرِ، يَحْرَبُ حَرَبا    ibaresi ile dile getirilir.306 Bu, Hz. Ali’nin (r.anh) İbn Abbas’a الر 

(r.anh) yazdığı mektupta geçmektedir:  َا رأيَتَ العَدوُ  قَدْ حَرِب .لمَ 
307 Bu kimseye   حَرِب denir.308 

Çoğulu حَرْبى şeklinde gelir.309 Araplar bir başkasının aleyhinde dua ederken şöyle 

söylemişlerdir:  َ310.مَا لَه حَرِبُ وَجَرِب Bir kimse falancayı öfkelendirdiği, sinirlendirdiği 

zaman bu, بْتُ عَليَْهِ غيرِي بْتهُُ تحَْرِيبا   veya 311 حَر   ibareleri ile ifade edilir. Sanki 312 حَر 

                                                           
302 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 25; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 161. 
303 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 161. Zikredilen ibareler, diğer kaynaklarda da geçmektedir. Ancak, 

derli toplu bir şekilde hepsine yer veren sadece Lisânü’l-Arab olduğu için onunla yetinmeyi tercih ettim. 

Bkz. Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 219; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 25; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, 

s. 127; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 621.  
304 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn, c. 2, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikir, 

1399/1979), s. 48.  
305 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, thk. Remzi Münîr el-Balebekî, 1. bs., c. 1, 3 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim 

li’l-Melâyîn, 1987), s. 275.  
306 Ezherî, Muhammed b. Ahmed, Tehzîbü’l-Luga, thk. Muhammed Avd Merab, 1. bs., c. 5, 8 c. (Beyrut: 

Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 2001), s. 18; Cevherî, İsmâîl b. Hammâd, Tâcü’l-Luga ve Sıhâhu’l-

Arabiyye, thk. Ahmed Abdülgafûr Attâr, 4. bs., c. 1, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim li’l-Melâyîn, 1407/1987), 

s. 108; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, thk. Muhammed Bâsil Uyûn es-Sûd, 1. bs., c. 1, 2 c. (Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998), s. 178; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 3. bs., c. 1, 15 c. (Beyrut: Dâru’s-

Sâdır, 1414), s. 304; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, thk. Mektebetü Tahkîki’t-Türâs fî Müesseti’r-

Risâle, 8. bs. (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle li’t-Tıbâa ve'n-Neşr ve't-Tevzî, 1426/2005), s. 73.  
307 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 304.  
308 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 108; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 178; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 304; 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
309 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhim es-Sâmerrâî, c. 3, 8 c. (Beyrut: 

Dâru ve Mektebetü'l-Hilâl, t.y.), s. 214; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 17; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

304; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
310 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 305. 
311 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 304. 
312 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 276; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 108; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 

178; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 304; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 



41 
 

kendisinden malı zorla alınmış, yağmalanmış ve bu sebeple oldukça öfkelenmiş, 

hiddetlenmiş;313 pek hışım ve gazaba gelen kimseye benzeyen314 aslan için  315   أسد  حَرِب

ب    denmiştir. Aynı şekilde, bir kimse falancayı falancaya karşı kışkırttığı ve 316 ومُحَر 

böylelikle bahsi geçen kişi o insana ve o insan için düşmanlığa hırslı ve düşkün 

eylendiği zaman buna,   بْتُ فلََنا تحَْرِيبا  ibaresi ile işaret edilir.317 İbn Zübeyr ve حَر 

Kabe’nin yakılması ile alakalı olayın aktarıldığı rivayette  ُعِنْدَ إِحْرَاقِ أهَلِ الشامِ الكعبةَ: يرُِيد

بهَم  ibaresi bulunmaktadır.318 Bu ‘kışkırtma, tahrik etme’ anlamına gelen أنَ يحَُرِِّ

 :ayrıca ‘mızrak ucunu bileme, keskinleştirme’ manasında da kullanılmıştır 319,الت حْرِيبُ 

بَ الس نانَ  ب   Bilenen, keskin hale getirilen bu mızrak ucu 320.حَر  ب  مُذرَ   şeklinde سِنان  مُحَر 

vasıflandırılır.321 ‘Kışkırtma, tahrik etme’, genel manada değil de ‘savaşa’ 

hasredildiğinde, yani ‘falancayı savaşa kışkırtma, savaş için tahrik etme’,  َب هُ الحَرْبَ حَر   

322 veya  َأحْرَبَهُ الحَرْب 
323 denir.  

 

Barışın, sulhun karşıtı olan  ُالمُقَاتلََةُ  324,الحَرْب yahut المُحَارَبَة kelimelerinin baz alınmasının 

neticesinde çoğunlukla müennes olarak kabul görse de, القِتاَل hasebiyle bazen müzekker 

olduğu da söylenmiştir.325 Çoğulu   حُروب dur.326 Araplardan gelen rivayete göre ism-i 

tasğîri حُرَيْب dür.327 Müslümanlarla aralarında sulhun var olmadığı müşrik diyarları için 

                                                           
313 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 48. 
314 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 178. 
315 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 276; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 178; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 73. 
316 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 48; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 108; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 178; 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 304; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73.  
317 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 213; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 16; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

305. 
318 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 304. 
319 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 108; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 304; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

73. 
320 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 276; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 108; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

305; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
321 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 305. 
322 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân, thk. Safvân Adnân Dâvûdî, 1. bs. (Dımaşk-Beyrut: 

Dâru’l-Kalem-Dâru’ş-Şâmiye, 1412), s. 225.  
323 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
324 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 213; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 16; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

302. 
325 Mütercim Âsım Efendi, el-Okyânûsu’l-Basît fî Tercemeti’l-Kâmûsi’l-Muhît, çev. Mustafa Koç ve 

Eyyüp Tanrıverdi, 1. bs., c. 1, 6 c. (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2013), s. 342. 

Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 213; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 16; 

Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 108; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 302-303. 
326 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 303; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
327 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 213; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 16; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 108; 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 302. 



42 
 

 ,denmiştir.328 Taraflar arasında çarpışma veya savaş vuku bulduğunda bu داَرُ الحَرْب

 ,ibaresi ile ifade edilmiştir.329 “Falan kimse falanca ile muharebe ediyor وقعَتَْ بيَْنَهُمْ حَرْب  

savaşıyor.” babında,  ٍفلَن  حَرْبُ فلَن ibaresi bulunmaktadır.330   قَدْ حاربَه مُحارَبة  وحِرابا ve 

 ibareleri de bu kabildendir.331 Yiğit, güçlü, cesur, kahraman;332 تحَارَبوُا واحْترَبوُا وحارَبوُا

çokça savaşan;333 düşmanıyla savaşan kimse334   رجُل  حَرْب  ومِحْرَب  ومِحْراب yahut   رجل

ب    مُحَرِِّ
335 şekillerinde vasıflandırılmıştır. O kadar ki, bu kimse sanki savaşta kullanılan 

bir alet gibidir.336 أنَا حَرْب  لِمَنْ حارَبنَي ibaresinde yer alan   حَرْب den maksat ‘düşman’dır.337 

Buradan hareketle, sanki aralarında düşmanlık ve savaş varmış da bu sebeple, 

‘uzaklaştı, uzaklaştırdı’ anlamında  َحَ ارَ ب ibaresi mevcuttur.338 Hz. Ali (r.anh) hadisinde 

geçmekte olan   فابعثْ عَليَْهِمْ رجُلَ  مِحْرَبا ibaresindeki   مِحْرَبا vasfından murat, ‘savaşmasıyla, 

yiğit olmasıyla bilinen ve ayrıca savaş konusunda uzman kimse’dir. Buradaki  ُالْمِيم

 مَا رأيَتُ مِحْرَبا  مِثلَه mübalağa içindir. Benzer şekilde, Hz. Ali (r.anh) hakkında مَكْسُورَة  

denmiştir.339 Alet;340 savaş aleti;341 kısa mızrak342 الحَرْبة şeklinde müsemmadır. Çoğulu 

 dur.343 İlaveten, savaşta kullanılan meşhur alet;344 zırhın çivileri;345 zırhın الحِرابُ 

                                                           
328 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 213; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 16; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

303; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
329 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 108; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 303. 
330 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 213; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 16; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

303. 
331 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 108; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 178; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 303; 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
332 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 213; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 275; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 16; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 48; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 225; İbn Manzûr, 

Lisânü’l-Arab, s. 303; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
333 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 48; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 108; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 

225;  Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 178; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 303. 
334 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 303; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

73.  
335 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 16, 18. 
336 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 225. 
337 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 108; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 303. 
338 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 178. 
339 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 303. 
340 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 275. 
341 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
342 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 214; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 17; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

   .nün mızraktan sayılmadığını belirtmiştir. Bkz. İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 303 الحَرْبةُ  ,ابْنُ الْعَرابي .303
343 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 214; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 275; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 17; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 303. 
344 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 225. 
345 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 48; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 109; İbn 

Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 306; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73.  ٍ يِّ  bu kelimenin aslında ,ابْنُ بَرِِّ

müfred olduğunu, ‘zırhın çivisi’, ve çoğulunun da  ُّالحَرابِي olduğunu söylemiştir.  ِ  nun الحِرْباءُ  de الْجَوْهَرِيِّ

cins isim ve manen çoğul olduğunu ifade etmiştir. Daha ayrıntılı bilgi için bkz. İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 306. 



43 
 

halkalarındaki çivinin ucu;346 çivi347  ُالْحِربَاء olarak isimlendirilmiştir. )ٍحَرْبَةُ )بِلَ لم, 

‘Cuma’ gününün bir diğer ismidir. Çoğulu   حَرَبات  وحَرْبات dur.348   

 

Bakara 2/279.ayette349 geçen  ٍبِحَرْب ile anlatılmak istenen, ‘öldürmek’tir. Alakalı bir 

başka ayet olarak, Maide 5/33.ayette350 geçen  َيحُارِبوُن ibaresinden maksat, ‘karşı 

gelmek, baş kaldırmak, isyan etmek, itaatsizlik etmek, emrinden çıkmak’tır.351 Bu son 

ayetle alakalı olarak Ezherî şöyle bir aktarımda bulunmuştur: “Ebû İshâk en-Nahvî, 

âlimlerin bu ayetin bilhassa kafirler hakkında nazil olduğunu söylediğini iddia etti. 

Tefsirde şöyle rivayet edilmiştir: Ebû Bürde el-Eslemî, Hz. Peygamber (sav.) ile 

sözleşti. Bu sözleşmeye göre, Hz. Peygamber’i (sav.) görmeye gelenleri ne teşhir 

edecekti ne de onları engelleyecekti. Hz. Peygamber (sav.) de Ebû Bürde’yi görmeyi 

isteyenleri engellemeyecekti. Bir gün, Hz. Peygamber’i (sav.) görmek isteyen kavmin 

biri, Ebû Bürde’nin kavminin oradan geçiyordu ki Ebû Bürde’nin kavmi, onları teşhir 

ettiler, engellediler ve öldürüp mallarını aldılar. Bunun üzerine Allah bu ayeti Hz. 

Peygamber’e (sav.) inzal etti, Cebrail (as.) Hz. Peygamber’e (sav.) geldi ve bildirdi: 

Her kim ki hem öldürdü hem de malı aldı, o da öldürülsün ve çarmığa gerilsin; her kim 

ki öldürdü ama malı almadı, o da öldürülsün; her kim ki öldürmedi ama malı aldı, malı 

almasından ötürü eli kesilsin ve yol kesmesinden dolayı da ayağı.”352  

 

Bir kimse falancanın malını zorla aldığında, yağmaladığında; malının tamamını (ç)alıp 

ona geride hiçbir şey bırakmadığında bu durum   354 حَرَبْتهُُ مَالَهُ  353,حَرَبَه يَحْرُبهُ حَرَبا ve  َحَرَب

 ,buradaki soyma, yağmalama 356,الحَرَب ibareleriyle dile getirilmiştir. Bu olaya 355 مالَهُ 

                                                           
346 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 214; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

306; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
347 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 225. 
348 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
ِ وَرَسُولِهِ   349  Allah ve Resûlü’nden mutlak bir harp olunacağını/Allah’a Resûlü’ne karşı :فأَذْنَوُا بِحَرْبٍ مِنَ اللّٰ 

harp(e girmiş olduğunuzu) bilin. 
َ وَرَسُولهَُ  350  …Allah ve Resûlü’ne harp açanların :ال ذِينَ يحُارِبوُنَ اللّٰ 
351 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 214; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 16; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

303. 
352 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 16; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 303. 
353 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 16; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 108; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 303-304; 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
354 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 48. 
355 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 108. 
356 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 16; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 48; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 303-

304. 



44 
 

çalma fiilini yapan kimseye  ُ357,الحارب malı kendisinden (ç)alınan kişiye   358 وحَرِب 

 ve bu kişinin kendisiyle yaşadığı, geçindiği;360 kendisinden zorla 359 مَحْرُوب  وحَرِيب  

alınan, yağmalanan malına   حَرِيبَة denmiştir.   مَحْرُوب  وحَرِيب un çoğulu,  َ361;حَرْبى وحُرَباء 

 olarak gelmiştir. Falanca kimsenin malının tamamı 362 حَرائِب ,un çoğulu da حَرِيبَة  

kendisinden zorla alındığında, yağmalandığında bu, ُ364 حُرِب فلََن حَرَبا   363,حُرِبَ مَالَه ve 

 ibareleriyle ifade edilmiştir. Bir kimse bir başkasını bu falanca 365 حَرِبَ فلَُنَ  حَرَبا  

kimsenin malını;366 düşmandan ganimet olarak ele geçirilen şeyi367 (ç)almaya, 

yağmalamaya teşvik ettiğinde, bunu ima ettiğinde bu durum أحَْرَبَه ibaresiyle beyan 

edilmiştir.  

 

İlk zamanlar الحَرَب, ‘savaş esnasında zorla alma, yağmalama’ manasındayken sonradan 

‘zorla almanın, yağmalamanın her türlüsü’ için böyle denilmeye başlanmıştır.368 

Hadis-i Şerif’te الحارِبُ المُشَلِِّح, ‘insanların kıyafetlerini alıp onları çıplaklaştıran 

yağmalayan gaspçı, haklarını zorla elinden alan kimse’ vasıflarıyla tanımlanmıştır. 

Hudeybiye Antlaşması olayının aktarıldığı rivayette geçen   َوإل  ترََكْناهم مَحْرُوبِين  

ibaresindeki  َمَحْرُوبِين ile murad edilen, ‘malları yağmalanmış, talan edilmiş, zorla 

alınmış kimseler olarak’ bırakıldıklarıdır.369 Bir kimsenin falancayı   مَحْرُوب hal üzere 

bulduğu,  ُأحَْرَبَه ibaresi ile belirtilmiştir.370   مَحْرُوب ile ilgili yapılan bir başka tarif de, “  فإن

 ibaresi baz alınarak, ‘inancı gasp edilen kimse’dir.371 Adam eşini ”المَحْرُوبَ مَنْ حُرِبَ دِينَه

                                                           
357 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 16; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 303. 
358 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 214; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 16; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

304. 
359 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 214; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 275; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 16; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 48; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 108; Râgıb el-İsfahânî, el-

Müfredât, s. 225; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 178; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 303-304; 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
360 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 214; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 276; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 16; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 48; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 108; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 303-304; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
361 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 303; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
362 Esâsü’l-Belâga, İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 304. 
363 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 48; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 178; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

304. 
364 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 16. 
365 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 214; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 304. İbn Manzûr bu ibareyi 

Ezherî’nin söylediğini belirtmesine karşın tez esnasında başvurulan kaynaklarda böyle bir şeye 

rastlanılmamıştır.  
366 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 16; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 304. 
367 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 108; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 304; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

73. 
368 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 225. 
369 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 304. 
370 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 16. 
371 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 16; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 178; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 304. 



45 
 

boşadığı zaman, annelerinden ayrı kalan ve onun yokluğunda perişan olan çocukların 

durumu sanki yağmalanan kimsenin haline benzetilmiştir:   ات قوُا الد ينَ فإن  372.طَلَقهُا حَرِيبة

له هَمٌّ وآخِرَه حَرَب    الحَرِيبةَ ibaresini İbn Şümeyl, “Evi ve gayrimenkul malı satılır, bu أوَ 

dendir.” şeklinde açıklığa kavuşturmuştur.373  

 

Oda;374 evin yahut toplanılan, oturulan yerlerin yukarısı, ön tarafı (cephesi), başköşesi 

ve en değerli, en güzel yeri;375 imamın mescitteki makamı, durduğu yer;376 kıble;377 

hükümdarın ya da kralın içerisinde yalnız başına kaldığı, diğer insanlardan uzaklaştığı 

mekân;378 Araplar nezdinde görkemli olması itibariyle köşk, saray, kasır379  ُالمِحْرَاب 

olarak isimlendirilmiştir. Çoğulu  ُالمَحارِيب şeklinde gelmiştir.380 Zeccâc, Sâd 

38/21.ayette381 geçmekte olan الْمِحْراب dan muradın ‘evin en yüksek odası ve mescidin 

en yüksek mekânı olduğu’nu belirtmiştir. Burada الْمِحْراب ‘oda’ gibidir. Hz. 

Peygamber’in (sav.) Urve b. Mes`ûd’u (r.anh) Tâif’teki kavmine göndermesiyle 

alakalı hadisin metninde,  َ تاهم ودخََل مِحْرابا  لَهُ، فأشَْرَفَ عَليَْهِمْ عندَ الفَجْر ثمُ  أذَ ن للص لَةِ فأ , yer alan 

 .ile ‘kendisine çıkılan oda’ kastedilmiştir. Yani yukarıda yer almaktadır.382 Hz الْمِحْرَاب

Enes (r.anh) hakkında aktarılan rivayet,  المَحارِيبَ أنَه كَانَ يكَْرَه , ile ilgili yapılan 

açıklamadan onun, ‘oturma, toplanma yerinin yukarısında oturmaktan ve insanların 

üstünde olmaktan hoşlanmadığı’ anlaşılmaktadır.383 Bugünkü yaygın kullanıma göre 

ise  ُالمِحْرَاب, camide imamın makamıdır. Râgıb el-İsfahânî, bu yönde bir isimlendirme 

yapılmasının muhtemel gerekçelerini sıralayıp, en sahih görüşün en sonda zikrettiğinin 

olduğunu söylemiştir:  

 

Denilmiştir ki: Bu şekilde isimlendirilmesinin sebebi sanki buranın, konumun şeytan ve hevâ 

ile savaşılan, mücadele edilen yer olmasındandır.  

                                                           
372 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 304. 
373 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 16; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 304. 
374 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 214; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 276; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 17-18; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 48; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 108; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 305; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
375 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 275; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 48; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 

108; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 305-306; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
376 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 214; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 17; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

305; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
377 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 305. 
378 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 306; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
379 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 17; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 306. 
380 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 48; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 305. 
رُوا الْمِحْرابَ  381  Sana o davacıların haberi geldi mi? Hani onlar duvardan mescide :وَهَلْ أتَاكَ نبَأَُ الْخَصْمِ إِذْ تسََو 

tırmanmışlardı; duvarı aşarak (Hz. Davud’un ibadet ettiği) mabede girmişlerdi; mihraba (Hz. Davud’un 

bulunduğu yere girmek için) yüksek duvardan tırmanmışlardı.  
382 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 17; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 305. 
383 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 305. 



46 
 

Denilmiştir ki: Kişinin burada dünya meşgalelerinden ve zihninin dağınık olmasından yağma 

edilircesine soyutlanması gerektiğinden ötürü böyle denmiştir. Bu Allah’ın insan üzerindeki 

hakkıdır. 

Denilmiştir ki:  ِتِ يْ البَ  ابُ رَ حْ م , ‘oturulan yerin, toplanma yerinin yukarısı, ön tarafı (cephesi), 

başköşesi, odanın üst tarafı’ manasındadır. Sonradan camiler toplanma yeri yapılınca onların 

en üst kısmına, başköşesine bu ad verilmiştir.  

Denilmiştir ki:  ِابُ رَ حْ الم , ‘oturulan yerin, toplanma yerinin yukarısı, ön tarafı (cephesi), 

başköşesi’ manasında, ilk olarak camilerle ilgili kullanılmıştır. Sonradan camideki mihraba 

 benzetme yapılarak evlerin üst kısmına, başköşesine bu ad verilmiştir.384 (مِ حْ رَ ابُ  المَ سْ جِ دِ )

 

Benî İsrâîl’in içerisinde oturmuş oldukları mescitlerine;385 namaz kılmak için 

toplandıkları camilerine;386 havradaki kıbleye387  َمَحارِيبُ بنَِي إسرائيل denmiştir. Meryem 

19/11.ayette388 geçmekte olan الْمِحْراب dan maksat ‘mescit’389 yahut bir başka görüşe 

göre ‘oda’390 dır. Sebe 34/13.ayet391 hakkında Ferrâ’, bunların peygamberlerin ve 

meleklerin suretleri ile heykelleri olduğunu, mescitlerde şekillendirildiklerini ve 

insanların bunları görüp de kendilerine örnek alarak ibadetlerini artırmaları için 

yapıldıklarını beyan etmiştir. Zeccâc da ‘içerisinde namaz kılınan mekanlardan biri’ 

olduğunu belirtmiştir. Asma`î’nin aktarmış olduğu rivayette,  دخلتُ مِحْرابا  مِنْ مَحارِيب

 ile murad edilen ‘köşk veya köşkün bir مِحْرابا   bulunan ,حِمْيرَ، فنَفََحَ فِي وجْهِي رِيحُ المِسْكِ 

benzeri’dir.392 Bunların dışında, davarın boynu393 ve aslanın sığınağı, barınağı;394 

aslan yatağı olan orman395 da  ُالمِحْرَاب ile müsemmadırlar.  

 

Alacalı ve zehirli, bir nevi büyük kertenkele yaratılışında olan, sırtı çizgili,396 dört 

ayaklı, kafası ince, Güneş’in doğuşunda kafasını onun olduğu yöne çeviren397 ve 

Güneş’in dönmesiyle birlikte o da dönen,398 sanki onunla savaşan,399 böylelikle 

                                                           
384 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 225. 
385 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73.  
386 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 214; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 17; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

305. 
387 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 109. 
 Derken (Zekeriyyâ) mescidinden, ibadet yerinden, mabetten kavminin :فَخَرَجَ عَلى قَوْمِهِ مِنَ الْمِحْرابِ  388

karşısına çıkıp…  
389 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 109; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 306. 
390 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 48. 
 Cinler, Süleyman için dilediği biçimde mabetler (yahut kaleler), heykeller, havuz :مِنْ مَحارِيبَ وَتمَاثيِلَ  391

gibi çanaklar ve sabit kazanlar yapıyorlardı. 
392 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 17; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 306. 
393 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 214; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 17; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

306; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
394 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 306. 
395 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
396 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 214; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 73. 
397 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
398 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 109; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
399 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 225. 



47 
 

kafasıyla vücudunu koruyan, Güneş’in sıcağından renkten renge giren canlıya, 

hayvana الحِرْباء ismi verilmiştir.400 Çoğulu:  ُّالحَرابِي,
401 müennesi  ُالحِرباءة dür.402  ٍأمُِِّ حُبيَن in 

zekeri olduğu da söylenmiştir.403 Bunun çoğulu da  ٍهاتُ حُبيَْن  olarak gelmiştir. Necis أمُ 

olduğu için Araplar bu hayvan(lar)ı asla yememişlerdir.404 Üzerinde الحِرْباء nun çokça 

bulunduğu;405 toprağı galiz ve kalın olan406 yer,    َأرَض مُحَرْبئِة şeklinde 

vasıflandırılmıştır. الحِرْباء nun, Hicaz’da bulunan ve dikenli tarzda bir ağaç olan   تنَْضُِب 

a asılmasından hareketle şöyle bir mesel neşet etmiştir:  ٍهُ وَ  أعْ لَ قُ  مِ نْ  حِ رْ بَ اءِ  تَ نْ ضُِ بَ ة.
407  

 

Yemen’e özgü hurmanın koruğuna, hurmanın en erken çıkan ve kabuklu olan bu 

yemişine  ُالحَرَبَة denmiştir.408 Çoğulu  ُالحَرَب şeklindedir. Hurma ağacı bu ilk yemişini 

çıkardığı, verdiği zaman bu  ُأحَْرَبَ الن خْل ibaresiyle tarif edilmiştir.409 Eğer bir kimse 

falancaya bu hurma ağacının ilk çıkan yemişinden yedirirse,   بَهُ تحَْرِيبا  ibaresiyle ifade حَر 

edilmiştir.410  

 

Çuval;411 siyah çuval;412 çuval benzeri kap kacak;413 kap kacak414  َُالحُرْبة  olarak 

isimlendirilmiştir. İbn Fâris bu kelimenin, en başta belirttiğimiz üç asıldan ayrı (şazz) 

olarak bulunduğunu belirtmiştir.415  

 

 

                                                           
400 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 307. 
401 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 214; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 307. Tehzîbü’l-Luga’da bu, 

 .olarak geçmektedir. Bkz. Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18 محرابيِّ 
402 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 307. 
403 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 307; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

73. 
404 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 307. 
405 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 48; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 109; İbn 

Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 307; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
406 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 307; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
407 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 109. 
408 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 305; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

73. 
409 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 305; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 73. 
410 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 16; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 305; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

73. 
411 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 305; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

73. 
412 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 49. 
413 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 215. 
414 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 305; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

73. 
415 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 49. 



48 
 

ح –ب  –ر   .3.1.5  / Ra – Be – Ha  

 

Kayba uğramanın, zarar etmenin… vb. karşıtı416 olan بْح  :kelimesinin aslı tektir الرِِّ

Alışverişteki kâr, kazanç, menfaat;417 ticaretten hasıl olan ziyade, fazlalık. 

Sonrasındaysa, ‘herhangi bir işin semeresinden, kazancından, faydasından rücu eden 

her şey’ için mecaz yoluyla söylenmiştir.418   

 

Bir kimse, yaptığı alışverişten yahut ticaretten kâr ettiği zaman bu  ِتِهِ ارَ ي تِجَ حَ فِ رَب  ve  ْرَبِحَت

 ibareleri ile ifade edilmiştir.419 Alışverişteki bu artma, çoğalma, bereket ve bu تِجارتهُ

alışverişten elde edilen kâr  ُبَ اح بَحُ والر  بْحُ  والر  بْحُ  şekillerinde isimlendirilmiştir.420 الرِِّ  الرِِّ

bazen metâının (ticaret malının, alıp satılacak her şey) sahibine bazen de direkt 

kendisine nispet edilmiştir.421 Buradan hareketle, Bakara 2/16.ayeti422 açıklarken 

denilmiştir ki:  

 

Ebû İshâk dedi ki: Ticaretlerinde yahut alışverişlerinde kâr elde etmediler. Çünkü ticaretin 

kendisi kâr elde etmez. Muhakkak ki kâr, ticarette(n) elde edilir ve vücut bulur. Araplar der 

ki: ُقَدْ خَسِرَ بيعكُ ورَبِحَتْ تجارتك. Böyle diyerek kelamı kısa ve öz hale getirmek isterler.  

Ezherî dedi ki: Sözü geçen ‘fiil’ burada ‘ticaret’ içindir. Ticaretin kendisi kâr elde etmez, 

bilakis kâr ticarette(n) elde edilir. Bu tıpkı şu ibareye benzer:   ليَْل  ناَئمِ  وَسَاهِر. 

Yani, “Ticaretlerinde, alışverişlerinde kâr elde etmediler.” Eğer ki ticaretlerinde kâr etselerdi, 

o zaman  ْفَقَدْ رَبحَت denirdi. Bunun bir benzeri de  ُعَزَمَ الْمَْر ibaresinde görülür. Hakikatte işin 

kendisi ciddiye binmez. Ayrıca, Yûnus 10/67.ayetten423 de anlaşılacağı üzere, burada 

‘gören’den maksat gündüzün kendisi değildir, bilakis ‘görme eylemi’ gündüz vaktinin 

içerisindedir.424  

                                                           
416 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, thk. Remzi Münîr el-Balebekî, 1. bs., c. 1, 3 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim 

li’l-Melâyîn, 1987), s 276. 
417 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn, c. 2, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikir, 

1399/1979), s. 474. 
418 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân, thk. Safvân Adnân Dâvûdî, 1. bs. (Dımaşk-Beyrut: 

Dâru’l-Kalem-Dâru’ş-Şâmiye, 1412), s. 338. 
419 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhim es-Sâmerrâî, c. 3, 8 c. (Beyrut: 

Dâru ve Mektebetü'l-Hilâl, t.y.), s. 217; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 276; Ezherî, Muhammed b. 

Ahmed, Tehzîbü’l-Luga, thk. Muhammed Avd Merab, 1. bs., c. 5, 8 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-

Arabî, 2001), s. 21; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 474; Cevherî, İsmâîl b. Hammâd, Tâcü’l-Luga ve 

Sıhâhu’l-Arabiyye, thk. Ahmed Abdülgafûr Attâr, 4. bs., c. 1, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim li’l-Melâyîn, 

1407/1987), s. 363; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, thk. Muhammed Bâsil Uyûn es-Sûd, 1. bs., c. 1, 2 c. 

(Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998), s. 328-329; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 3. bs., c. 2, 15 

c. (Beyrut: Dâru’s-Sâdır, 1414), s. 442; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, thk. Mektebetü Tahkîki’t-Türâs 

fî Müesseti’r-Risâle, 8. bs. (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle li’t-Tıbâa ve'n-Neşr ve't-Tevzî, 1426/2005), s. 

218. 
420 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 22; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 474; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 363; 

Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 328; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 442; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 218. 
421 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 338. 
  …Demek, alışverişleri onlara kazanç sağlamamış, kar getirmemiş :فَما رَبِحَتْ تِجارَتهُُمْ  422
 .Gündüzü (çalışıp kazanmanız için) ziyadar (göz açıcı, aydınlatıcı) olarak yaratandır :الن هارَ مُبْصِرا   423
424 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 442. 



49 
 

Araplar, ticarete girişen kimseye hitaben  ِبَ احِ  والس مَ اح  söylemişlerdir.425 Mecazen بِ الر 

denmiştir ki:   البِ رُّ  خَ يْ رُ تِ جَ ارَ ةٍ رَ بَ احا ، والبازُ  أضْ وَ أ الناسِ  مِ صْ بَ احا.
426 Bir kimse kâr elde etmek 

isteğinde ve muradına erdiğinde  ُهُ وَ  يَ تَ رَ ب  حُ  ويَ تَ رَ ق  ح ibaresi ile belirtilmiştir.427 İçerisinde 

kâr edilen ticarethane   مَتجَْر  رابِح  ورَبِ يح;
428 kendisinde kazanç elde edilen bu kârlı, 

avantajlı ticaret de   تِجارَة  رابِحَة,
 بيَْع  مُرْبِ ح  429

430 şekillerinde vasıflandırılmıştır. Bir kimse, 

ticaret malına aldığı fiyattan, yani sermayesinden, daha fazla kâr verdiği zaman buna  

,أعَطاه مَال  مُرابَحة 431,رابَحْتهُُ على سِلْعتَِهِ 
 بعتُ الشيءَ مُرابَحَة   432

433 ibareleri ile işaret edilmiştir. 

Buradaki kâr karşılıklıdır. Tek taraflı olduğunda, yani bir kimse falancaya kâr verdiği 

zaman bu, ِأرَْبَحْتهُ على سِلْعتَه 
434 ve   ِ435 أرَْبحَه بمَِتاَعِه ibareleri ile ifade edilmiştir. 

 

Hadis-i Şerif’te geçtiği üzere, 436,أنَه نهََى عَنْ ربْح مَا لَمْ يضُِْمَن Hz. Peygamber (sav.) tazmin 

yükümlülüğü üstlenilmeyen şeyden kâr elde edilmesini yasaklamıştır. İbnü’l-Esîr 

bunu, ‘kişinin satın aldığı ancak kar amacı gütmediği bir malı satmasıdır’ şeklinde 

açıklamıştır. Ne satış geçerlidir ne de kâr caizdir, çünkü bu mal ilk satıcının 

garantisindedir ve ikincinin teminatından değildir, dolayısıyla kar ve zarar ilk satıcının 

yanındadır.437 

 

Satış amaçlı celp edilen, satmak için bir yerden başka yere sürüp iletilen at ve deve 

sürüsüne;438 iç yağına;439 sütten kesilmiş deve yavrularına -ki o zaman müfredi   رَ ابِ ح 

dur-;440 sütten kesilmiş deve yavrusuna -ki bu durumda çoğulu   رِبَاح dur-441  َُبح  الر 

                                                           
425 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 442. 
426 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 329.  
427 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 328.  
428 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 276; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 442.  
429 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 474; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 363; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 329; 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 442; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 218. 
430 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 217; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 21; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

442. 
431 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 328. 
432 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 21; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 443.  
433 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 21; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 363; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 443. 
434 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 363; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 442. 
435 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 442. 
436 İbn Hacer el-Askalânî, Bulûgu’l-Merâm min Edilleti’l-Ahkâm, thk. Mâhir Yâsin el-Fahl, 1. bs. 

(Riyad: Dâru’l-Kabs li’n-Neşr ve’t-Tevzî`, 1435/2014), s. 307.  
437 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 443.  
438 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 474. 
439 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 22; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 364. İbn Düreyd bunu بْح  şeklinde الرِِّ

aktarmıştır. Bkz. İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 276. 
440 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 22; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 364. 
441 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 22. 



50 
 

denmiştir.442 Bir kimse sabahın erken vaktinde ve ortasında deveyi sağdığında;443 

misafirleri için sütten kesilmiş küçük deve yavruları boğazladığında444 bu durum   َأربَح

 ibaresi ile ifade edilmiştir. Küçük, çelimsiz, sütten kesilmiş deve yavrusunu445 الناقَةَ 

ifade etmede kullanılan  ُبَح  ayrıca kara karga yahut kuzgun benzeri kuş446 ve oğlak447 ,الرُّ

manalarına da gelmektedir. Bunların yanı sıra, sütten kesilmiş deve yavrusu448 ve 

oğlak449 manalarına ilaveten maymun;450 erkek maymun;451 tüylü maymun;452 

maymunun yavrusu453 anlamına gelecek şekilde  ُب اح  .kelimesi de kullanılmıştır الرُّ

Çoğulu   رَ بَ ابِ يح olarak gelmiştir.454 Araplar demişlerdir ki:  ٍأمْ لَ حُ  مِ نْ  رُ ب  اح.
455 Bir kimse, evine 

maymun aldığında, evinde maymun beslediğinde bu   رَب حَ ترَْبيحا ibaresi ile dile 

getirilmiştir.456 Kedi benzeri canlı  ُبَاح   şeklinde isimlendirilmiştir.457 الر 

 

ٍ، ... يَعِيشُ  بفضِلِهِن  الحَيُّ قَرَوْا أضَيافهَم رَبَحا  ببِحُِّ  beytinde geçmekte olan   رَبَحا dan muradın bir 

kuşun ismi; sütten kesilmiş deve yavruları; içyağı olduğu aktarılmış458 olsa da Râgıb 

el-İsfahânî bunun, ‘ortaya çıkan veya hasıl olunan kârın adı’ anlamında kullanıldığına 

inandığını belirtmiştir. O zaman beytin anlamı şu şekildedir: Misafirlerini kendisinden, 

en büyük kâr olan övülmeye hasıl olamamış şeyle ağırladılar.459 

 

                                                           
442 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 443; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 218. 
443 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 218. 
444 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 22; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 218. 
445 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 363; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 445; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

218. 
446 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 364; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 218. 
447 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 218. 
448 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 22; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 444; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

218. 
449 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 444; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 218.  
450 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 21-22; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 475; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

444. 
451 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 217; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 363; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

443; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 218. İbn Manzûr, bu manada  ُبَح  ,da zikretmiştir. İbn Manzûr الرُّ

Lisânü’l-Arab, s. 443.  
452 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 22; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 444. 
453 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 276; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 444. 
454 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 276. 
455 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 329. 
456 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 218.  
457 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 363; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 444. 
458 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 443. 
459 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 338. 



51 
 

باحِيُّ  bir hurma çeşidinin ismidir.460 ,زُبُّ رُب احٍ   adıdır.461 (الكافور) de bir cins okaliptüsün الر 

Okaliptüsün getirtildiği ülkeye  ُالرَباح denmiştir.462  

 

بْح  ,in içerisinde barındırmış olduğu ‘ziyade, fazlalık’ manalarından hareketle الرِِّ

‘şişman, etli, iri yaratılışlı’ kimse  َرِبَحْل   ل  جُ ر  ve  ِرِبَحْلةَ   ة  أَ رَ مْ ا  terkiplerinde olduğu üzere 

vasıflandırılmıştır. Buradaki اللَم harfi ziyadedir.463  

 

ب –ح  –ر   .3.1.6  / Ra – Ha – Be  

 

 Ra – Ha – Be ve müştaklarının aslı bir tanedir: Genişlik, bolluk, ferahlık.464 / ر – ح – ب

Bir şey genişlediği, geniş olduğu, büyüdüğü, bollaştığı zaman bu   رَحُبَ الشيءُ رُحْبا  ورَحابة 

465 ve   467 رَحَب يَرْحُبُ رُحْبا  ورَحَابة   466;ورَحِبَ رَحَبا ve   رَحُبَ  ;468 رَحُبَ رَحْبا  ورَحَابة  ورحِبَ رَحَبا  ورُحْبا

 ورَحِبَ رُحْبا  ورَحابَة  
469 ibareleri ile tarif edilmiştir. Ezherî,  َأرَْحَب ibaresinin de bu manada 

bir lehçe olduğunu belirtmiştir.470 Genişleyen bu şey de   رَحْب  ورَحِيب  ورُحاب olarak 

isimlendirilmiştir.471  ْرَحُبتَْ عليكَ وطُل ت ya da رَحُبتَْ بلَِدكَُ وطُل ت Arap akvâlindendir.472  َُفعَل 

vezninde gelen  َرَحُب, binası gereği lazımdır, müteaddi olamaz. Ancak, Nasr b. 

Sayyâr’dan aktarılan rivayette müteaddi olduğu hal üzere kullanılmıştır ki bu şazzdır: 

                                                           
460 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 217; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 21; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 

329; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 444; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 218. 
461 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 218.  
462 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 363. Mütercim Asım Efendi’nin belirttiğine göre, Tâcü’l-Luga’nın bir başka 

nüshasında   ُالرَباح ‘kendisinden الكافور sağılan canlı, hayvan’ olarak tarif edilmiştir. Ancak her iki 

tanımlama şekli de hatalıdır. Zira الكافور bir ağacın zamkıdır ve onun oyuğunda tekevvün eder. Bkz. 

Mütercim Âsım Efendi, el-Okyânûsu’l-Basît fî Tercemeti’l-Kâmûsi’l-Muhît, çev. Mustafa Koç ve 

Eyyüp Tanrıverdi, 1. bs., c. 2, 6 c. (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2013), s. 1123. 
463 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 329.  
464 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn, c. 2, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikir, 

1399/1979), s. 499.  
465 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhim es-Sâmerrâî, c. 3, 8 c. (Beyrut: 

Dâru ve Mektebetü'l-Hilâl, t.y.), s. 215; Cevherî, İsmâîl b. Hammâd, Tâcü’l-Luga ve Sıhâhu’l-Arabiyye, 

thk. Ahmed Abdülgafûr Attâr, 4. bs., c. 1, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim li’l-Melâyîn, 1407/1987), s. 134; 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 3. bs., c. 1, 15 c. (Beyrut: Dâru’s-Sâdır, 1414), s. 413. 
466 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 414. 
467 Ezherî, Muhammed b. Ahmed, Tehzîbü’l-Luga, thk. Muhammed Avd Merab, 1. bs., c. 5, 8 c. 

(Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 2001), s. 18. 
468 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 19. 
469 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, thk. Mektebetü Tahkîki’t-Türâs fî Müesseti’r-Risâle, 8. bs. (Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle li’t-Tıbâa ve'n-Neşr ve't-Tevzî, 1426/2005), s. 88.  
470 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 19; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 413. 
471 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 134; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 413; 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 88.  
472 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 414. 



52 
 

 ,Bir kimse bir şeyi genişlettiğinde, büyüttüğünde 473.أرََحُبكَُم الدُّخولُ فِي طاعةِ ابْنِ الكِرْمانِي

bollaştırdığında bu da aynı şekilde  َأرَْحَب ibaresi ile dillendirilmiştir.474 Haccâc, İbnü'l-

Kırriyye’yi öldürdüğü esnada “أرَْحِبْ يَا غُلَمُ جُرْحَه” demiştir.475 Bir kimse, atına hitaben 

azarlama yahut da menetme amacıyla “Öte git, geniş yerde dur, açıktan geç, yaklaşma, 

uzak dur…” babında أرَْحِبْ، وأرَْحِبي der.476  

 

Başta değinilen tek asıldan hareketle  ِِّم حْبُ، بِالضِ   ortaya çıkmıştır.477 Burada الرُّ

vurgulanan ‘geniş’lik anlamına  ٍبَلَد  رَحْب  وبلَِد   479,مكان   / مَنْزِل   رَحْب  ورَحِيب   478,عَلَى طريقٍ رَحْب

 .vb. terkiplerde de işaret edilmiştir …482 قِدْر   رُحاب   481,امرأةَ  رُحاب   480,أرَض   رَحْبة   ورَحِيبة   ,رَحْبة  

İstiare edilmek suretiyle,  ُناءِ رَحِيبُ الفِ  ن  لََ ف  ile ziyaretçileri, konukları veya arkadaşları çok 

olan;483  ِ484 رَحْبُ البَ طْ ن ve  ِ485 رجُل  رَ حِيبُ الجَوْف ile karnı geniş, çok yiyen, obur;   ِرَحْبُ الباع 

راعِ  ile cömert;486وَ الذِ راعِ  وَ رَ حِ يبُ هُ ما ِ
 ile zor zamanlarda kuvveti geniş,487 falanca işi  رَحْبُ الذِّ

yapmaya gücü yeten488;  ِدْر دْرِ ورُحْبُ الص  دْرِ  ve 489 رجُل   رَحْبُ الص   ,ile göğsü 490 فلََُن  رَ حِيبُ الص 

sinesi geniş kimse kastedilmiştir. Bunun zıddı ile ilgili de istiare yapılmış ve  َِقُ يِِّ الض  

kelimesi kullanılmıştır.491 O halde Tevbe 9/118.ayetin492 manası şu şekildedir: 

                                                           
473 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 215; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

499; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 135; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 415; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 88. 
474 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 413; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 88. 
475 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 413. 
476 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 499; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 135; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, thk. 

Muhammed Bâsil Uyûn es-Sûd, 1. bs., c. 1, 2 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998), s. 342; 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 413; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 88. 
477 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 499; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 134; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî 

Garîbi’l-Kur’ân, thk. Safvân Adnân Dâvûdî, 1. bs. (Dımaşk-Beyrut: Dâru’l-Kalem-Dâru’ş-Şâmiye, 

1412), s. 346; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 413. 
478 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 414.  
479 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, thk. Remzi Münîr el-Balebekî, 1. bs., c. 1, 3 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim 

li’l-Melâyîn, 1987), s. 276; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 499; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 342; İbn 

Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 415. 
480 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 134; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 414. 
481 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 414; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 88. 
482 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 134; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 414. 
483 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 346. 
484 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 346. 
485 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 215; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

499; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 134; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 342; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

414, 416; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 89. 
486 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 342. 
487 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 414. 
488 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 342. 
489 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 134; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 346; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

414. 
490 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 134; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 414. 
491 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 346. 
 ضاقتَْ عَليَْهِمُ الْْرَْضُ بِما رَحُبَتْ  492



53 
 

“Yeryüzü bunca genişliğine rağmen onlara dar gelmişti.”493 Benzer şekilde, mecazen 

denilmiştir ki:  ُهَ ذا أمْ ر   إنْ  تَ رَ احَ بَ تْ  مَ وارِ دُ هُ  فَ قَ دْ  تَ ضَِ ايَ قَ تْ  مَ صادِ رُ ه.
494  

 

Göğüsteki kaburga kemiklerinin en geniş olanı;495 Arapların devenin yan tarafına 

vurdukları damga;496 insanlarda ve diğer canlılarda nabzın hissedildiği yer َحْبى  الرُّ

olarak isimlendirilmiştir.497 Dirseklerin dönüş ve giriş yerleri olan oynak yerleri;498 

bedenin iki tarafında koltuk altlarının bitişiğinde, en üst iki kaburga kemiği  ِحْبيََان  الرُّ

ismi ile müsemmadır.499  

 

Araplar, yeni gelen bir kimseyi selamlarken ‘Sıkıntının olmadığı soğuk davranmanın 

noksan olduğu şen ve bayındır yere geldin, geniş bir kalple yakın ve ünsiyet üzere 

olman gücenmiş ve ürkek olmaman umulur.’ manasında   َ500 مَرْحَبا  وأهَْل ya da   َمرْحَب ا وسَ هْ ل 

501 demişlerdir. Halîl b. Ahmed bunu, Arapların bir diğer kavli olan َحْب والس عة  انزِلْ في الرُّ

ile açıklamıştır 502 ki burada حْب  aynı manaya gelmektedir503. Ezherî’nin الس عَة ile الرُّ

aktardığına göre, sairlerinin   مَرْحبا ve   َسَهْل ifadeleri hakkındaki izahatları şöyledir: 

 

  .Darlığa değil bolluğa, bolluğun olduğu yere geldin :أتَيَْتَ أوَ لَقِيتَ رُحْبا  وسَعة ، لَ ضِيقا  

، لَ حَزْنا  غَلِيظا    ,Kolaylığa, kolaylığın olduğu yere geldin. Yani, külfetin olmadığı :نَزَلْت بلَدا  سَهْلَ 

toprağı yumuşak olan sert olmayan, yürümesi kolay, düz ve mülayim yere, şehre, memlekete, 

ülkeye geldin.504  

 

جُلِ ترَْحِيبا   بَ بِالر   ,dediği;505 onu genişliğe مَرْحبا   ibaresi ile bir kimsenin falancaya رَح 

bolluğa, ferahlığa, bunların olduğu mekana çağırdığı, davet ettiği506 belirtilmektedir. 

                                                           
493 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 346; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

414. 
494 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 342. 
495 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 499; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 134; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

88.  
496 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 215; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 134; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 88. 
497 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 19; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 415. 
498 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 19; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 134. 
499 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 415; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 88. 
500 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 134; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 414. 
501 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 276; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 88. 
502 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 215. الْزَهري, bunu  ُالليث den aktarmıştır. Bkz. Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 19.  
503 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 276. 
504 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 19; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 414. 
505 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 134; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 414. 
506 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 88. 



54 
 

Buna ilaveten,  ُمَرْحَبكََ اللهُ ومَسْهَلكََ ومَرْحَ با  بكَِ اللهُ ومَسْهَلَ  بكَِ الله ifadeleri de kullanılmıştır.507 

Aynı mantıkta, ‘Rahat görmeyesin. Memleketin sana dar olsun.’ anlamında Araplar  َل

 demişlerdir.508 Bu noktadan hareketle Sâd 38/59-60.ayetlerin509 manası şu  مَرْحَبا  بِكَ 

şekilde olur: “Onlar rahat (huzur, güven) görmesinler (yerleri geniş olmasın). Çünkü 

onlar muhakkak ki ateşe gireceklerdir. Dediler ki: Hayır, siz asıl rahat (huzur, güven) 

görmeyin.”510 

 

Bir mekânın meydanını, geniş yerini;511 meskenler ve diğerleri arasındaki geniş aralığı, 

boşluğu, açıklığı512 belirtirken   513 رَحَبَة kelimesi kullanılmıştır:  ِرَحَبَةُ المسجِدِ  والدارِ  والمَكَان. 

Hz. Ali (r.anh), رَحَبَةُ  مَ سْ جِ دِ  الكُ وفَ ة de vakit geçirirdi.514 Çoğulu 515 رَحَب  ورَحَبات  ورِحاب 

şekillerinde gelmiştir.516 Ferrâ, insanların evinin önü, avlusu ile cami arasında yer alan 

otsuz geniş yere (çöle)  517 رَحْبَة ve   رَحَبَة
 518 denir şeklinde bir tarif yapmıştır.  َُحَبة  الر 

şeklinde adlandırılması geniş olan yahut genişleyen şeyin genişliğinden ötürüdür.519 

 denmez.520 رَحَبة ,denilir بلََِد رَحْبَة   ,na`ttır. Mesela رَحْبَة   ,isimdir رَحَبَة  

 

 çayın ve derenin sularının aktığı akıntı yerleridir ki iki taraflı bayırlardan ,رَحَبَةُ مِنَ الوادي

akan sular oraya gelir ve oradan akıp gider. Çoğulu,  ُحاب  dur.521 Daha detaylı bilgi الرِِّ

vermek gerekirse, vadilerdeki düz ve basık yerler olup içerilerinde su toplanır birikir. 

Vadinin sonunda ve ortasında olan, bitki vb.nin en hızlı bittiği yerdir. İçerisinde suyun 

toplanıp biriktiği yüksek bir yerde olma ihtimali vardır. Etrafında onu çevreleyen 

                                                           
507 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 19; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 414; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

88. 
508 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 19; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 414. 
 لا مَرْحَباً بِهِمْ إِنَّهُمْ صالوُا النَّارِ قالوُا بَلْ أنَْتمُْ لا مَرْحَباً بِكُمْ  509
510 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 346. 
511 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 135; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 346; 

Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 342; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 414; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 88. 
512 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 276; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 342. 
513 Zemahşerî, ‘meydan, geniş yer’ ile alakalı kullanımını örneklendirirken َرَحْبة kelimesini de içeren bir 

aktarımda bulunur:  ِقَعَدَ فلََُن  فِي رَحْبةَِ داَرِهِ وَرَحَبَةِ داَرِه. Akabinde, َرَحَبة kelimesinin daha fasih olduğunu belirtir. 

Benzer şekilde İbn Düreyd de ‘meskenler ve diğerleri arasındaki geniş aralığı, boşluğu, açıklığı’ ile 

ilgili olarak,  َرَحَبة ile beraber,  َرَحْبة eklemesinde bulunmuştur. Bkz. İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 

276; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 342. 
514 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 342. 
 .gibidir. Bkz. İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 415 رَقبَة ورِقاب ,رَحَبةَ  ورِحاب   :dedi ki سِيبَوَيْهِ  515
516 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 135; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 415. 
517 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 19; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 415. 
518 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 342; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 415. 
519 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 415. 
520 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 19. 
521 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 415; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 88. 



55 
 

başka, ondan daha yüksek yerler de mevcuttur. Eğer ki düz bir yer olursa insanlar oraya 

iner, konaklar, ikamet eder. Eğer ki su akıntısının içinde, dahilinde bir yerde olursa 

insanlar oraya inmez, konaklamaz, ikamet etmez. Eğer ki vadinin batnında olursa o 

zaman suyu içerisinde tutan boru, kanal gibidir, çok derin değildir, genişliği ok atımı 

mesafesi bir atım yer kadardır. İnsanlar onun kenarına yöresine inerler, konaklarlar, 

ikamet ederler.  ُالرحَاب kumun içerisinde olmaz.522 Bayanların konakladığı tepelerin 

bulunduğu konak yerine, o bölgeye الرَحَبَة denmiştir.523 Ebû Hanîfe, bitkinin kolaylıkla 

ve çokça çıktığı, yetiştiği, bittiği geniş yer için  ُحَبة حْبَةُ والر   kelimelerini الر 

kullanmıştır.524 Bunu tahsis ederek, belli bir bitkinin toplandığı ve büyüdüğü, bittiği 

yeri tarif ederken رَحَبَةُ الثُّمام terkibinde görüldüğü üzere istimal edilmiştir. Üzümün 

ayıklanıp kurutulduğu yere  ُحَبة  ismi الجَرين hurmanın ayıklanıp kurutulduğu yere ise ;الر 

verilmiştir.525  

 

Yeryüzündeki genişleyen, geniş olan şeye, yani yeryüzündeki geniş alana, parçaya, 

yere  ُحْبة حْبَةُ  yahut 526 الر   الرُّ
527 kelimeleri ile işaret edilmiştir. Çoğulu   رُحَب dur.528  Geniş 

ülkeler ve bölgeler رَحائبُ التُّخوم tabiri ile belirtilmiştir.529  

 

3.1.7. Değerlendirme 

 

ر –ح  –ب    / Be – Ha – Ra ve mukalleblerinden müştak kelimelerin gruplandırılmasında 

ve paragraflar arası geçişlerde nadiren sıyga(lar), ekseriyetle birbiriyle alakalı 

manalara delalet etme olgusu merkeze alınarak ilerlenmiştir. Değerlendirme kısmında 

da aynı şekilde, mezkur kelime grupları bu kıstaslar dikkate alınarak başlıklar altında 

listelenecek, akabinde, bir yandan bunların kök mana (asıl) ile olan ilintisi bir yandan 

da bunlardan hangileri temele alınarak ortak mananın yakalanmakta olduğu izah 

                                                           
522 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 19; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 415. 
523 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 342. 
524 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 415. İbn Fâris bununla alakalı olarak sadece  ُحْبَة  yü; Fîrûzâbâdî de الر 

bir tek  ُحَبة  ,yü zikretmiştir. Bkz. İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 499; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît الر 

s. 88. 
525 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 415; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 88. 
526 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 414. 
527 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18. 
ى 528  الس الِم da şazz olarak gelmektedir. Ben باَب الن اقِص ,dedi ki: Bu  الْزَهري .örneğinde olduğu gibi قَرْيةَ وقرُ 

de َفَعْلة vezninin فعَُل şeklinde çoğul yapıldığını duymadım ve ابْن الْْعَرَابِي de duymadığı şeyi söylemeyen 

güvenilir bir kimsedir. Bkz. Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 18; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 414. 
529 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 134; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 415; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

89. 



56 
 

edilecektir. Tüm bunların neticesinde, bir ortak mananın imkanının test edilmiş 

olmasının yanı sıra,  

- hem asılla hem de ortak mana ile ilintili olan  

- asılla ilintili olduğu halde ortak mana ile ilintisi olmayan 

- asılla ilintisi yokken ortak mana ile ilintisi olan  

- ne asılla ne de ortak mana ile ilintisi olmayan 

kelime ve grupları da daha aşikar olacaktır.  

 

Tablo 3.1.  ر –ح  –ب  / Be – Ha – Ra Aslından Müştak Kelime Grupları 

 

ر –ح  –ب   : Yarık, derinlik, genişlik, bolluk; hastalık; tuzlu ve acı su.   

Asılla 

İlintili 

 Kelime 

Grupları 

.البَحْرُ   1ر  – ح –ب    

البَحْرُ.بَحَرْتُ كَذا, اسِْتبَْحَرَ المَكانُ,   2ر  – ح –ب    

جُلُ البَحْرُ, بنَاتُ بَحْرٍ, الفَرَسُ البَحْرُ.  3ر  – ح –ب  الر   

, أبْحَرَ الرَجُلُ.  4ر  – ح –ب  البَحْرُ, دمَ  باحِر  وبَحْرانيٌّ  

5ر  – ح –ب  البَحْرُ, البَحْرَةُ, أبْحَرَتِ الْرْضُ.   

جُلُ, لقَِيْتهُُ صَحْرَةَ بَحْرَةَ.  6ر  – ح –ب  أبْحَرَ الر   

جُلُ الْبَاحِرُ, استبَْحَرَ /   رَ البَحْر, الر  الش اعِر / الخطيب, استبَْحَرَ , العِلْمِ في  تبََح 

رَ استبَْحَرَ /  المالِ.في  تبََح   

7ر  – ح –ب   

 , بَحَرْتُ الن اقَةَ / أذُنَ الن اقَةِ البَحْر, حَفَرَ زَمْزَمَ ثمُ  بَحَرَها بَحرا , طَلَعَ الباحُورُ  

ا, بَحِيرَة .  بَحْر 

8ر  – ح –ب   

, أبَْحَرَ الرجالبَحَرُ, بَحِرَ الرجلُ   , بَحِرَتِ والبعيرُ بَحَرا , بَحِر  لُ, رجل  بَحِير  وبَحِر 

بِلُ, بُحْرانُ المَريضِ  , بحُْران.الْغنََمُ وَأبَْحَرُوهَا, بَحِرَتِ الِْْ  

9ر  – ح –ب   

, بحَِرَ مَاء  بَحْر  / بَحْرَانِي, أبْحَرَ الماءُ, أبْحَرَ الرَجُلُ الم  الرَجُلُ, اءَ, أبَْحَرَ فلَن 

 الباحِرُ.

ر  – ح –ب 

10 

 

( 1ر  –ح  –ب  ) Deniz; ( 2ر  –ح  –ب  ) denizde müşahede edilen gözle görülen genişlikten 

hareketle, mekânsal genişlik, sonrasında bunun her anlamdaki istimali; ( 3ر  –ح  –ب  ) 

genişliğin mezkur hakikî cihetine ilaveten, mecazî yönü; ( 4ر  –ح  –ب  ) rahmin derinliği, 

rahimdeki kanın çokluğu ve bu kanın renginin yoğunluğu, ardından daha genel 

çerçevede olmak üzere, kırmızılığın koyulaşması; ( 5ر  –ح  –ب  ) mekânsal muazzamlık; 



57 
 

( 6ر  –ح  –ب  ) kişinin kendisini engin denizdeki dalgalara bırakması gibi, bir başkasını 

tesadüfen görmesi; ( 7ر  –ح  –ب  ) ilmî derinlik ve bilgideki ziyâdelik, devamında, mal 

mülkteki çoğalma; ( 8ر  –ح  –ب  ) asıl ile doğrudan alakası olan ‘yarma’; ( 9ر  –ح  –ب  ) 

haddinden fazla susuzluğun ve diğer etmenlerin de etkisiyle hasıl olan hastalık; (  –ب 

10ر  –ح  ) sıhhat bozan bir diğer amil olarak deniz suyu içmenin dile getirilmesinin 

akabinde, tuzlu su, deniz suyu, denizin muazzamlığı karşısında şaşırma ile ilgili 

kelimeler, terkipler ve ibareler zikredilmiştir.  

 

Tablo 3.2.  ح –ر  –ب  / Be – Ra – Ha Aslından Müştak Kelime Grupları 

 

ح –ر  –ب   : Ayrılma, zail olma, belirme, açığa çıkma, inkişaf etme, aşikâr olma; 

şiddet ve büyüklük, büyüklenme, yücelme vb.  

Asılla 

İlintili 

 Kelime 

Grupları 

ا ينُْتفََعُ بِهِ تَ لَ , يمَكَانِ  نْ مِ  تُ مَا بَرِحْ , بَرِحَ الرجلُ يبَْرَحُ بَراحا    لُ حَبيِ, بْرَحُ بَرَاح 

.بَراحٍ   

1 ح –ر  –ب   

.بَرِحَ الخَفاء وبَرَحَ ,  الْمَْرِ بَرَاحُ , كذا بَرَاحا   لَ عَ فَ , بَراحا   رِ الْمَْ جاءَنا بِ , البَراحُ   2 ح –ر  –ب    

.راحِ البَ وا بِ لُ زَ نَ, أرض  بَراحُ , بَرَاحُ الدار  3 ح –ر  –ب    

.ل كَذاَ وَكَذاَعَ أفْ  تُ حْ رِ بَ , ل أبَْرَحُ أفَْعَلُ ذاك, ما بَرِحْتُ أفعَلُ كذا, البَراحُ   4 ح –ر  –ب    

.دلَكََت الشمسُ بِرَاحِ , بِرَاحِ /  دلَكََت بَرَاحِ , براح  5 ح –ر  –ب    

.يْلَةَ بالبارحةِ أشَْبَهَ الل  مَا , فعلنَا الْبَارِحةَ كَذاَ وَكَذاَ, الْبَارِحَةُ   6 ح –ر  –ب    

ِ إِ , جرى له البارح, برحى, قَدْ بَرَحَتْ تبَْرُحُ برُُوحا  , البارِح  نما هُوَ كبارِحِ الْرُْوِيِّ

.قَلِيلَ  مَا يرُى  

7 ح –ر  –ب   

يَاحِ   .الْبوََارِحُ مِنَ الرِِّ 8 ح –ر  –ب    

, أبَرَحْتَ لؤُْما  وأبَرَحْتَ كَرَما  , أبْرَحَهُ , أبَْرَحَ هَذاَ الْْمَْرَ مَا , حِ رَ البَ بِ  لََن  جَاءَ فُ  

 مِنَ الْبرَُحِ الْبَ , بُرْحةُ كُلِِّ شَيْء, أبرحْتِ عائِذا  وأبَْرَحَتِ العائِذُ 
. عِيرُ برُْحَة   

9 ح –ر  –ب   

, تبَارِيحُ الش وْق, بَرْحٍ  بَرْحٍ وبنَي بنَاتِ /  ابنَ بَرِيحٍ /  لقَِيتُ مِنْهُ بَرْحا  بارِحا   ,البَرْحُ  

ى, أصَابتَهْ البرَُحَاءُ , البرَُحاءُ  حَتْ بِيَ الْحُم  . وهم أبَْرَحَ قتلٍ قتل, بَر   

 ح –ر  –ب 

10 

حَ بنَِا فلََُن  تبَْريحا  وأبَْرَحَ , أبْرَحْتُ بفِلََُنٍ   ح  بِنَا ومُبْرِح  فَ بَر  ح الله, هُوَ مُبَرِِّ ,  عَنهُ بَر 

حا    ضَرْب اضَرَبَهُ , بِرَح  /  أمَر بَرْح  , الْبَرْحُ و الت بْرِيحُ والبرُْحُ  .مُبَرِِّ  

 ح –ر  –ب 

11 

 

( 1 ح –ر  –ب  ) Terk etme, ayrılma; ( 2 ح –ر  –ب  ) gizliliğin zail olması ve ortaya 

çıkmasından hareketle, aşikar olma; ( 3 ح –ر  –ب  ) önünün alabildiğine açık olduğu 



58 
 

mekan; ( 4 ح –ر  –ب  ) terk etmeme, yani sabit kalma; ( 5 ح –ر  –ب  ) ayan beyan 

olmasından ötürü, Güneş; ( 6 ح –ر  –ب  ) terk etme, zail olma ve uzaklaşma manalarıyla 

olan yakın alakasından dolayı, ‘geçen gece’; ( 7 ح –ر  –ب  ) nereden çıkacağı belli 

olmayan, sağdan sola geçip duran, neredeyse hiç görülmeyen canlı; ( 8 ح –ر  –ب  ) tozu 

toprağı kaldıran, yerinden oynatan, şiddetli, yıkıp geçen rüzgar; ( 9 ح –ر  –ب  ) 

mevzunun mahiyeti yahut da hanımın cemali karşısında şaşırma, muhataba ikramda 

bulunma ve onu yüceltme; ( 10 ح –ر  –ب  ) şer, bela, musibet, özlemden ateş gibi yanma, 

humma, şiddetli bir şekilde öldürme; ( 11 ح –ر  –ب  ) takati aşan şeyle görevlendir(il)me, 

eziyet (etme), beddua ve hayır dua kapsamına giren kelimeler, terkipler ve ibareler 

zikredilmiştir.   

 

Tablo 3.3.  ر –ب  –ح  / Ha – Be – Ra Aslından Müştak Kelime Grupları 

 

ر –ب  –ح   : Güzel görülmüş, beğenilmiş, hoş, müstahsen eser, iz, alamet.  

Asılla 

İlintili 

 Kelime 

Grupları 

 

 

رْبَةُ جِلْدهَُ , والحِبار الحَبَارُ /  والحَبَرُ الحِبْرُ , الحِبَرُ /  الحَبَرُ /  الْحَبَارُ   أحَْبَرَتِ الضِ 

جُلُ , وَبِجِلْدِهِ   الحِبْرُ والحَبْرُ والحَبْرَةُ , مُحَب ر   رَجُل  , حُبِرَ جِلْدهُ حَبْرا  /  حَبِرَ  الر 

, ةير  وبرُْد  حِبَرَ برُْد  حَبِ ,  حَبَرا  قَدْ حَبِرتْ أسَنانه تحَْبَرُ , والحُبْرَةُ والحِبِرُ والحِبِرَةُ 

.الحَبير من الس حاب  

1 ر –ب  –ح   

.قَدْ أحَْبَرَ بِهِ , بِهِ حُبوُر  , لِ مَ العَ  ارُ بَ حِ  هِ دِ يَ بِ   2 ر –ب  –ح    

.حْرُ الحَبْرُ والبَ , الْحِبْرُ من الن اس, رُ الحِبْرُ والحَبْ , مَحْبَرَة  ومَحْبرَُة  , المِحْبَرَةُ , الحِبْرُ   3 ر –ب  –ح    

عرِ وَغَيْرِهِمَا  عْر , تحَْبيِرُ الْخَطِِّ والشِِّ 4 ر –ب  –ح   .حَبِير   ب  وْ ثَ , قِدحْ  مُحَب ر  , الكلَمَ وحَب رْتُ الشِِّ  

بْر  بْرِ  فلََُن  حَسَنُ الحِبْر, الحَبْرُ والس بْرُ والحِبْرُ والسِِّ . الحَبْر والس بْر/  والسِِّ 5 ر –ب  –ح    

ا الْمَرُ أحَْبَرَني , ها عِبْرَة  بُ قِ عْ تَ حَبْرَةٍ  لُّ كُ , والحَبْرَة والحُبوُرالحَبْرُ والحَبَرُ   , إحْبَار 

جلُ حَبْرَة  وحَبَرا  حُبِرَ ا, يَحْبوُر   / بوُر  حْ مَ , حَبَرَني هَذاَ الْمَْرُ حَبْرا   . بوُر  حْ مَ , لر   

6 ر –ب  –ح   

. حَبِر  , قد حَبِرَت الْرضُ وأحَْبَرَتْ , أرَض مِحْبَار    7 ر –ب  –ح    

كُلُّ , ىالحُبَارَ  نْ أمَْوَقُ مِ , بارَىحُ  نْ أسَْلَحُ مِ , ىحُبَارَ  نْ أذَْرَقُ مِ , اليَحْبوُر, الحُبَارَى 

.ن  مَيِّتِ  كَمَدَ الحُبارَىلََ فُ , شَيْءٍ يحُِبُّ وَلَدهَُ حَت ى الْحُبَارَى ويَذِفُّ عَنَدهَُ   

8 ر –ب  –ح   

.الحَبيِرُ   9 ر –ب  –ح    

ا عَلَى , َحَبَرْبَرَة  , حَبَرْبَرا  هُ مَا أصَبت مِنْ , حَبَرْبَرا  عَنِِّي مَا أغَْنَى فلَن  , حَبَرْبَر 

.رَأسه حَبَرْبَرَة    

ر –ب  –ح   

10 

 



59 
 

( 1 ر –ب  –ح  ) Darbe ve yara sonrası kalan iz, dişteki sarılık, bir elbise nevi, benekli 

bulut; ( 2 ر –ب  –ح  ) eser manasının sair siyaklardaki kullanımına misal babında, amelin 

izi, başyapıt, kitap; ( 3 ر –ب  –ح  ) ilim, mürekkep, kalplerde güzel eser/iz bırakması ve 

taklit edilmesinden hareketle, âlim; ( 4 ر –ب  –ح  ) güzel, güzelleştirme; ( 5 ر –ب  –ح  ) 

güzellik, hüsün; ( 6 ر –ب  –ح  ) çehrelerde bıraktığı izle alakasından yola çıkarak, sevin-

ç/dirme/me, ve buna vesile babında, bol rızık, mal mülk, iyilik, nimet; ( 7 ر –ب  –ح  ) bir 

nimet olan, bitkilerin kolayca ve hızlıca bittiği toprak; ( 8 ر –ب  –ح  ) bir kuş türü; (  –ح 

9 ر –ب  ) ardında bıraktığı izin hoş olmaması ile ilintili olarak, devenin ağzından gelen 

köpük; ( 10 ر –ب  –ح  ) faydası olmayan, ‘şey’ çerçevesinde kelimeler, terkipler ve 

ibareler zikredilmiştir.  

 

Tablo 3.4.  ب –ر  –ح  / Ha – Ra – Be Aslından Müştak Kelime Grupları 

 

ب –ر  –ح   : Yağmalamak; hayvan veya canlı; bazı oturma yerleri.  

Asılla 

İlintili 

 Kelime 

Grupları 

جلُ يَحْرَبُ حَرَبا    بْتُ عَليَْهِ غي, حَرِب  , حَرِبَ الر  بْتهُُ تحَْرِيبا  /  رِيحَر  أسد  , حَر 

ب  /  حَرِب   بْتُ فلََنا , مُحَر  بَ الس ن, تحَْرِيبا  حَر  ب  , انَ حَر  بَهُ , سِنان  مُحَر  /  حَر 

. أحْرَبَهُ الحَرْبَ   

1 ب –ر  –ح   

 

 

/  ربَه مُحارَبة  وحِرابا  قَدْ حا, فلَن  حَرْبُ فلَنٍ  ,وقعَتَْ بَيْنهَُمْ حَرْب  , الحَرْبُ 

ب  /  اب  رجُل  حَرْب  ومِحْرَب  ومِحْر, تحَارَبوُا واحْترَبوُا وحارَبوُا أنَا حَرْب  , مُحَرِِّ

. حَرْبَةُ , الْحِربَاءُ , الحَرْبة, مِحْرَب  , لِمَنْ حارَبنَي  

2 ب –ر  –ح   

 

 

مَحْرُوب  , الحاربُ , لحَرَبا, حَرَبَ مالَهُ /  حَرَبْتهُُ مَالَهُ /  حَرَبَه يَحْرُبهُ حَرَبا  

الحارِبُ , أحَْرَبَه, ن حَرَبا  فلََ حَرِبَ /  حُرِب, حُرِبَ مَالَهُ , حَرِيبَة  , حَرِب  و وحَرِيب  

.فإن  المَحْرُوبَ مَنْ حُرِبَ دِينَه, المُشَلِِّح  

3 ب –ر  –ح   

.المِحْرَابُ   4 ب –ر  –ح    

.أرَض مُحَرْبئِةَ  , الحِرْباء  5 ب –ر  –ح    

بَهُ تحَْرِيبا  , أحَْرَبَ الن خْلُ , الحَرَبَةُ   . حَر  6 ب –ر  –ح    

.الحُرْبَةُ   7 ب –ر  – ح   

 

( 1 ب –ر  –ح  ) Malı mülkü yağmalanan kimsenin öfkelenmesinden hareketle, 

öfkelen(dir)me, öfkelenmesi için kışkırtma, düşmanlık besleme, mızrak ucu bileme,  



60 
 

savaşa kışkırtma; ( 2 ب –ر  –ح  ) savaş, savaşma, savaş aleti, öldürme; ( 3 ب –ر  –ح  ) 

‘savaşta ve herhangi bir durumda yağmala(n)ma’ hakiki manasına ilaveten, kişinin 

dininin yağmalanması; ( 4 ب –ر  –ح  ) oturulan yer, aslanın barınağı, davarın boynu; ( ح

5 ب –ر  – ) kertenkelenin bir cinsi olan canlı; ( 6 ب –ر  –ح  ) hurma, yemiş; ( 7 ب –ر  –ح  ) 

yağmalama esnasında alınan ya da yağmalanan eşyanın içerisinde konulduğu çuval, 

kap, kacak kapsamı dahilindeki kelimeler, terkipler ve ibareler zikredilmiştir.  

 

Tablo 3.5.  ح –ب  –ر  / Ra – Be – Ha Aslından Müştak Kelime Grupları 

 

ح –ب  –ر   : Alışverişteki kâr, kazanç ve ticaretten hasıl olan ziyade, fazlalık.  

Asılla 

İlintili 

 Kelime 

Grupları 

 

 

بْحُ , رَبِحَتْ تِجارتهُ / تِهِ ارَ ي تِجَ حَ فِ رَبِ  بَحُ  الرِِّ بَ  والر  بَ بِ , احُ والر  , احِ والس مَ  احِ الر 

 أعَطاه مَال  /  ابَحْتهُُ على سِلْعتَِهِ ر, ح  بيَْع  مُرْبِ /  تِجارَة  رابِحَة  , يح  مَتجَْر  رابِح  ورَبِ 

. رْبحَه بمَِتاَعِهِ أَ /  أرَْبَحْتهُ على سِلْعتَِه, بعتُ الشيءَ مُرابَحَة  /  مُرابَحة  

1 ح –ب  –ر   

بَحُ   بَحُ , أربَحَ الناقَةَ , الر  ب احُ , الرُّ بَاحُ , بيحا  رَب حَ ترَْ , الرُّ . الر  2 ح –ب  –ر    

باحِيُّ , زُبُّ رُب احٍ   . الرَباحُ , الر  3 ح –ب  –ر    

. رِبَحْلَة   ة  أَ رَ مْ اِ /  رِبَحْل   ل  جُ رَ   4 ح –ب  –ر    

 

( 1 ح –ب  –ر  ) Kâr, alışverişteki artma ve çoğalma, ticaret; ( 2 ح –ب  –ر  ) ticaret amaçlı 

bir yerden diğer bir yere sürülen hayvan, iç yağı, sütten kesilmiş deve yavrusu, manevî 

açıdan kâr vesilesi olması hasebiyle, deve eti ikramında bulunma; ( 3 ح –ب  –ر  ) hurma; 

( 4 ح –ب  –ر  ) ziyade manasından hareketle, şişmanlık ile alakalı kelimeler, tertipler ve 

ibareler zikredilmiştir.  

 

Tablo 3.6.  ب –ح  –ر  / Ra – Ha – Be Aslından Müştak Kelime Grupları 

 

ب –ح  –ر   : Genişlik, bolluk, ferahlık.  

Asılla 

İlintili 

 Kelime 

Grupları 

رَحْب  ورَحِيب  , أرَْحَبَ , رَحِبَ رَحَبا  , رَحَب الشيءُ رُحْبا  ورَحابة  /  رَحُبَ  

. أرَْحِبي / أرَْحِبْ , ورُحاب    

1 ب –ح  –ر   

   



61 
 

Tablo 3.6. (devamı) 

 

 

حْبُ  بَلَد  رَحْب  وبلَِد  , مَنْزِل  رَحْب  ورَحِيب  /  مكان  , عَلَى طريقٍ رَحْبٍ , الرُّ

, ناءِ يبُ الفِ رَحِ  ن  لََ فُ  ,رُحاب   قِدْر  , امرأةَ  رُحاب  , رَحِيبة  و رَحْبة   أرَض  , رَحْبة  

راعِ , ماهُ يبُ حِ رَ وَ  راعِ الذِ وَ  رَحْبُ الباعِ , الجَوْفِ  حِيبُ رَ  / نِ طْ رَحْبُ البَ  ِ
, رَحْبُ الذِّ

دْرِ /  رَحْبُ  رجُل   .رُحْبُ الص   

2 ب –ح  –ر   

حْبَى  حْبيََانِ , الرُّ .الرُّ 3 ب –ح  –ر    

حْب والس  , لَ  هْ مرْحَب ا وسَ , مَرْحَبا  وأهَْلَ    جُلِ , عَةانزِلْ في الرُّ بَ بِالر  , ترَْحِيبا  رَح 

.كَ اللهُ مَرْحَبكََ اللهُ ومَسْهَلكََ ومَرْحَبا  بكَِ اللهُ ومَسْهَلَ  بِ   

4 ب –ح  –ر   

. رَحَبَة   /رَحْبَة  والمَكَانِ,  والدارِ  رَحَبَةُ المسجِدِ   5 ب –ح  –ر     

حَبةُ , رَحَبَةُ مِنَ الوادي  حْبَةُ والر  . مرَحَبَةُ الثُّما, الر  6 ب –ح  –ر    

حْبةُ   حْبَةُ /  الر  . رَحائبُ التُّخوم, الرُّ 7 ب –ح  –ر    

  

( 1 ب –ح  –ر  ) Hakikî ve mecazî manada bollaş(tır)ma ve genişle(t)me; ( 2 ب –ح  –ر  ) 

aynı şekilde hem hakikî hem de mecazî anlamda genişlik; ( 3 ب –ح  –ر  ) göğüsteki 

kaburga kemiğinin en geniş olanı; ( 4 ب –ح  –ر  ) ‘bolluğun, ferahlığın olduğu yere 

geldin’ şeklindeki selamlama, buna çağırma, davet etme; ( 5 ب –ح  –ر  ) mekânsal 

genişlik; ( 6 ب –ح  –ر  ) içerisinden çay ve dere sularının akıp gittiği, vadinin belli bir 

kısmını teşkil eden geniş yer; ( 7 ب –ح  –ر  ) yeryüzünde genişleyen parça, alan, geniş 

ülke, bölge kapsamına giren kelimeler, terkipler ve ibareler zikredilmiştir.    

 

Sonuç olarak,  ر –ح  –ب  / Be – Ha – Ra harflerinden müteşekkil maddeler arasındaki 

ortak mananın “kesret, ziyâdelik, bolluk, derinlik, genişlik” olduğu istidlâl edilmiştir. 

Bunu mümkün kılan kelime grupları ise aşağıdaki tabloda görüldüğü üzeredir:  

 

Tablo 3.7. Ortak Mananın İstidlâlinde Baz Alınan Maddeler 

 

1ب  – ح –ر  1ح  – ب –ر   1ب  – ر –ح   3ر  – ب –ح   3ح  – ر –ب   1 ر –ح  –ب    

2ب  – ح –ر  2ب  – ر –ح    4ر  – ب –ح   4ح  – ر –ب   2ر  – ح –ب    

3ب  – ح –ر  3ب  – ر –ح    5ح  – ر –ب    3ر  – ح –ب    

4ب  – ح –ر  4ب  – ر –ح    8ح  – ر –ب    4ر  – ح –ب    

5ب  – ح –ر  9ح  – ر –ب      5ر  – ح –ب    

6ب  – ح –ر  7ر  – ح –ب        

7ب  – ح –ر  8ر  – ح –ب        



62 
 

م –ل  –ح   .3.2  / Ha – Le – Me Harflerinden Müteşekkil Mukalleb Maddeler 

 

م –ل  –ح   .3.2.1  / Ha – Le – Me  

 

İbn Fâris,  م –ل  –ح  / Ha – Le – Me ve müştaklarının aslının üç tane olduğunu 

belirtmiştir: Acele (etme)nin terki, eşyanın delinmesi ve uykuda bir şey görme. Üçü 

de birbirinden oldukça farklıdır ki bu da bize lehçenin bazısının kıyas üzere olmadığını 

gösterir.530  

 

Bir kimse uyku esnasında bir şey, yani rüya yahut düş, gördüğünde bu,  ُُحَلَمَ فِي نوَْمِهِ يَحْلم

حَلَمَ بِهِ وحَلَمَ عَنْهُ  ,rüyasında bir kimseyi gördüğünde bu 531;حُلْما  وحُلمَا  وحُلمُا  واحْتلََمَ وتحََل مَ وانْحَلَمَ 

 533 تحََل مَ الحُلْمَ  ,rüyasında görmediği halde gördüğünü iddia ettiğinde de bu 532;وتحََل م عَنْهُ 

ibareleri ile ifade edilmiştir. Bişr b. Ebî Hâzım, bir konuşması esnasında “ َأحََقٌّ مَا رأيَت

 şeklinde bir cümle sarf etmiştir.534 Uyurken görülen bu şeye, yani ”أمَِ احْتلَِمُ  / انْحِلَمُ؟

rüyaya yahut düşe ُالحُلْمُ والحُلم isimleri verilmiştir.535 Çoğulu أحَْلَم şeklinde gelmiştir.536 

‘Boş istek, arzu, temenni’ anlamına delalet etmesi için mecazen  ٍأحَْلَم نائم şeklinde bir 

terkip var olagelmiştir.537 Aynı terkip ayrıca ‘bir elbise türünü, çizgili kalın bir giysiyi’ 

isimlendirirken de kullanılmıştır.538  

 

                                                           
530 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn, c. 2, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikir, 

1399/1979), s. 93. 
531 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhim es-Sâmerrâî, c. 3, 8 c. (Beyrut: 

Dâru ve Mektebetü'l-Hilâl, t.y.), s. 246; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, thk. Remzi Münîr el-Balebekî, 

1. bs., c. 1, 3 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim li’l-Melâyîn, 1987), s. 565; Ezherî, Muhammed b. Ahmed, 

Tehzîbü’l-Luga, thk. Muhammed Avd Merab, 1. bs., c. 5, 8 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 

2001), s. 69; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 93; Cevherî, İsmâîl b. Hammâd, Tâcü’l-Luga ve Sıhâhu’l-

Arabiyye, thk. Ahmed Abdülgafûr Attâr, 4. bs., c. 5, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim li’l-Melâyîn, 1407/1987), 

s. 1903; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân, thk. Safvân Adnân Dâvûdî, 1. bs. (Dımaşk-

Beyrut: Dâru’l-Kalem-Dâru’ş-Şâmiye, 1412), s. 254; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 3. bs., c. 12, 15 c. 

(Beyrut: Dâru’s-Sâdır, 1414), s. 145; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, thk. Mektebetü Tahkîki’t-Türâs 

fî Müesseti’r-Risâle, 8. bs. (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle li’t-Tıbâa ve'n-Neşr ve't-Tevzî, 1426/2005), s. 

1096.  
532 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1093; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 254; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

145; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096.  
533 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, thk. Muhammed Bâsil Uyûn es-Sûd, 1. bs., c. 1, 2 c. (Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998), s. 210; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 145. 
534 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 145. 
535 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 246; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1093; 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 145; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. Halîl b. Ahmed ve Ezherî, 

bu manaya delalet eden kelime kapsamında yalnızca ُالحُلم yu; Cevherî de sadece  ُالحُلْم yu zikretmişlerdir.  
536 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 145; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. 
537 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 211. 
538 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 211; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 145, 149. 



63 
 

Hadis-i Şerif’te geçtiği üzere, مَنْ تحََل م مَا لَمْ يَحْلمُْ كُلِِّفَ أنَْ يعَقِدَ بَيْنَ شَعيرتين,
539 kim ki görmediği 

bir rüyayı gördüm deyip anlatırsa, ahirette yerine getirmesi mümkün olmayan bir işe, 

iki arpa tanesini birbirine düğümleme cezasına çarptırılacaktır.540 Buradan hareketle 

birisi  “Yalancının uykusundaki yalanı uyanıkkenki yalanına eklenmiyorsa, o zaman 

neden iki arpayı bağlamak (gibi imkânsız bir şey)la yükümlü tutulmak suretiyle cezası 

ile tehdidi arttı?” şeklinde bir soru yöneltirse buna cevaben denilmiştir ki: Sadık rüya 

nübüvvetten bir parçadır, nübüvvet de vahyin dışında bir şey üzere olmaz. Yalancı 

kimse rüyasında Allah’ın aslında ona göstermediği bir şeyi gösterdiğini ve 

nübüvvetten bir parça vermediği halde Allah’ın kendisine nübüvvetten bir parça 

verdiğini iddia eder. Allah adına yalan söylemek kendine ya da başka bir yaratılmışa 

söylenene nazaranla yapılabilecek en büyük iftiradır. Hz. Peygamber (sav.), salih 

yahut güzel rüyanın Allah’tan, fena rüyanın da şeytandan olduğunu söylemiştir.541 

ؤْيَا والحُلْمُ   uyku esnasında uyuyan kimsenin gördüğü şeyleri ifade etmek için kullanılan الرُّ

iki ibaredir, ancak  ؤْيَا  ise genelde şer ve çirkin الحُلْمُ  ;daha çok hayır ve güzel şeyler الرُّ

şeyler görüldüğü zaman kullanılmıştır.542 O zaman Yûsuf 12/44.ayetin543 manası şu 

şekilde olur: “Onlar da dediler ki: (Bunlar) karmakarışık (ve yalancı) düşlerdir.”544  

 

Bir kimse uykusunda bir kadınla beraber olduğunu (cima ettiğini) gördüğü zaman buna 

ا ا واِحْتلََمَ اِحْتلََِم   dur.546 الحُلمُ ibaresi ile işaret edilir.545 Bunun isim hali قَدْ حَلَم الرجلُ بالمرأةَ حُلْم 

Böyle isimlendirilmesi, bulûğ çağına eren kişiye hilim vasfının yaraşır olmasından 

dolayıdır.547 Bu işin failine حالِم  ومُحْتلَِم denmiştir.548 Buradan hareketle Nûr 

24/58.ayetin549 manası şu şekildedir: “Bir de sizden olup da henüz bulûğ çağına 

girmemiş (küçük)ler…”550 Bir sonraki ayette,551 bu sefer de ‘bulûğ çağına eren hür 

                                                           
539 Buhârî, Muhammed b. İsmâîl, el-Câmi`u’s-Sahîh, thk. Mustafa Dîb El-Bugâ, 5. bs., c. 6, 7 c. 

(Dımaşk: Dâru İbn Kesîr, Dâru’l-Yemâme, 1414/1993), s. 2581.  
540 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 246; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

145.  
يْطَانِ  541 ِ والحُلْمُ مِنَ الش  ؤْياَ مِنَ اللّٰ  -Bkz. Buhârî, el-Câmi`u’s-Sahîh, s. 2563, 2571; Müslim b. Haccâc, el .الرُّ

Câmi`u’s-Sahîh, thk. Muhammed Fuâd Abdulbâkî, c. 4, 5 c. (Kâhire: Matbaatu Îsâ el-Bâbî el-Halebî ve 

Şürekâuhû, 1374/1955), s. 1771-1772.  
542 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 145. 
 قالوُا أضَْغاثُ أحَْلَمٍ  543
544 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 254; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 145. 
545 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 565; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 145; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 1096. 
546 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 145; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. 
547 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 253. 
548 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 246. 
 لمَْ يبَْلغُوُا الْحُلمَُ  549
550 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 145. 
551 Nûr/59:  َوَإِذا بَلَغَ الْْطَْفالُ مِنْكُمُ الْحُلُم 



64 
 

çocuklar’ zikredilmiştir.552 Hadis-i Şerif’te,  ْعَليَْهِ وَسَل مَ، أمَر مُعاذا  أنَ يأخْذ مِن ُ ، صَل ى اللّٰ  أنَ الن بِي 

ا ,كُلِِّ حالِمٍ دِينَار 
553 Hz. Peygamber’in (sav.) Mu`âz’a (r.anh) her bir buluğ çağına er(iş)miş 

kimseden bir dinar, yani cizye, almasını emrettiğini görmekteyiz. Ebü’l-Heysem, 

metinde geçmekte olan حالِم ile ‘uykusunda cima etsin veya etmesin, buluğ çağına eren 

ve adam hükmünün geçerli olduğu kimse’nin kastedildiğini beyan etmiştir.554 Bir 

başka Hadis-i Şerif’te,   ٍالغسُْلُ يومَ الْجُمُعَةِ وَاجِب  عَلَى كُلِِّ حالِمٍ  / مُحْتلَِم,
555 Cuma günü gusletmenin 

her buluğ çağına ermiş kişiye, yani rüyada cinsel ilişkide bulunma seviyesine erişen 

ya da bunun öncesinde rüyada cinsel ilişkide bulunan kişiye vacip olduğunu 

öğrenmekteyiz.556  

 

Pervasızlığın, cüretkarlığın, hafifliğin, sefahatin (الطيش) zıddına;557 yavaşlığa, 

yumuşaklığa558 ve akla;559 öfkenin harekete geçmesi, kabarması durumunda kişinin 

kendisini (nefsini) zapt etmesine ve bastırmasına, bunlara hâkim olmasına560 الحِلْم 

denmiştir. Çoğulları   أحَْلََ م   وحُلوُم dur.561 O halde Tûr 52/32.ayetin562 manası şöyledir: 

“Yahut bunu kendilerine akılları mı emrediyor…”563 Hakikatte الحِلْم kelimesinin 

manası ‘akıl’ değildir, ancak ‘aklın ya da akıllı olmanın’ sebeb(lerinden bir)i olduğu 

için bu şekilde yorumlanmıştır.564 Semîn, bunun tartışmalı bir mesele olduğunu, çünkü 

 kelimesinin hakikatte ‘akıl’ anlamı kastedilerek kullanıldığını duyduğunu الحِلْم

belirtmiştir.565 Kavmin hilim vasfına sahip kimseleri رَجُل  حَلِيم  مِنْ قوَْمٍ أحَْلَمٍ وحُلمَاء 

                                                           
552 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 253. 
553 Tirmizî, el-Câmi`u’l-Kebîr, thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf, 1. bs., c. 2, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-

İslâmî, 1996), s. 12. 
554 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 70; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 146. 
555 Buhârî, Muhammed b. İsmâîl, el-Câmi`u’s-Sahîh, thk. Mustafa Dîb El-Bugâ, 5. bs., c. 1, 7 c. 

(Dımaşk: Dâru İbn Kesîr, Dâru’l-Yemâme, 1414/1993), s. 293, 300.  
556 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 565; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 70; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

146. 
557 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 565; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 93. 
558 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 246; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1093. 
559 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 210; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 146; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 1096. 
560 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 253. 
561 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 246; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 253; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 146; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. 
 أمَْ تأَمُْرُهُمْ أحَْلَمُهُمْ بِهذا 562
563 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 253; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 146; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 1096. 
564 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 253. 
565 Semîn el-Halebî, `Umdetü’l-Huffâz fî Tefsîri Eşrefi’l-Elfâz, thk. Muhammed Bâsil Uyûn es-Sûd, 1. 

bs., c. 1, 3 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1417/1996), s. 448.  



65 
 

ibaresinde görüldüğü üzere isimlendirilmişlerdir.566 Hûd 11/75.ayetin567 manası şu 

şekildedir: “Çünkü İbrahim cidden yumuşak huylu (halîm), yüreği yanık, kendisini 

tamamen Allah’a vermiş biri idi.” Aynı şekilde, Sâffât 37/101.ayetin568 manası şu 

şekildedir: “Biz de ona çok uysal (halîm) bir oğul müjdesini verdik.” Yani “kendisinde 

hilm kuvvesi bulunan”.569 Bunlara karşın, Hz. Şuayb’a hitaben kavmi tarafından Hûd 

11/87.ayette570 dile getirilen ibarenin zahirdeki manası “Çünkü sen, muhakkak ki sen 

(biliyoruz) yumuşak huylu, aklı başında (bir adam)sın.”  şeklinde olsa da tefsirlere 

bakıldığında farklı bir açıklamayla karşı karşıyayız:  

 

Ezherî dedi ki: Ayetin tefsirinde şöyle geçmektedir:  ُالس فِيهُ الْجَاهِل den kinaye etmek maksadıyla 

böyle demişlerdir.  

Denildi ki: Hz. Şuayb’ın kavmi, ona bunu dalga geçmek maksadıyla dediler. 

İbn Arafe dedi ki:  Bu, Araplar indinde, kişinin arkadaşına ya da yanındaki kimseye itibar 

etmeyip tahkir ve istihfaf etmesinin, cahil olduğunu düşünmesinin göstergesi olarak en 

şiddetli sövme şekillerindendir:  ُياَ حَلِيم: Sen kendi içinde halîmsin ancak insanların nazarında 

sefihsin. Bunun benzerini Duhân 44/49.ayette571 de görmekteyiz. Ayetin manası zahirde şu 

şekildedir: “Tat (o azabı). Çünkü sen, (evet iddianca) sen çok ulu, çok şerefli idin!” Ancak 

hakikatte “Kendi iddiana göre, kendince çok ulu ve şerefli idin ancak bizim nazarımızda 

oldukça adi ve rezilsin.” manası murad edilmektedir.572  

 

 ayrıca, Allah’ın bizlere bildirdiği isimlerinden de birisidir. ‘Çok sabırlı olan, acele الحَلِيمُ 

ve kızgınlıkla muamele etmeyen’ manasına gelmektedir.573 İtaatsizin itaatsizliği ile 

küçümsenemez ve onlara karşı öfke ile kışkırtılamaz, bilakis her şey için bir ölçü 

koyanın ve her şeye son verecek olan da O’dur.574  

 

Bir hanım hilim vasfıyla donatılmış bir kimseyi doğurduğunda  َُ575;أحَْلمََت المرأة bu kimse 

hilim sahibi idi ya da o hale geldiğinde   576 حَلمَُ يحْلمُ حِلْما ve  ُُ577 حَلمُْتُ عَنْهُ أحَْلم; bu kimseye 

bu vasfa sahip olması emir ve tavsiye edildiğinde yahut da (aklı ya da) bir başkası onu 

                                                           
566 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 246 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 565; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, 

s. 69; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 146; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. 
اه  مُنِيب   567  إِن  إبِْراهِيمَ لَحَلِيم  أوَ 
 فبَشَ رْناهُ بِغلَُمٍ حَلِيمٍ  568
569 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 253. 
شِيدُ  570  إنِ كَ لَْنَْتَ الْحَلِيمُ الر 
 ذقُْ إنِ كَ أنَْتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ  571
572 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 146. 
573 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 247; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 

211; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 146. 
574 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 146. 
575 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 247; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, 

s. 253; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 146; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. 
576 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 247; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 565; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 69; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1093; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 253; İbn Manzûr, 

Lisânü’l-Arab, s. 146; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. 
577 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 93.  



66 
 

bu vasfa sahip biri haline getirdiğinde   578;حَل مَهُ )العقل( تحَْلِيما  وحِلَ ما zatından halim 

olmayan bu kimse güçle hilim gösterdiğinde  َ579;تحََل م böyle bir vasfa sahip olmadığı 

halde zoraki sanki öyleymiş gibi görünmeye çalıştığında  َتحََل م ve 580 تحَالَم ibareleri ile 

dillendirilmişlerdir. Hz. Peygamber (sav.) “لِيَلِيَنِِّي مِنْكُمْ أوُلوا الْحَْلَم والنُّهَى”
581 buyurmuştur. 

Bu sanki ‘işlerinde vakarlı, temkinli ve sabır ile sebat üzere olma’ manasına gelen الحِلْم 

den gelmektedir, çünkü bu akıl sahiplerinin sembolündendir.582  Hilim vasfına sahip 

olmayı emir ve tavsiye eden kimse için المُحَلِِّم denilmiştir.583 Bu ayrıca, erkeklere verilen 

isimlerdendir.584  

 

Kenelerin küçük585 veya büyük586 olanı  ُالحَلمََة ile müsemmadır. Çoğulu  َُالحَلم dür.587 

Rivayete göre, bu şekilde isimlendirilmesinin sebebi, çok sessiz ve sakin oluşundan 

dolayı hilim vasfına sahip biri suretinde tasavvur edilmesindendir.588 Asma`î’den 

gelen aktarıma göre, kenenin ilk küçük hali   قمَْقَامَة, sonra حَمْنَانة, daha sonra قرَُاد ve en 

son حَلمََة olur.589 Devenin yahut da bir başka hayvanın derisinin üzerine keneler 

üşüştüğünde  ُ590;حَلِمَ الجِلْد bunların sayısı çoğaldığında   591;حَلِمَ البعيرُ حَلمَا sonrasında bir 

kimse bu keneleri ayıkladığında, üzerine kondukları o deriden bunları koparttığında 

da bu  ُ592 حَلَ مَهُ وحَل مَه ibareleri ile beyan edilmiştir. Tıpkı üzerindeki keneyi kopararak 

                                                           
578 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1094; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 146; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 1096. 
579 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1093; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 253; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

146; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. 
580 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1093; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 253; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

146. 
581 Nesâî, el-Müctebâ mine’s-Sünen, thk. Abdülfettâh Ebû Gudde, 3. bs., c. 2, 9 c. (Halep: Mektebetü’l-

Matbûât el-İslâmiyye, 1406/1986), s. 87, 90.  
582 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 146. 
583 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 247; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

146, 149. 
584 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 247; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1094; 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 149. 
585 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 93; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 146; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 1096. 
586 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 247; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 566; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 69; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1093; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 254; İbn Manzûr, 

Lisânü’l-Arab, s. 146; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. 
587 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 247; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 566; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 69; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1093; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 146. 
588 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 254. 
589 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 70; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 147. 
590 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 254; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. Zemahşerî bunu  قد

  .şeklinde aktarmıştır. Bkz. Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 211 حَلِمَ الْديمُ 
591 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 146; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. 
592 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 247; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 70; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, 

s. 254; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 211; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 147; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 1096. 



67 
 

deveyi sakinleştirip, rahatlatıp böylece onun üzerinde bir hakimiyet kurduğu gibi, ‘bir 

kimseye, kendisini sakinleştirme ve üzerinde hakimiyet kurma amacıyla dostça 

görünüp yumuşak, nazik davranma’ babında حَل مْتُ فلَنا ibaresi söylenmiştir.593  Üzerine 

kenelerin üşüşüp çokluğundan ötürü derisi bozulan, derisinde delik açılan deve cinsi 

için   بعِير حَلِم; dişi oğlak, keçi ya da karakulak denilen hayvan için  وتِحْلِمَة  عَناق  حَلِمة  

denmiştir.594  Soymadan, tabaklanmadan evvel kenelerin üzerine üşüşüp bozduğu deri 

 ayrıca, koyunların üst ve alt derisinde الحَلمََةُ  şeklinde vasıflandırılmıştır.595 أدَيم حَلِم  وحَلِيم

bulunan;596 deride bulunan ve onu yiyen597 kurdu isimlendirirken de kullanılmıştır.  

Kurt tarafından yenilen, kemirilen o yer tabaklansa bile hala incedir ve o hal üzere 

kalır. Bundan hareketle   تعََي ب الجلدُ وحَلِمَ الْدَيمُ يَحْلمَُ حَلمَا 
598 denmiştir.599  ُحَلِمَ الْدَيم ibaresi 

ayrıca mecazen ‘bir işin bozulduğunu, mahvolduğunu’ belirtirken de kullanılmıştır.600  

 

Velîd b. Ukbe b. Ebî Ukbe, Mu`âviye’nin Hz. Ali’ye (r.anh) karşı açtığı harbi, her ne 

kadar Mu`âviye’nin kendisi bir ‘ıslah hareketi’ olarak göstermeye çalışmış olsa da, 

aslında bu durumun ‘keneler tarafından bozulan ve neticede zaten hiçbir işe yaramayan 

deriyi tabaklayan kadının haline benzediğini’ şu beyitlerle dile getirmiştir:  

  

مَةُ،ديم الحَلِمَ ال ذِي وَقعَتَْ فيِهِ الحَلَ أنَتَ تسَْعَى فِي إِصلَح أمَر قَدْ تم  فسادهُ، كَهَذِهِ المرأةَ ال تِي تدَبْغُُ الَْ   

 فنقَ بتَه وأفَسدته فلَََ ينَْتفَِعُ بِهِ 
601 

 

Memenin ucunu çevreleyen siyahlığın tam ortasında bulunan küçük taneye, kabarcığa; 

memenin ucuna, başına  ُالحَلمََة denmiştir.602 Böyle isimlendirilmesi heyeti itibariyle 

                                                           
593 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 254. 
594 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 247; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69-70; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 

s. 146-147; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. 
595 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 247; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

147.  
596 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1093; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 147. 
597 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 566; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 147. 
 ;ibaresini açıklarken İbn Düreyd bunun tabaklama esnasında; İbn Fâris tabaklandıktan sonra حَلِمَ الْدَيمُ  598

Cevherî tabaklanmadan önce vuku bulduğunu belirtmiştir. Bkz. İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 566; 

İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 93; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1093. 
599 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 565; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 93; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 

1093; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 147.  
600 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 211. 
601 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 147. 
602 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 247; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 566; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 70; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1093; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 147, 149; Fîrûzâbâdî, el-

Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. 



68 
 

keneye benzemesinden dolayıdır.603 Müsennâsı حَلمَتان olur.604 Meme ucu semirdiğinde, 

sütü bollaştığında ve biriktiğinde bu  ُبَضِ ت الحَلمََة ibaresi ile dile getirilmiştir. Bir başka 

görüşe göre ise, burada ‘bitkinin, nebatın bitmesi, yeşermesi; zayıfken, çelimsizken 

gürleşmesi’ kastedilmiştir.605 Bunun sebebi de  ُالحَلمََة nün bir diğer manasının ‘kolayca 

biten, yetişen bir bitki türü’606 olmasıdır. İbn Manzûr bununla alakalı olarak şu 

aktarımlarda bulunmuştur:  

 

Denildi ki:  ُالحَلَمة: Necid’te kumlu bir platoda yetişen, çiçekli ve dikeni olan sert yapraklı bir 

bitkidir ki yaprakları adeta insan tırnaklarına benzer.  

Ebû Hanîfe dedi ki: Bir arşından kısa, kalın yaprağı, ince budağı ve anemon çiçeği gibi bir 

çiçeği vardır ancak ondan daha büyük ve daha kalındır.  

Asma`î dedi ki: Ot, çimen cinsinden bir bitkidir. Çoğulu   َحَلم dür.607  

Leys dedi ki:  ُالس عْدان ,الحَلَمة ağacıdır ( ِشجرةُ الس عْدان). Otlağın en iyisi.608 

Ezherî dedi ki:  ُشَجَر الس عْدانِ  ,الحَلَمة dan değildir. السعدان, oldukça dikenli ve bu dikenleri dairesel 

olan bir bakladır.  ُالْحَلَمَة nün ise dikeni yoktur ve o َالْجَنْبة dendir. İkisini de gördüm.609 

 

Keçi yavrusu;610 annesinin karnından alınan oğlak;611 oğlak ve süt kuzusu  ُم  الحُلَمُ والحُلَ 

ile müsemmadır.612 Asma`î bunu,  ُن مُ والحُلَ   olarak rivayet etmiştir. İbn Berrî’nin 613 الحُلَ 

aktardığına göre, oğlağın  ُم  şeklinde isimlendirilmesi, onu emziren annesinin meme الحُلَ 

ucundan (الحَلمََة) ayrılmamasındandır, adeta ona yapışmasındandır.614 Buna ilaveten, 

‘heder olan kan’ anlamında   دمَ  حُلَ م 
615 ve   م  قتَيل  حُلَ 

616 terkipleri kullanılmıştır.   

 

Oğlan, genç; keler, çöl faresi, Arap tavşanı, kene…vb.leri şişmanlaya, semirmeye 

başladığı zaman bu hale جُرَذ والقرُادتحََل م الصبيُّ والضِ بُّ واليرَْبوع وال  ibaresiyle işaret 

                                                           
603 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 254. 
604 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1093; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 147. 
605 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 148. 
606 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 566; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1093; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 

s. 148; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. 
607 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 148-149. 
608 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 247; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 70; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

149; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. 
609 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 70; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 149. 
610 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 246; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 566; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 71; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. 
611 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1094. 
612 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 148. 
613 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 566; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 71; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1094; 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 148. نون harfi ile rivayet edilir, ميم harfi ise ondan bedeldir. Denildi ki: O 

bol miktarda sürekli süt emerek semiren yavrudur, ve ميم harfi aslî harftir. الْزَهري dedi ki: Aslolan ن  حُلَ 

dır, sonrasında نون harfi ميم harfine çevrilmiştir. Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 

71; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 148.  
614 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 148. 
615 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. 
616 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 148. 



69 
 

edilmiştir.617 Ebû Hanîfe bu fiili insana has kılmıştır.618 Güçsüz ve zayıf bedene gelen 

bu güç, kuvvet ve şişmanlık الحَلِيم kelimesi ile ifade edilmiştir.619 Buradan hareketle, 

güçsüz ve zayıfken semiz, şişman hale gelen deve ve koyun   بَعِير  حَلِيم 
620 ve   621 شَاة  حَلِيمة 

şekillerinde vasıflandırılmışlardır. Burada vurgulanmak istenen ‘artma’ manası beden 

dışında farklı bir siyakta, mal ve mülk alanında, da kullanılmıştır:  ُ622.تحََل م المال  

 

Koyu olduğundan taze peynir tarzında olan süt;623 keş (peyniri) şeklinde tabir olunan 

yoğurt kurusundan bir tür624 için الحالوُم denmiştir. Mısır ehli lehçesinde direkt ‘peynir’ 

anlamına gelmektedir.625  

 

Halîme bint Ebî Züeyb, Hz. Peygamber’in (sav.) süt annesidir.626 Adı Halîme olan bir 

başka hanım da Halîme bint Hâris b. Ebî Şimr’dir. Babası, Münzir b. Mâ’issemâ adlı 

kişiye karşı ordusunu yönlendirdiği zaman, Halîme güzel kokuyla dolu bir leğen 

çıkardı ve askerlere bu güzel kokudan sürmüştür. Bundan hareketle demişlerdir ki:  ما

 .Araplar bilinen meşhur her bir nesneyi bu ibare ile örneklendirmişlerdir 627.يوَْمُ حليمةَ بسِِرٍِّ 

Aynı şekilde zikr-i âlî şerîf namdar kimse hakkında da böyle denilmiştir.628  َيوَْمُ حليمة, 

Şam ve Irak hükümdarlarının yaşadıkları zaman aralığında Münzir’in ya da جد النُّعْمَان 

nin yahut da  ُأبَوه nun öldürüldüğü; 629 المُنْذِرُ الْكَبر ile  ِّالحَرثُ الْكَبر الغسَ اني karşılaştığı630 

meşhur bir gündür.  

 

                                                           
617 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 566; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 70; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

93; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1093; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 147; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 1096. 
618 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 148. 
619 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 148; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. 
620 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 93; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1093; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 148; 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. 
621 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 148. 
622 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 147; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. 
623 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1094; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 148; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 1096.  
624 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 566; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 94; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 148; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. 
625 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 148.  
626 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. 
627 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 247; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 70-71; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 

s. 149; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1096. ابْنُ الْعَرابي ise bir başına şöyle rivayet etmiştir:  ُمَا يَوْم

   .Ancak ilki daha meşhurdur. Bkz. İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 149 .حَلِيمةَ بشَرِّ 
628 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 70; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 149; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

1096. 
629 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 566. 
630 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 149. 



70 
 

ل –م  –ح   .3.2.2  / Ha – Me – Le  

 

ل –م  –ح   / Ha – Me – Le ve müştakları bir çok nesnede itibara alınan tek bir manaya, 

asla sahiptir: Bir şeyi taşıma, götürme, sevk etme ( ِإِقْلََلُ  الش يْء).
631 Bundan dolayı lafzı, 

 siygasında eşitlenmiş ama kullanımlarının çoğunda temel alınan mastarlarında فعََلَ 

ayrılmıştır.632 

 

Bir kimse bir nesneyi yüklendiği, taşıdığı zaman bu َ633;حَمَلَ الشيءَ يَحْمِلهُُ حَمْلَ  وحُمْلَنا  واحْتمََله 

yükü, taşıması için bir canlının üzerine yüklediği zamansa bu   َحَمَلَه عَلَى الد اب ةِ يَحْمِلهُ حَمْل 

634 ibareleri ile ifade edilmiştir. Burada yüklenme eylemini gerçekleştiren kişiye veya 

varlığa 635;الحَامِل yüklenilen bu nesneye 636 الحِمْل ve 637 مَحْمول وحَمِيل; bu taşıma işini 

meslek edinen kimseye ال هُمْ حَمَلَة “ in çoğulu الحَامِل .denmiştir 638 الحِمَالَة bu mesleğe ;الحَم 

 أحَْمَال nün çoğulu da الحِمْل dür.639 الحَمَلَة ibaresinde de görüldüğü üzere ”الْعَرْشِ وحَمَلَة الْقرُْآنِ 

şeklindedir.640 Bir kimseye yükünü yükletmesi için hassaten hediye yoluyla verilen 

canlı;641 taşınılan şeyin karşılığı642 da  َُالْحُمْلَن ile müsemmadır.643 Ayrıca  َُالْحُمْلَن, 

kuyumcuların deyimiyle, yani ıstılâhen, ‘dirhemlere yalandan, hile ve dolandırma 

amaçlı yüklenen şey’dir.644 Hadis-i Şerif’te geçtiği üzere, لَح فَليَْسَ مِن ا  ,مَنْ حَمَلَ عَليَْنَا السِِّ

                                                           
631 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn, c. 2, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikir, 

1399/1979), s. 106.  
632 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân, thk. Safvân Adnân Dâvûdî, 1. bs. (Dımaşk-Beyrut: 

Dâru’l-Kalem-Dâru’ş-Şâmiye, 1412), s. 257.  
633 Ezherî, Muhammed b. Ahmed, Tehzîbü’l-Luga, thk. Muhammed Avd Merab, 1. bs., c. 5, 8 c. (Beyrut: 

Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 2001), s. 59; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 106; Cevherî, İsmâîl b. 

Hammâd, Tâcü’l-Luga ve Sıhâhu’l-Arabiyye, thk. Ahmed Abdülgafûr Attâr, 4. bs., c. 4, 6 c. (Beyrut: 

Dâru’l-İlim li’l-Melâyîn, 1407/1987), s. 1676; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 257; İbn Manzûr, 

Lisânü’l-Arab, 3. bs., c. 11, 15 c. (Beyrut: Dâru’s-Sâdır, 1414), s. 174; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

thk. Mektebetü Tahkîki’t-Türâs fî Müesseti’r-Risâle, 8. bs. (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle li’t-Tıbâa ve'n-

Neşr ve't-Tevzî, 1426/2005), s. 987.  
634 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 175.  
635 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1677; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 177. 
636 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, thk. Muhammed Bâsil Uyûn es-Sûd, 1. bs., c. 1, 2 c. (Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998), s. 214; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 175; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 987.  
637 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 174; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
638 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 177; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
639 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1677; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 177. 
640 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 175; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
641 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
ال حُمالتَهَ“ 642 -de bu kabildendir. Bkz. Zemahşerî, Esâsü’l ’حُمالَة  ‘ ibaresinde geçmekte olan ”أعْطِ الحَمِّ

Belâga, s. 214. 
643 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhim es-Sâmerrâî, c. 3, 8 c. (Beyrut: 

Dâru ve Mektebetü'l-Hilâl, t.y.), s. 240; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 59; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

175. Zemahşerî,  َُالْحُمْلَن yu, ‘üzerine yük yüklenen at’ olarak spesifik bir şekilde tarif etmiştir. Bkz. 

Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 214.  
644 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 



71 
 

Müslümanlara karşı ‘silahlanan’ kişiler hakkında Hz. Peygamber (sav.) “Bizden 

değildir.” buyurmuştur.645 Ankebut 29/60.ayetten,646 ‘nice canlının, rızkını toplayıp 

yığıp biriktirmediğini, aksine sabah oldu mu onu rızıklandıranın Allah olduğu’ 

anlaşılmaktadır.647 Tebük gazvesinin aktarıldığı Hadis-i Şerif’lerin birinde, Ebû 

Mûsâ’yı (r.anh) ashabı Hz. Peygamber’e (sav.) ondan 648 الحُمْلَن istemesi için 

yollamışlardır. Hz. Peygamber (sav.) de ona “حَمَلكم َ  şeklinde cevap ”مَا أنَا حَمَلْتكُم وَلكَِن  اللّٰ 

vererek aslında ‘cömert ve hayırhah olanın, karşılıksız verenin, ihsan sahibinin ancak 

Allah olduğu’nu belirtmiştir.649    

 

Hadis-i Şerif’te, 650,كُن ا نحَُامِلُ عَلَى ظُهُورِنَا geçen alakalı ibareden ‘sırta yüklenen yükü veya 

şeyi taşıma’ manası çıkmaktadır. Hz. Peygamber (sav.), ashâba sadaka vermelerini 

emrettiği zaman, içlerinden birisi kalktı ve çarşıya gitti, ücret karşılığında yük taşıdı 

(kendisini yük taşımaya zorladı) ki sadaka verecek bir şey kazanabilsin:  كَانَ إذِا أمََرَنا

دقََةِ انْطَلقََ أحََدنُا إِلى السُّوقِ  فتَحََامَلَ  .بِالص 
651 Bir kimse falancaya yükünü taşımasında yardım 

ettiği zaman bu  ُُ652 أحَْمَلْته ve 653 أحَْمَلَه الحِمْل ibareleri ile belirtilmiştir. Yolculuğu esnasında 

maddi açıdan kesintiye uğrayan kimse falancaya gelir ve ona “احْمِلْني فقََدْ أبُْدِع بِي”, yani 

“Bana binebileceğim bir yük hayvanı, binek ver.” der.654 Eğer ki bu adam “أحَْمِلْني” 

derse, o zaman da bu ibareyle “Taşımakta, yüklenip götürmekte olduğum şeyi 

taşımada, yüklenip götürmede bana yardım et.” demiş olur.655 ‘الفَرَع والعتَيِرة’ ile alakalı 

                                                           
645 Buhârî, Muhammed b. İsmâîl, el-Câmi`u’s-Sahîh, thk. Mustafa Dîb El-Bugâ, 5. bs., c. 6, 7 c. 

(Dımaşk: Dâru İbn Kesîr, Dâru’l-Yemâme, 1414/1993), s. 2591-2592; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

174. Yani her kim ki Müslümanlara ‘Müslüman olmaları’ hasebiyle silahlanırsa o kişi Müslüman 

değildir. Ancak her kim ki onlara ‘Müslüman olmaları’ hasebiyle değil de başka bir nedenden ötürü 

silahlanırsa, bu kişinin ne olduğu hakkında âlimler ihtilaf etmişledir. Bir görüşe göre,  َليَْسَ مِن اف  ibaresi ile 

“Bizim gibi değildir, bizim benzerimiz değildir.” kastedilmiştir. Bir diğer görüş ise, فَلَيْسَ مِن ا ile “Bizim 

ahlakımızla ahlaklandırılmış, bizim yolumuza tabi olan, sünnete uygun amel eden değildir.” murad 

edilmiştir. Bkz. İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 174-175. 
 Nice canlı mahluk vardır ki rızkını kendisi taşımıyor. Onu da, sizi de Allah ;وَكَأيَِِّنْ مِنْ داَب ةٍ لَ تحَْمِلُ رِزْقَهَا 646

rızıklandırıyor. 
647 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 175. 
648 Burada geçmekte olan حَمَلَ  ,الحُمْلَن fiilinin masdarıdır. Bkz. İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 181.  
649 Buhârî, Muhammed b. İsmâîl, el-Câmi`u’s-Sahîh, thk. Mustafa Dîb El-Bugâ, 5. bs., c. 3, 7 c. 

(Dımaşk: Dâru İbn Kesîr, Dâru’l-Yemâme, 1414/1993), s. 1140; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 181. 

Alakalı ayet: Tevbe/92. Bkz. Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 257.  
650 Müslim b. Haccâc, el-Câmi`u’s-Sahîh, thk. Muhammed Fuâd Abdulbâkî, c. 2, 5 c. (Kâhire: Matbaatu 

Îsâ el-Bâbî el-Halebî ve Şürekâuhû, 1374/1955), s. 707.  
651 Buhârî, Muhammed b. İsmâîl, el-Câmi`u’s-Sahîh, thk. Mustafa Dîb El-Bugâ, 5. bs., c. 2, 7 c. 

(Dımaşk: Dâru İbn Kesîr, Dâru’l-Yemâme, 1414/1993), s. 514, 794; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176. 
652 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 107; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1677; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

177. 
653 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 180; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
654 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 60; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 180. 
655 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 214; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 180. 



72 
 

Hadis-i Şerif’ten,  ِإِذا اسْتحَْمَلَ ذبََحْته فتَصََد قت بِه,
656 kesilen ve akabinde tasadduk edilen bu 

hayvanın ‘yük taşıyabildiği, yani yük taşıyacak kadar kuvvetlendiği’ 

anlaşılmaktadır.657 

 

Bir hanım, bebek yüklendiğinde, yani hamile kaldığında ve bir ağaç meyve verdiğinde 

bu   َحَمَلت المرْأةَُ والشجرةُ تحَْمِلُ حَمْل ibaresi ile ifade edilmiştir.658 Buradan hareketle Talak 

65/4.ayetin659 manası “Yüklü kadınların iddetleri ise yüklerini vazetmeleri, yani 

doğum yapmaları ile biter.” şeklindedir.660 Ahkâf 46/15.ayet661 “Anası onu zahmetle 

(karnında) taşıdı. Onu zahmetle de doğurdu.” anlamına gelmektedir.662 İbn Cinnî, 

‘genelde ْحَمَلتَه ibaresinin kullanıldığını,  ِحَمَلتَْ بِه ibaresinin ise ancak doğurduğu 

çocukların miktarı çok olduğu zaman kullanılabileceğini belirterek bir ayrıma 

gitmiştir.663 Fîrûzâbâdî de ‘ ِحَمَلتَْ بِه’ şeklinde denilmediğine, denilirse de bunun çok 

nadiren olduğuna dikkat çekmiştir.664 Bundaki temel anlam ‘sırtta taşıma’dır. Şu kavle 

binaen ‘gebelik’ ya da ‘gebe kalma’ manasında istiare edilmiştir:   ُالوسق .وَسَقتَْ الناقة 

kelimesinin kök manası: 665.الحِمْلُ المَحْمُول على ظهر البعير Bir hanımın ya da dişi devenin 

göğsünden hamile olmadıkları halde süt geldiğinde buna َقَدْ أحَْمَلت ibaresi ile işaret 

edilmiştir. Bahsi geçen bu hanıma ve dişi deveye المُحْمِل مِنَ النِّسَِاءِ والِْبل denmiştir.666  

 

                                                           
656 İbn Mâce, Sünenü İbn Mâce, thk. Muhammed Fuâd Abdulbâkî, c. 2, 2 c. (Beyrut: Dâru İhyâi’l-

Kütübi’l-Arabiyye, Faysal Îsâ el-Bâbî el-Halebî), s. 1057.  
657 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176. 
658 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1676; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 258; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

176; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
 وَأوُلتُ الْْحَْمالِ أجََلهُُن  أنَْ يضََِعْنَ حَمْلَهُن   659
660 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 258; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176. 
هُ كُرْها  وَوَضَعَتهُْ كُرْها   661  حَمَلتَهُْ أمُُّ
662 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 258; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176. Benzer bir kullanım, 

A’râf/189’da geçmektedir:   ِِتْ به  Vaktâ ki o, eşini örtüp bürüdü, o da hafif bir yük :حَمَلتَْ حَمْلَ  خَفِيفا  فَمَر 

yüklendi de bir müddet bununla gidip geldi. Bkz. Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1676; Râgıb el-İsfahânî, el-

Müfredât, s. 258; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176. 
663 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176. 
664 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
665 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 258.  
666 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 242; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 60; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

106; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1677; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 181; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 988. 



73 
 

Canlıların tamamında karnın (rahmin) içindeki yavruya;667 ağaçtaki meyveye668 الحَمْل 

ismi verilmiştir. Çoğulları حِمَال وأحَْمَال dür.669 Hamile hanım için امرأةَ حَامِل وحَامِلةَ من نسْوَة

  :denmiştir.670 Ezherî bununla alakalı şöyle bir aktarımda bulunmuştur حَوامِل 

 

Her kim ki   حَامِل derse, bu na`t olur ve sadece müennesler için kullanılır. Her kim de  َْحَمَلت 

ibaresine binaen   حَامِلَة derse   حاملة dür 671 ve bunu müenneslerde kullanırsa, manası ‘sırtında ya 

da başının üstünde bir şey taşıyan kadın’ olur. (Yani ‘karnında bebek taşıyan kadın’ manası 

verilmez.) Çünkü   حاملة kelimesi erkekler için de kullanılmaktadır.672 Müzekker için olmayan 

şeye gelince, onun müenneslik alametine ihtiyacı yoktur. Eğer ki müenneslik alameti olan 

 ile gelirse o zaman o, asıl üzeredir. Bu Ehl-i Kûfe’nin sözüdür. Ehl-i Basra’nın sözüne الهاء

gelince: “Bu daima böyle değildir.”673 

 

Ağacın meyvesi için de الحَمْل, yahut da bir başka lehçeye göre الحِمْل denmiştir. 

Meyveyle yüklü bu ağaç   شَجَر حَامِل ve شَجَرَة  حَامِلَة şekillerinde vasıflandırılmıştır. Bir 

kısım, الحَمْل ile الحِمْل arasında farklılık olduğunu düşünmüşler ve bu yönde açıklamalar 

yapmışlardır. Sonuç olarak:  

  ُالحِمْل, sırta yüklenmiş gibi, dış kısımda taşınan;  ُالحَمْل ise, anne karnındaki 

bebek, bulutun içindeki su, ağaçtaki meyve gibi iç kısımda taşınan ağırlıklar, 

yüklerdir.674  

  ُالحِمْل, ağacın meyvesinden zahir olan, görünen, gözüken;  ُالحَمْل ise iç kısmında, 

dahilinde olan ve görünmeyen şeydir.675  

  ُالحَمْل, içte veya karnın içinde olan veya ağacın üstünde, ucunda olan şeydir. 

Çoğulu, أحْمَال dür.  ُالحِمْل ise, sırtın üstünde olan, sırtta taşınan ya da başın 

üstünde olan şeydir.676  

                                                           
667 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 258; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 214; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 176; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
668 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 258; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 214. 
669 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 258; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 987. 
670 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, thk. Remzi Münîr el-Balebekî, 1. bs., c. 1, 3 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim 

li’l-Melâyîn, 1987), s. 567; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 61; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 106; Cevherî, 

Tâcü’l-Luga, s. 1676; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 214; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 177; 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
671 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 106. 
672 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 61; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1676; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 177. 
673 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1677; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 177. 
674 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 257.  
675 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 241; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 59; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

177; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
676 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 241; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 566; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 59; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 106; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1676; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 177; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 



74 
 

  ُالحَمْل, ayrılmaz, zorunlu, gerekli olan şeydir.  ُالحِمْل ise, ayrı, aşikâr ve zahir, belli 

olan şeydir.677 الحِمْل nün çoğulu أحَْمَال وحُمُول dür. الحَمْل nün çoğulu ise حِمَال dür.678  

 حَمْل البطَْن ile ilgili bir hilaf yoktur, الْحَاء harfi fethalıdır. Ancak,  ِحَمْل الش جَر ye 

gelince, bu konuda hilaf vuku bulmuştur. Bazıları onu  ِحَمْل الْبطَْن ye benzeterek 

 harfini fethalı olarak okumuştur, bazısı da onu ‘kafanın üstünde taşınan الْحَاء

şeye’ benzeterek الْحَاء harfini kesralı olarak okumuştur. Bitişik olan her şey حَمْل, 

ayrık olan her şey de حِمْل dür.  ِحَمْل الش جَرَة bitişiklik bakımından َحَمْل المرأة ye 

benzemektedir, bu sebeple de الْحَاء harfi fethalıdır. Bariz (yani çıkıntılı) olması 

ve kadının hamileliği gibi gizleyen bir yanının olmaması açısından bir şeyin 

baş üstünde taşınmasına benzemektedir. الحَمْل nün çoğulu أحَْمَال dür.679 

   الحِمْل, ağacın meyvesi çok ve gür, büyük olmazsa;   الحَمْل, ağacın meyvesi çoğalıp 

çok, bol, aşırı olursa. Çoğulu,   أحْمال  وحُمول  وحِمال dür.680 Medine’deki mescidin 

inşasının aktarıldığı hadiste “ َهذا الحِمالُ ل حِمالُ خَيْبَر” denmiştir ki bununla ‘bitmek 

tükenmek bilmeyen Cennet meyvesi ve   شجرة  حامِلة’ kastedilmiştir.681 

 

 taşınan veya yüklenilen şeydir. Bu ‘koyun cinsinden olan ve daha dişi ,الحَمَل

değişmemiş hayvan;682 henüz sütten kesilmemiş yahut da bir yaşına giren ve daha da 

küçüğü olan kuzu683’ya mahsus kılınmıştır. Bunun sebebi de onun güçsüzlüğünden, 

acziyetinden dolayı yüklenilmesi, taşınması ya da annesinin ona gebe kaldığı zamanın 

yakın olmasındandır.684 Çoğulu 685 حُمْلَن ve أحَْمَال dür.686 الحَمَل ayrıca ‘semadaki 

(felekteki) burçlardan bir burç, bir takım yıldızı’ anlamını da barındırmaktadır.687 İlki 

 gelir ki  koç burcunun البطُيْن dir, bu ikisi kuzunun iki boynuzudur. Sonra الش رْطانِ 

karnında sacayağı suretinde üç yıldızdır, menâzil-i kamerdendir. En sonda الثُّريا yer 

                                                           
677 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 241; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 59; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

177. 
678 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 177. 
679 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 177.  
680 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
681 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 177; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
682 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 566; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 181; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 988. 
683 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 240; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 566; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 58; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 181; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 988. 
684 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 258.  
685 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 240; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 58. 
686 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 566; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 258; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 181; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 988.  
687 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 240; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 58; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

108; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1677; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 181; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 988. 



75 
 

alır, o da kuzunun kuyruğudur. Bu özelliklere sahip bu türden yıldızlar   حَمَل şeklinde 

isimlendirilmişlerdir.688 Ancak İbn Manzûr, bu yörüngelerin ve bu burçların intikal 

ettiğini, yerlerinin değiştiğini söylemiştir.689 Son olarak, ‘suyu bol olan bulut’ الحَمَل 

tabiri tarif edilmiştir.690 Buradan hareketle, Zâriyât 51/2.ayet691 “Sonra su yükünü 

taşıyan bulutlar.” anlamındadır. الحَمِيل de bu kabildendir, yani ‘bol miktarda su ile 

yüklü bulut’un ismidir. Böyle denilmesinin sebebi suyu taşımasından dolayıdır.692 

 

Selin beraberinde getirdiği, taşıdığı su üstündeki veya kenarındaki çerçöp, köpük ve 

çamur için حَمِيل الس يْل denmiştir.693 Ateşten (Cehennemden) çıkan bir kavmin 

vasıflarının belirtildiği kıyamet hadisinde,  فيَلُْقوَن فِي نهََرٍ فِي الْجَن ةِ فيَنَْبتُوُن كَمَا تنَْبتُ الحِب ة فِي حَمِيل

 ,bu kimselerin ‘ateşten çıkartılacakları ve Cennet’teki bir nehre fırlatılacakları 694,الس يْل

sel suyunun akıntısında büyüyen, yetişen çiçek tohumları gibi onların da bitecekleri’ 

betimlenmektedir.695 İbnü’l-Esîr, burada geçmekte olan فعَيل vezninin, مَفْعوُل vezni 

manasında olduğunu söylemiştir. Başka bir rivayette de  ِكَمَا تنَْبتُُ الحِب ة فِي حَمَائِل الس يْل 

şeklinde aktarılmıştır. حَمِيل ,حَ مَائِل in çoğuludur.696 İçerisinde çerçöp veya toprağın 

olmadığı duru sele الحَوْمل ismi verilmiştir.697 Keza, ‘yağmur suyunun çok olmasından 

ötürü simsiyah olan kara bulut’un ismi de الحَوْمل dür.698  ُالحَمَل de bu kabildendir.699  

 

 ayrıca ‘Bilâd-ı Küfür’den annesinin karnındayken alınıp (Bilâd-ı İslam’a) الحَمِيل

götürülen çocuk;700 küçükken memleketinden alınıp, taşınıp götürülen ve İslam üzere 

doğmayan kimse701’ anlamına da gelmektedir. الحَمِيل şeklinde isimlendirilmesi, 

                                                           
688 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 58; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 181. 
689 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 181. 
690 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 566; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 258; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 181; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 988. 
 فاَلْحامِلَتِ وِقْرا   691
692 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 258.  
693 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 241; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 567; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 60; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 107; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1678; Râgıb el-İsfahânî, el-

Müfredât, s. 258; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 214; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 177; Fîrûzâbâdî, el-

Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
694 Buhârî, Muhammed b. İsmâîl, el-Câmi`u’s-Sahîh, thk. Mustafa Dîb El-Bugâ, 5. bs., c. 5, 7 c. 

(Dımaşk: Dâru İbn Kesîr, Dâru’l-Yemâme, 1414/1993), s. 2400.  
695 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 241; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 567; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 60; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 107; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 177. 
696 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 178. 
697 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 178; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 988. 
698 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 988. 
699 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 61. 
700 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 241; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 60; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

178; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
701 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1678; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 178. 



76 
 

‘küçükken Bilâd-ı Adüvv’den alınıp, taşınıp (Bilâd-ı İslam’a) götürülen ve İslam üzere 

doğmamış’ olması hasebiyledir. Bir diğer görüşe göre ise,  ُالحَمِيل şeklinde 

isimlendirilmesinin sebebi ‘nesebinin taşınmış, götürülmüş’ olmasıdır.702 Keza, bir 

obadan diğer bir obaya ya da bir menzilden diğer bir menzile yüklenip götürmeye 

 denmiştir.703 Sokağa, yola veya camiye bırakılmış, terk edilmiş ancak الحمْلَةُ بالكسر والضِم

daha sonrasında başka bir kavmin alıp kendi memleketlerine götürdüğü ve orada 

beslediği, büyüttüğü küçük çocuk;704 evlatlık;705 bulunduğu kavim içerisinde nesebi 

bilinmeyen ya da garip, gurbette olan adam706 için de الحَمِيل tabiri kullanılmıştır. ‘Garip, 

gurbette olan adam’ın bu şekilde isimlendirilmesi, sele ve anne karnındaki bebeğe olan 

benzerliğinden dolayıdır.707 Hz. Ömer’in (r.anh) Kâdî Şüreyh’e yazdığı mektubunda 

geçen, ث إِل بِبَيِّنِة  ibaresinden ‘bu kimsenin, kanıt olmadıkça varis ,الحَمِيل لَ يوَُر 

kılınamayacağı, bir kimseye varis yapılamayacağı, kendisine miras bırakılamayacağı’ 

anlaşılmaktadır.708 Nesebi bilin(e)meyen ya da nesebi araştırılmış olsa da tespit 

edilememiş kimsenin mirası ميراث الحميل terkibiyle belirtilmiştir.709  

 

Kılıç bağı  ُالحَميلَة والحِمالَة والمِحْمَل olmak üzere üç farklı şekilde isimlendirilmiştir.710 

Çoğulu الحَمَائِل dür.711 Ancak Ezherî, َالحِمَالة nün çoğulunun المِحْمَل ;الحَمَائِل nün çoğulunun 

ise مَحَامِل olduğunu söylemiştir.712 Zemahşerî de çoğullarını عليهم المَحَامِلُ والحِمالت 

ibaresinde görüldüğü üzere aktarmıştır.713 المِحْمَل ayrıca ‘ağacın kökü ve damarı’ 

anlamını da karşılamaktadır.714 Üzerine binilen şey 715;المِحْمَل insanların omuzlarında 

                                                           
702 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 60; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 178. 
703 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
704 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 241; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 60; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

178; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
705 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 60; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 107; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1678; 

Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 214; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 178; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 987. 
706 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 567; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 258; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 178; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
707 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 258.  
708 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 60; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 178. 
709 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 258. 
710 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 241; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 566-567; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 60; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 106; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1678; Zemahşerî, Esâsü’l-

Belâga, s. 214; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 178; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
711 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 566; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1678; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 

s. 178. 
712 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 60; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 178. 
713 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 214. 
714 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
715 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 60; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 178. 



77 
 

taşınan716 veya devenin üzerine konan717 ve her birine bir adamın binip gittiği (yani 

üzerinde iki kişinin taşındığı) iki taraflı nesne718 de 719 المِحْمَل yahut  ُ720 المَحْمِل ile 

müsemmadır.  ُالمَحْمِل in çoğulu  ُمَحامِل dür.721  ُالمَحْمِل ayrıca, ‘eşyaların taşınması, 

yüklenmesi için var olan yer’i belirtirken, ‘مَا عَلَى الْبعَِيرِ مَحْمِل مِنْ ثِقَل الحِمْل’ ibaresinde de 

görüldüğü üzere kullanılmıştır.722 723 المِحْمَل ya da  ُ724 المَحْمِل,  içerisine üzümlerin konup 

harman yerine kadar taşındığı büyük sepet anlamına da gelmektedir. الحامِلَة de bu 

kabildendir.725  

 

Çalışmaya ve yüklenmeye gücü yeten, üzerine ağır bir yük yüklenen, o yükü taşıyan, 

kaldırıp götüren deveye yahut deve,726 eşek… vb. kabilinden hayvana727 veyahut at ve 

dört ayaklı hayvan cinsinden canlıya;728 bu yüklerin, ağırlıkların bizzat kendilerine729 

 denmiştir. Üzerinde o anda yükler olsun veya olmasın. Ancak Ezherî’nin الحَمُولَة

aktardığına göre eşekler ve dişi katırlar الحَمُولة grubuna girmez.730 Tüm bunlardan 

hareketle En`âm 6/142.ayetin731 manası o zaman şu şekildedir: “Davarlardan, 

hayvanlardan yük taşıyacak, (tüyünden) döşek yapılanları yaratan da O’dur.”732 Ehlî, 

evcil eşeklerin yenilmesinin haram kılınmasıyla alakalı Hadis-i Şerif’e,   ِلْنَها حَمُولَة الن اس, 

göre bu yasak onların insanların yüklerini taşıyanları sebebiyledir.733  

 

                                                           
716 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 241; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 60. 
717 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 241; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 60; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

178; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
718 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 241; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 178; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 987. 
719 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 241; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 178.  
720 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
721 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 214; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
722 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176. 
723 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 178. 
724 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
725 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 178; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
726 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 242; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 59; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

107; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 214; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
727 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 59; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1678; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 179; 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
728 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 179. 
729 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 107. 
730 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 59; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 179. 
ا 731  وَمِنَ الْنَْعاَمِ حَمُولةَ  وَفَرْش 
732 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 59; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 214; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 179. 
733 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 179. 



78 
 

Bilhassa üzerinde yüklerin, ağırlıkların olduğu canlı şeyler,734 develer;735 bu yüklerin, 

ağırlıkların bizzat kendileri736 737 الحُمُول والحُمُولَة yahut da sadece 738 الحُمُولَة şeklinde 

isimlendirilmiştir. Hadis-i Şerif’ten, مَنْ كَانتَْ لَهُ حُمُولَة يأوْي إِلى شِبَع فليَصُمْ رَمَضَِانَ حَيْثُ أدَركه,
739 

anlaşıldığı üzere, bir kimse, kendisini yeteri kadar yiyecek bulabileceği bir yere taşıyan 

bir حُمُولَة e sahipse, Ramazan orucunu idrak ettiği, ulaştığı yerde tutmalıdır.740 Deve ve 

onun üzerindeki şey;741 devenin sırtına konan, kadınlara mahsus, üstü kubbeli bir çeşit 

sepet, mahfe 742 ya da üstünde mahfe olan deve743  ُالحُمول ile müsemmadır. Müfredi  حِمْل 

744 ve   حَ مْل dür.745 Bir görüşe göre الحُمُولَة والحُمُول aynı şeylerdir.746 İbn Berrî, ‘içerisinde 

kadın olsun veya olmasın, deve üzerine binilen, yüklenilen mahfeden ayrı kubbeli 

çadır ya da mahfe, mahmel’747 manasına gelen الحُمُول ile ilgili olarak dedi ki: “Bunun 

aslı, en başta ‘yükler’ idi. Sonradan manası genişledi ve ‘üzerinde الهَوادِج (kadınların 

deve üzerine bindikleri mahfeden ayrı kubbeli çadır) olan deve’ oldu.”748 Bunlara 

ilaveten, üzerine yük yükletilen deve لَة  terkibinde olduğu üzere de نَاقَة  مُحَم 

vasıflandırılmıştır.749 

 

Ayaklar; ayağın ve kolun sinirleri için الحَوامِل denmiştir. Müfredi حَامِلَة dür. Üreme 

organının kökünde olan damar ile derisine de ُمَحامِل الذ كَرِ وحَمَائِله ismi verilmiştir.750 

Kabir azabı ile ilgili Hadis-i Şerif’i الهَرَوي bununla açıklamaktadır:  ،َيضُِْغطَ الْمُؤْمِنُ فِي هَذا

 ibaresinde قَلبََ  حِمْلََقيه وحَمالِيقَه Göz kapağının iç tarafı 751.يرُِيدُ الْقبَْرَ، ضَغْطَة تزَُول مِنْهَا حَمَائِلهُ

                                                           
734 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 59. 
735 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 59; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 179. 
736 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 59; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1678; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 258; 

Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 214; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 179. 
737 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 214; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 179. 
738 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 59; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1678; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 258; 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 179. 
739 Ebû Dâvûd es-Sicistânî, Sünenü Ebî Dâvûd, thk. Şuayb el-Arnaûd-Kâmil Karabellî, 1. bs., c. 4, 7 c. 

(Dımaşk: Dâru’r-Risâle el-Âlemiyye, 1430/2009), s. 82.  
740 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 179. 
741 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 242; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 59; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

179. 
742 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 59; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
743 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 179; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
744 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 59; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 179. 
745 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
746 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 59; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 179. 
747 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 106; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1678; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 

214; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 179. 
748 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 179. 
749 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 180. 
750 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 180; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
751 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 180. 



79 
 

görüldüğü üzere isimlendirilmiştir. Bir kimse falancaya dik dik baktığında, gözlerini 

dik, keskin, şiddetli bir bakışla açtığında bu,    حَمْلقََ إلي ibaresiyle ifade edilmiştir.752  

 

 bir cins buğdaydır ki rengi boz (ya da toz) olup başağının, sümbülesinin ,المَحْمُولة

taneleri büyüktür.753   حَمَل   وحُمَيل de bu kabildendir.754  

 

… Mecazdandır: 

ال ذوُ وُجُوه“  hadisinden ‘Kur’ân (vasıtası) ile  münakaşa ”لَ تنَُاظِروهم بِالْقرُْآنِ فإنِ الْقرُْآنَ حَم 

edilmemesi gerektiği, çünkü te’vîlin tümünün ona hamledildiği, yorulduğu ve onun da 

bunu yüklendiği’ anlaşılmaktadır. ذوُ وُجُوه terkibinden maksat da ‘birçok farklı manayı 

içinde barındırması’dır.755 هذه الآية تحتمل وجهين ibaresi de bu kabildendir.756  

 

Ahzâb 33/72.ayetin757 manası şu şekildedir: “Biz emaneti göklere, yere ve dağlara arz 

(ve teklif) ettik de onlar bunu yüklenmekten çekindiler, bundan endişeye düştüler. 

İnsan(a gelince, o tuttu) bunu sırtına yükledi. Çünkü o, çok zulümkâr, çok cahildir.”758 

Ayette geçmekte olan فَابََيْنَ انَْ يَحْمِلْنهََا ve   ُنْسَان  ,ibarelerinin tefsiri ile alakalı Zeccâc حَمَلهََا الِْ

 ibaresi ile karşılandığını belirtmiştir. Yani, emanete يَخُن ها ibaresinin manasının يَحْمِلْنها

ihanet etmek, emaneti taşıma ile ilgili sözü tutamamak. Burada kastedilen الْمَانة de, 

Allah’ın Âdem oğullarına yapılmasının mecburi kıldığı farzlara ve kendisine itaat 

etmek, O’na isyan etmemektir. Buradaki الِْنسان da münafık ve kafirdir.759  

 

Ebû İshâk da Allah’ın Âdem oğullarına kendisine itaati kapsamında uymakla zorunlu 

tuttuğu şeyleri emanet ettiğini, yere, göklere ve dağlara da Fussilet 41/11.ayette760 

buyurduğu şeyleri emanet ettiğini söylemiştir. Bir başka deyişle, Allah burada göklerin 

ve yerin emaneti taşımadığını, onu yerine getirmediğini öğretmektedir. Emanete 

hıyanet edenlerin tamamı ise muhakkak ki onu taşıdı. Aynı şekilde günah işleyenlerin 

                                                           
752 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 215. 
753 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 182; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 988. 
754 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 182. 
755 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 175. 
756 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 215. 
نْسَانُ  اِن هُ كَانَ ظَلوُما  جَ هُول ٍۙ  757  انِ ا عَرَضْناَ الْمََانةََ عَلَى الس مٰوَاتِ وَالَْرْضِ وَالْجِبَالِ فاَبََيْنَ انَْ يَحْمِلْنَهَ ا وَاشَْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الِْ
758 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 60; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 175; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

987. 
759 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 175; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
ائِع۪ينَ  760 اءِ وَهِيَ دخَُان  فَقاَلَ لَهَا وَلِلَْرَْضِ ائتْيِاَ طَوْعا  اوَْ كَرْ ها   قاَلـَتََٓا اتَيَْناَ طََٓ مََٓ ى الَِى الس   Sonra (iradesi) göğe -ki, o bir :ثمُ  اسْتوََٰٓ

buhar halinde idi- doğruldu da ona ve arza “İkiniz de ister istemez gelin!” buyurdu. Onlar da “isteye 

isteye geldik.” dediler. 



80 
 

tamamı günahı yüklendi. Buradan hareketle Ankebut 29/13.ayete761 bakarsak, Allah, 

günahını üzerine alıp yüklenen veya günahını itiraf eden kimsenin  ِحَامِلَ للإثم şeklinde 

isimlendirildiğini bildirmiştir. Gökler ve yer emaneti taşımaktan kaçındılar ve 

emanetin edasını ettiler. Emanetin edası da şunlardır: Allah’ın emrettiği şeylerde 

itaatkâr olmak, emrettiği şeylerle ona göre amel etmek ve emrettiği şeylere aykırı 

gitmekten itaatsizlikten uzak durmak. Bunu ise insan üstlendi. Ebû İshâk’ın yapmış 

olduğu bu açıklama ile alakalı olarak Ebû Mansûr, bu ayetin tefsirini onun şerh ettiği 

gibi şerh eden bir başka kimseyi ve onun حمل الْْمََانَة hakkındaki kavlini, yani  َانَتهَا وَترك خِي

 destekleyen bir şeyi de bilmediğini ileri sürmüştür.762 ,أدَاَئهِا

 

El-Hasen, bu ibarelerden anlaşılanın, Allah’ın kafirin ve münafığın emaneti 

yüklenmesini, yani emanete hıyanet etmesini, itaat etmemesini istediğinin 

anlaşıldığını beyan etmiştir. Bu mananın, en iyisi Allah bilir diyerek, doğru olduğunu 

da eklemiştir.  َالْْنَْبيَِاء وَالصديقين وَالْمُؤمنيِن den her kim ki itaat ettiyse onlar için   كَانَ ظَلوما

  denilmez. Bunun tasdiki de Ahzâb 33/73.ayette763 geçmektedir.764 جهول  

 

‘Bir kimsenin günahı, vebali yüklenmesi’   َحَمَلْتُ الوزر حَمْل ibaresi ile ifade edilmiştir.765 

Taha 20/100-101.ayetlerin766 manası “Kim ondan yüz çevirirse kıyamet günü şüphesiz 

ağır bir günah yükünü yüklenecektir. O (günah)ın (cezası) içinde ebedi kalıcıdırlar. 

Bu, kıyamet gününde onlar için ne kötü bir yüktür.” şeklindedir.767 Ayette geçen   َحِمْل 

kelimesi, burada   وِزْرا manasındadır.768 Allah, günahı (ْالِْثم)   حِمْل şeklinde 

isimlendirmiştir ki bunu Fâtır 35/18.ayette769 görülmektedir: “Günah işleyen hiçbir 

nefis, başkasının günahını çekmez. Eğer yükü (günahı) ağır bir kişi (diğer birini) onu 

                                                           
 Onlar mutlaka kendi yüklerini de, o yükleriyle beraber daha nice yükleri de bizzat :وَليََحْمِلنُ  أثَقْالَهُمْ  761

yüklenecekler. 
762 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 60-61; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 175. 
حِيما   763 ُ غَفوُرا  ر  ُ عَلَى الْمُؤْمِنيِنَ وَالْمُؤْمِنَاتِ  وَكَانَ اللّٰ  ُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقاَتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَ اتِ وَيتَوُبَ اللّٰ  بَ اللّٰ   :ظَلوُما  جَهُول  لِِّيعَُذِِّ

Çünkü o (insan) çok zalimdir, çok cahildir. Allah, münafık erkeklere ve münafık kadınlara, Allah'a ortak 

koşan erkeklere ve Allah'a ortak koşan kadınlara azap etmek; mümin erkeklerin ve mümin kadınların 

da tövbelerini kabul etmek için insana emaneti yüklemiştir. Allah çok bağışlayandır, çok merhamet 

edendir. 
764 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 61; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 175. 
765 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 257. 
 فإَنِ هُ يَحْمِلُ يَوْمَ الْقِيامَةِ وِزْرا  خالِدِينَ فيِهِ وَساءَ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيامَةِ حِمْلَ   766
767 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1676; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 175. Benzer ayetler: Ankebut 29/12-

13, Nahl 16/25. Bkz. Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 257.  
768 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1676; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 175. 
 وَإِن تدَْعُ مُثقْلَةَ  إلَِى حِمْلِهَا لَ يحُْمَلْ مِنْ هُ شَىْء  وَلَوْ كَانَ ذاَ قرُْبى 769



81 
 

taşımaya çağırırsa, bu, hısımı da olsa, kendisine ondan hiçbir şey yükletilmez.”770 

Abdülmelik’in Kabe’nin yıkımının ve İbn Zübeyr’in onu inşa etmesinin aktarıldığı 

kaynakta, ل مِنَ الِْثم فِي هَدْم الْكَعْبَةِ وَبنَِائِهَا  geçmekte olan ibareden ise ,وَدِدت أنَي ترََكْتهُ وَمَا تحََم 

‘günahı üstlenme, taşıma’ manası murad edilmiştir.771 

 

هَارَةِ  ,إذِا كَانَ الْمَاءُ قلُ تيَْن لَمْ يَحْمِل الخَبثَ ,ile ilgili hadisten الطِِّ
772 ‘su miktarı iki testiyi dolduracak 

kadar olduğunda kirlilik taşımadığı, yani temiz olduğu, kirin zahir olmadığı ve temiz 

suya galip gelmediği’ anlaşılmaktadır. Bu, فلََُن  يَحْمِل غَضَِبه ibaresinden gelmektedir.773 

Bir kimse öfkesini izhar ettiğinde, gösterdiğinde bu duruma daha demin dile 

getirdiğimiz ibare ile işaret edilmiştir.774 Buna karşın, bir kimse falancaya karşı 

gizliden gizliye kin tuttuğundaysa bu  ِحَمَلَ فلََُن  الحِقْدَ عَلَى نفَْسِه ibaresi ile ifade edilmiştir.775 

Bir diğer görüş ise, لَمْ يَحْمل خَبثَ ا ibaresinden murad edilen, kiri kendisinden 

uzaklaştırdığıdır. Bu da aynen şu lafza benzemektedir: يْم  Yani, kişi .فلََُن  لَ يَحْمِل الضِ 

haksızlığı reddetti ve haksızlığı kendisinden uzaklaştırdı.776 

 

Bir kimse gücü yettiği halde, kızdığı vakit veya kötülüğe maruz kaldığında sükunetle 

hareket ettiği zaman bu  ُحَمَلَ عَنْه ibaresi ile ifade edilmiştir.777 Hilim vasfına sahip bu 

kimseye رَجُل حَمُول denilmiştir.778  

 

Bir kişi falancaya güvendiğinde, ona itimat ettiğinde, yani güvenini ona yüklediğinde 

buna  ِلَ بِهِ وَعَليَْهِ فِي الش فَاعَةِ وَالْحَاجَة لْتُ بفلَن على فلَن في الشفاعة ve 779 حَمَلَ فلََُن ا وتحََم   تحََم 
780 ibareleri 

ile işaret edilmiştir. “لْت بعَليِّ عَلَى عُثمْان فِي أمَر  hadisinde geçmekte olan alakalı ibareyi ”تحََم 

                                                           
770 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 61; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 257; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

175. 
771 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 175. 
772 İbn Hacer el-Askalânî, Bulûgu’l-Merâm min Edilleti’l-Ahkâm, thk. Mâhir Yâsin el-Fahl, 1. bs. 

(Riyad: Dâru’l-Kabs li’n-Neşr ve’t-Tevzî`, 1435/2014), s. 48.  
773 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176. 
774 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 59; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

988. 
775 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 61; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 215; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 180. 
776 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176. 
777 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 241; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 987. 
778 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 241; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 215; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 176; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
779 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176. 
780 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 215. 



82 
 

buradan hareketle anlamlandırmak gerekmektedir.781 Kendisine güvenilen, itimat 

edilen bu kimseye المَحْمِل ismi verilmiştir.782  

 

Bir kimse falancanın kendisine olan sevgisine güvenip ona kaldıramayacağı bir iş 

yüklediğinde, ve bu falanca, takatinin üzerinde olan o şeyi yüklendiğinde, zorluk 

çektiğinde bu durum حَمَلْت إِدلْله واحْتمََلْت ibaresi ile dile getirilmiştir.783 Keza, bir insan 

zahmetli, güç bir işi kendi üzerine alıp zorluk çektiğinde  ِتحَامل فِي الْمَر وَبِه,
تحََامَلْت  784

 falancanın üzerine takatinin yetmediği bir şeyin ;786 تحَامَلْت عَلَى نفَْسِي ve 785 الشيءَ 

sorumluluğunu yüklediğinde, onu bu şeyle görevlendirdiğinde de buna  ِ787 تحََامَلَ عَليَْه 

ibareleri ile işaret edilmiştir. Bir kimse işlerini ve ihtiyaçlarını bir başkasına havale 

etmek ve yüklemek istediğinde  ُُ788;اسْتحَْمَلْته bunu yaptığında da 789 اسْتحَْمَلَه نفَْسَه ve  ُاستحملْت

 ibareleri ile ifade edilmiştir. Benzer mantıkta, bahsi geçen süre zarfında 790 فلَنا  نفسي

insanlara mihnet ve meşakkat yükleyen ay شَهْر  مُسْتحَْمِل şeklinde vasıflandırılmıştır.791 

İbnü’l-A`râbî, Arapların, ay (هِلَل) kuzey istikametine doğru yöneldiğinde, o ay (  شَهْر) 

için ‘شَهْر  مُسْتحَْمِل’ dediklerini aktarmıştır.792  

 

Bir şahıs falancanın üzerine (meşakkatli) bir  işin hakkını yerine getirmeyi bir görev 

olarak yüklediğinde  ُلَه لْتهُُ كذا فتَحََم   falancayı herhangi bir şeyi veya işi yapmaya 793;حَم 

teşvik ettiğinde (zorladığında, kışkırttığında) لَه لَ   حَم  لَه تحََمُّ ال  فَتحََم  عَلىَ الْمَر تحَْمِيلَ  وحِم 

ال  ، واحْتمََلَه وحَمَلَه ;وتِحِم 
794 bu falancayı bir mesajı taşımada görevlendirdiği zaman  ُلْته حَم 

سَالةََ  ;الرِِّ
795 falanca da bu mesajı taşıdığında   َسالة حَمْل  ibareleri ile ifade 796 حَمَلْتُ الرِّ

                                                           
781 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176. 
782 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 60; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176. 
783 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 107; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1677; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 

215; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 181. 
784 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
785 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 106; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 214; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 

s. 176. 
786 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1678; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176. 
787 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 214; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 987. 
788 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1677. 
789 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
790 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 240; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 215. 
791 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
792 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176. 
793 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 257. 
794 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 257; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 175. 
795 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1677; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 215; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

181. 
796 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 257. 



83 
 

edilmiştir. Buradan hareketle, Cum`a 62/5.ayet797 ile ‘Tevrat’ın hakkını yerine getirme 

gibi meşakkatli bir görev olarak teklif yüklenip de bunu taşımamış olanlar’ 

kastedilmiştir.798 Keza, Bakara 2/286.ayet799 “Ey Rabbimiz! Bize, bizden öncekilere 

yüklediğin gibi ağır yük yükleme. Ey Rabbimiz! Bize gücümüzün yetmediği şeyleri 

yükleme!” anlamına gelmektedir.800 Nûr 24/54.ayetin801 manası da “Eğer yine yüz 

çevirip dönerseniz onun (peygamberin) uhdesine düşen ancak ona yüklenilen (vazife-

i tebliğ) dir. Sizin üstünüze düşen (vazife) de size yükletilen (itaat) dir.” şeklinde 

olur.802 Sa`leb, Hz. Peygamber’in (sav.) üzerine düşen görevinin kendisine vahyedilen 

şey olduğunu ve onu insanlara bildirmekle vazifelendirildiğini söylemiştir. O halde, 

insanların üzerine düşen de ona (sav.) tabi olmaktır.803 

 

Bir kişi falancaya kefil olduğu zaman bu durum حَمَلَ بِهِ حَمَالَة ibaresi ile belirtilmiştir.804  

Bahsi geçen falanca, borcunu ödemediği veya yapması gereken şeyi yerine getirmediği 

taktirde bunu yapmayı üzerine alan bu kimseye de الحَمِيل denmiştir.805 Böyle 

denilmesinin sebebi, asıl borçlu veya sorumluluk sahibi kimse ile onun da bu borcu 

veya sorumluluğu üstlenmesinden dolayıdır.806 Hadis-i Şerif’te,   الحَمِيل غارِم, geçen bu 

türden bir açıklama, şu ana kadar zikredilenleri tekit eder niteliktedir.807 Keza الحَمِيل, 

‘bir kişinin ortağı’ manasını da karşılamaktadır.808  

 

 hadisinde, üç sınıf topluluğun dışındakilerin etrafta (zekât) 809”لَ تحَِلُّ المسألَة إلِ لِثلَََثةٍَ “

para(sı) için sormasının helal olmadığı bildirilmiştir ki bunlardan birisi,  ل حَمالة رَجُل  تحََم 

                                                           
لوُا الت وْراةَ ثمُ  لمَْ يَحْمِلوُها كَمَثلَِ الْحِمارِ  797  Kendilerine Tevrat yükletilip de sonra onu taşımayanların :مَثلَُ ال ذِينَ حُمِِّ

hali koca koca kitaplar taşıyan eşeğin hali gibidir.  
798 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 257. 
لْنا ما ل طاقةََ لَنا بِهِ  799  رَب نا وَل تحَْمِلْ عَلَيْنا إصِْرا  كَما حَمَلْتهَُ عَلَى ال ذِينَ مِنْ قبَْلِنا، رَب نا وَل تحَُ مِِّ
800 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 257. 
لْتمُْ  801 لَ وَعَليَْكُمْ ما حُمِِّ  فإَنِْ توََل وْا فإَنِ ما عَلَيْهِ ما حُمِِّ
802 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 257; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 175. 
803 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 175. 
804 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 567; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 60; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1677; 

Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 214; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 180; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 988. 
805 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 567; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 60; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1678; 

Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 258; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 214; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 

s. 180; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
806 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 258. 
807 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 180. 
808 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
809 Müslim, el-Câmi`u’s-Sahîh, s. 722. 



84 
 

 kelimesi ile حَمالة de kavminden bir diyeti üstlenen kişidir.811 Hadiste geçen 810,عَنْ قوَْمٍ 

murad edilen ‘bir kimsenin, diyet veya para cezası (ödenek) cinsinden diğerlerinden 

üstlendiği şey’dir.812 Asma`î, الحَمَالة’yü ‘kavimden yüklenegelen (aktarıla gelen) edası 

lazım olan borç, diyet’813 olarak tanımlamıştır. الهاء harfinin hazfedildiği de olmuştur: 

 dür.815 Mesela, iki grup arasında kanın döküldüğü bir savaş vuku حُمُل   ,Çoğulu 814.الحَمال

bulmuştur. Akabinde, adamın biri araya girmiştir ve iki tarafın arasını yapmak 

amacıyla ölenlerin diyetlerini üstlenmiştir. Buradaki ‘ل حَمالة  ile kastedilen, ‘onların ’تحََم 

diyetini kendi üzerine yüklemesi816 ve insanlardan sadaka talep etmesi’dir. ‘ ُقتَاَدةَُ صاحب

 şeklindeki isimlendirme, ödemesi gereken birçok diyeti üstlenmesi ’الحَمَالَة

(yüklenmesi) ve gereğini de yerine getirmesi hasebiyleydi.817  

 

Bir kişi falancanın ihsanını ve iyiliğini kabul edip, yüklenip, üstlenip karşılığında 

teşekkür ettiğinde ve övdüğünde bu  َنيِعَة  ibaresi ile belirtilmiştir.818 Kavim bir احْتمََلَ الص 

yerden bir yere gittiğinde, irtihal ettiğinde, taşındığında ُلو اواحْتمََلَ القومُ وتحََم   ibaresi 

kullanılarak anlatılmıştır.819 Falanca, adamın birisini kışkırtacak bir laf ettiğinde ve 

bahsi geçen adam da buna öfkelendiğinde 820 قلت له كلمة فاحتمل منها ve  ُجُل  ,821 احْتمُِل الر 

öfkesinin şiddetinden harekete geçtiğinde  َ822 غَضِِب فلََُن  حَت ى احتمُِ ل ve öfkesinden rengi 

attığında, değiştiğinde  ُُ823 احْتمُِلَ لوَْنه ibareleri ile dile getirilmiştir. Eğer ki bu adam ona 

söven, küfreden falancaya sabretseydi, külfetle hilm gösterseydi o zaman da قد احْتمََل 

ibaresi kullanılacaktı. Bu kimse مُحْتمَِل dür.824 

 

                                                           
له الِْنسان عَنْ غَيْرِهِ مِنْ دِيةَ أوَ غَرامة مِثلَْ أنَ تقَعََ حَرْب بَيْنَ فَرِ يقين تُ سْفَك 810 ل حَمالة عَنْ قَوْمٍ؛ هِيَ باِلْفتَحِْ مَا يتَحََم  ذكََرَ مِنْهُمْ رَجُل  تحََم 

ل دِياتِ القتَلْى ليصُْلِح ذاتَ البَيْن مَاءُ، فيََدْخُلُ بَيْنَهُمْ رَجُل  يَتحََم   ,Bkz. Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 60; İbn Manzûr .فيِهَا الدِِّ

Lisânü’l-Arab, s. 180. 
811 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 60; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 180. 
812 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 106; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 180. 
813 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 241; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 567; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 60; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1678; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 214; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 180; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
814 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 241; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 60; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

180; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
815 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
816 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1677; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 214. 
817 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 60; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 180. 
818 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 176; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
819 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1677; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 214; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

178. 
820 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 215. 
821 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 61; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 106; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 180. 
822 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 61; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 180. 
823 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 215; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 988. 
824 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 61. 



85 
 

Bir kimse, iki taraf yahut da taraflar arasında ifsat ve iğrâ çıkarttığında, onları 

birbirlerine karşı kışkırttığında bu 826 حَمَلْت عَلَى بنَِي فلََُنٍ  825,حملت فلََنا على فلََن ve   حَمَلْتُ فلَنا

 falancayı bir işe veya şeye karşı kışkırttığında, onunla o şeyin arasına ;827 على صاحبِه

fitne fesat soktuğunda, falanca da iğrâ olduğunda, hırslandığında ise  ُحَمَلَه عَلىَ الْمَر يَحْمِله

 ibareleri ile ifade edilmiştir. Falanca kimse koğuculuk ettiğinde, söz 828 حَمْلَ  فانْحَمَلَ 

taşıdığında bu طب فلَن يحمل الحطب الرِّ  ibaresi ile belirtilmiştir. Buradan hareketle Tebbet 

111/4.ayetin829 zahiren manası “Karısı da. (Hem) odun taşıyıcısı (hamalı) olarak!” tır. 

Ancak,  ِالَةَ الْحَطَب  النِّمام terkibi, ‘fesatçı, gammaz, söz taşıyan kimse’ manasına gelen حَم 

dan kinaye edilmiştir.830  

 

Savaş esnasında veya herhangi bir zamanda ve mekânda insan karşısındakine şiddetli 

bir şekilde saldırdığında bu حَمَلَ عَليَْهِ فيِ الحَرْب حَمْلة، وحَمَلَ عَليَْهِ حَمْلة مُنْكَرة ibareleri ile dile 

getirilmiştir.831 Yapılan bu hamle, saldırı, atak حَمْلة ile müsemmadır.832  

 

Bir insan, ister yürüyüşü esnasında ister bir başka şeyde çabaladığında, tüm gücünü 

sarf ettiğinde, abarttığında buna حَمَلَ على نفَْسِهِ في السير وفي غيرِه ibaresi ile işaret 

edilmiştir.833  

 

‘Ağır hastaya’ gönderme olarak فلَن  حَمْل  على أهلِه ibaresi söylenmiştir.834 Falanca, 

başkalarının üzerine yük ve sıkıntı teşkil ettiğinde bu هو حَميلَة  عَليَنا ibaresi ile ifade 

edilmiştir. 

 

Daima eşkin, yani açık ve düzenli adımlarla yürüyen ata binmesinden dolayı ‘bahtlı, 

nasipli, şanslı’ adam   رجُل  مَحْمول şeklinde vasıflandırılmıştır.835  

 

                                                           
825 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 567. 
826 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1677; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 181. 
827 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 215. 
828 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 175; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
الةََ الْحَطَبِ  829  وحَم 
830 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 258. 
831 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 61; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1677; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 181. 
832 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 987. 
833 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1677; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 215; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

181. 
834 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 215. 
835 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 988. 



86 
 

 meselinin menşeidir. Bu hanımın bir ’أجْوَعُ مِنْ كَلْبَةِ حَوْمَل‘ bir hanımın ismidir ve ,حَوْمَل

köpeği vardı. Gündüzleri onu aç bırakır, geceleri de salardı ki çadırının etrafında 

korumalık yapsın. Bir gece bu köpek o kadar acıktı ki kuyruğunu yedi. Böylelikle 

oldukça aç kalanlar hakkında mesel oldu.836  

 

م –ح  –ل   .3.2.3  / Le – Ha – Me  

 

م –ح  –ل   / Le – Ha – Me ve müştaklarının aslı bir tanedir: تدَاَخُل, yani iç içe girme, 

birbirine geçme. Bazısı, bazısı ile iç içe girmiş olan et gibi.837 

Bu asıldan hareketle, et için الل حَم ve الل حْم denmiştir ki her iki lehçe de caizdir.838 Bakara 

2/173.ayette, “ ِوَلَحْمَ الْخِنْزِير” olarak geçmektedir.839 Çoğulu لحُُوم ولِحَام  ولحُْمَان 
840 ve  ألَْحُم 

841 

dur. أبَو الْغوُلِ الطُّهَوي, kavmin birini hicvederken, “Sizdeki etler çokluklarından ötürü 

bozulup da pis koktukları zaman benden yüz çevirdiniz, uzaklaştınız.” anlamına 

gelecek şekilde şöyle bir beyit dizmiştir:  

 

ا ... دنَا الْضَْحَى وصَل لتِ اللِِّحَامُ رَأيَْتكُمُ، بنَِي  الخَذوَْاء، لمَِّ  

كُمُ، وقلُْتم: ... لعَكٌَّ مِنْكَ أقَْرَبُ أوَ جُذامُ   842 توَل يْتمُْ بِوُدِِّ

 

 الل حْم .dan daha hastır, ondan bir bölüktür;843 et parçasıdır844 الل حْم ,ye gelince, bu الل حْمة

ayrıca, ‘bir şeyin yahut da bir nesnenin özü, kalbi’ manasına gelecek şekilde  ِلَحْمُ الش يْء 

                                                           
836 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 567; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 182; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 988. 
837 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn, c. 5, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikir, 

1399/1979), s. 238.  
838 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhim es-Sâmerrâî, c. 3, 8 c. (Beyrut: 

Dâru ve Mektebetü'l-Hilâl, t.y.), s. 245; Ezherî, Muhammed b. Ahmed, Tehzîbü’l-Luga, thk. 

Muhammed Avd Merab, 1. bs., c. 5, 8 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 2001), s. 67; İbn Manzûr, 

Lisânü’l-Arab, 3. bs., c. 12, 15 c. (Beyrut: Dâru’s-Sâdır, 1414), s. 535. 
839 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân, thk. Safvân Adnân Dâvûdî, 1. bs. (Dımaşk-Beyrut: 

Dâru’l-Kalem-Dâru’ş-Şâmiye, 1412), s. 738. 
840 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, thk. Remzi Münîr el-Balebekî, 1. bs., c. 1, 3 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim 

li’l-Melâyîn, 1987), s. 567; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; Cevherî, İsmâîl b. Hammâd, Tâcü’l-Luga ve 

Sıhâhu’l-Arabiyye, thk. Ahmed Abdülgafûr Attâr, 4. bs., c. 5, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim li’l-Melâyîn, 

1407/1987), s. 2027; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 737; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, thk. 

Muhammed Bâsil Uyûn es-Sûd, 1. bs., c. 2, 2 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998), s. 163; 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 535; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, thk. Mektebetü Tahkîki’t-Türâs fî 

Müesseti’r-Risâle, 8. bs. (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle li’t-Tıbâa ve'n-Neşr ve't-Tevzî, 1426/2005), s. 

1157.  
841 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 535; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
842 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2027; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 535. 
843 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2027; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 535; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 1157. 
844 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 



87 
 

terkibinde845 görüldüğü üzere kullanılmıştır ki ‘meyvenin özü, yemişin içi’ de  ِلَحْمُ الث مر 

şeklinde beyan edilmiştir.846 

 

Hısımlık, nesebin iç içe geçmişliği, kenetlenmişliği, yakınlığı  ِ847 لَحْمةُ الن سَب yahut  ُلُ حْمَة

 elbisenin örgüsündeki yukarıdan aşağıya doğru atılan iki ipliğinin arasında ;848 الن سَبِ 

enine atılan iplik  ِلَحْمَةُ الث وْب veya  ِ850;849 لُ حْمَةُ الث وْب yeryüzünü yahut toprağı saran ot ve 

yeşillik 851 لحُْمَةُ الْرض terkiplerinde olduğu üzere ifade edilmiştir. Âlimler,  ُالن سَب ve  ُالث وْب 

nün yer aldığı terkiplerde, اللِّحْمَة nün dammeli ve fethalı oluşunda ihtilaf etmişlerdir:  

 

  ُالن سَب derken dammeli,  ُالث وْب derken hem dammeli hem fethalı;  

 Sadece  ُالث وْب derken fethalı;  

  ُالن سَبُ وَالث وْب derken, her ikisinde de fethalı olur.852  

 

Buradan hareketle, kavme sonradan eklenen, dahil olan kimseye المُلْحَم denmiştir.853 

 ’ayrıca ‘bir kumaş ya da bir elbise çeşidi;854 arışı argacıyla iç içe geçmiş elbise855 المُلْحَم

anlamına da gelmektedir. İyice bükülmüş, eğirilmiş ip   856 حَبْل  مُلَحَم ve   857 لُحْمَة 

şekillerinde vasıflandırılmıştır. “ ِ858”الوَلءُ لحُْمَة  كلحُْمَةِ الن سَبِ / كلحُْمَةِ الث وْب hadisinden 

anlaşıldığı üzere, köle azat eden kimsenin, azat ettiği kölenin bıraktığı mirastan alma 

hakkı, elbiseyi dokurken arış arasına atılan argaç gibidir ki ta ki hepsi bir olana kadar. 

                                                           
845 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
846 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 535. 
847 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 246; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

538; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
848 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2027; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

538; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
849 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 246; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163. 
850 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 567; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68-69; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, 

s. 239; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2027; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 538; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 1157.  
851 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163. 
852 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 538. 
853 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2027; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163; İbn 

Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 538; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
854 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2027; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 538; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 1157.  
855 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 738. 
856 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 239; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2027; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 

163; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 538; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
857 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 738. Râgıb el-İsfahânî, (ileride bahsedeceğimiz) لحمة البازي ye 

benzetilerek bu yönde bir isimlendirme yapıldığını söylemiştir. Bkz. Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 

738.  
858 İbn Hacer el-Askalânî, Bulûgu’l-Merâm min Edilleti’l-Ahkâm, thk. Mâhir Yâsin el-Fahl, 1. bs. 

(Riyad: Dâru’l-Kabs li’n-Neşr ve’t-Tevzî`, 1435/2014), s. 369, 526.  



88 
 

Her iki durumda da kesin, keskin, kat’i bir iç içe geçmişlik hali vardır.859 Bir Arap 

meseli olan ‘ َألَْحِمْ مَا أسَْديَْت’ ibaresinden murad edilen de kişinin başladığı hayırlı işi 

bitirmesidir, tamamlamasıdır.860 Dokumacı elbiseye argaç atıp dokuduğunda bu  َلَحَم

 ibaresi ile dile getirilmiştir.861 Benzer mantıkta, ekinde (tarlada) الث وْبَ يَلْحَمُه وألَْحَمُه

buğday meydana geldiğinde bu  ُ862;ألَْحَمَ الزرع ekin sıklaştığında ve birbirine geçtiğinde 

de  ُ863 اسْتلَْحَمَ الزرع ibareleri ile beyan edilmişlerdir. Buradaki buğday, ekinin (tarlanın) 

eti gibidir.864 Bir sonraki paragrafta bahsedilecek olan  ُألْحَمَ الرجل ibaresinden 

alınmadır.865 

 

Bir kimsenin canı et (yemeyi) çektiğinde, ona karşı iştahı olduğunda ve arttığında  ،َلَحِم

;بِالْكَسْرِ 
866 eti kemikten sıyırdığında   لَحَمَ العظَمَ يَلْحُمُه ويلَْحَمُه لَحْما;

867 bu kimse, eti çokça 

yediğinde, böylece bedenindeki ve gövdesindeki et çoğalıp, neticede irileştiğinde de ْقَد

 لَحُمَ الرجلُ وشَحُمَ فيِ بَدنَِهِ  ve 869 لَحَمَ الرجلُ  868,لَحُمَ لَحَامة  ولَحِمَ 
870 ibareleriyle ifade edilmiştir. Ete 

ve (iç) yağına karşı iştahı olan ve artan;871 eti çokça ve sürekli yiyen;872 bu kadar çok 

eti yiyip akabinde bundan şikâyetlenen, ağrı çeken bu kimse   رجل  شَحِم  لحَِم şeklinde 

vasıflandırılmıştır.873 Hz. Ömer (r.anh), “ات قوا هَذِهِ المَجازِرَ فإنِ لهََا ضَراوة  كضِراوةِ الخَمْر”, 

veyahut bir başka rivayette, “إِن لِل حم ضَراوة  كضِراوةِ الخَمْر”
874 diyerek içkiye müptela olan 

bir kimse ile eti çokça tüketen, adeta müptelası olan bir kimse arasında benzerlik 

                                                           
859 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 738; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 538. 
860 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2028; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

538; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
861 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2028; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 538; 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
862 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2028; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

535; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
863 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 535. 
864 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 535. 
865 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163. 
866 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2028; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 738; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

535. 
867 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 239; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2028; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, 

s. 738; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 1157. 
868 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 245; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 67-68; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 

2028; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 738; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 535. 
869 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68.  
870 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 535. 
871 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 239; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2028; 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
872 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 245; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 67; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 1157. 
873 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 535. 
874 Mâlik b. Enes, el-Muvatta’, thk. Muhammed Mustafa el-A`zamî, 1. bs., c. 5, 8 c. (Abu Dabi: 

Müessesetü Zâyed b. Sultân el-Neheyân, 1425/2004), s. 1369.  



89 
 

kurmuştur. Nasıl ki içki bağımlısının gözü içkiden başka bir şey görmüyorsa, bunun 

aynısı et müptelası için de geçerlidir. Bu sebeple, nasıl ki içkiden şiddetli ve kat’i bir 

men varsa aynı şekilde etin fazlaca yenilmesinden de böyle bir men vardır.875 Şişman, 

etli, tombul olan bu kimse   876;رجل  شَحِيم  لَحِيم bedeni, gövdesi etli, yani iri yarı, vücutlu 

kişi de   877 رَجُل  لَحِيم  ولَحِم şekillerinde nitelendirilmişlerdir. Hz. Âişe’den (r.anha) gelen 

bir rivayete göre, “ا عَلِقْت الل حْمَ سَبقَني  .kendisinin kilo aldığı bir zaman içerisinde, Hz ,”فَلمَ 

Peygamber (sav.) ile yaptığı koşu yarışında onun kendisini geçtiğini söylemiştir.878  

 

Atmaca, doğan, şahin… vb. eti arzuladığında, ona karşı iştahı olduğunda ve arttığında 

buna   879 لَحِمَ الصقرُ ونحوُه لَحَما ve قْر ألَْحَمْتُ  bir kimse bunları et ile beslediğinde ;880 لَحُمَ الص 

;الطيرَ إِلحَاما  
881 deve(nin gövdesi, vücudu) etli olduğunda, etlendiğinde de  ُلَحِمَت الن اقَة

 ibareleriyle işaret edilmiştir. Et yiyen ya da eti arzulayan, ete 882 ولَحُمَتْ لَحَامَة  ولحُُوما  فِيهِمَا

karşı iştahı olan doğan, şahin… vb.   بازٍ لَحِم ve   883;لحِم aslan  ُالل  حِم ve 884;المُسْتلَْحِم vücudu 

etlenen deve vb. de   لَحِيمَة ile müsemmadır.    لحِم un çoğulu  ُلوََاحِم dur. Doğana, avlandığı 

zaman, yemesi için avladığı avdan verilen et parçası لَحْمَةُ الْبَازِي ve 886;885 لحُْمَته yemesi 

için kendisine fırlatılan, sunulan ya da bizzat kendisinin avladığı kuş  ِ887;لَحْمةُ الصقر 

aslana yedirilen et  ُُ888;لحُْمَةُ الْسَد ولَحْمَته kendisi vasıtasıyla avlanılan şey de  ِيْد  889 لحُْمةُ الص 

terkiplerinde görüldüğü üzere belirtilmişlerdir.  

 

                                                           
875 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 535. 
876 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 535. 
877 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 245; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 567; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 67; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 239; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2028; Râgıb el-İsfahânî, el-

Müfredât, s. 738; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 535; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
878 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 535. 
879 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536. 
880 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68. 
881 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 738. 
882 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536. 
883 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 245; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, 

s. 738; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
884 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
885 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163. 
886 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 567; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 239; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 

2027; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
887 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536. 
888 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536. 
889 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 538. 



90 
 

Bir kimsenin evindeki et çok olduğunda, arttığında  ُ890;ألَْحَمَ الرجل bu kimse, kavmindeki 

insanlara et verdiğinde, onları et ile beslediğinde   لَحَمَ القومَ يَلحَمُهم لَحْما 
891 ve 892 ألَْحَمَهم 

ibareleri ile dile getirilmiştir.893 İç yağı ve et satan kimseye   ام ام  لَح   bu) 894;رَجُل  شَح 

kimseden et satın alarak ya da başka bir vesileyle) et sahibi olan kişiye  ُحِم  895;اللَ 

kendisindeki bu etin arttığı, çoğaldığı896 yahut da bu etle kendisi dışındakileri 

besleyene897 المُشْحِم ,المُلْحِم ve   لَحِم; içerisinde etin çok olduğu, çoğaldığı eve   بيْت  لَحِم;
898 et 

yedirilen, etle beslenen ve kendisine avdan rızık bahşedilmiş insana ve hayvana مُلْحَمُ ال  

899 denmiştir. Ayrıca,   مُلْحَم için bazen denilir ki: Kendisine bundan başka bir rızık 

bahşedilmiş olan. Bu ikinci deyimden, bahşedilen şeyin ille de et olması gerekmediği 

anlaşılmaktadır.900  

 

Hadis-i Şerif’te, َإِن اللهَ يبُْغِضُ البيتَ الل حِمَ وأهَله, geçmekte olan ‘َالبيتَ الل حِمَ وأهَله’ ile ‘içerisinde 

insan eti yenen ev’ kastedilmiştir. Benzer bir rivayet de “ مِينيبُْغِضُ أهَلَ الْبَيْتِ الل حِ  ” 

şeklindedir. Adamın biri Süfyân es-Sevrî’ye gelip “ ِتبََارَكَ وَتعََالَى ليَبُْغِضُ أهَلَ الْبيَْت َ إِن اللّٰ 

 terkibinden murad ’أهَلَ الْبيَْتِ الل حِمِين‘ hadisini bilip bilmediğini ve burada geçen ”الل حِمِين

edilenin ‘et yemeyi çoğaltan, yani bolca ve sürekli et yiyen kimseler’ olup olmadığını 

sorunca, Süfyân, buradakilerin, ‘insanların etini yemeyi çoğaltanlar, yani bolca ve 

sürekli olarak insanların etini yiyenler’ olduğu yönünde bir açıklamada 

bulunmuştur.901 “َليبُْغِضُ البيتَ الل حِمَ وأهَله” rivayetine gelince, bunların, ‘insanların etini 

gıybet ederek yiyenler’ veyahut da bir başka aktarıma göre ‘sürekli ve çokça et 

                                                           
890 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2028; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536; 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
891 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2028; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163; İbn 

Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
892 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2028; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 738; 

Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536.  
 denilemeyeceğini aktarmıştır. Bkz. Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2028 İbn ”ألَحَمْتُ “ bu çerçevede ,الْجَوْهَرِيُّ  893

Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536. 
894 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2028; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 535; 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
895 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 239; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2028; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, 

s. 738; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 535; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
896 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 535. 
897 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 239; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2028; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

535-536; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
898 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 245; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 67; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, 

s. 738; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 535. 
899 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 245; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 68; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2027; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 738; İbn Manzûr, 

Lisânü’l-Arab, s. 536; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
900 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 738. 
901 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 67; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536. 



91 
 

yiyenler, et müptelası şahıslar’ olduğu söylenmiştir. Buradan hareketle, bir kimse 

insanların gıybetini yaptığında, onların arkasından konuştuğunda bu  ِفلَن  يأكْل لحُومَ الن اس 

ibaresiyle ifade edilmiştir.902 ‘ َْإِذا أمَْكَنَه لَحْمِي رَتع’ ibaresi de bu kabildendir.903 Hucurât 

49/12.ayetin904 manası şu şekildedir: “Birbirinizin kusurunu araştırmayın. Kiminiz de 

kiminizi arkasından çekiştirmesin. Sizden herhangi biriniz ölü kardeşinin etini 

yemekten hoşlanır mı?”905 Bir kimse, falancayı ayıpladığında, kınadığında, 

yerdiğinde, kendisinde bu türden gücü kuvveti bulup söverek onun ırzına, şerefine 

zarar verdiğinde  ٍ906;ألَْحَمَه عِرْ ضَ فلََُن bu kimse, bahsi geçen falancaya karşı, bir 

başkasının böyle bir şey yapmasına imkân sağladığında ise ألَْحَمْتكَُ  907,ألَْحَمْتُ فلََنا فلََنا

 ibareleriyle belirtilmiştir. Bir başka deyişle, onu adeta 909 ألَْحَمْتكَُ فلَنا ve 908 عِرْضَ فلََُنٍ 

diğerinin yediği bir et parçası haline getirdi.910 Ancak, Hadis-i Şerif’te, بَا إنِّ أرَْبى الرِِّ

 kişinin, Müslüman kardeşinin şerefi, onuru hakkında‘ 911,اسْتطِالةُ الرجُلِ فِي عِرْضِ أخَِيه

küstahça, ileri geri konuşmasının ribânın en üst seviyesi olduğu’ söylenerek, bu işin 

ne kadar menfi olduğu gözler önüne serilmiştir.912  

 

Bir kimseye bir bela veya bir musibet eriştiğinde ve onu etkilediğinde, bunlar ona 

takılıp kaldığında, adeta onun yakasına yapışıp bırakmadığında  ُ913;استلحمه الخَطْب aynı 

kimse kavme karşı suç işlediğinde, bu sefer kendisi onların üzerine belayı ve şerri 

çektiğinde, onları belaya ve şerre sürüklediğinde ا  bu kimse 914;ألَْحَم بيَْنَ بنَِي فلََُنٍ شَرًّ

kavimden birini yahut da herhangi bir şahsı dövdüğünde 915;لَحَمَه onu yere yıktığında, 

yapıştırdığında, fırlattığında  َ916;ألْحَمَه الْرض kavimdeki insanları et parçalarına 

                                                           
902 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 67; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 738; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

536; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
903 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536. 
 تجََس سُواْ وَلَ يَغْتبَ ب عْضُِكُم بَعْضِا  أيَحُِبُّ أحََدكُُمْ أنَ يأَكُْلَ لَحْمَ أخَِيهِ مَيْتا   904
905 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 738. 
906 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 537; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
907 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 67. 
908 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 239; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2028; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

537. 
909 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 738. 
910 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 239. 
911 Ebû Dâvûd es-Sicistânî, Sünenü Ebî Dâvûd, thk. Şuayb el-Arnaûd-Kâmil Karabellî, 1. bs., c. 7, 7 c. 

(Dımaşk: Dâru’r-Risâle el-Âlemiyye, 1430/2009), s. 238. 
912 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536. 
913 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163. 
914 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 567; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 538. 
915 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 537. 
916 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163. 



92 
 

dönüşene dek öldürdüğünde, onları resmen parça pinçik ettiğinde  َ917;ألَحَمْتُ القوم 

falancayı öldürdüğünde 918;ألَْحَمْتُ الرجل bu falancayı öldürüp onun etini yabani 

hayvanlara yem yaptığında 919;ألَْحَمْتُ فلَنا düşmanını öldürdüğünde  ُِِّلَحَمَ رَجُلَ  مِنَ العدَو;
920 

savaşta etrafı düşmanla çevrilip düşmanın tam ortasında kaldığında, savaşta takılıp 

kaldığı için bir kurtuluş yolu, emin bir yer bulamadığında  َألْحِمَ الرجلُ إِلْحَاما  واسْتلُحِم

 savaş şiddetlendiğinde ;923 ألَْحَمْتُ الحربَ فالْتحََمَتْ  ve 922 ألَْحَمَه غيرُه فيِهَا، وألَْحَمَه القتالُ  921,اسْتِلْحَاما  

 kendini ölüme yakın kıldığında, ölüm ;لحُِمَ  eti kesildiğinde, yarıldığında 924;الْتحََمَ الحَرْبُ 

ile nefsi arasında bir bağ kurduğunda, yani kendi canını ölüme attığında  ألْحَمَ نفسَه

 لحََمَه .ibareleriyle ifade edilmiştir 926 لحُِمَ الرجلُ وألْحِمَ  neticede öldürüldüğünde 925;الموتَ 

ibaresiyle alakalı olarak, böyle denmesinin sebebi, etine vurmasından ve darbelerin 

etine isabet etmesindendir.927 Fitne esnasında vuku bulan büyük olaya ya da 

çarpışmaya,928 içerisinde öldürmenin (ölümün) olduğu şiddetli savaşa,929 bu savaşın 

gerçekleştiği alana930 ve savaşta kılıçlarla birbirlerinin etlerini kestikleri yere931 المَلْحَمَة; 

düşmanlarının ona karşı başarılı olduğu, onu yendiği ve sonuçta esir alınan kimseye 

 denmiştir. Burada 934 مُلْحَم ve 933 الل حِيمُ  ölen, öldürülen kişiye (savaş esnasında) 932;المُلْحَم

sanki, ölen kimsenin ‘yırtıcı hayvanlara yem yapılan et’ olduğu söylenmek istenir.935 

Savaşın ‘مَلْحَمَة’ şeklinde isimlendirilmesinin sebebi içerdiği manadan ötürüdür: 

 

                                                           
917 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 245; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

537. 
918 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 567. 
919 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 738. 
920 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 537. 
921 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2027; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 537; 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
922 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 537. 
923 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2028; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163. 
924 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
925 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163. 
926 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2027; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 537; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 1157. 
927 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 537. 
928 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2027; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 537. 
929 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 246; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

537; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
930 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 738; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 537. 
931 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 537. 
932 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 537. 
933 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 245; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 567; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 68; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 239; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2027; Râgıb el-İsfahânî, el-

Müfredât, s. 738;  Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 537; Fîrûzâbâdî, 

el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
934 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 567. 
935 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 738. 



93 
 

 Birincisi:   ِتلَََحُمُ الن اس, yani insanların savaş esnasında birbirlerine hücum 

ede(rke)n iç içe girmelerindendir. 

 İkincisi: Öldürülen insanların etrafa atılmış saçılmış et parçalarına 

benzemelerindendir.936 

 

Mûte günü, çarpışma esnasında şehit düşen Zeyd b. Hârise’den (r.anh) sonra sancağı 

eline alan Ca‘fer b. Ebû Tâlib (r.anh), bu hal üzere iken savaşmaya devam etti ta ki 

savaş ona bir çıkış yolu bırakmayıncaya kadar. Akabinde atından indi ve onu 

boğazladı. Bu olay rivayetlerde “ َايَةَ بعَْدَ قتلْ زيدٍ فقاتلََ بهَِا حَت ى ألَْحَمَه القتالُ فنزَلَ وعَقَر أنَه أخَذ الر 

 ibaresinden 938,الْيوَْمُ يومُ المَلْحَمَة ,şeklinde aktarılmıştır.937 Hadis-i Şerif’te geçen ”فرَسَه

murad edilen mana şu şekildedir: “Bugün büyük savaş günüdür.” Başka bir Hadis-i 

Şerif’te yer alan, ويجُْمَعون للمَلْحَمَة, ibaresiyle ise ‘savaş alanı’ kastedilmiştir. Çoğulu 

 ,dur. Elbisenin arışı ile argacının iç içe geçmesi gibi insanların çatışması المَلَحِمُ 

çarpışması ve birbirlerine karışmalarından yahut da ölenlerin etlerinin çokluğundan 

dolayı böyle isimlendirilmiştir.939 Hz. Peygamber’in (sav.) ‘نبَيُّ المَلْحَمَة’ şeklinde 

vasıflandırıldığı bu terkiple alakalı iki türden açıklama yapılmıştır:  

 

  .بعُِثتْ باِلس يْفِ  :Savaş peygamberi. Hadis-i Şerif’te de şöyle geçmektedir :نبيُّ الْقِتاَلِ 

لََحِ وتألْيفِ الن اسِ    Ümmetin işini, halini, durumunu nizama sokuyordu, insanların arasını :نبيُّ الص 

yapıyordu ülf ettiriyordu. ‘Bir şeyi, işi, durumu dikkatle, özenerek yapma ve ıslah etme, 

onarma’ anlamında kullanılan  َقَدْ لَحَمَ الْمَر ibaresiyle alakalandırılmıştır.940  

 

Ete tesir edip beyin zarına kadar, ancak beyin zarına erişmemiş, açık baş yarası vuku 

bulduğunda bu  ُة  bu baş yarası kaynaştığında ve neticede iyileştiğinde de 941;تلَحَمَت الش ج 

 herhangi bir yaranın iki tarafı ya da tarafları birbirine yaklaştığında, o kadar 942;تلَحَمَت

ki birbirine yapıştığında ve yara iyileştiğinde ise  ُ943 الْتحََمَ الجرح ibareleri ile belirtilmiştir. 

Ete bitişik konumda olan baş derisinin iç yüzüne 944;لُحْمة جِلْدةَِ الرأسْ وَغَيْرِهَا beyin zarına 

                                                           
936 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 238. 
937 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 537. 
938 Buhârî, Muhammed b. İsmâîl, el-Câmi`u’s-Sahîh, thk. Mustafa Dîb El-Bugâ, 5. bs., c. 4, 7 c. 

(Dımaşk: Dâru İbn Kesîr, Dâru’l-Yemâme, 1414/1993), s. 1559. 
939 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 537. 
940 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 537; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157.  
941 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536. 
942 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536. 
943 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2028; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 1157. 
944 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 



94 
 

kadar, ancak beyin zarına erişmemiş, açık baş yarasına945 yahut da üzerine et 

giydirilmiş baş yarığına946 ة مُتلَََحِمَة  denmiştir. Şemir’in Abdülvehhâb’tan شج 

aktardığına göre  ُالمُتلََحَِمَة, kemiğe dokunmadan etin tamamını yardığı, sonrasında da bu 

yarığın bitişip iyileştiği baş yarası ya da başa vurmakla hasıl olan yaradandır. Etin 

bitişmesi, kaynaşması ve iyileşmesi akabinde içerisine sonda geçemez, bu mümkün 

değildir. Bugün yarın bitişir, iyileşir.947 Hadis-i Şerif’te de şöyle geçmektedir:  جاج الشِِّ

 ,Üreme organının iki taraflı etlerinin sık olmasından dolayı oldukça dar olan 948.المتلَحِمة

yani üreme organı (neredeyse) bitişik olan kadın 949 امرأةَ مُتلَحِمة veya   لحِمَة şekillerinde 

vasıflandırılmıştır. Ebû Sa`îd, “Onun için   لحِمَة denir, sanki burada cima etmeyi 

engelleyen bir et vardır.   مُتلَحِمة sahih değildir.” şeklinde bir açıklama yapmıştır.950 Hz. 

Ömer (r.anh), adamın birisine “Niye karını boşadın?” diye sorduğu zaman, adam da 

buna cevaben, karısının مُتلَََحِمَة olduğu gerekçesini öne sürmüştür.951  

 

Benzer mantıkta, bir kimse bir işi dikkatle ve özenerek yaptığında, bu işi muhkem 

kıldığında  َ952;لَحَمَ الْمر bir şeyi onardığında, düzelttiğinde, ona kaynak yaptığında  َلَحَم

;الشيءَ يَلْحُمُه لَحْما  وألَْحَمَه فالْتحََمَ 
953 bu şeyi diğer bir şeye yapıştırdığında da  ِ954,لحَمَ الشيءَ بِالش يْء 

دعَ  ve 955 لَحَمْتُ بين الشِّيئين  ibareleri ile dile getirilmiştir. Burada ‘kemikleri 956 لحََمَ الصِّ

arasında, birleşmeyi sağlayacak bir etin oluştuğu cisme’ benzetme vardır.957 

Kendisiyle (altındaki yahut demirdeki) bu çatlağın veya yarığın sarıldığı, onarıldığı, 

düzeltildiği, bunlara kaynak yapıldığı ve bunların bitiştirildiği, birbirine yapıştırıldığı 

şeye  ُاللِِّحَام ismi verilmiştir.958 Bu bağlamda, bir söz başka bir sözün muvafığı, yani ona 

                                                           
945 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 246; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

239; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2027; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 1157. 
946 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 738. 
947 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536. 
948 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536. 
949 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
950 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536. 
951 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 536. 
952 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
953 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, 

s. 738; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 538; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 1157. 
954 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2027; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 538. 
955 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 239; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 738; Zemahşerî, Esâsü’l-

Belâga, s. 163. 
956 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 163. 
957 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 738. 
958 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 246; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, 

s. 738; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 538. 



95 
 

uygun, ve müşâkili, yani şekilce ona benzer, olduğu zaman da buna  َهَذاَ الْكَلََمُ لَحِيمُ هَذا

 ibaresi ile işaret edilmiştir.959 الكلَمِ وطَريدهُ

 

Bir kimse bir yerde ilişip kaldığında   لَحِمَ بِالْمَكَانِ يَلْحَمُ لَحْما 
960 ve  ُجُل يَلحَم  لَحَمَ الر 

961; bir mekâna 

yerleşip oradan ayrılmadığında  ِألَْحَمَ بِالْمَكَان;
962 insan değil de hayvan durduğunda ve 

yerinden kıpırdamadığında  ُألَْحَمَ الدابة ibareleri ile ifade edilmiştir. Bu hayvanın vuruşa 

ihtiyacı vardır.963 Hadis-i Şerif’te, ْة ، قَالَ: فصُم ا فِي الش هْرِ، قَالَ: إنِي أجَد قو  أنَه قَالَ لِرَجُلٍ صُمْ  يوَْم 

ة، قال: فصُم ثلَثة أيَام فِي الش هْرِ، و ألَْحَمَ عِنْدَ الث الِثةَِ يوَْمَيْنِ، قَالَ: إنِي أجَد قو  , geçtiği üzere Hz. Peygamber 

(sav.) ashabından birisine “Ayda bir kez oruç tut.” buyurdu. Sahabe “Kendimde bu 

gücü, kuvveti buluyorum.” diye cevap verdi. Hz. Peygamber (sav.) tekrardan “O 

zaman iki gün oruç tut.” buyurdu. Sahabe bu sefer de “Kendimde bu gücü, kuvveti 

buluyorum.” dedi. Hz. Peygamber (sav.) son olarak “Üç gün oruç tut.” dedi. Bu 

üçüncüsünde durdu ve üstüne ekleme yapmadı. Bu mana ‘ ِألَْحَمَ بِالْمَكَان’ ibaresinden 

gelmektedir.964  

 

Yol genişlediğinde bu  ُ965;استلَْحَمَ الطريق bir kimse yolu(n geniş olanını) takip ettiğinde, 

izlediğinde  َ966;اسْتلَْحَمَ الرجلُ الطريق avın peşinden gittiğinde, onu takip ettiğinde  َاستلَْحَم

فاسْتلَْحَمَنا رجل  مِنَ “ ibareleri ile ifade edilmiştir.  Üsâme ile ilgili hadiste geçen 967 الط ريدةَ 

 ’ibaresinden ‘düşmanın onları arkalarından takip ettiği, izlediği ”العدوُِّ 

anlaşılmaktadır.968   

 

 

 

 

                                                           
959 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 69; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 538; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

1157. 
960 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 537; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
961 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68. 
962 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 537. 
963 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 2028; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 538; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 1157. 
964 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 538. 
965 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 538; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
966 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 245; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 68; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 

163; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 538; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1157. 
967 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 538. 
968 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 538. 



96 
 

ح –م  –ل   .3.2.4  / Le – Me – Ha  

 

ح –م  –ل   / Le – Me – Ha ve müştaklarının aslı tektir:  ٍلمَْعُ شَيْء, yani bir şeyin, nesnenin 

par(ı)l(d)aması, yıldıraması.969  

 

Bu asıldan hareketle, uzaktan şimşek ve yıldız (gök cismi) parladığında, 

yıldıradığında, şimşek çaktığında bu ا  ibaresiyle ifade لمََحَ البرقُ وَالن جْمُ يَلْمَحُ لمَْحا  ولمََحانا  وتلَْماح 

edilmiştir.970 Bu türden bir şimşek de   بَرْق  لمِح  ولمَُوح  ولمَ  اح şekillerinde olduğu üzere 

vasıflandırılmıştır.971   

 

Bir kimse falancaya çaktırmadan hafifçe, hızlı ve kısa bir süre için gözlerini diktiğinde 

bu  َلمََحَ إِليه يَلْمَحُ لمَْحا  وألَْمَح,
 لَمُحَ البَصَرُ  ve 974 لمََحَ البصَرُ ولمََحه ببَِصَرِهِ  973,لمََحَه وألَْمَحَه والتمََحَه 972

975 

ibareleri ile dile getirilmiştir. Bu nevi ‘süratli, çarçabuk bakış’a  ُ976 الل مْحَة ve  ُ977 الل مْح 

denmiştir. Bu kimse falancayı şimşeğin çakması kadar süren bir müddet boyunca 

gördüğünde de  ِرَأيَْتُ لمَْحَةَ الْبَرْق ibaresiyle beyan edilmiştir.978 Bir kişinin hızına, hızlı 

                                                           
969 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn, c. 5, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikir, 

1399/1979), s. 209.  
970 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhim es-Sâmerrâî, c. 3, 8 c. (Beyrut: 

Dâru ve Mektebetü'l-Hilâl, t.y.), s. 243; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, thk. Remzi Münîr el-Balebekî, 

1. bs., c. 1, 3 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim li’l-Melâyîn, 1987), s. 568; Ezherî, Muhammed b. Ahmed, 

Tehzîbü’l-Luga, thk. Muhammed Avd Merab, 1. bs., c. 5, 8 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 

2001), s. 64; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 209; Cevherî, İsmâîl b. Hammâd, Tâcü’l-Luga ve Sıhâhu’l-

Arabiyye, thk. Ahmed Abdülgafûr Attâr, 4. bs., c. 1, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim li’l-Melâyîn, 1407/1987), 

s. 402; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân, thk. Safvân Adnân Dâvûdî, 1. bs. (Dımaşk-

Beyrut: Dâru’l-Kalem-Dâru’ş-Şâmiye, 1412), s. 746; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, thk. Muhammed 

Bâsil Uyûn es-Sûd, 1. bs., c. 2, 2 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998), s. 179; İbn Manzûr, 

Lisânü’l-Arab, 3. bs., c. 2, 15 c. (Beyrut: Dâru’s-Sâdır, 1414), s. 584; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

thk. Mektebetü Tahkîki’t-Türâs fî Müesseti’r-Risâle, 8. bs. (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle li’t-Tıbâa ve'n-

Neşr ve't-Tevzî, 1426/2005), s. 240.  
971 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 179; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 584; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 240. 
972 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 584; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 240. 
973 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 402; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 584.  
974 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 243; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 

179; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 584. 
975 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64. 
976 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 243; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 402; 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 584. 
977 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64. 
978 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 209; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 

402; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 746; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 179; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 584. 



97 
 

olmasına  ِهُ وَ  أسْ رَ عُ  مِ نْ  لَ مْ حِ  البَ صَ ر ve  ِهُ وَ  أسْ رَ عُ  مِ نْ  لَ مْ حَ ةٍ بِ البَ صَ ر deyimleriyle işaret edilmiştir.979 

Zeki, akıllı şahinlere  ُاح  ismi verilmiştir.980 اللُّم 

 

Hadis-i Şerif’te de geçtiği üzere,  ُلََةِ وَلَ يَلْتفَِت  namaz esnasında dönüp ,أنَه كَانَ يَلْمَحُ فِي الص 

bakmazdı, gözüyle işaret eder veyahut da hafif bir bakış atardı.981 Kamer 

54/50.ayetin982 manası şu şekildedir: “Bizim emrimiz birdir, bir göz kırpması gibi 

süratlidir.”983 Burada ‘ ٍكخَطْفَة بِالْبَصَرِ ‘ ,’كَلمَْح’ manasındadır.984   مِنْ وَجْهِهَا إلِماحا ُ  ألَمحتِ المرأةَ

ibaresi ile bir hanımın şimşek çakması kadar gibi bir süre için azıcık yüzünü açtığı, 

cemalini gösterdiği ve tekrardan kapattığı ifade edilmiştir.985 Bunu, güzel kadınlar, 

dilberler güzelliklerini göstermek için yaparlar ve akabinde de tekrardan gizlerler.986 

Bir kimse, bu güzel kadına çok baktığında, gözü onda takılıp kaldığı için bir bakıma o 

güzel kadın onun bakışını çalmış olur:  َبصرُهُ التمُِح . Eğer ki bu kimse, (sadece güzel 

hanıma değil de) her gördüğü şeye, nesneye başını kaldırıp bakan, bunları 

görmemezlikten gelmeyen birisiyse ona  ُّالْلَْمَحِي denmiştir.987  

 

 ’Arap meseliyle ‘belli, vazıh, aşikâr bir şey, nesne, mesele ”لْرُِيَن ك لمَْحا  باصِرا  “

kastedilmiştir.988 Benzer mantıkta, insanın çehresinde görünen, aşikâr olan güzellik ve 

çirkinlik alametleri; insanın çehresinin görünen yerleri مَلَمِحُ الِْنسان terkibinde olduğu 

üzere belirtilmiştir. Tekili   لمَْحة dür, مَلْمَحة değildir.989 فِي فلََُنٍ لمَْحة مِنْ أبَيه ve  ْفيِهِ مَلَمِحُ مِن

 deyimleriyle de ‘babasına çekmiş’ tarzında bir mana murad edilmiştir.990 Görünüşü أبَيه

ve doğuştan gelen huyu açısından babasıyla arasında benzerlik bulunmaktadır. Böyle 

denmesinin sebebi, benzeyen şeyde kendisine benzetilen şeye ait bir parlaklığın, 

ışıltının, eserin mevcut olmasıdır. Yani, çocuğun babaya benzediğini, babadan çocuğa 

                                                           
979 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 179. 
980 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 584; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

240. 
981 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 584. 
 وَاحِدةَ  كَلَمْحٍ باِلْبَصَرِ  982
983 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 746; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

584. 
984 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 584. 
985 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 179; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 584, 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 240. 
986 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 584, Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 

240. 
987 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 240. 
988 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 209; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 

402; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 746; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 179; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 584; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 240. 
989 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 584; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 240.  
990 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 402; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 584.  



98 
 

naklolan ve çocukta görülen parlaklık ve eserden anlıyoruz.991 ‘Bembeyaz, pek beyaz’ 

anlamına gelecek şekilde   اح  terkibi kullanılmıştır.992 أبيض لمِّ

 

ل –ح  –م   .3.2.5  / Me – Ha – Le  

 

İbn Fâris,  ل –ح  –م  / Me – Ha – Le ve müştaklarının aslının iki tane olduğunu 

belirtmiştir: Birisi ‘hayrın azlığı’, diğeri de ‘gammazlama’ dır.993       

 

Güç, şiddet, zorluk, felaket;994 verimliliğin, bereketin, bolluğun zıddı;995 içerisinde 

otlanacak yerin ve yeşilliğin bulunmadığı yer;996 yağmurun kesilmesi ve toprağın 

(yerin, yeryüzünün) ağaçtan, ottan ve yeşillikten yoksunluğu;997 kuraklık, kıtlık;998 

kuraklığa uğrayıp mahsul vermeyen;999 toz, toprak, toz duman;1000 kuraklık, kıtlık 

olmamasına rağmen meydana gelen şiddetli açlık1001  ُالمَحْل kelimesi ile karşılanmıştır. 

Hadis-i Şerif’te de,   َأمََا مَرَرتَ بوِادي أهَلِك مَحْل, ‘kuraklık, kıtlık’ manasına gelecek şekilde 

kullanıldığı görülmektedir. Buradan hareketle المَحْل nün kök manasının ‘suyun 

kesilmesi, kesintiye uğraması, kuruması’ olduğu da söylenmiştir.1002 Çoğulları أمَْحال 

1003 ve   مُحُول dür.1004 Ancak Ezherî, ‘ ُالمُحُولُ والقحُوط’ tabirini “yağmurun engellenmesi, 

tutulması” şeklinde tanımlandığını nakletmiştir.1005  

 

                                                           
991 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 402. 
992 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 179. 
993 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn, c. 5, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikir, 

1399/1979), s. 302.  
994 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 3. bs., c. 11, 15 c. (Beyrut: Dâru’s-Sâdır, 1414), s. 616; Fîrûzâbâdî, el-

Kâmûsü’l-Muhît, thk. Mektebetü Tahkîki’t-Türâs fî Müesseti’r-Risâle, 8. bs. (Beyrut: Müessesetü’r-

Risâle li’t-Tıbâa ve'n-Neşr ve't-Tevzî, 1426/2005), s. 1056.  
995 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, thk. Remzi Münîr el-Balebekî, 1. bs., c. 1, 3 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim 

li’l-Melâyîn, 1987), s. 568; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 616.  
996 Ezherî, Muhammed b. Ahmed, Tehzîbü’l-Luga, thk. Muhammed Avd Merab, 1. bs., c. 5, 8 c. (Beyrut: 

Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 2001), s. 62.  
997 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhim es-Sâmerrâî, c. 3, 8 c. (Beyrut: 

Dâru ve Mektebetü'l-Hilâl, t.y.), s. 242; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 62; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

302; Cevherî, İsmâîl b. Hammâd, Tâcü’l-Luga ve Sıhâhu’l-Arabiyye, thk. Ahmed Abdülgafûr Attâr, 4. 

bs., c. 5, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim li’l-Melâyîn, 1407/1987), s. 1817; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 617; 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1056. 
998 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1817; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 617; 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1056. 
999 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1817; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 617.  
1000 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 617; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1056. 
1001 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 616.  
1002 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 617.  
1003 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 62.  
1004 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 242; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 617.  
1005 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 62; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 617.  



99 
 

Baharda yağan ilk yağmurun yere düşme zamanının geçmesine kadar yağmur 

damlacıklarının tutulup kesilmesi, o kadar ki yağmur damlacıklarının isabet etmesine 

kadar yerin, toprağın kurak hal üzere kalması veya o hale gelmesi hadisesine binaen 

“Üç seneden beri topraklarımız kurak, yani üç yıldan beri bize kıtlık isabet etti, kıtlığa 

bulaştık.” manasında “ َقَدْ أمَْحَلْنا مُنْذُ ثلَََثِ سِنيِن” denilmiştir.1006 Bir bölgede, memlekette 

yağmurun kesilmesi  ُ1007;أمَْحَلَ المطر bu veya başka bir sebepten ötürü toprağın, bölgenin, 

memleketin, kavmin ve zamanın  ُالمَحْل ne maruz kalması  ُ1008;أمَْحَلتَ الْرَْضُ والقومُ وأمَْحَلَ البلد 

مانُ  1009;مَحُلتَ الْرَض ومَحَلتَ  ibareleri ile ifade edilmiştir. Bu 1011 أمَْحَلَ الزمانُ  1010;مَحَلَ الزِّ

türden memleket, bölge, kavim ve zaman   بَلَد  مَاحِل  وَزَمَان  مَاحِل 
1012 ve   بلد  وزمان  ماحل  ومُمْحِل 

1013 tabirlerinde görüldüğü üzere vasıflandırılmışlardır. İbnü’s-Sikkît, bu çerçevede 

 şeklindeki مُمْحِل denilemeyeceğini belirtmiştir. Ona göre مُمْحِل ,denileceğini مَاحِل

kullanım büyük ihtimalle şiirde olmuştur.1014 Aynı şekilde, bu türden özelliklere sahip 

olan toprak, yeryüzü ise وأرََضُون مَحْل ومَحْلة  ;مَحُولة، بِالْهَاءِ  ;أرَْض  مَحْلة ومَحْل  ومَحُول ، أرَض مُحُول 

أرَض ‘ ,şekillerinde vasıflandırılmıştır.1015 Ezherî أرَض مِمْحال ;ومُحُول  وأرَض مُمْحِلة ومُمْحِل

 tabiriyle ‘yağmurun yağdığı o esnada yağmur damlacıklarının isabet ’مَحْل  وقَحْط  

etmediği, düşmediği yerin, toprağın’ kastedildiğini aktarmıştır.1016 Benzer mantıkta, 

kendisinden faydalanılmayan, etrafındakilere hiçbir surette yararının, hayrının 

dokunmadığı adam رَجُل  مَحْل şeklinde nitelendirilmiştir.1017 

 

                                                           
1006 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 62; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 617.  
1007 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 62; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 617.  
1008 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 242; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 62; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

302; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1817; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân, thk. Safvân 

Adnân Dâvûdî, 1. bs. (Dımaşk-Beyrut: Dâru’l-Kalem-Dâru’ş-Şâmiye, 1412), s. 762; Zemahşerî, 

Esâsü’l-Belâga, thk. Muhammed Bâsil Uyûn es-Sûd, 1. bs., c. 2, 2 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1419/1998), s. 196; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 617; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1056. 
1009 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 617; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1056. 
1010 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 762.   
1011 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 617.  
1012 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 242; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 62; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

302; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1817; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 617; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 1056.  
1013 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 196; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1056. 
1014 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1817; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 617.  
1015 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 617. Zikredilen ibareler, diğer kaynaklarda da geçmektedir. Ancak, 

en kapsamlı ve derli toplu bir şekilde hepsine yer veren sadece Lisânü’l-Arab olduğu için onunla 

yetinmeyi tercih ettim. Bkz. Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 242; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 

568; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 62; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 302; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1817; 

Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 196; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1056.  
1016 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 62; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 617.   
1017 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 62; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 617; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 1057. 



100 
 

‘Uzaklık, mesafe’ anlamlarını ifade ederken de  ُالمَحْل kelimesi kullanılmıştır.1018 İki 

tarafın arasındaki uzaklık, etraftan oldukça uzak olan çöl, uzak (ırak) olan mekân  سَبْسَب

 terkiplerinde olduğu üzere 1022 مَكَان  مُتمََاحِل 1021,مفازَة  مُتمََاحِلَة   ve 1020 فلََة مُتمََاحِلَة 1019,مُتمََاحِل

nitelendirilmişlerdir. Ev yahut da herhangi bir mekân insanlara uzak olduğunda, 

ıraklaştığında bu  ُتمََاحَلتَْ بهم الدار ibaresiyle dile getirilmiştir.1023 Yorulana, bitkin düşene 

kadara kovulan, uzaklaştırılan bir kimseye ya da herhangi bir şeye  ُالمَحِل denmiştir.1024 

Boyu oldukça uzun1025 olup vücudu perişan, mustarip, düzensiz, çarpık, çirkin, son 

derece kötü, bozuk olan adam1026 ve deve1027  ِجَال  terkiplerinde نَاقَة  مُتمََاحِلَة ve المُتمََاحِل مِنَ الرِِّ

görüldüğü şekillerde ifade edilmişlerdir. الن وَادِر de şöyle bir ibare geçmektedir:  رأيَت

ل Uzanmış, uzun olan nesne 1028.فلََُن ا مُتماحِلَ  وماحِلَ  وناحِلَ    kelimesi ile dile المُمَح 

getirilmiştir.1029 Hz. Ali’den (r.anh) aktarılan bir kavilde,   1030 إن  من ورائكُِم أمُورا  مُتمَاحِلَة 

veya   1031 أمور  مُتماحلة, geçmekte olan ‘مُتمَاحِلَة’ ile anlatılmak istenen ‘ileriki zamanlarda 

günlerinin uzun, tehlikesinin azîm, açgözlülüğünün şiddetli olduğu fitnelerin vuku 

bulacak olması’ dır. Fîrûzâbâdî bunun, Cevherî’nin zannettiği gibi bir Hadis-i Şerif 

olmadığını ve ‘أمُور’ kelimesinin de merfû` olarak okunmayacağını belirtmiştir.1032  

  

 ayrıca ‘tuzak, hile, aldatmaca ve kurnazlık’ anlamlarına da gelmektedir.1033 Bir المَحْلُ 

kimsenin dirhemleri, aslının bilinmediği bir yerden hile ile istemesi ve ele geçirmesi 

                                                           
1018 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 618.  
1019 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1817; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 617.  
1020 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 617.  
1021 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 63.  
1022 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 762; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 618.  
1023 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 618.  
1024 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 63; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 620; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 1057. 
1025 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 243; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 63; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1817.  
1026 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 196; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 617; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1056. 
1027 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 618.  
1028 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 620; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 1057. 
1029 Mütercim Âsım Efendi, el-Okyânûsu’l-Basît fî Tercemeti’l-Kâmûsi’l-Muhît, çev. Mustafa Koç ve 

Eyyüp Tanrıverdi, 1. bs., c. 5, 6 c. (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2013), s. 4760.  
1030 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 63; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 197; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

617; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1057. 
1031 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1817.  
1032 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1057.  
1033 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1817; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 619; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 1056. 



101 
 

لْتُ الد راهمَ  لَ له falancaya karşı hile yapması, onu kandırması 1034;تمََح   ;1036 مَاحَلهَُ  ve 1035 تمََح 

falancanın hakkını ve isteğini yerine getirirken onu güç durumda bırakması, külfet ve 

zahmete uğratması, bu işi onun için meşakkatli hale getirmesi  ُ1037 مَحَلَ لِفلََُنٍ حَق ه ve  َل تمََح 

 başkasının söylediği bir şeyi yanlışlıkla bu falancaya isnat etmesi, onu otorite ;1038 حَق هُ 

sahibi birinin yanında küçük düşürmesi öyle ki başına büyük bir iş açması ve onu 

gammazlaması, ona iftira etmesi  َ1039;مَحَلْت بفِلََُنٍ أمَْحَل bu falancayı sultana 

gammazlayarak aldatması ve ona zarar vermesi   1040 مَحَلَ به، مُثلَ ثةََ الحاءِ، مَحْلَ  ومِحال ve  َمَحَل

  مُحُول   1044,مَحُول 1043,ماحِل   ibareleri ile dile getirilmiştir.1042 Bu kimseye 1041 به إلى السِّلطانِ 

1045 ve   ل إنه  ve 1047 رَجُل  مَحِل   denmiş, ‘hilekâr ve düzenbaz adam’ olan bu kimse 1046 مُتمََحِِّ

ل  قلُ ب  دحَِل  مَحِل    لَحُو 
1048 şekillerinde vasıflandırılmıştır. Vuku bulan bu hile ve yalan ile 

bir hususu ve meseleyi talep etme ve zapt etme hali1049; tuzak, hile, aldatmaca; 

kurnazlık, hilekarlık, dalavere(cilik)  ُالمِحال kelimesi ile tanımlanmıştır.1050  ُالمِحال, 

bunlardan başka, tedbîr; kudret, güç, kuvvet, şiddet; cidal, tartışma, çekişme; azap, 

ceza(landırma) ( ِ  المِحَالُ مِنَ اللّٰ 
1051); düşmanlık, düşmanlık eylemek (  ِ1052 المِحَالُ مِنَ الن اس); 

kuvvet ve zor; helak (yok olma) ve helak etme anlamlarına da gelmektedir.1053 Bu 

minvalde, bir kimse falancayla, hangisinin daha kuvvetli olduğu aşikâr olsun diye, 

                                                           
1034 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 242. 
1035 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1817; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 196; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

619; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1056. 
1036 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 196.  
1037 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 618.  
1038 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1056. 
1039 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 63; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, 

s. 302; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 618.  
1040 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 242; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 63; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1817; 

Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 196; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 618; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 1056. 
1041 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 762; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 196.  
 ibaresiyle, bunu sultanın ya da bir başkasının yanında da yapmış olabileceğini ”مَحَلَ بهِِ “ ,ابْنُ الْعَرابي 1042

söylemiştir. Bkz. İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 619. 
1043 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1817; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 

s. 618.  
1044 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 618.  
1045 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1817.  
1046 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1817; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 619.  
1047 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 619.  
1048 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 196. 
1049 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 242.  
1050 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 618-619; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1056. 
1051 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 619. İbn Düreyd, bunu  ِ  şeklinde aktarmıştır. Bkz. İbn المماحلة من اللّٰ 

Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568. 
1052 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 619. İbn Düreyd, bunu المماحلة من الن اس şeklinde aktarmıştır. Bkz. İbn 

Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568. 
1053 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 619-620; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1056. 



102 
 

kuvvet konusunda yarıştığında buna   1054;ماحَلَهُ مُمَاحَلَة  ومِحال falancadan kendisini 

cesaretlendirmesini ve güçlendirmesini talep ettiğinde  ُلْنِي يا فلَن  falanca 1055;مَحِِّ

karşısında İslam’ı müdafaa ettiğinde ve onun tarafını tuttuğunda 1056;فلََُن  يمَُاحِلُ عَنِ الِْسلَم 

falancaya karşı düşmanlık ettiğinde, düşmanca davrandığında, kin tuttuğunda  مَاحَلَه

لْ  falancadan kendisi için hayır talebinde bulunmasını istediğinde 1057;مُمَاحَلَة ومِحَال   تمََح 

ا  لِي خَيْر 
1058 ibareleri ile işaret edilmiştir.  

 

Tüm bunlardan hareketle Ra`d 13/13.ayette1059 geçmekte olan ‘ ِشَدِيدُ الْمِحال’ terkibinin 

ne manaya delalet ettiği hususunda yapılan açıklamalar şöyledir:  

 

  .yani tuzağı, aldatmacası şiddetli olan ,شَدِيدُ الْمَكْرِ  -

 .yani kudreti ve azabı çok şiddetli olan , الْقدُْرَةِ وَالْعَذاَبِ شَدِيدُ  -

ةِ وَالْعَذاَبِ  -  .yani kuvveti, gücü ve azabı şiddetli olan ,شَدِيدُ الْقوُ 

ةِ  -   .yani gücü, kuvveti şiddetli olan ,شَدِيدُ الْقوُ 

  .yani intikamı şiddetli, çetin olan. Süfyân es-Sevrî’den rivayetle ,شَدِيدُ النتقِام -

  .yani hilesi şiddetli, çetin olan. Katâde’den rivayetle ,شَدِيدُ الحِيلة -

 ,yani gücü, kuvveti şiddetli olan. İbn Cüreyc’ten rivayetle. Ayrıca ,شَدِيدُ الحَوْل -

Ebû Ubeyd burayı ‘المَحال’ şeklinde okudu ve الحَوْل şeklinde tefsir etti. 

Ezherî’nin aktardığına göre, A`rac da المحال kelimesinin الْمِيم harfini fethalı 

okumuştur. Çünkü İbn Abbâs’ın yaptığı tefsir buna delalet etmektedir. 

 ’المِحَال‘ ,yani hilesi, tuzağı, öfkesi şiddetli olan. Kuteybî ,شَدِيدُ الْكَيْدِ وَالْمَكْرِ  -

kelimesinin aslının ‘ ُالحِيلة’ den geldiğini söylemiştir. Ancak Ebû Mansûr, 

Kuteybî’nin Ra`d 13/13.ayetle ilintili olarak söylediği bu kavlin büyük bir 

hata olduğunu belirtmiştir.1060 1061 

                                                           
1054 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 62; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 619; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 1056. 
1055 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 63; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1057. 
1056 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 762; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

619. Şefaat ile ilgili Hadis-i Şerif’te,  َإِن إبِراهيم يَقوُلُ لسْتُ هُناكُم أنَا ال ذِي كَذبَْتُ ثلَثَ كَذبَاتٍ؛ ق ِ ُ الَ رَسُولُ اللّٰ  ، صَل ى اللّٰ 

‘ geçmekte olan ,عَليَْهِ وَسَل مَ: واللهِ مَا فيِهَا كَذْبة إلِ وَهُوَ يمُاحِلُ بِهَا عَنِ الِْسلَم احِلُ بِهَا عَنِ الِْسلَميمُ ’ ibaresi bu mana 

üzeredir.  
1057 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568.  
1058 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 63; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 619.  
ِۚ وَهُوَ شَد۪يدُ الْمِحَالِ   1059 اءُ وَهُمْ يُجَادِلوُنَ فِي اللّٰه وَ اعِقَ فَيصُ۪يبُ بِ هَا مَنْ يَشََٓ ئِكَةُ مِنْ خ۪يفَتِه۪ۚ وَيرُْسِلُ الص 

عْدُ بِحَمْدِه۪ وَالْمَلَٰٓ  Gök :وَيسَُبِّـِحُ الر 

gürültüsü Allah’ı överek tenzih eder; O’nun korkusundan dolayı melekler de buna katılır. Onlar Allah 

hakkında tartışıp dururken O, yıldırımlar gönderip bunlarla dilediğini çarpar. O’nun azabı pek 

şiddetlidir. 
1060 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 62-63; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 619-620.  
1061 Denildi ki: Ayette geçen المِحَال kelimesi, aslen ‘الحول’ ve ‘الحيلة’ köklerinden gelmektedir, الميم harfi 

zaittir. Bkz. Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 762.  



103 
 

  yani hilesi, tuzağı şiddetli olan.1062 ,شَدِيدُ الْكَيْدِ  -

 yani azab (etmes)i, ceza(landırma)sı şiddetli, çetin olan.1063 ,شَدِيد الْعقَاب -

 

İbn Mes`ûd’un rivayet ettiği Hadis-i Şerif’te,   قإِن هَذاَ الْقرُْآنَ شافِع  مُشَف ع ومَاحِل  مُصد , 

geçmekte olan ‘  مَاحِل’ ile neyin kastedildiği hususunda denilmiştir ki:  

 

Ebû Ubeyd dedi ki: Kişi, Kur’ân’a ve içerisindekilere tabi olmadığı ve onu zayi ettiği zaman, 

Kur’ân, sahibini şaşırtır, onu gammazlar, onun bu haline şahitlik eder. 

İbnü’l-Esîr dedi ki: Hasım (davalı/davacı, muhalif), tartışmacı (mücâdil), tasdik eden 

(musaddik).  

Denildi ki: Ulak (haberci, iftiracı), tasdik eden (musaddik). Bunun dayanağı Arapların şu 

sözüdür:  ٍمَحَلَ بِفلََُن: (Bir kimse) falancayı sultana gammazlayarak ya da sultanın yanında ona 

iftira atarak aldattı, tuzak kurdu ve zarar verdi.1064  

 

Neticede, her kim ki Kur’ân’a tabi olur ve içerisindekiler doğrultusunda amel ederse, 

Kur’ân o kimseye şefaat edecektir (  شَافِع) ve şefaati de makbuldür. Ancak her kim de 

Kur’ân’a tabi olmaz ve içerisindekiler doğrultusunda amel etmezse o zaman Kur’ân o 

kimsenin aleyhinde şahitlik edecektir ( ِمُصد ق عَليَْه).1065 Duada şöyle geçmektedir: “ َل

”تجَْعَلِ الْقرُْآنَ بنَِا مَاحِلَ  
1066 veyahut “  1067”ول تجعله ماحلَ  مُصَد قا: Ya Rab! Sen’in huzurundayken 

Kur’ân’ı ona tabi olmayı terk etmemiz hususunda bizim üzerimize (aleyhimizde) şahit 

kılma! Bizleri Kur’ân’a tabi olan ve onunla amel edenlerden eyle! (Âmin.) 

 

                                                           
1062 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 242.  
1063 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 762. Müfredât’ta ‘ الْخذ

 ’olarak geçmektedir. Râgıb’ın aktardığına göre, bazıları bunun, ‘falancanın kötülüğünü isteme ’بالعقوبة

anlamındaki Arapların şu sözünden geldiğini söylemiştir:   مَحَلَ به مَحْلَ  ومِحَال. Bkz. Râgıb el-İsfahânî, el-

Müfredât, s. 762. 
1064 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 619.  
1065 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 243; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 63; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

619.  
1066 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 302; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 762.   
1067 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1817; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 196; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

619.  



104 
 

Devenin sırtındaki omurgada yer alan her bir omur المَحَالة şeklinde 

isimlendirilmiştir.1068 Çoğulu مَحال dur.1069 المَحال  nün çoğulu da 1070 مُحُل ve   1071 مُحْل dür. 

Kendisiyle devenin su çektiği büyük makara, çark, çıkrık için  ُ1072 المَحالَة ve 1073 المَحال 

denmiştir. Omur ile olan benzerliğinden ötürü böyledir.1074  ُالمَحَالة ayrıca ‘iskele, 

duvarcı iskelesi’ anlamına da gelmektedir. Duvarcılar ve sıvacılar onun üzerinde 

oturup çalışırlar.1075  ِفقَارة الْبَعِير şeklinde adlandırılmıştır.1076 Çekirgelerin gövdesinde 

açılan delik üzerindeki çentik biçimli şekillendirilmiş ziynet türü;1077 bir çeşit 

ziynet1078  ُالمَحال kelimesi ile dile getirilmiştir. Bir kimse, altını eritip omurlar şeklindeki 

kalıba döktüğünde, altını eritip omurlar biçiminde şekillendirdiğinde bu  تحلِّت المرأة

  ibaresi ile ifade edilmiştir.1079 بالمَحالِ والفِقَرِ 

 

İbn Fâris, ‘  ل لَهُ الْقوَْمُ ‘ terkibinden ve ’لبََن  مُمَح   ibaresinden, başlangıçta belirtilen iki ’مَح 

asılın dışında kalan, bunlardan ayrılan bir kullanım olarak bahseder.1080  َِل من الل بن  المُمَح 

ile ‘tadı hafiften ekşimeye başlamış;1081 tuluma/kırbaya enjekte edilen ve tadı 

(tamamen) bozulmadan, değişmeden evvel içilen1082 süt’ kastedilmektedir. Bir kimse 

                                                           
1068 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 243; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568; Cevherî, Tâcü’l-Luga, 

s. 1817; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 762; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 197; İbn Manzûr, 

Lisânü’l-Arab, s. 620; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1056. 
1069 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 243; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568; Râgıb el-İsfahânî, el-

Müfredât, s. 762; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 197; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 620; Fîrûzâbâdî, el-

Kâmûsü’l-Muhît, s. 1056. 
1070 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 620.  
1071 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1056. 
1072 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 243; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 64; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1817; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 197; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 620; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1056.  ُمَفْعلَة‘ ,المَحالة’ siygası üzeredir, ‘فَعالة’ siygası üzere 

değildir. Bunun delili de çoğulunun مَحاوِل olmasıdır. مَحالة şeklinde isimlendirilmesi ‘dönüp deveran 

etmesi ve bir halden diğer bir hale nakledilmesi’ sebebiyledir. ‘Sırtın omuru’ manasına gelen ‘المَحالة’ 

için de durum böyledir, yani ‘مَفْعلَة’ siygası üzeredir, ‘فَعالة’ siygası üzere değildir. ‘Makara’ manasında 

olan ‘ ُالمَحالة’ den nakledilmiştir. Tüm bunların aksine, ‘فَعالة’ siygası üzerine olduğu da denilmiştir. 

Benzer bir tartışma ‘ ََلَ مَحَالة’ terkibi üzerine de yapılmıştır. Daha fazla bilgi için bkz. Halîl b. Ahmed, 

Kitâbü’l-Ayn, s. 243; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 620-621.  
1073 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1817; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 620; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 1056. 
1074 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64.   
1075 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 620; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1056. 
1076 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 620.  
1077 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 620.  
1078 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1056. 
1079 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 197.  
1080 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 302.  
1081 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 1818; Râgıb el-İsfahânî, el-

Müfredât, s. 762; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 618; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1056. 
1082 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 243; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 63; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

618; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1056. 



105 
 

sütü tuluma/kırbaya enjekte ettiğinde de bu  ُلَهُ الْقوَْم  ibaresiyle ifade edilmiştir.1083 مَح 

İçerisine sütün enjekte edildiği yayığa;1084 taze oğlak derisinden olan süt tulumuna1085 

  :denmiştir. Asma`î dedi ki المَمْحَلَةُ 

 

Süt tuluma/kırbaya enjekte edildiğinde (bir zaman) sonrasında sütün o tatlılığı (lezzeti) gitti. 

Ancak tadında bir değişiklik yoksa, o zaman bu ‘  سَامِط’; eğer ki kokusunda veya havasında bir 

ekşime varsa, o zaman bu ‘  خَامِط’; eğer ki tadında bir ekşilik olursa, o zaman bu ‘ل  ’المُمَح 

dür.1086 

 

ح –ل  –م   .3.2.6  / Me – Le – Ha  

 

ح –ل  –م   / Me – Le – Ha ve müştaklarının aslı tektir: Beyaz. Bu asıldan dallanıp ortaya 

çıkan kolların her biri (fürû`) zahirde bazı farklılıklar arz etse de manada birbirine 

yakın olmaktadırlar.1087 

 

Kendisiyle yemeğin lezzetlendiği, tatlandığı şeye;1088 tadı, bilinen bir değişmeyle 

değişen ve donup kalan, donup katılaşmasa da sadece tadı değişen suya1089 المِلْح 

denmiştir. المِلْح, hem müennes hem de müzekker yapılıyor olsa da çoğunlukla müennes 

olagelmiştir.1090 Tuzun المِلْح şeklinde isimlendirilmesi renginden dolayıdır.1091 Bir 

kimsenin tuz temin etmesi yahut da bu tuzla ticaret yapması  ُ1092;تمََل حَ الرجل tuzu çömleğe 

ya da tencereye atması 1093;وَقَدْ مَلَحَ القِدْرَ يمَْلِحُها ويمَْلَحُها مَلْحا  وأمَلَحَها yemeğin tadını bozacak 

                                                           
1083 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 302.  
1084 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 63; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 618; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 1057. 
1085 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 1057. 
1086 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 63; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 618.  
1087 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn, c. 5, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikir, 

1399/1979), s. 347. 
1088 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhim es-Sâmerrâî, c. 3, 8 c. (Beyrut: 

Dâru ve Mektebetü'l-Hilâl, t.y.), s. 243; Ezherî, Muhammed b. Ahmed, Tehzîbü’l-Luga, thk. 

Muhammed Avd Merab, 1. bs., c. 5, 8 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 2001), s. 64; İbn Manzûr, 

Lisânü’l-Arab, 3. bs., c. 2, 15 c. (Beyrut: Dâru’s-Sâdır, 1414), s. 599.  
1089 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân, thk. Safvân Adnân Dâvûdî, 1. bs. (Dımaşk-

Beyrut: Dâru’l-Kalem-Dâru’ş-Şâmiye, 1412), s. 774.  
1090 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 65; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 599; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

thk. Mektebetü Tahkîki’t-Türâs fî Müesseti’r-Risâle, 8. bs. (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle li’t-Tıbâa ve'n-

Neşr ve't-Tevzî, 1426/2005), s. 242.  
1091 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 347. 
1092 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 600. 
1093 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 244; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

348; Cevherî, İsmâîl b. Hammâd, Tâcü’l-Luga ve Sıhâhu’l-Arabiyye, thk. Ahmed Abdülgafûr Attâr, 4. 

bs., c. 1, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim li’l-Melâyîn, 1407/1987), s. 406; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, thk. 

Muhammed Bâsil Uyûn es-Sûd, 1. bs., c. 2, 2 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998), s. 224; 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 599; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 



106 
 

kadar, haddinden fazla tuz koyması   1094  مَل حها تمَْليحا ve  َ1095 أمْلَحَ القِدْر ibareleri ile ifade 

edilmiştir. Tuzun bittiği yer  ُحَة  tuz sahibi yahut da tuzu satan ;1097 المَمْلَحَة ve 1096 المَلَ 

kimse ح  .dür 1101 المَمْلحَةُ  ve 1100 المِمْلَحَةُ  içerisine tuzun konduğu kap ;1099 المُتمََلِِّح ve 1098 المَلَ 

 ibarelerinin tamamı da aynı مَلَحْتهُ ومَل حْته وأمَْلَحْته ten yapılan bir aktarım göre سِيبَوَيْه

manaya gelmektedir.1102 Tuzlu hale gelen bu şeye   1103;مَمْلوُح  مُمَل ح  مَلِيح su türünden bir 

şeyde ‘tatlı’ olanın zıddına 1104 المِلْحُ والمَلِيح ve   مَاء  مِلح  ومَلِيح  ومياه  ملح  ومِلَحَ  وأمْلَحَ  وملحة 
1105; 

suyu tuzlu olan kuyuya 1106;قَلِيب  مَليح içerisinde tuzun olduğu nesneye   سَمَك  مَالِح  وَبقَْلَة  مَالِحَة 

1107 ve   1108 سَمَك   مِلْح   ومليح  ومَمْلوُح kelimeleriyle işaret edilmiştir. Buradan hareketle, 

Furkân/53.ayetin1109 manası “Bu ise tuzlu ve acıdır.” şeklinde olur.1110 Ezherî’nin 

İbnü’l-A`râbî’den aktarmış olduğu,  ُائِرِ وَهُوَ الْمَاء مَاء  أجُاج  وقعُاع وزُعاق وحُراق وماء  يفَْقَأُ عينَ الط 

 tanımından ‘bu suyun içilemeyecek kadar tuzlu olduğu’ anlaşılmaktadır.1111 ,الْمَالِحُ 

Suyun   مَالِح kelimesiyle vasfedilip edilemeyeceği, su ve suyun dışındaki diğer 

nesnelerde hangi sıfatın kullanımının daha uygun olduğu mevzuları âlimlerce 

tartışılmış ve neticede:  

 

                                                           
1094 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 244; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 406; 

Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 224; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 599; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 242. 
1095 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 244; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 67; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

348; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 406; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 774; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, 

s. 224; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1096 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 244; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 65; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 408; 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 600; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1097 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1098 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 600; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1099 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1100 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 406. 
1101 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 600. 
1102 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 599. 
1103 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 244; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

599. 
1104 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 243; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 

224; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 599; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242.  ُالمِلْح  lafzının çoğulu: 

  .Bkz. İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 599; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242 .مِلْحَة  ومِلَح وأمَْلَح ومِلَح
1105 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, thk. Remzi Münîr el-Balebekî, 1. bs., c. 1, 3 c. (Beyrut: Dâru’l-İlim 

li’l-Melâyîn, 1987), s. 568.  
1106 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 406; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 601; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 242.  
1107 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 243; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

599. 
1108 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 347; Cevherî, Tâcü’l-Luga, 

s. 406; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 774; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 224; Fîrûzâbâdî, el-

Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
 وَهذا مِلْح  أجُاج   1109
1110 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 774. 
1111 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 599. 



107 
 

İbnü’s-Sikkît dedi ki: Denilir ki:   هَذاَ مَاء مِلْح. Denmez ki:   هَذاَ مَاء مَالح. Devamında dedi ki:  سمك

 denmez.1112 مَالح   Ancak .مَلِيح  ومَمْلوُح  

İbn Şümeyl dedi ki: Yûnus dedi ki: Araplardan hiçbir kimsenin   مَاء  مَالِح dediğini işitmedim. 

  .demektir سَمك مَلِيح ومَمْلوح denilir. Ki bundan da iyisi سَمك مَالِح  

Cevherî dedi ki:   مَالِح denmez. Devamında dedi ki: أبَو الدُّقَيْش dedi ki:   مَاء  مالِح ومِلْح. Gene 

devamında dedi ki: Ebû Mansûr dedi ki: Bunun yanı sıra, Arapların kelamında az bulunsa 

da, bu (lehçe) reddedilmeyen bir lehçedir.1113  

Denilebilir ki: وَمَاء  مِلْح أمَواه  مِلْح ورَكي ة مِلْحة  lehçesinde رَدِيئةَ şeklindeki deyiş sadece مالِح   .

vardır.1114 

İbnü’l-A`râbî dedi ki:   مَاء  مالح ibaresi aynen مَاء  مِلْح ibaresi gibidir.   شَيْء  حَامِض dendiği gibi   شَيْء

  ibaresi de denilebilir.1115 مَالِح  

İbn Berrî dedi ki: المالِح şeklindeki kullanımı fasihlerin şiirlerinde kullanılmıştır.1116 Bu 

kullanımın caiz olmasının bir şartı:   مَاء  داَفِق ibaresinin ذوُ دَفْق anlamında olması gibi   مَاء مَالِح 

ibaresini kullandığımızda ذوُ مِلْح anlamında olmalı. 

İbn Sîde dedi ki:   ومَليح ومَمْلوح ومُمَل ح سَمك مَالِح . Ancak bazıları مَالِح  ومَليح şeklindeki kullanımları 

beğenmedi.1117 

 

Tatlı suyun tuzlu hale gelmesi  َ1118 أمَْلَح ve   ا ومَلحَُ يمَلحُُ  مَلَحَة   ومُلوحة  falanca ;1119 ملَحَ الماءُ مُلوُح 

kavmin ve devenin tuzlu suya varması  ُ1120 أمَْلَح القوم ve 1121 أمَْلَحَتْ الِْبل; falancanın deveye 

tuzlu su içirmesi  َ1122 أمَلَحَ الِْبل ibareleriyle dile getirilmiştir. Bir kimse, büyükbaş 

hayvanını sadece tuz1123 yahut da  سَبِخَة المِلْح, yani tuz ve toprak (tuzlu toprak)1124 ile 

beslediği zaman burada  َالماشيةَ مَلْحا  ومَل حهامَلَح  ibaresi kullanılmıştır. Tuzu daha çoktur 

toprağına nispetle. Kişi, büyükbaş hayvana yemesi için asitli/ekşi bir şey bulamayınca, 

onun yerine bununla beslemek için yapar.1125 Falanca kimsenin, hayvanın alt ve üst 

damaklarını tuzla kaşımasına, buralara tuz sürmesine   ملِّح الدابةَ تمليحا ibaresiyle işaret 

edilmiştir.1126  

 

                                                           
1112 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64. 
1113 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 599. 
1114 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 406; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 599. 
1115 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 347; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 599-600. 
1116 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 599. Bu aktarımın hemen akabinde delillendirme amacıyla birçok 

beyit verildi. Daha fazla bilgi için bkz. İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 599-600. 
1117 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 600. 
1118 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 347; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 224; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 

s. 599; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1119 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 66; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 347; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 406; 

Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 224; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 599, 605; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 242. 
1120 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 347; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 600; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 242. 
1121 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 406; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 600. 
1122 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 600; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1123 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 66; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 224. 
1124 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 406; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 601; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 242. 
1125 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 601. 
1126 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 224. 



108 
 

Sarp arazilerde biten, ince ağaç dalları (çalıları) ve yaprakları olan bir tür ekşi ota;1127 

bahçede yetişen ota, yeşilliğe1128 حَة  denmiştir. Yaprakları geniş (yassı, kalın) ve المُلَ 

pürüzsüz (yumuşak), tadı da tuzludur. Bittikleri yerler, etrafı tepelerle çevrili ovalardır. 

Çoğulu  ُح حُ  ,dur.1129 Ezherî, yaptığı aktarımda المُلَ   nun ekşi, asitli nebattan olduğunu المُلَ 

söylemiştir.1130 İbn Sîde ise,  ُح  nun misvak ağacının olgunlaşmış meyvesinden bir المُلَ 

salkım olduğunu nakletmiştir. İçindeki sıcaklık sanki tuz gibidir.  ُح  şeklindeki المُلَ 

isimlendirme, bir görüşe göre renginden, diğer bir görüşe göre ise tadından 

ötürüdür.1131 Ekşi olan bitki de   نبت  مِلْح وَمَالِح terkibinde görüldüğü üzere 

nitelendirilmiştir.1132  

 

‘Güzellik, hoşluk’ manasını karşılamakta olan  ُالمَلَحة ,المِلْح mastarından 

gelmektedir.1133 Râgıb el-İsfahânî ise, tuzun yemeğin tadını güzelleştirmesinden 

hareketle, “… Sonrasında,  ُالمِلْح (tuz) lafzından istiare edilerek  ُالمَلََحَة kelimesi 

kullanılmıştır.” demiştir.1134 Bir kimsenin güzelleşmesi, güzel olması   قَدْ مَلحَُ يمَْلُحُ مُلوُحة

 1136 استمَْلحَه falancanın bu kimseyi güzel, şirin, latif addetmesi 1135;ومَلَحة  ومِلْحا  

ibareleriyle ifade edilmiştir. Güzel ve latif olan bu kimseye ح  مَليح ومُلَح  ومُلَ 

denmiştir.1137 1138 رجل مليح وَامْرَأةَ مليحة, sahih Arapça bir kelamdır.1139 Bu güzellik idrake 

kapalı bir güzelliğe râci` olmaktadır.1140  ُح  kullanımından daha المَليح ,kullanımı المُلَ 

güzeldir.1141 المَلِيح kelimesinin çoğulu   مِلَح ve ح 1142;أمَْلَح  kelimelerinin çoğulu مُلَح ومُلَ 

                                                           
1127 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 601. 
1128 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 601. 
1129 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 601. 
1130 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 244; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

349; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 408; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 601. 
1131 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 601. 
1132 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 406; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 601. 
1133 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 601; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 242. 
1134 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 774. 
1135 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 348; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 406; İbn 

Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 601; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1136 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 406; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 601; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 242. 
1137 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 406; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 601; 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1138 Alakalı bazı terkipler:   له حركات  مُسْتمَْلَحَة   ,ما أمْلحََ وجهَه وفعلهَ ,وُجُوه  مِلََح   ,وَجْه  مَلِيح. Bkz. Zemahşerî, Esâsü’l-

Belâga, s. 224.  
1139 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 568; Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 774. 
1140 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 774. 
1141 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 602. 
1142 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 406; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 601; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 242. 



109 
 

ise  َحُون كَانَتِ  Bir hanımefendinin ‘aşırı derecede güzel, hoş’ olmasına .1143 مُلَحُون ومُلَ 

مُلَحة  امرأةَ   terkibinde görüldüğü üzere   فعُال mübalağa siygasıyla işaret edilmiştir. فعَِيل 

siygası da bu kabildendir.   فعُ ال siygasına gelince, o daha da mübalağadır.1144 Araplar, 

“Bu ne güzelcedir!” demek istediklerinde, bunu مَا أمَُيْلِحَه ve  ُما أحَُيْسِنَه ibareleriyle dile 

getirmişlerdir. Bu iki kelimeden gayrı fiil-i taaccüb musaggaran vârid olmamıştır.1145 

Güzel, tatlı, latif, gönül çeken söz  ُالمُلْحة والمُلَحة şeklinde isimlendirilmiştir.1146 Bir 

kimsenin yahut da bir şairin bu türden bir söz veya kelam etmesi  ُأمَْلَحْتَ يَا فلَن,
مَل حَ  1147

فُ ويَتمََل حُ  ve حَد ثتْهُُ بِالمُلَحِ  1148,الشاعرُ   ibareleriyle beyan edilmiştir. Bir kimse 1149 فلََُن  يتَظََر 

falancadan, diğer insanların yanındayken kendisini övmesini ve süslemesini 

istediğinde bu meramını  َ1150 أمَْلِحْني بنِفَْسِك ve  َ1151 أحُِبُّ أنَ تمُْلِحَني عِنْدَ فلََُنٍ بنِفَْسِك ibareleriyle 

anlatmıştır. İlaveten, hem ‘ilmin’ bizatihi kendisine hem de bu ilmin sahibi ‘âlimlere’ 

  denmiştir.1153 المَلْحُ والمُلَحُ  haberlere, bilgilere 1152;المِلْحُ 

 

Âişe (r.anha) ile alakalı hadiste geçtiği üzere, kadının bir tanesi gelip ona dedi ki: 

“Devemi sıkıca bağlıyorum. Bu bana (bir) günah(ı var) mıdır?” Âişe (r.anha) dedi ki: 

“Hayır.” Kadın onun yanından çıktığında Âişe’ye (r.anha) dediler ki: “O kadın aslında 

kocasını kastetmişti.” Âişe (r.anha) dedi ki: “O kadını bana geri çağırın.  ِمُلْحة  فِي الن ار

درِْ   ,ile ‘güzel, latif sözün’ yahut da ‘çirkin sözün  مُلْحة   Burada .”اغْسِلوُا عَنِِّي أثَرها بِالْمَاءِ والسِِّ

kelamın’ kastedilmiş olabileceği söylenmiştir.1154  

 

Bir hanımefendi, bebeğini emzirdiği vakit bu  ُُ1155 مَلحََ يمَْلَحُ ويمَْلح ve   1156 مَلَحْنا لِفلََُنٍ مَلْحا 

ibareleriyle dile getirilmiştir. Rivayetlerde aktarıldığı üzere, Hevâzinli heyetin hatibi 

                                                           
1143 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 601; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1144 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 602. 
1145 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 407; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 602; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 243.  
1146 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 244; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 602; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 242. 
1147 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 244; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 67; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

602. 
1148 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 406; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 602; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 243. 
1149 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 224. 
1150 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 602. 
1151 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 66; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 602. 
1152 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 602; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1153 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 66. 
1154 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 602. 
1155 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 66; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 605; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 242. 
1156 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 406; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 225. 



110 
 

(delegesi) Hz. Peygamber (sav.) ile aşiretlerinin kadınları hakkında konuşurken 

demiştir ki:  ِذلَِكَ لنََا،  إنِا لوَْ كنا مَلَحْنا لِلْحَرْثِ بْنِ أبَي شَمِر أوَ لِلنُّعْمَانِ بْنِ المنذِرِ ثمُ  نَزَلَ مَنْزِلك هَذاَ مِن ا لِحِفْظ

مَكْفوُلِينَ فَاحْفَظْ ذلَِكَ وأنَت خَيْرُ الْ  . Burada, “مَلَحْنا” denmesi, Hz. Peygamber’in (sav.) onların 

kabilesinden bir hanımefendi tarafından emzirilmiş olmasındandı:  ُ1157.حَلِيمَةُ الس عْدِي ة Bu 

fiilin masdarı, ‘emzirmek’  ِالمِلْح بِالْكَسْر 
1158 veyahut  ِالمِلْح ]المَلْح[، بِالْفتَحِْ وَالْكَسْر 

1159 veyahut 

şeklindedir. Hadis-i Şerif’ten, مُ المَلْحةُ والمَلْحتان  anlaşılan da bu kabildendir.1160 İbn ,لَ تحَُرِِّ

Fâris, “… Sonrasında  ُالْمِلْح (tuz) dan istiâre yapılmıştır ve  ُضَاع  şeklinde الْمِلْحُ  kelimesi الر 

isimlendirilmiştir.” diyerek, zahirde farklı görünen bu manalar arasında bağlantı 

kurmuştur.1161 Bebeğin kendisiyle karnını doyurduğu şeye, yani süte  ُالمِلْح denmiştir.1162 

Bu hanımefendinin bebeğini emzirmesine;1163 bu bebeğin, hanımefendinin memesini 

emmesine;1164 hanımefendilerin birbirlerinin çocuklarını emzirmelerine1165  ُالمِلَح 

kelimesi ile işaret edilmiştir. المُمَالَحة, ‘birbirinin çocuğunu emzirme’1166 manasını 

taşımakla beraber, ‘beraber yemek’1167 anlamına da gelmektedir. Ancak İbn Berrî’nin 

Ebü’l-Kâsım ez-Zeccâcî’den naklettiğine göre, المُمَالَحة kelimesi ne Araplar tarafından 

kullanılmıştır ne de bahsi geçen manalara, المُراضعة والمُواكلة, delalet etmektedir.1168 

 

راوإنِي لْرَْجُو مِلْحها فِي بطُُونكِم، ... وَمَا بسََطَتْ مِنْ جِلْدِ أشَْعثََ أغَْبَ   

 

الط مَحانِ أبَو   adlı kişinin bir devesi vardı ve bu deve kavme süt veriyordu. Onlar ise 

vefasızlık edip deveyi kestiler. Bu olayın akabinde de kendisi bu sözleri 

zikretmiştir.1169 Buradaki  ُالمِلْح kelimesinden maksat, ‘hürmet, zimâm, vefa, 

sorumluluk’ tur.1170 Bir kimse ile falanca arasında var olan hürmete   بيَْنَ فلََُنٍ وَفلََُنٍ مِلْح

                                                           
1157 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 569; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 65; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, 

s. 348; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 605. 
1158 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 245; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 569; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 65; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 348; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1159 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 406; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 605.  
1160 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 606. 
1161 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 348. 
1162 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 66; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 605. 
1163 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 605. 
1164 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1165 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 67; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 605. 
1166 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 407; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 225; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

605; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 243. 
1167 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 243; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 64; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 

348; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 407; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 225; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

605; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 243. 
1168 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 605. 
1169 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 605. 
1170 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 225; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 605; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 242.  ِالمِلْحة، بالكسر da bu kabildendir. Bkz. Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 



111 
 

 ibaresi ile işaret edilmiştir.1171 Buna karşın, bir kimsenin falancanın arkasından ومِلْحَة  

konuşması, gıybetini yapması ise مَلَحَ عرضَه ibaresiyle dillendirilmiştir.1172 Arap 

mesellerinden addedilen كَبْ  / مِلْح فلََُنٍ عَلَى رُكْبتَيه  فلََُن  مِلْحُه عَلَى رُكْبتَيَْهِ  / ملحُها مَوْضُوعَة  فوَْقَ الرُّ

ibaresinin ne anlama geldiği hususunda üç adet açıklama yapılmıştır:  

- Emzirme sorumluluğunu kaybeden, bunu korumayan (buna sahip 

çıkmayan) kimse. Öyleyse, en ufak (bayağı, aşağı) bir şey bile ona 

sorumluluğunu unutturuyor. Bu kişi, ‘dizlerinin üzerine koyduğu tuzu en 

ufak, en küçük bir sebeple dağıtan kimse’ye benzer. En küçük bir şeyle 

sorumluluğunu, o şeye karşı olan hürmetini unutuyorsa demek ki unuttuğu 

şey unutmasına sebep olan o ufak şeyden daha da önemsiz (küçük, aşağı). 

Kısaca: Vefasız. 

- Kötü ahlaklı, en ufak şeyden sinirlenen kimse. Bu aynı ‘dizlerin üzerindeki 

tuzun en ufak, en küçük bir şeyle dağılması, tozup kalması’ na benzer. 

Kısaca: Hemen parlayan, öfkelenen.1173  

- Düşmanlıkları çok olan kimse (den kinaye) dir. Bu kimsenin cerahatten 

yana kesinlikle hiçbir kaygısı ve korkusu yoktur, o kadar ki yaralandığı 

zaman yarasına ekmek için insanların rahatlıkla görebileceği bir yer olan 

dizlerinin üzerine bu tuzu koyar.1174 

- Şişman. Yağların bu kısımlarda çok olması hasebiyledir.1175 

 

İç yağına;1176 hafiften şişmanlığa, semizliğe1177  ُالمِلْح denilmiştir. İbn Fâris, “… Bunu, 

 ”.şeklinde isimlendirilmiştir الْمِلْحُ  kelimesi الش حْم için istiare ettiler ve böylelikle الش حْم

diyerek bir bağlantının varlığını tekrardan sergilemiştir.1178 Bir kimsenin tencerenin 

içine iç yağı koyması, eklemesi  َ1179 مَل حَ القِدْر ve  َ1180 أمَْلَحْتُ القِدْر; (kesilecek olan) devenin 

                                                           
1171 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 65; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 605; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 243. 
1172 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 225; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1173 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 65; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 605; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 242. 
1174 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 225. 
1175 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1176 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 66; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 225; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 242. 
1177 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 604; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. الت مَلُّح والت مْليح de bu 

kabildendir. Bkz. Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1178 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 348. 
1179 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 604. 
1180 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 66; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 348; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 

225; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 604. 



112 
 

iç yağı taşıması, yani şişmanlaması, semirmesi  ُ1183 مُلِِّحَت الن اقَةُ  1182,مَل حَتْ الناقةُ  1181,أمَْلَحَ البعير 

ve  ُ1184 تمََل حتِ الِْبل; bir kimsenin kilo alması, şişmanlaması  َ1185 مُلِح ibareleriyle ifade 

edilmiştir.  ُتمََل حتِ الِْبل ibaresinin,  ْمَل حَت ibaresiyle aynı anlama geldiği söylenmiştir. 

Bununla alakalalı olarak ilaveten, İbnü’l-A`râbî,  ِتمََل حت ibaresinin “Semirdi, şişmanladı, 

semiz hale geldi.” anlamına gelen  ْتحََل مَت ibaresinin taklîb edilmiş hali olduğu yönünde 

bir aktarımda bulunmuştur. Ancak, İbn Sîde, bu aktarımını reddetmiştir. 1186 1187 

Şişmanlayan bu kimseye   مَمْلوُح; deveye de   1188 مُمَل ح denmiştir.   مَمْلوُح ile ayrıca 

‘pişirmeden evvelki hazırlık aşamasında sıcak suya daldırılıp tüyleri ve saçı yolunan 

koyun’ a da işaret edilmiştir. El-Hasen ile alakalı hadiste, kendisine Tevrat’tan 

bahsedilince, bunun üzerine أتَريدون أنَ يكون جلدي كَجِلْدِ الش اةِ المَمْلوحة؟ demiştir.1189 Bir 

kimsenin, koyun cinsinden hayvanı kaynar suya daldırıp saçını ve tüylerini yolması 

 ibaresinde geçmekte كَانَ رَبِيعنَُا مَمْلوُحا  فيِهِ  ibaresi ile dile getirilmiştir.1190 مَلَحْتُ الشاةَ ومَل حْتها

olan   مَمْلوُحا kelimesiyle ise ‘bereketli, verimli’ manaları kastedilmektedir. Bunun, 

‘büyükbaş hayvanda (davar) baharın gelmesiyle birlikte şişmanlığın, semizliğin zuhur 

etmesi’ manasında olan  ُمَل  حَتِ الماشية ibaresiyle alakası vardır.1191  ُ1192 المِلْح ve  ُ1193 الْمُلْحَة 

da bu kabildendir, yani ‘bereket’ manasını taşımaktadırlar. İbn Abbâs’tan (r.anh) 

rivayet edilen Hadis-i Şerif’te,  َالصادقُ يعُْطى ثلَثَ خِصَالٍ: المُلْحَةَ والمَهابةَ والمحبة, geçmekte 

olan  َالمُلْحَة ile kastedilen de budur.1194 Bu minvalde, bir kimse, falancanın lehinde ve 

aleyhinde dua etmek istediği vakit bunu  ِفيِه ُ  1196,لَ يباركُ الله فيِهِ وَلَ يمَْلحَُ  ,لَ مَلَحَ الله فيِهِ  1195,مَلَحَ اللّٰ 

ُ فِيهِ وَلَ يمَُلِِّحُ  ُ فيِهِ وَلَ بَارَكَ فيِهِ  ve لَ يبُارِك اللّٰ    .ibareleriyle yapabilir 1197 لَ مَل حَ اللّٰ 

 

 Cumâde’l-âhire ve ,مَلْحانُ ]مِلْحانُ[ Cumâde’l-ûlâ ve Kanûnu’l-evvel, ve ,شِيْبانُ ]شَيْبانُ[

Kanûnu’s-sânî, çiyden ve kırağıdan dolayı yerin bembeyaz olduğu kış aylarının 

                                                           
1181 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 66; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 604. 
1182 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 66; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 406; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 225. 
1183 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 604. 
1184 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 66; Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 225. 
1185 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 66; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 604.  
1186 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 604. 
 .kelimesinin maklûbudur. Bkz تحََل مَ  kelimesi تمََل حَ  .Kertenkeleler semirdi :تحََل مَتْ الضِِباَبُ إِذا سَمِنتَْ وتمََل حَتْ  1187

İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 569; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 604. 
1188 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 66; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 604. 
1189 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 604. 
1190 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 605; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1191 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 604. 
1192 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 65; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 604. 
1193 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 604; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1194 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 66; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 604. 
1195 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 66; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 604. 
1196 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 65-66. 
1197 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 604. 



113 
 

bazılarıdır ki yağan karın beyazlığından ötürü bu şekilde isimlendirilmişlerdir.1198 

Sebzenin, yeşilliğin üzerine gece vakti düşen çiye  ُأمَْلَح denmiştir. Beyazlığından dolayı 

böyle söylenmiştir.1199   

 

Bir tür uzun ve beyaz üzüm;1200 bir incir türü1201 olan  ُّحِي  dan المُلْحَة nün, bazılarınca المُلَ 

geldiği1202 söylense de  َأبَو حَنِيفَة bu kelimeyi ح  ,المُلَحِيُّ من الْرَاكِ  .ya nispet etmiştir1203 المُلَ 

içerisinde yemişinin beyaz, kır rengi, kırmızı olduğu misvak ağacındandır.1204 Hurma 

ağacının (hurmalığın) olgunlaşmamış taze hurmalarının kırmızı ve sarı renkle 

renklenmesi  ُامْلَح  النخل ibaresiyle dile getirilmiştir.1205 Yapraklarının dökülüp dalları 

yeşil kalan ağaca شجرة  مَلْحاء terkibinde görüldüğü şekilde işaret edilmiştir.1206  

 

Arasına siyah saçların karıştığı beyaza;1207 insan ve diğer var olan her şeyde, 

bedendeki tüylerin toplamındaki beyazın siyahından çok olduğu beyaza1208; beyaza 

çalacak kadar koyulaşan maviye;1209 geyiğin yahut gazelin renginde olduğu gibi kızıla 

çalan beyaza; içerisine kırmızının karışıp toprak rengi tonlamasında olan beyaza المُلْحة 

denmiştir. Müennesi مَلْحاء; sıfat hali أمَْلَح şeklinde gelmiştir.1210 Aklı karalı alaca; 

içerisinde beyazın ve siyahın bulunduğu bütün saç, yün vb. şeyler; içinde siyahın ve 

beyazın olduğu, ancak beyazın daha çok olduğu şey; katışıksız, saf beyaz rengi;1211 

beyaza çalacak kadar koyulaşan mavi rengi1212 için de  ُأمَْلَح kelimesi kullanılmıştır. 

Hadis-i Şerif’te  ُأمَْلَح kelimesi şu şekilde geçmektedir:  ِ ُ عَليَْهِ وَسَل مَ، أتُيَ أنَ رَسُولَ اللّٰ  ، صَل ى اللّٰ 

                                                           
1198 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 569; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 67; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, 

s. 348; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 407; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 603; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 242. 
1199 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 67; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 606. 
1200 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 245; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 569; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 67; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 407; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 603; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 242. 
1201 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 603; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1202 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 407. 
1203 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 603. 
1204 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 603; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1205 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 603. 
1206 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 603; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1207 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 244; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 348; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 

407; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 602; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
 nun Kâmûsu’l-Muhît’teki المَلَحُ  .da bu kabildendir. Bkz. İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 603 المَلَحُ  1208

tanımlaması: Siyahla karışık beyaz. Alaca. Bkz. Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242.  
1209 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 603; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1210 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 602. 
1211 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 66; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 602. 
1212 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 407; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 603. 



114 
 

.بكَِبْشَيْنِ أمَْلَحَينِ فَذبََحَهُمَا
1213 1214 Aynı hadisin Tehzîb’te, ى بكَِبْشَيْنِ أمَلحين  şeklindeki 1215 ضَح 

rivayetine yer verilmiştir.1216 Koçun veya koyunun tüylerinin renginin aklı karalı alaca 

olması, o hale gelmesi قَدِ امْلَح  الْكَبْشُ امْلِحاحا ibaresiyle ifade edilmiştir.1217 Hadis-i Şerif’te, 

,يؤُْتى بِالْمَوْتِ فِي صُورَةِ كَبْشٍ أمَْلَح
1218 geçmekte olan  ُكَبْش  أمَْلَح terkibinden maksat, aklı karalı 

alaca koçtur ki kafalarındaki tüylerin bir kısmı beyaz olduğu zaman böyle denir.1219 

İbn Düreyd,  ُكَبْش  أمَْلَح nun renginin koçun renginden farklı olduğunu söylemiştir. 

Yününün uçları ya kızılla karışık siyah ya da beyazla karışık siyahtır. Saçın sakalın 

ağarmasına benzer.1220 Siyah tüylerinin yarısına beyazın nüfuz ettiği siyah dişi koyun 

da المَلْحاء مِنَ النِِّعاج olarak isimlendirilmiştir.1221 Falanca adamın sakalına beyaz tüyler 

galip geldiğinde ya da sakalının üst kısmı beyaz olduğunda ve bu yaşlılıktan ötürü 

değil de doğuştan olduğunda    أمَْلَحُ اللِِّحْيَةِ رَجُل ; eğer ki yaşlılıktan ötürü sakalında beyazlar 

galip gelirse, çoğunlukta olursa ya da sakalının üst kısmı beyaz olursa المُلحَة ile 

vasıflandırılır.1222 Bunların dışında, ‘tabur, süvari birliği’ manası da  ُمَلْحاء kelimesiyle 

karşılanmıştır.1223 Ezherî bunun, ‘mavi renk, beyaz rengine çalacak kadar 

koyulaştığında’ dile getirilen  ِهُوَ أمَْلَحُ الْعيَْن terkibinden hareketle böyle dendiğini 

belirtmiştir.1224 Silahlı beyaz taburdan falanca kimse yanaştığında bu  ِأقْبَلَ فلََُن  في المَلْحَاء 

ibaresiyle dillendirilmiştir.1225 Silahlarının parlaklığı ile beyaz rengindeki parlaklık 

arasında alaka kurulmuştur. 

 

                                                           
1213 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 602. 
1214 Hz. Peygamber’in (sav.), biri Hz. Hasan diğeri de Hz. Hüseyin için olmak üzere iki tane alacalı koçu 

(doğumlarının yedinci gününde) kurban olarak boğazladığı bir başka Hadis-i Şerif’in metninde  ُكَبْش  أمَْلَح 

terkibi şöyle geçmektedir:  َنْهُمَا بكبشين أملحينأنَ الن بِي صلى الله عَليَْهِ وَآله وَسلم عق عَن الْحسن وَالْحُسَيْن رَضِي الله ع . Bkz. 

İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 569.  
1215 Buhârî, Muhammed b. İsmâîl, el-Câmi`u’s-Sahîh, thk. Mustafa Dîb El-Bugâ, 5. bs., c. 5, 7 c. 

(Dımaşk: Dâru İbn Kesîr, Dâru’l-Yemâme, 1414/1993), s. 2113-2114.  
1216 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 66; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 602. 
1217 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 407; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 602; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 242. 
1218 Tirmizî, el-Câmi`u’l-Kebîr, thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf, 1. bs., c. 5, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-

İslâmî, 1996), s. 221. 
1219 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 244; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 407; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

602; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1220 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 569. 
1221 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 602; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1222 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 602. 
1223 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 407; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 603; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 242. 
1224 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 407; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 603. 
1225 Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, s. 225. 



115 
 

Ebü’l-Heysem, Arapların ‘bir kimsenin doğru sözün içine yalan karıştırmasını’  َهُو

يَرْتثَِئُ /  يخصف حِذاَءه وَهُوَ يرتشي  ibareleriyle dile getirdiklerini söylemiştir. Aynı şekilde 

  1226.فلََُن  يمَْتلَِح :ibaresi de bu kabildendir  يمَْتلَِحُ 

 

Atın ve dört ayaklı hayvanın ayağındaki sakatlığa veya hastalığa;1227 atın inci 

kemiğindeki (dizinin arkasındaki kirişlerdeki) tümöre1228  ُالمَلَح ismi verilmiştir. Ancak 

tümörün varlığı dışarıdan bakıldığında anlaşılamaz çünkü görünürde herhangi bir 

şişlik yoktur.1229 Atın ve dört ayaklı hayvanın bu türden bir hastalığa veya sakatlığa 

yakalanması   قَدْ مَلِحَ مَلَحا ibaresiyle ifade edilmiştir. Bu ata ve dört ayaklı hayvana da  َُأمَْلح 

denir.1230 Bu hastalığın daha şiddetlisi الجَرَذ dur.1231 Dişi devenin gebe kalmaması 

üzerine hayvanın iç kısmının tuzlu bir şeyle tedavi edilmesi ا  ibaresiyle مَل حْتُ الن اقَةَ تمَْلِيح 

dile getirilmiştir.1232 Devenin üreme organının dış kısmı (avret yeri) ağrıdığı, deve 

bundan ağrı ve acı çektiği zaman bir bez parçası alınır, üzerine ilaç sürülür ve bu bez 

parçası devenin ağrıyan bölgesine bağlanır, yapıştırılır. Neticede deveyi iyi eden, 

iyileştiren, hastalıktan kurtaran bu müdahaleye  ُالمِلَح  denilmiştir.1233  

 

Develerde hörgücün altına kalan kısım;1234 üzerinde hörgücün olduğu omurlar; hörgüç 

ile makat arasında kalan kısım;1235 sırtın yukarı kürek kemiği kısmından aşağı sağrıya 

kadar uzanan arka eti;1236 sırtın yukarısından iki küreğin üst yanı ile makat arasında 

                                                           
1226 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 67; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 606-607; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-

Muhît, s. 243. 
1227 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 245; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 569; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 67; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 606. 
1228 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 349; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 407; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

606; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1229 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 407; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 606. 
1230 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 606. 
1231 Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 407; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 606. 
1232 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 348. 
1233 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 67; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 606; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, 

s. 242. 
1234 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 244; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 67; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

604. 
1235 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 603. 
1236 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 569; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 349; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 603; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 



116 
 

kalan kısmının ortası1237  ُالمَلْحاء olarak isimlendirilmiştir.  ُالمَلْحاء da altı tane omur 

bulunmaktadır. Çoğulu مَلْحاوات dur. 1238 1239  

 

Denizciye, gemiciye, gemici taifesine; nehrin ve denizin boğazlarını ıslah etmekle 

sorumlu olan liman ve boğaz reisine  ُح   ,ismi verilmiştir.1240 Bunun nedeni ise المَلَ 

 

- Kıyas yoluyla elde edilmiştir. Deniz suyunun tuzlu olmasından 

hareketle.1241   

- Tuzlu deniz suyu ile olan birlikteliğinden dolayıdır.1242 

- Gemilere, içerisinde nasıl yol aldırması gerektiği konusunda tuzlu su ile 

ilgilenmesinden ötürüdür.1243 

- ‘Kendisiyle geminin yol aldığı rüzgâr’ a delalet eden  ُ1245 1244 المِلَح veya 

  .kelimesiyle alakalıdır 1246 المُلَحَ

- ‘Kuşun kanatlarını çırpma hızı, sürati’ manasındaki 1247 الْمَلْح kelimesinden 

gelmektedir.1248 1249  

 

                                                           
1237 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 244; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 67; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 407; 

İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 604. 
1238 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 244; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 67; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

604. 
1239 İbn Fâris,  ُح  ve (şu anda bahsi (.Atın inci kemiğindeki tümör) الْمَلَحُ  ,(.Ekşi, asitli bitkidendir) الْمُلَ 

geçen)  ُالْمَلْحَاء  kelimelerinin şazz olduğunu belirtmiştir. Bkz. İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 349. 
1240 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 244; İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 569; Ezherî, Tehzîbü’l-

Luga, s. 65; İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 348; Cevherî, Tâcü’l-Luga, s. 408; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 600; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1241 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 348. 
1242 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 600. 
1243 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 65; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 601. 
1244 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 601. 
 torba; mızrağın (lehçesinde هُذيَْلٍ )‘ ,kelimesinin şu ana kadar zikredilen anlamlarının dışında المِلَحُ  1245

sivri ucu; perde; poyraz rüzgarının akabinde lodos rüzgarının esmesi; yağmur yağarken yere arız olan 

serinlik’ manalarına da delalet etmektedir. Bkz. Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 65; İbn Manzûr, Lisânü’l-

Arab, s. 604; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 

Bunlara dipnotta yer vermemin sebebi, ele almakta olduğumuz ‘Ma – La – Ha’ ve müştaklarının aslı ile 

olan alakalarını kuramamamdandır.  
1246 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 65. 
1247 İbn Düreyd, Cemheretü’l-Luga, s. 569; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 606. 
1248 İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, s. 348. 
1249 Kuşun uçarken kanatlarını süratli ve çokça oynatması da  ُمَلَحَ الطائر ibaresi ile ifade edilmiştir. Bkz. 

Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242.  ٍِالْصَمعي ,أبَو حَاتم ye  ُالمَلْح kelimesinin الل مْح dan maklûb edilmiş 

olup olmadığını sorduğunda, الْصَمعي buna cevaben demiştir ki: “Hayır. ُلَمَحَ الكوكَب  deriz, ancak وكَبُ مَلَح الك  

demeyiz. Eğer ki maklûb edilmiş olsaydı,  ُمَلَح الكوكَب şeklinde dememiz de caiz olurdu.” Bkz. İbn Manzûr, 

Lisânü’l-Arab, s. 606. 



117 
 

حِي ةُ   bu mesleğe verilen adlarıdır: Denizcilik.1250 Denizin engin yerine de ,المِلَحَةُ والمُلَ 

  denilmiştir.1251 المَلْحَةُ 

 

3.2.7. Değerlendirme 

 

ر –ح  –ب    / Be – Ha – Ra ve mukalleblerinin değerlendirmesinde gözetilen gayeler ve 

bu doğrultuda takip edilen usûlün aynısı,  م –ل  –ح  / Ha – Le – Me ve mukallebleri için 

de tatbik edilecektir.   

 

Tablo 3.8.  م –ل  –ح  / Ha – Le – Me Aslından Müştak Kelime Grupları 

 

م –ل  –ح   : Acele (etme)nin terki; eşyanın delinmesi; uykuda bir şey görme. 

Asılla 

İlintili 

 Kelime 

Grupları 

مَ عَنْهُ حَلَمَ بهِِ وحَلَ ,  وتحََل مَ وانْحَلَمَ واحْتلََمَ حُلْما  وحُلمَا  وحُلمُا  حَلَمَ فِي نوَْمِهِ يَحْلمُُ  

.نائمٍ  أحَْلَم, الحُلْمُ والحُلمُ, تحََل مَ الحُلْمَ , وتحََل م عَنْهُ   

1 م –ل  –ح   

ا,  قَدْ حَلَم الرجلُ بالمرأةَ  ا واِحْتلَمََ اِحْتلََِم  .حالِم  ومُحْتلَِم, لمُالحُ حُلْم  2 م –ل  –ح    

.رَجُل  حَلِيم  مِنْ قوَْمٍ أحَْلَمٍ وحُلمَاء, الحِلْم  3 م –ل  –ح    

.الحَلِيمُ   4 م –ل  –ح    

  ُ , ما  تحَْلِيما  وحِلَ  ( العقل)حَل مَهُ , لمُُ حَلمُْتُ عَنْهُ أحَْ /  حَلمَُ يحْلمُ حِلْما  , أحَْلمََت المرأةَ

. المُحَلِِّم, تحَالَم/  تحََل مَ , تحََل مَ   

5 م –ل  –ح   

ناق  عَ , بعِير حَلِم  , حَل مْتُ فلَنا, ل مَهُ حَلمََهُ وحَ , حَلِمَ البعيرُ حَلمَا  , حَلِمَ الجِلْدُ , الحَلمََةُ  

. ديمُ حَلِمَ الَْ , مَ الْدَيمُ يَحْلَمُ حَلمَا  تعَيَ ب الجلدُ وحَلِ , أدَيم حَلِم  وحَلِيم, حَلِمة وتِحْلِمَة    

6 م –ل  –ح   

.بَضِ ت الحَلمََةُ , الحَلمََةُ   7 م –ل  –ح    

مُ   .الحُلَمُ والحُلَ  8 م –ل  –ح    

م  /  دمَ  حُلَ م    .قتَيل  حُلَ  9 م –ل  –ح    

, شَاة  حَلِيمة  , بعَِير  حَلِيم  , مالحَلِي, تحََل م الصبيُّ والضِ بُّ واليَرْبوع والجُرَذ والقرُاد 

.تحََل م المالُ   

10 م –ل  –ح   

.الحالوُم  11 م –ل  –ح    

.ما يوَْمُ حليمةَ بسِِرٍِّ   12 م –ل  –ح    

 

                                                           
1250 Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, s. 244; Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, s. 65; İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, s. 

600; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 
1251 Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, s. 242. 



118 
 

( 1 م –ل  –ح  ) Rüya görmenin hem hakikî hem de mecazî ciheti; ( 2 م –ل  –ح  ) rüyada bir 

hanımla cima` ettiğini görme, buluğ çağına erme; ( 3 م –ل  –ح  ) buluğ çağına eren 

kimseye yaraşan bir vasıf ve aklın yahut da akıllı olmanın sebeplerinden biri 

olmasından hareketle, hilm ve halîm; ( 4 م –ل  –ح  ) Allah’ın Halîm ismi; ( 5 م –ل  –ح  ) 

hilm vasfı; ( 6 م –ل  –ح  ) sessiz ve sakin oluşundan dolayı hilm vasfına sahip biri 

suretinde tasavvur edilen kene; ( 7 م –ل  –ح  ) keneye olan benzerliğinden ötürü, meme 

ucu, buradan yola çıkarak meme ucunda sütün bollaşması, zayıfken gürleşme, bitkinin 

ve nebatın yeşermesi, kolayca yeşeren bitki türü; ( 8 م –ل  –ح  ) emziren annesinin 

memesinden ayrılmayan oğlak; ( 9 م –ل  –ح  ) oğlak manasına delalet eden kelime ile 

aynı sıygada gelmesi hasebiyle, heder olan kan; ( 10 م –ل  –ح  ) insanoğlunun ve 

hayvanın şişmanlaması, semirmesi, güçsüz ve zayıf bedene gelen şişmanlık, mal mülk 

alanındaki ziyadelik; ( 11 م –ل  –ح  ) süt ve süt ürünleri çeşitleri; ( 21 م –ل  –ح  ) Halîme 

ismi ile alakalı kelimeler, terkipler ve ibareler zikredilmiştir.   

 

Tablo 3.9.  ل –م  –ح  / Ha – Me – Le Aslından Müştak Kelime Grupları 

ل –م  –ح   : Bir şeyi taşıma, götürme, sevk etme. 

Asılla 

İlintili 

 Kelime 

Grupları 

 

 

, عَلَى الد اب ةِ يَحْمِلهُ حَمْلَ   حَمَلَه, حَمَلَ الشيءَ يَحْمِلهُُ حَمْلَ  وحُمْلَنا  واحْتمََلَه

ال, ومَحْمول وحَمِيل الحِمْل, الحَامِل كُن ا نحَُامِلُ عَلَى , مْلَنَُ الْحُ , الحِمَالةَ, الحَم 

.لْني فقََدْ أبُْدِع بِيأحَْمِ /  احْمِلْني, أحَْمَلَه الحِمْل/  أحَْمَلْتهُُ , ظُهُورِنَا  

1 ل –م  –ح   

 

 

نَ المُحْمِل مِ , قَدْ أحَْمَلتَ, مَلتَْ بِهِ حَ  - حَمَلتَهْ, حَمَلت المرْأةَُ والشجرةُ تحَْمِلُ حَمْلَ  

, الحِمْل - الحَمْل, وامِلمن نسْوَة حَ  امرأةَ حَامِل وحَامِلَة, الحَمْل, النِّسَِاءِ والِْبل

.شَجَرَة  حَامِلَة/  شَجَر حَامِل     

2 ل –م  –ح   

. الحَمِيل, الحَمَل  3 ل –م  –ح    

.الحَمَلُ , الحَوْمل, حَمِيل الس يْل  4 ل –م  –ح    

.الحمْلَةُ بالكسر والضِم, الحَمِيل  5 ل –م  –ح    

.الحَميلَة والحِمالَة والمِحْمَلُ   6 ل –م  –ح    

.المِحْمَل  7 ل –م  –ح    

.الحامِلَة, المَحْمِلُ , المِحْمَل  8 ل –م  –ح    

.الحَمُولَة  9 ل –م  –ح    

لَةنَاقَة  , الحُمُول والحُمُولَة  .مُحَم  10 ل –م  –ح    

.حَمْلقََ إلي  , مالِيقَهحِمْلََقيه وحَ  قَلبََ , مَحامِل الذ كَرِ وحَمَائِلهُ, الحَوامِل  11 ل –م  –ح    



119 
 

Tablo 3.9. (devamı) 

.وحُمَيل   حَمَل  , المَحْمُولة  12 ل –م  –ح    

 

 

 

 

 

 

 

ال ذوُ وُجُوه , حَمَلْتُ الوزر حَمْلَ   ,حَامِلَ للإثمِ , حمل الْْمََانَة, حتمل وجهينا, حَم 

 فلََُن  لَ , ن  الحِقْدَ عَلَى نفَْسِهِ حَمَلَ فلََُ , فلََُن  يَحْمِل غَضَِبه, لَمْ يَحْمِل الخَبثَ, حِمْل  

يْم لَ بِهِ وَعَليَْهِ فِي الش فَاعَ وحَمَلَ فلََُن ا , رَجُل حَمُول, حَمَلَ عَنْهُ , يَحْمِل الضِ  ةِ تحََم 

لْتُ بفلَن على فلَن في الشفاعة/  لْحَاجَةِ وَا لله حَمَلْت إِدْ  ,المَحْمِل, تحََم 

تحََامَلَ , مَلْت عَلَى نَفْسِيتحَا/  تحََامَلْت الشيءَ /  تحَامل فِي الْمَر وَبِهِ , واحْتمََلْت

لْتهُُ , مُسْتحَْمِلشَهْر  , نفَْسَه اسْتحَْمَلَه/  استحملْتُ فلَنا  نفسي, اسْتحَْمَلْتهُُ , عَليَْهِ   حَم 

لَهُ  ال  , كذا فتَحََم  لَه عَلىَ الْمَر تحَْمِيلَ  وحِم  ال  فَ حَم  لَ  وتِحِم  لَه تحََمُّ مَلَه ، واحْتَ تحََم 

سَالةََ , وحَمَلَه لْتهُ الرِِّ سالة حَمْلَ  , حَم  رَجُل  , الحَمِيل, مَلَ بِهِ حَمَالَةحَ , حَمَلْتُ الرِّ

ل حَمالة عَ  نيِعَةَ , الحَمَالة, نْ قوَْمٍ تحََم  لوُاو, احْتمََلَ الص  احتمل, احْتمََلَ القومُ وتحََم   

جُلُ /  منها حملت , مُحْتمَِل, لَ لوَْنهُُ احْتمُِ , غَضِِب فلََُن  حَت ى احتمُِلَ , احْتمُِل الر 

يحمل الحطب فلَن , مَلَ حَمَلهَ عَلىَ الْمَر يَحْمِلهُ حَمْلَ  فانْحَ , فلََنا على فلََن

طب الَة الْحَطَبِ , الرِّ , وحَمَلَ عَليَْهِ حَمْلة مُنْكَرة حَمَلَ عَليَْهِ فِي الحَرْب حَمْلة, حَم 

هو حَميلَة  , ى أهلِهفلَن  حَمْل  عل, حَمَلَ على نفَْسِهِ في السير وفي غيرِه, حَمْلة

.رجُل  مَحْمول  , عَليَنا  

13 ل –م  –ح   

.حَوْمَلأجْوَعُ مِنْ كَلْبَةِ   14 ل –م  –ح    

 

( 1 ل –م  –ح  ) Hem hakikî hem de mecazî çerçevede yük[le(n)me]; ( 2 ل –م  –ح  ) bir 

hanımın bebek ile yüklenmesi, ağacın meyve vermesi, rahmin içindeki yavru, ağaçtaki 

meyve; ( 3 ل –م  –ح  ) güçsüzlüğünden ve acziyetinden dolayı yüklenilen, annesinin ona 

gebe kaldığı zamana yakın olan koyun, kuzu nev`inden hayvan, şekilsel açıdan bu 

hayvanı andıran burç, suyu bol olan bulut; ( 4 ل –م  –ح  ) selin beraberinde taşıdığı çerçöp 

ve köpük, buna mukabil, dahilinde çerçöp taşımayan duru sel, haddinden fazla yağmur 

suyu taşıyan kara bulut; ( 5 ل –م  –ح  ) ‘hamîl’ kelimesinin ‘taşıma, götürme’ mefhumu 

çerçevesinde delalet ettiği diğer anlamlar, bir mekandan diğer mekana yüklenip 

götürme; ( 6 ل –م  –ح  ) kılıcı taşımaya vesile olan bağ; ( 7 ل –م  –ح  ) ağacı ayakta tutması 

ve hüviyeti ile alakalı bilgilerle yüklenmiş olmasından hareketle, ağacın kökü ve 

damarı; ( 8 ل –م  –ح  ) hem insanları hem de onlara ait envaitürlü yükleri taşıyan nesne; 

( 9 ل –م  –ح  ) yük taşıyan canlılar yahut da mezkur yükün kendisi; ( 10 ل –م  –ح  ) yük 

taşıyan canlılar yahut da mezkur yükün kendisi; ( 11 ل –م  –ح  ) vücudu ayakta tutan ve 

oradan oraya götüren ayaklar, nesebin devamı görevi ile yüklenmiş üreme organı, gözü 

dıştan gelen olası tehlikelere karşı korumakla yükümlü göz kapağının iç tarafı; ( م  –ح 

12 ل – ) kocaman danelerini taşıyan, nimete gebe olan bir buğday nev`i; ( 13 ل –م  –ح  ) 



120 
 

yük[le(n)me] kelimesinin hassaten mecazî ciheti; ( 14 ل –م  –ح  ) Havmel ismi ile ilgili 

kelimeler, terkipler ve ibareler zikredilmiştir.  

 

Tablo 3.10.  م –ح  –ل  / Le – Ha – Me Aslından Müştak Kelime Grupları 

م –ح  –ل   : İç içe girme, birbirine geçme. 

Asılla 

İlintili 

 Kelime 

Grupları 

.رلَحْمُ الث م, لَحْمُ الش يْءِ , الل حْمة, الل حْم/  الل حَم  1 م –ح  –ل    

/  حَبْل  مُلَحَم  , المُلْحَم, مَةُ الْرضلحُْ , الث وْبِ  حْمَةُ لُ  /لَحْمَةُ , حْمَةُ الن سَبِ لُ /  لَحْمةُ  

.عُ اسْتلَْحَمَ الزر, ألَْحَمَ الزرعُ , ألَْحَمُهلَحَمَ الث وْبَ يَلْحَمُه و, ألَْحِمْ مَا أسَْديَْتَ , لحُْمَة    

2 م –ح  –ل   

, م  رجل  شَحِم  لَحِ , لحََمَ و لَحَامة  ولَحِمَ  قَدْ لَحُمَ , لَحَمَ العظَمَ يَلْحُمُه ويَلْحَمُه لَحْما  , لَحِمَ  

.رَجُل  لَحِيم  ولحَِم  , رجل  شَحِيم  لَحِيم    

3 م –ح  –ل   

 

 

ت الن اقَةُ ولَحُمَتْ لَحَامَة  لَحِمَ , ألَْحَمْتُ الطيرَ إِلحَاما  , لَحِمَ الصقرُ ونحوُه لَحَما  

, زِيالْبَا حْمَةُ لُ /  لَحْمَةُ , لَحِيمَة  , حِمالمُسْتلَْ /  الل حِمُ , لحِم  /  بازٍ لَحِم  , ولحُُوما  فيِهِمَا

يْدِ ولَحْمَتهُُ,  لحُْمَةُ الْسَد, لَحْمةُ الصقرِ  . لحُْمةُ الص   

4 م –ح  –ل   

ام  رَ , ألَْحَمَهم/  لَحَمَ القومَ يَلحَمُهم لَحْما  , ألَْحَمَ الرجلُ   ام  لَح  حِمُ , جُل  شَح   لْحِمالمُ , اللَ 

. مُلْحَمُ , البيْت  لَحِم  , لَحِم   /  

5 م –ح  –ل   

ألَْحَمَه عِرْضَ , ل لحُومَ الن اسِ فلَن  يأكْ, أهَل الْبيَْتِ الل حِمِين, البيتَ الل حِمَ وأهَلَه 

.فلََُنٍ   

6 م –ح  –ل   

 

 

 

ا, استلحمه الخَطْبُ  , ألَحَمْتُ القومَ , لْحَمَه الْرضَ أ, لَحَمَه, ألَْحَم بيَْنَ بنَِي فلََُنٍ شَرًّ

مَ ألْحِمَ الرجلُ إلِْحَاما  واسْتلُحِ , لَحَمَ رَجُلَ  مِنَ العَدوُِِّ , ألَْحَمْتُ فلَنا, الرجلألَْحَمْتُ 

الْتحََمَ , حَمْتُ الحربَ فالْتحََمَتْ ألَْ /  ألَْحَمَه غيرُه فيِهَا وألَْحَمَه القتالُ /  اسْتِلْحَاما  

/  الل حِيمُ , المُلْحَم, لمَلْحَمَةا, لحُِمَ الرجلُ وألْحِمَ , ألْحَمَ نفسَه الموتَ , لحُِمَ , الحَرْبُ 

.مُلْحَم  

7 م –ح  –ل   

ةُ   ة ,  الرأسْ وَغَيْرِهَالحُْمة جِلْدةَِ , الْتحََمَ الجرحُ , تلَحَمَت, تلَحَمَت الش ج  شج 

.لحِمَة  /  امرأةَ مُتلَحِمة, مُتلَََحِمَة  

8 م –ح  –ل   

/  لحَمَ الشيءَ بِالش يْءِ , حَمَ لَحَمَ الشيءَ يَلْحُمُه لَحْما  وألَْحَمَه فالْتَ , لَحَمَ الْمرَ  

دعَ /  لَحَمْتُ بين الشِّيئين .لََمُ لَحِيمُ هَذاَ الكلَمِ وطَريدهُهَذاَ الْكَ , اللِِّحَامُ , لحََمَ الصِّ  

9 م –ح  –ل   

جُل يَلحَمُ /  لَحْما  لَحِمَ بِالْمَكَانِ يَلْحَمُ   .ألَْحَمَ الدابةُ , لْحَمَ بِالْمَكَانِ أَ , لَحَمَ الر  10 م –ح  –ل    

.استلَْحَمَ الطريقُ   11 م –ح  –ل    

.استلَْحَمَ الط ريدةَ , اسْتلَْحَمَ الرجلُ الطريقَ   12 م –ح  –ل    

 



121 
 

( 1 م –ح  –ل  ) ‘İç içe geçme’ aslından hareketle, hem hakikî hem de mecazî manada et; 

( 2 م –ح  –ل  ) mezkur aslın kapsamı dahilindekilerden olmak üzere, nesep, hısımlık, 

elbisenin örgüsü, yeryüzünü saran ot ve yeşillik, kavme mensubiyet, tarladaki buğday; 

( 3 م –ح  –ل  ) muhtevası et ve insan; ( 4 م – ح –ل  ) muhtevası et ve hayvan; ( 5 م –ح  –ل  ) 

muhtevası et ve ev; ( 6 م –ح  –ل  ) mecazî olarak insan eti yeme, gıybet, iftira, arkadan 

çekiştirme; ( 7 م –ح  –ل  ) birbirine yapışıp kalma anlamından yola çıkarak, musibeti 

çekme, musibetin yapışıp kalması, diğerlerini belaya sürükleme, dövme, yere 

yapıştırma, insanların etrafa saçılan et parçalarına benzediği öldürme eylemi, hücum 

ederken tarafların iç içe geçtiği savaş; ( 8 م –ح  –ل  ) ete tesir eden baş yarası, iyileşme, 

kaynaşma, bitişen yahut kaynaşan et; ( 9 م –ح  –ل  ) etin, kemiklerin birleşik durmasını 

sağlayan amillerinden biri olması bakımından, işi muhkem kılma, onarma, düzeltme; 

( 10 م –ح  –ل  ) başta zikredilen asla istinaden, mekana yahut bir hükme ilişme, oradan 

ya da ondan ayrılmama; ( 11 م –ح  –ل  ) yolun genişlemesi; ( 12 م –ح  –ل  ) yolu veya 

şahısları takip etme, bunlara ilişme ile ilgili kelimeler, terkipler ve ibareler beyan 

edilmiştir.   

 

Tablo 3.11.  ح –م  –ل  / Le – Me – Ha Aslından Müştak Kelime Grupları 

 

ح –م  –ل   : Bir şeyin, nesnenin par(ı)l(d)aması, yıldıraması. 

Asılla 

İlintili 

 Kelime 

Grupları 

اح  , المََحَ البرقُ وَالن جْمُ يَلْمَحُ لمَْحا  ولمََحانا  وتلَْماح    .بَرْق  لمِح  ولمَُوح  ولمَ  1 ح –م  –ل    

 

 

, ببَِصَرِهِ لمََحَ البصَرُ ولمََحه /  لتمََحَهلمََحَه وألَْمَحَه وا/  لمََحَ إِليه يَلْمَحُ لمَْحا  وألَْمَحَ 

 نْ مِ  عُ رَ أسْ  وَ هُ  / رِ صَ البَ  حِ مْ لَ  نْ مِ  عُ رَ أسْ  وَ هُ , رَأيَْتُ لمَْحَةَ الْبَرْقِ , الل مْحُ /  الل مْحَةُ 

احُ , رِ صَ البَ ةٍ بِ حَ مْ لَ  . الْلَْمَحِيُّ , التمُِحَ بصرُهُ , ا إِلماحا  المرأةَُ مِنْ وَجْهِهَ ألَمحتِ , اللُّم   

2 ح –م  –ل   

فيِهِ مَلَمِحُ مِنْ /  حة مِنْ أبَيهفِي فلََُنٍ لمَْ , مَلَمِحُ الِْنسان, لمَْحا  باصِرا  لْرُِينَ ك  

اح  , أبَيه . أبيض لمِّ  

3 ح –م  –ل   

 

( 1 ح –م  –ل  ) Şimşek ve yıldızın parlaması, yıldıraması; ( 2 ح –م  –ل  ) şimşek çakması 

kadar kısa bir sürede bakış atma, gözlerini dikme, hızlı olma, gene şimşek çakması 

kadar kısa bir süre için peçesini açan aşırı güzel hanım; ( 3 ح –م  –ل  ) şimşeğin çaktığı 

esnada ortalığın aydınlanması mantığından hareketle, belli, vazıh, aşikar şey, mesele, 

insanın çehresinde görünen aşikar güzellik ve çirkinlik alametleri ile ilgili kelimeler, 

terkipler ve ibareler zikredilmiştir.  



122 
 

Tablo 3.12.  ل –ح  –م  / Me – Ha – Le Aslından Müştak Kelime Grupları 

 

ل –ح  –م   : Hayrın azlığı; gammazlama.  

Asılla 

İlintili 

 Kelime 

Grupları 

 

 

 

 

أمَْحَلتَ الْرَْضُ والقومُ وأمَْحَلَ , رُ أمَْحَلَ المط, أمَْحَلْنا مُنْذُ ثلَََثِ سِنيِنَ قَدْ , المَحْلُ 

مانُ /  مَحُلتَ الْرَض ومَحَلتَ/  البلدُ   بلَدَ  وَزَمَان  مَاحِل  , زمانُ أمَْحَلَ ال/  مَحَلَ الزِّ

/  ومُمْحِل مْحِلةمُ /  مُحُول  /  مَحُولة/  أرَْض  مَحْلة ومَحْل  ومَحُول, ومُمْحِل  

. رَجُل  مَحْل, وأرََضُون مَحْل ومَحْلة ومُحُول  , مِمْحال   

1 ل –ح  –م   

 

 

تمََاحَلتَْ , مَكَان  مُتمََاحِل, مفازَة  مُتمََاحِلَة  , فلََة مُتمََاحِلَة, سَبْسَب مُتمََاحِل, المَحْلُ 

جَالِ , المَحِلُ , بهم الدارُ  ل, مُتمََاحِلَةنَاقَة  , المُتمََاحِل مِنَ الرِِّ إن  من ورائكُِم , المُمَح 

.أمور  مُتماحلة  /  أمُورا  مُتمَاحِلَة    

2 ل –ح  –م   

 

 

لْتُ الد راهمَ , المَحْلُ  لَ له, تمََح  لَ حَق هُ /  لَ لِفلََُنٍ حَق هُ مَحَ , مَاحَلَهُ /  تمََح  حَلْت مَ , تمََح 

 ماحِل  , مَحَلَ به إلى السِّلطانِ /  ال  الحاءِ، مَحْلَ  ومِحمَحَلَ به، مُثلَ ثةََ , بفِلََُنٍ أمَْحَلَ 

ل  /  مُحُول  /  مَحُول / .المِحالُ , رَجُل  مَحِل  , مُتمََحِِّ    

3 ل –ح  –م   

لْنِي يا فلَنُ , ماحَلَهُ مُمَاحَلَة  ومِحال  , المِحالُ   لْ , لََن  يمَُاحِلُ عَنِ الِْسلَمفُ , مَحِِّ  تمََح 

ا . لِي خَيْر   

4 ل –ح  –م   

.شَدِيدُ الْمِحالِ   5 ل –ح  –م    

ل تجعله , لِ الْقرُْآنَ بنَِا مَاحِلَ  لَ تجَْعَ , إِن هَذاَ الْقرُْآنَ شافِع  مُشَف ع ومَاحِل  مُصد ق 

. ماحلَ  مُصَد قا    

6 ل –ح  –م   

. رِ تحلِّت المرأة بالمَحالِ والفِقَ , المَحال/  المَحالَةُ , المَحَالة  7 ل –ح  –م    

ل    لَهُ الْقوَْمُ , لبََن  مُمَح  . المَمْحَلَةُ , مَح  8 ل –ح  –م    

 

( 1 ل –ح  –م  ) Kendisinden faydalanıl(a)mayan, etrafındakilere hiçbir surette hayrının 

dokunmadığı yer, gök ve insanoğlu, bu bağlamda zorluk, kıtlık ve kuraklık; (  ل –ح  –م 

2) ‘hayrın noksanlığı’ aslıyla olan alakasından hareketle, uzaklık, uzaklaştırma, uzun; 

( 3 ل –ح  –م  ) tuzak, hile, aldatmaca, gammazlama; ( 4 ل –ح  –م  ) evvelki kelime grubunda 

geçmekte olan ‘mihâl’ kelimesinin delalet ettiği diğer manalar, bunların arasından 

‘kuvvet ve güç’ çerçevesindekiler; ( 5 ل –ح  –م  ) Ra`d/13.ayette geçmekte olan ‘mihâl’ 

terkibi; ( 6 ل –ح  –م  ) Kur’ân’ın, kendisine tabi olmayan ve kendisi ile amel etmeyenler 

hakkında aleyhte şahitlik yapacak olması; ( 7 ل –ح  –م  ) devenin sırtındaki her bir omur, 

kendisi ile devenin su çektiği ve devenin omuruna benzeyen makara, çark; (  ل –ح  –م 

8) süt ile alakalı kelimeler, terkipler ve ibareler zikredilmiştir. 



123 
 

Tablo 3.13.  ح –ل  –م  / Me – Le – Ha Aslından Müştak Kelime Grupları 

ح –ل  –م   : Beyaz.  

Asılla 

İlintili 

 Kelime 

Grupları 

 

 

 

 ليحا  مَل حها تمَْ , مْلَحُها مَلْحا  وأمَلَحَهاوَقَدْ مَلَحَ القِدرَْ يمَْلِحُها ويَ , تمََل حَ الرجلُ , المِلْح

حَةُ , أمْلَحَ القِدْرَ  / ح, المَمْلَحَة/  المَلَ  وح  مَمْلُ , المَمْلحَةُ /  المِمْلَحَةُ , تمََلِِّحالمُ /  المَلَ 

سَمَك  , قَلِيب  مَليح, مْلَحَ  وملحة  مَاء  مِلح  ومَلِيح  ومياه  ملح  ومِلَحَ  وأ, مُمَل ح  مَلِيح  

الَحَ الماءُ م, مليح  ومَمْلوُح  و مِلْح   سَمَك  /  مَالِح  وَبقَْلَة  مَالِحَة    ومَلُحَ يمَلحُُ  مُلوُح 

حا  مَلَحَ الماشيةَ مَلْ , أمَلَحَ الِْبلَ , لأمَْلَحَتْ الِْب/  أمَْلَح القومُ , أمَْلَحَ /  ومُلوحة   مَلَحَة  

. ملِّح الدابةَ تمليحا  , ومَل حها  

1 ح –ل  –م   

حَة  حُ , المُلَ  .نبت  مِلْح وَمَالِح  , المُلَ  2 ح –ل  –م    

 

 

مَليح ومُلَح  , استمَْلَحه, حا  قَدْ مَلحَُ يمَْلحُُ مُلوُحة  ومَلَحة  ومِلْ , المَلَحة, المِلْحُ 

ح المُلْحة , أمَُيْلِحَه مَا, كَانتَِ امرأةَ مُلَحة  , رجل مليح وَامْرَأةَ مليحة, ومُلَ 

دَ أحُِبُّ أنَ تمُْلِحَني عِنْ /  نفَْسِكَ أمَْلِحْني بِ , مَل حَ الشاعرُ /  أمَْلَحْتَ يَا فلَنُ , والمُلَحةُ 

   .المَلْحُ والمُلحَُ , المِلْحُ , فلََُنٍ بنِفَْسِكَ 

3 ح –ل  –م   

. المُمَالَحة, المِلَحُ , لْحُ المِ , المَلْح / المِلْح, مَلَحْنا لِفلََُنٍ مَلْحا  /  مَلَحَ يمَْلَحُ ويمَْلحُُ   4 ح –ل  –م    

ملحُها /  مِلْح فلََُنٍ عَلَى رُكْبَتيه, همَلَحَ عرضَ , بيَْنَ فلََُنٍ وَفلََُنٍ مِلْح  ومِلْحَة  , المِلْحُ  

كَبْ  . هِ فلََُن  مِلْحُه عَلَى رُكْبتَيَْ /  مَوْضُوعَة  فوَْقَ الرُّ  

5 ح –ل  –م   

 

 

ل حتِ تمََ /  الناقةُ  مُلِِّحَت - مَل حَتْ /  رُ أمَْلَحَ البعي, أمَْلَحْتُ القِدْرَ , مَل حَ القِدْرَ , المِلْحُ 

/  المِلْحُ , مَل حَتِ الماشيةُ , ا  فيِهِ مَمْلوُحكَانَ رَبيِعنَُا , مُمَل ح  , مَمْلوُح  , مُلِحَ , الِْبلُ 

ُ فيِهِ , الْمُلْحَةُ  ُ لَ يبُارِك , اركُ الله فيِهِ وَلَ يمَْلحَُ لَ يب, لَ مَلَحَ الله فيِهِ , مَلَحَ اللّٰ   فيِهِ اللّٰ 

ُ فيِهِ وَلَ بَارَكَ فيِهِ , وَلَ يمَُلِِّحُ  . لَ مَل حَ اللّٰ   

6 ح –ل  –م   

.مَلَحْتُ الشاةَ ومَل حْتها  7 ح –ل  –م    

.أمَْلحَُ , مِلْحانُ /  مَلْحانُ   8 ح –ل  –م    

حِيُّ   .المُلَ  9 ح –ل  –م    

.شجرة  مَلْحاء, امْلَح  النخلُ   10 ح –ل  –م    

رَجُل  , النِّعِاجالمَلْحاء مِنَ , مْلَحُ كَبْش  أَ , قَدِ امْلحَ  الْكَبْشُ امْلِحاحا, أمَْلحَُ , المُلْحة 

. فلََُن  في المَلْحَاءِ  أقْبَلَ , هُوَ أمَْلَحُ الْعيَْنِ , مَلْحاءُ , أمَْلَحُ اللِِّحْيةَِ   

11 ح –ل  –م   

. فلََُن  يمَْتلَِح  12 ح –ل  –م    

.أمَْلَحُ , قَدْ مَلِحَ مَلَحا  , المَلَحُ   13 ح –ل  –م    

ا  .المِلَحُ , مَل حْتُ الن اقَةَ تمَْلِيح  14 ح –ل  –م    

.المَلْحاءُ   15 ح –ل  –م    

حُ   . المَلْحَةُ , حِي ةُ المِلَحَةُ والمُلَ  , الْمَلْح, المُلَحَ/  المِلَحُ , المَلَ  16 ح –ل  –م    



124 
 

( 1 ح –ل  –م  ) Kendisiyle yemeğin lezzetlendiği şey, tuz, tuzlu su ve tuzlu toprak; (  –م 

2 ح –ل  ) tadının tuzlu olmasına istinaden, ekşi, asitli nebat çeşidi; ( 3 ح –ل  –م  ) tuzun 

yemeği güzelleştirmesinden hareketle, zahirî ve batınî manada güzel(lik) ve hoş(luk); 

( 4 ح –ل  –م  ) tuzun gıdâî yönüne yahut da rengine binaen, emzirme, süt; ( 5 ح –ل  –م  ) 

‘dizlerin üzerine konan tuz’ meseli üzerinden hürmet ve buna mukabil gıybet; ( ل  –م 

6 ح – ) evvelki kelime grubunda bahsedilen meselin bir diğer tevili olmasından yola 

çıkarak, iç yağı, şişmanlık, semizlik, bereket; ( 7 ح –ل  –م  ) pişirmeden evvelki aşamada, 

koyun cinsinden hayvanın kaynar suya daldırılıp tüylerinin yolunması; ( 8 ح –ل  –م  ) 

yeryüzünün beyazlara büründüğü kış aylarından bazısı; ( 9 ح –ل  –م  ) beyaz renkte olan 

nebat; ( 10 ح –ل  –م  ) taze hurmaların sarı ve kırmızı renkle renklenmesi, yapraklarının 

dökülmesiyle beraber dalları yeşil kalan ağaç; ( 11 ح –ل  –م  ) beyaz yahut beyazının 

daha baskın ve çok olduğu tüy, saç; ( 12 ح –ل  –م  ) beyazdaki safiyetin gitmesi gibi, 

doğru söze yalan karıştırma; ( 13 ح –ل  –م  ) hayvanlarda görülen hastalık; ( 14 ح –ل  –م  ) 

tuzun tedavi eden yönü; ( 15 ح –ل  –م  ) renginden ötürü, omur; ( 61 ح –ل  –م  ) deniz 

suyunun tuzluluğu, gemicinin tuzlu su ile haşır neşir olması, rüzgar… vb. sebeplere 

istinaden, denizci(lik) ile alakalı kelimeler, terkipler ve ibareler zikredilmiştir.  

Sonuç olarak,  م –ل  –ح  / Ha – Le – Me harflerinden müteşekkil maddeler arasındaki 

ortak mananın “bâtında olanın zâhir hale gelmesi ve bunun hemen değil, geçen belli 

bir sürenin neticesinde gerçekleşmesi” olduğu istidlâl edilmiştir. Bunu mümkün kılan 

kelime grupları ve bunların içerisinde yer alan muayyen kelimeler, terkipler ve ibareler 

ise aşağıdaki tabloda görüldüğü üzeredir: 

 

 

Tablo 3.14. Ortak Mananın İstidlâlinde Baz Alınan Maddeler 

 

5 ح –ل  –م  3 ل –ح  –م   1 ح –م  –ل   1 م –ح  –ل    

 لَحْمُ الث مر

2 ل –م  –ح  2 م –ل  –ح    

6 ح –ل  –م   

/  أمَْلَحَ البعيرُ 

حَت مُلِِّ  - مَل حَتْ 

تمََل حتِ /  الناقةُ 

, مُلِحَ , الِْبلُ 

مُمَل ح  , مَمْلوُح    

8 ل –ح  –م  3 ح –م  –ل    

فِي فلََُنٍ لمَْحة 

فيِهِ /  مِنْ أبَيه

 مَلَمِحُ مِنْ أبَيه

3 ل –م  –ح   3 م –ل  –ح    



125 
 

Tablo 3.14. 

13 ل –م  –ح        

/  احتمل منها

جُلُ  , احْتمُِل الر 

غَضِِب فلََُن  

, حَت ى احتمُِلَ 

 احْتمُِلَ لوَْنهُُ 

فلَن يحمل 

الحطب 

طب الَة , الرِّ حَم 

 الْحَطَبِ 

5 م –ل  –ح   

10 م –ل  –ح        

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



126 
 

 

BÖLÜM IV  

 

TEFSİR ÇALIŞMASI:  

İŞTİKÂK-I KEBÎRLE ELDE EDİLEN ORTAK 

MANANIN KUR’ÂN AYETLERİNE TATBİKİ 

 

Sözlük Çalışması’nda, iştikâk-ı kebîr usûlü ile taklîbe uğrayan maddelerin 

bilcümlesinin hem müstamel olduğu hem de Kur’ân’da geçtiği iki farklı sülâsî asıl 

(kök harf grubu), muayyen sözlükler vasıtasıyla etraflıca tetkik edilmiş, akabinde her 

ikisi de, mukalleblerinin arasında bir ortak mananın olup olmaması cihetinden 

değerlendirmeye tabi tutulmuştur. Değerlendirmelerin sonucu müspet olmakla 

beraber,   ر –ح  –ب  / Be – Ha – Ra ve mukallebleri için gözetilen ortak mana arayışından 

daha kat`î bir netice elde edilirken,   م –ل  –ح  / Ha – Le – Me ve mukalleblerinin 

tamamını şümûl edecek bir ortak manaya ulaşabilmek için te’vîle fazlasıyla ihtiyaç 

duyulmuştur. Bu noktainazardan hareketle, bu bölümde,   ر –ح  –ب  / Be – Ha – Ra ve 

mukalleblerinin geçtiği ayetler ele alınacaktır. Her bir mukalleb maddenin 

başlangıcında, evvelâ, bu maddeden müştak kelimelerin Kur’ân’da hangi siyak üzere 

geçtiği belirtilecek, akabinde, bu amil de göz önünde bulundurularak ayetler 

seçilecektir:  

 

Tablo 4.1. Tefsir Çalışması Kapsamında Seçilen Ayetler 

 

Mukalleb Madde Kelime Geçtiği Ayet 

 

ر –ح  – ب  / Be – Ha – Ra 

 الْبَحْرَيْن

 الْبَحْر

 بَحٖيرَة

Kehf 18/60, Rahmân 55/19 

Tûr 52/6, Rûm 30/41 

Mâide 5/103 

ح –ر  –ب   / Be – Ra – Ha  ُلََٓ ابَْرَح 

 لَنْ ابَْرَحَ 

Kehf 18/60 

Yûsuf 12/80 

ر –ب  –ح   / Ha – Be – Ra  ْاحَْبَارَهُم 

 يحُْبَرُونَ 

Tevbe 9/31 

Rûm 30/15 



127 
 

Tablo 4.1. (devam) 

ب –ر  –ح   / Ha – Ra – Be  ُالْحَرْب 

 الْمِحْرَاب

Bakara 2/279, Muhammed 47/4, Enfâl 8/57 

Âl-i İmrân 3/37 

ح –ب  –ر   / Ra – Be – Ha  ْمَا رَبِحَت Bakara 2/16 

ب –ح  –ر   / Ra – Ha – Be  ْرَحُبَت Tevbe 9/25 

 

Seçili her bir ayetin tefsirinin nihayetinde, iki aşamalı bir değerlendirme yapılacaktır. 

Birinci aşamada, mezkur ayette ortak mananın yakalanıp yakalan(a)madığı tetkik 

edilecektir. İkinci aşamada ise, ele alınan ayetin başlangıçtan itibaren ortak mana amili 

de itibara alınarak tefsir edilmesi halinde, bunun tefsir sürecine ve sonucuna herhangi 

bir tesirinin olup olmadığı gözlemlenecektir.  

 

ر –ح  –ب   .4.1  / Be – Ha – Ra Harflerinden Müteşekkil Mukalleb Maddeler 

 

ر –ح  –ب  .4.1.1  / Be – Ha – Ra  

 

Müfessirlerin bazıları  ُالبَحْر kelimesinin Kur’ân’da dört vücûh üzere geçtiğini 

belirtmişlerdir:  

 nun zıddı.1252 البرُّ  -

- Yüce Arş’ın altında bulunan,1253 içerisinde Allah’tan başkasının 

bilemeyeceği olağandışı şeylerin yer aldığı, suyu ile Allah’ın ölüleri 

dirilttiği deniz.1254  

- Taşra, köy ve kırsal alan (  أرْياف) ile belde ve şehir (ى ;(قرُ 
1255  yerleşilip yurt 

edinilmiş, ahâlisi olan yer, ülke (العَامِر مِنْ البلََِد).
1256 

 

                                                           
1252 Kehf 18/60:  ِحَتهَٓى ابَْلغَُ مَجْمَعَ الْبَحْرَيْن. Bkz. İbnü’l-Cevzî, Ebu’l-Ferec, Nüzhetü’l-A`yüni’n-Nevâzır fî 

`İlmi’l-Vücûh ve’n-Nezâ’ir, thk. Muhammed Abdülkerîm Kâzım er-Râzî, 1. bs., (Beyrut: Müessesetü’r-

Risâle, 1404/1984), s. 198. Yûnus 10/90:  َاي۪ لَ الْبَحْر ي اسِْرََٓ  Bkz. Fîrûzâbâdî, Besâ’iru Zevi’t-Temyîz .وَجَاوَزْناَ ببِنََ۪ٓ

fî Letâ’ifi’l-Kitâbi’l-`Azîz, thk. Muhammed Ali en-Neccâr, c. 2, 6 c. (Kâhire: Meclisü’l-A`la li’ş-

Şuûni’l-İslâmiyye - Lecnetü İhyâi’t-Türâsi’l-İslâmî, 1996), s. 225. Duhân 44/24:    وَاترُْكِ الْبَحْرَ رَهْوا. Bkz. 

İbnü’l-Cevzî, Nüzhetü’l-A`yüni’n-Nevâzır, s. 198; Fîrûzâbâdî, Besâ’iru Zevi’t-Temyîz, s. 225.  
1253 İbnü’l-Cevzî, Nüzhetü’l-A`yüni’n-Nevâzır, s. 199. 
1254 Fîrûzâbâdî, Besâ’iru Zevi’t-Temyîz, s. 225. Tûr 52/6:  ٍِۙوَالْبَحْرِ الْمَسْجُور. Bkz. İbnü’l-Cevzî, Nüzhetü’l-

A`yüni’n-Nevâzır, s. 199; Fîrûzâbâdî, Besâ’iru Zevi’t-Temyîz, s. 225.   
1255 Fîrûzâbâdî, Besâ’iru Zevi’t-Temyîz, s. 225.  
1256 İbnü’l-Cevzî, Nüzhetü’l-A`yüni’n-Nevâzır, s. 199. Rûm 30/41:  ِظَهَرَ الْفسََادُ فِي الْبَرِِّ وَالْبَحْر. Bkz. İbnü’l-

Cevzî, Nüzhetü’l-A`yüni’n-Nevâzır, s. 199; Fîrûzâbâdî, Besâ’iru Zevi’t-Temyîz, s. 225. 



128 
 

Bu üçünde hemfikir olan İbnü’l-Cevzî (ö. 597/1201) ile Fîrûzâbâdî (ö. 817/1415), bir 

sonraki maddede ihtilaf etmişlerdir:  

 

- Tatlı ve acı su.1257 

- Fâris ve Rûm denizleri.1258   

 

Zikredilen ilk vecihle ilintili olarak dipnotta sıralanan örnek ayetler arasından,  َُحَتهَٓى ابَْلغ

 ile aslında neyin kastedilmiş olabileceğine الْبَحْرَيْنِ  seçilmiştir. Ayette geçen مَجْمَعَ الْبَحْرَيْنِ 

dair yapılan açıklamaların merkezinde, Fîrûzâbâdî’nin ayrı bir vecih olarak zikrettiği 

‘Fâris ve Rûm denizleri’ bulunmaktadır. İlaveten, ‘Fâris ve Rûm denizleri’ vechine 

örnek mahiyetinde serdedilen ayette, الْبَحْرَان den muradın bu iki deniz olduğu söylense 

de, müfessirlerin çoğunluğu bunların muayyen birer deniz olmadıklarını, ancak ayetin 

kendi kendini tefsir ettiği şekilde tatlı ve acı sular olduklarını belirtirler.1259 Bu 

sebeplerden ötürü toplamda beş vücûh olmasına rağmen, İbnü’l-Cevzî’nin 

sınıflandırmasına tâbi olunup dört ayet incelenecektir.  

 

حْرُ البَ   bağlamında ele alınan bu dört ayetin akabinde,  ر –ح  –ب  / Be – Ha – Ra kökünden 

müştâk olup Kur’ân’da geçen diğer bir kelime daha ele alınacaktır: بَحٖيرَة (Bahîre).1260  

 

4.1.1.1. Kehf 18/60: مَجْمَعَ الْبحَْرَيْنِ اوَْ امَْضِيَ حُقبُا   وَاذِْ قَالَ مُوسٰى لِفتَٰيهُ لََا ابَْرَحُ حَت اى ابَْلُغَ   

 

Kehf yahut Ashâbu’l-Kehf Sûresi, Mekke döneminde Gâşiye Sûresi’nden sonra nüzûl 

edilmiş olup, Mushaf tertibinde ise İsrâ Sûresi’nden sonra gelmektedir.1261 İsrâ 

Sûresi’nin ilk ayetinde, Mekkeli müşriklerin madde (tabiat) kanunlarını delip geçen 

olağanüstü bir olay olması hasebiyle inkâr ettikleri isrâ hadisesinin zikredilmesini 

müteakip, 22.ayetten1262 itibaren bir takım emir ve yasaklar sıralanmıştır. 39.ayete1263 

gelindiğinde ise Allah Hz. Peygamber’e (sav.), bunların ona (sav.) mahsus olarak 

                                                           
1257 Rahmân 55/19:  ٍِۙمَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يلَْتقَِياَن. Bkz. İbnü’l-Cevzî, Nüzhetü’l-A`yüni’n-Nevâzır, s. 199.  
1258 Fâtır 35/12:    ائِـغ  شَرَابهُُ وَهٰذاَ مِلْح  اجَُاج -Bkz. Fîrûzâbâdî, Besâ’iru Zevi’t .وَمَا يسَْتوَِي الْبَحْرَانِِۗ هٰذاَ عَذْب  فرَُات  سََٓ

Temyîz, s. 225.  
1259 Fîrûzâbâdî, Besâ’iru Zevi’t-Temyîz, s. 225. 
1260 Mâide 5/103:  َالْكَذِبََؕ وَاكَْثرَُهُمْ لَ  يَعْقِلوُن ِ ائِبةٍَ وَلَ وَصٖيلةٍَ وَلَ حَامٍٍۙ وَلٰكِن  ال ذٖينَ كَفَرُوا يَفْترَُونَ عَلَى اللّٰه ُ مِنْ بَحٖيرَةٍ وَلَ سََٓ  مَا جَعَلَ اللّٰه
1261 Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd, Rûhu’l-Me`ânî fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-`Azîm ve’s-Seb`i’l-Mesânî, c. 15, 

30 c. (İdâretü’t-Tıbâati’l-Münîriyye), s. 199; Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, 

sad. İsmail Karaçam-Emin Işık-Nusrettin Bolelli-Abdullah Yücel, c. 5, 10 c. (İstanbul: Azim Dağıtım), 

s. 335.  
 ﴿٢٢﴾ ... كُلُّ ذٰلِكَ كَانَ  سَيِّئِهُُ عِنْدَ رَبِِّكَ مَكْرُوها  ﴿٣٨﴾ 1262

ِ الِٰها  اٰخَرَ فَتقَْعدَُ مَذْمُوما  مَخْذوُل ً۟   لَ تجَْعَلْ مَعَ اللّٰه
ِ الِٰها  اٰخَرَ  فَتلُْ قٰى ف۪ي جَهَن مَ مَلوُما  مَدْحُورا  ﴿٣٩﴾ 1263  وَلَ تجَْعَلْ مَعَ اللّٰه

ى الِيَْكَ رَبُّكَ مِنَ الْحِكْمَةِ  ا اوَْحَٰٓ  ذٰلِكَ مِم َٓ



129 
 

verilen hikmetlerden olduğunu belirtmiştir. Kehf Sûresi’ne baktığımızda da, insanın 

tam manasıyla aklını erdiremeyeceği, sadece cüz’î miktarda kavrayabileceği 

hadiselerin yer aldığı dört adet kıssa bulunmaktadır: Ashab-ı Kehf, (iki) bahçe 

sahipleri, Hızır ile Hz. Musa ve Zülkarneyn. İsrâ ve mi`râc hadiseleri ile aynı minvalde 

olan bu kıssaların ardındaki hakikatler gözler önüne serilerek, beşerin farkına 

varamadığı, idrak edemediği ama aslında belki de her an vuku bulan olağandışı 

olayların varlığına dikkat çekilmiştir.1264 Bu kıssalardan iki tanesi, sûrenin meşhûr 

sebeb-i nüzûl rivayetinde yer alan üç sorudan ikisinin cevabı niteliğindedir. 

 

Mekke müşriklerinden Nadr b. Hâris, Kureyş’in zenginlerinden olup ticaret amaçlı 

Hîre’ye ve İran’a gidip gelirdi. Bu seyahatleri esnasında orada(kilerde)n Rüstem ve 

İsfendiyar hikayelerini öğrenmişti. Hz. Peygamber (sav.) bir topluluk içine girip 

oturduğu zaman, onlara Allah’tan ve önceki kavimlerin başlarına gelenlerden 

bahsederdi. Sohbeti bitince topluluğun yanından ayrılırdı, ancak bu sefer de Nadr b. 

Hâris hemen insanların yanına gider, kendisinin daha güzel şeyler söyleyeceğini iddia 

eder ve İran krallarının efsaneleri anlatmaya başlardı. Daha sonra Kureyşliler, onu ve 

beraberinde Utbe b. Mu`ayt’ı Medine’deki yahudi âlimlerin yanına gönderdiler ki Hz. 

Peygamber’in (sav.) durumu hakkında bilgi alsınlar. Neticede Yahudi âlimleri, Hz. 

Peygamber’e (sav.) sorulması için üç adet soru sıraladılar ve eğer gerçekten Allah’ın 

resûlü ise bunları cevaplayabileceğini, aksi halde aslında onun peygamber olduğunu 

uyduran birisi olduğunu söylediler: Asırlar evvel gidip kaybolan gençlerin hali, 

Dünya’nın doğusuna da batısına da giden seyyahın hadisesi ve rûhun mahiyeti.1265 Bu 

                                                           
1264 İbnü’z-Zübeyr es-Sekafî el-Gırnâtî, el-Burhân fî Tenâsübi Süveri’l-Kur’ân, thk. Muhammed 

Şa`bânî, (Mağrib: Vizâratü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1410/1990), s. 248.  
1265 Rivayetin tamamı için bkz. Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb/Tefsîru’l-Kebîr, 3. bs., c. 21, 32 c. 

(Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 1420), s. 391-392; İbnü’z-Zübeyr, el-Burhân, s. 249; Celâlüddîn 

es-Süyûtî, Esrâru Tertîbi’l-Kur’ân, (Dârü’l-Fazîlet), s. 105; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 199; Elmalılı, Hak 

Dini, s. 335-336.  

Ne Sahîhayn’da ne de Kütüb-i Sitte’de yer almayan bu meşhûr sebeb-i nüzûl rivayeti, Muhammed b. 

İshak (ö. 151/768) tarafından es-Sîretü’n-Nebeviyye adlı eserinde aktarılmıştır. Bkz. İbnü’z-Zübeyr, el-

Burhân, s. 249.  

Elmalılı, bu rivayetin hadis usûlü açısından delil olarak gösterilmeye uygun bir haber olmadığını 

söylemiş ve altı tane gerekçe sıralamıştır: Seneddeki tanınmayan ravinin varlığı, bu rivayetin 

Sahîhayn’daki Abdullah b. Mes`ûd tarikiyle gelen ‘rûh’ ile alakalı rivayetlere aykırı olması, Hz. İsa’yı 

kabul etmeyen yahudi âlimlerinin Hıristiyanlık tarihinde geçmekte olan Ashâb-ı Kehf gençlerinin 

kerametini delil olarak sordurtması, Kehf Sûresi’nin nüzûlunun sebebi addedilen üç sorudan biri olan 

‘rûh’ a başka bir sûrede değinilmesi, ayetlerde geçen   ِوح لْقَرْنيَْنِ  اوَيسَْـَٔلُونَكَ عَنْ ذِي  ve وَيَسْـَٔلوُنَكَ عَنِ الرُّ  

ibarelerinden ‘rûh’ ve Zülkarneyn ile alakalı soru sorulduğu açıkça anlaşılırken Ashab-ı Kehf kıssasına 

girişte böyle bir şeye rastlanılmaması ve son olarak da Kehf Sûresi’nin 6.ayeti ( ارِهِمْ فلََعلَ كَ بَاخِـع  نَفْسَكَ عَلَٰٓى اٰثَ 

 baz alınarak burada üzüntüden dolayı bir azarlamanın var olduğunun söylenmesi (اِنْ لمَْ يؤُْمِنوُا بِهٰذاَ الْحَد۪يثِ اسََفا  

ancak bunun hakikatte bir irşad ve takviye olması. Bkz. Elmalılı, Hak Dini, s. 337-338.  



130 
 

üç sorudan ilk ikisi Kehf Sûresi’nin başında ve sonunda beyan edilmiştir: Ashâb-ı Kehf 

ve Zülkarneyn kıssaları. Son soru ise, İsrâ Sûresi’nin 85.ayetinde1266 Allah’a isnad 

edilerek cevaplandırılmıştır.1267  

 

Mezkur ayette, Allah’ın yahudilere hitaben dile getirmiş olduğu   َا اوُ۫ت۪يتمُْ مِنَ الْعِلْمِ الِ  قَل۪يل  وَمََٓ

ibaresindeki hakikatin, Kehf Sûresi’nde bahsi geçen Hızır ile Musa kıssasında daha 

açık ve net bir şekilde işlenmiş olduğu görülmektedir. Hadis-i Şerîf’te de geçtiği üzere, 

İsrâ 17/85.ayet nüzûl olduğunda Yahudiler, kendilerine içerisinde her şeyin bilgisinin 

(hakikatinin) bulunduğu Tevrat’ın verildiğini söylediler. Bunun üzerine Kehf 18/109 

ayet1268 nâzil oldu.1269  

 

Hızır ile Musa kıssası, başlı başına bir kıssa olmasının yanı sıra kendisinden önce 

zikredilen Ashâb-ı Kehf ile (iki) bahçe sahiplerinin kıssalarından da tamamen 

bağımsız değildir, bilakis onları destekleyici mahiyettedir. Mekke’nin kafir zenginleri, 

mallarının, evlatlarının ve taraftarlarının çokluğuyla Müslüman fakirlere karşı 

övünüyorlar, onları küçümsüyorlardı. Sûrenin ikinci kıssasında, İsrail oğullarından 

bahçe sahibi iki kardeş misali vasıtasıyla ‘üstünlüğün mal veya mülk ile değil, ancak 

Allah’a itaat ve ibadet ile olduğu’ mesajı verilmektedir. Hz. Musa’nın, kendisine 

bahşedilen onca lütuf karşısında fahretmeyip ilim elde etme amacıyla Hızır’a (a.s) tabi 

olmayı talep etmesi ve tevazu göstermesi, bu türden bir muamelenin tekebbürden daha 

hayırlı olduğunu göstermektedir. Ashâb-ı Kehf kıssası ile olan bağlantısına gelince, 

meşhûr sebeb-i nüzûl rivayetinde geçtiği üzere müşrikler Hz. Peygamber’in (sav.) 

                                                           
Fahreddin er-Râzî’nin İsrâ 17/85.ayetin nüzûluna sebep olan hadiseyi aktardığı rivayette, yahudi 

âlimleri Hz. Peygamber’in nübüvvetinin hak oluşunu ‘rûh’ ile alakalı soruya cevap vermemesine, bu 

soru karşısında susmasına bağlamışlardır. Bunun akabinde Râzî, bazı kimselerin bu meşhûr rivayeti 

birkaç yönden eleştirdiğini belirtmiş ve hepsini sıralamıştır. Bkz. Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, 

s. 392. 
ا اوُ۫ت۪يتمُْ مِنَ الْعِلْمِ اِ ل  قلَ۪يلَ   1266 ي وَمََٓ وحُ مِنْ امَْرِ رَبِّ۪ وحِ  قلُِ الرُّ  وَيسَْـَٔلوُنَكَ عَنِ الرُّ
1267 Âlûsî, ‘rûh’ mevzusunun İsrâ Sûresi kapsamında ele alınmasının sebebini hem ‘rûh’ un hem de isrâ 

ve mi`râc hadiselerinin hakikatine ulaşmada beşer aklının yetersiz kalmasına bağlamaktadır. Ayrıca 

denilmiştir ki: İsrâ en yüce makama yükselişi kapsarken, rûh bu makamdan düşme halini 

barındırmaktadır. Bkz. Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 199.  
ي وَلَوْ جِئنَْا بِمِثلِْه۪ مَددَا   1268  قلُْ  لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِداَدا  لِكَلِمَاتِ رَبِّ۪ي لنََفِدَ الْبَحْرُ قبَْلَ انَْ تنَْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّ۪
1269 Süyûtî, Esrâru Tertîbi’l-Kur’ân, s. 106; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 199. İki sûre arasındaki şu ana 

kadar bahsedilen münasebetlere ilaveten:  

… İsrâ’ Sûresi’nin 104.ayeti,    خِرَةِ جِئنَْا بِكُمْ لَف۪يفا اءَ وَعْدُ الْٰ  Kehf Sûresi’nin 98-100 ayetleri ile şerh ,فاَِذاَ جََٓ

edilmiştir:  َۚاء ي جَعلَهَُ دكَ َٓ اءَ وَعْدُ رَبِّ۪ يۚ فاَِذاَ جََٓ  ﴿وَكَانَ وَعْ قاَلَ هٰذاَ رَحْمَة  مِنْ رَبِّ۪
 ًّ ي حَقا ﴾ وَترََكْناَ بَعْضَِهُمْ يَوْمَئِذٍ يَمُوجُ ف۪ي بَعْضٍ ٩٨دُ رَبِّ۪

ورِ فَجَمَعْنَاهُمْ جَمْعا ٍۙ ﴿ ﴾١٠٠ضا ٍۙ ﴿﴾ وَعَرَضْناَ جَهَن مَ يَوْمَئِذٍ لِلْكَافِر۪ينَ عَرْ ٩٩وَنفُِخَ فِي الصُّ  

… Hicr 15/98 ve Nasr 110/3.ayetlerde geçen  ْبِحَمْدِ رَبِِّكَ  فسََبِِّـح  ibaresindeki tesbîh ve tahmîd sıralaması, 

İsrâ’ Sûresi’nin başlangıcındaki ي ِ ال   ile Kehf Sûresi’nin ilk ayetindeki سُبْحَانَ ال ـذَ۪ٓ يالَْحَمْدُ لِِلّه ـذَ۪ٓ  ibarelerinde de 

görülmektedir. İlaveten, hem İsrâ’ Sûresi’nin son ayeti hem de Kehf Sûresi’nin ilk ayetinde tahmîd 

vardır. Bkz. Süyûtî, Esrâru Tertîbi’l-Kur’ân, s. 105-106; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 199.  



131 
 

nübüvvetinin hak oluşunu, kendisine yöneltilen soruların tamamını cevaplamasına 

bağlamışlardı. Ancak Fahreddin Râzî’nin de belirttiği gibi bu, önemli bir şey değildir. 

Allah tarafından seçilen bir nebî ve resûl oluşu, onun ‘olmuş, olan ve olacak her şeyi’ 

bilmesini gerektirmemektedir ki bunu da Hz. Musa’nın Allah’ın emri ile Hızır’ın (a.s) 

yanına gidip ondan ilim talep etmesi hadisesinde açıkça görmekteyiz.1270    

 

Rivayet1271 edildiğine göre, Hz. Musa İsrâiloğullarına hitap ettiği bir esnada kendisine 

“İnsanların en bilgilisi kimdir?” diye soruldu. Buna cevaben “Ben.” deyince, Allah, 

ilmi kendisine nispet etmediği için Hz. Musa’yı kınadı. Diğer rivayette, Hz. Musa’ya 

“Yeryüzünde senden daha bilgili birisi daha var mı?” diye soruldu ve Hz. Musa bunu 

“Hayır.” diye cevapladı.1272 Allah, Hz. Musa’ya ondan daha bilgili bir kulunun 

                                                           
1270 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 477. 
1271 Buhârî, Müslim, Tirmizî, Nesâ’î, İbn Cerîr, İbnü’l-Münzir ve İbn Ebî Hâtim tarafından aktarılan iki 

rivayet.  Bkz. Celâlüddîn es-Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr fi’t-Tefsîr bi’l-Me’sûr, c. 5, 8 c. (Beyrut: 

Dâru’l-Fikr), s. 409-412. 
1272 Müslim’in (r.anh) naklettiği bir başka rivayette, Hz. Musa kavmine hitap ederken “Yeryüzünde 

benden daha bilgilisi yoktur” demiştir. Bkz. Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 412. Diğer rivayetlerde:  

1) Hz. Musa, Beni İsrail’e hitap ettiği bir esnada içinden kendisine verilen bu ilmin bir benzerinin daha 

hiçbir kimseye verilmediğini, ondan daha bilgili bir kimsenin olmadığını geçirmiştir. Bkz. Süyûtî, ed-

Dürrü’l-Mensûr, s. 415, 417.  

2) Hz. Musa ve İsrâiloğulları, Kıptîlerin helak olmasından sonra Mısır’a hâkim olunca, Allah Hz. 

Musa’ya, İbrâhim 14/5.ayette de geçtiği üzere, ‘Allah’ın onlara yaşattığı güzel günleri hatırlatmasını’ 

buyurdu. Bunun üzerine Hz. Musa kavmine hitap etmeye başladı ve Allah’ın onlara verdiği nimetlerden, 

bahşettiği lütuflardan bahsettiği esnada Benî İsrâil’den bir adam Hz. Musa’ya “Yeryüzünde senden daha 

bilgili birisi daha var mı?” diye sordu. Hz. Musa da “Hayır.” şeklinde cevap verince, Allah, Cebrail (a.s) 

yolladı ve buyurdu ki: “İlmimi nereye koyduğumu nereden bileceksin?” Yahut da, “Peki insanların en 

bilgilisi kimdir?” sorusuna “Ben.” diye cevap vermesi üzerine Allah, Hz. Musa’yı kınadı. Bkz. 

Zemahşerî, el-Keşşâf ̀ an Hakâ’iki Ğavâmizi’t-Tenzîl, 3. bs., c. 2, 4 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1407), s. 731; Nâsırüddîn el-Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, thk. Muhammed 

Abdurrahman el-Maraşlî, 1. bs., c. 3, 5 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 1418), s. 286; Ebû 

Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, thk. Sıdkî Muhammed Cemîl, c. 7, 10 c. (Beyrut: 

Dâru’l-Fikr, 1420), s. 199; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 418; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 313.  

3) Hz. Musa, Allah’a “Hangi kulun senin indinde daha sevimlidir?”, “Hangisi en iyi hüküm verendir?” 

diye sorular sormuş, Allah da bunlara cevap vermiştir. Sıra, “En bilgili kulun kimdir?” sorusuna gelince 

Allah “Kendisine hidayet yolunu gösterecek ya da kendisini yanlıştan döndürecek bir tek kelimeye 

rastlama ümidiyle insanların ilmini edinip kendi ilmine ilave etmek isteyen kişidir.” buyurmuştur. 

Bunun üzerine Hz. Musa Allah’tan, eğer kendisinden daha bilgili bir kul varsa onun yerini kendisine 

göstermesini niyaz etmiştir. Bkz. Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 731-732; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-

Gayb, s. 478; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 286; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 419; 

Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 313; Elmalılı, Hak Dini, s. 367. 

4) Hz. Musa, kendisine levhaların verildiği ve Allah’ın onunla vasıtasız konuştuğu esnada Allah’a 

“Benden daha faziletli ve bilgili bir kulun daha var mı?” şeklinde bir soru sordu. Bkz. Fahreddîn er-

Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 478. 

5) Hz. Musa, kendisine bahşedilen onca ilimden sonra, yeryüzünde kendisinin bir benzerinin daha 

olmadığını zannetti. Bkz. Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 478. 

İkinci maddeyle alakalı olarak İbn Atiyye “Hz. Musa ve kavminin Mısır’a hâkim oldukları malumatını, 

bu sözün dışında başka bir yerde görmedim. Bu, Hz. Musa’nın, cebbâr kavmin diyarının fethinden önce 

Tîh imtihanı esnasında öldüğü bilgisiyle de çelişmektedir.” diyerek itiraz etmiştir. Bkz. Ebû Hayyân, 

el-Bahru’l-Muhît, s. 199. 



132 
 

olduğunu ve bu kulun da مجمع البحرين’de1273 bulunduğunu vahyetti. Hz. Musa, bu kişiyi 

bulduğuna delalet etmesi için Allah’tan bir alamet istediğinde, Allah şöyle buyurdu: 

“Yanına azık olarak alacağın حوت’u kaybettiğin yerde kulumu bulacaksın.” Diğer 

rivayette حوت, ölü olarak vasıflandırılmıştır. Sonra, Hz. Musa yanına Yûşa‘ b. Nûn’u 

da alarak yola çıktı ve الصخرة’ya1274 kadar geldiler. Burada uyudukları esnada, حوت 

çantanın içinde çırpındı, zıpladı ve nihayetinde denize düştü. Süfyân (r.anh), 

“İnsanların iddia ettiğine göre, الصخرة nun ya(kı)nında عين الحياة vardır. Suyunun isabet 

ettiği ne varsa hemen dirilir.” demiştir. Tekrardan yola çıktıklarında, bir noktada Hz. 

Musa Yûşa‘ b. Nûn’dan azıklarını getirmesini istedi. Mezkur azığın yerinde 

olmadığını fark etmelerinin üzerine, izlerini takip edip geri döndüler ve الصخرة’ya1275 

vardılar. Diğer rivayette Hızır’ı كبد البحر’da buldular. 1276  

 

 لَ أزَُولُ  ile ilgili yapılan açıklamaların temelinde bu ifadenin bu siyakta لََٓ ابَْرَحُ 

(ayrılmayacağım) manasında mı yoksa  ُلَ أزََال (devam edeceğim) anlamında mı 

kullanılıp kullanılmadığı vardır.  

 ’yani ‘… ulaşana kadar yürümeye, yolculuk etmeye devam etme ,1277 لَ أزََالُ  -

manasındadır.  ُلَ أزَُول manasında olması imkansızdır çünkü hem ‘mekanı 

                                                           
Âlûsî, tefsirinde Sahîhayn’daki ve üçüncü madde kapsamında zikredilen rivayetleri aktardıktan sonra, 

bu rivayetlerin olayın Mısır’da yahut da başka bir mekânda vuku bulduğuna delalet etmediğini 

belirtmiştir. Akabinde de bunun istisnası olarak ikinci madde çerçevesinde yer verdiğimiz rivayeti ve 

İbn Atiyye’nin yapmış olduğu itirazı aktarmıştır. Bkz. Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 313.  

Fahreddin er-Râzî, beşinci maddede verilen rivayetin bir benzerini tefsirinde zikrettikten sonra, usûl 

âlimlerinin bu türden bir rivayeti zayıf addettiklerini belirtmiştir. Çünkü peygamberler, Allah’ın ilminin 

sonsuz olduğunu ve mahlukatınınkinin de sınırlı olması gerektiğini bilmelidirler. Bkz. Fahreddîn er-

Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 478. 
1273 Diğer rivayetlerde: عند الصخرة التي عندها العين ;ساحل البحر. Bkz. Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 417, 419. 

-Bkz. Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l .جزائر البحر .Bkz. Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 732 .على الساحل عند الصخرة

Gayb, s. 478.  
1274 Diğer rivayetlerde: الصخرة على ساحل البحر; Hızır’ın da su içtiği العين. Bkz. Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, 

s. 416, 417. 
1275 Diğer rivayetlerde: الصخرة’ya varmalarından sonra Hz. Musa حوت un denizde açtığı yolu takip etti, 

suyun üzerinde yürüdüler ta ki  من جزائر العربجزيرة  a varıncaya kadar. Orada Hızır’ı buldular. Bkz. 

Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 416, 419. 
1276 Vâhidî, el-Vasît fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-Mecîd, thk. Şeyh Âdil Ahmed Abdülmevcûd-Şeyh Alî 

Muhammed Muavvid-Dr. Ahmed Muhammed-Dr. Ahmed Abdülğanî el-Cemel-Dr. Abdurrahman 

`Uveys, 1. bs., c. 3, 4 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1994), s. 156; Süyûtî, ed-Dürrü’l-

Mensûr, s. 411. 
وَال ifadesinin aslının لَ أزََالُ  dan gelir. Tıpkı الْبَرَاح ibaresinin aslı لَ أبَْرَحُ  1277  لَ أبَْرَحُ  .dan gelmesi gibi الز 

ifadesinin manası “Kalıyorum.” dur. Çünkü الْبَرَاح kelimesi olumsuzdur. Başına bir de  َل olumsuzu 

gelince, iki olumsuzdan ortaya olumlu bir mana çıktı. Bundan hareketle  ُلَ أزََالُ وَلَ أبَْرَح ifadeleri süreklilik, 

devam ve sebat ifade eder. Bkz. Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 479.  

Araplar indinde  ُ  hepsi birdir, aynıdır. Bunlarda ret manası bazen zahiren لَ أبَْرَحُ وَلَ أزََالُ وَلَ أنَْفَكُّ وَلَ أفَْتأَ

bazense muzmer olarak görülmektedir. Zahir olana örnek olarak, Hûd 11/118: ة  وَ  اءَ رَبُّكَ لجََعَلَ الن اسَ امُ  لَوْ شََٓ

 .ayetleri verilebilir فَمَا زَالتَْ تلِْكَ دعَْوٰيهُمْ  :Enbiyâ 21/15 ,وَلَ يَزَالُ ال ذ۪ينَ كَفَرُوا :Ra`d 13/31 ,وَاحِدةَ  وَلَ يَزَالوُنَ مُخْتلَِف۪ينٍَۙ 

Aynı şekilde  ُلَ أبَْرَح. Muzmer olana örnek olarak da, Yûsuf 12/85.ayet:  َا تذَْكُرُ يوُسُف ِ تفَْتؤَُُ۬  .söylenebilir قاَلوُا تاَلِلّه

Yani, zahirde ا  .manasındadır. Bkz. Ferrâ, Yahyâ b. Ziyâd, Me`âni’l-Kur’ân, thk لَ تفَْتأَ olsa da aslında تفَْتؤَُُ۬



133 
 

terk etmeme’ manası olmadığı gibi hem de bulunduğu yerden ayrılmaz, 

orayı terk etmez ise o zaman yeryüzünde de yol kat edemez. Çünkü, Hz. 

Musa’ya Hızır ile o mekânda buluşması vaat edilmişti.1278  

İkamet manasına Yûsuf 12/80.ayet örnek verilebilir:  ْذنََ فَلَنْ ابَْرَحَ الْرَْضَ حَتهى يَأ

ي ي ابََ۪ٓ   .لَ۪ٓ

 Eğer  ُلََٓ ابَْرَح burada nâkıs fiil konumundaysa o zaman haberi nerede? 

Haberinin hazfedilmesi caiz midir?  

Nakıs fiillerde haberin hazfedilmesi durumu çok nadirdir. Hazfedildiği 

takdirde de bu genellikle şiir(ler)de1279 görülmüştür.  

Ayette  ُلََٓ ابَْرَح ibaresinin haberi hazfedilmiştir ancak var olan hal 

karinesine (sefere yönelme) ve akabinde gelen  َُحَتهَٓى ابَْلغ ibaresine (amaç, 

gaye, varılacak yer) binaen burada ‘yürüme, yol alma, gitme’ 

manalarının olması münasiptir.  

Zemahşerî, buradaki ifadenin aslının  َغَ لُ ى أبْ ت  ي حَ يرِ سِ مَ  حُ رَ بْ يَ  ل  olabileceği 

şeklinde bir yorumda bulunmuştur. O halde, haber  َغَ لُ ى أبْ ت  ح  ifadesi olur. 

يرسِ مَ   kelimesi hazfedildiği için, muzâfun ileyh (ي)  َيرسِ م  kelimesinin 

yerine geçer ve neticede fiil gâib siygasından mütekellim siygasına kalb 

olur. Her ne kadar Zemahşerî bu yorumu ince ve hoş bulsa da Âlûsî 

beğenmemiştir.1280  

  .yani ayrılmayacağım manasındadır ,لَ أزَُولُ  -

 Ulaşıncaya kadar üzerinde bulunduğum durumdan ayrılmayacağım.1281  

 Senden ayrılmayacağım, seninle yolculuk edeceğim.1282 

“O vaat edilen yere ulaşana kadar seninle yolculuk etmekten 

ayrılmayacağım.” Mâtürîdî, burada sanki bir gizliliğin olduğuna işaret 

etmiştir. Kölenin efendisine, onun hacetini giderirken “Ben giderim, 

ben yaparım.” demesi gibi, sanki genç de Hz. Musa’ya böyle demiş, Hz 

                                                           
Ahmed Yûsuf en-Necâtî – Muhammed Ali en-Neccâr – Abdülfettâh İsmâîl eş-Şelebî, 1. bs., c. 2, 3 c. 

(Mısır: Dâru’l-Mısriyye li’t-Te’lîf ve’t-Terceme), s. 154.  
1278 Ferrâ, Me`âni’l-Kur’ân, s. 153; Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, thk. Abdulcelîl Abduh Şelebî, 

1. bs., c. 3, 5 c. (Beyrut: Âlemül-Kütüb, 1408/1988), s. 298; Mâverdî, Tefsîru’l-Mâverdî/en-Nüket ve’l-

`Uyûn, thk. Seyyîd b. Abdülmaksûd b. Abdürrahîm. c. 3, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye), s. 323. 
1279 Ferezdak’a (ö. 114/732) ait bir beyitte şöyle geçmektedir:  فما برحوا حتى تهادت نساؤهم ... ببطحاء ذي قار

 .Bkz. Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 198; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 311 .عياب اللطائم
1280 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 731; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 198-199; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 

311-312. 
1281 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 731; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 479. 
1282 Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 322.  



134 
 

Musa olmadan o mekâna gitmeye kalkışmış, ve bunun üzerine Hz. 

Musa da ona “Seni yalnız bırakmayacağım, senden ayrılmayacağım ve 

seninle geleceğim.” demiştir.1283 

 

بْرَحُ لََٓ اَ   ifadesiyle ilgili yapılan açıklamalardan yola çıkarak bu yolculuğun uzun bir 

zaman aralığını kapsadığını anlamaktayız. Bu çıkarımı hem destekleyici hem de bu 

zaman zarfının ne kadar olduğuna dair açıklayıcı olması mahiyetindeki   حُقبُا kelimesinin 

neye delalet ettiği ile alakalı müfessirler demişlerdir ki: Kays1284 veyahut da Kureyş 

lehçesinde ‘sene’; 80 yıl; zaman; 70 yıl; dehr; gayr-ı mahdûd, müphem zaman; 

seneler;1285  ِمَجْمَع الْبَحْرَيْن  yi geçtiğini kesin bir şekilde bilene, bundan emin olana kadarki 

süre.1286   

 

Kur’ân’da بَحْرَيْن kelimesi, biri بَحْرَان şeklinde olmak üzere beş ayette1287 geçmektedir. 

Ancak  ِمَجْمَع الْبَحْرَيْن terkibi sadece Kehf Sûresi’nde bulunmakla beraber, diğer dört 

ayetin Hızır ile Hz. Musa kıssasındaki buluşma noktası ile bir alakaları yoktur. 

Terkipteki ilk kelime ile başlayacak olursak, Fîrûzâbâdî,  ُالجَمْع kelimesinin Kur’ân’da 

30 vücûh üzere geçtiğini söylemiştir. Bunlardan bir tanesi de ‘ilim talebi ve hikmetin 

bir araya gelmesi’ dir:   حَتهَٓى ابَْلغَُ مَجْمَعَ الْبَحْرَيْنِ  اوَْ امَْضِِيَ حُقبُا  ve بَلغََا مَجْمَعَ بيَْنِهِمَا .
1288 ‘Buluşma 

yeri (المُلْتقَ ى)’ manasındaki مَجْمَع kelimesinin,  ُجَمَعَ يَجْمَع kavlinin mastarı olduğunu 

söylense de, Âlûsî onun daha çok ism-i mekân olduğu kanaatindedir.1289 

 

Terkipte geçen الْبَحْرَيْن kelimesi ile alakalı olarak âlimler burada iki denizin mi; bir 

nehrin ve bu nehrin döküldüğü gölün veya denizin mi; yoksa iki nehrin birleşip 

döküldüğü denizin mi kastedildiğini sorgulamışlardır. İlerleyen dönemlerde, 

günümüzde bir ülkenin ismi olan الْبَحْرَيْن ile, ‘İslam öncesi ve İslam’ın zuhur ettiği ilk 

dönemlerdeki Doğu Arabistan’ mı yoksa ‘Hint Okyanusu denizi sahilinde Basra ile 

Umman arasında birçok ülkeyi kapsayan bir kıta’ mı kastedilmiştir diye sual ederek 

                                                           
1283 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî/Te’vîlâtu Ehli’s-Sünne, thk. Mecdî Bâsellûm, 1. bs., c. 7, 10 c. (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1426/2005), s. 190. 
1284 Ferrâ, Me`âni’l-Kur’ân, s. 154. 
1285 Ebû Ca`fer en-Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ali es-Sâbûnî, 1. bs., c. 4, 6 c. (Mekke: 

Câmi`atü Ümmü’l-Kurâ, 1409), s. 264-265; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 200; Âlûsî, Rûhu’l-

Me`ânî, s. 312-313. 
1286 Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 200.  
1287 Kehf 18/60, Furkân 25/53, Neml 27/61, Fâtır 35/12 ve Rahmân 55/19.  
1288 Fîrûzâbâdî, Besâ’iru Zevi’t-Temyîz, s. 391-392.  
1289 Taberî, Muhammed b. Cerîr, Câmi`u’l-Beyân `an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, thk. Dr. Abdullah b. 

Abdulmuhsin et-Türkî, 1. bs., c. 15, 26 c. (Dâru Hicr, 1422/2001), s. 308; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 312. 



135 
 

ihtimal dairesini iyice genişletmişlerdir. Ayrıca, bunların birleştiği nokta da tespit 

edilmeye çalışılmıştır. ‘Boğaz’ mı yoksa ‘dar bir dil’ mi? Hem ayette hem de 

rivayetlerde geçen الصخرة den yola çıkarak bugünkü bilindiği haliyle Kudüs’teki 

Sahratullah mı?1290 Görüldüğü üzere, ayette, sayılan ihtimalleri doğrulayacak kesin bir 

delalet bulunmadığından dolayı, ilk dönemden günümüze kadar birçok muhtelif fikir 

serdedilmiştir. Bu görüşler şunlardır:  

 

- Rûm ve Fâris denizleri. (Bugünkü adlarıyla sırasıyla Akdeniz ile Hint 

Okyanusu) 

Hz. Musa’nın Hızır’ı bulduğu yer de bu ikisinin birleştiği konumdur.1291 

Taberî’nin dediğine göre yeryüzünde suyu buradakinden daha fazla olan 

bir başka mekân daha yoktur.1292 

- Rûm denizi ile Kulzüm denizi. (Bugünkü adlarıyla Akdeniz ile Kızıldeniz)  

Bu bilgi doğrultusunda o zaman buluşma noktası Mısır’ın kuzeydoğusunda 

Süveyş Kanalı’nın geçtiği Timsah Gölü (بحيرة التمساح) ile Acı Göller 

ة)  olur. Yahut da Kızıldeniz’de Akabe Körfezi ile Süveyş (البحيرات المُر 

Körfezi’nin birleştiği noktadır.1293  

- Tatlı deniz ile acı deniz. 

Bu ikisinin birleştiği yer, Mağrib cihetindeki yeşil bir adadır.1294  

- Kulzüm denizi ile Mavi deniz (بحر الْزرق). 

- Azerbaycan tarafındaki ‘Kürr ve Ress’ nehirleri.1295 

- Azerbaycan'ın ötesinde Fâris topraklarında kuzeyden güneye Atlas 

Okyanusu’ndan çıkan bir kol.1296 

                                                           
1290 Elmalılı Muhammed Hamdi, söze önce ‘boğaz’ ihtimaliyle başlar, hatta Sebte (yani Cebelitarık) 

Boğazı ile alakalı rivayetten bahseder. Ancak daha sonra ‘Fâris ve Rum denizleri’ rivayetlerine binaen 

‘boğaz’ değil de ‘Süveyş kanalının açıldığı dar bir dil’ olması gerektiğini belirtir. Ayette geçen الْبَحْرَيْن 

kelimesinin özel isim olması ihtimaline de değinir, lakin bir sonraki ayette geçmekte olan  ِمَامَجْمَعَ بيَْنِه  

terkibideki tesniye zamirinin varlığına dikkat çekerek bu ihtimali çürütür. Bkz. Elmalılı, Hak Dini, s. 

367-368.  
1291 Ferrâ, Me`âni’l-Kur’ân, s. 154; Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 308-309; Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 

263; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 322; Vâhidî, el-Vasît, s. 157; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 731; 

Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 479; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 286; Ebû 

Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 199; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 422; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 312. 
1292 Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 322. 
1293 Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 264. 
1294 Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 200; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 312. 
1295 Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 312. 
1296 Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 199. 



136 
 

- Fas’ın kuzeybatısındaki tarihî bir şehir olan Tanca.1297  

- İfrîkıyye (Orta Çağ’da Mağrib’in doğusu, bugünkü Tunus ve civarı)1298 

- Hz. Musa ile Hızır, bir diğer rivayette de Hz. İlyas ile Hızır.  

Hz. Musa zahirî ilmin denizi, Hızır da batınî ilmin denizi idi. Bu ikisinin 

buluşması, iki denizin birleşmesidir.1299  

  

Neticede,  ِمَجْمَع الْبَحْرَيْن nin mahiyeti ve net konumuyla alakalı kesin olan tek bir şey var 

ki bunu da, terkiple alakalı açıklamaları yaparken yukarıda zikrettiğimiz ihtimallere 

hiç yer vermeden, direkt “(Burası) Hz. Musa’ya Hızır ile buluşması vaat edilen 

mevzidir.”1300 diyen Zeccâc’ın tefsirinde görüyoruz.  

 

 Değerlendirme 

Birinci Aşama: 

Ele almakta olduğumuz ayette,  ِمَجْمَع الْبَحْرَيْن terkibine ilaveten,  ح –ر  –ب  / Be – Ra – 

Ha kök harflerinden müştak olan ibare de yer almaktadır:  ُلََٓ ابَْرَح. Daha önce geçmesi 

hasebiyle, evvela mezkur ibare değerlendirilecek olup, sonrasında asıl kök harf 

grubumuz altında yer alan kelimeye odaklanılacaktır.  

 

Ayetin sebeb-i nüzûlü kapsamında aktarılan rivayetleri göz önünde 

bulundurduğumuzda, Hz. Musa’nın, sahip olduğu ilmin Allah’tan vârid olduğunu 

bilmekle beraber, yeryüzündeki sair yaratılmışlara nazaran Allah’ın kendisine daha 

çok ilim bahşetmiş olduğuna inandığı; bir yandan, zannettiğinin aksine bir hakikatle 

karşı karşıya kalmasından ötürü şaşırdığı, diğer bir yandan ise, Allah’ın kınaması 

hasebiyle üzüldüğü ve mahcubiyet duyduğu; tüm bunlara rağmen, kendisine Allah 

nezdinden bir ilim lutfedilen bahsi geçen kuldan ilim talep edecek kadar da mütevazi 

ve azimli olduğu görülmektedir. Yanına aldığı genç ile birlikte, kendisinin dahi ne 

kadar sürede sonuna varacağını bilmediği, belki de aylarca sürecek bir yolculuğa 

çıkmıştır.   حُقبُا kelimesinin delalet ettiği mana çerçevesinde aktarılan görüşler, bu 

                                                           
1297 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 309; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 731; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 

199; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 423; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 312. 
1298 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 731; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 200; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 

423; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 312. 
1299 Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 322; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 479; Beyzâvî, 

Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 286; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 200; Âlûsî, Rûhu’l-

Me`ânî, s. 312. Zemahşerî, bunu ‘bidat tefsiri’nden addederken, Ebû Hayyân da ‘bâtıniye tefsiri’ne 

benzetmiştir. Bu görüş, Nişaburî Tefsiri’nde bile ret ve tenkit edilmiştir. Bkz. Elmalılı, Hak Dini, s. 368.  
1300 Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, s. 299.  



137 
 

çıkarım için burhan değeri taşımaktadır. Böyle bir halet-i ruhiye içerisindeyken  ُلََٓ ابَْرَح 

demesi, bununla ister ‘hedefe varana kadar devam etme’yi ister ‘üzere bulunduğu 

halden yahut yol arkadaşının yanından ayrılmama’yı kastetmiş olsun, zamansal açıdan 

ziyadeliğin göstergesi olmuştur.  

 

İlim talebi gayesiyle çıkılan yolculuğun uzun sürdüğü ancak bunun ne kadar bir 

zamana tekabül ettiğine, nerede başladığına, (الصخرة’ya varmaları, bir süre istirahat 

edip yola devam etmeleri ve sonrasında tekrar buraya dönmeleri müstesna) ve bu 

süreçte izlenen rotaya dair bir  malumat verilmemiştir. Her ne kadar varış noktasının, 

yani Hızır’ın bulunduğu mevkiinin nere olduğu vahyedilmiş olsa da, Hz. Musa, Hızır’ı 

bulduğuna dair Allah’tan bir alamet istemiştir. Bu bilgi ise, sözü edilen mahallin, yani 

جْمَع مَ  ,nin mekânsal açıdan ziyadeliğine delil olarak öne sürülebilir. Peki مَجْمَع الْبَحْرَيْنِ 

 terkibinde geçmekte olan iki denizden muradın ne olabileceği ile ilgili الْبَحْرَيْنِ 

serdedilen görüşlere nasıl bir yaklaşımda bulunmak gerekir? Aslında, aktarılan 

görüşlerden (bâtınî olan müstesna) hangisi tercih edilirse edilsin, her biri de mekânsal 

olarak ziyadeliğe delalet etmektedir. Peki, tercih etme noktasında, müreccah olanı 

diğerlerinden muhtelif kılacak olan fazladan bir malumat var mı? Yok. O zaman te’vîl 

yoluna gitmekte fayda olacaktır:  

 

Kehf Sûresi’nin önceki sûre ile olan münasebetlerinde ve dahilinde barındırdığı 

mevzularında, bunlardan hassaten Hızır ile Hz. Musa kıssasında, ‘Allah’ın ilminin 

sonsuzluğuna ve ilminden dilediğine dilediğini dilediği kadar bahşetmesine’ şahit 

olmaktayız. Meşhûr sebeb-i nüzûl rivayetinde, Hızır’ın Hz. Musa’ya (gemiye 

binmeden önce ya da gemiye bindiklerinde) dediği gibi: “Allah’ın sana ve bana 

bahşettiği ilim, şu gördüğün kuşun, bu denizden gagasıyla alabildiği suyun miktarı 

kadardır.” Burada Allah’ın sonsuz ilmi denize benzetilmiştir. Bize aktarılanlar 

doğrultusunda, Hz. Musa Hızır’ı bulduktan sonra, buluşma noktasından çok da 

uzaklaşmadan deniz yolculuğuna çıkmışlardır. O zaman, yolculuk yaptıkları deniz, 

terkipte geçen ‘mahiyetini ve konumunu tam bilemediğimiz’ الْبَحْرَيْن den birisidir. 

Allah’ın sonsuz ilminin, yolculuk yaptıkları bu denize benzetilmesinden elde edilecek 

çıkarım da, ‘bu denizin oldukça büyük, derin ve suyunun bol’ olmasıdır.  

 

 

 



138 
 

İkinci Aşama:  

Önceki aşamada, hem  ُلََٓ ابَْرَح ibaresinde hem de  ِمَجْمَع الْبَحْرَيْن terkibinde ziyadelik 

manasının yakalandığı istidlâl edilmiştir. Peki, ayeti tefsir etme sürecinde, mezkur 

ibare ve terkibin esasen ortak manayı ihtiva ettikleri telakki edilseydi bunun ne gibi 

bir tesiri olurdu? Ya da bir tesiri olur muydu?    

 

Hz. Musa  ُلََٓ ابَْرَح kelamı ile hangi manayı murad etmiş olursa olsun, sûrenin şümûl 

ettiği mevzular, ibarenin geçmekte olan ayetin bu insicâm içerisindeki konumu, sebeb-

i nüzûl ve kıssanın bilcümlesi ile alakalı rivayetler, Hz. Musa’nın haletiruhiyesi… vb. 

etmenler dikkate alındığında, ibarenin dahilinde barındırdığı ‘ziyadelik’ ortak 

manasından yola çıkılarak ayetin manası şu şekilde olur: “ ِمَجْمَع الْبَحْرَيْن ye varıncaya 

dek, durmaksızın, ne kadar süreceğini bilmediğim uzun bir müddet boyunca 

gideceğim, üzere olduğum bu hali yahut senin yol arkadaşın olmayı terk 

etmeyeceğim.”  

 

Varış noktası olan  ِمَجْمَع الْبَحْرَيْن terkibinde geçmekte olan iki denizin muazzam 

büyüklükte ve derinlikte olduklarının farz edilmesi, zikrolunan iki denizin mahiyeti 

hakkında bilgilendirici olsa da, konumuna dair böyle bir işlevinin olduğu söylenemez. 

Bundan ötürü, aktarılan ihtimaller arasından gene bir tercih yapılamamaktadır. Bu 

noktada denilebilecek tek şey, şayet Hz. Musa ile Hızır’ın bu iki denizden birinde 

yolculuk ettikleri kabul edilirse, muazzam büyüklükteki bir denizde yolculuk 

etmişlerdi. Lakin, buna binaen yolculuğun uzun sürdüğü şeklinde bir zanna da 

kapılmamak lazımdır. Nitekim bunu takviye edecek ek bir malumat mevcut değildir. 

O halde, ayeti anlamlandırma sürecinde ortak mananın hiçbir etkisi yok mu? Var. 

Kıssanın tamamının anlatıldığı rivayette, (gemiye binmeden evvel yahut bunun 

akabinde) Hızır Hz. Musa’ya, Allah’ın kendilerine lütfettiği ilim ile (üzerinde yolculuk 

etmekte oldukları ya da edecekleri) denizden kuşun gagasıyla aldığı su miktarı 

arasında bir teşbihte bulunmuştu. Bu noktadan hareketle, yolculuk edilen mahallin 

muazzam büyüklükte ve derinlikte bir deniz olması, Allah’ın ilminin ulviyetine 

beyyine vasfında addedilebilir.  

 

 

 

 



139 
 

4.1.1.2. Rahmân 55/19:   ِمَرَجَ الْبحَْرَيْنِ يلَْتقَِياَن 

 

Hz. Peygamber (sav.) tarafından 1301 عَ رُ وسُ  الْقرُْآن diye vasıflandırılan Rahmân 

Sûresi1302, Mushaf tertibinde ondan önce gelen ve kendisi gibi Mekkî bir sûre olan 

Kamer Sûresi ile birtakım ortak mevzulara değinmektedir: Kıyamet saati, cennet ve 

ehli, cehennem ve ehli. Allah, Kamer Sûresi’nin sonlarına doğru1303 “Daha doğrusu 

onlara vaat olunan asıl (azabın) vakti, o ‘saat’ tir. O saat (in azabı) daha belalı, daha 

acıdır.” buyurduktan sonra mücrimlerin1304 ve muttakîlerin1305 hallerini 

vasfetmektedir. Önceki sûrede icmâlen zikredilen bu mevzular, Rahman Sûresi’nde 

kapsamlı ve derinlemesine bir şekilde, gene bu icmâle uygun bir tertipte sıralanarak 

verilmiştir: Kıyametin acılığı vasfedilerek başlanmış ve sonra onun dehşetine işaret 

edilmiş (Rahmân 55/31-40), ardından da cehennem ateşi ve ehli (Rahmân 55/41-45) 

ile cennet ve ehli (Rahmân 55/46-78) tarif edilmiştir. Önceki sûrede mücmel bir 

şekilde zikredilen ibareler ile bu sûrede tafsilatlı bir şekilde şerh edilen ibareler 

arasında da bir uyum görülmektedir. Mesela, Allah Rahmân 55/41.ayette  ُيعُْرَف

 demiştir, ‘kafirler’ dememiştir. Çünkü, Kamer الْمُجْرِمُونَ بسِٖيمٰيهُمْ فَيؤُْخَذُ بِالن وَاصٖي وَالْقَْداَمِۚ 

54/47.ayette   ٍُاِن  الْمُجْرِمٖينَ فٖي ضَلََلٍ وَسُعر diye geçmektedir. Rahmân 55/46.ayette  َوَلِمَنْ خَاف

قَامَ رَبِِّهٖ جَن تاَنِۚ مَ   denmiştir ki bu takvanın ta kendisidir. Kamer 54/54.ayette geçen  َاِن  الْمُت قٖين

 ayetiyle ittifak halindedir.1306 فٖي جَن اتٍ وَنهََرٍٍۙ 

 

                                                           
1301 Hz. Ali’den gelen merfû` bir rivayete göre, Hz. Peygamber’in (sav.) şöyle dediğini işitmiştir: “Her 

şeyin bir süsü vardır ve Kur’ân’ın ziyneti (عروس الْقرُْآن) de er-Rahmân'dır.” Bkz. Celâlüddîn es-Süyûtî, 

ed-Dürrü’l-Mensûr fi’t-Tefsîr bi’l-Me’sûr, c. 7, 8 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikr), s. 690; Âlûsî, Şehâbeddin 

Mahmûd, Rûhu’l-Me`ânî fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-`Azîm ve’s-Seb`i’l-Mesânî, c. 27, 30 c. (İdâretü’t-

Tıbâati’l-Münîriyye), s. 96.  
1302 Abdullah b. Abbâs, Abdullah b. Zübeyr ve Âişe bint Ebî Bekr es-Sıddîk’ten gelen rivayetlere binaen 

Mekkî’dir, ki cumhûrun görüşü de bu yöndedir. Hatta sahih bir kavle göre bu sûre, Mekke döneminde 

nâzil olan ilk sûrelerdendir. Esmâ bint Ebî Bekr es-Sıddîk, (sahih/hasen bir senedle) aktarılan rivayette 

şöyle demiştir: “Hz. Peygamber (sav.), kendisine açıktan davet etme emri gelmeden önce Kabe’nin 

rüknünün yanında müşrikler de onu işittiği bir haldeyken namaz kılarken şunu okuduğunu işittim:  ِ فبَِايَِّ

باَنِ  ءِ رَبِِّكُمَا تكَُذِِّ  .Bkz. İbnü’z-Zübeyr es-Sekafî el-Gırnâtî, el-Burhân fî Tenâsübi Süveri’l-Kur’ân, thk ”.اٰلََٓ

Muhammed Şa`bânî, (Mağrib: Vizâratü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1410/1990), s. 326; Süyûtî, ed-

Dürrü’l-Mensûr, s. 689. Ebû Hayyân’ın tefsirinde yer vermiş olduğu sebeb-i nüzûl rivayetleri de aslında 

bu sûrenin Mekkî oluşunu destekleyici mahiyettedir. Rivayetler için bkz. Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-

Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, thk. Sıdkî Muhammed Cemîl, c. 10, 10 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1420), s. 54; 

Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, sad. İsmail Karaçam-Emin Işık-Nusrettin 

Bolelli-Abdullah Yücel, c. 7, 10 c. (İstanbul: Azim Dağıtım), s. 360-361. 
1303 Kamer 54/46: ُّبَلِ الس اعَةُ مَوْعِدهُُمْ وَالس اعَةُ ادَْهٰى وَامََر. 
1304 Kamer 54/47-48: ﴾اِن  الْمُجْرِمٖينَ فٖي ضَلََلٍ وَسُعرٍُ   ﴿٤٧﴾ يَوْمَ يسُْحَبوُنَ فِي الن ارِ عَلٰى وُجُوهِهِمَْؕ ذوُقوُا مَس  سَقَرَ ﴿٤٨. 
1305 Kamer 54/54: ٍٍۙاِن  الْمُت قٖينَ فٖي جَن اتٍ وَنَهَر.  
1306 İbnü’z-Zübeyr, el-Burhân, s. 327; Celâlüddîn es-Süyûtî, Esrâru Tertîbi’l-Kur’ân, (Dârü’l-Fazîlet), 

s. 136; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 97; Elmalılı, Hak Dini, s. 361.  



140 
 

Ebû Hayyân, sanki birisinin ‘Kamer Sûresi’nin son ayetinde1307 münekker bir şekilde 

geçen  ٍمَلٖيكٍ مُقْتدَِر  sıfatları ile vasıflı olan şeyin ne olduğunu’ sorduğunu ve buna cevaben 

de bir sonraki sûrenin ‘Rahmân’ diye başladığını söylemiştir.1308 Akabinde Allah, 

rahmetine delalet eden bir mucizeyi zikreder: Kur’ân.1309 Kamer Sûresi ise daha çok 

Allah’ın izzetine ve heybetine işaret eden bir mucize ile şürû` eder: Ayın ikiye 

bölünmesi. Rahmân Sûresi’nde, Kur’ân nimetinin zikredilmesinin ardından, bu dünya 

hayatında mahlukata bahşedilen nimetler sayılır, insanların işlerini idare edebilmesi ve 

hayatlarını sürdürebilmesi için lazım olagelen, yerde ve gökte onlar için hazırlanan ne 

varsa beyan edilir (Rahmân 55/2-30.ayetler).1310 Bunlar, Kamer Sûresi’nde önceki 

kavimlerin peygamberlerini yalanlamasının ve Allah’ın kudretinin onları göz açıp 

kapayıncaya kadarki bir sürede yerle bir etmesini göstermesinden (Kamer 54/9-

42.ayetler) sonra zikredilmektedir. Bu da terhîb sonrası terğîb nev`indendir.1311  

 

Önceki sûrede, geçmiş ümmetlerden peygamberlerini yalanlayanların başlarına gelen 

her bir azabın zikredilmesinin ardından Allah öğüt ve nasihat almaları için وَلقََدْ يسَ رْنَا

 
ࣖ
 كْرِ فهََلْ مِنْ مُد كِرٍ  buyurmuştur. Benzer şekilde, bu sûrede de mahlukata 1312 الْقرُْاٰنَ لِلذِِّ

bahşedilen dinî, dünyevî, enfüsî ve âfâkî nimetler hatırlatılıp, her birinin ardından 

şükür vazifesinin yerine getirilmemesine karşı  ِبَان ءِ رَبِّكُِمَا تكَُذِِّ ِ اٰلََٓ  فبَِايَِّ
1313 

buyurulmaktadır.1314 Bu ibare, sûre boyunca otuz bir kere tekrar edilmiş olsa da (İblâğ 

                                                           
1307 Kamer 54/55: ٍفٖي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلٖيكٍ مُقْتدَِر. 
1308 Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 54; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 97.  
1309 Zemahşerî, sûrede zikredile gelen nimetler arasında ‘din’ nimetine evveliyat verilmesine, din 

nimetleri içerisinde de en öncelikle (kıyametin yaklaşmasına karşı ilahi rahmetten ortaya çıkan en büyük 

ve en önemli din nimeti olan) Kur’ân’ın ta`lîm ve beyan edilmesine, insanın yaratılışının ise Kur’ân’dan 

sonra zikredilmesine dikkat çekmektedir. Bkz. Zemahşerî, el-Keşşâf `an Hakâ’iki Ğavâmizi’t-Tenzîl, 3. 

bs., c. 4, 4 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1407), s. 443; Elmalılı, Hak Dini, s. 362.  
1310 Fahreddin er-Râzî, nimetlerin türlü türlü olduğunu belirttikten sonra Rahmân Sûresi’nin içeriğine 

paralellik arz edecek şekilde şöyle bir gruplama yapar ve sıralar: Yaratılması zaruri olan nimetler 

(yeryüzü, insanın hayatiyyetini sağlayan rızıklar), zaruri olmasa da ihtiyaç duyulan nimetler (çeşitli 

tahıllar, Güneş ile Ay’ın yürütülmesi), ihtiyaç duyulmasa bile faydalı olan nimetler (sırf lezzet ve tat 

almak için tüketilen şeyler, denizlerin yaratılması), faydalı olmasa da süs babındaki nimetler (inci ve 

mercan). İnsanın salsâldan ve cinin de ateşten yaratılması, nimet kategorisinde değil, Allah’ın yarattığı 

enteresan, harikulade şeyler başlığı altına düşmektedir. Buna ilaveten, zikredilen nimetleri ulvî ve süflî 

olanlar olmak üzere ikili bir şekilde daha ele almıştır: Kur’ân’ın meleklere ta`lîm edilmesi ve insanlara 

beyan edilmesi; Güneş ve Ay ile otlar ve ağaçlar… Bu sınıflandırmada, ulvî olanlar her zaman süflî 

olanlardan önce gelmektedir, ve aralarında tam bir denge vardır. Bkz. Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-

Gayb/Tefsîru’l-Kebîr, 3. bs., c. 29, 32 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 1420), s. 352, 337-338.  
1311 İbnü’z-Zübeyr, el-Burhân, s. 327. 
1312 “Şüphesiz biz Kur'an'ı öğüt almak için kolaylaştırdık. Düşünüp öğüt alan yok mudur?” 
1313 “Rabbinizin nimetlerinden hangisini yalanlıyorsunuz?” 
1314 Tefsir kaynakları incelendiğinde, ayet açıklanırken iki ana mevzuya odaklanıldığı görülmektedir. 

Bunlardan ilki, buradaki ‘muhatabın kim olduğu’ dur. Çoğunluğun görüşüne göre insanlar ve cinlerdir. 

Rahmân 55/10.ayette geçmekte olan  ُالْناَم lafzının muhtevasına insanların ve cinlerin de dahil olmasına, 

Rahmân 55/14.ayette insanın ve Rahmân 55/15.ayette de cinlerin yaratılmasından bahsedilmesine, 



141 
 

ve İşbâ`) her biri kendinden önceki cümleye bağlı bir özellik taşımaktadır (Terdîd veya 

Tercî`).1315 

 

Allah’ın nimetleri dâhilinde zikredilen ve incelememize konu olan bu ayette,  َمَرَج

 ifadesinden maksadın ne olduğunun daha iyi الْبَحْرَيْن geçmekte olan ,الْبَحْرَيْنِ يَلْتقَِيَانٍِۙ 

anlaşılabilmesi adına akabinde gelen 20. ve 22.ayetler1316 de ele alınacaktır. 

 

İlk dönem tefsir eserlerini incelediğimizde,  ٍِۙمَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتقَِيَان ayetinin tefsiri 

kapsamında yapılan açıklamalarda daha çok,  َ1317 مَرَج ifadesinin burada ne manaya 

geldiği zikredilirken,  ِالْبَحْرَيْن ifadesinde geçen iki denizin ne olduğu ve de  ِيَلْتقَِيَان 

ibaresinin neye delalet ettiği pek tartışılmamıştır. Bu hususlarla alakalı izahatlar, ileriki 

dönemlerde yapılmıştır. 

 

 

                                                           
Rahmân 55/31.ayette geçen  َالث قَلََنِۚ ايَُّه  ibaresinin zikredilmesine ve Câbir b. Abdullah’tan gelen rivayete 

binaen böyle bir sonuca varılmıştır. Bkz. Mâverdî, Tefsîru’l-Mâverdî/en-Nüket ve’l-`Uyûn, thk. Seyyîd 

b. Abdülmaksûd b. Abdürrahîm. c. 5, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye), s. 427; Ebû Hayyân, el-

Bahru’l-Muhît, s. 58; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 104. 

Bahsi geçen rivayette, (bir gün) Hz. Peygamber (sav.) bu sûreyi başından sonuna kadar ashâbına okudu 

(ancak) onlar (bu esnada) sükût etmekteydiler. Bunun üzerine Hz. Peygamber (sav.) dedi ki: “Ne oluyor 

da sizi böyle suskun görüyorum. Bu sûreyi gece vakti cinlere de okudum, (fakat) onlar sizden daha 

güzel bir şekilde karşılık veriyorlardı. Ne zamanki  ِباَن ءِ رَبِِّكُمَا تكَُذِِّ ِ اٰلََٓ  ayetini okusam, “Senin nimetinden فبَاِيَِّ

yalanladığımız hiçbir şey yok ey Rabbimiz. Hamd ve şükür sadece Sana’dır.” dediler.” Bkz. İbnü’z-

Zübeyr, el-Burhân, s. 326; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 690. 

Muhatabın kim olduğu ile alakalı diğer görüşler: Sadece ‘insan’, çünkü Araplarda müfred bir kimseye 

tesniye siygasıyla hitap etme gibi bir adet vardır. İlaveten, Ademoğlundan erkek ve dişi; iki kısım, yani 

umûmîlik; kalp ve dil; Resûlü, Kur’ân’da var olan naklî delilleri, kendisinde var olan aklî delilleri 

yalanlayanlar; bilfiil yalanlayan ve yalanlama teşebbüsünde bulunacağın şüphelenen kişiler. Bkz. 

Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 346-347. 

İkinci mevzu da  ِء  ’lafzı ile neyin kastedilmiş olabileceğidir. Çoğunluğun görüşüne göre ‘nimet اٰلََٓ

olmakla beraber ‘kudret’ de denilmiştir. Bkz. Taberî, Muhammed b. Cerîr, Câmi`u’l-Beyân `an Te’vîli 

Âyi’l-Kur’ân, thk. Dr. Abdullah b. Abdulmuhsin et-Türkî, 1. bs., c. 22, 26 c. (Dâru Hicr, 1422/2001), s. 

189-191; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 426.  
1315 Elmalılı, Hak Dini, s. 361. 
 بيَْنَهُمَا بَرْزَخ  لَ يبَْغِياَنِۚ ﴿٢٠﴾ … يَخْرُجُ مِنْهُمَا اللُّؤْلؤُُُ۬ وَالْمَرْجَانُۚ ﴿٢٢﴾  1316
1317 İçerisinde bulunan çeşitli nebatla otlanması için hayvanların salıverildiği, otlandığı geniş araziye 

 denmiştir. Bkz. Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-Ayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî ve المَرَجُ  bu hayvana ;المَرْجُ 

İbrâhim es-Sâmerrâî, c. 6, 8 c. (Beyrut: Dâru ve Mektebetü'l-Hilâl, t.y.), s. 120. Çobanın, hayvanını 

otlanması için çayıra salıvermesi ا  ibareleriyle ifade edilmiştir. Bir görüşe göre أمْرَجَ الداَب ةَ  ve مَرَجَ الداَب ةَ مَرْج 

 ibaresiyle alakalıdır: Bir şeyi bir şeyle karıştırmak. Çünkü مَرَجَ الش يْءَ باِلشَيْءِ  kelimesinin mevzusu المَرْجُ 

otlanılan alanda karışık birçok bitki, ot, nebat vardır. İşlerin karışması, fâsid olması, bozulması da  َمَرِج

ا -ibaresiyle dile getirilmiştir. Bkz. Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, thk. Mektebetü Tahkîki’t الْمْرُ مَرْج 

Türâs fî Müesseti’r-Risâle, 8. bs. (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle li’t-Tıbâa ve'n-Neşr ve't-Tevzî, 

1426/2005), s. 205. İbn Fâris,  ج –ر  –م  ve müştaklarının aslının ‘gidiş, geliş ve ihtilât ile ıztırâb’ 

olduğunu söylemiştir. Bkz. İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn, c. 5, 6 c. 

(Beyrut: Dâru’l-Fikir, 1399/1979), s. 315. Ancak Râgıb’a  göre, ‘bir şeyi başka bir şeyle karıştırmak’ 

tır. Bkz. Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân, thk. Safvân Adnân Dâvûdî, 1. bs. (Dımaşk-

Beyrut: Dâru’l-Kalem-Dâru’ş-Şâmiye, 1412), s. 764.   



142 
 

 مَرَجَ  -

 İki denizi salıverdi, yolladı ve terk etti. Yahut, birini diğerinin üzerine 

salıverdi. Bir kimsenin hayvanını (davarını) çayıra götürüp otlaması 

için salması مَرَجتُ دابتي ve أمْرَجْتُ الدابة; sultanın halkını ihmal ve terk 

etmesi  َمَرَج السلطانُ الناس ibareleri ile ifade edilmiştir. Ayette geçen  َمَرَج 

lafzı da bunlardan mecazdır.1318  

 İki deniz(i) birbirine karıştı(rdı), yahut biri diğerinin içine döküldü.1319  

 İki denizi akıttı.1320  

 İki denizi ayırdı, araladı, ayırt etti, birbirinden uzaklaştırdı.1321  

 İki deniz aynı seviyede oldu.1322  

 

 الْبَحْرَيْنِ  -

 Biri gökte (semada) diğeri de yeryüzünde olan iki denizdir.1323 Taberî, 

“Çünkü Allah, Rahmân 55/22.ayette ُۚيَخْرُجُ مِنْهُمَا اللُّؤْلؤُُُ۬ وَالْمَرْجَان 

buyurmuştur. İnciler ve mercanlar, gökteki suların yağmur damlaları 

yoluyla yeryüzündeki denizin sedeflerinden çıkmaktadırlar.” şeklinde 

bir açıklama yapmıştır.1324 Buna ilaveten, Kamer 54/11-12.ayetler1325 

de, bu görüşü destekler mahiyettedir. 

                                                           
1318 Ferrâ, Yahyâ b. Ziyâd, Me`âni’l-Kur’ân, thk. Ahmed Yûsuf en-Necâtî – Muhammed Ali en-Neccâr 

– Abdülfettâh İsmâîl eş-Şelebî, 1. bs., c. 3, 3 c. (Mısır: Dâru’l-Mısriyye li’t-Te’lîf ve’t-Terceme), s. 115; 

Ebû Ubeyde, Ma`mer b. el-Müsennâ, Mecâzü’l-Kur’ân, thk. Mehmet Fuat Sezgin, c. 2, 2 c. (Kâhire: 

Mektebetü’l-Hâncî, 1381), s. 243; İbn Kuteybe ed-Dîneverî, Garîbu’l-Kur’ân, thk. Ahmed Sakr (Mısır: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1398/1978), s. 438; Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 199; Mâtürîdî, Tefsîru’l-

Mâtürîdî/Te’vîlâtu Ehli’s-Sünne, thk. Mecdî Bâsellûm, 1. bs., c. 9, 10 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1426/2005), s. 468; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 445; Nâsırüddîn el-Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve 

Esrârü’t-Te’vîl, thk. Muhammed Abdurrahman el-Maraşlî, 1. bs., c. 5, 5 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-

Türâsi'l-Arabî, 1418), s. 171; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 695; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 105; Elmalılı, 

Hak Dini, s. 371.  
1319 Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, thk. Abdulcelîl Abduh Şelebî, 1. bs., c. 5, 5 c. (Beyrut: Âlemül-

Kütüb, 1408/1988), s. 100; Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, thk. Sıdkî Muhammed 

Cemîl, c. 8, 10 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1420), s. 117. 
1320 Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 430; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 117.  
1321 Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 430. 
1322 Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 430; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 695. 
1323 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 199-200; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 470; Mâverdî, en-Nüket ve’l-

`Uyûn, s. 429; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 350; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 118; 

Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 696; Elmalılı, Hak Dini, s. 371. 
1324 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 201. 
اءُ عَلَٰٓى امَْرٍ قَدْ قدُِرَۚ ﴿١٢﴾ 1325 رْناَ الْرَْضَ عُيوُنا  فاَلْتقََ ى الْمََٓ اءٍ مُ نْهَمِرٍ  ﴿١١﴾ وَفَج  اءِ بِمََٓ مََٓ  Biz de göğün kapılarını :فَفتَحَْنََٓا ابَْوَابَ الس 

dökülürcesine yağan bir yağmurla açtık. Yeryüzünü pınar pınar fışkırttık. Derken sular takdir edilmiş 

bir iş için birleşti. 



143 
 

 Her ikisinin de suyu acı olan Fâris denizi (Hint Okyanusu) ile Rûm 

denizi (Akdeniz).1326 Bu ikisi Okyanus’ta bir araya geldi, çünkü her 

ikisi de ondan çatallanan körfezlerdir.1327 Ancak bu, Furkân 

25/53.ayetle1328 muvafık değildir.  

 Furkân 25/53.ayete mutabık olmak üzere acı deniz ve tatlı deniz.1329 

Elmalılı Muhammed Hamdi bu noktada “Mesela Şap denizine Nil, 

Basra Körfezi'ne Dicle dökülmüş olduğu gibi, diplerindeki suların 

birbirlerine kavuşmasıyla beraber birdenbire diğeri ile karışmaksızın 

bir hayli mesafeleri uzayıp giden büyük sularla temsil edilmiştir.” 

demiştir.1330  

 Rûm denizi ve Hint denizi.1331 

 Acı deniz ve tatlı nehirler. 

 Doğu (maşrık) denizi ve Batı (mağrip) denizi. O ikisinin uçları bir araya 

gelir. 

 İnci denizi ve mercan denizi.1332  

 En genel manada acı-tatlı, iç-dış, semavî-arzî hatta hakikat-mecaz her 

iki türüyle deniz.  

 Yeri etrafından kuşatan dış denizle yerin kıtaları arasındaki iç deniz.1333  

 Tatlı olan bol miktarda su ve acı olan bol miktarda su.  

 Muayyen iki deniz.  

 Acı denize dökülen nehirlerin suları.1334 

 

                                                           
1326 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 200; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 469; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, 

s. 429; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 118; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 696; Âlûsî, Rûhu’l-

Me`ânî, s. 105; Elmalılı, Hak Dini, s. 371. 
1327 Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 171. 
 وَهُوَ ال ذٖى مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ هٰذاَ عَذْب  فرَُات  وَهٰذاَ مِلْح  اجَُاج ۚ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَخا  وَحِجْرا  مَحْجُورا   1328
1329 Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, s. 100; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 469; Vâhidî, el-Vasît fî 

Tefsîri’l-Kur’âni’l-Mecîd, thk. Şeyh Âdil Ahmed Abdülmevcûd-Şeyh Alî Muhammed Muavvid-Dr. 

Ahmed Muhammed-Dr. Ahmed Abdülğanî el-Cemel-Dr. Abdurrahman `Uveys, 1. bs., c. 4, 4 c. 

(Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1994), s. 220; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 445; Fahreddîn er-Râzî, 

Mefâtîhu’l-Gayb, s. 350; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 171; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 

105; Elmalılı, Hak Dini, s. 371. 
1330 Elmalılı, Hak Dini, s. 371. 
1331 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 469. 
1332 Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 430. 
1333 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 351; Elmalılı, Hak Dini, s. 371. 
1334 Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 117-118. 



144 
 

Bir araya gelen, bitişen, birbirine komşu olan ancak birbirine karışmayan, Allah’ın 

yaratmış olduğu  ِالْبَحْرَيْن nin ne olduğuna dair yukarıda sıralanan olasılıklar 

doğrultusunda, aradaki ‘berzah’ın mahiyeti ve  ِۚلَ يبَْغِيَان ifadesiyle işaret edilen işlevinin 

ne olduğuna dair birçok açıklama yapılmıştır.  

 

 Araplar indinde iki şey arasında kain olan her şey ‘berzah’ tır. Dünya :بَرْزَخ   -

ile ahiret arasında olan ne varsa ‘berzah’ tır.1335  

 Berzah, ‘perde, engel’ manasına gelmekle birlikte bu engel kimisinin 

nazarında ‘Allah’ın kudreti’ iken kimisine göre de ‘Allah’ın kudreti ile 

olan’ dır. ( ِالْبَحْرَيْن: Acı deniz ve tatlı deniz) 

 İçlerinden hiçbiri diğerinin, onunla kaynaşma ya da onun :لَ يَبْغِيَانِۚ 

kendine has özelliğini bozma suretiyle, Allah’ın onlar için belirlemiş 

olduğu sınırını aşmaz. Yani, ne tatlı su aradaki sınırı aşar da acı suya 

karışır ve her ikisi de tatlı olur, ne de acı su aradaki sınırı aşar da tatlı 

suya karışır ve her ikisi de acı olur. Nehirlerin suları acı suya karışmaz, 

aksine bizatihi onun içinde kalır.  

 Yeryüzünün tamamı ve sakinleri. ( ِالْبَحْرَيْن: Gökteki deniz ve 

yeryüzündeki deniz) 

يَبْغِيَانِۚ  لَ   : Yani, insanlara ve medeniyetlere (uygarlıklara, imarın olduğu 

yere) zulmetmezler, onlara karşı sınırı aşmazlar ve onları boğmazlar. 

 Arap adası veya Süveyş kanalı. ( ِالْبَحْرَيْن: Rûm denizi ve Fâris denizi) 

 Halk, yerliler, ahali, ikamet edenler. ( ِالْبَحْرَيْن: Rûm denizi ve Hint 

denizi) 

 Yeryüzünün genişliği, mesafesi, uzaklığı.1336  

- Eğer ki ayette geçen  ِۚلَ يَبْغِيَان ibaresindeki  َيغَ ب  kelimesinin burada, şu ana 

kadar zikrede geldiğimiz ‘zulmetmek’ anlamında değil de ‘talep etmek’ 

manasında olduğunu söylersek, o zaman ayetin manası şöyledir: 

Yaratıldıkları ve tabi tutuldukları halden başka bir hal istemezler.1337 

 

                                                           
1335 Ebû Ubeyde, Mecâzü’l-Kur’ân, s. 243; Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 201. 
1336 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 469; Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, thk. 

Sıdkî Muhammed Cemîl, c. 10, 10 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1420), s. 59-60; Elmalılı, Hak Dini, s. 372. 
1337 Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 59; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 106. 



145 
 

Rahmân’ın,  ِالْبَحْرَيْن yi birbirlerine kavuşmak üzere salıvermesindeki ve böyle iken 

aralarına yekdiğerinin sınırını aşmasına mâni olan berzah koymasındaki hikmet, bu 

ikisinden inci ve mercan çık(art)masıdır. Ayetin tefsiri kapsamında ele alınan 

konulardan ‘inci ve mercanın ne oldukları’ na ve farklı kıraatlere burada yer 

verilmeyecektir. Odak noktamız, gene başa dönersek, ayette bahsi geçen ziynetlerin 

çıktığı  ِالْبَحْرَيْن dir: İnci ve mercan her ikisinden de mi yoksa sadece birinden mi 

çıkmıştır? 

 

 مِنْهُمَا -

 Ayette her ikisine de atıf vardır. ا وَلَبَن ا  ibaresindeki mantığın أكََلْتُ خُبْز 

aynısı burada da görülmektedir.1338  

… Ayetin zahirinde de görüldüğü üzere, inci ve mercan her iki denizden 

de, yani hem tatlı denizden hem de acı denizden çıkmaktadır.1339  

… Bu ikisi iki denizdir, birinden inci diğerinden de mercan 

çıkmaktadır.1340 

… Taberî’nin İbn Abbâs’tan rivayet olunan kavline binaen, buradaki iki 

deniz gök denizi ve yeryüzü denizidir. Çünkü gökyüzü suyu 

yeryüzündeki denizin sedefine düştüğü zaman inci kıvamına gelir. 

Böylelikle ikisinden de çıkmış olur.1341  

 Tatlı deniz ile acı deniz bir araya geldiğinde, tatlı deniz sanki acı suya 

girmiş, katılmış gibi olur. Böylelikle her ikisine de nispet edilir. Bu 

aynı, ‘bebeğin bir erkekten ve bir dişiden vücut bulmasına rağmen onu 

doğuran kişinin dişi olması’ na benzer. Bu sebepten ötürü denmiştir ki: 

İnci ve mercan tatlı deniz ile acı denizin buluşma noktasından başka 

hiçbir yerde çıkmaz.1342  

 İzâfet her ikisine olsa da burada ikisinden biri kastedilmektedir. Bu, 

dilde caizdir. Örneğini En`âm 6/130.ayette görmekteyiz:  ِِّيَا مَعْشَرَ الْجِن

نْسِ الََمْ يَأتْكُِمْ رُسُل  مِنْكُمْ   dense de, peygamberin رُسُل  مِنْكُمْ  Yani, aslında .وَالِْ

                                                           
1338 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 208. 
1339 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 470; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 60. 
1340 Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 61. 
1341 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 208-209; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 431; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-

Muhît, s. 60; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 107. 
1342 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 471; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 431; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-

Muhît, s. 60; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 107. 



146 
 

gelmesi hem insanlara hem de cinlere izafet edilse de, aslında cinlerden 

peygamber gelmiş değildir. Bunu Kur’ân’da çokça görmekteyiz.1343 

… Sadece acı denizden çıkar. مِنْهُمَا burada mecaz yoluyla 

söylemedir.1344   

… İçerisinde tatlı suların ve nehirlerin bulunduğu mevzilerdeki acı 

denizden çıkmaktadır. Dalgıçlar arasında meşhurdur bu.1345 

… Burada muzâf hazfedilmiştir. Takdiri:  َماهُ دِ ن أحَ مِ  جُ رُ خْ ي . Bunun bir 

benzerini Zuhrûf 43/31.ayette görmekteyiz:  لَ هٰذاَ الْقرُْاٰنُ عَلٰى وَقَالوُا لوَْلَ نزُِِّ

  Yani, ‘iki şehrin birinden’.1346 .رَجُلٍ مِنَ الْقَرْيتَيَْنِ عَظٖيمٍ 

 Bu ikisi tek bir türdür, her ne kadar tafsilatta sınırlar tek birine mahsus 

kılınsa da inci ve mercanın çıkması bu ikisindendir. Diğer bir deyişle, 

ikisinden birinden çıksa da, ikisinden çıkmış gibi olur. Bu durumda, 

nasıl ki “İnci ve mercan tek bir denizden çıkmaktadır.” deniliyorsa, aynı 

şekilde “İnci ve mercan iki denizden de çıkmaktadır.” denilmesi de 

caizdir. Kaldı ki denizin tümünden de çıkmamakta, sadece belli bir 

kısmından çıkmaktadır. Bunun aynısını Nûh 71/15-16.ayetlerde 

görmekteyiz: ُ سَبْعَ سَمٰوَاتٍ طِبَاق ﴾  وَجَعَلَ الْقمََرَ فٖيهِن  نوُرا  ١٥ا ٍۙ ﴿الََمْ ترََوْا كَيْفَ خَلقََ اللّٰه

﴾ ١٦وَجَعَلَ الش مْسَ سِرَاجا  ﴿ . Yani, aslında Ay dünya semasında (yani yedi 

kat göğün en altında) yer almasına rağmen, Allah onu yedi kat göğün 

içindeymiş gibi zikretmiştir. Aynı şey Güneş için de söylenmiştir.1347 

 

 Değerlendirme  

Birinci Aşama:  

Araştırmamızın ana konusu olan الْبَحْرَيْن, Rahmân 55/19.ayette geçiyor olmasına 

rağmen, kendisine bir sonraki (Rahmân 55/20, 22) ayetlerde de atıf yapıldığı için bu 

üç ayet birlikte ele alınmıştır.  َيْنالْبَحْر  ifadesinin mahiyetine ve konumuna dair (Rahman 

55/19.ayetin tefsiri kapsamında) yapılan ilk açıklamalar daha çok ‘gök denizi ile yer 

denizi’, ‘Rûm denizi ile Fâris denizi’ ve ‘acı deniz ile tatlı deniz’ görüşleri etrafında 

şekillenmiştir. Bir sonraki ayette geçen ‘berzah’ etkeni de, bu üç görüşle uyumlu bir 

                                                           
1343 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 470; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 431. 
1344 Ferrâ, Me`âni’l-Kur’ân, s. 115; Ebû Ubeyde, Mecâzü’l-Kur’ân, s. 244; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, 

s. 470; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 60. 
1345 Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 60. 
1346 Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 60; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 107. 
1347 Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, s. 100; Vâhidî, el-Vasît, s. 220; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 446; 

Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 60; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 106. 



147 
 

şekilde te’vîl edilmiştir. Ancak, devreye inci ve mercan amilleri girdiği zaman, bahsi 

geçen üç görüş içerisinden ‘Rûm denizi ile Fâris denizi’ görüşünün saf dışı bırakıldığı, 

buna mukabil ise bilhassa ‘acı deniz ile tatlı deniz’ ve ‘gök denizi ile yer denizi’ne 

odaklanıldığı müşahede edilmektedir. Fahreddin er-Râzî, ‘inci ve mercanın sadece acı 

denizden çıktığı’ şeklindeki izaha karşı, ‘tatlı denizden de çıkıp çıkmadığının nasıl 

bilinebileceğini’ sorarken, Elmalılı Muhammed Hamdi ‘tatlı sudan inci ve mercan 

çıkmasının te’vîle dayalı olduğunu’ söylemiştir. Aslında bu noktada, mezkur iki 

görüşten hangisi tercih edilirse edilsin, bir ziyadelik manası istidlâl edilebilmektedir. 

Lakin gene de ortada bir müphemlik vardır. Bunun sebebini de Allah’ın ayetlerde 

geçen iki denizi vasfederken tahsis yoluna gitmemesine, umumi olarak zikretmesine 

bağlayabiliriz. Kanaatimizce bu bağlamda tercihe en layık olan sonuç, Taberî’nin de 

ifade ettiği gibi: “Doğru olan da Allah’ın umumileştirdiği gibi umumileştirmektir.” 

Peki, الْبَحْرَيْن ifadesindeki iki denizin ‘büyük, derin, sularının bol’ olması ortak 

manasına delalet edip etmediklerini nasıl anlayacağız?  

 

Rahmân Sûresi’nin bir önceki sûre ile olan münasebetini tetkik sürecinde sûrenin ana 

konularına da değinilmiştir. Bunlardan en barizi de Allah’ın, (genelde) mahlukatın 

tamamına dünya hayatında sunmuş olduğu, (özelde) kullarına hem dünya hem de 

ahiret hayatları için bahşettiği dinî ve dünyevî nimetlerin keyfiyetleri açısından 

benzersiz, kemiyetleri bakımından da namütenahi oluşudur. Bir başka mevzu da, 

dipnotta  ج –ر  –م  ve müştaklarından bahsederken zikretmiş olduğumuz  ُالمَرْج 

kelimesidir. Bu iki noktadan hareketle, hayvanların otlanması için çeşitli nebatın 

bulunduğu arazinin geniş olmasına istinaden, Rahmân olan ve birçok nimet bahşeden 

Allah’ın salıverdiği الْبَحْرَيْن yi kucaklayan alanın da geniş ve derin olması pek 

mümkündür. 

 

İkinci Aşama:  

İlk aşamada, الْبَحْرَيْن ifadesinde ziyadelik manasının mevcut olduğu istidlâl edilmiştir. 

Peki, mezkur ifadenin bahsi geçen ortak manayı zaten dahilinde barındırdığı farz 

edilirse, acaba ayetin tefsiri sürecinde ve neticesinde herhangi bir istihale tahakkuk 

eder mi?   

 

Ayette geçmekte olan الْبَحْرَيْن ifadesinin mahiyeti ve konumu kapsamında serdedilen 

görüşlerden en meşhur üç tanesinden ve bunların nasıl oldu da ikiye indirgendiğinden 



148 
 

bahsedilmişti, ancak hangisinin daha tercihe şayan olduğu hakkında karar 

verilmemişti. Sûrenin teması ve mevzuları ile ayetin genel akış içerisindeki konumu 

tarzındaki amillere ilaveten ortak manayı da hesaba kattığımızda, kalan iki görüşten 

birisinin tercih edilmesinin artık mümkün olduğu görülmektedir: Gökteki deniz ve 

yeryüzündeki deniz.   

 

4.1.1.3. Tûr 52/6:   ِوَالْبحَْرِ الْمَسْجُور 

 

Tûr Sûresi,1348 Mushaf tertibinde ondan önce gelen ve kendisi gibi Mekkî bir sûre olan 

Zâriyât Sûresi ile birtakım müşterek konulara değinmektedir: Haşrın ve ahiret 

hallerinin beyanı, müminlerin nail olacakları mükafatlar, kafirlerin karşılaşacakları 

azaplar.1349 Zâriyât Sûresi’ne haşrin, hesabın ve cezanın mutlaka vuku bulacağına dair 

yemin ederek başlanılmasının (Zâriyât 51/1-6)1350 akabinde, insanları ölümden sonra 

diriltmesi hususunda Allah’ın kudretine dair deliller sunulmuş ve evvelki ümmetlerin 

durumları örnek verilerek Allah’ın muradı karşısında aciz bırakılmaları gösterilmiştir. 

Bu vesileyle Allah, Kureyş’in kafirlerini ve onların takipçilerini, önceki ümmetlerden 

yalanlayanların başına gelenlerin onların da başına geleceği bildirerek uyarmıştır. 

Sûrenin bitimine yakın, maruz kalacakları bu aşağılamaya ve acıklı azaba dair işaret 

vardır (Zâriyât 51/59).1351 Benzer şekilde, Allah, Tûr Sûresi’ne bir önceki sûrenin 

içeriğini tekit eden yeni kasemlerle giriş yapmış ve azabın mutlak surette 

                                                           
1348 İbn Abbâs’tan nakledilen kavle binaen, Mekkî olduğu hususunda ulemanın tamamı ittifak 

etmişlerdir. Bkz. Celâlüddîn es-Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr fi’t-Tefsîr bi’l-Me’sûr, c. 7, 8 c. (Beyrut: 

Dâru’l-Fikr), s. 626; Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd, Rûhu’l-Me`ânî fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-`Azîm ve’s-

Seb`i’l-Mesânî, c. 27, 30 c. (İdâretü’t-Tıbâati’l-Münîriyye), s. 26. Buhârî, Müslim ve Ebû Dâvûd 

tarafından aktarılan bir diğer rivayet de bunu destekleyici mahiyettedir: Ümmü Seleme (r.anha) dedi ki: 

“Hz. Peygamber’e (sav.) hastalığımdan ötürü şikayetlerimi arz ettiğimde bana, bineğime binerek tavaf 

eden insanların arkasında tavaf etmemi buyurdu.” (Ümmü Seleme (r.anha), Hz. Peygamber’in (sav.) 

buyurduğu gibi bineğiyle Kâbe’nin etrafında tavafını yaptığı) bu esnada Hz. Peygamber (sav.), 

Kâbe’nin yan tarafına doğru Tûr Sûresi’ni tilavet ettiği halde namazını kılıyordu:  ٍٍۙوَالطُّورٍِۙ وَكِتاَبٍ مَسْطُور . 

Bkz. Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 626. 
1349 Süyûtî ve Âlûsî, ‘her iki sûrenin de kıyamete dair her şeyi şümûl etmeleri’nin, ‘başlangıçları ile 

bitişlerinin benzemesi’nin dışında başka bir münasebetten bahsetmemişlerdir. Buna göre, başlangıçta 

(Zâriyât 51/15 ve Tûr 52/17) muttakilerin durumları vasfediliyor:  ٍاِن  الْمُت قٖينَ فٖي جَن ات. Bitişte (Zâriyât 51/60 

ve Tûr 52/42) de kafirlerin durumu tarif ediliyor: ال ذٖينَ كَفَرُوا. Bkz. Celâlüddîn es-Süyûtî, Esrâru Tertîbi’l-

Kur’ân, (Dârü’l-Fazîlet), s. 133; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 26. 
ينَ لَ وَاقِـع َؕ 1350  ﴿٥﴾ وَاِن  الدِّٖ

مَ اتِ امَْرا ٍۙ ﴿٤﴾ انِ مَا توُعَدوُنَ لصََادِق ٍۙ وَالذ ارِيَاتِ ذرَْوا ٍۙ ﴿١﴾ فاَلْحَامِلََتِ وِقْرا ٍۙ ﴿٢﴾ فاَلْجَارِياَتِ يسُْرا ٍۙ ﴿٣﴾ فاَلْمُقسَِِّ

﴿٦ ﴾ : Tozutup savuranlara, ağırlık taşıyanlara, kolaylıkla akanlara, iş bölüştürenlere and olsun ki, size 

vaat olunan şey elbette doğrudur. Hesap ve ceza mutlaka gerçekleşecektir.  
 Şüphesiz zulmedenler için (önceki müşrik) :فاَِن  لِل ذٖينَ ظَلَمُوا ذنَوُبا  مِثْلَ ذنَوُبِ اصَْحَابِهِمْ فَلََ يسَْتعَْجِلوُنِ  1351

arkadaşlarının azap payı gibi payları vardır. Artık azabımı acele istemesinler. 



149 
 

gerçekleşeceğini bildirmiştir (Tûr 52/1-7).1352 Zâriyât Sûresi’nin son ayetinde1353 

“Uyarıldıkları günlerinden dolayı vay o inkâr edenlerin haline!” ifadesi bulunurken, 

Tûr 52/11.ayette1354 Allah “İşte o gün yalanlayıcıların vay haline!” buyurmuştur.1355 

1356  

 

İncelenmekte olunan ayet, Allah’ın kudretine ve müşrikleri cezalandırmasının hak 

oluşuna dikkat çekme, dahası bu husus kapsamında muhataplarını uyarma maksadıyla 

sûrenin bidayetinde yemin edilen altı mahlûkâttan sonuncusunu içermektedir. İlk 

beşinden muradın ne olabileceğine, aralarında herhangi bir münasebetin var olup 

olmadığına ve Allah’ın bu şeyleri zikretmesindeki hikmete burada değinilmeyecek, 

sadece ilgili ayete odaklanılacaktır: ٍِۙوَالْبَحْرِ الْمَسْجُور. Lügat ehlinin ve müfessirlerin ayetin 

tefsiri kapsamında yaptıkları açıklamalar, bahsi geçen denizin konumunun ve 

mahiyetinin ne olabileceği soruları doğrultusunda şekillenmiştir.  

 

 وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورٍِۙ  -

 Cehennem.1357 

Rivayetlerde Hz. Ali’nin Yahudi’nin birisine “Sizin kitabınıza göre 

cehennem nerede?” diye sorduğu geçmektedir. Yahudi buna cevaben 

                                                           
ٍ مَنْشُورٍٍۙ ﴿٣﴾ وَالْبيَْتِ الْمَعْمُورٍِۙ ﴿٤﴾ وَالس قْفِ الْمَرْفوُعٍِۙ ﴿٥﴾ وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورٍِۙ ﴿٦﴾ اِن  عَذاَبَ  1352 ورٍِۙ ﴿١﴾ وَكِتاَبٍ مَسْطُورٍٍۙ ﴿٢﴾ فٖي رَقِّ

وَالطُّ

﴾٧﴿رَبِِّكَ لَوَاقـِع ٍۙ  : Tûr'a, yayılmış ince deri sayfalara düzenle yazılmış kitaba, ‘Beyt-i Ma`mur’a, yükseltilmiş 

tavana (göğe), kabaran denize and olsun ki, şüphesiz Rabbinin azabı mutlaka gerçekleşecektir. 
1353 Zâriyât 51/60:  َفَوَيْل  لِل ذٖينَ كَفَرُوا مِنْ يَوْمِهِمُ ال  ذٖى يوُعَدوُن 
1354 Tûr 52/11:  ٍَۙبٖين  فَوَيْل  يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذِِّ
1355 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb/Tefsîru’l-Kebîr, 3. bs., c. 28, 32 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-

Türâsi'l-Arabî, 1420), s. 198; İbnü’z-Zübeyr es-Sekafî el-Gırnâtî, el-Burhân fî Tenâsübi Süveri’l-

Kur’ân, thk. Muhammed Şa`bânî, (Mağrib: Vizâratü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1410/1990), s. 

317. 
1356 Muhteva ettikleri ana konularda her iki sûrenin de içerik ve sıralama açısından paralellik arz 

etmelerinin yanı sıra, sonrakinin öncekini derinlemesine ele alıp açıkladığı kısımlar da mevcuttur: 

Zâriyât Sûresi’nde kafirlerin, kendilerine gönderilen peygamberlerini yalanlamasından ve Allah’ın 

onlara nasıl bir cevap verdiğinden mûcez bir şekilde bahsedilirken (Zâriyât 51/52), Tûr Sûresi’nde bu 

mevzunun şerh edildiği görülmektedir (Tûr 52/29-49). Bkz. Süyûtî, Esrâru Tertîbi’l-Kur’ân, s. 133.  

Bununla alakalı olarak, Cübeyr b. Mut`im, Hz. Peygamber’in akşam namazını kıldırırken Tûr Sûresi’ni 

tilavet ettiğini ve 35-37.ayetlere geldiği zaman kalbinin bu sağlam argümanlar karşısında az kalsın 

yerinden fırladığını söylemiştir. Bkz. İbnü’z-Zübeyr, el-Burhân, s. 317; Buhârî, Muhammed b. İsmâîl, 

Sahîhu’l-Buhârî, thk. Cemâ`atün mine’l-`Ulemâ, 1. bs., c. 6, 9 c. (Beyrut: Dâru Tavki’n-Necât, 1422), 

s. 140. 
1357 Taberî, Muhammed b. Cerîr, Câmi`u’l-Beyân `an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, thk. Dr. Abdullah b. 

Abdulmuhsin et-Türkî, 1. bs., c. 21, 26 c. (Dâru Hicr, 1422/2001), s. 568; Mâverdî, Tefsîru’l-

Mâverdî/en-Nüket ve’l-`Uyûn, thk. Seyyîd b. Abdülmaksûd b. Abdürrahîm. c. 5, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye), s. 378; Zemahşerî, el-Keşşâf ̀ an Hakâ’iki Ğavâmizi’t-Tenzîl, 3. bs., c. 4, 4 c. (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1407), s. 408; Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, thk. Sıdkî 

Muhammed Cemîl, c. 9, 10 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1420), s. 567; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 630; 

Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 28. 



150 
 

“Denizde.” deyince, Hz. Ali de şöyle demiştir: “Ben bu bilginin doğru 

olduğunu düşünüyorum; çünkü Allah Teâlâ  ٍِۙوَالْبَحْرِ الْمَسْجُور (Tûr 52/6) ve 

 

ࣕ
رَتٍْۙ  ”.buyuruyor (Tekvîr 81/6) وَاِذاَ الْبِحَارُ سُجِِّ

 Arş’ın altındaki semada yer alan deniz.1358 

Hz. Ali ve Abdullah b. Ömer’den aktarılan rivayetlerde geçmektedir. 

Suyu derin ve yoğun olan bir denizdir. Kendisine ‘Hayat Denizi’ ( ُبَحْر

 denmiştir. İlk sûranın üfürülmesinden sonra bu denizden kırk (الْحَيَاةِ 

sabah (gün) boyunca kulların üzerine serpiştirilir, yağmur yağdırılır. 

Böylelikle kullar kabirlerinde adeta filizlenip çıkarlar. Kelbî ve Mukâtil 

dedi ki: “Bununla iki sûra arasında ölüleri diriltir.” 

Bir başka rivayette, Arş’ın altındaki Mele-i a‘lâ’dır. Sanki meleklerle 

ağzına kadar dolu olan geniş feza (uzay, boşluk) murad edilmiştir. 

 Firavun’un boğulduğu deniz.1359  

Sûrenin başında geçmekte olan  ِوَالطُّور ayetinden hareketle böyle bir 

görüş ortaya atılmıştır.  

 Yeryüzündeki deniz.1360  

Zahirden anlaşılan da budur.  

ࣕ
رَتٍْۙ  ayeti, bu (Tekvîr 81/6) وَاِذاَ الْبِحَارُ سُجِِّ

görüşü de temellendirmede dayanak olarak görülmüştür. 

 

  الْمَسْجُورِ  -

 Tutuşturulmuş.1361  

Nitekim Arapça’da, bir kimsenin ‘fırını yakması, tutuşturması’  ُسَجَرْت

 ibaresi ile ifade edilmiştir. Ateşi yakılmış, tutuşturulmuş bu fırına التنٌَّورَةَ 

da الت نُّور المَسْجُور terkibiyle işaret edilmiştir. ‘Fırındaki ateşi yakmak, 

                                                           
1358 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 570; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 378; Vâhidî, el-Vasît fî Tefsîri’l-

Kur’âni’l-Mecîd, thk. Şeyh Âdil Ahmed Abdülmevcûd-Şeyh Alî Muhammed Muavvid-Dr. Ahmed 

Muhammed-Dr. Ahmed Abdülğanî el-Cemel-Dr. Abdurrahman `Uveys, 1. bs., c. 4, 4 c. (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1994), s. 185; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 198; Ebû Hayyân, 

el-Bahru’l-Muhît, s. 567; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 629; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 28. 
1359 Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, sad. İsmail Karaçam-Emin Işık-Nusrettin 

Bolelli-Abdullah Yücel, c. 7, 10 c. (İstanbul: Azim Dağıtım), s. 273. 
1360 Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 378; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 567; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, 

s. 28. 
1361 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 567-568; Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, thk. Abdulcelîl Abduh 

Şelebî, 1. bs., c. 5, 5 c. (Beyrut: Âlemül-Kütüb, 1408/1988), s. 62; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 

379; Vâhidî, el-Vasît, s. 185; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 408; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 198; 

Nâsırüddîn el-Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, thk. Muhammed Abdurrahman el-Maraşlî, 

1. bs., c. 5, 5 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 1418), s. 152; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 

567; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 630; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 28. 



151 
 

tutuşturmak’ manasından hareketle, bahsi geçen denizin 

tutuş(turul)tuğu ve cehennem ateşi haline geldiği söylenmiştir. İlaveten, 

 

ࣕ
رَتٍْۙ   .ayetine burada da işaret edilmektedir (Tekvîr 81/6)  وَاِذاَ الْبِحَارُ سُجِِّ

Rivayet edilene göre, Allah, denizin tamamını ateş yapacak ve 

cehennem ateşine azık olacaktır (eklenecektir). Bir başka rivayette de, 

Allah Teâlâ tüm denizleri ateşe çevirecek ve onunla cehennem ateşini 

kızıştıracaktır. 

 Ağzına kadar dolu, dopdolu.1362   

Bir kimsenin falanca bir eşyayı, kabı ağzına kadar doldurması 

رْتُ تُ رْ جَ سَ  الْناءَ  /سَج   ibaresi ile dile getirilmiştir. Nemir b. Tevleb’in 

düzmüş olduğu bir şiirde geçen   مَسْجُور kelimesi de bu manaya delalet 

etmektedir:  َمَاإِذا شاء طالَعَ مَسْجُورَة  ... ترََى حَوْلهََا الن بْعَ والس اس . Yani, “Onun 

çevresinde ağzına kadar su ile dolu olan pınarı/çeşmeyi görürsün.”.  

Bahsi geçen denizin ‘ne ile ağzına kadar dolu olduğu’ konusunda iki 

görüş serdedilmiştir: 

… Bundan murad edilen ‘okyanus’ tur.1363 

 yani ağzına kadar ateş ile dolu olan.1364 Bu hususta ,مَسْجُور  بِالنَارِ  …

Mâtürîdî şöyle bir beyanda bulunmuştur:  

 

Ateş ile dolu olan deniz. Çünkü Allah onu yarattığından beri sıcak, 

dopdolu, derin, bir vakitten diğer vakitlere kadar veya bir halden diğer hale 

(hiçbir zaman ve hiçbir şekilde) değişmeyen bir şekilde yarattı. Tek bir hal 

üzere yani, sıcak (kızgın, ateşli), tuzlu, dopdolu, derin ve enli. Suyun kıtlığı, 

durgunluğu, yerin derinliği, çamurla dolması, kazma ihtiyacı ve içinde 

meydana gelen diğer değişiklikler nedeniyle yön değiştiren diğer nehirler 

gibi değildir. Deniz, tüm bu olası haller içerisinde daima tek bir hal 

üzeredir.1365 

 

 

                                                           
1362 İbn Kuteybe ed-Dîneverî, Garîbu’l-Kur’ân, thk. Ahmed Sakr (Mısır: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1398/1978), s. 423; Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 568; Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, s. 62; 

Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 379; Vâhidî, el-Vasît, s. 185; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 408; Fahreddîn 

er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 198; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 567; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 

630; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 28. 
1363 Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 152.   
1364 Ferrâ, Yahyâ b. Ziyâd, Me`âni’l-Kur’ân, thk. Ahmed Yûsuf en-Necâtî – Muhammed Ali en-Neccâr 

– Abdülfettâh İsmâîl eş-Şelebî, 1. bs., c. 3, 3 c. (Mısır: Dâru’l-Mısriyye li’t-Te’lîf ve’t-Terceme), s. 91.  
1365 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî/Te’vîlâtu Ehli’s-Sünne, thk. Mecdî Bâsellûm, 1. bs., c. 9, 10 c. (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1426/2005), s. 402. 



152 
 

 Suyu gitmiş ve kurumuş.1366  

Zürrumme (ö. 117/735), İbn Abbâs’tan şöyle bir nakilde bulunmuştur: 

 Yani, köle kadın su çekmek için .خَرَجَتْ أمََة  لِتسَْتقَِيَ، فقََالتَْ: إِن  الْحَوْضَ مَسْجُور  

dışarı çıktı ve dedi ki: “Göl (havza, suyun toplandığı yer) boş.” Bu 

manaya göre, incelemekte olduğumuz kelime ezdâd’tan olmuş 

olmaktadır.  

Rivayet edildiğine göre, Kıyamet günü denizlerin suları gidecektir, 

çekilecektir. 

 Hapsedilmiş, alıkonmuş.1367  

Köpeği tutan, odundan veya demirden yapılan boyunluğa, tasmaya 

  .denmiştir سَاجُورُ الْكَلْبِ 

Bu görüşe göre, eğer ki denizler tutulmasaydı yeryüzüne taşarlardı, 

yeryüzünün tamamı sular altında kalırdı. Ya da tam tersi, bütün sular 

çekilirdi ve yeryüzünde su namına hiçbir şey kalmazdı. 

 Kaynayıp fışkırtılan.1368 

رَتٍْۙ    .ayeti dikkate alınmıştır (İnfitâr 82/3) وَاِذاَ الْبِحَارُ فجُِِّ

Bu görüşün, bir önceki maddede geçen ‘hapsedilmiş, alıkonmuş deniz’ 

manasının zıddı oluşunu göz önünde bulundurursak, o zaman aynı 

kelime farklı bir mana kapsamında tekrardan ezdâd olur.  

 Salıverilmiş, gönderilmiş.1369   

 Karışık, muhtelit.1370  

Buradaki karışma,  

… Denizlerin sularının birbirlerine karışmasıdır.1371  

… Tatlı deniz suyunun acı deniz suyuyla karışmasıdır.1372  

… Su hayvanlarının, canlılarının birbirine karışmasıdır.1373  

 Suyundan içilmeyen, suyu ile tarlanın sulanmadığı deniz.1374  

                                                           
1366 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 569; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 379; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-

Muhît, s. 567; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 630; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 28. 
1367 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 569; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 379; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-

Muhît, s. 567; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 629; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 28. 
1368 Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 567; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 28. 
1369 Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 379; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 629.  
1370 Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 379; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 152. 
1371 Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 28. 
1372 Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 567; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 28. 
1373 Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 28.  
1374 Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 379. 



153 
 

 Değerlendirme 

Birinci Aşama:  

Ele almakta olduğumuz الْبَحْر الْمَسْجُور terkibinin tefsiri çerçevesinde yapılan 

açıklamalar, evvela mezkur denizin konumu, akabinde de mahiyeti doğrultusunda 

tasnif edilmiştir.  

 

Konumu kapsamında zikredilen aktarımlardan ilki olan ‘cehennem’ görüşü ile alakalı 

rivayetin sıhhat değerinin ihtilaflı; üçüncü sırada yer alan ‘Firavun’un boğulduğu 

deniz’ görüşünün ise sûrenin teması ile olan münasebetinin dolaylı olması hasebiyle, 

bu ikisi elenmiştir. Geriye kalanlardan ‘Arşın altındaki semada yer alan deniz’ görüşü, 

sûrenin teması ile doğrudan ilgili olmasına rağmen, mezkur terkibin mahiyetine dair 

yapılan izahatın ‘yeryüzündeki deniz’ görüşü etrafında şekillenmesi sebebiyle saf dışı 

bırakılmıştır. O halde değerlendirmeye, ‘yeryüzündeki deniz’ görüşü temelde olmak 

suretiyle devam edilecektir. Nitekim Cumhûr da bu görüşü benimsemiştir.  

 

Bahsi geçen terkibin mahiyetine dair yapılan beyanları, ‘geçmişte vuku bulup şu an 

hala devam etmekte olan’ ve ‘gelecekte gerçekleşmesi beklenen’ şeklinde ikiye 

ayırmak mümkündür. Bunlar arasında en çok zikredilenler, tercihe ve redde konu 

olanlar ise ‘tutuşturulmuş deniz’ ile ‘ağzına kadar dolu olan deniz’ görüşleri olmuştur. 

Hatta, ikinci görüşün, ‘ateş ile ağzına kadar dolu olma’ te’vîlini dikkate alındığında 

aslında bu ikisinin birbirini tamamen dışlamadığı fark edilmektedir. Ancak, ‘su ile 

ağzına kadar dolu olma’ te’vîli hasebiyle birbirlerine zıt da düştükleri göz ardı 

edilmemelidir. Taberî, aktardığı muhtelif rivayetler neticesinde, bu ikisini bilhassa 

değerlendirmeye almış ve ‘ağzına kadar dolu olan deniz’i tercih etmiştir. Çünkü onun 

nazarında sahih olan sıfat, günümüzde geçerliliğini koruyandır. Yani, günümüzde 

denizler ağzına kadar su ile dolu ama tutuşturulmuşuna henüz rast gelinememiştir. Her 

ne kadar Taberî bu sebepten ötürü tercihini bu yönde yapmış olsa da, burada gene 

sûrenin teması ve ayetin siyakı göz önünde bulundurulunca, ‘geçmişte vuku bulup şu 

an hala devam etmekte olan’ ile ilintili nakilleri bir kenara koymak daha isabetli 

olacaktır. Bu durumda, mevzubahis edilen denizin mahiyeti şöyledir: Tutuşturulmuş; 

suyu gitmiş ve kurumuş; kaynayıp fışkırtılan. Âlûsî’nin ‘tutuşturulmuş deniz’ 

görüşünü daha uygun görmesine1375 karşın, içlerinden herhangi birini diğerine tercih 

                                                           
1375 Sûrede ahiret azabının tekidi, bu azabın var olması ve vuku bulacağı deliller ile ispatlanmaktadır. 

Varlığın başlangıcı ve sonu ile alakalı olmakla birlikte Allah’ın kudretinin kemaline delalet eden 



154 
 

etme noktasında, tamamının da müstakbelde tahakkuk edeceğinin farz edilmesinden 

ötürü sıkıntı yaşanmaktadır.  

 

Ulaşılan bu neticeye, şu ana kadar muayyen bir denizin zikredilmemiş olması 

faktörünü eklersek, peki bahsi geçen denizin ‘geniş, derin’ olup olmadığını nasıl 

anlayacağız? Bu noktada ‘muksem bih’ ile ‘muksem aleyh’ arasındaki ilişkiye râci 

etmekte fayda olacaktır. Allah, sûrenin başlangıcında, azabın mutlak surette vuku 

bulacağına ve buna hiçbir şeyin engel olamayacağına altı adet mahlukatı ile yemin 

etmektedir. Muksem aleyh olan ‘haşir ve kıyamet’ olaylarının ne denli şiddetli 

olmasından ve bunun Allah’ın kudretine delalet etmesinden yola çıkarak, burada tekit 

amaçlı zikredilen muksem bih’in de bunu destekleyecek nitelikte bir azamete sahip 

olması gerekir. Buna istinaden, bahsi geçen denizin derin, kapladığı alanın da geniş ve 

büyük olduğu söylenebilir.  

 

İkinci Aşama:  

Birinci aşamada الْبَحْر الْمَسْجُور terkibinde ‘ziyadelik’ ortak manasının var olduğu istidlâl 

edilmiştir. Peki, daha en başında, bahsi geçen terkibin mezkur ortak manayı muhteva 

ettiği telakki edilerek ayet tefsir edilseydi, bunun sürece ve neticeye bir tesiri olur 

muydu?  

 

 ,terkibinin konumu ve mahiyetine dair yapılan elemelerin neticesinde الْبَحْر الْمَسْجُور

mezkur denizin yeryüzünde olduğu ve kıyamet vakti tecelli ettiğinde tutuşturulacağı; 

suyunun gidip kuruyacağı; kaynayıp fışkırtılacağı kanaatine varılmıştı. Ortak mananın 

bu noktaya kadar bir tesiri olmadığı gibi, zikrolunan vasıflarla olan müspet münasebeti 

hasebiyle aralarından birini tercih etme hususunda da etken bir amil değildir. Buna 

mukabil, bahsi geçen vasıflara sahip bu denize yemin edilerek zihinlerde resmedilen o 

dehşetli kıyamet saatinin şiddeti ziyadeleşmekte, dahası küffarın bu hakikati inkar 

etmekle ne vahim bir mâsiyet işlediği ziyadesiyle aşikar olmaktadır. 

 

                                                           
şeylerin hepsiyle yemin etmiştir. الطور, Hz. Musa’nın Allah ile konuştuğu, başlangıç ve Ahiret 

ayetlerinin indiği mahaldir; كتاب الْعمال, azabın vuku bulmasına işaret etmekle beraber Allah’ın 

adaletinin tahakkuk edeceğini göstermektedir;  ٍِۙالْبَيْتِ الْمَعْمُور, gökteki elçilerin tavaf ettiği, sadece Allah’ı 

takdis ve tesbîh ettikleri mekandır, Allah’ın azametinin emaresidir;  ٍِۙقْفِ الْمَرْفوُع  ,onların yerleşkesidir ,الس 

oradan ayetler nüzûl eder, ve ayrıca Cennet de oradadır;  ٍِۙالْبَحْرِ الْمَسْجُور, ateşin mahallidir. Bkz. Âlûsî, 

Rûhu’l-Me`ânî, s. 28-29. 



155 
 

4.1.1.4. Rûm 30/41:  ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبرَ ِ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ ايَْدِي النَّاسِ لِيذُٖيقهَُمْ بَعْضَ الَّذٖى عَمِلوُا

 لَعلََّهُمْ يَرْجِعوُنَ 

 

İnşikâk Sûresi’nden sonra nâzil olan Rûm Sûresi1376, Mushaf sırasında Ankebût 

Sûresi’nden sonra gelmektedir. Her ikisi de hurûf-ı mukattaa ile başlayan Ankebût ve 

Rûm sûreleri, bu şekilde başlayan diğer sûrelerden farklı olarak, vahiy ve nübüvvetin 

ispatıyla ilgili ayetlerle söze başlamayarak genel üslûbun dışına çıkmışlardır. Ankebût 

Sûresi’nin, inananların birtakım fitne ve belâlara uğratılıp imtihana tabi tutulacaklarını 

bildiren ayetlerle; Rûm Sûresi’nin Bizanslıların uğradıkları mağlubiyetin akabinde 

yakın zamanda galip geleceklerini müjdeleyen, gaybtan haber veren mucize 

niteliğindeki ayetlerle başlamalarındaki hikmetlerden bir tanesi de Müslümanlar ile 

münafıkların ayırt edilmesindeki etken faktörlerden olmalarıdır. Buna ilaveten, Allah 

bir önceki sûrenin 46.ayetinde1377 ehl-i Kitâb ile en güzel bir yolla mücadele edilmesini 

ve her iki tarafın da ilahının bir (aynı) olduğunu, devamında gelen ayetle1378 de ehl-i 

Kitâb’ın pek çoğunun Allah’a iman ettiğini bildirerek, Müslümanlar ile ehl-i Kitâb’ın 

müşrikler karşısındaki konumunu ortaya koymuştur. Nitekim, Rûm Sûresi’nin sebeb-

i nüzûlunde1379 de görüldüğü üzere, önceleri ehl-i Kitâb’a danışıp duran Mekkeli 

                                                           
1376 İbn Abbâs’tan gelen rivayete binaen, Rûm Sûresi cumhûrun indinde bilâ-hilâf Mekkî’dir. Ancak, 

sûrenin 17.ayetinin,  َحٖينَ تمُْسُونَ وَحٖينَ تصُْبِحُون ِ  .Medenî olduğu söyleyenler de olmuştur. Bkz ,فسَُبْحَانَ اللّٰه

Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb/Tefsîru’l-Kebîr, 3. bs., c. 25, 32 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-

Arabî, 1420), s. 79; Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, thk. Sıdkî Muhammed Cemîl, 

c. 8, 10 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1420), s. 373; Celâlüddîn es-Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr fi’t-Tefsîr bi’l-

Me’sûr, c. 6, 8 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikr), s. 478; Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd, Rûhu’l-Me`ânî fî Tefsîri’l-

Kur’âni’l-`Azîm ve’s-Seb`i’l-Mesânî, c. 21, 30 c. (İdâretü’t-Tıbâati’l-Münîriyye), s. 16. 
ى انُْزِلَ اِلَيْناَ وَانُْزِلَ الِيَْكُمْ وَالِٰهُنَا وَاِلٰهُكُمْ وَاحِد   1377 ذَٖٓ  الِ  ال ذٖينَ ظَلَمُوا مِنْهُ مْ وَقوُلَُٓوا اٰمَن  ا باِل ـ

ࣗ
وَلَ تجَُادِلَُٓوا اهَْلَ الْكِتاَبِ الِ  باِل تٖي هِيَ احَْسَنُ

 İçlerinden haksızlığa sapanlar dışında Ehl-i Kitâb ile mücadelenizi sadece en güzel yolla :وَنَحْنُ لهَُ مُسْلِمُونَ 

sürdürün ve deyin ki: “Bize indirilene de size indirilene de inandık. Bizim tanrımız da sizin tanrınız da 

birdir. Biz O’na teslim olmuşuzdur.” 
ءِ مَنْ يؤُْمِنُ بهَِٖؕ وَمَا يَجْحَدُ بِاٰياَتنََِٓا الِ  الْكَافِرُونَ  1378 لََٓ

ؤُُ۬  İşte biz kitabı :وَكَذٰلِكَ انَْزَلْـنََٓا الِيَْكَ الْكِتاَبََؕ فَال ذٖينَ اٰتيَْنَاهُمُ الْكِتاَبَ يُ ؤْمِنوُنَ بِهٖۚ وَ مِنْ هَٰٓ

sana böyle indiriyoruz. Kendilerine kitap verdiklerimiz ona iman ederler, şunlardan da ona inananlar 

var. Ayetlerimizi kafirlerden başkası inkâr etmez.  
1379 Fârisiler, Bizanslılarla savaşmaya gitti, onlara Ezriât ve Busra’da ulaştı ve onları yendi. Bunun 

haberi Hz. Peygamber’e (sav.) ve ashabına onlar Mekke’de iken ulaştı. Bu durum onlara ağır geldi, 

onları baya üzdü. Hz. Peygamber (sav.), Mecûsilerin, ehl-i Kitâb olan Bizanslıları yenmesini hiç hoş 

görmedi. Mekkeli kafirler ise bu duruma çok sevindiler, Bizanslıların başına gelen bu musibetten dolayı 

mesrur oldular. Mekkeli kafirler, Hz. Peygamber’in (sav.) ashâbı ile karşılaştıklarında onlara şöyle 

dediler: “Sizler de Hıristiyanlar da ehl-i Kitâb’dansınız. Fârisî kardeşlerimiz sizin kardeşlerinizi mağlup 

ettiler. Eğer ki sizler bizimle savaşırsanız biz de sizi yeneceğiz.” Bunun üzerine Allah, Rûm 30/1-

2.ayetleri (  غُلِبتَِ ال
ࣖ
ومٍُۙ الَٓمَٓ رُّ ) nâzil etti. Akabinde Ebû Bekir (r.anh) kafirlerin yanına varıp dedi ki: “Sizler, 

kardeşlerinizin bizim kardeşlerimizi yenmelerine mi sevindiniz?! Çok sevinmeyin. Allah gözlerinizi 

bağlamasın. Allah’a yemin ederim ki Bizanslılar Fârisilere galip gelecektir. Hz. Peygamber (sav.) bizi 

bundan haberdar etti.” Bunun üzerine Übey b. Halef ayağa kalkıp dedi ki: “Yalan söylüyorsun. 

Yalancı.” Ebû Bekir (r.anh) de “Asıl sen yalancısın, yalan söylüyorsun Allah’ın düşmanı seni! Bahse 

girelim. On dişi deve benden, on dişi de senden. Eğer ki Bizanslılar Fârisileri mağlup ederse sen 

kaybettin, eğer ki Fârisiler Bizanslılara galip gelirse ben kaybettim. Bahsin müddeti üç sene.” Böylelikle 

bahse giriştiler. Sonra Ebû Bekir (r.anh) Hz. Peygamber’in (sav.) yanına vardı ve ona durumu izah etti. 



156 
 

müşrikler, ehl-i Kitâb’dan olan Bizanslılar Fârisilere mağlup düşünce oldukça 

sevinmişlerdi.1380 Halbuki Mekkeli müşriklerin, önceki sûrenin 67.ayetinde1381 de 

işaret edildiği üzere, sayılarının az olmasına rağmen civardaki yağmalardan, 

soygunlardan, ölümlerden, kadınlarının ve zürriyetlerinin esir düşmesinden emniyette 

oluşlarının sebebi, onların kendi kuvvetlerinden veya memleketlerini sıkı bir şekilde 

savunmalarından değil, bilakis Allah’ın evine ve haremine komşu oluşlarındandı. 

Allah, müşriklere bu hakikati takdim ettikten sonra, onlardan birçok yönden daha önde 

ve iyi durumda olan Bizanslıların yenildiğini, ancak birkaç sene sonra Allah’ın 

yardımıyla galip geleceklerini zikrederek devam etmiştir: Rûm 30/2-51382. Önceki 

sûrenin bitiminde1383, Allah, O’nun yolunda çaba sarf edenleri Hakk’a varan yollara 

yönelttiğini ve zâtının iyilik yapanların yanında olduğunu buyurmuştur. Bunu 

müteakip, Rûm Sûresi’nin başlangıcında müminlerin, müşrik düşmanlarının 

Bizanslıların mağlup olmasından ötürü duydukları sevinçlerinin Fârisilerin 

yenilmesiyle bertaraf edilmesinden doğan zaferi dile getirilmiştir.1384 Fahreddin er-

                                                           
Hz. Peygamber (sav.) dedi ki: “Bu dediğin nedir böyle? Muhakkak ki بِضِْع üç ila dokuz arasına delalet 

etmektedir. Git ve bahsin süresi ile miktarını artır.” Bunun üzerine Ebû Bekir (r.anh) hemen yola düştü 

ve Übey b. Halef ile karşılaştı. Übey dedi ki: “Galiba pişman oldun.” Ebû Bekir (r.anh) dedi ki: “Asla. 

Aksine bahsin süresini ve miktarını artırmaya geldim.” Böylelikle bahsin miktarı 100 dişi deve 

yavrusuna çıktı, süresi de 9 seneye uzatıldı. Ebû Bekir (r.anh) hicret etmek istediği vakit, Übey ondan 

Fârisilerin yenmesi ihtimaline karşın bir kefil tayin etmesini istedi, o da oğlu Abdurrahman’ı kefil olarak 

tayin etti. Übey, Uhud Savaşı’na katılmak istediğinde bu sefer Abdurrahman, Übey’den bir kefil tayin 

etmesini istedi, o da bu istediğini yerine getirdi. Übey, Uhud Savaşı’nda Hz. Peygamber’in (sav.) açtığı 

bir yaradan öldü. Yedinci senenin başında Bizanslılar Fârisileri mağlup etti. Bkz. Ebû Hayyân, el-

Bahru’l-Muhît, s. 373; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 17-18.  

Başka rivayetlerde:  

… Bizanslılar Fârisileri Hudeybiye gününde mağlup etti.  

… Bedir günü. Hatta, Ebû Bekir (r.anh) Übey’in varislerinden alacağını aldı ve Hz. Peygamber’in (sav.) 

yanına gitti. Hz. Peygamber (sav.) dedi ki: “Tasadduk et.”  

… Hz. Peygamber (sav.) dedi ki: “Bu haram ve kirli bir maldır. Tasadduk et.” Daha ayrıntılı bilgi için 

bkz. Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 479-482. 
1380 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 79-80; Celâlüddîn es-Süyûtî, Esrâru Tertîbi’l-Kur’ân, 

(Dârü’l-Fazîlet), s. 121. 
ِ يَكْفرُُونَ  1381  ,Görmezler mi ki :اوََلمَْ يَرَوْا انَ  ا جَعلَْنَا حَرَما  اٰمِنا  وَيتُخََط فُ الن اسُ مِنْ حَوْلِهِمَْؕ افََباِلْبَ اطِلِ يؤُْمِنُونَ وَبنِِعْمَةِ اللّٰه

çevrelerindeki insanlar durmadan yerinden koparılıp götürülürken biz (Mekke’yi) güvenli, dokunulmaz 

belde yapmışızdır! Hâlâ asılsız şeylere inanıp Allah’ın nimetine karşı nankörlük mü edecekler? 
ِ الْمَْرُ مِنْ قبَْلُ وَمِنْ بَعْدَُؕ وَيَوْمَ ئِذٍ يَفْرَ حُ الْمُؤْمِنوُنٍَۙ  1382 ي ادَْنَى الْرَْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلبَِهِمْ سَيَغْلِبوُنٍَۙ ﴿٣﴾ فٖي بِ ضِْعِ سِنٖينََؕ لِِلّه ومٍُۙ ﴿٢﴾ فَٖٓ غُلِبتَِ الرُّ

حٖيمُ ﴿٤﴿ ﴾٥﴾ بِنصَْرِ اللّٰهَِؕ يَنْصُرُ مَنْ يشَََٓاءَُؕ وَهُوَ الْعَزٖيزُ الر  : Rumlar yakın bir yerde yenilgiye uğradılar. Fakat onlar bu 

yenilgilerinden sonra birkaç yıl içinde galip gelecekler. Eninde sonunda Allah’ın dediği olur. O gün 

müminler Allah’ın yardımı sebebiyle sevinecekler. O dilediğini muzaffer kılar. O çok güçlüdür, engin 

merhamet sahibidir. 
َ لَمَعَ الْمُحْسِنٖينَ ﴿٦٩﴾ 1383  Bizim uğrumuzda elinden gelen çabayı sarf edenlere :وَال ذٖينَ جَاهَدوُا فٖيناَ لَنَهْدِينَ هُمْ سُبلُنَاََؕ وَاِن  اللّٰه

gelince, onları bize ulaşan yollara mutlaka yöneltiriz. Kuşkusuz Allah iyilik yapanların yanındadır. 
1384 İbnü’z-Zübeyr es-Sekafî el-Gırnâtî, el-Burhân fî Tenâsübi Süveri’l-Kur’ân, thk. Muhammed 

Şa`bânî, (Mağrib: Vizâratü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1410/1990), s. 273-274; Âlûsî, Rûhu’l-

Me`ânî, s. 17. Süyûtî, önceki sûrenin son ayetini zikrettikten sonra Rûm Sûresi’ne ehl-i Kitâb’dan olan 

Hıristiyanların Allah’ın yardımıyla galip olacağı vaadiyle başlandığını, Müslümanlar bununla felaha 

erdiklerini, bunun öncesinde hezimet türünden olan şeylerin artık onlara bir zararının olmadığını 

söyleyerek iki sûre arasındaki münasebeti bu şekilde açıklamıştır. Ancak Âlûsî, Hıristiyanların Allah 



157 
 

Râzî, Bizanslıların Fârisilere mağlup düşmesiyle alakalı şöyle bir çıkarımda 

bulunmuştur:  

 

İşte Allah, galibiyetin haklılığı göstermediğini, aksine Allah’ın sevdikleri kimselerin 

mükafatını artırmak istediğinde bazen onlara bela verip, düşmanlarını onlara musallat 

kıldığını, bazen de ahiret günü gelmezden önce, yine ahiret için, büyük azabı değil de peşin 

dünya azabını onlar için tercih edeceğini göstermek için bu ayetleri indirdi.1385 

 

Sûrenin 41.ayetinde Allah, ‘insanların kendi elleriyle yapıp ettiklerinden dolayı karada 

ve denizde fesâd zuhur edince, belki dönüş yaparlar diye işlediklerinin bir kısmını 

onlara bu dünyada tattırmasından’ bahsetmiştir. Bundan bir önceki ayette1386 de Allah, 

kafirlere puta tapma hususundaki hitabını tekrarlamış ve kafirlerin O’nun bir şerikinin 

olduğunu katiyen iddia edemeyecekleri suretteki fiillerini ve icraatlarını zikretmiştir: 

Yaratma, (mahlûkâtın hayatlarını idame ettirebilmesi için) rızıklandırma, öldürme ve 

diriltme. Nitekim, Allah’ın Enbiyâ 21/22.ayette1387 buyurduğu gibi, şirk fesâdın 

sebebidir. Bir sonraki ayette1388 de, yeryüzünde gezip dolaşılmasını emretmiştir ki 

böylece önceki kavimlerin şirk koşmalarından ve günah işlemelerinden dolayı nasıl da 

helak edildiklerini görsünler, idrak etsinler. Bu, Allah’ın, Kureyşlilere önceki 

ümmetlerden ibret almaları için yaptığı bir uyarıdır.1389  

 

Araştırmanın konusu olan ayeti incelerken öncelikle  ِفِي الْبَرِِّ وَالْبَحْر ile murad edilenin ne 

olabileceği hususuna odaklanılacak, akabinde buradan elden edilen verileri de göz 

önünde bulundurarak  ُظَهَرَ الْفسََاد ile  الن اسِ  بمَِا كَسَبتَْ ايَْدِي  ibareleri beraber ele alınacaktır.  

 

 الْبَرِّ وَالْبَحْر -

  ِّالْبَر ve الْبَحْر zahiri manaları üzeredir.1390  

                                                           
yolunda cihat etmedikleri için bu münasebetin zayıf kaldığını belirtmiştir. Bkz. Süyûtî, Esrâru Tertîbi’l-

Kur’ân, s. 121; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 17. 
1385 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 79. 
1386 ﴾٤٠﴿ 

ࣖ
ا يشُْرِكُونَ ائِ كُمْ مَنْ يَفْعَلُ مِنْ ذٰلِكُمْ مِنْ شَيْءٍَؕ سُبْحَانَهُ وَ تَ عاَلٰى عَم  ُ ال ذٖى خَلَقَكُمْ ثمُ  رَزَقَكُمْ ثمُ  يُمٖيتكُُمْ ثمُ  يحُْيٖيكُمَْؕ هَلْ مِنْ شُرَكََٓ  :اَللّٰه

Sizi yaratan, sonra size rızık veren, sonra hayatınızı sona erdirecek ve nihayet size tekrar can verecek 

olan, Allah’tır. Peki sizin o ortak koştuklarınız arasında bunlardan herhangi birini yapabilecek olan var 

mı? Allah onların ortak koştuklarından tamamen münezzehtir, yüceler yücesidir. 
ا يَ صِفوُنَ  ﴿٢٢﴾ 1387 ِ الْعَرْشِ عَم  ِ رَبِّ ُ لَفسََدتَاَۚ فَسُبْحَانَ اللّٰه ا اٰلِهَة  اِل  اللّٰه  Eğer yerde ve gökte Allah’tan başka :لَوْ كَانَ فٖيهِمََٓ

tanrılar bulunsaydı kesinlikle yerin göğün düzeni bozulurdu. Demek ki arşın rabbi olan Allah, onların 

yakıştırdıkları sıfatlardan münezzehtir. 
 De ki: “Yeryüzünde gezip :قلُْ سٖيرُوا فِي الْرَْضِ فاَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقبِةَُ ال ذٖينَ مِنْ قبَْلَُؕ كَانَ اكَْثرَُهُ مْ مُشْرِكٖينَ ﴿٤٢﴾ 1388

dolaşın da öncekilerin âkıbeti nice oldu bir bakın. Onların çoğu şirke sapmış kimselerdi.” 
1389 Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 394, 396. 
1390 Taberî, Muhammed b. Cerîr, Câmi`u’l-Beyân `an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, thk. Dr. Abdullah b. 

Abdulmuhsin et-Türkî, 1. bs., c. 18, 26 c. (Dâru Hicr, 1422/2001), s. 511; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 48. 



158 
 

 Arapların planı su üzerine kurulu olduğu için şehirlere   بُحُور adını 

verirler.1391 

… İbn Abbâs dedi ki:  ِّالْبَر: Nehir harici yerlerin üzerinde bulunan, 

kurulan ülkeler ve şehirler. الْبَحْر: Nehir kenarında bulunan, kurulan 

ülkeler ve şehirler.  

… Mücâhid dedi ki:  ِّالْبَر: Denizden uzak şehirler. الْبَحْر: Nehirlerin ve 

denizlerin kıyısında/yanında bulunan şehirler ve sahiller. 

… İkrime dedi ki:  ِّالْبَر: Çöller, bozkırlar, susuz otsuz yaban ovalar. الْبَحْر: 

Şehirler. Araplar, şehirleri -genişliğinden ötürü- الْبَحْر şeklinde 

isimlendirmişlerdir.  

… Dahhâk dedi ki:  ِّالْبَر: Arapların badiyeleri, çölleri, kırları. `Atâ’ dedi 

ki: الْبَحْر: Adalar. 

… Süddî dedi ki:  ِّالْبَر: Denizden uzak, ırak olan her şehir. Mekke ve 

Medine gibi. الْبَحْر: Denizin üzerinde bulunan, üzerine kurulan şehirler. 

Kûfe, Şâm ve Basra gibi.  

 kelimesi zahiri manası üzere olabilir ancak burada muzâf الْبَحْر …

hazfedilmiş olması gerekmektedir.  ِمُدنُُ البَحْر gibi mesela. Yûsuf 

12/82.ayette olduğu gibi:  ْيَةَ وَسْـَٔلِ الْقَر , yani ehline sor. Nehhâs bunu caiz 

görmüştür. 

 Katâde dedi ki:  ِّالْبَر: Otağda yaşayan kimseler. الْبَحْر: Şehirde ve köyde 

yaşayan kimseler.1392 

 Denilmiştir ki:  

  .ile kalp kastedilmektedir الْبَحْر ;ile nefs الْبَرِّ  …

                                                           
1391 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 510; Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, thk. Abdulcelîl Abduh Şelebî, 

1. bs., c. 4, 5 c. (Beyrut: Âlemül-Kütüb, 1408/1988), s. 188; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî/Te’vîlâtu 

Ehli’s-Sünne, thk. Mecdî Bâsellûm, 1. bs., c. 8, 10 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1426/2005), s. 

283; Ebû Ca`fer en-Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ali es-Sâbûnî, 1. bs., c. 5, 6 c. (Mekke: 

Câmi`atü Ümmü’l-Kurâ, 1409), s. 266; Mâverdî, Tefsîru’l-Mâverdî/en-Nüket ve’l-`Uyûn, thk. Seyyîd 

b. Abdülmaksûd b. Abdürrahîm. c. 4, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye), s. 317-318; Vâhidî, el-

Vasît fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-Mecîd, thk. Şeyh Âdil Ahmed Abdülmevcûd-Şeyh Alî Muhammed 

Muavvid-Dr. Ahmed Muhammed-Dr. Ahmed Abdülğanî el-Cemel-Dr. Abdurrahman `Uveys, 1. bs., c. 

3, 4 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1994), s. 435; Zemahşerî, el-Keşşâf `an Hakâ’iki 

Ğavâmizi’t-Tenzîl, 3. bs., c. 3, 4 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1407), s. 482; Fahreddîn er-Râzî, 

Mefâtîhu’l-Gayb, s. 105; Nâsırüddîn el-Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, thk. Muhammed 

Abdurrahman el-Maraşlî, 1. bs., c. 4, 5 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 1418), s. 208; Ebû 

Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 395; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 496-497; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 48. 
1392 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 511; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 284; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, 

s. 318. 



159 
 

 ,ile kalp kastedilmektedir. Dilde zuhur etmesi الْبَحْر ;ile lisan الْبَرِّ  …

kalpte de gizli kalması dolayısıyla.1393  

 

 بمَِا كَسَبتَْ ايَْدِي الن اسِ   ve ظَهَرَ الْفسََادُ  -

 Âdemoğullarının amellerine râci olunan fesâd 

… Şirk ve küfür.1394  

 .Yol kesme, hırsızlık, zulüm ve her türlü kötü ameller :بمَِا كَسَبَتْ ايَْدِي الن اسِ 

Bunlar, Allah’ı inkâr etmelerinin, O’na şirk koşmalarının sebepleri idi. 

Bu yüzden şirkleri ve küfürleri, onların kalplerini perdelemekteydi öyle 

ki gönüllerinde iman tecelli etmemekteydi (Mutaffifîn 83/141395 ve 

Tevbe 9/771396)  

… Günah işleme ve isyan etme1397  

Şirk bazen sözde ve inançta (kalpte) değil, yapılan işte olur. Bu, fısk ve 

isyan adını alır. 

… Karadaki (ilk) fesâd, Hz. Âdem’in oğlunun (Kâbil) kardeşini (Hâbil) 

öldürmesi; denizdeki (ilk) fesâd, Umman Meliki Cülendâ’nın bütün 

sağlam gemileri gasp ederek alması ile zuhûr etti.1398   

Dahhâk dedi ki: Yeryüzü yemyeşildi, Âdem oğlu hangi ağaca denk 

gelirse onda mutlaka meyve bulunurdu. Denizin suyu tatlıydı. Ne aslan, 

sığırı avlardı ne de kurt kuzuyu. Kâbil, Hâbil’i öldürdüğü zaman, 

yeryüzünde ne varsa titredi, ağaçlarda dikenler ortaya çıktı, denizin 

suyu zehirli bir acıya döndü, hayvanların bazısı bazısının canına 

kastetti.1399 

 Kulların günahları hasebiyle Allah’a râci olunan fesâd 

                                                           
1393 Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 318. 
1394 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 283; Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 266; Mâverdî, en-Nüket ve’l-

`Uyûn, s. 317. 
 رَانَ عَلٰى قلُوُبِهِمْ مَا كَانوُا يكَْسِبوُنَ  1395

ࣝ
 Hayır hayır! Doğrusu onların kazanmakta oldukları kalplerini : كَلَ  بَلْ

paslandırmıştır. 
َ مَا وَعَدُ وهُ وَبِمَا كَانوُا يَكْذِبُونَ  1396 ا اخَْلَفوُا اللّٰه  Allah'a verdikleri sözü tutmadıkları :فاَعَْقبََهُمْ نِفاَقا  فٖي قلُوُبِهِمْ الِٰى يَوْمِ يَلْقَوْنهَُ بِمََٓ

ve yalan söyledikleri için o da kalplerine, kendisiyle karşılaşacakları güne kadar (sürecek) bir nifak 

soktu. 
1397 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 511, 513; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 317; Ebû Hayyân, el-

Bahru’l-Muhît, s. 395. 
1398 Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 317; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 395; Süyûtî, ed-Dürrü’l-

Mensûr, s. 497; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 47. 
1399 Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 47-48. 



160 
 

… Kuraklık, çoraklık, kıtlık, ölümler ve salgınlar, yangının ve 

boğulmanın artması, dalgıçların inci avından elleri boş dönmeleri ve 

avcıların başarısızlığı, her şeyden bereketin noksanlığı, menfaatin 

tamamen azalması, zararın artması. 

Araplar dediler ki: Yağmur kesilince, denizdeki hayvanlar körelir. 

Atiyye dedi ki: Yağmur azaldığı zaman inci avcılığı da azalır. 

Denildi ki: Denizde fesâdın zuhur etmesi, gözelerin suyunun azalması 

demektir.  

Çünkü gözeler de denizden sayılır. 

İbn Abbâs dedi ki: Yeryüzü çoraklaştı, denizi meydana getiren unsurlar 

ve asıllar kesildi, paramparça oldu. 

 Kulların şirki, küfrü, kendilerine helal olmayan :بمَِا كَسَبَتْ ايَْدِي الن اسِ 

şeyleri elden ele gezdirmeleri. Yani, bahsi geçen kıtlık, kuraklık, 

yağmurun ve bereketli rızkın ve azığın azlığı, darlık, buhran, sıkıntı vb. 

şeyler onların şirkleri, küfürleri ve kendi iradeleriyle yapmayı seçtikleri 

amelleri sebebiyledir.1400 

 ,takısı cins isme delalet eder. Yani, kuraklık ’ال‘ kelimesindeki الْفسَادُ  …

kıtlık ve ölüm (salgın)… vb. şeklindeki fesâd cinsi.1401 

 Kötü yöneticiler1402  

 

İnsanların kendi elleriyle yapıp ettikleri yüzünden  ِّالْبَر ve الْبَحْر da fesâdın zuhur 

etmesinin Hz. Peygamber’in (sav.) bi`setinden evvel olduğu söylenmiştir. Yeryüzü 

dalalet ve zulüm ile dolmuştu, ancak Allah, Hz. Peygamber’i (sav.) yolladığı zaman 

insanlardan dönenler döndü.1403   

                                                           
1400 Ferrâ, Yahyâ b. Ziyâd, Me`âni’l-Kur’ân, thk. Ahmed Yûsuf en-Necâtî – Muhammed Ali en-Neccâr 

– Abdülfettâh İsmâîl eş-Şelebî, 1. bs., c. 2, 3 c. (Mısır: Dâru’l-Mısriyye li’t-Te’lîf ve’t-Terceme), s. 325; 

İbn Kuteybe ed-Dîneverî, Garîbu’l-Kur’ân, thk. Ahmed Sakr (Mısır: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1398/1978), s. 342; Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, s. 188; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 283-

284; Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 266; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 317; Vâhidî, el-Vasît, s. 435; 

Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 482; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 208; Ebû Hayyân, el-

Bahru’l-Muhît, s. 395; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 496-497; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 47. 
1401 Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 48. 
1402 Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 317. 
1403 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 511; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 395; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, 

s. 497; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 48. 

… Denildi ki: Hz. Peygamber’in (sav.) peygamberliğinin ilk yıllarıydı. Kureyşli kafirler, günah 

cinsinden yapacaklarını yaptılar, şirkte direttiler ve Hz. Peygamber’e (sav.) eza ettiler. Akabinde Hz. 

Peygamber (sav.) dua etti ve kuraklık oldu, üzerlerine bela üzerine bela indi. Hz. Peygamber’in (sav.) 

bu yaptığı, müşriklerin yaptıklarının (işledikleri günahların) bazı kötü sonuçlarını bu dünyada tatmaları 

ve böylelikle mâsiyetten Hakk’a dönmeleri içindi. Bkz. Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 48. 



161 
 

 Değerlendirme 

Birinci Aşama:  

Rûm Sûresi’nde ‘Allah’ın birliğine ve ahirete imana; inananların, Yaratana ve 

yaratılmışlara karşı olan sorumluklarına’ dair hususlar vurgulanmaktadır. Bir başka 

deyişle, ‘fıtrata ait düzen; bu düzenin Yaratıcısı; bu Yaratıcıya inananlar, inanmayanlar 

ve şirk koşanlar; düzenin gerektirdikleri; bunlara uyanlar ve uymayıp bozgunculuk 

çıkaranlar; küfrün, şirkin ve bu asiliğin dünyadaki karşılığı olarak hem tabiatta hem de 

sosyal şartlarda zuhûr eden düzensizlik; asıl hesabın görüleceği ahiret ahvâli ve 

kıyamet’ gibi konular işlenmektedir. Ele almakta olduğumuz ayet de, mezkûr fesâd 

mevzusu kapsamına girmektedir.   

 

Ayetin tefsiri çerçevesinde, fesâdın mahiyetine dair mütenevvi açıklamalar 

zikredilmiştir ki bunlardan bazısında tahsis yoluna gidilmiştir. Ne var ki, ‘nüzûl 

ortamı’ ve ‘vahye direkt muhatap olan kitle’ amilleri göz önünde bulundurulunca, 

yapılan bu tahsisin pek de mümkün olmadığı fark edilmektedir. Zikrolunan bu amillere 

mukabil, ‘fesâd’ kelimesinin cins isme delalet etmesi hesaba katılınca, kıyamete kadar 

zuhûr edecek olan bir ‘fesâd’ mevzubahis olmaktadır. Nitekim Âlûsî de ayetten 

çıkarılan hükmün böyle olduğunu belirtmiştir. İlaveten, fesâddan murad edilen ister 

‘Âdem oğullarının amellerine râci olan’ ister ‘kulların günahları sebebiyle Allah’a râci 

olan’ olsun, her ikisi de makbuldür. Çünkü bunların her ikisi de fesâttır ve esasen 

birbirlerinden tamamen de bağımsız değillerdir. Bahsedilen fesâd nevilerinin ortak 

yönü, beşerden ve dahası toplumsal düzenden bağımsız olmayışlarıdır. İnsanoğlunun 

yeryüzünün her bir tarafına dağılması,  ِّالْبَر ve الْبَحْر ile hem doğrudan hem de dolaylı 

olan münasebeti, fesâdın zuhûr ettiği alanı daha da tevsi etmektedir.  

 

 ile ilintili olarak yapılan zahiri ve te’vîle dayalı izahların her biri, hem kendi الْبَحْر ve الْبَرِّ 

içlerinde hem de mabeyinlerinde birbirlerini tamamlamaktadırlar. Lakin, ayette 

                                                           
… Vâhidî,   ِبِمَا كَسَبتَْ ايَْدِي الن اس ayetinin açıklarken bahsi geçen kişilerin Mekkeli müşrikler ve kafirler 

olduğunu söyleyerek tahsis yoluna gitmiştir. Akabinde,  ْلِيُذٖيقَهُم ile alakalı olarak, Mekkeli müşriklerin ve 

kafirlerin yedi sene açlıkla cezalandırılmasını zikretmiştir. İbn Mes`ûd’tan gelen rivayette, Hz. 

Peygamber (sav.) “Allah’ım! Şiddetini artır ve eziyet edenlerin senelerini Yûsuf’un yedi senesi gibi 

yap.” demiştir. İbn Mes`ûd’tan aktarılan diğer bir rivayette, Hz. Peygamber (sav.) insanların sırt 

çevirdiklerini, topukları üzere döndüklerini gördüğü zaman dedi ki: “Allah’ım! Onların senelerini 

Yûsuf’un yedi senesi yap.” Sonra, Mekkelilerin başına bir sürü musibet geldi. Buna artık dayanamayan 

Ebû Süfyân gelip dedi ki: “Ey Muhammed! Allah’a itaate ve sıla-i rahme davet ediyorsun. Kavmin 

helak oldu. Onlar için Allah’a dua et.” Buradan hareketle, Vâhidî’nin nazarında ayette geçmekte olan 

 murad edilmemektedir. Burada murad edilen, Hz. Peygamber’in الْبَرِّ وَالْبَحْر ile dünyadaki bütün الْبَرِّ وَالْبَحْر

(sav.) duasıyla kuraklığın ve kıtlığın zuhur ettiği yerdir. Bkz. Vâhidî, el-Vasît, s. 435-436.  



162 
 

bunlardan birini diğerlerine tercih etmeye yönlendirecek ilave bir malumat ise mevcut 

değildir. Üstelik, fesâdın hangi türü söz konusu olursa olsun,  ِّالْبَر ve الْبَحْر ile alakalı 

yapılan beyanların her biri ile münasip düşmektedir. Yalnızca, yapılan açıklamalardan 

ikincisi, yani denizden uzak ve denize yakın olan şehirler, zihinlerde tasavvur edilen 

alanı daha bariz kılmaktadır. Buradaki soru, aranan ‘derinlik, genişlik, büyüklük’ 

manaları yakalanabiliyor mu? Evet. Zîrâ, tasrih edilen fesâd ile alakalı, zamansal ve 

mekânsal olarak herhangi bir tahdidin var olmadığı malumdur.   

 

İkinci Aşama:  

Evvelki aşamada, fesâd,  ِّالْبَر ve الْبَحْر tabirleri hep birlikte değerlendirmeye tabi tutulmuş 

ve sonuç olarak ayette geçmekte olan الْبَحْر ifadesinin dahilinde ‘ziyadelik’ ortak 

manasının var olduğu istidlâl edilmiştir. Peki, bunun tefsirdeki sürece ve varılan 

neticeye bir tesiri var mıdır?  

 

 tek başına ele alındığı zaman, muhteva etmekte olduğu ziyadelik manasından yola الْبَحْر

çıkılarak, mezkûr fesâdın tahakkuk ettiği alanın ne denli geniş olduğu idrak 

edilmektedir. Ki bu da, ayetin siyakına gayet mutabık kalmakta ve varılacak hükmü 

takviye etmektedir. Nitekim, diğer etmenler ile beraber ele alındığında, kıyamete kadar 

vuku bulmuş, bulmakta ve bulacak; toplumsal düzenin mevcut bulunduğu neresi var 

ise oraya doğrudan ve dolaylı biçimde tesir etmiş, etmekte ve edecek olan bir fesâdın 

varlığı gözler önüne serilmektedir. Bu hakikat ise, muayyen bir zaman dilimi 

içerisinde, muayyen bir topluluğa nüzûl eden Kur’ân’a dair ortaya konan tarihselci 

yaklaşımın ne kadar yersiz ve asılsız olduğunu gösteren burhanlardan sadece biridir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



163 
 

4.1.1.5. Mâide 5/103:  َائبَِةٍ وَلََ وَصٖيلَةٍ وَلََ حَامٍ  وَلٰكِنَّ الَّذٖينَ كَفَرُوا يفَْترَُون ُ مِنْ بحَٖيرَةٍ وَلََ سَا مَا جَعلََ اللّٰ 

ِ الْكَذِبََؕ وَاكَْثرَُهُمْ لََ يَعْقِلُونَ   عَلىَ اللّٰ 

 

Mâide Sûresi1404 ‘münâsebâtü’l-âyât ve’s-süver’ çerçevesinde değerlendirilirken 

sadece Nisâ Sûresi1405 ile yetinilmemiş, mushaf sırasında kendisinden önce gelen 

Fâtiha1406, Bakara1407 ve Âl-i İmrân1408 sûreleri de buna dahil edilmiştir. Mâide 

                                                           
1404 İbn Abbâs, Katâde ve Mücâhid’ten gelen kavillere binaen Mâide Sûresi’nin tamamının Medenî 

olduğu söylenmekle birlikte, “Bugün sizin için dininizi kemale erdirdim, size nimetimi tamamladım, 

sizin için din olarak İslâmiyet’i beğendim.” (Mâide 5/3) ayeti bundan müstesna tutanlar da olmuştur. 

Hudeybiye Antlaşması sonrası nâzil olmaya başlamış, bir kısmı Mekke’nin fethedildiği yıl bir kısmı da 

Veda Haccı’nda inmiştir. Bir başka kavilde ise, bu sûre Medine’de değil, Veda Haccı esnasında Mekke 

ile Medine arasında ve kimilerince Arefe günü tek seferde, kimilerince de yolculuk esnasında Hz. 

Peygamber (sav.) devesi üzere iken nâzil olmuştur. Esma bint. Yezîd’ten (r.anha) aktarılan rivayette, 

vahyin ağırlığından Resûlullah’ın (sav.) devesi Adba'nın omuzları çatlamış, bunun üzerine Hz. 

Peygamber (sav.) hemen onun üzerinden inmiştir. En son nüzûl olan sûre(lerden)dir. Hz. 

Peygamber’den (sav.) gelen rivayette, “Mâide, Kur’ân’dan en son nâzil olandır. Onda helal kılınanları 

sizler de helal kılın, onda haram kılınanları sizler de haram kılın.” buyurmuştur. Bkz. Âlûsî, Şehâbeddin 

Mahmûd, Rûhu’l-Me`ânî fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-`Azîm ve’s-Seb`i’l-Mesânî, c. 6, 30 c. (İdâretü’t-

Tıbâati’l-Münîriyye), s. 47; Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, sad. İsmail 

Karaçam-Emin Işık-Nusrettin Bolelli-Abdullah Yücel, c. 3, 10 c. (İstanbul: Azim Dağıtım), s. 139. 

Kendisini okuyan kişiyi, azap meleklerinden kurtardığı için el-Münkıze; toplumsal hayatla alakalı 

birçok hükme dair fürû` şümul etmesi, genel karakteristiğinin amelî ahkâmı, toplumsal muâmelâtı ve 

bunların arasından insanların ister sefer ister mukîm hal üzereyken ihtiyaç duydukları şeyleri açıklıyor 

olması hasebiyle el-`Ukûd; mushaf tertibinde kendinden bir önce gelen Nisâ Sûresi, insanlar arasındaki 

ahkamların sebeplerini tazammun ederken, Mâide Sûresi’nin bunu tamamlayıcı mahiyette olmasından 

ötürü Tekmîl olarak isimlendirilmiştir. Bkz. İbnü’z-Zübeyr es-Sekafî el-Gırnâtî, el-Burhân fî Tenâsübi 

Süveri’l-Kur’ân, thk. Muhammed Şa`bânî, (Mağrib: Vizâratü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 

1410/1990), s. 201; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 47; Elmalılı, Hak Dini, s. 140. 
1405 … Nisâ Sûresi, akitlerin bazısını sarih bir şekilde bazısını da zımnen zikretmektedir. Sarih olanlar: 

Nikah akdi, mihir akdi, yemin akdi (Nisâ 4/33), ahitleşme ve emân akdi (Nisâ 4/90, 92). Zımnî olanlar: 

Vasiyet, emanet, vekalet, borç, kira akdi. Umumi olarak “Allah size, emanetleri mutlaka ehline 

vermenizi ve insanlar arasında hükmettiğiniz zaman adaletle hükmetmenizi emrediyor.” (Nisâ 4/58) 

buyurulmuştur. Bir sonraki sûre, akitlere vefalı olma emri ile başlamaktadır: Mâide 5/1. 

… Nisâ Sûresi’nde zırh çalan hırsız hakkında nazil olan ayet zikredilirken, hırsızlık ve hainlik ile alakalı 

hükümler Mâide Sûresi’nde daha tafsilatlı ele alınmıştır: Nisâ 4/105.  

… Nisâ Sûresi’nde “İnsanlar arasında Allah’ın sana gösterdiğine göre hükmedesin diye hakkı içeren 

kitabı sana indirdik; hainlerden taraf olma!” (Nisâ 4/105) buyrulurken, Mâide Sûresi’nde bu durum 

kafirler arasında dahi Allah’ın indirdiği ile hükmetmekten bahsetme şeklinde tekrar ediliyor: Mâide 

5/44-46. Bkz. Celâlüddîn es-Süyûtî, Esrâru Tertîbi’l-Kur’ân, (Dârü’l-Fazîlet), s. 77-78; Âlûsî, Rûhu’l-

Me`ânî, s. 48.  
1406 Gazaba uğramışlar ve dalalete sapmışların burada açıklaması vardır: Mâide 5/60, 77. Bkz. Süyûtî, 

Esrâru Tertîbi’l-Kur’ân, s. 76; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 48. 
1407 … Yiyecekler ve kurbanlıklar ile alakalı ayetler bu sûrede Bakara Sûresi’nde olduğundan daha geniş 

bir şekilde zikredilmiştir: Mâide 5/3-5, Bakara 2/172-173. 

… Bakara Sûresi’nde öldürülenler için kısas yapılması zikredilmiştir. Bu sûrede de ilk kez cana kıyan 

kimseden, bu öldürmenin sebebinden daha uzunca bahsedilmektedir: Mâide 5/32, Bakara 2/179. 

… Bakara Sûresi’nde yemin bahsi mûcez iken burada kefaretten de bahsedilmiştir: Mâide 5/89, Bakara 

2/225. 

… Bakara Sûresi’nde içki ve kumar zikredilmekle beraber bu sûrede ise bunların günah iğrenç oluşu ve 

haram kılınması izhar edilmiştir: Mâide 5/90-91, Bakara 2/219. Bkz. Süyûtî, Esrâru Tertîbi’l-Kur’ân, 

s. 75-76; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 48. 
1408 Bakara ve Âl-i İmrân sûrelerinde ‘Vahdâniyet, Nübüvvet ve Kitâb’ takriri bulunurken, Nisâ ile 

Mâide sûrelerinde hükme dair fürû` takriri vardır. Bkz. Süyûtî, Esrâru Tertîbi’l-Kur’ân, s. 77-78; Âlûsî, 

Rûhu’l-Me`ânî, s. 48.  



164 
 

Sûresi’nin bu sûrelerle olan ilişkisindeki rolünün ise daha çok ‘mübeyyin ve mufassıl’ 

olma yönü ön plana çıkarılmıştır. Buradan hareketle, ele almakta olduğumuz ayet, 

Bakara Sûresi’nde mûcez bir şekilde dile getirilen ‘kafirlerin, ecdatlarının yaptığı gibi 

bazı şeyleri kendilerine haram kılmaları’ hususuna dair daha ayrıntı bilgiler 

vermektedir: “Ey insanlar! Yeryüzündeki şeylerin helal ve temiz olanlarından yiyin!” 

(Bakara 2/168), “Allah ne Bahîre ne Sâibe ne Vasîle ne de Hâm diye bir şey meşru 

kılmamıştır.” (Mâide 5/103).  

 

Mâide Sûresi’ni ‘ahit(leşme), ahdin muhtevası, ahde vefa ile emrolunma, bu emre tabi 

olanlar ile olmayanlar, bunların akıbetleri’ noktainazarı ile ele alanlar da olmuştur. 1409 

Nitekim, sûre boyunca zikredilen ‘çeşitli mükellefiyetlerin, şer`î hükümlerin ve 

hususların’ beyanını müteakip, ahitleşmenin vaki olduğu taraflar arasında elçi 

konumundaki resûl ve nebîlerin sonuncusu olan Hz. Peygamber’in (sav.) ‘üzerine 

düşenin ancak tebliğ’ (Mâide 5/99) olduğu buyurulmuştur. O halde inanlardan 

beklenen, Hz. Peygamber’in (sav.) tebliğ ettiğini almak ve tebliğ etmediği hususları 

da çok kurcalamamak ki böylelikle kişi, kendisine ağır ve güç gelecek şeylerle 

mükellef tutulma vaziyetine düşmemiş olur (Mâide 5/101). Müminin, nasıl ki mükellef 

tutulmadığı şeyleri araştırıp sorması menedilmişse, aynı şekilde Allah’ın “ne Bahîre 

ne Sâibe ne Vasîle ne de Hâm diye bir şey meşru kılmadığı”nı (Mâide 5/103) 

buyurmasına istinaden, şeriatta olmayanları kendisine zorunlu kılmasının da önüne 

geçilmiş, böylelikle bahis ‘şeriatta helal ve haram kılınan şeyler’ den ‘şeriatın dışında 

helal ve haram kılınan şeyler’ e gelmiştir.1410 

 

Müfessirler, araştırmamızın öznesi olan ayeti tefsir ederken Cahiliye adetinin ürünleri 

olan ‘bahîre, sâibe, vasîle ve hâmî’ nin mahiyetinin; bu adeti Cahiliye ehline ilk kez 

takdim edenin kimliğinin; ‘inkar edenler’ den ve ‘çoğunluk’ tan murad edilenin; insan 

azadı ile hayvan azadı arasındaki farkın ne olabileceği hususlarına açıklık 

getirmişlerdir. Ancak burada konuyla direkt alakasının bulunması hasebiyle sadece 

‘bahîre’ ye ve ‘sâibe’ ye odaklanılacaktır.  

 

                                                           
1409 İbnü’z-Zübeyr, el-Burhân, s. 203. 
1410 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb/Tefsîru’l-Kebîr, 3. bs., c. 12, 32 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-

Türâsi'l-Arabî, 1420), s. 443, 446; Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, thk. Sıdkî 

Muhammed Cemîl, c. 4, 10 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1420), s. 381, 384.  



165 
 

- Bahîre (بَحٖيرَة)  

‘Yarmak’ manasına gelen  َرُ حْ الب  mastarından,  ُالْفعَِيلَة vezninde bir kelimedir. 

Arapların “Şu dişi devenin kulağını yardım.” mealindeki kavlinden 

gelmektedir:  ِبَحَرْتُ أذُنَُ هَذِهِ الن اقَة. Kulağı yarılan dişi deveye   مَبْحُورَة denir.  َُالْمَفْعوُلة 

vezni daha sonrasında  ُالْفَعِيلَة veznine tasrif edilmiştir.1411 Bir diğer görüş ise, bu 

kelimenin iştikakının ‘bir şeydeki genişlik’ ile alakalı olduğu yönündedir. 

Burada da ‘deniz’ e benzetme vardır.1412 

 Anne  

… Bir deve ‘beş’ yahut ‘yedi’ veyahut ‘on’ batın doğurduğu zaman, bu dişi 

devenin kulağı yarısına kadar yarılırdı, otlanmağa ve suvarılmaya 

salıverilirdi, ondan hiçbir şekilde istifade edilmezdi. Öldüğü zaman eti 

kadınlara haram kılınırdı, erkeklere ise helal olurdu.1413  

… Bir deve beş batın doğurduğunda, beşincisi eğer  

 erkek1414  

 ölü bir erkek1415  

 erkek değil1416  

ise, o zaman anne devenin kulağı yarılır, sonra salıverilir. Bu dişi devenin 

sütünden içilmez, sırtına bin(dir)ilmez, kendisi sudan ve meradan 

menedilmez. 

                                                           
1411 Taberî, Muhammed b. Cerîr, Câmi`u’l-Beyân `an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, thk. Dr. Abdullah b. 

Abdulmuhsin et-Türkî, 1. bs., c. 9, 26 c. (Dâru Hicr, 1422/2001), s. 29; Vâhidî, el-Vasît fî Tefsîri’l-

Kur’âni’l-Mecîd, thk. Şeyh Âdil Ahmed Abdülmevcûd-Şeyh Alî Muhammed Muavvid-Dr. Ahmed 

Muhammed-Dr. Ahmed Abdülğanî el-Cemel-Dr. Abdurrahman `Uveys, 1. bs., c. 2, 4 c. (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1994), s. 234; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 446. 
1412 Ebû Ca`fer en-Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ali es-Sâbûnî, 1. bs., c. 2, 6 c. (Mekke: 

Câmi`atü Ümmü’l-Kurâ, 1409), s. 371.  
1413 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 32-33; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî/Te’vîlâtu Ehli’s-Sünne, thk. Mecdî 

Bâsellûm, 1. bs., c. 3, 10 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1426/2005), s. 633; Vâhidî, el-Vasît, s. 

234-235; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 378; Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd, Rûhu’l-Me`ânî fî 

Tefsîri’l-Kur’âni’l-`Azîm ve’s-Seb`i’l-Mesânî, c. 7, 30 c. (İdâretü’t-Tıbâati’l-Münîriyye), s. 42. 
1414 Ebû Ubeyde, Ma`mer b. el-Müsennâ, Mecâzü’l-Kur’ân, thk. Mehmet Fuat Sezgin, c. 1, 2 c. (Kâhire: 

Mektebetü’l-Hâncî, 1381), s. 180; Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, thk. Abdulcelîl Abduh Şelebî, 

1. bs., c. 2, 5 c. (Beyrut: Âlemül-Kütüb, 1408/1988), s. 213; Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 370; 

Zemahşerî, el-Keşşâf ̀ an Hakâ’iki Ğavâmizi’t-Tenzîl, 3. bs., c. 1, 4 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1407), s. 684; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 447; Nâsırüddîn el-Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve 

Esrârü’t-Te’vîl, thk. Muhammed Abdurrahman el-Maraşlî, 1. bs., c. 2, 5 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-

Türâsi'l-Arabî, 1418), s. 146; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 378; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 42; 

Elmalılı, Hak Dini, s. 348. 
1415 Mâverdî, Tefsîru’l-Mâverdî/en-Nüket ve’l-`Uyûn, thk. Seyyîd b. Abdülmaksûd b. Abdürrahîm. c. 2, 

6 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye), s. 73. 
1416 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 34; Celâlüddîn es-Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr fi’t-Tefsîr bi’l-Me’sûr, c. 

3, 8 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikr), s. 212. 



166 
 

… Bir deve beş batın dişi doğurduğunda, bu dişi devenin kulağı yarılır, 

sonra salıverilir.1417  

… Kavmin biri ise, onun bilhassa dişi koyun olduğuna hükmetti. Beş batın 

doğurduğu zaman kulağı yarılır ve sonrasında salıverilirdi.1418 

 Anne ve Yavru  

… Cahiliye ehli bahîrenin etini, sütünü, yününü ve üzerine bin(dir)ilmesini 

kadınlarına haram kılmışlardı. Ancak bunlar erkeklere helaldi. Doğurmuş 

olduğu dişi ve erkek yavru da aynı muameleyi görmekteydi. Öldüğü zaman 

etinden hem erkekler hem de kadınlar yerdi.1419 

 Yavru  

… Dişi devenin  

 yeni doğan erkek yavrusudur. Doğduğu zaman kulağına çentik 

atılırdı (kesilirdi ama koparılmazdı). Öldüğünde yenirdi.1420  

 ilk yavrusudur. Bu yavru, putlar için kurban edilirdi.1421  

 beşinci batındaki yavrusu eğer 

… erkek ise o zaman  

o bu yavru boğazlanırdı, etinden sadece erkekler1422 yahut 

hem erkekler hem de kadınlar1423 yerdi.   

o kulağı yarılırdı. Ona binmeyi ve onu kesmeyi kendilerine 

yasaklarlar ve onu putları için salıp azad ederlerdi.1424  

… ölü erkek ise o zaman etinden erkeklerin yanı sıra kadınlar da 

yerdi.1425 

… dişi ise o zaman bu yavrunun kulağı yarılır ve ona bahîre 

denirdi. Üzerine bin(dir)ilmez, sudan ve meradan menedilmez, 

acayip derecede yorgun bir kimse rastlasa dahi gene de 

                                                           
1417 Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 42. 
1418 Ebû Ubeyde, Mecâzü’l-Kur’ân, s. 179. 
1419 Ebû Ubeyde, Mecâzü’l-Kur’ân, s. 177; Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 34; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, 

s. 212. 
1420 Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 378; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 42. 
1421 Ebû Ubeyde, Mecâzü’l-Kur’ân, s. 179. 
1422 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 35, 37; Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 370; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, 

s. 73; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 211. 
1423 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 634. 
1424 İbn Kuteybe ed-Dîneverî, Garîbu’l-Kur’ân, thk. Ahmed Sakr (Mısır: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1398/1978), s. 147. 
1425 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 35. 



167 
 

bin(e)mezdi. Eti ve sütü kadınlara haramdı. Öldüğü zaman bu 

haram ortadan kalkardı ve helal olurdu.1426   

… ölü dişi ise o zaman etinden hem erkekler hem de kadınlar 

yerdi.1427  

… Sâibenin dişi yavrusudur. Kulağı yarılır ve annesiyle birlikte 

salıverilirdi. Annesine yapıldığı gibi bunun da üzerine bin(dir)ilmez, sütü 

sağılmaz/içilmez.1428 

 

- Sâibe ( ٍائبَِة  (سََٓ

‘Yeryüzünde akıp giden’ manasına gelen  َسَاب fiilinin ism-i fâilidir. Nitekim, 

suyun akması  ُسَابَ المَاء; yılanın akması, hızla gitmesi  ُسَابتَْ الحَي ة ibareleri ile ifade 

edilmiştir. O halde sâibe, ‘istediği yere gidip dolaşsın diye salıverilen hayvan’ 

manasına gelmektedir. Bu kelime de ‘salıverilmiş’ manasında ism-i mef`ûl 

karşılığında kullanılmıştır.1429 Kelimenin iştikâkı hakkındaki diğer görüş ise 

“Onu terk ettim, ihmal ettim, salıverdim.” mealindeki  ُُسَي بْته fiilinin   َفاَعِلة 

veznidir. Bu kimse   ِسَائب dür.1430  

 İlah, Put, Azad  

… Putlar adına azad edilip salıverilen hayvan demektir. Kişi, malından 

istediği kadar hayvanı azad eder ve onları putların hizmetçilerine getirirdi. 

O hizmetçiler de bu hayvanların sütünü yolculara içirirlerdi.1431 

… İlahlara, putlara deve, koyun ve keçi tarzında hediye edilen 

hayvanlardır. Bunları ilahlarının yanında bırakırlardı. Sonra bu hayvanlar, 

insanların koyunlarının ve keçilerinin arasına karışırdı. Bu hayvanların 

sütünden sadece erkekler içerdi. Eğer ki bunlardan biri ölürse, o zaman hem 

erkekler hem de kadınlar beraber yerlerdi.1432 

                                                           
1426 İbn Kuteybe, Garîbu’l-Kur’ân, s. 147; Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 35, 37; Mâtürîdî, Tefsîru’l-

Mâtürîdî, s. 634; Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 370; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 73; Ebû Hayyân, 

el-Bahru’l-Muhît, s. 378; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 211; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 42. 
1427 Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 370-371; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 73. 
1428 Ferrâ, Yahyâ b. Ziyâd, Me`âni’l-Kur’ân, thk. Ahmed Yûsuf en-Necâtî – Muhammed Ali en-Neccâr 

– Abdülfettâh İsmâîl eş-Şelebî, 1. bs., c. 1, 3 c. (Mısır: Dâru’l-Mısriyye li’t-Te’lîf ve’t-Terceme), s. 322; 

Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 73; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 378; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 

42. 
1429 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 447; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 378. 
1430 Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 42. 
1431 Ferrâ, Me`âni’l-Kur’ân, s. 322; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 447; Ebû Hayyân, el-

Bahru’l-Muhît, s. 379; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 42. 
1432 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 33. 



168 
 

… İlahları için salıverilen hayvan(lar)dı. Üzerine bin(dir)ilmezdi, hiçbir 

şey yük yüklenilmezdi.1433  

… Üzerinde hac vazifesi yerine getirilmesi için salıverilen, terk edilen 

hayvandır.1434 

 Köle, Azad  

Üzerinde bir velâ (mülkiyet), bir diyet ve bir miras olmamak üzere 

salıverilen köleydi.1435  

 Adak  

Bir kimse hasta olduğunda veya sefere çıktığında, iyileşmesi veya seferden 

sağ salim dönmesi halinde veyahut da bunlara şükür babında adak adardı. 

Bir erkek yahut dişi deve1436 azad ederdi, salıverirdi. Kendisinden istifade 

edilmemesi, sulanmasından ve otlanmasından alıkonmaması gibi 

hususlarda bahîre gibiydi.  

 Doğum 

… Bir deve on batın doğursa ve doğurdukları hep dişi olsa, sahibi onu 

salıverirdi. Bu dişi deveye binilmez, yünü veya kılı kırkılmaz, sütünden -

kendi yavrusu veya misafirler istisna- ölene kadar içilmezdi. Öldüğü zaman 

da etinden hem erkekler hem de kadınlar yerdi.1437 

 Bu devenin dişi yavrusunun kulağı yarılırdı. Bahîre, sâibenin dişi 

yavrusudur. Annesiyle aynı muamele görür. 

 Bu devenin (on batın sonrasında) bir tane daha dişi yavrusu 

olduğunda, bu dişi yavrunun kulağı yarılırdı, annesiyle birlikte o da 

salıverilirdi, üstüne bin(dir)ilmezdi, yünü kırkılmazdı, sütünden 

                                                           
1433 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 36; Vâhidî, el-Vasît, s. 235; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 210-211. 
1434 Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 42. 
1435 Ebû Ubeyde, Mecâzü’l-Kur’ân, s. 179; Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 30; Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve 

İ`râbuh, s. 213; Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 371; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 73; Zemahşerî, el-

Keşşâf, s. 685; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 447; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 379; 

Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 42. 
1436 Ebû Ubeyde, Mecâzü’l-Kur’ân, s. 180; İbn Kuteybe, Garîbu’l-Kur’ân, s. 147; Zeccâc, Me`âni’l-

Kur’ân ve İ`râbuh, s. 213; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 634; Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 371; 

Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 73; Vâhidî, el-Vasît, s. 235; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 685; Fahreddîn 

er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 447; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 146; Ebû Hayyân, el-

Bahru’l-Muhît, s. 378; Elmalılı, Hak Dini, s. 348. 
1437 Ferrâ, Me`âni’l-Kur’ân, s. 322; Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 31; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 73; 

Vâhidî, el-Vasît, s. 235; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 447; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 

378; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 42. 



169 
 

misafirler dışında kimse içmezdi. Bu dişi yavruya bahîre 

denilmiştir, sâibenin dişi yavrusudur.1438 

… Doğurduğunun doğurduğuna erişen devedir. Bu deve salıverilir ve 

üzerine bin(dir)ilmez.1439 

… Davar cümlesindendir. Yedinci batında bir yahut iki erkek doğduğunda, 

boğazlanırdı ve etinden sadece erkekler yiyebilirdi.1440  

… Beş batın doğurmasının akabinde salıverilen, otlanmaktan ve 

suvarılmaktan menedilmeyen hayvandır.1441  

 

 Değerlendirme 

Birinci Aşama:  

Ele almakta olduğumuz ayette, Cahiliye ehlinin kimi zaman yalnızca kadınlarına kimi 

zamansa kadınlarının yanı sıra erkeklerine de haram kıldıkları, bazense ilahlarına 

adadıkları, ‘bahîre, sâibe, vasîle ve hâmî’ isimleriyle müsemma olan hayvanlardan 

bahsedilmektedir. Taberî’nin Câmiʿu’l-beyân’da belirttiğine göre, bu türden bir 

Cahiliye adeti onun zamanında artık mevcut değildi, varlığına ve mahiyetine dair 

bilgilere, aktarılan rivayetler aracılığıyla ulaşılmaktaydı.  

 

Ayetin tefsiri amacıyla yapılan bu kısımda, mezkur hayvanlardan doğrudan ‘bahîre’ 

ye ve bahîre ile olan yakın alakasından dolayı ‘sâibe’ ye odaklanılmıştır. Her ikisinin 

de ne olduğuna dair müfessirlerin yaptıkları açıklamalardan ortaya iki sonuç 

çıkmaktadır: İlki, tanımlama babında yapılan aktarımların kemiyeti çok olmakla 

beraber keyfiyetleri de farklıdır. İkincisi, buna rağmen bir ortak paydaya ulaşmak 

mümkün olmuştur. Nitekim bahîre şeklinde isimlendirdikleri hayvanın, ister deve ister 

bir başka hayvan olsun; ister anne ister yavru ister bir başka başlık altına düşsün, 

neticede kulağı yarılmakta ve akabinde de salıverilmekteydi. Sâibeye gelince, ister 

azad edilsin ister adak olarak adansın ister doğumla bir alakası olsun, neticede 

salıverilmekte ve kendisinden faydalanmama hususunda bahîre gibi telakki 

edilmekteydi. Buradaki asıl soru, bahîrenin, ‘ziyadelik’ ortak manasına delalet etme 

gibi bir durumu var mı? Bahîre hususunda zikredilen ortak paydada, hayvanın kulağı 

                                                           
1438 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 31; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 73. 
1439 Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 42. 
1440 Ebû Ubeyde, Mecâzü’l-Kur’ân, s. 178; Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 34; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, 

s. 634; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 212. 
1441 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 633. 



170 
 

enden veya boydan derinlemesine yarılmakta, tamamen kesilip koparılmamaktadır. 

Bunun neticesinde, kulağın yarılan kısmının uçları sağa ve sola çekildiği zaman, 

kulağın kapladığı alanın öncekine nazaran daha geniş olacağı tahmin edilmektedir.  

 

İkinci Aşama:  

Evvelki aşamada, bahîre tabirinin ‘ziyadelik’ ortak manasını ihtiva ettiği istidlâl 

edilmiştir. Peki, bu türden bir amilin ayetin tefsir sürecine ve varılan neticeye bir tesiri 

var mıdır? Bahîrenin mahiyetine dair aktarılan rivayetlere mutabık olmasının ve 

bunları teyit etmesinin haricinde bir başka işlevi olmadığına kanaat edilmiştir. 

 

ح –ر  –ب   .4.1.2  / Be – Ra – Ha  

 

 fiilinin ‘tam’ ve ‘nâkıs’ kullanımlarının her ikisi de Kur’ân’da mevcuttur. Fiil-i بَرِحَ 

tam olduğunda ‘mekandan ayrılma; zail olma; meydana çıkma’, fiil-i nâkıs olduğunda 

da ‘daim ve sabit olma, devam etme’ manalarına gelmektedir.1442 Nâkıs kullanımı, 

Kehf 18/60.ayetin ele alınması sürecinde değerlendirilmiş ve neticede, dahilinde 

‘zamansal açıdan bir ziyadelik, genişlik’ manasını barındırdığı belirtilmiştir. Velhâsıl-

ı kelâm, bu kısımda ‘tam kullanımına’ örnek olması bakımından sadece Yûsuf 

12/80.ayet incelenecektir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1442 Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, thk. Sıdkî Muhammed Cemîl, c. 6, 10 c. 

(Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1420), s. 311-312; Fîrûzâbâdî, Besâ’iru Zevi’t-Temyîz fî Letâ’ifi’l-Kitâbi’l-`Azîz, 

thk. Muhammed Ali en-Neccâr, c. 2, 6 c. (Kâhire: Meclisü’l-A`la li’ş-Şuûni’l-İslâmiyye - Lecnetü 

İhyâi’t-Türâsi’l-İslâmî, 1996), s. 236; Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd, Rûhu’l-Me`ânî fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-

`Azîm ve’s-Seb`i’l-Mesânî, c. 13, 30 c. (İdâretü’t-Tıbâati’l-Münîriyye), s. 36. 



171 
 

4.1.2.1. Yûsuf 12/80:  ْوا انََّ ابَاَكُمْ قَدْ اخََذَ عَليَْكُم  قاَلَ كَبٖيرُهُمْ الََمْ تعَْلَمُا
َؕ
ا اسْتيَْـَٔسُوا مِنْهُ خَلصَُوا نجَِيا   فلََمَّ

طْتمُْ فٖي يوُسُفََۚ  ِ وَمِنْ قبَْلُ مَا فَرَّ ُ لٖيَۚ وَهُوَ خَيْرُ  مَوْثقِا  مِنَ اللّٰ  ي اوَْ يحَْكُمَ اللّٰ  ي ابَاٖ فلَنَْ ابَْرَحَ الَْرَْضَ حَت ى يأَذْنََ لاٖ

 الْحَاكِمٖينَ 

 

Yûsuf Sûresi,1443 hem mushaf tertibinde hem de nüzûl sıralamasında Hûd Sûresi’nden 

sonra gelmektedir.1444 Hûd Sûresi’nin yaklaşık olarak üçte ikilik kısmında (Hûd 11/25-

99) kendilerine gönderilen resûlleri inkar eden, yalanlayan, onlara iftiralar atan 

kavimler ve bunların su-i akıbetleri kıssa edildikten sonra,1445 Allah bu kıssaların Hz. 

Peygamber’in (sav.) kalbini tatmin ve tesbît edici; müminler içinse hem öğüt verici 

hem de uyarıcı1446 olan rollerine vurgu yapmıştır ki bu, Yûsuf Sûresi’nin 

başlangıcına1447 pek münasip düşmektedir. Bir önceki sûrede, Hz. İbrahim’in kıssa 

edildiği kısımda, ‘Hz. Ya`kûb’ ile ‘ehl-i beyt’1448 mücmel bir şekilde zikredilmişken 

bu sûrede Hz. Ya`kûb ile evlatlarının durumu daha geniş bir şekilde beyan edilmiştir. 

Kıssa, Hz. Yûsuf’un gördüğü rüya ile başlar; akabinde (sırasıyla) kardeşlerinin, 

Aziz’in karısının ve Mısır’ın üst tabakasındaki hanımların ona karşı kurduğu tuzaklar 

ile devam eder; neticede Hz. Yûsuf zindana atılır; bu sıralarda Kral karmakarışık bir 

rüya görür. Olay örgüsünün buraya kadarki kısmında düğüm üstüne düğüm atılmıştır. 

Bundan sonra ise atılan her bir düğüm kaldığı yerden teker teker çözülmeye başlar: 

Hz. Yûsuf, Kral’ın rüyasını te’vîl eder; bunun akabinde Kral, Hz. Yûsuf’u zindandan 

                                                           
1443 Hicretten önce nâzil olmuştur ve bütünüyle Mekkî bir sûredir. Ancak, İbn Abbâs ve Katâde’den 

aktarılan rivayetlere binaen sûrenin ilk üç ayetini bundan müstesna tutanlar olduğu gibi bazıları da  ْلَقَد

ائِلٖينَ   ayetini bu çerçevede zikretmişlerdir. Ne var ki bunların hepsi de kendilerine كَانَ فٖي يوُسُفَ وَاِخْوَتِهَٖٓ اٰيَات  لِلس َٓ

iltifat edilemeyecek kadar zayıf ve temelsizdirler. Bkz. Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd, Rûhu’l-Me`ânî fî 

Tefsîri’l-Kur’âni’l-`Azîm ve’s-Seb`i’l-Mesânî, c. 12, 30 c. (İdâretü’t-Tıbâati’l-Münîriyye), s. 170. 

Elmalılı Muhammed Hamdi, ‘Nişabûrî Tefsiri'nde bu sûrenin hicret sırasında Mekke ile Medine 

arasında nâzil olduğunun söylendiğini’ aktarmıştır. Bkz. Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini 

Kur’ân Dili, sad. İsmail Karaçam-Emin Işık-Nusrettin Bolelli-Abdullah Yücel, c. 5, 10 c. (İstanbul: 

Azim Dağıtım), s. 27.  
1444 Celâlüddîn es-Süyûtî, Esrâru Tertîbi’l-Kur’ân, (Dârü’l-Fazîlet), s. 96; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 170. 
1445 Buna mukabil, Hz. Yûsuf’un gönderilmiş olduğu ümmetin akıbetinin diğer ümmetler gibi olmaması, 

bilakis Allah’ın onları hidayete erdirmesi, onları affetmesi, emniyette ve güvende kılması, onların 

üzerine olan nimetini devam ettirmesi hasebiyle Yûsuf Sûresi, başta Hûd Sûresi olmak üzere 

diğerlerinden ayrılmıştır. Mevzuları bir ve aynı olsa da neticeleri farklıdır. Bir diğer temayüz ettiği nokta 

da, Hz. Yûsuf kıssasının müstakil bir sûrede zikredilmesi ve diğer kıssaların farklı sûrelerde 

tekrarlandığı gibi tekrarlanmamasıdır. Bunun sebebini Yûsuf 12/7.ayette geçen  َِٖٓلَقَدْ كَانَ فٖي يوُسُفَ وَاِخْوَته

ائِلٖينَ   sualiyle alakalandırarak te’vîl yoluna gidenler olmuştur: “Bu da, sûrenin tamamının tek bir اٰياَت  لِلس َٓ

yerde zikredilmesini zorunlu kılmıştır. Sorulan sorunun cevabının başka bir sûrede geçmesi çok da 

yeterli olmazdı. Çünkü ihtiyaç anında sorunun cevabının te’hîr edilmesi caiz değildir.” Bkz. İbnü’z-

Zübeyr es-Sekafî el-Gırnâtî, el-Burhân fî Tenâsübi Süveri’l-Kur’ân, thk. Muhammed Şa`bânî, (Mağrib: 

Vizâratü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1410/1990), s. 227-228. 
1446 Hûd 11/120:  َاءَ كَ فٖي هٰذِهِ الْحَقُّ وَمَوْعِظَة  وَذِكْرٰى لِلْمُؤْمِنٖين سُلِ مَا نثُبَِِّتُ بهِٖ فُؤٰادكََۚ وَجََٓ  وَكُلًَّ نَقصُُّ عَليَْكَ مِنْ انَْبََٓاءِ الرُّ
1447 Yûsuf 12/3:  َوَ اِنْ كُنْتَ مِنْ قبَْلِهٖ لَمِنَ الْغاَفِلٖين 

ࣗ
ا اوَْحَيْنََٓا الِيَْكَ هٰذاَ الْقرُْاٰنَ  نَحْنُ نَقُ صُّ عَليَْكَ احَْسَنَ الْقصََصِ بِمََٓ

1448 Hûd 11/71:  َاءِ اسِْحٰقَ يَ عْقوُب  وَامْرَاتَهُُ قََٓائِمَة  فضََِحِكَتْ فبَشَ رْناَهَا باِِسْحٰقٍَۙ وَمِنْ وَرََٓ

Hûd 11/73:  َوَبَرَكَاتهُُ عَليَْكُمْ اهَْلَ الْ ق ِ ِ رَحْمَتُ اللّٰه بَيْتَِؕ انِ هُ حَمٖيد  مَجٖيد  الَُٓوا اتَعَْجَبٖينَ مِنْ امَْرِ اللّٰه  



172 
 

çıkarır; önce Mısır’ın üst tabakasındaki hanımlar, sonra Aziz’in karısı ve en sonunda 

da Hz. Yûsuf’un kardeşleri yaptıklarından ötürü duydukları pişmanlıklarını itiraf 

ederler;1449 Hz. Yûsuf’un rüyası gerçekleşir1450. Özelde Hz. Ya`kûb ile Hz. Yûsuf’un, 

genelde (kuraklığa ve kıtlığa maruz kalan) Mısır halkı ile (içlerinde ehl-i Ya`kûb’un 

da bulunduğu) civardaki toplulukların tabi tutuldukları imtihanlar uzun bir süreye 

tekabül etmektedir. Nitekim Hz. Yûsuf’un sabrının azametine işareten Hz. Peygamber 

(sav.), “Kardeşim Yusuf'un (hapishanede) kaldığı süre kadar hapiste kalsaydım ve 

sonra bana özgürlük teklifi gelseydi, kabul ederdim.” buyurmuştur. Velhâsıl, kıssanın 

ana teması, ‘başa gelen her musibetin ve karşılaşılan her zorluğun sonunda felaha erme 

ve bu süreçte gösterilen sabrın hüsn-ü akıbeti’1451 dir.1452 

                                                           
1449 Yûsuf 12/51:  َمَا عَ لِمْناَ عَليَْهِ مِنْ سَُٓ وءٍَؕ قاَلتَِ امْرَاتَُ الْعَزٖيزِ الْ ٰـنَ حَصْ حَص ِ قاَلَ مَا خَطْبكُُن  اِذْ رَاوَدْتنُ  يوُسُفَ عَنْ نَفْسِهَٖؕ قلُْنَ حَاشَ لِِلّه

ادِقٖينَ   انَاَُ۬ رَاوَدْتهُُ عَنْ نَفْسِهٖ وَاِن هُ لَمِنَ الص 
 الْحَقُّؗ

Yûsuf 12/91:  َعَليَْناَ وَاِنْ كُن ا لَخَاطِ ٖـين ُ ِ لَقَدْ اٰثرََكَ اللّٰه  قاَلوُا تاَلِلّه

İbnü’z-Zübeyr, bu iki ayetle Hûd 11/114.ayette geçmekte olan ۚ َِؕيِِّـَٔات  ibaresi arasındaki اِن  الْحَسَناَتِ يُذْهِبْنَ الس 

münasebete dikkat çekmiştir. Bu ve daha fazlası için bkz. İbnü’z-Zübeyr, el-Burhân, s. 229-230.  
1450 Bu açıdan bakıldığında, sûrenin tamamının aslında Yûsuf 12/4.ayette icmâlen zikredildiği 

söylenebilir:  َي رَايَْتُ احََدَ عَشَرَ كَوْكَبا  وَالش مْس الْقَمَرَ رَايَْتهُُمْ لٖي سَاجِدٖينَ وَ اِذْ قاَلَ يُوسُفُ لِبَٖيهِ يََٓا ابَتَِ اِنِّٖ . Akabinde Hz. Yûsuf 

ile kardeşleri arasında vuku bulan olaylar, bu rüyanın detaylandırılmış, şerh edilmiş hali ve rüyanın 

tefsirine hazırlık mahiyetindedir. Nitekim, kıssanın sonlarına doğru, Yûsuf 12/100.ayette, Hz. Yûsuf’un 

ebeveynleri ve kardeşleri ile buluştuğunda ve ebeveynleri ile kardeşleri onun önünde saygıyla 

eğildiklerinde dile getirdiği söz de bunu destekleyici niteliktedir:   َُوا له دا ۚ وَقَالَ سُ وَرَفعََ ابََوَيْهِ عَلَى الْعَرْشِ وَخَرُّ ج 

ي اِ   وَقَدْ احَْسَنَ بَٖٓ
ًَّؕ ي حَقا  قَدْ جَعَلَهَا رَبِّٖ

جْ يََٓا ابَتَِ هٰذاَ تأَوْٖيلُ رُءْياَيَ مِنْ قبَْلُؗ اءَ بِكُمْ مِنَ الْبَدْوِ مِنْ بَعْدِ انَْ نَزَغَ اذْ اخَْرَجَنٖي مِنَ السِِّ لش يْطَانُ نِ وَجََٓ

اءَُؕ انِ هُ هُوَ الْعلَٖيمُ الْحَكٖيمُ  ي لَطٖيف  لِمَا يشَََٓ  .Bkz. İbnü’z-Zübeyr, el-Burhân, s. 228 .بيَْنٖي وَبَيْنَ اِخْوَتٖيَؕ اِن  رَبِّٖ
1451 Nitekim kaynaklarda sûrenin sebeb-i nüzûlü olarak zikredilen rivayetlerden bir tanesi de bununla 

alakalıdır:  

… Denildi ki: Mekke müşriklerinin, Hz. Peygamber’e (sav.) ettikleri eziyetten dolayı, daha önce Hz. 

Yûsuf’a kardeşlerinin duyduğu haset ve yaptıkları ezaya rağmen onun Allah'a olan teslimiyetini, 

Allah'ın da ona lütfetmiş olduğu ihsan ve ikramını anlatarak, Hz. Peygamber’i (sav.) teskin ve teselli 

etmektir. 

Bunun dışında, nakledilmiş olan diğer muhtelif rivayetler şunlardır:   

… Sa‘d b. Ebî Vakkâs’tan rivayetle: Hz. Peygamber’e (sav.) Kur’ân nâzil olduğunda, ashabına onu 

tilavet etti. Dediler ki: “Bize keşke kıssa da anlatsan.” Bunun üzerine nâzil oldu.  

… Denildi ki: Yahudiler, Hz. Peygamber’e (sav.) Hz. Ya`kûb ile çocuklarının durumunu, Hz. Yûsuf’un 

halini sordular. Bunun üzerine bu sûre nâzil oldu. 

… Denildi ki: Rivayet edilene göre, yahudi bilginlerinden bazıları, Mekke müşriklerinin ileri 

gelenlerine “(Hz.) Muhammed’e (sav.) sorun bakalım, İsrâiloğulları Mısır'a hangi sebepten dolayı 

geçmişlerdir, (Hz.) Muhammed (sav.) buna ne diyecek!” diye telkinde bulunmuşlar, onlar da sormuşlar, 

bunun üzerine işte bu Yûsuf Suresi nazil olmuştur. 

… Bu son iki kavlin Beyhakî’nin ed-Delâ’il’inde aktarmış olduğu İbn Abbâs’ın rivayet ettiği şeyle 

yakından alakası yoktur: Yahudi âlimleri Hz. Peygamber’in (sav.) yanına geldiler ve ona Yûsuf 

Sûresi’ni tilavet ederken rastladılar. Bunun üzerine ona sordular: “Ey (Hz.) Muhammed (sav.)! Sana 

bunu kim öğretti?” Hz. Peygamber (sav.) “Bana bunu Rabbim öğretti.” buyurunca Yahudi âlimleri buna 

çok şaşırdılar ve kavimlerinin yanına geri döndüler, “Vallahi (Hz.) Muhammed (sav.) Tevrat’ta nâzil 

olan şeye benzer bir şey okuyor.” dediler. İçlerinden bir delege derhal yola çıktı ve Hz. Peygamber’in 

(sav.) yanına varıncaya kadar devam ettiler. Hz. Peygamber’i (sav.) vasıflarından bildiler, iki kürek 

kemiği arasındaki nübüvvet mührüne baktılar, Yûsuf Sûresi’nin tilavetini dinlediler, bundan çok 

etkilendiler ve hemen orada Müslüman oldular. Bkz. Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb/Tefsîru’l-

Kebîr, 3. bs., c. 18, 32 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 1420), s. 416-417, 422; Âlûsî, Rûhu’l-

Me`ânî, s. 170; Elmalılı, Hak Dini, s. 27-28.  
1452 İbnü’z-Zübeyr, el-Burhân, s. 228-229; Süyûtî, Esrâru Tertîbi’l-Kur’ân, s. 96. 



173 
 

Müfessirler araştırmamızın ana konusu olan ayeti tefsir ederken  ََالن جِيُّ  ,1453 اسْتيَْأس 
1454 

ve  َبَرِح 
1455 kelimelerini sarfî, 1456 مَا edatının cümledeki işlevini de nahvî açıdan ele 

almışlar ve ayete, bunları dikkate alarak mana vermişlerdir. Devamında,  ْ1457 كَبيرُهُم 

izafetinin yaş ile mi, akıl ile mi yoksa liderlik vasfı ile mi ilintili olduğunu 

sorgulamışlar ve bu çerçevede kardeşlerden hangisinin kastedildiğiyle alakalı 

rivayetler aktarmışlardır. Son olarak da, özelde ‘babalarının izin vermesinin’ ve 

genelde ‘Allah’ın hükmetmesinin’ ne manaya geldiğini açıklamışlardır. Ayet 

bağlamsal açıdan, bir önceki paragrafta ana hatlarıyla zikredilen olay örgüsünde, 

                                                           
 .örneklerinde olduğu gibi سَخِرَ وَاسْتسَْخَرَ، وَعَجِبَ وَاسْتعَْجَبَ  .aynı manaya gelmektedir يئَسَِ وَاسْتيَْأسََ  1453

Zemahşerî,  ََاسْتيَْأس kelimesinin başında ziyade olarak geçen ‘sîn’ ve ‘tâ’ harflerinin mübalağa manası 

verdiği iddia etmiştir. O zaman ayetin manası “Tam, kamil bir şekilde ye’se düştüler.” olur. Çünkü 

istenilen, kendisine rağbet edilen şey tahsil edilmesinde abartılı olan bir şeydir. Bkz. Zemahşerî, el-

Keşşâf `an Hakâ’iki Ğavâmizi’t-Tenzîl, 3. bs., c. 2, 4 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1407), s. 494; 

Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 492; Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, thk. 

Sıdkî Muhammed Cemîl, c. 6, 10 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1420), s. 310; Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd, 

Rûhu’l-Me`ânî fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-`Azîm ve’s-Seb`i’l-Mesânî, c. 13, 30 c. (İdâretü’t-Tıbâati’l-

Münîriyye), s. 34. 

İbn Kesîr bu kelimenin,  َيَئِس nin maklûbu olan  َِأيَس nin  َاسْتفَْعَل bâbı olduğunu söylemiştir ve استأيسوا şeklinde 

okumuştur. Bkz. Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 310; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 35. 
 الت ناَجِي örneklerine olduğu üzere. (Yahut) الْخَلِيط وَالْعشَِير .manasındadır مُفاَعِل vezninde olup فَعِيل   ,الن جِيُّ  1454

şeklindeki masdar manasındadır. الن جْوَى nın الت ناَجِي manasında olması gibi. Bu lafız ile fısıldaşan kimse 

vasfedilir. Tek kişi için kullanıldığı gibi bir topluluk için de kullanılabilir. Aynı şekilde müzekker ve 

müennes için de kullanılır. َأنَْجِية olarak çoğul yapılır. Diğeri dedi ki:  ْنَجْوَىقَوْم  نَجِيٌّ وَهُم . (Yahut)  ٌّهُمْ نَجِي 

olması da caizdir.   هُمْ صَدِيق örneğinde olduğu gibi. Bkz. Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 494; Fahreddîn er-Râzî, 

Mefâtîhu’l-Gayb, s. 492; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 310; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 35. 
1455 ‘Fiil-i tam’ dır, ‘fiil-i nâkıs’ olması ise caiz değildir. Fiil-i tam kullanımı, ‘gitmek’ ve ‘zuhur etmek’ 

manalarını şümul etmekle beraber burada siyaka bağlı olarak ‘ayrılmak’ anlamına gelmektedir. Bkz. 

Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 311-312; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 36. 
طْتمُْ فٖي يوُسُفَۚ  1456  ,(edatı) مَا ibaresinde geçen وَمِنْ قبَْلُ مَا فَر 

- Zâidedir:  َطْتمُْ فِي يُوسُف  ”.Sizler bunun öncesinde Yûsuf hakkında kusur işlemiştiniz“ وَمِنْ قبَْلِ هَذاَ فَر 

- Mâ-i masdariyyedir:  يوُسُفَۚ وَوَقَعَ مِنْ قَبْلُ تفَْرِيطُكُمْ فِي  yahut  ُوسُفَ وَاقِع  وَمُسْتقَِرٌّ مِنْ قبَْلُ تفَْرِيطُكُمْ فِي ي  “Bunun öncesinde 

sizin Yûsuf hakkında kusurunuz vâki olmuştu.” Biri fâil diğer mübteda olmak üzere ‘merfû’ durlar.  

- Mâ-i masdariyyedir:  ُي يوُسُفَۚ مْ مَوْثِق ا مِنْ قبَْلُ وَتفَْرِيطُكُمْ فِ ألَمَْ تعَْلَمُوا أخَْذَ أبَيِكُمْ عَلَيْك  “Yûsuf hakkındaki kusurunuzu 

bilmez misiniz?” ‘Mansûb’ tur.  

- İsm-i mevsûldür. Merfû ya da mansûb olabilir, caizdir: “Yûsuf hakkında işlediğiniz kusuru bilmiyor 

musunuz?” Bkz. Ferrâ, Yahyâ b. Ziyâd, Me`âni’l-Kur’ân, thk. Ahmed Yûsuf en-Necâtî – Muhammed 

Ali en-Neccâr – Abdülfettâh İsmâîl eş-Şelebî, 1. bs., c. 2, 3 c. (Mısır: Dâru’l-Mısriyye li’t-Te’lîf ve’t-

Terceme), s. 53; Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, thk. Abdulcelîl Abduh Şelebî, 1. bs., c. 3, 5 c. 

(Beyrut: Âlemül-Kütüb, 1408/1988), s. 124-125; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 494-495; Fahreddîn er-Râzî, 

Mefâtîhu’l-Gayb, s. 493; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 311; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 35-36. 
  :كَبيرُهُمْ  1457

- Reisleri: Şimon.  

- Yaş: Reuben. (Taberî’nin indinde serdedilen kavillerden en doğrusu budur.)  

- Akıl ve görüş/fikir: Yahuda. Levi olduğu da söylenmiştir. Bkz. Taberî, Muhammed b. Cerîr, Câmi`u’l-

Beyân `an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, thk. Dr. Abdullah b. Abdulmuhsin et-Türkî, 1. bs., c. 13, 26 c. (Dâru 

Hicr, 1422/2001), s. 283-285; Ebû Ca`fer en-Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ali es-Sâbûnî, 

1. bs., c. 3, 6 c. (Mekke: Câmi`atü Ümmü’l-Kurâ, 1409), s. 451; Mâverdî, Tefsîru’l-Mâverdî/en-Nüket 

ve’l-`Uyûn, thk. Seyyîd b. Abdülmaksûd b. Abdürrahîm. c. 3, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye), s. 

67; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 494; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 492-493; Ebû Hayyân, el-

Bahru’l-Muhît, s. 310-311; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 35. 

- Kim olduğu ile alakalı bilgiye ihtiyacımız yoktur. Yaş yahut akıl bakımından da olabilir. Bkz. 

Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî/Te’vîlâtu Ehli’s-Sünne, thk. Mecdî Bâsellûm, 1. bs., c. 6, 10 c. (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1426/2005), s. 272.  



174 
 

Aziz’in karısının suçunu itiraf ettiği ancak Hz. Yûsuf’un kardeşlerinin henüz böyle bir 

girişimde bulunmadığı zaman aralığına denk gelmektedir. Hz. Yûsuf’a tuzak 

kurduklarını bildiğimiz bu kardeşleri, Hz. Yûsuf ile anne bir kardeş olan Bünyamin 

hakkında bu derece endişelenmelerine, öyle ki içlerinden birini, bulunduğu mekanı 

terk etmeme kararı almasına iten etken(ler) ne(ler) idi? Vaziyetin daha iyi anlaşılması 

adına, kıssanın bilhassa kardeşlerle alakalı olan kısımları en başından itibaren 

psikolojik ve sosyolojik açılardan tahkike tabi tutulacaklardır.   

 

Kıssa, Hz. Yûsuf’un gördüğü bir rüyayı babasına anlatmasıyla başlar. Lakin, Hz. 

Ya`kûb’un buna verdiği ilk tepki, rüyanın te’vîlinde gizlenmiş olan, Allah’ın Hz. 

Yûsuf’a lütfedeceği nimeti ona müjdelemek şeklinde olmamıştır. Bilakis onu bu 

rüyayı kardeşlerine anlatmaması hakkında uyarmış, aksi halde ona tuzak 

kurabilecekleri konusundaki endişesini belirtmiştir.1458 Baba ile oğul arasında geçen 

karşılıklı hitap üslubuna ( َِبنَُي   ,ابَت) dikkat edilirse, aralarındaki sevgi bağının ne derece 

derin ve güçlü olduğu aşikardır. Buna karşın kardeşler, Hz. Yûsuf’a karşı içlerinde 

derin bir haset duygusu beslemektedir. Bu duruma işaret babında belli başlı emareler 

zuhur etmiş olacak ki kardeşlerin ona tuzak kurma ihtimali bile mümkündür. Bir diğer 

husus da, kardeşlerin tamamının yahut da bir kısmının bu rüyayı tabir edebilecek kadar 

derin bir anlayışa sahip olduklarıdır.1459  

 

Hz. Yûsuf’un, bahsi geçen rüyayı kardeşlerine anlatıp anlatmadığı yahut da 

kardeşlerin, bu rüyayı duyup duymadıkları bildirilmemekle beraber, bir sonraki 

ayetlerde kardeşler arasında bir konuşma geçmektedir. Konuşmanın ana konusu, Hz. 

Yûsuf ile onun anne bir kardeşi olan Bünyamin’in babaları tarafından daha çok 

sevilmesi ve babalarının aslında bu hususta hata ve haksızlık etmesidir.1460 Kardeşler, 

kendilerinin Hz. Yûsuf ile Bünyamin’e hitap ediş şekillerine ( ُليَوُسُفُ وَاخَُوه) bakılırsa, 

ikisinin farklı bir anneden doğduğunu özellikle belirterek aslında aralarındaki 

gruplaşmadan bu ikisini dışlamaktadırlar. Hitabın başında bulunan ‘lâm-ı ibtidâiyye’ 

ile, babalarının bu ikisine karşı apaçık bir şekilde aşırı sevgi gösterdiğini vurgulamak 

istemektedirler. Yani, bu türden bir sevgiye mazhar olması gerekenler aslında 

                                                           
1458 Yûsuf 12/4-5:  َي رَايَْتُ احََدَ عَشَرَ كَوْكَبا  وَالش مْسَ وَالْقَمَرَ رَايَْتهُُمْ لٖي سَاجِدٖينَ ﴿٤﴾ قَالَ ياَ بنَُي  ل اِذْ قاَلَ يوُسُفُ لِبَٖيهِ يََٓا ابََتِ اِنِّٖ

نْسَ  يْطَانَ لِلَِْ  اِن  الش 
ى اِخْوَتِكَ فيََكٖيدوُا لَكَ كَيْدا َؕ

﴾٥انِ عَدوٌُّ مُبٖين  ﴿تقَْصُصْ رُءْياَكَ عَلَٰٓ  
1459 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 444-445; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 420.  
1460 Yûsuf 12/8:  ٍۚاِن  ابَاَنَا لَفٖي ضَلََلٍ مُبٖين 

 اِذْ قاَلوُا ليَوُسُفُ وَاخَُوهُ احََبُّ الَِٰٓى ابَٖيناَ مِن ا وَنَحْنُ عُصْبَة َؕ



175 
 

kendileriydi. Peki neden? Çünkü onlar hem yaş hem de kuvvet bakımından bu 

ikisinden daha ileriydiler ve kabilenin her işine onlar koşmaktaydılar. Sahip oldukları 

bunca meziyete karşın ise babaları o ikisini tercih etmekteydi.1461  

 

Babaları yanılmaktadır ama buradaki asıl suçlu Hz. Yûsuf’tur. Babalarını onlara 

teveccüh etmesinden alıkoyan, babalarının sevgi ve alakasını sürekli olarak kendi 

üzerinde tutan odur. Bu durumda problemin hallolması için Hz. Yûsuf’un babalarının 

gözünün önünden gitmesi gerekmektedir. Ancak nasıl? Önce öldürmeye karar verirler, 

fakat daha sonra kardeşlerden birisi kuyuya atma fikrini öne sürer. Belki kuyunun 

civarından geçen bir kervan onu bulup alır da böylelikle babalarından ve kendilerinden 

olabildiğince uzaklaşmış olur.1462 Kardeşler, Hz. Yûsuf’u öldürmeyi bir cinayet olarak 

görmemektedirler. Onların indinde bu işin mahiyeti, sevgi odaklarını ellerinden alan 

engeli ortadan kaldırmaktır. Kardeşleri, içerisine girmiş oldukları bu grup/kitle 

psikolojisinden tamamen vazgeçiremeyeceğini, aksi halde onun da Hz. Yûsuf yanlısı 

olduğuna kanaat getireceklerini tahmin eden o kişi ( ْقََٓائِل  مِنْهُم), ‘kuyuya atma’ gibi 

alternatif bir fikirle diğerlerini yönlendirmiştir.1463 Buradan anlaşılan da, aile 

bireylerinin hepsinin aynı oran ve ölçüde sevgi yahut nefret ile dolu olmadığıdır.1464 

Ayette geçmekte olan  ِِّغَيَابتَ الْجُب terkibi, kardeşlerin içlerinde saklı tuttukları haset 

duygusunun artık had safhalara vardığını gösteren bir başka delildir.  ِّالْجُب nün normal 

kuyulardan farkı, yerleşim yerinden oldukça uzak olması ve kenarlarının 

bulunmamasıdır. Yani uzaktan bakan birisi orada kuyu var mı yok mu anlayamaz. 

Kuyunun bulunduğu konumun böyle ücra olmasına ilaveten, غَيَابَت ile bahsi geçen 

kuyunun en derin, en karanlık, en gözle görülmeyen kısmı kastedilmektedir.1465  

 

Yapacakları iş hususunda uzlaşmaya varan kardeşler harekete geçerler ve babalarından 

Hz. Yûsuf’u kendileriyle beraber çöle göndermesi için ısrar ederler. Babalarına, 

kendilerine neden güvenmediğini; onların aslında Hz. Yûsuf’un iyiliğini istediklerini; 

eğer Hz. Yûsuf onlarla giderse hep birlikte yiyip, içip, oynayabileceklerini; onu 

                                                           
1461 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 446; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 423; Elmalılı, Hak Dini, s. 36. 
1462 Yûsuf 12/9-10:  اقُْتلُوُا يُوسُفَ اوَِ اطْرَحُوهُ ارَْضا  يَخْلُ لَكُمْ وَجْهُ ابَٖيكُمْ وَتكَُونوُا مِنْ بَعْدِهٖ قَوْما  صَالِحٖينَ ﴿٩﴾ قاَلَ قََٓائِل  مِنْهُمْ لَ  تقَْتلُوُا

ِ يَلْتقَِطْهُ بَعْضُ الس ي ارَةِ اِنْ كُنْتمُْ فاَعِلٖينَ ﴿ ﴾١٠يوُسُفَ وَالَْقوُهُ فٖي غَيَابتَِ الْجُبِّ  
1463 Eyyup Aksoy, “Yusuf Kıssası’nın Sosyo-Psikolojik Tahlili” (Yüksek Lisans Tezi, Şanlıurfa, Harran 

Üniversitesi, 1996), s. 38, 41-42.  
1464 İbrahim Sürücü, “Yusuf Suresinde Aile Psikolojisi”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 9, 

sy 46 (Ekim 2016), s. 975.  
1465 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 447; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 425. 



176 
 

mutlaka koruyacaklarını söylerler. Bu konuda pek de istekli olmayan babalarının izin 

vermesinin ardından çöle vardıkları vakit, Hz. Yûsuf’a karşı içten içe besledikleri 

hasetlerini, kinlerini, öfkelerini artık açığa vurup onu aşağılarlar ve darp ederler. En 

nihayetinde onu kuyuya atarlar.1466 Buradan, babalarının normal zamanda Hz. Yûsuf’u 

kardeşleriyle beraber bir yere göndermediği, Hz. Yûsuf ile diğer kardeşler arasında 

sevgi bağı oluşturacak ve bunu kuvvetlendirecek bir beraberliğin vaki olmadığı 

anlaşılmaktadır.1467 Kardeşler, içlerinde aslen haset ve nefret benzeri duygular 

besleyip, zahirde bunun zıddı bir sevgi gösterisinde bulunmaktadırlar. Bunun modern 

psikolojideki karşılığı ‘karşıt tepki geliştirme’ dir. Ayrıca, babalarından izin almaya 

çalışırken sarf ettikleri sözlerden, kardeşlerin bir ‘iç çatışma’ yaşadıkları ortaya 

çıkmaktadır. Nitekim, bir yandan Hz. Yûsuf’un iyiliğini istediklerini söylerken bir 

yandan da içlerinde saklı tuttukları kötü niyetin beyne olan etkisi hasebiyle 

‘güvensizlik’ kelimesi de ağızlarından çıkıvermiştir.1468  

 

Akşam vakti ağlaya ağlaya babalarının yanına geri dönerler ve kurdun Hz. Yûsuf’u 

yediğini söylerler. Delil olarak da Hz. Ya`kûb’un eline kanlı bir gömlek tutuştururlar. 

Babaları oğullarının yalan söylediğini bilir1469 ve artık bu noktadan sonra üzerine 

düşenin güzel bir sabır olduğunu dile getirir.1470 Babalarının bu tutumunu, Hz. Yûsuf’a 

olan aşırı sevgisine ve kendilerine karşı her daim önyargılı olmasına bağlamışlardır. 

Burada hem babalarını hem de Hz. Yûsuf’u suçlamaktadırlar.1471  

 

                                                           
1466 Yûsuf 12/11-15:  َا عَلٰى يوُسُفَ وَانِ ا لهَُ لنَاَصِحُونَ  ﴿١١﴾ ارَْسِلْهُ مَعنَاَ غَدا  يَرْتعَْ وَيلَْعبَْ وَانِ ا لهَُ لَحَافِ ظُون

ࣕ
قاَلوُا يََٓا ابَاَناَ مَا لكََ لَ تَ أمَْن  

ئبُْ وَانَْتمُْ عَنْ ١٢﴿ ي انَْ تذَْهَبوُا بهِٖ وَاخََافُ انَْ يأَكُْلهَُ الذِِّ ي لَيَحْزُننَُٖٓ ئبُْ وَنَحْنُ عُصْبَة  انِ َٓا اِذا  ﴾ قَ ١٣هُ غَافلِوُنَ ﴿﴾ قاَلَ انِِّٖ لَخَاسِرُونَ  الوُا لَئِنْ اكََلهَُ الذِِّ

ِ وَاوَْحَيْنََٓا اِليَْ ١٤﴿ ا ذهََبوُا بِهٖ وَاجَْمَعَُٓوا انَْ يَجْعلَُوهُ فٖي غَياَبتَِ الْجُبِّۚ ﴾١٥هِ لَتنَُبِِّئنَ هُمْ بِامَْرِهِمْ هٰذاَ وَهُمْ لَ يشَْعرُُونَ ﴿﴾ فلََم    

Çöle vardıkları vakit Hz. Yûsuf’a yaptıkları muameleyle ilgili rivayetler için bkz. Zemahşerî, el-Keşşâf, 

s. 449; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 427. 
1467 İbrahim Sürücü, “Yusuf Suresinde Aile Psikolojisi”, s. 975.  
1468 İbrahim Sürücü, “Yusuf Suresinde Aile Psikolojisi”, s. 975-976.  
1469 Kardeşlerin sözlerinde ve davranışlarında, suçlu olduklarına dair birçok delil bulunmaktadır:  

… Akşam eve ağlayarak geldiler. ‘Ağlama’ eylemi, bir savunma mekanizması ve kamufle; dikkatleri 

başka konulara çekme aracıdır.  

… Hz. Yûsuf’u oyun oynamaya diye çöle götürdüler ama çöldeyken kıyafetlerine gözcülük yaptırdılar.  

… Güçlü olduklarını ilan ettiler ama Hz. Yûsuf’u bir tane kurttan bile koruyamadılar. 

… Babaları onlara açık bir şekilde güvenmediğini dile getirmediği halde ona, “Ama doğru söylemiş 

olsak da sen bize inanmazsın.” diyerek peşin bir hükme vardılar.  

… Babaları onlardan durumla alakalı bir delil istemediği halde ona, üzerine başka bir canlının kanını 

bulaştırdıkları Hz. Yûsuf’un gömleğini verdiler. Hz. Yûsuf’u parçalayan bu kurt, onun gömleğine nasıl 

olduysa hiçbir zarar vermemişti. Daha ayrıntılı bilgi için bkz. Eyyup Aksoy, “Yusuf Kıssası’nın Sosyo-

Psikolojik Tahlili”, s. 43-44.  
1470 Yûsuf 12/16-17:  َئبُْۚ وَمََٓ ا انَْت اء  يبَْكُونََؕ ﴿١٦﴾ قاَلوُا يََٓا ابَاَنََٓا اِن ا ذهََبْنَا نَسْتبَقُِ وَترََكْناَ يوُسُفَ عِنْدَ مَتاَعِناَ فاَكََلهَُ الذِِّ  ابَاَهُمْ عِشََٓ

اؤَُٓ۫ وَجََٓ

﴾١٧بِمُؤْمِنٍ لنَاَ وَلَوْ كُن ا صَادِقٖينَ ﴿  
1471 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 451; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 429. 



177 
 

Hz. Yûsuf’un Kralın rüyasında gerçekleşeceğini te’vîl ettiği kıtlığın hüküm sürdüğü o 

yıllarda, insanlar erzak almak için Mısır’a akın etmekteydiler. Aynı sebepten ötürü 

Mısır’a gelen kardeşler, Hz. Yûsuf’un huzuruna çıktıklarında durumlarını arz ederler, 

Hz. Yûsuf ise kardeşlerini tanıdığını belli etmeden onlara ikramlarda bulunur ve 

yüklerini hazırlatır. Fakat yola çıkmalarından evvel, eğer erzak temin etmek 

istiyorlarsa arkada bıraktıkları baba bir kardeşlerini kendisine getirmelerini şart koşar. 

Aksi taktirde kendilerine ne bir şey verilecektir ne de Hz. Yûsuf’un huzuruna tekrardan 

çıkma fırsatları olacaktır. Babalarının yanına dönen kardeşlerin, yüklerini bile 

açmadan yaptıkları ilk iş, kendilerine kesinlikle hiçbir şeyin verilmediğini, bu sebepten 

ötürü Bünyamin’i de beraberlerinde götürmeleri gerektiğini söylemek olmuştur.1472 

Halbuki Hz. Yûsuf bunu ileriye dönük bir şart olarak öne sürmüşken, onlar mutlak 

anlamda kullanarak istekte bulunmaya başlamışlardır. Sözlerinin başında babalarına 

‘Mısır’a adeta boş yere gidip geldikleri, elleri boş döndükleri’ havasını verip asıl 

isteklerini ise daha sonrasında söylemişlerdir. Burada, kendilerine erzak 

verilmemesinin sebebini Bünyamin’in en başında onlarla gelmemesine 

bağlamışlardır.1473  

 

Babaları ise kardeşlerin bu isteğine kabul ile ret arası bir cevap verir. Nasıl ki Hz. 

Yûsuf’u onlarla göndermekte isteksiz idiyse şimdi de öyledir, onlara 

güven(e)memektedir. Mısır hazînedârının (Hz. Yûsuf) erzak bedellerini kendilerine 

iade ettiğini fark etmelerinin neticesinde babalarına yaptıkları ısrarların ve babalarının 

kendilerinden Bünyamin’i koruyacaklarına dair sağlam bir söz almasının ardından 

kardeşler tekrardan, ama bu sefer Bünyamin ile, Mısır’a giderler ve şehre babalarının 

tembihlediği üzere ayrı ayrı kapılardan girerler.1474 Hz. Ya`kûb’un oğullarına hitap 

ediş şeklinden (  بَنِي) onlara karşı, Hz. Yûsuf’a tuzak kurmuş olmalarına rağmen gene 

de, bir sevgi ve muhabbet beslediği anlaşılmaktadır. Bu muhabbet tek taraflı 

olmamakla birlikte, bunun ‘emre itaat’ şeklindeki tecellisi, çocuklarının babalarının 

emir buyurduğu gibi şehre ayrı kapılardan girmelerinde görülmektedir. Peki, Hz. 

Ya`kûb neden böyle bir istekte bulundu? Muhtemel sebeplerden bir tanesi, 

                                                           
1472 Yûsuf 12/63: ﴾ى ابَٖيهِمْ قاَلوُا يََٓا ابَاَناَ مُنِـعَ مِن ا الْكَيْلُ فاَرَْسِ لْ مَعنَََٓا اخََاناَ نَكْتلَْ وَانِ ا لهَُ لَحَافِظُونَ ﴿٦٣

ا رَجَعَُٓوا الَِٰٓ  فلََم 
1473 Elmalılı, Hak Dini, s. 67. 
1474 Yûsuf 12/65-68:  ا فتَحَُوا مَتاَعَهُمْ وَجَدوُا بضَِِاعَتهَُمْ رُد تْ الِيَْهِمَْؕ قاَلوُا يََٓا اَ باَناَ مَا نبَْغٖيَؕ هٰذِهٖ بِضَِاعَتنُاَ رُد تْ اِلَيْناَۚ وَنَمٖيرُ اَ هْلَنَا وَلَم 

ِ ﴾ قَالَ لَنْ ارُْسِلهَُ مَعَكُمْ ٦٥وَنَحْفظَُ اخََاناَ وَنَزْداَدُ كَيْلَ بَعٖيرٍَؕ ذٰلِكَ كَيْل  يسَٖير  ﴿ ا اٰتوَْهُ بِ  لَتأَتْنُ نٖي بهَِٖٓ اِل َٓ انَْ يحَُاطَ  حَتهى تؤُْتوُنِ مَوْثِقا  مِنَ اللّٰه كُمْۚ فلََم َٓ

ُ عَلٰى مَا نَقوُلُ وَكٖيل  ﴿ ا اغُْنٖي عَنْكُمْ مِنَ وَ ﴾ وَقاَلَ ياَ بنَِي  لَ تدَْخُلوُا مِنْ بَابٍ ٦٦مَوْثِقَهُمْ قاَلَ اللّٰه قَةٍَؕ وَمََٓ ِ احِدٍ وَادْخُلوُا مِنْ ابَْوَابٍ مُتفََرِِّ  مِنْ شَيْءٍَؕ اللّٰه

لوُنَ ﴿ لْتُۚ وَعَليَْهِ فَلْيتَوََك لِ الْمُتوََكِِّ ا دَخَلوُا مِنْ حَيْثُ امََرَهُمْ ابَُوهُمَْؕ ﴾ وَ ٦٧اِنِ الْحُكْمُ الِ  لِِلّهَِؕ عَليَْهِ توََك  ﴾٦٨﴿ … لَم   



178 
 

çocuklarının Mısır hazînedârından gördükleri ikram ve ilgi sonrası ünlenmeleri ve 

şehrin ilgi odağı haline gelmeleriydi. Bu ise birtakım insanların onlara karşı haset 

etmesine ve zarar verme girişiminde bulunmasına sebep olabilirdi. Bir diğer ihtimal 

de kardeşlerin tek bir adamın çocukları olmaları, (çehrelerinin, eşkallerinin, giyim 

kuşamlarının) güzellikleri ve olgunlukları hasebiyle nazara gelebilecek 

olmalarındandı.1475 

 

Şehre girmelerinin ardından Hz. Yûsuf’un huzuruna çıkan kardeşler, Bünyamin’i ona 

arz ederler. Anne bir kardeşler artık bir aradadır. Kardeşi Bünyamin’i bir müddet daha 

yanında tutabilmek amacıyla Hz. Yûsuf, kendi su kabını onun yüküne koydurtur. 

Erzaklarını yüklenen kardeşler yola çıktıklarında bir münâdî tarafından hırsızlıkla 

itham olunurlar.1476 Mısır hazînedârından gördükleri izzet ve ikramın ardından bir 

anda hırsızlıkla itham olunan kardeşler için bu oldukça acı bir vaziyettir.1477  

 

Bu türden bir teşhir ve suçlamaya maruz kalan kardeşler münâdîye dönerek ne 

kaybettiklerini sorarlar.1478 Kendilerine yaklaşan ve onları hırsızlıkla itham eden 

güruha “Neyiniz çalındı?” diye sormak yerine kibarca “Neyinizi kaybettiniz?” 

demeleri, kardeşlerin kendilerinden oldukça emin olduğunu gösteren ince bir 

ayrıntıdır. Muhataplarını, ellerinde henüz bir delil olmadan kendilerini böyle kaba bir 

üslupla ‘hırsız’ diye damgalamamaları konusunda hakîmâne bir şekilde 

uyarmaktadırlar. Nitekim bundan başarılı olmuş olacaklar ki kardeşlerin sorduğu 

soruya ( اذاَ تفَْقِدوُنَ مَ  ), sorudaki aynı fiille ( ُنفَْقِد) cevap vermişlerdir. Muhataplarının 

ithamkâr tutumlarını devam ettirmeleri karşısında olan bitene taaccüb eden kardeşler, 

masum oldukları konusunda ısrar edip buna delil olarak, Mısır’a geldikleri her iki 

seferde de saray içinde ve dışında sergiledikleri güvenilir tavırlarını ve bu hakikatin 

hem saray erbabı hem de halk tarafından bilinmesini öne sürmüşlerdir.1479 Mısır’a fesat 

çıkarmak için gelmedikleri ve hırsızlıkla uzaktan yakından bir alakalarının 

bulunmadığı hususunda Allah’a yemin dahi ederler.1480 

 

                                                           
1475 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 485, 488; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 479, 481, 484-485; 

Elmalılı, Hak Dini, s. 67-70. 
1476 Yûsuf 12/70:  َن  ايَ تهَُا الْعٖيرُ انِ كُمْ لَسَارِقوُن قاَيةََ فٖي رَحْلِ اخَٖيهِ ثمُ  اذَ نَ مُ ؤَذِِّ زَهُمْ بِجَهَازِهِمْ جَعَلَ السِِّ ا جَه   فلََم 
1477 Elmalılı, Hak Dini, s. 73-74. 
1478 Yûsuf 12/71-72: ﴾اءَ بهِٖ حِمْلُ بَعٖيرٍ وَانَاَُ۬ بهِٖ زَعٖيم  ﴿٧٢  قاَلوُا وَاقَْبلَُوا عَلَيْهِمْ مَاذاَ تفَْقِدوُنَ ﴿٧١﴾ قاَلُوا نَفْقِدُ صُوَاعَ الْمَلِكِ وَلِمَنْ جََٓ
1479 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 490; Elmalılı, Hak Dini, s. 75-76. 
1480 Yûsuf 12/73:  َلَقَدْ عَلِمْتمُْ مَا جِئنْاَ لِنفُْسِدَ فِي الْرَْضِ وَمَا كُن ا سَارِقٖين  ِ  قاَلوُا تاَلِلّه



179 
 

Tüm bu ikna çalışmalarına rağmen su kabı Bünyamin’in yükünden çıkınca, bunun 

gayet normal olduğunu çünkü Bünyamin’in anne bir kardeşinin de hırsız olduğunu 

söylerler.1481 Daha az önce kendilerini delil göstermeden hırsızlıkla itham etmemeleri 

konusunda karşılarındaki güruha edep dersi veren kardeşler, su kabının Bünyamin’in 

yükünden çıkması meselesiyle ilgili aynı hassasiyeti göstermeden, gereken 

soruşturmayı yapmadan hem onu hem de Hz. Yûsuf’u hırsız olmakla suçlamışlardır. 

Böyle yapmakla bu türden kötü bir hasletin yalnızca anne bir kardeş olan bu ikisine 

has olduğunu, kendilerinin onlardan farklı olduklarını ve bu hırsızlık olayıyla uzaktan 

yakından alakalarının olmadığını ima etmişlerdir. Halbuki asıl hırsızlar, Hz. Yûsuf’u 

babasından çalan bu kardeşlerdir.1482  

 

Lakin her şeye rağmen Bünyamin’in onlarla Ken`ân diyarına dönmesi gerekmektedir. 

Bu amaçla, Hz. Yûsuf’a öncelikle yaşlı babalarından bahsederler, sonra Bünyamin 

yerine içlerinden dilediği bir başkasını alıkoymasını talep ederler ve en nihayetinde, 

adeta emr-i vâki yapar gibi, ondan en başından beri kendilerine gösterdiği lütufları 

aynen devam ettirmesini isterler. Ancak Hz. Yûsuf bu taleplerini reddeder. İşler bu 

raddeye varınca, Hz. Yûsuf’tan ve onun bu taleplere icabet etmesinden ümitlerini 

kesen kardeşler insanların yanından ayrılırlar, fısıldaşarak kendi aralarında konuşmak 

amacıyla bir kenara çekilirler. İçlerinden en büyüğü, kardeşlerine, babalarına 

verdikleri sözü ve geçmişte Hz. Yûsuf’a karşı işledikleri kusuru hatırlattıktan sonra, 

Ken`ân diyarına onlarla dönmeyeceğini, babası kendisine izin verinceye ve Allah onun 

hakkında hükmedinceye kadar oradan ayrılmayacağını bildirir.1483 Bünyamin’in 

alıkonmasıyla alakalı problemin hallinin çetrefilli ve uzun bir süreç olacağını kestiren 

kardeşlerin böyle bir çözüme başvurmalarının ardında birçok sebep vardır. Ken`ân 

diyarında bıraktıkları yaşlı babalarının kabile işlerini bir başına, yanında genç ve 

kuvvetli oğulları olmadan yürütmesi oldukça zordur. Aradaki mesafe oldukça uzak 

olduğu için Mısır’da neler olup bittiğinden habersiz bir şekilde çocuklarının tamamına 

bir şey olduğu düşüncesiyle sürekli kederlenecektir. Babalarının yanı sıra diğer kabile 

fertleri de büyük bir yokluk içerisindedirler, yemeğe oldukça muhtaçtırlar. Kendileri 

                                                           
1481 Yûsuf 12/77:  اعَْلمَُ بِمَا ُ  وَاللّٰه

هَا يوُسُفُ فٖي نَفْسِهٖ وَلمَْ يبُْدِهَا لَهُمْ قَالَ انَْتمُْ شَرٌّ مَكَ انا ۚ قاَلَُٓوا اِنْ يسَْرِقْ فَقَدْ سَرَقَ اخَ  لهَُ مِنْ قبَْلُۚ فاَسََر 

 تصَِفوُنَ 
1482 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 492; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 487, 489-490; Elmalılı, Hak 

Dini, s. 79. 
1483 Yûsuf 12/80:  ُْطْتم ِ وَمِنْ قبَْلُ مَا فَر  وا انَ  ابَاَكُمْ قَدْ اخََذَ عَليَْكُمْ  مَوْثِقا  مِنَ اللّٰه  قاَلَ كَبٖيرُهُمْ الَمَْ تعَْلَمَُٓ

ًَّؕ ا اسْتيَْـَٔسُوا مِنْهُ خَلَصُوا نَجِيا فلََم 

ُ لٖيۚ وَهُوَ خَيْرُ الْحَاكِمٖينَ فٖي يوُسُفَۚ فلََنْ اَ  ي اوَْ يَحْكُمَ اللّٰه ي ابََٖٓ بْرَحَ الْرَْضَ حَتهى يأَذْنََ لَٖٓ  



180 
 

dönmezse baş gösterecek olan belli başlı sorunlar bunlardır. Eğer ki Bünyamin onlarla 

dönmezse, hem babalarına vermiş oldukları sözü tutamamış olacaklar hem de 

babalarının nazarında bu söze pek de ehemmiyet vermiyormuş izlenimini 

uyandıracaklardır. Bu büyük bir mahcubiyettir. Buna ilaveten, Hz. Yûsuf 

meselesinden dolayı babalarının güvenini yitiren kardeşler, bu sefer hakikaten masum 

olmalarına rağmen, Bünyamin’in alıkonması meselesinde de töhmet altında 

bırakılacaklardır.1484  

 

Nitekim kardeşlerden babalarının yanına dönenlerin kendilerine yöneltilen töhmeti 

başlarından savabilmek adına yaptıkları ilk şey Bünyamin’in hırsızlık yaptığını 

söylemek olur Akabinde, kendilerini haklı çıkartmak amacıyla babalarına eğer isterse 

Mısır halkına yahut kervandakilere işin hakikatini sorabileceğini söylerler.1485 

Babalarıyla konuşurken kavillerinin başında ‘kardeşimiz’ değil de ‘oğlun’ ( َابْنَك) 

demeleri oldukça manidardır. Sözlerinin bitiminde ise ُنَ انِ ا لَصَادِقو   diyerek, burada 

babalarını kendilerine karşı ön yargılı olmakla ve ona arz edilen deliller ile açık 

hüccetleri bu ön yargısından dolayı gereği gibi değerlendirmemekle suçlamaktadırlar. 

Yani eğer babaları, onlara olan ön yargısını defederse ve delilleri objektif bir şekilde 

değerlendirirse, o da hakikate mazhar olacak ve anlayacak ki çocukları masumdur.1486  

 

Kıssanın bundan sonraki kısmında, kardeşler üçüncü bir defa daha Mısır’a giderler. 

Hz. Yûsuf nihayet kendini onlara tanıtır ve bunun akabinde kardeşler suçlarını itiraf 

edip, hata ettiklerini kabullenirler.  

 

 Değerlendirme 

Birinci Aşama:  

‘Hz. Yûsuf ile kardeşleri’ arasında vuku bulan olaylar, kıssanın ana teması 

çerçevesinde değerlendirildiğinde, zulme uğrayan tarafın yanı sıra bu işin fâ`il(ler)inin 

de aslında bir nevi imtihana tabi tutulduğu anlaşılmaktadır. Nitekim bahsi geçen 

kardeşler, babalarının Hz. Yûsuf ile Bünyamin’e olan sevgisinin derecesini ve 

keyfiyetini kıskanmalarından ötürü kendilerini değersiz hissetmişler ve, insanın apaçık 

                                                           
1484 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 493-495; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 492.  
1485 Yûsuf 12/81-82:  ِوَمَا شَهِدْنََٓا الِ  بِمَا عَلِمْناَ وَمَا كُن  ا لِلْغَيْبِ حَافِظٖينَ ﴿٨١﴾ وَسْـَٔل 

ى ابَٖيكُمْ فَقوُلوُا يََٓا ابََانََٓا اِن  ابْنَكَ سَرَقَۚ
اِرْجِعَُٓوا الَِٰٓ

﴾٨٢قوُنَ ﴿الْقَرْيةََ ال تٖي كُن ا فٖيهَا وَالْعٖيرَ ال تَٖٓي اقَْبلَْنَا فٖيهَاَؕ وَانِ ا لصََادِ   
1486 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 493-495. 



181 
 

düşmanı olan şeytanın1487 Hz. Yûsuf ile kardeşlerinin arasına girmesiyle1488, 

kıskançlığın verdiği dürtülere daha fazla sabredemeyince olacak olanlar olmuştur. O 

halde, kardeşlerin tamamı da bütünüyle kötü mizaçlı mıdır? Babalarını, Hz. Yûsuf ile 

Bünyamin’i daha çok sevmekle, buna mukabil ise kendilerine itimat etmemekle, 

bilakis peşin hükümlü davranmakla suçlamalarına; bu tür sebeplerden ötürü 

babalarının büyük bir yanılgıda olduğunu dile getirmelerine; Hz. Yûsuf ile Bünyamin’i 

dışlamalarına rağmen, Hz. Ya`kûb’un evladının bilcümlesi ona kat`i sûrette muhabbet 

beslemiştir. Ne var ki, kardeşlerin Hz. Yûsuf ile Bünyamin’e olan menfi hisleri, artık 

dışlamanın da ötesine geçip cinayet suretini aldığında, içlerinden birisi Hz. Yûsuf’u 

kuyuya atmayı önererek diğerlerini onu öldürmekten caydırabilmiştir. Bu iki 

malumata binaen, mezkur sorunun cevabı “hemen hemen hayır” olur. Peki, kardeşlerin 

hepsi de aynı seviyede akıl, vicdan ve sorumluluk sahibi midir? Olup olmadıkları 

tartışmalıdır, ancak içlerinden bazılarının bu kapsamın dahilinde olduğu da bir 

hakikattir. Şöyle ki, kardeşlerden bazıları, Hz. Yûsuf’un gördüğü rüyayı tabir edecek, 

babalarının kendilerine güvenmediğini idrak edecek, kabilenin vaziyetine vâkıf olacak 

kadar derin bir anlayışa sahipken, Hz. Yûsuf’a kurdukları tuzakta bariz noksanlıkların 

mevcut olması ve yıllar sonra Hz. Yûsuf’un onlara kurduğu tuzağın içinden 

çıkamamaları, ‘hırsızlık’ problemine çözüm getirememeleri; kardeşlerin, kendilerinin 

hırsızlık yapmadıklarından emin olan tavırlarına istinaden, Allah’ın dinine tabi 

olurken hassas davrandıkları, lakin yıllar öncesinde Hz. Yûsuf’u babalarından çalmış 

olmaları; tabiî şartlarda, bilhassa Mısır’daki hırsızlık vakasında müşahede edildiği 

üzere, sükunetlerini koruyabilmelerine karşın, Bünyamin mevzubahis olunca fevri bir 

şekilde mukabelede bulunmaları bu hakikatin belli başlı emsâlidir. Esasen, hasedin 

etkisiyle birdenbire izhar etmiş oldukları söz ve davranışlar, yalnızca Bünyamin’e 

hasredilmiş değildi, Hz. Yûsuf’a da tevcih edilmişti. Mamafih, babalarının Hz. Yûsuf 

ile Bünyamin’e olan sevgisini kıskanıp bu duruma sabırsızlanmalarının yanı sıra, hem 

Hz. Yûsuf’a karşı işlediği suçun farkında olan ve bundan ötürü vicdan azabı çeken 

hem de babasına verdiği söze sadık kalma sorumluluğunu taşıyan, o kadar ki Mısır 

topraklarından babası ona izin verene kadar ayrılmayacağını kesin bir dille ilan eden 

kardeşteki sabır ve istikrar da zikrolunan hakikate verilen misaller arasındadır. 

Günümüzde Filistin ve Lübnan toprakları ile Ürdün, Mısır ve Suriye'nin kıyı 

                                                           
1487 Yûsuf 12/5:   نْسَانِ عَدوٌُّ مُبٖين  اِن  الش يْطَانَ لِلَِْ
1488 Yûsuf 12/100:  َؕمِنْ بَعْدِ انَْ نَزَغَ الش يْطَانُ بَيْنٖي وَبيَْنَ اِخْوَتٖي 



182 
 

kesimlerini kapsayan Ken’ân diyarının1489 Mısır’a olan uzaklığı1490 itibara alınınca, 

bahsi geçen kardeşin bulunduğu yerden uzun bir müddet ayrılmadığı ortaya 

çıkmaktadır. Buradan hareketle,  َلَنْ ابَْرَح ibaresinin, sûrenin ana temasına ve siyaka bağlı 

olarak, zamansal açıdan bir ziyadelik, genişlik manası içerdiği söylenebilir.  

 

İkinci Aşama:   

Evvelki aşamada,  َلَنْ ابَْرَح ibaresinin -zamansal açıdan- ‘ziyadelik’ ortak manasını ihtiva 

ettiği istidlâl edilmiştir. Peki, ayeti tefsir ederken, en başından itibaren bu amilin 

işlevselliğinin de hesaba katılmasının sürece ve neticeye bir tesiri olur muydu?  

 

 ibaresi, sûrenin teması ve siyak da göz önünde bulundurularak, münferiden لَنْ ابَْرَحَ 

değerlendirildiğinde, bu kelamı eden kişinin haletiruhiyesinin ne vaziyette olduğuna 

dair hüccet değeri taşımaktadır. Nitekim, tam olarak ne kadara tekabül ettiği 

bilinmeyen uzun bir müddet boyunca olduğu mekandan ayrılmayacağını dile 

getirmektedir. Akabinde gelen  ۚلٖي ُ ي اوَْ يَحْكُمَ اللّٰه ي ابََٖٓ  ibaresinin de değerlendirmeye حَتهى يَأذْنََ لَٖٓ

ilave edilmesiyle, mekansal açıdan ziyadeliğe delalet eden beyyine vasfını da 

yüklenmiş olur.    

 

ر –ب  –ح   .4.1.3  / Ha – Be – Ra  

 

‘Beğenilen ve kabul gören iz, eser’ kök manasından hareketle,  ر –ب  –ح  / Ha – Be– 

Ra ve müştaklarının Kur’ân’daki kullanımı iki şekilde olmuştur:  

حَبْر  \حِبْر   - : Âlim kimse. Bu şekildeki isimlendirmenin sebebi, âlimin hem 

ilmiyle hem de fiilleriyle ardında başkalarınca taklit ve rehber edinilen izler 

                                                           
1489 ‘Tanakh’ ı (ְנַּ״ך  dördüncü kitabı ‘Sayılar’ ın (תוֹרָה) teşkil eden üç kısımdan biri olan ‘Torah’ın (תַּ

ר) בַּ מִדְּ  otuz dördüncü bölümünde, üçüncü ile on ikinci maddeler arasında Ken`ân diyarının her yönden (בְּ

sınırları verilerek tam bir konumu belirlenmiştir. Bkz. “Numbers Chapter 34 ר בַּ מִדְּ  ,Mechon Mamre ,”בְּ

Nisan 4, 2022, https://mechon-mamre.org/p/pt/pt0434.htm.  
1490 Yâkût el-Hamevî, yazmış olduğu Muʿcemü’l-büldân adlı eserinin  ُكَنْعان maddesinde, bazılarının 

‘aradaki mesafenin yüz fersah olduğunu’ söylediğini aktarmıştır. Bkz. Yâkût el-Hamevî, Mu`cemü’l-

Büldân, 2. bs., c. 4, 7 c. (Beyrut: Dâru Sâdır, 1995), s. 484. 

https://mechon-mamre.org/p/pt/pt0434.htm


183 
 

bırakmasıdır. Çoğulu,   أحْبَار dur. Mâide 5/441491 ve Tevbe 9/31, 341492 buna 

örnektir.  

 Kişinin üzerinde izi, alameti zuhur eden mutluluk, neşe, sevinç. Rûm :حَبْرَة   -

30/15.ayet1493 bunun örneğidir.1494  

 

Bu başlık altında, öncelikle Tevbe 9/31.ayet, akabinde de Rûm 30/15.ayet ele 

alınacaktır. 

 

4.1.3.1. Tevbe 9/31:  ََّوا اِل ا امُِرُا ِ وَالْمَسٖيحَ ابْنَ مَرْيَمََۚ وَمَا وا احَْباَرَهُمْ وَرُهْبَانهَُمْ ارَْباَبا  مِنْ دُونِ اللّٰ 
 اتَِّخَذُا

ا يشُْرِكُونَ   لََا الِٰهَ اِلََّ هُوََؕ سُبْحَانَهُ عَمَّ
 لِيَعْبدُُاوا الِٰها  وَاحِدا َۚ

 

Mushaf tertibinde Enfâl Sûresi’nden sonra gelen Tevbe Sûresi’nin1495, kendine has 

olarak, başında ‘Besmele’nin bulunmayışı, bu iki sûrenin ‘tek bir sûre mi’ yoksa ‘iki 

                                                           
ِ وَكَانوُا  1491 ب انيُِّونَ وَالْحَْباَرُ بِمَا اسْتحُْفِظُوا مِنْ كِتَ ابِ اللّٰه انِ َٓا انَْزَلْناَ الت وْرٰيةَ فٖيهَا هُد ى وَنوُر ۚ يَحْكُمُ بِهَا الن بيُِّونَ ال ذٖينَ اسَْلَمُ وا لِل ذٖينَ هَادوُا وَالر 

ئِكَ هُمُ الْ وَ عَليَْهِ شُهَدََٓاءَۚ فَلََ تخَْشَوُا الن اسَ وَاخْشَوْنِ وَلَ تشَْترَُوا باِٰياَتٖي ثمََنا  قَلٖيلَ َؕ 
لَٰٓ ُ فاَوُُ۬ ا انَْزَلَ اللّٰه كَافِرُونَ مَنْ لمَْ يَحْكُمْ بمََِٓ : Şüphesiz Tevrat'ı 

biz indirdik. İçinde bir hidayet, bir nur vardır. (Allah'a) teslim olmuş nebiler onunla yahudilere hüküm 

verirlerdi. Kendilerini Rabb'e adamış kimseler ile âlimler de öylece hükmederlerdi. Çünkü bunlar 

Allah'ın kitabını korumakla görevlendirilmişlerdi. Onlar Tevrat'ın hak olduğuna da şahit idiler. Şu halde 

siz de insanlardan korkmayın, benden korkun ve ayetlerimi az bir karşılığa değişmeyin. Allah'ın 

indirdiği ile hükmetmeyenler kafirlerin ta kendileridir. 
ا يشُْرِكُونَ  1492  لََٓ الِٰهَ الِ  هُوََؕ سُبْ حَانهَُ عَم 

وا الِ  لِيعَْبدَُُٓوا الِٰها  وَاحِدا ۚ ا امُِرَُٓ ِ وَالْمَسٖيحَ ابْنَ مَرْيمََۚ  وَمََٓ اتِ خَذَُٓوا احَْبَ ارَهُمْ وَرُهْباَنَهُمْ ارَْبَابا  مِنْ دوُنِ اللّٰه

﴿٣١﴾ : (Yahudiler) Allah'ı bırakıp, hahamlarını; (Hristiyanlar ise) rahiplerini ve Meryem oğlu Mesih'i rab 

edindiler. Oysa, bunlar da ancak, bir olan Allah'a ibadet etmekle emrolunmuşlardır. Ondan başka hiçbir 

ilah yoktur. O, onların ortak koştukları her şeyden uzaktır. 

هْبَانِ ليَأَكُْلوُنَ امَْوَالَ يََٓا ايَُّهَا ال ذٖينَ اٰمَنَُٓوا اِن  كَثٖير ةَ  الن اسِ باِلْباَطِلِ وَيصَُدُّونَ عَنْ سَبٖيلِ اللّٰهَِؕ وَال ذٖينَ يَكْنِزُونَ الذ هَ ا  مِنَ الَْحْباَرِ وَالرُّ بَ وَالْفِضِ 

رْهُمْ بِعَذاَبٍ الَٖيمٍٍۙ ﴿ ٍِۙ فَبشَِِّ ﴾٣٤وَلَ ينُْفِقوُنَهَا فٖي سَبٖيلِ اللّٰه : Ey iman edenler! Hahamlardan ve rahiplerden birçoğu, 

insanların mallarını haksız yollarla yiyorlar ve Allah'ın yolundan alıkoyuyorlar. Altın ve gümüşü 

biriktirip gizleyerek onları Allah yolunda harcamayanları elem dolu bir azapla müjdele. 
الِحَاتِ فَهُمْ فٖي رَوْضَةٍ يحُْبَرُونَ  1493 ا ال ذٖينَ اٰمَنوُا وَعَمِلوُا الص   İman edip salih ameller işleyenlere gelince, işte onlar :فاَمَ 

cennet bahçelerinde sevindirilirler.  
1494 Fîrûzâbâdî, Besâ’iru Zevi’t-Temyîz fî Letâ’ifi’l-Kitâbi’l-`Azîz, thk. Muhammed Ali en-Neccâr, c. 2, 

6 c. (Kâhire: Meclisü’l-A`la li’ş-Şuûni’l-İslâmiyye - Lecnetü İhyâi’t-Türâsi’l-İslâmî, 1996), s. 423.  
1495 Abdullah b. Abbâs, Abdullah b. Zübeyr ve Katâde’den aktarılan rivayetler ışığında, Tevbe Sûresi 

Mekke’nin fethinden sonra, hicretin dokuzuncu senesinde, Medine’de nâzil olmaya başlamıştır. Bkz. 

Celâlüddîn es-Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr fi’t-Tefsîr bi’l-Me’sûr, c. 4, 8 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikr), s. 119; 

Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd, Rûhu’l-Me`ânî fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-`Azîm ve’s-Seb`i’l-Mesânî, c. 10, 30 

c. (İdâretü’t-Tıbâati’l-Münîriyye), s. 40. Mekke’nin, hicretin sekizinci yılında, fethedilmesinden 

yaklaşık olarak bir yıl yahut on dört ay sonra, Tebük Seferi’nin akabinde, Hz. Peygamber (sav.) Hz. 

Ebûbekir’i (r.anh) hac emiri olarak tayin edip Müslümanları hacca gönderdi. Kafilenin Medine’den yola 

çıkmasının ardından Tevbe Sûresi nâzil olunca, Hz. Peygamber (sav.) sûrenin özellikle müşrikleri 

ilgilendiren hükümlerinin tebliği için arkadan Hz. Ali’yi (r.anh) de yolladı. Hz. Ali (r.anh), kurban günü 

Müslümanlara sûrenin yaklaşık olarak ilk kırk ayetini okuduktan sonra, Hz. Peygamber’in (sav.) 

kendisinden müminlere iletmesi istediği hususları onlara bildirdi. Nitekim sûrenin ilk bölümünü 

oluşturan ayetler, onun bu tebligatı çerçevesi dahilindedir. Bkz. Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak 

Dini Kur’ân Dili, sad. İsmail Karaçam-Emin Işık-Nusrettin Bolelli-Abdullah Yücel, c. 4, 10 c. (İstanbul: 

Azim Dağıtım), s. 260-261. Ekseriyetin görüşü bu yönde olmakla beraber, Tevbe 9/113, 128, 

129.ayetlerin Mekkî olduğunu söyleyenler de olmuştur. Bkz. Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 40. Sûrenin, 

‘Tevbe’ dışında daha birçok ismi vardır: Berâe, Fâdıha, Hâfira, Muba‘sira, Muhziye, Mukaşkışa, 

Munkira, Musîra, Muşerride, Müdemdime, Münekkile, Sûretü’l-‘Azâb. Daha ayrıntılı okuma için bkz. 



184 
 

ayrı sûre mi’ olup olmadığı sorularını da beraberinde getirmiştir. Nitekim, her iki 

sûrenin de savaş hukuku ve meseleleri hakkında inzâl olması; ilkinde ‘ahitler’, 

ikincisinde ise ‘ahitlerin geri alınması’ mevzubahis edilmesi; ilkinin bitiminde 

‘müminlerin birbiriyle dost olmaları ve kafirlerden tamamen uzak durmaları gerektiği’ 

(Enfâl 8/72-73) dile getirilmesinden sonra, bu husus ikincisinde “Allah’tan ve 

Resûlü’nden (sav.) bir ültimatomdur.” (Tevbe 9/1) ayetiyle beyan edilmesi gibi, iki 

sûre arasındaki mevcut münâsebetler,1496 bu sorgulayışın vuku bulmasındaki diğer 

faktörler olmuşlardır.1497  

 

Tevbe Sûresi’nin içeriğini ‘Müslüman hakimiyetinin ilanı, münafıkların ve 

müminlerin vasıfları’ olarak üç başlık halinde gruplamak mümkündür. Ele almakta 

olduğumuz (Tevbe 9/31.) ayet, bunlardan ilkinin altına düşmektedir. Konunun daha 

iyi anlaşılması adına, ayet, önceki ve sonraki (Tevbe 9/29-34.) ayetlerle1498 beraber 

                                                           
Zemahşerî, el-Keşşâf ̀ an Hakâ’iki Ğavâmizi’t-Tenzîl, 3. bs., c. 2, 4 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1407), s. 241; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb/Tefsîru’l-Kebîr, 3. bs., c. 15, 32 c. (Beyrut: Dâru 

İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 1420), s. 521; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 120-121; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 

40. 
1496 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 242; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 522. Bu iki sûre arasındaki 

diğer münâsebetler şöyledir:  

… Enfâl 8/58.ayette mücmel bir şekilde zikredilen mevzu, Tevbe 9/3-5.ayetlerde detaylı bir şekilde ele 

alınmıştır.  

… Tevbe Sûresi’ndeki savaşma emri ile alakalı ayetler, Enfâl 8/60.ayet ile bağlantılıdır. Bundan 

dolayıdır ki münafıklarla alakalı kıssada Allah, Tevbe 9/46.ayetteki  gibi buyurdu. 

… İki sûre arasındaki bir diğer bağlantı da, Enfâl 8/41.ayette ganimetlerin; Tevbe 9/60.ayette de 

sadakaların kaçta kaçının kime ait olduğu belirtilmiştir. Bkz. Celâlüddîn es-Süyûtî, Esrâru Tertîbi’l-

Kur’ân, (Dârü’l-Fazîlet), s. 93; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 40-41.  
1497 Neticede, iki ayrı sûre oldukları görüşüne istinaden birbirinden ayrı yazılmakla beraber, ikisinin tek 

bir sûre olduğu görüşüne binaen de aralarına Besmele yazılmamıştır. Bu konu hakkında daha ayrıntılı 

bilgi için bkz. Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 242; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 521-522; Âlûsî, 

Rûhu’l-Me`ânî, s. 41; Elmalılı, Hak Dini, s. 261-263.  
ِ مِنَ ال ذٖينَ اوُ۫توُا الْكِ تاَبَ حَتهى  1498 ُ وَرَسُولهُُ وَلَ يَدٖينوُنَ دٖينَ الْحَقِّ مُونَ مَا حَر  مَ اللّٰه خِرِ وَلَ يحَُرِِّ ِ وَلَ باِلْيَوْمِ الْٰ قاَتلِوُا ال ذٖينَ لَ يؤُْمِنوُنَ باِلِلّه

﴿ 
ࣖ
ِ وَقَ ﴾ وَ ٢٩يعُْطُوا الْجِزْيةََ عَنْ يَدٍ وَهُمْ صَاغِرُونَ نَ الَتِ الن صَارَى الْمَسٖيحُ ابْنُ اللّٰهَِؕ ذٰلِكَ قَوْلهُُمْ باِفَْوَاهِهِمْۚ يضَُِ قاَلتَِ الْيَهُودُ عُزَيْر ٌۨ ابْنُ اللّٰه اهِؤُ۫

ُؗ انَهى يؤُْفَكُونَ ﴿ ِ وَالْمَسٖيحَ ابْنَ مَرْيمََۚ وَمََٓ رَهُمْ وَرُهْ ﴾ اتِ خَذَُٓوا احَْبا٣٠َقَوْلَ ال ذٖينَ كَفَرُوا مِنْ قبَْلَُؕ قاَتلََهُمُ اللّٰه وا الِ  بَانَهُمْ ارَْباَبا  مِنْ دوُنِ اللّٰه ا امُِرَُٓ

ا يشُْرِكُونَ ﴿  لََٓ اِلٰهَ الِ  هُوََؕ سُبْحَانَهُ عَم 
ُ اَ ﴾ يرُٖيدوُنَ ٣١لِيَعْبدَُُٓوا الِٰها  وَاحِدا ۚ ِ باِفَْوَاهِهِمْ وَيأَبَْى اللّٰه ا نوُرَ اللّٰه ورَهُ وَلَوْ كَرِهَ  الِ َٓ انَْ يتُِم  نُ نْ يطُْفِؤُ۫

ِ ٣٢الْكَافِرُونَ ﴿ ي ارَْسَلَ رَسُولهَُ باِلْهُدٰى وَدٖينِ الْحَقِّ ذَٖٓ هٍٖۙ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴿لِيظُْهِرَهُ عَلَى الدِّٖ ﴾ هُوَ ال ـ اِن  كَثٖيرا   ﴾ يََٓا ايَُّهَا ال ذٖينَ اٰمَنَُٓوا٣٣ينِ كُلِِّ

هْباَنِ لَيأَكُْلوُنَ امَْوَالَ الن اسِ باِلْبَاطِلِ وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبٖيلِ مِنَ الَْ  ةَ وَلَ ينُْفِقوُنَهَا فٖي سَ اللّٰهَِؕ وَال ذٖينَ يَكْنِزُونَ الذ هَبَ  حْباَرِ وَالرُّ ٍِۙ وَالْفِضِ  بٖيلِ اللّٰه

رْهُمْ بِعَذاَبٍ الَٖيمٍٍۙ ﴿ ﴾٣٤فبَشَِِّ : Ehl-i Kitâb’dan Allah’a ve ahiret gününe inanmayan, Allah ve resulünün 

yasakladığını yasak saymayan ve hak dine uymayan kimselerle, yenilmiş olarak ve kendi elleriyle cizye 

verinceye kadar savaşın. (29) Yahudiler “Üzeyir Allah’ın oğludur” dediler, Hristiyanlar da “Mesih (Îsâ) 

Allah’ın oğludur” dediler. Bunlar, daha önceki inkârcıların söylediklerine benzer biçimde ağızlarından 

çıkan sözlerdir. Allah onları kahretsin! (Gerçeklerden) nasıl da yüz çeviriyorlar! (30) Allah’ı bırakıp da 

din âlimlerini, rahiplerini, özellikle Meryem oğlu Mesih’i rab edindiler. Oysa tek bir Tanrı’ya kulluk 

etmekle emrolunmuşlardı. O’ndan başka tanrı yoktur; O yüceler yücesidir, onların yakıştırdıkları eş ve 

ortaklardan bütünüyle uzaktır. (31) İsterler ki Allah’ın nurunu ağızlarıyla söndürüversinler; ama 

inkârcılar hoşlanmasalar da Allah nurunu muhakkak tamamlamayı istiyor. (32) Bütün dinlerin 

üzerindeki yerini alsın diye resulünü, doğru yol rehberi ve hak din ile gönderen O’dur; müşrikler 

hoşlanmasalar da! (33) Ey iman edenler! Bilin ki yahudi din bilginlerinin ve Hristiyan din adamlarının 

birçoğu halkın mallarını haksızlıkla yerler ve Allah yolundan alıkoyarlar. Altın gümüş biriktirip Allah 

yolunda harcamayanları elem veren bir azapla müjdele! (34) 



185 
 

değerlendirilecektir. Sûrenin başlangıcında, Müslümanlarla puta tapanların dinî, siyasî 

ve sosyal konumlarının bundan böyle tamamen birbirinden ayrı olduğu 

bildirilmektedir. İncelememizin konusu olan ayet grubunda da, Allah’a verdikleri ahdi 

tam olarak yerine getirmeyen ehl-i Kitâb ile onlar cizye verinceye kadar savaşılması 

emredilmekte (Tevbe 9/29); Allah’a gereği gibi inanmayan Yahudi ve Hristiyanların, 

nasıl şirke düştükleri detaylandırılmakta (Tevbe 9/30); ehl-i Kitâb’ın, âlimlerini rab 

edinmeleri (Tevbe 9/31) ve rab edinilen bu ahbâr ile ruhbân takımının pek de uygun 

olmayan vasıfları (Tevbe 9/34) zikredilmektedir.  

 

Tevbe 9/29.ayette geçtiği üzere, dört adet vasıfla nitelendirilen ehl-i Kitâb’ın1499 

önünde üç seçenek vardır: Ya Müslüman olacaklar, (İslam üzere olmayı reddetmeleri 

halinde ise) ya savaşacaklar, ya da cizye vereceklerdir.  

 

- Allah’a hakkını vererek iman etmemektedirler.1500  

Muvahhitlerin, ehl-i İslâm’ın iman ettiği gibi iman etmemektedirler. 

Zahirde Allah’ın birliğini ikrar etmektedirler, ancak onların ilah inancında, 

ilaha oğul da atfedilmektedir. Nitekim Tevbe 9/30.ayette bu açıkça 

görülmektedir. Kendisine oğul atfedilen bir ilaha iman, tam manasıyla bir 

iman değildir. Fahreddin er-Râzî bu hususla alakalı şöyle bir açıklama 

yapmıştır:  

 

Yahudiler, “Biz Allah’a iman ediyoruz.” diyorlar. Ancak gerçek şu ki 

Yahudilerin ekserisi ‘müşebbihe’ dir. Müşebbihe ise, cisim veya cisme hulûl 

eden şeyden başka bir varlık bulunmadığını iddia eder. Halbuki ilahın, Allah’ın 

cisim olmayan ve herhangi bir cisme hulûl etmeyen bir varlık olduğu delillerle 

sabittir. Bu durumda müşebbihe, ilahın olduğunu kabul etmiyor demektir. 

Böylece de Yahudilerin, ilahın varlığını kabul etmedikleri sabit olmuş oluyor. 

                                                           
1499 Ayette geçmekte olan  َمِنَ ال ذٖينَ اوُ۫توُا الْكِتَ اب ibaresindeki kişiler, ya kendilerine Kitâb verilenlerin 

atalarıdır, yahut da Hz. Peygamber (sav.) zamanında yaşamakta olanlardır. Çünkü, tâbi olmada onlar da 

ataları gibidir. Bkz. Mâverdî, Tefsîru’l-Mâverdî/en-Nüket ve’l-`Uyûn, thk. Seyyîd b. Abdülmaksûd b. 

Abdürrahîm. c. 2, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye), s. 351. Bir diğer husus da, buradaki  َمِن 

edatının görevi ‘beyan etme’ dir, yoksa ‘bir kısmını’ anlamını katmak için değildir. Bkz. Âlûsî, Rûhu’l-

Me`ânî, s. 78.  
1500 Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, thk. Abdulcelîl Abduh Şelebî, 1. bs., c. 2, 5 c. (Beyrut: Âlemül-

Kütüb, 1408/1988), s. 441; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî/Te’vîlâtu Ehli’s-Sünne, thk. Mecdî Bâsellûm, 

1. bs., c. 5, 10 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1426/2005), s. 337; Ebû Ca`fer en-Nehhâs, Me`âni’l-

Kur’ân, thk. Muhammed Ali es-Sâbûnî, 1. bs., c. 3, 6 c. (Mekke: Câmi`atü Ümmü’l-Kurâ, 1409), s. 

197; Vâhidî, el-Vasît fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-Mecîd, thk. Şeyh Âdil Ahmed Abdülmevcûd-Şeyh Alî 

Muhammed Muavvid-Dr. Ahmed Muhammed-Dr. Ahmed Abdülğanî el-Cemel-Dr. Abdurrahman 

`Uveys, 1. bs., c. 2, 4 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1994), s. 489; Ebû Hayyân el-Endelüsî, 

el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, thk. Sıdkî Muhammed Cemîl, c. 5, 10 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1420), s. 

399. 



186 
 

Hristiyanlara gelince onlar baba, oğul, rûhu’l-kudüs, hulûl ve ittihâd akidesini 

savunurlar. Bütün bunlar ise ulûhiyyete aykırıdır.1501 

 

- Ahiret inançları olması gerektiği gibi değildir.1502   

Kıyamet gününü, ehl-i cennetin yiyip içtiğini ikrar etmemektedirler. Bu 

durumda onların imanı, ‘Kıyamet gününü, ruhların ve bedenlerin dirilişini 

ikrar edenlerin’ imanından farklı bir konuma düşmektedir. Ahiret gününü 

ikrar etmek, onu bütün hukuku ile ikrar etmeyi gerektirir. Onlar ise bütün 

hukuku ile ikrar etmeyi terk etmişler, böylece tıpkı hiç ikrar etmeyen kimse 

gibi olmuşlardır.  

- Allah ve Resûlü’nün (sav.) haram kıldıklarını haram olarak 

addetmemektedirler.1503  

Haramlığı ‘vahy-i metluv’ yahut da ‘vahy-i gayri metluv’ ile sabit olan 

şeyleri haram olarak görmediler. ‘Resûl’ ile kastedilen, Hz. Peygamber’dir 

(sav.). Yahut da, ‘onların resulünden’ murad edilen, kendisine tabi 

olduklarını iddia ettikleri ancak sonrasında onun şeriatını tebdîl ettikleri, 

haram kıldığını kendilerince hevalarına tabi olarak helal saydıklarıdır. Bu 

demektir ki, ne kendi resûllerinin şeriatına ne de Hz. Peygamber’in (sav.) 

şeriatına ittibâ etmemekteydiler. Kamil bir imanın şartı, peygamberlerin ve 

kitapların tamamına da iman etmekle olur. Ancak onlar, bunların bazılarına 

iman etmeyi terk etmişlerdir. Her kim ki peygamberlerden ve kitaplardan 

birini -kitaplardaki tek bir harfi- bile inkar ederse Allah’ı inkar etmiş 

olur.1504 

- Hak dini, din olarak kabul etmemektedirler.  

                                                           
1501 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb/Tefsîru’l-Kebîr, 3. bs., c. 16, 32 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-

Türâsi'l-Arabî, 1420), s. 23-24.  
1502 Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, s. 441; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 337; Nehhâs, Me`âni’l-

Kur’ân, s. 197; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 350; Vâhidî, el-Vasît, s. 489; Fahreddîn er-Râzî, 

Mefâtîhu’l-Gayb, s. 25; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 399. 
1503 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 340; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 262; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-

Gayb, s. 25; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 399-400; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 78. 
1504 Bununla alakalı diğer açıklamalar şöyledir:  

… Muhtemeldir ki, kitapların tahrif edilmesini ve Hz. Peygamber’in (sav.) niteliklerini, sıfatlarını, 

lakaplarını açığa vurmamayı haram kılmamışlardı. Yahut da, Allah ve Resûlü’nün (sav.) haram 

kılmasına karşın putlara tapmayı haram kılmamışlardı. Yahut da, Allah ve Resûlü’nün (sav.) içki ve 

domuz eti… vb. şeylerden haram kıldıkları şeyleri haram kılmamışlardı. Bkz. Mâtürîdî, Tefsîru’l-

Mâtürîdî, s. 340; Vâhidî, el-Vasît, s. 489. 

… Allah’ın onların şeriatlerinden nesih edilmesini emrettiği şeyleri haram kılmamışlardı. Bkz. Mâverdî, 

en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 350.  

… Allah hakkında yalan söylemeyi haram kılmadılar, “Bizler Allah’ın oğullarıyız.” yahut da “Cennete 

Yahudi ve Hristiyan olanların dışında kimse giremeyecek.” dediler. Yahut da, ribâyı ve ümmilerin 

mallarını haram kılmadılar. Bkz. Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 400. 



187 
 

… Allah’a hakkını vererek, doğru bir itaatle; yahut da Ehl-i İslâm’ın itaat 

ettiği gibi itaat etmiyorlardı.1505  

 burada Allah’tır. Dînü’l-Hakk ifadesinden maksat, ‘Allah’ın الْحَقِّ  …

(Hakk’ın) dini’ dir.1506 Yani, başka bir din ile neshedilmeyen ve kendisiyle 

diğer dinlerin nesholunduğu İslam’a; yahut da Allah’ın peygamberlerine 

indirmiş olduğu ve kulları için kurallarını koyduğu dinlerden bir dine itaat 

ve ittibâ etmiyorlardı. Bu da demektir ki, içerisinde hakkın olduğu dine 

değil de hakkın olmadığı dine itaat ediyorlardı. Bu, şeytanın dinidir. Şeytan 

da onları putlara ibadete/kulluğa çağırıyor, onlar da buna icabet 

ediyorlardı.1507 

 

Allah, ehl-i Kitâb’ın kendisine iman noktasında kusur ettiklerini bildirdikten sonra, bir 

sonraki (Tevbe 9/30.) ayette bu mevzuyu biraz daha tafsilatlı bir şekilde ele almış, 

bunun sebebini belirtmiş ve bu hususta onların müşrikler kategorisine girdiklerini 

takrir eylemiştir. Nitekim Yahudiler, Üzeyir’in; Hristiyanlar da, Mesih’in ‘Allah’ın 

oğlu’ olduklarını iddia etmişlerdir. Peki, bu kavillerin söylenme sebepleri ne 

olabilirdi?  

- Yahudilerin, “Üzeyir, Allah’ın oğludur.” şeklinde bir söylem 

geliştirmelerinin nedeninin beyanı babında, İbn Abbâs, Ka`b, Kelbî ve 

Süddî’den olmak üzere birden fazla rivayet aktarımı mevcuttur. Bu 

rivayetlerin ortak yanı, ‘Yahudilerin, önceleri Allah’ın emrettiği (dilediği) 

şekilde Tevrat ile amel ediyorlarken, sonraları kendi hevâ vü heveslerine 

uyarak, onunla bâtıl bir biçimde amel etmeye başladıkları, peygamberlerini 

                                                           
 Buradan .كُ لُّ مُطِيعٍ مَلِك ا أوَْ ذاَ سُلْطَانٍ، فَهُوَ داَئِن  لهَُ   ;وَمَنْ كَانَ فِي طَاعَةِ سُلْطانٍ فَهُوَ فِي دِينِه  ;وَكُلُّ مَنْ أطاعَ مَلِيك ا فَقَدْ داَنَ لهَُ  1505

hareketle denmiştir ki: داَنَ فلََُن  لِفلََُنٍ فَهُوَ يَدِينُ لهَُ دِين ا. Bkz. Ebû Ubeyde, Ma`mer b. el-Müsennâ, Mecâzü’l-

Kur’ân, thk. Mehmet Fuat Sezgin, c. 1, 2 c. (Kâhire: Mektebetü’l-Hâncî, 1381), s. 255; Taberî, 

Muhammed b. Cerîr, Câmi`u’l-Beyân `an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, thk. Dr. Abdullah b. Abdulmuhsin et-

Türkî, 1. bs., c. 11, 26 c. (Dâru Hicr, 1422/2001), s. 406; Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, s. 441; 

Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 197; Vâhidî, el-Vasît, s. 489; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 400. 
1506 Nitekim bir kimse bir dini benimseyip din olarak ona inandığı zaman, َفلََُن  يَدِينُ بِكَذا denilir. Bkz. 

Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 262; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 400.    
1507 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 340; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 351; Vâhidî, el-Vasît, s. 489; 

Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 262; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 25; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-

Muhît, s. 400; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 78. Elmalılı Muhammed Hamdi’nin bu hususla alakalı yaptığı 

açıklamalar, bu ve bundan önceki görüşü uzlaştırıcı mahiyettedir: “Allah katındaki din İslam’dır.” (Âl-

i İmrân 3/19) uyarınca Vâcibü’l-vücûd olan Allah katında din, İslam'dan ibarettir. Yani dinin hakiki 

manası, Allah'ın emirlerine teslimiyettir. Ceza, sorumluluk vesaire gibi dinin öbür anlamları hep bu 

manadan çıkarılmışlardır. Şu halde teslimiyet neye ait ise o din ve diyanet de ona ait olmuş olur. Bu da 

batıl veya haksız, isteyerek veya istemeyerek olabilir. Bundan dolayı birçok haksız dinler veya dindarlık 

anlayışları bulunabilir. O halde ‘Allah dini’ de Allah’a teslimiyettir. Bkz. Elmalılı, Hak Dini, s. 312.   



188 
 

öldürdükleri’ dir. Tevrat’ı zayi etmelerinin ardından ise, Allah, üzerlerine 

Buhtunnasr’ı yahut da  Amâlikalıları salmış (Tevrat’ı ezbere yahut 

yüzünden okumayı bilen kim varsa öldürülmüş, sağ kalanlar ise firar 

etmiş); ellerinden Tevrat’ı ve Tâbût’u almış; onları hastalıkla iptilâ etmiş; 

gönüllerinden ve zihinlerinden Tevrat’ı söküp atmıştır. Rivayetlerde, 

Üzeyir’e Tevrat’ın hıfzettirilmesi o daha çocukken; ilim tahsili için 

gezmekte olan ya da dağ başlarına ibadet etme amacıyla çıkan genç bir 

delikanlı iken; Tevrat’ın kendilerine unutturulmasından sonra Allah’ın 

dilediği kadar vaktin geçmesinin ardından, henüz ölmemişken; öldükten 

yüz yıl sonra, Allah tarafından diriltilmesinin akabinde vuku bulmuştur. 

Sonrasında, rivayetlerde gene ortaklaşa bir şekilde belirtildiğine göre, 

Üzeyir insanların yanına gelmiş, onlara Tevrat’ı ezberinden okumuş, 

yazmış ve yazdırmıştır. Bunun üzerine insanlar yahut da hassaten âlimler, 

Üzeyir’in Allah’ın dilemesiyle canlandırmış olduğu Tevrat ile, kendilerinin 

dağlarda gömdükleri ancak sonradan gün yüzüne çıkarmış oldukları 

Tevratları ya da Allah’ın onlara tekrardan lütfuyla bahşettiği Tâbût’un 

içindekileri karşılaştırmışlar ve onların tıpatıp aynı olduklarını müşahede 

etmişlerdir. Böyle bir şeyin ise ancak ‘Üzeyir’in Allah’ın oğlu olması’ ile 

gerçekleşebileceğini söylemişlerdir. Yapılan nakillerde fark edilen bir 

başka husus da, Üzeyir’in ehl-i Kitâb âlimlerinden olduğudur.1508  

… Bu kavli Yahudilerin hepsinin; onların seleflerinden bir taifenin; Hz. 

Peygamber (sav.) zamanında yaşayan, ahbârdan Finhâs/Fenhâs adlı tek bir 

kişinin yahut da gene ahbârdan Sellâm b. Mişkem, Numân b. Evfâ, Şâs b. 

Kays ve Malik b. Sayf’ın söylediği aktarılmıştır.1509  

- Hristiyanlar da Mesih hakkında, babasız dünyaya gelmesinden yahut da 

Allah’ın izniyle ve yardımıyla göstermiş olduğu mucizelerden ötürü, onun 

                                                           
1508 Daha ayrıntılı bir okuma için bkz. Ferrâ, Yahyâ b. Ziyâd, Me`âni’l-Kur’ân, thk. Ahmed Yûsuf en-

Necâtî – Muhammed Ali en-Neccâr – Abdülfettâh İsmâîl eş-Şelebî, 1. bs., c. 1, 3 c. (Mısır: Dâru’l-

Mısriyye li’t-Te’lîf ve’t-Terceme), s. 432; Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 409-411; Mâverdî, en-Nüket ve’l-

`Uyûn, s. 352; Vâhidî, el-Vasît, s. 489; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 263; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-

Gayb, s. 28; Nâsırüddîn el-Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, thk. Muhammed Abdurrahman 

el-Maraşlî, 1. bs., c. 3, 5 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 1418), s. 78; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-

Muhît, s. 402; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 171-172; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 80-81; Elmalılı, Hak 

Dini, s. 316. 
1509 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 408-409; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 352; Zemahşerî, el-Keşşâf, 

s. 263; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 28; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 402; Âlûsî, Rûhu’l-

Me`ânî, s. 81; Elmalılı, Hak Dini, s. 316. 



189 
 

Allah’ın oğlu olduğunu dile getirmişlerdir.1510 Bunların dışında, Vâhidî’nin 

aktarmış olduğu, Hristiyanlarla olan mücadelesinde onların oyuna 

getirmek amacıyla kendisini kiliseye kapatıp İncil öğrenen Yahudi 

Pavlos’un sapkın fikirlerini etrafa nasıl yaydığıyla alakalı rivayet,1511 bu 

söylemin sebeplerinden biri olarak addedilse de, Âlûsî’nin nazarında bu 

çok da sahih değildir1512.  

 

Allah, ehl-i Kitâb’ın dillendirdiği bu tarz kavillerinin temelinde hiçbir aklî delilin var 

olmadığını buyurmaktadır. Burhan ile desteklenmemiş, dahilinde tek bir mana bile 

barındırmayan, herhangi bir anlama delalet etmeyen bu söylemlerin kalpte bir etkisinin 

olması söz konusu bile değildir.1513 Hakikat-i hal, şirk, küfür, Allah hakkında yalan ve 

iftira bağlamındaki bu söylemler, yakınlarda zuhur etmiş değildi, eskilere 

dayanıyordu. Nitekim Allah, onların bu kavillerinin, daha önceden inkar etmiş 

olanların kavillerine benzediğini buyurmuştur: Yahudi ve Hristiyanların kavilleri ya 

seleflerinin1514 yahut da müşriklerin1515 (“Melekler; Lât, Menât, Uzza Allah’ın 

kızlarıdır.”1516 şeklindeki) kavillerine; Hristiyanların Mesih ile ilgili kavli, Yahudilerin 

Üzeyir hakkındaki kavline benzemiştir.1517   

 

                                                           
1510 Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 353; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 78; Âlûsî, 

Rûhu’l-Me`ânî, s. 82. 
1511 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 28-29. 
1512 Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 82. 
1513 Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, s. 443; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 357; Nehhâs, Me`âni’l-

Kur’ân, s. 200; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 353; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 264; Fahreddîn er-Râzî, 

Mefâtîhu’l-Gayb, s. 29-30; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 403; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 82; Elmalılı, 

Hak Dini, s. 316.  ْۚذٰلِكَ قَوْلهُُمْ باِفَْوَاهِهِم ibaresiyle alakalı olarak yapılan diğer açıklamalar şu şekildedir:  

… ‘Kavil’ kelimesi ile ‘görüş, mezhep’ anlamı kastedilmektedir. Nitekim ‘Ebû Hanîfe’nin kavli’ 

dendiğinde, onun ve görüşlerini kabul edenlerin mezhebi kastedilir. Ayette adeta “Onların sadece 

ağızları ile ifade ettikleri fakat kalben inanmadıkları görüşleri, dinleri budur; çünkü bunun delili yoktur, 

[asılsız olduğu konusunda] hiçbir şüphe içermediği için kalplere tesir etmez.” denilmiştir. Bkz. 

Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 264. 

… Bundan maksat, onların halkı bu inanca davet etmeleridir. Bundan dolayı bu söz onların ağızlarına 

iyi yerleşir. Onların, halkı kendi inançlarına davet etmede ileri gitmiş olmalarıdır. Bkz. Fahreddîn er-

Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 30. 
1514 İbn Kuteybe ed-Dîneverî, Garîbu’l-Kur’ân, thk. Ahmed Sakr (Mısır: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1398/1978), s. 184.  
1515 Elmalılı, Hak Dini, s. 317. 
1516 Nahl 16/57:  َالْبَناَتِ سُبْحَانَهٍُۙ وَلَهُمْ مَا يَشْتهَُون ِ  .Yine onlar -hâşâ- “Kızlar Allah’ındır” diyorlar :وَيَجْعلَوُنَ لِِلّه

Akıllarınca beğendikleri de kendilerinin oluyor! 

Necm 53/19-20:   َىٍۙ ﴿افََرَايَْتمُُ الل ﴾٢٠﴾ وَمَنٰوةَ الث الِثةََ الْخُْرٰى ﴿١٩تَ وَالْعُزه : Gördünüz değil mi (âciz durumdaki) Lât’ı, 

Uzza’yı ve üçüncüsü olan diğerini, Menât’ı? 
1517 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 413-414; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 353; Vâhidî, el-Vasît, s. 490; 

Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 264; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 30; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve 

Esrârü’t-Te’vîl, s. 78; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 403; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 83. 



190 
 

Ehl-i Kitâb’ın, önceki ayetlerde geçen, Allah’a karşı işlemiş oldukları küfürlerine 

ziyade babında, Tevbe 9/31.ayette, ‘ahbârı ve ruhbânı rab edindikleri’ 

buyurulmaktadır. Müfessirlerin ‘ahbâr’ ve ‘ruhbân’ kelimeleri ile alakalı yaptığı 

açıklamalar şöyledir:  

 الْحَْبَارُ  -
1518 

… Fukahâ, ulemâ. Zımmî olsun Müslüman olsun, o kimse âlim ise ona 

ahbâr denilirdi. Bunun delili olarak, Abdullah b. Abbâs’a ‘hibr’ denilmesi 

örnek verilebilir. Hangi kökten müştâk olduğu konusunda iki görüş vardır:  

‘Güzelleştirme, tezyin etme’ manasına gelen   تحَْبِير kelimesinden müştâktır. 

Âlim, yaptığı açıklamalarla manayı güzelleştirir. 

Bazı âlimlerin indinde ise, ‘mürekkep’ anlamındaki   حِبْر kelimesinden 

müştâktır. Âlim, mürekkebin konulduğu şey, yani hokka, ile 

isimlendirilmiştir. Nitekim bu kimse, eserlerini mürekkep ile yazmıştır. 

… Örfte, Hz. Harun’un çocuklarından itibaren Yahudi ulemâsı.  

… Yahudilerin ehl-i manastırı.  

… Kurrâ.  

 الرُهْبَانُ  -
1519 

… Âbid ve zâhit kullar. Müfredi  َاهِب  ر  dür.  ُرَهْبَة  ِ اللّٰ   den, yani ‘Allah 

korkusu’ndan müştâktır. Kesret-i istimalden dolayı bu manayı karşılamak 

için kullanılır hale gelmiştir. Kalbine yerleşmiş olan bu korkunun izi, 

yüzünde ve kıyafetinde de görülmektedir.  

… Örfte, dünyadan elini eteğini çekmiş, inzivaya çekilmiş, manastırda 

yaşayarak yaratılmışlarla aradaki bağını kesmiş Hristiyan ulemâsı.  

Allah’ın buyruklarını yerine getiren, O’nun dininin hükümlerini anlayan ve anlatan bir 

konumda olması gereken ahbâr ve ruhbân takımını, adeta dinde Allah gibi hükümler 

veren ve kurallar koyan varlık konumuna yükselttiler, Allah’ın emirlerine ters düşüp 

düşmediğini dikkate almaksızın onlara mutlak bir şekilde tabi oldular. Buradaki ahbâr 

ve ruhbâna olan itaat ve teslimiyet, Allah rızası için değil, bilakis O’na ve O’nun 

emirlerine rağmen bir ittibâdır. Nitekim, Adî b. Hâtim’den (r.anh) aktarılan 

                                                           
1518 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb/Tefsîru’l-Kebîr, 3. bs., c. 12, 32 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-

Türâsi'l-Arabî, 1420), s. 366; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb/Tefsîru’l-Kebîr, 3. bs., c. 16, 32 c. 

(Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 1420), s. 30-31; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 84.  
1519 Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 354; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 30-31; Ebû Hayyân, 

el-Bahru’l-Muhît, s. 405; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 84.  



191 
 

rivayette,1520 Hz. Peygamber’in (sav.) bu hususla ilgili yaptığı açıklamadan yola 

çıkarak varılan netice, ‘ahbâr ve ruhbânın, Allah’ın haram kıldığını helal kıldıkları, 

helal kıldığını da haram kıldıkları ve her iki vaziyette de insanların onlara kayıtsız 

şartsız bir şekilde tabi oldukları’dır. İcmâ ile sabittir ki, Allah’ın haram kıldığını helal 

kılmak küfürdür. Hakkı batıl, batılı hak yapmaya çalışan bu ahbâr ve ruhbân takımı, 

hakikatte ilmi haysiyetten mahrum birer tağutturlar. Onlar insanlara kendilerine secde 

etmelerini, tapınmalarını emretmiyorlardı ancak Allah’a isyan etmeyi, O’nun 

emrinden çıkmayı, O’na karşı günah işlemeyi emrediyorlardı ve insanlar da buna itaat 

ediyorlardı. Bu sebepten ötürü Allah, bunu, rab edinme olarak isimlendirdi.1521 Ahbâr 

ve ruhbânı rab edinme olayı temsilî olsa da, Mesih’i rab edinme kısmı hakikat idi. 

Onlar artık müşriklere benzemekle kalmıyorlar, bilfiil Allah'a şirk koşuyorlardı. 

Çünkü onlar, Mesih için ‘Allah’ın oğlu’ demekteydiler. Allah, ilah olduğuna göre, 

ilahın oğlu da mantıken ilah olmaktaydı.1522 Buna karşın, ayette Mesih’in özellikle 

zikredilmesi, Yahudilerin Üzeyir’i rab edinmediklerini göstermektedir.1523   

 

                                                           
1520 Adî b. Hâtim’den (r.anh) aktarılan rivayette kendisi şöyle demiştir: Boynumda altından bir haç 

olduğu üzere Hz. Peygamber’in (sav.) yanına vardım. Hz. Peygamber (sav.) “Ey Adî! Boynundan şu 

putu çıkar at!” buyurunca dediğini yaptım, boynumdan haçı çıkarıp attım ve Hz. Peygamber (sav.) 

‘Berâe Sûresi’ni okurken yanına tekrardan vardım. O esnada “ ِ مِ ارَْباَبا   اِت خَذَُٓوا احَْباَرَهُمْ وَرُهْباَنَهُمْ  نْ دوُنِ اللّٰه ” (Tevbe 

9/31) ayetini tilavet etti. Dedim ki: “Ey Allah’ın Resûlü (sav.)! Biz onlara tapmıyorduk ki.” Hz. 

Peygamber (sav.) şöyle buyurdu: “Allah’ın helal kıldığını sizlere haram kılınca, sizler de o şeyi haram 

kabul etmediniz mi? Allah’ın haram kıldığını sizlere helal kılınca sizler o şeyi helal kabul etmediniz 

mi?” Buna “Evet.” diye cevap verdim. “İşte o, onların ibadetidir, tapınmasıdır.” buyurdu Hz. Peygamber 

(sav.). Bkz. Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 417-418; Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 202; Vâhidî, el-Vasît, s. 

491; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 264; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 31; Süyûtî, ed-Dürrü’l-

Mensûr, s. 174; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 84; Elmalılı, Hak Dini, s. 317-318.  
1521 Ferrâ, Me`âni’l-Kur’ân, s. 433; İbn Kuteybe, Garîbu’l-Kur’ân, s. 184; Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 

417, 419-420; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 358-359; Vâhidî, el-Vasît, s. 491; Zemahşerî, el-Keşşâf, 

s. 264; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 31; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 404; Âlûsî, Rûhu’l-

Me`ânî, s. 84; Elmalılı, Hak Dini, s. 317-318. 

Bu hususta yapılan diğer açıklamalar şöyledir:  

… Denildi ki: Allah’a secde ettikleri gibi onlara secde ediyorlardı. Ancak, secde Allah dışında hiç kimse 

ve hiçbir şey için olmaz. Bundan ötürü onlara bu vasıf mecazen verilmiştir.  

… Denildi ki: Allah, insanların, hulûl ideasına ve Allah’ın onlarda tecelli ettiğine inandıklarını 

biliyordu. İnsanlar, Allah’ın onlara hulûl ettiğine ve onlarda tecelli ettiklerine inanarak onlara secde 

ediyorlardı. Böylece onlar hakikaten de onları rab edinmiş oluyorlardı. Bkz. Fahreddîn er-Râzî, 

Mefâtîhu’l-Gayb, s. 31; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 404.  

Ancak Âlûsî, Hz. Peygamber’den (sav.) gelen rivayetten sonra, buradaki rab edinmenin hakiki manada 

bir rab edinme, yani onlara secde etme olduğunu söylemenin doğru olmadığını belirtmiştir. Bkz. Âlûsî, 

Rûhu’l-Me`ânî, s. 84. 
1522 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 359; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 265; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 84; 

Elmalılı, Hak Dini, s. 320. 
1523 Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 84. 



192 
 

Hal böyle iken, Allah, bahsi geçen ‘rab edinme’ eyleminin hem fâ`illerinin hem de 

mef`ûllerinin, aklî ve naklî1524 delillere binaen, yalnızca O’na ibadet ve itaat etmekle 

ve O’nu birlemekle emrolunduklarını buyurarak herkesi olması gereken konumuna 

geri koymuş, onlara hadlerini bildirmiştir.1525 Ahbârı ve ruhbânı rab edinen ehl-i 

Kitâb’ın uygun olmayan vasıflarının beyan edildiği bu ayetten, âlim tabakasının ne 

halde olduğu ile alakalı ufak ipuçları bulunmakla beraber, Tevbe 9/34.ayetin 

başlangıcında, insanları yoldan çıkaran, mal ve makam düşkünü bu ahbâr ve ruhbân 

takımının kötü halleri hakkında daha tafsilatlı bilgilere ulaşılmaktadır.  

 

Ayette zemmedilen iki haslet mevcuttur: Malı haksız yollarla yeme1526 ve birik(tiril)en 

malı1527 Allah yolunda sarf etmeme.  

- Ahbâr ve ruhbân, insanların mallarını, Allah’ın kitabını tahrîf ve tebdîl 

ederek yiyorlardı.1528 Çünkü onlar, eğer Müslüman olurlarsa, bu malın, 

mülkün ve menfaatlerin ellerinden gitmesinden korkuyorlardı. Böylece bir 

                                                           
1524 Bu husus onlara, Tevrat ve İncil’de, peygamberlerinin; Kur’ân’da, Hz. Peygamber’in (sav.); 

indirilen kitapların hepsinde, peygamberlerin tamamının diliyle emredilmiştir. Bkz. Ebû Hayyân, el-

Bahru’l-Muhît, s. 405.  
1525 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 421; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 359; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 265; 

Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 405; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 84-85; Elmalılı, Hak Dini, s. 320. 
1526 Ayette geçen ‘ ُالْخْذ’ işlemi ‘ ُالْكْل’ ile tabir edilmiştir çünkü  

… bu alınan bu mallar, insanların yediklerinin sekizde biriydi. Yenilen şeylerin sekizde birine  ُالْكْل ismi 

verilmiştir. Bkz. Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 357.  

 .anlamında kullanılmıştır الْخْذُ  ,ifadesi, isti‘âre olarak الْكْلُ  …

… yiyecekler para ile satın alındığından dolayı mal, yemenin sebebi konumundadır. (Mecâz-ı mürsel) 

Bkz. Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 266; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 86.  

… mal biriktirmenin en büyük gayesi onu yemektir. Buradan da, en büyük maksatlarının ne olduğu 

ortaya çıkmaktadır.  

… nasıl ki kişi bir şey yerken, o şeyi yanına çeker de başkalarının ona uzanmasına mani olur, aynı 

şekilde mal biriktiren kimse de, o malları sıkıca yanında tutar da kimsenin onlara dokunmasına izin 

vermez. Bkz. Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 34; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 86.  
 .kelimesinin lügatte aslı, ‘biriktirmek, bir araya getirmek’ tir. Altın veya gümüşe mahsus değildir كَنْز   1527

Ancak kesret-i istimalden ötürü, zamanla, toprağın altında gömülü olan altın ve gümüşü ifade etmek 

için kullanılmaya başlanmıştır.   كَنْز ün gömülü olması şart değildir, bilakis ‘mutlak manada bir araya 

getirilmesi, biriktirilmesi ve korunması’ yeterlidir.   كَنْز kelimesinin ıstılâhî manasıyla ilgili olarak, 

âlimlerin yaptığı açıklamalar şöyledir:   

… Zekatının verilmesi vacip olan ancak zekatı eda edilmemiş malın tamamı. İbn Ömer (r.anh) dedi ki: 

“Zekatını vermiş olduğun her mal, yerin altında gömülü olsa dahi,   كَنْز değildir (Bu mal çok olsa da 

biriktirmek haram değil). Kur’ân’da geçen, zekatını vermen gereken ancak bunu eda etmediğin her bir 

mal, yerin altında gömülü olmasa dahi   كَنْز dür.” 

… Dört bin dinarın üzerinde olan her mal   كَنْز dür. Zekatı eda edilmiş olsun veya olmasın. Hz. Ali (r.anh) 

dedi ki: “Dört bin dinarın altında olan nafakadır, üstünde olan ise   كَنْز dür.”  

… Kişinin, malından ihtiyaç duyduğundan geriye kalan, artan ne varsa onun hepsidir. Bkz. Taberî, 

Câmi`u’l-Beyân, s. 425-427; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 357-358; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-

Gayb, s. 35-36; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 409, 411.  
1528 Âl-i İmrân 3/78:  وَمَا ِ نَ الَْسِنتَهَُمْ باِلْكِتاَبِ لِتحَْسَبوُهُ مِنَ الْ كِتاَبِ  وَمَا هُوَ مِنَ الْكِتاَبِۚ وَيَقوُلوُنَ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللّٰه وَانِ  مِنْهُمْ لَفَرٖيقا  يلَْوُ۫

ِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ  ِۚ وَيَقُولوُنَ عَلَى اللّٰه  Onlardan (Kitap ehlinden) bir grup var ki, Kitâb’dan olmadığı :هُوَ مِنْ عِنْدِ اللّٰه

halde Kitâb’dan sanasınız diye (okudukları) Kitap'tanmış gibi dillerini eğip bükerler ve, "Bu, Allah 

katındandır" derler. Halbuki o, Allah katından değildir. Bile bile Allah'a karşı yalan söylerler. 



193 
 

önceki ayette geçtiği üzere, insanların mallarını kendilerinin 

yapmalarından ve o kişileri kendilerine kul etmelerinden ötürü bunlara 

‘rab’ denilmesi caiz olmaktadır.1529 Avam tabakasının mallarını bâtıl 

gerekçelerle yemeleri ise şu yollarla oluyordu: 

Kendilerine ittibâ edenlerden kilise adına vergi talebinde bulunuyorlar, 

bunun dışındaki şeylerde nafaka vermenin şeriattan olduğunu ve bunun 

kişiyi Allah’a yaklaştırdığı vehmini veriyorlar, hüküm verirken rüşvet alıp 

bunun karşılığında şeriatta birtakım gevşetmeler ve hafifletmeler 

yapıyorlar, insanların dinlerini korumayı üstlendiklerini ve bu görevi 

yerine getirmek için güçlenmeleri gerektiği ki bunun da ancak âlim 

tabakasının zengin olmasıyla olacağı konusunda onları aldatıyorlardı.1530   

Hem rüşvet almakla avam tabakasını haktan menediyorlardı hem de kendi 

dinlerine mensup kişilerin gönlüne şüphe sokarak İslam’a girmesine mani 

oluyorlardı.1531  

- Biriken malı Allah yolunda harcamama eyleminin fâ`ilinin kimse râci 

olduğu hususunda üç görüş beyan edilmiştir: 

… Ahbârdan ve ruhbândan çoğunluk. Çünkü ayetin başında onların, 

insanların mallarını haksız yollarla yemedeki hırslarından bahsedildi.  

Ayetin bu kısmından da, kendi mallarının zekatını vermekten kaçındıkları 

ve son derece cimri oldukları anlaşılmaktadır.  

… Müslümanlar. Çünkü ayetin devamında  ٍِۙ   .geçmektedir وَلَ ينُْفِقوُنَهَا فٖي سَبٖيلِ اللّٰه

Allah, ahbâr ve ruhbân takımının mal ve makam edinmedeki hırslarından 

ve bunlara elde etmek için başvurdukları yollarsan bahsederek, 

Müslümanları, mallarının zekatını vermeleri için teşvik etmiş ve bunun 

zıddını yapmaları halinde akıbetlerinin nice olacağı şeklindeki tehdit 

içerikli uyarısını yapmıştır.  

… Bazı muhakkikler, umuma hamletmeyi tercih ettiler. Bunun içerisine en 

başta ahbâr ve ruhbân girmektedir.1532 

                                                           
1529 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 361-362; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 34-35.  
1530 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 424; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 357; Fahreddîn er-Râzî, 

Mefâtîhu’l-Gayb, s. 34; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 410-411; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 86-87; 

Elmalılı, Hak Dini, s. 324.  
1531 Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 357; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 34-35.  
1532 Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 204; Vâhidî, el-Vasît, s. 492; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 266; Fahreddîn 

er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 35; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 79; Ebû Hayyân, el-

Bahru’l-Muhît, s. 411; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 87; Elmalılı, Hak Dini, s. 325. 



194 
 

 Değerlendirme 

Birinci Aşama:  

Toplu bir şekilde incelemiş olduğumuz ayetlerin her biri, dikkatleri kendinden 

sonrakine çekmekte; öncekini ise tasdîk, tefsîr ve tafsîl etmektedir. Nitekim, sûrenin 

‘Müslüman hakimiyetinin ilanı’ başlığı altında, evvela ehl-i Kitâb’a tatbik edilmesi 

gereken muamelenin keyfiyeti ve savaş hukuku kapsamına giren belli başlı mevzular 

izah edilmekte; bunun müsebbibi mahiyetinde, ehl-i Kitâb’ın genelinin (halk ve âlim 

tabakası ayrımı yapmaksızın) iman noktasında taşımış/taşımakta olduğu şirk ve inkar 

kokan vasıfları gözler önüne serilmekte (Tevbe 9/29); bunların akabinde, inanç 

noktasında yaşanan mezkur problemin kökenine inilmekte; ehl-i Kitâb’dan olan 

Yahudi ve Hristiyanların genelinin (gene halk ve âlim tabakası ayrımı yapmaksızın), 

artık kalplerinde olup biteni dışa vurduğu, aklî ve naklî hiçbir delile dayanmadan ettiği 

kaviller izhar edilmektedir (Tevbe 9/30). Bahsolunan kavil nevilerinin benzeşmesi ve 

intikal edilmesi, bunda insan parmağının olduğunun ve hak dinin beşer tarafından 

tahrîf ve tebdîl edildiğinin müş`îridir. Bu ise, halk tabakasının idrak derecesinin 

noksan olduğunu ve âlim-âbid zümrenin hakikati açığa vurmadıklarını/vurmayı 

dilemediklerini göstermektedir. İlkinden, âlim-âbid zümreye kayıtsız şartsız tabi olan, 

onları adeta rab edinen bir topluluk; ikincisinden de, sahip oldukları ilme ve bunun 

menşei olan hak din ile şeriata muhalif tavırda bulunan bir topluluk olmak üzere, iki 

ayrı cemiyet tasavvuru ortaya çıkmaktadır. Tam bu noktada, Üzeyir’e Allah’ın oğlu 

denmesinin sebebi bağlamında aktarılan rivayetlerde geçmekte olan halk tabakası ve 

âlim zümrenin tutumlarını hatırlamakta fayda olacaktır. Bir sonraki ayette artık ahbârı, 

ruhbânı ve Hz. İsa’yı rab edinen halk tabakasına odaklanılmaktadır (Tevbe 9/31). 

Mamafih, bahsi geçen rab edinmeyi reddetmeyen, bilakis bu vaziyetten hoşnut olan 

âlim-âbid zümreye dair malumatın elde edinilmesi de gene buradan hareketle mümkün 

olmaktadır. Bu ayetin, ilk ayette zikrolunan Allah’a iman; Allah ve resûlünün haram 

kıldığını haram addetmeme; hak dine tabi olmama bahisleri ile doğrudan, ahirete iman 

meselesi ile ise dolaylı olarak alakası bulunmaktadır. Ayet grubunun nihayetinde, mal 

ve makam düşkünü olan ahbâr ve ruhbân kesiminin cebine giren malın Allah’ın 

rızasına uygun olmayan surette elde edildiği ve harcanıldığı beyan edilmektedir 

(Tevbe 9/34). Bunun ise, rab edinme mevzusu ile doğrudan ilgisi vardır. Tüm bu menfî 

vasıflara rağmen, ahbâr ve ruhbân zümresinin halk tabakasını hak yoldan 

saptırabilmesi -ister va`d ister va`îd vasıtasıyla olsun- ikna ve (bununla ilintili olarak) 

kelamı güzelleştirme kabiliyetlerinin ne derece kamil olduğunun göstergesidir. Öyle 



195 
 

ki bu zümre, hem muasırlarınca hem de haleflerince körü körüne takip ve taklit 

edilmiştir. Velhasıl, bu iki hakikate istinaden, ahbâr tabirinin muhtevasında ziyadelik 

orta manasının var olduğu ortaya çıkmaktadır.  

 

İkinci Aşama:  

Bir önceki aşamada, ahbâr tabirinin ziyadelik ortak manasını ihtiva ettiği istidlâl 

edilmiştir. Peki, ayetin tefsirinin daha en başında bu amil de göz önünde tutulursa, 

sürece ve neticeye bir tesiri olur mu?  

 

Şayet ahbâr tabiri -ortak manayı itibara alarak, ancak siyaktan bağımsız olarak- 

münferiden değerlendirilirse, mevzubahis edilen bu kişinin, ziyadesiyle ilim 

kesbettiği; kendisine mal etmiş olduğu bu ilmi, ardında -hem hakiki hem de mecazi 

anlamda- fazlasıyla eser bırakarak aktardığı; böylelikle çağdaşlarını ve kendisinden 

sonra gelen birçoklarını etkisi altına aldığı aşikar olmaktadır. Lakin, bu noktainazardan 

bakıldığında, sözü edilen etkinin müspet mi yoksa menfî mi olduğu 

anlaşılamamaktadır. Ele almış olduğumuz (Tevbe 9/31.) ayette de ahbâr, iman 

noktasında muayyen sorunlar yaşayan ehl-i Kitâb genellemesinin dahilinde olmakla 

beraber, sanki rab edinme eyleminde bir rolü yokmuş gibi pasif bir konumdadır. Ne 

var ki, ortak manayı hesaba katınca, bahsolunan eyleme kendilerinin de iştirak ettiği 

idrak edilmektedir. Zira bu zümre, muhatabını kolayca etkisi altına alabilecek kadar 

güzel kelam eden kimselerden vücut bulmaktadır. Nitekim halk tabakasının bizatihi 

kendisi, ahbârı rab edindiğinin farkında dahi değildir. Buna, Adiy b. Hatim aracılığıyla 

aktarılan rivayette şahit olmaktayız. Demek ki, âlim zümresi o derece ustalıkla kelam 

etmekte ve halkı etkisi altına almakta; halk tabakası da o derece düşünüp taşınmadan 

ittibâ etmekte idi.  

 

4.1.3.2. Rûm 30/15:  َالِحَاتِ فَهُمْ فٖي رَوْضَةٍ يحُْبرَُون ا الَّذٖينَ اٰمَنوُا وَعَمِلوُا الصَّ  فاَمََّ

 

Rûm Sûresi’nin genel karakteristiğinden, daha önce 41.ayet ele alınırken gereken 

miktarda bahsedildiği için burada tekrara düşülmeyecektir. Bununla beraber, ele 

alınmakta olan ayetin siyakına açıklık getirmek adına ufak bir girizgah yapmakta da 

fayda vardır.  

 



196 
 

Sûreye, Fârisilere mağlup olan Bizanslıların, birkaç yıl içerisinde onlara galip 

geleceğini müjdeleyen gaybî içerikli ibarelerle giriş yapılmıştır. Nitekim öyle de 

olmuştur. Bu tarihî vaka, Kur’ân’ın doğrudan ve dolaylı bütün muhataplarına ‘ilahî 

iradenin mevcudiyeti’ni gösteren bir hüccet mahiyetindedir. Allah’ın vuku bulmuş, 

bulmakta ve bulacak olan her şeyden haberdar olmasına karşın, insanların ekseriyeti 

dünya hayatının yalnızca zahirine vakıf olmalarına ilaveten, ahiret hayatından da 

tamamen gafildirler. Halbuki, Allah’ın yaratmış olduğu göklere, yere ve ikisinin 

arasında bulunanlara dikkatli bir şekilde nazar eden bir kimsenin, bir yaratıcının var 

olduğunu ve mahlukatın boş yere yaratılmadığını idrak etmesi kaçınılmazdır. 

Yaratılışla alakalı diğer bir hakikat de, bir sonunun olmasıdır. Nitekim bedenen güçlü 

kuvvetli, malî açıdan epey zengin, kendilerine oldukça sağlam yapılar imar etmiş olan 

geçmiş ümmetlerden nicesi, Allah onları kıyamet gününde tekrardan diriltene dek 

toprağın altında kalmaya devam edeceklerdir. Yaratılış, Yaratıcı, dünya hayatının son 

bulması ve diriliş ile ilgili bu hakikatleri inkar edenler ve yalanlayanlar, kıyamet günü 

ümitlerini iyiden iyiye kesmiş bir şekilde suskun kalacaklardır. (Rûm 30/1-13) Bunu 

müteakip ayetlerde Allah, ‘kıyamet gününde insanların birbirlerinden ayrılacaklarını, 

müminler ile kafirlerin vasıflarını ve bunların akıbetlerinin ne olduğu’nu bildirerek, o 

günde gerçekleşecek bir diğer hususu daha beyan etmiştir. (Rûm 30/14-16) 

İncelememizin konusu olan (Rûm 30/15.) ayet, daha iyi anlaşılabilmesi adına, burada 

olduğu gibi kendisinden bir önceki ve sonraki ayetlerle1533 beraber 

değerlendirilecektir.  

 

Allah, kıyamet gününü  ِيَ وْ مُ  الجَ مْ ع 
1534 ve  ِيَ وْ مُ  الِ فْ تِ راق 

1535 şekillerinde tasvir etmiştir. 

Evvelâ, dünya hayatındayken bir arada olan insanlar gene hep birlikte diriltilecekler 

ve haşrolunacaklar, akabinde ise bir araya gelmenin ebediyen mevzubahis olmayacağı 

şekilde birbirlerinden ayrılacaklardır.1536 Buradaki firâk, ahvâl (kulların dünya 

                                                           
1533 Rûm 30/14-16:  ﴾الِحَاتِ فَهُمْ فٖي رَوْضَةٍ يُحْبَرُونَ ﴿١٥ ا ال ذٖينَ اٰمَنوُا وَ عَمِلوُا الص  قوُنَ ﴿١٤﴾ فاَمَ  اعَةُ يَوْمَئِذٍ يتَفََر  وَيَوْمَ تقَوُمُ الس 

ئِكَ فِي الْعَذاَبِ 
لَٰٓ خِرَةِ فاَوُُ۬ ا ال ذٖينَ كَفَرُوا وَكَذ بوُا باِٰياَتنِاَ وَلِقََٓائِ الْٰ ﴾١٦مُحْضَِرُونَ ﴿ وَامَ  : Yine kıyamet koptuğunda, işte o gün 

insanlar birbirinden ayrılacaklar. (14) İman edip dünya ve ahirete yararlı işler yapanlar güzel bir bahçede 

(cennette) ağırlanırlar. (15) İnkâr edenlere, ayetlerimizi ve ahiret buluşmasını yalan sayanlara gelince, 

onlar da azabın içine bırakılırlar. (16)  
1534 Teğâbün 64/9:  َُِؕيَوْمَ يَجْمَعكُمُْ لِيَوْمِ الْجَمْعِ ذٰلِكَ يَوْمُ الت غاَبن: Toplanma günü için sizi bir araya getireceği zaman; 

işte o, kayıp ve kazancın (kime ait olduğunun) ortaya çıkacağı zamandır. 
1535 Rûm 30/14:  َقُ ون  وَيَوْمَ تقَوُمُ الس اعَةُ يَوْمَئِذٍ يتَفََر 
1536 Şûrâ 42/7:  لِتنُْذِرَ امُ  الْقرُٰى وَمَنْ حَوْلَ هَا وَتنُْذِرَ يَوْمَ الْجَمْعِ لَ رَيْبَ فٖيهَِؕ فَرٖيق  فِي الْجَن ةِ وَفَ رٖيق  فِي ًّ وَكَذٰلِكَ اوَْحَيْنََٓا اِليَْكَ قرُْاٰنا  عَرَبيِا

 İşte sana, Ümmülkurâ (Mekke) ve çevresindekileri uyarman ve hakkında asla şüphe bulunmayan :الس عٖير

toplanma gününün dehşetini haber vermen için böyle Arapça bir Kur’an indirdik. Onların bir kısmı 

cennette, bir kısmı da cehennemde olacaktır. 



197 
 

hayatındayken yaptıklarının karşılığı, sevap ve azab; Müslüman ve kafir olmaları)1537 

ve mahâl (cennet ve cehennem, yani akıbetleri) kabilindendir.1538 Buna, hem önceki 

(Rûm 30/11.) ayette1539 ‘yaratılmışların umumu’nun zikredilmesi hem de sonraki 

(Rûm 30/15-16.) ayetlerde bu firkatin tafsilatlı bir şekilde açıklanması delalet 

etmektedir.1540 Allah ve Resûlü’ne inanan, Allah’ın emirlerini yerine getiren ve O’nun 

nehyettiği şeylerden uzak duran ehl-i iman, 1541 رَوْضَ ة içerisine buyur edilecektir. 

Akabinde zikredilen  َيُحْبَرُون ibaresinin ne manaya geldiği ile alakalı yapılan 

açıklamalar, farklı olmakla birlikte birbirlerine taban tabana zıt da değillerdir:  

 

- Razı, hoşnut ve memnun edilirler, sevindirilirler, feraha erdirilirler. 

Mutluluktan yüzleri parıldar, o mutluluğun izleri yüzlerinde zuhur eder. 

Üstelik bununla alakalı Arap meselleri de vardır:  َامْتلَََتَْ بيُوُتهُُمْ حَبْرَة  فهَُمْ ينَْتظَِرُون

  1542.كلُّ حَبْرَةٍ تتَبْعَهُُا\تعَْقِبهَُا عَبْرَة   ve الْعبَْرَةَ 

                                                           
1537 Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, thk. Abdulcelîl Abduh Şelebî, 1. bs., c. 4, 5 c. (Beyrut: Âlemül-

Kütüb, 1408/1988), s. 180; Zemahşerî, el-Keşşâf `an Hakâ’iki Ğavâmizi’t-Tenzîl, 3. bs., c. 3, 4 c. 

(Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1407), s. 471; Nâsırüddîn el-Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-

Te’vîl, thk. Muhammed Abdurrahman el-Maraşlî, 1. bs., c. 4, 5 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 

1418), s. 203; Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, thk. Sıdkî Muhammed Cemîl, c. 8, 

10 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1420), s. 379. 
1538 Taberî, Muhammed b. Cerîr, Câmi`u’l-Beyân `an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, thk. Dr. Abdullah b. 

Abdulmuhsin et-Türkî, 1. bs., c. 18, 26 c. (Dâru Hicr, 1422/2001), s. 469-470; Mâverdî, Tefsîru’l-

Mâverdî/en-Nüket ve’l-`Uyûn, thk. Seyyîd b. Abdülmaksûd b. Abdürrahîm. c. 4, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye), s. 302; Vâhidî, el-Vasît fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-Mecîd, thk. Şeyh Âdil Ahmed 

Abdülmevcûd-Şeyh Alî Muhammed Muavvid-Dr. Ahmed Muhammed-Dr. Ahmed Abdülğanî el-

Cemel-Dr. Abdurrahman `Uveys, 1. bs., c. 3, 4 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1994), s. 430; 

Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb/Tefsîru’l-Kebîr, 3. bs., c. 25, 32 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-

Arabî, 1420), s. 85; Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd, Rûhu’l-Me`ânî fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-`Azîm ve’s-

Seb`i’l-Mesânî, c. 21, 30 c. (İdâretü’t-Tıbâati’l-Münîriyye), s. 26. 
1539 Rûm 30/11:  َيبَْدؤَُا الْخَلْقَ ثمُ  يُعٖيدهُُ ثمُ  الَِيْهِ ترُْجَعوُن ُ  .Allah, varlığı ilkin yaratır, sonra bunu tekrar eder :اَللّٰه

Sonunda da O’na döndürüleceksiniz. 
1540 … Yahut da, o günde vaki bulacak olan firâk, dünya hayatındayken birlikte olan âbid ve ma`bûd 

için söz konusudur. Bu iki grup, hesabın akabinde tekrardan birlikte cehenneme atılacaktır. Bkz. 

Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî/Te’vîlâtu Ehli’s-Sünne, thk. Mecdî Bâsellûm, 1. bs., c. 8, 10 c. (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1426/2005), s. 257.  

Ancak bu te’vîl, önceki ayetten anlaşılan ‘yaratılmışların umumu’ çıkarımıyla uyuşmamaktadır. Bkz. 

Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 26. 
1541 İçerisinde nebatın (bitkilerin) ve suyun bulunduğu yer. İbn Kuteybe: İçerisinde bitkilerin bulunduğu 

ancak suyun olmadığı yere رَوْضَة denilmez. Denildi ki: İyi, hoş(a giden) bağ, bahçe, bostan. Denildi ki: 

Yeşilliğin, zerzevatın bulunduğu yer. Denildi ki: Örfte, içerisinde nehirlerin bulunduğu bağa, bahçeye, 

bostana mahsustur. Bkz. Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 26.  

Ancak burada kastedilen, cennet bahçelerinden bir bahçe yahut cennetin kendisidir. Bkz. Mâtürîdî, 

Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 257; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 471; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 26.  

Ayette tenvinli bir şekilde zikredilmesi, ‘ululama, yüceleştirme, gözde büyütme’ amacıyladır. Nitekim 

Arapçada “Falancanın öylesi bir malı ve makamı var ki!” anlamına gelecek şekilde   لِفلََُنٍ مَال  وَجَاه 

denmiştir. Buralarda tenvin, tazim ifade eder. Bkz. Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 471; Fahreddîn er-Râzî, 

Mefâtîhu’l-Gayb, s. 85; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 380; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 26.  
1542 Ebû Ubeyde, Ma`mer b. el-Müsennâ, Mecâzü’l-Kur’ân, thk. Mehmet Fuat Sezgin, c. 2, 2 c. (Kâhire: 

Mektebetü’l-Hâncî, 1381), s. 120; İbn Kuteybe ed-Dîneverî, Garîbu’l-Kur’ân, thk. Ahmed Sakr (Mısır: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1398/1978), s. 340; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 257; Mâverdî, en-Nüket 



198 
 

- Saygı gösterilerek rahatları sağlanır, ikram edilirler, ağırlanırlar, hürmet 

görürler. 

- Nimetlendirilip, rahat ve refah sahibi kılınırlar, bolluk içinde 

yaşatılırlar.1543 

- Nimetlerin izi üzerlerinde takip edilebilir, izlenebilir. Arapların  ِعَلَى أسَْنَانِه

  kavliyle alakalıdır.1544 حَ بْرَة  

- Güzelleştirilirler, kendilerine iyi davranılır (muamele edilir). 

‘Güzelleştirme’ anlamındaki  ِالت حْبيِر mastarından gelmektedir. Nitekim bir 

kimsenin heyeti hoş kendisi güzel olduğu zaman  ِوَالس بْرِ فلََُن  حَسَنُ الْحَبْر  

denilir.1545  

- Cennetteki işitmeleri ve nağmeler ile hoşnut edilirler.1546 

- Başlarına taç giydirilir. 

- (Baştan aşağı) donatılırlar.1547 

 

Neticede, aslında hepsi de ilk zikredilen manaya râci olmaktadır. İbarenin ‘teceddüd’e 

delalet eden muzâri fiil sîgasında buyurulmasından, cennet ehline anbean, kendisiyle 

mesrur olacakları şeylerin geldiği anlaşılmaktadır.1548 Fark edileceği üzere, bu 

kimselerin neyden dolayı, ne ile, neye binaen mesrûr oldukları belirtilmemiştir ki bu, 

sevincin çokluğunun beyanı içindir.1549 Buna mukabil, Tevhit inancını inkar eden, 

Allah’ın peygamberlerini yalanlayan, ölümden sonra dirilmeyi ve ahiret yurdu için 

dirilişi inkar eden ehl-i küfür ise ilelebet sürecek azapta kalmak üzere ihzar 

olunacaktır. Ne cehennemden çıkabileceklerdir, ne de üzerlerindeki azap 

hafifletilecektir. Bu hakikate, Kur’ân’da geçmekte olan diğer ayetler1550 işaret ettiği 

                                                           
ve’l-`Uyûn, s. 302; Vâhidî, el-Vasît, s. 430; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 471; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-

Gayb, s. 85; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 203; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 380; 

Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 26.  
1543 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 471; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 257; Ebû Ca`fer en-Nehhâs, 

Me`âni’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ali es-Sâbûnî, 1. bs., c. 5, 6 c. (Mekke: Câmi`atü Ümmü’l-Kurâ, 

1409), s. 248; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 302; Vâhidî, el-Vasît, s. 430; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 

471; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 380; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 26.  
1544 Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 248; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 380.   
1545 Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 380; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 26.  
1546 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 472; Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, s. 180; Nehhâs, Me`âni’l-

Kur’ân, s. 248; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 302; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 471; Ebû Hayyân, el-

Bahru’l-Muhît, s. 380; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 26.  
1547 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 471; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 380; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 26.  
1548 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 85; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 380; Âlûsî, Rûhu’l-

Me`ânî, s. 26.  
1549 Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 26.  
1550 Mâide/37:   يرُٖيدوُنَ انَْ يَخْرُجُوا مِنَ الن ارِ وَمَا هُمْ بِخَارِجٖينَ مِنْهَاؗ وَلَهُمْ عَذاَب  مُ قٖيم: Onlar ateşten çıkmak isterler, fakat 

oradan çıkamayacaklardır. Onlar için sürekli bir azap vardır. 



199 
 

gibi, burada  َمُحْضَِرُون kelimesinin ‘sübût’a delalet eden isim sîgasında gelmesi de bir 

diğer faktördür. Allah’ın ehl-i küfürden ve onları bekleyen azaptan önce, ehl-i imandan 

ve onlara verilecek mükafatlardan bahsetmesindeki hikmet de, küffârın pişmanlığını 

artırmaktır.1551    

 

 Değerlendirme 

Birinci Aşama:  

Ele almakta olduğumuz ayet grubunda, Allah’ın bilhassa Tekvîn, İlim, Kudret ve Bekâ 

sıfatlarına dikkatler çekilmekte, lakin buradan mahlukata dair malumat kesbetmek de 

mümkün olmaktadır. Nitekim, bidayet ve nihayet tabirleri, mahlukat için istimal 

edildiğinde anlamlı bir hal almakta; beşerin bu hususla alakalı ne bir iradesi ne de bir 

gücü olmadığı gibi, ilmi de noksan kalmaktadır. Allah’ın bildirmesinin haricinde, 

beşerin asla akıl erdiremeyeceği kıyamet günü ve mümin ile kafir zümrelerin o günkü 

ahvali ile ilgili malumata da, mezkur ayet grubunda edilen tasavvurdan ulaşılmaktadır. 

Araştırmamızın odak noktası olan (Rûm 30/15.) ayette, hassaten cennet ve ehlinden 

bahsedilmekte, bu kimselerin cennet bahçelerine buyur edildiği ve mutluluktan 

yüzlerinin parıldadığı beyan edilmektedir. Simalarına aksedecek derecede ziyadesiyle 

mesrur olmaları, maddî ve manevî anlamda, muhtelif birçok nimete mazhar olmaları 

hasebiyledir. Mevzubahis edilen nimetin mahiyetinin muayyen olmayışı, bunun 

kemiyetini ve keyfiyetini de tâmim etmekte, bu da mutluluğa sevk eden vesilelerin bir 

hayli olmasına işaret etmektedir. Bu da tekrardan, cennet ehlinin mesut olmasının 

çokça oluşunun alameti olmaktadır. Dahası, bu vaziyetin an be an, sürekli tahakkuk 

etmesi, zamansal açıdan da bir kesretin var olduğunu göstermektedir. Ahîren, A`râf 

7/50.ayetten1552 malum olduğu üzere cehennem ehli, cennet ehline nida edecek ve 

onlara verilen nimetten istifade etmeyi talep edecektir. O halde cehennem ehli, cennet 

ehlini müşahede edebilecektir. Pekâlâ, cehennem ehli neye gıpta eder? Cennet ve 

ehline. Velhâsıl, küffârın cehennemdeki azabını katlayacak amillerden birisinin de, 

cennet ehlinin nail olduğu nimetlerin çokluğu olması mümkündür. 

                                                           
Hacc/22:  َا ارََادَُٓوا انَْ يَخْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَمٍِّ اعُٖيدوُا فٖيهَا وَذوُقوُا عَذاَب   الْحَرٖ كُل مََٓ

ࣖ
يقِ : Istıraptan ötürü oradan çıkmaya her 

teşebbüs ettiklerinde oraya geri döndürülecekler ve onlara, “Tadın bakalım bu yakıcı azabı!” denilecek. 

Zuhruf/74-75: ﴿ َۚ٧٥هِ مُبْلِسُونَۚ ﴿مْ فٖي﴾ لَ يفُتَ رُ عَنْهُمْ وَهُ ٧٤اِن  الْمُجْرِمٖينَ فٖي عَذاَبِ جَهَن مَ خَالِدوُن﴾ : Günaha batıp kalmış 

olanlar kuşkusuz cehennem azabında devamlı kalacaklar, azapları hafifletilmeyecek ve (kurtuluştan) 

ümit kesip susacaklar! 
1551 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 85.  
مَهُمَا عَلَى الْكَافِرٖينٍَۙ  1552 َ حَر  ا رَزَقَكُمُ اللّٰهَُؕ قاَلَُٓوا اِن  اللّٰه اءِ اوَْ مِم   Cehennem :وَناَدَٰٓى اصَْحَابُ الن ارِ اصَْحَابَ  الْجَن ةِ انَْ افَٖيضُِوا عَليَْناَ مِنَ الْمََٓ

ehli cennet ehline, “Suyunuzdan veya Allah’ın size verdiği rızıktan biraz da bize verin!” diye seslenirler. 

Onlar da, “Allah bunları kâfirlere haram kılmıştır” derler. 



200 
 

İkinci Aşama:  

Evvelki aşamada,  َيُحْبَرُون ibaresinin ziyadelik ortak manasını ihtiva ettiği istidlâl 

edilmiştir. Peki, ayetin bu amil de göz önünde bulundurularak tefsir edilmesi halinde, 

süreçte ve neticede herhangi bir değişiklik hasıl olur mu? 

 

Ziyadelik ortak manasının katkısı daha çok süreçte aşikar olmakta, neticeye ise pek bir 

etkisinin olmadığı müşahede edilmektedir. Nitekim, ayetin tefsiri kapsamında 

aktarılan rivayetlerin ve yapılan aklî çıkarımların esasen mezkur ortak manaya delalet 

ettiği gözlemlenmiştir. Binaenaleyh, zikrolunan ortak mananın buradaki vazifesi, aklî 

ve naklî delilleri takviye etmektir.  

 

ب –ر  –ح   .4.1.4  / Ha – Ra – Be  

 

ب –ر  –ح   / Ha – Ra – Be aslından müştak olan  َب  رْ ح  kelimesi, Kur’ân’da üç vücûh 

üzere geçmektedir: İtaatsizlik ve karşı gelme (المُخالفََة)1553, küfür ve dalalet (  ُالكُ فْ ر

 ,1557 مِحْرَاب   Bu asıldan gelen bir başka kelime olan 1555.1556(القِتاَلُ ) ve savaş 1554(والضَِ لََ لَ ةُ 

Kur’ân’da zikredildiği yerlerde ‘muayyen bir mâbede ve bu mâbedin hususi bir 

kısmı’na delalet etmekteyken, aynı kelimenin çoğulu olan  ُ1558 مَحَارٖيب ise daha ziyade, 

‘yüksek, ihtişamlı ve korunaklı binalar, mekânlar; kaleler; saraylar; mâbedler’ gibi 

oldukça kapsamlı bir çerçevede kullanılmıştır. Bu münasebetle ele alınacak ayet 

grubu, başta Bakara 2/279 olmak üzere sırasıyla Muhammed 47/4, Enfâl 8/57 ve Âl-i 

İmrân 3/37 şeklindedir.  

 

                                                           
1553 Bakara 2/279:  ٖۚوَرَسُولِه ِ  Bunu yapmazsanız Allah ve Resûlü tarafından size :فاَِنْ لمَْ تفَْعلَوُا فأَذْنَوُا بِحَرْبٍ مِنَ اللّٰه

bir savaş açıldığını bilin. 

Mâide 5/33:  ؤُا َ وَرَسُولهَُ انِ مَا جَزَٰٓ ال ذٖينَ يحَُارِبُونَ اللّٰه : Allah’a ve Resûlü’ne karşı savaşanların cezası…  
1554 Muhammed 47/4:  ۚحَتهى تضََِعَ الْحَرْبُ اوَْزَارَهَا: Ki böylece savaş ağır yüklerini indirsin (sona ersin). 
1555 Mâide 5/64:  ِا اوَْقَدوُا ناَرا  لِلْحَرْب   …Ne zaman savaş ateşini tutuşturmuşlarsa :كُل مََٓ

Enfâl 8/57:  ِا تثَقَْفَن هُمْ فِي الْحَرْب   …Savaş esnasında eline düşerlerse :فاَِم 
1556 Fîrûzâbâdî, Besâ’iru Zevi’t-Temyîz fî Letâ’ifi’l-Kitâbi’l-`Azîz, thk. Muhammed Ali en-Neccâr, c. 2, 

6 c. (Kâhire: Meclisü’l-A`la li’ş-Şuûni’l-İslâmiyye - Lecnetü İhyâi’t-Türâsi’l-İslâmî, 1996), s. 444.  
1557 Âl-i İmrân 3/37:  ۚ كُل مَا دخََلَ عَليَْهَا زَكَرِي ا الْمِحْرَابٍَۙ وَجَدَ عِنْدهََا رِزْقا: Zekeriyyâ onun bulunduğu yere, mâbeddeki 

odaya her girdiğinde yanında (yeni) bir rızık bulur…  

Âl-i İmrân 3/39:  ٍِۙي فِي الْمِحْرَاب ئِكَةُ وَهُوَ قََٓائمِ  يصَُلِّٖ
 O mâbedde durmuş namaz kılarken melekler ona :فَنَادتَهُْ الْمَلَٰٓ

şöyle seslendiler…  

Meryem 19/11:  ِفَخَرَجَ عَلٰى قَوْمِهٖ مِنَ الْمِحْرَاب: Bunun üzerine Zekeriyyâ, mâbedden kavminin karşısına 

çıkarak…  

Sâd 38/21:  ٍَۙرُوا الْمِحْرَاب  Davalaşanlara dair bilgi sana ulaştı mı? Bu adamlar :وَهَلْ اتَٰيكَ نـَبَؤُا الْخَصْمِ  اِذْ تسََو 

mâbedin duvarına tırmanıp…  
1558 Sebe 34/13:  َاءُ مِنْ مَحَارٖ يب  Onlar Süleyman’a, isteğine göre yüksek ve görkemli binalar :يَعْمَلوُنَ لهَُ مَا يشَََٓ

imal ederlerdi.  



201 
 

4.1.4.1. Bakara 2/279:  ََسُ امَْوَالِكُمَْۚ ل ِ وَرَسُولِهَٖۚ وَانِْ تبُْتمُْ فَلَكُمْ رُؤُُ۫ فَاِنْ لَمْ تفَْعَلوُا فَأذْنَوُا بحَِرْبٍ مِنَ اللّٰ 

 تظَْلِمُونَ وَلََ تظُْلَمُونَ 

 

Bakara Sûresi,1559 Hz. Peygamber’in (sav.) Medine’ye hicretinden sonra nâzil olan 

sûrelerin ilki olmakla beraber, ayrıca en son tamamlananıdır. Es-seb`u’t-tuvel’in ilki 

olan bu sûre, Mushaf tertibinde Fâtiha Sûresi’nden sonra gelmektedir. 

Fâtiha Sûresi’nin sonlarına doğru, kulların, kendilerini dosdoğru yola (sırât-ı 

mustakîme) iletmesi ve gazaba uğramışlar ile dalalete sapmışların1560 yoluna 

düşmekten koruması için Allah’a niyaz ettikleri görülmektedir. Allah da, Bakara 

Sûresi’nin açılışında zikredilen “ يْبَۚ فٖيهِۚ هُد ى لِلْمُت قٖينٍَۙ ذٰلِكَ الْكِتاَبُ لَ رَ  ” ibaresi ile adeta bu 

niyaza karşılık vermiş ve sanki “Benden istediğinizi sizlere verdim. Bu Kitâb, sizin 

için hidayet (vesilesi) tir, ona tabi olun. Sizleri, talep ettiğiniz o dosdoğru yola 

iletecektir.” buyurmuştur. Kitâb’ın tazammun ettiği şey, müttakî olarak vasfedilen 

kullar için hidayet rehberi olmaktadır. Buradan hareketle,  

- Sûrenin ilk konusu, Rablerinden bir lütufla hidayet üzere olan, Allah’ın 

nimetlendirdiği müminler ile hidayet karşılığında dalaleti satın alan ve 

Allah’ın gazabına uğrayan münafıklar ile kafirlerdir. Sûrenin sonunda, “ ل

قُ بيَْنَ أحََدٍ مِنْهُمْ   ibaresiyle mevzu tekrardan gazaba uğrayanların ve dalalete ”نفَُرِِّ

sapanların vasıflarından birine getirilmekte, mümin kulların ise böyle bir 

inanıştan tamamen uzak oldukları beyan edilmektedir. Bunu müteakip, 

sırât-ı mustakîme iletilmek isteyen, bunun zıddı bir istikamette olan 

kimselerin uyarıldıkları ve başlarına gelen şeyler konusunda temkinli ve 

(bu sebeple) nefsine hakim olması gereken mümin kulların ettikleri duaya 

                                                           
1559 Benî İsrâîl’in ‘inek/sığır’ ile olan imtihanının yalnızca burada anlatılmasından ve bu vakıanın uyarı 

mahiyetindeki öneminden ötürü ‘Bakara’ şeklinde isimlendirilen bu sûreye, içerisinde ‘Ayetü’l-

Kürsî’nin yer almasından dolayı Sûretü’l-Kürsî de denilmiştir. Ahkâm ve emsâl açısından Kur’ân'ın en 

eksiksiz, en kapsamlı sûresi olması ve adeta çepeçevre saran bir şehir timsali özelliğini taşıması 

hasebiyle Fustâtü’l-Kur’ân ve mevkiinin yüceliğine işareten de Senâmü’l-Kur'ân şekillerinde 

vasıflandırılan bu sûre, Hz. Peygamber’in (sav.) buyurduğu üzere iki ‘Zehra’dan biridir. Bkz. 

Celâlüddîn es-Süyûtî, Esrâru Tertîbi’l-Kur’ân, (Dârü’l-Fazîlet), s. 61; Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd, 

Rûhu’l-Me`ânî fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-`Azîm ve’s-Seb`i’l-Mesânî, c. 1, 30 c. (İdâretü’t-Tıbâati’l-

Münîriyye), s. 98; Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, sad. İsmail Karaçam-Emin 

Işık-Nusrettin Bolelli-Abdullah Yücel, c. 1, 10 c. (İstanbul: Azim Dağıtım), s. 144. 
دُ بْنُ جَعْفَرٍ، حَد ثَ نَا شُعْبَةُ، عَنْ سِمَاكِ بْنِ حَرْبٍ، عَنْ عَب ادِ بْنِ حُبَيْشٍ، عَنْ عَدِيِِّ بْ نِ  1560 ، قاَلَ حَد ثنَاَ مُحَم  دُ بْنُ الْمُثنَ ى، وَبنُْداَر  حَد ثنَاَ مُحَم 

 .Bkz. Tirmizî, el-Câmi`u’l-Kebîr, thk . "م قاَلَ "الْيَهُودُ مَغْضُِوب  عَليَْهِمْ وَالن صَارَى ضُلَ ل  حَاتمٍِ، عَنِ الن بِيِِّ صلى الله عليه وسل

Beşşâr Avvâd Ma‘rûf, 1. bs., c. 5, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1996), s. 69, 71.  



202 
 

yer verilmiştir.1561 Bu dua, Fâtiha Sûresi’nde icmâlî bir şekilde yapılana 

nazaran daha tafsilatlıdır.  

- Sûrenin baştan ikinci konusu, Hz. Adem’in yaratılışı, bundaki güzellik ve 

hikmet, Allah’a iman ve itaatin önemi, şeytanın bir tür hile ile (cennette o 

kadar ağaç varken) Hz. Adem ile eşini kandırıp (Allah’ın yasakladığı 

ağaçtan meyve koparmalarına neden olarak) ayaklarını cennetten 

kaydırmasıdır. Yahudilik ve Hıristiyanlık’ta ‘aslî günah teorisi’nin 

başlangıcı kabul edilen bu olayda öne çıkan ana tema, ‘tamah, açgözlülük, 

hırs’tır. Sûrenin sondan ikinci konusu ise, kişinin parasını/malını Allah’ın 

nazarında nasıl en iyi (sadaka), en kötü (ribâ’) ve normal (iş, borçlanma) 

bir şekilde harcadığıdır. Bu üç harcama nev`i hakkında yapılan açıklamalar 

neticesinde, insanların açgözlülüğünün kontrol altına alınması, sırât-ı 

mustakîme iletilmeleri ve bu konuda onlara rehberlik edinilmesi 

hedeflenmektedir. Nitekim, insanların ribâ almalarının, iş hayatında 

aldatmalarının, paralarını Allah yolunda harcamak istememelerinin tek ve 

temel sebebi tamahkar olmalarıdır.  

- Sûrenin baştan üçüncü konusu, Yahudilik ve Hıristiyanlık gibi iki milletin 

kökü olan Benî İsrâîl, onlara verilen nizâmât, onların ise bu kuralları 

çiğneyip durmalarıdır. Sûrenin sondan üçüncü konusu da, Müslümanlara 

bildirilen kanunların toplamıdır.  

- Sûrenin baştan dördüncü konusu, sırât-ı mustakîm ehlinin en önde 

gelenlerinden olan Hz. İbrahim’in imtihanları ve sınanmasıdır. Sûrenin 

sondan dördüncü konusu da, Müslümanların, yani Hz. İbrahim’in ardında 

bıraktığı mirasının takipçilerinin korku, açlık… vb. diğer şeylerle 

sınanacak olmasıdır.  

- Sûrenin tam ortasında Allah, kıblenin değişiminden bahsetmektedir. Hz. 

İbrahim tarafından inşa edilen ve Müslümanların hayatının merkezi 

olagelen Kabe’ye eski statüsü verildiği, yani yeni kıble olarak tayin edildiği 

                                                           
1561 Bakara 2/286:  لْناَ مَا رَب ناَ لَ تؤَُاخِذْنََٓا اِنْ نسَٖينََٓا اوَْ اخَْطَأنْاَۚ رَب ناَ وَلَ تحَْمِلْ عَليَْ نََٓا اِصْرا  كَمَا حَمَلْتهَُ عَلَى ال ذٖينَ مِنْ قبَْلِنَاۚ رَب ناَ وَلَ  تحَُمِِّ

 انَْتَ مَوْلٰيناَ فاَنْصُرْناَ عَ 
ࣞ
 وَارْحَمْناَ

ࣞ
 وَاغْفِرْ لنَاَ

ࣞ
مِ الْكَافِرٖينَ لَى الْقَوْ لَ طَاقةََ لَناَ بهِٖۚ وَاعْفُ عَن ا : Rabbimiz! Unutur veya yanılırsak bizi 

cezalandırma! Bizden öncekilere yüklediğin gibi bize de ağır yük yükleme! Üstesinden 

gelemeyeceğimiz şeyleri boynumuza borç kılma! Bizi bağışla, ayıplarımızı ört ve bize rahmetinle 

muamele buyur! Sen bizim sahibimiz ve yardımcımızsın; artık inkârcı topluluğa karşı bize yardım et! 



203 
 

o esnada, bizlerin orta bir ümmet olduğu ilan edilmektedir.1562 Bu da 

demektir ki, bizler, ‘orta ayet’te ‘orta ümmet’ olarak çağırılmışızdır.  

 

Sözün kısası, bu sûrenin cümlesi, ‘sırât-ı mustakîm’in kapsamlı ve kamil bir şekildeki 

beyanından meydana gelmekte, bu yolu tutturanların ve terk edenlerin vasıfları ile bu 

iki zıt kutbun akıbetleri açıklanmaktadır.1563 

 

Araştırmamıza konu olan (Bakara 2/279.) ayet1564, sûrede ribâ1565 ile alakalı 

hükümlerin zikredildiği ayet grubunun sonuncusudur. Bu sebeple, mevzunun daha iyi 

ve net bir şekilde anlaşılabilmesi için, önceki (Bakara 2/275-278.) ayetler1566 de 

değerlendirmeye tabi tutulacaktır. Ribâ ile alakalı bu ayet grubunun hemen evvelinde, 

Allah indinde oldukça sevilen ve razı olunan bir harcama nev`i -sadaka- ile alakalı 

                                                           
1562 Bakara 2/143:  َؕ سُولُ عَليَْكُمْ شَهٖيدا ة  وَسَطا  لِتكَُونُوا شُهَدََٓاءَ عَلَى الن اسِ وَيَكُونَ الر   İşte böylece, siz :وَكَذٰلِكَ جَعلَْناَكُمْ امُ 

insanlara şahit olasınız, peygamber de size şahit olsun diye sizi aşırılıklardan uzak bir ümmet yaptık. 
1563 İbnü’z-Zübeyr es-Sekafî el-Gırnâtî, el-Burhân fî Tenâsübi Süveri’l-Kur’ân, thk. Muhammed 

Şa`bânî, (Mağrib: Vizâratü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1410/1990), s. 194-195; Süyûtî, Esrâru 

Tertîbi’l-Kur’ân, s. 53, 55-56, 60-62; Elmalılı, Hak Dini, s. 145-146.  
سُ  امَْوَالِكُمْۚ لَ تظَْلِمُونَ وَلَ تظُْلَمُونَ  1564 ِ وَرَسُولِهٖۚ وَاِنْ تبُْتمُْ فلََكُمْ رُؤُ۫  Bunu yapmazsanız Allah :فاَِنْ لمَْ تفَْعلَوُا فأَذْنَوُا بِحَرْبٍ مِنَ اللّٰه

ve Resûlü tarafından size bir savaş açıldığını bilin. Eğer tövbe ederseniz, haksızlık etmemek ve 

haksızlığa uğramamak üzere anaparanız sizindir. 
1565 Bir şeyin ziyade olması, büyüyüp artması ا يْءُ يَرْبُو رَبْو   ibaresiyle ifade edilmiştir. Kendisini رَبَا الش 

çevreleyen düzlüklerden daha ziyade, daha yukarı konumda olması hasebiyle yüksek tepeye   َرَابيِة 

denmiştir. Benzer şekilde, kavmi içerisinde diğerlerine nazaran daha şerefli ve onurlu olan kimsenin bu 

hali    فِي رِباَ قَوْمِهِ فلََُن  ibaresiyle dile getirilmiştir. Falancanın falanca kimseye bir şeyi artırmasına, o 

kimseden ziyade almasına; ribâ ile amel etmesine de   أرَْبَى فلََُن  عَلَى فلََُنٍ يرُْبِي إِرْباَء ibaresiyle işaret 

edilmiştir. Buraya kadarki kısım, ribânın lugavî beyanıdır, şer`î açıklamasına gelince: Karşılıklı faydaya 

yönelik bir sözleşmede karşılıksız kalan herhangi bir fazlalık. Bkz. Taberî, Muhammed b. Cerîr, 

Câmi`u’l-Beyân `an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, thk. Dr. Abdullah b. Abdulmuhsin et-Türkî, 1. bs., c. 5, 26 c. 

(Dâru Hicr, 1422/2001), s. 37; Vâhidî, el-Vasît fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-Mecîd, thk. Şeyh Âdil Ahmed 

Abdülmevcûd-Şeyh Alî Muhammed Muavvid-Dr. Ahmed Muhammed-Dr. Ahmed Abdülğanî el-

Cemel-Dr. Abdurrahman `Uveys, 1. bs., c. 1, 4 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1994), s. 393; 

Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb/Tefsîru’l-Kebîr, 3. bs., c. 7, 32 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-

Arabî, 1420), s. 72; Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, thk. Sıdkî Muhammed Cemîl, 

c. 2, 10 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1420), s. 703; Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd, Rûhu’l-Me`ânî fî Tefsîri’l-

Kur’âni’l-`Azîm ve’s-Seb`i’l-Mesânî, c. 3, 30 c. (İdâretü’t-Tıbâati’l-Münîriyye), s. 48; Elmalılı 

Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, sad. İsmail Karaçam-Emin Işık-Nusrettin Bolelli-

Abdullah Yücel, c. 2, 10 c. (İstanbul: Azim Dağıtım), s. 236.  
ُ الْبيَْعَ  1566 بٰوا  وَ احََل  اللّٰه وا انِ مَا الْ بَيْعُ مِثلُْ الرِِّ

يْطَانُ مِنَ الْمَسَِِّؕ ذٰلِكَ باِنَ هُمْ قاَلَُٓ بٰوا لَ يَقوُمُونَ الِ  كَمَا يَقوُمُ ال ذٖي يتَخََب طُهُ الش  الَ ذٖينَ يأَكُْلوُنَ الرِِّ

اءَهُ مَوْعِظَة  مِنْ رَبِّهِٖ فاَنْتهَٰى فَلهَُ مَا سَلَفََؕ وَامَْرُهَُٓ اِ  بٰواَؕ فَمَنْ جََٓ مَ الرِِّ ئِكَ اصَْحَابُ الن ارِۚ هُمْ فٖيهَا خَالِدوُنَ ﴿وَحَر 
لَٰٓ ﴾ يَمْحَقُ ٧٥٢لَى اللّٰهَِؕ وَمَنْ عَادَ فاَوُُ۬

ُ لَ يُحِبُّ كُل  كَف ارٍ اثَٖيمٍ ﴿ دقََاتَِؕ وَاللّٰه بٰوا وَيرُْبِي الص  ُ الرِِّ كٰوةَ لَهُ ﴾ اِن  ال ذٖ ٢٧٦اللّٰه لٰوةَ وَاٰتوَُا الز  الِحَاتِ وَاقَاَمُوا الص  مْ اجَْرُهُمْ ينَ اٰمَنوُا وَعَمِلوُا الص 

بَٰٓوا اِنْ كُنْتمُْ مُؤْمِنٖينَ ﴿ا﴾ يََٓا ايَُّهَا ال ذٖينَ اٰمَنوُا ٢٧٧ يَحْزَنُونَ ﴿عِنْدَ رَبِِّهِمْۚ وَلَ خَوْف  عَليَْهِمْ وَلَ هُمْ  َ وَذرَُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِِّ ﴾٢٧٨ت قُوا اللّٰه : Faiz 

yiyenler ancak şeytanın çarparak sersemlettiği kimse gibi kalkarlar. Bunun sebebi onların, “Alım satım 

da ancak faiz gibidir” demeleridir. Hâlbuki Allah alım satımı helâl, faizi ise haram kılmıştır. Artık kime 

Allah’tan bir öğüt erişir de faizciliği bırakırsa geçmişteki kendisinindir, durumunun takdiri Allah’a 

aittir. Kim de yine faizciliğe dönerse işte bunlar orada devamlı kalmak üzere cehennemliklerdir. (275) 

Allah faizi tüketir, sadakaları ise arttırır ve Allah hiçbir inkârcı günahkârı sevmez. (276) Şüphe yok ki 

iman edip dünya ve ahiret için yararlı şeyler yapanlar, namaz kılanlar ve zekât verenlerin rableri katında 

ecirleri vardır; onlara ne korku vardır ne de üzüleceklerdir. (277) Ey iman edenler! Allah’tan korkun ve 

gerçekten iman etmiş iseniz faizden kalanı bırakın. (278)  



204 
 

ayetler zikredilmektedir. Sadaka, Allah’ın rızası için kişinin malından verip 

noksanlaştırması iken, ribâ, Allah’ın haram kıldığı bir yoldan kişinin malına ziyade 

yapıp artırması, büyültmesidir. Fark edileceği üzere, sadaka ile ribâ arasında zıt bir 

alaka bulunmaktadır. Bundan dolayı olsa gerek ki Allah, sadaka bahsinin akabinde 

ribâdan bahsetmiştir.   

 

Birinci Mesele:  بٰوا لَ يقَوُمُونَ الِ  كَمَا يَقوُمُ ال ذٖي يتَخََب طُهُ الش يْطَانُ مِنَ الْمَسَِِّؕ ذٰلِكَ بِانَ هُمْ قَ الَُٓوا الَ ذٖينَ يَأكُْلوُنَ الرِِّ

بٰواَؕ  مَ الرِِّ ُ الْبيَْعَ وَحَر  بٰوا  وَاحََل  اللّٰه  انِ مَا الْبيَْعُ مِثلُْ الرِِّ

Cahiliye devri insanları arasındaki borç alıp-verme mevzusu, toplumsal nizamı ifsâd 

eden yönü başta olmak üzere pek çok açıdan uygunsuz olan ancak herkesin normal 

karşıladığı ve oldukça da yaygın bir düzene oturtulmuştu. Bunlardan en malumu, 

ayetin tefsirlerinde de işaret edildiği üzere, borcun vadesinin dolmasına karşın, borçlu 

kimsenin bunu eda etmeye muktedir olamaması üzerine, borcun vadesinin belli bir 

müddet daha uzatılması karşılığında ana sermayenin üzerine ziyade yapılmasıydı. Ne 

var ki, yapılan bu ziyadenin gerçek hayatta bir karşılığı yoktur. Zîrâ ‘zaman’ alınıp-

satılan bir şey değildir. Kişinin yüz liralık bir eşyayı, üzerine bir yüz lira daha 

ekleyerek iki yüz liraya satması ve böylece bundan yüz lira kâr etmesinin ribâdan farkı, 

alıcının alışverişin en başında bu eşyayı iki yüz liralık olarak kabul etmesi ve yapılan 

bu ziyadenin gerçek hayatta bir karşılığının olmasıdır. Ribâ ise, bir muamelede hem 

karşılık maksadıyla yapılan ziyade olması hem de bu ziyadenin gerçek hayatta 

karşılıksız kalması hasebiyle kendi kendisiyle çelişmektedir.1567 Altın veya gümüş türü 

nakit borçlanmalar esnasında yapılan bu ribâ türünün yanı sıra, o günün geleneksel 

anlayışlarında ‘ribâ’ diye yer edinmemiş, ancak insanların farkında olmadan yaptıkları 

ribâlar da mevcuttu ki bunun en güzel örneği, Hz. Peygamber’in (sav.) ‘eşyâ-ı sitte’ 

                                                           
1567 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 38, 43; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 72, 77; Elmalılı, Hak 

Dini, s. 237.  



205 
 

hadisinde1568 görülmektedir.1569 Ribânın bir bedel verilmeden alınan bir fazlalık 

olması, ihtiyaç sahibinin ihtiyacını hafifletecek yerde onun emeğini ve üretimini 

karşılıksız gasp etmekte, dolayısıyla borç yükünü daha da ağırlaştırmakta ve gerçekte 

o toplum ribâcılara çalışmış olmaktadır. Bu da demektir ki, düzeninde ribânın var 

olduğu bir toplum, henüz istenen yahut da olması gereken mükemmel seviyeye 

ulaşamamıştır. Böyle bir seviyede olmayan toplumdan da ribânın kaldırılması oldukça 

zordur. Bu çıkarımı, ribânın oldukça yaygın olduğu Cahiliye öncesi ve sonrası o 

dönemde, ribâ ile alakalı ayetlerin nüzûlünün Mekke’nin fethedildiği yıllara 

rastlamasından ve halka duyurulup ilk uygulamasının da Veda Haccı’nda1570 

olmasından elde etmekteyiz. Ele almakta olduğumuz ayet grubunun, ribânın kesin bir 

şekilde haram kılınmasının ve ribâda ısrarcı olanların Allah ve Resûlü’nün düşmanları 

olduklarının ilan edilmesinin, evvelinde Allah Rûm 30/39.ayette1571 ribâ hususundaki 

                                                           
ِ، قاَلَ:  1568 ، عَنْ أبَِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ لِ الن اجِيُّ ، حَد ثنََا أبَُ و الْمُتوََكِِّ ، حَد ثنَاَ إِسْمَاعِيلُ بْنُ مُسْلِمٍ  الْعَبْدِيُّ حَد ثنَاَ أبَوُ بَكْرِ بْنُ أبَِي شَيْبَةَ، حَد ثنََا وَكِيع 

ِ ص ةِ وَالْبرُُّ بِ  "لى الله عليه وسلم قاَلَ رَسُولُ اللّٰ  ةُ بِالْفِضِ  حِ مِثلَْ  بِمِثلٍْ الْبرُِِّ وَالش عِيرُ باِلش عِيرِ وَالت مْرُ بِالت مْرِ وَالْمِلْحُ بِالْمِلْ الذ هَبُ بِالذ هَبِ وَالْفِضِ 

"طِي فِيهِ سَوَاء  يَد ا بيَِدٍ فَمَنْ زَادَ أوَِ اسْتزََادَ فَقَدْ أرَْبَى الآخِذُ وَالْمُعْ   Bkz. Müslim b. Haccâc, el-Câmi`u’s-Sahîh, thk. 

Muhammed Fuâd Abdulbâkî, c. 3, 5 c. (Kâhire: Matbaatu Îsâ el-Bâbî el-Halebî ve Şürekâuhû, 

1374/1955), s. 1211.  

Bu husus kapsamında zikredilen diğer rivayetler şöyledir:  

، وَمَا كَانَ نسَِيئةَ  فَلََ يَصْلحُُ مَا كَانَ يَ  … د ا بيَِدٍ فلََيْسَ بهِِ بَأسْ   Bkz. Buhârî, Muhammed b. İsmâîl, Sahîhu’l-Buhârî, thk. 

Cemâ`atün mine’l-`Ulemâ, 1. bs., c. 5, 9 c. (Beyrut: Dâru Tavki’n-Necât, 1422), s. 70; Buhârî, 

Muhammed b. İsmâîl, Sahîhu’l-Buhârî, thk. Cemâ`atün mine’l-`Ulemâ, 1. bs., c. 3, 9 c. (Beyrut: Dâru 

Tavki’n-Necât, 1422), s. 74, 140; Müslim, el-Câmi`u’s-Sahîh, s. 1212, 1218.  

… "Ribânın gizli, kapalı olmayan birtakım bölümleri vardır ki, onlardan birisi de hayvan 

alışverişlerindeki selemdir.” Bkz. Ebû Dâvûd es-Sicistânî, Sünenü Ebî Dâvûd, thk. Şuayb el-Arnaûd-

Kâmil Karabellî, 1. bs., c. 5, 7 c. (Dımaşk: Dâru’r-Risâle el-Âlemiyye, 1430/2009), s. 243.  

 Kim icbâ (ürünün iyice kendini belli etmeden onu toptan satmak) yaparsa faizle“ مَنْ أجْبَى فَقَدْ أرْبَى …

alışveriş yapmış olur.” sözü de böyledir. Bkz. Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 72. 
1569 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 72-73; Elmalılı, Hak Dini, s. 238. Hadis literatüründe, 

Kur’an’da yer alan borç faizi ve sadece sünnetin koyduğu alışveriş faizi olmak üzere iki grup hükmün 

bulunduğu tesbit edilmektedir. Borç faizi hakkındaki hadisler çok azdır. Bu durum borç faizinin 

yeterince bilindiğini göstermektedir. Resûl-i Ekrem’in (sav.) Vedâ haccında faiz yasağıyla ilgili olarak 

yaptığı açıklama da yine borç faiziyle ilgilidir. Alışveriş faizi Arapların daha önce bilmedikleri, ilk defa 

Hz. Peygamber (sav.) tarafından açıklanan bir faiz çeşididir. Peşin alışverişlerde ortaya çıkan faize 

“fazlalık faizi” (ribe’l-fadl), vadeli alışverişlerde ortaya çıkan faize de “veresiye faizi” (ribe’n-nesîe) 

denilmiştir. Bkz. İsmail Özsoy, “Faiz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (DİA), c. 12, 44 c. 

(İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 1995), s. 110-126. 

Hz. Ömer (r.anh) demiştir ki: "Ribâ ayeti, Kur’ân’ın en son nâzil olan ayetlerindendir. Hz. Peygamber 

(sav.), bunu bize bütün yönleriyle açıklamadan göçtü. Bundan dolayı ribâyı ve rîbeyi bırakınız.” Bkz. 

İbn Mâce, Sünenü İbn Mâce, thk. Muhammed Fuâd Abdulbâkî, c. 2, 2 c. (Beyrut: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-

Arabiyye, Faysal Îsâ el-Bâbî el-Halebî), s. 911;Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 78; Âlûsî, 

Rûhu’l-Me`ânî, s. 50; Elmalılı, Hak Dini, s. 239.   
لُ رِب ا أضََعُ رِباَناَ رِباَ عَب اسِ بْنِ عَبْدِ الْمُط  لِبِ فإَنِ هُ مَوْضُوع  كُلُّهُ   1570 -Bkz. Müslim b. Haccâc, el وَرِباَ الْجَاهِلِي ةِ مَوْضُوع  وَأوَ 

Câmi`u’s-Sahîh, thk. Muhammed Fuâd Abdulbâkî, c. 2, 5 c. (Kâhire: Matbaatu Îsâ el-Bâbî el-Halebî ve 

Şürekâuhû, 1374/1955), s. 886.  
ئِكَ هُمُ الْمُضِْعِفوُنَ  1571

لَٰٓ ِ فاَوُُ۬ ِۚ وَمََٓ ا اٰتيَْتمُْ مِنْ زَكٰوةٍ ترُٖيدوُنَ وَجْهَ اللّٰه ي امَْوَالِ الن اسِ فَلََ يَرْبوُا عِنْدَ اللّٰه ا فَٖٓ ا اٰتيَْتمُْ مِنْ رِبا  لِيَرْبوَُُ۬  İnsanların :وَمََٓ

mallarında artış olsun diye faizli ödünç verdikleriniz Allah katında artmaz. Allah’ın hoşnutluğunu 

isteyerek verdiğiniz zekâta gelince, işte (mânevî kârlarını) kat kat arttıranlar onu verenlerdir. 



206 
 

hoşnutsuzluğunu belirtmiştir. Bu da Allah’ın ribânın haram kılınmasında tedrîcî bir 

yöntem izlediğini göstermektedir.1572   

 

Toplumsal hayatın iktisadî yönünü ribâ üzerine temellendiren, buradan, topluma başta 

ekonomik olmak üzere sosyal, ahlakî, vb. birçok bakımdan menfî bir şekilde etki eden 

ehl-i ribânın ahirette yahut kıyamet koptuğunda diriltildikleri andaki ahvali oldukça 

vahimdir. Ayette geçmekte olan  َِِّؕمِنَ الْمَس terkibinin mütealliki eğer ُمُونَ لَ يقَو  olarak kabul 

edilirse, ayetin manası “şeytanın çarpmasıyla akıllarını kaçırmış olmalarından ötürü 

kabirlerinden (normal bir şekilde) kalkamayacaklardır” olur. İsrâ ve mi‘râc ile alakalı 

hadiste1573 de geçtiği üzere bu kimselerin kabirlerinden kalkamamaları, Allah’ın 

kıyamet günü onların dünya hayatındayken yedikleri ribâyı karınlarında büyütmesine, 

ağırlaştırmasına bağlanmıştır. Bu kimselerden her birinin karnı adeta kocaman bir ev 

gibi olacaktır. Onlar ayağa kalktıklarında karınları da o yöne meyledecek ve yere 

yıkılacaklardır. Koşmak ve acele etmek isteyecekler ancak buna muktedir 

olamayacaklardır. Eğer ki  َِِّؕمِنَ الْمَس terkibinin müteallikinin  ُيقَوُم olduğu farz edilirse, o 

zaman ayet “şeytanın çarpmasıyla uzuvlarının şekli şemaili bozulduğu o hal üzere 

kalkacaklardır” manasına gelir.1574 Bir diğer te’vîl de, ribâ ile muamelede bulunan 

kimsenin, dünya hayatındayken çalışarak bir kazanç ve kâr elde etmesindeki tutumu 

ve hırsı, kendisine şiddetle vurulmuş, cin yahut şeytan çarpmış da yere yığılmış, sarası 

tutmuş kimseye benzetilmiştir. Zira dünyalığa karşı olan bu hırsı ve arzusu onu o kadar 

çok kışkırtmaktadır ki, azalarında, tıpkı aceleci bir kimsenin yürüme esnasında 

hareketlerindeki nizamı karıştırması gibi, düzensizlik ve dengesizlik vuku 

                                                           
1572 Elmalılı, Hak Dini, s. 239-240. 
ثمُ  نظََرْ تُ فإَذِاَ أنَاَ بِقَوْمٍ لَهُمْ بطُُون  كَأنَ هَا الْبيُوُتُ وَهِيَ عَلَى سَابِلَةِ آلِ  فِرْعَوْنَ، فإَذِاَ مَر  بِهِمْ آلُ فِرْعَوْنَ ثاَرُوا، فيََمِيلُ بأِحََدِهِمْ بطَْ نهُُ فيََقَعُ، 1573

ا وَعَشِيًّا،فيَتَوََط ئوُهُمْ آلُ فِرْعَوْنَ بأِرَْجُلِهِمْ، وَهُمْ يُعْرَضُو باَ رِب ا فِي قلُْتُ: مَنْ  نَ عَلَى الن ارِ غُدوًُّ  هَؤُلَءِ ياَ جَبْرَائيِلُ؟ قاَلَ: هَؤُلَءِ أكََلَةُ الرِِّ

يْطَانُ مِنَ الْمَسِِّ   Bkz. Taberî, Muhammed b. Cerîr, Câmi`u’l-Beyân `an Te’vîli بطُُونِهِمْ، فَمَثلََهُمْ كَمَثلَِ ال ذِي يتَخََب طُهُ الش 

Âyi’l-Kur’ân, thk. Dr. Abdullah b. Abdulmuhsin et-Türkî, 1. bs., c. 14, 26 c. (Dâru Hicr, 1422/2001), s. 

438-439.  
1574 Taberî, Muhammed b. Cerîr, Câmi`u’l-Beyân `an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, thk. Dr. Abdullah b. 

Abdulmuhsin et-Türkî, 1. bs., c. 5, 26 c. (Dâru Hicr, 1422/2001), s. 38-40; Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve 

İ`râbuh, thk. Abdulcelîl Abduh Şelebî, 1. bs., c. 1, 5 c. (Beyrut: Âlemül-Kütüb, 1408/1988), s. 358; Ebû 

Ca`fer en-Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ali es-Sâbûnî, 1. bs., c. 1, 6 c. (Mekke: Câmi`atü 

Ümmü’l-Kurâ, 1409), s. 305-306; Mâverdî, Tefsîru’l-Mâverdî/en-Nüket ve’l-`Uyûn, thk. Seyyîd b. 

Abdülmaksûd b. Abdürrahîm. c. 1, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye), s. 348; Zemahşerî, el-Keşşâf 

`an Hakâ’iki Ğavâmizi’t-Tenzîl, 3. bs., c. 1, 4 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1407), s. 320; 

Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 74-76; Nâsırüddîn el-Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-

Te’vîl, thk. Muhammed Abdurrahman el-Maraşlî, 1. bs., c. 1, 5 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 

1418), s. 162; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 705; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 49. 



207 
 

bulmaktadır. Böylelikle bu kimseye ahirette de, dünyada yaptıklarının bir benzeriyle 

karşılık verilir.1575  

  

Dünya hayatında yaptıklarının karşılığının eksiksiz bir şekilde verildiği o günde, ehl-i 

ribânın böylesine elîm verici bir şekilde cezalandırılmasının sebebi “Alım satım da 

ancak ribâ gibidir.” demelerinden, böyle bir zihniyete sahip olmalarındandır. Bu 

yöndeki kavilleri bizlere o dönemin insanlarının neden ribâ ile muamele ettiklerini ve 

bunu gayet normal karşıladıklarını da açıklamaktadır. Onların indinde, ‘ister ilk anda 

ister borcu öderken ana sermayeye ziyade yapılmıştır, ikisi de eşittir’. Hakikatte, Allah 

alışverişi helal; ribâyı ise haram kılmıştır. Yani, satışın evvelinde kâr amacıyla yapılan 

ziyade ile borcun vadesi dolduğunda, verilen müddetin uzatılması için yapılan ziyade 

birbirinden muhtelif şeylerdir. Buradan elde edilen bir başka çıkarım da, bu kimselerin 

gözünde ribâ yahut ribâ ile muamele helaldir. Bu ise, Allah’ın haram kıldığını helal 

kıldıkları anlamında gelmektedir ki nihayetinde küfre düşmüş olmaktadırlar.1576 Bir 

diğer husus da, ribâyı alışverişe değil de, alışverişi ribâya benzetmeleri, ondan bir cüz 

olarak görmeleridir. Böyle diyerek, alışveriş ile ribâ arasında bir fark olmadığını, 

bilakis (alışverişin helal olduğu künhünden yola çıkarak) ribânın daha helal olduğunu 

ima etmektedirler.1577  

 

İkinci Mesele:  ِۚلَٰٓئكَِ اصَْحَابُ الن  ار اءَهُ مَوْعِظَة  مِنْ رَبِِّهٖ فَانْتهَٰى فَلَهُ مَا سَلَفََؕ وَامَْرُ هَُٓ اِلَى اللّٰهَِؕ وَمَنْ عَادَ فَاوُُ۬ فمََنْ جََٓ

 هُمْ فٖيهَا خَالِدوُنَ 

Ribâ ile muamele etmenin ve ribâyı helal görmenin ahiretteki karşılığı ile alakalı Allah 

katından gelen uyarı ve tehditten, ve ribânın haram kılındığına dair yapılan 

bilgilendirmeden sonra kişinin önünde üç seçenek bulunmaktadır: Ya bu hakikati 

kabul eder ve ribâ ile alakalı ne varsa ona bir son verir, ya da bu hakikati kabul etmez 

ve ribâ ile muamele etmeye ve onu helal görmeye devam eder, yahut da bu hakikati 

kabul etmekle beraber ribâ ile yapageldiği şeyi devam ettirir. İlk gruptakiler, ribâ 

yemenin haram olduğu emri ve bu husustaki öğüt gelmeden evvelki yedikleri ribâdan 

                                                           
1575 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 76; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 705; Âlûsî, Rûhu’l-

Me`ânî, s. 49. 
1576 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 43; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî/Te’vîlâtu Ehli’s-Sünne, thk. Mecdî 

Bâsellûm, 1. bs., c. 2, 10 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1426/2005), s. 269-270; Vâhidî, el-Vasît, 

s. 394; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 162; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 707; 

Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 50. 
1577 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 321; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 162; Ebû Hayyân, el-

Bahru’l-Muhît, s. 707; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 50; Elmalılı, Hak Dini, s. 241-242. 



208 
 

ve onu helal kabul etmelerinden dolayı, dünyada iken mesul tutulmazlar ve yedikleri 

ribâyı geri ödemeleri de beklenmez. Kıyamet gününde, hakkında verilecek hükme 

gelince, hesaba çekilmesi ve bunun neticesi; affedilmesi ve cezalandırılması; yapmış 

olduğunun ecri, tüm bunlar Allah’a kalmıştır.1578 İkinci gruptakilerin akıbeti 

malumdur. Üçüncü gruba gelince, bunların işi Allah’a kalmıştır, yani dilerse affeder, 

dilerse azab eder.1579 İlk grubun mensubu bir kimse, eğer ki ribâyı helal kılmaya ve 

ribâ ile muamele etmeye geri dönerse, bu kimse kafir olur, akıbeti de cehenneme 

atılmak ve orada ebediyen kalmaktır. Ölme yahut da oradan çıkabilme gibi bir durum 

onlar için mevzubahis değildir.1580  

 

Üçüncü Mesele:  ٍلَ يُحِبُّ كُل  كَف ارٍ اثَٖيم ُ دقََاتَِؕ وَاللّٰه بٰوا وَيرُْبِي الص  ُ الرِِّ  يمَْحَقُ اللّٰه

Ribânın kat`î bir şekilde haram kılınmasının akabinde bunu ikrar etse de etmese de her 

halükarda ribâ ile muamele etmeye devam eden; önce ribâ ile alakalı ne varsa bırakıp 

terk eden ancak daha sonradan tekrardan ribâ ile hemhal olan kimseyi ehl-i ribâdan 

                                                           
1578 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 44; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 350; Vâhidî, el-Vasît, s. 394; 

Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 321; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 79; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve 

Esrârü’t-Te’vîl, s. 162; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 709; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 50-51; Elmalılı, 

Hak Dini, s. 245.  

  :ibaresinin tefsiri kapsamında yapılan diğer açıklamalar şöyledir فلَهَُ مَا سَلَفََؕ 

… Bu ayetin nâzil olmasının öncesinde yaptıkları affedilir, bağışlanır. Allah onun velisidir. Bkz. 

Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, s 358. Fahreddin er-Râzî bu izahı zayıf bulmuştur. Çünkü bu ayet 

inmeden önce, bu iş ne haramdı ne de günahtı. Bkz. Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 79.  

… Cahiliye zamanında yaptıkları affedilmiştir. Bkz. Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 270.  

… Bu, kafir, tövbe edip yaptığından tövbe ederse, yaptığına bir daha dönmez ve işlediği her günahtan 

pişmanlık duyarsa, Allah’ın ondan sadır olan her kötülüğü bir iyilik yapmasıdır. Bkz. Mâtürîdî, 

Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 270.  

  :ibaresinin tefsiri kapsamında yapılan başlıca açıklamalar şöyledir وَامَْرُهَُٓ الَِى اللّٰهَِؕ 

Zahirde  َُٓامَْرُه terkibindeki zamir ‘ribânın helal olduğunu düşünmeyi ve ribâ ile muamele etmeyi 

bırakanlar’dır. Ancak zamirin  َََؕمَا سَلف terkibine, ribâ sahibine ve ribâya râci olduğu da söylenmiştir:   

… Zamir  َََؕمَا سَلف terkibine râci olur, yani geçmişte yapmış oldukların affedilmesi ve ondan mesuliyetin 

düşmesi. Bkz. Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 307; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 709.  

… Zamir, ribâ sahibine râci olur, yani ribâyı tamamen bırakması yahut da aynı günahı işlemeye geri 

dönmesi hususunda. Bkz. Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 307; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 350; 

Vâhidî, el-Vasît, s. 395; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 709; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 51.  

… Zamir, ribâya râci olur, yani haram kılınmasının devamında. Bkz. Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 307-

308; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 350; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 709.  
1579 Fahreddin er-Râzî, kişinin neyi terk ettiğinin, neyden vazgeçtiğinin ve daha sonrasında neye geri 

döndüğünün ayette açıkça zikredilmediğini, ancak bunun siyaka binaen ‘ribâyı helal görme, “alışveriş 

de ribâ gibidir” kavlini etme’ olduğunu belirtmiştir. Yani, ayetin bu kısmı, ribâ yiyip yemediğinden 

bahsedilmeksizin, ribâyı helal görme ile ilgilidir. Nitekim Beyzâvî ve Elmalılı Muhammed Hamdi de, 

ayette bahsi geçen geri dönme olayının ‘ribâyı helal sayma’ya olduğunu söylemiştir. Bkz. Fahreddîn er-

Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 79; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 162; Elmalılı, Hak Dini, 

s. 246.  
1580 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 44; Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, s. 358-359; Ebû Hayyân, el-

Bahru’l-Muhît, s. 709.  

Zemahşerî, bu ayetin, fâsıkların cehennemde ebedi olarak kalacaklarının delili olduğunu belirtmiştir. 

Bkz. Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 321. 



209 
 

olmaya iten temel sebep, malını artırma noktasındaki hırsı ve arzusudur. Bu kimse 

borç verirken ribâya başvurur, tasadduk etmekten ise kat’î şekilde uzak durur. Çünkü, 

tasadduk etmek demek, malının noksanlaşması demektir ki bu, ehl-i ribânın en son 

isteyeceği şeydir. Lakin, işin hakikati, dünya hayatında ribânın (getirisi ne kadar çok 

olursa olsun) bereketi tamamen bertaraf oluncaya dek yavaş yavaş gider,1581 ve 

içerisine ribânın girdiği mal helak olur; kıyamet gününde de ribâ sahibi bu kimseye 

azap edilir.1582 Buna mukabil, sadakanın kendisi ve içerisinden sadakanın çıktığı 

maldaki kazanç dünya hayatında bereketlenir; ahirette de, tasadduk etmenin 

karşılığında verilen ecirler ve hasenat katbekat artar.1583 Buna rağmen, inatla ve 

ısrarla1584 yapmakta olduğunu devam ettiren bu iki grup insan1585, Allah indinde 

kesinlikle hoş karşılanmamaktadır.  

 

Dördüncü Mesele:  َبَٰٓوا اِنْ كُنْتمُْ مُؤْمِنٖين َ وَذرَُوا مَا بَقِيَ  مِنَ  الرِِّ  يََٓا ايَُّهَا ال ذٖينَ اٰمَنوُا ات قوُا اللّٰه

Önceki ayette ribâ ile amel etmeyi ve ribâyı helal görmeyi tamamen bırakan kişinin, 

tahrîm emri gelmezden evvelki aldıklarından mesul tutulmadığı ve bunları geri ödeme 

gibi bir zorunluluğunun da olmadığı beyan edilmişti. Lakin,  ََؕمَا سَلَف ibaresi, ‘öncesinde 

yapılan akitler’e de hamledilebilir. İşbu olunca, ribâdan kabzedilen ile henüz 

kabzedilmeyen arasında bir fark kalmamaktadır. Ribânın tahrîminden sonra, ribâ 

içeren akitlerin yapılması engellenmiş, bu ayetle de, tahrîmden önce yapılan akdin 

içerisindeki ribâ cinsinden kalan şeylerin dahi terk edilmesi emredilmiştir. Bu da, borç 

veren kimsenin borçlusundan ana sermayenin dışında bir şey alamayacağı anlamına 

                                                           
 bir şeyin azar azar, yavaş yavaş noksanlaşması, azalmasıdır. Nitekim, gittikçe inceldiği ve ,المَحْقُ  1581

noksanlaştığı, öyle ki ayın (otuz günün) son üç gününe girmekle görünmez hale geldiği için aya (gök 

cismi)  ُالمِحَاق denilmiştir. Bkz. Ebû Ubeyde, Ma`mer b. el-Müsennâ, Mecâzü’l-Kur’ân, thk. Mehmet 

Fuat Sezgin, c. 1, 2 c. (Kâhire: Mektebetü’l-Hâncî, 1381), s. 83; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 350; 

Vâhidî, el-Vasît, s. 395; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 80; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 

703.   
1582 Yapılan bir diğer açıklama: Allah, bu kimsenin dünya hayatındayken tasadduk etmiş olduğu ribâyı 

kıyamet günü yok eder, lağveder. Bkz. Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 350.   
1583 Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 351; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 321; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-

Gayb, s. 80-81; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 162; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 

709-710; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 51-52.  
1584 Ayette geçmekte olan  ٍكَف ارٍ اثَٖيم terkibindeki kelimeler sırasıyla   فَع ال ve   فَعِيل vezinlerinde gelmişlerdir. 

Araplar, bir şey üzerinde daim olan ve ondan hiç ayrılmayan kimseyi bu vezinlerle isimlendirirler. Bkz. 

Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 81.  
1585 Taberî, Vâhidî ve Râzî’nin görüşleri bu yönde olmakla beraber, Zemahşerî ve Ebû Hayyân, ribâ ile 

alakalı hususların daha da pekiştirildiği bu ayetten ‘bunun ehl-i küffârın fiilinden olduğunun, ehl-i 

İslam’ın fiilinden olmadığının ilan edildiğini, bildirildiğini’ dile getirmişlerdir. Bkz. Taberî, Câmi`u’l-

Beyân, s. 45; Vâhidî, el-Vasît, s. 396; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 321; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, 

s. 81; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 710.  



210 
 

gelmektedir.1586 Ancak, uzun bir müddettir hem ana sermayesini hem de ribâyı almayı 

beklemekte olan borç veren için bu hiç de kolay değildir. Hal böyle olunca, mal 

sahibini bundan vazgeçirmek ve aksine bir girişimde bulunmasına mahal vermemek 

adına “Allah’tan korkun” buyurulmuştur. Nitekim ayetin sebeb-i nüzûlü kapsamında 

zikredilen farklı rivayetlerdeki1587 fâ’il de böyledir: Müslüman olmadan evvel ribâ ile 

muamele eden (yiyen), ribânın bir kısmını henüz Müslüman olmamışken kabzeden 

ancak kalanını almaya vakit kalmadan Müslüman olan kimse/kavim. Bu kimse(lerin) 

hakikaten inanan kimseler olması, imanları üzere sebat göstermeleri ve imanlarını 

kemale erdirmeleri, Allah’ın bu hususla alakalı emrine itaat edip etmediklerine 

bağlanmıştır.1588  

 

Beşinci Mesele:  ٖۚوَرَسُولِ ه ِ  فَاِنْ لَمْ تفَْعَلوُا فَأذْنَوُا بِحَرْبٍ مِنَ اللّٰه

Ribâ ile alakalandırılan ‘ne’ ve ‘kim’ varsa, buna bir son verilmesi ferdî bir görev 

olmakla beraber, daha çok ictimaî bir farizadır. Buradan hareketle, sahih ve kamil bir 

imana sahip olan mümin, ribâdan arta kalanları terk eder. Şayet kişi Allah’ın bu 

buyruğunu yerine getirmez, ribânın haram kılındığını ikrar etmesine rağmen onunla 

ile muamele etmekte ısrar eder (fâsık) yahut da “alım satım da ancak faiz gibidir” deyip 

de ribâ ile muamele eder (kafir), ise o zaman Allah ve Resûlü’nden kendisine ilan 

edilen1589 harbe maruz kalır. Bu da bu kimseyi Allah ve Resûlü’nün düşmanı yapar. 

Buradaki ‘harp ilanı’, işlenen günahın büyüklüğünü ve zararını tasvir için uyarı 

makamında mecaz olarak kullanılmış olabileceği gibi hakiki manada bir harbin murad 

edilmiş olması da mümkündür. Nitekim Allah’ın harbinin, cehennem ateşi; 

                                                           
1586 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 49; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 352; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 322; 

Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 82-83; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 711-712. 
1587 … Mukâtil’den aktarılan rivayete binaen, Beni Mahzûm kabilesine mensup olan Beni Muğîre’ye 

faizle borç veren Sakîf kabilesinden Amroğulları hakkında nâzil olmuştur. 

… Atâ’ ile İkrime’den aktarılan rivayette bu ayet,  Hz. Peygamber’in (sav.) amcası Abbas (r.anh) ile 

damadı Osman b. Affan (r.anh) hakkında nâzil olmuştur.  

… Süddî’nin rivayetine göre bu ayet, Abbas (r.anh) ile Hâlid bin Velîd (r.anh) hakkında nâzil olmuştur. 

Bkz. Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 711; Elmalılı, Hak Dini, s. 253. 
1588 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 322; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 83; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-

Muhît, s. 712.  
 .olmak üzere üç kıraat şekli vardır فأَيَْقِنوُا ve (sülâsî) فأَذْنَوُا ,(rubâ`î) فآَذِنوُا 1589

 yani kendi nefislerinize; bazınız bazınıza; sizin dışınızdakilere bildirin ve haber verin ki Allah ,فآَذِنُوا …

ve Resûlü onlara karşı harp açmıştır. 

 ,yani yakînen bilin, kâni olun ki Allah ve Resûlü harp açmıştır. Bkz. İbn Kuteybe ed-Dîneverî ,فأَذْنَوُا …

Garîbu’l-Kur’ân, thk. Ahmed Sakr (Mısır: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1398/1978), s. 98; Taberî, 

Câmi`u’l-Beyân, s. 51; Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, s. 359; Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 309; 

Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 352; Vâhidî, el-Vasît, s. 397-398; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 322; 

Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 83-84; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 714. 

 ile aynı anlama delalet etmektedir. Bkz. Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 322; Fahreddîn فأَذْنَوُا kıraati de فأَيَْقِنُوا …

er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 84; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 714.  



211 
 

Resûlullah’ın (sav.) harbinin, kılıç olduğu söylenmiştir. Her halükârda, Allah ve 

Resûlü’nün düşmanları maddi veya manevi anlamda ilahi harpten kurtulamayacaklar 

ve buna karşı koymaya da güçleri yetmeyecektir.1590 Kafirlerle girilecek olan harbin 

mahiyeti ve keyfiyeti malumdur. Fâsıklarla yapılacak olan harbin niteliği hakkında ise 

Fahreddin er-Râzî şöyle bir açıklama yapmıştır:   

 

Eğer ribâda ısrar etmek tek bir şahıs tarafından vaki oluyor ve imam da (devlet reisi) ona güç 

yetirebiliyorsa, onu yakalar ve, o tevbe edinceye kadar ona hapis ve tazir cezaları gibi, 

Allah’ın hükümlerini uygular. Eğer ribâda ısrar etmek, ordusu ve gücü kuvveti olan bir 

kimseden vaki oluyorsa imam, tıpkı azgın bir grup ile muharebe ediyorcasına onunla savaşır. 

Nitekim Ebû Bekir (r.anh), zekatı vermeyenlerle savaşmıştı. Nitekim İbn Abbâs (r.anh), 

“Kim ribâ ile muamele yaparsa, ondan tevbe etmesi istenir. Tevbe ederse ne âlâ, aksi halde 

boynu vurulur…” demiştir.1591 

 

Altıncı Mesele:  َسُ امَْوَالِكُمْۚ لَ تظَْلِمُونَ وَلَ تظُْلَ مُون  وَاِنْ تبُْتمُْ فَلَكُمْ رُؤُ۫

Kişi, ribâ ile muamele etmekten ve ribâyı helal saymaktan pişmanlık duyup bir daha 

yapmamaya karar vermesi halinde ana sermayesi onun olur. Böylelikle, ne borç 

verirken ana sermaye üzerine bâtıl ziyadeler yaparak karşı tarafa zulmeder ne de 

borcun vadesi dolduğunda ana sermayenin tamamını noksansız ve tam zamanında 

alarak kendisi zulme uğrar.1592 Lakin tevbe etmemesi halinde, dinden çıkmasından 

veya zulmünden dolayı ilahi harbe muhatap olmakla her türlü zarara uğrar, ana 

sermayesini ve hatta bütün malını bile kaybedebilir.1593  

 

 Değerlendirme 

Birinci Aşama:  

Ele almakta olduğumuz ayet grubunda, ‘Allah’ın rızasına uygunluk’ esası itibara 

alınarak, malın tasarruf edilme nevilerinden olan ribâ ve sadakaya dair hükümler beyan 

edilmiştir. Sadaka vesilesiyle, zâhiren menfî telakki edilmesine rağmen, hakikatte hem 

alan hem de veren kâr etmekte; ribâ ise, görünüşte müspet telakki edilmesine karşın, 

aslında her iki tarafı da ferdî ve içtimâî açıdan zarara uğratmaktadır. Zîrâ, sadaka veren 

kimsenin malı bereketlenmekte; sadaka alan kimsenin de, malum olacağı üzere, 

                                                           
1590 Vâhidî, el-Vasît, s. 397; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 84; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, 

s. 714-715; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 53; Elmalılı, Hak Dini, s. 251-252.  
1591 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 84. Ayrıca bkz. Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 52-53; Mâtürîdî, 

Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 272; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 714. 
1592 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 54-56; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 322; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-

Gayb, s. 84; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 163. 
1593 Vâhidî, el-Vasît, s. 398; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 322; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, 

s. 163; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 716. 



212 
 

ihtiyacı giderilmektedir. Bunun mukabilinde, ribânın kök salıp iyice yerleştiği 

toplumda, borç alan kimse daha da borç altına girmekte; borç veren kimsenin 

kesbetmiş olduğu ribânın bereketi ise tamamen giderilmektedir. Bahsolunan malî 

muamele şekilleri, Bakara Sûresi’nde şümullü bir sûrette işlenen, ‘Allah’ın tayin etmiş 

olduğu sırât-ı müstakim üzere olma; bu yoldan sapıp dalâlete düşme; birbirine muhalif 

bu iki sınıfın akıbetleri’ ana temasına oldukça münasip düşmektedir. Nitekim, mezkur 

ayetlerde meseleye öncelikle ribâ ehlinin kıyamet gününde (kendilerine verilen ceza 

mahiyetinde)ki ahvalinden bahsedilerek giriş yapılmaktadır. Akabinde, bahsi geçen 

topluluğun işlemiş olduğu hata ile sebebine işaret edilmekte ve ribânın haram kılındığı 

bildirilmektedir. Bu noktada, ribâ ile muamele etmek bir yana, ribâyı helal görmenin 

yanlışlığı belirtilerek, aslında mevzuya zihinlerde ve gönüllerde kökünden bir son 

verilmektedir. Ribânın toplum içerisinde oldukça yaygın olmasına ve cemiyet 

tarafından da pek tabiî karşılanmasına paralel olarak, tahrîm emri de tedrîcen tahakkuk 

etmiştir. Tahrîm sonrası ise üç farklı insan tasavvurunun ortaya çıktığı müşahede 

edilmektedir: Ribâyı ne helal görmekte ne de onunla muamelede bulunmakta; ribâyı 

hem helal addetmekte hem de onunla muamele etmekte; ribânın haram olduğunu kabul 

etmesine karşın onunla muamele etmeyi sürdürmekte olanlar. Ayetlerden yola çıkarak 

bu kimseler hakkında verilen hükümlerde,  

- tahrîm emri sonrası tevbe etme; küfür ve fıskta ısrarcı olma; evvelâ tevbe edip, 

bilahare küfre rücu etme  

- tevbenin akabinde, tahrîm öncesi yapılan akitten kalan ribâyı terk etme; almaya 

devam etme 

tarzındaki amiller göz önünde tutulmuştur. Velhasıl, kişinin ribâ meselesiyle 

olabilecek münasebetinin her türlüsüne ana hatlarıyla temas edilmiş, muhtemel 

durumlar ve bunların her birinin akıbeti etraflıca zikredilmiştir. Tüm bunlara rağmen 

ribâ ile muamele etmeyi öyle ya da böyle sürdüren kimseye Allah ve Resûlü -hakiki 

veya mecazi anlamda- harp ilan etmiştir. Buraya kadar yapılan izahların neticesinde, 

ribânın ne derece büyük bir günah olduğu idrak edilmektedir. O halde, bu türden 

günaha verilen cezanın da bir o kadar, belki de daha muazzam olması icap etmektedir. 

Mevzubahis edilen harbi ilan eden tarafın Allah ve Resûlü olması ise, yapılan bu 

çıkarımı takviye eden bir diğer etkendir.  

 

 

 



213 
 

İkinci Aşama:  

Bir önceki aşamada, ‘harb’ tabirinin ziyadelik ortak manasını ihtiva ettiği istidlâl 

edilmiştir. Peki, başlangıçtan itibaren bu amil de hesaba katılarak ayet tefsir edilirse, 

sürece ve sonuca bir tesiri olur mu?  

 

Ortak mananın burada, tefsirin sonucundan ziyade sürecine etki ettiği gözlemlenmiştir. 

Şöyle ki, Allah ve Resûlü tarafından ribâ ehline karşı ilan edilen mezkur harbin 

ehemmiyetini ve şiddetini ziyadeleştirmektedir. Bu ise, istihlâl ve irtikâb edilen 

mâsiyetin, yani ribâyı helal görmenin ve onunla (haram olduğunu bile bile) muamele 

etmenin, ne derece büyük bir günah olduğunu destekleyen ve kuvvetlendiren bir 

hüccet niteliğindedir.  

 

4.1.4.2. Muhammed 47/4:  َقاَبَِؕ حَت اى اذَِاا اثَخَْنْتمُُوهُمْ ف شُدُّوا الْوَثاَقَ  فاَِذاَ لقَٖيتمُُ الَّذٖينَ كَفرَُوا فضََرْبَ الر ِ

ُ لََنْتصََرَ مِ  اءُ اللّٰ   وَلَوْ يَشَا
اء  حَت ى تضََعَ الْحَرْبُ اوَْزَارَهَاَۚ ذٰلِكََؕ ا فدَِا ا مَنا  بَعْدُ وَاِمَّ ا بَعْضَكُمْ ببَِعْضٍَؕ فاَِمَّ نْهُمْ  وَلٰكِنْ لِيبَْلوََُ۬

ِ فلَنَْ يضُِلَّ اعَْ  مَالهَُمْ وَالَّذٖينَ قتُِلوُا فٖي سَبٖيلِ اللّٰ    

 

Ele almakta olduğumuz ayet, mushaf sırasında Ahkâf Sûresi’nden sonra gelen 

Muhammed, yahut Kıtâl, Sûresi’nde geçmektedir. Her ne kadar Ahkâf Sûresi Mekkî, 

Muhammed Sûresi ise Medenî olsa da iki sûre arasındaki münasebet, irtibat, iç içe 

geçmişlik o kadar aşikârdır ki, aradaki besmele kaldırılsa, tek bir sûre olarak 

addedilebilirler. Nitekim Ahkâf Sûresi’nin sonlarına doğru, ‘Allah’ı inkar eden ve 

O’na olması gerektiği gibi iman etmeyen Mekkelilerin, Hz. Peygamber’e (sav.) ve 

iman edenlere çektirdikleri eza ve cefa’, akabinde, bu tavırlarına bir son vermeleri için 

öğüt ve tehdit babında, ‘geçmiş ümmetlerden Âd kavmindeki küffârın, Hz. Hûd’un 

onca tebliğine ve hakka davetine rağmen Allah’ı inkarda ısrarcı olmasının neticesinde 

azab dolu bir rüzgar ile silinip süpürülmesi, helak edilmesi’ anlatılmaktadır. Sûre, Hz. 

Peygamber’e (sav.), maruz kaldığı eziyetler ve sıkıntılar karşısında kendinden önce 

gönderilmiş olan ‘ûlü’l-`azm’ peygamberler gibi sabır ve sebat göstermesi tavsiye 

edilerek ve günahkarların sonlarının yakın olduğu müjdelenerek hatmedilmektedir. 

Bunu müteakip, Muhammed Sûresi’nin dördüncü ayetinde1594, Mekkeli küffârın ve 

                                                           
ا فِدََٓاء  حَتهى تضََِعَ الْحَرْبُ اوَْزَارَ هَاۚ ذٰلِكََؕ وَلَوْ  1594 ًّ بَعْدُ وَاِم  ا مَنا قاَبَِؕ حَتهَٓ ى اِذََٓا اثَْخَنْتمُُوهُمْ فَشُدُّوا الْوَثاَقٍَۙ فاَِم  فاَِذاَ لَقٖيتمُُ ال ذٖينَ كَفَرُوا فضََِرْبَ الرِِّ

ا بَعْضَِكُمْ ببَِعْضٍَؕ وَال ذٖينَ قتُِلُوا فٖي سَبٖ  ُ لَنْتصََرَ مِنْهُمٍْۙ وَلٰكِنْ لِيبَْلوَُُ۬ ِ فلََنْ يضُِِل  اعَْمَالَهُمْ يشَََٓاءُ اللّٰه يلِ اللّٰه : Kâfirlerle savaşa girdiğinizde 

hemen öldürücü darbeyi vurun, nihayet onları çökertince esirleri sağlam bağlayın. Sonra ya karşılıksız 

bırakırsınız yahut bedel alarak. Ki böylece savaş ağır yüklerini indirsin (sona ersin). İşte böyle; Allah 



214 
 

müşriklerin en nihayetinde uğrayacakları hezimetin, Müslümanların kılıcıyla 

gerçekleşeceğine delalet eden cihâd emri zikredilmektedir ki bu da aslında sabrın bir 

başka versiyonudur.1595   

 

Cihâd ile alakalı emrin dile getirilmesinin evvelinde, ilk üç ayette1596, savaşın vuku 

bulacağı tarafların belli birtakım vasıfları sıralanmakta ve aralarında kıyaslamalar 

yapılmaktadır. Buna göre, bir tarafta hem kendisi inkar eden ve hak yoldan sapan hem 

de başkalarını inkara ve sapkınlığa sürüklemeye çalışan küffâr güruhu bulunmaktadır. 

Allah, bu grubun yapmış olduğu (yedirme, içirme, köle azadı, sıla-i rahim… vb. gibi) 

iyi amelleri de (Hz. Peygamber’e (sav.) ve müminlere karşı kurdukları tuzaklar ve 

insanları hak yoldan çevirme çabaları şeklindeki) kötü amelleri de boşa çıkarmaktadır. 

İkincisi anlaşılır olmakla beraber, ilkinin boşa çıkması, yapılan bu iyi amelleri kabul 

edecek ve bunların karşılığını verecek bir varlığın bulunmaması ve bu türden faziletli 

davranışların inkarları ile günahları içerisinde, sütün içinde özelliğini yitiren su misali, 

yok olması dolayısıyladır. Diğer tarafta, Allah’a ve Resûlü’ne iman eden, 

kendilerinden bir günah yahut bir mâsiyet sâdır olsa dahi, tevbe etmeleri ve salih 

amellerde bulunmaları hasebiyle bunların üzerinin örtüldüğü, dinî ve dünyevî işlerinde 

hallerinin düzeltildiği mümin topluluğu yer almaktadır. Ameller ve akıbetleri 

kapsamında iki taraf arasında müşahede edilen bu tezatlığın sebebinin, taraflardan 

birinin batıla diğerinin ise hakka tabi olmasından ötürü olduğu ortaya çıkınca, taraflar 

                                                           
dileseydi onları bizzat cezalandırırdı, fakat sizleri birbirinizle denemek istiyor. Allah, yolunda 

öldürülenlerin amellerini asla boşa çıkarmayacaktır. 
1595 İbnü’z-Zübeyr es-Sekafî el-Gırnâtî, el-Burhân fî Tenâsübi Süveri’l-Kur’ân, thk. Muhammed 

Şa`bânî, (Mağrib: Vizâratü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1410/1990), s. 306; Celâlüddîn es-Süyûtî, 

Esrâru Tertîbi’l-Kur’ân, (Dârü’l-Fazîlet), s. 131; Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd, Rûhu’l-Me`ânî fî 

Tefsîri’l-Kur’âni’l-`Azîm ve’s-Seb`i’l-Mesânî, c. 26, 30 c. (İdâretü’t-Tıbâati’l-Münîriyye), s. 36; 

Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, sad. İsmail Karaçam-Emin Işık-Nusrettin 

Bolelli-Abdullah Yücel, c. 7, 10 c. (İstanbul: Azim Dağıtım), s. 124.  
دٍ وَهُوَ الْحَقُّ مِ نْ  1596 لَ عَلٰى مُحَم  الِحَاتِ وَاٰمَنُوا بِمَا نزُِِّ ِ اضََل  اعَْمَالَهُمْ ﴿١﴾ وَال ذٖينَ اٰمَنُوا وَ عَمِلوُا الص  الَ ذٖينَ كَـفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَ بٖيلِ اللّٰه

ُ بَعوُا الْباَطِلَ وَانَ  ال ذٖينَ اٰمَنوُا ات بَعوُا الْحَق  مِنْ رَبِِّهِمَْؕ كَذٰ ت  ﴾ ذٰلِكَ باِنَ  ال ذٖينَ كَفَرُوا ا٢رَبِِّهِمٍْۙ كَف رَ عَنْهُمْ سَيِِّـَٔاتِهِمْ وَاصَْلَحَ باَلَهُمْ ﴿ لِكَ يَضِْرِبُ اللّٰه

﴾٣لِلن اسِ امَْثاَلَهُمْ ﴿ : İnkâr yolunu seçip Allah yoluna da engel koyanların yapıp ettiklerini O boşa çıkarmıştır. 

(1) İman edip din ve dünyaya yararlı işler yapanların, rablerinden gelmiş bir gerçek olarak Muhammed’e 

indirilene inananların ise günahlarını affetmiş ve durumlarını düzeltmiştir. (2) Bunun da sebebi şudur 

ki, inkâr edenler boş şeylerin peşine düşmüşlerdir, iman edenlerse rablerinden gelen gerçeğe 

uymuşlardır. Allah insanlara kendilerinden örnekleri işte böyle vermektedir. (3)  



215 
 

nezdinde, savaş gerekli oldu. Öyleyse ey müminler, küffâr1597 ile muharebede1598 

karşılaştığınız vakit boyunlarını vurun!1599 

 

Allah’ın bu buyruğundan istidlâlen, müminlerin artık savunmayı bırakıp, saldırı ve def 

etme pozisyonuna geçtiği anlaşılmaktadır.  ِقَاب  ifadesi, mecâz-ı mürseldir ve فَضَِرْبَ الرِِّ

‘öldürme’ manasına delalet etmektedir.1600 قَاب  ,kelimesinin hassaten zikredilmesi الرِِّ

insanlarda öldürme olayının çoğunlukla boyna vurulmasıyla gerçekleştiği içindir. Eğer 

ki bir başka hayatî organa vurulursa, aynı boyna vurulmuş gibi olur. Çünkü buradaki 

asıl maksat, öldürmektir. Yoksa ‘boynun’ tahsîsi mevzubahis değildir. Zira harp 

halindeyken illa ki her daim boyna vurulması pek de mümkün değildir, bilakis 

uzuvlardan vurulması imkan dahilinde olan yer neresi ise oraya vurulur,1601 ancak 

bunun için en net ve kesin mahal de gene boyundur.1602 Buna ilaveten,  ِقاَب  ضَرْبَ الرِِّ

ibaresi, ‘öldürün’ lafzına nazaran, daha katı ve şiddet içeriklidir. Nitekim, boynun 

kesilmesi, insan gövdesinin en üst kısmında yer alan ve insan vücudundaki uzuvların 

en görünür, en seçkin ve en şerefli olan (baş)ının uçurulması, ve neticede bedenin 

ayıplanacak bir halde yerde yığılı kalması, öldürme eyleminin en çirkin şekildeki 

tasviridir.1603  

                                                           
1597 Ayette geçmekte olan ال ذٖينَ كَفَرُوا ibaresindeki fâ`ilin, bilhassa puta tapan kimseler yahut da ister 

müşrik ister ehl-i Kitâb olsun, ahit veya zimmet sahibi değilse, İslam dinine muhalif olan herkes olduğu 

söylenmiştir. Bkz. Mâverdî, Tefsîru’l-Mâverdî/en-Nüket ve’l-`Uyûn, thk. Seyyîd b. Abdülmaksûd b. 

Abdürrahîm. c. 5, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye), s. 293.  
 dan gelmektedir. Bkz. Zemahşerî, el-Keşşâf `an’لِقاَء  ‘ ibaresindeki fiil, ‘savaş’ anlamındaki لَقٖيتمُُ  1598

Hakâ’iki Ğavâmizi’t-Tenzîl, 3. bs., c. 4, 4 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1407), s. 316. Ayrıca bu 

ibareden, küffârın, saldıran konumunda olana ters düştüğü çıkarımı elde edilmektedir. Çünkü bahsi 

geçen ibare, hakimiyetin ve idarenin müminlerin elinde olduğuna delalet eder. Bkz. Fahreddîn er-Râzî, 

Mefâtîhu’l-Gayb/Tefsîru’l-Kebîr, 3. bs., c. 28, 32 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 1420), s. 38.  
فَاقْتلُُ وا الْمُشْرِكٖينَ حَيْثُ  ;”Onlarla her ne zaman karşılaştığınızda“ ,(Muhammed/4) فاَِذاَ لَقٖيتمُُ ال ذٖينَ كَفَرُوا 1599

 Onları her ne yerde bulursanız” öldürün. Böylelikle zaman ve mekan“ ,(Tevbe/5) وَجَدْتمُُوهُمْ 

umumileştirilmiştir. Bkz. Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, thk. Sıdkî Muhammed 

Cemîl, c. 9, 10 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1420), s. 459. 
1600 Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 39.  
قَابَِؕ  1601  (Enfâl/12) فاَضْرِبوُا فَوْقَ الْعَْنَاقِ وَاضْرِبوُا مِنْهُمْ كُل  بَنَانٍَؕ  ve (Muhammed/4) فاَِذاَ لَقٖيتمُُ ال ذٖينَ كَفَرُوا فضََِرْبَ الرِِّ

buyurulmuştur. Yani, harp ve çarpışmada, mafsallardan (eklemlerden) zahirde olan ve güç yetirilebilen 

neresi varsa oraya vurun ve öldürün. Bkz. Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî/Te’vîlâtu Ehli’s-Sünne, thk. 

Mecdî Bâsellûm, 1. bs., c. 9, 10 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1426/2005), s. 263-264. 
1602 Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, thk. Abdulcelîl Abduh Şelebî, 1. bs., c. 5, 5 c. (Beyrut: Âlemül-

Kütüb, 1408/1988), s. 6; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 264; Ebû Ca`fer en-Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, 

thk. Muhammed Ali es-Sâbûnî, 1. bs., c. 6, 6 c. (Mekke: Câmi`atü Ümmü’l-Kurâ, 1409), s. 461; Vâhidî, 

el-Vasît fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-Mecîd, thk. Şeyh Âdil Ahmed Abdülmevcûd-Şeyh Alî Muhammed 

Muavvid-Dr. Ahmed Muhammed-Dr. Ahmed Abdülğanî el-Cemel-Dr. Abdurrahman `Uveys, 1. bs., c. 

4, 4 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1994), s. 119; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 316; Nâsırüddîn 

el-Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, thk. Muhammed Abdurrahman el-Maraşlî, 1. bs., c. 5, 

5 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 1418), s. 120; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 460.  
1603 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 316; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 120; Ebû Hayyân, el-

Bahru’l-Muhît, s. 460; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 39. 



216 
 

Muharebe esnasında, küffârın en şiddetli ve ifrat-kârâne bir biçimde öldürüldüğü ve 

yaralandığı, kuvvetlerinin kırıldığı ve iyice alt edildiği1604 o zamanda artık geriye 

öldürme emri kalmaz, ancak buna cevaz (müsaade) verilir. Bu noktada, aralarından 

boyunları vurulmayanlar esir alınır ve ne o anda (kaçarak yahut da öldürme 

teşebbüsünde bulunarak) ne de kaçmasının akabinde (güçlenip savaşmak için geri 

dönerek) müminlere bir şerri dokunmasın diye sımsıkı bağlanır, yani esir alınır.1605 

Bundan sonra esirleri, ya herhangi bir karşılık almadan yahut da fidye karşılığında 

serbest bırakırsınız. Bu terdîd (iki ihtimalle anlatman)in zahiri, esir alındıktan sonra ya 

azad yahut da fidyeden başka bir şey yapılamayacağını gösterir.1606 Ayette zikredilen, 

harbin olağan sürecinde cereyan etmekte olan bu olaylar “ta harp ağırlığını bırakıncaya 

kadar” devam edecektir. Peki, bundan murad edilen nedir? Evvelâ,  ُحَتهى تضََِعَ الْحَرْب

  :ibaresi ile alakalı birkaç mevzuya açıklık getirmek icap etmektedir اوَْزَارَهَاۚ 

- Ayetin bu kısmında geçen حَتهى edatının neye taalluk ettiği ile ilgili üç görüş 

bulunmaktadır:   

… Ayetin en başında zikredilen ‘boyna vurma (şiddetli bir şekilde 

öldürme) ve esir alma’ya.1607 

                                                           
 yaralamayı ve öldürmeyi artırma manasındadır. Öyle ki bu kimse zayıf düşer de ayağa ,الِْثخَْانُ  1604

kalkmak bir yana hareket etmeye bile muktedir olamaz. Bu, hareket etmeye mani olmasından dolayı 

ليَْهِ عَ الِْثخَْانُ  terkibinden, yani ‘likit şeylerin koyulaşması’ndan müsteârdır. Buradaki ثخَْنُ المَائِعاَتِ   de 

mecazdır. Bkz. Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 39. 

Mâverdî, buradaki  ُالِْثخَْان ile ‘zafer’in murad edildiğini söylemiştir. Bkz. Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, 

s. 293.   
 ,ibaresi ile شُدُّوا الْوَثَ اقٍَۙ  .kendisiyle bir şeylerin bağlandığı şey, ip veya başka türden edevat’tır‘ ,الْوَثاَقٍَۙ  1605

‘esir almak’ kastedilmektedir. Bkz. Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 461; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 

293; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 316.  
ا فِدََٓاء   1606 ًّ بَعْدُ وَاِم  ا مَنا  ibaresinin tefsiri kapsamında, karşılıksız salıvermeden ve fidye karşılığında فاَِم 

salıvermeden murad edilenin ne olabileceği; ayetin bu kısmının Tevbe 9/5 ve Enfâl 8/57.ayetler 

tarafından nesh edilip edilmediği ya da kendisinin bu ayetleri nesh edip etmediği; bir önceki mesele ile 

bağlantılı olarak, imamın (liderin) elindeki esirlere nasıl muamelede bulunmasının lazım geldiği; 

imamın (liderin) esirleri öldürme ve köleleştirme hususunda muhayyer olup olmadığı; kafirin, esir 

alınmasının evvelinde yahut da sonrasında Müslüman olmasına binaen nasıl muamele görmesinin icap 

ettiği… vb. bahisler gündeme getirilmiş ve her birine cevaben muhtelif açıklamalar yapılmıştır. Ancak 

araştırmamızın ana mevzusu ile pek de alakalarının bulunmamasından dolayı bu izahlara burada yer 

verilmeyecektir. Bu hususla alakalı olarak, kaynakların çoğunun açıklama yapmasının yanı sıra en 

kapsamlı bilgi aktarımını Âlûsî ve Elmalılı Muhammed Hamdi yaptığı için, daha ayrıntılı okuma 

yapmak isteyenler bkz. Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 40-41; Elmalılı, Hak Dini, s. 127-133.  

Ayet grupları arasındaki nesih etme ve edilme konusu ile alakalı olarak Elmalılı Muhammed Hamdi’nin 

uzlaştırıcı açıklaması için bkz. Elmalılı, Hak Dini, s. 130-132.  

Ayette, esirlere muamele konusunda sunulan iki seçeneğe (azad ve fidye), öldürme ve köleleştirme 

seçeneklerinin ilave edilemeyeceğinin nedeni ile ilintili olarak Fahreddin er-Râzî ile Elmalılı 

Muhammed Hamdi’nin yaptığı açıklamalar için bkz. Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 38-39; 

Elmalılı, Hak Dini, s. 132-133. 
1607 Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, s. 6; Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 464; Zemahşerî, el-Keşşâf, 

s. 317; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 39; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 462.  



217 
 

… Bu ibarenin hemen öncesinde söylenen ‘esirleri karşılıksız yahut da 

fidye karşılığında salıverme’ye.1608 

… Her ikisine de.1609   

  :dan maksadın ne olduğu hakkında iki görüş mevcuttur الْحَرْبُ  -

… Zahirinde olduğu üzere ‘harp, savaş’.1610 

… Muharebe eden, savaşan, ehl-i harb.1611  

 zahirine göre kabul edilirse, kelimenin başına gelen lâm-ı ta`rîfin ,الْحَرْبُ  -

delalet ettiği mana ile alakalı iki görüş vardır:1612  

… Ahid. Bu da iki muhtemel mana barındırmaktadır: Ya muayyen bir savaş 

(Bedir Savaşı) söz konusudur yahut da ‘ayetin başında başlatılan harp’ 

mevzubahis edilmektedir.  

… Cins. Yani, genel olarak ‘harp’ anlamındadır. 

وْزَارُ الَْ  -  kelimesi ile neyin kastedildiğine dair üç görüş bulunmaktadır:  

… Savaşın ancak kendisiyle gerçekleşebileceği silah, heybe gibi alet ve 

ağırlıklar. (İstiâre-i tasrîhiyye)1613 

… Günahlar, mâsiyetler, şirk.1614  

… İzler.1615  

 

Eldeki veriler hakkında birkaç değerlendirme yapmak lazım gelmektedir.  

Birinci Adım: Ayette geçmekte olan  ُالْحَرْب kelimesi, zahiri manasına göre mi yoksa 

bundan muradın ‘ehl-i harp’ olduğu görüşü doğrultusunda mı anlamlandırılmalıdır? 

Harbin hakiki manada sona ermesi, muharebe edenlerin ölmesi yahut da taraflardan 

                                                           
1608 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 317; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 39; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-

Muhît, s. 462.  
1609 Taberî, Muhammed b. Cerîr, Câmi`u’l-Beyân `an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, thk. Dr. Abdullah b. 

Abdulmuhsin et-Türkî, 1. bs., c. 21, 26 c. (Dâru Hicr, 1422/2001), s. 187; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, 

s. 265; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 317; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 462.  
1610 Ferrâ, Yahyâ b. Ziyâd, Me`âni’l-Kur’ân, thk. Ahmed Yûsuf en-Necâtî – Muhammed Ali en-Neccâr 

– Abdülfettâh İsmâîl eş-Şelebî, 1. bs., c. 3, 3 c. (Mısır: Dâru’l-Mısriyye li’t-Te’lîf ve’t-Terceme), s. 57-

58; Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 187-188. 
1611 İbn Kuteybe ed-Dîneverî, Garîbu’l-Kur’ân, thk. Ahmed Sakr (Mısır: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1398/1978), s. 409; Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 188. 
1612 Elmalılı, Hak Dini, s. 133. 
1613 İbn Kuteybe, Garîbu’l-Kur’ân, s. 409; Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 187; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, 

s. 265; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 293; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 317; Fahreddîn er-Râzî, 

Mefâtîhu’l-Gayb, s. 39; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 120; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 

41. 
1614 Ferrâ, Me`âni’l-Kur’ân, s. 57; Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 187; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 

293; Vâhidî, el-Vasît, s. 120; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 317; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 39; 

Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 120; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 42.  
1615 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 39.  



218 
 

birinin diğerine teslim olması ile değil, ‘harp etme fikri’nin tamamen ortadan kalkması 

ile tahakkuk eder. Buradan hareketle, ayete mana verme sürecinde  ُالْحَرْب kelimesinin 

zahiri manası dikkate alınacaktır.  

 

İkinci Adım: Eğer bahsi geçen harp, Bedir Savaşı olarak tayin edilirse, o zaman ayetin 

manası şu şekilde olur: “Bedir Savaşı yüklerini indirinceye, yani sona erinceye 

kadar…” Bu durumda ayette bahsi geçen küffârın kimler olduğu da bellidir. Fakat 

sebeb-i nüzûl temelli bu tahsis, genel kaideye uygun düşmemektedir. Bundan dolayı, 

‘başlatılmış ancak muayyen olmayan’ yahut da ‘genel manada’ bir harbin söz konusu 

edildiği kabul edilecektir.  

 

Üçüncü Adım:  ۚاوَْزَارَهَا izafetindeki zamir (muzâfun ileyh),  ُالْحَرْب kelimesine râci 

etmektedir. Bu terkibe ‘harbin silahları’ (istiâre-i mekniyye) şeklinde bir mana 

verildiğinde, harp, başında yahut sırtında yük taşıyan bir insana benzetilmekte, sanki 

bu aletleri sırtına alıp taşımakta, taşırken iyice ağırlaşmakta, savaş sona erince de sanki 

onları sırtından yere bırakmaktadır.1616 Ancak,  ُالَْ وْزَار kelimesinin harp kelimesine 

‘günahlar’ manasını barındırırken izafet edilmesi hoş bulunmamıştır.1617 Bu sebeple, 

ayetin bu kısmı, “Harp, müşriklerin günahlarını ve şirkini sınır dışı edinceye, onlar 

Müslüman yahut teslim oluncaya kadar…” beyan edilir. Nitekim harbin yüklerini 

indirmesi, sona ermesi, düşmanın şirklerinden dönüp tevbe etmesi, Allah’a ve 

Resûlü’ne iman etmesi, Allah’ın emrine ve nehyine itaat etmesi iledir.  

 

Dördüncü Adım: Ayette kademeli bir şekilde bahsedilen ‘öldürme, esir alma, alınan 

esirleri karşılıksız yahut da fidye karşılığında salıverme’ ne zamana kadar devam 

edecek? Bir başka deyişle, harp ne zaman son bulacak? Bu suale cevaben, ‘yeryüzünde 

Müslümanlarla savaşan bir tane bile kafir ve müşrik kalmayıncaya; şirk ve küfür 

tamamen yok oluncaya; İslam, diğer bütün dinlere galip gelinceye; Hz. İsa zuhur 

edinceye1618 kadar’ denilmiştir.1619 Nitekim Hz. Peygamber de (sav.), ‘Allah’ın  onu 

                                                           
1616 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 317; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 41.   
1617 Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 42.  
1618 Buna delil olarak aktarılan rivayet:  قال رسول الله صلِّى الله عليه وسلِّم: »كذبوا فالآن جاء القتال ول تزال طائفة من

اعة ول تزال الخيل أمتي يقاتلون في سبيل الله ل يضِرهم من خالفهم يزيغ الله تعالى قلوب قوم ليرزقهم منهم وتقاتلون حتى تقوم الس

وزارها حتى يخرج يأجوج ومأجوجمعقودا في نواصيها الخير حتى تقوم الساعة ول تضِع الحرب أ » Bkz. Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, 

s. 42; Elmalılı, Hak Dini, s. 134.  
1619 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 188; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 265; Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 

463-464; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 293-294; Vâhidî, el-Vasît, s. 120; Fahreddîn er-Râzî, 



219 
 

(sav.) peygamber olarak gönderdiği günden itibaren ümmetin son ferdinin Deccâl ile 

savaşacağı güne kadar sürekli cihâd yapılacağını’1620 dile getirmiştir. Ne var ki, 

Elmalılı Muhammed Hamdi’nin bu rivayetin nasıl anlaşılması gerektiği ile alakalı 

yaptığı açıklamadan, ‘cihadın harpten daha genel manada yahut kıyametin daha özel 

bir manada te’vîl edilmesi gerektiği’ ya da ‘bu hadisin zahirine uygun olmak üzere, 

harbin ağırlıklarını atmasının kıyamete kadar sürüp gideceği’1621 ortaya çıkmaktadır.  

 

Şayet Allah dileseydi, harbe hiç gerek kalmadan, küffâra karşı tek başına da galip gelir, 

onlardan melekleriyle;1622 yerin dibine geçirme, deprem, gökten taş yağdırma, suda 

boğma ve toplu ölüm gibi helâk sebeplerinden biriyle;1623 başlarına en zayıf ve en 

alçak mahluku tasallut ederek, hakim kılarak1624 intikamını alabilirdi. Muhakkak ki 

Allah buna kâdirdir ve herhangi bir şeye de muhtaç değildir. Fakat böyle yapmak 

yerine Allah, müminlere küffâr ile savaşmayı emrederek tarafları birbirleriyle imtihan 

etmekte, sınamaktadır. Müminin imtihanı, Allah’ın buyurduğu savaş emrine itaat ve 

sabır noktasında; kafirin imtihanı ise, ahirette göreceklerin azabın bir kısmını dünya 

hayatında iken müminlerin elinden tatmaları ve bundan öğüt alıp da Hakk’a yönelip 

yönelmemeleri hususunda olmaktadır. Neticede, müminlerden şehadetle 

şereflendirilenler sevaba nail olurken, kafirlerden ölümle rezil rüsva edilenler bu sefer 

de ahiretteki azaba maruz kalmaktadır.  

 

Harbin kaybedeni her ne kadar küffâr olsa da müminler de hak uğrunda kayıplar 

vermektedirler. Ancak hakikatte, müminin Allah rızası için savaşması, öldürmesi ve 

dahi öldürülmesi1625 kârların en büyüğüdür. Nitekim Allah, mümin kulunun bu yoldaki 

                                                           
Mefâtîhu’l-Gayb, s. 39; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 120; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-

Muhît, s. 462; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 42. 
1620  ِ حَد ثنَاَ سَعِيدُ بْنُ مَنْصُورٍ، حَد ثنَاَ أبَوُ مُعاَوِيةََ، حَد ثنَاَ جَعْفَرُ بْنُ برُْقَانَ، عَ نْ يَزِيدَ بْنِ أبَِي نشُْبَةَ، عَنْ أنَسَِ بْ نِ  مَالِكٍ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّٰ 

ُ  :ثلََثَةَ  مِنْ أصَْلِ الِْيمَانِ " :صلى الله عليه وسلم  نْ قاَلَ لَ إِلَهَ إلِ  اللّٰ  ادُ ذنَْبٍ وَلَ تخُْرِجْهُ مِنَ الِْسْلَمَِ بِعَمَلٍ، وَالْجِهَ  وَلَ تكَُفِِّرْهُ بِ الْكَفُّ عَم 

الَ لَ يبُْطِلهُُ جَوْرُ جَ  تِي الد ج  ُ إلَِى أنَْ يقَُاتِلَ آخِرُ أمُ  ."ائِرٍ وَلَ عَدْلُ عَادِلٍ، وَالِْيمَانُ بِالْقَْداَرِ مَاضٍ مُنْذُ بَعثَنَِيَ اللّٰ   Bkz. Ebû Dâvûd es-

Sicistânî, Sünenü Ebî Dâvûd, thk. Şuayb el-Arnaûd-Kâmil Karabellî, 1. bs., c. 4, 7 c. (Dımaşk: Dâru’r-

Risâle el-Âlemiyye, 1430/2009), s. 184.  
1621 Elmalılı, Hak Dini, s. 133. 
1622 Ferrâ, Me`âni’l-Kur’ân, s. 58; Mâverdî, en-Nüket ve’l-`Uyûn, s. 294.  
1623 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 266; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 318; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, 

s. 462; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 42. 
1624 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 266.   
ِ فلََنْ يضُِِل  اعَْمَالَهُمْ  1625 ِّلُِوا, قَتلَوُا :ibaresinin 4 kıraat şekli vardır وَال ذٖينَ قتُلُِوا فٖي سَبٖيلِ اللّٰه  ,Bkz. Taberî .قَ اتلَوُا, قتُلِوُا, قتُ

Câmi`u’l-Beyân, s. 190; Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, s. 7; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 318.  

… Ferrâ’, “Üç adet kıraat şekli vardır ve hepsi de doğrudur: ُا, قتُِِّلوُا, قتُلِوُاقاَتلَو ” demiştir. Bkz. Ferrâ, 

Me`âni’l-Kur’ân, s. 58. 

… Taberî, zikredilen kıraatlerden en doğrusunun “وَال ذِينَ قَاتلَوُا” olduğunu söylemiştir. Bkz. Taberî, 

Câmi`u’l-Beyân, s. 190.  



220 
 

amellerini, çalışmalarını, çabalarını ve fedakarlıklarını karşılıksız bırakmayacaktır. Ne 

var ki, küffâr için böyle bir şey söz konusu bile değildir.1626 

 

 Değerlendirme 

Birinci Aşama: 

İslam Devleti’nin inşası sürecinde nâzil olan bu ayette Allah’ın müminlere 

müdafaadan taarruza geçmelerini emretmesi, muhatapların artık siyasî ve askerî 

açıdan kuvvetlendiklerine ve hasımları karşısında üstün bir konumda olduklarına 

delalet etmektedir. Nitekim, mezkur savaşta küffâr boyunları vurularak, yani en kat`î, 

en tahkir edici ve pek şiddetli bir biçimde öldürülmekte; o derece kuvvetli bir hücuma 

maruz kalmakta ki, yerinden kıpırdamaya dahi takat getirememekte; hayatta kalmaya 

muvaffak olsa bile, bu sefer de esir alınmaktadır. Üstelik mevzubahis edilen harb, 

küffar tevbe edinceye yahut da teslim oluncaya; yeryüzünde İslam’dan gayrı din 

kalmayıncaya; belki de kıyamete kadar sürecektir. Netice itibariyle ise, hem böyle 

meşakkatli bir cihâd emrine itaat, tahammül ve öncülük eden, dahası şehit düşen 

Müslümanlar hem de zikrolunan harbin sonrasında tevbe eden küffar büyük bir kâr 

elde etmekteyken; küffârdan tevbe etmeden ölenler (kaçınılmaz ve vahim bir şekilde) 

ve sağ kalanlar ise bir hayli zarara uğramaktadırlar. Tüm bunlara binaen, vasıfları 

beyan edilen harbin ziyadelik ortak manasını dahilinde barındırdığı söylenebilir.  

 

İkinci Aşama:  

Evvelki aşamada, ayette geçmekte olan harb tabirinin ziyadelik ortak manasını ihtiva 

ettiği istidlâl edilmiştir. Peki, başlangıçtan itibaren bu amil de hesaba katılarak ayet 

tefsir edilirse, sürece ve sonuca bir tesiri olur mu? 

 

                                                           
… Nehhâs, “Üç kıraat şekli vardır:  ,ِّلِوُا, قَتلَوُاقتُلِوُا قتُ ” diye beyan etmiştir. Bkz. Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, 

s. 465. 

… Râzî’nin aktardığı ve bunlar doğrultusunda ayete mana verdiği üç kıraat şekli şöyledir:  ,قاَتلَوُا, قتُلِوُا

 .Bkz. Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 40 .قتَلَوُا

… Elmalılı Muhammed Hamdi’nin tercihi, “öldürülenler” şeklinde olmuştur. Bkz. Elmalılı, Hak Dini, 

s. 134. 
1626 Fahreddin er-Râzî: “Allah, kafir hakkında, mazi siygasıyla   اضََل “boşa çıkardı” buyurmuş, onun 

amelinin meydana gelir gelmez yok olduğuna ve adeta meydana gelmemiş ve yapılmamış gibi olduğuna 

işaret etmek için,  ُّيضُِِل “boşa çıkarır” kelimesini kullanmamıştır. Ama mümin kimse hakkında   لَنْ يضُِِل 

“asla boşa çıkarmayacak” demiş, mümin kimsenin, ameline devam ettiği sürece, o amelin kendisi için 

sabit kılınacağına, yok edilmeyeceğine bir işaret olsun diye de   مَا اضََل “boşa çıkarmadı” dememiş de, 

ebedilik ve süreklilik manasını ifade eden   لَنْ يضُِِل “asla boşa çıkarmayacaktır” ifadesini getirmiştir.” 

Bkz. Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 41.  



221 
 

Mezkur ortak mananın buradaki işlevi, taraflar arasında vuku bulan harbin haddinden 

fazla şiddet içerdiğini; zamansal açıdan tahdit edilmediğini; bu süreçte katledilenlerin 

ve şehit düşenlerin kemiyetinin kesretini; yaptıkları amellere mukabil taraflara verilen 

karşılığın muazzamlığını takviye eden hüccet niteliğindedir.  

 

4.1.4.3. Enfâl 8/57:  َّدْ بهِِمْ مَنْ خَلْفهَُمْ لَعلََّهُمْ يذََّكَّرُونَ فاَِم ا تثَقْفَنََّهُمْ فِي الْحَرْبِ فَشَر ِ   

 

Mushaf tertibinde, Enfâl Sûresi’nin hemen bir öncesinde yer alan A`râf Sûresi’nin ilk 

yarısında (Hz. Nûh, Hz. Hûd, Hz. Sâlih, Hz. Lût ve Hz. Şu`ayb’ın gönderilmiş olduğu) 

geçmiş ümmetlerden, ikinci yarısında daha ayrıntılı bir şekilde Hz. Mûsa ve Firavun 

hanedanından, bu toplulukların dünyada iken helak edilmelerinden ve sonrasında 

ahirette de azab görmelerinden bahsedilmektedir. Tüm bu kıssalardan, sünnetullâh ile 

bağlantılı olarak iki çıkarım elde edilmektedir. Bunlardan ilki, Allah’ın, küffârı dünya 

hayatında iken (yerin dibine geçirme, deprem, gökten taş yağdırma, suda boğma ve 

toplu ölüm gibi helâk sebeplerinden biriyle) helak etmesidir. İkincisi, helakın 

büyüğünün evvelinde, küçük cezalandırmaların vuku bulmasıdır. Sünnetullâh, Hz. 

Peygamber (sav.) döneminde yaşayan küffâr için de tahakkuk edecektir, ancak nasıl? 

Hz. Peygamber (sav.) ile kavmi arasında cereyan eden olayların aktarıldığı Enfâl1627 

Sûresi’nde Allah, Mekkeli küffârın, sahâbenin kılıcıyla helak olacağını haber 

vermektedir.1628   

 

                                                           
1627 Sûre, adını ilk ayette geçen ‘enfâl’ kelimesinden almaktadır. Enfâl, ‘fazlalık’ anlamındaki  – ن – ف

 kökünden gelen ‘nefel’in çoğuludur. Elmalılı Muhammed Hamdi’nin, enfâlin mahiyeti kapsamında ل

yaptığı açıklama şöyledir: “… Bunun üzerine, ziyade olan ve ilave olarak elde edilen ganimete de ‘nefel’ 

denilmiştir. Bundan başka bir gaziye, ganimetteki payından fazla olarak mesela, “şu sipere ilk girene şu 

verilecektir” gibi tenfîl yoluyla verilmesi şart koşulan mala da ‘nefel’ denilir. Üçüncü bir husus olarak 

denilmiştir ki, burada ‘enfâl’den maksat, genel anlamda ganimetler değil, doğrudan doğruya 

‘humus’tur, yani Allah ve Resûlü adına alınan beşte birdir. Dördüncü olarak da denilmiştir ki, ‘enfâl’ 

müşriklerden savaşsız olarak çıkıp Müslümanların eline geçen ‘fey’dir.” Bkz. Elmalılı Muhammed 

Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, sad. İsmail Karaçam-Emin Işık-Nusrettin Bolelli-Abdullah Yücel, 

c. 4, 10 c. (İstanbul: Azim Dağıtım), s. 199-200. 
1628 A`râf Sûresi’nde tafsilatlı bir şekilde kıssa edilen Firavun hanedanının ve onlar gibilerinin helak 

edilişi, Enfâl 8/52. ve 54.ayetlerde mücmel bir şekilde dile getirilmiştir. İki sûre arasındaki diğer 

münâsebetler: A`râf 7/203 ile Enfâl 8/31; A`râf 7/204-206 ile Enfâl 8/2 arasında içerik açısından 

paralellik mevcuttur. Bkz. Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd, Rûhu’l-Me`ânî fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-`Azîm ve’s-

Seb`i’l-Mesânî, c. 9, 30 c. (İdâretü’t-Tıbâati’l-Münîriyye), s. 158. Ancak, Süyûtî, Enfâl Sûresi’nin 

Mushaf’taki sıralamasının tevkîfî olup olmadığını tartışmış ve en son vardığı netice, bu sûrenin Nûr 

Sûresi’nden sonra geldiği olmuştur. Bkz. Celâlüddîn es-Süyûtî, Esrâru Tertîbi’l-Kur’ân, (Dârü’l-

Fazîlet), s. 92.  



222 
 

Enfâl Sûresi bir anlamda, Allah’ın, Bedir Savaşı sonrası1629 Müslümanlara yaptığı bir 

tür konuşma gibidir. Mekke dönemi boyunca, ‘İslam’a davet’ anlayışı çerçevesinde 

hayatlarını ikame ettirmeye çabalayan Müslümanlar, küffâra karşı misilleme 

yapmamalarına ilaveten, meşru müdafaada bile bulunmuyorlardı. Medine dönemine 

gelindiğinde ise, artık kademe kademe bir İslam Devleti teşekkül etmekte ve bu süreçte 

içtimâî, idarî, iktisâdî ve askerî alanda değişimler ve dönüşümler meydana 

gelmektedir. Nitekim Mescid-i Kubâ’ inşa edilmiş, ensâr ile muhâcir arasında muâhât; 

Yahudi ve diğer müşrik Araplar ile de Medine Vesikası imzalanmıştır. Bunlardan bir 

süre sonra da, Mekke’nin kervanlarına küçük gruplar tarafından düzenlenen baskınlar 

ve saldırılar yapılmaya başlanmıştır. Neticede Müslümanlar, hicretten sonra ilk kez, 

küffâr ile ‘cihâd etme’ gayesiyle Bedir’de karşı karşıya gelmiştir. Müminlerin 

galibiyetiyle neticelenen bu savaş, küffâra, ileride başlarına gelecek olan büyük helake 

(Mekke’nin Fethi’ne) dikkat çeken küçük çaplı bir uyarı ve cezalandırma 

niteliğindedir.  

 

Enfâl Sûresi’nin en başında, her ne kadar Bedir Savaşı sonrası elde edilen enfâl ve 

bunun paylaşımı ile alakalı çıkan anlaşmazlığa çözüm getiriliyor olunsa da, sûrenin 

genel akışı içerisinde, savaş öncesine ve savaşta tarafların karşı karşıya geldikleri 

anlara da Kur’ânî bir üslupla yer verilmiştir. Ele almakta olduğumuz (Enfâl 8/57.) ayet, 

‘Müslümanlarla aralarında halihazırda bir ahdin bulunduğu topluluğa mensup 

kişilerden bazılarının, ahde vefasızlık edip Bedir Savaşı esnasında Müslümanların 

karşısında savaşması halinde bu kimselere savaş anında nasıl bir mukabelede 

bulunması gerektiğine ve bundaki hikmet’e dikkat çekmekte ki bu vesileyle, savaş 

hukuku bağlamında yeni bir kaide ortaya koymaktadır. Ayetin daha iyi anlaşılması 

adına, kendinden önceki (Enfâl 8/55-56.) ve sonraki (Enfâl 8/58.) ayetlerle beraber 

değerlendirmeye tabi tutulacaktır.1630  

                                                           
1629 Cumhur indinde Enfâl Sûresi Medenî’dir. Lakin, otuzuncu ayetin; otuz ile otuz altıncı ayetler de 

dahil olmak üzere bu yedi ayetin; altmış dördüncü ayetin Mekkî olduğu da söylenmiştir. Bkz. Fahreddîn 

er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb/Tefsîru’l-Kebîr, 3. bs., c. 15, 32 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 1420), 

s. 447; İbnü’z-Zübeyr es-Sekafî el-Gırnâtî, el-Burhân fî Tenâsübi Süveri’l-Kur’ân, thk. Muhammed 

Şa`bânî, (Mağrib: Vizâratü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1410/1990), s. 214-215. Ne var ki, sûrede 

Mekkeli küffârın ahvalinin ve Hz. Peygamber’e (sav.) kurdukları tuzakların zikredildiği ayetlerin 

geçmesi, ille de bu ayetlerin Mekkî olmasını gerektirmez. Bilakis, bu ayetlerin sebeb-i vürûdu, Hz. 

Peygamber’e (sav.) hicretten sonra bir hatırlatmadır.  
ةٍ وَهُمْ لَ يتَ قُونَ ﴿٥٦﴾  1630 ِ ال ذٖينَ كَفَرُ وا فَهُمْ لَ يؤُْمِنوُنَۚ ﴿٥٥﴾ الَ ذٖينَ عَاهَدْتَ مِنْهُمْ ثمُ  ينَْقضُُِونَ عَهْدهَُمْ فٖي كُلِِّ مَر  ِ عِنْدَ اللّٰه ابِّ اِن  شَر  الد وََٓ

دْ بِهِمْ مَنْ خَلْفَهُمْ لَعلَ هُمْ يَذ ك رُونَ ﴿ ا تثَقَْفَن هُمْ فِي الْحَرْبِ فشََرِِّ ا تخََافَن  ٥٧فاَِم   ﴾ وَاِم 
ࣖ
ائِنٖينَ َ لَ يُحِبُّ الْخََٓ اءٍَؕ اِن  اللّٰه  مِنْ قَوْمٍ خِياَنَة  فاَنْبِذْ اِليَْهِمْ عَلٰى سَوََٓ

﴿٥٨﴾ : Allah katında canlıların en kötüsü, inkâr eden ve bir daha da imana gelmeyenlerdir; (55) 

Kendileriyle antlaşma yapıldığı halde, her defasında Allah’tan korkmadan yaptıkları antlaşmayı 



223 
 

Rablerinin ayetlerini yalanlayan zâlim küffârın, günahları hasebiyle helak 

edildiklerinin1631 beyanının akabinde Allah (Enfâl 8/55-56.ayetlerde), bu kimselerin 

arasında dahi, onlardan şer ve inatta daha ileri derecede olanların var olduğunu dile 

getirmiştir. Zâlim küffâr halkası dahilindeki bu kimselere münhasır olan birkaç vasıf 

vardır ki onlar da şöyledir:   

- Allah’ı, Tevhîd ve Risâlet inancını inkar edip yalanlayan, bunda ısrarcı 

olan, inkardan katiyen vazgeçmeyip küfür üzere ölen.1632  

Enfâl 8/22.ayeti1633 de göz önünde bulundurarak, bu kimselerin, Allah’ın 

ayetlerini işitmelerine ve bunların ardındaki hakikati anlamalarına rağmen 

bunlara iman etmedikleri, işitmelerinde vuku bulan ve öğrendikleri şeyler 

içerisinde künhüne vakıf olduklarından istifade etmedikleri 

anlaşılmaktadır. Pek tabii, bunun ahiret ile de alakası olabilir, nitekim 

dünya hayatındayken bunlardan istifade etmedikleri için ahirette sağır, 

dilsiz ve kör olarak diriltileceklerdir.1634  

- Daim surette verdiği ahdi bozan.1635  

Bu iki vasıftan yola çıkarak neticede, canlıların en şerlisi küffâr, küffârın 

en şerlisi küfründe ısrar eden, bunların içerisinde en şerlisi de ahitlerini 

sürekli olarak ihlal edenlerdir.1636 Allah’ın burada, “insanların en şerlisi” 

                                                           
bozanlardır. (56) Savaş esnasında eline düşerlerse onlara geridekilere ibret olacak şekilde davran ki, 

belki akıllarını başlarına devşirirler. (57) Eğer bir topluluğun antlaşmayı bozacağından endişe edersen 

antlaşmayı derhal sona erdirdiğini onlara açıkça bildir. Allah ahdini bozanları asla sevmez. (58) 
1631 Enfâl 8/54:  َكَدأَبِْ اٰلِ فِرْعَوْنٍَۙ وَال ذٖينَ مِنْ قبَْلِهِمَْؕ كَذ بوُا باِٰياَتِ رَبِِّهِمْۚ فاَهَْ لَكْنَاهُمْ بِذنُوُبِهِمْ وَاغَْرَقْـنََٓا اٰلَ فِرْعَوْنَۚ وَكُ لٌّ كَانوُا ظَ الِ مٖين: 

Firavun hanedanıyla onlardan öncekilerin yapageldikleri gibi bunlar da rablerinin âyetlerini 

yalanladılar, biz de günahları yüzünden onları helâk ettik. Firavun hanedanını da suya gömdük. Bunların 

hepsi hak hukuk tanımaz kimselerdi. 
1632 Taberî, Muhammed b. Cerîr, Câmi`u’l-Beyân `an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, thk. Dr. Abdullah b. 

Abdulmuhsin et-Türkî, 1. bs., c. 11, 26 c. (Dâru Hicr, 1422/2001), s. 235; Zemahşerî, el-Keşşâf `an 

Hakâ’iki Ğavâmizi’t-Tenzîl, 3. bs., c. 2, 4 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1407), s. 230; Fahreddîn 

er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 497; Nâsırüddîn el-Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, thk. 

Muhammed Abdurrahman el-Maraşlî, 1. bs., c. 3, 5 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 1418), s. 64; 

Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, thk. Sıdkî Muhammed Cemîl, c. 5, 10 c. (Beyrut: 

Dâru’l-Fikr, 1420), s. 339.  
مُّ الْبكُْمُ ال ذٖينَ لَ يَعْقِلوُنَ  1633 ِ الصُّ ِ عِنْدَ اللّٰه ابِّ  ,Allah katında canlıların en aşağı derecede olanları, sağır :اِن  شَر  الد وََٓ

dilsiz ve düşünemez olanlarıdır. 
1634 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî/Te’vîlâtu Ehli’s-Sünne, thk. Mecdî Bâsellûm, 1. bs., c. 5, 10 c. (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1426/2005), s. 242.  
1635 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 235; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 230; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, 

s. 497; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 339.  

 ibaresi, muzâri/istikbâl siygasında gelmiştir. Burada, ahitleri tekrar tekrar bozduklarına dikkat ثمُ  ينَْقضُُِونَ 

çekilmektedir. Bu vasıf adeta onların adeti ve alışkanlığı olagelmiştir. Bkz. Fahreddîn er-Râzî, 

Mefâtîhu’l-Gayb, s. 497; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 339; Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd, Rûhu’l-

Me`ânî fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-`Azîm ve’s-Seb`i’l-Mesânî, c. 10, 30 c. (İdâretü’t-Tıbâati’l-Münîriyye), s. 

22.  
 ,ibaresinin الَ ذٖ ينَ عَاهَدْتَ مِنْهُمٍْۙ  ,ibaresinden bedeldir. Buradan hareketle ال ذٖينَ كَفَرُوا ,ibaresi الَ ذٖينَ عَاهَدْتَ مِنْهُمٍْۙ  1636

 ,şeklinde olması caizdir. Bkz. Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 230; Fahreddîn er-Râzî الَ ذٖينَ عَاهَدْتَ مِنَ ال ذِينَ كَفَرُوا



224 
 

demeyip de “canlıların en şerlisi” demesinden, küffârın insan olarak bile 

addedilmediği, bilakis canlı türünden görülüp onların da en şerlisi olduğu 

anlaşılmaktadır.1637 

- Şerrin çeşitli envâını kendi dahilinde toplamış olan bu küffâr güruhu,1638 

Allah’tan; yaptıkları düşmanlığın ve verilen söze ihanet etmenin bu 

dünyadaki (savaş) ve ahiretteki (cehennem) akıbetinden ve cezasından;1639 

Allah’ın müminlere yardım etmesinden1640 hiç korkmazlar, sakınmazlar. 

Antlaşmayı ihlal etmekten, böyle bir alçaklığı yapmaktan dolayı hiç arlanıp 

utanmazlar. Şayet, vefasızlığın toplumdaki güven ortamını ne derece 

sarstığını, hatta yok ettiğini bilselerdi, belki bundan vazgeçerlerdi.  

 

                                                           
Mefâtîhu’l-Gayb, s. 497; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 64; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-

Muhît, s. 339.  

Bir diğer husus da,  ْمِنْهُم terkibindeki  ْمِن harf-i cerrinin, teb`îz (kısmîlik) ifade etmesidir. Zira antlaşma 

sadece onların ileri gelenleriyle yapılmıştır. Bkz. Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 497; Beyzâvî, 

Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 64.  
1637 A`râf 7/179:  َنْسِؗ لَهُمْ قلُوُب  لَ يَفْ قَهُونَ بهَِاؗ وَلَهُمْ اعَْينُ  لَ  يبُْصِرُونَ بِهَاؗ وَلَهُمْ اٰذاَن  لَ يسَْمَعوُن وَلَقدَْ ذرََأنْاَ لِجَهَن مَ كَثٖيرا  مِنَ الْجِنِِّ وَالِْ

ئِكَ كَالْنَْعَ 
لَٰٓ ئِكَ هُمُ الْغاَفلِوُنَ بِهَاَؕ اوُُ۬

لَٰٓ امِ بَلْ هُمْ اضََلَُّؕ اوُُ۬ : And olsun biz, cinlerden ve insanlardan birçoğunu cehennem 

için yarattık. Bunların kalpleri vardır ama onlarla kavrayamazlar; gözleri vardır ama onlarla göremezler; 

kulakları vardır ama onlarla işitemezler. Onlar hayvanlar gibidir, hatta daha da şaşkındırlar. İşte asıl 

gafiller onlardır. 
1638 Bahsi geçen kimselerin kimler olduğu ile ilgili farklı görüşler serdedilmiştir:  

… Benî Kurayza Yahudileri, bunlardan reisleri Ka`b b. Eşref ve onun ashâbı. Bu görüşle alakalı olarak 

aktarılan rivayetlerde bu kimseler, Hz. Peygamber’e (sav.) onunla savaşmayacakları ve onunla 

savaşanlara yardım etmeyecekleri hususunda söz vermişlerdi. Ne var ki önce, Bedir Savaşı’nda küffâra 

silah yardımında bulunmak suretiyle ihanet etmişler, yaptıklarının anlaşılması üzerine de unuttuklarını 

ve hata ettiklerini dile getirip helak olmaktan bir süre daha kurtulmuşlar, Hz. Peygamber’in (sav.) 

aralarındaki ahdi yenilemesine rağmen daha sonra tekrardan Uhud Savaşı’nda küffâra yardım edip, 

onlarla birlik olup Müslümanlara karşı savaşmışlardır. Bkz. Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 235; Mâtürîdî, 

Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 243; Ebû Ca`fer en-Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ali es-Sâbûnî, 1. 

bs., c. 3, 6 c. (Mekke: Câmi`atü Ümmü’l-Kurâ, 1409), s. 164; Vâhidî, el-Vasît fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-

Mecîd, thk. Şeyh Âdil Ahmed Abdülmevcûd-Şeyh Alî Muhammed Muavvid-Dr. Ahmed Muhammed-

Dr. Ahmed Abdülğanî el-Cemel-Dr. Abdurrahman `Uveys, 1. bs., c. 2, 4 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1415/1994), s. 467; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 230; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 497; 

Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 64; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 339; Âlûsî, 

Rûhu’l-Me`ânî, s. 22; Elmalılı, Hak Dini, s. 246.  

Beğavî, bahsi geçen kişinin Ka‘b b. Eşref olduğunu söyleyenin yanıldığını, bilakis bu kişinin Ka‘b b. 

Esed olduğunu iddia etmiştir. Bkz. Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 339.  

… Benî Kurayza ve Benî Nadîr. Bkz. Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 339.  

… Kureyş’ten Abdüddâr oğulları. Bkz. Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 339; Elmalılı, Hak Dini, s. 

246.  

… Küffârın azgınları ve zâlimleri. Bkz. Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 243.  

… Ahdi imzalamaya gelen reisler. Bkz. Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 22. 
1639 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 235; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 230; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 

339; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 22.  
1640 Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 64; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 22.  



225 
 

Bahsi geçen küffâr güruhunun ahvâlinin zikredilmesinin akabinde Allah, bu kimseler 

ile savaş meydanında karşılaşıldığında ve dahi onlara galip gelindiğinde,1641 bunlara 

karşı nasıl davranılması gerektiği ile ilgili hükmünü (Enfâl 8/57.ayette) beyan ediyor: 

“Bu kimselere, sairlere (yani bu kimselerin dışındakilere yahut da artlarında 

bıraktıklarına) medâr-ı havf ve ibret olacak vecihle (mesela öldürerek veyahut esir alıp 

hayli şiddetli bir biçimde cezalandırarak) muamele et ki arkalarında1642 bu kimseler 

gibi ahitlerini bozacak olanlar ve bozma niyeti taşıyanlar, iyice korksunlar, dağılsınlar; 

bu kimseler ile araları olabildiğine açılsın; seninle [yani Hz. Peygamber (sav.)] 

savaşmaya cesaret edemesinler.”1643 1644 Bu açıdan bakıldığında, bu neviden bir 

muamelenin sairlere, bu kimselerin yaptıklarının bir benzerini (yani ahde vefasızlık 

etme ve küfre düşme) yapmama, yapmaya teşebbüs bile etmeme hususunda bir 

yasaklama ve engelleme vazifesi görme şeklinde bir faydası vardır. Bir başka deyişle 

Allah burada, düşman ile savaşmayı ve onlara savaş açmayı bir rahmet vesilesi 

kılmıştır.1645  

 

                                                           
1641 İbn Fâris, ث – ق – ف kökünden iştikâk eden kelimelerin kök manasının ‘bir şeyi bertaraf etme, 

giderme, savma, def etme’ olduğunu söylemiştir. Bkz. İbn Fâris, Mekâyîsü’l-Luga, thk. Abdüsselâm 

Muhammed Hârûn, c. 1, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikir, 1399/1979), s. 382. Râgıb el-İsfahânî ise kök 

manayı, ‘bir şeyi idrak etmede, yapmada ve icra etmede usta ve mahir olma’ olarak zikretmiştir. 

Buradan hareketle, bakıştaki bir maharetten dolayı bir şeyi gözle idrak etme, algılama yahut da 

yakalama َثقَِفَ كَذا ibaresi ile dile getirilmiştir. Lakin, bu ibare daha sonrasında  anlam genişlemesine 

uğrayarak, maharet vasıtasıyla olsun veya olmasın, ‘yakalama ve idrak etme’ anlamını karşılamak için 

kullanılagelmiştir. Bkz. Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân, thk. Safvân Adnân Dâvûdî, 

1. bs. (Dımaşk-Beyrut: Dâru’l-Kalem-Dâru’ş-Şâmiye, 1412), s. 173. Leys’in aktardığına göre, Araplar, 

falancayı falanca bir yerde yakaladıklarını, ele geçirdiklerini َثقَِفْناَ فُلََن ا فِي مَوْضِعِ كَذا ibaresi ile ifade 

etmişlerdir. Zeccâc da, bu yakalamanın ve ele geçirmenin ‘süratle gerçekleştiği’ne dikkat çekmiştir. 

Bkz. Vâhidî, el-Vasît, s. 467; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 497.  
1642 Ebû Hayve, ayette  ْمَنْ خَلْفَهُم olarak geçen terkibi,  ْمِنْ خَلْفِهِم şeklinde okumuştur. Buna göre mana şöyle 

olur: “Onları, peşlerini bırakmayarak darmadağın et.” Bkz. Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 230-231; Fahreddîn 

er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 497; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 340; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 23. 

Ancak iki kıraat arasında, kesralı okuyuşta ‘mübalağa’ olmasının dışında, anlam açısından bir fark 

yoktur. Zemahşerî’nin bu hususta yapmış olduğu açıklama için bkz. Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 231.  
دْ  kelimesi, ‘ızdırap vererek dağıtmak’ anlamına gelir. Ayette geçmekte olan الت شْرِيدُ  1643  ibaresini İbn شَرِِّ

Mes`ûd,  ْذ  ,şeklinde okumuştur ki bu da, “darmadağın etme” manasına delalet etmektedir. Bu ibare شَرِِّ

رْ  عْ بِهِمْ  ,fiilinin maklûbu gibidir. Bir başka kıraat nevi de شَذِِّ  .ibaresinde görüldüğü üzeredir. Bkz سَمِِّ

Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 230; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 497; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-

Muhît, s. 340; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 22.   
1644 Ferrâ, Yahyâ b. Ziyâd, Me`âni’l-Kur’ân, thk. Ahmed Yûsuf en-Necâtî – Muhammed Ali en-Neccâr 

– Abdülfettâh İsmâîl eş-Şelebî, 1. bs., c. 1, 3 c. (Mısır: Dâru’l-Mısriyye li’t-Te’lîf ve’t-Terceme), s. 414; 

İbn Kuteybe ed-Dîneverî, Garîbu’l-Kur’ân, thk. Ahmed Sakr (Mısır: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1398/1978), s. 179-180; Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 236-238; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 243-245; 

Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 164; Vâhidî, el-Vasît, s. 467; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 230; Fahreddîn er-

Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 497; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 340; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 22; 

Elmalılı, Hak Dini, s. 246.   
1645 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 244. 



226 
 

Son olarak, Allah, Hz. Peygamber’e (sav.), geçmişte aralarında bir ateşkesin ve ahdin 

yapılmış olduğu kavmin birisine,1646 bahsi geçen kavmin kendisine ihanet 

edeceğini1647 hissetmesi, ortada olup bitenlere ve belli bariz emarelere binaen onlardan 

vefasızlığın tahakkuk edeceğini bilmesi1648 ve bundan korkması halinde ne yapmasını 

gerektiğini (Enfâl 8/58.ayette) bildirmektedir. Bir başka deyişle burada, geçmişe 

ihanet etmesinden korkulan kişiye gelecekte nasıl muamele edilmesi gerektiği 

öğretilmektedir. Bu türden bir vaziyete mukabil Hz. Peygamber’in (sav.) üzerine 

düşen, ahid geçerliliğini sürdürüyor varsayılırken bahsi geçen karşı tarafla savaşmakta 

acele etmemek, bilakis aradaki ahdi feshedip1649 bunu karşı tarafa açıkça bildirdikten 

sonra harp ilan etmektir ki bu vesileyle taraflar indinde ‘aralarında artık bir ahdin 

olmadığı bilme’ ve ‘düşmanlığı aleniyete vurma’ açısından bir denklik vaki olabilsin. 

Eğer bunun aksini yapılırsa, ihanet Hz. Peygamber’den (sav.) sadır olmuş olur.1650 

Velhâsıl-ı kelâm, “Allah, peygamberlerine, ahdi bozan kimselere karşı, kendisinin de, 

en sert ve acımasız bir biçimde ahdi bozmasını ve ahde vefa etmeme ve onu bozmayı 

vehmettirecek her türlü şeyden de en titiz bir biçimde uzak kalmasını emretmiştir”.1651 

 

 

 

 

                                                           
1646 Mücâhid, bunların Benî Kurayza olduğunu söylemiştir. Ebû Hayyân ise, Benî Kurayza’nın ayette 

belirtilen ‘ihanet etmesinden korkulan’ sınırı dahilinde olmadığını, çünkü onların ihanetlerinin gayet 

meşhur ve bilinmekte olduğunu ileri sürmüştür. Bkz. Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 340.   
 lafzı, antlaşmanın takaddümüne delalet etmektedir, çünkü taraflar arasında ahit yoksa, yapılan الْخِياَنةَ 1647

muharebe bir ihanet olmaz. Bkz. Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 340.  
1648 Yahya b. Sellâm,   تخََافَن ibaresinin burada “eğer kesin bir şekilde bilirsen” anlamında olduğunu 

söylemiştir. Yani,  ُالعِلْمُ  ,الخَوْف dan müste`ârdır. Bkz. Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 340; Âlûsî, 

Rûhu’l-Me`ânî, s. 23.  
 kelimesinin lugavî manası ‘kendisine değer ve önem verilmemesi yahut da hesaba katılmaması الن بْذُ  1649

hasebiyle bir nesneyi kaldırıp atmak, fırlatmak, kendinden uzaklaştırmak’tır. Nitekim, “Onu eski bir 

ayakkabı gibi fırlatıp attım” demek için   عْل الخَلِقنبََذْتهُُ نبَْذَ الن  ibaresi kullanılır. Bkz. Râgıb el-İsfahânî, el-

Müfredât, s. 788. Şer`î olarak ise, ‘bir devletin antlaşma yaptığı başka bir devletle ilişkilerini kestiğini 

haber verip ilan etmesi’dir. Bkz. Elmalılı, Hak Dini, s. 246-247. Buna binaen, ayette geçmekte olan  ْفاَنْبِذ 

ibaresinin mef`ûlü mahzûf olsa dahi, takdiri  ْفاَنْبِذْ إِليَْهِمْ عَهْدهَُم kavlinde görüldüğü gibi olur. Bir diğer husus 

da,  ْفاَنْبِذ ibaresinin (tıpkı Âl-i İmrân/187 ve Kasas/40 ayetlerinde olduğu gibi) dahilinde barındırdığı bu 

‘değer veya önem vermeme’ anlamı, gerçekleşen harbin, işin iç yüzünü öğrenmede ve onu iyice 

derinlemesine şümullü bir şekilde araştırmada vesile olmasını gerektirdiğidir. Bkz. Ebû Hayyân, el-

Bahru’l-Muhît, s. 341. 
1650 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 238-240; Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 245-246; Mâverdî, Tefsîru’l-

Mâverdî/en-Nüket ve’l-`Uyûn, thk. Seyyîd b. Abdülmaksûd b. Abdürrahîm. c. 2, 6 c. (Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye), s. 328; Vâhidî, el-Vasît, s. 467; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 231; Fahreddîn er-Râzî, 

Mefâtîhu’l-Gayb, s. 497; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 341; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 23; Elmalılı, 

Hak Dini, s. 246-247. 
1651 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 497-498.   



227 
 

 Değerlendirme 

Birinci Aşama:  

A`râf Sûresi’nde zikredilen geçmiş ümmetlerden ve akıbetlerinden yola çıkarak 

Sünnetullâh’a dair varılan çıkarımın bir misli, Hz. Peygamber’in (sav.) devrinde 

yaşayan küffârın Bedir Savaşı’nda yaşadığı mağlubiyet ile tekrardan gözler önüne 

serilmektedir. Nitekim bu yenilgi, küffârın indinde daha büyük bir helak olarak 

addedilen Mekke’nin Fethi öncesinde, küçük bir uyarı ve ceza mahiyetindedir. Mezkûr 

savaş(ın evveline, vaki olduğu ana ve sonrasın)a dair malumatların zikredildiği Enfâl 

Sûresi’nde yer alan ve incelemekte olduğumuz ayet grubunda da, savaş hukukuna dair 

bir takım yeni hükümler bildirilmektedir:  

- Aralarında ahdin bulunduğu iki topluluktan ihanete uğrayan tarafın, ahde 

vefasızlık eden tarafla savaşta karşı karşıya gelmesi ve bu kimseleri mağlup 

etmesi halinde nasıl bir muamelede bulunması gerektiği. (Enfâl 8/57) 

- İlaveten, taraflardan birisinin, diğer tarafın kendisine fark ettirmeden ahdi 

bozacağını sezmesi halinde, hıyanete meyilli bu kişilere karşı sergileyeceği 

tutumun nasıl olması gerektiği. (Enfâl 8/58) 

 

Peki, araştırmanın odak noktası olan ayet kapsamında, mezkur hain topluluğa karşı 

tatbik edilecek muamele nedir? Enfâl 8/55-56.ayetlerle alakalı yapılan izahlardan, 

mevzubahis edilen zümrenin vasıflarının alelâde olmadığı idrak edilmektedir. Öyle ki, 

bu kimseler, canlıların en şerlisi olan küffârdan küfründe ısrar eden, bunların arasından 

ise devamlı surette yapmış olduğu ahdi bozanlardır. Diğer bir deyişle, mahlukatın en 

şerlisinin (küffâr) en şerlisinin (anîd/anûd) en şerlisidirler (ahde vefasız). Bu sebeple, 

kendileriyle benzer ideolojiyi zaten paylaşmakta ya da bu ideolojiden etkilenmesi 

imkan dahilinde olanlara medâr-ı havf olması babında, ya savaş esnasında oldukları 

yerde şiddetli bir şekilde öldürülürler yahut da savaşın akabinde ağır bir biçimde 

cezalandırılırlar. Bununla, kendilerine tâbî olan ya da olması muhtemel kişilerin 

epeyce korkmaları, ki böylelikle aynı hataya onların da düşmelerinin önlenmesi 

amaçlanmaktadır. Bir sonraki (Enfâl 8/58.) ayette ise bilhassa, aradaki ahde rağmen 

her an ihanete uğrama ihtimali ile yüz yüze gelindiğinde bile savaş açma hususunda 

acele etmemeye, bilakis ahdi bozduğunu diğer tarafa alenen ilan etmeye, ki böylelikle 

ihanetin kendi tarafından sadır olduğu zannının oluşmasına dahi mani olmaya dikkat 

çekilmektedir. Vasıfları beyan edilen hasma; bunlara muharebe esnasında ve 

sonrasında yapılan muameleye; bunun, geridekiler üzerindeki tesirine; ahde vefalı 



228 
 

olmanın ve hıyanet vehmini vermekten dahi ihtiraz etmenin ehemmiyetine binaen, 

bahis konusu edilen harpte ziyadelik ortak manasının var olduğu söylenebilir.  

İkinci Aşama:  

Evvelki aşamada, ayette geçen ‘harb’ tabirinin ziyadelik ortak manasını ihtiva ettiği 

istidlâl edilmiştir. O halde, başlangıçtan itibaren bu amil de hesaba katılarak ayet tefsir 

edilirse, sürece ve sonuca bir tesiri olur mu? 

 

Mezkur ortak mananın ayetin tefsiri sürecindeki işlevi, bahsi geçen harpte hainler 

üzerinde uygulanan muamelenin ve bunun geridekilere olan etkisinin haddinden fazla 

oluşunu takviye eden delil niteliğindedir. Nitekim bu da, dolaylı yoldan, vasıfları sarih 

bir şekilde sıralanan mezkur hainlerin hem Allah ile hem de beşer ile yapmış oldukları 

ahitlere ihanet etmelerinin muazzam bir hata ve mâsiyet olduğu hakikatini 

sağlamlaştırmaktadır.  

 

4.1.4.4. Âl-i İmrân 3/37:  َوَكَفَّلهََا زَكَرِيَّاَؕ كُلَّمَا دَخَلَ عَليَْهَا فتَقََبَّلهََا رَبُّهَا بِقبَوُلٍ حَسَنٍ وَا 
نْبتَهََا نبَاَتا  حَسَنا  

َِؕ اِ  قاَلَ يَا مَرْيَمُ انَ ى لكَِ هٰذاََؕ قَالَتْ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللّٰ 
اءُ بِغيَْرِ زَكَرِيَّا الْمِحْرَابَ  وَجَدَ عِنْدَهَا رِزْقا َۚ َ يرَْزُقُ مَنْ يَشَا نَّ اللّٰ 

 حِسَابٍ 

 

Mushaf tertibinde Bakara Sûresi’nin ardı sıra gelen Âl-i İmrân Sûresi, dahilindeki 

mevcut konular, bunların sıralanışı ve bu konuların kapsamına giren ayet grupları 

arasındaki münâsebetin ne şekilde arz edildiği bakımından, evvelki sûre ile benzerlik 

addetmektedir. Nitekim, ribâ bahsi çerçevesinde yaptığımız tetkiklerin mebdesinde, 

Bakara Sûresi’nin içeriğini dokuz kısma ayırmış, en başı ile en sonundan itibaren 

sûrenin merkezine doğru adım adım ilerlerken bu kısımlar arasında müşahede edilen, 

muhteva açısından, paralelliğe değinmiştik.1652 Bu konu dağılımına bir başka açıdan 

yaklaşırsak, ilk dört kısımda ehl-i Kitâb’dan Yahudilere; son dört kısımda bu ümmete; 

en ortasında (143.ayette) da ‘aşırılıklardan uzak (vasat) bir ümmet’in bildirilmesine 

yer verilmiştir. İşbu üslûbun bir benzeri ile Âl-i İmrân Sûresi’nde de karşı karşıyayız: 

başlangıçta (21-99.ayetler) ehl-i Kitâb’dan Hıristiyanlar, ortasında (110.ayet) 

‘üstlendikleri misyon hasebiyle insanlığın faydası için seçilip çıkarılan en hayırlı 

                                                           
1652 Âl-i İmrân Sûresi’nin de en başı (1-20.ayetler) ile en sonu (190-200.ayetler); baştan ikinci kısmı 

(21-99.ayetler) ile sondan ikinci kısmı (116-189.ayetler) arasında muhteva açısından paralellik 

gözlemlenmektedir. Bahsi geçen kısımların tam ortasında (100-115.ayetler) da, bu ümmetin diğerlerine 

üstün kılınması ilan edilmektedir. Lakin, konuyla direkt bir alakası olmaması sebebiyle burada daha 

fazla ayrıntıya girilmeyecektir.  



229 
 

ümmet’1653 ve bunun arkasından da (116-189.ayetler) bu ümmet (ki bilhassa yaklaşık 

altmış ayet boyunca Uhud Gazvesi) ile alakalı ayetler zikredilmiştir. İki sûrenin ihtiva 

ettiği meseleler arasındaki tâmim edilen bu yapısal benzerliğe ilaveten, detaya indikçe 

ayetlerin mabeynindeki bütünlük ve iç içe geçmişlik de göze çarpmaktadır. Şöyle ki, 

ilkinde insanın yaratılışı, burada mahlukatın anne karnında iken tasavvur edilişi; 

ilkinde Hz. Adem’in yaratılışının başlangıcı, burada Hz. Adem’in çocuklarının 

hilkatinin bidayeti; ilkinde Hz. Adem’in annesiz ve babasız dünyaya gelişi, burada Hz. 

İsa’nın da Hz. Adem’e benzer bir şekilde babasız tevellüt etmesi mevzubahis 

edilmiştir.1654 Hz. İsa kıssası ancak, kendisininkine benzer bir vakıanın ortaya 

konmasının akabinde zikredilmiştir. Velhâsıl-ı kelâm, Âl-i İmrân Sûresi bir anlamda 

Bakara Sûresi’nden bir fer` konumundadır.  

 

İlahi vahyin tek bir kaynaktan sudur ettiği ve Allah’ın nazarında dinin yalnızca İslam 

olduğu hakikatine benzer şekilde, bahsi geçen vahyin beşer indindeki ilk muhatapları 

olan peygamberler de aslında birbirlerinin nesillerinden gelmiş olan muazzam 

büyüklükteki tek bir peygamber ailesinin üyeleridir. Bunlardan birisi de, sûreye ismini 

veren Hz. İmrân ve ailesidir. Bu şekildeki bir isimlendirmeden yola çıkarak, sûrenin 

en mühim hedeflerinden bazılarının Hz. İsa ve annesi Hz. Meryem hakkında ifrata 

kaçan Hıristiyanlara ve tefrite düşen Yahudilere1655 işin künhünü bildirerek hak dini 

                                                           
1653 Bu ümmetin diğerlerine üstün kılınışı ile ilintili olarak Bakara Sûresi’nde zikredilen (139. ve 143.) 

ayetlerde bu husus, târîzen ve müphem bir şekilde bildirilmektedir. Âl-i İmrân Sûresi’ne gelindiğinde 

ise, 110.ayette bu müphemlik giderilmiş (burada geçmekte olan  ُْكُنْتم lafzı, Bakara Sûresi’ndeki  ْجَعلَْناَكُم 

lafzından daha sarihtir) ve ne yönden hayırlı oldukları üzerine ziyade de yapılmıştır ( ِتأَمُْرُونَ باِلْمَعْرُوف

 Bu, art arda gelen iki sûre arasındaki münâsebet kaidelerinden biri olan .(وَتنَْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتؤُْمِنوُنَ بِالِلّهَِؕ 

‘öncekinde mücmel bir şekilde zikredilen bahislerin sonrakinin şerh etmesi’ne verilen örneklerden 

sadece bir tanesidir. ‘Kitâb’ın içerisinde hiçbir şüphe barındırmaması’ (Bakara 2/2, Âl-i İmrân 3/3); 

‘savaşma, çarpışma’ (Bakara 2/190, 216, 244, Âl-i İmrân 3/121-175); ‘Allah yolunda öldürülenler’ 

(Bakara 2/154, Âl-i İmrân 3/170); ‘ribâ’ (Bakara 2/275-276, Âl-i İmrân 3/130); ‘haccın vücûbiyeti’ 

(Bakara 2/196, Âl-i İmrân 3/97)… vb.  mevzular, bu türün altına düşen misallerdendir. Daha fazlası için 

bkz. Celâlüddîn es-Süyûtî, Esrâru Tertîbi’l-Kur’ân, (Dârü’l-Fazîlet), s. 64-65.  
1654 Bu münâsebetten istidlâlen, Âl-i İmrân Sûresi, Bakara Sûresi’nin devamı ve onun tamamlayıcısı 

gibidir. Diğer bir deyişle, bahsi geçen iki sûre, sanki tek bir sûredir. O halde, Âl-i İmrân Sûresi’nin 

sonunun, Bakara Sûresi’nin başlangıcına münasip düşmesini beklemek pek tabiidir. Nitekim, Bakara 

Sûresi, muttaki kullardan ve onların felaha ereceklerinden bahsederek başlamış, Âl-i İmrân Sûresi de, 

َ لَعلَ كُمْ تفُْلِ يََٓا ايَُّهَا ال ذٖينَ اٰمَنوُا اصْبِرُوا وَصَ  حُونَ ابِرُوا وَرَابطُِوا وَات قوُا اللّٰه  buyurularak son bulmuştur. Bu münâsebet türü 

altında verilen diğer misallerin daha fazlası için bkz. Süyûtî, Esrâru Tertîbi’l-Kur’ân, s. 66-68. 
1655 Sûrenin, Hıristiyanların ortaya çıkarttıkları ifrattan mı yoksa Yahudilerin içine düştükleri tefritten 

mi ötürü nüzûl edildiği tartışılmış, birkaç (Âl-i İmrân 3/10.) ayetin Yahudilere hitaben inzâl edilmesinin 

daha muhtemel olduğu belirtilmiş, ancak gene de çoğunluğun nazarında mübâhele (Âl-i İmrân 3/61.) 

ayetinin sonuna kadar olan kısmın sebeb-i nüzûlünün Hristiyanlara müteallik olduğunda ittifak 

edilmiştir. Kaynaklarda geçen rivayetlerden, Necrân’dan Medine’ye gelen Hıristiyan vefdin bir 

tanesinin, Hz. Peygamber (sav.) ile münazara ettikleri anlaşılmaktadır. Buna sebep olan faktör, gelen 

bu vefdin liderlerinin kaldıkları süre boyunca Hz. Peygamber (sav.) ile yaptıkları konuşmalarda Hz. 

İsa'ya kâh Allah, kâh Allah'ın oğlu, kâh üçün üçüncüsü anlamına gelen "sâlisü selâse” demeleri idi. 



230 
 

yerli yerine oturtmak ve onun hakimiyetini sağlamak, taraflar arasında uzlaşmayı 

tahakkuk ettirebilmesi için diğer ümmetlere üstün kılınan bu en hayırlı ve vasat 

ümmete her hususta hak ile batılı birbirinden ayıran bir ferman bağışlamak olduğu 

söylenebilir. Ele almakta olduğumuz (Âl-i İmrân 3/37.)1656 ayet de bu ehemmiyetli 

hedeflere mutabık olarak, Hz. Meryem kıssası ile Hz. Zekeriyyâ kıssasının kesişim 

noktalarından biri olan o malum mucizevi vakıayı nakletmektedir: Hz. Meryem’in, 

çocukluk yıllarının önemli bir bölümünü kapsayan mâbed dönemi süresince içerisinde 

ikamet ettiği mihrâpta, Allah tarafından lütfedilen nimetler ile rızıklandırılması. 

Ayetin bilhassa Hz. Meryem’in mihrâbı ile alakalı kısmına odaklanmakla beraber, 

bahsi geçen mihrâptan maksadın ne olabileceğinin daha da belirginleşmesi adına, Âl-

i İmrân 3/39.ayette1657 geçen, Hz. Zekeriyyâ’nın içerisinde namaz kılarken meleklerce 

Hz. Yahyâ ile müjdelendiği mihrâba da değinilecektir.  

 

Hz. Meryem kıssası, Hz. İmrân’ın zevcesinin Allah’a, karnındaki bebeği kayıtsız 

şartsız O’na nezrettiğini dile getirmesiyle başlamaktadır (Âl-i İmrân 3/35).1658 Ele 

almakta olduğumuz (Âl-i İmrân 3/37.) ayetten de, Allah’ın bu nezri kabul ettiği ve Hz. 

                                                           
Sonrasında, Hz. Peygamber (sav.) bu kimseleri İslam’a davet etmiş, ancak bu davete icâbet edilmemiş, 

üstüne üstlük kendilerinin zaten Hz. Peygamber (sav.) ve ashabından” daha önce İslam’a girdiklerini 

dile getirmişlerdir. Bunun akabinde de münazara başlamış, Hz. Peygamber (sav.) sorduğu aklî sorularla 

bu kimselerin düştükleri çelişkileri kendilerinin idrak etmelerini sağlamış, lakin ne var ki Müslüman 

olmamışlardır. Daha ayrıntılı okuma için bkz. Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, 

sad. İsmail Karaçam-Emin Işık-Nusrettin Bolelli-Abdullah Yücel, c. 2, 10 c. (İstanbul: Azim Dağıtım), 

s. 286-290. 
فتَقَبَ لَهَا رَبُّهَا بِقَبوُلٍ حَسَنٍ وَانَْبتَهََا نبَاَتا  حَسَنا ٍۙ وَكَف لَهَا زَكَرِي اَؕ كُل  مَا دخََلَ عَليَْهَا زَكَرِي ا الْمِحْرَابٍَۙ وَجَدَ عِنْدهََا رِزْقا ۚ قَالَ ياَ مَرْ يمَُ انَهى لَكِ هٰذاََؕ  1656

اءُ بِغيَْرِ حِسَابٍ  َ يَرْزُقُ مَنْ يَشََٓ  Bunun üzerine Rabbi ona hüsnükabul gösterdi ve onu güzel :قاَلتَْ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللّٰهَِؕ اِن  اللّٰه

bir şekilde yetiştirdi. Zekeriyyâ’yı da onun bakımı ile görevlendirdi. Zekeriyyâ onun bulunduğu yere, 

mâbeddeki odaya her girdiğinde yanında (yeni) bir rızık bulur ve “Ey Meryem! Bu sana nereden?” diye 

sorar, o da “Allah tarafından” cevabını verirdi. Kuşkusuz Allah dilediğine sayısız rızık verir. 
الِ حٖينَ  1657 ًّ مِنَ الص  ِ وَسَيِِّدا  وَحَصُورا  وَنَبيِا قا  بِكَلِمَةٍ مِنَ اللّٰه رُكَ بِيَحْ يٰى مُصَدِِّ َ يبُشَِِّ ي فِي الْمِحْرَابٍِۙ انَ  اللّٰه  ئِكَةُ وَهُوَ قََٓائمِ  يصَُلِّٖ

 O :فنَاَدتَهُْ الْمَلَٰٓ

mâbedde durmuş namaz kılarken melekler ona şöyle seslendiler: “Allah’ın bir kelimesini (Hz. Îsâ’yı) 

tasdik edici, efendi, iffetli ve salih kullardan bir peygamber olarak Yahyâ’yı Allah sana müjdeliyor. 
1658 Bunun evvelinde, bahsi geçen hanımın ne kimliğinden ne de yaşının oldukça ilerlemiş olmasına 

rağmen kısırlıktan ötürü hiç çocuk sahibi olamamasından ve buna olan tahassüründen 

bahsedilmemektedir. Hz. Meryem’in ailesine, doğumuna ve çocukluğa dair bu türden bilgilere, tefsir 

kaynaklarındaki mevcut aktarımlar ve Apokrif İnciller (Infancy Gospels başlığı altına düşen 

Protevangelium Jacobi/Book of James ve Gospel of Pseudo-Matthew) aracılığıyla ulaşılmaktadır. 

Kanonik İncillerde ise Hz. Meryem’e daha çok Hz. İsa hasebiyle yer verilmekte, bunun dışındaki 

kısımlarda kendisinden çok az bahsedilmektedir. Mezkur Apokrif İncillerde Hz. Meryem’in annesinin 

adı Anna; İslami kaynaklarda ise Hanne bint. Fâzuka şeklinde geçmektedir. Bu da demektir ki, Hz. 

Meryem’in anne tarafından şeceresi Müslüman çevrelerce belirlenmiştir. Benzer şekilde, Hz. 

Meryem’in babasının ismi Kur’ân’da direkt olarak ‘İmrân’ şeklinde zikredilmişken, Kanonik İncillerde 

böyle bir bilgiye rastlanılmamakta, mezkur Apokrif İncillerde ise Ioacim/Joachim olarak sözü 

edilmektedir. Bkz. Elmalılı, Hak Dini, s. 357; Günay Tümer, Hıristiyanlıkta ve İslâmda Hz. Meryem, 2. 

bs. (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1997), s. 65-93, 153-163; The Apocryphal New 

Testament, Translated by Montague Rhodes James, (New York: Oxford University Press, 1924), s. 39, 

73.  



231 
 

Meryem’in himayesini üstlenen kişinin Hz. Zekeriyyâ1659 olduğu anlaşılmaktadır. 

Bülûğ çağına erişinceye kadar Hz. Zekeriyyâ’nın zevcesinin, bir başka deyişle Hz. 

Yahyâ’nın annesinin yanında yaşamını sürdüren Hz. Meryem, bâliğ olmasının 

akabinde1660 Hz. Zekeriyyâ tarafından, Hz. İmrân’ın zevcesinin nezrini yerine 

getirmek niyetiyle, Beytü’l-Makdis’e götürülmüş ve orada onun için hususî olarak inşa 

edilen mihrâba yerleştirilmiştir. Mihrâbın kapısı, Beytü’l-Makdis’in duvarının tam 

ortasında bulunmakta ve oraya ancak merdiven vasıtasıyla ulaşılabilmekte idi. Bu 

mihrâba Hz. Zekeriyyâ dışında kimse giremediği gibi, mihrâptan çıkarken Hz. 

Meryem’in üzerine yedi kapıyı üst üste kilitler ve anahtarları da kimseye vermezdi. 

Hz. Meryem, burada gece gündüz dua eder ve ibadetle meşgul olurdu. Hz. Meryem’in 

ikamet ettiği yerin mahiyeti ile alakalı olarak yapılan bu açıklama, mihrâb kelimesinin 

‘yukarıda ve yüksekte bulunan yer, oda’ şeklindeki lugavî manasıyla da 

örtüşmektedir.1661 Nitekim şair Ömer b. Ebî Rebî`a’nın beytinde de bu manaya delalet 

etmektedir:  

                                                           
1659 Hz. Zekeriyyâ’nın, Hz. Meryem’i ne zaman himayesine aldığı hususunda âlimler muhtelif görüşler 

serdetmişlerdir. Bu, (çoğunluğun görüşüne göre) Hz. Meryem daha bebekken; (kimilerince) Hz. 

Meryem sütten kesilince; (bazılarınca) Hz. İmrân’ın zevcesinin vefatından sonra tahakkuk etmiştir. Bir 

diğer husus da, Hz. Meryem’i himaye etmeye vesile olan meşhur kalem ile kur’a çekme hadisesinin ne 

zaman gerçekleştiğidir. Bahsi geçen bu hadise, tefsirlerde ekseriyetle, Hz. Meryem’in, Hz. İmrân’ın 

zevcesi tarafından Beytü’l-Makdis’e getirilip bırakılmasının akabinde meydana gelmiştir ki neticede 

kur’a Hz. Zekeriyyâ’ya isabet etmiştir. Bu rivayete ilaveten, Hz. Meryem’in himayesinin, yaşı bir hayli 

ilerleyen ve artık Hz. Meryem’le ilgilenemeyecek hale gelen Hz. Zekeriyyâ’dan bir başka kimseye 

(Benî İsrâîl’den Cüreyc denilen bir marangoza yahut da Hz. Meryem’in kuzeni Yûsuf’a) devrolması, 

Hz. Meryem’in bülûğa ermesinden sonra vuku bulmuştur ki burada da bir ‘kalem ile kur’a çekme’ 

yapılmıştır. Mezkur Apokrif İncillerde ise bu kalem ile kur’a çekme hadisesi, Hz. Meryem’in bülûğa 

ermesinden dolayı evlenip mabetten ayrılması icap edince yaşanmıştır. Kur’anın isabet ettiği kişi 

(Joseph), onun hamisi; nişanlısı; kocası olmuştur. Çünkü bu kaynaklara göre, Hz. Meryem üç yaşını 

doldurunca mabede annesi ve babası tarafından getirilmiş ve bakirelik yemini ederek gece gündüz 

Allah’ı zikirle meşgul olan diğer bakirelerin yanına bırakılmıştır, yani bir kur’a olayı olmamıştır. Bkz. 

Taberî, Muhammed b. Cerîr, Câmi`u’l-Beyân `an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, thk. Dr. Abdullah b. 

Abdulmuhsin et-Türkî, 1. bs., c. 5, 26 c. (Dâru Hicr, 1422/2001), s. 357-358; Zemahşerî, el-Keşşâf `an 

Hakâ’iki Ğavâmizi’t-Tenzîl, 3. bs., c. 1, 4 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1407), s. 357; Fahreddîn 

er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb/Tefsîru’l-Kebîr, 3. bs., c. 8, 32 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 1420), 

s. 205-206; Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, thk. Sıdkî Muhammed Cemîl, c. 3, 

10 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1420), s. 122; The Apocryphal New Testament, s. 41-42, 73. 
1660 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 357; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 123.  
1661 İbn Kuteybe ed-Dîneverî, Garîbu’l-Kur’ân, thk. Ahmed Sakr (Mısır: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1398/1978), s. 104; Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 356-359; Ebû Ca`fer en-Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, thk. 

Muhammed Ali es-Sâbûnî, 1. bs., c. 1, 6 c. (Mekke: Câmi`atü Ümmü’l-Kurâ, 1409), s. 388; Vâhidî, el-

Vasît fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-Mecîd, thk. Şeyh Âdil Ahmed Abdülmevcûd-Şeyh Alî Muhammed 

Muavvid-Dr. Ahmed Muhammed-Dr. Ahmed Abdülğanî el-Cemel-Dr. Abdurrahman `Uveys, 1. bs., c. 

1, 4 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1994), s. 432; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 358; Fahreddîn 

er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 206-207; Nâsırüddîn el-Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, thk. 

Muhammed Abdurrahman el-Maraşlî, 1. bs., c. 2, 5 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 1418), s. 15; 

Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 123, 107; Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd, Rûhu’l-Me`ânî fî Tefsîri’l-

Kur’âni’l-`Azîm ve’s-Seb`i’l-Mesânî, c. 3, 30 c. (İdâretü’t-Tıbâati’l-Münîriyye), s. 139-140; Elmalılı, 

Hak Dini, s. 357.  



232 
 

 

 1662 رَب ةُ مِحْرَابٍ إِذاَ جِئتْهَُا ... لَمْ أدَْنُ حَت ى أرَْتقَِيَ سُل مَا

Bir diğer görüşe göre, ‘meclislerin ve mescitlerin en öndeki, en yukarıdaki ve en şerefli 

kısmı’ için de mihrâb kelimesi kullanılmıştır. Buradan hareketle, Hz. Meryem bir 

anlamda Beytü’l-Makdis’in en kıymetli yerinde ikamet etmiştir.1663 Son olarak, Benî 

İsrâîl’in o devirde mescitlerini mihrâb olarak isimlendirdiği de söylenmiştir (Zikr-i 

cüz, irade-i kül).1664 1665   

 

Hz. Meryem’e mihrâpta kaldığı süre zarfında bahşedilen sayısız rızkın ve daha 

sonrasında ise kendisine bir beşer eli dahi değmemişken müjdelendiği Hz. İsa’nın her 

biri Allah tarafından ona lutfedilen nimetler olup, tohumları insan idrakini aşan bir 

mahiyette atılmıştır. Nitekim bu hakikatin bir benzeri, Hz. Zekeriyyâ’nın yaşının 

oldukça ilerlemesine ve eşinin de kısır olmasına rağmen muştulandıkları Hz. Yahya 

bahsinde de görülmektedir. Bu vakıa, yapılan aktarımların birinde şöyle geçmektedir: 

“Hz. Zekeriyyâ, kurbanlar sunan, sunağın kapısını açan ancak kendisine izin verilene 

kadar içerisine girmeyen, ahbârdan büyük bir âlimdi. Mihrâbın iç tarafında, yani 

sunağın dahilindeki mescitte, namaz kıldığı günlerden bir gün, insanların içeri girmek 

için kendilerine izin verilmesi bekledikleri o esnada, birden beyazlara bürünmüş bir 

adam (Cebrail) Hz. Zekeriyyâ’nın yanına geldi…”1666 Muştunun verildiği mekana dair 

yapılan bu açıklamaya ilaveten, (Bakara/39.) ayette ‘mihrâb’ olarak belirtilen bu yerin, 

Hz. Meryem’in mihrâbı olduğunu söyleyenler de vardır.1667 

 

 

 

 

                                                           
1662 Vâhidî, el-Vasît, s. 432; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 206. 
1663 Ebû Ubeyde, Ma`mer b. el-Müsennâ, Mecâzü’l-Kur’ân, thk. Mehmet Fuat Sezgin, c. 1, 2 c. (Kâhire: 

Mektebetü’l-Hâncî, 1381), s. 91; İbn Kuteybe, Garîbu’l-Kur’ân, s. 104; Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 358; 

Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, thk. Abdulcelîl Abduh Şelebî, 1. bs., c. 1, 5 c. (Beyrut: Âlemül-

Kütüb, 1408/1988), s. 403; Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 388; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 358; Fahreddîn 

er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 207; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 15; Ebû Hayyân, el-

Bahru’l-Muhît, s. 107; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 139. 
1664 Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, s. 403; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 358; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-

Muhît, s. 107; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 139. 
1665 Hz. Meryem’in Beytü’l-Makdis içerisinde ikamet ettiği yere, yani mihrâba dair yapılan bu türden 

açıklamalara ve aktarımlara ne Kanonik İncillerde ne de mezkur Apokrif İncillerde rastlanılmamaktadır.  
1666 Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 128-129. 
1667 Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 129; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 145. 



233 
 

 Değerlendirme 

Birinci Aşama: 

Ele almakta olduğumuz (Âl-i İmrân 3/37.) ayet, umumiyetle Hıristiyanlar ile alakalı 

mevzuların zikredildiği (Âl-i İmrân 3/21-99) ayet grubunun içerisinde geçmekte, 

birbirinden gelme nesillerden teşekkül eden muazzam peygamber ailesinin 

üyelerinden Hz. İmrân’ın kerîmesi Hz. Meryem’in Beytü’l-Makdis’teki hayatının ilk 

zamanlarına dair malumat sunmaktadır. Yaratılışta Hz. Adem’inkine benzer surette 

dünyaya gelen Hz. İsa’nın kıssasına; Hıristiyanların ve Yahudilerin işlemekte 

oldukları mâsiyete mukabil arz edilen hakikatin merhalelerine adeta girizgah 

mahiyetindedir. Ayetin tefsirinde, konumuzla olan direkt alakasından ötürü, bilhassa 

mihrâb ile müteallik izahlara yer verilmiştir.  

- Beytü’l-Makdis’in duvarının tam ortasında; kendisine yalnızca merdivenle 

çıkılabilen; Hz. Zekeriya haricinde kimsenin giremediği; üzerine yedi kapının 

üst üste kitlendiği ve anahtarların sahibinin Hz. Zekeriya’dan başkasının 

olmadığı bir oda.  

Bundan hareketle, mezkur odanın zemine nazaran yüksek bir noktada, kişinin 

ihtiyacını karşılayacak genişlikte ve ziyadesiyle korunaklı olduğu 

anlaşılmaktadır. (Bina edilme biçimi itibariyle.) 

- Beytü’l-Makdis’in en kıymetli yeri. (Konumu itibariyle.)  

- Henüz anne karnındayken Allah’a adanan ve vakti geldiğinde mabedin 

hâdimesi olan Hz. Meryem’in daimi surette ibadet etmesi, Allah’ın ona maddî 

ve manevî pek çok nimet bahşetmesi gene burada tahakkuk etmiştir. Bu ise, 

bahsolunan mekanın ehemmiyetini artırmaktadır. (Hz. Meryem itibariyle.)  

 

Âl-i İmrân 3/39.ayette geçtiği üzere, Hz. Zekeriyyâ’nın içerisinde ibadetle meşgul 

olduğu ve meleklerin kendisine nida ettiği mihrâb şeklinde ifade edilen mahal ile ilgili 

yapılan açıklamalar, buranın ya Hz. Meryem’in mihrâbı ya da mâbedin dahilinde 

bulunan farklı bir mekan olduğu yönündedir. Bu bilgi üzerinden elde edilecek çıkarım 

ise, Hz. Meryem’in mihrâbının mâbeddeki diğer mihrâptan bina tarzı ve mevkii 

bakımından muhtelif olduğudur. Velhasıl, mevzubahis edilen mihrâbın, bina edilme 

biçimi, konumu ve Hz. Meryem zikrolunan vasıfları itibara alındığında, ziyadelik 

ortak manasını içerdiği söylenebilir.  

 

 



234 
 

Birinci Aşama:  

Bir önceki aşamada, ayette geçmekte olan mihrâb tabirinin ziyadelik ortak manasını 

ihtiva ettiği istidlâl edilmiştir. Peki, başlangıçtan itibaren bu amil de hesaba katılarak 

ayet tefsir edilirse, sürece ve sonuca bir tesiri olur mu?  

 

Mezkur ortak mananın, mihrâbın mahiyeti hususunda nakledilen rivayetlerle birlikte 

değerlendirilmesi halinde, ayetin tefsiri sürecindeki işlevi,  

- Hz. Meryem’in mâbed içerisinde mesken edindiği bu mekanın ziyadesiyle 

korunaklı ve konumu bakımından pek ulvî oluşunu (doğrudan) 

- şeytanın şerrinden muhafaza edilen;1668 Allah tarafından kendisine mümtaz bir 

hususiyet verilen, pîrüpâk kılınan ve dünya kadınlarının fevkında seçilen;1669 

Allah’ın dilemesiyle, kendisine bir beşer eli dahi değmemişken, Hz. İsa’ya 

gebe kalan1670 Hz. Meryem’in, dile getirilen bu faziletlerini (dolaylı olarak) 

- Hz. Meryem’in iffetine dil uzatan Yahudilere; Hz. İsa’nın, Hz. Meryem’in 

oğlu, Allah’ın kulu ve resûlü olduğu hakikatine rağmen, Tevhîd ve Risâlet 

bağlamında iftiralarda bulunan Hıristiyanlara verilen/verilecek karşılıkları 

(dolaylı biçimde)  

takviye eden hüccet niteliğindedir.  

 

ح –ب  –ر   .4.1.5  / Ra – Be – Ha  

 

ح –ب  –ر   / Ra – Be – Ha aslından müştak olan  ُالرِبْح kelimesi, başlangıçta, ‘alışverişteki 

kâr, kazanç, menfaat; ticaretten hasıl olan ziyade, fazlalık’ı, sonradan mecaz yoluyla, 

‘herhangi bir işin semeresinden, kazancından rücu eden her şey’i ifade etmek için 

                                                           
1668 Âl-i İmrân 3/36:  ََيْ تهَُا مَرْيم ي سَم  ُ اعَْلَمُ بِمَ ا وَضَعتََْؕ وَليَْسَ الذ كَرُ كَالْنُْثٰىۚ وَانِِّٖ ا انُْثٰىَؕ وَاللّٰه ي وَضَعْتهََُٓ ِ اِنِّٖ ا وَضَعتَهَْا قاَلَتْ رَبِّ فلََم 

ي اعُٖي جٖيمِ وَانَِِّٖٓ ي تهََا مِنَ الش يْطَانِ الر  ذهَُا بِكَ وَذرُِِّ : Onu doğurunca dedi ki: “Rabbim! Onu kız doğurdum. -Oysa Allah 

onun ne doğurduğunu daha iyi bilmektedir- erkek de kız gibi değildir. Ben onun adını Meryem koydum, 

işte ben onu ve soyunu kovulmuş şeytana karşı senin korumana bırakıyorum.” 
1669 Âl-i İmrân 3/42:  َاءِ الْعاَلَمٖين رَكِ وَاصْطَ فٰيكِ عَلٰى نِسََٓ َ اصْطَفٰيكِ وَطَه  ئِكَةُ ياَ مَرْيمَُ اِن  اللّٰه

 Melekler şöyle :وَاِذْ قَالتَِ الْمَلَٰٓ

demişti: “Ey Meryem! Allah seni seçti, seni tertemiz kıldı ve seni bütün dünyadaki kadınlara üstün 

eyledi. 
1670 Âl-i İmrân 3/47:  ْى امَْرا  فَاِن مَا يَقوُلُ لهَُ  كُن ُ  يَخْلقُُ مَا يَشََٓاءَُؕ اِذاَ قضََِٰٓ ِ انَهى يَكُونُ لٖي وَلَد  وَلمَْ يَمْسَسْنٖي بَشَر َؕ قاَلَ كَذٰلِكِ اللّٰه قاَلَتْ رَبِّ

 Dedi ki: “Rabbim! Bana bir erkek eli değmediği halde nasıl çocuğum olur?” Allah buyurdu: “İşte :فيََكُونُ 

öyle, Allah dilediğini yaratır, bir işin olmasını istedi mi ona sadece ‘ol!’ der, o da oluverir.” 



235 
 

kullanılmıştır. ‘Ribh’, bazen malın sahibine bazen de malın kendisine nisbet edilmiştir 

ki bu ikinci nev’ine Bakara Sûresi’nin 16.ayetinde1671 rastlanılmaktadır.1672  

 

4.1.5.1. Bakara 2/16:  َفَمَا رَبِحَتْ تِجَارَتهُُمْ وَمَا كَانوُا مُهْتدَٖين 
ࣕ
لََلَةَ بِالْهُدٰى لٰائكَِ الَّذٖينَ اشْترََوُا الضَّ   اوَُ۬

 

Bakara Sûresi’nin ana temasına ve bu tema altında işlenen belli başlı konulara, hem 

bu ikisi arasındaki hem de konuların kendi mâbeynlerindeki münasebete ve bu 

tenasübe imkan veren üslûba tafsilatlı bir şekilde ribâ (Bakara 2/279.) ayetini ele 

alırken, dolayı olarak da Hz. Meryem’in mihrâbının incelendiği (Âl-i İmrân 3/37.) 

ayette, girizgahlarında, değinmiştik. Bu sebepten ötürü burada, tekrara düşmemek 

adına, tahlilini yapmakta olduğumuz (Bakara 2/16.) ayetin yalnızca sûredeki 

konumundan bahsetmekle yetineceğiz.  

 

Allah, sûreye başlarken sırât-ı müstakîm üzere olan müminlerden (2-5), akabinde sırât-

ı müstakîm üzere olmayan küffârdan (6-7) ve en nihayetinde hakikatte sırât-ı 

müstakîm üzere olmamasına karşın zahirde öyleymiş izlemini veren münafıklardan (8-

20) bahsederek, bizlere üç tür insan tiplemesini ve bunların belli başlı vasıflarını 

sunmaktadır. Nitekim mezkur ayetlerin, Medine ve civarındaki birtakım münafıklar 

hakkında nüzûl olduğu hususunda ittifak edilmiştir. Bunlar, ehl-i Kitâb olan Yahudiler 

ile Evs ve Hazrec kabilesinin önde gelenleri arasından, iman etme noktasında inat eden 

kimselerdi.1673 Ele almakta olduğumuz ayet, bu kimselerin yaptıkları alışverişten ve 

neticede kâr edememelerinden bahsetmektedir. Vaziyetin daha iyi anlaşılması nâmına, 

bahsi geçen alışverişin unsurlarına (taraflar, icap-kabul, mebî‘ ve semen) kısaca 

değinmekte fayda olacaktır. Bu amaçla, mukaddem (8-15) ayetler dikkate alınarak, en 

öncelikle münafıkların psikolojik ve sosyolojik noktainazardan değerlendirmesi 

yapılacaktır.  

 

Toplum içerisinde hem yüksek bir statü hem de mal mülk sahibi olan münafıkların 

nazarında, Hz. Peygamber’in (sav.) tebliğ ettiği ve müminlerin de tabi olduğu dinin 

                                                           
 فَمَا رَبِحَتْ تِجَارَتهُُمْ وَمَا كَانوُا مُهْتدَٖينَ  1671

ࣕ
لََلَةَ باِلْهُدٰى ئِكَ ال ذٖينَ اشْترََوُا الضِ 

لَٰٓ  Doğruya karşılık sapkınlığı satın alanlar :اوُُ۬

işte onlardır. Bu sebeple ticaretleri kâr etmemiş ve doğru yolu da bulamamışlardır. 
1672 Fîrûzâbâdî, Besâ’iru Zevi’t-Temyîz fî Letâ’ifi’l-Kitâbi’l-`Azîz, thk. Muhammed Ali en-Neccâr, c. 3, 

6 c. (Kâhire: Meclisü’l-A`la li’ş-Şuûni’l-İslâmiyye - Lecnetü İhyâi’t-Türâsi’l-İslâmî, 1996), s. 31.  
1673 Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, sad. İsmail Karaçam-Emin Işık-Nusrettin 

Bolelli-Abdullah Yücel, c. 1, 10 c. (İstanbul: Azim Dağıtım), s. 201-202. 



236 
 

aslı esası yoktu. Bu bâtıl zihniyetlerinin uzantısı olarak da, kendileri dışındakileri cahil, 

akılsız ve sefih kimseler olarak addetmekteydiler. Kalpleri bir yandan iman edenlere 

karşı kin, nefret, öfke ve haset ile dolup taşmakta, diğer bir yandan ise (Allah’ın, Hz. 

Peygamber’e (sav.) ve müminlere olan ilahi yardımı neticesinde İslam’ın ve 

inananların muzaffer bir konuma yükselmesinden ötürü) korku, zafiyet, gam ve keder 

içerisinde çalkalanmaktaydı. Hak dinin beraberinde getirdiği sorumluluklar karşısında 

gevşeklik göstermekte, buna ilaveten, mesuliyetlerin miktarı arttıkça kalplerindeki 

hastalık ve küfür de doğru orantılı bir şekilde şiddetlenmekte ve tezâyüd etmekteydi. 

Tüm bunlara mukabil, müminlerle birlikteyken Allah’a ve ahiret gününe iman 

ediyormuş gibi davranarak muhataplarını yanıltmakta ve kafalarını karıştırmakta,1674 

ancak ve ancak kendileri gibi olanların yanına varınca içlerindekini dışarıya 

vurmaktaydılar. Allah’ın zatından ve sıfatlarından bîhaber bu kişiler, Allah’ı ve 

müminleri aldatma gayreti içerisinde olmaları bir yana, üstelik buna muvaffak 

olduklarını da zannetmekte idiler. Müminlerin huzurunda, bâtınlarındaki kötülüklerin 

tam aksini izhar etmelerine gelince bu, birtakım dünyevî menfaatlerini gözetmeleri 

hasebiyleydi: Müminlerin küffâra açacağı savaştan ve gayrimüslimlere gösterdikleri 

muameleden kendilerini sağlama alıp, üstüne üstlük inananlar arasındaki 

yardımlaşmadan ve savaş sonrası elde edilen ganimetten faydalanmayı da istihdaf 

edinmekteydiler. Oysa ki, ‘sevap ve ceza’ inancından yoksun olan bu nifak ehli 

filhakîka küffâra meyletmekte, inananların arasında yaşamlarını ikame ettirirken 

edindikleri malumatları düşman safına sızdırmakta, küffârı müminlere karşı 

kışkırtmakta, taraflar arasında fitne ve savaşın çıkmasına neden olmaktaydı. Bu ise 

yeryüzünde fesadın zuhur etmesine yol açmakta, mahlukatın dinî ve dünyevî 

menfaatlerinin tamamını zarara uğratmaktaydı.1675 Velhasıl-ı kelam, aklî ve naklî 

delilden yüz çevirdiği halde zahirde bunun aksi bir vaziyet sergileyen, mezkûr delillere 

dayanan müminleri hor ve hakir gören, Hz. Peygamber’e (sav.) edilen düşmanlığın 

Allah'a yapılmış olmasından farksız olduğunu idrak edemeyen ve dalâlet uğruna 

hidayeti satan bir grup insanla karşı karşıyayız.  

 

                                                           
1674 Bahsi geçen bu şahıslar, genel itibariyle şirk ve ehl-i Kitâb mensubu kişiler olsalar da, ikinci gruba 

bağlı olanların söylemiş olduğu yalan ilkininkine nazaran daha da fazladır. Şöyle ki, Yahudilerde Allah 

ve ahiret inancı bulunmakla beraber, bu inançları olması gerektiği gibi değildi, ancak müminlere böyle 

bir vehim vermekteydiler. Bkz. Zemahşerî, el-Keşşâf `an Hakâ’iki Ğavâmizi’t-Tenzîl, 3. bs., c. 1, 4 c. 

(Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1407), s. 55; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb/Tefsîru’l-Kebîr, 3. 

bs., c. 2, 32 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 1420), s. 301-302.  
1675 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 53-69; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 299-311. 



237 
 

Ele almakta olduğumuz (Bakara 2/16.) ayette mevzubahis edilen alışverişte, 

münafıkların konumunun ne olduğunun sarâhaten anlaşılabilmesi adına, evvelâ  ُشْتِرَاء  الَِْْ

(iştirâ) kelimesinin asılda ne manaya delalet ettiğine açıklık getirmemiz 

gerekmektedir. İştirâ, ‘bir nesneyi terk edip, başka bir nesneye temessük eyleme; 

istibdâl’ manasına gelmektedir. Burada esasında ne bir ‘alım’ ne de bir ‘satım’ vardır. 

Zikredilen bu asıl ile bilinen manadaki alışverişin arasındaki ilişkiye gelince bu, 

‘müşterinin semeni bırakması ve kıymeti tayin olunan şeye rağbet ve temessük 

etmesi’nde görülmektedir.1676 Alışverişin para ve mal karşılığında olması halinde, 

ortada bir müşteri ve bir de satıcı olur. Lakin, alışveriş, malı malla satma şeklinde 

olursa, o zaman iki taraftan her biri de müşteri ve satıcı olarak düşünülebilir. ‘İştirâ’, 

bu hakiki kullanımının yanı sıra, zamanla mecazen ‘karşılığında başka bir şeyin elde 

edildiği her türlü alışveriş’ olarak istîmal edilmeye başlanmıştır.1677 O halde, 

münafıkların dalâlete1678 temessük eylemeleri karşılığında semen olarak hidayeti terk 

etmelerinin keyfiyeti nasıl telakkî edilmelidir?  

 

- Değiş tokuş, kişinin elindeki şeyi elinde olmayan diğer bir şeyle 

değiştirmesidir. Bu ise burada yoktur. Değiş tokuşun gerçekleşmemesi 

hasebiyle de, iştirâ hususunda mecaza gidilmiş ve bununla ‘tercih etme’ 

kinaye edilmiştir. Allah bu ayet ile sanki “Hidayete karşılık, dalaleti tercih 

ettiler.” buyurmaktadır.  

- Değiş tokuş gerçek manada gerçekleşmiştir.  

                                                           
1676 İbn Kuteybe ed-Dîneverî, Garîbu’l-Kur’ân, thk. Ahmed Sakr (Mısır: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1398/1978), s. 42; Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, thk. Abdulcelîl Abduh Şelebî, 1. bs., c. 1, 5 c. 

(Beyrut: Âlemül-Kütüb, 1408/1988), s. 92; Vâhidî, el-Vasît fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-Mecîd, thk. Şeyh Âdil 

Ahmed Abdülmevcûd-Şeyh Alî Muhammed Muavvid-Dr. Ahmed Muhammed-Dr. Ahmed Abdülğanî 

el-Cemel-Dr. Abdurrahman `Uveys, 1. bs., c. 1, 4 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1994), s. 

92; Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-Muhît, thk. Mektebetü Tahkîki’t-Türâs fî Müesseti’r-Risâle, 8. bs. (Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle li’t-Tıbâa ve'n-Neşr ve't-Tevzî, 1426/2005), s. 1299. 
1677 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân, thk. Safvân Adnân Dâvûdî, 1. bs. (Dımaşk-

Beyrut: Dâru’l-Kalem-Dâru’ş-Şâmiye, 1412), s. 453.  
1678 Dalâletin aslı, ‘şaşkınlık, tereddüt, kararsızlık’tır. Söz gelişi ‘nisyân’, dalâlet olarak 

isimlendirilmiştir. Çünkü dahilinde bir şaşkınlık, tereddüt, kararsızlık hali vardır. Benzer şekilde ‘helak’ 

da dalâlet olarak isimlendirilmiştir. Bkz. Ebû Ca`fer en-Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ali 

es-Sâbûnî, 1. bs., c. 1, 6 c. (Mekke: Câmi`atü Ümmü’l-Kurâ, 1409), s. 100. Az önce zikrolunanlardan 

çok farklı olmamakla beraber, dalâletin aslının ‘amaçtan sapmak, yolu kaybetmek’ olduğu da 

söylenmiştir. Din konusunda doğru olandan ayrılmayı ifade etmek için isti‘âre yoluyla kullanılmaya 

başlanmıştır. Bkz. Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 70. İbn Abbâs, Hasen, Katâde ve İbn Süddî, dalâlet ve 

hidayet ile küfür ve imanın kastedildiğini söylemişlerdir. Buna ilaveten denilmiştir ki: Şek ve yakîn; 

cehalet ve ilim; bölünmüşlük ve birlik beraberlik; dünya ve ahiret; cehennem ve cennet. Bkz. Ebû 

Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, thk. Sıdkî Muhammed Cemîl, c. 1, 10 c. (Beyrut: 

Dâru’l-Fikr, 1420), s. 118.  



238 
 

 Ayet ile münafıklar kastediliyorsa, Mücâhid’in dediği gibi, zahirde 

şehadeti telaffuz etmeleri, namaz kılmaları, zekat vermeleri, oruç 

tutmaları, gazvelere ve savaşlara iştirak etmelerine binaen onlarda 

hidayet vardı. Lakin, bâtınlarında gizli tuttukları şeyler zâhirlerindekini 

tasdik etmediği anda, hidayet karşılığında dalaleti seçmiş oldular. 

Böylece değiş tokuş ve gerçek manada bir alım satım tahakkuk etti.   

Yahut da, kişi İslam fıtratı üzere doğduğunda, bu hal buluğ çağına kadar 

devam eder. Ne var ki bu kimseler mükellef olduklarında, 

kendilerindeki bu hali küfür ve nifak ile değiştirdiler. Böylelikle değiş 

tokuş gerçekleşmiş oldu.  

Veyahut da, doğruyu yanlıştan ayırmaya ileten ve hakikati idrak 

edebilen bir akla malik olduklarında, önlerinde apaçık bir delil var 

olmasına da rağmen, bu değerli istîdadı bırakıp hevalarına ve atalarını 

taklide tabi oldular, bu suretle değiş tokuş vuku buldu.  

 Ayet ile ehl-i Kitâb kastedilmişse, Katâde’nin dediği gibi, bunlar 

Allah’a ve ahiret gününe inanan, Hz. Peygamber’in (sav.) 

gönderileceğini tasdik eden, bundan medet uman, küffarı bununla 

tehdit eden, hakikaten de iman eden kimselerdi. Hz. Peygamber (sav.) 

Medine’ye hicret ettiğinde, bu kimseler idarî ve ekonomik düzen 

mevzusunda korkuya düşmeleri sebebiyle Hz. Peygamber’e (sav.) 

ittibâ etmekten yüz çevirdiler ve onun risâletini inkar ettiler, “Bize 

böyle bir şey zikredilmedi ve kitabımızda da böyle bir şey 

bulunmamaktadır.” deyip, beklenen resûlün vasıflarını değiştirdiler. 

Dolayısıyla imanlarının yerini küfür aldı, yani imanı küfür ile 

değiştirdiler. Bu da değiş tokuşun gerçekleşmesi demektir.  

 Ayet ile diğer küffâr kastediliyorsa, İbn Mes`ûd ile İbn Abbâs’ın dediği 

gibi, gene değiş tokuş tahakkuk etmiştir. Bunlar belli bir müddet için 

İslam fıtratı üzereydiler, fakat sonradan inkar ettiler. Bir başka deyişle, 

kendilerine kat`î ilme ulaştıran duyusal, görsel ve işitsel duyulara 

sahiptiler ama bunlarla ameli, küfür içere olan atalarının gelenekleriyle 

değiştirdiler.1679  

                                                           
1679 Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 117-118.  

ࣕ
لََلةََ باِلْهُدٰى ئِكَ ال ذٖينَ اشْترََوُا الضِ 

لَٰٓ  ibaresinden maksadın ne اوُُ۬

olabileceği hususunda yapılan açıklamalar arasından burada bâhusus Ebû Hayyân el-Endelüsî’ninkine 



239 
 

Buraya kadarki kısımda, münafıkların yapmış olduğu alışveriş ve mezkur alışverişin 

temel unsurları tasvir edilmiştir. Bunu müteakip, yapılan alışverişin neticesine, 

münafıkların uğradıkları zarar ve ziyana dikkat çekilmekte, Allah bu hususta  َتْ فمََا رَبِح

 buyurmaktadır. Ticaret, tüccarın, yani kâr elde etmek için mal alıp satan تِجَارَتهُُمْ 

kimsenin sanatıdır. Bu da demektir ki, tüccar ticarette iki şeyi gözetmektedir: Ana 

sermayenin hıfzı ve kâr edinimi.1680 Şayet, zikrolunan alışverişteki mebî‘ (dalâlete 

temessük) ve semenin (hidayeti terk) mahiyetleri göz önünde bulundurulmazsa, ilk 

nazarda, ana sermayenin tamamıyla gitmediği şeklinde bir fikir oluşabilir zihinlerde. 

Zîrâ bu ibare kârı, yani ana sermaye üzerine olan ziyadeyi nefyetmekte ve kârın 

nefyedilmesi, sermayenin noksanlaştığını yahut tamamen bittiğini 

göstermemektedir.1681 Lakin, buradaki nefyin türü, nefy-i asıldır. Yani “Ticaretleri kâr 

etmedi.” diyerek aslında, “Bilakis ticaretleri zarar etti, hüsrana uğradı.” 

kastedilmektedir.1682 Çünkü kârlı olan kimse, sahip olduğu malını ondan daha değerli 

olan bir malla değiş tokuş eden yahut da aldığı fiyattan daha iyi bir fiyata satan 

tüccardır. Ne var ki daha az değerde olan bir şeyle değiş tokuş eden yahut da daha az 

bir fiyata satan tüccar da kesinlikle zarar etmektedir.1683 Münafıkların yaptığı alışverişi 

değerlendirirken işin içine mebî‘ ve semeni dahil ettiğimizde, bu kimselerin ne ana 

                                                           
yer vermem, nazarımda en sistematik, en tafsilatlı ve en şümullü îzâhâtleri onun vermesinden ötürüdür. 

Diğer kaynaklarda yapılan tasrihler de kısaca şöyledir:  

…Taberî daha çok “Münafıklar hidayet sahibi olmamalarına rağmen, nasıl oldu da hidayet karşılığında 

dalâleti satın aldılar?” sorusuna cevap niteliğinde aktarımlarda bulunmuştur:  

* İbn Abbâs: İman karşılığında küfrü satın aldılar. * İbn Mes`ûd: Dalâleti alıp, hidayeti terk ettiler. * 

Katâde: Dalâleti, hidayete tercih ettiler. * Mücâhid: Önce iman ettiler, sonra inkar ettiler, küfre düştüler.  

Taberî bunların içerisinden, İbn Abbâs ve İbn Mes`ûd tarafından aktarılan rivayetleri tercih etmiş; ayetin 

devamındaki  ْفَمَا رَبِحَتْ تِجَارَتهُُم ibaresinin, istibdâlin ve bedelin olduğu bir alışverişe işaret etmesi 

hasebiyle, Katâde tarafından aktarılan te’vîle imkan vermediğini belirtmiş; Mücâhid tarafından 

aktarılan te’vîlin ise Bakara 2/8-15.ayetlerde resmedilen münafık tablosuyla uyuşmadığını dile 

getirmiştir. Bkz. Taberî, Muhammed b. Cerîr, Câmi`u’l-Beyân `an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, thk. Dr. 

Abdullah b. Abdulmuhsin et-Türkî, 1. bs., c. 1, 26 c. (Dâru Hicr, 1422/2001), s. 324-329. 

… Mâtürîdî, münafıkların dalâleti, davet edildikleri şeye yani hidayete tercih ettiklerini ve bunu hidayet 

sahibi olmadan yaptıklarını söylemiştir. Bkz. Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî/Te’vîlâtu Ehli’s-Sünne, thk. 

Mecdî Bâsellûm, 1. bs., c. 1, 10 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1426/2005), s. 388. 

… Zemahşerî, satın alma fiilinde ‘bir bedel ödeme ve başka bir şeyi alma’ söz konusu olduğu için, 

ayetteki satın alma fiilinin isti‘âre yoluyla kullanıldığını belirtmiştir. Buradan hareketle ayet, ‘dalâletin 

hidayete tercih edilmesi, onunla değiştirilmesi’ anlamına gelmektedir. Akabinde de, “Münafıklar 

hidayet ehli olmamalarına rağmen nasıl olur da hidayet karşılığında dalâleti satın alabilirler ki?” 

sorusunu cevaplandırmıştır: “Hidayete ulaşma imkânına sahip oldukları halde ondan yüz çevirmiş 

oldukları için, sanki hidayet ellerindeyken onu terk edip dalâlete yönelmiş, hidayeti ellerinden kaçırmış, 

onu dalâletle değiştirmiş gibi değerlendirilmişlerdir.” Bu açıklamanın bir benzerini Fahreddin er-

Râzî’nin de yaptığını görmekteyiz. Bkz. Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 69-70; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-

Gayb, s. 311. 
1680 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 71-72; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 311; Ebû Hayyân, el-

Bahru’l-Muhît, s. 120; Elmalılı, Hak Dini, s. 217. 
1681 Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 119-120. 
1682 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 389. 
1683 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 330. 



240 
 

sermayeyi koruyamadıkları ne de kâr elde edemedikleri müşahede edilmektedir. Şöyle 

ki, münafıklar dalâlete temessük ettiklerinde, iki zıt bir arada olamayacağından ötürü, 

ana sermayeleri olan hidayeti kaybettiler. Ellerinde dalâlet, yani ‘hidayetin kaybı’ ile 

kalakalan bu kimseler, her ne kadar birtakım dünyevi maksatlarına ermiş olsalar da, 

gene de kârlı olarak nitelendirilemezler. Aksine, ortada ne kâr ne de bir kâr ihtimali, 

hatta kâra götüren yol dahi kalmamıştır.1684  

 

 Değerlendirme 

Birinci Aşama:  

Bakara Sûresi’nin ilk yirmi ayetinde, sırât-ı müstakîm çerçevesinde peş peşe üç insan 

tiplemesi zikredilmektedir: Mümin, kafir ve münafık. Ele almakta olduğumuz ayet, 

münafıkların hususiyetlerini konu edinen ayet grubunun içerisinde geçmektedir. Buna 

binaen, mezkur zümrenin içtimâî, siyasî ve iktisadî açıdan güç sahibi; Müslümanlara 

karşı kibirlenen, kin güden, ancak bir yandan da onlardan havf eden, çekinen; dünyevî 

çıkarları için zahiren Müslüman olduğu izlenimini veren, lakin hakikatte 

Müslümanların arkasından küffâr ile iş çeviren kimselerden mürekkep olduğu 

anlaşılmaktadır. Mamafih bu topluluk, hidayeti terk edip dalâlete temessük etmekle, 

yaptığı ticarette umduğu kâra da ihraz edememiştir.  

 

Ayetin tefsiri babında yapılan izahların evvelinde, mevzubahis edilen alışverişten 

hareketle, bey` akdinin üç ana unsuru (taraflar; icap-kabul; mebî‘ ve semen) sıralanmış 

ve bu malumat bazında adım adım ilerlenmişti. Ne var ki, mezkur alışverişte 

taraflardan sadece birisinin (münafık) var olduğunun müşahede edilmesine istinaden, 

yapılan değiş tokuşun hakiki anlamda tahakkuk etmediği ve münafıkların hidayet 

karşılığında dalâlete temessük etmelerinin aslında bir tercih meselesi olduğu sonucuna 

varılmıştır. Bu şahıslar,  

- ya hakikate vâkıf olup ona ittibâ etmişler, lakin sonradan  

- ya hakikate vâkıf olmalarına rağmen ona ittibâ etmemişler, tam aksine 

- ya da hakikati idrak edebilecek aklî melekelerinin kemale ermesine karşın ona 

tâbi olmamışlar, bilakis 

                                                           
1684 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 72; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 120; Elmalılı, Hak Dini, s. 217. 

Münafıkların ana sermayelerinin ‘her türlü engelden uzak olan akılları’ olduğu da söylemiştir. Onlar, 

bu sapıklıklara inanınca, elde ettikleri bu bozuk inançları gerçek inancı araştırmalarına mani olmuştur. 

Bkz. Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 311. 



241 
 

dalâleti tercih etmişlerdir. Tasnif edilen ihtimallerden ilkinde kişi, kâra nail olmuşken; 

ikinci ve üçüncüsünde ise kâr etme imkanı varken, daha sonrasında zarara uğramıştır. 

Bir başka deyişle, ilk tasnif kapsamındakiler artılardan eksilere; ikinci ve üçüncüler 

ise artılara çıkamadan eksilere düşmüşlerdir. Nazarımızda, ilkinin kaybı diğerlerine 

kıyasla daha vahimdir. Velhasıl, münafıkların yaptıkları ticarette yaşadıkları kaybın 

muazzamlığına binaen, ayette geçmekte olan  ْمَا رَبِحَت ibaresinde ziyadelik manasının 

yakalandığı söylenebilir.  

 

İkinci Aşama:  

Evvelki aşamada, رَبِحَتْ  مَا  ibaresinin ziyadelik ortak manasını ihtiva ettiği istidlâl 

edilmiştir. Peki, ayet başlangıçtan itibaren bu amil de hesaba katılarak tefsir edilirse, 

sürece ve sonuca bir tesiri olur mu?  

 

 ibaresinin muhtevasında bulunan mezkur ortak mana, ayetin tefsiri esnasında مَا رَبِحَتْ 

yapılan izahlarla birlikte değerlendirildiğinde, münafıkların uğradığı zararın ne derece 

büyük olduğunu takviye eden hüccet işlevi görmektedir.  

 

ب –ح  – ر  .4.1.6  / Ra – Ha – Be  

 

ب –ح  –ر   / Ra – Ha – Be ve müştakları, ‘genişlik, bolluk, ferahlık’ şeklindeki asıla 

ilaveten, mecazi olarak ‘rahatlık, ferahlık, huzur’ manasında da kullanılmaktadır. 

Nitekim mezkur kullanım Kur’ân’da, hem sülâsî mücerred sâlim fiil (beşinci bâb) hem 

de masdar-ı mîmî vezinleri ile geçmektedir. Bu bağlamda ilkine, Tevbe 9/25, 

118.ayetler ( َْضَاقتَْ  عَليَْكُمُ \عَلَيْهِمُ الْرَْضُ بمَِا رَحُبت)1685; ikincisine de, Sâd 38/59-60.ayetler ( َل

 misal getirilebilir.1687 Lakin burada, farklı vezinlerde olsalar dahi 1686(مَرْحَبا  بهِِمَْؕ \بِكُمَْؕ 

benzer mecazî anlama delalet etmelerinden ötürü, yalnızca Tevbe 9/25.ayet ile 

yetinilecektir.   

 

                                                           
 وَيَوْمَ حُنيَْنٍٍۙ اِذْ اعَْجَبتَكُْمْ كَـثرَْتكُُمْ فلَمَْ تغُْنِ عَنْكُمْ شَيْ ـا  وَضَاقتَْ عَليَْكُمُ الْرَْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثمُ  وَل يْتمُْ  1685

ُ فٖي مَوَاطِنَ كَثٖيرَةٍٍۙ لَقَدْ نصََرَكُمُ اللّٰه

﴾٢٥مُدْبِرٖينَۚ ﴿  

ِ الِ َٓ الَِيْهَِؕ ثمُ  تاَبَ عَليَْهِمْ سُهُمْ وَعَلَى الث لٰثةَِ ال ذٖينَ خُلِِّفوُاَؕ حَتهَٓى اِذاَ ضَاقَتْ عَليَْهِمُ الْرَْضُ بِمَا رَحُبتَْ وَضَاقتَْ عَليَْهِمْ انَْفُ  وا انَْ لَ مَلْجَأَ مِنَ اللّٰه
 وَظَنَُّٓ

﴿ 
ࣖ
حٖيمُ ابُ الر  َ هُوَ الت و  ﴾١١٨لِيتَوُبُواَؕ اِن  اللّٰه  

 لَ مَرْحَبا  بِكُمَْؕ انَْتمُْ قَد مْتمُُوهُ لَناَۚ فَبِئسَْ الْقَرَارُ ﴿٦٠﴾ 1686
ࣞ
 هٰذاَ فَوْج  مُقْتحَِم  مَعَكُمْۚ لَ مَرْحَبا  بِهِمَْؕ انِ هُمْ صَالوُا الن ارِ ﴿٥٩﴾ قَالوُا بَلْ انَْتُ مْ

1687 Fîrûzâbâdî, Besâ’iru Zevi’t-Temyîz fî Letâ’ifi’l-Kitâbi’l-`Azîz, thk. Muhammed Ali en-Neccâr, c. 3, 

6 c. (Kâhire: Meclisü’l-A`la li’ş-Şuûni’l-İslâmiyye - Lecnetü İhyâi’t-Türâsi’l-İslâmî, 1996), s. 51.  



242 
 

4.1.6.1. Tevbe 9/25:  َفٖي مَوَاطِنَ كَثٖيرَةٍ  وَيَوْمَ حُنَيْنٍ  اذِْ اعَْجَبتَكُْمْ ك ُ ـثرَْتكُُمْ فلََمْ تغُْنِ لَقدَْ نَصَرَكُمُ اللّٰ 

 عَنْكُمْ شَئْـا  وَضَاقَتْ عَليَْكُمُ الَْرَْضُ بِمَا رَحُبتَْ ثمَُّ وَلَّيْتمُْ مُدْبِرٖينََۚ 

 

Tevbe Sûresi’nin dahilinde barındırdığı belli başlı konularına ve kendinden bir önceki 

(Enfâl) sûre(si) ile olan münasebetine dair bilgilere, ehl-i Kitâb ve âlimleri ile alakalı 

(Tevbe 9/29-34.) ayet grubunun tefsirinin girizgahında yeteri kadar yer verilmiştir. 

Burada ise, tekrara düşmemek adına, ele almakta olduğumuz ayetin sûredeki 

konumuna değinmekle iktifa edinilecektir.  

 

Sûrenin mukaddimesinden itibaren ‘Müslümanlarla puta tapanların dinî, siyasî ve 

sosyal konumlarının artık bütünüyle birbirinden ayrı olduğu’nun beyan edildiği 

‘Müslüman hakimiyetinin ilanı’ başlığı altında, en öncelikle, Müslümanlarla 

aralarında olan ahitlere riayet ve hıyanet eden müşriklere yapılacak muameleler 

hakkında talimatlar verilmektedir. Bunu müteakip de, Allah ve Resûlü’ne olan 

bağlılığın ve iman edenler arasındaki uhuvvet bağının diğer bütün dünyevî bağlardan 

ve alakalardan üstün tutulmasının gerekliliği bildirilmektedir. Bu noktada, Allah’ın 

dininin yayılıp yerleşmesine ve gönüller üzerinde hakimiyet kurmasına vesile 

makamında olan cihâdın her türlüsüne dikkat çekilmekte, muhalif safta yer alan kimse, 

müminin kendi ehlinden olsa da, cihâd ülküsünün müminin ehline ve malına olan 

muhabbetinden daha üstün tutulmasının icap ettiği ortaya konmaktadır. Bu, her ne 

kadar zahirde rahmet ve ihsan gayesine aykırıymış izlenimi verse de hakikatte, 

‘dininden ötürü dünyayı terk eden kimsenin mazhar olacağı lütuflar’a işaret etmekte 

ki müteakip ayetlerde darb-ı mesel babında Huneyn Gazvesi zikredilmektedir. 

Nitekim, sayılarının çokluğu ile övünen ve buna itimat eden Müslümanlar savaşın ilk 

evresinde mağlup olmuşlar (Tevbe 9/25);1688 bunun ardından derhal Allah’a yönelip 

tevbe etmelerinin neticesinde ise Allah’ın onları kuvvetlendirmesi ile küffâra karşı 

galip gelmişler (Tevbe 9/26);1689 savaşın son bulmasıyla küffârdan nicesi de tevbe 

                                                           
 وَيَوْمَ حُنيَْنٍٍۙ اِذْ اعَْجَبتَكُْمْ كَـثرَْتكُُ مْ فلَمَْ تغُْنِ عَنْكُمْ شَيْ ـا  وَضَاقتَْ  عَ ليَْكُمُ الْرَْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثمُ  وَل يْتمُْ  1688

ُ فٖي مَوَاطِنَ كَثٖيرَةٍٍۙ لَقَدْ نصََرَكُمُ اللّٰه

 Allah birçok yerde, bu arada Huneyn Savaşı’nda gerçekten size yardım etmiştir. O gün :مُدْبِرٖينَۚ 

çokluğunuz sizi böbürlendirmiş, fakat bunun size hiçbir yararı olmamıştı; o yer geniş olmasına rağmen 

size dar gelmiş, nihayet geriye çekilmeye başlamıştınız. 
اءُ الْكَافرِٖينَ  1689 ُ  سَكٖينتَهَُ عَلٰى رَسُولِهٖ وَعَلَى الْمُؤْمِنٖينَ وَانَْزَلَ جُنوُدا  لَمْ تَ رَوْهَا وَعَذ بَ ال ذٖينَ كَفَرُواَؕ وَذٰلِكَ جَزََٓ  Bunun üzerine :ثمُ  انَْزَلَ اللّٰه

Allah, peygamberinin ve müminlerin üzerine kendi katından bir güven duygusu indirdi, bir de 

göremediğiniz askerler gönderdi ve böylece inkâr edenlerin cezasını verdi. İşte bu, inkârcıların hak ettiği 

karşılıktır. 



243 
 

etmekle nasiplenmiştir (Tevbe 9/27)1690. 1691 Buradan hareketle, ayet grubunda 

mevzubahis edilen Huneyn Gazvesi’nin tarafları ve gidişatı ile alakalı bilgilendirme 

yapmakta fayda olacaktır.  

 

Hicretten sekiz yıl sonra Şevvâl ayında, Mekke’nin fethedilmesinin üzerinden henüz 

bir ay dahi geçmemişken, Hevâzinliler’in ve Sakîfliler’in1692 başını çektiği müşrik 

ordusuna karşı yapılan bu gazve, ismini vuku bulduğu mahalden almaktadır: 

Huneyn.1693 Hevâzinliler, Yemen hükümdarlarının nüfuzu altında, muayyen bir 

miktarda vergi ödemeleri karşılığında, hayatlarını emniyet içerisinde 

sürdürmekteydiler. Bu da, ticaretin onların nazarındaki önemini artırmakta ve onları 

Kureyş kabilesi ile, ağırlıklı olarak, ticarî rekabet içerisine sokmaktaydı. Neticede, 

taraflar arasında cahiliye dönemine kadar uzanan savaşlar ve bundan tevellüt eden bir 

                                                           
ُ غَفوُر  رَحٖيم   1690 ُ مِنْ بَعْدِ ذٰلِكَ عَلٰى مَنْ يشَََٓاءَُؕ وَاللّٰه  Artık bunun ardından Allah dilediğinin de tövbesini :ثمُ  يتَوُبُ اللّٰه

kabul eder. Allah bağışlayıcıdır, esirgeyicidir. 
1691 Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb/Tefsîru’l-Kebîr, 3. bs., c. 16, 32 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-

Türâsi'l-Arabî, 1420), s. 18; Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, sad. İsmail 

Karaçam-Emin Işık-Nusrettin Bolelli-Abdullah Yücel, c. 4, 10 c. (İstanbul: Azim Dağıtım), s. 301-302, 

306-307. Ebû Hayyân ise, Tevbe 9/25.ayetin Tevbe 9/14.ayetle olan münasebetine dikkat çekip, 

Allah’ın daha öncesinde (Tevbe 9/14.ayette)  َُبِايَْدٖيكُمْ وَيخُْزِهِمْ وَيَنْ قَاتلِوُهُمْ يع ُ بْهُمُ اللّٰه صُرْكُمْ عَليَْهِمْ ذِِّ   (Onlarla savaşın 

ki, Allah onları sizin elinizle cezalandırsın, onları rezil rüsva etsin, sizi onlara karşı başarılı kılsın.) 

buyurduktan sonra, burada da müminlere birçok savaş mahallinde yardım ettiğini zikrederek devam 

ettiğini söylemektedir. Bkz. Ebû Hayyân el-Endelüsî, el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, thk. Sıdkî 

Muhammed Cemîl, c. 5, 10 c. (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1420), s. 392.  
1692 Hevâzinliler, Arap Yarımadası’nın kuzey tarafında, Mekke ile Necid arasında yer alan geniş sahada 

ve güneyde Yemen’e kadar uzanan bölgelere yayılmış bir şekilde varlıklarını sürdürmekteydi. Sakîf 

kabilesi ise Mekke yakınındaki Tâif şehrinde ikamet etmekteydi. Bkz. Nurgissa Duisenov, “Sebep ve 

Sonuçlarıyla Huneyn Gazvesi” (Yüksek Lisans Tezi, Konya, Selçuk Üniversitesi, 2011), s. 5. 
1693 Muhammed Hamîdullah, bu mevkiinin müverrihler ve coğrafyacılar tarafından tam ve doğru bir 

şekilde tespit edilemediğini söylemiştir. Buna mukabil, İbn Sa`d ve Makrîzî, mezkur yerin Mekke’den 

üç gecelik mesafe, yani yirmi beş kilometre uzaklıkta Tâif yakınında yer aldığını; Taberî, Mekke’den 

Tâif’e giden yollardan biri üzerinde, Mekke’ye yaklaşık on küsur mil uzaklıkta ve deve yürüyüşüyle 

Mekke’ye iki günlük mesafede olduğunu;  Kurtubî, Tihâme mıntıkasında bulunduğunu dile 

getirmişlerdir. Bkz. Nurgissa Duisenov, “Sebep ve Sonuçlarıyla Huneyn Gazvesi”, s. 12. Müfessirlerin 

yaptığı aktarımların geneli ise, Huneyn’in ‘Mekke ile Tâif arasında yahut da Zülmecâz’ın eteklerinde 

yer alan bir vadi’ olduğu şeklindedir. Bkz. Ferrâ, Yahyâ b. Ziyâd, Me`âni’l-Kur’ân, thk. Ahmed Yûsuf 

en-Necâtî – Muhammed Ali en-Neccâr – Abdülfettâh İsmâîl eş-Şelebî, 1. bs., c. 1, 3 c. (Mısır: Dâru’l-

Mısriyye li’t-Te’lîf ve’t-Terceme), s. 429; Taberî, Muhammed b. Cerîr, Câmi`u’l-Beyân `an Te’vîli 

Âyi’l-Kur’ân, thk. Dr. Abdullah b. Abdulmuhsin et-Türkî, 1. bs., c. 11, 26 c. (Dâru Hicr, 1422/2001), s. 

386-387; Zeccâc, Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh, thk. Abdulcelîl Abduh Şelebî, 1. bs., c. 2, 5 c. (Beyrut: 

Âlemül-Kütüb, 1408/1988), s. 439; Ebû Ca`fer en-Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, thk. Muhammed Ali es-

Sâbûnî, 1. bs., c. 3, 6 c. (Mekke: Câmi`atü Ümmü’l-Kurâ, 1409), s. 194; Vâhidî, el-Vasît fî Tefsîri’l-

Kur’âni’l-Mecîd, thk. Şeyh Âdil Ahmed Abdülmevcûd-Şeyh Alî Muhammed Muavvid-Dr. Ahmed 

Muhammed-Dr. Ahmed Abdülğanî el-Cemel-Dr. Abdurrahman `Uveys, 1. bs., c. 2, 4 c. (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1415/1994), s. 487; Zemahşerî, el-Keşşâf `an Hakâ’iki Ğavâmizi’t-Tenzîl, 3. 

bs., c. 2, 4 c. (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1407), s. 259; Nâsırüddîn el-Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl 

ve Esrârü’t-Te’vîl, thk. Muhammed Abdurrahman el-Maraşlî, 1. bs., c. 3, 5 c. (Beyrut: Dâru İhyâi't-

Türâsi'l-Arabî, 1418), s. 76; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 392; Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd, 

Rûhu’l-Me`ânî fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-`Azîm ve’s-Seb`i’l-Mesânî, c. 10, 30 c. (İdâretü’t-Tıbâati’l-

Münîriyye), s. 73; Elmalılı, Hak Dini, s. 302. 



244 
 

düşmanlık vücut bulmuştu. Bu vaziyet, adâvet oklarının daha sonrasında, İslâmiyet’in 

zuhur etmesi ile birlikte, başta Hz. Peygamber (sav.) olmak üzere tüm Müslümanlara  

yöneltilmesinde de önemli bir amil olmuştur. Nitekim Uhud ve Hendek gazveleri 

esnasında Kureyşli müşriklerin tertip ettiği müttefik güçlerin içerisinde saf 

bağlamaları; Ali b. Ebî Tâlib’in (r.anh) onlara karşı düzenlediği Fedek Seriyyesi, Ömer 

b. Hattâb’ın (r.anh) Türebe (Hevâzin) Seriyyesi ve Ebû Bekir’in (r.anh) Necid 

(Hevâzin) Seriyyesi bu vâkıanın müşahhas delillerindendir. Kin ve düşmanlıkları 

giderek artan Hevâzinliler, Hudeybiye Antlaşması sonrası ve Mekke’nin fethi 

sırasında Hz. Peygamber’in (sav.) en önemli hedeflerinden biri haline gelmişlerdir. 

Bunun en mühim belirtilerinden bir tanesi de, Mekke’nin fethedilmesinin evvelinde, 

Âişe (r.anha) validemizin ‘Hz. Peygamber’in (sav.), İslam ordusunu nereye doğru 

yönlendireceği’ sualine cevaben serdettiği şu sözleridir: “Bilmiyorum, belki Süleym, 

belki Hevâzin, belki de Sakîfliler’e karşı gidecektir.” Mekke’nin fethedilmesiyle 

beraber, müşriklerin safındaki ağırlık Kureyşlilerden Hevâzinliler’e ve müttefiklerine 

kaydı. Bunu müteakip, fetih haberinin daha fazla yayılmasına ve diğer Arap kabileleri 

arasında tesirini göstermesine mani olmayı istihdaf etmeleri; başta Kureyşliler olmak 

üzere diğer müşrik kabilelerinin başlarına gelenlerin, kendilerine de isabet etmesinden 

korkmaları; mezkur denge değişiminin sebebini Kureyşliler’in savaşmayı 

bilmemesine bağlamaları; İslam ordusunu yendikleri takdirde Kureyş kabilesine olan 

faikiyetlerini de ispat edecek olmaları hasebiyle Müslümanlara saldırma kararı alıp 

harekete geçtiler. Bu amaçla, sair İslamiyet karşıtı propaganda hareketlerinde 

bulunarak, Hz. Peygamber (sav.) ve ordusuna karşı muazzam ve muhtelif kabilelerden 

oluşan bir ordu hazırlamaya başladılar. Böylece, müşrik ordusunun sayısı, 4000 

civarındaki Hevâzinliler ve Sakîfliler’e ilaveten ötekilerinin de iştirakiyle, 20.000’e1694 

kadar ulaştı. Ordunun lideri olarak tayin edilen Mâlik b. Avf, kavmine, hem 

kaçmalarına ket vurmak ve savaşa gönülden katılmalarını sağlamak hem de 

Müslümanlar’a karşı kendilerinden ne derece emin olduklarını göstermek amacıyla, 

savaş mahalline yanlarında hanımları, çocukları, malları ile mülklerinin tamamı 

olduğu halde iştirak etmelerini emretti. Müslümanlardan evvel yola çıkan bu müşrik 

ordusu, vadinin en dar geçitlerine konuşlandı, İslam ordusunun geçeceği güzergahlara 

                                                           
1694 Müşrik ordusunun toplamda 30.000 kişiden ibaret olduğu şeklindeki aktarım da mevcuttur. Bkz. 

Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 393. 



245 
 

pusular kurdu ve sayılarının az olduğu izlenimini vermek için küçük bir birlik, 

Müslümanların gözle görebileceği bir konuma mevzilendi.1695  

 

Bahsi geçen müşrik ordusunun saldırı planı Hz. Peygamber’e (sav.) ulaşınca, derhal 

İslam ordusunu hazırlamaya başladı. Bu amaçla, henüz Müslüman olmamış ancak 

kendisine bu hususta mühlet tanınan Safvan b. Ümeyye’den gerekli teçhizatın bir 

kısmını ödünç alarak temin etmiştir.1696 İslam ordusunun yaklaşık 1000’i Muhâcir, 

4000 kişisi Ensâr’dan idi. 5000’i Cüheyne, Müzeyne, Benû Eslem, Benû Süleym vb. 

muhtelif kabilelerden ve 2000’i ise Mekkelilerden’di. Mekkeliler’in içerisinde 

tulekâların yanı sıra, savaşta kimin galip kimin mağlup olacağını merak eden ve 

ganimetten istifade etmek isteyen ancak henüz Müslüman olmamış olanlar da mevcut 

idi. Neticede, İslam ordusunun sayısı yaklaşık olarak 12.000’e1697 vardı.1698 Lakin 

İslam ordusunun bir kısmı, İslam’ın yayılmasına en büyük engel konumunda olan 

Kureyşliler’e galip gelmeleri; çok müşkül şartlar altında Müslüman olarak yaşadıkları 

ve en nihayetinde hicrete zorlandıkları yere, Mekke’ye, muzaffer olarak geri dönmüş 

olmaları; sayılarının çokluğu gibi sebepler hasebiyle rehavete kapılmıştı.1699  Haliyle 

Hz. Peygamber (sav.) bu halden hiç hoşlanmadığı gibi bunu tavrıyla da ihsas etti. Her 

zamanki gibi gereken tedbirlerini aldı ve İslam ordusunu Huneyn’e gelince savaş 

düzenine sokup öğütler vererek savaşa teşvik etti. Ordunun en başında Hâlid b. 

Velîd’in komuta ettiği öncü birlik, onların arkasında Mekkeliler ve tam ortada Hz. 

Peygamber’i (sav.) çepeçevre saran Ensâr ve Muhâcir grubu yer almaktaydı. Öncü 

Müslüman kuvvetleri, az önce bahsedilen rehavete kapılma psikolojisine ilaveten, 

                                                           
1695 Nurgissa Duisenov, “Sebep ve Sonuçlarıyla Huneyn Gazvesi”, s. 5-10, 12-16. 
1696 İbn Hacer el-Askalânî, Bulûgu’l-Merâm min Edilleti’l-Ahkâm, thk. Mâhir Yâsin el-Fahl, 1. bs. 

(Riyad: Dâru’l-Kabs li’n-Neşr ve’t-Tevzî`, 1435/2014), s. 342; Elmalılı, Hak Dini, s. 302-303.  
1697 İslam ordusunun kaç kişiden meydana geldiği ile alakalı muhtelif rivayetler aktarılmıştır: İbn Abbâs, 

İslam ordusunda 16 bin; Nehhâs, 14 bin; Katâde, İbn Zeyd ve İbn İshâk, 12 bin; Mukâtil kanalıyla İbn 

Abbâs, 11 bin 500; Kelbî, 10 bin kişi olduğunu söylemişlerdir. Bkz. Vâhidî, el-Vasît, s. 487; Fahreddîn 

er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 19; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 393.  
1698 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 387; Nehhâs, Me`âni’l-Kur’ân, s. 194; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 259; 

Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 19; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 76; Ebû 

Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 393.  
1699 Nurgissa Duisenov, “Sebep ve Sonuçlarıyla Huneyn Gazvesi”, s. 20-22. Kaynaklarda, İslam 

ordusundan bir kimsenin “Bugün asla sayı azlığından dolayı yenilmeyeceğiz.” şeklinde bir kelam ettiği 

aktarılmaktadır. Kimin söylediği hususuna gelince, bununla alakalı farklı isimler zikredilmiştir: Ebû 

Seleme b. Selâme b. Kureyş; Ebû Seleme b. Selâmeti’l-Ensârî; İbn Abbâs; Benî Bekr’den adamın biri; 

Ebû Bekir (r.anh); Ebû Bekir adında biri; Hz. Peygamber (sav.). Bkz. Vâhidî, el-Vasît, s. 487; 

Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 259; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 19; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve 

Esrârü’t-Te’vîl, s. 76; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 393; Elmalılı, Hak Dini, s. 303. Ne var ki, bu 

türden bir kelamı, Hz. Peygamber’in (sav.) ettiği yönündeki rivayet oldukça zayıftır. Bkz. Fahreddîn er-

Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 19; Elmalılı, Hak Dini, s. 303. 



246 
 

havanın puslu ve karanlık olması, öncü kuvvetlerin vadinin dar geçitlerinde 

kendilerine kurulan tuzaktan bihaber ilerlemeleri ve az sayıdaki müşrik birliğini görüp 

sayılarının bundan daha fazla olamayacağı vehmine kapılarak hücum pozisyonuna 

geçmelerinin sonucunda, düşman tarafından ok yağmuruna tutularak gafil bir şekilde 

avlandı.1700 Öncü kuvvetin dağılmaya ve kaçışmaya başlamasıyla birlikte, başta 

Mekkeli grup1701 olmak üzere ordunun geri kalanı da geri çekilmeye başladı. Hz. 

Peygamber’in (sav.) yanında on iki sahabî; civarında ise, otuz üçü Muhâcirler’den ve 

altmış yedisi Ensâr’dan olduğu rivayet edilen, yaklaşık olarak yüz1702 kadar sahabî 

kalmıştı. Savaşın Müslümanların aleyhine ilerlediği bu esnada, Hz. Peygamber (sav.) 

düşmandan kaçmayıp yerinde sebat ettiği gibi, birlikleri toplamak amacıyla bir yandan 

boz katırının üzerinde “Ben peygamberim, yalan yok! Ben Abdulmuttalib’in 

oğluyum!” diye bağırmakta, diğer bir yandan da bineğini düşmana karşı sürmekteydi. 

Böyle yaparak Hz. Peygamber (sav.), Müslümanlara kendisinin hayatta olduğunu ve 

halen daha mücadele ettiğini haber vermekte ve ancak bir liderin arkasında zafere 

ulaşabileceklerini hatırlatmakta idi. Bunu müteakip, Abbâs’ın (r.anh) Hz. 

Peygamber’in (sav.) emri ile sahâbîlere defalarca seslenmesi üzerine Müslümanlar, 

geri dönüp tekrardan küffârın karşısında tek bir saf halinde dizildiler ve hücum 

pozisyonunu aldılar. Fakat, düşman da yeni bir saldırı hazırlığında bulunmaktaydı. 

Tam bu anda Hz. Peygamber (sav.) Allah’a İslam ordusuna zafer ihsan etmesi için 

niyazda bulundu ve “Kâbe’nin Rabbi adına, yüzler kara olsun!” 1703 diyerek yerden 

                                                           
1700 Nurgissa Duisenov, “Sebep ve Sonuçlarıyla Huneyn Gazvesi”, s. 21, 25-27.  
1701 Savaşın ilk safhasında, Beni Süleym’in ilerleyip bir hamlede düşman üzerine hücuma geçmesiyle 

birlikte, Mekkeli grup derhal ganimetlerin olduğu tarafa doğru yönelmiştir. Evvelden vadiyi tutmuş olan 

düşman kuvvetleri ise bunu fırsat bilmiş ve gizlenmiş oldukları pusularından çıkarak birdenbire İslam 

ordusuna saldırmaya başlamışlardır. Bkz. Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 19; Elmalılı, Hak 

Dini, s. 303. Hatta yenilen ordunun dağılmış kalıntıları Mekke’ye kadar ulaştı. Bkz. Zemahşerî, el-

Keşşâf, s. 259; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 76; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 

393. Rivayetlerin birinde, bozguna uğrayan İslam ordusunda, kaçanlardan ilkinin tulekâların olduğu ve 

bunu hile amaçlı yaptıkları söylenmektedir. Nitekim yenilginin ve hezimetin bir sebebi de budur. Bkz. 

Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 74. Buna ilaveten, hezimete uğrayan ordunun dağılmasını fırsat bilen bazı 

Mekkeliler’in, Mekke’ye dönüp oradaki topluluğa ‘‘Artık eski dininize dönebilirsiniz, Muhammed 

mağlup oldu.” dedikleri de rivayet edilmiştir. Bkz. Ya`kûbî, Târîhu’l-Ya`kûbî, c. 2, 3 c. (Necef: 

Matba`atü’l-Garî, 1358), s. 47. 
1702 Hz. Peygamber’in (sav.) yanından ayrılmayıp sebat eden Ensâr ve Muhâcir’in sayısının 80 kadar 

olduğu da nakledilmiştir. Bkz. Celâlüddîn es-Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr fi’t-Tefsîr bi’l-Me’sûr, c. 4, 8 

c. (Beyrut: Dâru’l-Fikr), s. 159.  
1703 Benzer bir kavli, Tevbe 9/26.ayetin tefsirinde beyan edildiğine göre, Müslümanlara yardım etmeleri 

için gönderilen meleklerin dile getirdiği de rivayet edilmektedir: Saîd b. Müseyyeb, “Huneyn günü 

müşriklerin safında yer alan adamın biri dedi ki: Müslüman birlikleri dağıttığımız zaman onları takip 

etmeye başladık ta ki boz dişi katırın sahibinin yanına varıncaya kadar. Bizleri yüzleri beyaz adamlar 

karşıladı ve “Yüzler kara olsun! Geri dönün!” dediler.” demiştir. Bkz. Vâhidî, el-Vasît, s. 488; 

Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 20; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 394-395.  



247 
 

aldığı bir avuç toprağı yahut da çakıl taşını düşman askerlerinin üzerine savurdu. 

Allah’ın bir mucizesi ile o gün küffârdan gözlerine bu topraktan yahut çakıl taşlarından 

girmeyen tek bir kimse bile kalmadı. Ardından savaşın seyri Müslümanların lehine 

ilerledi ve bozguna uğrayan müşrik ordusu birkaç kısma ayrılıp beraberlerinde 

getirdikleri hanımlarını, çocuklarını ve mallarını1704 arkalarında bırakarak firar etmek 

zorunda kaldılar.1705  

 

Allah, ele almakta olduğumuz ayet grubundan da anlaşılacağı üzere, Huneyn 

Gazvesi’nin başından sonuna kadar olan süreçte bilhassa şu hususlara dikkat 

çekmektedir: Yardımın ve zaferin her zaman ve her yerde O’nun indinden geldiği, 

galibiyetin sayının çokluğundan ve kuvvetin şiddetinden kaynaklanmadığı, O dilerse 

çoğunluğun mukabilinde azınlığa yardım eder ve böylece çoğunluk hezimete uğrar. 

Nitekim, Bedir, Kurayza, Nadîr, Hudeybiye, Hayber ve Mekke’nin Fethi1706 vak`aları 

bu hakikati izaha gerek kalmayacak bir şekilde ortaya koymaktadır. Aslında eldeki 

verilere dikkatlice bakıldığında fark edilecektir ki, Huneyn Gazvesi’ne iştirak eden 

Müslüman ordusunun sayısı, müşrik ordusunun sayısından daha azdır. Bir başka 

deyişle, Müslümanlar, sayılarının muhalif ordunun toplamından daha fazla 

olmasından ötürü değil, önceki savaşlardakine nazaran daha çok sayıda olmaları ile 

övünmektedirler.1707 Burada mevzubahis edilen ‘sayılarının çokluğu ile övünme’deki 

inceliğe de gelince, Allah bunu lütfettiği zaman hoşa gitmesi gereken kısım, ‘Allah’ın 

bunu vermesindeki kudreti ve lütfu’dur, yoksa çokluğun ve gücün kendisi değildir.1708 

Aksi takdirde, Huneyn Gazvesi’nin ilk safhasında da vaki olduğu üzere, düşman 

tarafından pusuya düşürülen ve bozguna uğrayan Müslüman ordusunun yaşadığı o 

şiddetli korkuyla yeryüzü olağanca genişliğine rağmen kendilerine dar gelmiş, ne 

oldukları yerde emniyet içerisinde sebat edebilmişler ne de müşrik ordusundan kaçıp 

                                                           
1704 Harp esirlerinin sayısı, kadın ve çocuklar dâhil 6.000 kişi civarında idi. Ganimet olarak elde edilen 

ve beslenmeleri için ağıllar yapılan 24.000’den fazla deve ve 40.000’den fazla koyun var idi. Ayrıca 

4.000 ukiyye gümüş de ganimet olarak ele geçirilmişti. Bkz. Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 395; 

Elmalılı, Hak Dini, s. 305.  
1705 Taberî, Câmi`u’l-Beyân, s. 387-395; Vâhidî, el-Vasît, s. 487-488; Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 259-260; 

Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 19; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl, s. 76; Ebû 

Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 393-394; Süyûtî, ed-Dürrü’l-Mensûr, s. 158-160, 163; Elmalılı, Hak Dini, 

s. 302-305. 
1706 Zemahşerî, el-Keşşâf, s. 259; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 392; Elmalılı, Hak Dini, s. 302. 

Tarih, siyer ve meğâzî âlimleri ve önderleri bunların sayısının 80 tane olduğunu nakletmişlerdir. Bkz. 

Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 18; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 392.  
1707 Elmalılı, Hak Dini, s. 303. 
1708 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî/Te’vîlâtu Ehli’s-Sünne, thk. Mecdî Bâsellûm, 1. bs., c. 5, 10 c. (Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1426/2005), s. 324.  



248 
 

sığınmaya elverişli bir yer bulabilmişlerdir.1709 Ayette bu vaziyete delalet eden ibare, 

 ,temsilîdir ve dahilinde istiare-i tebeiyye vardır. Nitekim ,وَضَاقتَْ عَليَْكُمُ الْرَْضُ بمَِا رَحُبَتْ 

kişinin çok üzgün yahut da kızgın olması, bu hüznün ve kızgınlığın son raddeye 

ulaşması  َْضَاقتَْ عَليَْهمْ الْرَْضُ بمَِا رَحُبت ile ifade edilmiştir.1710  

 

 Değerlendirme 

Birinci Aşama:  

Sûrenin evvelinde, Müslümanlar ile gayrimüslimlerin dinî, siyasî ve içtimâî 

cihetlerden konumlarının muhtelif oluşu çerçevesinde, taraflar arasında tahakkuk eden 

ahitleşmelerle irtibatlı hükümlere dikkat çekilmekte, bunu müteakip, Allah ile yapılan 

ahde ve Hz. Peygamber’e (sav.) edilen biate sadık kalmanın hem alameti hem de 

vesilesi olan cihâdın, kişinin ehline ve malına beslediği muhabbetten daha kıymetli ve 

ehemmiyetli olması vurgulanmakta, ve bilahare bu hakikate misal babında Huneyn 

Gazvesi ile alakalı ayetler zikredilmektedir. Mezkur gazvede karşı karşıya gelen 

- müşrik topluluğu, Müslümanların girdikleri savaşlarda galip gelişlerini karşı 

tarafın zayıf oluşuna yorarak hem Müslümanları hem de sairlerini hakîr gören, 

ama bir yandan da aynı hadisenin kendi başlarına gelmesinden havf eden; 

kendilerinden emin, ancak rehavete kapılmamış, bilakis önlerindeki hedefe 

odaklanmış; Müslümanlar karşısında psikolojik ve askerî açıdan avantajlı 

olmalarına imkan verecek gerekli tedbirleri almış kimselerden teşekkül 

etmektedir.  

- İslam ordusu, tamamı olmamakla beraber, evvelden nail oldukları zaferlerin ve 

dahi bu harbe iştirak edenlerin sayılarının her zamankinden fazla oluşunun 

Allah’ın inayetinden kaynaklandığını bir anlığına hatırlarından çıkartan; 

Mekke’yi fethetmeleri ve sayılarının çokluğu gibi sebeplerden ötürü 

kendilerine gelen güven ve cesaretle muzaffer olacaklarına kani olan; Hz. 

Peygamber’in (sav.) yönlendirmesiyle, gereken hazırlıkları yapmayı ve 

önlemleri almayı da ihmal etmeyen; ekseriyetinin Allah’ın rızasını gözettiği, 

bazısının ise dünyevî niyetler güttüğü kişilerden terekküp etmektedir.  

 

                                                           
1709 Vâhidî, el-Vasît, s. 487; Fahreddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb, s. 19; Beyzâvî, Envârü’t-Tenzîl ve 

Esrârü’t-Te’vîl, s. 76; Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, s. 393.  
1710 Mâtürîdî, Tefsîru’l-Mâtürîdî, s. 325-326; Âlûsî, Rûhu’l-Me`ânî, s. 74.  



249 
 

Buradan, her iki tarafın da savaşa moralleri yüksek bir halde geldikleri idrak 

edilmektedir. Ne var ki, vadiye kendilerinden önce mevzilenen müşriklerin kurduğu 

tuzaktan bihaber puslu havanın içerisinde ilerleyen Müslümanların bir anda pusuya 

düşürülmesiyle, İslam ordusunda nizam bozulmuş, içlerini öncesinde sahip oldukları 

morale eş değer yükseklikte bir panik ve korku dalgası sarmıştır. Bir başka deyişle, 

yaşadıkları duygu yoğunluğu aynı olmakla beraber, müspet (cesaret, güven) olandan 

menfî (korku, panik) olana geçiş yaşanmıştır. Buna mukabil, düşman ordusunun 

kendine olan itimadı daha da artmış, Müslümanlara karşı olan saldırıları da bir o kadar 

şiddetlenmiştir.  

 

Vaziyet zahirine göre anlamlandırılırsa, takrîben otuz binden fazla insanı içerisine 

alabilecek genişlikte olan savaş meydanında, sayıları on bini aşkın, gayrinizami, panik 

ve korku içerisindeki Müslümanlar, önden ve yanlardan hücuma uğrayıp peşi sıra takip 

edilirken ne oldukları noktada sebat edebilmişler ne de kaçıp sığınacak bir yer 

bulabilmişlerdir. Mecazî olarak değerlendirilirse, Müslümanların gönüllerindeki o 

yoğun ferahlık duygusunun yerini, had safhada yaşadıkları bir daraltı ve bunaltı hissi 

almıştır. Velhasıl,  ْرَحُبَت ibaresinin, münferiden ele alındığında mekânsal açıdan;  َْضَاقت

 Arap meseli bağlamında tetkik edildiğinde ise duygu itibariyle عَليَْكُمُ الْرَْضُ بمَِا رَحُبَتْ 

ziyadelik ortak manasını içerdiği söylenebilir. 

 

İkinci Aşama:  

Bir önceki aşamada,  ْرَحُبَت ibaresinin farklı cihetlerden ziyadelik ortak manasını ihtiva 

ettiği istidlâl edilmiştir. Peki, ayet başlangıçtan itibaren bu amil de hesaba katılarak 

tefsir edilirse, sürece ve sonuca bir tesiri olur mu? 

 

 ibaresinin şümul ettiği mezkur ortak mananın, tefsirin sonucundan çok sürecine رَحُبتَْ 

tesir ettiği müşahede edilmiştir. Şöyle ki, ayetin tefsiri babında aktarılan izahlardan 

hareketle ulaşılan çıkarımları, savaş meydanının ziyadesiyle geniş olması; 

Müslümanların korku ve panik duygularını had safhada yaşamaları, takviye eden delil 

niteliğindedir.  

 

 

 



250 
 

 

BÖLÜM V 

 

SONUÇ 

 

Tezimizin özünü teşkil eden iştikâk-ı kebîr mefhumu, lafızlar arasında kök harfler bir, 

manalar da mütenasip olmakla beraber, bu harflerin yerlerinin tertip gözetilmeksizin 

taklîb edilmesiyle tahakkuk eden türetme biçimidir. Bir manada iştikâk-ı kebîre giden 

yolun temelini atan Halîl b. Ahmed, Arap dilindeki kelimelerin tamamını herhangi bir 

noksanlık yahut da kaide dışılık olmayacak şekilde bir araya getirmek amacıyla Arap 

harflerine has bir usûl geliştirmiş ve taklîbe dayalı fonetik sistemi baz alarak Kitâbu’l-

Ayn adlı sözlüğünü telif etmiştir. Ardından gelen birçoklarını tesiri altına alan bu usûl, 

İbn Cinnî’nin taklîb edilen kelimeler arasında anlam itibariyle bir münasebetin 

bulunduğunu söylemesiyle bir merhale daha ileri taşınmıştır. Elinizdeki teze gelince, 

iştikâk-ı kebîr usûlü ile taklîbe uğrayan maddelerin, üzerinde birleştiği ortak mana 

arayışında uygulanabilecek bir usûl sunmuş, dahası iştikâk-ı kebîrin Kur’ân ayetlerinin 

tefsiri esnasında başvurulabilecek kaynaklardan olup olmadığı müşahhas bir surette 

gözler önüne sermiştir. 

 

Sözlük Çalışması bölümünde,  ر –ح  –ب  / Be – Ha – Ra ve  م –ل  –ح  / Ha – Le – Me 

harflerinden müteşekkil mukalleb maddeler arasında ortak mananın mevcudiyetinin 

imkanını tetkik amaçlı geliştirilen yöntemle alakalı bir sorun saptanmamakla beraber, 

elde edilen neticeler kapsamında işaret edilmesi gereken birkaç husus bulunmaktadır: 

- Bilindiği üzere, mukalleb maddelerden her biri genel itibariyle birden fazla kök 

manaya sahiptir. Lakin, bunun ortak manaya ulaşmada bir problem teşkil 

etmediği ortaya çıkmıştır.  

- Elde edilen ortak mana, mukalleb maddeler dahilindeki her bir kelimeyi 

kapsamamaktadır. Bununla beraber, bu çıkarımın istisnası olan bir durumla 

karşılaşılmıştır: مَا بَرِحْتُ مِنْ مَكَانِي ibaresi tek başına ele alındığında, ortak mana 

elde etmek için baz alınan kelime grupları içerisinde yer almamaktadır. Ancak, 

bu çerçevede seçilen Yûsuf 12/80.ayetin tefsirinin değerlendirmesinin ilk 

aşamasında,  َلَنْ ابَْرَح ibaresi münferiden değil de ayetin tefsiri kapsamında 



251 
 

aktarılan diğer malzemelerle beraber incelendiğinde, “ziyadelik” ortak 

manasını ihtiva ettiği sonucuna ulaşılmıştır.  

- Mukalleb madde ve kelimelerden hangisinin asıl, hangisinin fer` olduğu 

belirlenememiştir. Mamafih, bu türden bir eksikliğin çalışmamızı olumsuz 

yönde etkilemediği görülmektedir. Aynı şekilde, asıl-fer` meselesinin açıklığa 

kavuşturulması halinde bunun, tezin gidişatına ne türden bir tesirinin olacağı 

da bilinmemektedir.   

- Uygulanan yöntemde bir problem olmamasına rağmen, bir başkasının aynı 

yahut da başka kelime gruplarını baz alarak muhtelif bir ortak mana istidlal 

etmesi ne kadar muhtemeldir? Bu soru, tartışmaya açık bir meseledir. Nitekim, 

her ne kadar Sözlük Çalışması bölümünde yapılan değerlendirmelerde elden 

geldiğince bilimsel ve objektif olmak amaçlanmış olsa da, sonuçta yapılan tek 

taraflı bir değerlendirmedir.    

- Sözlük Çalışması sonucunda elde ettiğimiz olumlu neticelere rağmen iştikâk-ı 

kebîrin işlerliğini genelleme yaparak Arapçadaki bütün sülâsî asıllara teşmil 

edemeyiz. Nitekim çalışmamıza konu olan iki sülâsî asıl arasında dahi, 

üzerinde birleştikleri ortak manaların kat`îliği bakımından seviye farkı 

gözlemlenmiştir. Benzer şekilde, şayet bu çalışmanın sonucu olumsuz olsaydı, 

mezkur usûlün Arapça asıllarda uygulanmasının mümkün olmadığı gibi bir 

genelleme de yapılamazdı. İştikâk-ı kebîrin Arapça asıllardaki işlerliği 

hususunda bir genelleme yapmak için, öncelikle bu türden bir çalışmayı bütün 

köklerde uygulamak icap etmektedir. Elde edilen veriler, olumlu ya da olumsuz 

olsun, değerlendirilip yüzdelere vurulmalıdır. Ancak bundan sonra bu usûlün 

işlevsellik derecesi hakkında objektif bir beyanda bulunulabilir. 

ر –ح  –ب  -  / Be – Ha – Ra harflerinden müteşekkil mukalleb maddelerin, 

üzerinde birleştiği ortak mananın daha kat`î olduğu belirtilmişti, ki bu sebepten 

ötürü tefsir çalışmasına bahsi geçen maddelerden müştak kelimelerle devam 

edilmişti. Burada ise şöyle bir problemle karşılaşılmıştır: Mukalleb maddenin 

kök manası ile istidlâl edilen ortak mana birbirine yakın olunca, bu sefer de 

ortak mananın ayetin tefsirindeki tesiri pek müşahede edilememiştir. Bir başka 

deyişle,  م –ل  –ح  / Ha – Le – Me harflerinden müteşekkil mukalleb maddelerde 

ulaşılan ortak mana ile mezkur maddelerin kök manaları birbirlerinden oldukça 

farklı oldukları için, sözü edilen ortak mananın ayetin tefsirini ne derece 

etkileyeceği araştırmaya açık bir konudur.  



252 
 

Tefsir Çalışması bölümüne gelindiğinde,  ر –ح  –ب  / Be – Ha – Ra harflerinden 

müteşekkil mukalleb maddelerin, üzerinde birleştiği ortak mana amilinin ayetlerin 

tefsirine olan tesiri, umumiyetle ‘takviye edici hüccet’ olarak kabul edilmelidir. 

Ancak, tek bir örneklemeden yola çıkarak, ortak mana amilinin işlevini yalnızca 

bununla sınırlandırmak pek doğru olmaz.  

 

Sonuç olarak, kanaatimiz, hem teorik hem de uygulama bakımından netleştirilemeyen 

hususları içermesi hasebiyle iştikâk-ı kebîrin, ‘şu an için’, ayetlerin tefsirinde 

başvurulmasına kesinlikle lüzum duyulan kaynaklar arasında olmadığı istikametinde 

şekillenmiştir.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



253 
 

REFERANSLAR 

 

Abdullah Emin. el-İştikâk. 2. bs. 1 c. Kahire: Mektebetü’l-Hâncî, 1420/2000. 

 

Abdülmaksûd, Abdülmaksûd Muhammed. “Mefhûmu’l-İştikâki’s-Sarfî ve 

Tadavvuruhu fî Kütübi’n-Nahviyyîn ve’l-Usûliyyîn”. Âlemü’l-Kütüb 23, sy 5-

6 (2002): 393-454. 

 

Ahmed Muhammed Sâlim ez-Züvey. “Halîl b. Ahmed Râ’idü ‘İlmi’l-Esvât” Mecelletü 

Külliyyeti’l-Âdâb, sayı 9. 

 

Aksoy, Eyyup. “Yusuf Kıssası’nın Sosyo-Psikolojik Tahlili”. Yüksek Lisans Tezi, 

Harran Üniversitesi, 1996. 

 

Alak, Musa. “Sarf (Tasrif) İlmi”. İçinde İslam Medeniyetinde Dil İlimleri: Tarih ve 

Problemler, ed. İsmail Güler, 111-213. İstanbul: İSAM Yayınları, 2015. 

 

Âlûsî, Şehâbeddin Mahmûd. Rûhu’l-Me`ânî fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-`Azîm ve’s-Seb`i’l-

Mesânî. 30 c. İdâretü’t-Tıbâati’l-Münîriyye. 

 

Asutay, Muhammet Mücahit. “Arap Anlambilimi ve Arap Anlambiliminin el-

Hasâ’is’teki Temelleri”. Doktora Tezi, Atatürk Üniversitesi, 2013. 

 

Bayam, Abdulkadir. “Arap Dilinde İştikâk”. Yüksek Lisans Tezi, Dokuz Eylül 

Üniversitesi, 2002. 

 

Bedeva, Abdullah. “Tahir b. 'Aşûr’un et-Tahrîr ve’t-Tenvîr’inde İştikāk”. Doktora 

Tezi, Bingöl Üniversitesi, 2019. 

 

Buhârî, Muhammed b. İsmâîl. el-Câmi`u’s-Sahîh. thk. Mustafa Dîb El-Bugâ. 5. bs. 7 

c. Dımaşk: Dâru İbn Kesîr, Dâru’l-Yemâme, 1414/1993. 

 

Buhârî, Muhammed b. İsmâîl. Sahîhu’l-Buhârî. thk. Cemâ`atün mine’l-`Ulemâ. 1. bs. 

9 c. Beyrut: Dâru Tavki’n-Necât, 1422. 

 

Celâlüddîn es-Süyûtî. ed-Dürrü’l-Mensûr fi’t-Tefsîr bi’l-Me’sûr. 8 c. Beyrut: Dâru’l-

Fikr. 

 

Celâlüddîn es-Süyûtî. el-Müzhir fî `Ulûmi’l-Luga ve Envâ`iha. thk. Fuâd Ali Mansûr. 

1. bs. 2 c. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1418/1998. 

 

Celâlüddîn es-Süyûtî. Esrâru Tertîbi’l-Kur’ân. Dârü’l-Fazîlet. 

 

Cevherî, İsmâîl b. Hammâd. Tâcü’l-Luga ve Sıhâhu’l-Arabiyye. thk. Ahmed 

Abdülgafûr Attâr. 4. bs. 6 c. Beyrut: Dâru’l-İlim li’l-Melâyîn, 1407/1987. 

 

Cürcânî, Seyyid Şerîf. et-Ta`rîfât. thk. Cemâ`atün mine’l-`Ulemâ. 1. bs. 1 c. Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1403/1983. 

 



254 
 

Duisenov, Nurgissa. “Sebep ve Sonuçlarıyla Huneyn Gazvesi”. Yüksek Lisans Tezi, 

Selçuk Üniversitesi, 2011. 

 

Ebû Ca`fer en-Nehhâs. Me`âni’l-Kur’ân. thk. Muhammed Ali es-Sâbûnî. 1. bs. 6 c. 

Mekke: Câmi`atü Ümmü’l-Kurâ, 1409. 

 

Ebû Dâvûd es-Sicistânî. Sünenü Ebî Dâvûd. thk. Şuayb el-Arnaûd-Kâmil Karabellî. 1. 

bs. 7 c. Dımaşk: Dâru’r-Risâle el-Âlemiyye, 1430/2009. 

 

Ebû Hayyân el-Endelüsî. el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr. thk. Sıdkî Muhammed Cemîl. 

10 c. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1420. 

 

Ebû Süleymân, Sâdık. “Envâ`u’l-İştikâk fi’l-`Arabiyye beyne’l-Kudemâ ve’l-

Muhdesîn: Dirâsetün Lugaviyyetün Nakdiyyetün”. Pluto Journals 11/12 (1993 

1992): 131-61. 

 

Ebû Ubeyde, Ma`mer b. el-Müsennâ. Mecâzü’l-Kur’ân. thk. Mehmet Fuat Sezgin. 2 

c. Kâhire: Mektebetü’l-Hâncî, 1381. 

 

Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır. Hak Dini Kur’ân Dili. sad. İsmail Karaçam-Emin 

Işık-Nusrettin Bolelli-Abdullah Yücel. 10 c. İstanbul: Azim Dağıtım. 

 

el-Mektebetü’ş-Şâmiletü’l-Hadîse. “Arşîf Müntede’l-Fasîh – 3.” Haziran 9, 2022. 

https://al-maktaba.org/book/31862/20056. 

 

Ezherî, Muhammed b. Ahmed. Tehzîbü’l-Luga. thk. Muhammed Avd Merab. 1. bs. 8 

c. Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 2001. 

 

Fahreddîn er-Râzî. Mefâtîhu’l-Gayb/et-Tefsîru’l-Kebîr. 3. bs. 32 c. Beyrut: Dâru 

İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 1420. 

 

Ferrâ, Yahyâ b. Ziyâd. Me`âni’l-Kur’ân. thk. Ahmed Yûsuf en-Necâtî – Muhammed 

Ali en-Neccâr – Abdülfettâh İsmâîl eş-Şelebî. 1. bs. 3 c. Mısır: Dâru’l-Mısriyye 

li’t-Te’lîf ve’t-Terceme. 

 

Fîrûzâbâdî. Besâ’iru Zevi’t-Temyîz fî Letâ’ifi’l-Kitâbi’l-`Azîz. thk. Muhammed Ali en-

Neccâr. 6 c. Kahire: el-Meclisü’l-A`la li’ş-Şuûni’l-İslâmiyye - Lecnetü İhyâi’t-

Türâsi’l-İslâmî, 1996 (c. 1-3), 1992 (c. 4-5), 1973 (c. 6). 

 

Fîrûzâbâdî. el-Kâmûsü’l-Muhît. thk. Mektebetü Tahkîki’t-Türâs fî Müesseti’r-Risâle. 

8. bs. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle li’t-Tıbâa ve'n-Neşr ve't-Tevzî, 1426/2005. 

 

Gündüzöz, Soner. “Arap Sözlük Bilimi ve Sözlük Çalışmaları”. İçinde İslam 

Medeniyetinde Dil İlimleri: Tarih ve Problemler, ed. İsmail Güler, 23-77. 

İstanbul: İSAM Yayınları, 2015. 

 

Halîl b. Ahmed. Kitâbü’l-Ayn. thk. Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhim es-Sâmerrâî. 8 c. 

Beyrut: Dâru ve Mektebetü'l-Hilâl, t.y. 

 

https://al-maktaba.org/book/31862/20056


255 
 

Hasan Mustafavî. et-Tahkîk fî Kelimâti’l-Kur’âni’l-Kerîm. 1. bs. 14 c. Kâhire: 

Merkezü Neşri Âsâri’l-Allâmeti’l-Mustafavî, 1385. 

 

İbn Cinnî. el-Hasâ’is. 4. bs. 3 c. Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-`Âmme li’l-Kitâb, t.y. 

 

İbn Düreyd. Cemheretü’l-Luga. thk. Remzi Münîr el-Balebekî. 1. bs. 3 c. Beyrut: 

Dâru’l-İlim li’l-Melâyîn, 1987. 

 

İbn Fâris. Mekâyîsü’l-Luga. thk. Abdüsselâm Muhammed Hârûn. 6 c. Beyrut: Dâru’l-

Fikir, 1399/1979. 

 

İbn Hacer el-Askalânî. Bulûgu’l-Merâm min Edilleti’l-Ahkâm. thk. Mâhir Yâsin el-

Fahl. 1. bs. Riyad: Dâru’l-Kabs li’n-Neşr ve’t-Tevzî`, 1435/2014. 

 

İbn Kuteybe ed-Dîneverî. Garîbu’l-Kur’ân. thk. Ahmed Sakr. Mısır: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1398/1978.  

 

İbn Mâce. Sünenü İbn Mâce. thk. Muhammed Fuâd Abdulbâkî. 2 c. Beyrut: Dâru 

İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye, Faysal Îsâ el-Bâbî el-Halebî. 

 

İbn Manzûr. Lisânü’l-Arab. 3. bs. 15 c. Beyrut: Dâru’s-Sâdır, 1414. 

 

İbn Sîde. el-Muhassas. thk. Halîl İbrâhim Ceffâl. 1.bs. 5 c. Beyrut: Dâru İhyâ’i’t-

Türâsi’l-`Arabî, 1417/1996. 

 

İbnü’l-Cevzî, Ebu’l-Ferec. Nüzhetü’l-A`yüni’n-Nevâzır fî `İlmi’l-Vücûh ve’n-Nezâ’ir. 

thk. Muhammed Abdülkerîm Kâzım er-Râzî. 1. bs. Beyrut: Müessesetü’r-

Risâle, 1404/1984. 

 

İbnü’z-Zübeyr es-Sekafî el-Gırnâtî. el-Burhân fî Tenâsübi Süveri’l-Kur’ân. thk. 

Muhammed Şa`bânî. Mağrib: Vizâratü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 

1410/1990. 

 

Kandemir, M. Yaşar. “Kâ‘b el-Ahbâr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

(DİA). 24/1-3. İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 2001. 

 

Mâlik b. Enes. el-Muvatta’. thk. Muhammed Mustafa el-A`zamî. 1. bs. 8 c. Abu Dabi: 

Müessesetü Zâyed b. Sultân el-Neheyân, 1425/2004. 

 

Mâtürîdî. Tefsîru’l-Mâtürîdî/Te’vîlâtu Ehli’s-Sünne. thk. Mecdî Bâsellûm. 1. bs. 10 c. 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1426/2005. 

 

Mâverdî. Tefsîru’l-Mâverdî/en-Nüket ve’l-`Uyûn. thk. Seyyîd b. Abdülmaksûd b. 

Abdürrahîm. 6 c. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

 

Muhammed el-Mübârek. Fıkhu’l-Luga ve Hasâ’isu’l-Arabiyye. 1 c. Dâru’l-Fikr. 

 

Müslim b. Haccâc. el-Câmi`u’s-Sahîh. thk. Muhammed Fuâd Abdulbâkî. 5 c. Kâhire: 

Matbaatu Îsâ el-Bâbî el-Halebî ve Şürekâuhû, 1374/1955. 

 



256 
 

Mütercim Âsım Efendi. el-Okyânûsu’l-Basît fî Tercemeti’l-Kâmûsi’l-Muhît. çev. 

Mustafa Koç ve Eyyüp Tanrıverdi. 1. bs. 6 c. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı, 2013.  

 

Nâsırüddîn el-Beyzâvî. Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl. thk. Muhammed 

Abdurrahman el-Maraşlî. 1. bs. 5 c. Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâsi'l-Arabî, 1418. 

 

Nesâî. el-Müctebâ mine’s-Sünen. thk. Abdülfettâh Ebû Gudde. 3. bs. 9 c. Halep: 

Mektebetü’l-Matbûât el-İslâmiyye, 1406/1986. 

 

Özsoy, İsmail. “Faiz”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (DİA). 12/110-126. 

İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 1995. 

 

Râgıb el-İsfahânî. el-Müfredât fî Garîbi’l-Kur’ân. thk. Safvân Adnân Dâvûdî. 1. bs. 

Dımaşk-Beyrut: Dâru’l-Kalem-Dâru’ş-Şâmiye, 1412. 

 

Se`âlibî, Ebû Mansûr. Fıkhu’l-Luga ve Sırrü’l-`Arabiyye. thk. Abdurrezzâk el-Mehdî. 

1. bs. 1 c. İhyâ’u’t-Türâsi’l-`Arabî, 1422/2002. 

 

Semîn el-Halebî. `Umdetü’l-Huffâz fî Tefsîri Eşrefi’l-Elfâz. thk. Muhammed Bâsil 

Uyûn es-Sûd. 1. bs. 3 c. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1417/1996. 

 

Subhî es-Sâlih. Dirâsât fî Fıkhı’l-Luga. 1. bs. 1 c. Dımaşk: Dâru’l-`İlm li’l-Melâyîn, 

1379/1960. 

 

Sürücü, İbrahim. “Yusuf Suresinde Aile Psikolojisi”. Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi. 9, sy 46 (Ekim 2016): 966-80. 

 

Taberî, Muhammed b. Cerîr. Câmi`u’l-Beyân `an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân. thk. Dr. 

Abdullah b. Abdulmuhsin et-Türkî. 1. bs. 26 c. Dâru Hicr, 1422/2001. 

 

Tehânevî. Keşşâfu Istılâhâti’l-Fünûn ve’l-`Ulûm. thk. Ali Dehrûc. 1. bs. 2 c. Beyrut: 

Mektebetü Lübnân Nâşirûn, 1996. 

 

The Apocryphal New Testament. Translated by Montague Rhodes James. New York: 

Oxford University Press, 1924. 

 

The Mamre Institute. “Numbers Chapter 34 ר בַּ מִדְּ  .Mechon Mamre. Nisan 4, 2022 .”בְּ

https://mechon-mamre.org/p/pt/pt0434.htm. 

 

Tirmizî. el-Câmi`u’l-Kebîr. thk. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf. 1. bs. 6 c. Beyrut: Dâru’l-

Garbi’l-İslâmî, 1996. 

 

Tümer, Günay. Hıristiyanlıkta ve İslâmda Hz. Meryem. 2. bs. Ankara: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 1997. 

 

Vâhidî. el-Vasît fî Tefsîri’l-Kur’âni’l-Mecîd. thk. Şeyh Âdil Ahmed Abdülmevcûd-

Şeyh Alî Muhammed Muavvid-Dr. Ahmed Muhammed-Dr. Ahmed Abdülganî 

el-Cemel-Dr. Abdurrahman `Uveys. 1. bs. 4 c. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1415/1994. 

https://mechon-mamre.org/p/pt/pt0434.htm


257 
 

Ya`kûbî. Târîhu’l-Ya`kûbî. 3 c. Necef: Matba`atü’l-Garî, 1358. 

 

Yâkût el-Hamevî. Mu`cemü’l-Büldân. 2. bs. 7 c. Beyrut: Dâru Sâdır, 1995. 

 

Yıldırımer, Sabri. “Arap Dilinde İştikāk ve Abdulkâdir b. Mustafa el-Mağribî’nin el-

İştikāk ve't-Ta‛rîb Adlı Eseri”. Yüksek Lisans Tezi, Bayburt Üniversitesi, 

2018. 

 

Zeccâc. Me`âni’l-Kur’ân ve İ`râbuh. thk. Abdulcelîl Abduh Şelebî. 1. bs. 5 c. Beyrut: 

Âlemül-Kütüb, 1408/1988. 

 

Zemahşerî. el-Keşşâf `an Hakâ’iki Ğavâmizi’t-Tenzîl. 3. bs. 4 c. Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1407. 

 

Zemahşerî. Esâsü’l-Belâga. thk. Muhammed Bâsil Uyûn es-Sûd. 1. bs. 2 c. Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



258 
 

EKLER 

EK A 

 

Tablo A.1. Tefsir Çalışması 

 

Mukalleb 

Madde 

Müştak 

Kelime 

Geçtiği 

Ayet 

Birinci 

Aşama 

İkinci 

Aşama 

ر –ح  –ب   Kehf 18/60  Ayetten çıkarılan kelâmî الْبَحْرَيْن 

hükmü takviye edici hüccet 

  Rahmân 55/19  Görüşler arasında tercih 

yapmaya imkan verme 

 Tûr 52/6  Ayetten çıkarılan itikâdî الْبَحْر 

hükmü takviye edici hüccet 

  Rûm 30/41  Süreci ve sonucu takviye edici 

hüccet 

 Mâide 5/103  Bahîrenin mahiyetine dair بَحٖيرَة 

aktarılan rivayetlere mutabık 

olma, bunları teyit etme 

ح –ر  –ب   Kehf 18/60  Süreci ve sonucu takviye edici لََٓ ابَْرَحُ  

hüccet 

 ,Yûsuf 12/80  Münferiden değerlendirilirse لَنْ ابَْرَحَ  

bu kelamı edenin 

haletiruhiyesinin ne vaziyette 

olduğuna dair hüccet 

Siyakı da hesaba katarak 

değerlendirilirse, mekansal 

açıdan ziyadeliğe delalet eden 

hüccet  

 

 

 

 

 



259 
 

Tablo A.1. (devam) 

ر –ب  –ح   ,Tevbe 9/31  Münferiden değerlendirilirse احَْبَارَهُمْ  

bu kimseler hakkında bilgi 

verici 

Siyakı da hesaba katarak 

değerlendirilirse, zikrolunan 

vasıflarının menfiliğini artırıcı 

 Rûm 30/15  Süreçte zikrolunan aklî ve يحُْبَرُونَ  

naklî delilleri takviye etme 

ب –ر  –ح   Bakara 2/279  İstihlâl ve irtikâb edilen الْحَرْبُ  

mâsiyetin ne derece büyük bir 

günah olduğunu takviye edici 

hüccet 

  Muhammed 

47/4 

 Süreci ve sonucu takviye edici 

hüccet 

  Enfâl 8/57  Süreci ve sonucu takviye edici 

hüccet 

 Âl-i İmrân الْمِحْرَاب 

3/37 

 Süreci doğrudan, sonucu 

dolaylı olarak takviye edici 

hüccet 

ح –ب  –ر   Bakara 2/16  Ayetin tefsiri esnasında yapılan مَا رَبِحَتْ  

izahlarla beraber 

değerlendirince, süreci ve 

sonucu takviye edici hüccet 

ب –ح  –ر   Tevbe 9/25  Süreci ve sonucu takviye edici رَحُبَتْ  

hüccet 

 

 

 

 

 

 



260 
 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Ad ve Soyad:  

Reyhan Olgun 

 

Eğitim:  

2006-2010: Kartal Anadolu İmam Hatip Lisesi 

2011-2017:  Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

2016 Şubat-Haziran: Zarqa University 

2019-2022: İbn Haldun Üniversitesi / Temel İslam Bilimleri Tezli Yüksek Lisans 

Programı (%30 İngilizce) 

  

 

 

 

 


