
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ESKİŞEHİR’DE YAŞAYAN GELENEKSEL EL SANATLARININ  

SOKÜM BAĞLAMINDA İNCELENMESİ 

Kübra ÇOBAN 

(Yüksek Lisans Tezi) 

Eskişehir, 2022 

 

 

 



ESKİŞEHİR’DE YAŞAYAN GELENEKSEL EL 

SANATLARININ SOKÜM BAĞLAMINDA 

İNCELENMESİ 

 

 

Kübra ÇOBAN 

 

 

T.C. 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

 

 

 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

Türk Halk Bilimi Bilim Dalı 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

Eskişehir, 2022 

 

 



T.C. 

ESKİŞEHİR OSMANGAZİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTİSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

 

Kübra ÇOBAN tarafından hazırlanan Eskişehir’de Yaşayan Geleneksel 

El Sanatlarının SOKÜM Bağlamında İncelenmesi başlıklı bu çalışma 12/09/2022 

tarihinde Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Lisansüstü 

Eğitim ve Öğretim Yönetmeliğinin ilgili maddesi uyarınca yapılan savunma 

sınavı sonucunda başarılı bulunarak, jürimiz tarafından Türk Dili ve Edebiyatı 

Anabilim Dalı Türk Halk Bilimi Bilim Dalında Yüksek Lisans tezi olarak kabul 

edilmiştir. 

 

Başkan: Prof. Dr. Kürşat ÖNCÜL 

 

 

Üye: Doç. Dr. Aslı BÜYÜKOKUTAN TÖRET 

(Danışman) 

 

 

Üye: Doç. Dr. Fatma ATEŞ 

 

 

 

 

ONAY 

…/…/2022 



iv 

 

12/09/2022 

ETİK İLKE VE KURALLARA UYGUNLUK BEYANNAMESİ 

 

Bu tezin Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Bilimsel Araştırma ve Yayın Etiği 

Yönergesi hükümlerine göre hazırlandığını; bana ait, özgün bir çalışma olduğunu; 

çalışmanın hazırlık, veri toplama, analiz ve bilgilerin sunumu aşamalarında bilimsel 

etik ilke ve kurallara uygun davrandığımı; bu çalışma kapsamında elde edilen tüm veri 

ve bilgiler için kaynak gösterdiğimi ve bu kaynaklara kaynakçada yer verdiğimi; bu 

çalışmanın Eskişehir Osmangazi Üniversitesi tarafından kullanılan bilimsel intihal 

tespit programıyla taranmasını kabul ettiğimi ve hiçbir şekilde intihal içermediğini 

beyan ederim. Yaptığım bu beyana aykırı bir durumun saptanması halinde ortaya 

çıkacak tüm ahlaki ve hukuki sonuçlara razı olduğumu bildiririm. 

 

Kübra ÇOBAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

ÖZET 

  

ESKİŞEHİR’DE YAŞAYAN GELENEKSEL EL SANATLARININ SOKÜM 

BAĞLAMINDA İNCELENMESİ 

 

ÇOBAN, Kübra 

Yüksek Lisans-2022 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

 

Danışman: Doç. Dr. Aslı BÜYÜKOKUTAN TÖRET 

Eskişehir gerek coğrafi konumu gerek kozmopolitik yapısıyla pek çok kültüre 

ev sahipliği yapmaktadır. Eskişehir, 2013 Türk Dünyası Kültür Başkenti olduğu süre 

içerisinde ve somut olmayan kültürel miras çalışmaları alanında önemli adımlar 

atmıştır. SOKÜM sözleşmesinin kabulüyle İnsanlığın Somut Olmayan Kültürel Mirası 

Temsili Listesi’nde yer alan bir takım el sanatlarının olduğu gibi listeye dâhil 

olamayan ve günümüzde icracıları azalan kaybolmaya yüz tutmuş geleneksel el 

sanatlarının varlığı da bilinen bir gerçektir. İnsanların ihtiyaçları doğrultusunda 

yaratılan el sanatı ürünleri, toplulukların içinde bulunduğu kültür dairesinin izlerini 

taşıyarak ve estetik bir biçime kavuşarak kültürel kimliğin bir parçası haline gelmiştir. 

İçinde bulunulan 21. yüzyıl itibariyle gelişen teknolojiye karşın ucuz ve hızlı sanayi 

ürünlerinin yaygınlaşmasıyla tek tip haline bürünen ürünlerin yaygınlaşmasıyla 

geleneksel el sanatlarına olan rağbet düşmüş, hatta bu sanatlar yok olma tehlikesiyle 

karşı karşıya kalmışlardır. Bu çalışmada Eskişehir’de yaşayan geleneksel el sanatları 

icracıları tespit edilerek kayıt altına alınmıştır. Kaynak kişilerden hareketle sanat 

icrasında kullanılan malzemeler, yapım zamanı, yapım süreci, kullanılan teknikler gibi 

hususlara yer verilmiş ve ustaların sorunlarından hareketle geleneksel el sanatlarının 

aktarımı için çözüm önerileri sunulması amaçlanmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Eskişehir, gelenek, el sanatları, Somut Olmayan Kültürel Miras.  



vi 

 

ABSTRACT 

 

ANALYSIS OF LIVING TRADITIONAL HANDICRAFTS IN ESKİŞEHİR IN 

THE CONTEXT OF ICH 

 

ÇOBAN, Kübra 

Master Degree-2022 

The Department of Turkish Language and Literature 

Supervisor: Associate Professor Aslı BÜYÜKOKUTAN TÖRET 

Eskişehir is home to many cultures with its geographical location and 

cosmopolitan structure. Eskişehir has taken important steps in the field of intangible 

cultural heritage studies during its 2013 Turkish World Capital of Culture. It is a well-

known fact that there are some handicrafts included in the Representative List of the 

Intangible Cultural Heritage of Humanity with the acceptance of the ICH convention, 

as well as the existence of traditional handicrafts that cannot be included in the list and 

whose performers are decreasing today. Handicraft products created in line with the 

needs of people have become a part of cultural identity by carrying the traces of the 

cultural circle in which the communities are located and by gaining an aesthetic form. 

As of the 21st century, despite the developing technology, with the spread of cheap 

and fast industrial products, the popularity of traditional handicrafts has fallen, and 

these arts have even faced the danger of extinction. In this study, traditional handicraft 

performers living in Eskişehir were identified and recorded. Based on the source 

people, the materials used in the performance of the art, the production time, the 

production process, the techniques used are included and it is aimed to offer solutions 

for the transfer of traditional handicrafts based on the problems of the masters. 

Keywords:  Eskişehir, tradition, handicrafts, Intangible Cultural Heritage. 



vii 

 

 

ÖNSÖZ 

Milli ruhun tarihi karaltıları olan geleneksel el sanatları, bir ülkenin 

vazgeçilmez temellerinden biridir. Eskişehir coğrafi konumu itibariyle ve aldığı 

göçlerle zengin bir el sanatları mirasına sahiptir. 2013 yılında Türk Dünyası Kültür 

Başkenti olmasının ardından Somut Olmayan Kültürel Miras alanında yapılan 

çalışmalar hız kazanmıştır. Bu çalışma da Eskişehir ilinin kültürel mirasını ortaya 

çıkarmayı ve kültürel mirasa katkı sağlamayı amaçlamıştır. 

Çalışmanın birinci bölümünde Eskişehir hakkında genel bilgiler verildikten 

sonra Eskişehir’in somut olmayan kültürel miras ile olan ilgisi irdelenmiştir. Daha 

önce yapılan lisansüstü çalışmalar ele alınıp değerlendirilmiştir. İkinci bölümde 

gelenek ve geleneksel el sanatları kavramlarından yola çıkılarak Eskişehir’in el 

sanatları hammaddelerine göre tasnif edilmiştir. Elde edilen verilerden hareketle tespit 

edilen el sanatları açıklanarak yapım süreciyle ilgili bilgiler verilmiştir. Eskişehir’in 

geleneksel el sanatları ustaları üçüncü bölümün konusunu oluşturmaktadır. Dördüncü 

bölüm ise genel bir değerlendirmeyi içermektedir.   

 Tez konusunun tespitinden itibaren çalışmalarımda bana yol gösteren ancak 

yurt dışı görevlendirmesi nedeniyle tezin tamamlanma aşamasına katılamayan Doç. 

Dr. Adem KOÇ’a, danışmanlığımı üstlenmeyi kabul ederek tezimi inceleyen, değerli 

görüş, öneri ve katkılarını sunan tez danışmanım Doç. Dr. Aslı BÜYÜKOKUTAN 

TÖRET’e, saha araştırmalarında güler yüzlü ve sıcak karşılamalarıyla araştırmaya 

konu olmuş kaynak kişilere, derleme sürecinde yanımda olan kıymetli arkadaşlarım 

Furkan KORKUT ve Müzeyyen AKSOY’a desteklerinden ötürü teşekkürü borç 

bilirim. 

 

 

 

 



viii 

 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET.......................................................................................................................... V 

ABSTRACT .............................................................................................................. Vİ 

ÖNSÖZ .................................................................................................................... Vİİ 

İÇİNDEKİLER ..................................................................................................... Vİİİ 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1     

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ESKİŞEHİR VE SOMUT OLMAYAN KÜLTÜREL MİRAS 

1.1 ESKİŞEHİR HAKKINDA GENEL BİLGİLER ................................................... 4 

1.2. ESKİŞEHİR EL SANATLARI ÜZERİNE YAPILAN ÇALIŞMALAR ............. 7 

1.2.1. Kitaplar ........................................................................................................... 7 

1.2.2. Makaleler ve Bildiriler ................................................................................. 10 

1.2.3 Tezler ............................................................................................................. 12 

1.3. ESKİŞEHİR GELENEKSEL EL SANATLARI ................................................ 15 

1.4. ESKİŞEHİR VE SOMUT OLMAYAN KÜLTÜREL MİRAS .......................... 18 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

GELENEKSEL EL SANATLARI 

2.1. GELENEK .......................................................................................................... 22 

2.2. GELENEKSEL EL SANATLARI ...................................................................... 24 

2.3. ESKİŞEHİR’DE YAŞAYAN GELENEKSEL EL SANATLARININ TASNİFİ

 .................................................................................................................................... 27 

2.3.1. Hammaddesine Göre Geleneksel El Sanatları .............................................. 27 

2.3.1.1. Hammaddesi Ağaç (Ahşap) Olan El Sanatları ...................................... 27 

2.3.1.1.1. Geleneksel Ahşap Oymacılığı ......................................................... 28 

2.3.1.1.2. Çalgı Yapımcılığı ............................................................................ 32 

2.3.1.1.3. Bağlama Yapımcılığı ...................................................................... 34 

2.3.1.1.4. Keman ve Viyola Yapımı................................................................ 40 

2.3.1.1.5. Kabak Kemane Yapımı ................................................................... 45 

2.3.1.1.6. Ney Yapımı ..................................................................................... 49 

2.3.1.1.7. Gitar Yapımı.................................................................................... 53 

2.3.1.2. Hammaddesi Lif/ Tekstil Olan El Sanatları ........................................... 54 

2.3.1.2.1. Bez Dokuma .................................................................................... 55 

2.3.1.2.2. Kilim Dokuma ................................................................................. 58 

2.3.1.2.3. Yorgancılık ...................................................................................... 62 



ix 

 

2.3.1.2.4. Oya Örücülüğü ................................................................................ 66 

2.3.1.2.5. İşleme/ Nakış ................................................................................... 67 

2.3.1.2.6. Çorap ve Patik Örücülüğü ............................................................... 70 

2.3.1.2.7. Sarka İşlemeciliği ............................................................................ 72 

2.3.1.3. Hammaddesi Maden Olan Geleneksel El Sanatları ............................... 76 

2.3.1.3.1. Kalaycılık ........................................................................................ 77 

2.3.1.3.2. Sivrihisar Cebe Kuyum ................................................................... 81 

2.3.1.3.3. İncili Küpe ....................................................................................... 83 

2.3.1.3.4. Savatlı Gümüş ................................................................................. 89 

2.3.1.4. Hammaddesi Taş Olan Geleneksel El Sanatları .................................... 92 

2.3.1.4.1. Lületaşı İşlemeciliği ........................................................................ 93 

2.3.1.5. Hammaddesi Deri Olan El Sanatları ...................................................... 96 

2.3.1.5.1. Ayakkabıcılık .................................................................................. 97 

2.3.1.6. Hammaddesi Toprak Olan El Sanatları ............................................... 100 

2.3.1.6.1. Çömlekçilik ................................................................................... 101 

2.3.2. Kitap Sanatları ............................................................................................ 108 

2.3.2.1. Hüsn-ü Hat ........................................................................................... 109 

2.3.2.2. Ebru Sanatı ........................................................................................... 112 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ESKİŞEHİR’DE YAŞAYAN GELENEKSEL EL SANATLARI USTALARI 

3.1. USTA-ÇIRAK GELENEĞİ BAĞLAMINDA YETİŞEN USTALAR ............ 117 

3.1.1. Murat Akkuş (Bağlama Yapımı) ................................................................ 117 

3.1.2. Cihan Ereke (Enstrüman Yapımı) .............................................................. 118 

3.1.3. Emre Gündüz (Kabak Kemane Yapımı) .................................................... 119 

3.1.4. Erkan Gürol (İncili Küpe Yapımı) ............................................................. 120 

3.1.5. Hüseyin Altay (Sivrihisar Cebesi) .............................................................. 122 

3.1.6 İlker Negiş (Bağlama Yapımı) .................................................................... 124 

3.1.7. İsmet İlker Güler (Lületaşı İşlemeciliği) .................................................... 125 

3.1.8. Gökhan Lofçalı (Yorgancı) ........................................................................ 127 

3.1.9. Hazım Karabudak (Yorgancı) .................................................................... 128 

3.1.10. Mutlu Doğan (Çömlekçilik) ..................................................................... 131 

3.1.11. Suat Özcan (Ayakkabıcı) .......................................................................... 133 

3.1.12. Hüseyin Soysal (Lületaşı İşlemeciliği) ..................................................... 134 

3.2. KÜLTÜR BAKANLIĞI SANATKÂRLARI ................................................... 136 

3.2.1. Berrin Koşay (Ebruzen) .............................................................................. 136 

3.2.2. Mehmet Şükrü Baysal (Ahşap Oymacılığı) ............................................... 137 

3.2.3. Onur Çabuk (Ahşap Oymacılığı)................................................................ 140 

3.2.4. Erol Güler (Lületaşı İşlemeciliği) ............................................................... 142 

3.2.5. Emre Akın (Lületaşı İşlemeciliği) .............................................................. 146 



x 

 

3.2.6. Ramazan Bağlan (Lületaşı İşlemeciliği) .................................................... 147 

3.2.7. Fatma Turgut (Sarka İşlemeciliği) ............................................................. 149 

3.2.8. Özlem Çopur (Ebruzen) ............................................................................. 151 

3.2.9. Ramazan Kalay (Kalaycı)........................................................................... 153 

3.2.10. Yunus Emre Kaya (Savatlı Gümüş İşlemeciliği) ..................................... 154 

3.2.11. Süleyman Coşkun (Lületaşı İşlemeciliği) ................................................ 156 

3.3. ESKİŞEHİR OLGUNLAŞMA ENSTİTÜSÜ SANATKÂRLARI .................. 159 

3.3.1. Aynur Uzun (Maraş İşi).............................................................................. 159 

3.3.2. Ayşegül Gökcan (Bez Dokuma) ................................................................. 160 

3.3.3. Elif Çap (İşleme/ Nakış) ............................................................................. 161 

3.3.4. Mehmet Çınar (Lületaşı İşlemeciliği) ........................................................ 162 

3.4. BELEDİYE SANATKÂRLARI ....................................................................... 163 

3.4.1. Elvida Ertaş (Patik Örücüsü- Odunpazarı Belediyesi) ............................... 163 

3.4.2. Yasemin Açıkgöz (Oya- Sivrihisar Belediyesi) ......................................... 164 

3.4.3. Nagihan Tekergül (Oya- Odunpazarı Belediyesi) ...................................... 165 

3.4.4. Zübeyna Kabasakal (Örgü- Odunpazarı Belediyesi) .................................. 167 

3.4.5. Saide Geyik (Oya- Patik- Odunpazarı Belediyesi) ..................................... 168 

3.4.6. Aysun Eğilmezbilek (Kilim Dokuma- Tepebaşı Belediyesi) ..................... 168 

3.4.7. Sıdıka Küçüker (Kilim Dokuma- Sivrihisar Belediyesi)............................ 170 

3.4.8. Zeynep Duralı (Kilim Dokuma- Sivrihisar Belediyesi) ............................. 172 

3.5. DİĞER SANATKÂRLAR ................................................................................ 174 

3.5.1. Ahmet Muhtar Balcı (Bağlama Yapımı) .................................................... 174 

3.5.2. Galip Güvençoğlu (Kabak Kemane Yapımı) ............................................. 176 

3.5.3. Recep Yıldırım (Hüsn-ü Hat) ..................................................................... 177 

3.5.4. Murat Kayış (Ney Sanatçısı) ...................................................................... 178 

3.5.5. Sedat Demirayak (Bağlama Yapımı) ......................................................... 180 

3.5.6. Zafer Güzey (Keman Yapımı) .................................................................... 181 

3.5.7. Ercan Bilir (Gitar Yapımı/ Ahşap Oyma) .................................................. 183 

3.5.8. Hanife Turhal (Örgü ve Oya) ..................................................................... 186 

3.5.9. Gürkan Öz (Çömlekçilik) ........................................................................... 187 

3.6. YAŞAYAN İNSAN HAZİNELERİ LİSTESİNE GİRMİŞ OLAN 

SANATKÂRLAR .................................................................................................... 188 

3.6.1. Mehmet Başsav (Lületaşı İşlemeciliği) ...................................................... 188 

3.7. YAŞAYAN İNSAN HAZİNELERİ ÖLÇÜTLERİNE SAHİP OLAN 

SANATKÂRLAR .................................................................................................... 191 

3.7.1. Özdemir Şenova (Hüsn-ü Hat) ................................................................... 191 

 



xi 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

DEĞERLENDİRME 

4.1. ESKİŞEHİR’DE GELENEKSEL EL SANATLARI EĞİTİMİ ....................... 194 

4.2. ESKİŞEHİR’DE GELENEKSEL EL SANATKÂRLARININ YAŞADIĞI 

PROBLEMLER ....................................................................................................... 195 

SONUÇ .................................................................................................................... 199 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 202 

EKLER .................................................................................................................... 221 

ALAN SORULARI ................................................................................................ 221 

 

 

 

 



1 

 

GİRİŞ 

Günlük ihtiyaçların zamanla toplulukların estetik zevkleriyle bütünleşerek 

kültürel mirasa dönüşen el sanatları, bulunduğu topluluğun bilinçaltını yansıtan en 

önemli unsurlardan biridir. Somut Olmayan Kültürel Miras’ın özellikle gösteri 

sanatları, toplumsal uygulamalar, ritüeller ve şölenler, doğa ve evrenle ilgili 

uygulamalar, el sanatları geleneği alanlarında etkinliği gözlenir. Bu dört alanın son 

dairesi olan el sanatları geleneği çalışmanın çerçevesini çizmektedir. Eskişehir’in 

aldığı göçler sayesinde kültürel çeşitliliğin Anadolu’da en zengin olduğu illerden 

biridir. Türkiye’nin 17 Ekim 2003’te taraf olduğu Somut Olmayan Kültürel Miras 

sözleşmesiyle beraber sözleşmenin 16. Maddesi kapsamında, 2008 yılında, 20 

maddelik İnsanlığın Somut Olmayan Kültürel Mirası Temsili Listesi ve ıslık diliyle 

beraber 21. Maddeyi oluşturan Acil Koruma Gerektiren Somut Olmayan Kültürel 

Miras Listesi oluşturulmuştur. El sanatları geleneği dâhilinde temsili listenin 12. 

Maddesi olan Türk Ebru Sanatı 2014 yılında, 14. Maddesi olan Geleneksel Çini Sanatı 

2016’da, 18. Maddesindeki Türkiye, Azerbaycan, İran ve Özbekistan’la ortak dosya 

olan Minyatür Sanatı 2020’de, 20. Madde olan Hüsn-i Hat ise 2021 yıllında UNESCO 

tarafından tescillenmiştir. UNESCO tarafından tescillenen Somut Olmayan Kültürel 

Miras öğesi olan temsili listedeki dört el sanatından biri olan Ebru Sanatı ve Hüsn-i 

Hat’ın icrası Eskişehir’de de tespit edilmiştir. Somut Olmayan Kültürel Miras’ın 

taşıyıcısı olan icracıların, bilgi ve becerilerini geliştirerek gelecek nesillere 

aktarabilmelerini teşvik için yasal olarak tanınmaları için UNESCO’nun desteğiyle 

sözleşmeye taraf devletlerce Yaşayan İnsan Hazineleri sistemi kurulmuştur. 

Sözleşmenin de ana hedefi olan “koruma” (tespit edilen somut olmayan kültürel miras 

unsurlarının saptanarak belgelenen mirasa kimlik saptanması yapılarak varlığını 

güvence altına almak, geliştirilip güçlendirilerek nesilden nesle aktarımını sağlamak.) 

unsurunu hedefleyen Yaşayan İnsan Hazineleri; icracıların alanındaki yetkinliği, usta-

çırak geleneği çerçevesinde yetişmesi, en az on yıl sanatını icra ediyor olması, sanatına 

adanmışlığı ve kendini geliştirme yeteneği, çırak yetiştirmiş olması gibi kriterlerle 

belirlenerek kültürel mirasın korunmasını daha görünür hâle getirmektedir. 

Somut Olmayan Kültürel Miras’ın önemli bir ayağını oluşturan ve 

halkbiliminin maddi kaynakları arasında yer alan geleneksel el sanatları, ürünlerin 

haricinde bu ürünleri ortaya çıkaran usta, ustanın ürünleri yaratırken takip ettiği süreç, 

ürün sürecinde kullandığı malzemeler, teknik ve yöntemler kültürel mirasın 



2 

 

anlaşılması ve korunması açısından önemlidir. Örneğin bir düğün âdeti bağlamında 

Eskişehir’de icra edilen sarkacılık çevresinde gelin- kaynana arasında hediyeleşme, 

sarkanın kişiye özel olup başka birine verilmemesi ve bu kıyafetin özel günlerde 

giyilerek davet sahibine onun için özel ve önemli olduğunu hissettirmesi gibi kendi 

içinde bir gelenek oluşturarak toplumda birleştirici bir işlev görevini almıştır. Bunun 

gibi el sanatları, etrafında oluşturulan geleneklerle kültüre olan bağlılık, milli kimlik 

bilinci, toplumun bilinçaltı gibi hususları yansıtması bakımından önemlidir.  

Eskişehir’de Yaşayan Geleneksel El Sanatlarının SOKÜM Bağlamında 

İncelenmesi isimli bu tezde yönlendirilmiş görüşme tekniği kullanılarak kaynak 

kişilerin verdiği bilgiler ışığında Eskişehir’de tespit edilen geleneksel el sanatlarının 

yaratım süreci, kaynak kişinin sanatı kimden öğrendiği ve aktarımı ele alınmıştır. 

Pandeminin neden olduğu olumsuz sonuçlardan biri olarak yüz yüze yapılan 

görüşmeler sekteye uğramış, kaynak kişilerin yaş ortalamalarından dolayı teknolojiyle 

ilgilerinin az olması sebebiyle telefonla veya çevrimiçi olarak derlemeler 

yapılamamıştır. Bu sebepten ulaşılabilen sanat grupları sınırlıdır. Elde edilen veriler 

kaynak kişilerin müsaade ettiği ölçüde ses kaydına alınmış ve fotoğraflanmıştır.  

Tezin birinci bölümünde, Eskişehir ile ilgili genel bilgiler verilip, Eskişehir’de 

el sanatlarıyla ilgili yapılan lisansüstü çalışmalar ve makaleler listelenerek Eskişehir 

ve Somut Olmayan Kültürel Miras ile ilgili bilgiler verilmiştir. İkinci bölümde, 

gelenek ve geleneksel el sanatlarına değinilerek, sahada tespit edilen geleneksel el 

sanatları tasnif edilmiş ve icra süreci hakkında bilgiler verilmiştir. Üçüncü bölümde, 

tespit edilen kaynak kişilerin tasnifi yapılmıştır. “Usta- Çırak Geleneği Bağlamında 

Yetişen Ustalar” başlığı altında geçimini sanatıyla sağlayanlar, “Kültür Bakanlığı 

Sanatkârları” başlığı altında yetkinliğini kanıtlayarak Kültür Bakanlığı sanatçısı 

unvanını alan icracılar, “Eskişehir Olgunlaşma Enstitüsü Sanatkârları” başlığında el 

sanatları öğretiminde aktif rol oynayan ve enstitü bünyesinde maaşlı çalışan 

sanatkârlar, “Belediye Sanatkârları” başlığı altında herhangi bir belediye bünyesinde 

yaptıkları ürünleri pazarlayanlar, “Diğer Sanatkârlar” başlığında ustası olmadan 

sanatını kendi kendine öğrenen, gelenek içinden gelmeyen veya hobi olarak icra eden 

sanatkârlar,  “Yaşayan İnsan Hazinesi Listesine Girmiş Olan Sanatkârlar” ve 

“Yaşayan İnsan Hazineleri Ölçütlerine Sahip Olan Sanatkârlar” başlıkları altında ise 

bu unvanı alan veya bu ölçütleri taşıyan sanatkârlar ele alınmıştır. Sahada elde edilen 

malzemelere göre böyle bir tasniflemeye gidilmiştir. Dördüncü bölümde ise ustaların 



3 

 

ürün sürecinde, pazarlamada veya sektör içinde karşılaştığı sorunlar ele alınıp 

Eskişehir’deki el sanatları eğitimi değerlendirilmiştir. 

  



4 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ESKİŞEHİR VE SOMUT OLMAYAN KÜLTÜREL MİRAS 

 1.1 ESKİŞEHİR HAKKINDA GENEL BİLGİLER 

Eskişehir, iç Anadolu bölgesinin yukarı Sakarya bölümde yer almaktadır. Bu 

alanda bulunan başlıca yeryüzü şekillerine bakıldığında, sahanın kuzeyinde Sündiken 

Dağları’nın bulunduğu görülmektedir. D-B doğrultusunda bir yay gibi uzanan bu 

sıradağ, Karadeniz ile İç Anadolu Bölgesi arasındaki sınırı oluşturmaktadır. Bu 

sıradağın Eskişehir kentinin kuzeyinde yer alan kısmı Bozdağ olarak nitelendirilirken, 

doğudaki uzantısı ise Mihalıççık Dağları olarak adlandırılmaktadır. Sahadaki ikinci 

engebeli alan, Eskişehir ilini KB-GD yönünde ortadan kat eden, Sivrihisar Dağlarıdır. 

Bu iki dağın arasında genel olarak B-D doğrultusunda, Sakarya Nehri’nin en büyük 

kolu ve aynı zamanda Eskişehir kentinin en önemli su kaynağı olan Porsuk Çayı 

geçmektedir. Sahanın güneyindeyse Emir Dağları bulunmaktadır. Bu dağlık alanla 

Sivrihisar Dağları arasından, Çifteler ilçesinden kaynağını alarak KB-GD 

istikametinde akan, Sakarya Nehri geçmektedir. Bu iki akarsuyun içinden aktığı 

düzlüklerde, sahanın önemli yerleşim ve tarım alanları yer almaktadır. Nitekim 

bunlardan en önemlisi de Eskişehir kentinin üzerinde bulunduğu graben ovasıdır. 

Sahanın batısındaysa il sınırları dâhilindeki en yüksek dağ olan Türkmen Dağı 

bulunmaktadır. Gerek Emir ve gerekse Türkmen Dağı, Yukarı Sakarya ile İç Batı 

Anadolu bölümlerini birbirinden ayıran coğrafi hudutlardır (Şahbaz, 2020: 109). 

Arkeolojik çalışmalar neticesinde şehrin tarihinin M.Ö. 3000 yılına kadar 

uzandığı saptanmıştır. 

Bugünkü Eskişehir ili, eski ve orta çağlarda Yunanca Dorylaion, Latince 

Dorlaeum ismi ile tanınan bir kentti. Arap kaynaklarında ise şehrin adı Darauliya, 

Adruliya ve Drusilya olarak verilmiştir. Dorylaion, antik kaynaklarda önemli yolların 

kavşak noktasında kaplıcaları ile ünlü ticaret ile zenginliğe kavuşmuş bir Frigya 

(Phrygia) şehri olarak geçer ve şehrin kurucusu olarak, Eretrialı Doryleos gösterilir 

(Büyük, 2008: 11). 

Şehir cumhuriyete kadar sırasıyla; Frigler, Lidyalılar, Persler, Romalılar, 

Bizanslar, Selçuklu ve Osmanlı hâkimiyetinde kalmıştır. 

1176'da Selçuklu Sultanı II. Kılıçaslan'ın Bizans İmparatoru Manuel 

Komnenos'u mağlup etmesinden sonra kent, Selçuklular'ın egemenliği altına girmiştir. 



5 

 

Bundan sonra uzun bir zaman yıkık ve terkedilmiş olan Dorylaion-Şarhöyük'ün 

yakınında, harabenin güneyinde yeni bir yerleşme kurulmuştur. W. M. Ramsay'in 

bildirdiğine göre, büyük olasılıkla Dorylaion harabelerine Eskişehir adı verilmiş ve bu 

ad o zamandan günümüze uzanmıştır (URL-1, 2022). 

Osmanlıların ilk zamanlarında, devletin kuruluş merkezlerinden birisi olması 

sebebiyle Eskişehir’e yakın ilgi gösterilmişse de duraklama ve gerileme devirlerinde 

pek ilgi gösterilememiştir. Bu nedenle Eskişehir, yakın zamana kadar gelişememiştir. 

Şehir, ancak 1877-1878 Osmanlı-Rus Harbi'nden sonra muhacirlerle beraber 

kalabalıklaşmaya başlamış ve gelişmiştir. Eskişehir’in asıl gelişmesi demiryolunun 

işletmeye açılmasından sonra olmuştur. Bugün Türkiye’nin sayılı merkezlerinden olan 

Eskişehir, Fatih’in ilk zamanlarına kadar Ankara Beyliği'ne bağlı olarak kalmıştır. 

1451 yılından sonra Kütahya’nın Beylerbeylik haline gelmesi üzerine Anadolu İdari 

Teşkilatı'nda değişiklik olmuş; bu arada Ankara’ya bağlı bulunan Eskişehir, Kütahya 

Beylerbeyliğine bağlanmıştır. 1841 yılından sonra değişen idari taksimatta Eskişehir, 

merkezi Bursa olan Hüdavendigar Eyaleti'ne bağlanmış ve 1923 yılına kadar 

kaymakamlıkla idare edilmiştir (URL-1, 2022). 

1894 yılında demiryolu Eskişehir’e ulaştığında kent küçük bir kasaba 

görünümündeydi. Kentin gelişmesindeki en önemli ve ilk adım demiryolu hattının 

kentten geçmesi ve bir istasyona sahip olmasıdır. İstanbul-Bağdat Demiryolu kentten 

geçerek, kentin sosyal ekonomik yapısında olduğu gibi sosyal kültürel yapısında da 

önemli değişikliklere neden olmuştur. Özellikle bölgede sanayileşme döneminin 

başlamasının ve gelişmesinin en önemli nedenlerinden biri de yine demiryoludur 

(İlgar, 2008: 28). 

Kurtuluş Savaşı’nda önce İngilizler daha sonra Yunanlıların işgali sonrasında 

26 Ağustos 1922’de başlayan Büyük Taaruz neticesinde 2 Eylül 1922’de düşman 

işgalinden kurtulmuştur. Savaş döneminde her açıdan çok fazla tahribata uğrayan kent 

cumhuriyetin ilanıyla toparlanmaya başlamıştır. 

Şehrin jeopolitik konumundan dolayı demiryolu Avrupa’yla yapılan ticaretin 

kilit kavşağı durumundadır. Bugünkü Tülomsaş’ın temelini de oluşturan Anadolu- 

Osmanlı kumpanyası ve Cer atölyesinin kuruluşuyla kaliteli işgücünün oluşması ve 

demiryoluyla beraber memur, işçi ve muhacir göçleri şehrin kalkınmasını sağlamıştır. 

http://www.eskisehir.gov.tr/tarihce%2019.07.2022
http://www.eskisehir.gov.tr/tarihce%2019.07.2022


6 

 

Eskişehir bulunduğu yer itibariyle verimli tarım ovalarının üzerindedir. Zaten 

kentin ilk fonksiyonlarından biri tarımdır. Buna karsın kentte zamanla artan sanayi ve 

nüfus sonucu verimli tarım alanlarının çoğu bu amaçlarla kullanılmıştır (İlgar, 2008: 

32). 

1950’lerden sonra şehrin hızla kentleşmesiyle muhacir ve işçi göçlerinin 

haricinde köyden kente olan göçler de artış göstermiştir. Bu dönemde kent daha çok 

sanayi ve ticari faaliyetleriyle ön planda olmuştur. Kentteki nüfus artışı gelişmişlik 

düzeyiyle paraleldir ve göçlerin çeşitliliği çok kültürlülükle beraber kent kimliğinin 

oluşmasında etkili olmuştur. 

 Eskişehir İlinin on dört ilçesi, üç bucağı, ikisi büyükşehir alt belediyesi olmak 

üzere otuz iki belediyesi ve üç yüz altmış dokuz köyü bulunmaktadır. Belediye sınırları 

içerisindeki mahalle sayısı yüz seksen ikidir. (Döğeroğlu, Altuğ ve Doorn, 2010: 7). 

Kentsel alanı oluşturan ve merkez ilçeler olan Odunpazarı ve Tepebaşı ağırlıklı 

nüfus yoğunluğunu içinde barındırır. Bunu sırasıyla Çifteler ve Sivrihisar ilçeleri takip 

eder. 

Eskişehir kentinde yaşayan halkın önemli bir kısmını öğrenciler ve gençler 

oluşturmaktadır. Anadolu ve Eskişehir Osmangazi Üniversitelerinde eğitimlerine 

devam eden 40.000’den fazla üniversite öğrencisi nedeniyle bir öğrenci kenti 

görünümünde olan Eskişehir kent merkezinde yaşayan neredeyse her on kişiden birisi 

üniversite öğrencisidir. Ayrıca, ilköğretim öğrencisi ve ortaöğretim öğrencisi sayıları 

sırası ile 83.000 ve 40.000 dir. Buna göre Eskişehir’de yaklaşık 160.000 ilköğretimden 

üniversiteye 6-25 yaş arası öğrenci bulunmaktadır (Döğeroğlu, Altuğ ve Doorn, 2010: 

14). 

2013 yılında Türk Dünyası Kültür Başkenti olan Eskişehir kozmopolit 

yapısıyla kültür başkenti için cazibe merkezi olmuştur. 

Başarıyla yürütülen ve her yıl bir başka Türk şehrinde gerçekleştirilen bu 

etkinlik 2013 yılında Eskişehir’de düzenlenmiştir. Eskişehir’in ekonomik hayatına 

canlılık katması yanında, kültürel değerlerinin yaşatılması ve şehrin Türk 

dünyasındaki tanınırlığını artırmıştır. Bu kapsamda başlatılan yaklaşık 400 proje 

hayata geçirilmiş, bunlardan birçoğu tamamlanarak şehrin alt yapı ve kimi kültürel 

değerlerinin yaşatılmasına önemli katkılar sağlanmıştır (Akoğlan- Kozak, 2016: 426). 



7 

 

Porsuk nehri kıyılarında Frigyalılar tarafından kurulan Eskişehir, Türkiye’nin 

en önemli yol kavşaklarından birisidir. Yunus Emre, Nasrettin Hoca gibi tarihi kişileri 

yetiştiren Eskişehir, ayrıca lületaşı ve çeşitli hastalıklara iyi gelen sıcak su kaynakları 

ile de ünlüdür. Eskişehir kültürel zenginliği kadar doğal güzellikleri, mutfağı ve 

alışveriş olanakları ile önemli bir turizm merkezi olmayı hedeflemektedir (Büyük, 

2008: 17). 

1.2. ESKİŞEHİR EL SANATLARI ÜZERİNE YAPILAN ÇALIŞMALAR 

1.2.1. Kitaplar 

I. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu Bildiriler Kitabı 15 

Ağustos- 05 Eylül 2001. T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı’nın katkılarıyla Eskişehir 

Tepebaşı Belediyesi’nin düzenlediği sempozyumdaki bildirilerin derlenmiş olduğu bu 

kitap çeşitli markaların katkılarıyla 2001 yılında yayınlanmıştır. Toplam 28 bildiriden 

oluşmaktadır. Eskişehir’de yapılan antik kazılar sonucu bulunan toprak ürünleri, 

Odunpazarı bölgesindeki kerpiç yapılar, Sorkun Köyü çömlekleri, Kayakent kilinin 

özellikleri gibi pek çok toprak ürünleri hakkında değerlendirmeler yapılmıştır. 

II. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu Bildiriler Kitabı 17-30 

Haziran 2002. T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı’nın katkılarıyla Eskişehir Tepebaşı 

Belediyesi’nin düzenlediği sempozyumun bildirilerinin derlendiği bu kitapta toplam 

52 bildiriden oluşan, doğrudan Eskişehir’i konu edinen dört bildiri bulunmaktadır. 

A.N. Bilgen tarafından kaleme alınan bildiride Alpu ovasında yer alan Çavlum 

Köyü’ndeki Hititlerden kalma pişmiş toprak eserleri incelenmiştir. Zeynep Kedik 

tarafından kaleme alınan bildiride Eskişehir kent merkezindeki mimari yapılarda 

kullanılan çini süslemeler değerlendirilmiştir. N. Erginel, Z. Aşan ve N. Ay tarafından 

kaleme alınan bildiride Eskişehir’deki pişmiş toprak üreticilerinin rekabetinde ürün, 

hammadde ve tasarım bakımından kalite durumu değerlendirilmiştir. Taciser Tüfekçi 

tarafından kaleme alınan bildiride ise Eskişehir- Gökçekısık Frig mimari 

terracottalarının örnekleri değerlendirilmiştir. 

III. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu Bildiriler Kitabı 16-30 

Haziran 2003. T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı’nın katkılarıyla Eskişehir Tepebaşı 

Belediyesi’nin düzenlediği sempozyumdaki bildirilerin derlenmiş hali olan bu kitap, 

toplam 67 bildiriden oluşmaktadır. Eskişehir’i konu edinen 6 bildiri bulunmaktadır. 



8 

 

Tekin Koçkar (2008), Halk Kültürü’nde Giyim-Kuşam ve Süslenme 

Sempozyumu Bildirileri Kitabı adlı eser Tekin Koçkar’ın editörlüğünde Eskişehir 

Osmangazi Üniversitesi ve Motif Halk Oyunları Eğitim Derneği Gençlik ve Spor 

Kulübü iş birliğiyle düzenlenen Halk Kültürü’nde Giyim Kuşam ve Süslenme 

Uluslararası Sempozyumu Bildirileri kitabı 2008 yılında yayınlanmıştır. Toplam 51 

bildiriden oluşan çalışmadaki bildirilerin 4 tanesi Eskişehir konuludur. Tekin Koçkar’a 

ait bildiri Eskişehir’deki Kafkasya göçmenlerinin giyim-kuşam ve süslenme 

kültürünü, Neslihan Bingül’e ait bildiri Eskişehir Kayı Köyü’ndeki patik ve cepkenli 

çorapları, Çiğdem Kara’ya ait bildiri Eskişehir’de gelin giysisi ve süslenmelerini, 

Serpil Ortaç’a ait bildiri Eskişehir’deki el örgüsü patiklerin teknik, renk motif ve 

kompozisyon özelliklerini konu edinmiştir. 

IV. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu Bildiriler Kitabı 

Haziran 2010. T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı’nın katkılarıyla Eskişehir Tepebaşı 

Belediyesi’nin düzenlediği sempozyumun bildirilerinden oluşan bu kitap, Anadolu 

Üniversitesi öğretim üyesi Fatma Ceren Necipoğlu anısına basılmıştır. Toplam 56 

bildiriden oluşan sempozyumdaki bildirilerin 1 tanesi Eskişehir konuludur. İlgili 

bildiride Muttalip Köyü’ndeki kilin fiziksel ve kimyasal özellikleri incelenmiştir. 

V. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu Bildiriler Kitabı 16 

Eylül- 2 Ekim 2011. T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı’nın katkılarıyla Eskişehir 

Tepebaşı Belediyesi’nin düzenlediği sempozyumdaki bildirilerin derlendiği bu kitap, 

toplam 31 bildiriden oluşmaktadır. Eskişehir konulu 1 bildiri bulunmaktadır. 

VI. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu Bildiriler Kitabı 10-23 

Eylül 2012. T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı’nın katkılarıyla Eskişehir Tepebaşı 

Belediyesi’nin düzenlediği sempozyumdaki bildirilerin derlendiği bu kitapta toplam 

38 bildiriden oluşmaktadır.  Eskişehir konulu bildiri bulunmamaktadır. 

VII. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu Bildiriler Kitabı 09-

22 Eylül 2013. T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı’nın katkılarıyla Eskişehir Tepebaşı 

Belediyesi’nin düzenlediği sempozyumdaki bildirilerin oluşturduğu bu kitap toplam 

34 bildiriden oluşmaktadır. Eskişehir konulu bildiri bulunmamaktadır. 

VIII. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu Bildiriler Kitabı 05-

20 Eylül 2014. T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı’nın katkılarıyla Eskişehir Tepebaşı 



9 

 

Belediyesi’nin düzenlediği sempozyumdaki bildirilerin derlendiği bu kitap toplam 19 

bildiriden oluşmaktadır ve Eskişehir konulu bildiri bulunmamaktadır. 

Adem Koç ed. (2014), Eskişehir’in Somut Olmayan Kültürel Mirası adlı eserde 

BEBKA ve Eskişehir Osmangazi Üniversitesi’nin katkılarıyla Eskişehir’de tespit 

edilen somut olmayan kültürel miras unsurları kayda alınmıştır. Kitap; sözlü 

gelenekler ve anlatımlar, gösteri sanatları, toplumsal uygulamalar, ritüeller ve şölenler, 

doğa ve evrenle ilgili bilgi ve uygulamalar ve el sanatları olmak üzere beş bölümden 

oluşmaktadır. Son bölüm olan el sanatlarında; ağaç işlemeciliği, bakırcılık, bez 

dokuma, çalgı yapımcılığı, çorap- patik örme, çömlekçilik, değirmencilik, demircilik, 

ebru sanatı, geyik boynuzu işlemeciliği, halk resmi, hattatlık, kalaycılık, keçecilik, 

kilim dokuma, lületaşı işlemeciliği, minyatür, nalbantlık, oya işlemeciliği, sarka 

işlemeciliği, savatlı gümüş ve yorgancılık sanatları incelenmiştir. 

IX. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu Bildiriler Kitabı 05-20 

Eylül 2015. T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı’nın katkılarıyla Eskişehir Tepebaşı 

Belediyesi’nin düzenlediği sempozyumdaki bildirilerin derlendiği bu kitap Gülay 

Kanatlı anısına yayınlanmıştır. Toplam 24 bildiriden oluşan kitapta Eskişehir’i konu 

edinen bildiri bulunmamaktadır. 

X. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu Bildiriler Kitabı 17 

Eylül- 02 Ekim 2016. T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı’nın katkılarıyla Eskişehir 

Tepebaşı Belediyesi’nin düzenlediği sempozyumdaki bildirilerin derlendiği kitapta 74 

bildiri bulunmaktadır. Bu sempozyumda Eskişehir konulu bildiri bulunmamaktadır. 

XI. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu Bildiriler Kitabı 11-24 

Eylül 2017. T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı’nın katkılarıyla Eskişehir Tepebaşı 

Belediyesi’nin düzenlediği sempozyumdaki bildirilerden oluşan kitapta 35 bildiri 

bulunmaktadır. Eskişehir’i konu edinen 1 bildiri bulunmaktadır bu bildiride Eskişehir 

Pişmiş Toprak Sempozyumu’nun seramik eğitimine olan katkıları üzerinde 

durulmuştur. 

XII. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu Bildiriler Kitabı 1-16 

Eylül 2018. T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı’nın katkılarıyla Eskişehir Tepebaşı 

Belediyesi’nin düzenlediği sempozyumdaki toplam 16 bildiriden oluşan kitap, sanatsal 

makaleler ve teknik makaleler olmak üzere iki bölüme ayrılmıştır. Sempozyumda 

Eskişehir konulu bildiri bulunmamaktadır. 



10 

 

1.2.2. Makaleler ve Bildiriler 

Şerife Özüdoğru (1994), “Anadolu'da Erken Tunç Çağından Günümüze 

Gümüş Takıların Tarihi Gelişimi İçinde Alpu Takılarının Değerlendirilmesi” başlıklı 

yazısında, nesiller boyu kadınların güzelliğini tamamlayan bir süs eşyası olan takı 

çeşitli madenler işlenerek elde edilmiştir. Kimyasal ve fiziksel özelliğiyle çeşitli 

alanlarda kullanılan gümüş madeni Eskişehir’de Alpu bölgesinde savat tekniğiyle 

işlenmesiyle ünlenmiştir. Savatlı gümüşün aktarımı, üretilen ürünler, savatlı gümüş 

eğitimi, kullanılan gümüşün özelliği gibi hususlarla beraber savatlı gümüşün 

geçmişten günümüze olan serüveni işlenmiştir. 

Hicran Hanım Halaç, Handan Baran (2008), “Geleneksel Giysilerde ve Tarihi 

Yapılarda Süsleme Motifleri: Eskişehir Örneği” adlı makalede, birbirine ilham 

kaynağı olan mimari ve moda geçmişten günümüze gelen kıyafetlerde de örnekleri 

gözlenmektedir. Çalışma Eskişehir’de bulunan 9 tarihi yapı ve 8 giysi parçasının 

etkileşiminden oluşmaktadır. Bu geleneksel giysi parçaları ve mimari motifler 

arasında benzerlik saptanmış ve bu motifler dönemin sosyokültürel yaşantısına ışık 

tutmuştur. Bu geleneksel giysilerin motif ve kompozisyon özellikleri ele alınmıştır. 

Günay Atalayer (2011), “Seyitgazi - Bardakçı Köyü'nde, Özgün Bir Cicim 

Örneği Üzerine Değerlendirmeler” adlı makalede, düz dokuma yaygılar grubunda 

kabul edilen geleneksel dokuma tekniği olan cicimin Bardakçı Köyü’nde farklı 

tekniklerle uygulanması araştırılmıştır. Bildiri, Eskişehir-Seyitgazi- Bardakçı 

Köyü’nde 4 cicim örneği üzerinden dokuma tekniği, renk, kompozisyon özelliklerini 

ele almaktadır. Bu ürünlerden yola çıkılarak coğrafi işaretler hususunda ayırt edici 

özelliklerin neler olabileceği konusunda görüş sunulmaktadır. 

Melda Özdemir, Nazife Dudaş (2011) “Eskişehir İlinde Lületaşı İşlemeciliği 

ve Üretilen Ürünler” başlıklı yazıda sadece Eskişehir’de çıkartılan bir maden olan 

lületaşının işlenmesinin ülkemizdeki yeri önemi ve yapılan ürünler araştırmanın 

konusunu oluşturmuştur. Lületaşı ustalarının kaynaklık ettiği çalışmada; lületaşının 

işlenmesi, ürün çeşitliliği, yapım süreci ve kullanım alanları değerlendirilmiştir. 

Ertuğrul Algan (2015), “Eskişehir’de Lületaşı” adlı makalede, 18. yüzyıldan 

itibaren Eskişehir ve çevresinin önemli ihraç malzemelerinden olan lületaşı madeni en 

çok Avusturya’ya ihraç edilmektedir. 1972 yılında çıkan yasayla ihracatın 

durdurulması sektörün gerilemesine sebep olmuştur. Talep azlığı nedeniyle yeni 



11 

 

ustaların yetişememesi, yeni ürünleri ortaya çıkamaması gibi hususlar araştırmanın 

çerçevesini çizmektedir. Lületaşı üretim miktarı istatiksel olarak sunulup lületaşının 

özellikleri, Türkiye ve Avrupa’da işlemeciliği, Eskişehir’de lületaşı işlemeciliği ve 

lületaşının mamul haline getirilmesi, lületaşından yapılan pipolar, lületaşının eğitim 

öğretimdeki yeri ve bunun için yapılması gerekenler işlenmiştir. 

Fatma Kocabaş, Senem Besler, Verda Canbey Özgüler (2017), “Ev Eksenli 

Çalışan Kadınlara Yönelik Niteliksel Bir Araştırma: Eskişehir El Sanatları Pazarı 

Örneği” adlı yazıda aile gelirine katkıda bulunmak için özellikle kadınlar arasında 

yaygın olan evde yürütülen ev eksenli çalışmalar, küreselleşmeyle beraber Türkiye’de 

de çeşitlilik kazanmıştır. Bununla beraber ev eksenli çalışan kadınların çalışma süreci 

ve yaşadığı zorluklar, Eskişehir el sanatları pazarı çalışanları kaynak alınarak 

işlenmiştir. 

Nilay Ertürk, Esra Varol (2017), “Eskişehir Çifteler İlçesinde El Sanatlarının 

Yaşatılması: Oya Örücülüğü” başlıklı araştırmada geleneksel el sanatlarından olan oya 

örücülüğünün Çifteler’de uygulanan yapım teknikleri (iğne oyası, tığ oyası, mekik 

oyası vb.), kullanılan malzemenin cinsi, süsleme cinsi olarak uygulanan materyaller, 

oyaların motif ve kompozisyon özellikleri, endüstrileşme karşısındaki durumu, 

aktarımı ve eğitimdeki yeri gibi hususlar değerlendirilmiştir. 

İkbal Darçın, Fatma Nur Başaran (2018), “Eskişehir İli Sivrihisar İlçesi Düz 

Dokumalarının İncelenmesi” adlı yazıda, en eski el sanatlarından biri olan 

dokumacılık, Anadolu insanının yaşayışı, sevinci, üzüntüleri ve yaşayışını yansıtan 

kompozisyon özellikleriyle kuşaktan kuşağa aktarılan kültürel bir mirastır. Çalışma, 

Sivrihisar ilçesinde dokunmuş ve şu an koruma altında bulunan düz kirkitli 

dokumalarını konu edinmiştir. Düz kirkitli dokumaları desen, renk ve kompozisyon 

özellikleri bakımından incelenmiştir. 

Hasan Köşker, Sıla Karacaoğlu (2019), “Turizm Bağlamında Geleneksel Türk 

El Sanatı Lületaşı İşlemeciliğinin Turizm Bağlamında Geleneksel Türk El Sanatı 

Lületaşı İşlemeciliğinin Değerlendirilmesi” başlıklı makalede, Türkiye’nin maden 

grubundaki ilk coğrafi işaretli ürünü olan lületaşı, turistik destinasyon faaliyeti 

kapsamında ele alınmıştır. Çalışma; lületaşı işlemeciliğini tanıtma, mevcut çalışma 

sistemi içerisinde yaşanan sıkıntılar, ürün süreci ve sürdürebilirlik hususları üzerinde 

durulmuştur. Sekiz lületaşı ustasının kaynaklık ettiği çalışma, sürdürebilirlik için 



12 

 

lületaşını eğitim kurumlarına taşımayı, lületaşına yasal düzenlemeler getirilmesi 

gerektiği, gençlere özendirici olması, ustalara teşvik verilmesi gibi öneriler sunarak 

lületaşı işlemeciliğine katkı sağlamayı amaçlamaktadır. 

Ebru Çatalkaya Gök, Fatma Nur Başaran (2020), “Sarıcakaya (Eskişehir) 

Dağküplü Köyü Mekikli Dokumaları” başlıklı makalede, el tezgâhlarıyla yapılan bez 

dokumacılığı sanayileşmeyle beraber tekstil ürünlerinde el dokuma ürünlere rağbet 

azalmıştır. Bununla beraber pek çok yörede el dokumacılığı tükenme noktasına 

gelmiştir. Çalışmada Eskişehir, Sarıcakaya, Dağküplü Köyü’nde yapılan mekikli 

dokumalar, Eskişehir Olgunlaşma Enstitüsü’nde yaşatılmaya çalışılmaktadır. Bu 

kapsamda çalışan usta öğreticiler ve eğitmenlerle ulaşılarak mekikli dokuma örnekleri 

incelenmiştir. Her türlü ihtiyaca yönelik üretilen bezler, enstitüde üretilen bezlerle 

hammadde, motif kompozisyon özellikleri bakımından karşılaştırmalar yapılmış, ürün 

süreci işlenmiştir. 

Şeyda Şenay Elmas, Dilek Akbulut (2021), “Lületaşı İşleme Zanaatının 

Ustaların Mesleki Yönelim ve Yaklaşımları Bağlamında Güncel Durumunun 

Belirlenmesi” başlıklı yazıda, nesillerce aktarılarak Eskişehir’in somut olmayan 

kültürel mirasının bir parçası olan lületaşının yapısal özellikleri, fonksiyonel ve estetik 

açıdan ürün yapımına müsait bir maden olması bu kadar ünlü olmasında etkilidir. 

Sanayileşmeyle beraber el sanatlarında ucuz maliyetinden dolayı tüketicinin 

endüstriyel ürünlere yönelmesi lületaşının yaygınlığını yitirmesine sebep olmuştur. 

Odunpazarı bölgesindeki lületaşı ustalarının kaynaklık ettiği çalışma, lületaşının 

tasarımında teknolojiye bakış açıları değerlendirilmiş, lületaşının yerel turizmdeki 

önemi üzerinde durulmuştur. 

1.2.3 Tezler 

Emel Erkaplan (2000), Eskişehir İl Merkezinde Lületaşından Üretilen Takı 

Örnekleri ve Yeni Tasarımlar başlıklı tez, Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

El Sanatları Ana Sanat Dalı’na yüksek lisans tezi olarak hazırlanmıştır. Tez altı 

bölümden oluşup lületaşından üretilen takılar ele alınmıştır. Üretilen ürünler 

fotoğraflanarak ürünlerde kullanılan teknik, malzeme ve ürün kompozisyonu ele 

alınmıştır. 

Mehmet Yerçil (2004), 19. Yüzyılda Avrupa'nın Eskişehir ve Eskişehir'in 

Lületaşı Sanayisine Olan İlgisi başlıklı tez, Boğaziçi Üniversitesi, Atatürk Enstitüsü, 



13 

 

Modern Türkiye Tarihi Yüksek Lisans derecesi için hazırlanmıştır. Eskişehir’in 19. 

Yüzyılda batı için batı tarafından, batının kazançlı çıkmayı amaçladığı ticari 

faaliyetlerdeki lületaşının yeri konu alınmıştır. Tüm bu mesele kültürel, metinsel ve 

ekonomik açılardan analiz edilmiştir. Tez İngilizce hazırlanmıştır. 

Elif Işık (2010), Gazi Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Dekoratif 

Bilimler Anabilim Dalına hazırlanan Eskişehir İli Sivrihisar İlçesi Yöresel Takıları 

başlıklı yüksek lisans tezi, beş bölümden oluşarak Sivrihisar merkezli hazırlanan bir 

çalışmadır. Sivrihisar cebe bileziği ve incili küpesi baz alınarak yapılan çalışma, 

Eskişehir’deki beş usta ve Sivrihisar’daki bir ustanın katılımıyla gerçekleşmiştir. İncili 

küpe ve Sivrihisar cebesinin yapım teknikleriyle beraber bunlardan esinlenerek 

yapılan bilezik, kolye, küpe, yüzük gibi çeşitlendirilen toplam 29 takı ele alınmıştır. 

Bu takıların yapım aşamaları, kullanılan teknikler, kullanılan araç ve gereçler 

belgelenerek çalışmanın kemik yapısını oluşturmuştur. 

Nazife Dudaş (2010), Eskişehir İlinde Lületaşı İşletmeciliği ve Üretilen 

Ürünler Üzerine Bir Araştırma adını taşıyan tez, Gazi Üniversitesi, Eğitim Bilimleri 

Enstitüsü, El Sanatları Anabilim Dalı, Dekoratif Ürünler Eğitimi Bilim Dalı’na yüksek 

lisans tezi olarak hazırlanmıştır. Eskişehir’de lületaşı işlemeciliğinin önemi ve yapılan 

ürünler değerlendirilmiştir. Lületaşının temini, işlenmesi, kullanılan gereçler, ürün 

çeşitliliği ve ürün bezemede kullanılan yöntemler incelenmiştir. Araştırma ile ilgili 

bilgiler için lületaşı işleyen ustalar kaynaklık etmiştir. Yüz adet lületaşı işinin çeşit, 

renk ve kompozisyon, kullanım yerleri analiz edilmiştir. Araştırma beş bölümden 

oluşmaktadır. 

Pelin Işık (2012), Eskişehir (Merkez) Kırım Türkleri Folkloru başlıklı tez, Prof. 

Dr. Ali Torun danışmanlığında Dumlupınar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilimdalına yüksek lisans tezi olarak hazırlanmıştır. Kırım 

Türklerinin folklorunu konu alan tez yedi bölümden oluşmaktadır. Eskişehir (Merkez) 

Kırım Türkleri Giyim Kuşam başlıklı altıncı bölümde kadın ve erkeklerin giyim kuşam 

ürünlerinden bahsedilmektedir. Yazlık ve kışlık olarak, günlük ve özel günlerde 

giyilen kıyafetlerden bahsedilmiştir. 

 Tahsin Altın (2014), Eskişehir İli Sivrihisar İlçesi (Merkez) Folkloru başlıklı 

çalışma, Uşak Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı 

Anabilimdalı, Türk Halkbilimi Bilim Dalı’na yüksek lisans tezi olarak hazırlanmıştır. 



14 

 

Çalışma, Sivrihisar ilçesi merkez folkloru üzerine yapılmıştır. On bölümden oluşan 

tezin dokuzuncu bölümünde Sivrihisar’ın el sanatlarına yer verilmiştir. Sivrihisar 

dokumalarını ele alan bölüm; dokumalarda kullanılan hammaddeyi, araç gereçleri ve 

kullanılan kök boyaları, motifler ve bunlara verilen isimlerle beraber ortaya çıkan 

ürünler işlenmiştir. 

Hacer Arslan Kalay (2015), Eskişehir Arkeoloji Müzesi'nde Bulunan Düz 

Dokumalar (Kilimler) başlıklı çalışma, Yüzüncüyıl Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Sanat Tarihi Anabilim Dalına doktora tezi olarak hazırlanmıştır. Tez; 

Eskişehir Arkeoloji Müzesinde bulunan dokuma kilimlerin malzeme ve kompozisyon 

özellikleri, dokumalar sınıflandırılarak; yapım teknikleri, motiflerin kompozisyon 

özellikleri, ürün sürecinde kullanılan malzemeler ele alınarak yedi bölümden 

oluşmaktadır. 

Ebru Ateşok (2017), İç Anadolu Bölgesi Günümüz Çömlekçilik Üretiminde 

Durum Tespiti ve Yeni Tasarımlar isimli çalışma, Gazi Üniversitesi, Güzel Sanatlar 

Enstitüsü, Geleneksel Türk Sanatları Anasanat Dalına sanatta yeterlilik tezi olarak 

hazırlanmıştır. Araştırma konusunu İç Anadolu Bölgesi oluşturuyor olsa da özellikle 

Eskişehir ili Mihalıççık İlçesi, Sorkun Köyü’ndeki toprak işlerine yer verilmiştir. 

Ustalarla yüz yüze görüşme yöntemiyle hazırlanan araştırmada ürün özellikleri, 

ürünlerde kullanılan teknikler ve süsleme yöntemleri, pazarlama aşaması 

incelenmiştir. Çömlekçiliğin tarihçesi, kullanılan araç gereçler, hammadde, 

hammaddeyi şekillendirme ve kurutmayla ilgili hususlar beş bölümde ele alınarak 

incelenmiştir. 

İkbal Darçın (2019), Sivrihisar Kirkitli Düz Dokumalarının Teknik, Motif, 

Kompozisyon Özellikleri ve Yeni Tekstil Tasarımlarında Değerlendirilmesi adını 

taşıyan tez, Gazi Üniversitesi, Güzel Sanatlar Enstitüsü, Tekstil Tasarımı Anabilim 

Dalına yüksek lisans tezi olarak hazırlanmıştır. Tez altı bölümden oluşup, Sivrihisar’ın 

geleneksel dokuma ürünlerinin teknik kompozisyon, motif ve renk özellikleri 

incelenerek kırk dört kirkitli dokuma örneği araştırmanın alanını oluşturmuştur. 

Sivrihisar’ın genel tarihçesi, dokuma teknikleri, kirkitli düz dokumalarda kullanılan 

araç gereçler, ürünlerin genel özellikleri ve bu eserlerden esinlenerek yeni oluşturulan 

ürünlere yer verilmiştir. 



15 

 

Samira Afzoonkhıavı (2019), Cebe Örme Sanatı ve Metin Altay'ın Cebe 

Sanatına Katkıları başlığıyla Gazi Üniversitesi, Güzel Sanatlar Enstitüsü, El Sanatları 

Ana Sanat Dalı’na yüksek lisans tezi olarak hazırlanmıştır. Geleneksel Sivrihisar 

cebesi yapımcısı olan Eskişehir kuyumcular çarşısında faaliyetini sürdüren Metin 

Altay’ın Sivrihisar cebesine yaptığı katkılar incelenmiştir. Araştırma; on sekiz bilezik, 

beş set, üç ikili set, iki yüzük, bir kolye ve bir çift küpe, bir adet kravat ele alınmıştır. 

Araştırma beş bölümden oluşup, Sivrihisar cebesinin teknik özellikleri, yapımında 

kullanılan araç gereçler, yapım süreci ve ustanın tecrübeleri ele alınmıştır. 

Meltem Tunçer (2020), Eskişehir Tepebaşı İlçesi Cumhuriyet (Sekiören) 

Mahallesi'nde Bulunan Sakarı Dokumaları başlıklı tez, Eskişehir Teknik Üniversitesi, 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Endüstriyel Sanatlar Anabilim Dalına yüksek lisas tezi 

olarak hazırlanmıştır. Geleneksel tekstil el sanatlarından olan, Mihalgazi ve 

Sarıcakaya arasında bulunan Sakarı Vadisi dokumaları ele alınmıştır. El dokuma 

örnekleri, kullanım alanları ve desen özellikleri analiz edilmiştir. Beş bölümden oluşan 

tez; Eskişehir’de dokumacılığın tarihine, dokumaların kültürdeki yerine ve 

kullanımına, ev eşyası olan peşkir ve çarşaf dokumalarına, giysilik olan önlük ve örtme 

dokumalarına, dokumadaki ürün çeşitliliğine, dokuma tekniklerine ve dokuma sonrası 

yapılan işlemlere yer verilmiştir. 

Esra Araç (2021), Eskişehir El Sanatı Ustalarının Yaşayan İnsan Hazinesi 

Bağlamında Değerlendirilmesi adıyla Dumlupınar Üniversitesi, Lisans Üstü Eğitim 

Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalına 2021 yılında yüksek lisans tezi 

olarak hazırlanmıştır. Tez iki bölümden oluşmak üzere, Somut olmayan kültürel miras 

sözleşmesiyle beraber, Yaşayan İnsan Hazineleri programı bağlamında YİH unsuru 

taşıyan el sanatı ustalarının kültür aktarımı süreci değerlendirilmiştir. 

1.3. ESKİŞEHİR GELENEKSEL EL SANATLARI 

Kültürün özünü, temelini oluşturan halk kültürünün hem ilgili topluma hem de 

evrensel düzeyde diğer kültür çevrelerine önemli katkılar sağlayan dallarından birisi 

de el sanatlarıdır. Geçmişi geleceğe taşıyan el sanatları, toplumun sosyal, kültürel ve 

ekonomik hayat tarzını yansıtan en kalıcı ve anlamlı belgeler arasında yer alır. El 

sanatları gelenek ve göreneklerimizin, yaşam biçimimizin gelecek kuşaklara 

aktarılmasında büyük önem taşımaktadır. Bu açıdan bakıldığında el sanatlarımızın 

nesiller arasında bir köprü vazifesi görmekle birlikte geçmişten geleceğe uzanan bir 



16 

 

kültür hazinesi konumundadır. Farklı kültürlerin tüm özelliklerini yansıtan zengin bir 

hazinedir (Hünerel ve Er, 2012: 180). 

Eskişehir, yüzyıllar boyu pek çok medeniyete ev sahipliği yapmıştır. Friglerden 

Türkiye Cumhuriyeti’ne kadar farklı medeniyetlerden göçler almıştır. Selçuklu ve 

Osmanlı döneminde Türkmen- yörük göçleri, 19. yüzyıldan itibaren Kırım, Kafkas ve 

Balkan göçlerinin kültürel etkileri şehre sirayet etmiştir. Bu kozmopolit kültürel yapı 

el sanatlarında da kendini göstermektedir. Somut olmayan kültürel miras 

unsurlarından olan el sanatları şehrin kültürel ve sosyoekonomik gelişimine yön veren 

önemli bir faktördür. Eskişehir, kültürel miras taşıyıcısı olan el sanatları bakımından 

zengin olmasıyla dikkat çekicidir. Bu bilgiler ışığında Eskişehir detaylı olarak 

incelendiğinde Eskişehir’de yaşayan geleneksel el sanatlarının sayısı yirmi çeşit olarak 

tespit edilip literatürde yerini almıştır. Eskişehir şehir merkezinde lületaşı işlemeciliği, 

kalaycılık, yorgancılık, cebe kuyum, peşkir dokumacılığı; Sarıcakaya’da peşkir 

dokumacılığı; Mihalgazi’de Oya örücülüğü, Kanaviçe işleme; İnönü’de sarka 

işlemeciliği; Alpu’da saraçlık, savatlı gümüş ve oya örücülüğü; Seyitgazi’de Kilim 

dokumacılığı, halı dokumacılığı, beş bacalı kilim dokumacılığı ve saraçlık; Han 

ilçesinde heybe dokuma; Mahmudiye’de nalbantlık ve saraçlık; Çifteler’de oya 

örücülüğü, yorgancılık ve çorap örücülüğü; Beylikova’da semercilik ve kilim dokuma; 

Mihalıççık’ta halı dokuma, heybe dokuma, kanaviçe işleme, çömlekçilik, kalaycılık 

ve patik örücülüğü; Günyüzü’nde kilim dokuma; Sivrihisar’da cebe kuyum, incili 

küpe, yorgancılık, sarka işlemeciliği, çorap örücülüğü ve beş bacalı kilim dokuma 

literatürde yerini almıştır. Tüm bunların haricinde Eskişehir merkez Odunpazarı 

ilçesinde hüsn-ü hat, ahşap oymacılığı, geleneksel ebru sanatı, çalgı yapımcılığı, 

puşide işleme gibi geleneksel el sanatlarının icrası tespit edilmiştir. Eskişehir’deki 

uluslararası öğrenciler üzerinde yapılan bir araştırmanın sonucunda öğrencilerin 

%18,3’lük oran ile 13’ü Eskişehir’deki el sanatlarından en çok izlediklerinin “Lületaşı 

İşlemeciliği” olduğu anlaşılmıştır. Bu bağlamda %80,3’lük oran ile 57’sinin somut 

olmayan kültürel miras olan el sanatlarından en az izlediklerinin “Gümüş İşlemeciliği” 

olduğu görülmüştür. Ayrıca öğrencilerin en çok farkında olup izlemedikleri el 

sanatının %32,4’lük oran ile “Çömlek İşlemeciliği” olduğu bulunmuştur. Öğrenciler 

“Ahşap İşlemeciliği” %71,8’lik oran ile 51’inin izlemedikleri anlaşılmıştır (Mokrane 

ve Halaç, 2022 :120). 



17 

 

 Eskişehir ile özdeşleşen lületaşı aynı zamanda “Eskişehir lületaşı” olarak 

coğrafi işaretle tescillenmiştir. Şehir, dünyanın en zengin lületaşı rezervine sahip 

olması ve işlenmiş lületaşı ürünlerinin ihracatında da önemli bir yere sahiptir. 

 

Şekil 1: Eskişehir el sanatları haritası (URL-22, 2022) 

Şehrin ilk yerleşim yerlerinden olan Odunpazarı sakinleri zamanla yeni 

yerleşim birimlerine göç etmiş tarihi mahalle dar gelirlilerin kiracı olduğu, bakımsız, 

daha çok il dışından göç alan, evsizlerin yaşadığı bir mekân haline gelmiştir.  

Eski konut dokusuyla bütünleşen geleneksel yapıdaki evleri, küçük üretici ve 

ticaret mekânlarını barındıran Odunpazarı, 1988 yılında ‘Tarihi ve Kentsel Sit Alanı’ 

ilan edilerek korunmaya alınmıştır (Ayşın ve Turhanoğlu, 2022: 77). 

2000’li yılların başlarından itibaren evlerin bir kısmı aslına uygun olarak 

restore edilmiş, cami- külliye gibi tarihi yapılar ise onarılmıştır. Bu girişimlerle 

beraber Odunpazarı’nın tarihi kent dokusunun korunarak restore edilmesi geleneksel 

kültürün icra mekânı haline gelerek turistik bir merkez olmuştur. Bugün Eskişehir’de 

el sanatları deyince akla ilk gelen yer Odunpazarı’dır. Bölgedeki Kurşunlu Külliyesi 

dâhilinde bulunan eski medrese bugün Lületaşı Müzesi olarak kullanılmaktadır. Yine 

külliyenin kervansaray kısmında ise 2017 yılında Ahşap Eserler Müzesi kurulmuştur. 



18 

 

1.4. ESKİŞEHİR VE SOMUT OLMAYAN KÜLTÜREL MİRAS 

Somut olmayan kültürel miras; Sözlü anlatımlar, sözlü gelenekler, gösteri 

sanatları, toplumsal uygulamalar, ritüel ve festivaller, halk bilgisi, evren ve doğa ile 

ilgili uygulamalar, el sanatları geleneği gibi kültürel ürünleri ve üretim süreçlerini 

ifade eden kavramdır (URL-2, 2022). 

İngilizce’de intangible cultural haritage, Fransızca’da patrimoine culturel 

immateriel, Azerice’de “gayri maddi” olan terim Türkçeye somut olmayan kültürel 

miras şeklinde çevrilmiştir. Bu terim yanılgıların aksine folklor terimi yerine 

kullanılmamış, kültürel miras koruma programının adı olarak karşımıza çıkmıştır. 

UNESCO 17 Ekim 2003 tarihinde Paris’te düzenlenen 32. Genel 

konferansında Somut Olmayan Kültürel Miras sözleşmesini kabul etmiştir.  Türkiye 

19 Ocak 2006 tarihli ve 5448 sayılı Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması 

Sözleşmesinin Uygun Bulunduğuna Dair Kanunla bu sürece dâhil olmuş ve 27 Mart 

2006 tarihinde resmen taraf olmuştur (URL-3, 2022). 

Somut kültürel miras ürünü korumayı hedeflerken, somut olmayan kültürel 

miras süreci korumayı hedefler. Örneğin geleneksel el sanatlarında bir lületaşının 

oyulma süreci, bu ürünün nasıl yapıldığı, usta-çırak geleneği içinde aktarımının nasıl 

sağlandığı somut olmayan kültürel mirasın çalışma alanına girer. 

Somut olmayan kültürel miras diye tanımlanan kavram sözlü geleneğe dayanır, 

dolayısıyla varyant ve versiyonlar oluşturmaya açık bir “yaşayan miras” alanıdır. 

Somut kültür ürünlerinde olduğu gibi korunması gereken sınırları çevrilebilen, tek ve 

otantik bir miras değildir. Her aktarımda yeniden üretilen bir miras alanıdır (Gürçayır, 

2018: 7). 

Küreselleşmenin etkisiyle milletlerin kültürel çeşitliliğinin yavaş yavaş 

kaybetmeye başlaması somut olmayan kültürel mirasın çıkış noktasıdır. UNESCO’nun 

SOKÜM sözleşmesinden önce kültürel mirası korumaya yönelik imzaladığı 

sözleşmeler objeyi koruma odaklıdır. İlk kez SOKÜM sözleşmesiyle nesne olmayan 

kültürün korunması hedeflenmiştir. 

 Somut olmayan teriminin kullanımı, UNESCO’nun “obje” odaklı kültürel 

miras tanımları ve koruma yaklaşımlarının içinden ve “tepkisel” olarak doğmuştur 

(Oğuz, 2013: 10). 



19 

 

Sözleşme, SOKÜM’ün korunmasını amaçlamaktadır. Metnin bütününe 

bakıldığı zaman buradaki korumanın “protection” yerine “sauvegarde” kelimesiyle 

karşılanması önem taşımaktadır. Bu da sadece “arşivleme”, “müzeleme” veya 

“bilimsel yayın yapma” gibi dondurmaya yönelik koruma yerine, geliştirme, kuşaktan 

kuşağa aktarımını sağlama, eğitim ve öğretim kurumlarında ve medyada bu mirasın 

yaşamasını ve toplumda yeniden değer kazanmasını kolaylaştırıcı önlemler alma gibi 

konuları içermektedir (Oğuz, 2003: 252). 

Küreselleşme kültürleri tek tipleşmeye iten bir halka oluşturmuştur. Bunun 

önlenebilmesi için UNESCO koruma programlarına ağırlık vermiş İnsanlığın Sözlü ve 

Somut Olmayan Başyapıtları İlânı’nı sunmuştur. Türkiye’den Meddahlık geleneği bu 

ilan listesinde yerini almıştır. 

İnsanlığın Sözlü ve Somut Olmayan Başyapıtları İlânı Programından önce 

hayata geçirilen Yaşayan İnsan Hazineleri Sistemi’dir. Bu sistem, UNESCO’nun 

somut olmayan kültürel mirasın korunması çalışmaları kapsamında oluşturulmuş ve 

ilk ortaya atıldığı 1993 yılından beri sürekli olarak geliştirilmiştir. UNESCO, bu sistem 

aracılığı ile somut olmayan kültürel mirası oluşturan insana dikkat çekmek 

istemektedir. Bu sisteme göre somut olmayan kültürel mirası üreten ve gelecek 

kuşaklara aktarmakta olan usta kişiler insan hazineleri olarak aktarılmakta ve 

sürdürülebilir kalkınma hedeflerine zarar vermeden kültürün korunmasına ve gelecek 

kuşaklara aktarılmasına yapacakları katkıya vurgu yapılmaktadır (Oğuz, 2018: 42).  

UNESCO sitesinde İngilizcesi Living Human Treasures (LHT), Fransızcası 

Trêsors Humain Vivants (THV) olan ve Türkçede Yaşayan İnsan Hazineleri (YİH) 

olarak ifade edeceğimiz bu sistem, somut olmayan kültürel mirası sürdüren usta 

insanların tanınması, sanatlarını iyi ortamlarda sürdürmelerinin sağlanması, 

ödüllendirilmesi, çırak yetiştirmeye özendirilmesi, örgün ve yaygın eğitim süreçlerine 

dâhil edilerek kitlelerle buluşmalarına öncülük edilmesi gibi birçok amacı 

içermektedir (Oğuz, 2018: 43). 

Yaşayan İnsan Hazineleri programı 1994 yılında ortaya çıkan bir ulusal 

envanterleme sistemi olarak karşımıza çıkmaktadır. Somut Olmayan Kültürel Miras 

sözleşmesinin kabul edildiği 2003 yılından önce yürürlüğe girmiş ve varlığını 

sözleşme kapsamı içinde varlığını halen devam ettirmektedir. 



20 

 

Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması Sözleşmesi’ne giden yolda bir 

sonraki adım İnsanlığın Sözlü ve Somut Olmayan Kültürel Mirası Başyapıtları 

İlanı’dır. Bu doğrultuda 2001, 2003 ve 2005’te toplamda doksan unsur olmak üzere 

başyapıt ilanı yapılmıştır. 

Somut Olmayan Kültürel Miras Sözleşmesi tanımlandığı ve korunması 

gerektiğini ifade ettiği miras alanına salt “araştırma”, “derleme ve arşivleme” gibi 

bilimsel veri toplama açısından değil, kültürel mirasın yaşatılarak korunmasına bağlı 

olarak “aktarım”, “örgün ve yaygın eğitim”, “katılım” gibi konulara da öncelik 

vermekte ve “ortak bellek”, “paylaşılan deneyim”, “toplumsal kimlik” veya “tarihsel 

süreklilik” gibi temaları da içerecek bir yaklaşımla hedeflenen mirasın korunmasını 

amaçlamaktadır (Oğuz, 2018: 27). 

Somut olmayan kültürel miras ile kuşaktan kuşağa sözlü kültürle aktarılan 

bilgi, beceri ve pratiklerin tümü kast edilir. SOKÜM; sözlü ürünler, gösteri sanatları, 

toplumsal uygulamalar, ritüeller ve şölenler, doğa ve evrenle ilgili uygulamalar ve el 

sanatları geleneğini içermektedir. 

Somut olmayan kültürel miras kültürel çeşitliliğin beşiği ve ulusların 

kalkınabilirliği için önemlidir. 

2010 yılında İstanbul’da düzenlenen “Türk Dili Konuşan Ülkeler Devlet 

Başkanları 10. Zirve Toplantısı" sırasında TÜRKSOY tarafından önerilen “Türk 

Dünyası Kültür Başkenti” uygulaması oy birliği ile kabul edilmiştir (URL-4, 2022). 

Bu kararın akabinde Astana’dan sonra 2013 yılında Eskişehir, “Türk Dünyası 

Kültür Başkenti” seçilmiştir. Bununla beraber 2013 UNESCO Somut Olmayan 

Kültürel Miras Başkenti vasfı da taşımaktadır. Program; Türkî cumhuriyetlerle 

dostane bağları güçlendirmeyi, Türk tarihini, dilini, kültürünü araştırarak korumayı ve 

gelecek nesillere aktarımının sağlanmasını amaçlanmıştır. Bu programla beraber 

Eskişehir bir marka değeri olmuş, somut olmayan kültürel miras çalışmalarıyla da ön 

plana çıkmıştır.  

T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı tarafından tescillenen Eskişehir’deki somut 

olmayan kültürel miras unsurları sırasıyla geleneksel el sanatlarından olan Sorkun 

çömlekçiliği, Eskişehir’de yaşayan Kırım ve Balkan göçmenleri tarafından düğünlerde 

ve Tepreş şenliklerinde gösteri olarak yapılan yapılan tel(li), şırak ve koraz telleme, 

Alpu ilçesiyle üne kavuşan savatlı gümüş İşlemeciliği, Dağküplü Köyü’yle anılan 



21 

 

Dağküplü dokuması, Lületaşı işlemeciliği, Sivrihisar beşbacalı kilimi, Sivrihisar 

cebesi ve incili küpesi, bebek kuklası, Tepreş Şenlikleri, Sabantoy Şenlikleri, Azhvala 

Şenlikleri, Nartlanı Toy Künü ve diş göllesi unsurları çalışılmaktadır. 

  



22 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

 GELENEKSEL EL SANATLARI 

2.1. GELENEK  

Gelenek, Türkçe Sözlükte “Bir toplumda, bir toplulukta eskiden kalmış 

olmaları dolayısıyla saygın tutulup kuşaktan kuşağa iletilen, yaptırım gücü olan 

kültürel kalıntılar, alışkanlıklar, bilgi, töre ve davranışlar, anane, tradisyon:” olarak 

tanımlanmaktadır (TDK, 2022). 

Geleneğin birçok anlamı vardır. En yalın anlatımıyla gelenek, basitçe dile 

getirmek gerekirse, traditum anlamına gelir; traditum, geçmişten günümüze intikal 

ettirilen ya da miras bırakılan herhangi bir şeydir (Shils, 2003: 110). 

Gelenek bir toplulukta kuşaktan kuşağa geçen kültür mirasları, alışkanlıklar, 

bilgiler, töreler ve davranışlar. Sözlü ve yazılı olmak üzere iki kısma ayrılır. 

Gelenekler çoğu zaman toplumun gelişmesini engelleyici niteliktedir ve çok ağır 

değişirler (Örnek, 2017: 92). 

Gelenek, kelime anlamıyla, daha çok, bir kuşaktan diğerine aktarılan herhangi 

bir beşerî uygulama, inanç, kurum ya da zanaat için kullanılmaktadır. Geleneklerin 

içerdiği şeyler oldukça farklı olmakla beraber, tipik olarak toplumsal bir grubun ortak 

mirasının parçası olarak görülen bazı kültür unsurlarına işaret etmektedir. Bu anlamda 

gelenek, sık sık toplumsal kararlılığın ve meşruiyetin kaynağı olarak görülür, fakat 

mevcut değişime temel sağlayabilmek için de yine geleneğe başvurulur (Karadeniz, 

2007: 35).  

Hilmi Yavuz ise kendisiyle yapılan bir konuşmada, geleneği "sürekli değişen 

içinde değişmeyeni; ârazlar, ilinekler içinde değişmeyeni “essence” ı özü bulmak ve 

bugüne ulaştırabilmektir” şeklinde tarif etmiştir (Ayvazoğlu, 1997: 163). 

Gelenek terimini halk bilimi anlamında; “eskiden beri devam edip gelen, gayri 

resmi yol ve yöntemlerle kazanılan ve kuşaktan kuşağa aktarılan ve zamanın 

ihtiyaçlarına göre her kuşakta belli ölçüde bireysel yaratıcılığa ve değişmeye ve de 

gelişmeye izin veren bilgi, hareket ve materyal ürünleri üretme ve kullanma tarzı” 

şeklinde tanımlamak mümkündür (Ekici, 2020: 20).  

Sosyal manada, her kuşağın önceki kuşaktan devraldığı, içselleştirerek 

yaşadığı ve ancak hayat şartları ile uyumlu hale getirdiği, yani yorumladığı bütün 



23 

 

tarihsel ve kültürel mirastır. Geleneksellik ise, bu mirasın doğal seyri içerisinde 

tarihteki yürüyüşüdür (Karadeniz, 2007: 38). 

Tanımların çeşitlenebileceği gibi tezin konusu gereği gelenek kavramı halk 

bilimsel anlamda ele alınmaktadır. Kültürel kalıpları ele alan gelenek ya değişmez ya 

da çok az değişirler. Gelenek kalıplaşmış ve z aman içerisinde tortullaşarak kültürel 

öbeklere dönüşmüş olan bir sosyal normdur (Uğurlu, 2010: 37). Bir uygulamanın 

geleneksel olabilmesi için en az üç kuşaklık bir zamanda var olması gerekir. Geleneğin 

çok az değişir olması ona kültürel kimlik rolü yükler. Örneğin; bir düğün geleneği 

etrafında şekillenen örf, adet ve görenekler o milletin kültürel yapısının inşasında söz 

sahibidir.  

Geleneğin sonraki kuşaklara aktarılabilmesi için aktarıcı ve değişkenliği 

önemlidir. Kuşaklar arası aktarım sağlanırken aynı kalabilirler ya da değişime 

uğrayabilirler. Her ne kadar dogmatik tanımlar yapılıyor olsa da gelenek değişerek 

varlığını devam ettirir. Değişemeyen gelenek ise zamanla ölür. 

Mitler, masallar, dil ekleri, sentaks, melodiler, motifler, mimik, atasözleri, halk 

felsefesi, yemekler hepsi birer gelenektir. Bunlar toplumdan topluma değişirler. 

Ancak, bir olan toplumun içinde sosyal tipten sosyal tipe değişmezler. Bitkiler için 

gövde biçimi birtakım hayvanlar için de bel kemiği neyse toplumlar için de gelenek 

odur. Gelenekler toplumların özlükleridir (Baltacıoğlu, 1956: 2).  

Gelenekler kolektif bilinçaltına yerleşince nesilden nesle aktarılır ve 

toplumların ana karakterleridir. Bir toplumun ana karakterini anlamak için onun sanat 

geleneklerine bakmak gerekir. 

Gelenek tanımlarının ortak paydası süreklilik ve aktarımdır. Kesintisiz olarak 

birkaç kuşağa aktarılan miraslar geleneği tesis ederler. 

Bu durumda gelenek, sosyal manada, her kuşağın önceki kuşaktan devraldığı, 

içselleştirerek yaşadığı ve ancak hayat şartları ile uyumlu hale getirdiği, yani 

yorumladığı bütün tarihsel ve kültürel mirastır. Geleneksellik ise, bu mirasın doğal 

seyri içerisinde tarihteki yürüyüşüdür (Karadeniz, 2007: 38). 

Gelenek ne kadar köklüyse güvenilirliği o kadar fazladır. Gelenek varlığını 

kendi kendine sürdüremez ancak insan eliyle yaşaması mümkündür. Bir gelenek ne 

kadar değişkenlik gösterdiyse o kadar fazla varlığını sürdürür. Bir gelenek yok olurken 



24 

 

onun zihinlerdeki izdüşümü yeni bir geleneği oluşturur. Sözlü kültürlerde gelenek 

daha çok unutulmaya yatkındır. 

2.2. GELENEKSEL EL SANATLARI  

Geleneksel kavramı güncel Türkçe sözlükte “geleneğe dayanan, gelenekle 

ilgili olan, kökleşik, ananevi, tradisyonel” olarak tanımlanmıştır (TDK, 2022). 

El sanatları için 1930’larda “köylü sanatı” olarak adlandırılırken 1940’lı 

yıllarda “çarşı sanatı”, 1960’lı yıllarda “el sanatı”, 1970’li yıllarda “turistik el sanatı” 

gibi kavramlar kullanılmaya başlanmıştır. Bunların yanı sıra “köy sanatı”, “küçük 

sanatlar” gibi kavramlara da rastlanmaktadır. 

Bilgi ve üretimin sürekliliği, aktarılabilir olması geleneksellik kavramını 

karşılar. Geleneksel bir ortamın ürünü olan el sanatlarına ise “geleneksel el sanatları” 

denir. El sanatları, bulundukları toplumun aynasıdır. 

İnsan toplumunun ilk aşamasında, üretimde kullanılan temel araç taştan 

yapılma el ürünleriydi. Taş el ürünlerinin imalatı yoluyla insan, ellerin etkisini ve 

önemini daha iyi kavradı ve böylece el sanatları yavaş yavaş gelişti (Akalın, 2017: 19). 

El sanatları pek çok alanı kapsamaktadır. En önemli olarak ise sanayi devrim 

öncesinde toplumda önde gelen tarım dışındaki faaliyet olmuş, çok farklı alanlardaki 

gereksinimi karşılamıştır. El sanatları alanı kullanılan malzemenin türüne ve bu 

malzemenin işlenirken kullanılan tekniğine göre farklılık gösterir. Bu farklılık 

içerisinde, belli başlı bazı gereksinimleri karşılamak adına alanında uzmanlaşan ve 

toplumsal hayatta var olanlar kendi kuruluşlarını oluşturarak geleneksel hale 

gelmişlerdir (Doğru ve Durucan, 2020: 229). 

El işlerinin özelliklerini Alman iktisatçı Adolf Vaber şöyle sıralıyor: EI işleri 

kişisel gereksinmeleri ve zevkleri tatmine yarayan kaliteli sanat işleridir. Bu tür işlerin 

özellikleri gereği özenle yapılması zorunludur. Elişleri, doğası gereği 

merkezileştirilemezler (Öztürk, 2005: 70). 

Bazı el sanatlarının ilk ortaya çıktığı dönemlerdeki tekniklerle, aletlerle 

yapılmasının sanatın geleneksel olarak nitelendirilmesine neden olduğu görülürken 

bazı el sanatlarında teknikler ve aletler değişse de motiflerin ve renklerin korunmasının 

geleneksel olarak nitelendirilmede yeterli olduğu görülür (Teke, 2017: 59). 



25 

 

İnsanların; korunma, barınma, örtünme gibi gündelik ihtiyaçlarını karşılamak 

amacıyla ortaya çıkan el sanatları zamanla gelişerek bulunduğu medeniyet dairesinin 

duygularını ve yaşam tarzını da yansıtan kültürel miras öğeleri olmuşlardır. 

EI sanatları diye nitelenen, geçmişten günümüze aktarılmış ve bir işlevi olan 

kültürün maddi ürünleri, bizimle bu çağda yaşayan, başka zamandan taşınmış, yaşama 

gücü olan ürünlerdir. Bu ürünler, geçmişten günümüze üretimine ve kullanımına 

ilişkin bilgi kaynağı ile birlikte aktarılan günlük kullanım eşyalarından oluşan ve 

geleneksel mutfak araçlarından beşiğe, geleneksel giyim-kuşamdan dokuma 

ürünlerine, hayvan takımlarından bazı tarım araçlarına vb. geniş bir yelpazede yer 

alırlar. Günümüzde Türkiye'deki kullanımı ile el sanatı ürünlerin bir bölümü genellikle 

yerel özellikli, doğal hammaddelerden el becerisi ve basit aletlerle, toplumda belli bir 

gereksinmeyi karşılamak amacıyla üretilirler (Öztürk, 2005: 71). 

Günümüzde teknolojinin hızlı ve ucuz imkânlarına karşı geleneksel yöntemle 

icra edilen pek çok el sanatı işlevini yitirmiş, yerini makine ürünleri almıştır. Süveyş 

kanalının açılmasıyla Asya ve Avrupa arasında transit köprü olan Anadolu’nun eski 

değerini yitirmesiyle bazı el sanatlarının bu yolun dışında kalması, pazardan 

uzaklaşmasına neden olmuştur. Kurtuluş Savaşı’yla duraklayan el sanatları pazarı 

cumhuriyetin ilanıyla tekrar göz odağı olmuş, üretimin desteklenmesi için çeşitli 

projeler hayata geçirilmiştir. 

İnsanların ürettiği ürünlerin el sanatı olarak değerlendirilebilmesi için 

topluluğun kültürel özelliklerini yansıtabilmesi, estetik değer taşıması, eser ortaya 

çıktıktan sonra etrafında bazı gelenek ve görenekleri oluşturması gerekir. 

Geleneksel el sanatları ortak kimlik, duygu ve aidiyet duygusu gibi özellikleri 

ile kendisini gösteren kültürel miras ve bu mirasın kodlarıyla oluşan kültürel belleğin 

bir unsurudur. Halkın doğumdan ölüme hayatın her safhasında gerçekleştirdiği 

gelenek, görenek ve adetlerin, toplumsal uygulama ve törenlerin vazgeçilmez eşyaları 

ve estetik değerlerini yansıttığı ürünleridir (Arıoğlu ve Atasoy, 2015: 112). 

 Geleneksel el sanatlarında insan; bilgi, beceri ve tecrübelerini estetik bir değer 

katarak ürünlerine yansıtır. Bu ürünler, insanların gündelik yaşamlarını kolaylaştırmak 

amacıyla üretilmişlerdir. 

 El sanatı ürünleri, el becerisine, geleneksel bilgi, ustalık ve görgüye dayanır. 

Bilgi genelde geleneğe dayalı olarak öğrenilir. Öğrenim sırasında usta önemlidir. El 



26 

 

sanatı ürünleri ihtiyaç olmasının dışında sanatsal yönü olduğundan onu meydana 

getirenlerin ortak becerilerini gerektirir. Bir ustanın tek başına ya da çırakla 

yapabileceği günlük üretim bellidir ve azdır. El sanatı ürünleri seri ya da fabrikasyon 

üretim olmadığından üretim miktarı sınırlıdır. El sanatı ürünleri ister aile içinde ister 

imalathane biçiminde olsun koşullara göre toplumun ihtiyaçlarına cevap verebilecek 

biçimde yeni boyutlar kazanabilir (Yıldırmış, 2014: 49). 

 Geçmişte belli bir ihtiyacı karşılamak için üretilen el sanatları ürünleri işlevsel 

bir amaca hizmet eder. Gelenekler dâhilinde simgesel, dinsel, törensel görevini yerine 

getirmek amacıyla pek çok el sanatı nesiller boyu özünü koruyarak tekrar 

üretilmişlerdir. Zamanla işlevselliğini kaybetmiş el sanatları ya işlev değiştirmiş ya da 

yok olmuştur. 

 Geleneksel el sanatları icracısı duygu ve yaratıcılığıyla ürünle bütünleşip, ürün 

sürecini toplumla iç içe yürütmektedir. Fabrikasyon ürünlerin insanı ürünle sadece 

kullanım aşamasında buluşturması, insan ürün arasında yabancılaşmayı da 

getirmektedir. 

 Türk sanatında kullanım ve güzellik birbirinde erir ruh ve disiplin kaynaşır. 

…Ama sanatkârlar kendi geleneksel alanlarında iç dünyalarını yansıtacak eserler 

yaratırken özgürce hareket ederler (Glassie, 1993: 65). 

 Geleneksel sanatlarımız bugüne kadar yazılı bir kaynağa dayanmadan sözlü 

ortamda aktarılmıştır. Hal böyle olunca bazı el sanatlarının prensipleri günümüze 

kadar ulaşamamıştır. Sözlü kültür ürünü olan geleneksel sanatları anadan kıza, 

babadan oğula, ustadan çırağa aktarılarak bazı sanatların günümüzde hala icra edilip 

kültürel mirasımızı oluşturduğu bilinmektedir. El sanatlarının şu altı özelliği dikkat 

çekmektedir:  

1. El sanatları kişisel bilgiye ve beceriye dayanır. 

2. Bu bilgi ve beceri ustadan çırağa iletilir. 

3. Bilgi iletimi ve üretimi süreklidir. Böylece geleneksel özellik kazanır. 

4. Kırsal üretimde hammadde yöreseldir. 

5. Üretim kişiseldir, ya da küçük işletmelerde gerçekleştirilir. 

6. Ürünler o toplumun üretim ve yaşayış biçimiyle ekonomik düzeyinin aynısıdır 

(Arıoğlu, 2019: 23). 



27 

 

2.3. ESKİŞEHİR’DE YAŞAYAN GELENEKSEL EL SANATLARININ 

TASNİFİ 

2.3.1. Hammaddesine Göre Geleneksel El Sanatları 

2.3.1.1. Hammaddesi Ağaç (Ahşap) Olan El Sanatları 

İnsanlığın var olduğu andan itibaren kullanmaya başladığı ağaç lifli ve 

homojen bir canlı organizmadır. İlk başta insanların, hayvanlardan korunmak ve 

barınacak mekân yapmak için kullandığı ağaç sopalar, taş baltaların sapları, keskin bir 

materyalle oyulan ağaç kap kacak gibi günlük kullanım eşyalarında işlendiğini 

görülür.  

Kelimenin aslı, Arapça haşebin (ağaç, kereste) çağulu olan ahşab dır ve 

"herhangi bir imalatta kullanılmak amacıyla ve yakılınamak üzere ağaçtan kesilmiş 

yapı malzemesi, kereste" anlamına gelir. Ağacın günlük hayatta kullanılmaya 

başlaması mimarlık, sanat tarihi ve el sanatlarında ahşap işçiliğinin doğmasına yol 

açmıştır (Yücel, 1989: 181). 

Canlı bir organizma olan ağaç dış etkilere karşı çok duyarlıdır. Bu etkiler su, 

nem ve ısı gördüğünde çatlama ve yarılma gibi biçim ve dengesi değecek tarzda 

kendini gösterir. Kesilen bir ağacın hücreleri hemen ölmediğini ve suyunu 

yitirmediğini gözlemleyebiliriz. Ağaç kurutulduğu vakit hacmi azalır. Yahut kurumuş 

ağaç, su görürse genişler ve şişer. Buna “ahşabın çalışması” denir (Soysal, 2007 :15). 

Yenilenebilen bir malzeme olan ahşap, el sanatlarında kullanılan en eski 

malzemelerden biridir. Isıyı ve elektriği izole etmesi, dayanıklılığının yüksek olması, 

yoğunluğunun düşük olması, malzemeye müdahale imkânının olması, akustik 

özelliğinin olması gibi sebeplerden dolayı çeşitli alanlarda ve işlevlerde kullanımı en 

yaygın olan bir maddedir. 

Atlı-göçebe hayat tarzını benimseyen Türkler, yerleşik hayata geçene kadar 

mobilya ve mimari ahşap işçiliğinde gelişmemişlerdir. Gündelik eşyalar olan at eyeri, 

koşumları ya da sandık gibi ürünler ortaya koymuşlardır. Yerleşik hayatla beraber 

Türklerde ahşap işçiliği gelişmeye başlamıştır. İslâm dairesine girdikten sonra 

özellikle Selçuklularda mimari alanda da kullanılmakla beraber sanat değeri yüksek 

minber, rahle, kürsü gibi eserler ortaya koyulmuştur. 



28 

 

Türk ağaç işleme sanatının hammaddesi olarak ceviz, elma, armut, abanoz, gül 

ve sedir ağaçlar yaygın olarak kullanılan malzeme olmuştur. Oyma, kündekâri, sahte 

kündekâri, kakma, kazıma, ajur ve boyama teknikleri kullanılmıştır (Zıvlak, 2021: 20). 

2.3.1.1.1. Geleneksel Ahşap Oymacılığı 

Ahşap, Anadolu-Türk sanatının erken dönemlerinden başlayarak, değişik sanat 

ürünlerinde karşımıza çıkmaktadır. Başta kapı, pencere kanatları, minber, mihrap, 

sütun başlıkları, kiriş gibi mimarlık öğelerinde, rahle, Kur'an mahfazası, sandık, sehpa 

gibi eşyaların üretilmesinde değişik tekniklerde kullanılmıştır. Ahşap çok yaygın 

kullanılan bir malzeme olduğundan kullanılan teknikler de buna bağlı olarak çeşitlilik 

göstermektedir (URL-7, 2022). 

Oymacılık; kerestenin birtakım aletlerin yardımıyla şekillendirilmesiyle icra 

edilen geleneksel bir meslektir. Oymacılık sanatının en fazla kullanıldığı alan süsleme 

alanıdır. Oymacılıkta en önemli şey el becerisi, dikkat ve sabırdır. Ahşap 

oymacılığının pek çok alt dalı vardır. Bunlar oymacılık-kakmacılık, kıl testere ile 

oymacılık gibi çeşitli dallardır. Hepsini ahşap oymacılığı adı altında toplayabiliriz 

(Oğuz v.d., 2005: 41). 

Ahşap sanatında tespit edilen on dört adet işleme yöntemi vardır. Bu yöntemler 

sırasıyla; çakma tekniği, kündekâri tekniği, hakiki kündekâri tekniği, taklit kündekâri 

tekniği, düz satıhlı derin oyma tekniği, eğri kesim tekniği, kafes tekniği, çıtalarla 

yapılan kafes tekniği, kafes oyma tekniği, ajur yapıştırma tekniği, kazıma tekniği, 

kakma tekniği, edirnekâri olarak literatürde yerini almıştır. 

Kündekâri Tekniği: Kündekârî sekizgen, beşgen, yıldız gibi geometrik şekillerde 

kesilmiş küçük ahşap parçalarının çivi ve tutkal yardımı olmaksızın yalnızca 

birbirlerine geçirilmeleriyle düz yüzeyler elde etmeyi amaçlayan bir tekniktir. Böylece 

nem ve ısı değişikliği sebebiyle yekpare ağaç levhalarda görülen eğrilme ve 

çarpılmalar önlenir. Tercih edilen ağaç türleri öncelikle ceviz, meşe, şimşir, armut, 

abanoz ve gül ağacıdır. Tekniğin temeli küçük ağaç parçalarının damarları, dolayısıyla 

eğrilme yönleri birbirine zıt gelecek şekilde yivler ve girinti çıkıntılarla birleştirilmesi 

esasına dayanır (URL-8, 2022). 

Hakiki Kündekâri Tekniği: Çatma tekniği olarak da bilinir, İslâm sanatında ortaya 

çıkmıştır. Küçük küçük oluklu geometrik şekillerin çıtalar yardımıyla yapıştırıcı, çivi 

gibi herhangi bir malzeme kullanılmadan birleştirilmesidir.  



29 

 

Taklit Kündekâri Tekniği: Gerçek kündekaride elde edilen görsel başarının taklit 

edilerek işin konstrüksiyon aşamasının göz ardı edilmesi ile daha az ustalık harcanarak 

yapılan kündekariye taklit kündekari denir. Kündekari görünümünü elde etmek için 

taklit kündekari üç farklı yöntem ile yapılır. Bu yöntemler, çakma ve kabartmalı, 

çakma ve yapıştırmalı ve kafes işi kündekaridir (Kürklü, 2011: 16). 

Düz Satıhlı Derin Oyma Tekniği: Bu teknikte ahşap yüzeyi ayni seviyede düz bir 

satıh teşkil eder. Motifler ahşap yüzeyinden derin oyma ile belirtilmiş ve detayları 

işlenmemiştir (URL-9: 2022). 

Eğri Kesim Tekniği: Anadolu ahşap işçiliğinde çok yaygın olmayan bu teknik Orta 

Asya ahşap, kemik ve metal işlemeciliğinde gelişmiştir. Anadolu’da kullanımı ahşap 

eserlerdeki bitki süsleme içindir. Bu tür oyulan kompozisyonlarda geometrik eleman 

bir veya iki ince yiv halinde bütün yüzeyi dolaşan çizgiler halindedir (Soysal, 2007: 

32). 

Kafes Tekniği: Kafes tekniği ustaların konstrüksiyon çalışmalarını göstermesi 

açısından ilgi çekmektedir. Delik işi veren “ahşap kirişlerin geometrik üçgenler, 

yıldızlar vb. gibi meydana getirecek şekilde bir araya çakılması ile elde edilen bu 

teknikle yapılan minber korkulukları gözden kaçmamaktadır (Barışta, 2015: 57). 

Çıtalarla Yapılan Kafes Tekniği: Küçük çıtaların birbirine çakılarak oluşturulmak 

istenen geometrik şekle göre icra edilmesidir. 

Kafes Oyma Tekniği: Ahşap malzemenin kafes halini alması için süslenecek 

parçaların oyulmasıdır. 

Ajur Yapıştırma Tekniği: Ajur tekniği süslenecek ahşap yüzeye dantel 

görünümünün verilmesidir. Ahşap yüzeylerde kafes tekniği olarak da adlandırılan ajur, 

özellikle Anadolu Selçuklu döneminde sıklıkla kullanılmış, minberde ve 

korkuluklarında bu süsleme tekniği uygulanmıştır. Ahşap yüzeylerde ajur boşlukları 

farklı tekniklerle elde edilmektedir. Bunlardan ilki; ahşap çıtaların, geometrik bir 

kompozisyon oluşturmak için birbirine çakılması ile ajur boşluklarının elde 

edilmesidir. Diğer teknikler ise kompozisyonun ayrıldığı bölmelerin tamamen 

oyularak boşlukların elde edilmesidir. Bu yöntemde, aplike olarak da adlandırılan belli 

bir şeklin etrafının bir testere ile kesilerek boşaltılması sonucu elde edilen süsleme 

elemanlarının bir yüzeye yapıştırılarak ya da çakılarak kullanılması ile farklı 



30 

 

süslemelere de yer açılmıştır (Özsan ve Harmankaya, 2020: 1252). Ajur tekniğinde 

oyulan malzemenin düz bir yüzeye yapıştırılmasıdır. 

Kazıma Tekniği: Ahşap malzemeden yapılan ince uçlu bir kalemle hammadde 

yüzeyinin çizilmesi suretiyle oluşan bir tekniktir.  

Kakma Tekniği: Kakmacılık Oyulabilecek nitelikteki herhangi bir malzeme üzerine, 

istenilen şekillerde oyarak açılan yuvalara, diğer bir maddeden oyulan şeklin 

aynısından kesilmiş parçaların kakarak yerleştirilmesi işi. Tahtanın bazı kısımlarını 

oyarak bu oyulan kısımlara daha kıymetli başka bir madenden veya maddeden oyulan 

şekle göre kesilmiş parçaların gömülmesi suretiyle kakma işi gerçekleşir (URL-10, 

2022). 

Edirnekâri: Ahşap üzeri boyama tekniği olarak da adlandırılan teknik, XIV-XIX. 

yüzyıllar arasında Osmanlı ahşap işlerinde “edirnekârî” veya “Edirne işi” diye 

adlandırılan gelişmiş bir bezeme tekniği görülmektedir. İlk defa Edirne’de ortaya 

çıkan ve Edirneli sanatçıların elinde başlı başına bir özellik kazanan bu teknik daha 

sonra İstanbul, Bursa, Diyarbakır ve Erzurum başta olmak üzere Anadolu’nun birçok 

yerinde yaygın biçimde uygulanmıştır (Yücel, 1994 :449). 

 Edirnekâri de geometrik şekiller çok az kullanılır. Genellikle meyve, gül, lale, 

sümbül, karanfil, çiçek buketi gibi motifler kompozize edilir. Edirnekâri özellikle 

dolap kapakları, çekmeceler, şamdan altlıklarında, cilt kapaklarında kullanılmıştır. 

Ahşap oymacılığında kullanılan bazı malzemeler şu şekildedir: 

1. Dekupaj testere: Ahşabı boyutlandırmada kullanılır. 

 

              Şekil 2: Dekupaj testere 



31 

 

2. Planya Makinesi: Büyük ebatlı ahşapları boyutlandırmak için kullanılır. 

 

             Şekil 3: Planya makinesi 

3. Testere: Yine boyutlandırmada kullanılır. 

 

             Şekil 4: Testere 

4. El aletleri: Oymacılıkta kullanılan el aletleri. 

 

                  Şekil 5: El aletleri 



32 

 

 Ahşap işçiliğinde önce desenler çizilerek yapılacak işin anatomisi belirlenir. 

Kalıba sokulup kalıbın içinde desenler çizildikten sonra işlem ahşaba geçirilir ve tercih 

edilen tekniğe göre işleme icra edilir. İşlemeden sonra düzeltilecek yerler zımparalanır 

ve bıçakla tekrar elden geçirilir. Kaba ve ince zımpara yapıldıktan sonra boya ve vernik 

aşamasıyla tamamlanır. 

 

Şekil 6: Mehmet Şükrü Baysal'ın atölyesinden oyma örneği 

2.3.1.1.2. Çalgı Yapımcılığı 

Çalgı Yapımcılığı, geleneksel el sanatlarının en fazla ilgi çeken parçalarından 

biridir ve aynı zamanda müziğin bir alt birimini oluşturur. Çalgıların gelişimini 

sağlayan birçok faktör sayılabilir. Örneğin; usta icracılar, iyi yapımcılar, teknolojik 

gelişmeler, ticari rekabet ortamları hatta coğrafi şartlar bu faktörler arasında sayılabilir 

ancak temel faktör müziktir. O hâlde müzik alanındaki ihtiyaçlar, arayışlar ve yeni 

talepler, çalgıları geliştiren temel unsurlardır. Bu yaklaşım ‘çalgı’ sözcüğünün 

tanımından da çıkartılabilir. Müzik yapmaya yarayan alettir çalgı şayet müzik diye bir 

olgu olmasaydı, çalgıdan da söz edilemezdi (Yeğin, 2007: 866).  

Müzik icrasında kullanılan materyallerin tümüne çalgı denir. Türk müziğinde 

“saz” çalgının eş anlamlısı olarak kullanılır. Bunun yanında “enstrüman” terimi de 

kullanılır. 

Müziğin ve müzik aletlerinin ne zaman ortaya çıktığına dair kesin bir bilgi 

bulunmamaktadır. Esen rüzgârın çeşitli materyallere çarparak oluşturduğu ıslık sesi 



33 

 

insanlar tarafından üzüntülü ve sevinçli zamanlarında taklit edilerek müziğin ortaya 

çıktığı tahmin edilmektedir. 

Zamanla düşünceleri gelişen insan kamışın, kirişin ve avlanmak için kullandığı 

ok ile yayın çıkarmış olduğu seslerden faydalanarak çalgıları meydana getirmişlerdir. 

Delik bir öküz boynuzu, içi oyuk bir kamış ya da kemikten, uyumlu sesler çıkartarak 

zengin üfleme çalgılarını yapmışlardır. Avlanma yayına oku sürterek birtakım sesler 

çıkarmışlar ve adına “okluğ” demişlerdir. Daha sonra okluğun ucuna su kabağı ilave 

ederek “ıklığ”a dönüştürmüşler ve at kılından yapılan yaylar ile çalmaya 

başlamışlardır. Su kabağının üst kısmına ince deriler gerdirip sap ilave etmişler ve kiriş 

telleri deri üzerinden geçirmek suretiyle, sesin daha net çıkmasını sağlamışlardır. Yay 

ile çalınanlara ıklığ, parmak veya mızrapla çalınanlarına da kopuz adını vermiş 

oldukları tarihi belgelerde anlaşılmaktadır (Alaskan, 2013: 176). 

Çalgılarda sesi oluşturan etkenler ya bir tel ya bir hava sütunu ya bir zar, ya da 

bir ağaç levhadır. Yapımcılar, bu malzemeleri ve becerilerini kullanarak çalgılarını 

şekillendirmişlerdir. Böylece çalgı yapım sanatı doğmuştur (Alaskan, 2013: 176). 

Müzik yapmak için kullanılan her bir çalgının anlamlı bir ses çıkarabilmesi ve 

belirli bir boyut ve şekli alabilmesi için birtakım aşamalardan geçerek kullanıma 

hazırlanması gerekmektedir. İnsanlığın çalgıyı icat ettiği günden itibaren çalgı 

gelenekleşerek gelişimini sürdürmüş ve gelişmeye de devam etmektedir. Çalgılar 

bulunduğu toplumun geleneğine, kültürüne göre şekil almaktadır (Çağlar, 2021: 10). 

Ülkemizde çalgı yapımcılığı büyük ölçüde ve yaygınlıkla geleneksel 

yöntemlerle sürdürülmektedir ve usta, çırak ilişkisi ile günümüze kadar gelmiştir. 

Kırsal alanlarda ise boş zaman uğraşı olarak yapılmıştır. Bu sanat dalı köyden kente 

göç ile birlikte bir meslek dalı olarak icra edilmeye başlanmıştır (Yeğin, 2007: 867). 

Geçmişinin Osmanlı’ya dayandığı düşünülen Türk çalgı yapımcılığı kuşaktan 

kuşağa usta-çırak ilişkisi ile yeni nesillere aktarılan bir meslek grubudur. Usta –çırak 

ilişkisinde bir ustanın yanında işe başlayan çırak, ustasının çalışmasını, yöntemini 

kullandığı teknikleri büyük bir dikkatle izler ve onu taklit etmeye çalışır (Geboğlu, 

2017: 1678). 

Türkiye’de çalgı yapımcılığı 20. yüzyılın ilk çeyreğine kadar usta-çırak 

ilişkisiyle süregelmiştir. Çeşitli sanat okullarının ve konservatuarlarda çalgı yapım 



34 

 

bölümlerinin açılmasıyla çalgı yapımcılığı konusunda kurumsal eğitim veren okullar 

oluşmuştur (Kaya, Karabıyık, 2011: 3). 

Okullaşmayla beraber çalgı yapımını icra eden sanat dalına “organoloji” denir. 

Türkiye’de ilk okullaşma Ankara Konservatuvarı, çalgı yapım atölyesinin kuruluşuyla 

başlamıştır. 

Türkiye’de yapılan organoloji çalışmaları ise etnografya çalışmalarından 

hareketle ortaya çıkmıştır. Bu çalışmaları zamanla var olan birikimi tanıma, 

unutulmaya karşı muhafaza etme ve sergilemeye yönelik bir seyir izlemiştir (Tetik, 

Işık, 2015: 198). Türkiye’de ilk çalışmalar cumhuriyetin ilk yıllarında halkın çaldığı 

enstrümanlar tespit edilmekle başlamıştır. Dâru’l-Elhân-İstanbul Konservatuvarı, 

Ankara Devlet Konservatuvarı ve TRT olmak üzere üç kurumla derleme çalışmaları 

yürütülmüştür. 

2.3.1.1.3. Bağlama Yapımcılığı 

İnsanlığın var oluşundan beri, dünya üzerinde çok çeşitte çalgılar icat edilmiş 

ve kullanılmıştır. Türklerin ata sazı olan kopuz ise bağlamanın atası olarak 

bilinmektedir. Türklerin varlık gösterdiği en eski kaynaklarda dahi yer alan kopuz 

çalgısı halkın gündelik yaşamında vazgeçilmez bir yere sahiptir. Bu çalgı geçmişten 

günümüze önemini yitirmeden gelmiş ve halkın kültürel yapısını, duygularını, 

düşüncelerini yansıtmaya yarayan bir dil olmuştur (Özkan, 2018: 156). 

Anadolu’da kopuzdan sonra, tambura tipli çalgıların genel adı olarak kullanılan 

terimler “saz” ve “bağlama”dır. Aslen Farsça olan ve Farsçadan Türkçeye geçen “saz” 

terimi, halk sanatçılarının şiirlerini söylerken çaldıkları telli çalgının genel adıdır. Bu 

nedenledir ki, âşıkların şiirlerini sazla birlikte söylemelerinden dolayı, son çağ 

edebiyat tarihçileri âşıklara “saz şairi”, yarattıkları edebiyata da “âşık edebiyatı” adını 

vermişlerdir (Parlak, 1998: 53). 

 Sazdan sonra kullanılan en yaygın terim bağlamadır. Bağlama saz şairlerinin 

çaldığı enstrümanın sapına perde bağlamalarından dolayı bu ismi almıştır. 

Türkiye’de geleneksel halk müziği icrasındaki enstrümanların başında 

bağlama gelmektedir. Bağlama köklerini Orta Asya’dan alıp Anadolu topraklarında 

evrimini tamamlamıştır. Anadolu’da sözlü kültürün taşıyıcısı olan aşıklık geleneğinin 

olmazsa olmaz enstrümanıdır. Alevi-Bektaşi kültüründe ibadet amaçlı pek çok farklı 

alanda eğlence amaçlı kullanılan çok geniş bir yelpazesi vardır. 



35 

 

Yapılan araştırmalar sonucunda kesin olmamakla birlikte, bağlama isminin ilk 

olarak XVII. yüzyılda kullanılmaya başlandığı görülmüştür. Ayrıca, kopuza bağlanan 

perdelerden dolayı veya önceleri deri olan kopuzun ağaç göğüsle kaplanmış 

(bağlanmış) olmasından dolayı, kopuz isminin yerine bağlama isminin kullanılmış 

olabileceğinin, en çok kabul gören görüşler olduğu saptanmıştır (Haşhaş, 2013: 13). 

Bağlama enstrümanı fiziksel yapı olarak, tekne (ses haznesi, gövde), göğüs 

(kapak), tuşe (klavye, sap), perdeler (ses ayraçları), burgular, burguluk, köprüler 

(eşikler) ve tel yuvası olmak üzere toplam sekiz parçanın birleşiminden oluşmaktadır. 

Bağlama enstrümanında kullanılan ağaçlar her parça için ayrı bir özelliğe göre 

seçilmekte, kullanılan ağaçların ve işçiliğin niteliğine göre kalite oranı artmakta veya 

azalmaktadır. Bağlama enstrümanının bazı bölümlerinde sert ağaçlar kullanılırken, 

tam aksine bazı bölümlerinde ise yumuşak ağaçlar tercih edilmektedir. Dolayısıyla 

bağlama enstrümanının yapımında kullanılan ağaç ve işçilik niteliğinin büyük önem 

taşıdığı ve kaliteyi olumlu veya olumsuz yönde etkileyebileceği düşünülmektedir 

(Haşhaş ve İmik, 2014: 61). 

Literatürde bağlamanın bölümleri tekne, göğüs, tuşe, perde ve burguluk olarak 

geçse de bağlama, bağlama yapımcıları tarafından insan vücuduna benzetilir. Teknesi 

insan gövdesine, kapağı göğüse, tuşesi kola, burguları kulağa benzetilir. 

Bağlama yapımında kullanılan malzemeler şu şekildedir: 

1. Rayba: Burgu deliklerini açmak için kullanılıyor, burgular da tellerin takıldığı 

kulaklardır. 

 

Şekil 7: Rayba 



36 

 

2. Burgutıraş: Burguların ucunu konik bir biçimde açmaya yarayan alettir. 

 

Şekil 8: Burgutıraş 

3. Planya: Ahşabı yontmak için kullanılan bir çeşit rendedir. 

 

Şekil 9: Planya 

4. Iskarpela: Bir çeşit ahşap oyma aletidir. El ile ahşaba şekil vermek için 

kullanılır. 



37 

 

 

Şekil 10: Iskarpela 

5. Cetveller ve ölçü aletleri: Bağlama yapımında ahşabı ölçülendirmek için 

kullanılırlar. 

 

Şekil 11: Cetveller ve ölçü aletleri 

6. Rastanbola: bir çeşit rende. 



38 

 

 

Şekil 12: Rastanbola 

7. Polisaj makinesi: Bağlama yüzeyinin pürüzsüzleşmesi ve parlatılması için 

kullanılan alettir. 

 

                                                Şekil 13: Polisaj makinesi 

8. Testere: Ahşabın bağlama yapımına uygun boyutlara getirilmesinde kullanılır. 

 

Şekil 14: Testere 

9. Planya makinesi: Ahşabın istenilen inceliğe gelmesinde ve 

şekillendirilmesinde kullanılır. 



39 

 

 

Şekil 15: Planya makinesi 

10. Kavela Açma Makinesi: Bağlamanın sap tesviyesinde kullanılır. İki ahşap 

parçayı birbirine bağlamak için kullanılır. 

 

Şekil 16: Kavela açma makinesi 

 Bağlama yapımında ilk aşama projelendirmedir. Bağlamanın boyu, eni, 

derinliği, sap boyu, tel boyu, burguluk ve ses deliği kendi içinde oranlanarak belirli bir 

ölçü çerçevesinde kâğıda aktarılır. İkinci aşama ise şablon çıkarmadır. Kâğıda 

aktarılan bilgilere sadık kalınarak aynı oranlarda şablon oluşturulur. Şablon genellikle 

metal levhalardan oluşur. Daha sonra ses kutusu olarak da adlandırılan tekne yapımına 

geçilir. Teknenin yapıldığı malzemenin hafif ve aynı zamanda dayanıklı olması 

gerekir. Tercihe göre yaprak ya da oyma tekneler kullanılır. Tekne kısmının 

tesviyesinden sonra sap kısmına geçilir. Sap yapılırken öncelikle uygun ağaç seçilir ve 

ağacın yıl halkaları ağacın yüzeyine dik gelecek şekilde kesilir. Önceden hazırlanan 

teknenin ön formu işaretlenerek montajı yapılır. “V” şekli oluşturacak şekilde sap 

montajlama tekniğine kurtağzı denir. Sap tesviyesinden sonra göğüs kısmının 

yapımına başlanır. Tellerin oluşturduğu basınca karşı direnç gösteren bir bölümdür. 

Bu basınç göz önünde bulundurularak çeki payı verilmeli ve kullanılacak ağacın türü 



40 

 

buna göre seçilmelidir. Göğüs kısmının tesviyesi yapıldıktan sonra enstrüman daha 

çalınabilir bir formda görünür. Daha sonra burguluk yapımına başlanır. Burguluğun 

tek tip bir malzemeden yapılması işlevselliğini artırır. Yapılacak bağlamanın türüne 

göre (cura, kısa sap vb.) tel sayısı kadar burgu sapa tesviye edilir. Burgudan sonra 

klavyesi yapılıp eşik kısmına geçilir. Eşik; alt eşik, üst eşik, orta eşik olmak üzere üç 

tanedir. Eşiklerden sonra cila aşamasına geçilir. Ciladan sonra perdeler bağlanır, teller 

de montajlanarak akordu yapılır ve kullanıma hazır hale gelir. 

2.3.1.1.4. Keman ve Viyola Yapımı 

Keman arşe adı verilen bir yayla çalınan ve perdesi bulunmayan dört telli bir 

çalgıdır. Yaygı çalgılar grubundadır. Viyola da aynı gruptan yayla çalınan bir çalgı 

olup şekli kemana benzemekle beraber boyutu kemandan daha büyüktür. Telli ve yaylı 

çalgıların kaynağı insanoğlunun yaşam mücadelesinde bir araç olan ok ve yaydır. 

Keman çene altıyla omuz arasına sıkıştırılarak çalınan bir çalgıdır. 35 ile 36 

cm. arasında değişen bir gövdesi vardır. Gövde, asıl titreşimi sağlayan bir üst kapak, 

bir dip kapak ve her iki kapağı çemberleyen kasnaklardan oluşur. Yayın daha kolay 

işleyebilmesi için kapakların orta kısımları daraltılmıştır. Köprünün yanlarında (ff) 

biçiminde delinmiş kulaklar bulunur. Alt ve üst kapaklara köprünün tel basıncına 

direnebilmesi için tonoz biçimi verilmiş ve çevresi tahta kaplama ile işlenmiştir. Sap, 

kendisini kuşatan besleme takozlarının içinden çıkar. Bu takozlar kasnağın üst 

ucundaki kasnakları da pekiştirir. Sap zarif bir kıvrımla son bulur. Keman dört tel 

üzerine düzenlidir (Zor, 2010: 3). 

Kemanın ilk kez nerede yapıldığı kesin olarak bilinmemektedir. Bununla 

birlikte, Ortaçağda İngiltere'de Fiddle, Almanya’da Fiedel İtalya'da Lira da Braci, 

Fransa’da Viel adlarıyla kullanılan yaylı çalgılar Kemanın ilk örneği olarak kabul 

edilir.Lavignac, Kemanın Türklerin Kemençesi guzdan (Oğuz Kemençesi) alındığını 

yazar. Bazı kaynaklarda ise Arapların Rebabından geliştirildiği öne sürülmüştür. 16.ve 

17. yüzyıldaki keman yapım ustaları Nicolo Amati, Paolo Maggini , Giuseppe 

Guarneri , Antonio Stradivarius kemana son seklini vermişlerdir (Baş, 2007: 11). 

Keman, perdesiz yapısı, etkileyici sesi ve geniş teknik olanakları sayesinde 

farklı müzik türlerine adapte olabilme özelliği göstermekte, bu nedenle birçok müzik 

kültüründe kendisine yer bulmaktadır. Bu durumun doğal bir sonucu olarak keman, 

Türk müziği icraları için de sıklıkla kullanılan bir çalgı konumuna gelmiştir. (Aytekin 



41 

 

ve Albuz, 2019: 2). Kemanın Türk müziği icra dairesine girmesi 18. yüzyıla tekabül 

eder. 

Türkiye’de keman yapımcılığına ait ilk adım 1950- 160 yıllarında, Alman 

ekolü disiplini ile yetişmiş Cristian Sherthell’in Ankara Üniversitesi Devlet 

konservatuvarına gelmesi, yaylı çalgılar yapımında hız kazandırmıştır (Güzey, 2000: 

2). 

Keman; ön kapak, arka kapak, yanlık, çenelik, eşik, sap, klavye, burgular, 

salyangoz, arşe ve tellerden oluşur. 

Keman yapımında kullanılan malzemeler şu şekildedir: 

1. Parmak rende: Daha ince çalışılması gereken yerleri oymak için kullanılır. 

 

Şekil 17: Parmak rende 

2. Törpü ve Sistre: Pürüzleri gidermek için kullanılır. 

 

Şekil 18: Törpü 

3. Bıçak: Kesme ve kazıma işlemlerinde kullanılır. 



42 

 

              

 

Şekil 19: Bıçak 

 

4. Mikrometre: Enstrümanın kalınlığını ölçmeye yarayan alettir. 

 

Şekil 20: Mikrometre 

5. Restorasyon Klipsi: Ahşabı sıkıştırmak için kullanılır. 

 

               Şekil 21: Restorasyon klipsi 



43 

 

 

6. Candireği Çekici: Can direği yerleştirilirken kullanılan alettir. 

 

                Şekil 22: Candireği çekici 

7. Simetri Aleti: Enstrümanın simetrisini ayarlamak için kullanılır. 

 

 

Şekil 23: Simetri aleti 

8. Metre: Yapılacak enstrümanın parçalarını ölçmek için kullanılır. 

 

 

         Şekil 24: Metre 

9. Avuç içi rende: Daha büyük yerleri yontmak için kullanılır. 



44 

 

 

 

      Şekil 25: Avuç içi rende 

10: Eğe Takımı: Törpülemeye yarayan bir el aletidir. 

 

Şekil 26: Eğe takımı 



45 

 

 

Şekil 27: Keman yapımında kullanılan aletlerin tümü 

Tüm bunların dışında çeşitli cila malzemeleri ve ahşabı kesebilmek için 

çeşitli testereler kullanılır. 

 Bağlama yapımında olduğu için keman yapımında ilk önce proje çıkarılır. 

Çizilen proje bir şablona aktarılır, şablon çabuk deforme olacak bir malzemeden 

olmamalıdır. Çıkarılan şablondan bir kalıp oluşturulur. Kalıba önce takozlar 

yerleştirilerek yanlıklar takılır, kemanın iskelet aşamasıdır. Daha sonra kapakların 

rahat oturabilmesi için mukavemet çıtaları çakılır ve kapaklar takılır. Kapakların üstü 

bittikten sonra içi oyulur ve arka kapak kapatılır. Ön kapağa bas balkon denilen parça 

yerleştirilir ve üst kapak kapatılır. Sonrasında sap yapımına geçilir. Sap yapılıp tesviye 

edildikten sonra cilası yapılır. Burgular yapılıp eşik sistemi kurulduktan sonra telleme 

işlemi yapılır. Kemanın salyangoz kısmı ustanın maharetini sergilediği kısımdır. 

2.3.1.1.5. Kabak Kemane Yapımı 

Kabak kemane güncel Türkçe sözlükte “Gövdesi uzunlamasına ikiye bölünen 

su kabağının üzerine ince bir deri gerilerek yapılan, üç teli olan, yayla çalınan bir halk 

çalgısı, kabak.” (TDK, 2022). Olarak tanımlanır. Su kabağından yapılan teknesine deri 

kaplanarak yapılır. Tekne gövde ve burgudan meydana gelen kabak kemane, su 

kabağının ucundaki demir sayesinde dize oturtularak çalınır. 

Asya’dan Afrika’ya çok geniş bir coğrafyada görülen doğada çeşitli formlarda 

bulunan su kabağının çalgı yapımında kullanılması ona çok önemli bir ayrıcalık 



46 

 

kazandırır. Kurumuş çekirdeklerinin sallanarak veya dışına çeşitli ses çıkarıcı kabuklar 

bağlanarak marakas türü ritim çalgısı, çeşitli boyda kesilip dizilerek farklı ses çıkartan 

ksilefon ve bir veya daha çok tel takılarak vurmalı, mızraplı ve yaylı birçok çalgı 

yapılan bu bitki Hindistan başta olmak üzere dünyada birçok ülkede kullanılmıştır 

(Akyol, 2017: 162). 

Kökeni diğer yaylı enstrümanlarda olduğu gibi Orta Asya’dır. Başlangıçta ismi 

“ıklık” olan çalgının ismi Anadolu’da kabak kemane olmuştur. Ayrıca kabak kemane, 

Doğu Türkistan ve Özbekistan’da kullanılan “gışek”, “ghirjek”, “gıjek” veya “gıdjek” 

gibi söyleniş ve yazılış şekilleri olan yaylı çalgıya oldukça benzemektedir. Diğer 

taraftan Azerbaycan sahasında kullanılan “kamança” ile de şekil, yapı ve icra 

teknikleri açısından ciddi benzerliklere sahiptir (Çelik, 2018: 14). 

Kabak kemane; Türkiye’de Geleneksel Türk Halk Müziği’nin icrasında 

kullanılan yaylı bir çalgıdır. iletişim araçlarının gelişmediği eski dönemlerde, daha çok 

“Teke Yöresi” olarak bilinen Burdur, Isparta, Antalya ve Muğla bölgelerinin yerel 

müziğinde kullanılan kabak kemane, günümüzde ise Türkiye’de hemen hemen her 

bölgede bilinen ve her yörenin türkülerinin icrasında kullanılan bir çalgı haline 

gelmiştir (Çelik, 2009: 89). 

Yörük- Türkmen müziğinin önemli çalgılarından olan basit el aletleriyle 

muhtelif kişilerce yapılan kabak kemane yapımı, İstanbul Türk Müziği Devlet 

Konservatuvarı çalgı yapım bölümü açıldıktan sonra kurumsal bir çizgiye taşınmıştır.  

Kabak kemane; çanak, sap, eşik (alt üst ve orta), ayak ve burguluk bölümlerinden 

oluşur. Yayı ise uç, kıl, topuk ve çubuk bölümlerinden oluşur. 

Kabak kemane yapımında kullanılan teknik malzemeler diğer çalgı yapımında 

kullanılan malzemelerle aynı olduğu için tekrar etme gereği olmamaktadır. Ancak ana 

malzemelerden bahsedilecektir. 

1. Su Kabağı: Su kabağı kabakgillerden sarmaşık türünde yetişen bir bitkidir. 

Yaş iken içi dolu ve çok ağır olan bu bitki kuruyup içi çekildikten sonra içi boş 

çok sert kabuklu çok hafif bir malzemeye dönüşür (Akyol, 2017: 162). 



47 

 

 

Şekil 28: Su kabağı 

2. Yürek Zarı: Ses tablasını elde etmek için gövdeye gerilen zar. 

 

          Şekil 29: Yürek zarı 

3. At Kuyruğu: Kemanenin çalınabilmesi için yay kısmında kullanılan 

malzemedir. 

 

Şekil 30: At kuyruğu 



48 

 

Toprakla temas etmeden asılarak büyütülen su kabağı armut şeklini aldıktan 

dalında kurutulur. Sonbahar aylarında toplanan kabak kurumaya bırakılır. Üzerinden 

en az bir yıl geçtikten sonra tamamen kuruyan su kabağının sap kısmı kesilir 

vetohumları çıkarılır, (Bkz. Şekil 31) içindeki lifli yapı çıkarılmaz. Sonra kurtlanmasın 

diye tinerlenir, zımparalandıktan sonra ikinci aşamaya geçilir. 

 

         Şekil 31: Ağzı kesilen su kabağı 

İkinci aşama sap kısmıdır. Kabak kemaneye uygunluğuna göre tercih edilen 

ağaç standart ölçülerine göre kesilir daha sonra tellerin takılacağı burguluk ve sesin 

bulunduğu klavye kısmı ayarlandıktan sonra dizin üzerinde çalmayı sağlayan ayaklık 

kısmı iç taraftan tam ortadan geçirilir. Sap kısmı kabağa yapıştırıldıktan sonra 

zımparası yapılır ve üçüncü aşamaya geçilir. Alınan yürek zarının yağı temizlenir ve 

kurumaya bırakılır. Kurutma, su kabağına gerilip birkaç saat bekletilerek yapılır. 

Kuruduktan sonra yürek zarı yarım saat kadar suda bekler ve yumuşayarak esneyebilir 

bir hale gelir. Yumuşayan zar su kabağına gerilerek zamkla tutturulur ve bir gün 

kurumaya bırakılır. Burguluklar delinerek burgular takılır, tellerin takılacağı alt tarak 

takılır ve tellerin geçeceği eşik sistemi kurulur. Eşiklerin yeri tam olarak belirlendikten 



49 

 

sonra teller çıkarılarak tekrar zımpara ve dolgu yapılır. Daha sonra süslemeler yapılır 

ve cila atılır. Cilanın yürek zarı kısmına gelmemesi gerekir. Bir gün sonra teller 

takılarak hazır hale gelir. Son aşama olan yayın yapılışı ise uygun ağaç seçildikten 

sonra teknik özelliklerine göre kesilir ve zımparalanır. Yaya geçirilecek at kuyruğu 

parmak kalınlığında hazırlanır ve üst taraftaki delikten geçirilerek bağlanır. Dip 

taraftaki delikten de geçirilerek zamk ve talaş karıştırılarak montajı yapılır. Dolgu 

işlemi yapılıp cilası yapılır ve hazır hale gelir. 

 

Şekil 32: Kabak kemanenin aşamaları 

2.3.1.1.6. Ney Yapımı 

İlk insanlar ren geyiklerinin parmak kemiklerinden düdükler yapıp 

çalmaktaydı. Daha sonra bu düdüklere delikler açarak nefesli çalgı çeşidini 

geliştirdiler (Koca, 2002: 182). Türk Dünyasında en yaygın ve en eski çalgı, kamış 

parçası, kaval kemiği ve içi boş boynuz türlerine üflenerek ses çıkartılan kaval sazıdır. 

Sıbızgı adıyla tanınan eski Türk çalgısı bugün hala ülkemizde Sipsi adıyla 

yaşamaktadır (Koca, 2002: 183). Ney ilk çıktığı zamanki gibi kalmamış zamanla 

gelişerek günümüzdeki halini almıştır. Ana malzemesi kamış olan enstrüman, dokuz 

boğum ve yedi perdeden oluşur.  

Farsça'da "kamış" anlamına gelen nay kelimesi Türkçe'de uzun süre bu şekilde 

kullanıldıktan sonra zamanla neye dönüşmüştür. Ney üfleyene nayl (neyzen), 

neyzenler topluluğunun başına da semayl (serneyzen) denir (Uygun, 2007: 68).  

Ney öteden beri Türk musikisinin ve özellikle tekke musikisinin vazgeçilmez 

sazı olmuştur. Neyde bulunan yedi adet deliğin tasavvuf düşüncesinde "yedi esma" 



50 

 

olarak yorumlanması ve neyin insan-ı kamili temsil etmesinin yanında Mevlana 

Celaleddin-i Rum'i'nin, "Dinle neyden ... " ifadesiyle başlayan Mesnevi 'sinin ilk on 

sekiz beytinin neye ayrılması bilhassa Mevleviyye tarikatında neye farklı bir yer 

kazandırmış, bu sebeple ney bu tarikatta " nay- ı şerif" diye anılmıştır. 

Ney sazının en eski örneklerine Mezopotamya kazıları sırasında bulunan 

kamıştan yapılan üflemeli enstrümanlarda rastlanır. Aynı zamanda eski Mısır’da da 

kullanıldığı bilinmektedir. Eski zamanlardan beri doğuda kamıştan yapılan sazlara ney 

ismi verilmiştir. Herhangi bir enstrüman için kullanılan “çalmak” deyimi yerine ney 

için “üflemek” deyimi kullanılır. 

Günümüzde ney, Türk sazı olarak anılmaktadır ve tasavvuf müziğinin bir 

simgesi haline gelmiştir. Müzik aletlerinin geneli için kullanılan çalmak yerine, ney 

için üflemek tabiri kullanılır. Burada üflemenin mecazi bir anlamı vardır. Kaynağını 

İslam'da Allah'ın insanı yaratırken ruhu üflemiş olmasından alır. Bu mecazdan 

etkilenilmesini sağlayan bir unsur da; flüt çalarken "Tü", yan flüt için "Fü" seslerinin 

ağızdan çıkması gibi ney üflenirken ağızdan "Hû" sesi çıkarılmasıdır. Hû, tasavvufta 

"O" demektir (URL-12, 2022). 

Ney başpare, parazvane ve kamış olarak üç bölümden oluşur. Ney yapımında 

kullanılan malzemeler şu şekildedir;  

1. Gümüş Kaynak: Ney boğumlarında kullanılır. 

 

              Şekil 33: Gümüş kaynak 

2. Yuvarlak Eğeler: Çeşitli kalınlıklarda olup ney açkısında kullanılır. 



51 

 

 

            Şekil 34: Yuvarlak eğeler 

3. Başpare: Çeşitli boyutlarda ağaç, manda boynuzu veya plastikten yapılır, 

neyin baş kısmında kullanılır. 

 

              Şekil 35: Başpareler 

4. Perde Açkısı: Perdeleri açmaya yarayan alettir. 

 

Şekil 36: Perde açkısı                

5. Isı Tabancası: Isı vererek kamışın içini boşaltmaya yarar. 



52 

 

 

            Şekil 37: Isı tabancası 

6.  El Aletleri: Çalgı yapımında kullanılan genel aletler. 

Ney yapımına ney açmak denir. Ney yapılırken öncelikle kamışların 

temizlenmesi, kurutulması ölçünlerine göre ayrılması ve kurutulması gerekir. 

Kamışlar, Kasım sonu ve Şubat sonu aralığında kesilip yapraklarından temizlenerek 

bir buçuk sene kurumaya bırakılır. Bu süreçte ölçülerine göre, akortlarına göre 

tasniflenir. Genelde kalın lastiklerle demetlenip güneş görmeyen ortamda kurumaya 

bırakılır. Her kamışın ney olmayacağı gibi kamışın çeperi, ölçüsü ve sertliği önemlidir. 

Eski ustalar dağlama yöntemiyle kızgın demirle neyin içini boşaltırken günümüzde ısı 

tabancaları kullanılmaktadır. Neyler boyutlarına göre akortlanır ve buna göre isim alır. 

Mi akort (bol ahenk), Re akort, Si akort (kız neyi), Sol akort ve Fa akort olmak üzere 

beş çeşittir. Sekiz, on cm kadar kalınlıkta olan kamışlar ney yapımına uygundur. İçi 

boşaltılıp kurutulan kamışın uçlarına çatlamaması için parazvane denilen metal 

yüzükler takılır. Bu parazvaneler gümüş, bakır gibi malzemelerden yapılır. Üst 

parazvanede sesi tutması için mümkün olduğunca az metal kullanılmalıdır. 

Parazvaneleri takılan kamışa üflemeyi kolaylaştırmak için başpare takılır. En kaliteli 

ses veren parazvane manda boynuzundan yapılandır. Artık perdeleri açma zamanı 

geldi. Bu konuda ustaların kullandığı çeşitli yöntemler olmakla beraber temel olarak 

neyin boyu hayali yirmi altı eşit birime bölünüp alttan itibaren 4., 5., 6., 8., 9., 10. ve 

13. birimlere perdeler küçük delikler halinde sırayla açılıp akort kontrolleri yapılır. 

Perdeler tizse aşağıya pest ise yukarıya doğru genişletilir. Dikkat edilmesi gereken bir 

husus; neyde alttan üçüncü delik segâh perdesine tekabül etmeli. Bunun için bir koma 

daha pest yani çok az daha aşağıda açılmalıdır. Bir diğer önemli husus ise arka delik 

(aşiran perdesi) beşinci boğuma; birinci ve ikinci delikler altıncı boğuma; üçüncü ve 

dördüncü delikler  yedinci  boğuma; beşinci ve altıncı delikler de sekizinci boğuma 



53 

 

denk gelmeli ve perdeler boğum çizgilerine denk gelmemelidir. Aksi takdirde o 

kamıştan ney olmaz (URL-13: 2022). Tiz Pest ayarı da yapıldıktan sonra kamışın arka 

deliği açılır ve ney üflemeye hazır hale gelir. 

2.3.1.1.7. Gitar Yapımı 

Gitar, Genellikle ahşap gövdeli, perdeli, altı teli olan, telleri parmakla çekilerek 

veya pena ile vurularak çalınan bir telli çalgıdır (TDK, 2022). 

Gitarın kökeninin ne kadar eskiye dayandığı konusundaki görüşler çoğunlukla 

bir varsayım olarak kalmaktadır. İklim koşulları ve benzeri dış etkenler, özellikle 

tahtadan yapılmış ilk örneklerin günümüze kadar gelebilmelerini engellemiştir. Gitarın 

biçimi hakkındaki bilgilerin çoğu, tasvirli taş oyma ve kabartmalardan toprak 

levhalardan madeni eserlerden çıkartıldığından, bu sazın kökeniyle doğrudan 

bağlantılı bir biçim hipotezi geliştirmek oldukça zordur (Elmas, 1986: 4). Gitara 

benzeyen en eski enstrüman ise 3500 yaşında ve Mısırlı Har - Mose' ye aittir. Har - 

Mose M.Ö. 1503 yılında tanburu ile birlikte gömülmüştür. Har - Mose’ nin 

enstrümanında üç tel vardı ve kordonu ile boynuna asılıydı. (Üzerinde Mızraba benzer 

bir ögede bulunmuştur.) Kahire’ de bulunan Arkeoloji müzesinde bulunmaktadır 

(URL-26, 2022). Gitarı tanımlamak, gitarı tambur ailesinin diğer üyelerinden ayırt 

etmek için oldukça önemlidir. Dr. Kasha’nın tanımlamasına göre; uzun perdeli boyunu 

olan düz ve ağaçtan ses tablası olan ve düz sırtı olan ve genelde yanları(beli) eğimli 

olan enstrümandır. Gitarın tüm temel özelliklerini gösteren en eski ikonografik 

gösterimi 3300 yıllık Hitit gitarına ait olmakla birlikte Alacahöyük Türkiye’dedir 

(URL-28, 2022). Gitarın İran üzerinden Arap yarımadasına İspanya’nın fethiyle 

oradan da Avrupa’ya geçtiği tahmin edilmektedir. Türkiye’de gitar ilk olarak 1966’da 

Raffi Arslanyan tarafından kullanılmıştır. Türk organoloji çalışmalarının gelişmesiyle 

çalgı yapım bölümlerinde gitar yapımı da icra edilmektedir. Gitar yapımında 

kullanılan malzemeler bağlama yapımında kullanılan malzemelerle aynıdır. Gitar 

yapım süreci şu şekildedir; 

 Gitar; gövde, sap, burguluk ve klavyeden oluşan bir enstrümandır. İlk olarak 

gitar yapımına uygun ağaç seçilir ve kuru olmasına dikkat edilir. Ağaç temin edildikten 

sonra enstrüman boyutuna göre kaba kesimi yapılıp bekletilir. Böylelikle ağacın ufak 

formlarda nem oranı gözlemlenir ve çalışması engellenir. Genellikle gül, abanoz, 

servi, maun gibi ağaçlar tercih edilir ve ağacın yıllık halkalarının ve harelerinin sıralı 



54 

 

ve düzgün olması gerekir. Gitarın yanlıklarında gül, abanoz, servi, kelebek ağaçları 

tercih edilir. Ön tablada ise ladin veya sedir kullanılır. Sap ve klavyede maun, kelebek 

ve sedir tercih edilir. Ağaç gitar yapımına elverişli bir forma geldiğinde öncelikle 

gitarın projesi çizilir. Şablon çizildikten sonra ön kapaktan gitar yapımına devam 

edilir. Ön kapak şablonu ahşaba aktarılır ve temizleme payı da bırakarak kapak kesilir 

ve temizlenir ve ses deliği açılır. Daha sonra yanlıkların yapım işlemine geçilir, 

yanlıklar 2.8- 3.5 mm kalınlığında olmalıdır ve istenilen kalınlık el rendeleriyle 

sağlanabilir. Yanlıklar hazırlandıktan sonra sıcak suyla yumuşatılarak eğme işlemi 

yapılır. Sağ ve sol yanlıklar hazırlandıktan sonra birleştirme işlemi için yanlık uçları 

kesilerek gerdirme bandıyla yapıştırılır. Daha sonra yanlıklar işkence sistemiyle 

sıkıştırılarak tutkalla ön kapağa tesviye edilir. Sonrasında kuvvet gerektiren bölgelerde 

gitarın dengesi için destek çıtaları atılır ve balkon sistemi kurulur. Arka kapak da aynı 

şekilde ölçülendirilip kesildikten sonra tutkal ve işkence yardımıyla sıkıştırılarak 

yapıştırılır ve ses kutusu hazır hale gelir. Sap kısmında sert ağaçlar kullanılmalıdır. 

Sap uygun ölçülerde kesilip, temizlendikten sonra ses kutusuna tesviyesi yapılır ve 

klavyesi takılır. Sonrasında burgu delikleri açılır ve perdeleme işlemi yapılır. En son 

olarak gitarın dengesi için dış taraftaki eşikler ayarlanır ve telleme işlemiyle ürün 

süreci bitmiş olur. 

2.3.1.2. Hammaddesi Lif/ Tekstil Olan El Sanatları 

Yün, tiftik, tavşan yünü, ipek ve benzeri hayvansal lifleri; pamuk, keten gibi 

bitkisel lifleri ve kimyasal lifleri işleyen halıcılık, kilimcilik, dokumacılık, örücülük, 

keçecilik ve benzeri el sanatları bu başlık altında sayılmaktadır (Yanar, 2016: 346). 

İnsanlar giyinme, örtünme, barınma gibi farklı ihtiyaçlarını karşılamak için 

farklı araç ve hammaddelerle farklı teknikler kullanarak geleneksel tekstil ürünleri 

yapmışlardır. 

Arkeolojik kazılardan edinilen bilgilere göre insanların giyinme, barınma ve 

aksesuar ihtiyaçlarını, ipliğin keşfinden önce, saz otları, avladıkları hayvanların 

derileri ve postlarla karşıladıkları düşünülmektedir. Özellikle deri ve postları 

birleştirebilmek için dikiş tekniği keşfedilmiştir. Hayvanların kemiklerinden iğneler 

yaparak, sarmaşık gibi uzun bitki ve ağaçların kabuklarının iç tarafındaki lifleri 

kullanarak, oluşturacakları yüzeyleri birleştirdikleri düşünülmektedir. Bu anlamda da 

dikişin, kullanılan ilk zanaatlardan biri olduğunu söylenebilir (Büyüksofuoğlu, 2019: 



55 

 

21). Yapılan araştırmalara göre tarihteki en eski tekstil ürünlerine Anadolu 

topraklarında rastlanmıştır. 

İnsanların ihtiyaçlarını karşılamak için geliştirdikleri temel yapı oluşturma 

yöntemleri olan keçeleştirme, dokuma ve örme yöntemleri, tarihin ilk dönemlerinden 

beri kullanılmaktadır. El sanatları, bireylerin usta çırak ilişkisiyle öğrendikleri bilgi ve 

kişisel becerileriyle, doğal malzemeler kullanarak, tezgâh ya da basit aletler yardımıyla 

ürettikleri eylemlerin bütünüdür (Jorayev, 2018: 3). Tekstil el sanatları insanların 

kültürünü yansıtan tarihi belge niteliğinde ürünlerdir. Yüzyıllarca geleneksel 

yöntemlerle devam eden tekstil el sanatı sanayi devrimiyle beraber seri üretim 

karşısında değerini yitirmiştir. Günümüzde yerel olarak devam eden örneklerine 

rastlanmaktadır. 

Anadolu’daki zengin teknik ve ürün çeşitliliğine sahip olan geleneksel 

tekstiller, dokumacılık, örmecilik, keçecilik, işlemecilik, boyama ve baskı gibi alt 

sanat dallarına ayrılmaktadır (Akpınarlı, 2019: 134). 

2.3.1.2.1. Bez Dokuma  

Zengin üslup ve kompozisyon özelliklerine sahip olan el sanatların insanların 

yaşam tarzına, yeteneklerin ve yaşadıkları coğrafyaya göre şekillenir. Bu sanatlar, 

kırsal kesimde yaşayan bireylerin tarım ve hayvancılık faaliyetlerinden kalan boş 

zamanlarında ihtiyaçlarını karşılamak için ve ürettikleri ürünlerle pazar oluşturarak 

bireye katkı sağlamaktadır. Bunlardan en önemlilerinden biri dokumacılıktır. 

Geleneksel bez dokumacılığı tüm Anadolu’da iklim koşullarından korunmak, 

bölge geleneklerini sürdürmek, çeyiz hazırlamak, aileye katkı sağlamak, boş zamanın 

yanında yöre tarım ve hayvancılığını dolaylı olarak teşvik etmek ve elde edilen doğal 

lifleri değerlendirmek gibi çeşitli amaçlarla sürdürülen bir el sanatımızdır (Başaran, 

2018: 23). 

Eski söyleyişi ile “Tokımak” bugünkü söyleyişle “Dokumak” sözü, tokmak 

kelimesinden kaynaklanan bir fiildir. Herhangi bir şeyi tokmaklayarak, tokmak ile 

döverek imal etmek anlamına gelmektedir. Gerçekten bizde Osmanlı döneminin aşağı 

yukarı sonlarına kadar, tokmak ile dövülmek suretiyle imal edilen kılıç ve benzeri 

silâhlar için de halı, kilim vb. gibi tezgâhta iplik düğümleri bir tokmak ile sıkıştırılarak 

yapılan şeyler için de “dokumak” fiili kullanılırdı. Bugün ise bu tabir yalnız halı, kilim 

ve kumaş imal etmek için kullanılmaktadır (Genç, 1997: 8). 



56 

 

Dokumacılığın önemli aşamalarından biri de liflerin eğirilmesidir. “Neolitik 

çağ” denilen cilalı taş devrinde saz ve benzeri bitkilerden örülerek ip elde edilmesi 

usulü bulundu. Bu buluş sayesinde uzun iple, elbise, ev tezyinatı, sepet ve muhtelif ev 

eşyası imal edildi. Sepetçilik ve örücülük sanatları başladı ve gelişti. Neolitik devrin 

sonlarına doğru bir kısım hayvanların ehlileştirilmesi sonucu yünlü dokumaların 

başladığı anlaşılmaktadır. Yünün kullanılması ile dokumacılık büyük gelişmeler 

gösterir. Dokumaları meydana getiren liflerden önceleri, “yünün lif uzunluğu ne ise o 

uzunlukta iplik elde ediliyor, sonra bunlar birbirine bağlanarak uzatılıyordu.” Daha 

sonraları ise, lifler bükülerek, istenilen uzunlukta ipler elde edilmeye başlanmıştır 

(Yanar, 2009: 11).  

Dokuma sanatı lifler eğirildikten sonra hızlıca bir gelişme göstermiştir. 

Doğusundan batısına, güneyinden kuzeyine, Anadolu’nun her yöresinde 

dokuma kültürüne rastlanmaktadır. Bunların bazıları halı, kilim gibi yaygılar şeklinde 

kirkitli dokumalar; büyük bir kısmı da giysi, örtü, ev süsleme eşyası vb. amaçlarla 

üretilen mekikli dokumalardır, yani yöresel bezlerdir. Her biri malzemesi, üretim ve 

kullanım şekli, desen ve kompozisyonu ile kendine has özellikler taşımakta, özel 

isimlerle anılmaktadır (Başaran, 2008: 16). 

Mekikli dokuma türlerinden olan peşkir dokumacılığı Eskişehir’in Sarıcakaya 

ilçesiyle anılmaktadır. Dağküplü’de sadece kadınlar tarafından, el tezgâhlarında ipekli 

ip ya da pamuk iplik kullanarak dokunan kumaşlar sofra bezi, peşkir gibi amaçlar için 

kullanılır. 

Bez dokumada kullanılan malzemeler şu şekildedir: 

1. Dokuma Tezgâhı: Bez ayagı dokuma tezgâhı Tezgâhın parçaları; gücüv, çözgü 

levendi, kumaş levendi, gücüv telleri, tefe, tarak, kamçı, ayaklar. 

2. İplikler: Yörede genellikle pamuk tercih ediliyor. Çözgü iplikleri ve atkı iplikleri. 

3. Tarak: Dokumayı sıklaştırmak için kullanılır. 

4. Mekik: Dokumada atkı ipliklerini çözgü ipliklerinin arasından geçirmeye yarayan 

araç. 

5. Masura: Üzerine iplik sarılan silindir biçimindeki araç. 

 

 



57 

 

 

               Şekil 38: Dokuma tezgâhı 

 

                   Şekil 39: İplikler 

Dokuma için kullanılan iplikler hazır olarak temin edilmektedir. Masuralarda 

hazır olan iplikler cağlıklara yerleştirilerek çözgü hazırlamaya geçilmektedir. Çözgü 

dokuma tezgâhının ön kısmında bağlı olarak bulunmaktadır. Çözgü iplikleri ilk olarak 

tezgâhın üstünde yer alan denge tahtası üstünden, daha sonra arka taraftaki levendin 

altından geçirilir. Gücü ve taraktan sonra kumaş levendine bağlanır. Çözgü iplikleri 

taharlanarak taraktan ikişer olarak geçirilmektedir. Dokuma püsküllü mü olacak, 

burkulacak mı ona göre belirleyip ortalama on beş cm kadar saçak payı bırakılır. 

Herhangi bir desen içermeyen ve tersi düzü olmayan bez eşit gözenekli olacak şekilde 



58 

 

dokunur. Kenarlarının daha sağlıklı olması için genellikle üç çift yapılır. Bazen cicim 

tekniğinin de kullanıldığı dokuma motiflerine tüy tombak çiçeği, şeftali çekirdeği, göz 

ya da koç boynuzu gibi isimlendirmeler yapılır. 

 

Şekil 40: Dokunmuş bir peşkir 

2.3.1.2.2. Kilim Dokuma 

Döşeme, yaygı, çadırların ısı yalıtımı, süslenmesi gibi ihtiyaçlardan doğan 

kilim dokuma bilinen en eski el sanatlarından biridir. Hayvancılıkla uğraşan Türk 

toplulukları hayvanların yününden, kılından elde ettikleri ipliklerle kilim 

dokumuşlardır. Türklerde kilim dokumanın Hunlar zamanında Pazırık kurganlarında 

bulunan keçe bir yaygının tespitiyle M.Ö. V. Yüzyıla kadar eski olduğu bilinmektedir. 

Anadolu kilimi, göçebe kültürünün ve kişisel etkilerin bir birleşimidir. Bu etki, 

Anadolu kültürünü oluşturan birçok etnik gruptan kaynaklanan estetik etkilerin 

bolluğu ile şekillenmiştir. Tasarıma ve harika bir renk duygusuna sahip kadınların 

yarattığı Anadolu kilimleri, derin hayal gücü ve düşünüş gerektiren iddiasız, saf ve 

vazgeçilmez şekillerdir. Göçebe kültürün bu işlevsel, faydacı nesnelerini, yaşadıkları 

çadırlardaki nemi önlemek için yer döşemeleri olarak kullanmışlar ve onlara “kilim” 

demişlerdi. Kilimler, yaratıcı ve derin bir soyut sanatın ifadesi, ortak düşüncelerin, 

deneyimlerin ve duyguların yansımaları olarak kabul edilmelidir (Oyman, 2019: 5). 

Türklerin gerek Orta Asya' dan getirdikleri ve gerekse Anadolu 'ya 

geldiklerinde karşılaştıkları kültürlerle ilişkili olarak gelişen dokuma sanatı örnekleri 

XIII. yüzyılda Selçuklular döneminde en güzel örneklerini vermiştir. Anadolu 

Selçuklu Sanatı, İran ve Suriye gibi İslam Sanatlarının etkisinde olmakla birlikte her 



59 

 

zaman Türk zevkini devam ettirmiştir. Beylikler ve Osmanlı dönemlerinde de dokuma 

sanatı tüm ihtişamıyla devam etmiştir (Özüdoğru, 1996: 157). 

Kilim dokumaları, dokuma tekniklerine göre; ilikli kilim, iliksiz kilim, eğri 

atkılı kilim, normal atkılar arasına ek atkı sıkıştırılması, çift kenetleme ile iliklerin yok 

edilmesi, atkıların aynı çözgüden geri dönmesi ile iliklerin yok edilmesi, sarma kontür, 

eğri atkılı kontür tekniği ile kilim dokumaları olarak gruplandırılır (Yanar, 2009: 34). 

Eskişehir kilim dokumacılığında Anadolu’nun önemli yörelerinden biridir. 

Halen dağ köylerinde yaşamakta olan ve hayvancılıkla uğraşan Yörük- Türkmen 

aşiretleri tarafından icra edilmektedir. Geleneksel dokumadaki desenler genelde 

geometrik şekillerden oluşan kompozisyon özelliklerine sahiptir. Motif özelliklerine 

göre koç boynuzu genellikle zililerde, merdiven motifi kilimlerde, eli belinde motifi 

cicim, sumak ve zililerde bulunur. Sivrihisar yöresinde bulunan kilimlerin iç 

dolgusunda genelde eli belinde motifi bulunur. Kilimler at ipliklerinin durumuna göre 

ilikli kilimler, iliksiz dikey çizgi olmayan kilimler, eğri atkılı kilimler, normal atkının 

arasına ek sıkıştırılması olarak dört tipe ayrılır. Sivrihisar yöresinde tespit edilen 

kilimler beş bacalı kilim, akarcalı gülbudağı kilim, seleser kilim, zili kilim olmak üzere 

dört çeşittir. Kilim yapımında kullanılan malzemeler şu şekildedir; 

1. Kilim Tezgâhı: Dokumanın icra edildiği ana malzemedir. Sivrihisar yöresinde 

ıstar ağacı olarak da adlandırılır. 

 

Şekil 41: Istar ağacı 

2. İplikler: Yün ve kök boyayla boyanmış olması gerekmektedir. 



60 

 

 

       Şekil 42: Yün iplikler 

3. Kirkit: Kilim dokunurken sıkıştırılıp sabitleştirmeye yarayan tarak benzeri 

alet. 

 

           Şekil 43: Kirkit 

İpler ve renkler temin edildikten sonra öncelikle iki kişiyle çözgü işlemi yapılır. 

Çözgü işleminden sonra sağlam olması için yine çözgü ipiyle başlangıç örgüsü yapılır. 

İliksiz dokuma tekniği uygulanarak daha önce çizilmiş olan modele bakılarak yün 

ipliklerle düğümler atılarak ve kirkitle sıkıştırılarak motifler dokunmaya devam 

ettirilir. Motif arası bağlantılar atkı iplikleriyle sağlanır. Dokuma bittiği zaman yine 



61 

 

çözgü iplikleriyle son örgüsü yapılır ve gerekli saçak payı bırakılarak kesilerek 

tezgâhtan çıkarılır ve düğüm işlemi yapıldıktan sonra kullanıma hazır hale gelir. 

 

Şekil 44: Beş bacalı kilim örneği 



62 

 

 

Şekil 45: Koçbaşı kilim örneği 

2.3.1.2.3. Yorgancılık 

Türk Dilinin Etimoloji Sözlüğünde yorgan; “yör” kökünde örtmek, sarmak, 

kaplamak, kuşatmak anlamları saklı, yorgan denen nesne de bir örtü niteliğindedir 

(Eyuboğlu, 1998: 395). Yorgan, basit bir tanımla iki kumaş arasının genellikle yünden 

ya da pamuktan oluşan bir dolgu malzemesi ile doldurulup dikilmesi ile elde edilen bir 

örtüdür. Türk kültüründe yüzyıllardır geleneksel Türk zarafetini ve inceliğini 

yansıtmalarıyla önemli bir yere sahip olan yorganlar, üzerindeki işlemeler ve yüz 

olarak kullanılan kumaşları ile el sanatına dönüşmüşlerdir. Sanat kimliği kazanan bu 

yorganlar her dönemde örtü görevinin yanında evliliğin ve mutluluğun sembolü olma 

özelliğini de taşımışlardır (Çeliker ve Ölmez, 2012). Türkler yerleşik hayata geçtikten 

sonra yorgancılık sanatını geliştirmişlerdir. 

Günlük yaşam diliminde en sık kullanılan eşyalardan oluşu, hemen hemen her 

hanede bulunması, kullanım yaygınlığı ve pratikliği sebebi ile yorganlar, toplumu 

yakından ilgilendiren kültür ürünlerindendir (Okca, v.d., 2020: 1763). 

Yorgan, günlük hayatta en sık kullanılan eşya oluşu, hemen herkeste en az bir 

tane bulunması, kullanım yaygınlığı dolayısıyla toplumu yakından ilgilendiren bir 

kültür ürünüdür. Türklerin yüzyıllardır süregelen hayatı boyunca kuşaktan kuşağa 

aktarılarak günümüze ulaşan yorgancılığın Anadolu’daki ilk ustalarının kadınlar 



63 

 

olduğu, mitil arasına pamuk koyarak diktikleri yorganların daha sonra erkekler 

tarafından geliştirildiği anlatılmaktadır (Duvarcı, 2007: 511). Genellikle üç kattan 

oluşan yorganda dolgu malzemesi olarak hayvan yünü ve pamuk gibi malzemeler 

kullanılır ve dikim tekniklerine göre çeşitli adlar alırlar. Yorganın birinci katı 

kullanılan kumaşa göre yorgana isim veren kattır, motifler bu katta ortaya çıkar. İkinci 

katı pamuk ya da yün dolgunun yapıldığı orta kattır. Üçüncü kat ise yorganın en altına 

yapılan astar katıdır. Günlük kullanımda yaygınlığı sebebiyle kız çeyizi, sünnet 

uygulaması, bebek doğumu gibi çeşitli geleneklerde yer edinmiştir. Eskişehir’de 

Çifteler ve Sivrihisar’da yapılan icralar literatüre girmiş olsa da şehir merkezinde de 

halen icra edilmektedir. Yorgancılıkta kullanılan malzemeler şu şekildedir; 

1. Yün: Yıkanmış, kirli veya yapay olmak üzere üç çeşittir. 

 

Şekil 46: Yün 

2. Hallaç Makinesi: Taranmamış yünleri taraklamak için kullanılır. 

 

Şekil 47: Hallaç Makinesi 



64 

 

3. Terazi: Yorgan yapılırken kullanılacak yün miktarını ayarlamak için 

kullanılır. 

 

Şekil 48: Terazi 

4. Kumaş: Dikilecek yorganın özelliğine göre akfil, ipek veya pamuklu kumaş 

kullanılır. 

5. Yorgan iğnesi: Normal dikiş iğnesinden büyük ve kalın olan yorgan 

dikimine uygun iğne türüdür. 

6. Yüzük: Dikiş işleminde yaralanmayı önlemek amaçlı işaret parmağına 

takılan araçtır. 

 

Şekil 49: Yüzük 

7. İplikler: Kalın ve pamuklu ip olmalıdır. 



65 

 

 

              Şekil 50: İplikler 

8. Kalıplar: Desenli yorganlarda şablon olarak kullanılır. 

 

             Şekil 51: Kalıplar 

Yorgan dikimine yünün yıkanma ve taraklama işleminden başlanmaktadır. 

Yıkanıp kuruyan yün taraklama işlemi için hallaç makinesinden geçirilir. İhtiyaç varsa 

sopalama işlemi de gerçekleştirilir. Hazırlanan yün; çift kişilik yorgansa üç kilo, tek 

kişilik yorgansa iki kilo, bebek yorganıyla bir kilo olacak şekilde tartılır. Sonra 

kumaşın ölçülendirilmesi işlemi gerçekleştirilir. Çift kişilik yorganda 1.65 cm’ye 2.20 

cm, tek kişilik yorganda 1.95’e 2.20 cm, bebek yorganlarında ise 1’e 1.5 cm olacak 

şekilde ölçülendirme yapılarak kesilir ve kumaşın dış yüzeyi serilerek yün döşeme 

işlemine geçilir. Kumaşın üstüne serilen yün döndürülerek içe alınır veya sopalarla 

döşeme işlemi yapılır. Yün döşendikten sonra dikim aşamasına geçilir. Günlük 

yorganlar herhangi bir motif gerektirmezken gelin yorganlarında yorgan ikiye, beşe 

veya sekize bölünerek kalıplardaki motifler yorgana tatbik edilir ve ince dikim işlemi 

gerçekleşir. Yorgan dikimi için yumuşak yün tercih edilmektedir. 



66 

 

2.3.1.2.4. Oya Örücülüğü 

Oya sözcüğünün başka dillerde karşılığının olmayışı, Anadolu’ya Anadolu 

kadınına ait bir sanat olduğunu göstermekte ve bu sanatın, Türk kültür tarihi içinde de 

yer aldığı görülmektedir; ancak oyaların tarihteki yerine, gelişimine bakıldığında 

dantel işleri ile aynı teknikte birleştiği sonucuna varılabilmektedir. Bu durumun izleri 

de İ.Ö 3000 yıllarına dayanarak Eski Mısır, Babil ve Asurlardaki çeşitli eserler 

arasında görülmektedir (Gümüş ve Uray, 2018: 356). Ağırlıklı olarak kadınlar 

tarafından icra edilen oya sanatı bireylerin estetik zevkini geliştirmekle beraber aile 

bütçesine de katkı sağlamaktadır. 

Oyalar genellikle süsleme ve bezeme ögesi olarak tülbent, yaşmak, yazma, 

yemeni gibi başörtüsü kenarlarında kullanılmıştır. Oya, kadının kendi emeğini 

koyduğu duygularını yansıttığı bir araç olmuştur. Oyalar Anadolu kadınının ince 

ruhunun, hislerinin, değer yargılarının, kültürünün, söylemek isteyip de 

söyleyemediklerinin bir göstergesi olmuştur (Ertürk ve Varol, 2017: 118). Oyalar 

kullanılan araç gereçlere göre kategorize edilirler. Eskişehir’de günümüzde icra edilen 

mekik oyası, iğne oyası, tığ oyası olmak üzere üç çeşit oya türüne rastlanmıştır. 

Oya örücülüğüne karşı ilginin kaybolmasını önlemek konusunda Türkiye’de 

üç önemli yapı bulunmaktadır; toplumsal birlikteliğe ve üretime vurgu yapan üretici 

kooperatifler, kurumsal tasarım markaları ve üreticiler tarafından yaratılan çevrimiçi 

siteler (Onur, 2020: 245). 

  Oya örücülüğünde kullanılan araç gereçler sınırlıdır ve şu şekildedir; 

1. İğne: Dikiş iğnesi ya da çengelli iğne olarak çeşitlenebilir. 

2. Mekik: Oya yapmakta kullanılan, kemik, ağaç veya plastikten, iki ucu sivri, 

arasından iplik geçecek bir yarığı bulunan küçük araç (URL-14, 2022). 

3. Tığ: Ucu çengelli çeşitli kalınlıklarda olan kısa şiş. 

4. İplik: Pamuklu, ipekli, yünlü ya da naylon karışımlı malzeme. 

Oya yapımının temel prensibinde düğümler vardır. Mekik oyalarında düğümlerle 

motifler şerit halinde yapılırken tığ ve iğne oyaları şerit halinde ya da bir kumaşın 

kenarının kıvrılarak düğümlerin tekrarıyla yapılır. İğne oyası yapımında zincir 

yapmakla başlanır ve trabzan yapımıyla devam edilir. Zürafa denilen başlangıç motifi 

ipliğin düğüm tekniğiyle sürekli tekrarından oluşur. Üçgen ilmik, kare ilmikle devam 

eden süreç artırma ya da eksiltmelerle kesilerek son şeklini alır. Doğadaki varlıklardan 

https://sozluk.gov.tr/


67 

 

veya kişilerin ruhsal durumuyla ortaya çıkan motifler anadan kıza veya çeşitli kadın 

toplantılarında imece usulüyle paylaşılır. Eskişehir’de tespit edilen bazı motif isimleri 

şunlardır; ana yüreği, Zeki Müren’in kirpiği, küpeli, zambak, biber oyası, keloğlan, 

lale, papatya, sığır sidiği. Kızların çeyizinin olmazsa olmaz bir parçasıdır. Eskişehir’de 

oyalar sadece örtü kenarlarına değil bluz kenarlarında ve takılarda da kullanılır. 

 

Şekil 52: Lale oya örneği 

 

 

Şekil 53: keloğlan oyası örneği 

2.3.1.2.5. İşleme/ Nakış 

Nakış, kumaş üzerine renkli iplikler, sim sırma kullanılarak el ve makineyle 

yapılan işlem. Çeşitli, cins ve renkte iplik, pul ve boncuk gibi yardımcı malzemelerle 

değişik zemin üzerine el ve makinede yapılan süslemelere denir (Göçürücü, 2015: 21). 



68 

 

Türk işleme/nakış sanatının ne zaman ortaya çıktığı tam olarak bilinmemekle beraber 

bezeme- süsleme ihtiyacından ortaya çıktığı düşünülmektedir. Birbirine eklenen iki 

parçanın dikilmesi, birleştirmenin sağlam olabilmesi ve estetik kaygılar işleme 

sanatını doğurmuştur. Türklerde kaynağını Orta Asya’dan alan bu sanatın ilk örnekleri 

dini motifler ve göçebeliğin izleri olan hayvan figürlerini taşımaktaydı. Genellikle ev 

içi uğraşı olan nakışlar bir dönem yüksek zümrenin kıyafetlerini süsleyen bir unsur 

haline gelmiştir. 

Dokuma iplikleri sayılarak yapılan iğne tekniklerinden olan Türk işi bugün 

Eskişehir Olgunlaşma Enstitüsünde icra edilmektedir. Türk işi tekniği, ipliği 

sayılabilen ve sayılamayan her türlü kumaş üzerine uygulanabilmektedir. Sayılarak 

pesent iğneleri kullanılacaksa çeşitli ketenler, yerli dokumalar, ödemiş ipeği, jorjet, 

grepdemur, viskon, yün tela gibi kumaşlar üzerine işlenir (MEB, 2008: 4). Türk işi; 

kumaşa desen çizildikten sonra kasnak üzerine gerilerek, iplik veya sim kullanılarak 

elde iğne ile işlenen tersi düzü aynı olan bir işleme türüdür. Kompozisyon özelliği 

olarak ise doğa kaynaklı bitki motifleri ön plandadır. Türk işlemelerinde daima pastel 

renkler kullanılmış, koyu renkler ancak çerçeve ve damarlara uygulanmıştır. Birbirine 

yakışan renkler yan yana getirilerek desenlerin içi doldurulmuştur. Sim ve sırma bu 

işlemelerde çok miktarda kullanılmıştır (MEB, 2008: 6). Eskiden Türk işi örtü, yağlık, 

çevre, mendil, elbise gibi eşyalar üzerine uygulanmıştır. Günümüzde ise çeşitli örtüler, 

giyim süslemeleri, bohça, yatak örtüleri, yastıklar, abajur, kitap ve albüm kapağı, 

giyim aksesuarları, fular, gazetelik, kutu, seccade, çanta, kese, pano gibi ürünlere 

uygulanmaktadır (MEB, 2008: 6). 

Türk işinde kullanılan malzemeler ise şu şekildedir: 

 

             Şekil 54: Kullanılan malzemeler 

1. Kumaş: İpek, keten, jorjet vb. 



69 

 

2. İplikler: İpek ve simler. 

3. Cetvel veya mezura: ölçü almak için kullanılır. 

4. Kalem: Desen çiziminde kullanılır. 

5. Kâğıt: Desen çiziminde kullanılır. 

6. Makas: Kesme işinde kullanılır. 

7. İğne: Nakış iğnesi, toplu iğneler. 

8. Kasnak: El nakışı kasnağı. 

Türk işini yapmaya başlarken öncelikle desen oluşturuluyor. Desenin kumaşa 

göre kaç cm olacağı belirlenip kumaşa oturtuluyor ve kasnağa geçiriliyor. Desenin 

muazzam ve düzgün oturması için teğelleme yapılıyor. Teğeller alınıp desen 

ayarlandıktan sonra kumaşa geçiriliyor. Daha sonra renklendirme aşaması başlıyor. 

Renklendirildikten sonra teknik aşamasına geçiliyor, hangi tekniğin uygulanacağına 

karar verildikten sonra aşama aşama işlenmeye başlanıyor. Bir örtü minimum dört beş 

aylık bir sürecin sonunda tamamlanıyor. 

 Eskişehir Olgunlaşma Enstitüsü’nde icra edilen bir başka işleme türü ise Maraş 

işidir. Maraş işi “cülde” adı verilen tezgâhta desenlerin kartona oyulup kumaşa 

yapıştırılarak üstten çok katlı sim veya sırma ile mumlanmış iplikle karşılıklı 

tutturularak çeşitli tekniklerle uygulanan bir işleme çeşididir. Genellikle kadife, atlas 

gibi kumaşlara uygulanır. Eskişehir Olgunlaşma Enstitüsü’nde kadife kumaş üzerine 

puşide (türbe örtüsü) amacıyla icra edilir. Kahramanmaraş’ta icra edilmeye başlandığı 

için bu isimle anılır. 

Maraş işinde kullanılan malzemeler şu şekildedir; 

1. Cülde: Maraş işinde kullanılan tezgâh. 

2. Askı: Büyük işlerin sarkmaması için kullanılan ahşaptan yapılmış malzeme. 

3. Cağ: Makaraların takılması için kullanılan ahşap malzeme 

4. Biz: Kartonu delip alttaki iğneyi üste çıkarmak için kullanılır. 

5. Möhlüke: Karton kalıplardaki motifi kesip çıkarmak için kullanılan araç 

6. Makat: Kâğıdı yapıştırmak için kullanılan araç 

7. Çekiç: Deseni kumaşa yapıştırmak için kullanılan gereç. 

8. İğne: İşlemek için kullanılır. 

9. Sim: İslemenin ana malzemesidir. 

10. Karton: Motifin çıkarılmasında kullanılır. 



70 

 

11. Kâğıt: Motifler kâğıda çizilir. 

12. Kumaş: Kadife veya türevleri olmalıdır. Ayrıca astar kumaşı kullanılır. 

13. Pul veya Boncuklar: Süslemede kullanılır. 

Maraş işine başlanırken ilk önce desen çizilip kartona yapıştırılır. Kartona 

yapıştırılan desen oyularak şablon şeklini alır. Daha sonra şablon çakma usulüyle 

kumaşa geçirilir, altına astar koyularak gerildikten sonra işlenmesi gereken kısım 

yerleştirilir. Sadece yapıştırma işi bile günlerce sürebilir. Bu işlemler bittikten sonra 

çeşitli tekniklerle işleme yapılır ve sonrasında astarlama ve dikiş işlemi yapılarak 

bitirilir. 

 

       Şekil 55: Cülde üzerinde işlenmeye devam edilen bir Maraş işi 

 

Şekil 56: Tamamlanmış bir Maraş işi örtü 

2.3.1.2.6. Çorap ve Patik Örücülüğü 

Örgü; yün, pamuk, keçe veya herhangi bir ipliğin şiş veya tığ yardımıyla 

yapılan ilmeklerin bir araya getirilmesiyle oluşan iştir. Değişik tarihi belgeler ve 

mesleki kaynaklar M.Ö. 3-5 bin yıllarını başlangıç tarihi ve Orta Asya, Çin, Mısır’daki 



71 

 

yaşamış toplumları da ilk örmeyi uygulayan insanlar olarak belirlemektedir 

(Akpınarlı, 1995: 4). 

 Kırsal kesimde insanların boş zaman değerlendirme aktivitesi olan örgü, çeşitli 

hayvanların yününden eğirilen iplerle örülüp hem günlük giyim kuşam ihtiyacını 

karşılamış hem de pazarlanarak ev ekonomisine katkı sağlamıştır. Genellikle kadınlar 

tarafından icra edilen el sanatı kimi yörelerde erkekler tarafından da icra edilmektedir.  

 Örgüde çeşitli ürünler meydana getirilmekte, fakat yapılan örgüler gerek ipin 

dayanıklılığının azlığından gerekse iklim koşulları nedeniyle günümüze kadar 

ulaşamamıştır. Bu nedenle eskiden yapılmış olan el örgüleri, renk, iplik cinsi, üzerinde 

bulunan motif ve desenler bakımından oldukça değerli durumdadır (Akpınarlı, 1997: 

21). 

 En çok kullanılan giyim malzemesi olan çorap, ilk olarak nerde ve kim 

tarafından ortaya çıktığı bilinmemekle beraber arkeolojik kazılarda keçeden yapılmış 

üzeri motifli olan örneklere rastlanmıştır. Ayak bileğinde ya da diz altında biten 

örneklerle üzerinde çeşitli motifler işlenerek yörenin kültürel özelliklerini de 

yansıtırlar. Gelinlik kızların çeyizlerinin olmazsa olmaz parçalarındandır. 

 Eskişehir’de özellikle Çifteler’de tespit edilen çorap ve patik örücülüğü 

Eskişehirli hanımlar tarafından halen icra edilmektedir. Araştırmada kadın- erkek ya 

da bebek için üretilen ürünler tespit edilmiştir. 

Örgü için kullanılan malzemeler şunlardır: 

1. Şiş: Patik şişi olarak da adlandırılan ucu kancalı kısa boylu şişler. 

2. Tığ: Ucu kancalı örgü malzemesi 

3. İp: yün, kıl veya pamuktan elde edilen veya naylon karışımlı sentetik ipler. 

 Çoraplar beş adet şişle örülür. Şişlerden bir tanesine sekiz ilmek atılıp bir sıra 

örülerek diğer şişe geçirilir. Şişlerin başlangıç ve sonuna birer ilmek artırılarak dört şiş 

üzerine aktarılır. Beşinci şişle örgüye devam edilir, ayak genişliği elde edilene kadar 

artırılır. Örmeye burun kısmından da başlanabilir. Eğer burun kısmından 

başlanmadıysa, burun ve topuk eklenerek bileğe kadar veya diz altına kadar örülüp 

işlem bitirilir. Çeşitli örme tekniklerinin kullanıldığı ürünlerde isteğe göre yörenin 

özelliklerini taşıyan motifler de örerken eklenir. Tığla örülen örneklere de 

rastlanmıştır. Genellikle bilek hizasında biten ürünler veya bebek patikleri örülürken 



72 

 

tığ kullanılır. Eskişehir’de tespit edilen verilerde bebek patiği örülüyorsa özellikle 

bebe yünü diye tabir edilen ip çeşidi kullanılır.  

 

Şekil 57: Bebek patiği örnekleri 

2.3.1.2.7. Sarka İşlemeciliği 

Sarka, Üstü sırma işlemeli, kadife ya da çuhadan yapılan kollu, kolsuz kadın 

ceketi. Yelek boyunda kollu, önü açık, düz yakalı, kadifeden işli kadın giysisi, kısa 

entari (Güngör, 2022: 127,128).  

Kavram olarak sadece Türkiye sınırları içinde incelenen cepken, günümüz 

ceketinin yerini tutmuş bir giysidir. En değerlilerinden çuhadan dikilmiş ve üzeri sırma 

ile işlenmiştir. Gömleğin üstüne giyilir; yakası düz kesim, önü düz veya çarpraz, eteği 

kısa, kolları uzun dikilirdi (Yılmaz, 1997: 4). Sarka-kasnağın üst kısmını oluşturan 

sarka bir tür cepkendir. Kadifeden yapılır. Daha zarif olması istenen modellerde ince 

ipek kadife kullanılır. Renk olarak kırmızı, bordo, çok ender olarak mor, siyah ve 

lacivert kullanılır. Eskişehir’de yapılan araştırmalar sırasında bir Yörük köyünde 

yaklaşık 150 yıllık mavi renkli ve çuhadan yapılmış bir sarka belirlenmiştir (URL-15: 

2022). Eskişehir’in İnönü ve Sivrihisar ilçelerinde icrası olan sarkanın çeşitli türleri 

vardır. Eskişehir halk giyiminde yöre halkı tarafından yabanlık giysiler olarak 

adlandırılan sarka, nişan, düğün gibi özel günlerde genç kız ve kadınlar tarafından 

giyilen bir giysidir (Baran v.d., 2014). Eskişehir sarkası, göğüs ile bel hattı arasında 

kısa bir boya sahip olan, uzun kollu, ağır işlemeli bir üstlüktür.  Siyah veya bordo, 

lacivert gibi koyu renk kadife ya da yünlü kumaştan yapılan sarkanın üzerine çizilen 

desen, altın veya gümüş renklerinde olan kordonun özel bir teknikle tutturulmasıyla 

oluşturulmaktadır. Ağır işlemeli görüntüsüyle adeta bir sanat eseri özelliği taşıyan 

sarkaların desenlerinin estetik ve çeşitliliği aynı zamanda yöre kadınının ince zevkini 

ve üstün el becerisini yansıtmaktadır (Baran v.d., 2014). Geleneksel giysi parçası 



73 

 

sarkanın, terden ve sürtünmeden etkilenecek olan kısımları hariç tüm kumaş kordon 

tutturma tekniği ile motiflerle doldurulmuştur (Halaç ve Baran, 2018: 2822). 

Kaybolmaya yüz tutmuş olan sarka giyme geleneği nadiren de olsa halen Eskişehir’de 

varlığını sürdürmektedir. Sarka sipariş üzerine üretilebildiği gibi evlenecek gelin kıza 

kayınvalidesi tarafından hediye edilerek de temin edilebilir. Genelde kadınlar 

tarafından icra edilen sarka işlemeciliği anadan kıza geleneksel çerçevede aktarımı 

sağlanmıştır. Sarka işlenirken kullanılan malzemeler şu şekildedir; 

1. Kumaş: Kadife tercih edilmektedir. 

 

Şekil 58: Kadife kumaş 

2. İğne: Paslanmaması için çelik ve yurdunun büyük olması gerekmektedir. 

3. Yüzük: Dikiş esnasında yaralamaları önlemek için işaret parmağında kullanılır. 

4. Sim: Gümüş ve altın rengi olmak üzere iki çeşit pamuklu sim ip kullanılır. 

 

           Şekil 59: Sim 

5. İye: Tek kat olarak temin edilen simi dört kat yapma işleminde kullanılır. 



74 

 

 

Şekil 60: İye 

6. Kâğıt ve kalem: Desen çiziminde kullanılır. 

7. Doktela: Çizilen desenin kumaşa aktarımında kullanılan kumaştır. 

 

       Şekil 61: Doktela ile kumaşa desen aktarımı 

8. Kenar harcı: İşleme bittikten sonra yaka kısmına uygulanan şerit şeklindeki oya. 

 

      Şekil 62: Kenar harcı 



75 

 

9. Dikiş Makinesi: Kadife kumaşta işleme tamamlandıktan sonra kollarını 

birleştirmek ve cepken formuna getirmek için kullanılır. 

Sarka işlemeden önce yapılacak kişinin ölçüsü alınır ve kadife kumaş kesilir. 

Kumaş astarlanıp telası alındıktan sonra işleme aşamasına geçilir. Öncelikle tek kat 

olarak temin edilen sim iyeyle bükülerek dört kat haline getirilir ve desenlerin şablonu 

kâğıda çizilir. Ana desen standart olmaktadır ve usta bir sarkacı ana desen haricindeki 

süslemeleri kendi hayal gücüne göre çizerek şablon oluşturur. Oluşturulan şablon 

doktelayla kumaşa teğellenerek işlenir. Yaka kısmındaki çiçek deseniyle işlemeye 

başlanıp devam ettirilir. Deve dolgusu olarak adlandırılan motifi yapması çok zordur 

ve dikkatlice işlenmesi gerekir. Gümüş ve sarı simin beraber kullanıldığı işlemeler 

“eskitme” olarak adlandırılır. Son aşamada kenar harcı geçirilir. Kenar harcı hazır 

temin edilmeyip yine işleyen usta tarafından yapılmaktadır. İşleme bittiğinde dikiş 

makinesiyle giyilecek forma getirilir ve bir sarkanın işlenme süreci dört, beş ayı 

bulabilir. Sarka saklanırken deforme olmaması için simlerin üst üste gelmemesi 

gerekir o yüzden katlanırken aralara kumaş koyulur.  

 

         Şekil 63: Sırt deseni 



76 

 

 

Şekil 64: Deve dolgusu 

 

Şekil 65: Tamamlanmış sarka örneği 

2.3.1.3. Hammaddesi Maden Olan Geleneksel El Sanatları 

 İnsanlık avcı ve toplayıcılıktan üretim çağına geçtikleri neolitik dönemde 

yerleşik düzene geçildiğinde yaşam alanlarında keşfettikleri demir, altın, gümüş, bakır 

gibi madenlerden ihtiyaç duydukları her türlü eşyayı üretebilmişlerdir. Parlak sarımsı 

rengi ile gün ışığında hemen fark edilebilen altın, ilk fark edilen madenlerin başında 

gelmesine karşın, Anadolu insanı tarafından yaklaşık on bin yıl önce işleyip değişik 

alet ve takı yapımında kullandıkları bakır, metalurjinin ilk dalı olarak kabul edilmiştir 

(Başak, 2018: 19). Anadolu’da bilinen ilk maden gereçler Diyarbakır Çayönü 

kazılarında bulunan bakır iğne ve tel parçalarıdır. Madenlerin, ısıtılınca kolay 

işlenebildikleri, hatta ateşte uzun süre bekletildiklerinde eridikleri, soğuyunca da 

yeniden katılaştıklarının anlaşılması, metalurjideki en önemli keşif olmuştur. Bu 

alandaki ilk önemli adım ise tavlamanın keşfi olmuştur. Arkeolojik kazı sonuçları, 



77 

 

tavlamanın ilk olarak Anadolu’da, Neolitik Çağ’da gerçekleştirildiğini ortaya 

koymuştur (Başak, 2018: 20). Madenlerin ısıtıldığında yumuşamaları, ateşte uzun süre 

kalınca erimeleri, tekrar soğuduklarında sertleşmeleri insanlık tarihi için büyük bir 

keşif olmuştur. Böylelikle tavlamanın da keşfedilmesiyle insanlık, taşla madenleri 

döverek ve şekil vererek günlük hayatta ihtiyaç duyduğu bütün eşyaları madenlerden 

üretebilmişlerdir. Bakırla kalayın karışımından elde edilen tunçla beraber tunç çağına 

girilmesiyle insanlar artık ticari faaliyetlerini geliştirmiş maden kullanımını bir üst 

seviyeye çıkarmışlardır. Anadolu’da yapılan kazılarda ölülerin yanlarında eşyalarıyla 

gömülmeleri geleneğine de bağlı olarak bulunan malzemeler, Anadolu insanının altın, 

demir, tunç gibi madenleri çok iyi işlediklerinin kanıtı olmuştur. Eski Türklerin 

madeni eserlerini savaş aletleri ve at için kullanılan malzemeler oluştururken İslam 

medeniyet dairesine girildikten sonra bambaşka bir dönem başlamıştır. Şamdanlar, 

ibrikler, bilezikler, tokalar vb. olarak ürün çeşitliliği artmıştır. Orta Asya’dan 

başlayarak uzun bir gelişim süreci izleyen Türk maden sanatı, iktisadi hayat 

işleyişindeki değişimlerden etkilenmiştir. Madenlere duyulan ihtiyaç, işlenmesi, 

kullanımı, ticareti ve teknolojik değişimler maden sanatına olan ilgiyi azaltmış, el 

işçiliği ve sanatının nadide eserlerinin yerini fabrikasyon ürünler almıştır. Gelenekten 

kopulması ile birlikte maden sanatı işçiliği ve üretimi yok olmayla yüz yüze kalmıştır 

(Subaşı, 2015: 28). 

2.3.1.3.1. Kalaycılık 

Kalay atom numarası 50, sembolü Sn olan kimyasal bir elementtir. Kalay, 

görünüş olarak soluk sarı gümüşi bir metaldir. Kalay, indiyum gibi, fazla kuvvet 

uygulanmadan kesilebilecek kadar yumuşaktır. Bir kalay çubuğu büküldüğünde, kalay 

kristallerinde ikizleşmenin bir sonucu olarak "kalay çığlığı" olarak adlandırılan ses 

duyulabilir; bu özellik indiyum, kadmiyum, çinko ve donmuş cıva elementlerinde de 

görünür. Katılaştıktan sonra saf kalay, çoğu metal gibi ayna benzeri bir görünüm 

sağlar. Bununla birlikte, çoğu kalay alaşımı, metal donuk gri bir renk şeklinde katılaşır 

(URL-16, 2022). 

Anadolu'da kalayın bir alaşım maddesi olarak kullanılmış olduğunu kanıtlayan 

en eski buluntu, Mersin'in 3 km kuzeybatı yöresinde yer alan Yümüktepe kazılarında 

ele geçmiştir. Bakır+kalay alaşımından oluşan ve içeriğinde % 2.6 kalay bulunan bu 

materyal, yaklaşık olarak milâttan önce 4300 yıllarını kapsamaktadır. Gerçek bir bronz 

yapımı için bu materyalde kalay oranı çok düşüktür. Bu nedenle ilkel bir örnektir. Ama 



78 

 

Anadolu'nun şimdilik bilinen en eski işlenmiş bakır+kalay buluntusu olarak kabul 

edilmektedir. (Kaptan, 1981: 164) Kalaycılık; bakır madeninden yapılan eşyaları 

pastan ve dış etkenlerden korumak üzere ve bakırın zamanla toksik bir hale gelerek 

zehirleme hadisesinin önüne geçmek için dışının kalay madeniyle kaplanması işidir. 

 Anadolu’da kullanılan ilk maden olma özelliği taşıyan bakır, silah veya kap 

kacak yapımında kullanılmıştır. Bakırcılığa paralel olarak gelişen ve icra edilen sanat 

ise kalaycılıktır. Kalayla kaplama işlemi, metalin havadaki oksijenden etkilenmemesi 

ve pek çok kimyasal maddenin korozyonuna karşı gösterdiği dayanıklılıktan dolayı, 

özellikle bakır için koruma sağlar (Yavuz, 2006: 37). Günümüzde kaybolan 

mesleklerden biri olarak ele alabileceğimiz kalaycılık, geçmişte gündelik yaşamın 

gereklerinden biri olarak görülmüştür. Çünkü Türk kültürü ve bu kültürün işleyiş 

öğelerinden biri olan yeme-içme pratikleri, büyük ölçüde kalay ve bakır madenleriyle 

ilintilidir. Bu bakımdan kalaycılık sanatı, Türk kültürü açısından da önemli bir konuma 

sahiptir. Kalaycılığa bu yüksek önemi sağlayan asıl unsur ise, Türklerdeki kap kacak 

kültürüdür (Yavuz, 2006: 38). Kalay yapımında kullanılan malzemeler şu şekildedir; 

1. Kalay: Çubuk şeklinde temin edilir. 

2. Kısaç ve makaslar: Isınan bakırı tutmak ve kesme işlemlerinde kullanılır. 

 

   Şekil 66: Çeşitli boylarda kısaçlar 

3. Tokmak ve çekiç: Bakırı dövme, düzeltme işlemlerinde kullanılır. 



79 

 

 

Şekil 67: Tokmak 

4. Kömür: Kalayı ısıtmak için ocaklarda kullanılır. 

 

            Şekil 68: Kömür 

5. Kömür Ocağı: Kalayı eritmek için ateş bu ocakta yakılır. 

 

                Şekil 69: Kömür ocağı 



80 

 

6. Nişadır: Amonyum klorür içeren asidik bir tuzdur. Kalaylama işleminde 

bakırın üzerine serpilir. 

 

       Şekil 70: Nişadır 

7. Pamuk: Kalay tesviye edilirken kullanılır, ısıya dayanıklı özel kalaycı 

pamuğu olması gerekir. 

 

            Şekil 71: Pamuk 

Kalay yapılmadan önce kalaylanacak bakır kirliyse, ilaçlanıp suyla temizlenir 

Temizlenen bakır zımparalanır ve tekrar ilaçlanır, yıkanır ve ikinci zımpara 

aşamasından geçer. Gözenekler temizlenene kadar bu işlem devam ettirilir. Daha sonra 

bakırın formu bozuksa çekiç ve tokmakla sürtme, doğrultma işlemi gerçekleştirilir. 

Körük denilen ateşin üzerinde kurutulup ısınan bakırın üzerine nişadır serpilir. Bu 

sayede bakır tava gelir. Tava gelen bakıra çubuk şeklindeki kalay sürülür ve ocaktan 

alınarak pamukla tesviye işlemi yapılır. Bu işlem bakırın tamamı kalaylanana kadar 



81 

 

gerçekleştirilir. Kalay işlemi bittikten sonra suyla temizlenir ve talaşa sürtüldükten 

sonra kullanıma hazır hale gelir. 

2.3.1.3.2. Sivrihisar Cebe Kuyum 

 Sivrihisar Cebesi ince altın veya gümüş tellerin halı gibi dokunmasıyla yapılan 

ince ve geniş bileziktir. Sivrihisar Cebesi, Sivrihisar ilçesinde 1600’lü yıllardan bu 

yana tamamen elle işçiliği ile üretilmektedir. En büyük özelliği üst taraftan 

bakıldığında balıksırtı görünümü verirken alt taraftan bakıldığında paralel düz çizgi 

halinde görünmesidir. Sivrihisar Cebesi yirmi iki ayar altın tel ya da dokuz yüz yirmi 

beş ayar gümüş telden üretilir (Eskişehir Ticaret Odası, 2020). Sivrihisar cebesi ince, 

tel tel altınların halı gibi dokunmasıyla yapılmış ince ve geniş bir bilezik. Sivrihisar 

cebesi, bileziğin yanı sıra, kolye olarak da işlenebiliyor. Sivrihisar cebesi, geleneksel 

üretim tekniklerine bağlı kalınarak bugün de el işçiliğiyle yapılıyor. Cebeler, yirmi iki 

ayar altın örme tekniğiyle üretiliyor. Cebenin en önemli özelliği elli beş mikron 

inceliğinde on yedi, on dokuz metrelik altın teller kullanılarak tezgâhta örülmesidir. 

İyi bir cebeyi örmek on beş saati bulmaktadır (Işık, 2010: 43). Sivrihisar cebesi coğrafi 

işaretle tescillenmiş mahreç işaretli bir üründür. Belirgin bir niteliği, ünü veya diğer 

özellikleri itibarıyla belirli bir coğrafi alan ile özdeşleşmiş olan; üretim, işleme ya da 

diğer işlemlerinden en az birinin belirlenmiş coğrafi alan içinde gerçekleşmesi gereken 

ürünlerin konu olduğu coğrafi işaretlere “mahreç işareti” denir (URL-17, 2022). 

Sivrihisar evlenme geleneğinde olmazsa olmaz bir ürün olan cebe, Ermeni sanatkârlar 

tarafından gelenek dâhilinde aktarılmış, 1800’lü yıllardan günümüze gelmiştir. 

Kullanılan teknikler, telkâri tekniği, kıl testereyle kesme tekniği, taş mıhlama tekniği, 

elmas gömme mıhlama tekniği (alaturka tekniği), savat tekniği, noktalama tekniği, 

döküm tekniğidir (Afzoonkhiavi, 2019: 16).  

Cebe yapımında kullanılan bazı malzemeler şu şekildedir: 

1. Zemberek: Cebenin üzerinde örüldüğü tezgâh benzeri şey. 



82 

 

 

              Şekil 72: Zemberek 

2. Hadde: Maden telleri inceltmeye yarayan yüzük benzeri alet. 

 

              Şekil 73: Çeşitli ölçülerde haddeler 

3. Silindir: Madeni kademelerle 100 mikrona kadar inceltiyor. 

 

                  Şekil 74: Silindir 

4. Astar: Madeni levha biçiminden tel haline getiriyor. 



83 

 

Altından yola çıkılarak anlatılacak olursa Sivrihisar cebesi yaparken ilk önce 

saf veya hurda altın alınıp, eritilip tel haline getirilir. Tel haline geldikten sonra demir 

bir kalıba dökülür ve silindir yardımıyla kalından inceye doğru çekilir. Altını bir cebe 

ölçüsü için uygun ölçü olan elli, elli beş mikrona getirebilmek için haddelerden 

geçiriliyor. Elli beş mikrona indikten sonra tezgâh üzerindeki zembereklere alınır ve 

onun üzerinde örmeye başlanır. Örgü bittikten sonra taraması, ütüsü yapılıp 

zembereklerden çıkarılır. Daha sonra cebenin kilitleri yapılıp üzerine kalem atılır. En 

son cila ve yaldızlama işlemi yapılıp ürün teslim edilir. 

 

                                 Şekil 75: Hüseyin Altay’ın atölyesinden cebe örnekleri 

2.3.1.3.3. İncili Küpe 

Sivrihisar İncili Küpe; Sivrihisar kuyumcu ustaları tarafından tamamı el işçiliği 

ile üretilen, çiçek formlu altın ya da gümüş toplarla incileri süsleyen, değerli ya da 

renkli taşlardan oluşan, otantik takı kültürünü örnekleyen bir mücevherdir (URL-18, 

2022). 

1800’lü yıllarda Osmanlı Devleti’nin sınırları içindeki Sivrihisar’ da yaşayan 

Osmanlı vatandaşı muhacir Ermeni kuyumcuların tasarladığı sanat ürününe verilen 

isim olmuştur. Eski insanlarımızın geleneklerinde yer alan bu kıymetli ziynet eşyası, 

düğünlerde gelinlere hediye edilirdi. İncili küpenin üst kısmındaki “mavi” taş nazarı, 

ortasındaki kırmızı taş ateşi, etrafındaki inciler de saflığı ve temizliği temsil eder. 

Sivrihisar incili küpesinin dikkati çeken özelliği, orijinalinin on iki adet inciden 

yapılmasıdır. Küpedeki on iki İnci Hıristiyan geleneklerine dayandırılarak Hz. İsa’nın 

on iki havarisiyle ilişkilendirilir ve küpenin ortasında yer alan kırmızı kan taşının da 

İsa'yı temsil ettiğine inanılır (URL-19, 2022). 



84 

 

Günümüzde az sayıda usta tarafından yapılmaktadır. İncili küpe de aynı cebe 

gibi bir zamanlar Sivrihisar’da yaşayan Ermeni ustaların yoğun olarak yaptığı bir 

takıydı. Günümüzde hâlâ düğünlerde gelinlere hediye olarak verilir. İncili küpe 

ortasında kırmızı bir taş ve onun çevresinde on iki tane inci konmuş bir küpeydi. Ancak 

günümüzde küpenin çapına göre inci sayısı sekiz ve on dört arasında değişmektedir. 

Ayrıca son yıllarda küpeyle aynı desende yapılmış yüzük, bilezik ve gerdanlıktan 

oluşan setler de yapılmıştır. Bu gelişmeyi düğünlerde gelinlere takılan Sivrihisar 

cebesinin pahalı olmasına ve cebe yerine incili setlerin hediye edilmesine bağlamak 

mümkündür (Eriş, 2014: 171). 

 Bugün Türkiye’de İncili küpenin yapımını bilen üç usta bulunmaktadır. 

Bunlardan biri İstanbul’a taşınmış, diğeri ise gümüşçülüğe yönelmiştir. Şu an halen 

icra eden bir kişi bulunmaktadır. Tam olarak ne zaman ortaya çıktığı bilinmemekle 

beraber Sivrihisar’daki eski kurganlarda bulunan bir takı olduğu ve o günden beri 

değişikliğe uğramadan günümüze kadar geldiği düşünülmektedir. Düğünlerde, geline 

damat tarafından hediye edilmesi geleneğine karşın hammaddenin pahalılaşması ve 

aynı oranla alım gücünün düşmesiyle beraber incili küpe günümüzde oya tekniğiyle ip 

ve boncuklarla da işlenmektedir. Oya tekniğiyle işlenen incili küpede farklı varyantlar 

da oluşturulmuş, incili küpeden kolye, bileklik, kemer gibi ürünler de imal edilmeye 

başlanmıştır. İncili küpe tamamen el işçiliğiyle yapılıp, usta- çırak geleneği 

bağlamında günümüze kadar ulaşmıştır. Yine Eskişehir’e ait olan bu ürün mahreç 

işaretle coğrafi işaretli ürün olarak tescil edilmiştir. 

İncili küpe yapımında kullanılan malzemeler şu şekildedir: 

1. Altın Toplar: İncilerin yuvasında kullanılır. 

 

           Şekil 76: Altın toplar 



85 

 

2. Teller: Kuyumculuğun temel malzemesidir. 

 

               Şekil 77: Teller 

3. Küpe Ortaları: Ayna kısmı da denilen çeşitli boyutlarda olabilen bu malzeme 

incili küpenin ana parçasıdır. 

 

                 Şekil 78: Küpe ortaları 

4. Bakır Teller: Ayar yaparken kullanılır. 

 

               Şekil 79: Bakır teller 



86 

 

5. Has Gümüşler: Bezemeler yapmak için kullanılır. 

 

              Şekil 80: Has gümüş teller 

6. Kalıplar: Eritme kalıpları, tel kalıpları ve astar kalıpları. 

 

             Şekil 81: Kalıplar 

7. Astar Makinesi: Astar lazımsa kullanılır. 

 

        Şekil 82: Astar makinesi 

8. Haddeler: Madeni telleri 25 mikrona kadar inceltmede kullanılır. 



87 

 

9. Telleri İncelten Alet: Telleri inceltmek için kullanılır. 

 

 

            Şekil 83: Telleri incelten alet 

10. Pres: Presleme işlemi yapmak için kullanılır. 

 

              Şekil 84: Pres 

11. Cila Motoru: Parlatma ve cila işleminde kullanılır. 

 

             Şekil 85: Cila motoru 

12.  El Aletleri: Kuyumculuk alanında kullanılan çeşitli el aletleri ince işçilikte 

kullanılır. 

13. İnciler: İncili küpenin ana malzemesidir. 



88 

 

 

Şekil 86: İnciler 

İncili küpenin icrasında ilk önce altının ayarı yapılır. Siparişe göre on dört veya 

yirmi dört ayar olarak belirlenir. Eritme teşkilatında eritilen altın kalıba dökülür. Daha 

sonra çıkan altın kalıbını silindir makinesinde on mikrona kadar indirilir. Bir kâğıdın 

yedi mikron olduğu düşünülürse, on mikron oldukça incedir. Daha sonra toplar kesilir 

ve altın tekrar eritilir. Yine kalıba dökülen altın tekrar silindirden çekilerek küpenin 

ayna denilen ana gövde kısmı basılır. Sonra tekrar altın eritilip tel dökülür (tel 

şeklinde). Yine makinelerde çekilip istenilen inceliğe getirilir. Sonraki işlemde ise 

küçük haddelerde tel istenilen inceliğe getirilir. İncili küpe yaklaşık 186 parçadan 

meydana gelir. En son parlatma işlemi yapılır. Bu işlemden sonra malzemeler 

hazırlanmaya başlanır ve yavaş yavaş kaynak aşamasına gelinir. Damgaları kaynar, taş 

yuvaları kaynar, kenar çığır atmaları kaynar, kasnakları kaynar ve ön tarafta taş yuvası 

kaynar. Toplar, kurt denilen bir yay şeklinde hazırlanarak kesilip gövdeye teller 

yapıştırılır. On iki topluysa on iki tel, on topluysa on tane tel yapıştırılır. Bir kurt, bir 

top takarak sıkıştırma işlemi yapılır. Düzeltme işlemi yapılır ve ara kaynak denen 

birbirine yapıştırma işlemi yapılır. Ondan sonra inci telleri yapıştırılır ve sıra küpeye 

takılacak mengiç kısmına gelir. Mengiç kısmı için damlalar hazırlanır ve beş 

mikrondan elde edilen burulmuş telle damla elde edilir ve plaka üstünde kaynatılır. 

Üzerine taş yuvaları kaynatılıp tekrar damlalar kenarlarından kesilip tesviyeleme 

işlemi yapılır. Küpenin arkasına da kulağa geçecek tel kısmı kaynatılır. Küpe kısmını 

ve inci telini kaynattıktan sonra tesviye ve kontrol işlemleri yapılır ve cila işlemine 

geçilir. Cila yapıldıktan sonra özel inciler tane tane seçilip kıvrılıp arkadaki kasnağa 

monte edilir ve düşmesi zor bir hale gelir. İnciler takıldıktan sonra mengiç kısmına 

taşları takılır ve küpeyle ikisi birbirine monte edilir. Montelendikten sonra parlatma 

işlemine giriyor. Tel fırça ve iğne dolabı denilen parlatma işlemi yapılır. Sonra tekrar 

yaldızlanıp kurutulur ve satışa hazır hale gelir. 



89 

 

 

Şekil 87: Çeşitli boyutlarda incili küpeler 

2.3.1.3.4. Savatlı Gümüş 

Türk maden sanatı içinde önemli bir yeri olan gümüş işçiliği Anadolu 

Uygarlıkları çerçevesinde oldukça eskilere dayanan geçmişi ve geniş kullanım 

sahasıyla günlük yaşam içerisinde vazgeçilmez bir değer haline gelmiştir. 

iletkenliğiyle elektrik, elektronik, kimyasal özellikleriyle fotoğraf filmleri ilaç ve ayna 

yapımlarında söz sahibi olurken, sofra ve çay takımlarından, şamdan, mangal ve 

kaselere, tütün tabakalarından, resim çerçevelerine ilaç kutuları ve kama kınlarından 

paralara kadar değişik nitelikli eşyalar olabildiği gibi her dönemde geçerliliğini 

koruyan bir değer ve süs ölçüsü "takı"da olabilmiştir (Özüdoğru, 1994: 127). 

Savat, Arapça sevâd kelimesinden gelir. Sevâd “karartı, siyahlık” demektir. 

Kuyumculukta, gümüş üzerine çizilmiş bir desenin çelik kalemle oyulduktan sonra 

savat denilen bir eriyiğin oyuklara doldurulmasıyla yapılan süslemeye verilen isim 

olup kalemkârlık sanatı terimlerindendir. Savatın tarihi hakkında yaşayan ustaların 

sözlü anlatımlarından başka bilgi kaynağı bulunmamaktadır. Geçmişte Dağıstan 

bölgesindeki Türk boylarının, özellikle Kumuk Türklerinin yaşadığı Kubaçi köyünün 

savat sanatının önemli merkezlerinden olduğu ve günümüzde de bu sanatın 

sürdürüldüğü bilinmektedir. Anadolu’da I. Dünya Savaşı’ndan önce yaklaşık dört yüz 

sanatkârın çalıştığı yüz yirmi atölyesiyle Van, Bitlis, Sivas, Erzincan, Eskişehir, Kula, 

Trabzon ve Samsun gibi şehirlerde savat sanatının yapıldığı, zarif eserlerin üretildiği 

ve çok ilgi gördüğü, Avrupa’ya ve bilhassa Fransa’ya ihraç edildiği belirtilmektedir 

(Kuşoğlu, 2009: 201). 

Bir ölçü gümüş, dört ölçü bakır, dört ölçü kurşun ve biraz da kükürt, yedi yüz 

elli derecelik ısıda karıştırılarak savat adı verilen alaşım elde edilir (URL-20, 2022). 

Elde edilen alaşım soğuduktan sonra oluşan kütle dövülür ve toz haline getirilir. Toz 



90 

 

haine gelince boraksla sulandırılarak çamur kıvamındaki macun elde edilir. Elde 

edilen maddenin gümüş üzerinde daha önce açılmış olan oluk şeklindeki kanallara 

doldurulmasıyla savatlı gümüş elde edilir. 

Dünya tarihinde ilk olarak Roma imparatorluğu tarafından kullanılmış olsa da 

yoğun olarak Osmanlı İmparatorluğu zamanında Ermeni ustalar tarafından 

geliştirilmiştir. Özellikle Osmanlı zamanında tütün tabakası, sigara ağızlığı, enfiye 

kutuları, kemerler, bilezikler tasarlanmıştır (URL-21, 2022). 

Savatlama Eskişehir’in Alpu ilçesinde devam ettirilmeye çalışılmaktadır. 

Ancak başta maddi olmak üzere çok sorun vardır. Alpu ilçesinde 1980’li yıllara dek 

yaklaşık iki yüz kırk hane savat işiyle uğraşarak geçimini sürdürmekteydi. Ancak 

gerek savat işiyle uğraşarak geçimini sürdürmekteydi. Ancak gerek savat yapan aile 

sayısı gerekse işlenen gümüş miktarı günümüzde oldukça düşmüştür. En genci ellili 

yaşlarda olan ustalar, dedelerinden, babalarından aldıkları bu mesleği devam 

ettirmenin çabası içindedirler (Eriş, 2014: 172). Savatlı gümüş işinde kullanılan 

malzemeler şu şekildedir: 

1. Gümüş: 999.50 ayar has gümüş olması gerekmektedir. 

 

     Şekil 88: Saf gümüş 

2. Savat: Çubuklar şeklinde, ustanın kalıplara dökmesiyle yapılır. 



91 

 

 

                 Şekil 89: Savat 

3. Çelik Kalemler: Gümüşü işlemek için kullanılan çelik uçlu bıçaklardır. 

 

             Şekil 90: Çelik kalemler 

Gümüş işlenmeden önce savat karışımı yapılır. Gümüş, bakır ve kurşun dört 

yüz, beş yüz santigrat derecede eritilerek ametal olan kükürtle çürütülür kırılgan bir 

dolgu malzemesi elde edilir. Savat yapılırken önce bakır eritilir ve sonra istenilen 

renge göre gümüş ilave edilir. Gümüş miktarı arttıkça savatın rengi açılır. Kurşun 

uçucu ve daha çabuk eriyen bir metal olduğu için en son eritilir ve hızlı bir şekilde 

kükürdün içine dökülerek çürütülür. Elde edilen malzeme kullanılacak objeye göre 

çubuk veya tülbentten geçirilerek toz halinde kullanıma hazır hale gelir. Vazo gibi 

büyük objelerde toz, bilezik gibi takılarda ise çubuk halinde kullanıma uygundur. 

Savat hazırlandıktan sonra çelik uçlu kalemlerle gümüş malzeme oluklu bir şekilde 

istenilen motife göre oyulur. Daha sonra savat; toz, çubuk şeklinde veya boraks ya da 

siyanürle karıştırılarak çamur haline getirilir ve gümüş üzerindeki oluklara doldurulur. 



92 

 

Ateşe tutulduğunda köpürme ve hava boşluğu yapmaması için kuruması beklenir. 

Savat kuruduktan sonra meşe kömürüyle ocak yakılır ve yavaş yavaş her yeri eşit bir 

şekilde ısıtılarak savatın eriyip yayılması sağlanır. Temizlemek için boraks kullanılır. 

Savatlı gümüş çok dikkatle işlenmesi gereken bir sanattır ve hatayı kabul etmez. Savat 

gümüşü çürütebileceği için tekrar eritilip kullanılması mümkün değildir. Daha sonra 

cilası yapılıp kullanıma hazır hale gelir. 

 

Şekil 91: Yunus Emre Kaya'dan savatlı gümüş tabaka örnekleri 

2.3.1.4. Hammaddesi Taş Olan Geleneksel El Sanatları 

Taş, kimyası ve fiziki durumu değişiklik gösteren ve rengini içindeki maden, 

oksit ve tuzlardan alan, çeşitli minerallerden oluşan doğal katı maddelere denir. 

İnsanoğlu, var olduğundan günümüze kadar hayatının birçok aşamasında taş ile iç içe 

olmuştur. İnsanoğlu taşı ilk başlarda temel gereksinimi olan koruyucu silah şeklinde 

kullanmıştır. Daha sonra ihtiyaç alanları genişledikçe gereksinimleri çeşitlenmiş, taş 

farklı alanlarda da kullanılmaya başlanmıştır (Çoruh, 2012: 94).  

Taş, insanoğlunun mağaralarda yaşadığı en ilkel dönemlerinden itibaren sahip 

olduğu diliyle güvenin ve gücün simgesi olmuş ve gerek Anadolu`da gerekse tüm 

dünyada geçmiş medeniyetlerin dilini gelecek kuşaklara aktaran birincil kaynak 

görevini üstlenmiştir (Erbaş, 2018: 36). 

Taş işçiliğinin Geleneksel Türk El Sanatları içinde önemli bir yeri 

bulunmaktadır. Büyük Selçuklu, Anadolu Selçuklu, Beylikler ve Osmanlı dönemi 

mimarisinde taş işçiliği yoğun olarak kullanılmıştır. Mezar taşları, kümbet, türbe, han, 



93 

 

hamam, camii, çeşme, kale, medrese, kervansaray gibi eserlerde de taş işçiliğinin 

yoğun olarak kullanıldığı görülür (Sökmen, 2015: 11). 

Taş iyi bir yapı malzemesi olmasının yanında Anadolu’da süsleme- bezeme 

malzemesi olarak da dikkat çekici bir özelliğe sahiptir. Anadolu’da yalnızca yere özgü 

bir malzeme olarak değil, aynı zamanda kültürlerarası etkileşimin izlerinin de 

gözlenebildiği bir alan olarak da önemlidir (Erbaş, 2018: 31). 

2.3.1.4.1. Lületaşı İşlemeciliği 

Lületaşı, madencilikte sepiyolit olarak bilinen, genellikle beyaz, çok açık sarı 

veya pembe- kırmızı renklerde olan, oldukça güç koşullarda çıkartılan bir taştır. 

Madene sepiyolit adı, mürekkep balığının parlak ve gözenekli kemiği “sepio” ya 

benzemesi sebebiyle verilmiştir. Dünyanın birçok yerinde lületaşı ve sepiyolit çıkar, 

ancak en kaliteli lületaşları Eskişehir ve civarında bulunur (Algan, 2015: 3). 

Lületaşı maden olarak hidratlı bir magnesium silikattır3. %70'i karbonat de 

magnesie, % 25'i silikat ve bir de arjil olan lületaşı beyaz ve çok yumuşak bir taştır. 

Ne kadar yumuşak ve beyaz olursa kalitesi de o kadar artar (Bilim, 1997: 89, 90). 

Lületaşı yatakları Türkiye'den başka ülkelerde, örneğin Kırım'da, İspanya'da 

Madrid civarında, Fransa'da Seine et Marne yöresinde olmak üzere diğer bazı Avrupa 

ülkelerinde hatta Amerika'da da vardır. Ancak kaynaklara göre bunların en kalitelisi 

ve güzeli Türkiye'de, Eskişehir'de çıkarılanıdır (Bilim, 1997: 90). 

Lületaşının ilk kez ne zaman kullanıldığına ilişkin bilgiler yok denecek kadar 

azdır. Yapılan arkeolojik çalışmalar bu madenin M.Ö. 2000’lerde kullanıldığına ilişkin 

bilgiler vermektedir. 1999 – 2002 yılları arasında, Eskişehir Arkeoloji Müzesi 

Başkanlığında, Doç. Dr. A. Nejat Bilgen’in, Alpu Ovası’nda yer alan Çavlum 

Köyü’nde yapmış olduğu kazıda lületaşından yapılma bir adet damga mühür 

bulunmuştur (Algan, 2015: 5, 6). 

Lületaşı madenleri “ocak” veya “kuyu” olarak adlandırılır. Lületaşı çıkartan 

ustalar onu “patal”, “patal taşı” veya “aktaş” olarak adlandırır. Lületaşı, “Eskişehir 

Taşı” veya “Beyaz Altın” olarak da bilinir. Batılı ülkelerde ise dış görünümü 

denizköpüğüne benzetildiği için, “meerschaum” olarak adlandırılmıştır (Algan, 2015: 

3). Lületaşı toprak altından patates büyüklüğünde yumrular şeklinde Eskişehirli 

köylüler tarafından kuyulardan çıkartılmaktadır. Diğer madenlere nazaran çıkartılması 

daha kolaydır. 



94 

 

Viyana taşı olarak da adlandırılan lületaşı, Viyanalıların keşfedip işleyerek 

dünyaya tanıtmasından dolayı bu ismi almıştır. Eskişehir’de lületaşı işlemeciliği 

Viyanalı ustaların Eskişehir’e gelip öğretmesiyle başlamış ve dünya pazarında ciddi 

bir yere sahip olmuştur. 

Lületaşı doğal olarak peynir gibi yumuşaktır. Çıkarılıp açıkta bırakılırsa emici 

özelliğinden dolayı sertleşir. Ancak ıslak bez içerisinde saklanırsa sertleşmez veya su 

ile ıslatılırsa tekrar yumuşar. İşte bu özelliğinden dolayı işletmeye elverişlidir (Bilim, 

1997: 91). Lületaşının genel özellikleri arasında yere düşünce çabuk kırılmaması, ateşe 

dayanıklı olması, nikotin emiciliği dikkat çekmektedir. Lületaşı nikotin emici bir 

maden olduğu için tütün kullanımı alışkanlığından dolayı genellikle pipo yapımında 

kullanılır. Taşın cinsine göre çeşitli kullanım alanları vardır. Lületaşından Pipo, biblo, 

takı, tespih, sigara ağızlığı gibi ürünler üretilmekle beraber günümüzde hanımlar, kötü 

enerjiyi çektiğini düşündükleri için şifalanmak amaçlı ve yüz maskesi olarak da 

tüketerek kullanım alanını genişletmişlerdir. Taşın cinsine göre sırmalı taş pipo 

yapımında, birimbirlik diye adlandırılan cins biblo ve pipo yapımında, Pamuklu taş 

pipo yapımında, daneli taş küçük pipo imalatında, orta olarak adlandırılan cins pipo, 

ağızlık ve takı yapımında, dökme cins tespih yapımında, cılız ise sigara ağızlığı ve takı 

yapımında kullanılmaktadır.  

Lületaşı, 555 sayılı Coğrafi İşaretlerin Korunması Hakkındaki Kanun 

Hükmünde Kararname’nin 12. maddesi gereğince 07.01.1999 tarihinde coğrafi işaretli 

ürün olarak tescillenmiştir. 

Lületaşı işlemeciliğinde kullanılan malzemeler şu şekildedir: 

1. Bıçaklar: Kabuk bıçağı, iç bıçağı ve sıyırma bıçağı 

 

Şekil 92: Bıçaklar 



95 

 

2. Freze makinesi: Delme, düzeltme işlemlerinin yapıldığı makinedir. 

 

Şekil 93: Freze makinesi 

3. Balmumu: İşlendikten sonra koruyucu cila olarak kullanılır. 

 Lületaşı işlenmeye başlanmadan öncelikle yumru şeklindeki taş üzerindeki 

toprak ve yabancı maddelerden arındırılarak bembeyaz bir hale getirilir. Daha sonra 

taş sertleşmişse yumuşatmak için ıslatılır ve uygun yumuşaklığa ulaştığında bıçaklarla 

işlenmeye başlanır. Ustalar işlenecek motife taşın şekline göre karar verir ve hayal 

ettikleri motifi taşla buluşturur. Lületaşının ebatları çok büyük olmadığı için devasa 

ürünler yapılamaz. Kimi ustalar taşa ek yapılıp hacimli eserler yapılabileceğini iddia 

etse de ustaların ortak görüşü ek yapılamadığı şeklindedir. Motifin inceliğine göre kimi 

ürünler birkaç saatte meydana gelirken bazıları haftalar hatta aylar sürebilmektedir. 

Bıçaklarla işleme bittikten sonra taş kurur, bal mumuyla kaplanır ve satışa hazır hale 

gelir. 



96 

 

 

Şekil 94: İşlenmemiş bir lületaşı örneği 

 

 

Şekil 95: Oyulmuş lületaşları 

2.3.1.5. Hammaddesi Deri Olan El Sanatları 

Tarih öncesi dönemlerden beri kullanılan post gibi kabaca işlenmiş deriler 

insan giyim kuşamı ve çeşitli eşyalar üretilmesiyle deri kullanımı insanlık tarihi kadar 

eskidir. Daha önce kabaca işlenen deri yerleşik hayata geçildikten sonra hayvanların 

evcilleştirilmesiyle bilinçli olarak işlenmeye başlanmıştır. 

Batı Türkçesi’nde deri şeklinde telaffuz edilen kelimenin aslı teri/tiridir 

(Bozkurt, 1994: 174). Bütün göçebe toplumların hayatında birtakım kolaylıklar 

sağlayan derinin tabaklanıp kullanılması, Türkçe’nin deri eşya ve tabaklama ile ilgili 

kelimeler bakımından zengin bir dil oluşunun da gösterdiği gibi Türklerde de çok 

eskiye dayanır. Bugün dahi derinin yörüklerin hayatında önemli bir yeri vardır. 



97 

 

Özellikle kışın giyilen çarık ve gocuklarda, dağarcık olarak bazı eşyanın 

konulmasında, peynir, tereyağı, bal ve pekmez tulumlarının yapılmasında, su 

taşınmasında ve yağ elde edilmesinde kullanılmaktadır (Bozkurt, 1994: 174).  

Bütün Türk topluluklarında deri işçiliği ilerlemiş bir sanayi dalı olarak 

görülmektedir. Büyük bir ihtiyaç şeklinde ortaya çıkan deri kullanımı, dericiliğin yanı 

sıra hayvancılığın da gelişip yaygınlaşmasına yol açmıştır. Hayvancılıkla uğraşan eski 

Türk topluluklarının giyim eşyası yün, deri ve kürk mamullerinden oluşmaktaydı. Orta 

Asya Türklerinin özellikle atlı yolculuğa çıkacakları zaman deri pantolon giydikleri 

bilinmektedir; bu durum, hayatlarının büyük kısmı at sırtında geçen Türkler için deri 

ve deri işçiliğinin önemini gösterir (Tekin, 1994: 176). 

Orta Asya’da zengin bir deri teknolojisine sahip olan Türkler, dericiliğe ilişkin 

bu birikimlerini batıya göçle Anadolu’ya taşımışlardır. Selçuklu döneminde Ahi 

Evran’ın öncülüğünde Ahi gelenekleriyle sürdürülen dericilik Osmanlılar döneminde 

zirveye ulaşmıştır (Tozun ve Çınar, 2020: 373, 374). 

Türkler bitkisel tabaklamada kendilerine özgü geliştirdikleri bir yöntem ile 

sahtiyan adıyla bilinen derinin üretimini gerçekleştirmişlerdir. Sahtiyan; keçi derisinin 

bitkisel maddeler kullanılarak geleneksel usulde tabaklanmasıyla üretilen deridir. 

Sahtiyan derinin üretim yöntemi XIX. yüzyıla kadar Türk dericileri arasında sır olarak 

muhafaza edilmiş, nesilden nesle babadan oğula geçen usulde sürdürülmüştür (Tozun 

ve Çınar, 2020: 374). 

Deri işçiliği genellikle bol akarsuyun olduğu bölgelerde icra edilirdi ve bu 

işlerden ayakkabı, çizme, cilt, çeşitli aksesuarlar ve at koşumları üretilirdi. 

Günümüzde deri endüstrisi giysilik, ayakkabılık, saraciyelik ve kürklük gibi 

farklı üretim teknolojilerinde ihtisaslaşma gerçekleştirmiştir. Köklü bir geçmişi olan 

dericilik sanatı, ulusal kültürümüzü ve geleneklerimizi yansıtması açısından önemli 

bir maddi kültür unsurudur (Işık v.d., 2013: 2). 

2.3.1.5.1. Ayakkabıcılık 

Ayakkabı, ilk çağlarda doğa ve iklim koşullarından korunma amacıyla hayvan 

derileri, ağaç kabukları ve yaprak gibi malzemelerin kullanmasıyla ortaya çıkmıştır. 

Ayakkabı yapımının ilk olarak nerede başlandığına dair kesin bir bilgi yoktur. Yazılı 

kaynaklara göre ayakkabı yapımına öncelikle Mısır’da sonra da Mezopotamya ve 

Anadolu’da başlandığı görülmektedir. İlk çağlardan beri var olan deri kültürü ve 



98 

 

onunla birlikte ortaya çıkan ayakkabıların en eski örnekleri, mağara duvarlarındaki 

resimlerde, kabartmalarda ve heykellerde görülmektedir (Kayabaşı ve Özdemir, 2004: 

39). 

Giysinin tamamlayıcı parçası olan ayakkabıların günümüzdeki şeklini alıncaya 

kadar birçok aşamadan geçtiği aşikârdır. Ayakkabı konusunda yapılan araştırmalar 

incelendiğinde, insanlar yaşadıkları toplumun kültürel durumuna göre potin, iskarpin, 

çizme, bot, pabuç, edik, fotin, mest, sandal, terlik, tomak, yemeni, çarık, harik vb. 

isimler alan ayakkabılar üretmiş ve kullanmışlardır. (Sökmen ve Balkan, 2018: 384). 

Orta Asya’da başta çizme olmak üzere yarım çizme, çarık, başmak gibi ayakkabı 

türleri giyilmiştir. Bu ayakkabılar, Selçuklular ile Anadolu’ya taşınmıştır. Osmanlı 

döneminde imparatorluğun bitişine kadar geçen süreçte bilinen ayakkabı biçimlerine 

ek olarak yenileri de eklenmiştir. Zamanla askerin, halkın, kadın, erkek, çocuk giydiği 

ayakkabılarla, belli meslekten olanların giydikleri ve saraya ait olanlarla tasarımsal 

çeşitliliğe ulaşılmıştır (Gargı, 2000: 40). 

 Dericiliğin gelişimine paralel olarak ayakkabıcılık da değişen zamana ve 

kültürlere göre şekillenerek şekillenmiştir. Geçmişte el emeğine dayalı bir sanatken 

günümüz şartlarında sanayi ürünlerine karşı varlığını sürdürmekte güçlük 

çekmektedir. Eskişehir’de hâlihazırda imalat yaparak varlığını sürdüren bir atölye 

bulunmaktadır. Talep olmadığı için deri işlemeli ayakkabılar üretmemekte, yalnızca 

ortopedik üretim yapmaktadırlar. Ayakkabı yapımında kullanılan malzemeler şu 

şekildedir; 

1. Deri: Ayakkabıyı oluşturan ana malzemedir. 

2. Raspa: Bir çeşit törpüdür ayakkabının piyantasında (yanlarında) kullanılır. 

3. Fora Kaşığı: Ayakkabıyı kalıba çekmekte kullanılır. 

4. Masat: Bıçağı masatlar. 

5. Falçata: Kesme işlemlerinde kullanılır. 

6. Törpü: Ayakkabının arka kısmını törpüler. 

7. Kerpeten: Tutma işleminde kullanılır. 

8. Eğe: Materyalin yüzeyinin düzeltilmesinde kullanılır. 

9. Tırpan: Köselenin yapışması için köseleyi tırpanlamak için kullanılır. 

10. Çark: Bağ deliklerini açmak için kullanılır. 

11. Danalya: Deri kesmeye yarayan el aleti. 

12. Çekiç: Düzeltme işleminde kullanılır. 



99 

 

13. Kanca: Ayakkabıyı kalıptan çıkarmak için kullanılır. 

 

Şekil 96: Soldan sağa; raspa, fora kaşığı, masat, falçata, törpü, kerpeten, eğe, tırpan, 

çark, danalya, çekiç (ortada), kanca(üstte). 

14. Kalıplar: Çeşitli boy ve ebatlarda ayakkabı kalıpları. 

 

Şekil 97: Kalıplar 

15. Kösele: Tabanda kullanılan işlenmiş deri. 

16. Yapıştırıcı: Deriyi yapıştırmak için kullanılır. 

Eskişehir’de ayakkabı yapımcılığında deriyi kendisi işleyen bir atölye tespit 

edilememiştir. Ayakkabı yapılırken öncelikle işlenmiş deri saya haline getirilir. Saya 

haline getirilen deri kalıba çekilir ve dikişleri yapılır ve monte edilir. Elde edilen 

malzeme bir haftalık kuruma sürecinden sonra alt tabanı yapılır. Kösele yapılacaksa 

daha iyi yapışabilmesi için tırpanlanır. Hazır taban kullanılacaksa monte edilip 



100 

 

dikişleri yapılır. Dikişleri yapıldıktan sonra zımparalanan ürün temizlenerek satışa 

hazır hale gelir. 

 

Şekil 98: Derinin saya işlemi 

2.3.1.6. Hammaddesi Toprak Olan El Sanatları 

  Arkeolojik kazılarda ele geçen buluntular tarih boyunca kullanılan malzemeler 

arasında genellikle taş, toprak, ağaç, deri ve çeşitli metallerin tercih edildiğini 

göstermektedir. Bununla birlikte kazılarda sıklıkla rastlanan pişmiş toprak örnekleri 

toprağın tarih öncesi dönemlerden bu yana gerek günlük ihtiyaç gerek sanatsal ve ticari 

amaçla yapılan üretimlerde büyük oranda kullanıldığına işaret etmektedir. Bu 

durumun en açıklayıcı nedeni olarak toprağın kolay işlenebilir karakterde olması ve 

böylece arzu edilen her çeşit formda kullanılabilir olması gösterilebilir (Taşkıran v.d., 

2013: 114). Bölgeye göre özellik sergileyen toprak türleri bu doğrultuda üretilen 

malzemeleri de çeşitlendirmiştir. Bu sayede farklı kültürlere ait farklı karakteristik 

sanat eserleri ortaya çıkmıştır. Toprağı işleyerek besinini temin etmeye başlayan ilk 

insanlar yaşam alanlarını yine toprağı işleyerek ortaya çıkarmış ve ardından bu 

malzemeyi sanatın temel hammaddesi olarak kullanarak daha yaşanılabilir ve estetik 

(sanatsal) çevreler inşa etmişlerdir (Taşkıran v.d., 2013: 115). Anadolu’da ilk pişmiş 

toprak ürünlerine Göller Yöresi’nde ve Çatalhöyük’te rastlanır. Sadece çanak, çömlek 

olarak değil bazı bölgelerde topraktan yapılmış mezar taşlarına da rastlanmıştır. 

Gelişen estetik anlayışa göre toprak Selçuklulardan itibaren süsleme sanatının da bir 

unsuru haline gelmiştir. Her türlü ihtiyacı karşılayan toprak Anadolu’da her dönemde 

kutsal kabul edilmiştir. Toprak sanatına önem veren Türkler özellikle çinicilik 



101 

 

alanında ilerlemiş, bunun yanı sıra seramik, lülecilik gibi alanlarda da adından söz 

ettirmektedir. 

2.3.1.6.1. Çömlekçilik 

Çömlek; katı ve sıvı yiyeceklerin pişirildiği, korunduğu, düşük derecelerde 

pişirilen, topraktan yapılmış kap olarak tanımlanmaktadır. Günlük kullanım amaçlı 

üretilen sıradan ve basit gibi görünen bu kaplar üretildiği toplumun kültürünü 

tanımlamasıyla çoğunlukla arkeoloji alanında değerlendirilmekteyken son yıllarda 

etnoarkeoloji, sosyoloji ve antropoloji alanlarında da değer kazanmıştır (Öney, 2020: 

620). 

Kil, yaklaşık yedi bin yıldır insanoğlunun temel ihtiyaçları arasında bulunan 

çanak ve çömlek yapımında da kullanılmaktadır. Yazının icadından çok daha önceki 

dönemler, günümüzde yapılan arkeolojik kazılarda bulunan çanak ve çömlekler 

yardımıyla aydınlanıyor. Anadolu’da Neolitik çağdan bu yana, en ilkel yöntemden 

gelişmiş metotlara kadar ince el ustalığı gözlemlenebilmektedir (URL- 23, 2022). İlk 

çağlardan beri Eskişehir pişmiş toprak bölgesidir. 

Bugün çömlekçiliğin nerede, tam olarak ne zaman başladığına dair elimizde 

bir bulgu yoktur. Aksine yapılan araştırmalar çömlekçiliğin belli bir yerde başlayıp 

yayılmadığını -tıpkı medeniyetlerin birbirlerinden habersiz benzer kültürleri 

geliştirdiği- gibi ayrı ayrı bölgelerde, değişik zaman dilimlerinde geliştiğini 

göstermektedir. Dolayısıyla bu koşullarda seramik sanatının orijinini herhangi bir ırka, 

kültüre veya ülkeye ait kılmak pek mümkün sayılmaz. Kimi kültürlere çömlekçilik 

daha geç girmiş, kimisinde ise daha hızlı teknolojik ve estetik gelişme olanağı 

bulmuştur (Çakı, 1999: 42). 

 Yerleşim nedenini çömlekçiliğin oluşturduğu Mihalıççık ilçesi Sorkun 

Köyü’nde çömlekçilik temel geçim kaynağıdır. Çömlek ürerimi otantik yöntemlerle 

yapılmaktadır ve bir aile işletmeciliği olarak gelişmiştir. Erkekler, çömlekçiliğin 

yalnızca toprak çıkarılması ve pişirme aşamasında çalışırlar. Diğer bütün aşamalar 

kadınlar tarafından yapılır. Yörede yapılan çömleklerde; biberlik (büyük), cin (orta), 

gıdı (küçük), kuyruklu (balık tavası) ve dipleme (sac) gibi isimler kullanılmaktadır 

(Büyük, 2008: 25). 

Günümüzde iç Anadolu Bölgesi çömlek üretim merkezlerinde çömlekler ya 

açık alanda ya da odunlu fırın (kara fırın) ve elektrikli fırın yardımıyla pişirilmektedir. 



102 

 

Odunlu (kara) fırınlarda çömlek ürünlere aralıklı pişirme işlemi uygulanmaktadır 

(Ateşok, 2018: 399). 

Geçmişi 700-800 yıl öncesine dayanan Sorkun Çömleği; Sorkun Köyünden 

çıkartılan kızıl toprak ve ak toprak karışımıyla, yerel yöntemlerle ve el işçiliğiyle 

üretilen, içi siyah dışı kızılımsı renkte çömlektir. Sorkun Köyünün Aşılık ve 

Kocakızıllık mevkilerinden çıkartılan kızıl toprağın, %70 oranında su çekme 

kapasitesi vardır. Tilkiinliği, Kabaçam, Tuzla Kayaları ve Emircan mevkilerinden 

çıkarılan ak toprağın içinde %69 oranında amyant bulunduğundan çömlekler parlak 

olur. Kızıl ve ak toprağın özelliklerinin birleşimi neticesinde Sorkun Çömleği, poroz 

(gözenekli) yapıya sahip olup bu sayede, ısıl şoklara dayanıklıdır. Üretimde kullanılan 

açık pişirme yönteminde çömlekler ters çevrilerek pişirildiği için, çömleklerin içi siyah 

dışı kızılımsı olur (Eskişehir Ticaret Odası, 2021). Sorkun çömleği 2021 yılında 

mahreç işareti alarak tescillenmiştir. Eskişehir’de çömlekçilikte kullanılan malzemeler 

şu şekildedir: 

1. Çamur: Yörenin deyimiyle kırmızı ve beyaz toprak karışımından sadece su 

eklenerek elde edilir. 

 

Şekil 99: Çamur 

2. Yoğurma Makinesi: Çamur bu makineyle yoğrulur ve alttan sıkıştırılmış 

şekilde çıkar. 

3. Sıkıştırma Makinesi: Yoğurulan çamur makinelerde sıkıştırılarak kullanılır. 

 



103 

 

 

      Şekil 100: Yoğurma makinesi 

 

Şekil 101: Sıkıştırma makinesi 

4. Pres Makinesi: Yayvan tabaklar çamur preslenerek oluşturulur. 



104 

 

 

       Şekil 102: Pres makinesi 

5. Çark: Güveç yapımında çamuru şekillendirmede kullanılır. 

 

Şekil 103: Çark 

6. Spatula: Çarkta çekim işlemi için kullanılır. 



105 

 

 

Şekil 104: Spatula 

7. Kalıplar: Yayvan kapların yapımında kullanılır. 

 

Şekil 105: Kalıplar 

8. Fan: Kuruma aşamasında rüzgâr elde etmek için kullanılır. 



106 

 

 

Şekil 106: Fan 

 Çömlek yapımında ilk önce Sorkun Köyü civarından temin edilen kızıl ve 

beyaz toprak kum eleğinden geçirilir. Daha sonra suyla karıştırılıp makinelerde 

yoğurulur. Yoğurma işleminden sonra yine makine yardımıyla sıkıştırılır ve hava 

kabarcıklarının oluşmaması için tekrar makineden geçirilir. Hava kabarcıkları çömleği 

çatlatmaktadır. Makine olmadığı zamanlarda ise iğne ve benzeri materyaller kullanılır. 

Hazırlanan çamur çömlek yapılacaksa çarka alınır. Saat yönünde dönen çarkta çamur, 

baş parmaklar dışta diğer parmaklar içte kalacak şekilde kavranıp, aşağıdan yukarı 

çekilerek çömlek formuna getirilir. Yirmi sekiz cm’lik bir güveçte yaklaşık dört kg 

çamur kullanılır. Çömlek çarktan spatula yardımıyla alınır ve kurumaya terk edilir. 

Açık alanda rüzgâr ve güneşle, rüzgâr yoksa büyük fanlarla hava akımı sağlanıp 

kurutulur. Kuruduktan sonra zımpara ve sırlama aşaması gerçekleşir. Sırlama 

işleminde yörede kızıl olarak adlandırılan toprak şerbet haline getirilip kullanılır. 

Sırlanan çömlek ters çevrilip üstünde odunlar tutuşturularak pişirilir. Yayvan kaplar 

ise pres makinesinde veya boyutu daha büyük olanlar kalıp yardımıyla yapılır. Pres 

makinesinden çıkan kap sünger ve su yardımıyla düzeltilir ve kuruma, sırlama, pişirme 

aşamasına geçer. Alçı kalıplarla yapılan ürünlerde çamur kalıba doldurulup elle 

şekillendirilip çıkartılır. Yine sünger ve su yardımıyla düzeltme işlemi yapılıp 

kurutulur, sırlanır ve pişirilerek kullanıma hazır hale gelir. 



107 

 

 

Şekil 107: Kurumaya terkedilen kaplar 

 

Şekil 108: Sırlanıp pişirilmeyi bekleyen malzeme 



108 

 

 

Şekil 109: Pişirilip satışa hazır hale gelen çömlekler 

2.3.2. Kitap Sanatları 

Yüzyıllar boyu insanların yazma çizme malzemeleri olarak kullandıkları taşlar, 

kil tabletler, deriler, metal levhalar yerine insanlığın kendini geliştirmesiyle daha kolay 

işlenebilir olan kâğıt ortaya çıkmıştır. 

Sanatla uğraşanların da vazgeçilmez bir materyali olan kâğıdın bulunmadığı 

yıllarda anlatılmak istenenler, şekiller ya da resimlerle mağara içlerine, taş duvarlara, 

ahşap üzerine ya da kil tabletlere aktarılmıştır. İlerleyen zamanda bu nesnelerin 

yetersiz kalmaları nedeniyle papirüs ve parşömenin bulunması ve geliştirilmesi ile 

işler daha kolay hâle gelmiştir (Karabaş, 2018: 1). Çin’de icat edilen kâğıt daha sonra 

tüm dünyaya yayılarak sanatın da hızla gelişmesini sağlamıştır.  

Türk sanat tarihçileri tarafından kitap sanatları alanında yapılan sistemli 

araştırmaların başlangıcı, Cumhuriyet’in ilânından hemen sonraya, 1924’e kadar 

inmektedir. Tarihçilerin öncelikle ele aldıkları konular genellikle İslâm elyazmalarının 

minyatürleriyle Türk süsleme (tezyinî) sanatları olmuştur (Mahir, 2009: 209).  

 Cilt, minyatür, ebru, tezhip, hat gibi sanatlar Türk kitap sanatlarını 

oluşturmaktadır. Osmanlı döneminde kitap sanatları yüksek zümre sanatı olarak dikkat 

çekmektedir. Bunlar saray ve çevresi için gelişen ve halk için gelişen olarak iki ayrı 

kategoride gruplandırılır. Türkiye’deki Türk sanatı İslami kültür ortamında 

gelişmesine karşın, Anadolu coğrafi çevresinde tarihten gelen sanatlarla, Türklerin 

Anadolu öncesi izlerini taşıyan tarihi ilişkilerin önemi yadsınamaz. Ancak geleneksel 

Türk el sanatlarının çoğunda olduğu gibi özellikle kitap sanatlarında belli bir senteze 

ulaşmak 15. yüzyılda İslami ortamda gerçekleşmiştir (Kiremitçi, 2011: 35). En iyi 



109 

 

örneklerinin 16 ve 18. Yüzyılda verildiği kitap sanatları, el yazma eserlerin değerine 

değer katmaktadır. Günümüzde kaybolmaya yüz tutmuş olan bu sanatların 

Eskişehir’de tespit edilmiş sayılı icracıları vardır. 

 2.3.2.1. Hüsn-ü Hat 

“Yazmak, çizmek; kazmak, alâmet koymak” anlamlarındaki Arapça ḫaṭṭ 

masdarından türeyen ve “yazı, çizgi; çığır, yol” gibi mânalara gelen hat kelimesi 

(çoğulu ḫuṭûṭ ve aḫṭâṭ), terim olarak “Arap yazısını estetik ölçülere bağlı kalıp güzel 

bir şekilde yazma sanatı (hüsnü’l-hat, hüsn-i hat)” anlamında kullanılmıştır. 

Kaynaklarda genellikle “cismanî aletlerle meydana getirilen ruhanî bir hendesedir” 

şeklinde tarif edilen hat sanatı, bu tarife uygun bir estetik anlayış çerçevesinde 

yüzyıllar boyunca gelişerek süregelmiştir (Derman, 1997: 427). 

Hat sanatının ortaya çıkışı 6. yüzyıl ile 10. yüzyıl arasına tekabül etmektedir. 

Hat sanatı, ilk olarak Araplar tarafından kullanılan Arap yazısıyla anılmış, hicretten 

birkaç yüzyıl sonra da İslam ümmetinin ortak değeri haline gelmiş ve İslam hattı 

vasfını kazanmıştır (URL-24, 2022). Hat sanatının asıl gelişimi, daha çok yumuşak ve 

yuvarlak karakterli yazı üzerinde oluşmuştur. Bu gelişme en belirgin şekilde Emevîler 

döneminde başlamıştır. Emevîler döneminde meşhur hattat Kutbetu’l Muharrir, Kûfî 

yazı üzerinde değişiklik yaparak, dört çeşit yazı meydana getirmiştir. Bunlar: Celîl, 

Tûmâr, Sülüs ve Nısf’tan ibarettir (Berk, 2013: 13). Abbasiler ve Selçuklu 

dönemlerinde gelişimini sürdürerek İstanbul’un fethiyle sanatın merkezi İstanbul 

olmuş en iyi örnekleri burada verilmiştir. 

Osmanlı Türkleri ise hat sanatında erişilmesi mümkün olmayan üstün bir ekol 

kurdular. 16. yüzyılda Osmanlı-Türk hattatlarının babası sayılan Şeyh Hamdullah 

aklam-ı sitte’ye o zamana değin ulaşılamayan bir güzellik ve olgunluk getirdi. Şeyh 

Hamdullah (ö.1520) devrinde aklam-ı sitteden sülüs ve nesih Türk zevkine uygun 

geldiği için süratle yayıldı ve Mushaf yazımında sadece nesih hattı kullanılmaya 

başlandı. Şeyh Hamdullah’tan sonra yetişenler onun gibi yazma gayretiyle hareket 

ettiklerinden hattatların başarısı ‘Şeyh gibi yazdı’ veya ‘Şeyh-i sani’ sözüyle anılır 

oldu. Bu durum 150 yılı aşkın bir süre devam etti (URL-25, 2022). 17. yüzyılın ikinci 

yarısında Hafız Osman, Şeyh Hamdullah’ın üslubunu bir elemeye tabi tutarak kendine 

has bir hat üslubu ortaya koydu. Hafız Osman’ın hat sanatına açtığı çığır bütün 

haşmetiyle sürüp giderken bir asır sonra İsmail Zühdü ve kardeşi Mustafa Rakım, onun 



110 

 

yazılarından ilham alarak kendi şivelerini oluşturdular. Mustafa Rakım, sülüs ve nesih 

yazılarında olduğu gibi celi sülüste de özellikle istif mükemmeliyetiyle bütün hat 

üsluplarının zirvesine çıktı ve Hafız Osman üslubunu sülüsten celiye aktarmasını 

başardı. Mustafa Rakım’dan sonra gelen celi üstadı Sami Efendi, İsmail Zühdü’nün 

sülüs harflerini celiye tatbik ederek Mustafa Rakım Efendi’nin yoluna yeni bir yön 

vermiştir. Ekol olmuş Türk hattatlarının bazıları; Şeyh Hamdullah, Ahmed Karahisari, 

Hafız Osman, Mustafa Rakım, Mahmut Celaleddin Efendi, Yesarizade Mustafa İzzet 

Efendi’dir (URL-25, 2022). Cumhuriyet’in ilanıyla beraber açılan hattat okulları 

kapatılmış ve sanat zayıflamaya başlamıştır. Günümüzde ise yetişen çırakların azlığı 

sebebiyle kaybolmak üzeredir. 

Hüsn-ü hat sanatında kullanılan malzemeler şu şekildedir; 

1. Kalemler: kamış, kemik, çelik uçlu ve ahşap uçlu kalemler. 

 

            Şekil 110: Kalemler 

2. Japon mürekkebi: İs mürekkebini andırır alternatif olarak kullanılır. 

 

         Şekil 111: Japon mürekkebi 



111 

 

3. İs mürekkebi: Ana malzemedir. 

 

          Şekil 112: İs mürekkebi 

4. İpek: Yazının şişmemesi için kalemdeki fazla mürekkebi alır. 

 

       Şekil 113: İpek 

5. Kâğıt: Birinci hamur olmalıdır, aharlanıp kullanılır. 

  

          Şekil 114: Aharlanmış kâğıt 



112 

 

Hüsn-ü hat sanatında kâğıt kullanıma hazır değilse aharlanır. Aharlama işlemi 

yumurtanın beyazı ve şap karışımının kâğıda sürülmesiyle yapılır. Yumurta beyazı ve 

şap karıştırılınca öncelikle oluşan köpük alınır. Daha sonra tülbentle süzülerek bir 

sünger yardımıyla kâğıda sürülür ve kurumaya bırakılır. En az altı ay kurumalıdır. 

Kâğıt ne kadar beklerse sanatta o kadar kaliteli olur. Renklendirme işlemi için çay, 

kahve ya da renk verici bitkilerden yararlanılır. Kâğıt yazıma hazır hale geldiğinde 

önce eskiz çıkarılır ve eskizde olan hatalar düzeltilir.  Daha sonra yazının boyutuna 

göre büyükse; kemik uçlu, ahşap uçlu kalemler kullanılır. Yazı küçükse kamış kalem 

kullanılır. Eser kâğıda yazıldıktan sonra kurumaya bırakılır ve çerçevelenir. 

 

 

          Şekil 115: Özdemir Şenova'nın atölyesinden 

2.3.2.2. Ebru Sanatı 

İslâm bezeme sanatlarının hazırlanış tekniği itibariyle en cazibi ve süratli netice 

alınanı olan ebruculuğun menşei hakkında kesin bir hükme varmak mümkün değildir. 

VIII. asırdan itibaren Çin’de liu sha shien, XII. asırdan itibaren Japonya’da 

suminagashi adıyla benzer teknikler kullanılarak yapılan birtakım çalışmaların 

mevcudiyeti, daha sonraki asırlarda Çağatay Türkçesi’nde ebre ismiyle Türkistan’da 

ortaya çıkan bu sanatın tarihî gelişimi hakkında müphem de olsa bir fikir vermektedir. 

Türkistan’dan en geç XVI. asır başlarında İpek yolunu takiben İran’a geçişinde ebrî 

olarak adlandırılan bu sanatın gerçekten bulut kümelerine benzer şekiller taşıması, 

buluta nisbet ifade eden bu Farsça ismi doğrulamaktadır. Osmanlı ülkesinde de revaç 

bulan aynı isim, son yüzyılda Türkçe’de ebruya (ebrû) dönüşmüştür. Galat olmakla 



113 

 

beraber, kaşa benzer şekiller de ihtiva ettiğinden, bu sanatın Farsça’da “kaş” mânasına 

gelen ebrû kelimesiyle adlandırılması aykırı düşmemektedir (Derman, 1994: 80). 

Kâğıt süsleme sanatlarımızdan Ebru hakkında hangi tarihte başladığına dair 

kesin bilgi yoktur. Böyle bir bilgiye sahip değiliz. Çok eski el yazma eserlerin kapağını 

cilde bağlayan yan kapak bağlantısını sağlayan kısımlarda rastlamaktayız. Yine yazı 

albümleri içindeki kıt’aların pervazlarında ebru görmekteyiz. Ancak zamanla yıpranan 

bu el yazma eserler tamiri yapıldığı esnada konulmuş olabileceğinden el yazma eserin 

tarihi o ebrunun da yapım tarihi anlamına gelmez (Sobacı, 2001: 5).  

Ebru, suda erimeyen, güneşten etkilenmeyen ve kâğıda zarar verici asit ve 

kazein gibi kimyasallar içermeyen doğal boyaların, ebrucu tarafından yaşlı atın kuyruk 

kıllarının gül dalına sarılmasıyla üretilen fırçalar yardımıyla kıvamı artırılmış bir sıvı 

üzerine serpilmesi ve/veya damlatılması suretiyle; elde edilen desenin, sıvının üzerine 

yerleştirilen bir kâğıda aktarılmasıyla gerçekleştirilen bir kâğıt bezeme sanatıdır 

(Bakım, 2017: 31). İlk uygulamalarının hangi tarihte yapıldığı kesin olarak 

bilinmemekle beraber ebru sanatı; dünyanın birçok yerinde “Türk kâğıdı” olarak 

bilinmekte ve “Turkish marbled paper”, “Turkish papier” olarak adlandırılmaktadır 

(Toktaş, 2012: 123). İpek yolu ile Buhara’dan yola çıkıp İran üzerinden Anadolu’ya 

gelmiş bir sanattır. İstanbul’dan Avrupa’ya giden ebru sanatı icra sürecinde şekillerin 

mermere benzetilmesinden dolayı “Türk mermer kâğıdı” adıyla da anılmıştır. Ebru 

sanatı ticaret yolları sayesinde Orta Asya‟dan Anadolu‟ya gelerek Üsküdar‟a 

ulaşmıştır. Özellikle Üsküdar Özbekler Tekkesi’nde yetişen ve bu sanata önemli katkı 

sağlayan isimler sayesinde ebru sanatı, Türk-İslam kültüründen beslenerek İslam 

sanatı haline gelmiştir. Ebru sanatı, Avrupalılar tarafından ilgi görmüş ve 1600-1700 

yılları arasında parlak bir dönem yaşamıştır (Türkoğlu, 2019: 54). Matbaanın 

yaygınlaşmasından sonra ebru sanatı zayıflamış günümüzde icracılarının sayısı 

azalmıştır. 2014 yılında İnsanlığın Somut Olmayan Kültürel Mirası Temsili 

Listesi’nde yerini almıştır. 

Ebru yapımında kullanılan malzemeler şu şekildedir: 

1. Tekne: Garnavist veya mika ebru tekneleri kullanılır. 



114 

 

 

Şekil 116: Ebru teknesi 

2. Fırçalar: Yaşlı atın kuyruğundan yapılmalıdır ve gül dalından olmalıdır. 

 

        Şekil 117: Fırçalar 

3. Kitre: Suyun kıvam almış halidir. 

 

             Şekil 118: Kitre 



115 

 

4. Sığır ödü: Boyaların açılmasını sağlar. 

5. Boya: Toprak boya olması gerekmektedir. 

 

Şekil 119: Boyalar 

6. Kâğıt: Birinci hamur olmalıdır. 

Ebru yapımına kitre ile başlanır. Kitre, deniz kadayıfı veya kıvam artırıcılarla 

içme suyunun çırpılarak pürüz kalmayacak şekilde suyun kıvamlı hale getirilmesiyle 

yapılır. Kitre yapıldıktan sonra ayarını yapabilmek adına süzülür. Birkaç kez süzme 

işlemi yapıldıktan sonra toz halindeki boyalar mermer bir yüzeyde ezilerek suyla 

karıştırılır. Boya macun kıvamına geldikten sonra bir miktar öd katılır ve kullanıma 

hazır hale gelir. Öd boyanın su yüzeyinde açılmasını sağlar. Biz denen araçla veya 

fırçalarla boya su yüzeyine damlatılır ve ebru sanatı icra edilir. Boyanın suya düşüş 

haline göre ebrular çeşitli isimler almaktadır. Boyanın fırçayla yuvarlak yuvarlak 

düşmesine battal ebru, biz ile çizilen çeşidi gel-git ebru, helezonik hareketlerle 

yapılana ise bülbül yuvası denilmiştir. Daha sonra çiçekli ve laleli ebrular gelmektedir. 

İlk ebru yapımına battal ebru tekniğiyle başlanmaktadır. Daha sonra sanatta 

ustalaşmaya bağlı olarak çiçekli, laleli hatta hat yazılı ebrular yapılabilmektedir. 

Boyayla suyun buluşmasından sonra birinci hamur kâğıt su yüzeyine hava almayacak 

şekilde yerleştirilir ve teknenin kenarından tamamını kaldırmadan, ucundan kitreyi 

süzerek çekilir ve kurumaya bırakılır. Ebru sanatı emiciliği olan bütün yüzeylerde 

uygulanabilir. 



116 

 

 

Şekil 120: Berrin Koşay'ın atölyesinden ebru kırlentler 

 

      Şekil 121: Berrin Koşay'ın atölyesinden deri yüzeye uygulanmış ebru 

  



117 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

 ESKİŞEHİR’DE YAŞAYAN GELENEKSEL EL SANATLARI USTALARI 

3.1. USTA-ÇIRAK GELENEĞİ BAĞLAMINDA YETİŞEN USTALAR 

3.1.1. Murat Akkuş (Bağlama Yapımı) 

Murat Akkuş 1980 doğumlu aslen Çorumlu olup 1992’den beri Eskişehir’de 

ikamet etmektedir. İşini severek ve babadan devraldığı için yapmaktadır. Babasının 

yanında yazın tatillerde çalışan Murat usta daha sonra kalıcı olarak bu mesleğin bir 

neferi olmuştur. Bağlamaları tek başına yapmakta daha önce çırak yetiştirmiş ve çırak 

yetiştirmeye olumlu bakmaktadır. Çırak seçerken öncelikle kişilik ve karaktere önem 

vermektedir. Öğrenmenin sonunun olmadığı ve ustalık diye bir şeyin olmadığı 

kanaatindedir. Bağlamalarını sipariş üzerine üretmekte, hazır çalışmamaktadır. İstenen 

ölçü ve akorta göre özel üretim yapmaktadır. Bağlamanın teknelerini İstanbul’dan eğer 

oyma tekneyse Samsun’dan temin etmektedir. Sap ve kapakları da Ankara İstanbul 

gibi şehirlerden kendisi sağlamaktadır. Oyma teknelerde özellikle dut ağacında 

erişilebilirlikte sıkıntı olduğuna dikkat çekmektedir. Bağlamanın sapında akçaağaç, 

kelebek, sapelli; kapağında ladin; teknesinde ise ardıç, dut ve maun ağaçlarını tercih 

etmektedir. Yaz mevsiminde yapılıyorsa 24 saatte bir bağlamanın üretilebileceğini 

belirtmektedir. Teknolojik gelişmelere açık olan Murat usta, alet kullanmadan daha 

iyiyi yakalamanın zor olduğunu söylemektedir. Meslek içi sanayileşmeyle ilgili 

söylediği şu sözleri dikkat çekicidir; fabrikasyon. Belli bir standarda oturtturulsa 

aslında herhangi bir sıkıntısı olmaz. Ama belli bir standart değil, sadece yaptığı işi 

nakde çevirmek, para kazanmak ön planda olduğu için sıkıntılı. Fiyatlandırmayı 

hammaddenin durumuna göre ve kendi el emeğini baz alarak yapmaktadır. Mesleği 

merdiven altı yapanların sayısının hayli çok oluşuna dikkat çekmektedir. Dünya var 

olduğu sürece mesleğin de devam edeceğini vurgular. İnternet pazarı hakkındaki 

görüşleri şu şekildedir; İnternet pazarı büyük sıkıntı. İnsanlar… Biraz önce demiştim. 

Toplu yapanlar, fabrikasyon yapanlar parayı düşündüğü için. Alan da hani bağlama 

basitinden diye internette daha ucuzunu gördüğü için alıyor ve yanılıyor. Bununla 

beraber internet pazarının bir sektör problemi olduğunu ve enstrüman yapımı için bir 

yeterlilik olması gerektiğini beyan etmektedir. Yaptığı bağlamalarda kendine has bir 

işareti vardır.  



118 

 

 

Şekil 122: Murat Akkuş 

3.1.2. Cihan Ereke (Enstrüman Yapımı) 

Cihan Ereke 1986 yılında İstanbul’da doğmuştur. Lisans eğitimini Anadolu 

Üniversitesi Çalgı Yapım Bölümü’nde tamamlamıştır. 2006’da henüz yirmi 

yaşındayken üniversiteyle beraber mesleğe adım atmıştır. Çocukluğundan beri 

enstrüman yapımına meraklı olan Ereke, bağlamanın yanında pek çok enstrümanın 

tamirini de yapmaktadır. Usta olarak tabir ettiği Zafer Güzey, Hasan Sami Aygüngör 

ve Ercan Bilir’den mesleğin inceliklerini öğrenmiştir. Mesleği tek başına yapan Cihan 

Ereke çırak yetiştirmeyi pek düşünmüyor. Mesleği icra edebilmek için önce yeteneğin 

olması gerektiğini belirtir ve enstrümanlarını sipariş üzerine yapar. Mesleğin ustasız 

olmayacağı gibi tecrübenin de bu süreçte hatırı sayılır bir yeri olduğuna dikkat çeker. 

Enstrümanlarında imza niteliğinde bir simgesi yoktur ancak sadece onun uyguladığı 

bazı sistemler vardır ki bu da imza niteliği taşır. Malzemeyi enstrümanlık ağaç satan 

yerlerden temin etmektedir. Bağlama için sert ağaçları tercih eder. Teknesinde; dut, 

ceviz, karaağaç, kestane. Kapağında; ladin, köknar gibi ağaçları tercih etmektedir. Bir 

bağlamayı bir haftalık bir süreçte yapabilmektedir. Enstrümanlara uygun malzemeyi 

bulamamaktan yakınmaktadır. 



119 

 

 

          Şekil 123: Cihan Ereke 

3.1.3. Emre Gündüz (Kabak Kemane Yapımı) 

Emre Gündüz 1985 doğumlu olup doğma büyüme Eskişehirlidir.  Lise mezunu 

olan Gündüz on iki yıldır mesleği icra etmektedir. Mesleğe lise yıllarında (2001) Yaren 

Saz Evi’nde bağlama dersleri alarak başlamıştır. Müziği sevdiği için ve üretmenin, 

kalıcı bir şey bırakmanın aşkıyla bu mesleğe adın atmıştır. Mesleği kabak kemane 

ustası olan Galip Güvençoğlu’ndan öğrenmiştir. Hatta ve hatta Galip Güvençoğlu’nu 

mesleğin piri olarak kabul etmektedir. Şu an atölyesinde tek başına bu işi yürüten 

Gündüz, daha önce çırak yetiştirmiş olup şehir dışından destek isteyenlere online 

şekilde yardımcı olmaktadır. İyi bir çırağın ustanın yaptığı hiçbir şeyi kaçırmaması 

gerektiğini söyler. Çırak işe ilk başladığında zımpara işi yapar. Kesmeyi ve 

ölçülendirmeyi iyi yapması gerekir, bunlar basite alınmayacak ince ayrıntılı işlerdir. 

Yaptığı ürünlere olan talepten ve aldığı geri dönüşlerden memnundur. Kabak 

kemaneyi yaparken önce su kabağını temizler, ağzını açar ve çember takar. Derileme 

işlemi yapılır. Bu işlemden sonra sap ölçülendirilip hazırlanır. Daha sonra sap 

yuvarlama işlemi yapılır ve montajına geçilir. Parazitli sesleri yok etmesi için derili 

akşamlarda tel ve deri arasına kadife kese koyar. Gündüz’ün kendine has geliştirdiği 

bir ölçülendirme sistemi vardır. Hammaddeyi genelde iyi su kabaklarının yetiştiği 

Antalya, Adana, Fethiye civarından temin ediyor. Kabaklarının formlarının düzgün 

olması gerektiğine dikkat çeker ve özellikle kabak kemane yapımı için yetiştirilen su 

kabaklarının olduğunu belirtir. Malzemeyi seçerken kabağın düzgünlüğüne ve 

enstrümanın diğer bölümlerinde kullanacağı ağacın kalitesine bakar. Genelde 

akçaağaç tercih eder. Kabakları işlemeye başlamadan önce bulaşık teliyle sıcak suda 



120 

 

üzerindeki zarı temizliyor. Daha sonra renklendirmek için Hint kınası yakıyor. Bir 

kabak kemaneyi ortalama bir haftada çıkarabiliyor. İcracının isteğine göre tiz ya da 

bas kabak kemaneler üretebiliyor. Her ürünün işçiliğinin hemen hemen aynı olduğunu 

belirtir. Burdur yöresine ait bir çalgı olduğunu ve son zamanlarda talebin arttığını, 

doğu bölgelerine kadar yayıldığını söyler. Sanat liselerinde ve üniversitelerde kabak 

kemane bölümlerinin olmasıyla her bölgede tanındığını söyler. Ürün yapım 

aşamasında çok dikkatli olunması gerektiğini ve en ufak bir hatada her şeye baştan 

başlanması gerektiğini belirtir. Ürün fiyatlandırmasında kullandığı malzemenin 

kalitesini ve el emeğini baz alır. Geçmişle kıyasla kabak kemanenin 

yaygınlaşmasından ötürü yaptığı alış verişlerden memnundur. Ürünlerinde kendine 

has amblem niteliğinde dokunuşları vardır. 

 

        Şekil 124: Emre Gündüz 

3.1.4. Erkan Gürol (İncili Küpe Yapımı) 

Erkan Gürol 1967 doğumlu olup mesleğe lise yıllarında 1985’te başlamıştır. 35 

yıldır incili küpe yapımını icra eden Erkan Gürol’un ustası Halit Yönlüer’dir. İncili 

küpenin iki yüz, üç yüz yıl önce bir mezardan çıktığını belirtir ve zamanın ustaları 

küpenin aynısını yapar, günümüze kadar icra edilir. Hâlihazırda bir çırağı da bulunan 

icracı daha önce de çıraklar yetiştirmiştir. Altın fiyatları çok yüksek olduğu için 

kuyumculuk işlerini zora sokmaktadır. Bir çift küpenin fiyatı 2500 TL. (2021 yılı) 

olması sebebiyle geleneksel olan bu ürüne talep yok denecek kadar azdır. Sivrihisar 

düğünlerinde cebe ve incili küpe olmazsa olmaz bir gelenektir ve bir zamanlar bu iki 

takı olmadan kız verilmezmiş. Bu işin standart bir kalıbının olduğu ve değişikliği kabul 



121 

 

etmediğini ve alım gücüne dayalı olarak ufak oynamalar yapıldığını şu sözlerle 

belirtir: Mesela taşlarını bile değiştirdik satamadık, illaki o kırmızıya kırmızı olacak 

ya da maviye kırmızı olacak. Üç boyu alım gücüne göre ayarladık. Yani normalde on 

iki topludur orijinali ama biz bir gram daha düşüğü on topla hazırladık, onun da bir 

gram düşüğü sekiz topla hazırladık. Ama bu on iki toplunun daha üst versiyonu da var; 

fanteziye soktuk bunları biz sonradan, ustalarla beraber bu işe giriştik. Biraz daha 

genç kişilerin takınması için. Kırmızılar yarı değerli taş, mesela granat kullanıyoruz, 

yeşim taşı kullanıyoruz, mercan kullanıyoruz, lapis kullanıyoruz. Yani taş renkleri de 

müşterinin isteğine göre değişebiliyor. Hammaddeyi şahısların aldığı altınları eriterek 

İstanbul’da değiştirme yoluyla has altın ya da bilezik olarak temin ediyor. Bütün 

malzemelerini İstanbul’dan temin eden Gürol, erişilebilirliğin parayla doğru orantılı 

olduğunu belirtir. Kullandığı malzemeler içerisinde incinin önemli olduğunu ve 

seçerken incinin parlaklığı, tam yuvarlak değil hafif konik olması -yani küpenin top 

ayarına oturması- gerektiğini söyler. Her incinin kullanılamayacağını kültür incisi 

olması gerektiğini belirtir. Tek olarak bir çift küpenin üretilemeyeceğini ise şöyle 

anlatır; Yani siz bana bir tane incili küpe yapın deseniz yapamam. Bir çift küpe yapın 

deseniz yapamam. Çünkü bütün aşamaların, yani böyle bir sekiz-on çiftten aşağı 

başlanılmıyor. Bir çift küpe beş gram geliyor ama ben onu yapmak için; bir çift için 

elli gram, altmış gram altınla uğraşmam gerekiyor yani işçilik çok fazla oluyor. 

Mesela iki kişi bir haftada otuz çift kırk çift elli çift çıkartabiliyor. Yani malzeme 

hazırlama süreci önemli. Bir de altının bol olması önemli mesela altın bol değilse. Bir 

top için ayrı altın eritiyoruz yetmiyor bir daha eritiyoruz tekrar. Ama altın bol 

çalışırsan bir kerede eritirsin biter, yani işçilik biraz daha kısalabiliyor. İncili küpe 

işini yapabilen üç ustadan biridir. Diğer iki usta şu an üretim yapmamakta ve 

Eskişehir’de bir tek Erkan usta yapmaktadır. 



122 

 

 

Şekil 125: Erkan Gürol 

3.1.5. Hüseyin Altay (Sivrihisar Cebesi) 

Hüseyin Altay 1987 İstanbul doğumlu ve ortaokul mezunudur. Otuz yıldır baba 

memleketi olan Eskişehir’de ikamet etmektedir. Cebe yapımın ustası olan babasından 

öğrenmiş, on dört yaşında başlamış ve yaklaşık yirmi yıldır icra etmektedir. Babası 

bırakınca iş hayatına atılmış ve mesleği devam ettirmektedir. Mesleği çalışma 

arkadaşlarıyla beraber icra eden Altay, işin geleceği için çırağın gerekli olduğunu 

belirtir, ancak çıraklık konusunda da görüşleri şu şekildedir; Bir kere azimli olması 

lazım. Gerçekten çalışmak istiyor mu, istemiyor mu? Bu meslekten ekmek yiyecek mi 

yoksa geçici olarak harçlığını çıkarmak için yapıyorsa genelde bu meslekte tercih 

etmiyoruz çünkü; burada usta yetiştirdiğimiz için yıllarını vermesi lazım. Sonra da 

usta olması lazım. Çırak her yerde iş bulabilir ama buraya gelen insan bir on yıl sonra 

on beş yıl sonra kendi ayaklarının üzerinde duracak kapasiteye gelmesi lazım. Çok 

değerli bir meslek onun için öyle harçlığını çıkaracak bir çocuk için ben de vaktimi 

harcamam ona da yazık etmem. Bir çırağın usta olması için en az beş yıl çalışması 

gerektiğini, esnafı tanıması gerektiğini ve yavaş yavaş ustanın izinden giderek, seviye 

atlayarak usta olabileceği kanaatindedir. Atölyesinde sadece cebe yapımıyla meşgul 

olup başka kuyum işleriyle ilgilenmemektedir. Piyasadan dolayı ve ustaların azlığı 

sebebiyle yaptığı cebelere yoğun bir ilgi vardır. Aynı zamanda sosyal medya üzerinden 

satış yapan tek cebe ustasıdır. Saf veya hurda olarak aldığı altınları eriterek tel haline 

getirip cebe yapımını icra etmektedir. Cebeyi, babasının buluşu olan zemberek adını 

verdiği tezgâhlarda farklı bir örgü biçimi kullanarak örmektedir. Güvenilir yerlerden 

hammadde alımına dikkat eden Altay bir cebeyi toplam iki günde kullanıma hazır hale 



123 

 

getirmektedir. Cebenin bütün işçiliğinin olduğu örgü kısmının hayli zahmetli 

olduğunu ve sadece örgülerin kilit yerlerinin üzerine kalem atmada çok işçilik ve 

ustalık gerektiği için sadece o aşamada başka bir ustadan destek almaktadır. Kendi 

buluşları olan tezgâhın örgünün formunu bozmadığını ve aslını koruduğunu 

belirtmektedir. Sivrihisar cebesini genelde gençler tercih etmiyor, sadece yörenin 

düğünlerinde gelinlik kızların en az iki tane cebe sahibi olduklarını belirtiyor. 

İstanbul’da katıldığı fuarlarda aynı zamanda uygulamalı bir atölye kuran Altay bu 

tutumuyla pek çok insanın dikkatlerini cebeye çekmiştir. Tamamen el işçiliğiyle 

yapılan ürünün fabrikasyonda kullanımının pek mümkün olmadığını öngörmektedir. 

Grama göre ince veya kalın olarak pek çok ürün üretmekte ve sadece bilezikle 

kalmayıp kolyeyle de ürün çeşitliliği sağlamaktadır. Cebe örmenin bütün aşamalarının 

ustalık gerektirdiğini belirtir. Örerken bir tel koparsa veya tezgâhtan çıkarırken örgü 

dağılırsa geri dönüşü yoktur, en baştan başlanması gerekir. Genelde kuyumcu esnafına 

iş yaptıkları için sabit bir fiyatlandırma mevcuttur. Sivrihisar cebesine olan ilginin 

oldukça fazla olduğunu ve özellikle hanımların hobi amaçlı yapmak istediklerini 

belirtir. Ancak kendi tercihleri meslek edindirmek için daha çok gençlere yöneliktir. 

Atölyesinde teknolojik bir çalışma sistemi olmadığı için el işçiliğinin sağladığı 

gelirden oldukça memnundur. Devlet desteği ile sürdürebilirlik için geleceğe umutla 

bakmaktadır. Belediyenin yetersiz desteğinden ötürü pek çok kişinin cebe yapımını 

başlardan bıraktığını ve o kişilerin sanatın sürdürülebilirliği için bir kayıp olduklarını 

düşünmektedir. Bir dönem halk eğitim kurslarında da öğretici olarak mesleği icra 

etmiş ama şu an atölyesinde yengesi ve kardeşiyle çalışmaktadır. 

 

Şekil 126: Hüseyin Altay, yengesi ve kız kardeşi 



124 

 

3.1.6 İlker Negiş (Bağlama Yapımı) 

İlker Negiş 1975 yılı İstanbul doğumludur. Ortaokul mezunu olan Negiş, iş 

kurmak amacıyla Eskişehir’de ikamet etmektedir. İlker Negiş, 1989 senesinde okulu 

bırakır ve ağaç ve ahşaplarla fazla ilgilendiği için bir ustanın yanına, bağlama 

yapımcılığına yönelir. Mesleğe ilk önce ud imalatıyla başlamıştır. Daha sonra bağlama 

daha cazip geldiği için ona yönelmiştir. Bağlama yapımının yapımı en zor 

enstrümanlardan biri olduğunu şu sözlerle anlatır; elli cm sap uzunluğu olup da tel 

mesafesinin klavyeye yakınlığı iki mm olan hiçbir enstrüman yok. Ondan sonrasında 

kapaktaki bombe sistemi sadece tekneye vermiş olduğumuz bir tesviye sistemiyle 

ayakta kalıyor kapak. Altında herhangi bir şekilde can direği, balkon sistemi olmadan 

kapağı o şekilde, tekneye vermiş olduğumuz tesviye sistemiyle ayakta tutuyoruz. 

Bundan dolayı imalatı en zor olan enstrümandır. Bağlama teknelerini kendisi 

yapmayıp hazır olarak temin etmektedir. Oyma tekneleri; Samsun- Çarşamba, Aydın- 

Çine’den temin etmektedir. Tekneleri siparişle değil, bizzat kendisi seçerek temin 

eder. Yaprak tekneleri ise bu işi yapan atölyelerden, İzmir’den temin etmektedir. 

Yaklaşık altı sene kadar çıraklık dönemi geçirmiştir ve çırak alırken önce ahlakına 

sonra el yatkınlığına önem verir. Şimdiye kadar yetiştirdiği çırakların sayısını 

hatırlamamakla beraber mesleğe yaptığı katkıları aktarmaya her zaman hazır olduğunu 

belirtmektedir. Yenilik ve güncellemenin bu sanatta en önemli şey olduğunu şu 

sözlerle açıklar; Her şey değişmek ve gelişmek mecburiyetindedir. Buna da bir örnek 

vereyim; 1990’lı yıllarda İzmir’de Tahsin ustamız vardı. Yıl 2021 Tahsin usta hala 

bağlama yapıyor. 1990’lı yıllarda yapmış olduğu dönem içerisinde Tahsin ustamız; 

sekiz ay sonrasına, bir sene sonrasına bağlama sipariş teslimi yapardı. Yani o kadar 

çok müşterisi vardı. Biraz önce de söylediğim gibi yıl 2021 Tahsin usta hala bağlama 

yapıyor, müşterisi var mı? Hayır. Hala 1990’lı yılların bağlamasını yaptığı için. 

Değişime gelişime ayak uydurmak gerekiyor. Bağlama yapımında kendisine özel 

geliştirdiği bir teknik vardır ancak bu konuyu fazla açmak istemez. Turistlerle de 

alışverişte bulunarak bunun yanında gurbetçi vatandaşlara da bağlama üretmektedir. 

Malzeme sıkıntısı çekmediği için atölyesinde hiçbir zaman üretim durmaz. Tamamen 

el yapımı olan bağlamalarına alım gücüne göre fiyatlandırma yapmaktadır. Meslekte 

mevcut bir sanayileşmenin olduğu gibi bunu alım gücünün düşüklüğünden dolayı 

müziğin her türlü kitleye ulaşması için gerekli görür. Bağlama yapımında kullanılan 

ağaçların önemini vurgular. Şimdi bağlama imalatında tekne kısmında birçok değişik 



125 

 

ağaç kullanılıyor. Dut, karaağaç, ceviz, kestane, ardıç, akçaağaç, maun… Bunun gibi 

daha bir sürü ağaç çeşidi var. Ama göğüs tahtası olarak kullandığımız ladin, köknar 

ve Kanada sediri dediğimiz ithal kapak… Yumuşaklıktan ziyade o ağaçlardan biraz 

bahsedeyim. Kanada sediri çok gevrek bir ağaçtır. Bağlama ilk çıktığı zaman gümbür 

gümbürdür ama çok gevrek olduğu için o eşiğin baskısına dayanamaz, belirli bir 

zaman sonra çökmeler yaşanır. Benim en çok tercih etmiş olduğum Artvin ladini, 

Borçka ladinidir. Damarları çok incedir, elyaf yapısı da bağlamaya uygun bir ağaçtır. 

Biraz daha derli topludur. Köknar da kullanılabilir. Köknarın damarı biraz daha 

yumuşaktır. Biraz daha bas karaktere uygun bir ağaçtır. Sap ağacında kullanmış 

olduğumuz Karadeniz’de İstirin denilen ak gürgen, ak sedir ağaçları tercih edilebilir. 

Serttir, bağlama yapımına uygundur ama daha çok tercih edilmesi gereken 

gürgengillerden akçaağaç yani halk diliyle kelebek ağacı. Ama istediğimiz karakterde 

bulamadığımız için akgürgen tercih ediyoruz. Ağacın kalitesi kadar yetişme tarzının 

da önemli olduğunu, toprak cinsinin, aldığı yağış miktarının önemini vurgular. İyi bir 

bağlama yapıldıktan sonra en az bir yıl beklemelidir. Malzemelerin tamamen nemsiz 

olması gerekir. Şu an icrasını Hüner İş Merkezi’nde devam ettirmektedir. 

 

Şekil 127: İlker Negiş 

3.1.7. İsmet İlker Güler (Lületaşı İşlemeciliği) 

İsmet İlker Güler 1995 doğumlu, lise mezunu ve Eskişehirlidir. Baba mesleği 

olduğu için ve dokuz, on yaşlarında lületaşı işlemeye başlamıştır. Güzel sanatlar 

lisesinde resim bölümünü bitirmiş olup yeteneğini sanatıyla birleştirmiştir. Sanatı 

gelenek dâhilinde babası Erol Güler’den öğrenmiştir. İcrasını biri on üç diğeri on dört 

yaşında olan kardeşlerine de öğretmektedir. Arkadaş çevresinden de lületaşına merak 

salanlara elinden geldiğince yardımcı olmaktadır. Kaba işçiliği herkesin 



126 

 

yapabileceğini bu sanatın ustalığının detayda olduğunu belirtmektedir. Lületaşının 

%78 nikotin emici özelliğinden dolayı ve vücuttaki kötü enerjiyi de emiciliği, 

radyasyon emici özelliklerinden dolayı öncelikle pipo yapımında bunun yanı sıra pek 

çok alanda hatta sağlıkta bile kullanıldığını aktarmaktadır. Lületaşını Eskişehir’in 

kuzey bölgesindeki köylerden, bu taşı çıkaran köylülerden temin etmektedir. 

Hammaddeyi temin edince kendi yaptığı özel bıçaklarla üzerindeki toprağı 

temizleyerek vitrine koymak üzere ürünlerini işlemeye başlamaktadır. Nihayetinde bir 

madeni işlediği için bıçaklarını da kendisi özel yapmaktadır. Tamamen hayal gücüne 

bağlı olarak teknik kısmı olan ince işçiliğiyle beraber sanatını icra etmektedir. Lületaşı 

işçiliğinde kartal ustası, aslan ustası gibi her figürün belirli bir yaratıcısı olduğunu 

kendisinin de çiçek sarayı ismini verdiği bir tasarımı vardır. Yapılacak ürüne göre 

değişiklik göstermekle beraber pipolardan günde on tane, magnet gibi hediyelik 

eşyalardan ise otuz, kırk tane yapabileceğini iddia etmektedir. Ürün sürecinde işleme 

tekniklerinin değişiklik gösterebileceğini ancak işlemeyerek bir güncelleme 

getirildiğinde lületaşının doğasını bozacağını belirtmektedir. Yediden yetmişe her 

türlü yaş grubuna mutlaka hitap edecek çeşitli ürünler olduğunu aktarmaktadır. 

Özellikle yurt dışından gelen insanların lületaşına yoğun ilgi göstermesi icracıyı 

memnun etmektedir. Lületaşı işlenirken beklenmedik bir çatlama meydana geldiğinde 

bunun telafisinin olmadığını, kusurlu ürün olduğunu beyan etmektedir. 

Fiyatlandırmayı hammaddenin fiyatına ve işçiliğe göre belirlemektedir. Çevresinden 

yoğun ilgi gördüğünü ve sanatın sağladığı gelirden memnun olduğunu beyan 

etmektedir. Şu an iki yıldır işletmekte olduğu Odunpazarı’ndaki atölyesinde sanatını 

icra etmektedir. 



127 

 

 

Şekil 128: İsmet İlker Güler 

 

Şekil 129: İsmet İlker Güler'in tasarımı olan "Çiçek Sarayı" isimli pipo tasarımı 

3.1.8. Gökhan Lofçalı (Yorgancı) 

Gökhan Lofçalı 1976 doğumlu, Kilisli ve ilkokul mezunudur. Yedi yaşından 

beri ustasından öğrendiği bilgilerle yorgan dikimini icra etmektedir. Yün kumaş ve 

iplik olmak üzere üç çeşit malzemeyi bir arada kullanmaktadır. Hammaddeyi ayda bir 

kez olmak üzere İnegöl’den temin etmektedir. Fabrikadan temin ettiği için yün 

yıkanmış ve taranmış bir şekilde temin edilmektedir. Gelen yünü hallaç makinesinden 

tekrar geçirip tarayarak yorgan yapımını icra etmektedir. Malzeme; merinos yün, 

yıkanmamış olan kirli yün, yapay yün olmak üzere üç kaliteye ayrılmaktadır. Bebek 

yorganlarında bir kilo, çift kişilik yorganlarda üç kilo, tek kişilik yorganlarda iki kilo 

yün kullanmaktadır. Tek kişilik yorganların eni 1,65 cm, boyu 2,20 cm, çift kişilik 

yorganlar 1,95’e 2,20 cm, bebek yorganları ise 1’e 1,5 cm olmak üzere 

boyutlandırılmaktadır. Genelde günlük yorganlar dikmekte olup alt ve üst yüzünde de 



128 

 

nevresimlik kumaş kullanmaktadır. Yüzde yüz pamuk üretimi olmadığı için bu 

maddeyi kullanmayı tercih etmemekte ve %90’ı kumaş olmak üzere sanatını icra 

ederken yün, yorgan iğnesi ve pamuklu yorgan ipliği kullanmaktadır. Eskiden 

Sümerbank’tan çıkan pamuklu kumaşları kullanırken şimdi üretimi durduğu için tek 

kalite akfil kumaş kullanmaktadır. Günlük yorganlarda pek bir motif bulunmazken 

gelin yorganlarında motifleri kalıp kullanmadan zihninden oluşturmaktadır. Şablonu 

işi bilmeyen insanların kullandığını ve böyle bir ön hazırlığa gerek duymadığını 

bildirmektedir. Motifler için özel bir isimlendirme yapmamakla birlikte çeyizlik 

yorganlar da diktiğini, her gelinlik kızın çeyizinde bir tane çift kişilik yorganın mutlaka 

bulunması gerektiğini belirtir. Aldığı siparişlere göre genelde mavi, pembe ve 

yavruağzı renkleri, çocuk yorganların da ise mavi ve pembenin rağbet gördüğünü 

belirtmektedir. Bir yorganı iki saatte tamamlamakla birlikte çevresinde kendisinden 

başka bu işle uğraşan kimse bulunmamaktadır. Sanatın bitmek üzere olduğunu ve 

gençlerin kolay para kazanma yöntemlerine eğilmesiyle yetiştirecek çırak 

bulamadığını aktarmaktadır. Sanatın bekası için bu işin üniversitelere taşınması, 

mesleki eğitimde bu sanata da yer verilmesi gerektiğini önermektedir. Eskişehir’de 

yetiştirmemek üzere memleketinde yaklaşık yirmi, otuz tane çırak yetiştirmiştir. Çırak 

seçme şansının olmadığını, öğrenmek isteyenlere elinden geldiğince sanatını 

aktardığını belirtmektedir. Çıraklarına önce tarak yapmayı, yorgana yün döşemeyi 

daha sonra dikiş tekniklerini öğretmektedir. Bu aşamaları öğrenen çırak, az bir 

kumaşla küçük bir yorgan yaparak sanatı devam ettirir. Yaptığı ürünlerin %90’ını 

pazarlayabilmektedir. Şu anda %100 pamuk üretimi olmadığı için %40- 50 oranında 

naylon karışımlı olan kumaşları kullanmakta ve bunları seçerken kalitesine ehemmiyet 

göstermektedir. İpekli gelin yorganlarının daha çok işçilik istediğini belirterek, yurt 

dışındaki gurbetçi vatandaşlara ve birtakım siyasilere yorgan diktiğini belirtmektedir. 

Bu işin sağladığı gelirden memnun olmakla birlikte okullaşmaya gidilmediği sürece 

yorgan dikim işinin ölmek üzere olduğunu özellikle tekrarlamaktadır. Son olarak 

günlük bir yorganın dikim süresinin kırk beş dakikayı geçiren kişinin bu işin ustası 

olmadığını beyan etmektedir. 

3.1.9. Hazım Karabudak (Yorgancı) 

Hazım Karabudak 1954 doğumlu, ilkokul mezunu ve Sivrihisarlıdır. Yorgan 

dikimini İbrahim Minnet ustadan öğrenmiş olup kırk sekiz yıldır bu işi icra etmektedir. 

Kumaş, yün ve pamuklu yorgan ipliği olmak üzere üç çeşit malzemeyi bir arada 



129 

 

kullanmaktadır. Yünleri çoğunlukla yorgan diktirecek olan köylüler kendileri 

getirmekte kumaşı ise Sivrihisar’daki manifaturacılardan temin etmektedir. Tiftilmiş 

yün ve tiftilmemiş yün olmak üzere iki kalite yün kullanmaktadır. Tiftilmemiş yünü 

hallaç makinesinden geçirerek sopayla kabartıp kullanmaktadır. Pamuk yorganların 

tamamen bittiğini ve elyaftan yastıklar diktiğini belirtmektedir. Yünleri tarandıktan 

sonra sopayla kabartarak yorganlara yerleştirmektedir. Malzemeyi adi yün ve kaliteli 

yün olmak üzere iki kaliteye ayırmaktadır. İyi yünün yorgan dikimine uygun 

olduğunu, adi yünden yorgan olmayacağını belirtmektedir. Sert yünün yorganın 

yüzüne vurarak çıkacağını ve kaliteli yorganın yumuşak yünden olması gerektiği 

kanaatindedir. Şimdiki evler doğal gazlı olduğu için çift kişilik yorganlarda en fazla 

üç kilo, tek kişilik yorganlarda iki buçuk, üç kilo, bebek yorganlarında ise bir kilo iki 

yüz elli gram yün kullanmaktadır. Çocuk yorganlarının eni bir metre, boyu ise bir 

buçuk metreden oluşmaktadır. Eskiden ipekli ve modelli yorganların rağbet gördüğü 

ancak uzun zamandır böyle bir sipariş almadığını, günlük yorganlara eğildiğini 

aktarmaktadır. Genellikte serme elyaf diye tabir edilen elyaf yorganlara rağbet 

olduğunu belirtmektedir. Eskiden altına ayrı astar kumaşı, üstüne farklı bir yüz kumaşı 

olan ipekli kumaşlar kullanmakta olup şimdi altı üstü aynı olan nevresim kumaşlarını 

kullanmaktadır. Günlük kullanılan yorganlarda ekseriyetle beyaz ip kullanmaktadır. 

Motifli yorganlar dikeceği zaman daha önceden satın aldığı kalıpları kullanarak, bazı 

modellerde yorganı ikiye bölerek, bazılarında beşe veya sekize bölerek çeşitli dikim 

teknikleriyle sanatını icra etmektedir. Şu anda motif satın almadığını ve motifli 

yorganlara talebin olmadığını şu sözlerle aktarmaktadır; biz eskiden beri satın almıştık 

o modele tatbik ediyoruz ama şimdi Sivrihisar’da yüzde doksan o modelden 

diktiremiyorlar. Çünkü bir yorganı biz beş yüz, altı yüze diksek o adam vah diyor ben 

gider bir tane elyaf yorgan alırım diyor. Mesela bir tane elyaf yorgan sattım az önce 

birine, iki yüz liraya sattım. Alım gücüne göre. Eskiden o ipekli yorganları model 

olarak çok dikerdik. Modeller beş göbek, hilalli, yıldızlı, göbekli çeşit çeşit yorgan 

dikerdik. O yorganları şimdi biz kaldırdık. O modelleri diktiğimiz zaman parasını 

vermiyorlar. Ben bir yorgana üç, dört gün emek çekiyorum. Bir ustanın yevmiyesi ne 

kadar? Diyelim ki üç yüz lira. E bir milyar ver desem adam verir mi? Tavus kuşu 

motifini birebir yorgana tatbik ettiğini ve altı ok, beş ok, yıldız, hilal gibi çeşit çeşit 

motif uygulayabilmektedir. Evvelinde gelinlik kızlara yorgan diktiğini, artık gençlerin 

yün yorgan istemediğini şu sözlerle aktarmaktadır; Şimdi eskisi gibi değil. Şimdiki 

nesil yün yorganı istemiyor. Neden istemiyor? Aman güve yedi kokar diyor, halbuki 



130 

 

kokmaz. O yorganı senede bir kere gölgede havalandırmaz veya o yorganı kullanmaz. 

O yorgana güve gelir şimdikiler kokar diyorlar. Şimdiki nesil katiyen yün yorgan 

istemiyor. Aman el bebek gül bebek elyaf olsun bana diyor. Elyaf sağlıklı değil. Bende 

yün yastık var demincek sattım. Yün yastık sağlıklı terini emer, elyaf yastık var terini 

emmez. Vatandaşa ne diyorum? Bak bu yastığı kullanırken üzerine kılıf geçir, kılıfın 

üstüne de bir de havlu sar diyorum. Havluyu sardığın zaman terini içine emmiyor, 

kokmuyor yastık. Ama şimdiki kızlar maalesef sıfır benim yanımda. Özel yorganlarda 

genellikle mavi, pembe ve gül kurusu renkler tercih edilmektedir. Türüne göre hazır 

döşenmiş olursa günlük yorganlardan günde iki adet, ipekli yorganların tanesini ise iki 

günde dikebilmektedir. Çevresinde bu sanatla ilgilenen dört kişinin bulunduğunu daha 

evvel terziler odasına üye olduğunu ancak emekli olduktan sonra ayrıldığını 

belirtmektedir. Covid-19 sürecinde yaşadığı mağduriyeti şöyle aktarmaktadır; Mesela 

koronadan dolayı yardım ettiler esnafa. Biz terziler odasından kaydımızı sildirdik bir 

de vergiden muafız. Cumhurbaşkanlığı bize bir kanun çıkardı, dedi ki; siz kahvede 

oturmayın, el sanatı yapın, işleyin dedi. Üvey evlat hesabı bize beş kuruş da para 

vermedi. Yorgancılar olarak.  Şu zamana kadar bir çırak yetiştirmiş olup çırağının bir 

süre bu sanatı icra ettiğini ancak daha sonra fabrikada çalışmayı uygun gördüğünden, 

sanatın sürdürebilirliği açısından yakınmaktadır. Çırak alırken terbiyeli, dürüst ve 

pratik olmasına özen göstermektedir. Yaptığı ürünlere en çok Sivrihisar ve 

çevresindeki köylerden talep olduğunu şehirli kitleyi ise gurbetçilerin oluşturduğunu 

belirtmektedir. Bir çırağın ustalaşmak için yorgan dikimini en az üç sene icra etmesi 

gerektiği kanaatindedir. İcra ettiği sanatın çok kıymetli olduğunu ancak çırak 

yetişmediği için yok olmak üzere olduğunu üzülerek beyan etmektedir. 

 



131 

 

 

             Şekil 130: Hazım Karabudak 

3.1.10. Mutlu Doğan (Çömlekçilik) 

Mutlu Doğan 1978 doğumlu, ortaokul mezunu ve Mihalıççıklıdır. Genelde 

kadınların icra ettiği bir sanat olan çömlekçiliğe küçük yaşta annesine yardım ederek 

başlamış, daha sonra Tahir ustadan inceliklerini öğrenerek on beş senedir profesyonel 

anlamda icra etmektedir. Hanımıyla beraber sanatını sürdüren Doğan şu ana kadar hiç 

çırak yetiştirmemiştir. Sanatını kendi çocuğuna bile öğretememekte, öğrenmek isteyen 

kimsenin olmadığını belirtmektedir. Atölyesinden memnun olmayıp, daha ferah ve 

geniş bir ortamda çalışmayı istemektedir. Hammaddeyi köyün civarından kendisi 

çıkarmakta ve kırmızı, mavi ve beyaz olarak adlandırdığı toprak karışımından çamuru 

elde etmektedir. Çamuru elde ederken hiçbir madde katmadan sadece suyla bir toprağı 

elekten geçirerek, diğerini kurutup, ıslatıp şerbet haline getirip ikisinin karışımından 

çamuru elde etmektedir. Çamuru kardıktan sonra başka bir işlemden geçirmeyip, 

bekletmeden sanatını icra etmektedir. Kuruyan çamuru tekrar ıslatıp kullanılabilir hale 

getirmektedir. Yoğurma işlemini makineler yardımıyla yapmakta olup yayvan 

tabakları kalıplardan çıkararak eliyle düzeltme işlemi yapmaktadır. Çömlekleri çarkta 

çamuru ortalayıp, baş parmaklar dışarda kalacak şekilde içerden parmaklarıyla 

şekillendirerek aşağıdan yukarı doğru çekerek oluşturmaktadır. Kesme oyma işlemleri 

yapmayıp çamura çarkta son halini vermektedir. Kullandığı çark dinamo ve gövde 

olmak üzere iki bölümden oluşmaktadır. Çarkta çekim işlemi için spatula veya tahta 

parçası kullanmaktadır. Çamurun yapısı uygun olmadığı ve çökme yapabileceği için 

kapalı kavanozlar üretmemektedir. Çömlekleri açık havada rüzgâr ve güneş 



132 

 

yardımıyla kurutup daha sonra odunla pişirmektedir. Sırlama işlemini seramik sırla 

değil, yörenin toprağının daha incesi ve daha kalitelisini şerbet haline getirerek tek 

çeşit sırlama yapmaktadır. Çarkta çamurla çalışırken hava boşluğu olmaması için 

öncesinde çamuru sıkıştırma işleminden geçirmektedir. Bu işlem makine yardımıyla 

gerçekleşmektedir. Olası bir hava boşluğu durumunda iğnelerden yardım almaktadır. 

Kırmızı toprağı bulmakta zorlandığını, ürünlerin kaliteli olması durumunda 

pazarlamada hiçbir sıkıntısı olmadığını belirtmektedir. Çoğunlukla yaz mevsiminde 

üretim yapan Mutlu, gurbetçilerin çömleklere olan yoğun ilgisinden memnundur. 

Çömlekçilikte ustalaşmak için toprağı iyi tanımanın gerekliliğini ve çamur karışımının 

kusursuz olması gerektiğini vurgulamaktadır. Köylüler genelde düz modeller 

çalışırken içine kapaklı model olarak adlandırdığı çömleği kendisi geliştirmiştir. 

Hammaddeyi seçerken toprağın kumlu olmamasına dikkat etmektedir. Günde elli ile 

yetmiş arası ürün çıkarabilmekte ve en çok işçiliği çömlekte sergilemektedir. Sanata 

olan ilginin hayli az olduğunu ve yoğun rağbet alan sanayi ürünlerinin karşısında 

geleceğinden umutsuzdur. Çömlekçilikle anılan Sorkun Köyü’nde bile bu işi icra eden 

sayılı insan kalmıştır. Mutlu Doğan sanatını hâlihazırda çalıştığı Sorkun Köyü’ndeki 

atölyesinde icra etmektedir. 

 

Şekil 131: Mutlu Doğan 



133 

 

3.1.11. Suat Özcan (Ayakkabıcı) 

Suat Özcan 1970 doğumlu, ilkokul mezunu ve Eskişehirlidir. On üç yaşından 

beri anne ve baba tavsiyesi üzerine ayakkabı yapımını icra etmektedir. Sanatı rahmetli 

olan Ahmet ustadan öğrenmiştir. Ayakkabı yapımında çırağın gerekli olduğunu artık 

talep olmadığı için çırak yetişmediğini vurgulamaktadır. Daha önce sayısını 

hatırlamayacak kadar çok çırak yetiştirmiştir. Çırak alırken ahlakına ve özverisine 

dikkat etmektedir. Daha önce el yapımı ayakkabılara talep çokken günümüzde sanayi 

ürünlerinin etkisiyle yok denecek kadar azdır. Talebin azlığı sebebiyle medikalcilere 

yönelik ortopedik ayakkabılar üretmektedir. Hammaddeyi İstanbul’dan temin etmekte 

ve malzemede derinin ve köselenin kaliteli olmasına, taban kalitesinin hamurlu 

olmasına dikkat etmektedir. Deri hazır işlenmiş olarak geldiği için işlemeden önce 

ekstra bir işlem uygulamaya gerek görmemektedir. Deriyi saya haline getirerek 

kalıplara çeker ve kalıptan alt tabanı yaparak temizleyip satışa hazır hale getirir. Deri 

üzerine işlemeler uygulamayıp sade modeller üretmeyi tercih etmektedir. Normalde 

bir günde bir çift ayakkabının çıkabileceğini ancak ayakkabı kalıba çekilip 

kurutulduğu için bir hafta beklemesi gerektiğini aktarmaktadır. Kösele ayakkabının 

daha çok işçilik istediğini ve kalıba çekme ve kösele işleminin zor olduğunu 

belirtmektedir. Ayakkabıcılığın fantezi, spor, merdane gibi kategorilerinin olduğunu 

ancak kendi işletmesinde sadece ortopedik çalışmayı tercih etmektedir. Çırak 

yetişmediği için sürdürebilirlik adına umutsuzdur ve sanat değeri görmediğinden 

rahatsızdır. Ülkenin içinde bulunduğu ekonomik buhran sebebiyle sağladığı gelir 

yetersizdir. Ayakkabıcılık işinde hilenin çok fazla olabileceğine inanıp internet 

pazarına kesinlikle karşıdır. Sürdürebilirlik için okullaşmanın muhakkak olması 

gerektiği kanaatindedir ve bu işin Eskişehir’de bir pazarının olmadığından 

yakınmaktadır. Hâlihazırda icrasını Özcan Kundura’da sürdürmektedir. 



134 

 

 

Şekil 132: Suat Özcan 

3.1.12. Hüseyin Soysal (Lületaşı İşlemeciliği) 

Hüseyin Soysal 1949 doğumlu, Eskişehirli ve ilkokul mezunudur. Lületaşı 

işlemeye on iki yaşında başlamıştır. Kendi köyü olan Beyazaltın’dan çıkan lületaşı, 

çiftçilikle de alakası olmadığı için bu sanata yönelmesine sebep olmuştur. Altmış bir 

yıldır bu sanatla uğraşan Soysal, sanatını Abdurrezzak Aktaş ustadan öğrenmiştir ve 

sanatı Türkiye’ye getiren Ali Osman Denizköpüğü’nü pir olarak kabul etmektedir. 

Günümüzde sanatını tek başına icra etmektedir ve daha önce on tane çırak 

yetiştirmiştir. Lületaşı işlemeciliğinde ustalaşmak isteyen birinin en az dört yıl sanatı 

icra etmesi gerektiğini belirtmektedir. Eskiden tütün içmek için kullanılan materyaller 

pişmiş topraktan imal edilirken, Eskişehir’de Cumhuriyet’in ilanından sonra 

lületaşından imal edilmeye başlanmıştır ve genel işlevi pipo yapımı olmuştur. 

Hammaddeyi Alpu ilçesinin on kilometre kuzeyi ve on kilometre güneyindeki 

ocaklardan temin etmektedir. Ancak ocaklarda çalışanların sayısının azalması ve 

madenin de yenilenebilir olmaması sayıyı azaltmıştır, erişilebilirliği zorlaştırmaktadır. 

Hüseyin Soysal, lületaşını işlemeden önce et satırı gibi satırlarla toprağını temizleyip 

boyutlarına göre kategorilendirerek işe başlamaktadır. Bu işlemden sonra lületaşı 

hemen işlemeye hazırdır. Eğer hemen işlemeyecekse nemini kaybetmemesi için kapalı 

bir poşette muhafaza etmektedir. Kuruyan lületaşı tekrar ıslatılıp yumuşatılarak 

işlemeye elverişlidir. İşlerken kullandığı bıçakları kendisi yapmakla beraber delik ve 

tütün yuvaları için torna kullanmaktadır. Lületaşının kaba işi bittikten sonra eğer pipo 

yapılacaksa tütün haznesi oyulur ve kurumaya bırakılır. Kuruduktan sonra bıçak 

izlerini ve pürüzlerini gidermek için zımpara işlemi yapılır. Daha sonra balmumu 

eritilir ve beyaz bir renk alması için ilaç kullanılır. Lületaşı sıcak bal mumuna batırılır 



135 

 

ve cilası tamamlanır. Acil yetişecek işler için lületaşının kurumasını hızlandırmak için 

davul fırınlarla fırınlama işlemi yapmaktadır. İlk başlarda en çok tüketilen pipo ve 

sigara ağızlığı yapımında çalışırken günümüzde küçük parçaları değerlendirmek için 

takı, biblo, tesbih gibi ürünleri de icra etmektedir. Günde kaba işçilik olarak beş ürün 

çıkarabilmektedir. Düz pipo yapımında ustalaşan Soysal günümüzde bu modeli icra 

eden en yaşlı kişidir. Kendisinin haricinde fiilen bu modeli yapabilen iki usta kalmıştır. 

Türkiye’de pipo kültürünün olmayışıyla beraber ürünlerinin yüzde doksan beşini yurt 

dışına ihraç etmektedir. Türklerin daha çok hediye amaçlı pipo satın aldıklarını 

belirtmektedir. Ürünlerini zımpara için ayrı bir zımparacıya vermekte ve bir ürün en 

az üç kişinin elinden geçmektedir. Ürün sürecinde hiçbir zorlukla karşılaşmamakta ve 

hammadde temininde ciddi sıkıntılar yaşamaktadır. Eskiden ocaklarda yüz kişi 

çalışırken günümüzde üç dört kişi lületaşı çıkarma işiyle uğraşmaktadır. 

Fiyatlandırmayı maaliyete ve el emeğini baz alarak yapmaktadır. Yaklaşık yirmi 

senedir çırak bulamamakta ve sanatın geleceği konusunda endişelidir. Ürünlerini 

elektronik ortamda da pazarlamakta ve yeterliliği olmayan insanların da lületaşı 

işlemesiyle sanat kalitesinin düştüğü kanaatindedir. Renklendirmeyi sadece takılarda 

kullanmakta ve bu işlemi ciladan sonra ürünü ambalaj kağıtlarına sarıp yakarak 

yapmaktadır. Odunpazarı Belediyesi eski başkanının da lületaşı çıraklığından geçtiği 

için sanata katkı sağladığını ancak yeni başkanın lületaşı sanatıyla yeterince 

ilgilenmediği için mağduriyet yaşadıklarını belirtmektedir. Günümüzde sanatını 

Odunpazarı bölgesinde bulunan Atlıhan El Sanatları Çarşısı’nda icra etmektedir. 



136 

 

 

Şekil 133: Hüseyin Soysal 

3.2. KÜLTÜR BAKANLIĞI SANATKÂRLARI 

3.2.1. Berrin Koşay (Ebruzen) 

Berrin Koşay, üçüncü kuşak ebru sanatçısı ve doğma büyüme Eskişehirlidir. 

1974 doğumlu olan sanatçı, on altı yıldır ebru sanatını icra etmektedir. Ege 

Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Geleneksel Türk El Sanatları bölümünden 

mezun olmuşur. Üniversitede hocasının izinde ebru sanatına gönül vermiştir. Bu 

ilgisini şu sözlerle ifade etmektedir: Hocam bana ilk ebru sanatını gösterdiği zaman 

benim ilgimi çekmesinin sebebi kimsenin yapamıyor olması ve suda çok özgür olmak. 

Bir eserin bir daha aynısının çıkmaması, yani her çalışma insanın kendine özgü en 

güzel tarafı bu. Yani sonradan yapamazsın. Suyun üzerinde bir kere yaptığın şeyi 

üzerinde çizmen mümkün değil yani tekrardan onu oluşturamıyorsun. O sana ait 

parmak izi gibi… 2008’de kültür bakanlığı sanatçısı olan Koşay bu sürecin öncesinde 

de Antalya’da yabancı uyruklularla çalışmalarda bulunmuştur. Eskişehir’in ilk ebru 

sanatçılarından olmasıyla beraber OMEK’in de ilk ebru hocasıdır. Sanatını tek başına 

icra eden Koşay’ın hali hazırda yetiştirdiği bir çırağı yoktur ancak öğrenci kitlesi 

çocuklardan oluşmaktadır. Çocukları seçmesinin sebebini şu sözlerle özetler: 

Yetişkinler öğreniyor ama çocuklar geleceğe taşıyacak kişiler. Onlara ben bunu 

aşılıyorum. Mutlaka her dersime gelen öğrencinin yan cebinde bu sanat olsun 

istiyorum ve onun için uğraşıyorum ki onlar da bunu hayır demiyorlar, defterlerine 



137 

 

yazdırıyorum yani kafalarına şey anlatıyorum bir şekilde. Çıraklarım onlar, 

çocuklar… Sanatta ustalaşma sürecini ise şöyle ifa eder; Usta olabilmesi için sanatı 

bir kere sevmesi, bütün dünyasına da hâkim olması gerekiyor yani onun dünyası o 

olmalı fedakarlığı yapması gereken şey; uğraşmalı uygulamalı, yapmalı. Ustayla 

birlikte yapmalı. Usta ona dediği zaman tamam artık sen kendin yapabilirsin bana 

ihtiyacın yok dediği zaman her usta öyledir. Yani bir bakırcı ustası da öyledir. Ebru 

sanatı da böyle bir sanat. Aşamaları var bunların öğrenmek için hep uygulama 

yapman gerekiyor… Şimdiye kadar üç farklı atölyesi olan sanatçı, hala üçüncü 

atölyesinde sanatını icra etmektedir. Pek çok ebru çeşidini yapabilmekle beraber, 

emici özelliği olan her yüzeye ebru alınabileceğini belirtmektedir. Ana renkler dışında 

palet de kullanarak farklı renkler türetebilmekte ve eşsiz hayal gücünün ışığında 

genellikle soyut temalar çalışmaktadır. Malzemelerini İstanbul’dan temin eden Koşay, 

at kılından yapılan fırçaları kendisi yapmayı tercih etmektedir. İlk tablosu İstanbul 

Resim ve Heykel Müzesi’nde sergilenmiştir. 

 

    Şekil 134: Berrin Koşay 

3.2.2. Mehmet Şükrü Baysal (Ahşap Oymacılığı) 

Mehmet Şükrü Baysal 1956 Adana doğumludur. Lisans mezunu olan Baysal, 

Fizik- Kimya- Biyoloji öğretmeni olup görevi sebebiyle tayin olduğu Eskişehir’de 



138 

 

otuz dokuz yıldır ikamet etmektedir. On altı, on yedi yaşlarında ahşap oymaya olan 

merakı başlamış, kendi kendine bir uğraş haline gelmiştir. Öğretmenlikten arta kalan 

vakitlerini ahşapla değerlendiren Baysal, 1988 yılına kadar öğretmenliğini icra ettiği 

süreçte Yılmaz Büyükerşen’le tanışır ve onun eserlerini başarılı bulmasıyla 1988 

yılında Anadolu Üniversitesi’ne geçmiş, 2008 yılında oradan emekli olmuştur. 

Emekliliğinden sonra Odunpazarı’nda bulunan evinin altını atölyeye çevirmiştir. 

Sanatını kendi çabalarıyla öğrenmiştir ve ustası yoktur. Öğrenirken hayli zorlanmış ve 

sanatını önce kendisine beğendirmeyi ilke edinmiştir. Kendi beğenmediği hiçbir eseri 

başkasının beğenisine sunmamaktadır. Öğrenmek için gelenlere yardımcı olmakla 

beraber çıraklık durumuyla ilgili şu sözleri aktarmaktadır; Çıraklar dayanamıyor ki. 

Zor geliyor çıraklara bu iş. Şimdi ahşap direnen bir malzeme. Karşındaki şey direndiği 

zaman bir şey yapmak çok zor oluyor. Yani nasıl söyleyelim, taşı işlemek gibi bir şey 

ahşabı da işlemek. Ahşapta daha kötü şeyler var parça kalktığı zaman, yapıştırsan da 

onun izi kalıyor. Yani onu da kaldırmamak gerekiyor, onun için ayrı bir çaba 

harcamak gerekiyor, ahşabı çok iyi tanımak gerekiyor. Ahşap yani bir tek çam ağacı 

ya da ne biliyim önünüze çıkan herhangi bir ağaç değil. Çok ağaç çeşidi var, öyle 

olunca da her ağacı tanımak zorundasınız işlerken, onun için bir parçalarına değişik 

yönlerde bıçak vuruyorsunuz ona göre ahşabı tanımaya çalışıyorsunuz. Sertliğini, 

yumuşaklığını, lif durumunu.. Bunların hepsini bilmek zorundasınız. Çıraklık seçimini 

kişinin sevdiği bir yemeği yemesine benzetir. Eğer çırak istekli ve severek geliyorsa, 

el yatkınlığı çerçevesinde birkaç deneme yaptırdıktan sonra yetiştirmek için kabul 

etmektedir. Ustalık sürecini ve sanatına olan saygısını şu şekilde dile getirir; Yani bazı 

şeylerde bazı şeylerde ben ustayım demek biraz zor. İkincisi sanat ehlinde edep diye 

bir şey var. Benlik duygusu olmaz. Ben yaptım, ettim bitti tamam benden başka kimse 

yapamaz. Ya da ben en üst düzeye geldim demek o sanatın adabına yakışmaz. Ben 

gördüğüm kadarıyla da eski Osmanlı dönemindeki sanatçıların çoğu birlikte yaptıkları 

işlerin hiçbirine imza atmamışlar. Yani benim yaptığım iş dememişler. Birisi kuranı 

yazmış, birisi tezhiplemiş, birisi ciltlemiş. Hiçbirinin imzası yok. Halbuki çok güzel bir 

eser var ortada. Yani sanatta… Modern sanattan bahsetmiyorum, geleneksel 

sanatlardan bahsettiğimizde imza atmak biraz edebe aykırı görülmüş. Büyüklük 

gözükmüş ne biliyim kibir olarak değerlendirilmiş. Onun için dikkat ederseniz hat 

sanatının altında çok öncelerde ketebesi yani yazanı yapanı ismi çoğu yoktur. Ha son 

zamanlarda meşhur olduğu için atmak zorunda kalmış talep olduğu için. Öyle bir 

şeyler olmuş. Ben hiçbirinin altına imza atmadım desem yeridir. Bazen kendi imzanı 



139 

 

da at diyorlar, soğuk mühür var onu vuruyoruz. İsmimin baş harflerini. Onu istek 

üzerine vuruyorum yoksa bu da benim iş diye hiçbirine öyle bir muamelede 

bulunmadım. Yaptığı işlerde kendi tavrını benimsemiş farklı teknikler geliştirmiştir. 

Emekli olmadan önce yılda en az iki defa il dışında ve il içinde sergi açarken 

günümüzde bu oran düşmüştür. Bu işten zengin olunmayacağını ancak geçim 

sağlanabileceğini belirtir. Ahşabı ilk temin ettiği zaman kuruluğuna ve nem oranına 

dikkat eder ve nemli ahşabı işlemez. Nemli ağaç işlendiğinde kuruma aşamasında 

bozulmalar meydana gelerek kullanılamaz hale gelmektedir. Yüzde 10-13’lük nem 

oranının ideal olduğunu belirtmektedir. Ahşabı temizleyerek işe başlamakta, silip 

şekillendirdikten sonra oyma işlemine geçmektedir. Desenleme işleminde resim 

sanatını baz alır ve doluluk- boşluk oranına göre çizimlerini gerçekleştirir. Yaptığı işte 

dengeyi kurabilmek için çizilen desenleri defalarca gözden geçirir, dengeyi 

ayarladıktan sonra sanatını icra etmektedir. Ahşabı oyduktan sonra kaba ve ince 

zımparasını yapıp boya ve vernik aşamasına geçmektedir. Yerli ağaçlardan ıhlamur ve 

ceviz kullanmaktadır Türkiye’de günümüzde yirmi, otuz cm’nin dışında ceviz ağacı 

bulmak mümkün değildir. Ancak oyma sanatı için elli, altmış cm’lik ağaçlar 

gerekmektedir. Bir dönem hepsinin kesilip kaplama fabrikalarına gönderilmesiyle 

beraber ceviz ağacı bulmak zorlaşmıştır. Uzun süre dayanacak, bozulmayacak ağaçları 

seçmeye çalışmaktadır. Çam, kavak gibi ağaçlar gibi ağaçlar işlenememekte, lif oranı 

düşük ağaçlar gerekmektedir. Dekor amaçlı yapılan özel zevke giren oymaların 

dışında ihtiyaca yönelik ayna, sehpa, sandalye, rahle gibi ürünleri sanatıyla 

buluşturmaktadır. Bir ürünün çıkma sürecinin halet-i ruhiyeye bağlı olduğunu, çok 

sevdiği bir işi bir haftada çıkarabildiği gibi ruhsal bağ kuramadığı ürünleri bir senede 

çıkardığı olabilmiştir. Motiflerin ayrıntısı arttıkça işçilik de doğru orantılı olarak 

artmaktadır, haliyle maliyetli ürünler ortaya çıkmaktadır. Motifleri hayal gücüne göre 

belirleyerek herhangi bir isimlendirme yapmamaktadır. Geleneksel bir sanat olan 

oymacılığın pek fazla yenilik ve değişikliği kabul etmediğini belirtmektedir. Tamamen 

estetik zevke hitap ettiği için alıcı kitlesi maddi durumu iyi olan insanlardan 

oluşmaktadır. Ahşap oymacılığının en zor aşamasının tasarım ve ön hazırlıklar 

olduğunu vurgulamaktadır. Sanatın aktarımıyla ilgili düşünceleri şöyledir; Sanatın 

yürümesi için devletin katkısı olması gerekiyor. Devlet derken Türkiye Büyük Millet 

Meclisinden falan bahsetmiyorum. Yerel bölgelerde belediyelerin, valiliklerin, 

kaymakamlıkların. Bunların da ilgi göstermesi gerekiyor. Mesela sanatçıların sürekli 

siparişler verilmesi gerekir ki sanatçı sürekli her yıl bir çaba içerisine girsin. Mesela 



140 

 

kültürel etkinliklerde sanatçılara demeliler ki. Şu işi şu... Mesela diyelim ki Yunus 

Emre’yi anıyoruz. Yunus emre haftasıyla ilgili bir sözü en güzel kim yazabilir? Bir 

yarışma açarsın mesela bu basit anlamdaki bir düşünce ki Türkiye’nin her tarafı tarih. 

Yani her sene kurtuluş şeylerini anıyoruz değil mi? Kurtuluş yıldönümlerini anıyoruz, 

doğum-ölüm yıldönümlerini anıyoruz büyüklerimizin... E bunlarla ilgili sanatçılara 

görev verilmeli, görev düşmeli. Yani sanatçı gözüyle bakılmalı. Günümüzde tabi 

maddiyat ön plana çıkınca her şey alt üst oluyor. Yani beklentilerimiz olmuyor işin 

doğrusu. Malzemeler ithal olduğu için temininde hayli zorlanmaktadır.  

 

Şekil 135: Mehmet Şükrü Baysal ve atölyesi 

3.2.3. Onur Çabuk (Ahşap Oymacılığı) 

Onur Çabuk 1988 Adana Seyhan doğumlu ve lisans mezunudur. Zabıta 

memuru olması sebebiyle ve eş durumundan altı yıldır Eskişehir’de ikamet etmektedir. 

Ahşap oymacılığı baba mesleği olduğu için çocuk yaşlarda başlamıştır. Yedi, sekiz 

yaşlarında babasının yanında çırak olarak bu işe gönül veren Çabuk, yedi sene 

öncesine kadar aktif olarak ahşap oymacılığından geçimini sağlarken yedi yıldır devlet 

memuru olduğu için fırsat buldukça hobi olarak bu sanatı icra etmektedir. Çırağın bu 

sanatta kesinlikle gerekli olduğunu, bir çırakta olması gereken özelliklerin sabır ve 

yetenek olduğunu belirterek ustalaşma sürecinin gayrete bağlı olduğunu, bazen otuz, 

kırk seneyi alabileceğini söylemektedir. Ahşap işinde çırak alındığı zaman ilk başta 

yapılan işlerin üzerinden elinin yatkınlığı için el hareketleriyle onun üzerinde çalışarak 

zımparayla başlar. Çizimde de aynı şekildedir. Evinin bir kısmını hobi atölyesine 



141 

 

çevirerek halen icrasını sürdürmektedir. Daha önce bu işi İstanbul’da icra ettiğini, 

orada iyi bir talep olduğunu ancak Eskişehir için aynı durumun söz konusu olmadığını 

söylemektedir. Ürün sürecinde gerçekleşebilecek bir hatanın geri dönüşünü şu sözlerle 

anlatmaktadır; Çok ciddi şeyler ortaya çıkmadıysa. Daha doğrusu şöyle söyleyeyim. 

Usta bir insanın yapmış olduğu hatayı sadece kendisi bilir. Hatadan geri dönüş sağlar. 

Farklı bir akım vererek ona, farklı bir dokunuş gerçekleştirerek, farklı bir çalışma 

ortaya çıkartır, bunu sadece usta bilir hata yaptığını. Klasiğin dışında kendisine has 

geliştirdiği yöntem ve teknikler olmaktadır. Hammaddeyi Eskişehir BAKSAN sanayi 

bölgesi ya da EMKO bölgesindeki mobilya işiyle uğraşan atölyelerden istediği 

boyutlarda temin edebilmektedir. Fırınlanmış ağaçları tercih etmekle beraber yaş 

ağaçların daha sonra formunun bozulabileceğini hem de işlerken kullandıkları el 

aletlerine zarar verebileceğini söylemektedir. Birçok ağaç türüyle çalışabilmekle 

beraber genelde ahşap oymaya elverişli, damarları sert olup rahatlıkla şekil verilebilen 

gürgen ağacını tercih etmektedir. Onun dışında hafif olmasından ötürü ıhlamur ve 

ceviz ağaçlarını, ithal olanlardan varayosu tercih etmektedir. Ham MDF’ye de işleme 

yapabilmektedir. Hammaddeyi seçerken ağacın damar yapısına, budak olmamasına, 

yüzeyinin pürüzsüz olmasına dikkat etmektedir. Genelde birinci veya ikinci sınıf 

ağaçları seçmeye gayret göstermektedir. Çalışmalarını hızlı yapabildiğini bir şablonu 

iki saatte çıkararak mümkün olan en kısa zamanda işlerini bitirebilmektedir. En çok 

işçiliği ağır klasik diye adlandırılan Selçuklu ve Osmanlı motifleri istemektedir. 

Ürünlerin hitap ettiği kitleyi ekonomik parametreleri baz alarak zengin- elit kesim 

olarak adlandırmaktadır. Mevcut sanayileşmenin yoğun olarak İstanbul, Bursa ve 

kısmen Ankara’da aktif olduğunu belirtmektedir. Ürün sürecinin en zor kısmının ilk 

aşama olan şablon aşaması olduğunu ifade etmektedir. Kişiye özel ürünlerin çok daha 

maliyetli olduğunun altını çizmektedir. Daha önce çıraklar yetiştirmiş olup, Kültür ve 

Turizm Bakanlığı’ndan almış olduğu sanatçı belgesini de unutulmaya yüz tutmuş 

sanatların gelecek nesillere aktarmak için yapılan bir uygulama olduğunu özellikle 

belirtmektedir. İyi bir eğitim almanın her dönemde önemli olduğunu ancak bu işin 

kesinlikle usta-çırak geleneği bağlamında ekonomik desteklenmelerle 

sürdürülebileceği kanaatindedir. Yaygın eğitimde verilen eğitime ise şu şekilde bir 

eleştiri getirmektedir; Ben eğitmen olarak başvurdum lakin hiçbir dönüş olmadı bana 

yıllarca konuyla ilgili... Halk eğitim planı yetersiz. Yeterli olması için gerçekten sadece 

tribünlere oynamak değil de gerçekten sanata sanat değeri vermek gerekiyor. Daha 

çok bu meslek şov aşamasında kalıyor. Hani medyatik aşamada kalıyor icraat 



142 

 

kısmında çok işleyişin olduğunu ifade edemem. Bu sanatın kaybolmaya yüz tutmuş 

olmasını ise şu sözlerle ifade etmektedir. İyi ustalar yaşlandıkça, bu dünyadan göç 

edince meslek de adı gibi unutulmaya yüz tutuyor çünkü şöyle ifade edeyim; bir kişinin 

her ne kadar o kişide kapasite olmuş olsa da eğitmenin çok büyük bir önemi var. 

Okulda öğretmeniniz iyi değilse size iyi bir eğitim veremez. İyi ustaların olması 

gerekiyor ki iyi ustalarda her geçen gün bir bir azalıyor, çok nadir kişiler var. Hala 

kendisinin usta-çırak ilişkisiyle bu şekilde mesleği iyi bir boyutta öğretip de devam 

ettiren kişi. Ya hiç çırak yetişmiyor ya da yetişenler kesinlikle çok eksik yetişiyorlar. 

Bu da sanat akımının kaybolmaya, unutulmaya yüz tutmasının en büyük sebebi. Bu 

konu hakkında düşündüğü çözüm önerisini şu şekilde aktarmaktadır. Konuyla ilgili 

olarak ben çalışmış olduğum kurumda da mesela ben belediye personeliyim zabıta 

memuruyum. Konuyla ilgili bizzat başkan beyle de görüştüm. Ne olabilir? Halk eğitim 

merkezleri ve aynı zamanda belediyelerin iş birliğiyle halka ücretsiz kurslar açılabilir. 

Konuyla ilgili olarak da kurslar verildiği gibi istihdam alanının da açılması lazım. 

Belli başlı kamu kurumları veya bu işe gönül vermiş olan özel sektörler diyelim. 

Birilerini mesleğe kazandırırken, yetiştirirken aynı zamanda bir üretim aşamasına 

girerlerse istihdam alanı sağlamış olurlar onlara da bir gelir kaynağı oluşur. Şimdi 

siz de haklı olarak şunu diyebilirsiniz, kendiniz de zaten güzel sanatlarla 

uğraşıyorsunuz. Mesleğin, sanat akımının ne boyutta olduğunu biliyorsunuz. Bu iş 

bana ne kazandırır. Daha çok bir adım atarken kâr-zarar ilişkisiyle her şeyi 

sorguluyoruz. Kâr-zarar ilişkisinin dışında sanat akımını ikinci plana atıyoruz. 

Ekonomik özgürlüğe öncelikle sahip olmamız gerekiyor, ondan sonra sosyal 

aktivitelerimiz, hobilerimiz…  

3.2.4. Erol Güler (Lületaşı İşlemeciliği) 

Erol Güler 1969 doğumlu, lise mezunu ve Eskişehirlidir. Kırk iki yıldır lületaşı 

işlemeciliğiyle uğraşmaktadır. Lületaşı işlemeyi sevdiği için icra etmekte ve öğrenciler 

yetiştirdikçe de daha çok keyifli hale geldiğini belirtmektedir. Taycılar Köyü’nün 

%90’ı bu taşla ilgili çalışmalar yapan ustalardan oluşmakta, Güler de küçük yaşlarda 

atölyelerde çıraklık yapmaya başlamıştır. Ama resmi olarak 1988- 1991 yılları 

arasında rahmetli Muhammed Öner ustanın yetiştirmiş olduğu bir sanatkârdır. 

Eskişehir’in ikinci lületaşı okulunu bitirmiştir. Şu an sanatını tek başına icra etmekte 

ve sanatın sürekliliği için çırak yetiştirmenin ehemmiyetine değinmekle beraber 

şimdiye kadar kırkı aşkın çırak yetiştirmiştir. Çırak alırken çok ayrım 



143 

 

gözetmemektedir ve lületaşı alanında her insanın yapabileceği bir şeyin mutlaka 

olduğunu, hiçbir şey bilmeyenin en azından tespih yapabileceğini aktarmaktadır. 

Kompozisyon ve kabartma çalışmaları yapabilen birinin ustalığa doğru yol aldığını 

ifade ederken kendisini halen usta diye tanımlamamaktadır. Lületaşının kullanım 

alanlarını Güler şu şekilde aktarmaktadır; Lületaşının alanı çok geniştir. Aslında 

insanlar sadece nikotin emen bir taş olduğunu düşünürler ama bu böyle değildir. 

Lületaşı; magnezyum, silis ve karbonat içeren kimya yapısına sahip olan bir madendir. 

Coğrafi konum işareti alarak Eskişehir’e ait olduğunu ispatlayan, dünyada sadece 

Eskişehir’de çıkan bir taş. Yerin bir metreden yüz yirmi metre derinliğine kadar ilkel 

şartlarda çıkarılmasına müsaade edilen bir maden. İş makinelerinin bu bölgede 

çalışması yasaktır. Yerin belirli katmanlarında kırılmış küçük fay hatları arasında 

sıkışarak oluşan bir taş. %78 oranında emici özelliğe sahip bir taştır. Almaca, 

İngilizce deniz köpüğü olarak bilinse de Eskişehir’in lületaşıdır. 1850’li yıllarda 

Fransa’da yapılan bir araştırmada dünyanın en iyi tütün içim malzemesi olarak onay 

aldıktan sonra tabi ki pipo sigara ağızlığı gibi ürünler yapılıyordu. Ama şimdi testler 

sonucunda %78 nikotin emme oranına sahip, aynı oranda ev içerisindeki hijyenik 

ortamı, vücuttaki negatif enerjiyi alma stres alıcı özelliğinin yüksekliği %90 radyasyon 

alıcı özelliklere sahip maden olduğundan dolayı insan vücudunda kesinlikle 

kullanılmasına uygun bir ürünümüz. Bunlar da göz önünde bulundurulduktan sonra 

her alanda kullanıldığına dair bir işaret olmuş oluyor. Dünyadaki ısıya dayanıklı en 

ilginç madenlerden birisidir. İki bin beş yüz santigrat derecede ısıya dayanabilen, 

zeytin gibi simsiyah renge dönüşen, kırılma şansının da ortadan kalktığı bir ürün. Bir 

de bizim yaptığımız ar-ge çalışmalarımız var onlarda da üniversitelerden biraz destek 

aldık aslında. Yenilenebilen bir ürün olması, sindirim sistemini rahatlatıcı 

özelliklerinin bulunması, cilt maskesi olarak kullanılması lekeleri ciddi anlamda alıcı 

özelliğinin olmasından dolayı, antibakteriyel bir özelliğe sahiptir. Ufak tefek 

yaralanmalarda kan durdurucu özelliğinin yüksekliği, kanı pıhtılaştırarak durdurma, 

enfeksiyon kapma, iltihaplanma gibi özellikleri kesinlikle ortadan kaldırabilecek 

özelliklere sahip bir madenimizdir. Hammaddeyi daha evvel kendisi ocaklardan 

çıkarırken, iş yerinden dolayı artık çıkaramamakta çıkaran köylülerden ücreti 

mukabilinde temin etmektedir. Toprağın seksen veya yüz metre derinliğinden çıkan 

taşların daha kaliteli olduğunu belirtmektedir. Ürün sürecini şu şekilde aktarmaktadır; 

Hammadde yer altından geldikten sonra önce bize geliyor, şöyle bir kalite kontrol 

yaptıktan sonra iyilik ve sağlamlık dereceleri bir şekilde gözle, elle gestai uygulaması 



144 

 

yapılarak bunun kalitesini tahlil ettikten sonra üzerindeki toprağı temizleriz, biraz 

havalandırırız yani oksijenle temas ettirmeye bakarız. Rengi beyazlaşmaya başlayınca 

işleme tabi tutarız. Elimizde işlem görmeye başlayınca yine oksijen ve sıcak havayla 

temas ettiği sürece kurumaya başlar. Az bir suyla ıslatarak tekrar eski nemini aldırır 

ve işlemeye başlarız. İşlemimiz bittikten sonra yüksek ısılarda veya güneşe bırakarak, 

işimiz acil değilse güneşle, işimiz acilse fırınlama yaparak bunu kuruturuz. Daha 

sonra zımpara işlemlerimiz, uçlarını takma veya metallerini takma işlemleri 

yapıldıktan sonra cila işlemimiz bal mumu – yediğimiz balın peteğinden imal ettiğimiz, 

kendi imal ettiğimiz cilamızı atarız- vernik falan değildir, kesinlikle kimyasal madde 

bulaştırmadan taşımıza doğal haliyle vitrinimize koyarız. Renklendirme işleminde 

arıtılmış ve arıtılmamış balmumu, değişik kâğıtlarla ve samanla yakma yöntemiyle 

çeşitli renkler elde etmektedir. Lületaşı üzerinde sadece oyma tekniği 

kullanılmaktadır. Güler, lületaşının makineleşmeye kesinlikle karşı çıkan bir madde 

olduğunu ve sadece basit delme teknikleri için makine kullanılabileceğini 

aktarmaktadır. Motif ve kompozisyon özellikleri tamamen taşın şekline göre ustanın 

hayal gücüne bağlıdır. Usta için klasikleşmiş belli modeller günde on tane 

üretilebilirken, portre işleri on gün kadar sürebilmektedir. Osmanlı motifleri, halı 

desenleri, oya nakışları gibi ürünler daha çok rağbet görmektedir. Ustanın adıyla anılan 

bir iş bulunmamakla birlikte Osmanlı figürlerinde ustalaşmıştır. Son zamanlarda taşın 

kötü enerjiyi alma özelliğinden dolayı kadınlardan yoğun rağbet görmektedir. Lületaşı 

işlemeciliği; hammaddeyi çıkaran, ham işçiliğini yapan, zımparacı, cilacı, uçlama veya 

süslemeci gibi değişik kategorilere ayrılabilir. Erol Güler’in atölyesinde lületaşı taş 

olarak girip, ürün olarak çıkmakta bütün bu aşamaları kendisi gerçekleştirmektedir. 

Ürün sürecindeki zorlukları Erol Güler şu şekilde aktarmaktadır; Taşımız pahalı bir 

taş. Normalde pipo yaptığımız taşlar pahalı bir taş. Bunu bir pipo olarak 

düşünüyorsunuz, bir siparişiniz geldi bunu yapacaksınız her şey yolunda gidiyor ama 

tam bitmeye yakın ya içinden bir çatlak çıktı veya başka bir şey oluştu. Yani çöp değil 

aslında onu mutlaka değerlendiriyorsunuz ama ürünün fiyatı düşüyor. Bu çok ciddi 

bir zorluk. Gün veriyorsunuz, adam diyor ki; şu gün yetişirse çok iyi olur müşterime 

teslim edeceğim gibi hareketler var. O esnada tam bitirmeye yakın artık o güne de 

yaklaşmışsınızdır. Üründe de bir arıza çıkmıştır veya kendi hatanız olmuş olabilir, o 

esnada tekrar sıfırdan yapıp onu aynı şekilde teslim etmeniz gerekir. Çünkü sanatkârın 

karakteri sözü her şeyi bir olması gerekir yoksa bu dalda tutunamaz. Fiyatlandırmada 

hammaddeyi baz almakla birlikte alım gücünden dolayı el emeğini üzerine 



145 

 

koyamamaktadır. 2006’dan sonra lületaşı işlemeciliğine yoğun bir ilginin olduğunu ve 

günümüzde altın çağını yaşadığını belirtmektedir. Elektronik ortamda da ürün 

pazarlamaya hazırlanan Güler, sanatın sağladığı gelirden memnundur. Lületaşının 

sahtesinin olmadığını ancak lületaşı işlemeciliğinde sahtekârlığın olduğunu belirterek, 

lületaşı tozuna çeşitli maddeler karıştırarak ucuza satan işletmelere karşı uyarıda 

bulunmaktadır.  Son zamanlarda ocakçılarla sanatkârlar arasında olan, ocakçıların 

istedikleri zaman hammaddeye zam yapmaları neticesinde lületaşı temininde sıkıntı 

yaşadıklarına da dikkat çekmektedir. Erol Güler günümüzde sanatını 

Odunpazarı’ndaki atölyesinde icra etmektedir. 

 

Şekil 136: Erol Güler 

 

Şekil 137: Erol Güler'in yapmış olduğu pipolar 



146 

 

3.2.5. Emre Akın (Lületaşı İşlemeciliği) 

Emre Akın 1988 doğumlu, lise mezunu ve Eskişehirlidir. Baba mesleğini 

devam ettiren Akın, on üç yaşından beri babasından görerek, öğrenerek lületaşı 

işlemektedir. Lületaşı işlemeciliğini tek başına icra etmekte ve gerekli olduğu 

zamanlar bile çırak bulamamaktadır. Lületaşıyla ilgilenen bir insanın taşı tanımasıyla 

başlayan ustalık süreci için en az beş yıl gerektiği kanaatindedir. Lületaşının nikotin 

emici özelliğinden ötürü pipo, sigara ağızlığı ve stresi emdiği için takı ve tespih 

yapımını icra etmektedir. Hammaddeyi lületaşının çıktığı ocaklardan parça hesabı 

olarak temin etmektedir. Son zamanda köylülerin hammadde çıkarmaması sebebiyle 

erişimde sıkıntı yaşamaktadır. Lületaşını işlemeden önce temizleyip yapılacak işe göre 

taşı keserek boyutlandırmaktadır. Oyma tekniği kullanarak bıçaklarla yontarak 

eserlerini oluşturmaktadır. Ürün son halini alana kadar en az on sekiz kez elden 

geçirdiğini belirtmektedir. Eserlerini tamamen hayal gücüne göre şekillendirmekte ve 

sipariş üzerine istenen ürünü ortaya çıkarabilmektedir. Kompozisyon çalıştığı ürünleri 

yaklaşık bir haftalık süreçte çıkarabilmektedir. Genelde sipariş olarak aldığı yüz 

portrelerinde daha fazla işçilik sergilemektedir. Akın, kendine has bir yöntem 

geliştirmemekle beraber diğer ustalardan aldığı püf noktaları göz ardı etmemektedir. 

Lületaşının fabrikasyona müsait olmadığını ve kullanılan bıçaklar ve zımpara dışında 

yıllardır değişim göstermediğini belirtmektedir. Yabancı turistlerin genelde pipo tarzı 

ürünlere Türklerin ise tespih ve takı ağırlıklı eserler tercih ettiğini aktarmaktadır. Sanat 

içinde sadece pipo yapanlar, sadece biblo yapanlar gibi kategorileşmenin olduğuna 

dikkat çekmektedir. Son zamanlarda artan hammadde fiyatlarından yakınmaktadır. 

Fiyatlandırmayı kullandığı taşın kalitesine ve ebatına göre belirlemektedir. Genelde 

küçük çocukların bu sanata ilgili olduğunu, öğretmenlerin okulda ödev olarak 

verdikten sonra atölyesine gelen çocukların daha sonrasında lületaşı işlemeciliğine 

merak salmasından memnundur. Geçmişe nazaran taşın değerinin günden güne 

kaybolduğunu ve yurt içi ve yurt dışı etkinliklerin çok azaldığını aktarmaktadır. 

Sanatın sürdürebilirliği için devlet desteğinin muhakkak şart olduğunu ve daha çok 

farkındalık oluşturulması gerektiğini beyan etmektedir. Eskişehir Lületaşı El Sanatları 

Derneği’ne üye olmakla beraber şu an Odunpazarı’nda bulunan hediyelik eşya 

dükkânını işletmektedir. 



147 

 

 

Şekil 138: Emre Akın 

3.2.6. Ramazan Bağlan (Lületaşı İşlemeciliği) 

Ramazan Bağlan 1953 doğumlu, ortaokul mezunu ve Eskişehirlidir. Lületaşı 

işlemeciliğini çok sevdiği için ilkokuldan hemen sonra başlamış, yaklaşık kırk yıldır 

icra etmektedir. Lületaşı işlemeyi Münir Aydoğdu’nun yanında çıraklık yaparak 

öğrenmiştir. Yaklaşık dört, beş tane çırak yetiştirmiş olmakla birlikte hâlihazırda 

sanatını tek başına icra etmektedir. Yetiştireceği çıraklarda fazla seçici davranmayıp 

öğrenmek isteyen herkese yardımcı olmaya çalışmaktadır. Bu sanatta ustalık diye bir 

şey olmadığını kendisinin de usta olmadığını belirtmektedir fakat öğrenmek için bir 

üniversite süreci kadar zamanın geçmesi gerektiğini belirtmektedir. Hammaddeyi 

lületaşı çıkaran köylülerden temin etmekte ve erişimde sıkıntı yaşamamaktadır. En 

kaliteli lületaşının Eskişehir’den çıktığını ve bu taşın işlenme onayının olmadığına 

dikkat çekmektedir. Lületaşını temin ettiğinde öncelikle kabuğunu temizlemekle işe 

başlamaktadır. Daha sonra kendi el yapımı olan bıçaklarıyla doğaçlama yontarak 

eserlerini oluşturmaktadır. Her usta yaptığı esere bir isimlendirme yapmakta ve o eser 

yapan ustanın adıyla anılmaktadır. Son zamanlarda lületaşından yapılan tesbih, kadın 

takıları ve hayvan figürleri ilgi görmektedir. Gün içindeki dinamik durumuna bağlı 

olarak ham işçilikte günde üç, beş ürün çıkarabilmektedir. Lületaşı işlemecileri 

arasında klasikleşen Osmanlı figürlerini daha kolay işlemektedir ancak portre gibi 

detayı çok olan eserleri daha çok işçilik istemektedir. Çevresindeki dönütlere göre 

Bağlan, Yunus Emre figüründe oldukça başarılıdır. Eskiden Avrupa ülkelerinden 

gelen talep günümüzde yerini Çin’e bırakmıştır. Bağlan’a göre, Çinliler rağbet 



148 

 

göstermeseydi lületaşı güncelliğini yitirmiş bir alan olmaktaydı. İşlenme onayı 

olmadığı için sanayileşmeye müsait olmayan bu sanat, bireysel küçük atölyelerde 

çalışan icracılar tarafından yapılmaktadır. Ürün sürecinde çok bir sıkıntıyla 

karşılaşmamakla beraber ürün fiyatlandırmasını hammadde ve işçiliği baz alarak 

yapmaktadır. Bir sanatkâr olarak sanatın durumunun geçmişe nazaran daha iyi 

olduğunu ancak çırak yetişmediği için tehlikede olduğunu belirtmektedir. Bu konuyla 

ilgili daha Eskişehir Lületaşı El Sanatları Derneği başkanlığı yaptığı süreçte pek çok 

beyanatla çözüm önerisinde bulunmuş, lületaşının tanıtımıyla ilgili yerel yönetime 

destek talebinde bulunmuş fakat geri dönüt alamamıştır. Ancak bireysel çabalarla 

Odunpazarı Belediyesi’yle ortaklaşa düzenlenen festivallerin üçüncüsünün 

düzenlenmesine katkı sağlamıştır. Çalıştığı sürece sağladığı gelirden ve atölyesinden 

son derece memnundur. Şu an icrasını Atlıhan El Sanatları Çarşısı’nda bulunan 

atölyesinde sürdürmektedir. 

 

Şekil 139: Ramazan Bağlan 

 

Şekil 140: Ramazan Bağlan'ın çalıştığı kartal figürü 



149 

 

3.2.7. Fatma Turgut (Sarka İşlemeciliği) 

Fatma Turgut 1964 doğumlu, lise mezunu, Eskişehirli ve ev hanımıdır. 1981 

yılından beri sarka ve İnönü kadifesi işlemeyle meşguldür. El yatkınlığı ve merakı 

olduğu için sarka işlemeyi kayınvalidesinden öğrenmiştir. On altı yıl dikiş kursuna 

gittiği için elde işleme aşamasından sonra dikiş gerektirdiği için sanatını icra ederken 

bir yardımcıya ihtiyaç duymamaktadır. 2013 yılından beri İnönü Halk Eğitim 

Merkezi’nde kurslar vermekte olup şimdiye kadar iki yüzü aşkın kişiye bu sanatın 

inceliklerini öğretmiştir. Fatma Turgut’un işlemelerinin düzgünlüğünden dolayı 

öğrenmek isteyenlerin ilk tercihi olmuş, Eskişehir’in merkezinden kurs teklifleri almış 

ancak bu duruma sıcak bakmamıştır. Alaylıyken bu sanatı herhangi birine öğretme 

fırsatı olmadığını, sipariş üzerine paralı işler yaptığını beyan etmektedir. Bu işi severek 

yapıp göz aşinalığı oluşan, motifleri çalıştığı kompozisyona göre yakıştırabilen, el 

becerisi iyi olan birinin sanatı ustalığa taşıyabileceğini aktarmaktadır. İşlemelerinde 

sim kullanmakta ve tek kat temin ettiği simleri dört kat bükerek sanatını icra 

etmektedir. İplerin kopmaması gerektiği ve mutlaka pamuklu olması gerektiğine de 

dikkat çekmektedir. Kullandığı iplikleri İstanbul Kapalıçarşı’dan, kadifeleri ise 

Kütahya’dan temin etmektedir. Sadece kadife üzerine işleme yapmakla beraber 

işlemelerinde gümüş ve sarı sim kullanmakta sarı ve gümüş simi beraber kullandığı 

işlemeleri ise eskitme olarak adlandırmaktadır. Kadifelerde ağırlıklı olarak bordo ve 

lacivert renkleri tercih etmektedir. İp ve kadife dışında dikiş yüzüğü, yurdu büyük ve 

ince olacak şekilde çelik iğne, desenleri aktarmak için kopya kâğıdı ve doktela, 

desenleri büyütüp ayrıntısını almak için fotokopi makinesi ve son aşamada dikiş için 

dikiş makinesi kullanmaktadır. Desenlere yaka çiçeği, sipsi, yaprak gibi 

isimlendirmeler yapmaktadır. Sarka dışında sim sırma işiyle runner, masa örtüsü, 

yatak örtüsü, kırlent, bindallı, terlik gibi ürünler işlemektedir. İnönülü kızların 

çeyizlerinde bu işlerden mutlaka olduğunu ve gelin olurken muhakkak yöreye özgü 

olan sarkalarını giydiklerini belirtmektedir. Herkesin kendine özgü olduğu bu kıyafeti 

kız kardeşin kız kardeşe bile vermediğini ancak kayınvalidenin geline bu kıyafeti 

hediye ettiğini, çok özel bir geleneği olduğunu belirtmektedir. İşlemenin güncellenmiş 

hali olan runner gibi ürünlerden çeyizlerde muhakkak on iki parça şeklinde 

bulunduğunu aktarmaktadır. Yöredeki kızların 16 yaşına gelip iğne tutmaya 

başladıklarında bu sanatı icra etmeye başladıklarını belirtmektedir. Bu sanatla işlenmiş 

ürünlerin hediyeleşme geleneği bağlamında sadece kayınvalidenin geline hediye 



150 

 

edebileceğinin altını çizmektedir. Sarka işinde maddi durumu iyi ve el sanatlarına 

değer veren insanların rağbet gösterdiğini aktarmaktadır. Parça başına işlenmiş, bitmiş 

halinin altı bin TL kadar bir ücretinin olduğunu beyan etmektedir. Halk eğitim merkezi 

dışında evinde de sanatını icra etmekle beraber okul yönetiminin yapmış olduğu 

girişimlerden hayli memnundur. Sarka dışında yöreye özgü olan kadife olarak 

adlandırılan şalvar ve cepkenleri de sipariş üzerine işlemektedir. İşlemede bir hata 

olduğunda sökerek tekrar yapılabileceğini ancak kadifenin mümkün olduğunca 

yıpranmaması gerektiğini aktarmaktadır. Bir ürünü bir buçuk, iki ay gibi bir süreçte 

işleyebilmekle beraber bütün ürünlerin aynı oranda işçilik istediğini belirtmektedir. 

Son beş yıldır gençlerden çok rağbet gördüğünü ve kalitesiz içlilikleri de şu şekilde 

eleştirmektedir; Bu iş esnaf sarayında da yapılıyordu. Biz evlerde sipariş yaptığımız 

için üç takım alıyoruz, beş takım alıyoruz. Ama esnaf sarayında yapaylaştırdılar o 

gelinlikçiler. Bir şalvarda elli altı tane gül varken o on taneyle bitirdiler işi. Ondan 

sonra arkasında kullanılan malzemeler, kalitesiz ürünler kullana kullana arkasına 

astar yerine gazete kâğıdı koymaya başladılar. Naylon astar kullanmaya başladılar. 

Gençler iri desen olduğu için bu sefer de boncuk türüne, boyama türüne geçmeye 

başladılar. Hoş görmemeye başladılar. Sağlıksız dikim yaptıkları için zamanla da 

söküldü. O yüzden gençleri cezbetmemeye başladı. Sonra makine işi. Biraz da maddi 

yönde olduğu için işi de beğenmedi gençler ama son beş yıldır gençler çok rağbet 

ediyor. Yapılan işin kalitesine göre. Öğrenim aşamasında daha çok orta yaş üstünün 

rağbet edip bu işi sürdürdüğünü, gençlerden öğrenmek için çok az talep geldiğini 

belirtmektedir. Bir ev hanımı olarak senede beş takım satarak yılda otuz bin TL kadar 

bir gelir elde etmekte ve bundan memnuniyet duymaktadır. Ana desen haricinde kalan 

bütün süslemeleri kendisi tasarlamakta ve her ne kadar bir ev hanımı olarak gelirinden 

memnun olsa da ticaretinin güç olduğunu aktarmaktadır. 



151 

 

 

Şekil 141: Fatma Turgut 

3.2.8. Özlem Çopur (Ebruzen) 

Özlem Çopur 1980 doğumlu ve Üniversite mezunudur. Tayin sebebiyle geldiği 

Eskişehir’de altı yıldır ikamet etmektedir. Ebru sanatının en eski kâğıt süsleme sanatı 

olduğunu, 13. yüzyılda ilk olarak ciltçilikte iç kapak olarak kullanıldığını ve her biri 

tek olan ebruların ikinci bir benzeri olamayacağı için Osmanlı bürokrasisinde 

evrakların içine ebrular koyularak sahteciliği önlemek için kullanıldığını 

aktarmaktadır. Ebru sanatının bir gönül işi olduğunu aktararak gerçekten çok severek 

2005 yılından bu yana icra etmektedir. Terapisi çok yüksek bir sanat olan ebruyu 

Diyarbakır’da yaşadığı yıllarda çocuk yetiştirme yurtlarında, kadın ve çocuk eğitim 

merkezlerinde, Down sendromu otizm gibi durumları olan özel olan çocuklara dersler 

vererek sanatın yüksek terapisini gözlemleme imkânına sahip olmuştur. Eskişehir 

Odunpazarı’nda bulunan atölyesinde de bu tutumu sürdürerek pek çok kitleye 

ulaşmıştır. Ebru sanatını ilk olarak Ankara’da Esengül İnalpulat’la öğrenmeye 

başlayıp daha sonra İstanbul’da Mahmut Peşteli’yle devam ettirmiştir. 2005’ten bu 

yana seksen yedi karma sergiye katılıp, üç kişisel sergi düzenleyerek yurt içi ve yurt 

dışında kültür elçiliği yaparak ebru sanatını tanıtmaya çalışmaktadır. Kültür Bakanlığı 

sanatçısı olarak sanatı gelecek nesillere aktarmayı şiar edinmiş ve çıraklar 

yetiştirmektedir. Bu işe gönül veren, sabırlı olup bu işi icra edebilecek kişileri tercih 

etmektedir. Ebru sanatında bir ustalık olmadığını, her geçen gün yeni bir şey geliştirilip 



152 

 

sürekliliğinin sağlandığını belirtmektedir. İlk ebru kitresinin Güneydoğu Anadolu ve 

Toroslar’da yetişen geven otu bitkisinin belirli dönemlerde köklerinin çizilip, sıvısının 

alınıp, alınan sıvının kuruyunca ağaç kabuğu haline gelen maddenin ezilerek suda 

çırpılmasıyla oluşan özlü sıvıdan meydana geldiğini aktarmaktadır. Tamamen 

geleneksel yöntemle çalışmakta olup toprak ve kök boya kullanmaktadır. Toprak 

boyaları sabırla destiseng taşıyla ezerek kullanılabilir hale getirmektedir. Ebru 

sanatının olmazsa olmazı olan büyükbaş hayvanın safra suyundan elde edilen öd 

sıvısıyla boyaların açılımını sağlayıp kâğıda yapışmasını sağlamaktadır. Kurs 

ortamlarında kitreyi hazırlanması kolay olduğu için denizkadayıfından elde 

etmektedir. Ebru sanatını icra ederken gül dalının bakteri barındırmayan özelliğinden 

dolayı gül dalına sarılmış at kılı fırçaları tercih etmektedir. At kılı fırçanın her teli 

boyayı içine şırınga gibi çekerek sanatın icrasını daha sağlıklı hale getirmektedir. Ebru 

kâğıtlarında birinci kalite olan yetmiş gram el yapımı şamua kâğıtları tercih 

etmektedir. Bütün ebru çeşitlerini icra edebilmekle beraber emici özelliği olan kumaş, 

seramik, deri gibi yüzeylere de ebru alabilmektedir. Deri üzerine uyguladığı sanatında 

özellikle son dört yıldır Ortadoğu Deri Fuarı’na tek Türk olma unvanını elinde 

tutmaktadır. Deri üzerinde kullandığı ebruları çanta ve saraciyeye çevirmesi hayli ilgi 

görmektedir. Ebruda bütün renkleri kullanmanın yanında boya karışımları yaparak çok 

farklı renkler de elde edebilmektedir. Türkiye şartlarına nazaran yerli pazarda ilgi 

oldukça düşük olmasına rağmen yurt dışındaki temsiliyetiyle hatırı sayılır bir kitleye 

ulaşmıştır. Yılların getirmiş olduğu tecrübeyle her gün yeni bir ebru keşfetmekte ve 

özellikle deri üzerine uyguladığı sanatın kendisi için ayrıca özel olduğunu 

belirtmektedir. Eskiye nazaran hammaddeye daha kolay erişebilmekte ve kurs 

ortamlarında müsait olmadığı için hazır ezilmiş boyalar kullanmaktadır. Eskiden yurt 

dışına gittiğinde ebru sanatını Turkish Marbling Art olarak tanıtırken, ebru sanatının 

2014 yılında UNESCO tarafından tescillenmesiyle gittiği ülkelerde ebru sanatı adıyla 

rahatlıkla tanıtımını yapabilmektedir. Her kursiyerin geleneksel yöntemlere beraber 

kendinden bir şeyler katarak sanata bir güncelleme getirebileceği kanaatindedir. 

Çocuğundan yaşlısına kadar her kesimden rağbet gören ebru sanatına turistlerin ilgisi 

de oldukça yoğundur. Fiyatlandırmayı malzemenin maliyetine göre el emeğini de baz 

alarak yapmaktadır. Geçmişe nazaran ebru sanatının bilinirliğinin arttığını ve revaçta 

olduğunu belirtmektedir. Özellikle kitrenin yurt dışından geliyor olmasıyla malzeme 

fiyatlarındaki aşırı artıştan yakınmaktadır. Odunpazarı’ndaki kişisel atölyesinin yanı 

sıra Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Halkbilimi Araştırma Merkezi’nde kursiyerler 



153 

 

yetiştirmekte ve tıp fakültesindeki öğrencilerin ders yükünün yoğunluğundan ötürü 

terapi amaçlı olarak seçmeli ebru derslerini icra etmektedir. 

 

Şekil 142: Özlem Çopur 

3.2.9. Ramazan Kalay (Kalaycı) 

Ramazan Kalay 1960 doğumlu, ilkokul mezunu ve Mihalıççıklıdır. Dededen 

gelen kalaycılığı on yaşından beri icra etmektedir. Sanatı babasından öğrenmiş olup 

tek başına icra etmektedir ve hiç çırak yetiştirmemiştir. Kalay ustalığında ilk etapta 

bakır temizlenir. Daha sonra sürtme, doğrultma, düzeltme işlemleri yapılmaktadır 

ancak esas ustalık ham bakırdan üretim yapmaktadır. Atölyesinden memnun olmakla 

beraber sipariş üzerine çalışmaktadır. Bakır ürünlere rağbetin azlığı sebebiyle ham 

bakırdan üretimi nadiren yapmakta ve eski antikaların kalay işlemleriyle 

uğraşmaktadır. Bakırı kalaylarken ilk etapta ilaçlayıp temizleme işlemini 

gerçekleştirmekte daha sonra gerek varsa sürtme, doğrultma, düzeltme işlemlerini icra 

ettikten sonra kalay işlemini yapmaktadır. Kalayı İstanbul’dan çubuklar şeklinde hazır 

olarak temin etmektedir. Kalayı seçerken katkısız, kurşunsuz olmasına özen 

göstermektedir. Kalay temiz ve katkısız bir şekilde temin edildiği için kullanmadan 

önce herhangi bir işlem gerçekleştirmeden direkt uygulayabilmektedir. Ham bakır 

işleyeceği zamanlarda ise bakırı levha plakalar halinde temin etmektedir. Temin ettiği 

bakırı yapılacak malzemeye göre ölçülendirip çizerek kesip çekiçle döverek, diplerini 

ise örsle düzelterek tokmakla terbiye etmektedir. Gövde ve dipleri ayrı ayrı yapılan 

bakır gümüş kaynak veya elektrik kaynağıyla birleştirilerek yekpare bir hale 

getirilmektedir. Küçük parça bakır işlerinde günde ortalama yirmi adet ürün 

çıkarabilmektedir. Güğüm, ibrik gibi ürünlerin çekiçten geçip tavlanma süreci 



154 

 

zahmetli olduğu için daha çok işçilik istemektedir. Bakırı genelde antika meraklıları 

ve sağlık için kullananlar tercih etmektedir. Kalay yapma ateşin başında süreklilik arz 

ettiği için oldukça zor bir sanattır. Fiyatlandırmayı bakırın kirlilik ve temizlik 

durumuna ve ebatlarına göre yapmaktadır. Teknolojik ürünlerin yaygınlaşıp bakıra 

olan rağbetin azalmasıyla sanatını aktaracak icracı bulamamaktadır. Sektör içinde en 

çok zorlanılan işin büyük bakır malzemelerini kalaylamak olduğunu aktarmaktadır. 

Daha evvel Ankara’da bir festivale katılmıştır ve yerel yönetimden daha işlek bir cadde 

üzerinde dükkân beklentisi vardır. Ailesinde kendisinden başka kalaycılıkla uğraşan 

insan bulunmamakla birlikte dördüncü kuşak olarak sanatın son temsilcisidir. Şu an 

icrasını Odunpazarı Mumcular Sokak’ta bulunan ve aynı zamanda atölyesi olan evinde 

icra etmektedir. 

 

Şekil 143: Ramazan Kalay 

3.2.10. Yunus Emre Kaya (Savatlı Gümüş İşlemeciliği) 

Yunus Emre Kaya 1988 doğumlu, işletme lisans mezunu ve Eskişehirlidir. Aile 

mesleği olan savatlı gümüş işlemeyi severek icra ederken kendi geleneklerinden gelen 

sanatsal boyutu olan bu sanata sahip çıkarak daha iyi yerlere getirmeyi 

amaçlamaktadır. Daha önce aile içinde çıraklık yapmış ve son on yıldır profesyonel 

anlamda kendisine çalışmaktadır. Sanatı iyi bir savat ustası ve aynı zamanda dayısı 



155 

 

olan Vedat Yönlüer’den öğrenmiştir. Savaşçı bir topluluk olan Türklerin bu tarz 

sanatlarda yetkinliği olmadığını ancak Osmanlı döneminde Süryani ve Ermeni 

ustaların yanında yetişen çıraklar sayesinde bu sanat günlük yaşama dâhil olmuştur. 

Sanat, Kaya’nın anne tarafından Kiev’den gelen akrabalık dolayısıyla aile içinde yer 

bulmuştur. Eskişehir Alpu’da savat sanatının iyi bir temsilcisi olan Hanefi ustanın 

vefatından sonra çok bir icracı kalmadığını iddia etmektedir. Savat ustalarının genç 

yaşta vefat etmesinden dolayı şöyle bir teoriyi aktarmaktadır; Şöyle bir sıkıntı var savat 

işinde; savat ustaları çok uzun yaşamıyorlar, neden? Çünkü kurşun var karışımın için 

de o da insanı zehirliyor günden güne. Osmanlı’da bile 40-50 yaşını gören savat ustası 

çok yok. Çırağın mutlaka gerekli olduğunu ve çırak alırken değerli bir madenle 

uğraştığı için öncelikle saygı ve ahlaki değerlere daha sonra el becerisine dikkat 

etmektedir. Savatın yerini muadili olan polyester dolgulu sanayi ürünlerinin aldığını 

ve artık talep görmediğini aktarmaktadır. Kişi talep etmedikçe savat işlememektedir. 

Hammaddeyi döviz bürolarına benzeyen altın satış yerlerindeki has gümüş satış 

noktalarından, İstanbul’dan temin etmektedir. Hammaddeyi seçerken satış yerinin 

devlet denetiminde, sertifikalı yerlerden almaya özen göstermektedir. Savat karışımını 

kendisi oluşturarak çubuk veya toz şeklinde kullanmaktadır. Çalışılan ürünün 

boyutuna göre günlük veya bir yıl sürebilecek zamanı kapsamaktadır. Savatta süs 

eşyaları, vazolar, taslar, kılıç kınları gibi büyük objeler daha çok işçilik istemektedir. 

Eskiden asit indirme ve çelik kalemle savat işleme yapılabilirken günümüzde 

teknolojik gravür kalemlerle veya lazerlerle hatasız bir şekilde kazınarak 

işlenebilmektedir. Savata olan ilgi Türkiye’de belli başlı antika meraklıları 

tarafındandır. Yine ülkemizde en çok satılan şekli ise tütün tabakasıdır. Daha evvel 

Türki cumhuriyetlerde satışlarda bulunan Kaya, o coğrafyada bilezik ve kelepçelerin 

ilgi gördüğünü aktarmaktadır. Savat işi birkaç sanatı içinde barındırdığı için 

kalemkârlık, çizim bilgisi ve sadekârlık yapan insanların savatkâr olabileceği 

kanaatindedir. Savat işiyle uğraşan kişiyi “zergedan” olarak adlandırmaktadır. Savatın 

en zor yanının gümüşe uygulandığında geri dönüşünün imkânsız olduğunu 

belirtmektedir. Çünkü savatlanmış gümüş tekrar eritildiğinde savat gümüşü 

çürütmektedir. Savatta dikkat edilmesi gereken en önemli şeyin deseni bozmadan çok 

hassas bir şekilde savatı gümüşe uygulamak olduğunu aktarmaktadır. Fiyatlandırmayı 

hammaddeye ve ürün sürecinde harcanan zamana göre belirlemektedir. Geçmişle 

kıyaslandığında savat işinin tamamen yok olduğunu beyan etmektedir. Geleceğe 

aktarılamamasının önündeki en büyük engelin gençlerin sabırsız ve kolay paraya 



156 

 

odaklı meslek edinme ideali olduğunu belirtmektedir. Bunun yanında savatın içerdiği 

kurşundan dolayı sağlığının önüne geçmeyecek şekilde çok özel işler olmadıkça tercih 

etmemektedir. Sürdürebilirlik için proje yazmak, atölyeler açmak, kurslar açmaktan 

ziyade önce bu sanatı öğrenmek isteyen gönüllüler bulmanın daha doğru bir yöntem 

olduğunu düşünmektedir. Daha önce öğretici olarak Seyitgazi’de bulunmuş, 

hâlihazırda Alpu’da eğitimler verilmektedir. Savatın tanıtımının yetersiz olduğunu, 

kuyumcu fuarlarında bile antika ürün çıkaran satıcılarda bulunabileceğini ancak savat 

için fuara katılan kimsenin olmadığına dikkat çekmektedir. Sektördeki en büyük 

sorunun güvensizlik olduğunu şu sözlerle ifade etmektedir; Yani şöyle bir şey, biz 

değerli madenle uğraşıyoruz. Buraya yeni gelen, çok para kazanma hayaliyle gelen 

insanların piyasayı düşürüp, hesap bilmeden bu piyasanın içinde biz bunu şu fiyata 

üretiriz deyip... Aslında kendi pazarını da hiç eden. Yeni heyecanla geliyor, biz bunu 

bu fiyattan veririz deyip o sanat değerini de aşağılara çekiyor. Bir yıl sonra yok olup 

gidiyor, bu mesleğin mihenk taşlarına zarar veriyor. En büyük sıkıntılardan birisi bu. 

Yunus Emre Kaya özel siparişler üzerine yaptığı savat sanatını Yasin İş Hanı’nda 

bulunan atölyesinde icra etmektedir. 

3.2.11. Süleyman Coşkun (Lületaşı İşlemeciliği) 

Süleyman Coşkun 1959 doğumlu, Eskişehirli ve ilkokul mezunudur. On dört 

yaşından beri lületaşı işlemeciliğini icra etmektedir. Lületaşı işlemeyi şu an hayatta 

olmayan Kadir Baysal, Şükrü Baysal ve Dilaver Çelebi ustalardan öğrenmiştir. Kadir 

Baysal’ın lületaşında bir ekol olduğunu ve gelmiş geçmiş en iyi usta olduğunu iddia 

etmektedir. Günümüzde sanatını tek başına icra etmektedir ve geçmişte dört çırak 

yetiştirmiştir. Bu sanatın sonu olmadığı için kendisini usta olarak tanımlamamaktadır. 

Yaptığı en iyi eserlerden biri günümüzde Kurşunlu Külliye’sinde sergilenen Kabe-i 

Mükerrem’dir. Çırak geldiği zaman genellikle kişiliğine ve terbiyesine önem vererek 

seçmektedir. Lületaşının üç yüz elli yıllık bir geçmişinin olduğunu ve Viyana’da 

işlendiği dönemler orada bu sanatın eğitimini alan Ali Osman Denizköpüğü’nün 

1960’lı yıllarda Eskişehir’e gelerek buradakilere sanatın inceliklerini öğretmesiyle 

lületaşı işlenmeye başlandığını belirtmektedir. Süleyman Coşkun da onun yetiştirdiği 

ustalardan bu sanatı öğrenmiş ve dördüncü kuşak olarak halen icra etmektedir. 

Genellikle pipo yapımında kullanılan lületaşı, Türkiye’de pipo kültürü olmadığı için 

çoğunlukla yurt dışına ihraç edilmektedir. Türkiye’deki pazarı ise tesbih, takı, biblo 

gibi ürünler oluşturmaktadır. Hammaddeyi Türkmentokat ve Karatepe köylerinden 



157 

 

temin etmektedir. Bu bölgede çıkartılan taşların bir numara kalite olduğunu iddia 

etmektedir. Lületaşının dünyada yanmayan tek maden olduğunu ve uzaya gönderilen 

roketlerin uçlarına yalıtım malzemesi olarak kullanıldığını belirtmektedir. 1974- 1975 

yıllarında lületaşı ocakçılarının çok fazla olduğunu ve madene kolayca erişebildiğini 

ancak günümüzde bu işi yapan sadece yirmi kişi olduğunu ve hammaddeye erişimin 

zor olduğunu söylemektedir. Hammadde azaldıkça değerlendiği için fiyatları da hayli 

yüksek olmaktadır. Lületaşını kaba bıçağı, sıyırma bıçağı ve hançer adı verilen üç 

bıçakla işlemekte ve sadece portre, pipo alanında çalışmaktadır. Usta olarak tek 

eksiğinin “altın oran” denilen ölçü olduğunu ve bu konuyla alakalı eğitim deneyimini 

şu sözlerle aktarmaktadır; Bizde eksik altın oran dedikleri o ölçüdür. Basit şekilde bize 

göstermek istediler Anadolu Üniversitesi’nde otuz kişi gittik, kimse yardımcı olmadı. 

Resim çizdirdiler, çamur verip işlettiler. Siz zaten yapıyorsunuz deyip, birer belge 

verdiler, gönderdiler. Bize yardımcı olmadılar. Lületaşını işlemeye başlamadan önce 

topraklı bir şekilde gelen madeni satır yardımıyla temizleyip taşları kısım kısım 

ayırmaktadır. Daha sonra taş ne yapımına uygunsa o ürünü çalışmaktadır. Bir pipoyu 

oyduktan sonra, delip kurutma işlemlerini tamamlamaktadır. Kuruyan taş üç dört kat 

zımparalanmaktadır. Parafin denilen cilayı attıktan sonra zımparada kaybolan hatlar 

tekrar bıçaklarla çizilir ve tekrar bal mumuyla cilalanır. Silinip uçları parlatıldıktan 

sonra pipoya fitil salınarak son kontrolleri yapılmakta ve satışa hazır hale gelmektedir. 

Bir pipo yapılırken en az on dört kez elden geçmektedir. Kaba işçilik olarak günde üç 

veya dört pipo yapabilmektedir. Portre çalışan sayılı kişilerden olduğu için 

kompozisyon ürünleri daha çok işçilik istemektedir. Lületaşının en çok ihracat 

yapıldığı yerlerin başında Çin, sonra Amerika, üçüncü olarak Avrupa gelmektedir. 

Lületaşı işlenirken dökülen yongaların bile çok değerli olduğunu ve bunlar için 

Amerika ve Almanya’dan talep aldığını belirtmektedir. Lületaşının nikotin emme 

özelliğinin yanı sıra tozlarının iyi bir leke çıkarcı olduğuna dikkat çekmektedir. Sanatta 

zımparacı ve cilacıların ayrı olduğunu ancak bir ustanın lületaşı işlemeciliğinin bütün 

aşamalarını bilmesi ve kendisi yapabiliyor olması kanaatindedir. Ürün sürecinde hiçbir 

zorlukla karşılaşmadığını ancak istediği ebatlarda lületaşı bulmakta hayli zorlandığını 

ve hammaddenin azaldığını aktarmaktadır. Fiyatlandırmayı hammadde ve el emeğine 

göre yapmaktadır. Sanata ilginin yoğun olduğunu ancak insanların tesbih, kolye gibi 

küçük ürünleri yan gelir olarak icra etmeyi tercih ettikleri için asıl sanat alanına talebin 

yok denecek kadar az olduğunu aktarmaktadır. Günümüz teknoloji şartlarıyla geçmişe 

nazaran pazarlama aşamasını daha rahat gerçekleştirmektedir. Ancak bu sanatın 



158 

 

aktarımı için bir devlet politikasının şart olduğunu özellikle belirtmektedir. Lületaşı 

beyaz olduğu için renklendirme taraftarı değildir ancak talep olunca yakarak ve 

ambalaj kağıtlarıyla renklendirme yapabilmektedir. Yerel yönetimden hammadde 

konusunda bir çözüm beklemektedir. Lületaşı esnafı için vergi muafiyetinin yolunu 

açan kişi olduğunu şu sözleriyle aktarmaktadır; Lületaşında vergi muafiyetini çıkaran 

benim. Hayrünnisa hanım gelmişti, Kurşunlu’da ben ona bir şov yaptım. Kadın o 

zaman dedi ki ne gibi faydamız olur size? Ben de dedim ki; yani bu meslek yıllardır 

vergiden çıkacak, kaybolmakta olan  bir meslek olduğu için yardımcı olmak isteyen 

çok ama olan yok dedim. Bizim yıllardır istediğimiz hep vergi muafiyeti dedim. O da 

sağ olsun cumhurbaşkanına, kültür bakanına, başbakana rica etti, bizim mesleği 

vergiden çıkardık. Tamamen lületaşı işleyenler vergiden muaf. Ama bunun yanında 

magnet, gümüş başka değişik materyaller koyarsa vergiye dahil. Süleyman Coşkun 

halihazırda sanatını Odunpazarı bölgesinde icra etmektedir. 

 

Şekil 144: Süleyman Coşkun 



159 

 

 

Şekil 145: Süleyman Coşkun'un atölyesinden lületaşı örneği 

3.3. ESKİŞEHİR OLGUNLAŞMA ENSTİTÜSÜ SANATKÂRLARI 

3.3.1. Aynur Uzun (Maraş İşi) 

Aynur Uzun 1970 doğumlu ve doğma büyüme Eskişehirlidir. Eskişehir 

Olgunlaşma Enstitüsü’nün Cumhurbaşkanlığı projesine dâhil olan Maraş işini icra 

etmektedir. Pek çok farklı çeşitlerde ürün üretilmesine karşın şu an puşideyi (türbe 

örtüsü) çalışmaktadır. Oldukça zahmetli bir süreci olan Maraş işinden daha önce 

bohça, bindallı, gelinlik gibi ürünler çıkarmıştır. Sadece kadife kumaş üzerine sim ve 

pamuklu ip kullanarak işlemektedir. Desenleri kendisi çizmeyip, İstanbul’dan hazır 

olarak temin etmektedir. Eskiden sadece mor kadife üzerine çalışıldığını belirten 

Uzun, şu an her renkte icrasını gerçekleştirmektedir. Kurt, tırtıl, boncuk gibi süsleme 

tekniklerini kullanarak boncuklarla süsleme yapmaktadır. Ağırlıklı olarak çiçek 

motifleri kullanmakta ve ödemiş ipeğinde işlemeyi denemiş ancak verim alamamıştır. 

Seneler evvel çeyiz için yatak örtüsü yaptığını ancak günümüzde pek talep olmadığını 

belirtmektedir. Kız çocuklarının liseden sonra bu işe başlamaları gerektiğini 

kendisinin de öyle yaptığını aktarır. Ürünleri sipariş üzerine yapmakta ve çok maliyetli 

bir iş olduğu için genellikle özellikle ilgilenen, maddi imkânları iyi olan insanların 

tercih ettiğini belirtmektedir. Facebook grubu olan usta öğreticiler platformuna aktif 

katılım göstermektedir. Maraş işine yirmili yaşlarda başlayan Uzun, germe ve 

yapıştırma işlemlerinde ikinci kişilerden yardım almaktadır. Enstitü dışında evinde de 



160 

 

bu işle meşgul olmakta ve çevresinde isteyenlere öğretmektedir. Puşidenin ortalama 

bitiş süreci bir buçuk senedir. Bu işin sabır işi olduğunu ve gayret gerektirdiğini 

aktarmaktadır. 

3.3.2. Ayşegül Gökcan (Bez Dokuma) 

Ayşegül Gökcan 1984 doğumlu ve doğma büyüme Eskişehirli ve ön lisans 

mezunudur. Eskişehir Olgunlaşma Enstitüsü bünyesinde sanatını sekiz yıldır icra 

etmektedir. Bez ayağı tezgâhında dokuma yapmakta ve tezgâhı Denizli ve 

Kastamonu’dan hazır olarak temin etmektedir. Tezgâhın maliyeti dolar üzerinden 

hesaplandığı için fiyatı yüksektir. Çözgüyü çözgü aparatı ve çözgü dolabına ipleri 

yerleştirerek çözgü makarası yardımıyla sarıp tezgâha aktarmaktadır. Çözgü teli 

sayısını tarak yardımıyla bir santimden kaç çözgü ipinin geçeceği belirlenerek, kaç 

santim eninde bir örtü yapılacaksa ona göre ayarlamaktadır. Bezin kenarlarını, 

kumaşın daha sağlıklı olması için üç çift çözmektedir. Bu çözgülere “kelep” ismi 

verilmekte olup en az üç kişiyle çözgü işi gerçekleşmektedir. Çözüldükten sonra gücüv 

tellerinden ve taraktan, kumaş levendine sararak dokuma işini icra etmektedir. Askı 

ipliklerini Denizli’den hazır olarak temin etmektedir. Saçak payını genellikle on beş 

cm bırakmaktadır. Başlangıç örgüsünü genellikle atıl durumda olan kullanılmayan 

ipliklerden dokumakta ve işlem bittikten sonra çıkarmaktadır. Genellikle krem rengini 

tercih etmektedir. Çalışacağı dokumanın özelliğine göre ip inceyse katlayarak 

kalınlaştırıp kullanmakta veya makine orlonu, makine yünü gibi iplerden de 

kullanmaktadır. Tüm bu malzemeleri dışardan temin etmektedir. Renklendirme 

işleminde Denizli’den temin edilen hazır boyaları kullanmaktadır. Dokuma yaparken 

hazır modellerden faydalanabildiği gibi kendi tasarladığı modelleri de kullanmaktadır. 

Modelleri milimetrik kâğıda aktarıp artırmalar, eksiltmeler yaparak tezgâh üzerinde 

duruşuna göre karar verip uygulamasını yapmaktadır. Atölyede sadece Eskişehir, 

Sarıcakaya- Dağküplü, Sivrihisar, Kırka yörelerinin dokumaları ve modernize edilmiş 

dokuma örnekleri çalışılmaktadır. Dokumanın içine bazen cicim de yerleştirmektedir. 

Motifleri beze sayarak yerleştirmekte, motif bağlantılarını çok uzun dokumalarda 

yırtıkları engellemek için bağlantılara atkı ipliği atmaktadır. Göz desenini nazar için, 

koçboynuzu motifini güç ve kudreti simgelemek için kullanmaktadır. Dokumanın 

tamamını bez dokuma veya peşkir olarak adlandırmaktadır. Dokumaları ihtiyaç için, 

enstitünün projeleri için, çeyiz için sipariş üzerine icra etmektedir. Daha önce 

çevresinde dokuma yapan olmamakla beraber şu an altı kişiyle birlikte çalışmaktadır. 



161 

 

Çeyizlerde mutlaka bir iki tane dokuma örneği bulunmaktadır. Daha orijinal olduğunu 

düşündüğü için genellikle yeşil, mor, pembe, lacivert renkleri tercih etmektedir. 

Dokumayı tezgâhtan çıkarma ve düğüm, püskül işlerini imece usulü yapmaktadır. 

Dokuma işini her mevsim yapmakla beraber genellikle gençlerin tercih etmediği bir iş 

olduğunu belirtmektedir. Desenin ağırlığına göre kolay bir peşkiri iki gün dokuma üç 

gün saçak düğüm, püskül işleriyle beraber beş günde, ağır desenli işlerin ise iki hafta 

kadar sürdüğünü belirtmektedir. Düz işlerin maliyetinin daha düşük olduğu gibi 

desenlerin çok olduğu işlerde maliyet artmakta, düğüm hesabına göre üç yüz elli, dört 

yüz TL fiyat aralığındadır. Ürünler enstitü aracılığıyla pazarlanmaktadır. Genellikle 

1,20 cm boy, 40 cm eninde ürünler tercih edilmektedir. Genelde otuz yaş üstü dokuma 

işini tercih etmektedir. Bu işi devam ettirecek olan ve severek gelen öğrencilere kurslar 

verilmektedir. Deneme yanılma yoluyla kendine özgü teknikler geliştirmiştir. 

Unutulmaya yüz tutmuş olan dokuma işinin teşviklerle iş garantili kurslarla tekrar 

canlandırılması gerektiği görüşündedir. 

3.3.3. Elif Çap (İşleme/ Nakış) 

Elif Çap 1990 doğumlu, doğma büyüme Eskişehirli ve ön lisans mezunudur. 

Yirmi dört yaşında üniversitede gittiği el sanatları bölümünde iki sene okuyup, 

2018’de Eskişehir Olgunlaşma Enstitüsü’nde bez dokumayla işe başlayıp, kurum 

içinde bölüm değiştirerek iki senedir bu işi icra etmektedir. Kullanılacak kumaşın 

cinsini, işin yapılacağı projeye ve tekniklere göre belirlemektedir. Genelde ipek ve 

pamuklu sim iplikler kullanmaktadır. İpleri hazır temin etmekte ve yine hazır renkli 

iplikler tercih etmektedir. Türk işi çalışmakta olan Çap, genellikle doğada olan pastel 

tonları kullanmaktadır. Şu an bir minyatürün replikasını işlemektedir. Bunun yanında 

geleneksel motiflere de yer vermektedir. Bu işin çeyizlerin astsolisti olduğunu ve 

maddi duruma göre miktarının değişebileceğini belirtmektedir. Yaptığı işler; masa 

örtüsü, peçete, yemek takımları ve pano, aksesuar ve saçlara başlık olarak 

kullanılabilir. Bir kızın on sekiz yaşından önce işleme öğrenmesi gerektiği 

kanaatindedir. Nişanlı kızlar ailelere hediye amaçlı ürün talep etmektedir. El nakışı 

atölyesi enstitüde iki yıllık bir atölye olduğu için daha çok enstitünün müzesine işler 

yapılmaktadır. Yapılan nakışın daha çok çeyiz yerine özel ilgi alanı dâhiline giren 

maddi durumu iyi olan insanların tercih ettiğini belirtmektedir. Enstitüde dokunan 

kumaşlar üzerine işleme yapmaktadır. İpek kumaşa yapılırsa metresi iyi yüz liradan, 

tasarıma göre sadece örtünün maliyeti üç yüz, dört yüz lira olabiliyor. İpler ipek olduğu 



162 

 

için tanesi yetmiş, seksen liradan, bir işe en az on, on iki rengi kullanabilmekte ve 

işçilikle beraber hayli maliyetli bir ürün ortaya çıkmaktadır. İşi Nermin Hoca’dan 

öğrenen Çap, bu işin tek başına yapılabileceğini fakat aktarım için birine öğretmek 

gerektiğini vurgular. Öğrenecek kişilerin el yatkınlığının, yeteneğinin olması gerektiği 

kanaatindedir. Teknik olarak Türk İşini yapabilen kişinin bütün nakış işlerinde başarılı 

olabileceğini belirtmektedir. Vakti olmadığı için sanatını sadece atölyede icra 

edebilmektedir. Bu işin standart bir kalıbının olduğunu ve yeni teknikler geliştirmeye 

müsait olmadığını belirtmektedir. Malzemeyi seçerken özel iplikleri, özellikle 

solmayacak olanları tercih eder. İğnelerini de özenle seçen Çap çelik ve paslanmaz 

özellikli iğneleri tercih etmektedir. Beze deseni çizdikten sonra kasnağa geçirir ve önce 

teyelleyerek işe başlar. Kurşun kalemle çizilen desen silinmesin diye çalışmanın 

işlemeye geçilmeyen kısmını şeffaf kaplama malzemesiyle kaplar ve sanatını icra eder. 

Bir örtüyü minimum dört, beş aylık süreçte çıkarmaktadır. Dokunan kumaş ne kadar 

sık gözenekliyle iş o kadar incelik gerektirir. Sanayi ürünlerine tutumunu şu şekilde 

dile getirmektedir; insanlar el nakışı mı? makine nakışı mı? Çok algılayamıyorlar 

ilgisi yoksa. Ben en çok bununla karşılaştım. Bir makine nakışı atıyorum çok farazi 

söyleyim on lira el nakışı da yüz lira. Niye bu on lira, bu yüz lira. Diyorum bunu elde 

yapıyorsun şu kadar mesai harcıyorsun hani insanlar diyor ki bu da ip, bu da ip 

aradaki emeği çok anlamıyorlar tek sıkıntı o. Mesleğe duyulan ilginin oldukça az 

olduğunu ve bu işi yapan son nesil olabileceğini iddia etmekte ve geleceğe aktarımı 

için Olgunlaşma’nın olduğunu dile getirmektedir. İnsanlar günlük işlerini görebileceği 

daha düşük fiyatlı ürünlere yöneldiği için çok maliyetli olan el işi ürünleri tercih 

etmemektedir. Kaliteli işlerin internet pazarına açılıp daha çok meraklıya ulaşabileceği 

için interneti gerekli görmektedir. Enstitü’nün belirlediği saat ücreti karşılığında 

çalışmakta olup, gelirden şikâyetçi değildir. 

3.3.4. Mehmet Çınar (Lületaşı İşlemeciliği) 

Mehmet Çınar 1970 doğumlu ve Eskişehirlidir. On beş yıldır Eskişehir 

merkezde ikamet etmektedir. Lüle taşı oymaya on dört yaşında başlamıştır ve ilkokul 

mezunudur. Alaylı olarak Medet Usta’dan öğrenmiştir. İşi tek başına yapabildiği gibi 

bir yardımcının olması gerektiğini de vurgulamaktadır. İki tane çırak yetiştiren Çınar, 

çırak alırken işe yatkınlığına, kendini adamışlığına ve sanatsal bakış açısının oluşuna 

dikkat etmektedir. Çıraklarına ilk önce bıçağa hâkim olmayı ve teknik tutuşları 

öğretmektedir. %78 nikotin emici özelliği olan lületaşının en çok pipo olarak 



163 

 

kullanıldığını aktarır. Malzemeyi Eskişehir’in köylülerinden temin etmektedir. Sadece 

Eskişehir’de çıkan bu taş yerin beş ile yüz yirmi metrelik mesafesinden 

çıkarılmaktadır. Günümüzde lületaşı çıkaran köylülerin azlığı sebebiyle hammadde 

temininde zorlanmaktadır. Lületaşını işlemeden önce taşın giderlerini (göz şeklinde 

çizgiler) temizlemekle başlıyor işe. Giderler temizlenmeyince taşı işlemek mümkün 

olmamaktadır. Üç tane bıçakla işlemeye başlamakta ve sürecin tamamına bu aletlerle 

hâkim olmaktadır. Enstitü içinde genellikle Osmanlı motifleri çalışmaktadır. 

Yapılacak işe göre bir pipoyu bir günde bir portreyi ise iki- üç günde 

çıkarabilmektedir. Portrelerin daha çok işçilik istediğini belirtmektedir. Motiflerde 

farklılığa gidilebildiği için şu an enstitünün içinde bulunduğu proje dâhilinde Yunus 

Emre portreleri çalışmaktadır. Lületaşından yapılan takıların on beş, yirmi yıllık yeni 

işler olduğunu, ürünlerin daha çok tütün kullanıcılarına hitap ettiği kanaatindedir. 

Turistlerle alışverişte bulunduğu zamanlarda yabancıların ayrıca lületaşına değer 

verdiklerini ve yerel insanlardan çok farklı bir gözle değerlendirdiklerini 

söylemektedir. Tamamen el işçiliğiyle yapılan bir lületaşının fiyatlandırmasını taşın 

ağırlığına göre belirlemektedir. Daha önce lületaşının tanıtımının azlığından dolayı 

pek çok kitleye ulaşamadığını, hatta Eskişehirlilerin bile pek az bildiğini ancak 

günümüzde yapılan reklam çalışmaları ve projelerle kitlesinin genişlediğini, özellikle 

Avrupalılardan yoğun bir ilgi gördüğünü bildirmektedir. Çevrimiçi alışveriş 

uygulamaları üzerinden elektronik satış ortamında da ürünlerini pazarlamakla birlikte 

Türkiye’de platformun erişime kapatılmasıyla beraber maddi anlamda güçlük 

çekmektedir. Devlet politikası olan el sanatlarında vergi muafiyetinden dört yüz on 

lira kirayı geçmemek şartının, günümüz ekonomisinde geçersiz olduğunu ve bu 

düzenlemeden yararlanamadıklarını beyan etmektedir. Üye olduğu Lületaşı 

Derneği’nin faaliyetlerinden memnun olmamaktadır. Valiliğin 2021 yılında lületaşının 

geleceği için attıkları adımlardan memnuniyet duymaktadır. Eskişehir’de bulunan iki 

üniversitenin lületaşıyla ilgili yeterli araştırma ve değerlendirmeyi yapmamalarından 

yakınmaktadır. İstanbul’da çeşitli fuarlarda da bulunmuştur. 

3.4. BELEDİYE SANATKÂRLARI 

3.4.1. Elvida Ertaş (Patik Örücüsü- Odunpazarı Belediyesi) 

Elvida Ertaş, altmış bir yaşında Çifteler doğumlu ve yirmi sekiz yıldır 

Eskişehir’de yaşamaktadır. Çocuklarının okulu sebebiyle şehir merkezine göçen 

Elvida Ertaş ilkokul mezunudur. Yün ve orlonlardan ortalama yirmi beş, otuz cm’lik 



164 

 

patikler örmektedir. Beş şişle ördüğü patiklerinin renklerini öreceği desene göre 

seçmektedir. Kendi yöresinde daha çok motifli patikler tercih edilmektedir. İnceli, 

laleli, küpeli, zambaklı gibi motif isimlendirmeleri mevcuttur. Yerine göre tercih 

edilen patikler farklılık göstermektedir. Evde sadeler tercih edilirken; misafirlikte ve 

düğünlerde gösterişli motifler tercih edilmektedir. Yöreye özgü oyunlar için farklı 

çeşitlerde patikler örmektedir. Erkek çoraplarında genellikle siyah, beyaz, kahverengi 

gibi renkler tercih edilirken, kadınlarda daha renkli ve motifliler tercih edilmektedir. 

Örgü örmeyi altı, yedi yaşlarında annesinden öğrenen Ertaş, yirmi bir yıldır OMEK 

standında satış yapmaktadır. Kız kardeşi, kızları ve komşularıyla birlikte örgü 

örmektedir. Çorap örerken geliştirdikleri bazı motif isimleri şunlardır; sıçan dişi, 

kaydırma, sarı burma, ardıç dalı, sığır sidiği. Patikler ve uzun erkek çorapları daha çok 

işçilik istemektedir. Tığ, şiş, kazak şişi gibi farklı materyallerle de örülmektedir. 

Ailesinde Elvida Ertaş’tan başka satış yapan bulunmamaktadır. Sanayileşme hakkında 

şu görüşleri dikkat çekmektedir. Onlardan da ekmek yiyenler var o da onların işine 

göredir yani. Ekmek kavgası onlar da yapacak. Kızları dokuz yaşındayken çeyizlik 

çorapları yapmaya başlamıştır. Çeyizlik işleri yaparken çevresindekilerle yardımlaşma 

halinde olduğunu belirtmektedir. Patik ve çorabın yanı sıra yazma kenarı da 

işlemektedir. Ertaş’a göre bir genç kızın çeyizinde en az yirmi beş patik, kırk beş 

yazma, yedi tane namazlık ve işlemeleri olmalıdır. Şerit halinde işlediği oyaları ise 

yazma kenarlarında ve bluz, hırka kenarlarında kullanmaktadır. İşlediği oyaları ise şu 

şekilde isimlendirmektedir; ana yüreği, Zeki Müren’in kirpiği, zambaklar, asmalar. 

Ertaş, internet kullanmayı bilmediği için örneklerini eski yapılan işlerden veya 

komşularından almaktadır. Oyaların diliyle ilgili şu anektodu paylaşmaktadır; biber 

oyası var. Kaynanaya örtüm mü senin dilin sivri acısın diyor. Gelin kız kendini çok 

sevdiriyorsa yazmasını kaynanası çok güzel şeylerden yapar,başına örter ki kaynanası 

bu gelini çok sever diye desenlerinden o hareketini belli eder. Fiyatlandırmayı 

yazmanın, patiğin ipine göre, örülen işin ağırlığına göre belirlemektedir. 

3.4.2. Yasemin Açıkgöz (Oya- Sivrihisar Belediyesi) 

Yasemin Açıkgöz doğma büyüme Sivrihisarlı, şu an kırklı yaşlarda ve ev 

hanımıdır. İncili küpe örmeyi Sivrihisar Belediyesi’nin açmış olduğu takı tasarım 

kursuyla Eskişehir’den gelen Filiz hocadan öğrenmiştir. Ziynet eşyası olan incili 

küpenin maliyeti fazla olduğu için ve geleneği yaşatabilmek için oya formunda incili 

küpeler örmektedir. İncili küpeyi örerken minik cd, sarı simli ip, kırmızı taş boncuk ve 



165 

 

beyaz seramik boncuklar kullanmaktadır. Ürünün orijinalinde kullanılan renkleri 

tercih etmektedir. Malzemeyi daha önce Eskişehir’den temin eden Açıkgöz, son 

zamanlarda İstanbul’dan almayı tercih etmektedir. Ürünlerini satmak için ören 

Yasemin Hanım çeşitli etkinliklerde de stant sahibidir. Eskiden gelinlik kızların 

çeyizlerinde incili küpenin orijinal hali olmazsa olmazken günümüzde onun yerine oya 

modeli tercih edilmektedir. Sivrihisar yöresinin son zamanlarda popülerleşmesiyle 

gelen turist kitlelerinin ürünlerine ilgisi yoğundur. Yedi, sekiz yıldır sadece bu işi icra 

etmektedir. Malzemeyi seçerken kalitesine ve özellikle soyulma olmaması için 

seramik inci kullanmaya dikkat ediyor. İncili küpe motifini kolye, kemer, bileklik 

olarak da kendisi tekrar tasarlamıştır. Ürünlerini tığla ören Açıkgöz, günde ortalama 

otuz, kırk ürün çıkarabilmektedir. Yapılması en zor olanın bileklik olduğunu belirtir 

ve küpelerin kanca, çivi gibi bütün aksamlarını yardım almadan tek başına 

yapmaktadır. Ürünlerini sosyal medya üzerinden de pazarlamakta ve sağladığı 

gelirden memnuniyet duymaktadır. 

 

Şekil 146: Oya- incili küpe 

3.4.3. Nagihan Tekergül (Oya- Odunpazarı Belediyesi) 

Nagihan Tekergül, 1974 Sakarya doğumlu, İlkokul mezunu ve ev hanımıdır. 

Evlilik dolayısıyla on sekiz yıldır Eskişehir’de yaşamaktadır. Oya örmeyi küçük 

yaşlarda annesinden öğrenmişi, örnekleri arkadaş toplantılarında imece usulüyle ve 

internetten almaktadır. Oyalarını, on iki yıldır aile bütçesine katkıda bulunmak için 

Odunpazarı OKEP standında satmaktadır. Sadece tığ ve iğne oyası yapan Tekergül, 

bir ürünü en az on beş günde çıkarabilmektedir. Malzemelerini Eskişehir ve 

İstanbul’daki toptancılardan temin etmektedir. Oyalarından naylon ip kullanmaktadır. 

Yaklaşık yirmi, yirmi bir çeşit oya satan Nagihan Hanım oyalarını tülbent- yazma 



166 

 

kenarlarında değerlendiriyor. Daha çok çeyizlik ürünler yapmakta ve her gelinlik kızın 

çeyizinde en az yirmi tane oya bulunması gerektiğini söyler. Mutlaka kayınvalide ve 

görümce için iğne oyası alınması gerektiğini belirtir. Kendisi oyalarını bir sandıkta 

bohça içinde muhafaza ettiğini ve her kızın on sekiz yaşına geldiğinde çeyizini 

hazırlamış olması gerektiğini beyan eder. Yörelere göre çeşitli yazma bağlama 

şekillerinin olduğunu, oyalarının formunun bozulmaması için sabunlu suyla ütüleme 

ve bazılarında yumurta akıyla silme teknikleri uygulamaktadır. Oyalarına; keloğlan, 

papatya, lale, biber, gelincik gibi isimlendirmeler yapmaktadır. Düğün, nişan, mevlid 

gibi özel günlerin olmazsa olmazının iğne oyaları olduğu söylemektedir. Oyalarında 

kullandığı renkleri rastgele tercih etmektedir. Çevresindeki hanımlar da kendisi gibi 

oya yapıp satmaktadır. Yaygın eğitimdeki oya derslerine olumlu bakmakla beraber 

ürünlerinin fiyatlandırmasını hammaddeye göre yapmaktadır. Oyalarını evinde örüyor 

ve ev eksenli çalışan kadınlar için yerel yönetimden daha çok destek beklemektedir. 

Özel günlerde farklı yerlerde stant açmayı istemektedir. OKEP standından 

memnundur. Mekân aynı zamanda hanımların sosyalleşmesi için bir faaliyet 

niteliğindedir. Vergilendirmeden ötürü bir atölye açmayı düşünmemekte ve yeni 

neslin ilgisizliğinden yakınmaktadır. 

 

Şekil 147: Nagihan Tekergül 



167 

 

3.4.4. Zübeyna Kabasakal (Örgü- Odunpazarı Belediyesi) 

Doğma büyüme Eskişehirli olan Zübeyna Kabasakal, elli dokuz yaşında ve lise 

mezunudur. Sadece bebek patikleri örmektedir. altı aydan, bir  yaşa kadar 

kullanılabilen patikler, bebe yününden örülmektedir. Bebe yününün özelliği daha az 

naylon içermesidir. Örgü örmeyi annesinden miras olarak almıştır. Patikleri tığla 

örmektedir. Kız çocukları için gösterişli, erkek çocuklar için daha sade örgüler 

örmektedir. Ögüleri tek başına ören Kabasakal, öğrenmek isteyenlere de bilgisini 

aktarmaktan çekinmemektedir. Örgü örmeye ilk başta dantelle başlayıp daha sonra 

yemeni patik gibi ürünler örmüştür. Otuz yedi, otuz sekiz senedir örgülerin satışını 

yapmaktadır. On yıldır OKEP ve ESKEDDER bünyesinde satışlarını yapmaktadır. 

Ürünlerine hatırı sayılır talep kitlesine ulaşan Kabasakal, hammaddeyi toptancılardan 

temin etmektedir. İki şişle örülen patiklerin daha uzun sürdüğünü, ördüklerini 

korumak için ekstra yöntemlere başvurmadığını belirtmektedir. Yaygın eğitimde 

hanımlar için açılan kurslar için şunları dile getirmektedir; Ev hanımlarına güzel bir 

şey. Hanımlar şimdi biliyorsunuz evlerde oturmak istemiyor, kurslara gidiyor. Ben de 

gitmiştim zamanında. Çok iyi bir şey, kadınlar evden çıkıyor. Ürün fiyatlandırmasını 

kullandığı ipe göre yapmaktadır. Bilmediği örgülerin örneklerini internetten 

çıkarmaktadır. 

 

Şekil 148: Zübeyna Kabasakal 



168 

 

3.4.5. Saide Geyik (Oya- Patik- Odunpazarı Belediyesi) 

Saide Geyik 1968 doğumlu, doğma büyüme Eskişehirli ve ilkokul mezunudur. 

Patik örmeyi annesinden, oya örmeyi on beş, on altı yaşlarında boş zamanlarını 

değerlendirmek için arkadaşlarından öğrenmiştir. Daha önceleri kendi çapında satışlar 

yaparken bir aydır OMEK standında satış yapmaktadır. OMEK standında satışları iyi 

olmakla beraber bütün ürünlerini tek başına icra etmektedir. İpleri Eskişehir’deki 

ipçilerden temin etmektedir. Patikleri şişle örmekte; tığ, mekik ve iğne oyası yapan 

Geyik bir oyayı iki günde çıkarabilmektedir. En çok işçiliği patiğin istediğini belirterek 

yünlü ip kullanmaktadır. Oyaları genelde örtünmede ve namazlıklarda kullanmaktadır. 

Standında yaklaşık elli çeşit oya bulunmaktadır. Çeşitlere talebe göre belirlemektedir. 

Bir gelinlik kızın çeyizinde on oya, yirmi patik, dört seccade bulunmasının ideali 

olduğunu söylemektedir. Çeyizlik ürünleri güve tutmaması için naftalinle 

korumaktadır. Çeyiz yapmaya kızlar on yaşına gelince başlanması gerektiği 

kanaatindedir. Oyaların çeyizde önemli bir yeri olduğunu belirterek, bunları 

hazırlarken imece usulü arkadaşlarıyla yardımlaştığını aktarmaktadır. Oyaların dili 

hakkında bilgi sahibi değildir ve beğendiği her çeşit oyayı yapıp satmaktadır. Özel 

günler için ayrı bir oya çeşidi olan mevlid örtüleri tasarlamaktadır. Nişanlı kızların 

kaynanalarına hediye için alışverişte bulunduklarını belirtmektedir. Daha önceleri oya 

örneklerini çevresindeki insanlardan alırken şimdilerde ağırlıklı olarak interneti 

kullanmaktadır. Çevresinde kendisinden başka örgü örüp satan bulunmamaktadır. 

Odunpazarı Belediyesi sayesinde satış yapmış olduğu stanttan oldukça memnundur. 

Pandeminin sebep olduğu tahribattan ötürü ürünlerini piyasanın altında 

pazarlamaktadır. Sosyal medya uygulamaları üzerinden de satışlar yapmaktadır ve 

gelirinden memnundur. 

3.4.6. Aysun Eğilmezbilek (Kilim Dokuma- Tepebaşı Belediyesi) 

Aysun Eğilmezbilek, 1967 doğumlu, Eskişehirli, lise mezunu ve ev hanımıdır. 

Kilim dokumayı 1999 yılından beri icra etmektedir. Bu sanatı özel bir kurs aracılığıyla 

Ziyşan Kızılcıklı’dan öğrenmiştir. Kilim dokurken taşınabilir tezgâh kullanmakta ve 

tezgâhı dışardan satın alarak temin etmektedir. Dokuma işini evde yaparak çözgüyü 

tezgâh üzerinde hazırlamaktadır. Desene ve modele göre çözgü teli sayısı belirlemekte 

ve bir tezgâhta bir örneği üç dört parçaya bölüp bütün bir kilim çıkartabilmektedir. Eli 

belinde, ev hatunu, başak, hayat ağacı gibi motifler çalışmakta ve ağırlıklı olarak 

hediyelik, nazarlık üzerine çalışmaktadır. Çözüldükten sonra saçak dağılmasın diye 



169 

 

düğümlemekte ve düğümden sonra altına boncuk dizerek makromeyle veya saçaklarla 

süsleme işlemini gerçekleştirmektedir. Atkı ipliklerini hazır temin etmekte ve 

çalışacağı ürüne göre beş, altı santimetre veya otuz, kırk santimetre kadar saçak payı 

bırakmaktadır. Başlangıç örgüsünde hakiki yün ip tercih etmekte, elde eğirilmiş ve kök 

boyayla boyanan malzemeyi seçmeye özen göstermektedir. İpleri hazır olarak temin 

etmektedir. Eğilmezbilek’in çalışma prensibi bir alt ve üst diye geçen tek ilmek üzerine 

alttan ve üstten alarak, iğne veya çuvaldızla icra etmektedir. Örnekler için hususi bir 

dosya tutmakta ve çalışacağı işte bu modelleri esas almaktadır. Motiften motife 

geçerken asla düğüm yöntemini kullanmamakta ve ipi araya kaynaştırarak 

çalışmaktadır. Çevresinden motif almayarak tamamen kendisi etaminden çıkardığı 

örnekleri kullanmaktadır. Üretimi çok uzun sürüp zaman isteyen bir iş olduğu için 

sipariş üzerine çalışmamakta, tamamen kendi zevkine göre üretip pazarlamaktadır. 

Dokuma işi aynı zamanda zihni diri tutan bir el sanatı olmasından ötürü Eğilmezbilek, 

annesini hafızasını güçlü tutabilmesi için bu sanatla tanıştırmış, üretim zincirine katkı 

sağlamıştır. Kullanılan renklerin tamamen tercih meselesi olduğunu belirterek, yazın 

yünlerin tüylendiği için dokumasının zor olduğunu, kışın daha rahat icra ettiğini 

belirtmektedir. Küçük parçaları birkaç günde çıkarabildiği gibi dokuduğu bir kilimi 

altı senede tamamlamıştır. Yün çok pahalı bir malzeme olduğu için hammaddeyi 

bütçesine göre az miktarda renk alıp, çok üretmeye çalışmaktadır. Üretim süreci hayli 

zahmetli olduğu için alım gücünden dolayı alış- verişte bulunanlara pahalı gelmesine 

rağmen icrayı bırakmamaktadır. Dokumaları modernize ederek çanta gibi günlük 

kullanım eşyalarıyla da birleştirmektedir. Daha evvel özel bir kursta iki yıl eğitim 

vermiş olmakla beraber yerel yönetimden bu sanatın aktarımı için destek beklemekte 

ve elinden geleni yapmaya hazır olduğunu belirtmektedir. Hammadde ve işçiliğinin 

pahalılığından dolayı sağladığı gelirden memnun değildir. Satışlarını Tepebaşı 

Belediyesi’nin sağlamış olduğu, İsmet İnönü Caddesi’nde bulunan Hanımeli 

Sokağı’nda devam ettirmektedir. 



170 

 

 

Şekil 149: Aysun Eğilmezbilek 

 

Şekil 150: Aysun Eğilmezbilek'in modernize ettiği kilim desenli bir çanta 

3.4.7. Sıdıka Küçüker (Kilim Dokuma- Sivrihisar Belediyesi) 

Sıdıka Küçüker, 1959 doğumlu ilkokul mezunu, Sivrihisarlı ve ev hanımıdır. 

Kilim dokumayı sevdiği için henüz bir yıldır icra etmektedir. Dokuma işini Zeynep 

Duralı’dan öğrenmiştir. Sanatını tek başına icra etmekte ve henüz çıraklık 

seviyesindedir. Dokuma tezgâhını kilim tezgâhı olarak isimlendirmekte ve tezgâhı 

Sivrihisar Belediyesi aracılığıyla temin etmektedir. Çözgüyü tezgâh üzerinde 

yapmakta ve çözgü teli sayısını dokuyacağı kilimin modeline göre belirlemektedir. 

Hâlihazırda dokuduğu aynalı kilimde iki yüz yetmiş sekiz adet çözgü teli vardır. 



171 

 

Çözgüyü sayıyla yaparak mekik olarak isimlendirmektedir ve iki kişiyle çözmektedir. 

Çözüldükten sonra atmaması için altlardan bağlamaktadır. Saçak payını genellikle bir 

karıştan fazla bırakarak başlangıç örgüsünü çözgü ipinden yapmaktadır. Kullanılan 

yün ipleri hazır boyanmış halde yine Sivrihisar Belediyesi tarafından temin etmektedir. 

İliksiz dokuduğu kilimlerin modellerini ayrıca bir yerden bakarak icra etmektedir. Zili, 

cicim gibi dokumalar yapmamakta ve motifler arası geçişi ipleri bağlayıp, kirkit vurup 

sıkılaştırarak atkı ipliğiyle yapmaktadır. Aynalı kilim üzerinde çalışmakta olup bir 

kategorileşmeye gidilmeden beş bacalı gibi diğer kilimlerden de dokuyabilmektedir. 

Dokumanın tamamını kilim olarak adlandırır ve çevreden imece esasıyla modeller elde 

etmektedir. Eskiden Sivrihisar yöresinde kilim dokuma işi yaygınken şu an evinde 

dokuma yapan kimse bulunmamakta, Sivrihisar Kilim Müzesi’nde bir yıldır rağbet 

gördüğünü aktarmaktadır. Genç kızların çeyizinde dokuma kilimin mutlaka 

bulunduğunu belirtir ve dokuma yaparken özellikle bir rengi tercih etmeyerek kendi 

zevkine göre icra etmektedir. Dokuma işinin bir mevsimi bulunmamakla beraber bu 

işe ilgi gösterenlerin genelde orta yaşlı ev hanımları olduğunu belirtmektedir. 

Dokumanın çeşidine ve boyutuna bağlı olarak ürün oluşturmaktaki zaman değişkenlik 

göstermektedir. Üzerinde çalıştığı aynalı kilimi beş aydır dokumaktadır. Altmış sekiz 

santimetre eninde olan kilimin boyu iki metreden fazladır. Kilim dokurken önce 

çözgüleri hazırlayıp daha sonra gücüvünü bağlayıp başlangıç örgüsüyle dokuyarak 

motiflendirmeye geçmektedir. Dokumalarında geleneksel yöntemi uygulayıp kendine 

has bir tavır geliştirmemiştir. Bütün kilimlerin işçiliğinin aynı olduğu kanaatindedir. 

Fiyatlandırması belediye tarafından yapılmakta ve bir ürün kendine, bir ürün 

belediyeye olacak şekilde icrasını Sivrihisar Kilim Müzesi’nde sürdürmektedir. 

 



172 

 

 

Şekil 151: Sıdıka Küçüker 

3.4.8. Zeynep Duralı (Kilim Dokuma- Sivrihisar Belediyesi) 

Zeynep Duralı, 1972 doğumlu, lise mezunu ve Sivrihisarlıdır. Lisede el 

sanatları bölümünden mezun olup çok sevdiği için o yıllardan beri kilim dokuma işiyle 

uğraşmaktadır. Sanatını tek başına icra etmekte olup pek çok öğrenci yetiştirmiştir. 

Öğrenci seçiminde bu işe yeteneği olan insanları tercih ederek, dokuma yapan bir 

kişinin tamamen tezgâhı kendisi kurup, modeli döküp, kilimin çözgüsünü ve atkısını 

tamamen kendisi ayarlayabilir duruma geldiği zaman ustalaşacağını iddia etmektedir. 

Daha önce evinde de kilim dokumayı icra ederken artık sadece kurs ortamlarında 

dokumaktadır. Şu an kilim dokuma tezgâhı olarak adlandırılan tezgâhla icrasını 

sürdürmektedir ve daha evvel Sivrihisar’da kilim dokuma tezgâhına “ıstar ağacı” 

denildiğini eklemektedir. Eskiden her evde mutlaka bulunan ıstar ağacı günümüzde 

varlığını yitirmiştir. Kilim tezgâhı; gücüv demiri, başlangıç çubuğu ve varangelen 

olarak üç bölümden oluşmaktadır. Tezgâhları ve kullanılan yün iplikleri Sivrihisar 

Belediyesi aracılığıyla temin etmektedir. Çözgüyü tezgâh üzerinde yaparak çözgü teli 

sayısını çalışacağı kilime göre belirlemektedir. Çözgü teli yörede “eriş” olarak 

isimlendirilmektedir. Çözgüyü iki kişiyle çözmekte olup çözüldükten sonra tekleme 

ve gücüvünü yapmaktadır. Atkı ipliklerini melik olarak isimlendirip yumaklardan 

yapmaktadır. Saçak payını yaptığı işe göre çanta dokuyorsa daha az, seccadede biraz 



173 

 

daha fazla bırakmaktadır. Başlangıç örgüsünü çözgü ipinin daha sert olmasından 

dolayı atmaması için çözgü ipliklerinden yapmaktadır. Sivrihisar kiliminin temel 

özelliğinin yün olmasından dolayı kullanılan ipliklerin tamamen yün olmasına ve kök 

boyayla boyanmış olmasına dikkat etmektedir. İliksiz dokuma icra eden Duralı, 

dokuma yaparken bir modele bakmakla beraber kendi ürettiği modelleri de 

uygulamaktadır. Zili ve cicim de dokuyabilmektedir ve bunları kilim tezgâhında icra 

etmektedir. Zili de iki tel, cicimde üç tel olmak üzere icrasını gerçekleştirmektedir. 

Motif bağlantılarını atkı ipliği ile yapmaktadır. Motiflere geleneksel icrada kullanılan 

aynalı, atkaçtı, kadın motifi, kabak motifi gibi isimlendirmeler yapmaktadır. 

Dokumanın tamamını kilim olarak adlandırıp çevreden imece yoluyla motifler elde 

etmektedir. Sivrihisar’da Selçuklulardan beri icra edilen kilim dokuma son yıllarda 

kaybolmaya yüz tuttuğu için Sivrihisar Kilim Müzesi’nde belediyenin açmış olduğu 

kursla sürdürülmeye devam edilmektedir. Eskiden gelin kızların çeyizinde çift olarak 

adlandırılan iki adet kilim mutlaka temin edilmekteydi. Müze haricinde artık evlerde 

tezgâh bulunmadığını aktarmaktadır. Dokuma renklerini tamamen kendi tercihine göre 

belirlemekte ve yılın her zamanı dokuma yapabilmektedir. Kilim dokumayı öğrenmek 

için her yaş grubundan talep aldığını ancak ağırlıklı olarak kırk yaş üstü ev hanımlarına 

hitap ettiğini belirtmektedir. El çabukluğuna ve kilimin motif ağırlığına bağlı olarak 

dokuma zamanının farklılık gösterebileceğini ancak düz bir kilimin iki buçuk, üç ayda 

dokunduğunu beyan etmektedir. Kilimler normalde metrekare hesabıyla 

fiyatlandırılmaktayken müzede parça başına fiyatlandırılmaktadır. Pazarlama müze 

eliyle yapıldığı için herhangi bir sıkıntı yaşamamaktadır. Büyük bir kilimin altı 

metrekare, seccadelerin ise 90’a 120 cm. olarak boyutlandırıldığını eklemektedir. 

Ürünlere turistler yoğun ilgi göstermektedir ve müzenin internet satışı hazırlık 

aşamasındadır. Gelecek nesillere aktarımın sağlanması için biraz ailelerin 

yönlendirmesi gerektiği kanaatindedir. Dokumacılığın sağladığı gelirden memnun 

olup, aynı zamanda Kültür Bakanlığı sanatçısı olan Duralı icrasını Sivrihisar Kilim 

Müzesi’nde devam ettirmektedir. 



174 

 

 

Şekil 152: Zeynep Duralı 

3.5. DİĞER SANATKÂRLAR 

3.5.1. Ahmet Muhtar Balcı (Bağlama Yapımı) 

Ahmet Muhtar Balcı, Eskişehir Seyitgazi’de 1949 yılında doğmuştur. 1997 

yılında kırk sekiz yaşındayken bağlama yapmaya başlayan Balcı, 1979 yılında köyden 

Eskişehir’e giderek TEK’te elektrikçi olarak çalışmaya başlamıştır. Elektrikçiliği 

bıraktıktan sonra Araba alım satım işiyle meşgul olmuştur. Bu tarz işlerde yalan 

söylemek gerektiğine inanan Balcı, galericiliği de bırakarak 1997 senesinde İzmir’de 

öğrenci olan oğlunun isteği üzerine bir bağlama almaya karar vermiştir. Oğlunun 

beğendiği bağlamayı almaya bütçesi müsait olmadığı için sadece bağlamayı 

incelemekle yetinmiştir.  Samsun’da gittiği bir bağlama atölyesinden bir bağlama 

teknesi, sap ve kapak alarak atölye sahibinin tarifi üzerine Eskişehir’e dönünce 

bağlamayı yapmaya koyularak bir keser ve bir testereyle üç ay gibi bir sürede ilk 

bağlamasını yapmıştır. 1997 senesinden sonra profesyonel olarak bağlama yapımına 

başlamıştır. Deneme yanılma yöntemiyle bağlama yapımında kantar kullanan ilk ve 

tek kişidir. Sipariş üzerine bağlama yapan Balcı’nın ustası yoktur ve hiç çırak 

yetiştirmemiştir. Ustalıkla ilgili söylediği şu sözler dikkat çekicidir. Usta olmak için… 

Çok dikkat gerektiren bir şey. Ben usta görmediğim için, bu Allah’ın vergisi gibi bir 

şey diyeyim artık. Sazcı yanında yahut başka bir usta yanında sadece saz değil de su 

tesisatı olsun, elektrik tesisatı olsun bu tür sanatların yanında çalışan kişiler. Gençler, 

çocuklar çalışıyor mesela. Çalışır… Yirmi sene, otuz sene çalışır. Oradan ayrıldığı 

zaman bu işi yapamaz. Bazı kişiler vardır çok alımdır kafası, hemen kapar ve hemen 



175 

 

yapar. Bir de insanların kafasında yorumladığı... Mesela şeyler çok önemli ressamlar. 

Ressamlar da kafasında yorumladığı bir şeyi gayet canlı gibi yazıyor ama herkes 

yapamıyor. Kafasında yorumladığı şeyi eline dökebiliyorsa, ikisi birleştiği zaman çok 

güzel bir sanat çıkar. İyi bağlamanın dut ağacından olacağını söyleyen balcı, tamir 

için gelen sazları da tür ayırt etmeksizin ölçülerini alıp not etmiştir. Bu bilgilerin 

ışığında kendine has tavrını belirlemiştir. Bağlama yapılacak ağaçları Karadeniz’den 

temin etmekte, hammaddenin fiyatından çok kalitesine ehemmiyet göstermektedir. Bir 

bağlamayı bir hafta gibi bir süre zarfında üretebilmektedir. Bağlama ailesi içinde 

hepsinin aynı derecede işçilik istediğini belirtmektedir. Yenilik ve güncelleme 

mesleğin doğasını bozmamakla birlikte “alet işler el öğünür” sözüne de dikkat 

çekmektedir. Genelde profesyonel icracılara bağlama yapmaktadır. Aynı zamanda 

gurbetçi vatandaşlara da bağlamalar yapmıştır. Piyasanın durumuna göre fiyat 

belirleyip, mesleğin geçmişe göre şimdi daha iyi durumda olduğunu söylemektedir. 

İnternetteki pazar ortamına güvenmemekle beraber meslekte hiçbir sıkıntısı 

olmamaktadır.  Televizyonda birisini bir sanat yaparken, bir el işi gördüğü zaman 

hemen atölyesine giderek ertesi gün aynısını yapabilmektedir. Doğuştan gelen 

yeteneği sayesinde kusursuz bağlamalar üretmektedir. Ustasız usta sıfatıyla yöresinde 

üne kavuşmuştur. 

 

Şekil 153: Ahmet Muhtar Balcı 



176 

 

3.5.2. Galip Güvençoğlu (Kabak Kemane Yapımı) 

Galip Güvençoğlu, 1947 yılı Çorum-Sungurlu doğumludur. Ön lisans mezunu 

olan Galip usta, tapu kadastrodan emeklidir. Kadastro yıllarında su kabaklarını 

Denizli’de ağaçlarda asılı halde görür ve ne işe yaradığını merak eder. 1983 yılında 

İsmet Egeli’yi kabak kemane icrası yaparken görür ve sesinden çok etkilenir böylece 

kabak kemane yapmaya karar verir. İzmir’e giderek Egeli’yi bulur ve yönlendirdiği 

şekilde kemaneyi çizer ölçülendirir fakat ilk denemelerinde başarısız olur. 1983 

yılında İlhan Menteş’in TRT Ankara radyosuna yeni başladığı yıllarda Emin 

Aldemir’den de bilgi alarak kabak kemane yapmaya başlar. Ankara’ya gide gelen 

kemanenin yapılışını iyice öğrenir. Her noktasında incelikle çalıştığı için Türkiye’de 

birinci sınıf usta olarak anılır. Radyoya danışmadan adım atmadığını belirten 

Güvençoğlu kabak kemaneyi radyo standartlarına oturtan kişidir. Herhangi birinden 

de çıraklık eğitimi almadığını, kendi kendine yaparak deneyerek öğrendiğini belirtir. 

1997 yılında çocuklarının eğitimi için Eskişehir’e yerleşir ve kabak kemane merakını 

burada sürdürür. Ustası olmadığını fakat yaklaşık elli kadar çırak yetiştirdiğini söyler. 

Güvençoğlu’nun gururla bahsettiği Taşkın Tuncer kendisinden eğitim alarak Aydın 

Üniversitesine yerleşmiştir. Çırak alırken el marifetine ve işe yatkınlığına dikkat eder. 

Çırağın yaptığı kemaneye bir icracı tam not verirse o zaman usta olduğuna kanaat 

getirir. Bir zamanlar kabak kemaneye talebin çok olduğunu ancak şimdi çeşitli 

bahanelerle gelenleri reddettiğini, yeni yetişen ustalara yönlendirdiğini belirtir. Ayrıca 

atölye sürecinde çıraklarında yardımcı olmuş ve sık sık yapılan ürünleri kontrol ettiğini 

belirtmektedir. Kabak kemane yaparken kendine has bir tavır geliştirmediği ancak 

kemanelerinin kalitesini şu sözlerle anlatır.  Benin yöntemim yok da yapa yapa 

uzmanlaştığımdan dolayı, çok profesyonel çalanlar, radyodakiler falan… Benim 

tınımın üstüne daha tını tanımıyorlar. Tını ne demek biliyor musun? Yani içli, doğal 

ses, çalınca ciğerine oturtacak. Yoksa ciyak ciyak öter durur. Hammaddede kabakları 

Antalya ve civarından, diğer ağaç aksamları ise Anadolunun çeşitli şehirlerinden temin 

eder. Kabakları seçerken düzgünlüğüne, arkasının sivri olmamasına ve kalınlığına 

dikkat eder. Kabaklar ilk geldiğinde ölçülendirip suda ıslatarak üzerindeki zarı bulaşık 

teliyle temizler ve kınalayarak renklendirir. Elinde hazır malzemesi olduğunda bir 

kemaneyi üç günde çalınır vaziyete getirebilir. Kabak kemanenin en küçüğünü cura, 

orta boyunu kabak kemane, en büyüğünü ise bas kemane diye adlandırmaktadır. 

Kabak kemanenin elektronik versiyonunu da denemiş fakat verim alamamıştır. 



177 

 

Ürünleri daha çok müzik bölümü öğrencilerine ve profesyonel icracılara hitap 

etmektedir. Kemane de mevcut bir sanayileşmenin olmadığını sadece el emeğiyle 

yapıldığını belirtir. Hammaddenin, özellikle yaylarda kullandığı at kılının 

erişilebilirliğinde sıkıntı çekmektedir. Fiyatlandırmayı alıcının alım gücüne göre 

belirlemektedir. Şu an yetişen usta sayısının çokluğu sebebiyle mesleğin geleceğinden 

umutludur. Mesleğin gelirinden memnundur ve beğenmediği hiçbir kemaneyi satışa 

çıkarmamaktadır. Utangaç yapısı ve sert mizacından dolayı hiçbir kurumda eğitim 

veremeyeceğini belirtmektedir. 

 

Şekil 154: Galip Güvençoğlu 

3.5.3. Recep Yıldırım (Hüsn-ü Hat) 

Recep Yıldırım, 1981 İstanbul doğumludur. Ailevi sebeplerden ötürü 

Eskişehir’e yerleşmiştir. Asıl mesleği ilkokul öğretmenliği olup güzel yazıyı sevdiği 

için hat sanatına ilgi duymuş ve kurslarına gitmiştir. Sanatı Özdemir Şenova’dan 

öğrenmiştir. Hiç çırak yetiştirmemiş olup ilerde imkânlar dâhilinde yetiştirmeyi 

düşünmektedir. Hat sanatında ustalaşmanın kişinin gayretine bağlı olduğunu söyler. 

Hat çalışacağı zaman kâğıtta, kaligrafide ise porselen, çini, deri gibi çeşitli 

materyallerle çalışabilmektedir. Müşteriler daha çok porselen ürünler talep ettiği için 

çalışmalarına o yönde ağırlık vermektedir. Kullandığı malzemeleri hazır olarak 

kırtasiyelerden, malzemenin kalitesine göre temin etmektedir. Hazır objeler üzerinde 

birkaç saatte bir ürün çıkabildiği gibi sanatsal çalışmalar günlerini alabilmektedir. 



178 

 

Yakma kaligrafi tekniği ve kâğıt üzerine yaptığı eserler hayli zaman almaktadır. Hat 

sanatının sınırlarını aşmayacak şekilde kendi tarzında güncellemeler yapmaktadır. 

Günümüzde yaygın eğitimde hat sanatına olan ilgiden memnundur. Sanatın en büyük 

probleminin maddi kaygılar olduğunu belirtmektedir. İnternet üzerinden de satış 

yapmakta olup, özellikle gurbetçilerin sanata karşı olan ilgilerinden memnundur. Şu 

an Odunpazarı bölgesinde ismi Kurşunlu Güzel Yazı olan dükkânını işletmekte ve bu 

işi hobi olarak yapmaktadır. 

 

               Şekil 155: Recep Yıldırım 

3.5.4. Murat Kayış (Ney Sanatçısı) 

Murat Kayış, 1971 Samsun Vezirköprü doğumludur. Lisans mezunu olup 

2005’te görev icabı Eskişehir’e gelmiştir. Astsubay emeklisidir. Kayış klasik Türk 

müziğine olan ilgisinden dolayı ney açmaya kırk yaşında başlamıştır. Neyin 

hammaddesi olan kamışın boşaltılarak neye dönüştürülmesi işine ney açmak 

denilmektedir. Ney hocası da elinin yatkınlığını görünce bu işe yoğunlaşmıştır. Ney 

çalma sanatını icra edenlerin birçoğu kendi neylerini kendileri açarlar. Bu işin bir 

sanayisi yoktur. İzmir Klasik Türk Müziği Korosu’ndan Neyzen Yavuz Akalın, Murat 

Kayış’ın hem ney hocası hem de ney açmayı öğreten kişidir. Bu işin pirinin şu an 

hayatta olan Neyzen Niyazi Sayan olduğunu iddia etmektedir. Neylerini tek başına 

açan Kayış, bir çırağa ihtiyaç duymamaktadır. Ney açabilmek için önce şu özelliklerin 

olması gerektiğini belirtmektedir; Bu sadece neyi yapmak. Yani iyi bir el sanatçısı 

olarak bu işi yapacağım diyen birisi bu işi yapamaz. Önce üflemesi lazım. Türk 

müziğine iyi kötü bir hâkimiyet lazım. Siz ne kadar hâkimsiniz? Diyorsan; Ben 

öğreniyorum, devam ediyorum. Muhakkak bir icracı olması lazım, önce bunu icra 



179 

 

edebilmesi lazım. Özellikle akortla ilgili bir sıkıntısı olduğu için. Türkiye’de bu sanata 

olan ilgiyi ise şöyle açıklar; Son on beş senedir neye müthiş bir ilgi oluştu. Türkiye’de 

o bir gerçek. Öyle olunca bunun plastiğini de yaptılar, bilmem nesini de yaptılar. Çok 

ney denemeyecek vasıfta olan kamışlardan da ney yaptılar. Talep fazla olduğu için o 

dönemler çok da fazla yapıldı. Şu anda talep nasıl derseniz… Oturdu artık, herkes bir 

sakinledi şimdi. Bir de ciddiyetle yaklaşanların çoğu, bir hevesle başlayıp, yapılacak 

bir şey değil şeklinde biraz daha yavaşladı tabi. Ney açmak isteyenlere 

öğretebileceğini fakat açmaktan önce kişinin en az orta seviyede ney üfleyebilmesinin 

gerekli olduğunu söyler. Ney için ihtiyacı olan kamışları Kasım sonu ve Şubat sonu 

aralığında vakti olduğu sürece kendisi Hatay Asi Nehri kıyıları ve Aydın Menderes’ten 

temin ediyor. Sadece ney kamışı kesen ve geçimini bununla sağlayan Aydın’daki 

roman vatandaşlardan da temin edebiliyor. Kamışlar temin edildikten sonra 

temizlenip, kesilip ölçülendiriliyor ve demetlenip en az bir yıl kurumasını bekliyor. 

Her kamıştan ney olmayacağı gibi çeperine ve şekline dikkat ederek sert kamışları 

tercih ediyor. Eskiden ney açmak için kızgın demirlerle dağlama yöntemi kullanırken 

günümüzde ısı tabancaları tercih ediliyor. Hazır kurumuş bir malzemede bir ney için 

en az iki üç gün uğraşmaktadır. Bir dönem kültür merkezinde her yaştan insana ney 

dersleri vermiş olup, neylerini elektronik ortamda tanıtarak meraklılarıyla 

buluşturmaktadır. Neyin en zor aşamasının ilk işçiliği olduğunu belirtir. Yapısal 

özelliği neye uygun olup, fizyolojik açıdan eğri olan kamışları doğrultmanın çok zor 

olacağını söyler. Neyin bir aksamı olan başpare üretiminde bir sanayileşmenin 

olduğunu ve özenle şeçerek temin ettiğini belirtir. Orijinal manda boynuzundan 

yapılan başparelerin bazen bir neyin fiyatını geçebilecek nitelikte olmasından dolayı 

satışlarında önce hammaddesini amorti etmektedir. Ney icracılarının düsturuna göre 

geçmişte ney yapıp satmak ayıp kabul edilirmiş. Ney ancak iyi üfleyen birine hediye 

edilirmiş. Ticari kaygıları olmadığı için seri üretim düşünmemektedir. Ney açmanın 

bir standardının olmadığını ve kişiye göre yapılması gereken bir enstrüman olduğu için 

sanayileşmenin olamayacağını belirtir. Murat Kayış, Sökmen Sokak’ta bulunan 

atölyesinde halen sanatını icra etmektedir. 



180 

 

 

Şekil 156: Murat Kayış'ın ürettiği çeşitli akortlarda neyler 

3.5.5. Sedat Demirayak (Bağlama Yapımı) 

Sedat Demirayak, 1986 doğumlu, doğma büyüme Eskişehirlidir. 2004 yılı 

Anadolu Üniversitesi Çalgı Yapımcılığı Bölümü’nden mezundur. Geçim kaynağı olan 

bağlama yapımcılığını on altı yıldır icra etmektedir. Alaylı olarak başlayıp 

konservatuvar eğitimiyle devam ettiği için ustası yoktur. Bağlamada bir pir inancını 

olabileceğini söyler. Atölyesinde altı çırağıyla beraber çalışmaktadır. Çırak alırken 

önce yeteneğine daha sonra huyuna dikkat etmektedir. Genelde tanıdığı insanları 

almaya gayret etmektedir. Bir çırağın ustalaşma sürecini şöyle açıklar; Şu anda 

yanımda ortalama yedi yıldır çalışan en uzun elemanım var. Hala kalfalık seviyesinde, 

ustalık seviyesine gelemedi. Atölyeyi temizlemekle başlayıp sonra zımparaya terfi 

ediyor. Ondan sonra cila, polyester atımı, polyester zımparası, bağlama tellemesi, 

perde bağlaması derken sap-kapak yapmaya başlıyor. En sondaki serüveni de kapak 

tesviyesi, doğru kapağı seçebilmesi, doğru sap seçebilmesi, sap tesviyesi. Bunlar… 

Uygun malzemeyi kullanmayı öğrendiğinde olmaya başlıyor. Baksan sanayi 

sitesindeki atölyesini yedi sekiz bölüme ayırarak kendi çalışma düsturuna uygun bir 

hale getirmiştir. Çalgı yapım ustası olabilmek için en önemli şeyin fedakârlık olduğunu 

dile getirir. Bağlamalarını yaparken geleneksel yöntemleri, konservatuvar eğitimiyle 

harmanlayarak kendi ölçülendirme sistemini yapmaktadır. Hammadde temininde 

zorlandığını şu sözlerle anlatır; Şu anda zorlandığımız ne büyük şey hammadde temini. 

Zaten kullandığımız ağaçların birçoğu köylerde, dağlarda olduğu için bulması çok 

zor. İnsanlar odun olarak daha çok kullanıyor. Kaliteli olan ağaçların da tamamı yurt 

dışından geliyor. Bunlara ulaşmak da çok zor ve çok pahalı. Ve kullandığımız 

ağaçların tamamı en az üç dört yıllık kurumuş olması gerekiyor ve hep geriden geliyor. 

Bu sene aldığımız malzemeyi üç-dört sene sonra kullanıyoruz, o yüzde yüklü stokla 



181 

 

çalışmak zorundayız. Bu da işin en sorunlu yeri zaten. Erişilebilirlik için gerekirse 

şehir şehir gezmekte ve kullanacağı ağacın önce nem, kuruluk oranı ve kalitesine 

dikkat etmektedir. Malzemeyi işlemeden önce fırınlama yapmadan doğal ortamında 

en az üç yıl kurutup kullanılan yere göre ölçülendirip kesim işlemini 

gerçekleştirmektedir. Çalgı yapımında hazır bir ekipman olmadığı için, kendi 

gereçlerini tasarlayıp makinecilerde ürettirmektedir. Sap takma, tekne temizleme 

makinesine kendisi ürettirmiştir. Bir haftalık süreçte tellemesi de dahil olmak üzere 

yirmi beş, otuz civarında enstrüman çıkarabiliyor. Bağlamanın en çok işçilik isteyen 

kısmının ağaçların kıvrılarak tekne formuna getirmesi olduğunu söyler. Tamamı çevre 

dostu olan maddelerle çalışmakta olup sadece cila aşamasında işin içine kimyasallar 

girmektedir. Bağlamanın uzun ömürlü olabilmesi için yenilik ve güncellemenin 

sürekliliğinin olması gerektiğini savunur. Daha çok konservatuvar öğrencileriyle ve 

yurt dışındaki gurbetçilerle alışveriş içindedir. Bağlamada hala standart belli bir oran- 

orantının olmadığını, bazı bölgeleri haricinde sanayileşmeye gidilemeyeceğini 

söylemektedir. Bu iş içindeki kategorileşmeyi şöyle anlatır; Örneğin; bağlamanın 

teknesini yapan insanlar bir kategoriye, hammaddesini sağlayanlar bir kategoriye, 

cila yapanlar bir kategoriye, perdesini bağlayanlar, telini bağlayanlar… tamamı 

ayrılabilir. Bizim atölyemizdeki çalışmamız da böyle herkesin belli bir iş bölümü var, 

herkes belli bir işi yapıyor. Örneğin; çıraklardan bir tanesi sadece teknesiyle 

uğraşıyor, teknesini yapıyor, temizliyor, veriyor. Diğeri sapını yapıyor komple sapını 

ölçülendiriyor, şekillendiriyor. Ben burada kapak tesviyesini yapıyorum. Sap 

tesviyesini yapıyorum, klavyesini yapıyorum. Daha sonrakiler zımparalarını 

yapıyorlar, zımpara temizliğini yapıyorlar. Ondan sonraki elemanlar cilasını 

yapıyorlar; bir tanesi parlatıyor, temizliyor ve bırakıyor. En sonuncusu da 

perdelenmesini ve tellenmesini yapıyor. Ben de son kontrolünü yapıp, bitince 

gönderiyoruz. Ürünlerin fiyatlandırmasını hammaddeye, emeğe ve harcadığı zamana 

göre yapmaktadır. Bağlama yapımını öğrenmek isteyenlerin sayısının azlığı ve 

hammaddenin pahalı oluşu mesleği zora sokmaktadır. Bir, iki yıl içinde internet 

pazarına da açılacağını belirterek, sağladığı gelirden memnun olduğunu 

bildirmektedir. 

3.5.6. Zafer Güzey (Keman Yapımı) 

Zafer Güzey, 1970 Kars doğumludur. İTÜ Devlet Konservatuvarı Çalgı 

Yapımı Bölümü’nden mezundur. Yüksek lisanstan sonra Haliç Üniversitesi’nde 



182 

 

sanatta yeterliliğini almıştır. Eskişehir’e, 1996’da Anadolu Üniversitesindeki görevi 

dolayısıyla gelmiştir. Yaklaşık otuz yıldır mesleğini severek icra eden Güzey, bir ağacı 

alıp, müzik aletine dönüştürerek ona hem zevk hem estetik kazandırma işinden haz 

almaktadır. Lise yıllarında başlayan merakı neticesinde çalgı yapmayı bir 

arkadaşından öğrenmiş ve sonrasında profesyonel anlamda Cafer Açın’ın öğrencisi 

olma şerefine erişmiştir. Şu an mesleğini tek başına icra eden Güzey’in üniversitede 

yetiştirdiği pek çok öğrencisi vardır. Bölüme öğrenci seçerken öncelikle müzik 

kulağının olmasına dikkat eder. Çünkü öğrenci hem çalgı yapımını hem de çalmasını 

öğrenmektedir. Kulak sınavı, çizim sınavı ve atölye sınavını başarıyla tamamlayan 

öğrenci kabul alıyor. Kemanlarını basit el aletleri yardımıyla yapar ve bu işte 

ustalaşmanın olduğuna inanmaz. Kemanlarını sipariş üzerine yapıyor ve tamamen el 

işçiliğiyle hiçbir elektrikli alet kullanmadan yapıyor. Keman yaparken önce yapacağı 

modele karar verip o modelin posterini alarak şablon çıkarır. Daha sonra kaliteli ve 

nem oranı az kurumuş ağaçları tercih ederek yapımını icra ediyor. Akçaağaç, karaağaç 

ve ladin ağaçlarını ana malzemede, tuşesinde ise abanoz kullanmaktadır. Hammadde 

konusunda ülkemizin durumunu ve endüstrileşmeyi şu sözlerle anlatır; Özellikle ülke 

olarak, yani yaklaşık bir on yıldır falan bu işi yapan arkadaşlarımız bizim sayemizde 

oluştu. Önceden yurt dışından geliyordu ağaçlar. Yurt dışında bir avantaj var, 

gidiyorsun hani bir şarap alır gibi… “Ben kırk yıllık ağaç istiyorum.” Diyorsun. Adam 

çıkarıyor, “bunlar kırk yıllıktır.” Üzerinde hangi yıl kesildiği, hangi dönem kesildiği 

yazıyor. Bizde ne yazık ki… Çok değerli ağaçlarımız var ama ne yazık ki birçoğu kapı, 

pencere oluyor. Bizim yine bilinçlendirdiğimiz birkaç arkadaşımız sayesinde onlardan 

malzeme alıyoruz. Örneğin; -ben Karslıyım- tesadüfen bir marangozhanenin önünden 

geçtim ve hayatımda görmediğim güzellikte bir ladin ağacıyla karşılaştım. Yani ben 

karşılaşmasam gerçekten kapı ya da pencere olacaktı. Öğrenciliğim boyunca o ağacı 

kullandım ve müthiş kalitede bir ağaçtı. Sanayi ve endüstri yavaş yavaş birkaç şirket 

aracılığıyla var. Bu işte kullanılan ağaçların doğal yolla kurumasının önemli olduğuna 

dikkat çekmektedir. En az beş yıl kurutulan bir ağacın keman yapımına uygun olduğu 

görüşündedir. Yılda bir tane ürün çıkarabilen Güzey, kötü yapımcıları ise “marangoz” 

diye tabir eder çünkü bu iş bir sanattır. İtalyan ekolünü benimsemekte ve keman 

yapımında kendine has imza niteliğinde dokunuşları vardır. Üniversitedeyken bölümü 

gezmeye gelen turistler için çalgı yapımının bütün aşamalarını gösteren bir sergi de 

yapmıştır. Hammadde konusunda ülkemizde çok sıkıntı olduğunu ve genelde 

yurtdışından aldığını belirtir. Yurt dışından gelen ürünlerin maliyetinin çokluğu 



183 

 

sebebiyle pazarlama aşamasında da sıkıntılar çekmektedir. Günümüzde 

üniversitelerde bu bölüm olmasına rağmen bu işe talep oldukça azdır. Türkiye’de bu 

işin eğitimiyle ilgili görüşlerini şöyle aktarır; Ben böyle bir makale yazdım. Hala 

yayınlanmadı ama bu işi güzel sanatlar lisesine indirgemek… Güzel sanatlar lisesinde 

resim var, her şey var ama çalgı yapım bölümü yok ki. Bize gelen öğrencilerin birçoğu 

güzel sanatlar lisesinden geliyor. Benim böyle bir teklifim oldu. Örneğin; Haydarpaşa 

Teknik Lisesi’nde çalgı yapımı bölümü var. Müzik bölümü, hiçbir şey yok ama orda 

bir marangozhane gibi çalgı yapım bölümü… Yani öğrenci çalgısını yapıyor ama kime 

çaldıracak? Orda bir yanlış yapılmış zamanında. Biz onu düzeltmek için bayağı bir 

çabaladık ama olmadı ne yazık ki… Türkiye’nin birçok ilinde güzel sanatlar lisesi var. 

Hem bizim öğrencilerimiz için istihdam olur, onu önerdim. Hem de çalgı yapımını 

herkes tanır. Yani çalgı biter ve müzik bölümündeki hocalar çaldırır oradakilere, 

pazarlanır. Hem istihdam olur, bu işten para kazanılır. Bu işin istismara açık olduğunu 

ve internet üzerinden pazarlanan çalgıların riskli olduğunu söyler. Bu işin bir bilim 

olduğunu ve profesyonel anlamda sürdürebilirliği için bu eğitim mutlaka liselere kadar 

indirilmesi kanaatindedir. 

 

                Şekil 157: Zafer Güzey 

3.5.7. Ercan Bilir (Gitar Yapımı/ Ahşap Oyma) 

Ercan Bilir, 1966 Zonguldak doğumludur. Astsubay emeklisi olan Bilir, görev 

icabı geldiği Eskişehir’de 2006 yılında emekliliğini verdikten hemen sonra dükkân 

açmıştır. Çocukluğundan beri üretme arzusuyla ilk olarak ahşaptan gemi modelleriyle 

başlamış ve bir ud kursuna başladıktan sonra kendi enstrümanını yapma hevesiyle bu 

işe hobi olarak başlamıştır. İlk enstrümanını 1997 yılında yapmıştır. Enstrüman 



184 

 

yapmayı Çorumlu Mustafa ustadan öğrenmiştir. Bildiği hiçbir bilgiyi saklamadan 

aktaran ustasının düsturuyla ondan aldığı mirası aktarmaya devam etmektedir. Feyiz 

aldığı Cafer Açın’la bir görüşmesinde ona verdiği öğüdü ve ülkemizde olan literatür 

eksikliğini şu şekilde aktarmaktadır; Cafer Açın hocamız, İTÜ’nün Enstrüman Yapımı 

bölümünün bölüm başkanıydı, vefat etti kendisi. Onun bir kitabını ele geçirmiştim. 

Kendisiyle bizzat görüştüm, bir şekilde telefon numarasını bulup. Kendisi bana şu 

cümleyi kurmuştu; “Enstrüman yapmak istiyorsan ahşabı harcayanlardan, hiç 

edenlerden olma evladım. Seni tanımıyorum o şekilde yardımcı olacağım birkaç işini 

gönder bana” demişti. (Fotoğrafını) Sağ olsun. Şunun için açıyorum konuyu, 

Türkiye’de bir o kitap var zaten şu an İTÜ’de okutuluyor. Kaynakça, bütün 

enstrümanların bağlama dâhil. Belli bir standarda oturtmuş, altın orana oturtmuş, 

üzerinde çalışma yapmış tek insan. Bunun eksik olduğunu düşünüyorum, yapılması 

gerekiyor. Çırağın çok faydalı olduğunu ancak bütün enstrümanlarını kendi başına 

yapabilmektedir. Çırağın gerekliliğinin aktarım için olduğunu şu sözlerle ifade eder; 

Çırağın gerekliliği şudur; bilgini aktarabilmek ve gelecek nesile aktarabilmek için 

çırak gereklidir. Bana yardımcı olsun diye değil. Yani bu işten hiç anlamayan insan 

şunun şurasını tut dediğinde tutabilir, sana yardımcı olabilir ama gerçekten bütün 

meslek dallarında bir çırağın oluşması, bazı şeyleri usta-çırak ilişkisinde öğrenilir. 

Özellikle sanat… Türk müziğinde bakıyorsunuz eski sanatçılara; Münir Nurettin 

Selçuk bir başkasından öğrenmiş, o da bir ustadan. O ustalık yapmış başka bir çırağa 

ve usta çırak ilişkisi içinde bilgiler aktarılmış. Tabi ki tamamının aktarılması 

tarafındayım yani bir güveç ustasının bir numarayı saklayım da gelecek nesildeki 

güveççiyi yeneyim mantığıyla değil de ne biliyorsan aktarmak gerekiyor. Çırak o 

nedenle gerekli, yani bilgi paylaşım ve sanatı gelecek nesillere aktarmak açısından. 

Bir insanın çırak olabilmesi için öncelikle kişisel ahlakı daha sonra sanat ahlakının 

gerekli olduğu görüşündedir. Şimdiye kadar yedi, sekiz tane çırak yetiştirmiş aynı 

zamanda yaklaşık on beş öğrenciye ise ücretsiz konservatuvar kursları vermiştir. 

Hiçbir zaman ustalık diye bir şey olmadığını bu sürecin hep bir çıraklık işi olduğunu 

savunur. Sanatçının diri kalıp, sürekli üretebilmesi için kendini hep çırak hissetmesi 

gerektiği kanaatindedir. Yaklaşık yirmi küsür senedir bu işi icra etmesine rağmen 

ekonomik bir kaygı gütmemekte, ürünleri sanatçıya hitap etmektedir. Ürünlerinde 

fabrikasyon yöntem kullanmayan Bilir, tüm enstrümanlarını el aletleriyle 

yapmaktadır. Deneme yanılma yöntemiyle kendine özgü pek çok teknik geliştirmiştir. 

Hammadde teminin eskiden çok zor olduğunu fakat günümüzde sadece enstrümanlık 



185 

 

ağaç yapan firmaların geliştiğini ve buralardan temin ettiğini belirtmektedir. 

Hammaddeyi işlemeden önce en az yedi, sekiz yıl doğal ortamında kurumuş ağaçları 

tercih etmektedir. İlk başladığında yüz seksen saatte yapabildiği bir enstrümanı artık 

doksan saatte çıkarabilmektedir. Pek çok enstrüman yapabilen Bilir, en zorunun yaylı 

ve mızraplı çalgılar olduğunu belirtiyor. Enstrümanın parçaları ne kadar çok olursa o 

kadar ince işçilik gerektirmektedir. Teknolojik olarak robotik üretime tamamen 

karşıdır fakat basit el aletlerinde örneğin; el testeresinin yerini elektrikli testerelerin 

almasında bir beis görmemektedir. İşin el yapımından çıkıp tamamen bir fabrika işine 

dönüşmesine karşıdır. Ürünleri genelde profesyonel icracılara hitap etmekle beraber 

öğrenciler için de çalışmaktadır. Hatta öğrenci sazı terimine hiddetle karşı çıktığını 

şöyle aktarır. Çok enteresan bir terimdir, öğrenci sazı diye bir şey var. Öğrenci arabası 

diye bir şey yok. Ama öğrenci sazı diye bir şey var bir tabir oluşmuş, bir jargon 

oluşmuş, yanlış. Evet A kalite B kalite, birinci Kalite, üçüncü Kalite denilebilir ama bu 

öğrenciyi aşağılamaktır. Öğrenci sazı yani çok komik bir şey. Yurt dışına da enstrüman 

pazarlayan Bilir, aynı zamanda ahşap sanatçısı olmasından dolayı da çeşitli sergilerde 

bulunmuş ve orda hatırı sayılır bir kitle edinmiştir. Mesleğe duyulan ilginin oldukça 

az olduğunu belirterek, Anadolu Üniversitesi’ndeki çalgı yapımı bölümüne de oldukça 

az talep olduğunu belirtmektedir. Enstrüman işinin internet pazarında olmasını doğru 

bulmamakla birlikte bu işte bir devlet politikasının olmayışıyla dernekleşme 

faaliyetlerinin yetersizliğinden yakınmaktadır. Ahşap oyma sanatını enstrüman 

yapımıyla birleştiren Ercan Bilir, pek çok enstrümanın üzerine ahşap motifler işlemiş, 

2015 yılında Odunpazarı Belediyesi’nin düzenlediği bir festivale yerel sanatçı olarak 

katılmıştır. Bu sayede Avrupa’ya açılmış; Nepal, Danimarka, İzlanda gibi pek çok 

ülkede sanatçı toplantılarına katılmıştır. 

 

Şekil 158: Ercan Bilir 



186 

 

3.5.8. Hanife Turhal (Örgü ve Oya) 

Hanife Turhal, 1967 doğumlu ve Ispartalıdır. Örgü örmeyi ilk başta annesinden 

öğrenmiş olup daha sonra özel bir takı tasarım kursuna gidip oyalardan takı 

tasarlamaktadır. Yaklaşık on sekiz senedir tasarladığı ürünleri satmaktadır. 

Odunpazarı’nda bulunan dükkânını bir arkadaşıyla beraber işletmektedir. Sanatını 

evinde de icra etmekle beraber dükkânında da üretmektedir. Pandemi dolayısıyla talep 

azalmıştır. Hammaddeyi İstanbul’daki toptancılardan temin etmektedir. Kullandığı 

malzemenin hesaplı ve yapacağı işe göre kaliteli olmasına dikkat etmektedir. Sanatını 

tığ, şiş ve iğne kullanarak icra etmektedir. Oya dışında amigurimi örgü bebek işiyle de 

meşguldür. Ürünün ağırlığına göre bebekleri günde bir, takıları ise günde ortalama 

yirmi civarında çıkarabilmektedir. Bebeklerin daha çok işçilik istediğini 

belirtmektedir. Oyalarda polyester, bebeklerde pamuklu ip kullanmaktadır. Çok 

pahalıya satamadığı için ürün maliyetini düşürmek için bulduğu her türlü ipi 

değerlendirmektedir. İşletmesinde; küpe, kolye, bileklik, halhal, yüzük gibi ürünler 

rağbet görmektedir. Takı tasarım işine başladığında oyaları takı tasarım işinde 

kullanmaya karar vermiş ve elektronik ortamdan da yararlanarak tasarım yolunda 

ilerlemiştir. Sadece süslenme amaçlı ürünler çıkararak çeyizlik işlerle 

ilgilenmemektedir. Çoğunlukla boncuk oyası ve çiçek motiflerinin yoğun oldu tığ, 

iğne oyası tercih etmektedir. Oyalarını kendisi örmekle beraber çok zaman aldığı için 

sadece oya yapıp satan insanlardan da temin etmektedir. Kullanılmayan yazma 

kenarlarını keserek değerlendirmektedir. Hedef kitlesi genellikle gençlerden oluşan 

Turhal’ın işletmesinde daha çok bileklik ve halhallar rağbet görmektedir. Oyaların 

korunması için ekstra bir yöntem kullanmayarak sadece ütüyle sabitlemektedir. 

Özellikle kırmızı, mor gibi renkler tercih edildiği için ürünlerinde bu renklere ağırlık 

vererek çalışmaktadır. Çevresinde bu işle uğraşan çok az kişi vardır. Ürünlerini 

maliyete ve el emeğine göre fiyatlandırmaktadır. Alım gücünün azalmasından ötürü 

beklediği ürün satışını gerçekleştirememektedir. Başkalarına öğretmeye açık olmakla 

beraber öğrenmek için talep almamaktadır. Bebek örerken başlarda elektronik 

ortamdan faydalanırken artık kendi hayal gücüne göre tasarladığı ürünleri icra 

etmektedir. Sağladığı gelirden pandemi öncesinde memnuniyet duyarken artık dar bir 

boğaza girdiğini beyan etmektedir. 



187 

 

 

Şekil 159: Hanife Turhal'dan tasarım örnekleri 

3.5.9. Gürkan Öz (Çömlekçilik) 

Gürkan Öz, 1976 doğumlu, ilkokul mezunu ve Mihalıççıklıdır. Yirmi yaşından 

beri çömlekçilik sanatını icra etmekte olup kendi kendine öğrenmiştir ve ustası 

bulunmamaktadır. Hayatını bu sanatla idame ettirmekte ve hâlihazırda iki çırağı 

bulunmaktadır. Çırak seçme gibi bir şansı bulunmadığı gibi talep eden herkese 

aktarmaya hazır olduğunu belirtmektedir. Becerikli bir insanın bir ayda bu sanatı 

öğrenebileceğini iddia etmektedir. Hammaddeyi köyün civarındaki Aşılık ve 

Kocakızıllık mevkiinden kendisi temin etmektedir. Kırmızı renkli olan kızıl olarak 

adlandırdıkları kızıl toprak ve beyaz toprak kullanmaktadır. Temin edildiğinde nemli 

olan toprağı sadece suyla karıştırılarak kullanılacak çamuru elde etmektedir. Her türlü 

çamurdan çömlek üretilemeyeceği söyleyerek talk olarak adlandırılan beyaz toprak ve 

kırmızı toprağı kullanmaktadır. Çamuru hiç bekletmeden direkt üretime geçebilmekte 

ve kuruyan çamuru ıslatıp tekrar kullanabilmektedir. Yoğurma ve sıkıştırma işlerini 

makinelerle yapmakta olup tek çeşit yoğurma yönteminin olduğunu, eskiden 

hanımların ayaklarıyla yoğurduğunu belirtmektedir. Yayvan tabakları yine 

makinelerle basmakta ve fırınlama sistemi kullanmayarak rüzgârlı havada, güneşte 

kurutmaktadır. Kullandığı toprağı seçerken yağlı toprak olmasına özen 

göstermektedir. Sırlamayı kızıl toprak diye adlandırılan malzemeyle eleklerden 

geçirerek un kıvamını elde edince suyla karıştırıp yapmaktadır. Sırlama işleminden 

sonra ekstra bir cila kullanmamakta ve sıkıştırma işlemi ne kadar iyi yapılırsa ortaya 

çıkan ürünün o kadar sağlam olacağını belirtmektedir. Hava kabarcıklarını önlemek 



188 

 

için makine kullanmaktadır. Genellikle yaz mevsiminde yoğun üretim yapmakta ve 

kışın kapalı yerde kurutmanın hayli zor olduğunu belirtmektedir. Çömlekçiliğin 

sağladığı yetersizdir ve Belçikalı gurbetçilere pazarlama yapmaktadır. Klasik 

yöntemle çalışıp kendine has geliştirdiği bir yöntemi yoktur. Günde yüz elli, iki yüz 

arası ürün çıkarabilmektedir. Güveçlerin daha çok işçilik istediğini belirtmektedir. 

Ürünleri genellikle ülkemizdeki orta kesime hitap etmektedir. Çömlekçilik, pişirme 

işlemi yüzünden seri üretime dönüşememektedir. Günümüzde bu sanata pek fazla ilgi 

olmamakla beraber geçmişte hayli ilgi görmüştür. Fazla bir gelir sağlamadığı için sanat 

ilgi duyan yoktur ve Gürkan Öz, geleceğe aktarım konusunda umutsuzdur. Pandemi 

döneminde internet üzerinden iyi bir pazar potansiyeli yakalamış ancak pandeminin 

etkisi azalınca oradan da satışları azalmıştır. Çamurun çarkta çekim işlemini bıçaklarla 

yapmaktadır. Çamur başparmaklar dışarda kalacak şekilde çark üzerinde elle 

şekillendirilerek çömlek haline getirilir. Yörenin toprağı yumuşak olduğu için kapalı 

kavanozlar üretmek için uygun değildir. Çömleğin ağız kulpları, çömlek bittikten 

sonra ekstra bir çamurun kıvrılarak yanlarına yapıştırılmasıyla oluşmaktadır. 

Normalde bu işle uğraşan köylüler pişirme işlemi için köyün çıkışındaki pişirme 

alanını kullanmaktadır ancak Öz kendi atölyesini oluşturmuş, pişirme işleminde rüzgâr 

gerektiği için büyük fanlardan yardım almaktadır. Gürkan Öz kendi işletmesi ve aynı 

zamanda atölyesi olan, Sorkun Köyü’nde bulunan Öz Çömlekçilik’te icrasını 

sürdürmektedir. 

3.6. YAŞAYAN İNSAN HAZİNELERİ LİSTESİNE GİRMİŞ OLAN 

SANATKÂRLAR 

3.6.1. Mehmet Başsav (Lületaşı İşlemeciliği) 

Mehmet Başsav 1944 doğumlu, Eskişehirli ve orta sanat okulu mezunudur. 

Lületaşı işlemeye 1962 yılında başlamıştır. Sanatına Hüseyin Yanık ustanın yanında 

çırak olarak ücretsiz çalışarak başlamıştır ve zaman içerisinde yeteneklerini keşfederek 

bu sanattan para kazanmaya başlamıştır. Yarı ustası olan “Artist İsmail” olarak anılan 

İsmail Özel’den portre çalışmalarının inceliklerini öğrenmiş ve bu alanda yetkinliğini 

kazanmıştır. Lületaşının ilk ortaya çıkış hikayesi olarak bir köstebeğin yerin altından 

iterek taşı çıkardığını ve bir çobanın bu taştan pipo yapıp kullandığını aktarmaktadır 

ve lületaşı pirinin köstebek olduğunu söylemektedir. Sanata başladığından beri yedi 

tane çırak yetiştirmiştir. Çırak alırken seçici davranmakta ve birtakım imtihanlardan 

geçirmektedir. Özellikle resim ve oyma yeteneğine dikkat etmektedir. Bir çırağın 



189 

 

ustalaşmak için lületaşını istediği ebatlarda kesebilme yeteneğine kavuşmuş olması 

gerektiğine inanmaktadır. Genelde süs eşyası olarak kullanılan lületaşını işleyen bir 

kişi tesbih yapımıyla başlar ve sonrasında pipo ve sigara ağızlığı yapabilme aşamasına 

gelmektedir. Daha evvel pipo ve ağızlık yapan Başşav, tütün ürünlerinin zararlarından 

dolayı bir farkındalık oluşturmuş ve pipo, sigara ağızlığı işlemeyi bırakarak tamamen 

portre sanatına yönelmiştir. İlk portre çalışmasını İstanbul’da bir Yahudi müşterisinin 

Abraham Lincoln’un heykelini istemesi üzerine Avrupa’da ağaçtan işlenen bir heykeli 

lületaşına uyarlayarak yapmıştır. Daha sonra başka Amerikan başkanlarının 

heykelleriyle devam etmiştir. Bunun üzerine tamamen Türk kültürüne yoğunlaşarak 

sonraki çalışmalarında bu temayı kullanmıştır. Yunus Emre, Osmanlı padişahları, 

Atatürk ve silah arkadaşları gibi tarihte iz bırakmış şahsiyetlerin heykellerini yaparak 

sergiler açmaktadır. Sergilere gelen vatandaşların kültürden feyiz almaları, övünmeleri 

ve unutmamaları için halen bu hizmeti sürdürmektedir. Portrelerini yapmadan önce 

çalışacağı şahsiyet hakkında derinlemesine araştırmalar yapıp sanatına onun ruhunu 

yansıtmaktadır. En son çalışması Türklük adına mücadeleler veren Tomris heykelidir. 

Hammaddeyi Türkmentokat, İmşehir, Karatepe, Sepetçi ve Gündüzler köylerinden 

temin etmektedir. Hammaddeye kolay erişebilmektedir ancak lületaşı ocağında 

çalışanların azalmasıyla birlikte fiyatların artmaktadır ve satışını ona göre 

düzenlemektedir. Lületaşı sanatında taşları birbirine eklemek mümkündür ancak taş, 

patates şeklinde küçük yumrular halinde çıkmaktadır ve maliyetli olacağı için ekleme 

yaparak devasa heykeller yapmak mümkün değildir. Bu minvalde küçük ebatlı 

portreler çalışmaktadır. Lületaşı sudan oluşan bir taş olduğu için emici özelliği 

yüksektir ve tütün içmeye yarayan ürünlerde kullanılır ancak tütünün zararlarından 

dolayı heykel sanatını tercih etmektedir. Lületaşını işlemeden önce taşın kalitesine 

dikkat etmektedir. Delikli çıkan taşların işlemeye elverişli olmadığına dikkat 

çekmektedir. Madenin temizliğine ve delikli yapının olmamasına dikkat eder ve 

ıslatılarak peynir kıvamına gelen taşı oymaktadır. Oyma işleminden sonra kurutur ve 

dayanıklı olması için parafin veya balmumu cilasını kullanır ve taş cilayı emdikten 

sonra sağlamlaşır, senelerce muhafaza edilebilir. Genelde dört beş bıçakla işlenen 

lületaşını oyduğu bıçakları kendisi yapmakla beraber portre çalışmalarında yaklaşık 

elli adet bıçak kullanmaktadır. Her usta kendi çalışmalarına farklı adlandırmalar 

yapmaktadır. Portre çalışmaları düşünerek, çok dikkatli oyulması gerektiği için bir 

çalışmayı yaklaşık yirmi beş gün içerisinde tamamlamaktadır. Pipo ürünlerinin daha 

çok talep gördüğünü ancak portre çalışmaları maliyetli olduğu için hitap ettiği kitle 



190 

 

genellikle maddi durumu iyi insanlardan oluşmaktadır. Lületaşının bilinen 

özelliklerinden dolayı özellikle turistlerden yoğun rağbet gördüğünü belirtmektedir. 

Tane hesabı zımpara yapan insanların olduğunu ancak lületaşının bütün aşamalarını 

kendisi yaparak tek elden çıkan ürünün daha kaliteli olacağı inancındadır. Kaliteli 

malzemenin ürün sürecinde hiçbir zorluk çıkarmadığını ve rahatlıkla işlenebildiğini 

belirtmektedir. Ürün fiyatlandırmasını hammadde fiyatı ve harcadığı zamana göre 

yapmaktadır. Ürünlerinde renklendirme yapmayı tercih etmemektedir. Halihazırda 

çırak yetişmediği için lületaşı işlemeciliğini sürdürülebilirliği için muhakkak 

üniversite eliyle okullaşmaya gidilmesi gerektiği kanaatindedir. Eskiden Eskişehir’de 

açılan üç lületaşı okulundaki eğitimin yeterli düzeyde ustalığa ulaşmamış kişiler 

tarafından verildiği için okullaşmada başarı sağlanamadığını belirterek, üniversite 

eliyle uzman kişiler tarafından yapılırsa başarıya ulaşacağını aktarmaktadır. Bu 

konuda Viyana’nın örnek alınması gerektiğini şu sözlerle beyan etmektedir; Lületaşı 

üç yüz elli sene Viyana’da işlenmiş. Buradan maden gitmiş, orda okulunu kurmuşlar, 

lületaşı okulunu kurmuşlar. O okuldan mezun olan insanlar işlemişler. Onlar bize hep 

model oldu zaman içerisinde. Çok güzel çalışmalar yapmışlar, balmumunun en iyisini 

kullanmışlar, balmumu nasıl beyazlatılır onu öğrenmişler. Yani üniversite ne lazımsa 

yapmış. Bu okul olmadığı müddetçe bu iş olmaz, lületaşı silinir gider. Sanatın en büyük 

probleminin fiyatlandırma olduğunu ve bu sorunun devlet eliyle yetiştirilen pazarlama 

elemanları sayesinde çözüleceğini düşünmektedir. Lületaşı işlemeciliğinin yanı sıra 

eşiyle beraber Türk büyüklerinin döküm heykellerini de yapmaktadır. 2019 yılında 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Görsel Sanatlar Bölümü’nün düzenlediği lületaşı 

çalıştayına katılmış ve atölye çalışmaları yapmıştır. On yıl evvel Kültür Bakanlığı 

sanatçısı olmuş, son iki yıldır Eskişehir Valiliği’nin aday göstermesiyle 2022 yılında 

yaşayan insan hazinesi unvanına layık görülmüştür. Fuar ve festivallere sanatçıya 

atölye için sanatçıya hibe edilmesi gereken ücret sanatçıdan talep edildiği için 

katılmamaktadır ancak pek çok sergide eserlerini sergileme imkânına sahip olmuştur. 

Günümüzde Odunpazarı’nda, Karikatür Müzesi’nin yanından satın aldığı evi Eskişehir 

Valiliği’nin desteğiyle restore ettirmektedir ve tadilat bitince bugüne kadar yapmış 

olduğu Türk kültürü temalı iki yüz yedi eserini burada sergilemeyi planlamaktadır. 



191 

 

 

Şekil 160: Yaşayan İnsan Hazinesi Mehmet Başsav 

3.7. YAŞAYAN İNSAN HAZİNELERİ ÖLÇÜTLERİNE SAHİP OLAN 

SANATKÂRLAR 

3.7.1. Özdemir Şenova (Hüsn-ü Hat) 

1969 doğumlu olan Özdemir Şenova on iki yaşından beri hüsn-ü hat sanatını 

icra etmektedir. Mesleğinde kırk yılını dolduran Şenova sanatı dayısından öğrenmiş, 

üstad Ethem Çalışkan’la tanıştıktan sonra onun düsturunu rehber edinmiş, üstad Hamit 

Aytaç’ın eserlerinden de etkilenmiştir. Aynı zamanda kaligrafi sanatçısı da olan 

Şenova, sanata başladığında Eskişehir’de bu işin bilinmediğini iddia etmektedir. 

Yetiştirdiği çırak sayısını hatırlamamakla beraber birçoğunun atölye sürecinde 

yanında olmuş, eğitici kimliklerine destek olmuştur. Çırak alırken önce ahlakına 

dikkat edip günümüzde belediye ve halk eğitim kursları aracılığıyla öğrenmek isteyen 

herkese ustalık yapmaktadır. Şu an çevrimiçi derslerle Almanya’ya çırak 

yetiştirmektedir ve orada düzenlenecek bir sergiye hazırlanmaktadır. Eserlerini sessiz 

ve sakin ortamda üretmeyi tercih eder. Çalışkan bir çırağın on yıllık bir süreç sonunda 

ustalaşacağını söyler. Çıraklarına ilk önce kurşun kalemle ilkokul birinci sınıf 

öğrencileri gibi çizgiler ve dairelerle kalem hareketlerini öğreterek işe başlar. Daha 



192 

 

sonra kesik uçlu kalemlerle alfabe yazdırır. Alfabeden sonra harfleri birleştirerek 

cümleler yazdırmaya geçer. Çırak istekli ve çalışkansa sonraki yıllarda kâğıttaki 

doluluk- boşluk oranını ve kâğıdı nasıl kullanacaklarını öğretir. Atölyesi hüsn-ü hat 

sanatı yapımına uygundur ve daha çok İstanbul, İzmir, Ankara, Almanya’dan siparişler 

alır ve birçok eseri sergilenir. Bir kaligrafi eserini oluştururken beğendiği bir şiiri 

defalarca okuyup, şairin hayatını nasıl yaşadığını, şiiri kime yazdığını araştırıp şairin 

hissiyatını içselleştirip onu kâğıda döker. Hüsn-ü hat yaparken ise bir ayet yazacağı 

zaman Kur’an’dan ayeti bulup önce harfleri çalışır, istif almak istiyorsa önce istifi 

oturtmaya çalışır. Kullandığı kâğıtlar özeldir ve kâğıtlarını kendisi aharlayıp en az altı 

ay bekletir. Altı aylık süreç sonunda kâğıt kullanıma hazır hale gelir ve yazmaya 

başlar. Sanatın kurallar içinde kuralsızlık olduğunu söyleyen Şenova, kurallara uyar 

ama kuralsızlık da yapar. Kuralsızlık yapan kişinin sanatçı olduğuna inanır ve kendi 

geliştirdiği teknikleri eserlerinde uygular. Hüsn-ü hatta genelde kamış veya ucu kemik 

olan kalemler kullanılır. Kaligrafi sanatında ise çelik uçlu kalemler tercih edilir. Hüsn-

ü hatta isten yapılmış orijinal mürekkepler kullanılır. Bir diğer malzeme olan arap 

zamkı ise kayısı ağaçlarında bulunan yapışkan maddeden elde edilir. Hiçbir şekilde 

kimyevi madde kullanılmaz. Arap zamkı ve is birbiriyle dövülerek homojen bir 

kıvama getirilir. Çok zahmetli olan bu sürecin sonunda is yanan bir madde olduğu için 

ikinci kez yanmaz ve yazının kalitesi artar, güneşte solmaz. Kâğıtları renklendirirken 

kahve, çay ya da renk veren bitkilerden yararlanır. Kâğıtları boyadıktan sonra yumurta 

beyazıyla şapı karıştırıp kâğıdın üzerine yayar. Bu işlem kâğıdın parlak kalmasını 

sağlar ve kâğıt ne kadar çok beklerse o kadar kaliteli olur. Kamış kalemler üstad için 

değerlidir, kalemleri açtıktan sonra çıkan yongaları saygıdan ötürü çöpe atmaz ve 

biriktirir. Öldükten sonra cenazesinin suyunun, sakladığı yongalarla ısıtılmasını 

istemektedir. Eserlerini birkaç günde çıkarabildiği gibi bazılarının süreci ayları alır. 

Hüsn-ü hat sanatı pek fazla değişikliği kabul etmediği gibi kaligrafi sanatında farklı 

yüzeylere uygulama yapabilir. Atatürk’ün Kurtuluş Savaşı’nda dahi sanata verdiği 

değerden yola çıkarak günümüzde hâsıl olan sanata duyulmayan saygıdan 

yakınmaktadır. Yeni yetişen sanatçıların eserlerini taklit etmelerinden ve tasarım 

üretmemelerinden rahatsızdır. Özdemir Şenova, sanatına kendini adamış bu alandaki 

tecrübelerini gelecek nesillere aktarmak için internet ortamını aktif kullanmakta, 

belediye ve yaygın eğitim kurumlarıyla iş birliği içinde olarak yeni nesillere sanatını 

aktarmaktadır. 



193 

 

 

         Şekil 1611: Özdemir Şenova 

 

Şekil 1622: Özdemir Şenova'nın atölyesi 

  



194 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

DEĞERLENDİRME  

4.1. ESKİŞEHİR’DE GELENEKSEL EL SANATLARI EĞİTİMİ 

Geleneksel el sanatları, bir milletin kültürüne ait kimlik kodlarını barındıran 

mihenk taşlarıdır. Milli olana giden yolda geleneği yansıtan eserler, değerlerini 

koruyarak kültür dairesi içinde nesilden nesle aktarılır. Aktarım sırasında ürünler, 

eserler ya da malzemeler daima ortaya çıktıkları devrin izlerini taşımaktadır. Her 

devrin kendine has bir dokusu vardır. Almanya’da bu durumu izah etmek için “geist” 

kelimesi kullanılır. Geist, her devrin kendine ait özel bir ruhu olduğunu ve devirdeki 

her türlü konunun farklı şekillerde nesnelleştirilmeleri üzerinden o devrin ruhunun 

yeniden inşa edilmesinin amaçladığını ifade eden bir kavramdır. (Wellek, 2015: 138). 

Devirlerin ruhuna sahip çıkmak önemlidir. Çünkü bir milletin başına gelecek olan en 

büyük felaket, başka milletlerin değerleriyle yaşayarak kendi kişiliğini kaybetmesidir. 

(Korkut, 2021: 117). Geleneksel el sanatları bu ruhu besleyen, koruyan ve onu güçlü 

kılan temel yapılardandır. Bu bakımdan eserlerin kalıcılığı, sürekliliği ve 

aktarılmasının yanında önemli olan bir başka husus da sanat dallarının ve ustalığın 

aktarılmasıdır. 

Geçmiş dönemlerde usta-çırak yoluyla aktarım sağlanmaktaydı. Bir sanatçı, 

yetiştirmek üzere yanına çırak alır, sanatını icra ederken çırağın izlemesini ister ve 

yavaş yavaş tecrübe kazanmasını sağlayarak sanatının önemli hususlarını bir sonraki 

nesle aktarırdı. Çırak önce izler, bir süre sonra deneyimler, başarıya ulaşınca önce 

kalfa olur, sonrasında tüm metotları öğrenerek ustanın yerine geçerdi. Asırlarca 

aktarımlar bu döngü çerçevesinde gerçekleşmeye devam etti. Ancak günümüze 

gelindiğinde artık çeşitli kurum ve kuruluşlarda geleneksel el sanatları eğitimleri daha 

modern yollarla düzenlenmeye başlandı. Her ne kadar teknolojinin popülerliğiyle el 

sanatlarına olan ilgi azalsa da günümüzdeki eğitim imkânları sayesinde yükselen 

taleple varlığını sürdürmeye devam etmektedir. Bu doğrultuda Eskişehir ilinde de pek 

çok kurumda geleneksel el sanatlarıyla ilgili eğitimler verilmektedir. Bu kurumlardan 

başlıcaları şunlardır: 

I. Eskişehir Büyükşehir Belediyesine bağlı olanlar: 

a) Eskişehir El Sanatları Eğitim ve Kültür Derneği 

b) Sanat Meslek Eğitim Kursları (ESMEK) 



195 

 

c) Meslek Edindirme ve Eğitim Merkezi 

d) Yunus Emre Eğitim Merkezi 

e) Emek Eğitim Merkezi 

f) Eskişehir Büyükşehir Belediyesi Gençlik Merkezi 

g) Turistik El Sanatları Merkezi 

h) 71 Evler Eğitim Merkezi 

i) Beylikova Eğitim Merkezi 

j) Çifteler Eğitim Merkezi 

k) İnönü Eğitim Merkezi 

II. Odunpazarı Belediyesi Sanat Meslek Edindirme Kursları (OMEK) 

III. T.C. Millî Eğitim Bakanlığı Odunpazarı Halk Eğitimi Merkezi 

IV. T.C. Millî Eğitim Bakanlığı Tepebaşı Nafiye-Hüseyin Küçükoğlu Halk 

Eğitimi Merkezi 

V. Eskişehir Olgunlaşma Enstitüsü 

4.2. ESKİŞEHİR’DE GELENEKSEL EL SANATKÂRLARININ YAŞADIĞI 

PROBLEMLER 

Eskişehir’de tespit edilen geleneksel el sanatları icracıları, ürün sürecinden 

pazarlamaya kadar pek çok problemle karşılaşmaktadır.  

Hammaddesi ahşap olan geleneksel el sanatlarından olan ahşap oymacılığında 

en büyük problemin malzeme temini olduğu tespit edilmiştir. KK-26’nın ifadeleri şu 

şekildedir; malzeme bulmakta zorlanıyoruz ve çok pahalı ithal malzemeler, sanayiye 

dayalı bir tarafı olduğu zaman biz onun altında kalıyoruz. Mesela; boya, cila bunlar 

sürekli senin dışında artış gösteriyor ahşap fiyatları. Senin dışında artış gösteriyor, 

sen ona yetişemiyorsun. Yine ahşap oyma sanatçısı KK-31 ise üretimde en çok 

zorlandığı kısmın malzeme temini ve pazarlama aşamasında ekonomik sıkıntılar 

olduğuna dikkat çekmektedir.  

Çömlek ustaları KK-17 ve KK-29’un beyanına göre sanatta en çok tartışılan 

sorunların çırak bulamama, pazarlama ve kış mevsiminde üretim yapmanın zor olduğu 

tespit edilmiştir.  



196 

 

Bez dokuma sanatında KK-4’ün aktarımına göre aktarım için çırak bulamama 

konusunda sıkıntı söz konusudur.  

Kilim dokumada KK-3’e ve KK-45’e göre yüksek maliyetinden dolayı 

pazarlama güçlüğü söz konusudur.  

Ebru sanatında KK-5 yerel yönetimden destek göremediğini ve bunun bir 

problem olduğunu şu sözlerle aktarmaktadır; yerel yönetimden beklentim olmaz olur 

mu ama hiçbir destek göremedim açıkçası. Beklentim benim bakanlık sanatçısı 

olduğum için birçok mesela kültürel faaliyetlerde öne çıkmamız gerekiyor bizim. 

Kültürel bir etkinlik yapacağı zaman bizim köşemizin hazır olması lazım. Ne belediye 

ne valilik hiçbir şekilde bunun şeyinde değil biz öyle kendi kendimize fedakârlık 

yapıyoruz, kendi kendimize çalışıyoruz. Ama kültür müdürlüğünün vasıtasıyla, kültür 

bakanlığının sanatçısıyız valiliğe kayıtlıyıız. Valiliğin şeyiyle bizler önerilebiliriz ama 

onu da yapmıyorlar yani. Bizlerin köşesinin olması lazım ve mesela telefonlarımız 

güncel bizi aramaları gerekiyor. Şimdi bizim Nasrettin Hoca etkinliğimiz var, bu 

etkinlikte hocam sizin bulunmanız gerekiyor. Vali bey gelecek işte şöyle böyle burada 

mesela yerel belediyeler ki o kültür etkinlik anlamında yerel belediyeler bizim 

üzerimizden hibe alıyor. Kültür sanat anlamında ben nerdeyim ben yokum ama. KK- 

33 ise artan malzeme fiyatlarından yakınmaktadır.  

Enstrüman yapımında KK-6’ya göre sanatın en büyük eksiği dernekleşme ve 

meslek odalarının kurulmamasıdır. KK-11 dernekleşmenin gerekliliğini şu şekilde 

aktarmaktadır; Bazı sorunlarımız var. En çok tartışılanlardan bir tanesi dernekleşme, 

devlet politikası haline gelmemiş olması ve korunuyor olmamamız. Ve dolayısıyla yurt 

dışında çok ünlü luthier bakıyorsunuz Almanya’da çok ünlü bir keman yapımcısı 

dünyayı dolaşıyor ve kurslar veriyor, Türkiye’de böyle şeyler yok. Çünkü biz hem bilgi 

aktarımı bakımından hem de reklam bakımından çok değerli luthierlerimiz var ama 

devlet politikası olmadığı için, desteklenmediğimiz için öyle kalıyorsunuz. Karanlıkta 

göz kırpıyorsunuz kimsenin haberi yok. Kişisel tatmin gibi uğraşıyorsunuz. KK-27’ye 

göre enstrüman yapımcılığında en büyük problem internet üzerinden mesleki 

yeterliliğe sahip olmayan insanların bu işin pazarlamasını yaparak kaliteyi düşürmeleri 

ve dernekleşme sorunudur. Bu konudaki eksikliği şöyle aktarmaktadır; Radyo 

tamircilerine üyeyim. Radyo tamircileri odasına üyeyim. Müzikle alakalı oldu diye 

oraya şey yaptım. Bu ülkenin en büyük sıkıntılarından bir tanesidir. Kültür bakanlığı 

ne yapıyor? Bu iş bu ülkenin kültürü değil mi? Ve şöyle de bir şey var, Orta Asya’dan 



197 

 

gelirken günümüze kadar taşıdığımız ender kültürlerden bir tanesi bağlamadır. KK-

38’e ve KK-44’e göre bu sektörün en büyük sorunlarından biri Türkiye’de enstrüman 

yapımına uygun ağacın çok zor bulunuyor olmasıdır. Enstrümanlık ağaç satışının 

nadiren olduğu ve çoğunun marangozhanelerde mobilyaya dönüşmesi sanata gölge 

düşürmektedir. 

Hat sanatında ise KK-32’nin beyanına göre taklitçilik büyük bir sorundur. Bu 

sorunu şu sözlerle ifade etmektedir; Yenilerin, bizleri taklit edip de satmaları. Sanata 

karşı bir saygısızlık olarak… Ben ölmüşümdür tamam kullan yazılarımı ama 

hayattayım daha... Ben hayattayken, tamam bir söz vardır; taklitler aslını yaşatır diye 

ama insanın gücüne giden nedir? Ya buna emek vermişim. Bir eserime 4 bin lira 

çekerken orda üç yüze, dört yüze yazı satıyor. Tasarım benim, emek benim... Ben 

haftalarımı verdim onun için, saatlerim gitti benim… KK-36’ya göre ise ekonomik 

kaygılar sanatta yaratıcılığın önüne geçmektedir. 

Kuyum işlerinde incili küpe yapımcısı KK-12’ye göre problem hammadde 

bulama, ekonomik kaygılar ve çırak yetişmemesidir. Kimse çıraklık talebinde 

bulunmadığı için aktarımın sağlanamamasından dolayı sanat yok olma tehdidi 

altındadır. Sivrihisar örgü cebe yapımında KK-20’ye göre yerel yönetim destek 

vermediği için bu işi yapabilecek potansiyelde olan insanları da sanat içerisinde 

yitirmiş olmak ve çırak yetiştirememektir. Savatlı gümüş işinde problem KK-40’a göre 

meslek içi güvensizliktir. Bu durumu şu sözlerle ifade etmektedir; Güvensizlik. Yani 

şöyle bir şey, biz değerli madenle uğraşıyoruz. Buraya yeni gelen, çok para kazanma 

hayaliyle gelen insanların piyasayı düşürüp, hesap bilmeden bu piyasanın içinde biz 

bunu şu fiyata üretiriz deyip… Aslında kendi pazarını da hiç eden. Yeni heyecanla 

geliyor, biz bunu bu fiyattan veririz deyip o sanat değerini de aşağılara çekiyor. Bir 

yıl sonra yok olup gidiyor, bu mesleğin mihenk taşlarına zarar veriyor. En büyük 

sıkıntılardan birisi bu.  

 Lületaşı işlemeciliğinde problem KK-13’e göre lületaşı ocakçıları ve 

sanatkârlar arasında olan hammadde fiyat anlaşmazlığıdır. Hammadde fiyatının 

artışında sabit bir belirleyici olmaması icracıyı zora sokmaktadır. Bununla beraber 

dernekten ziyade bir sanat odasının kurulmamış olması sanatkârı zora sokmaktadır. 

Yine hammadde konusunda KK-34’ün beyanı şu şekildedir; Ocağa gidenler de azaldı, 

eskiden köylüler yer altına gider özellikle tek ürün ekilirdi köylerde arpa, buğday gibi. 

Boş kalan zamanlarında ocağa giderlerdi. Şimdi farklı ürünler de ektikleri için zaman 



198 

 

bulamıyor. Bir de o dönem gidenler yaşlandı, yeni gençlerden de aynı bu el 

sanatlarına itibar etmedikleri gibi, oraya da itibar etmiyorlar. KK-25’e göre ise sözde 

uygulanan vergi muafiyeti bir sıkıntıdır. Bu sorununu şu sözlerle aktarmaktadır; 

Devletimiz el sanatlarına bir güzellik yapıyor, vergiden muaf tutuyor. Ama vergiden 

muaf olman için dört yüz on lirayı geçmeyecek kiran. Mahallede bile 410 liraya 

bulamazsın kiralık yer, adı var kendisi yok bazında kaldık. Bir muafiyet var ama 

yararlanamıyoruz. Adı var kendisi yok. Lületaşı işlemeciliğinde hammadde ve çırak 

yetiştirememenin yanı sıra bir başka problem ise sadece yöreye özgü olan ve dünyada 

eşi benzeri bulunmayan kalitede olan Eskişehir lületaşının tanıtımının yeterli düzeyde 

yapılmayıp yerel yönetim veya devlet desteği alamamasıdır. Düzenlenen fuarlar 

yetersizdir ve taş eski değerini kaybetmek üzeredir. 

 Belediye desteğiyle satışını gerçekleştiren ve belediye sanatkârları başlığında 

değerlendirilen oya ve örgü icracıları ise ev eksenli çalıştıkları için sadece belirlenen 

sokak ve stantların yanı sıra valilik ve belediye önündeki etkinliklerde de satışta 

bulunabilmek için yerel yönetimden destek beklemektedirler. 

 Kalaycılıktaki en büyük sorun çırak yetişmemesi ve sanatın görünürlüğünün 

azlığıdır. Bu problemden ötürü KK-35 yerel yönetimden işlek bir caddede dükkân 

sağlanması ve görünürlüğünün artırılmasını beklemektedir. 

 Ayakkabıcılık ve yorgancılık sanatının ortak problemi çırak bulamamak ve 

devlet desteği olmamasının doğurduğu ekonomik kaygılardır. Bu problem sanatın 

sürdürülebilirliğini de tehlikeye sokmaktadır. 

 Eskişehir’de tespit edilen geleneksel el sanatkârlarının genel olarak yaşadıkları 

problemler çırak yetişmemesi, hammadde temininin zorluğu ve ekonomik kaygıları ön 

plana çıkarak dernek-oda faaliyetlerinin olmayışı, yerel yönetimin ve Kültür 

Bakanlığı’nın faaliyetlerinin yetersiz olmasıdır. Tüm bu problemlere göre ekonomik 

olarak tatmin edilmeyen sanatkârlar, sanatın sürekliliği sağlamakta zorluk çekmektedir 

ve bu durum aktarımda istikrarı sağlayamadığı için tespit edilen el sanatlarının yok 

olmak üzere olduğu sonucunu doğurmaktadır. 

  



199 

 

SONUÇ 

Eskişehir İl Kültür Turizm Müdürlüğü tarafından tespit edilerek kayda alınan 

yirmi çeşit geleneksel el sanatı bulunmaktadır. Literatürde yer alan yirmi el sanatından 

on beş tanesinin icrası tespit edilmiş, kaynak kişilerin müsaade ettiği ölçüde kayda 

alınarak derlenmiştir. Kayda alınan bu el sanatlarının haricinde on adet geleneksel el 

sanatının daha icrası tespit edilmiştir. Eskişehir İl Kültür Turizm Müdürlüğü 

literatüründe yer alan ve Mahmudiye’de bulunan nalbantlık sanatının icracısı 

Eskişehir’de bulunmamakta, bu ihtiyaç Bursa’dan geçici gelen nalbantlar tarafından 

karşılanmaktadır. Sivrihisar sarkası bilindiği üzere İnönü sarkasından farklı motif 

özellikleri barındırmaktadır. Sivrihisar’da bu sanatı icra eden iki ustaya ulaşılmış 

ancak ustalar görüşme talebini kabul etmemişlerdir. Bu sebepten ötürü Sivrihisar 

sarkası tezde yer almamaktadır. Eskişehir Olgunlaşma Enstitüsü’nün hâlihazırda 

üzerinde çalıştığı Cumhurbaşkanlığı projesiyle telif hakkından dolayı enstitü yönetimi 

tarafından bütün atölyelerin derlenmesine izin verilmemiş, müsaade edilen atölyelerde 

derlemeler gerçekleştirilmiştir.  

Sahada tespit edilen verilere göre, bütün el sanatlarının ortak sorunu çırak 

yetişmemesidir. Özellikle kalaycılık, ayakkabıcılık, yorgancılık, savatlı gümüş ve 

incili küpe icracıları çırak yetişmediği için geleneğin son temsilcileri olduklarını iddia 

etmektedirler. 

 Örgün, yaygın ve sargın eğitimle gelecek kuşaklara aktarılmaya çalışılan 

somut olmayan kültürel miras unsurları usta-çırak geleneği bağlamında 

sürdürülebilirliğini yitirmek üzeredir. Bu bağlamda örgün ve yaygın eğitim 

kurumlarına çok iş düşmektedir. Hâlihazırda yaygın eğitim kurumlarında ve 

derneklerde açılan geleneksel el sanatları kursları tanıtımın ve teşviklerin 

yetersizliğinden dolayı pek çok kitleye ulaşamamaktadır. Kursları oluşturan genel kitle 

40 yaş ve üzeri kişilerden oluşmaktadır. Devamlılık için bu işin okul öncesinden 

başlayarak özellikle lise ve üniversitelerde seçmeli ders olarak okutulmalı ve teşvik 

komisyonları oluşturulup özendirilerek aktarımın sürekliliği sağlanmalıdır. Dernek ve 

oda faaliyetleri çoğu sanat grubu için yetersiz olup, her bir sanat grubuna ait sanat 

odaları oluşturulmalı ve icracıları çırak yetiştirmeye teşvik edecek yeni politikalar 

belirlenmelidir. Devletin sanatla uğraşan insanlara tanıdığı vergi muafiyeti hususunun 

şartları sanatçıların ihtiyaçlarını karşılayamamaktadır. Vergi muafiyeti günümüz 



200 

 

teknolojik ve ekonomik şartları göz önünde bulundurularak yeniden gözden 

geçirilmelidir.  

Eskişehir, kültür- sanat faaliyetleri bakımından zengin ve seçkin şehirlerden 

birisidir. Aldığı göçlerle belki de Anadolu’daki en çok kültürel çeşitliğe sahip olan 

şehirdir. Ancak el sanatları alanında yerel yönetimlerin desteğiyle düzenlenen fuar, 

festival ve şenlikler icra edilen sanatın tanıtımı bakımından yetersizdir. Her yıl 

düzenlenen ve bölgede yoğun rağbet gören Nasrettin Hoca Şenlikleri’nde valilik 

nezdinde sanatçılara interaktif atölyeler kurularak tanıtıma katkı sağlanmalıdır. Kültür 

ve Turizm Bakanlığı, Araştırma ve Eğitim Genel Müdürlüğü her yıl Ocak, Şubat, Mart 

ve Temmuz, Ağustos, Eylül aylarında yılda iki defa olmak üzere somut olmayan 

kültürel miras çerçevesinde üretime ve aktarıma teşvik için belirlenen şartlara uygun 

sanat icracılarına Kültür Bakanlığı Sanatçısı unvanı vermektedir. Bu unvana sahip 

sanatçılar aktarım çerçevesinde yaygın eğitimde kurs açmak için 15 öğrenciye ulaşma 

kuralından muaf olarak öğrenmek isteyen bir kişi için bile kurslar açabilmektedirler. 

Bu çerçevede Kültür Bakanlığı sanatçılarının yerel yönetim tarafından düzenlenen 

faaliyetlerde aktif katılımı sağlanmalıdır. KK-31’in önerisine göre; kamu kurum ve 

kuruluşları kendi içerisinde hem iş stresini azaltmak hem de el sanatlarının bilinirliğine 

katkı sağlamak amacıyla personel için atölyeler oluşturmalıdır. Bunun yanında valilik, 

her bir el sanatı kategorileri için yarışmalar düzenleyerek icracının kendini 

geliştirmesine ve sanata katkı sağlamasına olanak tanımalıdır.  

Somut Olmayan Kültürel Miras Sözleşmesi’nin 16, 17 ve 18. Maddelerine göre 

hazırlanan listelerden olan “Korumanın İyi Uygulamaları” başlıklı listeye Türkiye’nin 

hiçbir envanteri kayıtlı değildir. Bu da göstermektedir ki Türkiye halen korumayı tam 

anlamıyla başarabilmiş değildir. Her geçen gün yok olma tehdidiyle karşı karşıya olan 

somut olmayan kültürel miras unsurları için devlet nezdinde çözüm önerileri 

geliştirilmeli ve çok geç olmadan süreç uygulanmalıdır. Sahada tespit edilen tüm bu 

bilgilerin ışığında Eskişehir, bünyesinde alanında yetkin çok değerli sanatçılar 

barındırmaktadır. Ancak icracıların birçoğu sanatlarının geleceği için umutsuzdur. 

Yetersiz teşviklerle küstürülen sanatçılar tekrar sürece dahil edilerek, Eskişehir için 

bir somut olmayan kültürel miras müzesi kurulması elzemdir. Bu çalışmada 

Eskişehir’de icra edilen geleneksel el sanatlarının tespiti ve günümüzdeki durumunun 

ne olduğu hedeflenmiştir. Bu çerçevede elde edilen verilere göre tespit edilen sanatlar 

her geçen gün yok olma tehdidiyle karşı karşıyadır. İcracılarla yapılan görüşmelerden 



201 

 

elde edilen verilere göre tüm sanatların ortak problemi olan çırak bulamama durumuna 

el sanatları eğitimi meslek liselerine indirgenerek ve bu alanda istihdam oluşturularak 

çözüm bulunabilir. Yaygın eğitimde verilen mevcut eğitim genellikle kırklı yaşlardaki 

vatandaşlara hitap etmektedir. Kültürel miras aktarımının önce ailede başladığı göz 

önünde bulundurulursa, yaygın eğitimin orta yaşlı vatandaşlara hitap etmesi aktarım 

açısından önemlidir. Bir diğer sorun olan hammadde temininde ise devlet eliyle 

sanatçılara yönelik hammadde satışı için bir politika belirlenmelidir. Pazarlama 

aşamasında özellikle yerel yönetimler el sanatları için tanzim satış noktaları 

oluşturmalı, milli bayramlar gibi özel günlerde personele hediye alarak üretim ve 

pazarlamanın sürekliliğini sağlayabilir. Kültür turizminin yoğun olduğu bölgelerde 

icracılara yan gelir olarak özellikle hediyelik eşyalar geleneksel el sanatlarıyla revize 

edilerek pazarlanabilir. Ev hanımlarının aile ekonomisine katkı olarak tercih ettiği 

evde yapılan sanayi ve tekstil ürünleri yerine, usta icracılar tarafından verilen eğitimle 

evde el sanatı icrasıyla hem ekonomik hem de kültürel fayda sağlanabilir. Tüm bu 

uygulamalar kültürel mirasa katkı sağlamakla beraber milli bilinç farkındalığına da 

katkı sağlayabilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



202 

 

KAYNAKÇA 

1. Yazılı Kaynaklar 

(2010). IV. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu, Tepebaşı Belediyesi 

Yayınları, Eskişehir. 

 

(2011). V. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu, Tepebaşı Belediyesi 

Yayınları, Eskişehir. 

 

(2012). VI. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu, Tepebaşı Belediyesi 

Yayınları, Eskişehir. 

 

(2013). VII. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu, Tepebaşı Belediyesi 

Yayınları, Eskişehir. 

 

(2014). VIII. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu, Tepebaşı Belediyesi 

Yayınları, Eskişehir. 

 

(2015). IX. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu, Tepebaşı Belediyesi 

Yayınları, Eskişehir. 

 

(2016). X. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu, Tepebaşı Belediyesi 

Yayınları, Eskişehir. 

 

(2017). XI. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu, Tepebaşı Belediyesi 

Yayınları, Eskişehir. 

 

(2018). XII. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu, Tepebaşı Belediyesi 

Yayınları, Eskişehir. 

 

Afzoonkhiavi, S. (2019). “Cebe Örme Sanatı ve Metin Altay’ın Cebe Sanatına 

Katkıları”, Gazi Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans 

Tezi. 

 

Akalın, L. (Ed.). (2017). Çin El Sanatları. (S. Şahin, Çev.), Kaynak Yayınları, 

İstanbul. 

 

Akbay, E. (2017). “Niğde, Nevşehir ve Eskişehir Müzelerinde Bulunan Lüle 

Örnekleri”, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Basılmamış Yüksek Lisans 

Tezi. 



203 

 

 

Akoğlan, Kozak, M. (2016). “2013 Kültür Başkenti Olmasının Ardından Eskişehir”, 

Balıkesir Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, No: 36, ss. 419-428. 

 

Akpınarlı, F. (1995). “El Örgüsü Çorapların Teknik Desen Renk ve Kullanım 

Özellikleri”, Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Doktora Tezi. 

 

Akpınarlı, F.H. ve Üner, İ. (2019). “Geleneksel Tekstillerin Özellikleri ve Çeşitleri”, 

Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, No: 34, ss. 133- 145. 

 

Akpınarlı, V. (1997). “Çankırı İli Kızılırmak İlçesine Ait Birkaç Köyde Bulunabilen 

El Örgüsü Çorap Örnekleri ve Yeni Tasarımlar”, Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Basılmamış Sanatta Yüksek Lisans Tezi. 

 

Akyol, A. (2017). “Kabak Kemanenin Dünü Bugünü ve Yarını”, İnönü Üniversitesi 

Kültür ve Sanat Dergisi, No: 1, ss. 163-181. 

 

Alaskan, A.M. (2013). “Üniversitelerdeki Çalgı Yapım Eğitimi ve Geleneksel Usta-

Çırak İlişkisi”, Çankırı Karatekin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, No: 

4(1), 175- 180. 

 

Algan, T. (2015). “Eskişehir’de Lületaşı”, Sanat & Tasarım Dergisi, No: 8, ss. 1-31. 

 

Altın, T. (2014). “Eskişehir İli Sivrihisar İlçesi (Merkez) Folkloru”, Uşak Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

 

Araç, E. (2021). “Eskişehir El Sanatı Ustalarının Yaşayan İnsan Hazinesi Bağlamında 

Değerlendirilmesi”, Dumlupınar Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, 

Basılmamış Yüksek lisans Tezi. 

 

Arıoğlu, İ.E. (2019). Geleneksel Meslekler, Akçağ Yayınları, Ankara. 

 

Arıoğlu, İ.E. ve Aydoğdu, Atasoy, Ö. (2015). “Somut Olmayan Kültürel Miras 

Kapsamında Geleneksel El Sanatları ve Kültür ve Turizm Bakanlığı”, Turkish Studies, 

No: 10 (16), ss. 109-126.  

 

Arslan, F., Çağlar, İ.M., Gürbıyık, C. (2017). “Kültürel Miras Kapsamında 

Kaybolmaya Yüz Tutmuş Geleneksel Meslekler: Turgutlu Örneği”, Studies Of The 

Ottoman Domain, No: 13, ss. 211-247. 



204 

 

Arslan, Kalay, H. (2015). “Eskişehir Arkeoloji Müzesi’nde Bulunan Düz Dokumalar 

(Kilimler)”, Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Doktora 

Tezi. 

 

Atalay, Onur, D. (2020). “Oya Örücülüğünün Nesiller Arası Aktarımının 

Sağlanmasında Kurumsal ve Kolektif Tasarım Kültürünün Rolü”, Milli Folklor, No: 

128, ss. 244-259. 

 

Atalayer, G. (2011). “Seyitgazi - Bardakçı Köyü'nde, Özgün Bir Cicim Örneği Üzerine 

Değerlendirmeler”, Arış Dergisi, No: 5, ss. 12- 23. 

 

Ateşok, E. (2017). “İç Anadolu Bölgesi Günümüz Çömlekçilik Üretiminde Durum 

Tespiti ve Yeni Tasarımlar”, Gazi Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, Basılmamış 

Sanatta Yeterlilik Tezi. 

 

Ateşok, E. (2018). “İç Anadolu Bölgesi Çömlek Pişirim Yöntemleri”, Kalemişi 

Dergisi, No: 13, ss. 397-407. 

 

Avşar, Karabaş, P. (Ed.). (2018). Güzel Sanatlarda Örnek Araştırmalar El Kitabı, 

Nobel Yayıncılık, Ankara. 

 

Ayşın, F., Turhanoğlu, K. (2014). “Kentsel Mekânın Üretim Sürecinde Tarihsel ve 

Kültürel Miras”, Folklor\ edebiyat, No: 78, ss. 71-82. 

 

Ayvazoğlu, B. (1997). Geleneğin Direnişi, Ötüken Yayıncılık, İstanbul. 

 

Bakım, E. (2017). “Alparslan Babaoğlu”, Kadim Sanatlar, No: 1, ss. 30-33. 

 

Baltacıoğlu, İ. H. (1956). Türk Sanat Gelenekleri, Yıllık Araştırmalar Dergisi, No: 1, 

ss. 1-28. 

 

Baran, H., Koca, E., Koç, F. (2014). “Eskişehir’de Yaşatılmaya Çalışılan Kültürel Bir 

Miras: Sarka”, Konya: VIII. Uluslararası Türk Kültürü, Sanatı ve Kültürel Mirası 

Koruma Sempozyumu/ Sanat Etkinlikleri, 15-16-17 Mayıs 2014, Sözlü Bildiri. 

 

Barışta, H.Ö. (2015). Türk El Sanatları, Cilt 1., Atatürk Kültür Merkezi Yayınları, 

Ankara. 

 

Baş, A.H. (2007). “Sivas ve Tokat Anadolu Güzel Sanatlar Liselerindeki Keman 

Öğrencilerine Uygulanan Keman Başlangıç Yöntemlerinin Ankara Anadolu Güzel 



205 

 

Sanatlar Lisesinde Uygulanan Keman Başlangıç Yöntemleriyle Karşılaştırılması”, 

Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

 

Başak, O. (2018). “Taş Çağı’ndan Tunç Çağı’na Anadolu’da Maden Sanatın Gelişimi 

ve Kullanımı”, Güzel Sanatlar Enstitüsü Dergisi, No: 21, ss. 15-33. 

 

Başaran, F.N. (2018). “Anadolu Geleneksel Bez Dokumacılığından Bazı Örnekler ve 

Günümüzdeki Durumu”, Arış Halı Dokuma ve İşleme Sanatları Dergisi, No: 13, ss. 

14-25. 

  

Berk, S. (2013). Devlet-i Aliyye’den Günümüze Hat Sanatı, İnkılab Yayıncılık, 

İstanbul. 

 

Bilim, C. (1997). “Deniz Köpüğü, Lületaşı”, OTAM Ankara Üniversitesi Osmanlı 

Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi, No: 8, ss. 89- 130. 

 

Bozkurt, N. (1994). “Deri”, TDV İslâm Ansiklopedisi, 9. Cilt, TDV Yayınları, İstanbul, 

ss.174- 175. 

 

Büyük, K. (Ed.). (2008). Eskişehir Profili, Eskişehir Tepebaşı Belediyesi Yayınları, 

Eskişehir. 

 

Büyüksofuoğlu, F. (2019). “Tekstil Sanatında Zanaatin Yeri”, Marmara Üniversitesi 

Güzel Sanatlar Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

 

Çağlar, H.S. (2021). “Ordu İli Geleneksel Çalgı Yapımcılığı”, Ordu Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

 

Çakı, M. (1999). “Neolitik Devrim'in Bir Göstergesi Olarak Çömlekçilik”, Anadolu 

Sanat, No:10, ss. 40-47. 

 

Çatalkaya, Gök, E. ve Başaran, F.N. (2020). “Sarıcakaya (Eskişehir) Dağküplü Köyü 

Mekikli Dokumaları”, Milli Folklor, No:125, ss. 227-247. 

 

Çelik, Ö. (2009). “Türk Dünyası’nda Üç Yaylı Çalgı: “Kılkobız, Kamança ve Kabak 

Kemane Üzerinde Bir İnceleme”, Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

 

Çelik, Ö. (2018). “Batı Anadolu’da Kabak Kemane ve İcra Geleneği”, Ege 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Doktora Tezi. 



206 

 

Çeliker, D. ve Ölmez, F.N. (2012). “Burdur İlinde Yorgancılık”, Süleyman Demirel 

Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Hakemli Dergisi, No: 10, ss. 122-138. 

 

Çoruh, H. (2012). Yaşayan El Sanatları ve Sanatkârlarıyla Hatay (Geçmişten 

Günümüze), Hatay Valiliği Yayınları, Hatay. 

 

Darçın, İ. (2019). “Sivrihisar Kirkitli Düz Dokumalarının Teknik, Motif, 

Kompozisyon Özellikleri ve Yeni Tekstil Tasarımlarında Değerlendirilmesi”, Gazi 

Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

 

Darçın, İ. ve Başaran, F.N. (2018). “Eskişehir İli Sivrihisar İlçesi Düz Dokumalarının 

İncelenmesi”, Uluslararası Folklor Akademi Dergisi, No: 3, ss. 287- 308. 

 

Derman, M.U. (1994). “Ebru”, TDV İslâm Ansiklopedisi, 10. Cilt, TDV Yayınları, 

İstanbul, ss. 80-82. 

 

Derman, M.U. (1997). “Hat”, TDV İslâm Ansiklopedisi, 16. Cilt, TDV Yayınları, ss. 

357- 358, İstanbul. 

 

Doğru, E. ve Durucan, H. (2020). “Sanatın Halkla İlişkileri”, Karamanoğlu 

Mehmetbey Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, No: 3(2), ss. 225- 235. 

 

Döğeroğlu, T., Altuğ, H., Doorn, W. (2010). Eskişehir Temiz Hava Planı, Anadolu 

Üniversitesi Yayınları, Eskişehir. 

 

Dudaş, N. (2010). “Eskişehir İlinde Lületaşı İşlemeciliği ve Üretilen Ürünler Üzerine 

Bir Araştırma”, Gazi Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Basılmamış Yüksek 

Lisans Tezi. 

 

Duvarcı, A. (2007). “Kaybolan Bir Kültür Yorgan ve Yorgancılık Halk Bilimsel Bir 

Yaklaşım”, ICANAS (Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika Çalışmaları Kongresi 10-15 

Eylül 2007), Ankara, ss. 507-516. 

 

Ekici, M. (2020). Halkbilgisi (Folklor) Derleme ve İnceleme Yöntemleri, Geleneksel 

Yayıncılık, Ankara. 

 

Elmas, Ş.Ş. ve Akbulut, D. (2021). “Lületaşı İşleme Zanaatının Ustaların Mesleki 

Yönelim ve Yaklaşımları Bağlamında Güncel Durumunun Belirlenmesi”, Online 

Journal of Art and Design, No: 4, ss. 175- 193.  

 



207 

 

Elmas, Y. (1986). “Müzik Tarihinde Gitarın Biçim Evrimi”, Marmara Üniversitesi Fen 

Bilimleri Enstitüsü, Basılmamış Doktora Tezi. 

 

Erbaş, İ. (2018). “Taş ve Taş Yapı Kültüründe Değişim ve Dönüşüm”, Ata Planlama 

ve Tasarım Dergisi, No: 1, ss. 29-37.  

 

Erem, M., Ay, N., Uzuner, B., Işık, İ., Topçu, İ.B., Tanyeri, G., Aydınbeyli, E., 

Yılmazer, K., Karık, F., Özaydemir, T., Çakı, M., Kula, E., Uygunöz, M., Atalay, R., 

Savaş, M., Şanlıer, A.Ş., A. Kaba, D., Gümüşpala, Özarslan, B., (2002). I. 

Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu, Tepebaşı belediyesi Yayınları, 

Eskişehir. 

 

Eriş, M., (Ed.). (2014). Eskişehir, Kültür Konseyi Yayınları, Eskişehir. 

 

Erkaplan, E. (2000). “Eskişehir İli Merkezinde Lületaşından Üretilen Takı Örnekleri 

ve Yeni Tasarımlar”, Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Sanatta 

Yüksek Lisans Tezi. 

 

Ertürk, N. ve Varol, E. (2017). “Eskişehir Çifteler İlçesinde El Sanatlarının 

Yaşatılması: Oya Örücülüğü”, Türk - İslam Medeniyeti Akademik Araştırmalar 

Dergisi, No: 12, ss. 115-130.  

 

Erzurumlu, Jorayev, Ö. (2018). “Tekstil Sanat Nesnelerinde Malzeme, Yapı ve Form 

İlişkisi”, Marmara Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, Basılmamış Sanatta 

Yeterlilik Tezi. 

 

Eskişehir Ticaret Odası. (2020). İncili Küpe Mahreç İşareti, (Yayın no.541).  

 

Eskişehir Ticaret Odası. (2020). Sivrihisar Cebesi Mahreç İşareti, (Yayın no. 554).  

 

Eskişehir Ticaret Odası. (2021). Sorkun Çömleği Mahreç İşareti, (Yayın no.774).   

 

Eyuboğlu, İ.Z. (1998). Türk Dilinin Etimoloji Sözlüğü, Sosyal Yayınlar, İstanbul. 

 

Gargı, Z. (2000). “Orta Asya’dan Osmanlı’ya Türk Deri Sanatı ve Aksesuarları 

Üzerine Bir Kimlik Araştırması”, Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

 

Geboğlu, B. (2017). “Geleneksel Türk Müziğinde, Çalgı Yapım Geleneğini Yaşatan 

Kültür Temsilcileri (Tokat İli Örneği”), Rast Müzikoloji Dergisi, No: 2, ss. 1677- 1686. 



208 

 

 

Genç, R. (1997). “Kaşgarlı Mahmud'a Göre XI. Yüzyılda Türklerde Dokuma ve Yaygı 

İşleri”, Arış Dergisi, No: 3, ss. 8-17. 

 

Glassie, H. (1993). Günümüzde Geleneksel Türk Sanatı, (Yasemin A., S. Oğuzertem, 

Çev.), Pan Yayıncılık, İstanbul. 

 

Göçürücü, Ö. (2015). “Yozgat İli Halk Eğitim Merkezlerinde Açılan Nakış Kurslarına 

Katılan Kursiyerlerin Kurs Programlarına İlişkin Görüşleri”, Gazi Üniversitesi Eğitim 

Bilimleri Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

 

Gülüm, O. ve Albuz, A. (2019). “Keman Eğitiminde Türk Halk Müziği Eserlerinin 

Kullanılma Durumuna Yönelik Öğretim Elemanı Görüşlerinin Değerlendirilmesi”, 

Güzel Sanatlar Enstitüsü Dergisi, No: 42, ss. 1- 11. 

 

Gümüş, D. ve Uray, G. (2018). “Oya El Sanatı Üzerine Bir İnceleme”, Uluslararası 

Sosyal Araştırmalar Dergisi, No: 55, ss. 355-369. 

 

Güngör, Y. (2022). “Derleme Sözlüğü’nde Kadın Giyim Kuşamının Söz Varlığı”, 

Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

 

 

Gürçayır, S. (2018). “Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunması Sözleşmesi 

Listelerinde Yaşayan Miraslar ve Sabitlenen Gelenekler”, Milli Folklor, No: 120, ss. 

19-31. 

 

Gürçayır, Teke, S. (2017). “Seçkinleştirilen El Sanatları ve Geleneğin Sınırları: 

Olgunlaşma Enstitüleri Örneği”, Milli Folklor, No: 116, ss. 58-72.  

 

Güzey, Z. (2000). “Antonio Stradivari’nin Keman Yapımcılığındaki Aşamalar”, 

İstanbul Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans 

Tezi. 

 

Halaç, H.H. ve Baran, H. (2018). “Geleneksel Giysilerde ve Tarihî Yapılarda Süsleme 

Motifleri: Eskişehir Örneği”, Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim Dergisi, No: 

7(4), ss. 2813- 2832. 

 

Haşhaş, S. (2013). “Bağlama Eğitiminde, Bağlama Tutuş, Mızrap (Tezene) Tutuş- 

Vuruş Yönlerinin Yeri ve Önemi Üzerine Bir İnceleme”, Atatürk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Haşhaş, S., İmik, Ü. (2014). “Çalgı Kalitesinin Performans ve Başarıya Etkilerine 

Yönelik Görüşler “Bağlama Örneği””, İnönü Üniversitesi Sanat ve Tasarım Dergisi, 

No: 9, ss. 59-68. 

 



209 

 

Işık, E. (2010). “Eskişehir İli Sivrihisar Yöresi Takıları”, Gazi Üniversitesi Eğitim 

Bilimleri Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

 

Işık, N.O., Koizhaiganova, M., Cireli, İ. (2013). “Kültürümüzün Vazgeçilmezi Deri”, 

Akademik Bakış Dergisi, No: 34, ss.1-9. 

 

Işık, P. (2012). “Eskişehir (Merkez) Kırım Türkleri Folkloru”, Dumlupınar 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Işık, Y. (2012). Tunceli El Sanatları, Tunceli Valiliği Yayınları, Tunceli. 

 

İlgar, E. (2008). “Kent Kimliği ve Kentsel Değişimin Kent Kimliği Boyutu: 

Eskişehir”, Anadolu Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans 

Tezi. 

 

Kaptan, E. (1981). “Türkiye Madencilik Tarihi İçinde Kalayın Önemi ve Kökeni”, 

Maden Teknik ve Arama Dergisi,  No: 95, ss. 164-172. 

 

Karadeniz, S. (2007). “Gelenek Üzerine Bir Okuma Denemesi”, Milel ve Nihal, No: 

2, ss. 29-47. 

 

Kaya, Karabıyık, A. (2011). “20. Yüzyıldan Günümüze İstanbul’da Kentsel Türk 

Makam Müziği Çalgı Yapımcılığında Karşılaşılan Sorunlar ve Giderilme Yolları”, 

Yıldız Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

 

Kayabaşı, N. ve Melda Ö. (2004). “Geçmişten Günümüze El Yapımı Ayakkabılar”, 

Milli Folklor Uluslararası Halk Bilimi Dergisi, No: 62, ss. 39-48. 

 

Kiremitçi, D. (2011). “Cumhuriyet Döneminde (2005’ten Günümüze) Bursa Irgandı 

Köprüsü’ndeki Geleneksel El Sanatları Üzerine Halk Bilimsel Bir İnceleme”, Gazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

 

Koca, F. (2002). “Ney'in Tarihi Gelişimi ve Dini Musikimizdeki Yeri”, Dini 

Araştırmalar, No: 12, ss. 181-196. 

 

Kocabaş, F., Besler, S., Canbey Özgüler, V. (2017). “Ev Eksenli Kadınlara Yönelik 

Niteliksel Bir Araştırma”, Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, No: 18, ss. 178- 201. 

Koç, A., (Ed.). (2014). Eskişehir’in Somut Olmayan Kültürel Mirası, Eskişehir 

Osmangazi Üniversitesi Yayınları, Eskişehir. 

 

Koçkar, T., (Ed). (2018). Halk Kültürü'nde Giyim-Kuşam ve Süslenme Sempozyumu 

Bildirileri Kitabı, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Yayınları, Eskişehir. 



210 

 

 

Korkut, F. (2021). “Hilmi Ziya Ülken’in Sanat ve Edebiyat Yazıları Üzerine Bir 

İnceleme”, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış 

Yüksek Lisans Tezi. 

 

Koyuncu, Okca, A. ve Elibol, Tüfekçi, A. (2020). “Kaybolmaya Yüz Tutmuş Kültürel 

Miras: Yorgancılık Mesleğinin Değişim ve Dönüşümü”, Akademik Tarih ve Düşünce 

Dergisi, No: 7(3), ss. 1758- 1781. 

 

Köşker H. ve Karacaoğlu, S. (2019). “Turizm Bağlamında Geleneksel Türk El Sanatı 

Lületaşı İşlemeciliğinin Değerlendirilmesi”, Bingöl Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, No: 18, ss. 991-1013. 

 

Kuşoğlu, M.Z. (2009). “Savat”, TDV İslâm Ansiklopedisi, 36. Cilt, TDV Yayınları, 

İstanbul, ss. 201. 

 

Kürklü, G. (2011). “Geleneksel Türk Ahşap Sanatı Kündekari ve Günümüz 

Teknolojisine Sahip Atölye Ortamında Yapılabilirliği”, Afyon Kocatepe Üniversitesi 

Fen Bilimleri Dergisi, No: 11, ss. 13-20. 

 

Mahir, B. (2009). “Kitap Sanatları Araştırmaları”, Türkiye Araştırmaları Literatür 

Dergisi, No: 7(14), ss. 209- 247. 

 

MEB. (2008). Elde Türk İşi. MEB Yayınları, Ankara. 

 

Mokrane, H. ve Halaç, H.H. (2022). “Anadolu Üniversitesi Uluslararası 

Öğrencilerinin Eskişehir’in Kültürel Miraslarına Ait Farkındalık Düzeyleri”, 

Uluslararası Kültürel ve Sosyal Araştırmalar Dergisi, No: 1, ss. 112-125. 

 

Oğuz, Ö. (2003). “Halkbilimi Çalışmalarının Yeni Dönemi: Somut Olmayan Kültürel 

Mirasın Korunması Sözleşmesi”, Milli Folklor, No: 60, ss. 247- 253. 

 

Oğuz, Ö. (2013). “Terim Olarak Somut Olmayan Kültürel Miras”, Milli Folklor, No: 

100, ss. 5-13. 

Oğuz, Ö. (2018). Somut Olmayan Kültürel Miras Nedir?, Geleneksel Yayıncılık, 

Ankara. 

 

Oğuz, Ö., Aydoğan, E., Aytuzlar, N., Saltık, Özkan, T. (2005). Türkiye’de 2004 

Yılında Yaşayan Meslekler, Gazi Üniversitesi THBMER Yayınları, Ankara. 

 



211 

 

Oyman, N.R. (2019). “Bazı Anadolu Kilim Motiflerinin Sembolik Çözümlemesi”, 

Arış Dergisi, No: 14, ss. 4-22. 

 

Öney, D. (2020). “Anadolu Çömlekçiliğinde Gelenek ve İnanışlar”, GSED, No: 45, ss. 

620-629. 

 

Örnek, S. V. (2017). Etnoloji Sözlüğü, Bilgesu Yayıncılık, İstanbul. 

 

Özdemir, M. ve Dudaş, N. (2011). “Eskişehir İlinde Lületaşı İşlemeciliği ve Üretilen 

Ürünler”, Süleyman Demirel Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Hakemli Dergisi, 

No: 7, ss. 1- 25. 

 

Özkan, R., (Ed.). (2018). II. Uluslararası Develi - Âşık Seyrânî ve Türk Kültürü 

Kongresi / 1. Cilt “Develi Bildirileri, Kayseri Büyükşehir Belediyesi Yayınları, 

Kayseri. 

 

Özsan, M. ve Harmankaya, H. (2020). “Ajur Tekniğinin Kullanım Alanları ve Süsleme 

Olarak Ajur Kullanılarak Yapılan Giysi Tasarımları”, Uluslarası Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, No: 70, ss. 1250- 1262. 

 

Öztürk, İ. (2005). “Türk El Sanatlarının Günümüzdeki Durumu”, Sanat Dergisi, No: 

7, ss. 67- 75.  

 

Özüdoğru, Ş. (1994). “Anadolu'da erken tunç çağından günümüze gümüş takıların 

tarihi gelişimi içinde Alpu takılarının değerlendirilmesi”, Anadolu Sanat Dergisi, No: 

2, ss. 127-241. 

 

Özüdoğru, Ş. (1996). “Silifke ve Sivrihisar Vörüklerinde Kilim, Peşkir Ve Kuşak 

Örnekleri”, Anadolu Sanat, No: 5, ss. 156-172.  

 

Parlak, E. (1998). “Türkiye’de El ile (Tezenesiz) Bağlama Çalma Geleneği ve Çalış 

Teknikleri”, İstanbul Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış 

Sanatta Yeterlilik Tezi. 

Parman, E., Ay, N., Bilgen, N., Uzuner, B., Koca, S., Göksel, T., Çakı, M., Sivas, T., 

Tanyeri, G., Aydınbeyli, E., Yılmazer, K., Karık, F., Çadırlar, V., Özaydemir, T., 

Erşen, A. (2003). III. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu, Eskişehir 

Tepebaşı Belediyesi Yayınları, Eskişehir. 

 

Parman, E., Uzuner, B., Koca, S., Göksal, T., Sivas, T., Tanyeri, G., Aydınbeyli, E., 

Yılmazer, K., Karık, F., Özaydemir, T., Çadırlar, V., Gümüşpala, Özarslan, B. (2022). 



212 

 

II. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu, Eskişehir Tepebaşı Belediyesi 

Yayınları, Eskişehir. 

 

Sarıkaya, Hünerel, S. ve Er, B. (2012). “Halk Kültürünün Tanıtılmasında El 

Sanatlarının Yeri ve Önemi”, Batman Üniversitesi Yaşam Bilimleri Dergisi, No: 1, ss. 

179- 190. 

 

Shils, E. (2003). “Gelenek”, Doğu Batı, No: 25, ss. 101-135. 

 

Sobacı, A. (2001). “Klasik Ebru Sanatı ve Kompozisyon”, Atatürk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Soysal, H. (2007). “Geleneksel Türk El Sanatlarımızı Yaşatan Kündekâri Ustası 

Mevlüt Çiller”, Gazi Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Basılmamış Yüksek 

Lisans Tezi. 

 

Sökmen, S. (2015). “Ahlat’ta Geleneksel Taş İşçiliği”, Trakya Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, No: 2, ss. 99-119., 

 

Sökmen, S. ve Balkan, Z. (2018). “Bitlis’te Geleneksel Ayakkabıcılık: “Harik” ve Son 

Usta Haydar Yılmaz”, Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, No: 20 (1), ss. 

383- 400.  

 

Subaşı, E. (2015). “Sivas Yöresine Ait Madeni Eserler”, Yüzüncüyıl Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Doktora Tezi.  

 

Şahbaz, H. (2020). “Ülke İçi Göçlerde Eskişehir İlinin Yeri”, Doğu Coğrafya Dergisi, 

No: 25(44), ss. 107-124. 

 

Taşkıran, G., Bayazıt, M., Cereci, S. (2013). “Anadolu Kültüründe Toprak Sanat 

Etkileşimi”, 7. Uluslararası Eskişehir Pişmiş Toprak Sempozyumu, Eskişehir.  

 

Tekin, Z. (1994). “Türklerde Dericilik”, TDV İslâm Ansiklopedisi, 9. Cilt, TDV 

Yayınları, İstanbul, ss. 176-178. 

 

Tetik, Işık, S. (2015). “Türkiye’de Organoloji Çalışmaları”, Mukaddime, No: 6 (1), ss. 

197-220. 

 

Toktaş, P. (2012). “Türk Ebru Sanatçılarının Kronolojik Olarak incelenmesi”, Akdeniz 

Sanat Dergisi, No: 5(9), ss. 123-132. 

 



213 

 

Tozun, H. ve Çınar, N. (2020). “Kültürel Miras Bağlamında Derilerin Fiziksel 

Özellikleri ve Ham Derinin İşlenmesi”, Sanat Tarihi Dergisi, No: 29 (2), ss. 371-397. 

 

Tunçer, M. (2020). “Eskişehir Tepebaşı İlçesi Cumhuriyet (Sekiören) Mahallesi’nde 

Bulunan Sakarı Dokumaları”, Eskişehir Teknik Üniversitesi Lisans Üstü Eğitim 

Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

 

Türkoğlu, T. (2019). “Somut Olmayan Kültürel Miras Kaynaklarının Turizm 

Çekiciliği Kapsamında Değerlendirilmesi: Türk Kâğıt Süsleme (Ebru) Sanatı Örneği”, 

Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans 

Tezi. 

 

Uğur, Çerikan, F. (2014). “Türk Kültüründe Demir”, Pamukkale Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Doktora Tezi. 

 

Uğurlu, S. (2010). “Gelenek ve Kimlik”, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Basılmamış Doktora Tezi. 

 

Uygun, M.N. (2007). “Ney”, TDV İslâm Ansiklopedisi, Cilt: 33, TDV Yayınları, 

İstanbul, ss. 8- 69. 

 

Wellek, R. ve Warren, A. (2015). Edebiyat Teorisi, (Huyugüzel, Ö.F., Çev.), Dergâh 

Yayınları, İstanbul. 

 

Yanar, A. (2016). “El Sanatları Ürünlerinde Coğrafi İşaretleme ve Ürün Kimlik 

Bilgisinin Önemi”, Güzel Sanatlar Fakültesi Sanat Dergisi, No:17, ss. 343- 353.  

 

Yanar, C. (2009). “Çanakkale Yöresi Yenice Dokumaları”, Çanakkale Onsekiz Mart 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

 

Yavuz, A. (2006). “Cumhuriyet Döneminde Ankara Kalesi’ndeki Geleneksel El 

Sanatları”, Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans 

Tezi. 

Yeğin, V. (2007). “Çalgılarda İşlevsel Gelişim”, ICANAS (Uluslararası Asya ve Kuzey 

Afrika Çalışmaları Kongresi 10-15 Eylül 2007), Ankara, ss. 865- 870. 

 

Yerçil, M. (2004). “European Interest In Eskişehir And Its Meerschaum Industry In 

The Nineteenth Century”, Boğaziçi Üniversitesi Atatürk Enstitüsü, Basılmamış 

Yüksek Lisans Tezi. 

 



214 

 

Yıldırmış, F. (2014). “Sözlü Kültür ve Gelenek Bağlamında Trabzon Yöresi El 

Sanatları”, Karadeniz Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış 

Doktora Tezi. 

 

Yılmaz, B. (1997). “Kütahya Yöresine Ait Otantik Cepkenlerin İncelenmesi”,Gazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

 

Yücel, E. (1989). “Ahşap”, TDV İslâm Ansiklopedisi, Cilt 2, TDV Yayınları, İstanbul, 

ss.181- 183. 

 

Yücel, E. (1994). “Edirnekari”, TDV İslâm Ansiklopedisi, Cilt 10, TDV Yayınları, 

İstanbul, ss. 449-450. 

 

Zıvlak, H. (2021). “Beyşehir Zamana Yolculuk Dükkânında Bulunan Geleneksel 

Konut Mimarisine Bağlı Ahşap Kapı Kanatları”, Necmettin Erbakan Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

 

Zor, G. (2010). “Orta Karadeniz Bölgesindeki Çalgı Yapımcılarının Keman Yapımına 

İlişkin Görüşleri”, Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Basılmamış 

Yüksek Lisans Tezi. 

2. Sözlü Kaynaklar 

KK-1: Ahmet Muhtar Balcı, Seyitgazi, 1949, İlkokul, Emekli, 18.03.2021. 

 

KK-2: Aynur Uzun, Eskişehir, 1970, Lise, Ev Hanımı, 03.12.2021. 

 

KK-3: Aysun Eğilmezbilek, Eskişehir, 1967, Lise, Ev Hanımı, 25.07.2022. 

 

KK-4: Ayşegül Gökcan, Eskişehir, 1984, Ön Lisans, Olgunlaşma Enstitüsü İcracısı, 

03.12.2021. 

KK-5: Berrin Koşay, Eskişehir, 1974, Lisans, Ebruzen, 27.02.2022. 

 

KK-6: Cihan Ereke, İstanbul, 1986, Lisans, Çalgı Yapımcısı, 23.12.2021. 

 

KK-7: Elif Çap, Eskişehir, 1990, Önlisans, Olgunlaşma Enstitüsü İcracısı, 03.12.2021. 



215 

 

 

KK-8: Elvida Ertaş, Çifteler, 1960, İlkokul, Ev Hanımı, 03.10.2021. 

 

KK-9: Emre Akın, Eskişehir, 1988, Lise, Esnaf, 25.07.2022. 

 

KK-10: Emre Gündüz, Eskişehir, 1985, Lise, Kabak Kemane Yapımı, 18.03.2021. 

 

KK-11: Ercan Bilir, Zonguldak, 1966, Lise, Emekli, 11.12.2021. 

 

KK-12: Erkan Gürol, Eskişehir, 1967, Lise, Kuyumcu, 14.07.2021. 

 

KK- 13: Erol Güler, Eskişehir, 1969, Lise, Esnaf, 25.07.2022. 

 

KK-14: Fatma Turgut, Eskişehir, 1964, Lise, Usta Öğretici, 17.08.2022. 

 

KK-15: Galip Güvençoğlu, Çorum, 1947, Ön Lisans, Emekli, 18.03.2021. 

 

KK-16: Gökhan Lofçalı, Kilis, 1976, İlkokul, Esnaf, 08.08.2022. 

 

KK-17: Gürkan Öz, Mihalıççık, 1976, İlkokul, Esnaf, 16.08.2022. 

KK-18: Hanife Turhal, Isparta, 1967, İlkokul, Esnaf, 03.10.2021. 

 

KK-19: Hazım Karabudak, Sivrihisar, 1954, İlkokul, Esnaf, 16.08.2022. 

 

KK-20: Hüseyin Altay, İstanbul, 1987, Ortaokul, Kuyumcu, 14.07.2021.   

 



216 

 

KK-21: Hüseyin Soysal, Eskişehir, 1949, İlkokul, Lületaşı İşlemeciliği, 29.08.2022. 

 

KK-22: İlker Negiş, İstanbul, 1975, Ortaokul, Bağlama Yapımcısı, 11.12.2021. 

 

KK-23: İsmet İlker Güler, Eskişehir, 1995, Lise, Esnaf, 25.07.2022. 

 

KK-24: Mehmet Başsav, Eskişehir, 1944, Ortaokul, Lületaşı İşlemeciliği, 23.08.2022. 

 

KK-25: Mehmet Çınar, Eskişehir, 1970, İlkokul, Lületaşı İşlemeciliği, 03.12.2021. 

 

KK-26: Mehmet Şükrü Baysal, Adana, 1956, Lisans, Emekli, 10.09.2021. 

 

KK-27: Murat Akkuş, Çorum, 1980, Lise, Çalgı Yapımcısı, 18.03.2021.  

 

KK-28: Murat Kayış, Vezirköprü, 1971, Lisans, Emekli, 23.12.2020. 

 

KK-29: Mutlu Doğan, Mihalıççık, 1978, Ortaokul, Esnaf, 16.08.2022.  

 

KK-30: Nagihan Tekergül, Sakarya, 1974, İlkokul, Ev Hanımı, 03.10.2021. 

KK-31: Onur Çabuk, Adana, 1988, Lisans, Zabıta Memuru, 10.09.2021. 

 

KK-32: Özdemir Şenova, Ankara, 1969, İlkokul, Hattat, 24.08.2021. 

 

KK-33: Özlem Çopur, 1980, Lisans, Ebruzen, 31.03.2021. 

 

KK-34: Ramazan Bağlan, Eskişehir, 1953, Ortaokul, Emekli, 25.07.2022. 



217 

 

 

KK-35: Ramazan Kalay, Mihalıççık, 1960, İlkokul, Kalaycı, 16.08.2022. 

 

KK-36: Recep Yıldırım, İstanbul, 1981, Lisans, Sınıf Öğretmeni, 24.08.2021. 

 

KK-37: Saide Geyik, Eskişehir, 1968, İlkokul, Ev Hanımı, 03.10.2021.  

 

KK-38: Sedat Demirayak, Eskişehir, 1986, Lisans, Bağlama Yapımcısı, 11.12.2021. 

 

KK-39: Sıdıka Küçüker, Sivrihisar, 1959, İlkokul, Ev Hanımı, 16.08.2022. 

 

KK-40: Suat Özcan, Eskişehir, 1970, İlkokul, Esnaf, 08.08.2022. 

 

KK-41: Süleyman Coşkun, Eskişehir, 1959, İlkokul, Emekli, 29.08.2022. 

 

KK-42: Yasemin Açıkgöz, Sivrihisar, 1974, Lise, Ev Hanımı, 14.07.2021. 

 

KK-43: Yunus Emre Kaya, Eskişehir, 1988, Lisans, Kuyumcu, 08.08.2022. 

 

KK-44: Zafer Güzey, Kars, 1970, Doktora, Akademisyen, 23.12.2021. 

 

KK-45: Zeynep Duralı, Sivrihisar, 1972, Lise, Usta Öğretici, 16.08.2022. 

 

KK-46: Zübeyna Kabasakal, Eskişehir, 1962, Lise, Ev Hanımı, 03.10.2021. 

3. Elektronik Kaynaklar 

URL-1: Eskişehir Valiliği, Tarihçe, (çevrimiçi),  http://www.eskisehir.gov.tr/tarihce, 

19.07.2022. 

http://www.eskisehir.gov.tr/tarihce


218 

 

 

URL-2: Kültür Varlıkları ve Müzeler Genel Müdürlüğü, Somut Olmayan Kültürel 

Miras Ne Demektir?, (çevrimiçi), https://kvmgm.ktb.gov.tr/TR-132353/somut-

olmayan-kulturel-miras-ne-demektir.html, 09.05.2022. 

 

URL-3: Araştırma ve Eğitim Genel Müdürlüğü, Somut Olmayan Kültürel Mirasın 

Korunması Sözleşmesi Hakkında, (Çevrimiçi), https://aregem.ktb.gov.tr/TR-

50837/somut-olmayan-kulturel-mirasin-korunmasi-sozlesmesi-hak-.html, 

10.05.2022.  

 

URL-4: Eskişehir İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü, Eskişehir 2013 Unesco Somut 

Olmayan Kültürel Miras Başkenti, (Çevrimiçi), https://eskisehir.ktb.gov.tr/TR-

150008/eskisehir-2013-unesco-somut-olmayan-kulturel-miras-bask-.html, 

10.05.2022. 

 

URL-5: Türk Dil Kurumu, Gelenek, (Çevrimiçi), 

https://sozluk.gov.tr/?q=gelenek&aranan= , 09.05.2022. 

 

URL-6: Türk Dil Kurumu, Geleneksel, (Çevrimiçi),  https://sozluk.gov.tr/, 

29.07.2022. 

 

URL-7: Ankara Vakıf Eserleri Müzesi, Ahşap Sanatı, (Çevrimiçi), 

https://avem.vgm.gov.tr/eser-ve-bilgiler/ahsap-sanati, 30.07.2022. 

 

URL-8: Klasik Türk Sanatları Vakfı, Kündekâri, (Çevrimiçi),  

https://www.ktsv.com.tr/sanat/6-

kundekri#:~:text=K%C3%BCndek%C3%A2r%C3%AE%20sekizgen%2C%20be%C

5%9Fgen%2C%20y%C4%B1ld%C4%B1z%20gibi,elde%20etmeyi%20ama%C3%

A7layan%20bir%20tekniktir, 30.07.2022. 

URL-9: Sanat Penceresi, Ahşap İşleme ve Oyma Teknikleri, (Çevrimiçi), 

https://www.sanatpenceresi.com/geleneksel-ahsap-isleme-ve-oyma-teknikleri/, 

30.07.2022. 

 

URL-10: Sanat Penceresi, Geleneksel Ahşap İşleme ve Oyma Teknikleri, (Çevrimiçi), 

https://www.sanatpenceresi.com/geleneksel-ahsap-isleme-ve-oyma-teknikleri/, 

31.07.2022. 

 

URL-11: Türk Dil Kurumu. Kabak Kemane. https://sozluk.gov.tr/ adresinden 

01.08.2022 tarihinde alınmıştır. 

 

URL-12: Vikipedia, Ney, (Çevrimiçi), 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Ney#:~:text=S%C3%BCmer%20toplumunda%20M%C

https://kvmgm.ktb.gov.tr/TR-132353/somut-olmayan-kulturel-miras-ne-demektir.html
https://kvmgm.ktb.gov.tr/TR-132353/somut-olmayan-kulturel-miras-ne-demektir.html
https://aregem.ktb.gov.tr/TR-50837/somut-olmayan-kulturel-mirasin-korunmasi-sozlesmesi-hak-.html
https://aregem.ktb.gov.tr/TR-50837/somut-olmayan-kulturel-mirasin-korunmasi-sozlesmesi-hak-.html
https://eskisehir.ktb.gov.tr/TR-150008/eskisehir-2013-unesco-somut-olmayan-kulturel-miras-bask-.html
https://eskisehir.ktb.gov.tr/TR-150008/eskisehir-2013-unesco-somut-olmayan-kulturel-miras-bask-.html
https://sozluk.gov.tr/?q=gelenek&aranan=
https://sozluk.gov.tr/
https://avem.vgm.gov.tr/eser-ve-bilgiler/ahsap-sanati
https://www.ktsv.com.tr/sanat/6-kundekri#:~:text=K%C3%BCndek%C3%A2r%C3%AE%20sekizgen%2C%20be%C5%9Fgen%2C%20y%C4%B1ld%C4%B1z%20gibi,elde%20etmeyi%20ama%C3%A7layan%20bir%20tekniktir
https://www.ktsv.com.tr/sanat/6-kundekri#:~:text=K%C3%BCndek%C3%A2r%C3%AE%20sekizgen%2C%20be%C5%9Fgen%2C%20y%C4%B1ld%C4%B1z%20gibi,elde%20etmeyi%20ama%C3%A7layan%20bir%20tekniktir
https://www.ktsv.com.tr/sanat/6-kundekri#:~:text=K%C3%BCndek%C3%A2r%C3%AE%20sekizgen%2C%20be%C5%9Fgen%2C%20y%C4%B1ld%C4%B1z%20gibi,elde%20etmeyi%20ama%C3%A7layan%20bir%20tekniktir
https://www.ktsv.com.tr/sanat/6-kundekri#:~:text=K%C3%BCndek%C3%A2r%C3%AE%20sekizgen%2C%20be%C5%9Fgen%2C%20y%C4%B1ld%C4%B1z%20gibi,elde%20etmeyi%20ama%C3%A7layan%20bir%20tekniktir
https://www.sanatpenceresi.com/geleneksel-ahsap-isleme-ve-oyma-teknikleri/
https://www.sanatpenceresi.com/geleneksel-ahsap-isleme-ve-oyma-teknikleri/
https://sozluk.gov.tr/
https://tr.wikipedia.org/wiki/Ney#:~:text=S%C3%BCmer%20toplumunda%20M%C3%96%205000%20y%C4%B1llar%C4%B1ndan,de%20dinsel%20t%C3%B6renlerde%20kullan%C4%B1ld%C4%B1%C4%9F%C4%B1%20san%C4%B1lmaktad%C4%B1r


219 

 

3%96%205000%20y%C4%B1llar%C4%B1ndan,de%20dinsel%20t%C3%B6renlerd

e%20kullan%C4%B1ld%C4%B1%C4%9F%C4%B1%20san%C4%B1lmaktad%C4

%B1r ,01.08.2022. 

 

URL-13: Erdinç Bal, Neyin Yapılışı, (Çevrimiçi),  

https://www.erdincbal.com/neyinyapilisi.html#:~:text=Ney%2C%20tek%20par%C3

%A7a%20dokuz%20bo%C4%9Fumlu,parazv%C3%A2ne'%20ad%C4%B1%20veril

en%20bilezikler%20tak%C4%B1l%C4%B1r , 01.08.2022. 

 

URL-14: Türk Dil Kurumu, Mekik, (Çevrimiçi), https://sozluk.gov.tr/, 01.08.2022. 

 

URL-15: Sivrihisar Kültür ve Haber Portalı, Eskişehir’in Kültürel Kıyafetleri, 

(Çevrimiçi), https://sivrihisar.com.tr/eskisehirin-kulturel-kiyafetleri/, 01.08.2022.  

 

URL-16: Evrim Ağacı, Kalay, (Çevrimiçi), https://evrimagaci.org/kalay-9891, 

02.08.2022. 

 

URL-17: Türk Patent ve Marka Kurumu, Coğrafi İşaret ve Geleneksel Ürün Adı, 

(Çevrimiçi), https://www.turkpatent.gov.tr/cografi-isaret, 05.08.2022. 

 

URL-18: Türkiye Kültür Portalı, İncili Küpe, (Çevrimiçi), 

https://www.kulturportali.gov.tr/portal/sivrihisar-incili-kup, 05.08.2022. 

 

URL-19: Anadolu Gazetesi, Kaybolmaya Yüz Tutmuş Zanaatlar, (Çevrimiçi), 

http://www.anadolugazetesi.com/kaybolmaya-yuz-tutmus-zanaat--19140.html, 

06.08.2022. 

 

URL-20: Kültür Portalı, Savatlı Gümüş İşlemeciliği, (Çevrimiçi), 

https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/van/kulturatlasi/savat-gumus-

slemeclg#:~:text=Bir%20%C3%B6l%C3%A7%C3%BC%20g%C3%BCm%C3%B

C%C5%9F%2C%20d%C3%B6rt%20%C3%B6l%C3%A7%C3%BC,Daha%20sonra

%20savat%20so%C4%9Fumaya%20b%C4%B1rak%C4%B1l%C4%B1r, 

06.08.2022. 

 

URL-21 Unutulmuş Sanatlar, Savat İşçiliği, (Çevrimiçi), 

http://www.unutulmussanatlar.com/2012/07/savat-isciligi_77.html, 07.08.2022. 

 

URL-22: Eskişehir İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü, El Sanatları, (Çevrimiçi), 

https://eskisehir.ktb.gov.tr/TR-70854/el-sanatlari.html ,08.08.2022. 

 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Ney#:~:text=S%C3%BCmer%20toplumunda%20M%C3%96%205000%20y%C4%B1llar%C4%B1ndan,de%20dinsel%20t%C3%B6renlerde%20kullan%C4%B1ld%C4%B1%C4%9F%C4%B1%20san%C4%B1lmaktad%C4%B1r
https://tr.wikipedia.org/wiki/Ney#:~:text=S%C3%BCmer%20toplumunda%20M%C3%96%205000%20y%C4%B1llar%C4%B1ndan,de%20dinsel%20t%C3%B6renlerde%20kullan%C4%B1ld%C4%B1%C4%9F%C4%B1%20san%C4%B1lmaktad%C4%B1r
https://tr.wikipedia.org/wiki/Ney#:~:text=S%C3%BCmer%20toplumunda%20M%C3%96%205000%20y%C4%B1llar%C4%B1ndan,de%20dinsel%20t%C3%B6renlerde%20kullan%C4%B1ld%C4%B1%C4%9F%C4%B1%20san%C4%B1lmaktad%C4%B1r
https://www.erdincbal.com/neyinyapilisi.html#:~:text=Ney%2C%20tek%20par%C3%A7a%20dokuz%20bo%C4%9Fumlu,parazv%C3%A2ne'%20ad%C4%B1%20verilen%20bilezikler%20tak%C4%B1l%C4%B1r
https://www.erdincbal.com/neyinyapilisi.html#:~:text=Ney%2C%20tek%20par%C3%A7a%20dokuz%20bo%C4%9Fumlu,parazv%C3%A2ne'%20ad%C4%B1%20verilen%20bilezikler%20tak%C4%B1l%C4%B1r
https://www.erdincbal.com/neyinyapilisi.html#:~:text=Ney%2C%20tek%20par%C3%A7a%20dokuz%20bo%C4%9Fumlu,parazv%C3%A2ne'%20ad%C4%B1%20verilen%20bilezikler%20tak%C4%B1l%C4%B1r
https://sozluk.gov.tr/
https://sivrihisar.com.tr/eskisehirin-kulturel-kiyafetleri/
https://evrimagaci.org/kalay-9891a
https://www.turkpatent.gov.tr/cografi-isaret
https://www.kulturportali.gov.tr/portal/sivrihisar-incili-kup
http://www.anadolugazetesi.com/kaybolmaya-yuz-tutmus-zanaat--19140.html
https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/van/kulturatlasi/savat-gumus-slemeclg#:~:text=Bir%20%C3%B6l%C3%A7%C3%BC%20g%C3%BCm%C3%BC%C5%9F%2C%20d%C3%B6rt%20%C3%B6l%C3%A7%C3%BC,Daha%20sonra%20savat%20so%C4%9Fumaya%20b%C4%B1rak%C4%B1l%C4%B1r
https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/van/kulturatlasi/savat-gumus-slemeclg#:~:text=Bir%20%C3%B6l%C3%A7%C3%BC%20g%C3%BCm%C3%BC%C5%9F%2C%20d%C3%B6rt%20%C3%B6l%C3%A7%C3%BC,Daha%20sonra%20savat%20so%C4%9Fumaya%20b%C4%B1rak%C4%B1l%C4%B1r
https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/van/kulturatlasi/savat-gumus-slemeclg#:~:text=Bir%20%C3%B6l%C3%A7%C3%BC%20g%C3%BCm%C3%BC%C5%9F%2C%20d%C3%B6rt%20%C3%B6l%C3%A7%C3%BC,Daha%20sonra%20savat%20so%C4%9Fumaya%20b%C4%B1rak%C4%B1l%C4%B1r
https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/van/kulturatlasi/savat-gumus-slemeclg#:~:text=Bir%20%C3%B6l%C3%A7%C3%BC%20g%C3%BCm%C3%BC%C5%9F%2C%20d%C3%B6rt%20%C3%B6l%C3%A7%C3%BC,Daha%20sonra%20savat%20so%C4%9Fumaya%20b%C4%B1rak%C4%B1l%C4%B1r
http://www.unutulmussanatlar.com/2012/07/savat-isciligi_77.html
https://eskisehir.ktb.gov.tr/TR-70854/el-sanatlari.html


220 

 

URL-23: Tarih Öncesi Dönemlerden Günümüze Çömlekçilik Sanatı, (Çevrimiçi), 

https://www.turktoyu.com/eski-gunlerini-arayan-comlekcilik-sanati, 09.08. 2022. 

 

URL- 24: Hat Sanatının tarihi, (Çevrimiçi), https://www.asiyansanat.com/blog/hat-

sanatinin-tarihi, 10.08.2022. 

 

URL-25: Kültür Portalı, Hat Sanatı, (Çevrimiçi), 

https://www.kulturportali.gov.tr/portal/hatsanati,10.08.2022. 

 

URL- 26: Gitarın Tarihçesi, (Çevrimiçi), https://www.muzikaletleri.com.tr/gitarin-

tarihcesi#:~:text=Gitar%C4%B1n%20%C3%B6nce%20%C4%B0ran%20yoluyla%2

0Arap,ya%20ge%C3%A7ti%C4%9Fi%20yayg%C4%B1n%20bir%20saptamad%C4

%B1r.&text=Ma%C4%9Frip%20ve%20Latin%20gitar%20t%C3%BCrleri,veya%20

%E2%80%9CMandora%E2%80%9D%20ismini%20al%C4%B1r., 10.08.2022. 

 

URL- 27: Türk Dil Kurumu, Gitar, (Çevrimiçi), https://sozluk.gov.tr/ , 10.08.2022. 

 

URL- 28: Farklı Bir Kaynaktan Gitar Tarihçesi, (Çevrimiçi), 

https://www.guitardaily.net/gitartarihcesi3.html, 10.08.2022. 

  

https://www.turktoyu.com/eski-gunlerini-arayan-comlekcilik-sanati
https://www.asiyansanat.com/blog/hat-sanatinin-tarihi
https://www.asiyansanat.com/blog/hat-sanatinin-tarihi
https://www.kulturportali.gov.tr/portal/hatsanati
https://www.muzikaletleri.com.tr/gitarin-tarihcesi#:~:text=Gitar%C4%B1n%20%C3%B6nce%20%C4%B0ran%20yoluyla%20Arap,ya%20ge%C3%A7ti%C4%9Fi%20yayg%C4%B1n%20bir%20saptamad%C4%B1r.&text=Ma%C4%9Frip%20ve%20Latin%20gitar%20t%C3%BCrleri,veya%20%E2%80%9CMandora%E2%80%9D%20ismini%20al%C4%B1r
https://www.muzikaletleri.com.tr/gitarin-tarihcesi#:~:text=Gitar%C4%B1n%20%C3%B6nce%20%C4%B0ran%20yoluyla%20Arap,ya%20ge%C3%A7ti%C4%9Fi%20yayg%C4%B1n%20bir%20saptamad%C4%B1r.&text=Ma%C4%9Frip%20ve%20Latin%20gitar%20t%C3%BCrleri,veya%20%E2%80%9CMandora%E2%80%9D%20ismini%20al%C4%B1r
https://www.muzikaletleri.com.tr/gitarin-tarihcesi#:~:text=Gitar%C4%B1n%20%C3%B6nce%20%C4%B0ran%20yoluyla%20Arap,ya%20ge%C3%A7ti%C4%9Fi%20yayg%C4%B1n%20bir%20saptamad%C4%B1r.&text=Ma%C4%9Frip%20ve%20Latin%20gitar%20t%C3%BCrleri,veya%20%E2%80%9CMandora%E2%80%9D%20ismini%20al%C4%B1r
https://www.muzikaletleri.com.tr/gitarin-tarihcesi#:~:text=Gitar%C4%B1n%20%C3%B6nce%20%C4%B0ran%20yoluyla%20Arap,ya%20ge%C3%A7ti%C4%9Fi%20yayg%C4%B1n%20bir%20saptamad%C4%B1r.&text=Ma%C4%9Frip%20ve%20Latin%20gitar%20t%C3%BCrleri,veya%20%E2%80%9CMandora%E2%80%9D%20ismini%20al%C4%B1r
https://www.muzikaletleri.com.tr/gitarin-tarihcesi#:~:text=Gitar%C4%B1n%20%C3%B6nce%20%C4%B0ran%20yoluyla%20Arap,ya%20ge%C3%A7ti%C4%9Fi%20yayg%C4%B1n%20bir%20saptamad%C4%B1r.&text=Ma%C4%9Frip%20ve%20Latin%20gitar%20t%C3%BCrleri,veya%20%E2%80%9CMandora%E2%80%9D%20ismini%20al%C4%B1r
https://sozluk.gov.tr/
https://www.guitardaily.net/gitartarihcesi3.html


221 

 

 

EKLER 

ALAN SORULARI 

TÜM KAYNAK KİŞİLERE SORULAN GENEL SORULAR 

1. Kaynak kişinin adı ve soyadı: 

2. Kaynak kişinin doğum yeri: 

3. Kaç yıldır Eskişehir’de yaşıyorsunuz? Eskişehir’e neden/nasıl geldiniz? 

4. Kaynak kişinin doğum yılı/yaşı: 

5. Kaynak kişinin eğitim durumu: 

6. Kaynak kişinin icra ettiği/anlattığı bilgiyi kimden öğrendiği/kaç yıldır yaptığı: 

7. Kaynak kişinin ikamet adresi: 

AHŞAP İŞÇİLİĞİ SORULARI 

1. Mesleğe kaç yaşında başladınız? Öğrenim durumunuz nedir? 

2. Bu işi neden yapıyorsunuz? 

3. Bu işi kaç yıldır yapıyorsunuz? 

4. Bu sanatı kimden öğrendiniz? Ustanız var mı? 

5. Bu sanata başladığınızda geleneksel bir tören yapıldı mı? 

6. Meslekte pir inancı var mıdır? 

7. Bu işi tek başına mı yapıyorsunuz yoksa çırak gerekiyor mu? 

8. Çırak alınırken nelere dikkat edilir? 

9. Bir çırağın ustalaşma süreci nedir? Hangi aşamaları tamamlaması gerekir? (çırak 

ne iş yapar) 

10. Sanatınızı nerede yapıyorsunuz? Atölyeniz var mı? 

11. Çalışma ortamınız   uygun mu? 

12. Yaptığınız ürüne talep nasıl? 

13. Yaptığınız ürünleri nasıl değerlendiriyorsunuz? (satmak vs..) 

14. Usta olmak için yapılması gerekenler nelerdir? 

15. Ürün sürecinde izlenen yöntemler nelerdir? 

16. Ürün oluşturulurken ustaya has geliştirilmiş bir yöntem var mı? 

17. Hammadde nereden, nasıl temin edilir? Hammaddeye erişilebilirlik kolay mı? 

18. Hammaddeyi seçerken nelere dikkat edilir? 

19. Hammadde işlenmeden önce ne gibi işlemler yapılır? 



222 

 

20. Hammadde nasıl işlenir?  

21. Ürün yapılırken kullanılan araç-gereçler nelerdir? 

22. Günde kaç ürün çıkarırsınız? 

23. Hangi tür ürünler daha çok işçilik ister, neden? 

24. Meslek içinde kullanılan bir jargon var mı? 

25. Ürün oluşum sürecinde kullanılan ürünler çevre dostu mu? 

26. Ürün sürecinde yenilik ve güncelleme mesleğin doğasını bozar mı? 

27. Ürünlerin hitap ettiği kitle nedir? 

28. Tüketici alışkanlıkları ve turistlerin bu sanata karşı tutumu nedir? 

29. Meslekte mevcut bir sanayileşme var mı? 

30. Meslek kendi arasında kategorilere ayrılıyor mu? 

31. Ürün sürecinle karşılaşılan zorluklar nelerdir? 

32. Ürün fiyatlandırması nasıl olur? 

33. Mesleğe duyulan ilgi nedir? 

34. Meslek geçmişte nasıldı? Şimdi nasıl? 

35. Mesleği gelecek nesillere aktarmadaki engeller nelerdir? 

36. Mesleğin sürdürebilirliği için bir çözüm öneriniz var mı? (üretim ve pazarlama) 

37. İnternet pazarı hakkında ne düşünüyorsunuz? 

38. Mesleğin sağladığı gelirden memnun musunuz? 

39. Sektörün en çok tartışılan sorunları nelerdir? 

40. Yerel yönetimden beklentiniz var mı? 

41. Üye olduğunuz bir dernek- oda var mı? Faaliyetlerinden memnun musunuz? 

ÇALGI YAPIMI ALAN SORULARI 

1. Mesleğe kaç yaşında başladınız? Öğrenim durumunuz nedir? 

2. Bu işi neden yapıyorsunuz? 

3. Bu işi kaç yıldır yapıyorsunuz? 

4. Bu sanatı kimden öğrendiniz? Ustanız var mı? 

5. Bu sanata başladığınızda geleneksel bir tören yapıldı mı? 

6. Meslekte pir inancı var mıdır? 

7. Bu işi tek başına mı yapıyorsunuz yoksa çırak gerekiyor mu? 

8. Çırak alınırken nelere dikkat edilir? 

9. Bir çırağın ustalaşma süreci nedir? Hangi aşamaları tamamlaması gerekir? (çırak 

ne iş yapar) 



223 

 

10. Çalgılarınızı nerede yapıyorsunuz? Atölyeniz var mı? 

11. Çalışma ortamınız çalgı yapımına uygun mu? 

12. Yaptığınız çalgıya talep nasıl? 

13. Yaptığınız çalgıları nasıl değerlendiriyorsunuz? (satmak vs..) 

14. Çalgı yapım ustası olmak için yapılması gerekenler nelerdir? 

15. Çalgı yapımında izlenen yöntemler nelerdir? 

16. Çalgı yapımında ustaya has geliştirilmiş bir yöntem var mı? 

17. Hammadde nereden, nasıl temin edilir? Hammaddeye erişilebilirlik kolay mı? 

18. Hammaddeyi seçerken nelere dikkat edilir? 

19. Hammadde işlenmeden önce ne gibi işlemler yapılır? 

20. Hammadde nasıl işlenir?  

21. Çalgı yapımında kullanılan araç-gereçler nelerdir? 

22. Günde kaç ürün çıkarırsınız? 

23. Hangi tür ürünler daha çok işçilik ister, neden? 

24. Meslek içinde kullanılan bir jargon var mı? 

25. Çalgı yapım sürecinde kullanılan ürünler çevre dostu mu? 

26. Ürün sürecinde yenilik ve güncelleme mesleğin doğasını bozar mı? 

27. Çalgı yapımının hitap ettiği kitle nedir? 

28. Tüketici alışkanlıkları ve turistlerin çalgılara karşı tutumu nedir? 

29. Çalgı yapımında mevcut bir sanayileşme var mı? 

30. Meslek kendi arasında kategorilere ayrılıyor mu? 

31. Ürün sürecinle karşılaşılan zorluklar nelerdir? 

32. Ürün fiyatlandırması nasıl olur? 

33. Mesleğe duyulan ilgi nedir? 

34. Meslek geçmişte nasıldı? Şimdi nasıl? 

35. Mesleği gelecek nesillere aktarmadaki engeller nelerdir? 

36. Mesleğin sürdürebilirliği için bir çözüm öneriniz var mı? (üretim ve pazarlama) 

37. İnternet pazarı hakkında ne düşünüyorsunuz? 

38. Çalgı yapımcılığının sağladığı gelirden memnun musunuz? 

39. Sektörün en çok tartışılan sorunları nelerdir? 

40. Yerel yönetimden beklentiniz var mı? 

41. Üye olduğunuz bir dernek- oda var mı? Faaliyetlerinden memnun musunuz? 

BEZ DOKUMA ALAN SORULARI 



224 

 

1. Bez dokuma ne zamandan beri yapılmaktadır? 

2. Bir ustada kaç dokuma tezgahı vardır? 

3. Tezgaha ne isim verirsiniz? 

4. Tezgahın parçalarının ne işe yaradığını anlatır mısınız? 

5. Tezgah iş genişliği ne kadardır? 

6. Tezgahınızı kendiniz mi yaparsınız, satın mı alırsınız? 

7. Tezgahta neler dokursunuz? 

8. İpin cinsi nedir? 

9. İpi hazır mı alırsınız, kendiniz mi yaparsınız? (Pamuk, keten vb.) 

10. İp kalınlığını neye göre seçersiniz? (Atkı, çözgü) 

11. Yün koyundan ne zaman alınır? (Kırkım: İlkbahar, sonbahar) 

12. Yünü nasıl ip haline getirirsiniz? (Hangi aletleri kullanırsınız?) 

13. Pamuksa nasıl ip haline getirirsiniz? 

14. İpekse nasıl temin ediyorsunuz? 

15. İpi boyuyor musunuz? (atkı, çözgü) 

16. Boyayı kendiniz mi yaparsınız, hazır mı alırsınız? 

17. Kendiniz boyama işlemini nasıl yaparsınız? (Kaç kg su ve boya) 

18. Çözgüyü yerde mi, tezgah üzerinde mi çözersiniz? 

19. Çözgü aletinin parçaları nelerdir? 

20. En çok kaç tel çözersiniz? (ne ad verirsiniz) 

21. Çözgüyü kaç kişi çözersiniz?Tezgaha nasıl çekersiniz? 

22. Renk ve motiflere göre kalite belli olur mu? 

23. En çok hangi renkleri kullanırsınız? Neden? 

24. Kullandığınız motiflerin isimleri, anlamları var mı? 

25. Yanlış yaptığınız zaman söker misiniz? 

26. Dokunduktan sonra tezgahtan nasıl çıkarırsınız? 

27. Tezgahtan çıktıktan sonra ne tür işlemler yapılır? 

28. Genellikle kaç metre ve arşın dokunur? (eni ne kadardır) 

29. Bu dokumayı nerelerde kullanıyorsunuz? 

30. Satmak için dokuyorsanız, kime satıyorsunuz? 

31. Çeyize koyar mısınız, özel renk ve desenleri olur mu? 

32. Dokuma ile ilgili inanış, türkü, efsane var mı? 

33. Üye olduğunuz bir oda var mı? 

34. Yerel yönetimden beklentiniz var mı, varsa neler? 



225 

 

35. Mesleğe kaç yaşında başladınız? Öğrenim durumunuz nedir? 

36. Bu sanata başladığınızda geleneksel bir tören yapıldı mı? 

37. Meslekte pir inancı var mıdır? 

38. Bu işi tek başına mı yapıyorsunuz yoksa çırak gerekiyor mu? 

39. Çırak alınırken nelere dikkat edilir? 

40. Bir çırağın ustalaşma süreci nedir? 

41. Sanatınızı nerede yapıyorsunuz? Atölyeniz var mı? 

42. Yaptığınız ürüne talep nasıl? 

43. Ürün sürecinde izlenen yöntemler nelerdir? 

44. Ürün oluşturulurken ustaya has geliştirilmiş bir yöntem var mı? 

45. Hammaddeyi seçerken nelere dikkat edilir? 

46. Ürün yapılırken kullanılan araç-gereçler nelerdir? 

47. Günde kaç ürün çıkarırsınız? 

48. Hangi tür ürünler daha çok işçilik ister, neden? 

49. Tüketici alışkanlıkları ve turistlerin bu sanata karşı tutumu nedir? 

50. Meslekte mevcut bir sanayileşme var mı? 

51. Meslek kendi arasında kategorilere ayrılıyor mu? 

52. Mesleğe duyulan ilgi nedir? 

53. Meslek geçmişte nasıldı? Şimdi nasıl? 

54. Mesleği gelecek nesillere aktarmadaki engeller nelerdir? 

55. Mesleğin sürdürebilirliği için bir çözüm öneriniz var mı? (üretim ve pazarlama) 

56. İnternet pazarı hakkında ne düşünüyorsunuz? 

57. Mesleğin sağladığı gelirden memnun musunuz? 

58. Sektörün en çok tartışılan sorunları nelerdir? 

59. Yerel yönetimden beklentiniz var mı? 

60. Üye olduğunuz bir dernek- oda var mı? Faaliyetlerinden memnun musunuz? 

KİLİM DOKUMA ALAN SORULARI 

1. Ad, soyad, memleket, doğum tarihi, öğrenim durumu. 

2. Mesleğe kaç yaşında başladınız?  

3. Bu işi neden yapıyorsunuz? 

4. Bu işi kaç yıldır yapıyorsunuz? 

5. Bu sanatı kimden öğrendiniz? Ustanız var mı? 

6. Bu işi tek başına mı yapıyorsunuz yoksa çırak gerekiyor mu? 



226 

 

7. Çırak alınırken nelere dikkat edilir? 

8. Bir çırağın ustalaşma süreci nedir? Hangi aşamaları tamamlaması gerekir? (çırak 

ne iş yapar) 

9. Sanatınızı nerede yapıyorsunuz? Atölyeniz var mı? 

10. Dokuma tezgahının adı nedir? 

11. Tezgahın parçalarını sayıp ne işe yaradığını söyler misiniz? 

12. Tezgahı kendiniz mi yapıyorsunuz, yoksa satın mı alıyorsunuz? 

13. Tezgahı nereden temin ediyorsunuz, kaça yaptırıyorsunuz? 

14. Tezgahı nasıl ve nereye kurarsınız? (evde, dışarda…) 

15. Çözgüyü tezgah üzerinde mi yoksa ayrı bir yerde mi çözersiniz? 

16. Çözgü teli ve sayısı nedir? Kaç çift çözersiniz? Bunlara ne ad verilir?;( çile vb)  

Kaç kişi çözersiniz? 

17. Çözüldükten sonra hangi hangi işlemleri yaparsınız? 

18. Atkı ipliklerini nasıl hazırlarsınız, ne ad verirsiniz? 

19. Saçak payı ne kadar bırakırsınız? 

20. Başlangıç örgüsünü hangi ipten, nasıl yaparsınız? Özelliği nedir? 

21. İpi kendiniz mi hazırlarsınız? Dışardan mı temin edersiniz? 

22. Dışardan alıyorsanız nerden ve kaça alıyorsunuz? 

23. Kendiniz hazırlıyorsanız hammaddenin temininden ip haline kadar yapılan 

işlemler anlatır mısınız? (kırkım, tarama, bükme) 

24. Boyasını kendiniz mi yapıyorsunuz? Nerden temin ediyorsunuz? (Paket boya, 

bitkisel boya vb.) 

25. Bitkilerden boya yapıyor musunuz? Bu bitkilerin isimleri nelerdir? Hangi 

bitkiden hangi rengi buluyorsunuz? 

26. Kilim dokumayı nasıl yaparsınız? (İlikli, iliksiz) 

27. Halı dokumayı nasıl yaparsınız? İlmek şeklini anlatır mısınız? 

28.  Dokuma yaparken bir modele bakıyor musunuz? (Dokuma hazır model, 

çzizilmiş, renklendirilmiş model.) 

29. Zili-cicim motifleri nasıl dokunuyor ve kaç ip sayarak yapıyorsunuz? 

30. Sumak motifleri nasıl yapıyorsunuz? 

31. Motiften motife geçişleri (bağlantıları nasıl yapıyorsunuz?) Atkı ipliği atıyor 

musunuz? 

32. Motiflere ne ad veriyorsunuz? (Yanış, desen, nakış…) 



227 

 

33. Dokuduğunuz motiflerin isimleri var mı, anlamları nedir, neyi simgeliyor, 

özellikleri nelerdir? 

34. Dokumanın tamamına ne diyorsunuz? (Zili nakışlı, kilim vb.) 

35. Çevreden motif alıyor musunuz? 

36. Halıda kaç sıra kesim yapıyorsunuz? 

37. Dokumalar ihtiyaç için mi, sipariş mi, çeyizlik midir? 

38. Çevrede bu iş ne zamandan beri yapılır? 

39. Her genç kızın çeyizinde dokuma bulunur mu? Kaç tane olur? 

40. Bulunduğunuz yerde kaç kişide tezgah vardır? 

41. Kendi ihtiyacınız için mi, satmak için mi yaparsınız? 

42. Kullandığınız renkler nelerdir, neden bu renkleri kullanıyorsunuz? 

43. İplik yaparken hangi aletler kullanılır? Görevleri nelerdir? 

44. Kaç kişi ile dokursunuz? Yardımlaşır mısınız? 

45. Ne zaman dokuma işini yaparsınız? (Gün mevsim…) 

46. Bu işi en çok kimler yapar? (Yetişkinler, gençler,yaşlılar, koyunu olanlar…) 

47. Bir dokumayı kaç günde dokursunuz? Bir kişi kaç günde dokur? 

48. Burada daha önce kurs açıldı  mı? 

49. Bu dokumanın işçiliği hariç maliyeti nedir? 

50. İşçiliğin düğüm hesabı, sırası, metrekaresi, parçası nedir? 

51. Dokuma ile ilgili Türkü, inanış, efsane var mıdır? 

52. Bulunduğunuz yerde mi yoksa dışında mı pazarlarsınız? 

53. Pazarlamada çektiğiniz zorluklar var mıdır? 

54. Dokumanın eni ve boyu ne kadardır? (metrekare boyut tipleri) 

55. Burada kaç çeşit dokuma tezgahı var? (Halı, kilim, sumak, cicim) 

56. Çevrenizde kaç kişi dokuma biliyor? 

57. Dokuma bilenler ortalama kaç yaşında? 

58. Üye olduğunuz bir oda var mı? 

59. Yerel yönetimden beklentiniz var mı, varsa neler? 

60. Ürün sürecinde izlenen yöntemler nelerdir? 

61. Ürün oluşturulurken ustaya has geliştirilmiş bir yöntem var mı? 

62. Hammaddeyi seçerken nelere dikkat edilir? 

63. Ürün yapılırken kullanılan araç-gereçler nelerdir? 

64. Günde kaç ürün çıkarırsınız? 

65. Hangi tür ürünler daha çok işçilik ister, neden? 



228 

 

66. Tüketici alışkanlıkları ve turistlerin bu sanata karşı tutumu nedir? 

67. Meslekte mevcut bir sanayileşme var mı? 

68. Meslek kendi arasında kategorilere ayrılıyor mu? 

69. Mesleğe duyulan ilgi nedir? 

70. Meslek geçmişte nasıldı? Şimdi nasıl? 

71. Mesleği gelecek nesillere aktarmadaki engeller nelerdir? 

72. Mesleğin sürdürebilirliği için bir çözüm öneriniz var mı? (üretim ve pazarlama) 

73. İnternet pazarı hakkında ne düşünüyorsunuz? 

74. Mesleğin sağladığı gelirden memnun musunuz? 

75. Sektörün en çok tartışılan sorunları nelerdir? 

76. Yerel yönetimden beklentiniz var mı? 

77. Üye olduğunuz bir dernek- oda var mı? Faaliyetlerinden memnun musunuz? 

YORGANCILIK ALAN SORULARI 

1. Bu sanatı kimden öğrendiniz? 

2. Ne zamandan beridir yapılıyor? 

3. Kaç çeşit malzemeyi bir arada kullanıyorsunuz? 

4. Malzemeyi nerden, nasıl sağlıyorsunuz? 

5. Malzemeyi ne gibi işlemlerden geçirdikten sonra yorgan yapımına 

hazırlıyorsunuz? 

6. Yün ve pamuğu nasıl yerleştiriyorsunuz? 

7. Malzemeyi kaç kaliteye ayırıyorsunuz? 

8. Çift, tek ve çocuk yorganlarına kaç kilo yün, pamuk kullanılır? 

9. Bunların en ve boyları ne kadar olur? 

10. Yüzüne kullandığınız kumaşın cinsi nedir? 

11. Alt yüzüne kullandığınız kumaşın cinsi nedir? 

12. Bu kumaşları nerden, nasıl sağlıyorsunuz? 

13. Bu kumaşların eni ve boyu genellikle nedir? 

14. Yorgan dikiminde kullanılan malzeme nedir? 

15. Kullandığınız iplerin cinsi nedir? 

16. Yorgana nasıl motif veriyorsunuz? 

17. Motifleri siz mi hazırladınız, satın mı alıyorsunuz? 

18. Bu motifleri nerden alıyorsunuz? 

19. Bu motifleri yaparken herhangi bir kalıp kullanıyor musunuz? 



229 

 

20. Bu motiflerin isimleri nedir? 

21. Bu motiflerin anlamları var mıdır? 

22. Gelinlik kız için özel yorgan yapılıyor mu? Kaç tane? 

23. Genellikle hangi renk ve motifleri kullanırsınız? 

24. Çocuk yorganları için özel renk ve motifler kullanıyor musunuz? 

25. Bir kişi bir yorganı kaç günde yapabilir? 

26. Siparişle sizin yapmanız arasında fiyat farkı var mıdır? 

27. Şu an çevrede kaç kişi bu işle uğraşıyor? 

28. Yorgan yapımı azaldı mı neden? 

29. Üye olduğunuz bir oda var mı? 

30. Yerel yönetimden beklentiniz var mı, varsa neler? 

31. Mesleğe kaç yaşında başladınız? Öğrenim durumunuz nedir? 

32. Bu sanata başladığınızda geleneksel bir tören yapıldı mı? 

33. Meslekte pir inancı var mıdır? 

34. Bu işi tek başına mı yapıyorsunuz yoksa çırak gerekiyor mu? 

35. Çırak alınırken nelere dikkat edilir? 

36. Bir çırağın ustalaşma süreci nedir? 

37. Sanatınızı nerede yapıyorsunuz? Atölyeniz var mı? 

38. Yaptığınız ürüne talep nasıl? 

39. Ürün sürecinde izlenen yöntemler nelerdir? 

40. Ürün oluşturulurken ustaya has geliştirilmiş bir yöntem var mı? 

41. Hammaddeyi seçerken nelere dikkat edilir? 

42. Ürün yapılırken kullanılan araç-gereçler nelerdir? 

43. Günde kaç ürün çıkarırsınız? 

44. Hangi tür ürünler daha çok işçilik ister, neden? 

45. Tüketici alışkanlıkları ve turistlerin bu sanata karşı tutumu nedir? 

46. Meslekte mevcut bir sanayileşme var mı? 

47. Meslek kendi arasında kategorilere ayrılıyor mu? 

48. Mesleğe duyulan ilgi nedir? 

49. Meslek geçmişte nasıldı? Şimdi nasıl? 

50. Mesleği gelecek nesillere aktarmadaki engeller nelerdir? 

51. Mesleğin sürdürebilirliği için bir çözüm öneriniz var mı? (üretim ve pazarlama) 

52. İnternet pazarı hakkında ne düşünüyorsunuz? 

53. Mesleğin sağladığı gelirden memnun musunuz? 



230 

 

54. Sektörün en çok tartışılan sorunları nelerdir? 

55. Yerel yönetimden beklentiniz var mı? 

56. Üye olduğunuz bir dernek- oda var mı? Faaliyetlerinden memnun musunuz? 

OYA ÖRÜCÜLÜĞÜ ALAN SORULARI 

1. Malzemeyi nerden temin ediyorsunuz? 

2. İpin cinsi, kalitesi, fiyatı nedir? 

3. Birim iş için kullanılan hammadde nedir? 

4. Kullanılan malzemenin hammaddesi nedir? 

5. Kullanılan malzemenin teknik özellikleri nelerdir? 

6. Hayvanlardan elde edilen lifler: yün, keçi kılı, tiftik, deve yünü, at kılı vb. 

7. Bitkilerden elde edilen lifler: Keten, kenevir, pamuk, rafya vv. 

8. Asılları madeni olan teller: Kloptanlar, sırma, simler vb. 

9. Kullanılan malzeme nerden sağlanır? 

10. Kaç çeşit oya vardır? 

11. Bu el sanatı ne amaçla yapılmaktadır? (Çeyiz, piyasa, boş zaman değerlendirmek 

vb.) 

12. Oyaları nelerin üzerine yaparsınız? 

13. Şerit şeklinde yapılan oyalar nerelerde kullanılır? 

14. Gelinlik kızın çeyizinde ne kadar oya bulunur? Mutlaka bulunması gereken 

oyalar nelerdir? 

15. Çeyiz için yapılan oyalar nasıl saklanır? 

16. Bir kız kaç yaşına geldiğinde onun çeyizlik oyaları hazırlanır? 

17. Oyalar çeyizde önemli bir yer işgal eder mi? 

18. Çeyiz için oya konusunda yardımlaşma olur mu? 

19. Oyaların özel bağlama şekilleri var mıdır? 

20. En çok hangi tür oyalar işliyorsunuz? (Boncuk, mekik, iğne) 

21. Bu işleme şekilleri beğeniye göre mi, imkanlara göre mi tercih edilmektedir? 

22. Bu el sanatında geçen motif adları nelerdir? 

23. Yapılan işin dili nedir? Oyaların dili var mıdır? 

24. Kullanım yerlerine göre yapılan oyaların adları nelerdir? ( Mendil oya, tülbent 

oya, yazma oya, kese oyaları, mevlit örtüleri, iç ve dış çamaşır vb.) 

25. Oya sertleşmesi, korunması için neler yapılır? (Kola, jelatin vb.) 

26. Erkekler için yapılan oyalar var mıdır? (Başlık, mendil, kese vb.) 



231 

 

27. Kadın ismi taşıyan oyalar var mıdır? (Haticem vb.)  

28. Kaynanalarla ilgili oya ismi var mıdır? (Kaynana dili vb.) 

29. Nişanlı kızlar kaynana ve yakınlarına oya gönderir mi? (Oyalı yazma vb.) 

30. Bitki adı taşıyan oyalar var mıdır? (Elma çekirdeği, karanfil vb.) 

31. Meyve ve sebze ismi taşıyan oyalar var mıdır? (Kiraz vb.) 

32. Kız, gelin, kadın, erkek grupların kullandıkları oyalar var mıdır? 

33. Özel günlerde kullanılan oyalar var mıdır? 

34. Bu özel günler nelerdir? 

35. Renk, oya adı, kullanılan kişiye göre değişir mi? Renklerin de dili var mıdır? 

36. Yapılan oyalar aksesuvar olarak kullanılır mı? 

37. Örnekleri nerden alıyorsunuz? 

38. Bu oya isimlerini nerden öğrendiniz? Anlamları var mıdır? 

39. Özel amaçla yapılan oyalar kimler tarafından ne amaçla kullanılır? 

40. Satmanız mümkün olsaydı, boş zamanlarınızda oya işler miydiniz? 

41. İhtiyaç için mi yapılır? 

42. Bu işi kimden öğrendiniz, kaç senedir yapıyorsunuz? 

43. Varsa başka oya isimleri söyler misiniz? İsimler yörenize mi ait? 

44. Çevrenizde oya işleyip satan var mı? 

45. Varsa kaça satar, bunların karşılaştıkları sorunlar nelerdir? 

46. Nerede ve nereye satarlar? 

47. Yörenizde oya işlemeciliği kursları açılmasını ister misiniz? 

48. Bu konuda geçmiş zamanlarda kurslar açılmışsa kaç kişi katıldı? 

49. Katılanlar hangi çağdaki kişiler oldu? (Genç kızlar, gelinlik kızlar, kadınlar,) 

50. Oya satmak için yapanlar birim işi için ne kadar ücret alıyor? 

51. Bu konuyla ilgili efsane, türkü, inanış vs. var mı? 

52. Üye olduğunuz bir oda var mı? 

53. Yerel yönetimden beklentiniz var mı, varsa neler? 

54. Mesleğe kaç yaşında başladınız? Öğrenim durumunuz nedir? 

55. Bu sanata başladığınızda geleneksel bir tören yapıldı mı? 

56. Meslekte pir inancı var mıdır? 

57. Bu işi tek başına mı yapıyorsunuz yoksa çırak gerekiyor mu? 

58. Çırak alınırken nelere dikkat edilir? 

59. Bir çırağın ustalaşma süreci nedir? 

60. Sanatınızı nerede yapıyorsunuz? Atölyeniz var mı? 



232 

 

61. Yaptığınız ürüne talep nasıl? 

62. Ürün sürecinde izlenen yöntemler nelerdir? 

63. Ürün oluşturulurken ustaya has geliştirilmiş bir yöntem var mı? 

64. Hammaddeyi seçerken nelere dikkat edilir? 

65. Ürün yapılırken kullanılan araç-gereçler nelerdir? 

66. Günde kaç ürün çıkarırsınız? 

67. Hangi tür ürünler daha çok işçilik ister, neden? 

68. Tüketici alışkanlıkları ve turistlerin bu sanata karşı tutumu nedir? 

69. Meslekte mevcut bir sanayileşme var mı? 

70. Meslek kendi arasında kategorilere ayrılıyor mu? 

71. Ürün fiyatlandırması nasıl olur? 

72. Mesleğe duyulan ilgi nedir? 

73. Meslek geçmişte nasıldı? Şimdi nasıl? 

74. Mesleği gelecek nesillere aktarmadaki engeller nelerdir? 

75. Mesleğin sürdürebilirliği için bir çözüm öneriniz var mı? (üretim ve pazarlama) 

76. İnternet pazarı hakkında ne düşünüyorsunuz? 

77. Mesleğin sağladığı gelirden memnun musunuz? 

78. Sektörün en çok tartışılan sorunları nelerdir? 

79.  Yerel yönetimden beklentiniz var mı? 

80. Üye olduğunuz bir dernek- oda var mı? Faaliyetlerinden memnun musunuz? 

 İŞLEME/ NAKIŞ ALAN SORULARI 

1. İşleme ne zamandan beri yapılıyor? 

2. Kimler yapmış biliyor musunuz? 

3. Hangi cins kumaş üzerine yapılır? 

4. Hangi cins iplikler kullanırsınız? 

5. İpi hazır mı alırsınız kendiniz mi yaparsınız? 

6. Kendiniz yapıyorsanız nasıl elde ediyorsunuz? (eğirme,bükme) 

7. İpi nasıl boyuyorsunuz? (kök boya, paket boya) 

8. Hangi renkleri kullanırsınız? Bu renklerin anlamları var mıdır? 

9. İp dışında ne tür malzeme kullanırsınız? (sim, boncuk, pul…) 

10. Hangi motifleri işlersiniz? Bu motiflerin anlamları nedir? 

11. Motif ve renkler işlemenin yapıldığı malzemeye göre değişir mi? 

12. Çeyize koyar mısınız? Koyuyorsanız kaç tane? 



233 

 

13. Kızlar kaç yaşında işlemeye başlar? 

14. Genç kızlar nişanlısının ailesine işleme gönderir mi? 

15. Çeyiz için yapılan işlemelerin özel renk ve desenleri var mı? 

16. Sipariş üzerine mi yapıyorsunuz? 

17. Daha çok kimler sipariş veriyor? 

18. Parça başına ne kadar alıyorsunuz? 

19. Bu konuyla ilgili efsane, türkü, inanış vs. var mı? 

20. Üye olduğunuz bir oda var mı? 

21. Yerel yönetimden beklentiniz var mı, varsa neler? 

22. Mesleğe kaç yaşında başladınız? Öğrenim durumunuz nedir? 

23. Bu sanata başladığınızda geleneksel bir tören yapıldı mı? 

24. Meslekte pir inancı var mıdır? 

25. Bu işi tek başına mı yapıyorsunuz yoksa çırak gerekiyor mu? 

26. Çırak alınırken nelere dikkat edilir? 

27. Bir çırağın ustalaşma süreci nedir? 

28. Sanatınızı nerede yapıyorsunuz? Atölyeniz var mı? 

29. Yaptığınız ürüne talep nasıl? 

30. Ürün sürecinde izlenen yöntemler nelerdir? 

31. Ürün oluşturulurken ustaya has geliştirilmiş bir yöntem var mı? 

32. Hammaddeyi seçerken nelere dikkat edilir? 

33. Ürün yapılırken kullanılan araç-gereçler nelerdir? 

34. Günde kaç ürün çıkarırsınız? 

35. Hangi tür ürünler daha çok işçilik ister, neden? 

36. Tüketici alışkanlıkları ve turistlerin bu sanata karşı tutumu nedir? 

37. Meslekte mevcut bir sanayileşme var mı? 

38. Meslek kendi arasında kategorilere ayrılıyor mu? 

39. Mesleğe duyulan ilgi nedir? 

40. Meslek geçmişte nasıldı? Şimdi nasıl? 

41. Mesleği gelecek nesillere aktarmadaki engeller nelerdir? 

42. Mesleğin sürdürebilirliği için bir çözüm öneriniz var mı? (üretim ve pazarlama) 

43. İnternet pazarı hakkında ne düşünüyorsunuz? 

44. Mesleğin sağladığı gelirden memnun musunuz? 

45. Sektörün en çok tartışılan sorunları nelerdir? 

46. Yerel yönetimden beklentiniz var mı? 



234 

 

47. Üye olduğunuz bir dernek- oda var mı? Faaliyetlerinden memnun musunuz? 

ÇORAP VE PATİK ÖRÜCÜLÜĞÜ ALAN SORULARI 

1. Çorap örmeye kaç yaşında başladınız? Öğrenim durumunuz nedir? 

2. Bu işi neden yapıyorsunuz? 

3. Bu işi kaç yıldır yapıyorsunuz? 

4. Çorap örmeyi kimden öğrendiniz? Ustanız var mı? 

5. Bu sanata başladığınızda geleneksel bir tören yapıldı mı? 

6. Meslekte pir inancı var mıdır? 

7. Bu işi tek başına mı yapıyorsunuz yoksa çırak gerekiyor mu? 

8. Çırak alınırken nelere dikkat edilir? 

9. Bir çırağın ustalaşma süreci nedir? Hangi aşamaları tamamlaması gerekir? (çırak 

ne iş yapar) 

10. Çorabın boyu ne kadardır? 

11. Çorabın örüldüğü hammadde nedir? (yün, orlon vs.) 

12. Çorap veya patik kaç şişle örülür? 

13. Kullanılan renkler nelerdir? 

14. Yörenizde motifli mi, desenli mi, düz mü çorap veya patik tercih edilir? 

15. Motifli çorap ve patiklerde hangi motifler kullanılır? Adları nelerdir? 

16. Kullanılan yere göre motifler farklılık gösterir mi? 

17. Genelde hangi renk çorap- patik giyilir? 

18. Motiflerde hangi renkler kullanılır? 

19. Özel günler için özel renkte çorap- patik örülür mü? 

20. Özel günler için yapılan çorap- patiklerde motif farklılığı var mıdır? 

21. Bu motiflerin renklerinde farklılık var mıdır? 

22. Erkek çoraplarında hangi renkler tercih edilir? 

23. Motifli çorap- patik kullanılır mı? 

24. Nakışlı çorap- patiklerde hangi renkler kullanılır? 

25. Kullanılan nakışların adları nelerdir? 

26. Özel günler için özel renkli, nakışlı çorap- patik örülür mü? 

27. Düz çorap- patikler genellikle hangi renkler yapılır? 

28. Özel günler için hangi renk çorap- patik tercih edilir? 

29. Özel günler için hangi renk çorap- patik tercih edilir? 

30. Hangi tür ürünler daha çok işçilik ister? Neden? 



235 

 

31. Bu konuyla ilgili bildiğiniz efsane, türkü, inanış var mı? 

32. Hammaddeye erişebilirliğiniz kolay mı? 

33. Sipariş üzerine mi örüyorsunuz? 

34. Sağladığı gelirden memnun musunuz? 

35. Üye olduğunuz bir dernek- oda var mı? 

36. Yerel yönetimden beklentiniz var mı? Varsa neler? 

37. Sürdürebilirlik için bir çözüm öneriniz var mı? 

SARKA İŞLEMECİLİĞİ ALAN SORULARI 

1. Mesleğe kaç yaşında başladınız?  

2. Bu işi neden yapıyorsunuz? 

3. Bu işi kaç yıldır yapıyorsunuz? 

4. Bu sanatı kimden öğrendiniz? Ustanız var mı? 

5. Bu işi tek başına mı yapıyorsunuz yoksa çırak gerekiyor mu? 

6. Çırak alınırken nelere dikkat edilir? 

7. Bir çırağın ustalaşma süreci nedir? Hangi aşamaları tamamlaması gerekir? (çırak 

ne iş yapar) 

8. İşleme ne zamandan beri yapılıyor? 

9. Kimler yapmış biliyor musunuz? 

10. Hangi cins kumaş üzerine yapılır? 

11. Hangi cins iplikler kullanırsınız? 

12. İpi hazır mı alırsınız kendiniz mi yaparsınız? 

13. Kendiniz yapıyorsanız nasıl elde ediyorsunuz? (eğirme,bükme) 

14. İpi nasıl boyuyorsunuz? (kök boya, paket boya) 

15. Hangi renkleri kullanırsınız? Bu renklerin anlamları var mıdır? 

16. İp dışında ne tür malzeme kullanırsınız? (sim, boncuk, pul…) 

17. Hangi motifleri işlersiniz? Bu motiflerin anlamları nedir? 

18. Motif ve renkler işlemenin yapıldığı malzemeye göre değişir mi? 

19. Çeyize koyar mısınız? Koyuyorsanız kaç tane? 

20. Kızlar kaç yaşında işlemeye başlar? 

21. Genç kızlar nişanlısının ailesine işleme gönderir mi? 

22. Çeyiz için yapılan işlemelerin özel renk ve desenleri var mı? 

23. Sipariş üzerine mi yapıyorsunuz? 

24. Daha çok kimler sipariş veriyor? 



236 

 

25. Parça başına ne kadar alıyorsunuz? 

26. Bu konuyla ilgili efsane, türkü, inanış vs. var mı? 

27. Üye olduğunuz bir oda var mı? 

28. Yerel yönetimden beklentiniz var mı, varsa neler? 

29. Mesleğe kaç yaşında başladınız? Öğrenim durumunuz nedir? 

30. Bu sanata başladığınızda geleneksel bir tören yapıldı mı? 

31. Meslekte pir inancı var mıdır? 

32. Bu işi tek başına mı yapıyorsunuz yoksa çırak gerekiyor mu? 

33. Çırak alınırken nelere dikkat edilir? 

34. Bir çırağın ustalaşma süreci nedir? 

35. Sanatınızı nerede yapıyorsunuz? Atölyeniz var mı? 

36. Yaptığınız ürüne talep nasıl? 

37. Ürün sürecinde izlenen yöntemler nelerdir? 

38. Ürün oluşturulurken ustaya has geliştirilmiş bir yöntem var mı? 

39. Hammaddeyi seçerken nelere dikkat edilir? 

40. Ürün yapılırken kullanılan araç-gereçler nelerdir? 

41. Günde kaç ürün çıkarırsınız? 

42. Hangi tür ürünler daha çok işçilik ister, neden? 

43. Tüketici alışkanlıkları ve turistlerin bu sanata karşı tutumu nedir? 

44. Meslekte mevcut bir sanayileşme var mı? 

45. Meslek kendi arasında kategorilere ayrılıyor mu? 

46. Mesleğe duyulan ilgi nedir? 

47. Meslek geçmişte nasıldı? Şimdi nasıl? 

48. Mesleği gelecek nesillere aktarmadaki engeller nelerdir? 

49. Mesleğin sürdürebilirliği için bir çözüm öneriniz var mı? (üretim ve pazarlama) 

50. İnternet pazarı hakkında ne düşünüyorsunuz? 

51. Mesleğin sağladığı gelirden memnun musunuz? 

52. Sektörün en çok tartışılan sorunları nelerdir? 

53. Üye olduğunuz bir dernek- oda var mı? 

54. Yerel yönetimden beklentiniz var mı? Varsa neler? 

KALAYCILIK ve BAKIRCILIK ALAN SORULARI 

1. Ad, soyad, memleket, doğum tarihi, öğrenim durumu. 

2. Mesleğe kaç yaşında başladınız?  



237 

 

3. Bu işi neden yapıyorsunuz? 

4. Bu işi kaç yıldır yapıyorsunuz? 

5. Bu sanatı kimden öğrendiniz? Ustanız var mı? 

6. Bu işi tek başına mı yapıyorsunuz yoksa çırak gerekiyor mu? 

7. Çırak alınırken nelere dikkat edilir? 

8. Bir çırağın ustalaşma süreci nedir? Hangi aşamaları tamamlaması gerekir? (çırak 

ne iş yapar) 

9. Sanatınızı nerede yapıyorsunuz? Atölyeniz var mı? 

10. Çalışma ortamınız  uygun mu? 

11. Kalay nedir, nasıl yapılır? 

12. Hammaddeyi nerden, kaça alıyorsunuz? (Kilo, levha vb.) 

13. Ham bakır, ürün bitimine kadar hangi işlemlerden geçiriliyor? 

14. Dip nasıl yapılır, hangi aletler kullanılır, nasıl şekillendirilir? 

15. Gövde nasıl yapılır, hangi aletler kullanılır, nasıl şekillendirilir, dibe nasıl 

eklenir? 

16. Dövme nasıl yapılır, hangi aletler kullanılır? 

17. Kapak nasıl yapılır, hangi aletler kullanılır, yerine nasıl takılır? 

18. Kulp nasıl yapılır, hangi aletler kullanılır, yerine nasıl takılır? 

19. Kaç çeşit kaynak var? 

20. Kap üzerinde desen nasıl yapılır? 

21. Malzemeye istenen şekil verildikten sonra, artan parçalar nasıl değerlendirilir? 

22. Süs ve mutfak eşyası olarak neler yapılır? 

23. Kullanım yerleri nelerdir? 

24. Yaptığınız ürüne talep nasıl? 

25. Yaptığınız ürünleri nasıl değerlendiriyorsunuz? (satmak vs..) 

26. Usta olmak için yapılması gerekenler nelerdir? 

27. Ürün sürecinde izlenen yöntemler nelerdir? 

28. Ürün oluşturulurken ustaya has geliştirilmiş bir yöntem var mı? 

29. Hammadde nereden, nasıl temin edilir? Hammaddeye erişilebilirlik kolay mı? 

30. Hammaddeyi seçerken nelere dikkat edilir? 

31. Hammadde işlenmeden önce ne gibi işlemler yapılır? 

32. Hammadde nasıl işlenir?  

33. Ürün yapılırken kullanılan araç-gereçler nelerdir? 

34. Günde kaç ürün çıkarırsınız? 



238 

 

35. Hangi tür ürünler daha çok işçilik ister, neden? 

36. Meslek içinde kullanılan bir jargon var mı? 

37. Ürün oluşum sürecinde kullanılan ürünler çevre dostu mu? 

38. Ürün sürecinde yenilik ve güncelleme mesleğin doğasını bozar mı? 

39. Ürünlerin hitap ettiği kitle nedir? 

40. Tüketici alışkanlıkları ve turistlerin bu sanata karşı tutumu nedir? 

41. Meslekte mevcut bir sanayileşme var mı? 

42. Meslek kendi arasında kategorilere ayrılıyor mu? 

43. Ürün sürecinle karşılaşılan zorluklar nelerdir? 

44. Ürün fiyatlandırması nasıl olur? 

45. Mesleğe duyulan ilgi nedir? 

46. Meslek geçmişte nasıldı? Şimdi nasıl? 

47. Mesleği gelecek nesillere aktarmadaki engeller nelerdir? 

48. Mesleğin sürdürebilirliği için bir çözüm öneriniz var mı? (üretim ve pazarlama) 

49. İnternet pazarı hakkında ne düşünüyorsunuz? 

50. Mesleğin sağladığı gelirden memnun musunuz? 

51. Sektörün en çok tartışılan sorunları nelerdir? 

52. Üye olduğunuz bir dernek-oda var mı? 

53. Yerel yönetimden beklentiniz var mı? Varsa neler? 

SİVRİHİSAR CEBE KUYUM ALAN SORULARI 

1. Mesleğe kaç yaşında başladınız?  

2. Bu işi neden yapıyorsunuz? 

3. Bu işi kaç yıldır yapıyorsunuz? 

4. Bu sanatı kimden öğrendiniz? Ustanız var mı? 

5. Bu işi tek başına mı yapıyorsunuz yoksa çırak gerekiyor mu? 

6. Çırak alınırken nelere dikkat edilir? 

7. Bir çırağın ustalaşma süreci nedir? Hangi aşamaları tamamlaması gerekir? (çırak 

ne iş yapar) 

8. Sanatınızı nerede yapıyorsunuz? Atölyeniz var mı? 

9. Çalışma ortamınız  uygun mu? 

10. Cebe nedir? 

11. Yaptığınız ürüne talep nasıl? 

12. Yaptığınız ürünleri nasıl değerlendiriyorsunuz? (satmak vs..) 



239 

 

13. Usta olmak için yapılması gerekenler nelerdir? 

14. Ürün sürecinde izlenen yöntemler nelerdir? 

15. Ürün oluşturulurken ustaya has geliştirilmiş bir yöntem var mı? 

16. Hammadde nereden, nasıl temin edilir? Hammaddeye erişilebilirlik kolay mı? 

17. Hammaddeyi seçerken nelere dikkat edilir? 

18. Hammadde işlenmeden önce ne gibi işlemler yapılır? 

19. Hammadde nasıl işlenir?  

20. Ürün yapılırken kullanılan araç-gereçler nelerdir? 

21. Günde kaç ürün çıkarırsınız? 

22. Hangi tür ürünler daha çok işçilik ister, neden? 

23. Meslek içinde kullanılan bir jargon var mı? 

24. Ürün oluşum sürecinde kullanılan ürünler çevre dostu mu? 

25. Ürün sürecinde yenilik ve güncelleme mesleğin doğasını bozar mı? 

26. Ürünlerin hitap ettiği kitle nedir? 

27. Tüketici alışkanlıkları ve turistlerin bu sanata karşı tutumu nedir? 

28. Meslekte mevcut bir sanayileşme var mı? 

29. Meslek kendi arasında kategorilere ayrılıyor mu? 

30. Ürün sürecinle karşılaşılan zorluklar nelerdir? 

31. Ürün fiyatlandırması nasıl olur? 

32. Mesleğe duyulan ilgi nedir? 

33. Meslek geçmişte nasıldı? Şimdi nasıl? 

34. Mesleği gelecek nesillere aktarmadaki engeller nelerdir? 

35. Mesleğin sürdürebilirliği için bir çözüm öneriniz var mı? (üretim ve pazarlama) 

36. İnternet pazarı hakkında ne düşünüyorsunuz? 

37. Mesleğin sağladığı gelirden memnun musunuz? 

38. Sektörün en çok tartışılan sorunları nelerdir? 

39. Üye olduğunuz bir dernek- oda var mı? 

40. Yerel yönetimden beklentiniz var mı? Varsa neler? 

İNCİLİ KÜPE ALAN SORULARI 

1. Mesleğe kaç yaşında başladınız?  

2. Bu işi neden yapıyorsunuz? 

3. Bu işi kaç yıldır yapıyorsunuz? 

4. Bu sanatı kimden öğrendiniz? Ustanız var mı? 



240 

 

5. Bu işi tek başına mı yapıyorsunuz yoksa çırak gerekiyor mu? 

6. Çırak alınırken nelere dikkat edilir? 

7. Bir çırağın ustalaşma süreci nedir? Hangi aşamaları tamamlaması gerekir? (çırak 

ne iş yapar) 

8. Sanatınızı nerede yapıyorsunuz? Atölyeniz var mı? 

9. Çalışma ortamınız  uygun mu? 

10. İncili küpe nedir? 

11. Yaptığınız ürüne talep nasıl? 

12. Yaptığınız ürünleri nasıl değerlendiriyorsunuz? (satmak vs..) 

13. Usta olmak için yapılması gerekenler nelerdir? 

14. Ürün sürecinde izlenen yöntemler nelerdir? 

15. Ürün oluşturulurken ustaya has geliştirilmiş bir yöntem var mı? 

16. Hammadde nereden, nasıl temin edilir? Hammaddeye erişilebilirlik kolay mı? 

17. Hammaddeyi seçerken nelere dikkat edilir? 

18. Hammadde işlenmeden önce ne gibi işlemler yapılır? 

19. Hammadde nasıl işlenir?  

20. Ürün yapılırken kullanılan araç-gereçler nelerdir? 

21. Günde kaç ürün çıkarırsınız? 

22. Hangi tür ürünler daha çok işçilik ister, neden? 

23. Meslek içinde kullanılan bir jargon var mı? 

24. Ürün oluşum sürecinde kullanılan ürünler çevre dostu mu? 

25. Ürün sürecinde yenilik ve güncelleme mesleğin doğasını bozar mı? 

26. Ürünlerin hitap ettiği kitle nedir? 

27. Tüketici alışkanlıkları ve turistlerin bu sanata karşı tutumu nedir? 

28. Meslekte mevcut bir sanayileşme var mı? 

29. Meslek kendi arasında kategorilere ayrılıyor mu? 

30. Ürün sürecinle karşılaşılan zorluklar nelerdir? 

31. Ürün fiyatlandırması nasıl olur? 

32. Mesleğe duyulan ilgi nedir? 

33. Meslek geçmişte nasıldı? Şimdi nasıl? 

34. Mesleği gelecek nesillere aktarmadaki engeller nelerdir? 

35. Mesleğin sürdürebilirliği için bir çözüm öneriniz var mı? (üretim ve pazarlama) 

36. İnternet pazarı hakkında ne düşünüyorsunuz? 

37. Mesleğin sağladığı gelirden memnun musunuz? 



241 

 

38. Sektörün en çok tartışılan sorunları nelerdir? 

39. Üye olduğunuz bir dernek- oda var mı? 

40. Yerel yönetimden beklentiniz var mı? Varsa neler? 

SAVATLI GÜMÜŞ ALAN SORULARI 

1. Mesleğe kaç yaşında başladınız?  

2. Bu işi neden yapıyorsunuz? 

3. Bu işi kaç yıldır yapıyorsunuz? 

4. Bu sanatı kimden öğrendiniz? Ustanız var mı? 

5. Bu işi tek başına mı yapıyorsunuz yoksa çırak gerekiyor mu? 

6. Çırak alınırken nelere dikkat edilir? 

7. Bir çırağın ustalaşma süreci nedir? Hangi aşamaları tamamlaması gerekir? (çırak 

ne iş yapar) 

8. Sanatınızı nerede yapıyorsunuz? Atölyeniz var mı? 

9. Çalışma ortamınız  uygun mu? 

10. Savat nedir, nasıl yapılır? 

11. Yaptığınız ürüne talep nasıl? 

12. Yaptığınız ürünleri nasıl değerlendiriyorsunuz? (satmak vs..) 

13. Usta olmak için yapılması gerekenler nelerdir? 

14. Ürün sürecinde izlenen yöntemler nelerdir? 

15. Ürün oluşturulurken ustaya has geliştirilmiş bir yöntem var mı? 

16. Hammadde nereden, nasıl temin edilir? Hammaddeye erişilebilirlik kolay mı? 

17. Hammaddeyi seçerken nelere dikkat edilir? 

18. Hammadde işlenmeden önce ne gibi işlemler yapılır? 

19. Hammadde nasıl işlenir?  

20. Ürün yapılırken kullanılan araç-gereçler nelerdir? 

21. Günde kaç ürün çıkarırsınız? 

22. Hangi tür ürünler daha çok işçilik ister, neden? 

23. Meslek içinde kullanılan bir jargon var mı? 

24. Ürün oluşum sürecinde kullanılan ürünler çevre dostu mu? 

25. Ürün sürecinde yenilik ve güncelleme mesleğin doğasını bozar mı? 

26. Ürünlerin hitap ettiği kitle nedir? 

27. Tüketici alışkanlıkları ve turistlerin bu sanata karşı tutumu nedir? 

28. Meslekte mevcut bir sanayileşme var mı? 



242 

 

29. Meslek kendi arasında kategorilere ayrılıyor mu? 

30. Ürün sürecinle karşılaşılan zorluklar nelerdir? 

31. Ürün fiyatlandırması nasıl olur? 

32. Mesleğe duyulan ilgi nedir? 

33. Meslek geçmişte nasıldı? Şimdi nasıl? 

34. Mesleği gelecek nesillere aktarmadaki engeller nelerdir? 

35. Mesleğin sürdürebilirliği için bir çözüm öneriniz var mı? (üretim ve pazarlama) 

36. İnternet pazarı hakkında ne düşünüyorsunuz? 

37. Mesleğin sağladığı gelirden memnun musunuz? 

38. Sektörün en çok tartışılan sorunları nelerdir? 

39. Üye olduğunuz bir dernek- oda var mı? 

40. Yerel yönetimden beklentiniz var mı? Varsa neler? 

LÜLETAŞI İŞLEMECİLİĞİ ALAN SORULARI 

1. Bu işi neden yapıyorsunuz? 

2. Bu işi kaç yıldır yapıyorsunuz? 

3. Bu sanatı kimden öğrendiniz? Ustanız var mı? 

4. Bu sanata başladığınızda geleneksel bir tören yapıldı mı? 

5. Meslekte pir inancı var mıdır? 

6. Bu işi tek başına mı yapıyorsunuz yoksa çırak gerekiyor mu? 

7. Çırak alınırken nelere dikkat edilir? 

8. Bir çırağın ustalaşma süreci nedir? Hangi aşamaları tamamlaması gerekir? (çırak 

ne iş yapar) 

9. Lületaşı nedir, hangi alanlarda, ne amaçla kullanılır? Eskişehir için lületaşı nedir? 

10. Hammedde nereden, nasıl temin edilir? Hammaddeye erişilebilirlik kolay mı? 

11. Lületaşının özellikleri nelerdir? 

12. Hammadde işlenmeden önce ne gibi işlemler yapılır? 

13. Hammedde nasıl işlenir?  

14. Lületaşı işlenirken kullanılan araç- gereçler nelerdir? 

15. Lületaşı işlenirken kullanılan teknikler nelerdir? 

16. Lületaşının biçimine ve işlevine göre aldığı bir isim var mı? 

17. Ürünün oluşum aşamaları nelerdir? 

18. Renklendirme yapılıyor mu? Yapılıyorsa nasıl? 

19. Cila kullanıyor musunuz? 



243 

 

20. Ürünün motif ve kompozisyon özellikleri nelerdir? 

21. Günde kaç ürün çıkarırsınız? 

22. Hangi tür ürünler daha çok işçilik ister, neden? 

23. Motiflerin halk dilinde bir ismi var mıdır? 

24. Meslek içinde kullanılan bir jargon var mı? 

25. Lületaşı işleme sürecinde kullanılan ürünler çevre dostu mu? 

26. Lüle taşı işlerken diğer ustalardan farklı, kullandığınız özel bir teknik var mı? 

27. Ürün sürecinde yenilik ve güncelleme mesleğin doğasını bozar mı? 

28. Lületaşının hitap ettiği kitle nedir? 

29. Tüketici alışkanlıkları ve turistlerin lületaşına karşı tutumu nedir? 

30. Lületaşında mevcut bir sanayileşme var mı? 

31. Meslek kendi arasında kategorilere ayrılıyor mu? 

32. Ürün sürecinle karşılaşılan zorluklar nelerdir? 

33. Ürün fiyatlandırması nasıl olur? 

34. Mesleğe duyulan ilgi nedir? 

35. Meslek geçmişte nasıldı? Şimdi nasıl? 

36. Mesleği gelecek nesillere aktarmadaki engeller nelerdir? 

37. Mesleğin sürdürebilirliği için bir çözüm öneriniz var mı? (üretim ve pazarlama) 

38. İnternet pazarı hakkında ne düşünüyorsunuz? 

39. Lületaşı işlemeciliğinin sağladığı gelirden memnun musunuz? 

40. Sektörün en çok tartışılan sorunları nelerdir? 

41. Üye olduğunuz bir dernek- oda var mı? 

42. Yerel yönetimden beklentiniz var mı? Varsa neler? 

AYAKKABICILIK ALAN SORULARI 

1. Mesleğe kaç yaşında başladınız?  

2. Bu işi neden yapıyorsunuz? 

3. Bu işi kaç yıldır yapıyorsunuz? 

4. Bu sanatı kimden öğrendiniz? Ustanız var mı? 

5. Bu işi tek başına mı yapıyorsunuz yoksa çırak gerekiyor mu? 

6. Çırak alınırken nelere dikkat edilir? 

7. Bir çırağın ustalaşma süreci nedir? Hangi aşamaları tamamlaması gerekir? (çırak 

ne iş yapar) 

8. Sanatınızı nerede yapıyorsunuz? Atölyeniz var mı? 



244 

 

9. Çalışma ortamınız  uygun mu? 

10. Yaptığınız ürüne talep nasıl? 

11. Yaptığınız ürünleri nasıl değerlendiriyorsunuz? (satmak vs..) 

12. Usta olmak için yapılması gerekenler nelerdir? 

13. Ürün sürecinde izlenen yöntemler nelerdir? 

14. Ürün oluşturulurken ustaya has geliştirilmiş bir yöntem var mı? 

15. Hammadde nereden, nasıl temin edilir? Hammaddeye erişilebilirlik kolay mı? 

16. Hangi deriler kullanılır? 

17. Yaptığınız malzemeye göre deri çeşitleri farklı mıdır? 

18. Deriye nasıl şekil veriyorsunuz? 

19. Deriyi nasıl süslüyorsunuz? 

20. Hammaddeyi seçerken nelere dikkat edilir? 

21. Hammadde işlenmeden önce ne gibi işlemler yapılır? 

22. Hammadde nasıl işlenir?  

23. Ürün yapılırken kullanılan araç-gereçler nelerdir? 

24. Günde kaç ürün çıkarırsınız? 

25. Hangi tür ürünler daha çok işçilik ister, neden? 

26. Meslek içinde kullanılan bir jargon var mı? 

27. Ürün oluşum sürecinde kullanılan ürünler çevre dostu mu? 

28. Ürün sürecinde yenilik ve güncelleme mesleğin doğasını bozar mı? 

29. Ürünlerin hitap ettiği kitle nedir? 

30. Tüketici alışkanlıkları ve turistlerin bu sanata karşı tutumu nedir? 

31. Meslekte mevcut bir sanayileşme var mı? 

32. Meslek kendi arasında kategorilere ayrılıyor mu? 

33. Ürün sürecinle karşılaşılan zorluklar nelerdir? 

34. Ürün fiyatlandırması nasıl olur? 

35. Mesleğe duyulan ilgi nedir? 

36. Meslek geçmişte nasıldı? Şimdi nasıl? 

37. Mesleği gelecek nesillere aktarmadaki engeller nelerdir? 

38. Mesleğin sürdürebilirliği için bir çözüm öneriniz var mı? (üretim ve pazarlama) 

39. İnternet pazarı hakkında ne düşünüyorsunuz? 

40. Mesleğin sağladığı gelirden memnun musunuz? 

41. Sektörün en çok tartışılan sorunları nelerdir? 

42. Üye olduğunuz bir dernek- oda var mı? 



245 

 

43. Yerel yönetimden beklentiniz var mı? Varsa neler? 

ÇÖMLEKÇİLİK ALAN SORULARI 

1. Mesleğe kaç yaşında başladınız?  

2. Bu işi neden yapıyorsunuz? 

3. Bu işi kaç yıldır yapıyorsunuz? 

4. Bu sanatı kimden öğrendiniz? Ustanız var mı? 

5. Bu işi tek başına mı yapıyorsunuz yoksa çırak gerekiyor mu? 

6. Çırak alınırken nelere dikkat edilir? 

7. Bir çırağın ustalaşma süreci nedir? Hangi aşamaları tamamlaması gerekir? (çırak 

ne iş yapar) 

8. Sanatınızı nerede yapıyorsunuz? Atölyeniz var mı? 

9. Toprak ve çamur nasıl ve nerden elde edilir? Ne cins topraklar kullanılır? 

10. Çamur durumuna getirmek için ne gibi işlemlerden geçer? 

11. Her türlü çamurdan yapılabilir mi? 

12. Çömlek yapımı için özel bir toprak olması gerekir mi? 

13. Çamur hazırlandıktan sonra ne gibi işlemlerden geçer? 

14. Çamur kaç gün bekletilir? 

15. Çamura ne gibi maddeler katılır? 

16. Çamurun bakımı nasıl yapılır? Kuruyan çamur tekrar kullanılır duruma nasıl 

getirilir? 

17. Ayrıca kurutma levhası yapılır mı? 

18. Çamurun sıkıştırılması nasıl olur? 

19. Yoğurma nasıl yapılır? 

20. Yoğurma yöntemleri var mıdır? 

21. Yayvan tabaklar nasıl yapılır? 

22. Kesme oyma işlemleri nasıl yapılır? 

23. Çimdikle yapılan eşya var mıdır? Nasıl yapılır? 

24. Çarkta çekmek işlemi nasıl yapılır? 

25. Çark ne gibi parçalardan meydana gelmektedir? 

26. Çarkta çekim için kullanılan aletler nelerdir? 

27. Çarkta çekmek üzere çamur nasıl hazırlanır? 

28. Eller çamuru nasıl kavramaktadır? 

29. Çarkta kasa nasıl yapılır? 



246 

 

30. Kapalı kavanozlar nasıl yapılmaktadır? 

31. Ağız ve kulpları nasıl şekillendirilir? 

32. Çorba kasesi ve çanaklar nasıl yapılır? 

33. Fırınlama işlemi nasıl olur? 

34. Kaç çeşit fırınlama vardır? 

35. Fırınlamada ne gibi yakıtlar vardır? (Odun, elektrik vb.) 

36. Kaç derece sıcaklıkta fırınlanır? 

37. Sırlama nasıl yapılır? 

38. Kaç çeşit sırlama vardır? Sır nasıl hazırlanır? 

39. Hazır çamuru satın mı alırsınız, yoksa kendiniz mi yaparsınız? 

40. Kurumaya terk etme nasıl olur? 

41. Cilalama fırınlamadan sonra yapılır mı? Cilalamadan sonra tekrar fırınlanır mı? 

42. Sıkıştırmadan maksat nedir? 

43. Çamur içindeki hava kabarcıkları nasıl çıkarılır? 

44. Kalıp üzerini sarıp biçimlendirme yapıyor musunuz? (Tabak vb.) 

45. Hammaddeden, pazarlamaya ne gibi sorunlarla karşılaşıyorsunuz? 

46. Pazarlama nasıldır, ücret yeterli mi? 

47. Hangi mevsimlerde daha çok üretiyorsunuz? 

48. Yabancıların ilgisi ve edindikleri intibalar nelerdir? 

49. Bu işle ilgili inanış, türkü, efsane var mıdır? 

50. Usta olmak için yapılması gerekenler nelerdir? 

51. Ürün oluşturulurken ustaya has geliştirilmiş bir yöntem var mı? 

52. Hammadde nereden, nasıl temin edilir? Hammaddeye erişilebilirlik kolay mı? 

53. Hammaddeyi seçerken nelere dikkat edilir? 

54. Ürün yapılırken kullanılan araç-gereçler nelerdir? 

55. Günde kaç ürün çıkarırsınız? 

56. Hangi tür ürünler daha çok işçilik ister, neden? 

57. Ürün sürecinde yenilik ve güncelleme mesleğin doğasını bozar mı? 

58. Ürünlerin hitap ettiği kitle nedir? 

59. Meslekte mevcut bir sanayileşme var mı? 

60. Meslek kendi arasında kategorilere ayrılıyor mu? 

61. Ürün sürecinle karşılaşılan zorluklar nelerdir? 

62. Mesleğe duyulan ilgi nedir? 

63. Meslek geçmişte nasıldı? Şimdi nasıl? 



247 

 

64. Mesleği gelecek nesillere aktarmadaki engeller nelerdir? 

65. Mesleğin sürdürebilirliği için bir çözüm öneriniz var mı? (üretim ve pazarlama) 

66. İnternet pazarı hakkında ne düşünüyorsunuz? 

67. Üye olduğunuz bir dernek- oda var mı? 

68. Yerel yönetimden beklentiniz var mı, varsa neler? 

HÜSN-Ü HAT ALAN SORULARI 

1. Bu işi neden yapıyorsunuz? 

2. Bu işi kaç yıldır yapıyorsunuz? 

3. Bu sanatı kimden öğrendiniz? Ustanız var mı? 

4. Bu sanata başladığınızda geleneksel bir tören yapıldı mı? 

5. Meslekte pir inancı var mıdır? 

6. Bu işi tek başına mı yapıyorsunuz yoksa çırak gerekiyor mu? 

7. Çırak alınırken nelere dikkat edilir? 

8. Bir çırağın ustalaşma süreci nedir? Hangi aşamaları tamamlaması gerekir? (çırak 

ne iş yapar) 

9. Sanatınızı nerede yapıyorsunuz? Atölyeniz var mı? 

10. Çalışma ortamınız uygun mu? 

11. Yaptığınız ürüne talep nasıl? 

12. Yaptığınız ürünleri nasıl değerlendiriyorsunuz? (satmak vs..) 

13. Usta olmak için yapılması gerekenler nelerdir? 

14. Ürün sürecinde izlenen yöntemler nelerdir? 

15. Ürün oluşturulurken ustaya has geliştirilmiş bir yöntem var mı? 

16. Hammadde nereden, nasıl temin edilir? Hammaddeye erişilebilirlik kolay mı? 

17. Hammaddeyi seçerken nelere dikkat edilir? 

18. Hammadde işlenmeden önce ne gibi işlemler yapılır? 

19. Hammadde nasıl işlenir?  

20. Ürün yapılırken kullanılan araç-gereçler nelerdir? 

21. Günde kaç ürün çıkarırsınız? 

22. Hangi tür ürünler daha çok işçilik ister, neden? 

23. Meslek içinde kullanılan bir jargon var mı? 

24. Ürün oluşum sürecinde kullanılan ürünler çevre dostu mu? 

25. Ürün sürecinde yenilik ve güncelleme mesleğin doğasını bozar mı? 

26. Ürünlerin hitap ettiği kitle nedir? 



248 

 

27. Tüketici alışkanlıkları ve turistlerin bu sanata karşı tutumu nedir? 

28. Meslekte mevcut bir sanayileşme var mı? 

29. Meslek kendi arasında kategorilere ayrılıyor mu? 

30. Ürün sürecinle karşılaşılan zorluklar nelerdir? 

31. Ürün fiyatlandırması nasıl olur? 

32. Mesleğe duyulan ilgi nedir? 

33. Meslek geçmişte nasıldı? Şimdi nasıl? 

34. Mesleği gelecek nesillere aktarmadaki engeller nelerdir? 

35. Mesleğin sürdürebilirliği için bir çözüm öneriniz var mı? (üretim ve pazarlama) 

36. İnternet pazarı hakkında ne düşünüyorsunuz? 

37. Mesleğin sağladığı gelirden memnun musunuz? 

38. Sektörün en çok tartışılan sorunları nelerdir? 

39. Üye olduğunuz bir dernek- oda var mı? 

40. Yerel yönetimden beklentiniz var mı? Varsa neler? 

EBRU SANATI ALAN SORULARI 

1. Ebru nedir? 

2. Ebruya kaç yaşında başladınız? 

3. Bu sanatı neden yapıyorsunuz? 

4. Bu sanatı kaç yıldır yapıyorsunuz? 

5. Bu sanatı kimden öğrendiniz? Ustanız var mı? 

6. Bu sanata başladığınızda geleneksel bir tören yapıldı mı? 

7. Bu sanatı tek başınıza mı yapıyorsunuz, çırak gerekli mi? 

8. Çırak alırken nelere dikkat edilir? 

9. Bir çırağın ustalaşma süreci nedir? Hangi aşamaları tamamlaması gerekir? (çırak 

ne iş yapar) 

10. Sanatınızı nerde yapıyorsunuz atölyeniz var mı? 

11. Çalışma ortamınız ebru yapımına uygun mu? 

12. Kullanılan malzemeler nelerdir? 

13. Boyanın cinsi, özellikleri nelerdir? 

14. Fırçaların cinsi, özellikleri nelerdir? 

15. Kullanılan suyun özelliği nelerdir? 

16. Kitre nedir, nasıl yapılır? 

17. Tekne nedir, hangi malzemelerden yapılır? 



249 

 

18. Ebru kağıdının özellikleri nelerdir? 

19. Ebru çeşitleri nelerdir? Siz hangilerini yapıyorsunuz? 

20. Ebru, kağıt dışında nerelerde kullanılır? 

21. Ebru çeşitlerine göre özellikle kullanılan renkler var mıdır? 

22. Yaptığınız ürünleri nasıl değerlendiriyorsunuz? (satmak vs.) 

23. Yaptığınız ürünlere talep nasıl? 

24. Usta olmak için yapılması gerekenler nelerdir? 

25. Ürün sürecinde izlenilen yöntemler nelerdir? (ebru nasıl yapılır) 

26. Ürün oluştururken ustaya has geliştirilmiş bir yöntem var mı? 

27. Hammadde nereden, nasıl temin edilir? Hammaddeye erişilebilirlik kolay mı? 

28. Hammaddeyi seçerken nelere dikkat edilir? 

29. Hammadde işlenmeden önce ne gibi işlemler yapılır? 

30. Günde kaç ürün çıkarırsınız? 

31. Hangi tür ürünler daha çok işçilik ister, neden? 

32. Sanat içinde kullanılan bir jargon var mı? 

33. Ürün sürecinde yenilik ve güncelleme sanatın doğasını bozar mı? 

34. Ürünlerin hitap ettiği kitle nedir? 

35. Tüketici alışkanlıkları ve turistleri bu sanata karşı tutumu nedir? 

36. Sanatta mevcut bir sanayileşme var mı? 

37. Ürün sürecinde karşılaşılan zorluklar nelerdir? 

38. Ürün fiyatlandırması nasıl olur? 

39. Sanata duyulan ilgi nedir? 

40. Sanat geçmişte nasıldı, şimdi nasıl? 

41. Sanatı gelecek nesillere aktarmadaki engeller nelerdir? 

42. Sanatın sürdürülebilirliği için bir çözüm öneriniz var mı? 

43. İnternet pazarı hakkında ne düşünüyorsunuz? 

44. Sağladığı gelirden memnun musunuz? 

45. Sektörün en çok tartışılan sorunları nelerdir? 

46. Üye olduğunuz bir dernek- oda var mı? 

47. Yerel yönetimden beklentiniz var mı? Varsa neler? 

 

 

 



250 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


