
 

 
 

T.C. 
 

TOKAT GAZİOSMANPAŞA ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

İSLÂM HUKUKU BİLİM DALI 

 

 

 
TOPLUMSAL CİNSİYET EŞİTSİZLİĞİNİN İSLÂM HUKUKU 

AÇISINDAN İNCELENMESİ 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

Hazırlayan 

Kübra YILMAZ 

 

Danışman 
 

Doç. Dr. Hilâl ÖZAY 

 

 

 

 

 

 

 

TOKAT - 2022 



i 
 

 

 

 
 

ÖNSÖZ 
 

Dünya, farklı coğrafya, kültür, dil, din, ırk ve cinsiyetlerin bir arada yaşadığı yerdir. 

Bu farklılıklar toplumlara kimlik kazandıran unsurlardır. Toplumu oluşturan bireyler 

arasındaki en önemli farklılıklardan birisi de cinsiyettir. Yaratılıştan farklı olan cinsiyetlerin 

toplum içerisindeki rollerinin de farklı olması kaçınılmazdır. Toplumlar belirli bir düzen ve 

yapı içerisinde var olmaya devam etmektedir. Bu devamlılığın sağlanabilmesi toplumsal 

rollerin yerine getirilmesini gerektirmektedir. Hayatın içerisinde yer alan İslâm hukuku da bu 

rollerin sınırlarının çizilmesinde belirli bir etkiye sahiptir. Kadın ve erkekler için ortak olarak 

ve eşit bir şekilde verilen sorumluluklar olmakla beraber her iki cinsiyet için birbirinden farklı 

sorumluluk alanları da bulunmaktadır. Bu farklı alanlar son dönemlerde toplumsal cinsiyet 

eşitsizliği tartışmalarında gündeme gelmektedir. Bu tartışmalardan birisi de dinlerin ve bunlar 

içinde İslâm dininin toplumsal cinsiyet eşitsizliğine sebep olup olmadığı şeklindedir. Daha 

çok da İslâm dininin cinsiyetler arasında eşitsizliğe sebep olduğu hatta kadınlar için cinsiyet 

ayrımcılığına sebep olduğu yönünde olumsuz eleştiriler yapılmaktadır. Bu eleştiriler ve 

tartışmalar sebebiyle böyle bir çalışma yapılma gereği duyulmuş ve konu detaylı bir şekilde 

araştırılıp incelenmeye çalışılmıştır. 

Araştırmanın konusu Toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin İslâm hukuku açısından 

incelenmesidir. Konu araştırılırken öncelikle klasik kaynaklarda cinsiyet farkı üzerinde duran 

hükümler incelenmiştir. Bu hükümlerin fıtrata göre verildiği tespit edilmiştir. Güncel olarak 

yapılan çalışmalarda toplumsal cinsiyet ve din konusu araştırılmıştır. Tüm veriler bir araya 

getirilerek makul değerlendirme ve yorumlama yapılmıştır. Araştırmada İslâm hukukunun 

vermiş olduğu hükümlerin objektif bakış açısıyla ele alınması üzerinde durulmuştur. 

Hükümlerinin eşitlik değil adâlet üzerine bina edildiği ortaya konulmuştur. Hükümlerin 

kadınlar ve erkekler için toplumsal cinsiyet açısından ele alınması günümüz tartışmalarına 

sağlayacağı katkı bakımından önemlidir. Zira toplumdaki eşitsizliğin temeli bazı çevrelerce 

din faktörüne dayandırıldığı için bu hususun detaylı incelenip hakikatin ortaya konulması bir 

ihtiyaçtır. Bu araştırma ile yapılan tartışmalara cevap niteliğinde verilere ulaşılması 

hedeflenmiştir. Araştırmada mümkün mertebe her iki cinsiyet açısından tartışmalı olan 

konular üzerinde durulmuş, İslâm dini ve hukukunun toplumsal cinsiyet eşitsizliğine sebep 

olmadığı sonucuna ulaşılmıştır. Cinsiyetler arasında farklı ve benzer hükümlerin bir kaynakta 

toplanması da çalışmanın önemini artırmıştır. 



ii 
 

 

 

Bu araştırma ile günümüzde büyük bir problem haline gelen İslâm’a yönelik yapılan 

olumsuz eleştirilere cevap aranmıştır. İslâm hukukunun her bir alanı kendi içerisinde 

incelenmiş ve değerlendirmeye tabi tutulmuştur. İbadetler, muâmelat, ceza ve yargılama 

alanlarında cinsiyet farklılıklarının hükümlere etkisi üzerinde durulmuştur. Farklılıklarının 

cinsiyet ayrımcılığı sebebiyle olmadığı belirtilmiştir. İslâm hukukunun adâlet üzerine bina 

edildiği her bir bölümün değerlendirme kısmında vurgulanmıştır. Araştırma kadınlar ve 

erkekler için verilen farklı hükümler olarak sınırlandırılmıştır. 

Toplumsal cinsiyet ile alakalı diğer alanlarda yazılan çok fazla makale, kitap, tez 

bulunmaktadır. Aynı konuda İslâm hukukunda da cinsiyet üzerine yapılan araştırmalar 

bulunmaktadır. Fakat toplumsal cinsiyet eşitsizliği başlığı altında müstakil olarak yazılmış 

klasik ve güncel eser bulunmamaktadır. Bu durum araştırma esnasında konu ile alakalı birebir 

kaynak bulma noktasında güçlük oluşturmaktadır. Bu da konu üzerine detaylı ve kapsamlı 

araştırma yapılması gerektiğini ortaya çıkarmaktadır. 

Araştırma esnasında mümkün olduğunca klasik kaynaklara, güncel makale ve 

dergilere müracaat edilmiştir. Hükümler ile alakalı âyet ve hadislere yer verilmiştir. 

Hükümlerin klasik kaynaklardan, kavramların ise lügat ve sözlüklerden verilmesine dikkat 

edilmiştir. Değerlendirilen başlıklar ile alakalı ansiklopedi maddelerinden yararlanılmıştır. 

Konu ile alakalı geçmişten günümüze literatür taraması yapılmıştır. Araştırma ile hedeflenen 

amaca ulaşmak için klasik kaynaklardan hükümlerin tespiti, güncel kaynaklardan ise 

değerlendirme verilerine ulaşmak noktasında yararlanılmıştır. Araştırılan konu ile alakalı 

öncelikle kavramsal tanımlamalara, ardından hüküm bildiren âyet ve hadislere yer verilmiştir. 

Sonrasında ulaşılan kaynakların cinsiyet ile alakalı bölümlerinin analiz ve sentezi yapılmış, 

kaynaklarda cinsiyet ile alakalı ulaşılan hükümler ilgili konu başlığı çerçevesinde ele 

alınmıştır. Son olarak ele alınan konuların toplumsal cinsiyet açısından değerlendirmesi 

yapılmıştır. 

Araştırma giriş ve iki bölümden oluşmaktadır. Giriş bölümünde araştırmanın konusu, 

sınırları, amacı, önemi, yöntemi ve kaynaklarına yer verilmiştir. Birinci bölümde İslâm 

hukuku ve toplumsal cinsiyet ile alakalı kavramların tahlili yapılırken ikinci bölümde, İslâm 

hukukunun ibadet, muamelât, miras ve ceza hukuku alanlarında her iki cinsiyet arasında 

benzer ve farklı hükümlerinin tespiti ve tartışmalı olan konular açıklanmıştır. 



iii 
 

 

Son olarak tezin hazırlanmasında emeğini esirgemeyen, kıymetli zamanını bana 

ayıran, maddi manevi destekçim olan çok değerli danışman hocam Doç. Dr. Hilâl ÖZAY’a 

teşekkürlerimi sunuyorum. 



iv 
 

 

 

 

 
 

TOPLUMSAL CİNSİYET EŞİTSİZLİĞİNİN İSLÂM HUKUKU 

AÇISINDAN İNCELENMESİ 

 

Kübra YILMAZ1
 

 

Özet 
 

 
 

Kadın ve erkek cinsiyeti hem biyolojik hem de toplumsal olarak birbirinden farklıdır. 

Toplumsal farklılık rollerin paylaşımından kaynaklanır. Sosyo-kültürel ve ekonomik olarak yaşanan 

değişimler toplumsal cinsiyet kavramının ortaya çıkmasına sebep olmuştur. Biyolojik cinsiyet ve 

toplumsal cinsiyet birbirinden ayrıştırılmıştır. Cinsler arasında farklılığın ve eşitsizliğin ortadan 

kaldırılması dillendirilmiştir. Toplumda bir arada yaşayan kadın ve erkek arasındaki eşitsizliklere 

vurgu yapılmıştır. Bu eşitsizliklerin nedenleri arasında dinin olduğu iddia edilmiştir. İslâm dinine göre 

kadın ve erkek ayrı cinsiyette farklı yapıda yaratılmıştır. Hükümler verilirken insanın yaratıldığı 

cinsiyeti, yapısı, toplumun durumu ve hayatın gerekleri gözden uzak tutulmamış, kişilerin özel 

durumları dikkate alınmıştır. Bu nedenle bazı hükümlerde cinsiyet belirleyici olmuştur. Cinsiyet 

kaynaklı bu farklılık, ayrımcılık ve eşitsizlik olarak algılanmamıştır. Her iki cinsiyete de 

sorumluluklar verilmiş ve sonucunda da mükafaatlar vaad edilmiştir. 

Cinsiyetine bakılmaksızın iman eden her Müslüman, namaz, oruç, zekât, hac gibi farz 

ibadetleri yerine getirmede mükelleftir. Yani mükellef olma konusunda kadın ve erkek arasında 

herhangi bir cinsiyet farklılığı bulunmamaktadır. İbadetlerin ifâ edilmesinde de her iki cinsiyet 

arasında ibadetlerin özü itibariyle herhangi bir ayrım söz konusu değildir. İbadeti yerine getirirken 

yapılan hareketler, giyilen kıyafetler, ibadet mekânı her iki cinsiyettekilerin yapısı gereği değişiklik 

gösterebilmektedir. Bu durum kadınlar için herhangi bir ayrımcılık durumunu oluşturmamaktadır. 

İslâm aile hukukunda evlenme ve boşanma konusunda fıtrata uygun hükümler verilmiştir. 

Kadın ve erkek güçleri nispetinde hak ve sorumluluklara sahip olmuşlardır. İslâm miras hukukunda da 

nimet- külfet dengesi gözetilmiştir. Erkeklerin nafaka temini gibi maddi sorumluluklarından dolayı 

mirastan fazla pay almaları sağlanmıştır. Ceza hukukunda her iki cinsiyetin de canı, malı, namusu 

kutsal kabul edilmiştir. Bunlara yönelik işlenen suçların cinsiyet fark etmeksizin cezası verilmiştir. 

İslâm yargılama hukukunda kadınlar hakimlik ve şahitlik konusunda sorumlukları sınırlı tutulmuştur. 

İslâm hukukunda farklı olan bu hükümler cinsiyet odaklı değil nimet- külfet dengesi çerçevesinde 

verilmiş, hükümler eşitlik değil adâlet üzerine bina edilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: İslâm Hukuku, Cinsiyet, Kadın, Erkek, Toplumsal Cinsiyet Eşitsizliği 

 

 
 

1 Gaziosmanpaşa Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, İslâm Hukuku Anabilim Dalı, Türkiye, 



v 

TOPLUMSAL CİNSİYET EŞİTSİZLİĞİNİN İSLÂM HUKUKU 

AÇISINDAN İNCELENMESİ 

Kübra YILMAZ2
 

 

 

Abstract 

 

Men and women are different from each other both biologically and socially. Social 

difference stems from the sharing of roles. Socio-cultural and economic changes have led to the emergence of 

the concept of gender. Men and women are different from each other both biologically and socially. The 

elimination of difference and inequality between the sexes has been voiced. Emphasis was placed on inequalities 

between men and women living together in society. It has been claimed that religion is among the causes of 

these inequalities. According to the religion of Islam, men and women were created in different genders. While 

giving the verdicts, the gender, structure of the human being, the situation of the society and the necessities of 

life were not ignored, and the special situations of the people were taken into consideration. For this reason, 

gender has been the determining factor in some provisions. This gender-based difference was not perceived as 

discrimination and inequality. Both genders are given responsibilities and rewards are promised as a result. 

 

Regardless of their gender, every believing Muslim is obliged to perform obligatory acts 

of worship such as prayer, fasting, zakat and hajj. In other words, there is no gender difference between men and 

women in terms of being liable. There is no distinction between the two sexes in terms of the essence of worship. 

The movements made while performing the worship, the clothes worn, the place of worship may vary due to the 

structure of both genders. This situation does not constitute any discrimination for women. 

 

In Islamic family law, provisions in accordance with the nature of marriage and divorce 

are given. Men and women had rights and responsibilities in proportion to their strength. In Islamic inheritance 

law, the balance of blessings and burdens has been observed. Due to their financial responsibilities such as the 

provision of alimony, men have been provided with a larger share of the inheritance. In criminal law, the life, 

property and honor of both sexes are considered sacred. The crimes committed against them were punished 

regardless of gender. In Islamic judicial law, women's responsibilities for judgeship and witnessing are limited. 

These provisions, which are different in Islamic law, were given within the framework of the balance of 

blessings and burdens, not gender-oriented, and the provisions were built on justice, not equality. 

 

 

 

 
 

Anahtar Kelimeler: İslam Law, Gender, Women, Man, Social Gender Inequalıty 

 
 

2 Gaziosmanpaşa Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, İslâm Hukuku Anabilim Dalı, Türkiye, 



vi 
 

 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

Önsöz ......................................................................................................................................... i 

Özet… ....................................................................................................................................... iv 

Abstract…………………………………………………………………..……………. v 

Kısaltmalar .............................................................................................................................. viii 

GİRİŞ: ARAŞTIRMANIN KONUSU, SINIRLARI, AMACI, ÖNEMİ, YÖNTEM VE 

KAYNAKLARI ......................................................................................................................... 1 

BÖLÜM 1: İSLÂM HUKUKU VE TOPLUMSAL CİNSİYET KAVRAMLARI ................... 7 

1.1. HUKUK VE İSLÂM HUKUKU ........................................................................................ 7 

1.2. CİNSİYET VE TOPLUMSAL CİNSİYET ...................................................................... 10 

1.3. YARATILIŞ, KADIN VE ERKEK FITRATI .................................................................. 12 

1.4. EŞİTLİK VE ADÂLET ..................................................................................................... 17 

BÖLÜM 2: İBADETLER VE TOPLUMSAL CİNSİYET ...................................................... 22 

2.1. CİNSİYET FARKLILIĞININ MÜKELLEFİYETE ETKİSİ ......................................... 25 

2.2. CİNSİYET FARKLILIĞININ NAMAZ İBADETİNE ETKİSİ ....................................... 26 

2.3. CİNSİYET FARKLILIĞININ ORUÇ İBADETİNE ETKİSİ ........................................ 32 

2.4. CİNSİYET FARKLILIĞININ HAC İBADETİNE ETKİSİ ........................................... 34 

2.5. CİNSİYET FARKLILIĞININ ZEKÂT VE KURBAN İBADETİNE ETKİSİ ................ 35 

2.6. CİNSİYET FARKLILIĞININ TESETTÜRE ETKİSİ ................................................... 36 

2.7. DEĞERLENDİRME ......................................................................................................... 39 

BÖLÜM 3: MUAMELÂT VE TOPLUMSAL CİNSİYET ..................................................... 40 

3.1. AİLE HUKUKU VE TOPLUMSAL CİNSİYET ........................................................... 40 

3.1.1. Kadın ve Erkeğin Nikahta Taraf Olup Olmamaları Meselesi ........................................ 40 

3.1.2. İslâm’da Evlilik ve Cinsiyet Farklılıkları ....................................................................... 42 

3.1.3. İslâm’da Boşanma ve Cinsiyet Farklılıkları ................................................................... 48 

3.1.4. Değerlendirme ................................................................................................................ 51 



v 

TOPLUMSAL CİNSİYET EŞİTSİZLİĞİNİN İSLÂM HUKUKU 

AÇISINDAN İNCELENMESİ 

Kübra YILMAZ2
 

 

3.2. MİRAS HUKUKU VE TOPLUMSAL CİNSİYET .......................................................... 51 

3.2.1. Kadının Mirastaki Hakları… ......................................................................................... 52 

3.2.1. Kadının Mirastan Erkeğin Payının Yarısını Alması Meselesi… ................................... 57 

3.2.3. Değerlendirme ................................................................................................................ 58 

3.3. CEZA HUKUKU VE TOPLUMSAL CİNSİYET .............................................................58 

3.3.1. Had Cezası Gerektiren Suçlar ........................................................................................ 60 

3.3.2. Kısas Cezası Gerektiren Suçlar ...................................................................................... 70 

3.3.3. Ta‘zîr Cezası Gerektiren Suçlar ..................................................................................... 76 

3.3.4. Değerlendirme ................................................................................................................ 78 

3.4. YARGILAMA HUKUKU VE TOPLUMSAL CİNSİYET ...............................................78 

3.4.1. Kadının Şahitliği Meselesi ............................................................................................. 79 

3.4.2. Kadının Hâkimliği Meselesi...........................................................................................86 

3.4.3. Kadının Devlet Başkanlığı Meselesi .............................................................................. 89 

3.4.4. Değerlendirme ................................................................................................................ 90 

SONUÇ VE ÖNERİLER ......................................................................................................... 93 

KAYNAKÇA ........................................................................................................................... 98 

ÖZGEÇMİŞ ........................................................................................................................... 113 



vii 
 

 

KISALTMALAR 
 

AÜHFD : Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi 

ASEAD : Avrasya Sosyal ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi 

bk. : Bakınız 

ts. : Basım tarihi yok 

c.c : Cellecelahühü 

C : Cilt 

Çev : Çeviren 

DİB : Diyanet İşleri Başkanlığı 

ed : Editör 

Md. : Madde 

Hz. : Hazreti 

KÜSBD : Kırıkkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 

ö. : Ölüm 

r.anha : Radıyallahuanha 

s. : Sayfa 

S. : Sayı 

s.a.v. : Sallallahualeyhivesellem 

SÜİFD : Selçuk Üniversitesi İlahiyât Fakültesi Dergisi 

TDV : Türkiye Diyânet Vakfı 

TDK : Türk Dil Kurumu 

trc. : Tercüme eden 

vb. : Ve benzeri 

vd. : Ve diğerleri 

İÜ : İnönü Üniversitesi 



1 
 

 

 

 

 

GİRİŞ: ARAŞTIRMANIN KONUSU, SINIRLARI, AMACI, ÖNEMİ, 

YÖNTEM VE KAYNAKLARI 

ARAŞTIRMANIN KONUSU VE SINIRLARI 
 

Sanayi toplumuna geçilmesi, kadınların çalışma hayatına dâhil olması ile 

birlikte, kadınlar özelinde insan hakları ve eşitlik konuları gündeme gelmiştir. Bununla 

birlikte önceki asırlara oranla günümüzde kadınlar ile erkekler arasında eşitsizlik 

olduğunu, bu eşitsizliğinin giderilmesini savunan gruplar artmaya başlamıştır. 

Geleneksel cinsiyet rollerine karşı çıkan feminizm taraftarlarının ve toplumda cinsiyete 

göre muamele edilmesinin yanlışlığı üzerinde duran grupların sayısı küçümsenmeyecek 

kadar taraftara sahip olmuştur. Bu grupların çoğu zaman dillendirdiği “İslâm dininin 

toplumsal eşitsizlikte rolü olduğu” iddiası meseleyi İslâm hukuku açısından ele almak 

ihtiyacı doğurmuştur. Bu sebeple araştırmanın konusu da günümüzde tartışmalı konular 

arasında yer alan toplumsal cinsiyet meselelerini İslâm hukuku açısından ele almak 

olarak belirlenmiştir. Toplumsal cinsiyet tartışmalarında İslâm’a yöneltilen belli başlı 

eleştiriler üzerinde durularak hükümlerin olumsuz anlamda cinsiyet ayrımı içerip 

içermediğine dair değerlendirmeler yapılmıştır. 

Toplumsal cinsiyet ve İslâm hukukunun bu meseleye bakışı çok kapsamlı bir 

araştırma ve inceleme gerektirmektedir. Fakat bu araştırma içerik itibariyle İslâm 

hukukunda kadınlarla ilgili eleştirilen konularla sınırlandırılmıştır. Araştırma esnasında 

İslâm hukukunun bütün hükümleri ele alınmamış, her iki cinsiyet için farklı veya 

kısmen aynı olan belli başlı başlıklar açıklanmıştır. Diğer tüm konuların detaylı bir 

şekilde ele alınması için başka çalışmalara ihtiyaç olduğu görülmüştür. İslâm 

hukukunun her bir alanının kendi içerisinde toplumsal cinsiyet açısından müstakil bir 

araştırmaya konu olabileceği anlaşılmıştır. Araştırma esnasında İslâm hukukunun 

cinsiyetsizleştirici bir tutum sergilemediği, fıtratı da dikkate alarak adâlet prensibi ile 

hükümlerini inşa ettiği üzerinde durulmuştur. İbadetler, aile hukuku, ceza hukuku, miras 

hukuku ve yargılama hukukunda kadın ve erkekler arasında cinsiyet ayrımı olarak 

görülen hükümlerin incelenmesi yapılmıştır. 

Konu, her iki cinsiyet arasında farklılıkların olduğu ve eleştiriye maruz kalan 

hükümlerle sınırlandırılmıştır. Aynı olan hükümler yorumlanarak farklı ve aynı verilen 



2 
 

 

 

 

 

 

hükümlerin değerlendirilmesi yapılmıştır. Yine konu sınırlandırılırken mezhep 

görüşlerine çok fazla yer verilmemekle beraber bazı konularda kısmen değinilmiştir. 

ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ 
 

Kadın ve erkekler birbirlerinden farklıdırlar. Bu farklılık sadece biyolojik 

cinsiyet ile alakalı bir durum değildir. Biyolojik olarak farklı yaratılan cinsiyetler 

toplum içerisinde de farklı görevlere tabi olduğu için toplumsal rolleri de farklıdır. 

Toplumsal cinsiyetin kadın ve erkeklere tanımış olduğu roller bir düzeni oluşturur. 

Toplumdan topluma değişiklik gösteren bu düzen Müslüman toplumlarda da tartışma 

konusu olmaya başlamıştır. Birçok eleştiriye maruz kalan İslâm hukuku hükümlerinin 

toplumsal cinsiyet konusuna karşı nasıl bir tutum sergilediği değerlendirmeye muhtaç 

bir konu olmuştur. 

İslâm dininin diğer dinlerin aksine cinsiyet ile alakalı sorun teşkil edecek bir 

uygulamasının olmaması, gelecek eleştirilere yönelik cevap verebilmeyi 

kolaylaştırmaktadır. Toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin İslâm hukuku açısından ele 

alınması da mevcut tartışmalara açıklık getirmesi açısından önem arz etmektedir. Bu 

araştırma ile İslâm hukukunun cinsiyet eşitsizliğine sebep olup olmadığı tespit edilmeye 

çalışılmış, eşitsizlik gibi görünen hükümlerin açıklaması yapılmıştır. Her iki cinsiyet 

için farklı görünen fakat aslında yine cinslerin özel durumlarına binaen verilen 

hükümler olduğu vurgusu yapılmıştır. 

İslâm hukukundaki bir kısım hükümlerin toplumsal cinsiyet eşitsizliğine sebep 

olduğu iddiaları bu araştırmanın yapılmasında en büyük etken olmuştur. Konuyla ilgili 

literatür taraması yapıldığında İslâm hukuku alanında toplumsal cinsiyet ile alakalı 

müstakil çalışmaların olmaması bu konuya yönlendirmiştir. Özellikle Ortadoğu 

araştırmaları ile tanınan Judith E. Tucker’in3 İslâm Hukukunda Kadın, Aile ve 

Toplumsal Cinsiyet isimli kitabı incelendiğinde İslâm dinine yönelik eleştirilerin cevap 

verilebilecek nitelikte olduğundan hareketle çalışmaya başlanmasına karar verilmiştir. 

 

 

 
 

3 Georgetown Üniversitesinde tarih profesörü olan yazar, Ortadoğu araştırmaları ile mesleki ün 

kazanmıştır. Tucker aynı zamanda, “Ortadoğu Çalışmaları Derneği” nin bir dönem başkanlığını da 

yapmıştır. Araştırmalarında genel olarak Ortadoğu kadınları üzerinde yoğunlaşan yazar, İslam 

Hukukunda Kadın, Aile ve Toplumsal Cinsiyet isimli kitabıyla fıkıh ve cinsiyet konularını farklı bir 

bakış açısı ile ele almıştır. 



3 
 

 

 

 

 

Günümüz modernizm taraftarı akımların karşısında bu hükümlerin izaha muhtaç 

olması araştırmanın önemini artırmaktadır. Zira bu akımlara karşı Müslüman bireyler 

olarak gerektiğinde mantıklı açıklamalar yapabilmek gerekmektedir. Tartışma konusu 

olan hükümlerin bir çalışmada toplanması ve İslâm hukuk prensiplerine göre 

değerlendirilmesi, yapılacak olan açıklamalara da ışık tutacaktır. Bu ve benzeri 

araştırmaların toplumsal cinsiyet bağlamında yeniden ele alınıp değerlendirilmesi İslâm 

hukuku alanına sağlayacağı katkı bakımından önemli görülmektedir. 

ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ 
 

Bu araştırma teoriye dayalı nitel bir araştırma olduğu için araştırma konusuyla 

ilgili olarak kütüphane ve arşivlerden daha önce hazırlanmış kitap, dergi, tez, 

ansiklopedi maddesi ve sempozyum gibi bilimsel yayınlardan veriler literatür tarama 

yöntemi ile toplanıp bunlar incelenmiştir. Toplanan verilerin okunması ve not alınması 

yapılmış, bunlar da analiz ve senteze tabi tutulmuştur. 

Toplumsal cinsiyet teorisinin kavramsal çerçevesi sosyolojik kaynaklardan 

okunmuştur. Bu kaynaklarda dinin toplumsal cinsiyet eşitsizliğine sebep olduğu 

yönünde iddiaların varlığına rastlanmıştır. İslâm hukuku toplumsal cinsiyet eşitsizliğine 

sebep olmadığı için bu konuda oluşan problemleri ortadan kaldırmaya yönelik cevaplar 

bu araştırma ile verilmeye çalışılmıştır. 

Araştırma esnasında öncelikle İslâm hukuk alanları başlıklandırılmıştır. Her bir 

başlıkta cinsiyetler arasında farklılıklar olan hükümler alt başlıklara ayrılmıştır. 

Sınırlandırılan bölümler ile alakalı verilere ulaşırken kaynaklardan detaylı okumalar 

yapılmıştır. 

Araştırmada klasik fıkıh kaynaklarına ve güncel İslâm hukuk araştırmalarına 

müracaat edilmiştir. Konunun güncel olması nedeniyle klasik fıkıh kaynaklarından 

hükümlerin tespiti noktasında yararlanılmıştır. Bu kaynaklardan da fıkıh literatüründe 

en çok itibar edilen eserler tercih edilmeye çalışılmıştır. Araştırma esnasında özellikle 

cinsiyet ile alakalı konular içeren güncel kitap ve makaleler tercih edilmiş, klasik ve 

güncelin bir araya getirilmesiyle özgün yorumlar yapılmaya gayret edilmiştir. Konu ile 

alakalı genel olarak mezhep ayrımına gidilmemiş ortak görüşler alınmıştır. Setr-i avret 

hükümleri gibi gerekli görülen yerlerde ise kısmen mezhep ayrımına yer verilmiştir. 

Araştırma esnasında tefsir, hadis, sosyoloji, tarih alanında yazılan makale ve kitaplardan 



4 
 

 

 

 

 

 

da yararlanılmıştır. Okumalar yapılırken özellikle sosyoloji ve din sosyolojisi alanında 

toplumsal cinsiyeti konu alan çalışmaların okunması araştırmaya yönelik olumlu 

katkılar sağlamıştır. Ayrıca alan içi ve alan dışı hocalarımızla görüşmeler yapılmış, 

istişarelerde bulunulmuştur. 

Araştırma, giriş bölümü, birinci bölüm, ikinci ve üçüncü bölüm olmak üzere dört 

ayrı kısımda değerlendirilmiştir. Giriş bölümünde araştırmanın konusu, sınırları, amacı, 

önemi, yöntem ve kaynaklarına yer verilmiştir. Toplumsal cinsiyet konusunun İslâm 

hukuku açısından değerlendirebilmesi için öncelikle ilgili kavramları açıklamak 

gerektiği için birinci bölümde hukuk, İslâm hukuku, cinsiyet, toplumsal cinsiyet 

kavramlarının tanımları yapılmıştır. Aynı zamanda İslâm hukukunun cinsiyet ile alakalı 

hükümlerinin dayandığı temel argümanlardan fıtrat kavramı kadın ve erkek cinsiyeti 

açısından incelenmiştir. İkinci bölümde ibadetlerde toplumsal cinsiyet konusu tahlil 

edilmiştir. Böylece İslâm hukukunda ibadet boyutunda kadın ve erkek arasında 

eşitsizlik olup olmadığı verilen hükümler çerçevesinde tespit edilmeye çalışılmıştır. 

Üçüncü bölümde ise muamelâta ait konulara yer verilerek, aile hukuku, miras hukuku, 

ceza hukuku ve yargılama hukuku toplumsal cinsiyet bağlamında değerlendirilmiştir. 

Araştırma sonucu elde edilen verilerin sonuç kısmında detaylı değerlendirilmesi 

yapılmıştır. 

ARAŞTIRMANIN KAYNAKLARI 
 

Araştırmanın başında toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin İslâm hukuku açısından 

incelenmesi ile ilgili pek çalışma yapılmadığı tespit edilmiştir. Toplumsal cinsiyet 

konusuna daha çok sosyoloji ve diğer alanlarda yazılan makale ve kitaplarda yer 

verildiği fark edilmiştir. İslâm dini açısından cinsiyet konusu ise çeşitli araştırmalara 

konu olmuştur. Asım Yapıcı’nın Toplumsal Cinsiyet Din ve Kadın kitabı, Dini ve 

Toplumsal Boyutlarıyla Cinsiyet konulu sempozyum bildirileri, kadınlar ile alakalı 

durumları içeren makalelerden oluşan Kadın Olmak isimli kitap bunlardandır. 

Düzenlenen “Tartışmalı İlmî İhtisas Toplantısı” nda konu tüm boyutlarıyla ele alınmış 

ve araştırma esnasında bu tebliğde yer alan makalelerden yararlanılmıştır. Kadın Olmak 

isimli kitapta özellikle Ülfet Görgülü’ nün İbadet Hayatında Kadın başlıklı makalesi 

kadın ve erkek arasında farklılık gösteren fıkhî hükümlerin açıklanmasında  önemli 



5 
 

 

 

 

 

olmuştur. Asım Yapıcı’nın Toplumsal Cinsiyet Din ve Kadın isimli kitabı konunun 

grafikler ile detaylandırılması bakımından önemli bir kaynak niteliği taşımaktadır. 

Judith E. Tucker’in İslâm Hukukunda Kadın, Aile ve Toplumsal Cinsiyet kitabı 

incelendiğinde İslâm fıkhına yönelik bazı hükümlerin eşitsizliğe sebep olduğu şeklinde 

iddialar tespit edilmiştir. Osmanlı hukuk tarihçisi olan yazarın kaleme aldığı kitap, 

araştırmanın seyrine ışık tutmuştur. Özellikle Osmanlı hukuk sistemi üzerinde duran 

yazar, ele aldığı konuları fıkhı modernleşme öncesi ve sonrası dönemlere ayırarak 

incelemiştir. Tucker’in belirli bölgelerde yaptığı araştırmalar sonucunda İslâm adına 

yapılan uygulamaları eleştirmesi araştırmaya yön vermesi açısından önemli olmuştur. 

Cinsiyet ve din konusu ile alakalı Şii kaynaklı literatürün varlığı da dikkat 

çekmektedir. Örneğin; İslâm ve Cinsiyet Farklılıkları, Feminen İslâm, İslâmda Cinsiyet 

Diyalektiği bunlardan bazılarıdır. Hüseyin Bustan’ın kaleme aldığı İslâm ve Cinsiyet 

Farklılıkları isimli kitap tartışmalı olan konuların tespiti noktasında kaynaklık 

yapmıştır. Araştırmada Şii hukukuna ait hükümlere yer verilmediği için bu kaynak 

kullanılmamıştır. 

Toplumsal cinsiyet ve din konusu ile doğrudan veya dolaylı birçok makale 

bulunmaktadır. Bunlardan en önemlisi Prof. Dr. Nihat Dalgın’ın kaleme almış olduğu 

“İslâm Hukuku ve Cinsiyet Kültürü” isimli makalede toplumsal cinsiyet meselesi 

etraflıca ele alınmıştır. Bu alanda yazılmış güncel ve kapsamlı bir makale olduğu için 

bu araştırmanın da seyrine ışık tutmuştur. Dalgın, makalesinde İslâm fıkhında kadınlar 

ile alakalı düzenlenen hükümlerde toplumsal cinsiyet kriterinin mi yoksa toplum 

içerisindeki sorumlulukların paylaşımının mı baz alındığını değerlendirmiştir. Yine 

makalede kadın ve erkek arasında farklı olarak düzenlenen fıkhî hükümlerin cinsiyet 

temelli mi yoksa ilahî otoritenin belirlediği maksatlar çerçevesinde mi düzenlendiğini 

ele almıştır. Mezkur makalede hükümlerin adâlet ve denge temelli verildiği sonucuna 

ulaşılmıştır. 

Güncel kitap ve makalelerin yanısıra İslâm hukuku hükümlerini içeren klasik 

fıkıh kitapları araştırma için temel kaynak olmuştur. Alanda hazırlanmış makaleler ise 

klasik metinlerin çağımızda nasıl anlaşıldığını bilmek açısından önemli olmuştur. 

Klasik fıkıh kaynaklarından el-İḫtiyâr, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ ve el-Mebsûṭ’ ta cinsiyet ile 

alakalı birebir bâb ve madde olmasa da kadın ve erkek arasında farklılık olan 



6 
 

 

 

 

 

 

hükümlerin tespitinde kaynaklık etmiştir. Ömer Nasuhi Bilmen (ö. 1971)’in Hūkûk-ı 

İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmus’u kavramların açıklanmasında ve kadın ve 

erkek cinsiyeti arasında farklı olan hükümlerin tespitinde başvurulan önemli kaynaklar 

arasında yer almıştır. Cinsiyet ile alakalı kavramların tanımları için Lisânü’l-ʿArab, 

Tâcü’l-ʿarûs, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü ve TDV İslâm Ansiklopedisi 

maddelerinden yararlanılmıştır. 



7 
 

 

 

 

 

BÖLÜM 1: İSLÂM HUKUKU VE TOPLUMSAL CİNSİYET 

KAVRAMLARI 

1.1. HUKUK VE İSLÂM HUKUKU 
 

İnsan fıtratı düzene ve adâlete meyilli olarak yaratılmaktadır. Toplumda 

meydana gelen kaos ortamı insandaki bu adâlet ve hakkaniyet duygularına zarar 

verecek, insanların beraber yaşamasını zorlaştıracaktır. Toplum içerisinde huzur ve 

güven ortamının sağlanması için belirli bir otoriteye ihtiyaç duyulmaktadır. Bu 

otoritenin toplum düzeni için oluşturduğu kurallar bütünü de hukuksal sistemleri 

oluşturmaktadır. Bu sebepten insanlar birlikte yaşamaya başladığından bu yana farklı 

hukuk sistemleri var olagelmiştir. Çeşitli din, coğrafya ve medeniyetler bazı hukuk 

sistemlerine isim olmuştur. Buna örnek olarak Cahiliye Hukuku, Yahudî Hukuku, Roma 

Hukuku, Türk Hukuku gösterilebilir. Bu hukuk sistemleri kendi özgün sistemleriyle 

tarihte yer almışlardır. 

Hukuk: Toplumsal kişi veya kişilerin aralarındaki ilişkiyi ve devletle kişilerin 

arasındaki ilişkiyi düzenleyen kurallardan oluşan bir bütündür.4 Hak kavramın çoğulu 

olan hukuk, insanların belirlenmiş olan kanunlara, ahlakî kurallara, örf-âdetlere uygun 

bir şekilde gerçekleştirdiği fiil ve hareket alanını düzenleyen usûl ve kâideler 

bütünüdür.5 Hukukun kural ve kaideler bütünü olduğu yapılan tanımların ortak 

noktasını oluşturmaktadır.6 Hukuk sisteminin oluşturduğu bu kurallar bütününde 

herhangi bir cinsiyetçilik yapılıp yapılmadığı o hukuk sistemine olan güveni 

belirlemektedir. Zira insanlar tarafından arzu edilen, hukukun adaleti sağlamasıdır. 

İslâm hukuku, Kur’ân ve Sünnet iki önemli kaynağını oluşturmakla birlikte icmâ, kıyas 

ve tâli deliller olarak adlandırılan diğer deliller çerçevesinde zaman içerisinde oluşmuş 

hukuk kurallarının tamamıdır. İslâm hukuku ile bazen aynı anlamda kullanılan din, 

şerîat ve fıkıh kavramlarının anlam itibariyle aralarında bazı farklar da bulunmaktadır.7 

Din ve Şerîat: Çoğu klasik metinde din ve şerîat ayrımı yapılmazken son 

dönemlerde batılı kaynaklarda din ve şerîatın farklı olduğu gündeme gelmeye 

 

4 Hayreddin Karaman, “Fıkıh”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 13, TDV Yayınları, 

İstanbul 1996, s. 2. 
5 Mehmet Erdoğan, “Hukûk”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, Ensar Yayınları, İstanbul 2005, s. 201. 
6 Nihat Dalgın, “Değişim Stratejisi Açısından Hukuk ve İslâm Hukuku”, Samsun Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, C. 16, S. 16 (Ağustos 2004), s. 73-109. 
7 Erdoğan, “İslâm Hukuku”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 259. 



8 
 

 

 

 

 
 

başlamıştır.8 Din, Allah (c.c.)’ın koymuş olduğu dünya ve ahirette saadet ve selamet 

sağlayacak kurallardır.9 Kur’ân-ı Kerîm’e baktığımızda din kavramının ahlak, inanç ve 

ibadet anlamlarında bağlama göre değişen bir şekilde kullanıldığını görmek 

mümkündür.10 Şerîat ise dinlerin uygulanma şekilleridir. Şerîat toplumdan topluma 

değişebilirken din sabittir, değişmemektedir.11 Din ve şerîat kavramlarının aynîleşmesi 

ya da farklılaşması kullanım durumuna göre farklılık göstermektedir. Buna göre 

Kur’ân’ın tam anlamıyla Hz. Peygamber (s.a.v.) tarafından fehmedildiği ve diğer 

dönemlerdeki din anlayışlarının Kur’ân ve sünnet üzerine bina edilme çabası 

düşünüldüğünde, hükümlerin uygulama şekilleri olan şerîat ve dinin bir noktada 

birbirinden ayrı değerlendirmesi yerinde olacaktır.12 

Fıkıh ve İslâm Hukuku: Fıkıh, sözlükte bir şeyi tam anlamıyla bilmek, iyi bir 

şekilde anlamak, derinlemesine kavramak 13 anlamlarına gelmektedir. Istılah anlamı ise 

bir kimsenin amelî olarak lehine ve aleyhine olan şeyleri bilmesi demektir.14 Fıkıh usulü 

âlimlerine göre en yaygın tanımı ile fıkıh, “şer’î amelî hükümleri tafsılî delillerden 

çıkarmak” tır.15 Fıkıh ve İslâm hukuku kavramları arasında benzerlikler olmakla birlikte 

aralarında bazı farklar bulunmaktadır. Bunlardan birisi, fıkhın İslâm hukukundan daha 

geniş bir çerçeveyi oluşturmasıdır.16 Hukuk ve İslâm hukuku kişiler arasındaki ilişkileri 

yani toplumsal kuralları emredici bir şekilde düzenlerken fıkıh, emir, tavsiye ve tecviz 

(cevaz verme) kategorilerinden birisi ile düzenlemektedir. Yani aralarında iç içe geçmiş 

bir ilişki söz konusu olmaktadır.17 Fıkıh ve İslâm hukukunun birbirlerinin yerine 

kullanılmasında fıkhın kavramsal sürecinin ve Batı hukuk anlayışının etkisi 

bulunmaktadır.18 

 

 
8 Abdullah Kahraman, “Ebû Hanife’de Din ve Şerîat Ayrımı Var mı?”, İslâm Hukuk Araştırmaları 

Dergisi, S. 19 (2012), s. 467- 474. 
9 Erdoğan, “Din”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 104. 
10 İlhami Güler, “Din, İslâm ve Şerîat: Aynîlikler, Farklılıklar ve Tarihî Dönüşümler”, İslâmiyât Dergisi, 

C. 1, S. 4 (1998), s. 65. 
11 Güler, “Din, İslâm ve Şerîat: Aynîlikler, Farklılıklar ve Tarihî Dönüşümler”, s. 66. 
12 İhsan Toker, “Eşitlik ve Adâlet Kavramları Çerçevesinde Müslüman Kadınlarda Toplumsal Cinsiyet 

Örüntüleri”, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, C. 1, S. 1 (2009), s. 149-150. 
13 Karaman, “Fıkıh”, DİA, XIII, 14. 
14 Molla Hüsrev, Miratü’l-Usul Fi Şerh-i Mirkatü’l-Vusul, Şirket-i Sahafiye-i Osmaniyye, İstanbul 1308, 

s. 15- 16. 
15 Talip Türcan, İslâm Hukuku, Talip Türcan (Ed.), Grafiker Yayınları, Ankara 2018, s. 33. 
16 Talip Türcan, “Fıkıhtan İslâm Hukukuna”, İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi, S. 6 (2005), s. 12. 
17 Türcan, İslâm Hukuku, s. 38. 
18 Karaman, “Fıkıh”, DİA, XIII, 15. 



9 
 

 

 

 

 

İslâm, bir din ve bir hukuk sistemi olarak Hz. Muhammed (s.a.v.)’in 

peygamberliği döneminden itibaren varlığını sürdürmeye devam etmektedir. Pozitif 

hukuk sistemlerinden farklı olarak bu hukuk sisteminin kanun ve kuralları sadece insan 

eliyle değil ilâhi irade olan Allah (c.c.) tarafından peygambere bildirilen vahiy yoluyla 

ve vahiy ile doğrudan veya dolaylı olarak irtibatı olan diğer yöntemlerle de 

oluşmaktadır. Bu da İslâm hukukunun hem ilâhi hem de beşerî kaynaklı olduğunu 

göstermektedir.19 

İslâm hukukunun en önemli özelliklerinden birisi sorunları meseleci (kazuistik) 

yaklaşımla ele almasıdır. Sorunlar tek tek ele alınıp ona göre hüküm verilmektedir. Bu 

hukuk sistemindeki yaptırımlar sadece dünya için değildir, ahirete dönük olan uhrevî 

yönüde bulunmaktadır. Beşerî hukuk sistemlerinde insanların birbirleriyle ve devletle 

olan ilişkilerinin düzenlenmesi yapılırken İslâm hukukunda hem insanların birbirleriyle 

ilişkileri hem de Allah (c.c.) ile olan ilişkileri vicdan yönüyle düzenlenmektedir. En 

sonunda her birey bir başkası tarafından kontrol edilemeyen vicdan ile baş başa 

kalmaktadır.20 

İslâm hukuku, geçmişten bugüne cinsiyetçi olduğu yönünde, çoğu zaman iyi 

niyetli olmayan çeşitli eleştirilere maruz kalmaktadır. Özellikle son dönemde artan 

cinsiyet eşitliği tartışmaları bu eleştirileri artırmaktadır. Bu da İslâm dininin kadını 

ezdiği, erkeğin ise yüceltildiği algısına sebep olmaktadır. İslâm hukuk realitesine 

bakıldığında durumun böyle olmadığı İslâm fıkhının temel dayanaklarına bakılarak ve 

objektif bir bakış açısıyla değerlendirerek açıklanabilmektedir. Hiçbir hukuk sistemi 

muhatabı olduğu kitlenin mutsuzluk sebebi olmak istemez. Kaldı ki İslâm dünya ile 

ahiret hayatında denge ve mutluluğu sağlamayı hedefleyen bir din ve aynı zamanda 

hukuk sisteminin adı olmuştur. İslâm’ın yüce kitabı Kur’ân-ı Kerîm’de “Allah’ın sana 

verdiği her şeyde âhiret yurdunu ara. Dünyadan nasibini de unutma. Allah’ın sana 

iyilik ettiği gibi sen de iyilik et”21 buyrulmaktadır. İslâm kelimesi ise “selamet”, “barış”, 

“esenlik” anlamlarına gelmektedir.22 Durum böyle iken İslâm hukukunun kadın 

cinsiyetine haksız muamele yaptığı düşünülemez. İslâm hukukunun cinsiyet 

19 Dalgın, “Değişim Stratejisi Açısından Hukuk ve İslâm Hukuku”, s. 95. 
20 Vahap Ovacı, “İslâm Hukukunun Karakteristik Özellikleri”, Bozok Üniversitesi İlâhiyât Fakültesi 

Dergisi, C. 7, S. 7 (2014), s. 76. 
21 el-Kasas, 28/77. 
22 Mustafa Sinanoğlu, “İslâm”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 23, TDV Yayınları, İstanbul 

2001, s. 2. 



10 
 

 

 

 

 

 

konusundaki tutumu değerlendirilirken tepkisel metot bilimsel çalışmaları çok ileriye 

götürememektedir. İslâm, “toplumsal cinsiyet eşitsizliğine sebep oluyor” tezini ileri 

sürenlerin, hukuk sistemlerinin kanunlarının realiteden yani toplumsal gerçeklerden 

uzak olmadığı fikrini göz ardı etmemeleri yerinde olacaktır. Kısacası İslâm hukuku bir 

hüküm verirken fıtrat gerçeği, biyolojik farklılıklar ve toplumda edinilen roller gibi 

faktörlerin hepsini aynı anda değerlendirmektedir. Beşeri hukuk sistemlerinde ise bu 

detayların sağlanmadığı durumlar bulunabilmektedir. 

1.2. CİNSİYET VE TOPLUMSAL CİNSİYET 
 

Cinsiyet, kelime olarak “asıl ve çeşitleri kendisinde barındıran özellik” anlamına 

gelen cins kelimesinden türetilmiş bir isimdir. Modern Arapça’da bazen erkek ve kadını 

birbirinden ayırmak için cins kelimesi kullanılmaktadır.23 Cinsiyet, kadın ve erkek 

arasında ayırt edici bir şekilde farklılık gösteren zihinsel, fiziksel ve davranışsal 

özellikler olarak tanımlanmaktadır.24 Cinsiyet, biyolojik olarak kadın ve erkek şeklinde 

iki çeşittir. Birey doğduğunda üreme organları kadın veya erkek oluşunu 

belirlemektedir.25 Üreme organları anatomik olarak her iki cinsiyette de farklılık 

göstermektedir.26 Biyolojik cinsiyet organlara bakılarak anlaşıldığı için herkes ya erkek 

ya da kadın olarak dünyaya gelmektedir.27 Doğuştan her iki cinsiyetin özelliklerini 

taşıyan çift cinsiyetliler olmakla beraber bilimsel araştırmalarda ve dinî metinlerde 

travesti, transseksüel, eşcinsel gibi üçüncü bir cinsiyetten söz edilmemektedir.28 Kur’ân- 

ı Kerîm’de ise insan ırkının kadın ve erkek olarak iki cins şeklinde yaratıldığı farklı 

âyetlerle zikredilmektedir. Bu âyetlerden bazıları şöyledir: 

 

 

 

 

 

 

 
 

23 Hayati Hökelekli, “Cinsiyet”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 8, TDV Yayınları, İstanbul 

1993, s. 21. 
24 Erdoğan, “Cinsiyet”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 78. 
25 Hatice Yalçın, Çocuk Gelişimi, Nobel Yayınları, Ankara 2010, s. 293. 
26 Abdurrahman Aktümsek, Canlılar Bilimi, Atlas Yayınları, Ankara 2002, s. 165. 
27 İbrahim Akkaş, “Cinsiyet ve Toplumsal Cinsiyet Kavramları Çerçevesinde Ortaya Çıkan Toplumsal 

Cinsiyet Ayrımcılığı”, Ekev Akademi Dergisi, (2019), s. 99. 
28 Hilâl Özay, “İslâm Hukuku Açısından Cinsiyet Değiştirme”, Gaziosmanpaşa Üniversitesi İlahiyât 

Fakültesi Dergisi, C. 4, S. 1 (Haziran 2016), s. 15; Transeksüel ve travesti olmanın hükmü ile alakalı 

olarak bk., Hilâl Özay, “İslâm Hukukunda Transeksüel ve Travesti Olmanın Hükmü”, İlâhiyat 

Tetkikleri Dergisi, C. 51, S. 1 (Haziran 2019), s. 207- 234. 



11 
 

 

 

 

 

“Ey insanlar! Şüphesiz sizi erkek ile dişiden yarattık, tanışasınız diye sizi kavim 

ve kabilelere ayırdık, Allah katında en değerli olanınız O’na itaatsizlikten en fazla 

sakınanınızdır.”29 

“Rahime atıldığı zaman embriyodan hem erkeği hemde dişiyi, iki cinsi yaratan 

da O’dur.”30 

“Ey insanlar! Sizi tek bir nefisten yaratan ve ondan da eşini yaratan, ikisinden 

birçok erkek ve kadın üretip yayan Rabbinize itaatsizlikten sakının.”31 

Son dönemlerde doğuştan verilen cinsiyetten yani biyolojik cinsiyetten farklı 

olarak toplumsal cinsiyet denilen farklı bir cinsiyetten de bahsedilmektedir. Bu anlamda 

biyolojik cinsiyet ve toplumsal cinsiyet ayrımı teknik anlamda ilk olarak ünlü psikolog 

John Money tarafından 1955 yılında yapılmıştır. Money çok çarpıcı bir cinsiyet 

değiştirme deneyine imza atmıştır. Yaptığı deneyin başarısızlıkla sonuçlanmasıyla bazı 

kitleler tarafından biyolojik cinsiyetin topluma göre uyarlanamayacağı sonucuna 

varılmıştır.32 “Sex, Gender and Society” adlı eseriyle 1972 yılında toplumsal cinsiyet 

kavramını sosyolojiye kazandıran Ann Oakley ise bu kavramı aslında kadın ve erkek 

arasında bir ayrımın söz konusu olduğu fikrini anlatmak için kullanmıştır.33 Ann 

Oakley’e göre, bu ayrım sadece bireysel kimlik ve kişiliği değil erkek ve kadın cinsinin 

hem sembolik hem de yapısal olarak eşitsiz bölünmeye sebep olduğunu işaret 

etmektedir.34 Cinsiyet, kadın ve erkeğin, biyolojik ve fizyolojik özelliklerini ifade 

ederken, toplumsal cinsiyet (gender) kadın ve erkeğe toplum tarafından yüklenen sosyal 

roller olarak tanımlanmaktadır.35 Toplumsal cinsiyet cinslerin doğumundan itibaren 

hatta doğmadan önce toplumun genel algılarının bireylerin davranışlarını belirlemesidir. 

 
 

29 el- Hucurât, 49/13. 
30 en- Necm, 53/45-46. 
31 en- Nisâ, 4 /1. 
32 Deney ile alakalı John Colapınto tarafından As Nature Made Hım The Boy Was Raised As A Girl 

(Doğanın Onu Yaptığı Gibi: Kız Olarak Yetiştirilen Oğlan) isimli kitap yazılmıştır. Money, deneyinin 

sonucunu başarısız olarak kabul etmese de mevcut veriler deneyden amaçlanan sonuca ulaşılamadığını 

göstermektedir. 
33 Gönül Demez, Tuğçe Tuna, “Üniversite Öğrencilerinin ‘Kadınlık’ ve ‘Erkeklik’ Tanımlamaları”, 

Akdeniz Kadın Çalışmaları ve Toplumsal Cinsiyet Dergisi, C. 1, S. 1 (Mayıs 2018), s. 7; Celaleddin 

Vatandaş, “Toplumsal Cinsiyet ve Cinsiyet Rollerinin Algılanışı”, Sosyoloji Konferansları Dergisi, C. 

0, S. 35 (Eylül 2011), s. 31. 
34 Nazife Gürhan, “Toplumsal Cinsiyet ve Din”, e- Şarkiyât İlmî Araştırmalar Dergisi, S. 4 (Kasım 

2010), s. 59. 
35 Emel Karakuş, “Toplumsal Cinsiyet Eşitliği Açısından Öğretim Programlarının İncelenmesi”, İstanbul 

Üniversitesi Kadın Araştırmaları Dergisi, S. 17 (Ekim 2018), s. 32. 



12 
 

 

 

 

 

 

Toplumsal cinsiyet teorisine göre, kız çocuğunun nasıl davranacağı, hayatı boyunca 

hangi rolleri üstleneceği, erkek çocuğun doğumundan itibaren nasıl bir konumda 

olduğu, yapacağı mesleği, davranış kalıpları, sorumlulukları hatta duygularını nasıl 

yöneteceği toplum tarafından belirlenmektedir. Bu durumda toplumsal cinsiyet algısı 

oluşturulurken biyolojik cinsiyette önemli rol oynamaktadır. Buna göre biyolojik 

cinsiyet ve toplumsal cinsiyet farklı36 fakat birbirinden bağımsız durumlar değildir. 

Ancak Oakley biyolojik cinsiyet ve toplumsal cinsiyet arasında doğal bir bağlantı 

olmadığını da ifade etmektedir.37 

Toplumsal cinsiyet ve biyolojik cinsiyet ayrımı kavramsal bir ayrımdan ziyade 

bilimsel araştırmalara konu olmuş ve toplum tarafından kabul görmüş bir teori haline 

gelmiştir. Sadece dini konularda değil bilim de dahil olmak üzere birçok alanda 

toplumsal cinsiyet incelenmeye başlamıştır. Hatta bilimin dahi kadın ve erkek arasında 

toplumsal cinsiyet eşitsizliğine sebep olduğu, bilimsel araştırmalarda da kadın ve 

erkeklerin eşit olmadığı, araştırmaların erkek egemen bir zeminde devam ettiği öne 

sürülmüştür.38 

Her ne kadar biyolojik cinsiyet ve toplumsal cinsiyet ayrımı kavramsal 

düzlemde yapılmaya çalışılsa da bu düşünce zamanla toplumun cinsiyetsizleştirilmesi 

fikrini de bünyesinde barındırmaktadır. Günümüz de bu fikrin tezahürlerini açıkça 

görmek mümkün görünmektedir. 

1.3. YARATILIŞ, KADIN VE ERKEK FITRATI 
 

İnsanın biyolojik olarak yaratılışı tabiatını yani fıtratını etkilemektedir. Kur’ân-ı 

Kerîm’de kadın erkek ayrımı yapılmaksızın yaratılış aşamaları açıklanmaktadır.39 

Yaratılış aşamalarından ilki erkeğin sperminin kadının yumurtasında tutulmasıyla 

oluşan “nutfe” yani “zigot” evresidir. Oluşan hücrelerin rahim duvarına asılıp 

tutulmaları ile “alaka”, sonra alakanın şekilsiz et parçasına dönüşme evresi ki, bu evre 

 

36 Nebahat Göçeri, “Toplumsal Cinsiyet: Allah Vergisi Mi, Kulların Müktesebi Mi?”, Dinî ve Toplumsal 

Boyutlarıyla Cinsiyet I, Faruk Bayraktar (Ed.), Ensar Neşriyat, İstanbul 2012, s. 300. 
37 Simge Saraç, “Toplumsal Cinsiyet”, Toplumsal Cinsiyet ve Yansımaları, Atılım Üniversitesi Yayınları, 

Ankara 2013, s. 28. 
38 Evelyn Fox Keller, Toplumsal Cinsiyet ve Bilim Üzerine Düşünceler, F. Burak Aydar (Çev.), Metis 

Yayınları, İstanbul 2005, s. 102. 
39 “...Biz sizi topraktan, sonra nutfeden, sonra alakadan, sonra belli belirsiz et parçasından yarattık ki 

size kudretimizi açıkça gösterelim ve biz dilediğimizin rahimlerde belirli bir vakte kadar kalmasını 

sağlarız, sonra sizi bebek olarak çıkarırız ki daha yetişkinlik çağına erişesiniz.” el- Hac, 22/ 5; el- 

Mü’minûn, 23/ 12-14. 



13 
 

 

 

 

 

âyette “mudga” olarak ifade edilmektedir. Zamanla kemikler, et, kaslar ve damarların 

oluşmasıyla bebeğin anne karnındaki oluşumu tamamlanmaktadır. Bu da kadın ve 

erkeğin ilk oluşumlarının aynı olduğunu göstermektedir. Anne karnındaki bebeğin 

gelişimini tamamlamaya devam etmesi ile birlikte kız ve erkek cinsiyeti oluşmaya 

başladığında farklı biyolojik özelliklerde kendini göstermeye başlamaktadır. 

Kadın ve erkeğin yaratılış serüveni yapı itibariyle aynı görünmektedir. Kur’ân-ı 

Kerîm cinsiyetlerin yaratılışını ayrı ayrı ele almak yerine çift olma özelliği üzerinde 

durmaktadır. Âyetler de ifade edilen beşer kelimesi herhangi bir cinsiyeti ifade etmeyip 

hem kadın hem erkek anlamı taşımaktadır. İlk insan Âdem ve Havva (a.s.)’nın 

yaratılışında konu olan “nefs-i vâhide” terimi ile de ortak bir kökene işaret 

edilmektedir. Cinsiyet yönünden her iki kişinin herhangi bir özelliği belirtilmemektedir. 

Kur’ ân-ı Kerîm yaratılışın biyolojik temelini bilimin alanına bırakıp, daha çok sosyal 

ve duygusal olarak birbirini tamamlayan cinsiyet üzerinde durmaktadır.40 Eş olarak 

kadın ve erkeğin birbirinden ayrılmayan varlıklar olduğuna vurgu yapılmaktadır.41 

Çünkü kadınlar toplumun diğer yarısını oluşturmaktadırlar. “Kadınlar, erkeklerle 

birlikte bir bütünü tamamlayan diğer yarıdır.”42 

Fıtrat konusuna dinî kaynak ve metinlerde yer verilmektedir. Örneğin, Kur’ ân-ı 

Kerîm’de insanın yaratılışında “beşer”, “insan”, “nefis”, nefs-i vahide”, “fıtrat”, ve 

“hilafet” tabirleri kullanılmaktadır. Âyetlerde geçen bu ifadeler cinsiyet ayrımı 

yapılmaksızın insan türünün tümünü kapsamaktadır. Bu açıdan kadın ve erkek 

şeklindeki çiftlerden birinin diğerine üstünlüğünden veya değersizliğinden bahsetme 

imkânı bulunmamaktadır.43 Kadın ve erkeğin fıtraten farklı özelliklerde olmaları bir 

cinsiyeti diğerine üstün ya da aşağı kılmamaktadır. Aksine bir cinsiyette ağır basan 

özellik diğer cinsiyeti tamamlayıcı niteliktedir. Toplumsal cinsiyet eşitliği ise biyolojik 

cinsiyete bağlı olmaksızın kadın ve erkekler arasındaki farkların kaldırılmasını 

savunmaktadır. 

 

 
 

40 Hatice Kübra Arpaguş, “Aynı Vardan Var Olmuşuz, Yaratılış Açısından Kadının Konumu ve 

Durumu”, Kadın Olmak, Şule Albayrak (Ed.), İz Yayıncılık, İstanbul 2019, s. 101- 102. 
41 Huriye Martı, “Eş Olmak ve Peygamberimizi Örnek Almak”, Peygamberimizin Sünnetinde Aile, 

Huriye Martı (Ed.), TDV Yayınları, Ankara 2019, s. 53. 
42 Ebû Dâvûd Süleymân b. el- Eş’as b. İshâk es- Sicistânî el- Ezdî, es- Sünen, Dârü’l- İbn- Hazm, Beyrut, 

1431/2010, “Tahâret” 95 (No. 236). 
43 Arpaguş, “Yaratılış Açısından Kadının Konumu ve Durumu”, s. 109. 



14 
 

 

 

 

 

 

Kadının yaratılışı ile ilgili diğer dinî kaynaklarda da bilgiler vardır. Tevrat’ta 

kadının yaratılışı şu şekilde geçmektedir: “Rab Tanrı, Âdem’e derin bir uyku verdi. 

Âdem uyurken, Rab Tanrı onun kaburga kemiklerinden birini alıp yerini etle kapadı. 

Âdem’den aldığı kaburga kemiğinden bir kadın yaratarak onu Âdem’e getirdi. Âdem, 

“İşte, bu benim kemiklerimden alınmış kemik, etimden alınmış ettir” dedi. “Ona 

‘Kadın’ denilecek, çünkü o adamdan alındı.”44 Kadının Âdem (a.s.)’in kaburga 

kemiğinden yaratılması ile ilgili Kur’ân-ı Kerîm’de herhangi bir âyet bulunmamaktadır. 

Ancak “O sizi tek bir candan yaratmış, sonra ondan da eşini var etmiştir…”45 âyeti 

Havva (a.s.)’nın dolayısıyla da kadının, Âdem (a.s)’in yani erkeğin kemiğinden 

yaratılması olarak yorumlanmaktadır. Hadislere bakıldığında ise “Kadınlara karşı 

görevinizi yerine getirin; çünkü kadın kaburga kemiğinden yaratılmıştır. Kaburganın en 

eğri yeri üstüdür. Onu düzeltmeye çalışırsan kırarsın; bırakırsan eğri kalır. Siz 

kadınlara karşı görevinizi yerine getirin”46 ifadelerine yer verilmektedir. Bu hadisi 

İsrâiliyyât olarak değerlendirenler47 olduğu gibi teşbih veya ontolojik bir bilgi verdiği 

şeklinde yorumlayanlar da bulunmaktadır.48 

Yukarıda değinildiği üzere kadının ontolojik yaratılışıyla ilgili Kur’ân-ı 

Kerîm’de nefs-i vâhide49 yani cinsiyetlerin tek bir nefisten yaratılması üzerinde 

durulmaktadır. Âyette “Ey İnsanlar! Sizi bir tek nefisten yaratan ve ondan da eşini 

yaratan, ikisinden birçok erkek ve kadın üretip yayan rabbinize itaatsizlikten sakının”50 

buyurulmaktadır. Buradaki “tek bir nefisten yaratılış”, kadının da erkeğin de aynı özden 

yaratılışı olarak değerlendirilmektedir.51 Kadın ve erkeğin yaratılışı ile ilgili Kur’ân-ı 

Kerîm’de dikkat çeken bir diğer kavram da “zevc” kelimesidir. Zevc, sözlük olarak 

“eş”, “tür”, “çift olma”52 anlamlarına gelmekle beraber,53 ıstılah anlamı ise evlilik 

 

44 Kitab-ı Mukaddes, Kitab-ı Mukaddes Şirketi, İstanbul 2018, Yaratılış 1/2; Kutsal Kitap, 

https://www.kutsal-kitap.net/bible/tr/index.php?id=6&mc=1&sc=4 (13. 08. 2020). 
45 ez-Zümer, 39/6. 
46 Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, Beytü’l-Efkâri’d- 

Devliyye, Amman 2005, “Radâ” 60 (No. 1468); İmâm Nevevî, Riyâzü’s Sâlihîn, Yaşar Kandemir vd. 

(Çev.), Erkam Yayınları, İstanbul 2017, c. 2, s. 317. 
47 Abdülaziz Bayındır, “İslâmî Açıdan Toplumsal Cinsiyet”, Dinî ve Toplumsal Boyutlarıyla Cinsiyet I, 

Faruk Bayraktar (Ed.), Ensar Neşriyat, İstanbul 2012, s. 58; Hüseyin Akgün, “Kadının Kaburga 

Kemiğinden Yaratılması Meselesi”, Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi, C. 19, S. 2 (Eylül 

2019), s. 334. 
48 Akgün, “Kadının Kaburga Kemiğinden Yaratılması Meselesi”, s. 333. 
49 el-En’âm, 6/98. 
50 en-Nisâ, 4/1. 
51 Bayındır, “İslâmî Açıdan Toplumsal Cinsiyet”, s. 59. 
52 Erdoğan, “Zevc”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 620. 

https://www.kutsal-kitap.net/bible/tr/index.php?id=6&mc=1&sc=4
https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Beyt%C3%BC%27l-Efkari%27d-Devliyye
https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Beyt%C3%BC%27l-Efkari%27d-Devliyye


15 
 

 

 

 

 

akdiyle bir araya gelen erkek ve kadındır. Arap dilinde kadın için zevce, erkek için zevc 

kavramları kullanılırken Kur’ân-ı Kerîm’de kadın ve erkek ayrımı yapılmaksızın aynı 

kavram (zevc) olarak geçmektedir.54 Âyetler şu şekildedir: “Onlara ısınıp kaynaşasınız 

diye size kendi türünüzden eşler yaratıp aranıza sevgi ve şefkat duyguları yerleştirmesi 

de O’nun kanıtlarındandır.”55 Zevc kelimesi ayağa giyilen bir çift ayakkabıdan her biri 

için kullanılan bir kavramdır.56 Bu da kadın ve erkeğin eşit değil eşdeğer olduğunu ifade 

eder. Biri diğeri olmadan olamaz ve biri diğerinin yerine de geçemez. 

“O sizi bir tek candan yaratmış, sonra ondan da eşini var etmiştir…”57 
 

Bu ve benzeri âyetlerde zevc olmak eş olmak anlamına gelse de her yönüyle 

aynı olmak anlamını taşımamaktadır. İnsanlar çift olarak aynı özden gelmekle beraber 

yapı itibariyle farklı olabilmektedirler.58 Biyolojik yönden kadın ve erkek cinsiyeti 

arasında farklar59 olduğu gibi psikolojik yönden de ayrıldıkları yönler bulunmaktadır. 

İnsan biyolojik ve fizyolojik oluşumunu tamamlamasının yanı sıra psikolojik olarak da 

akıl ve duyularla da bezenmektedir. Kadın ve erkeğin yaratılışı ve fıtrata bağlı 

özelliklerinin açıklanması psikoloji gibi farklı bilim dallarının konusunu 

oluşturmaktadır.60 Kadınların duygusal zekalarının erkeklerden daha güçlü olması buna 

örnek olarak verilmektedir. Bazı araştırmalara göre kadın beyni ile erkek beyni arasında 

hem nicelik hem de nitelik olarak bazı farklar bulunmaktadır. Bu farklardan birisi 

kadınların sağ beyinlerinin erkeklerin ise sol beyinlerinin daha gelişmiş olmasıdır. 

Beyninin sağ kısmı gelişen kadın cinsiyeti duygusal ve estetik açıdan güçlü iken 

beyninin sol tarafı gelişen erkek cinsiyeti ise mantıksal açıdan daha güçlü olmaktadır.61 

Kadınların duygusal özelliklerinin güçlü olması erkeklerin ise mantıksal 

muhakeme yönlerinin gelişmiş olması ve fizyolojik olarak dirayetli olmaları genel 

 
 

53 M. Kâmil Yaşaroğlu, “Koca”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 26, TDV Yayınları, 

İstanbul 2002, s. 128. 
54 Bayındır, “İslâmî Açıdan Toplumsal Cinsiyet”, s. 62. 

21. 30/ ,mûR-re تاِ  يا ٰ ن ْ مِ   و  ِ ,   ِ ِ   ـك   سِ  تلِ   ا̋ اجاوِ   زِْ  ِ  ا مِْ  ك   س   ِ  فنِْ  ِ  ا  ن ْ م مِْ  ك    قِ  لخ نِْ  ِ  ا هِ     وِ  نِ 

55  …اهِ   يِْ  ِ  ل
 

56 Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât fî ġarîbi’l- 

Ḳurʾân,Yusuf Türker (Çev.), Pınar Yayınları, İstanbul 2018, s. 671. 

39/6. ,remüZ -ez 75… اهِ   ج   وِْ  ز اهِ   نِْ  م ل   ع    ج م  ِ  ث ة„ ِ  دحِ   او س„  ف  ْ ن ْ م مِْ  ك   ِ  قلِ   خ
 

58 Arpaguş, “Yaratılış Açısından Kadının Konumu”, s. 87-88. 
59 Louıs Gallıen, Cinsiyet, Ayşen Emekçi, Alev Türker (Çev.), İletişim Yayınları, İstanbul 1991, s. 23. 
60 Komisyon, Kur’ ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir, DİB Yayınları, Ankara 2014, c. 4, s. 14. 
61 e-psikiyatri “Kadın ve Erkek Beyni Arasındaki Farklar Neler”; https://www.e-psikiyatri.com/kadin- 

erkek-beyni-arasindaki-farklar-neler (13. 08. 2020). Kadın ve erkek beyni arasındaki detaylı farkların 

incelenmesi için bk., Serkan Karaismailoğlu, Kadın Beynı Erkek Beyni, Elma Yayınevi, Ankara 2019. 

https://www.e-psikiyatri.com/kadin-erkek-beyni-arasindaki-farklar-neler%20%20(13
https://www.e-psikiyatri.com/kadin-erkek-beyni-arasindaki-farklar-neler%20%20(13


16 
 

 

 

 

 

 

olarak toplum tarafından kabul edilmektedir. Erkeklerin bu özellikleri toplumda onları 

aile reisliği konusunda öne geçirmektedir. Zira aile toplumun en küçük yapısıdır ve her 

yapı bir yöneticiye muhtaçtır. Bu görevi yapabilecek kişinin mutlaka erkek olması 

değişmez bir kural olmamakla birlikte toplumda genellikle böyle bir durum hâkimdir. 

Burada genellikle ifadesinin altının çizilmesi yerinde olacaktır. Çünkü bazı aile 

yapılarında kadının ev yönetimine hâkim olduğu da görülebilmektedir. Bu durum bazen 

fıtrat özelliklerinin kişisel ve toplumsal olarak farklılık arz ettiğini göstermektedir.62 

Yine erkek fıtratı ve fiziksel özellikleri çekip çevirmeye ve güce yatkınken, kadın fıtratı 

naif ve hassastır. Bu durum da toplumdaki rollerin belirlenmesinde etkili olmaktadır. 

İslâm hukuku açısından konuya bakıldığında verilen hükümlerde kadın ve erkek 

cinsiyetinin fıtratına uygunluk görülmektedir. Örneğin; kadınların âdet halleri onları 

fiziksel ve ruhsal olarak zorlayabilmektedir. Bu sebepten kadınların âdet durumlarında 

namaz emrinden muaf tutulmaları ve yine ruhsal açıdan rahatsız edici bakışlardan 

korunmaları için örtünme emrinin getirilmesi İslâm dininin fıtrat temelini göz ardı 

etmediğini göstermektedir. 

Kadın ve erkeği biyolojik olarak birbirinden ayrı ya da aynı değerlendirmek 

İslâm dininin bu iki cinsiyete de farklı davrandığı anlamına gelmemektedir. Yaratılış 

olarak kadın ve erkeğin gerek beyni gerekse fiziksel özellikleri farklılık göstermektedir. 

Bu özellikler yeteneklerin ve kabiliyetlerin de farklı olduğunu göstermektedir.63 Kadın 

ve erkeğin farklı yapılarda olması hayatın devamı ve anlamı için tamamlayıcı 

niteliktedir. Burada yine fıtratın önemi devreye girmektedir. İnsan yaşamındaki rollerde 

fıtrat esas alındığında daha uyumlu ve anlamlı bir hayat yaşanmaktadır.64 Örneğin İslâm 

dininde kadın, kendine has özelliklerinin yanında ayaklarının altına cenneti vaad edilen 

annelikle taçlandırılmıştır. Elbette kadının tek özelliği anne olması değildir ancak 

bireyden topluma etki eden bir yapı arz etmesi sebebiyle annelik kadına saygınlık 

kazandırmaktadır.65 

 

 

 
62 Tespitler için bk. Hacı Özdemir, “Toplumsal Cinsiyet Perspektifinde Erkeklik ve Kadınlık Algısı: Bir 

Alan Araştırması”, Asya Studies-Academic Social Studies/Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi, C. 4, 

S. 10 (Aralık 2019), s. 90- 107. 

.6/33 ,nârmİ i-lÂ …   ِ63  ...ى“  ثِٰ  نِْ  ِ  ِْلِْ  اك رِ   كِ    ذلا سيِْ  لِ   و
 

64 Necla Koytak, “Çocuk Yetiştirmede Annelik Rolü”, Dinî ve Toplumsal Boyutlarıyla Cinsiyet II, Faruk 

Bayraktar (Ed.), Ensar Yayınları, İstanbul 2012, s. 333. 
65 Hilâl Özay, İslâm Hukukunda Anne, Cihan Yayınları, İstanbul 2008, s. 19. 



17 
 

 

 

 

 

Toplumu meydana getiren bireyleri karnında taşıyan ve yetişmelerinde daha çok 

katkı sağlayan “anne” ler yine toplum tarafından hakları korunan, itibar alınan, saygı 

gören kişiler olduklarında yetiştirdikleri bireyler de öyle olmaktadır. Fıkıhta da bu 

saygınlık ve itibar fıtrat dikkate alınarak verilen hükümlerde kendisini göstermektedir. 

Örneğin lohusa hallerinde kadının ibadetlerden muaf tutulması, kazif yani namuslu 

kadınlara iftira edenlere verilen cezaların kadın cinsiyeti üzerinden bildirilmesi, taciz ve 

tecavüzden korunmak için örtünme emri gibi hükümler de kadını korumaya yöneliktir. 

Bozulmayan fıtrat, daha mutlu ve sağlıklı bireyleri oluşturmaktadır. Fıtratın ve 

sorumlulukların karıştırıldığı toplumlar ise kaos ortamını daha çabuk ortaya 

çıkarabilmektedir. 

1.4. EŞİTLİK VE ADÂLET 
 

Eşitlik ve adâlet kavramları genellikle birbiri ile karıştırılan ve yanlış anlaşılan 

kavramlardandır. Halk arasında bazen birbirinin yerine kullanıldığını da görmek 

mümkündür. Birbirinin yerine kullanılsa da eşitlik ve adâlet tam manada eş anlamlı 

sözcükler değillerdir. İki veya daha çok şeyin eşit olması durumu, denklik, müsâvilik, 

müsâvat, muâdelet, anlamlarına gelen eşitlik kelimesi, kanunlar önünde bütün insanlara 

dil, din, ırk, cinsiyet ayrımı yapmaksızın aynı muamele edilmesidir.66 Köken itibariyle 

Arapça bir kavram olan müsâvât kelimesi sözlükte “ölçü ve değer bakımından eşit 

olma, iki şey arasındaki eşitlik, denklik” anlamına gelmektedir.67 Eşitlik (müsavât), 

insanların ırk, renk, kabile, coğrafya ayrımı yapılmaksızın aynı yaratıcı tarafından, aynı 

özden yaratılmasının sonucu olarak denk tutulup herhangi bir ayrım yapılmaması da 

demektir.68 İnsanların tamamının parmak izlerinin bile birbirinden farklı olduğu 

düşünüldüğünde bir şeyin diğer şeyle birebir aynı olması mümkün değildir. Bu yüzden 

eşitlik kavramı birçok anlamı yapısında barındırmaktadır. “Ahlaksal anlamda, insanın 

sadece insan olma sıfatı ile eşit haklara sahip olması; siyasal anlamda, yöneticilerin eşit 

 

 

 

 
 

66 Türk Dil Kurumu (TDK), “Eşitlik”, 2019, https://sozluk.gov.tr/ (18. 07. 2020). 
67 Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî, “Seva”, 

Lisânü’l-ʿArab, Dâr-Sâder, Beyrut, 2007, c. 14, s. 408; Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. 

Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzâk el-Bilgrâmî el-Hüseynî ez-Zebîdî, “Seva”, Tâcü’l-ʿarûs min 

cevâhiri’l-Ḳāmûs, Dârü’l-Kitâbi’l-İlmiyye, Beyrut, 2012, c. 37- 38, s. 176, 177; İlhan Kutluer, 

“Müsâvat”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 32, TDV Yayınları, İstanbul 2006, s. 76-79. 
68 Erdoğan, “Eşitlik”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 128. 



18 
 

 

 

 

 

 

oy ilkesine göre seçilebilmeleri, eşitlik olarak anlaşılabilir. Hukuk alanındaki eşitlik ise; 

kanunlar önündeki eşitlik ile ifade edilmektedir.”69 

Adâlet sözlükte; herkese kendine uygun düşeni, kendi hakkı olanı vermek, her 

şeye lâyık olduğu değeri vermek, hakkı sahibine ulaştırmak70 anlamlarına gelmektedir. 

“Adâlet genellikle, verilen ile hak edilen arasındaki dengeyi ifade etmektedir. Bu denge 

bazı   hallerde   eşitlikle   gerçekleşir;   ancak   adâlet   eşitlik   değil,    denge 

demektir.”71 Mu’tedil, yani dengeli ve ölçülü olmak, insan ilişkilerinde hak ve 

sorumlulukların bir taraftan ziyade bireyler arasında paylaşımıdır.72 Adâlet denildiğinde 

akla eşitlik kavramı gelebilmektedir. Kavramlara genel olarak bakıldığında bir 

davranışın adâletli olduğunu söylemek için eşitlik ilkesine riayet edilip edilmemesine 

bakılır fakat adâlet her zaman ve zeminde eşitlik demek değil orantılı eşitlik demektir. 

Yani adâlet eşitlikten tamamen bağımsız olmak değil, duruma göre eşitliği sağlama 

faaliyetidir.73 

Yüce Allah (c.c.) âdildir ve insanlar arasında da adâleti emretmiştir. “Allah size, 

emanetleri mutlaka ehline vermenizi ve insanlar arasında hükmettiğiniz zaman adâletle 

hükmetmenizi emreder.”74 Başka bir âyette “Eğer hüküm verirsen aralarında adâletle 

hükmet. Şüphesiz Allah âdil olanları sever”75 buyurulmaktadır. Kadın ve erkek 

arasındaki ilişkiler de yüce yaratıcının adâlet vurgusu denge üzerinedir.76 “Dikkat edin, 

sizin kadınlar üzerinde hakkınız olduğu gibi, kadınların da sizin üzerinizde hakkı 

vardır”77 diye rivâyet edilen hadiste bu denge unsuruna78 işaret etmektedir. 

İslâm dininde hükümler açıklanırken adâlete ve fıtrat faktörüne uygun 

verilmektedir. İnsan ve kul olmak yönünden kadın ve erkek cinsi eşittir aralarında 

 

69 Alanur Ayhan, “Eşitlik İlkesi ve Tarihçesi Türkiye’de Kadın Erkek Eşitliği ve Eşitsizliği”, Hukuk 

Gündemi Dergisi, S. 3 (2009), s. 45. 
70 Erdoğan, “Adâlet”, Fıkıh ve Hukuku Terimleri Sözlüğü, s. 11; TDK, “Adâlet”, 2019, 

https://sozluk.gov.tr/ (18. 07. 2020). 
71 Mustafa Çağrıcı, “Adâlet”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 1, İstanbul 1988, TDV 

Yayınları, s. 343. 
72 Huriye Martı, “Toplumsal Cinsiyet Tablosunda Perspektifin Eşitlikten Adâlete Kayışı- Dinî Referanslar 

Eşliğinde Bir Okuma Denemesi-”, Kadın Araştırmaları Dergisi, S. 1, C.1 ( 2015), s. 142. 
73 Ali Bakkal, “Bediüzzamân’ Said Nursî’ye Göre Hukukta Adâlet Çeşitleri”, Katre: Uluslararası İnsan 

Araştırmaları Dergisi, S. 5 (2018), s. 11. 
74 en- Nisâ, 4/58. 
75 el- Mâide, 5/42. 
76 el-Bakara, 2/ 187. 
77 Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre (Yezîd) et-Tirmizî, el-Câmiʿu’l-kebîr (Süneni’t-Tirmiẕî), Risâlât’il 

Âlemiyye, Beyrut 2010, “Radâ” 11 (No. 1197). 
78 Martı, “Toplumsal Cinsiyet Tablosunda Perspektifin Eşitlikten Adâlete Kayışı” s. 143. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/adalet
https://islamansiklopedisi.org.tr/adalet


19 
 

 

 

 

 

herhangi bir fark yoktur fakat yaratılıştan bedensel ve ruhsal yönden farklılıkları 

bulundurmaktadır. Bunlar da toplumdaki hak ve sorumlulukları belirlemektedir. Yani 

kadın ve erkek sırf cinsiyetinden dolayı ayrıcalığa veya mahrumiyete maruz 

bırakılmamaktadır.79 Kur’ân-ı Kerîm insanî yönden adâleti öğütlerken toplumsal statü 

yönünden ve kadın erkek arasındaki ilişki bakımından tam bir müsavâtı değil adâleti 

hedeflemektedir.80 Çünkü; adâlet herkese hak ettiği oranı vermek iken eşitlik ise hak 

etsin etmesin herkese eşit hisse vermektir. Mutlak eşitlik ise adaletsizliktir. Toplumsal 

cinsiyet konuları işlenirken mutlak manada eşitlik ilkesi cinsiyetsizlik temelli bir 

argümana hizmet edilebilmektedir. Bunun yerine fıtrata uygun adâlet temelli bir 

sistemin geliştirilmesi daha sağlıklı görünmektedir.81 Burada bir zihinsel değişim 

sürecinden geçmeden kadınlar için cinsiyet ayrımcılığı gibi görülen şahitlik, talak, miras 

gibi konularda ileride izah edileceği üzere eşitlik değil adâlet prensibinin gözetildiği 

anlaşılamamaktadır. 

Kadın erkek arasındaki eşitsizlik üzerine Nisâ sûresi 34. âyetinden82 yola çıkarak 

İslâm dininin erkekleri üstün tutup kadınları hor gördüğü tartışması yapılmaktadır. 

Âyette geçen “kavvâm” kelimesine yüklenen anlamlar bu tartışmanın başlangıcını 

oluşturmaktadır. Bu kelimenin anlamı çeşitli çevirilerde farklılık arz etmektedir. 

“Kavvâm” kelimesine “hâkimlik, üstünlük,” anlamları verilirken “koruyucu, gözetici, 

mes’ul olan” anlamlarının da verilmesi Kur’ân-ı Kerîm’in ve Arapça’nın genel 

yapısıyla uyum arz etmektedir.83 Meşhur tefsir âlimlerinden Kurtubî (ö. 671/1273) bu 

kelime hakkında, “Erkekler kadınların geçimlerini temin ederler, onların güvenliklerini 

sağlar, onları korurlar”84 yorumunda bulunmaktadır. Siyâk ve sibâkına bakılmaksızın, 

yalnızca bu âyetin hatta bu kelimenin manasına bakarak İslâm dini erkekleri 

kadınlardan üstün tutuyor demek çok doğru  bir yaklaşım olarak görünmemektedir. 

 

 

 

79 Ali Rıza Demircan, “Fıtrat ve İslâm Çizgisinde Kadın Problemlerine Bakış”, Dinî ve Toplumsal 

Boyutlarıyla Cinsiyet I, Faruk Bayraktar (Ed.), Ensar Neşriyat, İstanbul 2012, s. 155. 
80 Mustafa Öztürk, “Toplumsal Cinsiyet Meselesine Kur’ ân Zaviyesinden Genel Bir Bakış”, Dinî ve 

Toplumsal Boyutlarıyla Cinsiyet I, Faruk Bayraktar (Ed.), Ensar Neşriyat, İstanbul 2012, s. 185. 
81 Martı, “Toplumsal Cinsiyet Tablosunda Perspektifin Eşitlikten Adâlete Kayışı”, s. 138. 
82 “Allah’ın insanlardan bir kısmını diğerlerine üstün kılmasına bağlı olarak ve mallarından harcama 

yapmaları sebebiyle erkekler kadınların yöneticisi ve koruyucusudurlar…” en- Nisâ, 4/34. 
83 Hayri Kırbaşoğlu, “Kadın Konusunda Kur’ân’a Yöneltilen Başlıca Eleştiriler”, İslâmî Araştırmalar 

Dergisi, C. 10, S. 4 (1997), s. 260. 
84 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubî, el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân, 

Dârü’l Kitâbi’l-İlmiyye, Lübnan 2010, c. 5, s. 110-111. 



20 
 

 

 

 

 

 

Şayet bir üstünlükten bahsedilecekse bu varlık olarak değil, hak ve sorumluluklardan 

ileri gelen bir öncelemeden söz edilebilmektedir. 

Eşitlik veya eşitsizliğin, haklarda ve hukuk karşısında söz konusu olması 

gerekmektedir. İslâm dininde kişisel haklarda ve hukuk karşısında, kadın erkek arasında 

bir eşitsizlik örneğine rastlamak mümkün değildir.85 İslâm dininin Yüce kitabı Kur’ân-ı 

Kerîm’de kadınlardan bahseden, ismi “kadınlar” anlamına gelen “Nisâ” sûresi dahi 

bulunmaktadır. İnsanlık olarak her iki cinsiyet de birbirine eşit olarak var olmuşlardır. 

Yönetim ve düzenin bir parçası olan kadın ve erkeğin yükümlülüklerinde her zaman 

mutlak eşitlik değil duruma göre müsâvât, adâlet, itidal, hakkaniyet, ehliyet ön plana 

çıkmaktadır. Yani kadınlar ve erkekler arasında hak ve sorumluluklara göre i’tidalli bir 

dağılım yapılmaktadır.86 Cinsiyet faktöründen dolayı bir tarafa ayrım yapıldığını 

söylemek mümkün görünmemektedir. Erkek ve kadının tabiatına uygun olarak birbirini 

tamamlayacak şekilde, kadının aktif olduğu yerde erkek pasif kalabilmekte erkeğin aktif 

ve yetenekli olduğu alanlarda ise kadın geri planda olabilmektedir. Böylece iki cinsiyet 

arasındaki denge korunmaya çalışılmaktadır. 

Konuyu eşitlik kavramı etrafında değerlendirmek gerekirse, insanlar arasında 

salt eşitliğin olmadığı görülmektedir. Yaratılıştan kaynaklanan farklılıklar bir kenara 

bırakılarak her yönden mutlak bir eşitliği savunmak eşitlik değil tam aksini 

oluşturmaktadır.87 Geçmişten günümüze, ailde ve toplumun diğer alanlarında kadın ve 

erkek rollerine bakıldığında bütün yükümlülük tek bir kişiye bırakılmamakta çocuk 

bakımı, ev işleri kadının, nafakayı temin erkeğin sorumluluğuna verilmektedir.88 Ev 

idaresini kadın veya erkek cinsiyetinden birisinin üsteleneceği düşünüldüğünde bu 

görevin güç ve kuvvetinden ötürü erkeğe verilmesi normal karşılanmaktadır.89 Hak ve 

sorumluluklar ise cinsiyetlere göre aynı oranda farklılık göstermektedir. Topluma 

bakıldığında zengin fakir, memur, işçi, bilgili, cahil gibi farklılıklar bulunmaktadır. 

İnsanlar arasında bu tür farklılıkların olması doğal bir süreci oluşturmaktadır. Toplumun 

 
 

85 Şükrü Özbuğday, “Kadın Erkek Eşitliği Üzerine Birkaç Söz”, Diyânet İlmî Dergi, C. 35, S. 2 (Nisan- 

Mayıs- Haziran 1999), s. 37. 
86 Hayrettin Karaman, “Kadın Hakları ve Kocaya İtaat”, Laik Düzende Dini Yaşamak-2, 2001, www. 

hayrettinkaraman.net/yazi/laikduzen/2/0060.htm (23. 07. 2020). 
87 Özay, “İslâm Hukuku Açısından Cinsiyet Değiştirme”, s. 6. 
88 Mehmet Boynukalın, “Zevce”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 44, TDV Yayınları, 

İstanbul 2013, s. 306. 
89 Hilâl Özay, İslâm Hukukunda Anne, Cihan Yayınları, İstanbul 2008, s. 21. 

http://www/


21 
 

 

 

 

 

bir birimi olan ailede de erkeğin yöneticilik vasfını üstlenmesi de bu doğal süreçten 

kaynaklanmaktadır.90 

Modern hukuk kanunlarını inceleyip kıyas yapmak çalışmaya yön vermesi 

açısından yerinde olacaktır. 1982 Anayasasının 10. maddesine göre; Herkes, dil, ırk, 

renk, cinsiyet, siyasî düşünce, felsefî inanç, din, mezhep ve benzeri sebeplerle ayırım 

gözetilmeksizin kanun önünde eşittir. Kadınlar ve erkekler eşit haklara sahiptirler. 

Devlet, bu eşitliğin yaşama geçmesini sağlamakla yükümlüdür. Hiçbir kişiye, aileye, 

zümreye veya sınıfa imtiyaz tanınamaz. Devlet organları ve idare makamları bütün 

işlemlerinde kanun önünde eşitlik ilkesine uygun olarak hareket etmek zorundadırlar.91 

Bu maddenin ek fıkraları şöyledir: “Kadınlar ve erkekler eşit haklara sahiptir. Devlet, 

bu eşitliğin yaşama geçmesini sağlamakla yükümlüdür.” Buna ek cümle olarak: “Bu 

maksatla alınacak tedbirler eşitlik ilkesine aykırı olarak yorumlanamaz.” Ek fıkra: 

“Çocuklar, yaşlılar, özürlüler, harp ve vazife şehitlerinin dul ve yetimleri ile malul ve 

gaziler için alınacak tedbirler eşitlik ilkesine aykırı sayılmaz.”92 

Anayasanın 10. Maddesine yazılan ek fıkralarda ilgi çekici olan, “alınacak 

tedbirler eşitlik ilkesine aykırı olarak yorumlanamaz” cümlesidir. Yani insanlar bazı 

özel durumlarından dolayı özel muamele görebilmektedirler ve bu eşitsizlik 

sayılmamaktadır. İşte İslâm hukukunda da sağlanmak istenilen eşitlik bu şekildedir. 

Bazı özel durumlarda kadınlara yönelik hükümler ve uygulamalar farklılık 

gösterebilmektedir. Bu da eşitsizlik değil aksine adâletin temini için gerekmektedir. 

Buna göre İslâm hukuku hükümlerinde cinsiyetler arasında eşitlik mi adâlet mi 

vardır? sorusunun cevabı, ‘mutlak eşitlik değil, özel durumlarda uygulanan hükümler 

sebebiyle hakkaniyet ve mu’tedillik vardır’ şeklinde olacaktır. Toplumda cinsiyet 

eşitliği sağlanırken biyolojik cinsiyetlere göre adâlet prensibinin ihlal edilmemesi 

gerekir.93 Zira bu durumun pozitif ayrımcılığa sebep olması kaçınılmazdır. 

 

 

 

 

 

 

90 Kırbaşoğlu, “Kadın Konusunda Kur’ ân’ a Yöneltilen Başlıca Eleştiriler”, s. 261. 
91 Türkiye Cumhuriyeti Anayasası, 10. Md. 
92 Türkiye Cumhuriyeti Anayasası, 10. Md. 
93 Martı, “Toplumsal Cinsiyet Tablosunda Perspektifin Eşitlikten Adâlete Kayışı”, s. 138. 



22 
 

 

 

 

 

 

BÖLÜM 2: İBADETLER VE TOPLUMSAL CİNSİYET 
 

Bu bölümde toplumun bireylerini oluşturan kadın ve erkek cinsiyeti arasındaki 

farklılıklar ibadetler açısında ele alınacaktır. Bu araştırmada tüm konular 

değerlendirilirken adâlet prensibi göz önünde bulundurulacaktır. Zira Kur’ân-ı Kerîm’in 

pek çok âyetinde bunu görmek mümkündür. Âyetlerde mutlak olarak bir kadın erkek 

ayrımı yapılmamaktadır aksine aynı cinsten yaratıldıkları ve aynı toplumun bireyleri 

oldukları vurgulanmaktadır. Örneğin; “Ey insanlar! Şüphesiz sizi bir erkek ile bir 

dişiden yarattık, tanışasınız diye sizi kavim ve kabilelere ayırdık, Allah katında en 

değerli olanınız O’na itaatsizlikten en fazla sakınanızdır. Allah her şeyi hakkıyla 

bilmektedir, her şeyden haberdardır”94 buyrulmaktadır. 

Yaratılışın asıl gayesi yüce yaratıcıya “kulluk” tur. Âyet de “Ben cinleri ve 

insanları, başka değil, sırf bana kulluk etsinler diye yarattım” buyurulmaktadır.95 Bu ve 

benzeri âyetlere yapılan tefsirlerde “kulluk” tabirinden anlaşılan Allah (c.c.)’ın koymuş 

olduğu yasalara itaat etmektir.96 Sözlük anlamı “boyun eğme, alçak gönüllülük, itaat, 

kulluk, tapma, tapınma” anlamlarına gelen ibâdet, dinî bir terim olarak insanın Allah 

(c.c.) ’a saygı, sevgi ve itaatini göstermek, onun hoşnutluğunu kazanmak niyetiyle 

ortaya koyduğu belirli tutum ve gerçekleştirdiği davranışlar için kullanıldığı gibi daha 

genel anlamıyla aynı mahiyetteki düşünüş, duyuş ve sözleri de ifade etmektedir.97 Yani 

ibadet, kulun Allah (c.c.) ’ın rızası olacak her türlü davranış ve düşünceyi yapması98 

anlamına gelmektedir. Bu iş ve davranışlar ahlak, örf- adet gibi hayatın tüm alanını 

kapsayabilmektedir. Fıkıh alanında ibadet daha çok terim anlamıyla, namaz, oruç, hac, 

zekât, kurban, dua ve zikir için kullanılmaktadır. Bu ibadetlerin yeri, zamanı, şekli, 

şartları âyetlerle ve Hz. Peygamber (s.a.v.)’in uygulamalarıyla belirlenmektedir.99 

Judith E. Tucker gibi İslâm dininde kısmî de olsa cinsiyetler arasında eşitsizlik 

olduğunu inananlar ve bunu savunanlar kadın ve erkek arasında ibadetlerin yerine 

getirilmesinde mekânsal ayrılıklar üzerine yoğunlaşmakta, bunu da “mekanın 

 

94 el- Hucurât, 49/ 13. 
95 ez-Zâriât, 51/ 56. 
96 Komisyon, Kur’ ân Yolu Tefsiri, c. 5, s. 137. 
97 Mustafa Sinanoğlu, “İbâdet”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 19, TDV Yayınları, 

İstanbul 1999, s. 233. 
98 İbn Manzûr, “abd”, Lisânü’l-ʿArab, c. 3, s. 270; Zebîdî, “abd”, Tâcü’l-ʿarûs, c. 7-8, s. 189. 
99 Ülfet Görgülü, “İbadet Hayatında Kadın”, Kadın Olmak, Şule Albayrak (Ed.), İz Yayıncılık, İstanbul 

2019, s. 304. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/lisanul-arab


23 
 

 

 

 
 

cinsiyetçileştirilmesi” kavramıyla ifade etmektedirler.100 Bu anlayışa göre; kadın ve 

erkek arasında her halükarda ayrım bulunmaktadır. İbadetlerin aslında olmasa da namaz 

örneğinde olduğu gibi mekân faktöründe kadın cinsiyetine yönelik haksızlık yapıldığı 

dile getirilmektedir. Burada izaha muhtaç olan durum İslâm dininde kadın ile erkek 

arasında kulluk açısından bir cinsiyet ayrımı olup olmadığıdır. Kulluk bakımından 

cinsiyet ayrımı olmadığı, hükümlerdeki bazı farkların cinsiyetlerin durumuna göre 

verildiği tespit edildiğinde mekân faktörü de cevap bulmuş olacaktır. İbadetlerin ifâ 

edilmesinde her iki cinsiyet arasında bazı farklar olmakla birlikte özü itibariyle herhangi 

bir ayrım söz konusu değildir. İbadeti yerine getirirken yapılan hareketler, giyilen 

kıyafetler, ibadet mekânı değişiklik gösterebilmektedir. Bu durum kadınlar için 

herhangi bir ayrımcılık oluşturmamaktadır. Aksine fıtrata uygun muamelenin sonucu 

olarak anlaşılmaktadır. Cinsiyet farklılığına dayalı mekânsal bir ayrım ise bazen doğal 

bir durumu oluşturmaktadır. Spor müsabakalarında kadın ve erkek takımlarının farklı 

olması buna örnek olarak gösterilebilmektedir. 

Allah (c.c.) Kur’ân-ı Kerîm’de emir veya yasak bildireceği zaman genel 

mahiyette hitap olarak “Ey iman edenler, Ey insanlar” gibi erkek ve kadın cinsi için 

ortak ifade kullanmaktadır. Bazı durumlarda ise kadın ve erkek olarak ayrı ayrı hitap 

etmektedir. 

Örneğin âyette: “Müslüman erkekler,Müslüman kadınlar; mü’min erkekler, 

mü’min kadınlar; ibadet ve itaat eden erkekler ve itaat eden kadınlar; özü 

sözü doğru erkekler, özü sözü doğru kadınlar; sabreden erkekler, sabreden 

kadınlar; gönlünü ibadete vermiş erkekler, gönlünü ibadete vermiş 

kadınlar; yardım yapan erkekler, yardım yapan kadınlar; oruç tutan 

erkekler, oruç tutan kadınlar; Allah’ı çokça anan erkekler, çokça anan 

kadınlar; işte bunlar için Allah hem bağışlama lütfu hem de büyük bir ödül 

hazırlamıştır” 101 buyurmuştur. 

Âyette de belirtildiği üzere kadın ve erkek arasında dinî ritüelleri yerine getirme 

ahlakî ve manevî boyutta yüksek mertebelere ulaşma açısından da herhangi bir fark 

 

 
 

100 Judith E. Tucker, İslâm Hukukunda Kadın, Aile ve Toplumsal Cinsiyet, Nazife Şişman (Çev.), 

Açılımkitap Yayınları, 2015, s. 254- 255. 
101 el- Ahzâb, 33/35. 



24 
 

 

 

 

 

 

yoktur. Aksine bu iki cinsiyet amellerin değerlendirilmesinde eşit tutulmuş, cinsiyet 

ayrımı yapılmamıştır.102 

Mesela Âl-i İmrân sûresinde: “Rableri onların dualarına şöyle karşılık 

verir: “Şüphesiz ben, erkek olsun kadın olsun-ki birbirinizden meydana 

gelmişsinizdir- sizden bir şey yapanın emeğini boşa çıkarmam. Hicret 

edenlerin, yurtlarından çıkarılanların, benim yolumda eziyete 

uğratılanların, savaşanların ve öldürülenlerin, işte onların günahlarını 

elbette sileceğim” 103 buyurulmaktadır. 

Bu âyetin Ümmü Seleme’nin Peygamber (s.a.v.) Efendimiz’e gelerek Kur’ân’da 

erkeklerin hicreti hakkında övgü olduğunu fakat kadınların da hicret ettiğini ama onlar 

hakkında bir şey söylenmediğini ifade etmesi üzerine nazil olduğu rivayet 

edilmektedir.104 Burada Arapça’da cihat gibi ibadetlerde erkekler için kullanılan fiil 

kalıplarından dolayı kadınlar alınganlık göstermektedirler. Yüce Allah (c.c.) ise cinsiyet 

ayrımı yapılmaksızın dua edenlerin duasına ve yaptıkları işlere karşılık verileceğini, 

ameller konusunda kadınlarla erkeklerin aynı olduğunu bildirmektedir. Kadınlar ve 

erkeklerin birbirlerinden meydana geldiklerine, aynı özden yaratıldıklarına ve 

birbirlerinin tamamlayıcısı olduklarına pek çok âyette çeşitli vesilelerle 

değinmektedir.105 

Vahiy kaynaklı dinlerden İslâm diniyle ibadetlerde bazı yönlerden benzerlik 

gösteren Yahudilikte106 ibadet merkezi olan sinagoglarda toplu ibadetleri yerine 

getirebilmek yetişkin olan en az on erkeğin bir araya gelmesine bağlıdır ve bu da 

Tevrat’ta geçen, “On erkeğin bir arada Tevrat okuduğu yerde Tanrı’nın celâli 

bulunur”107 ifadesine dayanmaktadır. Sinagoglarda yapılan ibadetlerde de erkeklerle 

kadınların aynı mekân da bulunmaması özellikle Ortodoks mezhebinde kadınların 

 

102 Komisyon, Kur’ ân Yolu Tefsiri, c. 4, s. 383- 384; İhsan Toker, “Eşitlik ve Adâlet Kavramları 

Çerçevesinde Müslüman Kadınlarda Toplumsal Cinsiyet Örüntüleri”, Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, C. 1, S. 1 (2009), s. 151. 
103 Âl-i İmrân, 3/195. 
104 Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav’ b. Kesîr el-Kaysî el-Kureşî el- 

Busrevî ed-Dımaşkī eş-Şâfiî, Tefsîrü’l-Ḳurʾâni’l-ʿazîm, Dârü’l- Risâlâti’l-Âlemiyye, Beyrut, 2010, c. 2, 

s. 174; Tirmizî, “Tefsir” 5 (No. 3271). 
105 Komisyon, Kur’ ân Yolu Tefsiri, c. 1. s. 742- 743. 
106 Şinasi Gündüz, “Namaz ve Yahudilikteki Günlük İbadet”, İslâmî İlimler Dergisi, C. 13, s. 2 (2018), 

215- 238. 
107 Ahmet Güç, “Yahudîlik”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 43, TDV Yayınları, İstanbul 

2013, s. 210. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/tefsirul-kuranil-azim


25 
 

 

 

 
 

günlük ibadetlerden sorumlu tutulmaması anlayışından kaynaklanmaktadır.108 

İslâmiyet’te kadının tamamen ibadetten muaf tutulması gibi bir anlayış söz konusu 

değildir. Örneğin; cuma namazı erkeklere vacip iken kadının da imkân bulduğu halde 

cuma namazı kılması geçerli sayılmaktadır. Kadının hayız ve nifâs halinde bulunduğu 

durumlarda namazlardan muaf tutulması fizyolojik ve psikolojik durumuyla alakalıdır 

ve bu tamamen bir muafiyet değil kısmî bir ara verme anlamı taşımaktadır. 

2.1. CİNSİYET FARKLILIĞININ MÜKELLEFİYETE ETKİSİ 
 

Araştırmanın bu bölümünde namaz oruç, hac, kurban ibadetleri ile mükellefiyet 

(sorumlu olma) bakımından iki cinsiyet arasında herhangi bir fark olup olmadığı, fark 

olan durumların da sebepleri üzerinde durulacaktır. İslâm dini kadın ve erkeğe hayatın 

her alanında sorumluluk alanları belirlemektedir. Bu alanlardan birisi de Allah (c.c.) ile 

kul arasında olan ve Allah (c.c.) ile kul arasında kalmayıp Müslüman bireyden topluma 

tesir eden ibadet alanıdır. İslâm fıkhı mükellefiyet açısından her iki cinsiyeti de eşit 

tutmaktadır. Kur’ân-ı Kerîm’de Yüce Allah(c.c.) mükellef olan kimseleri muhatap 

alırken çoğunlukla “Ey insanlar, Ey iman edenler” şeklinde hem kadın hem erkek için 

genel bir hitap şekli kullanmaktadır. Bazen de cinsiyet ayrımı vurgulanarak kadın ve 

erkek için ayrı ayrı “mü’min kadınlar, mü’min erkekler” olarak hitap edilmektedir. 

İslâm dinini öğretmek için muhtasar olarak yazılan ilmihallere ve alanında 

yazılmış klasik kaynaklara bakıldığında ibadetleri yerine getirmek için aranan ilk şart 

mükellefiyettir. Mükellefiyet; bir şeyi yapıp yapmama sorumluluğudur.109 İnsanların 

dini hükümlere muhatap olabilmesi, sorumluluğunun sonucunda ceza ve mükâfat 

alabilmesi için iki önemli şart aranmaktadır ki bunlar akıl ve buluğ (ergenlik)dur. Belirli 

bir yaşa ve özelliklere sahip olan Müslüman kişi mükellef durumuna gelmiş demektir. 

Kızlarda ergenlik çağı, âdet görmesi ve nikahla birlikte çocuk sahibi olabilmesi ile 

anlaşılırken, erkeklerde ergenlik belirtileri ihtilam olması ve aynı şekilde evlilik sonrası 

çocuk sahibi olabilmesi ile anlaşılmaktadır. Ergenlik için belirtilen ortalama yaşlar 

erkekler için 12-15, kızlar için 9-15 dir.110 Bu yaş sınırlarının belirlenmesi erkek ve 

kadının mükellef olma zamanlarının tespiti için önemlidir. 

 

 
 

108 Güç, “Yahudîlik”, DİA, XXXXIII, 210. 
109 Erdoğan, “Mükellefiyet”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 417. 
110 Seyfeddin Yazıcı ve Lütfi Şentürk, İslâm İlmihali, DİB Yayınları, Ankara 2016, s. 85-86. 



26 
 

 

 

 

 

 

İslâm insan olmanın gereği olan haklar ve sorumluluklarda kadın ve erkek 

arasında ayrım yapmamıştır. İman eden bir Müslümanın cinsiyetine bakılmaksızın 

namaz, oruç, hac gibi farz ibadetlerden mesuliyeti söz konusudur.111 Bu konuda 

kadınların erkeklerden geride olduğunu belirten ifadeler sahih dinî kaynaklara uygun 

değildir veya toplum tarafından yanlış yorumlanmaktadır.112 Böylece mükellefiyet 

açısından kadın ve erkek arasında herhangi bir cinsiyet eşitsizliği olmadığı 

anlaşılmaktadır. 

2.2. CİNSİYET FARKLILIĞININ NAMAZ İBADETİNE ETKİSİ 
 

İbadetler insanın yaratıcısıyla olan bağlarını kuvvetlendiren, hayatına anlam 

katan ve düzenli bir sistem sağlayan en önemli etkenlerden birisi olmaktadır. Kişilerin 

ibadet hayatı yaratıcısıyla arasında olan bir ilişkidir fakat topluma dönük yönü de 

bulunmaktadır. Namaz gibi toplu olarak yapılmaya teşvik edilen ibadetler bireyselliğin 

üstünde başka anlamlar da taşımaktadır. Bu sebeple namaz ibadetinde özü itibariyle 

cinsiyetler arasında herhangi bir fark görülmemektedir. Fakat şekil itibariyle namaz 

ibadetinin edasında kadınlar ve erkeklerin bazı farklı uygulamaları mevcuttur. Bunların 

açıklanması ve hangi sebep üzerine farkların oluştuğunun belirtilmesi İslâm hukuku ve 

toplumsal cinsiyet tartışmaları açısından önemli bir konuyu oluşturmaktadır.113 Namaz 

ibadetinin farziyeti Kur’ân-ı Kerîm ile, kılınış şekilleri ise Hz. Peygamber (s.a.v.) 

tarafından belirlenmiitir. Hadis-i şerifte “Beni namazı kılarken nasıl gördüyseniz siz de 

öyle kılınız”114 buyurulmaktadır. İbadetin edası esnasında kadınlar ile erkekler arasında 

şekilsel farklılıkların olmasının hikmeti kadının fiziksel özelliği ve tesettüründen 

dolayı115 tedbir maksatlı olduğu anlaşılmaktadır. 

İbadetlerin edasında kadın ve erkeğin bazı yönlerden ayrılması her iki cinsiyet 

içinde olumsuz bir durum oluşturmamaktadır. Namazın bir bireye farz olması, namazda 

uyulması gereken farz, vacip, sünnet ve müstehaplarda da cinsiyet olarak bir ayrım söz 

 

111 Ali Osman Ateş, “Kur’ân ve Sünnet’in Kadına Bakışı”, Dinî ve Toplumsal Boyutlarıyla Cinsiyet II, 

Faruk Bayraktar (Ed.), Ensar Neşriyat, İstanbul 2012, s. 117. 
112 Hayrettin Karaman, “Kadın Hakları ve Kocaya İtaat”, Laik Düzende Dinî Yaşamak-2, 2001, 

http://www.hayrettinkaraman.net/ (23.07.2020). 
113 Özay, İslâm Hukuku Açısından Cinsiyet Değiştirme, s. 320. 
114 Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî, Fetḥu’l-bârî bi-şerḥi Ṣaḥîḥi’l- 

Buḫârî, Dâr’ü- Tayyibe, Riyad 1432/2011, “Ezan”, 18 (No. 631). 
115 Ebü’l-Hasen Burhânüddîn Alî b. Ebî Bekr b. Abdilcelîl el-Fergānî el-Mergīnânî, el-Hidâye, Dârü’s- 

Selâm, Kahire, 2012, c. 1, s. 116; Ebû Muhammed Bedrüddîn Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. Ahmed el- 

Aynî, el-Binâye fî şerḥi’l-Hidâye, Dârü’l- Kitâbi’l-İlmiyye, Beyrut, 1971, c. 2, s. 172. 

http://www.hayrettinkaraman.net/
https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Darun%20Tayyibetun


27 
 

 

 

 

 

konusu değildir. Örneğin; Cuma namazı “Ey iman edenler! Cuma günü namaz için 

çağrı yapıldığında Allah’ı anmaya koşun ve alışverişi bırakın...”116 âyetiyle farz 

kılınmıştır. Âyetin hitabı umum için olsa da hadislerin tahsis özellikleri vardır. Bu âyet, 

“Cemaatle Cuma namazı kılmak, her Müslüman’a farzdır. Ancak, köle, kadın, çocuk ve 

hastaya farz değildir”117 hadisi ile tahsis edilmektedir. Cuma namazının kadınlara farz 

olmaması edasının geçersiz olduğu anlamına gelmemektedir. Hadiste belirtilen 

kişilerden cuma namazı kendisine farz olmayan, köle, kadın, çocuk ve hastalar Cuma 

günü namazın kılınacağı mekânda bulunurlar ve namazı oradaki cemaatle beraber 

kılarlarsa Cuma namazları geçerli olur ve o gün öğle namazı kılmalarına da gerek 

yoktur. Bu aynı şekilde bayram namazları içinde geçerli bir hükümdür.118 Cuma 

namazından kadınların mes’ul olmadıklarına, üzerlerine farz olmadığına dair ise hemen 

hemen bütün İslâm âlimleri ittifak etmişlerdir. Sahabe döneminden günümüze kadar 

hiçbir müçtehit Cuma namazının kadınlara da farz olduğunu söylememiştir.119 Bugüne 

kadar gelen rivayet kanallarında, sahabe, tâbiûn ve diğer nesillerde uygulama ve inanış 

kadınlara Cuma namazının farz olmadığı, kıldıkları halde ise ibadetlerinin geçerli 

olacağı yönündedir. Kadın cinsiyetinin Cuma namazından sorumlu tutulmaması fıtrattan 

gelen doğum, adet hali, çocuk emzirme gibi özel hallerinden dolayı bir ayrım değil 

kolaylık sağlamaktadır.120 Ev işleriyle ve çocukların ihtiyaçları ile alakadar olan 

kadınlar için Cuma namazının farz olmaması İslâm hukuk hükümlerinin kolaylık 

ilkesini gözettiğini göstermektedir. 

Kadın ve erkek cinsiyeti için namazın edası esnasında şekilsel olarak bazı 

farklılıklar vardır. Namaz esnasında kadın ve erkeklerin hareketleri on yerde farklılık 

göstermektedir.121 Kadınlardan farklı olarak erkekler namaz öncesinde kamet getirirler 

ve iftitah tekbiri ile namaza başlarlar. Yine kadınlar ellerini omuz hizasına kadar,122 

 

 

 

116 el- Cum’â, 62/9. 
117 Ebû Dâvûd, “Salât” 215 (No. 1068). 
118 Detaylı bilgi için bk., Mergīnânî, el-Hidâye, c. 1, s. 207; Görgülü, “İbadet Hayatında Kadın”, s. 311. 
119 Halit Çalış, “Kadınların Cuma Namazı Yükümlülüğü”, Mârife Dinî Araştırmalar Dergisi, C. 5, S. 1 

(Bahar 2005), s. 209. 
120 Hilâl Özay, “İslâm Hukuku Açısından Cinsiyet”, Avrasya Sosyal ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi, 

C. 6, S. 5 (Mayıs 2019), s. 321. 
121 Ebû Muhammed Fahruddîn Osmân b. Alî b. Mihcen b. Yûnus es-Sûfî el-Bâriî ez-Zeylâî, Tebyînü’l- 

ḥaḳāʾiḳ Şerḥu Kenzi’d-deḳāʾiḳ, Dârü’l- Kitâbi’l-İlmiyye, Lübnan 2010, c. 1, s. 307. 
122 Erkekler gibi kadınlarda ellerini tekbir alırken kaldırırlar. Ancak kadınlar tesettürlerinden dolayı 

omuza kadar kaldırır. Zeylâî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ, c. 1, s. 284. 



28 
 

 

 

 

 
 

erkekler kulak yumuşaklığına kadar kaldırırlar.123 Erkekler kıyamda baş ve serçe 

parmaklarını daire yaparak göğüs hizasında birleştirirken kadınlar göğüs üzerine baş ve 

serçe parmaklarını birleştirmeden ellerini koyarlar. Rükû esnasında kadınlar sırtlarını 

düz yapmayıp yukarıya hafif meyilli dururlarken, erkekler dizlerini ve sırtlarını düz 

bulundururlar. Secde esnasında kadınlar kollarını açmayıp diz uçlarına temas ettirirler, 

erkekler ise kollarını iki yana açarlar ve dirseklerini yere koymazlar. Son olarak 

tahiyyata oturuşta kadınlar uylukları üzerine otururlarken erkekler sol ayakları üzerine 

ve sağ ayak parmak uçları kıbleye gelecek şekilde otururlar.124 

Namaz ibadetiyle ilgili kadın ve erkeğin ayrıldığı yerlerden bir diğeri de setr-i 

avrettir. Setr-i avret “örtmek” manasına gelen setr ile vücutta gösterilmemesi gereken 

yerler anlamına gelen “avret” kelimelerinden oluşmuştur.125 Fıkıh terimi olarak ise 

namazda veya namaz dışında açık olmaması gereken yerler için kullanılan bir 

kavramdır.126 Setr-i avret hem kadın hem de erkek için belirli uzuvların örtünme 

emridir. Kur’ân-ı Kerîmde örtünme ile ilgili olan âyetlere ilerleyen konularda 

değinileceği için bu bölümde namazda örtünme konusunu ele alan âyet ve hadisler 

incelenecektir. Konuyla alakalı A’râf sûresinde: “Ey Âdemoğulları! Her namaz 

kılacağınızda güzelce giyinin; yiyin için; fakat israf etmeyin…”127 buyurulmaktadır. 

Âyet Kureyş kabilesinden bazılarının kılık kıyafete dikkat etmeden bazı yerleri açık 

vaziyette ibadet etmeleri üzerine bu uygulama şeklinin yanlışlığını bildirmek ve 

yasaklamak üzerine nazil olmuştur.128 

Avret yerlerinin yani başkalarının görmemesi gereken yerlerin örtülmesinin farz 

olduğu konusunda dört mezhepte (Hanefî, Şâfiî, Mâlikî, Hanbelî) ittifak etmektedirler. 

Mâlikî mezhebi dışındaki mezheplere göre setr-i avret aynı zamanda namazda da 

örtülmesi gereken yerleri ifade etmektedir.129 

 
 

123 Kadınların erkeklerden farklı olarak bu şekilde ellerini kaldırması, örtülmesi gerekli olan yerleri 

muhafaza etmek içindir. Mergīnânî, el-Hidâye, c. 1, s. 186. 
124 Zeylâî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ, c. 1, s. 307; Diyânet İşleri Başkanlığı (DİB), “Din İşleri Yüksek Kurulu 

Başkanlığı”, 2013, https://kurul.diyanet.gov.tr/ (20. 08. 2020). 
125 Fatih Okumuş, “Setr-i Avret”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 36, TDV Yayınları, 

İstanbul 2009, s. 576. 
126 Erdoğan, “Setr-i Avret”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 505. 
127 el-A’râf, 7/31. 
128 Komisyon, Kur’ân Yolu Tefsiri, c. 2, s. 518; Ebu’l Al’â el-Mevdûdî, Tefhîmu’l-Kur’ân, İnsan 

Yayınları, İstanbul 1996, c. 2, s. 28. 
129 Abdulaziz Bayındır, “Avret Yerlerinin Örtülmesi”, İslâm’da Kılık Kıyafet ve Örtünme, Ensar 

Yayınları, İstanbul 1987, s. 129. 

https://kurul.diyanet.gov.tr/


29 
 

 

 

 

 

Hanefî mezhebinde namazda erkeğin setr-i avret yerleri göbeği ile diz kapağı 

arasıdır. Kadının ise el, yüz ve ayağının üst kısmı hariç bütün bedeni namazda örtülmesi 

gereken uzuvlardır.”130 Malikî mezhebine göre namazda erkek olsun kadın olsun avret 

mahalleri kaba ve hafif olarak iki tanedir. Erkekler için ön ve arka kısımlar kaba avret, 

göbekle diz kapağı arası ise hafif avrettir. Malikî mezhebinde kadınlarda kaba avret, 

baş, kol, bacaklar ve göğüs dışında vücutlarının tamamıdır. Göğüs ve hizası, baş, 

boyun, diz kapaktan aşağısı ise hafif avrettir. Namazda kaba avret yerlerinden bir yer 

açılırsa namaz batıl olur, hafif avretten bir uzuv açık olduğunda ise batıl olmaz namazın 

iade edilmesi müstehap olur. Şafiî mezhebine göre namazda erkeklerin avret yerleri 

göbekleri ile diz kapaakları arasında kalan kısımdır. Namaz dışında ise mahremi 

olanlara göbek ile diz kapağı arası haram iken mahremi olmayanlara bütün bedeni avret 

mahallidir. Namazda veya namaz dışında kadınların avret mahalleri ise el ve yüzleri 

haricinde vücutlarının tamamıdır. Hanbelî mezhebi ise namazda setr-i avret konusunda 

Şafiî mezhebine yakındır, fark olarak bu mezhepte kadının namaz içerisinde avrete 

dâhil olmayan tek uzvu yüzü kabul edilmektedir. Mezheplerin Kur’ân, sünnet,131 sahabe 

ve sonraki nesillerin uygulamalarına göre namazda setr-i avret ile ilgili belirlediği 

sınırlar bu şekildedir. Namaz dışında örtülmesi gereken yerler ile ilgili detaylı bilgiler 

örtünme başlığı altında değerlendirilecektir. 

Namazda kadınların örtünmeleriyle ilgili düzenlemeler olduğu gibi erkeklerin 

giyimleriyle alakalı düzenlemeler de vardır. Her iki cinsiyet içinde mutlak bir serbestlik 

söz konusu değildir, bazı sınırlandırmalar getirilmiştir. Kadınların namazdayken 

kapatmaları gereken yerler erkeklere göre fazlalık arz etmektedir. Genel olarak 

mezheplerin tutumlarına bakıldığında Mâlikî mezhebi dışındakiler için namazda veya 

namaz dışındaki  örtünme arasında fark yoktur. 

İslâm hukuku hükümleri kendi arasında tutarlılık arz etmektedir. Kadın ve erkek 

için emredilen örtünme emri ibadet esnasında da devam etmektedir. Namazda örtünme 

konusuyla alakalı cinsiyet eşitsizliği olduğu düşüncesi de doğru bir yaklaşım olarak 

görülmemektedir. Her iki cinsiyet içinde konulan bu sınırlandırmalar genel örtünme 

 

 

 
130 Faruk Beşer, “Fıkıh Açısından Avret ve Örtü”, İslâm’da Kılık Kıyafet ve Örtünme, Ensar Yayınları, 

İstanbul 1987, s. 99. 
131 Ebû Dâvûd, “Salât” 79, 80, 81, 82, 83, 84 (No. 630- 642). 



30 
 

 

 

 

 

 

emrinde olduğu gibi fıtrat faktörü, psikolojiyi koruma, cinsiyeti değil kişiliği itibara alan 

maslahatların132 göz önünde bulundurulduğunu göstermektedir. 

Namaz ibadetinde oluşturulan saf düzeni de cinsiyet tartışmalarının konusu 

olmuştur. Hz Peygamber (s.a.v.) kadınların hiçbir dini faaliyetten geri kalmalarını 

istememiştir. Aksine her zaman teşvik etmiş ve kadınlara kolaylık sağlamıştır. 

İnananların örneği olan Hz. Peygamber (s.a.v.) namazda saf düzenini oluştururken de 

kadınları ihmal etmemiş onların hassas olduğu noktalara dikkat ederek bir düzenleme 

yapmıştır. “Allah’ın kadın kullarının Allah’ın mescitlerine gelmelerine engel 

olmayın”133 buyuran bir Peygamber ve tebliğini yaptığı bir dinin, kadınları toplumdan 

saf dışı etmesi mümkün değildir. 

İslâm dini kadın olsun erkek olsun her iki cinsiyet için de cami merkezli eğitime 

ve ibadete çok önem vermektedir. Hz. Peygamber (s.a.v.) zamanında eğitim merkezi 

olarak işlev gören suffeler bugünki camilerin konumunda bulunmaktaydı. Yani cami 

merkezli bir eğitim uygulanmaktaydı. Toplumsal yozlaşma ile beraber tek ibadet 

merkezine indirgenen camilere, kurum içerisinde ve halk tarafından gereken önem 

verildiği takdirde herhangi bir cinsiyet ayrımına gidilmeksizin eski işlevine dönebilme 

imkânı doğmaktadır.134 

Geçmişten günümüze kadınların mescitler ve camilerde rahat bir şekilde namaz 

kılmaları için gerekli çalışmalar yapılmaya devam etmektedir. Hz. Peygamber (s.a.v.) 

kadınların mescitlere gelmeleri konusunda herhangi bir yasaklama getirmemektedir. 

Aksine kadınlar için özel düzenlemeler yapmakta, camiler sosyal hayatın bir parçası 

olarak düzenlenmektedir.135 Sonraki dönemlerde ise kadınların erkeklere karışma 

durumu olduğu gerekçesiyle siyasi ve sosyal şartların da etkisiyle kadınların mescitlere 

gitmeleri fitne sebebi olarak görülmektedir. 

Cami içerisinde cemaat olacak kişilerin belli bir düzen içerisinde bulunması 

gerekmektedir. Cemaatle kılınan namazlarda saf düzeni erkekler önde, kadınlar onların 

 
 

132 Görgülü, “İbadet Hayatında Kadın”, s. 310. 
133 Müslim, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, “Salât” 136 (No. 442). 
134 Hüseyin Yılmaz, “Cinsiyet Algısının Müslüman Kadınların Cami Eğitimine Yansıması”, Dinî ve 

Toplumsal Boyutlarıyla Cinsiyet I, Faruk Bayraktar (Ed.), Ensar Neşriyat, İstanbul 2012, s. 276. 
135 Konu ile alakalı detaylı araştırma için bk., Abdullah Tırabzon, “Kadınların Cemaatle Kılınan 

Namazlara İştiraki ve Namazlarının Edası”, İstanbul Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, S. 33 

(2015), 179-204. 



31 
 

 

 

 
 

arkasında olacak şekilde düzenlenmektedir.136 Bu durum kadınların namazda geri 

planda kalmaları için değil saygın duruşları, vakarları ve sükûnetle ibadetlerini eda 

edebilmeleri içindir. Eğer kadınların camiden ve ibadet hayatından tecridi istenmiş 

olsaydı, kadınlara camileri ve bu tür kurumları yasaklama yoluna gidilirdi. Aksine İslâm 

dini mevcut şartlar içerisinde her iki cinsiyetin de fıtratına uygun düzenlemeler yapmayı 

tercih etmiştir. 

Saf düzeninde olduğu gibi kadınların erkeklere imamlık yapması da tartışılmalı 

konular arasındadır. Kadınların erkek grubuna imamlık yapamayacağı fikrinde dört 

fıkıh mezhebi de ittifak halindedir. Bu görüşlerini sünnet ile temellendiren fakihler, 

“Dikkat edin! Hiçbir kadın erkeğe imam olmasın”137 hadisine dayanarak bu hükme 

varmışlardır. Kadınların kadınlar gurubuna imamlığı konusunda ise mezhepler arasında 

farklılıklar vardır. Hanefîlere göre kadının kadınlara imameti mekruh olmak ile birlikte 

caiz görülmüştür.138 Yine Şafiî mezhebine göre caiz,139 Malikî mezhebinde ise yasak 

kabul edilmiştir.140 Hanbelîlere göre ise kadının kadınlara imâmeti sahih kabul 

edilmiştir.141 Genel kanaat kadınların kendi aralarında saf olup bir kişinin öne çıkmadan 

aynı hizada namaz kılmalarında herhangi bir sakınca olmadığı yönünde oluşmuştur.142 

Kadınların erkek cemaatine imameti konusu toplumsal cinsiyet eşitliği meselesi 

ile dolaylı da olsa alakalı gözükmektedir. Fukahanın genel itibariyle uygun görmediği 

hüküm olan kadınlardan birisinin erkek grubuna imam olması, yine kadınları muhafaza 

etmek amacıyla verilmektedir. 

Hayız ne nifas hallerinde kadınların namaz ibadeti ile yükümlü tutulmamaları ise 

kadınlar için bir ayrım değil ayrıcalıktır. Âdet ve nifas döneminde kadınların sürekli kan 

akıntısıyla baş etmek durumunda olmaları bir meşakkat durumudur. Bu sebepten namaz 

için gerekli olan temizlik halini hem bedenen hem de ruhen sağlamak zor olacaktır. 

 

136 Müslim, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, “Salât” 132 (No. 440); Tirmizî, “Salât” 60 ( No. 231). 
137 Ebû Abdillâh Muhammed  b. Yezîd Mâce el-Kazvînî, es- Sünen, Dârü’l- Mâ’rife, Lübnan 2012, 

“İkâmetü’s Salât”, 78 (No. 1081) c. 2, s. 5. 
138 Muhammed Emîn b. Ömer b. Abdilazîz el-Hüseynî ed-Dımaşkī, Reddü’l-muḥtâr ʿale’d-Dürri’l- 

muḫtâr şerh-u tenvîrü’l-ebṣâr, Dârü’l-Kitâbi’l- İlmiyye, Lübnan 2011, c. 2, s. 321. 
139 Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs eş-Şâfiî, el-Üm, Dârü’l- Kitâbi’l- İlmiyye, Lübnan 2014, c. 

1, s. 293. 
140 eş-Şâfiî, el-Üm, s.191; Görgülü, “İbadet Hayatında Kadın”, s. 318- 319. 
141 Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullāh b. Ahmed b. Muhammed b. Kudâme el-Cemmâîlî el- 

Makdisî, el-Muġnî el-Muḫtaṣaru’l Hırakī, Dârü’l- Kitâbi’l- İlmiyye, Lübnan 2008, c. 1, s. 644. 
142 Abdullah Karaman, “Klasik Fıkıh Doktrininde Kadının Namazda İmamlık Yapma Hakkı”, Mârife 

Dinî Araştırmalar Dergisi, C. 8, S. 1 (Bahar 2008), s. 172-178. 



32 
 

 

 

 

 
 

Âyet143 ve hadislerden144 hayız ve nifas halinin hükmi kirlilik (ibadetin farz olmasına 

engel) sebebi olduğu anlaşılmaktadır. Namaz için gerekli olan temizlik şartı 

sağlanmadığından hayız ve nifas halindeki kadın bu ibadetten muaf tutulmaktadır. 

Buradaki temizlikten maksat kadının pis ve kirli olması değil, hayız halindeki kanın 

hükmü ile alakalıdır. Hayız ve nifas hallerinde ibadetten muaf olmak bunun gibi birçok 

sebep ve hikmete binaen vaz edilmiş bir hükümdür. Bu halde bulunan kadın fiziksel 

olarak bir değişim yaşamaktadır ve kadınların pek çoğu145 bu dönemi ağrılı bir şekilde 

geçirmektedir. Ağrılara eklenen ruhsal değişim de kadını zor durumda bırakmaktadır. 

Bunların yanı sıra çocuk bakımı, emzirme gibi sorumluluklarda kadını günlük hayatında 

zorlayabilmektedir. Allah (c.c.) bu hikmetlere binaen kadından âdet halindeyken namaz 

mesûliyetini kaldırmıştır şeklinde yorumlamak yerinde olacaktır.146 “Allah sizin için 

kolaylık istiyor, güçlük çekmenizi istemiyor…”147 âyetiyle de vurgulanan kolaylık ilkesi 

İslâm hukukunda temel prensiplerdendir. Hayız ve nifas hallerindeki kadınların namaz 

ve oruç ibadetlerinden muaf tutulmaları sebebiyle dinlerinin eksik olduğu yorumu 

yapılmıştır.148 Bu konuyu tartışma konusu yaparak İslâm aleyhtarlığı yapmak, İslâm 

dinini kadını dışlayan bir din olarak lanse etmeye çalışmak mevcut vakıa ile 

çelişmektedir.149 Bu hükümler kadının tabi özelliğinden kaynaklı olarak hükümlere de 

yansımış bir gerçeklikten ibarettir. 

2.3. CİNSİYET FARKLILIĞININ ORUÇ İBADETİNE ETKİSİ 
 

Müslümanların manevi baharı olan oruç ibadeti kadın ve erkek her iki cinsiyete 

farz kılınmıştır.150 Erkeklerden farklı olarak oruç ibadetinde istisna, kadınların hayız ve 

nifas hallerindeyken bu ibadet ile sorumlu tutulmamalarıdır.151 Kadınların özel 

 

 

 

 

 

143 el- Mâide, 4/6. 
144 Ebû Dâvûd, “Tahâret” 105 (262). 
145 Medikalpark Hastanesi, 2020, https://www.medicalpark.com.tr/adet-sancisi/hg-2117 (20. 09. 2020). 
146 Nihat Dalgın, “Özel Günlerindeki Kadınların İbadeti”, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, S. 9 

(2007), s. 379- 414. 
147 el-Bakara, 2/185. 
148 Ali Osman Ateş, “Kur’ân ve Sünnetin Kadına Bakışı”, Dinî ve Toplumsal Boyutlarıyla Cinsiyet I, 

Faruk Bayraktar (Ed.), Ensar Neşriyat, İstanbul 2012, s. 118. 
149 Dalgın, “Özel Günlerindeki Kadınların İbadeti”, 413. 
150 “Ey iman edenler! Sizden öncekilerin üzerine yazıldığı gibi sakınasınız diye sizin üzerinize de sayılı 

günlerde oruç yazıldı.” el-Bakara, 2/183. 
151 Buhârî, “Hayz” 6 (No. 304). 

https://www.medicalpark.com.tr/adet-sancisi/hg-2117%20(20


33 
 

 

 

 

 

durumlarında oruç tutmamalarını emreden açıkça bir âyet yoktur. Ancak bu hüküm 

sünnet ve sahabe uygulamaları ile günümüze kadar gelmiştir.152 

Âdet halinde bulunan kadınların, normalde kendilerine farz olan oruç ibadetini 

yapıp yapmama konusunda günümüzde görüş ayrılıkları vardır.153 Sahabe hanımların 

bizzat Hz. Peygambere (s.a.v.) veya hanımları vasıtasıyla sorular sormaları bu konuların 

o dönemde merak oluşturduğunu göstermektedir. Sahabe hanımların uygulaması ve Hz. 

Aişe (r.a.)’den gelen rivayetlerden kadınların âdet halindeyken namazları kaza 

etmedikleri ama oruçlarını kaza ettikleri anlaşılmaktadır. Meşhur Hâruralı kadın 

rivayetinde Hz. Aişe (r.a.)’ye gelen kadının “hayız günlerinde oruç tutup 

tutmayacağını” sorması üzerine Hz. Aişe (r.a.) “Sen Hâruralı mısın” diyerek sorunun 

sorulmasını abes karşılamaktadır. Bunun üzerine Hz. Peygamber (s.a.v.) zamanında 

hayız olduklarında namazı değil oruçlarını kaza etmekle emrolunduklarını ifade 

etmektedir.154 

Müçtehitler de konuyu detaylı olarak ele alıp tartışmaktadırlar. Bu bilgilerin 

hiçbirinde hayız hallerindeki kadınların oruç tutmamaları gerektiği ile ilgili hükümlere 

rastlanmamaktadır. Son dönem Osmanlı fakihlerinden İbn Âbidîn (ö. 1252/1836) hayız 

halinin, kadınların oruç tutmalarına engel olduğunu fakat kişinin üzerinden orucun 

vacibiyetini düşürmediğini açıklamaktadır.155 

Âdet dönemlerinde fizikî ve ruhsal açıdan sıkıntı yaşayan kadınlar için, oruç 

ibadetinden bir süreliğine muaf olmayı kadınlar için cinsiyet eşitsizliği olarak görmek 

yerine kadın sağlığı açısından daha yararlı olarak görmek gerekmektedir. Aslında 

orucun kadın üzerindeki farziyeti devam etmektedir ve tutulamayan Ramazan orucu 

ileriki bir zamana ertelenmektedir. Yani oruç sorumluluğu kadınının üzerinden 

düşmemektedir. Yine âyetlerde hasta ve yolcu olunduğu takdirde başka günlerde 

tutulması da yer almaktadır.156 Bu ve benzeri hükümler İslâm hukukunda kolaylık 

ilkesinin göz önünde bulundurulduğunu göstermektedir. 

 

 

 
152 Görgülü, “İbadet Hayatında Kadın”, s.325. 
153 Detaylı değerlendirme için bk., Hadi Sağlam ve İbrahim Arpacı, “İslâm Fıkhına Göre Hayızlı Kadının 

Orucu”, Erzincan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, C. 11, S. 2 (Aralık 2008), s. 60- 76. 
154 Buhâri, “Hayz” 20 (No. 321); Tirmizî, “Tahâret” 97 (No. 130). 
155 İbn Âbidîn, Reddü’l-muḥtâr, c. 1, s. 495. 
156 el- Bakara, 2/185. 



34 
 

 

 

 

 

 

2.4. CİNSİYET FARKLILIĞININ HAC İBADETİNE ETKİSİ 
 

Farziyeti Kitap,157 sünnet158 ve ümmetin icması159 ile sabit olan hac ibadeti İslâm 

dininde özel bir yere sahiptir. Bu ibadet ile herhangi bir ırk, renk, cinsiyet ayrımı 

yapılmaksızın tüm Müslümanların bir arada ibadet edebilmesine imkân tanınmaktadır. 

İmkân bulan tüm Müslümanların kadın veya erkek fark etmeksizin hac sorumluluğunu 

ömürlerinde bir defa yerine getirmeleri gerekmektedir.160 Hac, her iki cinsiyete de aynı 

oranda farzdır fakat ibadet esnasındaki ritüellerde kadın ve erkek arasında bazı 

farklılıklar bulunmaktadır. 

Hac ibadetinin ritüellerinde kadınlarla erkekleri birbirinden ayıran birkaç 

farklılık vardır ki bunlar haccın asıl mahiyetinde değildir. Kadın ve erkek cinsiyeti 

arasında fark oluşturan fiillerden birisi ihram giymektir. Kadınlar hac için özel giysi 

olan beyaz renkli ihram elbisesi giymezler onun yerine setr-i avrete riayet etmek şartıyla 

her zaman giydikleri kıyafetlerle ihrama girmektedirler.161 Kadınları korunmak 

maksadıyla mahrem kabul edilen yerlerin, ihram elbisesi giyildiğinde açılma ihtimali 

bulunmaktadır. Bu yüzden kadınlar dikişsiz ihram elbisesinden muaf tutulmaktadırlar. 

Yine ihramdan çıkarken erkekler saçlarının tamamını tıraş ederlerken, kadınlar 

saçlarının sadece bir kısmından kesmektedirler. Bu hüküm de kadın düşünülerek 

verilmiş hükümdür. Çünkü kadının saçı ziynet yerlerinden sayılmaktadır. Kadının saçını 

tamamen tıraş etmesi uygun sayılmamaktadır. İhramda kadın ve erkek arasındaki 

farklardan birisi de remeldir. Remel; tavaf esnasında erkeklerin çalımlı ve hızlı 

yürümeleridir ve hükmü sünnettir.162 Safa ile Merve arasında kadınlarda erkeklerle 

beraber hızlı yürüdüklerinde tesettürleri bozulabilmekte ve zor duruma 

düşebilmektedirler. Telbiye, tehlil gibi duaları kadınlar daha kısık sesle söylerler ve 

Hacerülesved’i selamlamada kadınlar erkeklerin arasına karışmazlar ama sakin bir 

ortamda Hacerülesved’i selamlayabilmektedirler.163 Burada da kadınların tesettür ve 

seslerine dikkat etmeleri sebebiyle böyle bir hüküm verilmektedir. Bunun dışındaki 

 

157 el- Bakara, 2/200; Âl-i İmrân, 3/97. 
158 Tirmizî, “Hacc” 3 (No. 823). 
159 Alâüddîn Ebû Bekr b. Mes‘ûd b. Ahmed el-Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾi, Dârü’l- 

Kitâbi’l- İlmiyye, Lübnan 2010, c. 3, s. 40. 
160 Âl-i İmrân, 3/97. 
161 Ebû Bekr Şemsü’l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es-Serahsî, el-Mebsûṭ, Cevat Akşit (Ed.), 

Gümüşev Yayınları, İstanbul 2008, c. 4, s. 66. 
162 Erdoğan, “Remel”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 478. 
163 Serahsî, el-Mebsûṭ, c. 4, s. 67-68. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/bedaius-sanai


35 
 

 

 

 

 

ihram konularında kadın ve erkek için verilmiş faklı bir hüküm bulunmamaktadır çünkü 

kadın ve erkeğe aynı hitap şekli kullanılmaktadır.164 

Hac ibadetinde kadınlar ve erkekleri ayıran diğer bir fiilde Kâbe’yi tavaf 

etmektir.165 Kadınlar hayız ve nifas halindeyken Kâbe’yi tavafın dışında bütün rükunları 

yerine getirebilmektedirler. Farz olan ziyaret tavafını kurban bayramının üçüncü 

gününden sonra yaparlarsa ve veda tavafını yapmazlarsa kadınlara herhangi bir hac 

cezası gerekmemektedir. Hanefî mezhebine göre hayız ve nifas hali166 dışında ihram 

yasaklarında kadın ve erkek aynıdır çünkü her iki cinsiyetede aynı hitap şekli 

kullanılmaktadır.167 Hac ibadetinde kadınların erkeklerle ayrıldığı hükümlere 

bakıldığında farklılıkların sebebinin tesettür ve mahremiyet düşüncesinden 

kaynaklandığı görülmektedir. 

2.5. CİNSİYET FARKLILIĞININ ZEKÂT VE KURBAN İBADETİNE 

ETKİSİ 

Kurban ve zekâtın farziyeti ve bu ibadeti yerine getirmek açısından kadın ve 

erkek arasında herhangi bir farklılık bulunmamaktadır. İslâm dininde her iki cinsiyette 

ekonomik özgürlüğe sahiptir. Kadın da erkek de kendi malından tasarruf etme hakkına 

sahiptir. Zekât için gerekli şartları taşıyan Müslüman kadın ve erkeğin malından 

emredilen oranda zekât vermesi farzdır. Kadın ve erkek için belirlenmiş farklı miktarlar 

mevcut değildir. 

Kurban ibadeti de aynı şekilde imkânı olan kadın ve erkek üzerine vaciptir. 

Kurban hayvanını kesmede cinsiyet yönünden farklılık yoktur. Örfe göre değişen bazı 

uygulamalarda kadınların kurban kesemeyecekleri yönünde anlayışlar olabilmektedir. 

Bu da İslâm dininden kaynaklı bir ayrım değil toplumun yanlış olan cinsiyet algısı ile 

alakalı bir anlayıştır. Zira kadınların kurban kesemeyeceği ile alakalı yasak bildiren 

herhangi bir hüküm mevcut değildir. 

 

 

 

 

 

 
 

164 Serahsî, el-Mebsûṭ, c. 4, s. 66. 
165 Özay, İslâm Hukuku Açısından Cinsiyet, s. 321. 
166 Komisyon, İslâm İlmihali, TDV Yayınları, Ankara 2012, c. 1, s. 554. 
167 Serahsî, el-Mebsûṭ, c. 4, s. 66. 



36 
 

 

 

 

 

 

2.6. CİNSİYET FARKLILIĞININ TESETTÜRE ETKİSİ 
 

İslâm dininde örtünme emri hem kadın hem erkek için farz kılınmıştır. Allah 

(c.c.) kadın cinsini erkeklerden farklı özellikler vermiştir. Kadının vücudu bazı 

yönlerden çekici olabildiği için İslâm dininde kadınların el ve yüzü dışındaki organlarını 

örtmeleri emredilmiştir.168 Ahzab suresinde, “Ey peygamber! Eşlerine, kızlarına ve 

mü’minlerin kadınlarına söyle, dış giysilerini üzerlerine bürünsünler. Bu onların 

tanınıp rahatsız edilmemeleri için en uygun olanıdır. Allah ziyadesiyle bağışlamakta ve 

çok esirgemektedir”169 buyurulmaktadır. Bu âyetlerde kadınların dışarıdan gelecek 

rahatsız edici bakışlardan korunmak amacıyla “cilbab” denilen dış kıyafet kullanmaları 

emredilmiştir.170 Nûr suresinde ise iffeti korumak maksatlı örtünme emredilmiştir. Bu 

âyet şu şekildedir: 

“Mü’min erkeklere söyle, gözlerini haramdan sakınsınlar ve iffetlerini 

korusunlar. Bu onlar için daha arındırıcıdır. Allah onların bütün 

yaptıklarından haberdardır. Mü’min kadınlara da söyle, gözlerini 

haramdan sakınsınlar ve iffetlerini korusunlar. Açıkta kalanlardan başka 

süslerini göstermesinler. Başörtülerini yakalarının üzerinden bağlasınlar. 

Kocaları, babaları, kocalarının babaları, kendi oğulları, kocalarının 

oğulları, erkek kardeşleri, erkek kardeşlerinin oğulları, kız kardeşlerinin 

oğulları, kadınları, hizmetlerinde bulunan köleleri ve cariyeleri, cinsel 

arzusu bulunmayan erkek hizmetçiler, kadınların cinselliklerinin farkında 

olmayan çocuklar dışında kimseye süslerini göstermesinler. Yürürken 

gizledikleri süsler bilinsin diye ayaklarını yere vurmasınlar. Ey mü’minler! 

Hepiniz Allah’a tövbe edin, umulur ki kurtuluşa erersiniz.”171 

Kur’ân-ı Kerîm’de açıkça örtünmeyi konu almış olan bu âyetlerde her iki 

cinsiyetten de istenilen bazı ahlakî davranışlar bulunmaktadır. “Ey iman edenler” hitabı 

kadın ve erkek her iki cinsiyeti de içinde barındırmaktadır. Hem erklerden hem 

kadınlardan gözlerini haramdan korumaları, iffetlerini muhafaza etmeleri istenmektedir 

 

 

 
 

168 Demircan,“Fıtrat ve İslâm Çizgisinde Kadın Problemlerine Bakış”, s. 149. 
169 el-Ahzâb, 33/ 59. 
170 Komisyon, Kur’ân Yolu Tefsiri, c. 4, s. 399- 400. 
171 en-Nûr, 24/30-31. 



37 
 

 

 

 

 

Zinaya götürebilen durumların yolları İslâm dininde kapatılmaya çalışılmaktadır. 

Kılık kıyafette bu yollardan birisi sayılarak önlem alınmaktadır. Setr-i avrete riayet 

edilmeden giyilen erkek ve kadınların kıyafetleri iffetlerine gölge düşürebilmekte ve 

günah işlenmesine sebep olabilmektedir. Hem kadın hem erkek için karşı cinsi tahrik 

edebilecek uzuvlarını uygun kıyafetlerle kapatmaları Kur’ân ve Sünnette 

emredilmektedir. İffetli olmak ile vücudun açık veya kapalı olması arasında bir bağlantı 

kurulmaktadır. Bu tedbir kişinin sadece kendi iffetini korumak maksatlı olmayıp aynı 

zamanda başkalarını da korumak amacı taşımaktadır.172 

Yukarıda da değinildiği gibi İslâm dininde örtünme emri hem kadın hem erkek 

için gereklidir. Sınırları ve ölçüleri cinsiyetler arasında farklılık arz etse de farziyeti 

konusunda ayrım söz konusu değildir. Fıkhî hükümlerde kadın ve erkek cinsiyetlerinin 

nasıl giyinecekleri, hangi uzuvların örtüleceği detaylı olarak belirlenmiştir. Kadınlarda 

olduğu gibi erkeklerde de giyim kuşama kısıtlamalar getirilmiştir. Örneğin; erkeklerin 

kırmızı renkli ipekten kıyafetler giymeleri ve altın takınmaları yasaklanmıştır.173 

Erkeklerin bakılması haram olan yerleri göbekleri ile diz kapakları arasında 

kalan yerlerdir.174 Kadınlarda ise Hz. Ebubekir (r.a.)’in kızı Esma’nın ince bir kıyafet 

giymesi üzerine Hz. Peygamber (s.a.v.)’in “Ey Esma! Buluğa erdikten sonra kadınların 

şu ve şundan başka yerlerini göstermesi doğru olmaz”175 buyurarak yüz ve ellerini 

işaret etmesi avret yerlerinin naslarla belirlediğini göstermektedir. Hadis-i şerif kadının 

örtünmesi konusunu detaylandırmaktadır. Giyilen kıyafetin özellikleri de cinsiyetler 

arasında benzerlik taşımaktadır. Kadınların kıyafetlerinde içini göstermeme, dar 

olmama gibi özelliklerin belirtilmesi aynı şekilde erkek kıyafetlerinde de aranmaktadır. 

Kadınların dar giyinmelerinin illet durumu erkeklerde de hâsıl olduğunda, erkeklerin 

dar bir kıyafet giymelerini mekruh kılmaktadır.176 

Yukarıda değinilen âyette177 geçen “erkeklerin gözlerini haramdan sakınmaları 

gerektiği” ibaresi ve devamında gelen  âyetlerde kadının giyimi ile ilgili detayların 

 
172 Hayreddin Karaman, “Kadının Şahitliği, Örtünmesi ve Kamu Görevi”, İslâmî Araştırmalar Dergisi, C. 

10, S. 4 (1997), s. 275. 
173 Beşer, “Fıkıh Açısından Avret ve Örtü,” s. 122. 
174 Beşer, “Fıkıh Açısından Avret ve Örtü,” s. 107. 
175 Ebû Dâvud, “Libâs” 31 (4104); Nâsırüddin El-Elbânî, Ḥicâbü’l-merʾeti’l-müslime fi’l-Kitâb ve’s- 

Sünne, el-Mektebü'l- Elbânî, Beyrut 2009, s. 30. 
176 Beşer , “ Fıkıh Açısından Avret ve Örtü,” s. 121. 
177 en-Nûr, 24/30-31. 



38 
 

 

 

 

 

 

verilmesi, erkeğin tesettüründe sınırların olmadığı anlamına gelmemektedir. Her iki 

cinsiyet için de yapılan sınırlandırmalar İslâm fıkhının kaynaklarında yer almaktadır. 

Hem kadın hem erkek tarafını korumak maksatlı vaz edilen İslâmî hükümlerde cinsiyet 

ayrımı yapıldığı iddiası, İslâm dininin cinsiyetler arasında ayrıma sebep olduğu ön 

yargısından ileri gelmektedir. 



39 
 

 

 

 

 

2.7. DEĞERLENDİRME 
 

Sosyolojik olarak toplumdan topluma değişen yazılı olmayan bazı kurallar 

bulunmaktadır. İslâm hukukunda hükümler verilirken öncelikle fertlerden hareket 

edilmektedir. Sorumluluklar ilk olarak cinsiyete bakılmaksızın verilmektedir. Fakat bazı 

özel gereksinimlerden dolayı cinsiyetlerin durumuna göre hükümler kadın erkek 

arasında farklılık gösterebilmektedir. Örneğin; kadın cinsiyetinin yaratılış itibariyle bazı 

duygu yönlerinden erkeklerden daha ön planda olması, âdet, lohusalık, annelik gibi özel 

durumlarının olması, erkeklerin de fiziksel olarak kadınlardan farklı olmaları, ailedeki 

sorumlulukları almak konusunda daha ön planda olmaları cinslere farklı hükümlerin 

verilme zorunluluğunu göstermektedir. Toplumdaki rollerin kültüre göre değişmesi 

mümkündür ve doğal bir sürecin tezahürü olarak görülebilir. Bu rollerin cinsiyetler 

arasında iş bölümü halinde yapılması toplumsal sürecin devam etmesi için önemlidir. 

Yüce Allah (c.c.)’ın davetine icabet etmek kulluğu yerine getirmek anlamı 

taşıyan ibadetler insanları yaratıcısına yaklaştıran vasıtalardır. İslâm hukuku ve 

toplumsal cinsiyet konusu ibadetler açısından ele alındığında toplumsal cinsiyet 

eşitsizliği olduğu iddia edilen konuların İslâm fıkhı açısından herhangi bir eşitsizliğe 

sebep olmadığı söylenebilir. Çünkü ibadetlerde mükellefiyet kadın ve erkek her iki 

cinsiyet için de söz konusudur. Namaz, oruç, zekat, hac, kurban gibi ibadetlerle her iki 

cinsiyette sorumludur. Bu araştırma ile ibadetlerde farklılıkların tespit edildiği 

hükümlerin nimet- külfet dengesi çerçevesinde ve cinsiyetler arasında değişen fiziksel 

özelliklerden hareketle verildiği tespit edilmiştir. Allah (c.c.)’a kulluk konusunda gerek 

âyetlerde gerekse hadislerde kadın ve erkeğin eşit olduğu vurgulanmış, cinsiyet 

faktörünün yaratıcı ve kulları arasında bir ayrım oluşturmadığı belirtilmiştir. İslâmda 

hükümler fıtratı koruma merkezlidir ve eşitlikten daha çok mükellefin özel 

durumlarının dikkate alındığı görülmektedir 



40 
 

 

 

 

 

 

BÖLÜM 3: MUAMELÂT VE TOPLUMSAL CİNSİYET 
 

Klasik ve kabul gören tasnife göre fıkhın ikinci bölümünü oluşturan “muamelât” 

içerisinde aile, miras, ceza, yargılama konuları bulunmaktadır. Araştırmanın bu 

bölümünde bu konularda aile hukuku ve cinsiyet üzerindeki etkisi üzerinde durulacaktır. 

3.1. AİLE HUKUKU VE TOPLUMSAL CİNSİYET 
 

Evlilik akdi, evlenmek isteyen erkek ve kadının irade beyanlarını nikahla 

vazifeli memurun huzurunda bildirmeleri ile tamamlanan hukukî bir durumdur.178 

Nikah ile başlamış olan evlilik, evlenme ehliyetine haiz olan kimselerin179 aile birliği 

kurmak amacıyla beraber yaşamalarıdır. Beraber yaşama durumunun hukukî olabilmesi 

için taraflar arasında bir akdin varlığı gereklidir ki bu da nikahla gerçekleşir. Sözlükte 

“birleştirme”, “bir araya getirme”, “cinsel beraberlik”180 anlamlarına gelen nikah, terim 

olarak evlilikle aynı anlamı ifade eder. 

İslâm dininde akitler arasında önemli bir yere sahip olan nikahın meşruiyeti âyet 

ve hadislerle sabittir. Bu aslî kaynaklarda evlilik vurgulanmış ve teşvik edilmiştir.181 

Örneğin; Nûr suresinde “İçinizden evli olmayanları köle ve cariyeleriniz arasından da 

elverişli olanları evlendirin. Yoksulluk içinde iseler Allah lütfu ile onları ihtiyaçtan 

kurtarır”182 buyurulmaktadır. Yine hadislerde de evlilik konusuna özellikle 

değinilmiştir. Hz. Muhammed (s.a.v.) “Nikah benim sünnetimdir. Kim benim 

sünnetimden yüz çevirirse benden değildir”183 buyurarak evliliğe verdiği önemi 

vurgulamıştır. 

3.1.1. Kadın ve Erkeğin Nikahta Taraf Olup Olmamaları Meselesi 

Nikah belli başlı rükün ve şartları olan bir akittir. Ancak bu şartlar 

gerçekleştiğinde nikâhın tam bir akit olduğu anlaşılır ve ona göre hukukîliği üzerinde 

konuşulabilir. Îcap ve kabul nikahın rüknü yani olmazsa olmazıdır.184 Bu da bir tarafın 

 

178 Erdoğan,“Evlenme”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 130. 
179 Türk Medeni Kanunu 97. Md. 
180 Fahreddin Atar, “Nikâh”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 33, TDV Yayınları, İstanbul 

2007, s. 112- 117. 
181 Saffet Köse, “Aile Hukuku”, İslâm Hukuku, Talip Türcan (Ed.), Grafiker Yayınları, Ankara 2018, s. 

282. 
182 en- Nur 24/32. 
183 Buhâri, “Nikâh” 1 (No. 5063). 
184 Ebü’l-Fazl Mecdüddîn Abdullāh b. Mahmûd b. Mevdûd el-Mevsılî, el-İḫtiyâr li-taʿlîli’l-Muḫtâr, 

Dârü’l- Erkâm, Beyrut, ts.,  c. 3, s. 102. 



41 
 

 

 

 

 

evlilik teklifini yapması, diğer tarafında buna onay verdiğine dair olumlu beyanını 

bildirmesidir. Bu iki rükün olmazsa nikâh akdi yok sayılır. Evliliğin devam edebilmesi 

için nikâh akdinde olması gereken bazı şartlar da vardır. Herhangi bir mezhep ayrımı 

yapmaksızın genel olarak açıklanacak olursa nikah akdinin şartlarını dört gruba ayırmak 

mümkündür. Bunlar; in‘ikad, sıhhat (cevaz), nefâz ve lüzum şartlarıdır. Fıkıh 

eserlerinde farklılıklar olmakla birlikte “ehliyet, meclis birliği, evliliğin kuruluşunun 

şarta bağlanmaması ve üzerinde ittifak edilen evlenme engelinin bulunmaması”185 

in’ikâd şartları arasında sayılmıştır. Bu şartlar nikah akdinin kurulduğunu ve hukukî 

olarak itibar görmesini ifade eder.186 Yine evlenecek kişilerin; âkil, bâliğ,187 hür olmaları 

gerekir. Evlilik teklifini her iki cinsten birisi sunabilir. Bu şartlara haiz olan kadın veya 

erkeğin teklifi götürmesiyle evlilik gerçekleşir. 

İslâm hukukunda nikah akdi diğer akitlerden biraz farklılık arz etmektedir. 

Evlilik akdinde velinin söz hakkına sahip olduğunu ileri süren mezhep görüşleri de 

bulunmaktadır. Farklı görüşler olmakla birlikte evlenme akdinde erkek taraf iradesini 

kullanarak velisinin iznini almaksızın nikah akdini gerçekleştirebilmektedir. Kadının 

velisinin izni olmaksızın irade beyanı ile nikâh akdini gerçekleştirip 

gerçekleştiremeyeceği mezhepler arasında ihtilaf konusu olmaktadır.188 Hanefî 

mezhebinde esas alınan görüşte kadın ve erkek arasında bir fark bulunmamaktadır. 

Evlenmek isteyen bir kızın kendi nikahında söz hakkı olması esas alınmaktadır. Velinin 

evlilik akdi esnasında mecliste bulunmaması veya evliliğe razı olmaması durumu 

etkilememektedir. Ergenlik yaşına gelmiş kızların evlenme akdini gerçekleştirmek için 

velisinin iznini alması gerekmemektedir. Veli iznini almaları ise güzel bir davranış 

olarak kabul edilmektedir. Malikî, Şafiî ve Hanbelî mezhepleri ise bu konuda 

 

 
 

185 Atar, “Nikâh”, DİA, XXX, 112. 
186 Yunus Apaydın, “İn’ikâd”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 22, TDV Yayınları, İstanbul 

2000, s. 314- 315. 
187 Küçüklerin veli veya hukukî vasisi tarafından evlendirilmesi fıkıhta çoğu âlimin ittifakıyla geçerlidir. 

Bu görüşü savunanlar delil olarak “Kadınlarınız içinden hayızdan kesilenler ile hayız görmeyenlerin 

iddetleri üç aydır” (Talâk, 65/4) âyetini (buluğa ermemiş kişilerin evliliğinin caiz olduğuna dair de 

delildir) gösterirler. Yine kişinin denk birisi ile karşılaştığında onunla buluğ halini beklemeden 

evlenmesinin ise daha doğru olacağı gösterdikleri deliller arasındadır. Küçüklerin evlendirilmesinin caiz 

olmadığı görüşünü savunanlar ise “Yetimleri buluğ çağına gelene kadar deneyin; reşit olduklarını 

anlarsanız artık mallarını verin” (en- Nisâ, 44/4-5) âyetini ve evliliğin yuva kurup çoğalmak maksatlı 

olduğunu delil olarak gösterirler. Hayreddin Karaman, Mukâyeseli İslâm Hukuku, İz Yayıncılık, 

İstanbul 2016, c.1, s. 311. 
188 Hamdi Döndüren, Delilleriyle İslâm Hukuku, İslâm Hukuku Külliyatı Yayınları, Konya 1977, s. 113. 



42 
 

 

 

 

 

 

Hanefîlerin çoğunluğundan farklı düşünmektedirler. Onlara göre erkeklerin evliliğinde 

velinin söz hakkı olmazken kızların evliliği veli izninin bulunması gerekmektedir.189 

Mezhep imamları arasında görüş farklılıkları olmakla birlikte Şafiî mezhebi, 

veli(velayet) ile alakalı daha sistemli bir düzen oluşturmaktadır. Öncelikle baba veya 

dedenin kızına vekil olması anlamına gelen velayeti, velayet-i icbar ve velayet-i ihtiyâr 

olarak ayırmaktadır. Zorlayıcı olmayan velayette esas olan velinin kızın rızasını alarak 

evliliğini gerçekleştirmesi iken zorlayıcı velayet anlamına gelen velayet-i icbâr, velinin 

bazı şartlar gerçekleştiği takdirde kızının nikahına veli olması demektir.190 

Nikahta velinin yetki sahibi olması yine kadınları korumak için verilen 

hükümlerden kabul edilmektedir. Günümüzde ailenin izni ve haberi olmaksızın sadece 

iki şahit ile kıyılan nikahlar bulunmaktadır. Bu tür nikahlar aile arasında huzursuzluğa 

ve çiftlerin ileriki hayatlarında sorunlar meydana getirmektedir. Yine velayet sadece 

babasının kızını istediği kişi ile evlendirmesi anlamına da gelmemektedir. Burada kız ile 

veli arasında düşmanlık olmaması, erkek ve kadının denk olmaları, erkeğin mehr-i 

muacceli verebilecek durumda olması esas alınmaktadır.191 Böylece kızın nikahında 

velinin sınırsız bir yetkiye sahip olmadığı anlaşılmaktadır. 

3.1.2. İslâm’da Evlilik ve Cinsiyet Farklılıkları 

İslâm aile hukukuna göre evlilik sadece cinsel birliktelikten ibaret 

görülmemektedir. Kişiler arasında muhabbetin, sevgi bağının oluşması da çok önemli 

kabul edilmektedir. Sahih ve mu’teber bir şekilde gerçekleştirilen nikah akdi kadın ve 

erkek cinsiyeti için bazı hak ve sorumlulukları beraberinde getirmektedir. Fakat bu 

sorumluluklar yazılı kurallar bütününden ziyade ahlakî bir boyut taşımaktadır.192 Fakat 

yine de eşlerden her iki tarafa da yüklenen bu mesuliyet alanı evliliğin hükümlerini 

belirlemektedir. 

 

 

 
 

 

189 Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî, Aḥkâmü’n-nisâʾ, Dâr’u 

Kuteybe, Beyrut 2002, s. 107-108; Halil İbrahim Acar, İslâm Aile Hukuku, Ensar Yayınları, İstanbul 

2018, s. 109. 
190 Hasan Güler, “Şafiî Mezhebine Göre Nikâhta Velâyet Yetkisi”, Kafkas Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi 

Dergisi, C. 8, S. 15 (Aralık 2020) s. 327- 329. 
191 Güler, “Şafiî Mezhebine Göre Nikâhta Velâyet Yetkisi”, s. 322. 
192 Ahmet İnanır, “Eşlerin Birbirlerine Karşı Hak ve Sorumlulukları”, Kadın ve Aile Üzerine 

Araştırmalar, Emine Öğük (Ed.), İlâhiyat Yayınları, Ankara 2019, s. 125. 

https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Daru%20kuteybe
https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Daru%20kuteybe


43 
 

 

 

 

 

Hiçbir hak ve sorumluluk tek taraflı ilerlememektedir. Bu haklar ve 

sorumluluklar hem kadın hem de erkek cinsiyeti için geçerli olmaktadır. Evliliğin 

getirdiği hak ve sorumlulukları malî ve şahsî haklar olarak ayırmak mümkündür.193 

Şahsî haklar eşlerin birbirlerine karşı görevleri demektir. Karı koca olarak iki taraf 

içinde sorumluluğu ifade etmektedir.194 Sorumluluklar eşler arasında yerine getirildiği 

takdirde evlilik bağı sorunsuz olarak devam etmektedir. Naslara bakıldığında bu konuda 

kadın ve erkek tarafı için ikazlar olduğu görülmektedir. Örneğin; Nisâ sûresinde 

kadınlara davranış konusunda erkeklere bazı uyarılar yapılmaktadır. 

“Ey iman edenler! Kadınlara vâris olmanız size helâl değildir. Apaçık bir 

edepsizlik yapmadıkça, onlara verdiğinizin bir kısmını ele geçirmek için - 

evlenme ve boşanma konusunda- engel çıkarmayın. Onlarla iyi geçinin. 

Eğer onlardan hoşlanmazsanız, Allah’ın hakkınızda çok hayırlı kılacağı 

bir şeyden de hoşlanmamış olabilirsiniz.”195 

Âyette kadınlarla iyi geçinmek vurgulanmaktadır. Yine Nisâ sûresinde “Sâliha 

kadınlar Allah’a itaatkârdırlar. Allah’ın korumasına uygun olarak, kimsenin görmediği 

durumlarda da kendilerini korurlar…”196 buyuran Allah (c.c.) hem kadına hem erkek 

cinsiyetine sorumluluklar yüklemektedir. Kadının aile hayatı içerisinde dışarıya karşı 

ahlakını koruması gerekirken aynı şekilde erkek de kendisinin namus ve ahlakını 

korumakla görevlendirilmektedir. Böylece hem kadın hem erkek bu şekilde şahsî hak ve 

sorumluluk altına girmektedir. 

Yukarıda değinildiği üzere evliliğin kadın ve erkeğe yüklediği malî sorumluluk 

ve haklar da vardır. Mehir ve nafaka bu malî haklardandır. Mehir erkeğin 

sorumluluğunda olan ve kadın için vermesi gereken malî bir haktır. Kadının bu hakkı 

âyet ile sabittir. Nisâ suresinde; “Kadınlara mehirlerini borcunuzu öder gibi verin…”197 

buyurulmuştur. Bu ve benzeri âyetlerde mehrin önemine dikkat çekilmiştir. Mehir nikah 

akdi esnasında veya sonrasında kocanın karısına verdiği bir miktar paradır. Kocanın 

karısına hediye ettiği bir sadaka198 veya bağış199 olarak da ifade edilebilir. Mehir olarak 

 

193 Abdullah Çolak, İslâm Aile Hukuku, Yılmaz Yayınları, Malatya 2016, s. 139. 
194 Döndüren, Delilleriyle İslâm Hukuku, s. 184 
195 en-Nisâ, 4/19. 
196 en-Nisâ, 4/34. 
197 en- Nisâ 4/4; el-Bakara, 2/236- 237; el-Mâide, 5/5. 
198 Erdoğan, “Mehr”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 356. 
199 Erdoğan, “Mehr”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 356. 



44 
 

 

 

 

 

 

verilen ücret, satış akitlerinde olduğu gibi akdin sebebi değil, sonucudur. Mehiri nikahın 

rüknu kabul eden Mâlikî mezhebi dışındaki mezheplere göre mehir nikah sırasında 

belirlenmemiş ise ve mehir hakkından feragat edilmiş olsa bile yapılan nikah caizdir.200 

Nikah akdi esnasında ödeme şekli (muaccel, müeccel) ve miktarı belirlenen mehir, 

kadının şahsî malı sayılır ve kadın istediği gibi tasarruf etme yetkisine sahiptir. Nikah 

esnasında herhangi bir miktar tayini yapılmamış olsa bile kadın yaşadığı coğrafyadaki 

sosyal statüsü gereği belirli bir miktar mehir hakkına sahiptir.201 

3.1.2.1. Ailede Reis Olma Durumu 

İslâm dini kadın ve erkeğe her zaman âdil hükümler vermiştir. İslâm hukukunda 

kadınlara böyle bir malî hakkın verilmesi bir yönü ile muhtemel boşanmayı 

zorlaştırmak ve maddi gücü elinde bulunduran erkeğin boşanma konusunda daha 

dikkatli olmasını sağlamaktır. Her kurumda yönetici vasıflı birileri olmak 

durumundadır. Toplumun en küçük yapısı olan ailede malî yönetici olarak erkek daha 

ön plandadır. Nitekim Kur’ân-ı Kerîmde üzerinde pek çok yorum yapılan âyette 

vurgulanmak istenen de budur.202 

Mallarında harcama yapma konusunda erkekler kadınlardan daha yetkili 

durumdadırlar. Koruyup kollama, savunma özellikleri kadınlara göre daha gelişmiş olan 

erkeklere aile içerisinde böyle bir yetkinin verilmesi kadınları ikinci plana atıp, toplum 

arasında bir cinsiyet ayrımı yapmaktan ziyâde herkese gücünün yettiği oranda iş bölümü 

yapmaktır. Zira kadına evin ekonomik durumuna katkı sağlayamaz diye bir hüküm de 

İslâm’da bulunmamaktadır. Kadınlar da isterlerse ekonomik gelire katkı sağlayabilirler 

ama İslâm aile yapısı kadına bunu bir sorumluluk olarak yüklememiştir.203 Sorumluluk 

ve hak dengesi gözetilmiştir. Bu da olumlu anlamda bir cinsiyet ayrımıdır. 

İslâm hukukunda cinsiyet eşitsizliği olduğunu savunanlar için kadına böyle bir 

hakkın verilmiş olması bünyesinde birtakım çelişkiler barındırmaktadır.204 İslâm 

hukukunda mehir kadın için verilen malî bir haktır ve istediği gibi kullanma yetkisi 

 

 

200 eş-Şâfiî, el-Üm, s. 74; Mehmet Âkif Aydın, “Mehir”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 

28, TDV Yayınları, Ankara 2003, s. 389- 390. 
201 Mehir hakkında detaylı bilgi için bk., Mevsılî, el-İḫtiyâr, c. 3, s. 126; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, c. 3, 

s. 480-483; Serahsî, el-Mebsûṭ, c. 2, s. 225- 226. 
202 en-Nisâ, 4/34. 
203 Hüseyin Tekin Gökmenoğlu, “İslâm Hukukunda Mehir”, Mehir Dergisi, S. 2 (1998), s. 23. 
204 Tucker, İslâm Hukukunda Kadın, s. 84- 89. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/bedaius-sanai


45 
 

 

 

 
 

verilmektedir. Kadın ve erkek için ekonomik özgürlükler205 tanınmış olması ve mehirin 

de kadının şahsî malı olarak görülmesi, istediği gibi tasarruf hakkına sahip olması, 

feminist ve eşitlikçi tarafların kabul etmediği bir durum olsa da kendi içerisinde 

tutarlılık barındırmaktadır. Boşanma gibi durumlarda kadınlara verilen mehirleri geri 

almak isteyenler Kur’ân-ı Kerîm tarafından açıkça uyarılmaktadır.206 Ayrıca kadınlara 

eşleri tarafından verilen mehiri kadınların eşlerine kullanmak üzere vermek zorunluluğu 

olmamakla beraber verip vermemeleri konusunda tercih kendilerine bırakılmaktadır.207 

Evlilik akdi ile beraber eşler arasında meydana gelen malî haklardan bir diğeride 

nafakadır. Nafaka infak kelimesinden türemiştir ve beslenme, giyim kuşam gibi temel 

ihtiyaçların karşılanması için kullanılan maddî değer anlamına gelmektedir.208 

İnsanoğlunun hayatı boyunca kullanmak zorunda olduğu temel ihtiyaçlarının hepsi 

nafaka kapsamına girmektedir.209 

Nikah akdi ile bir araya gelen eşler arasında vukû bulan malî sorumluluklardan 

nafaka temini İslâm anlayışında erkeğin sorumluluğuna bırakılmaktadır.210 Nitekim 

Kur’ân- Kerîm de konu ile alakalı olarak “…mallarından harcama yapmaları sebebiyle 

erkekler kadınların yöneticisi ve koruyucusudurlar…”211 buyurulan âyette erkeğin 

kadın ve ailesi üzerindeki yöneticiliği nafaka sağlamasına bağlanmaktadır. Yine Hz. 

Peygamber (s.a.v.) kadınların kocaları üzerindeki hakları sorulduğunda nafakaya dikkat 

çekerek “...yediğinden yedirmesi, giydiğinden giydirmesidir”212 cevabını vermiştir. 

Kadın bir işte çalışmış olsa bile nafaka temini yine erkeğin sorumluluğuna 

verilmektedir. Bu durumda kadın ev ekonomisine katkı sağlamış olmaktadır. Erkeğin 

evin geçimi ile görevlendirilmesi toplumsal cinsiyet eşitsizliği ile alakalı bir durum 

değil, onun fiziksel ve psikolojik özelliklerinden ve toplum içindeki rollerinden 

kaynaklanmaktadır. 

 

 
 

205 en-Nisâ, 4/32. 
206 “…Onlardan birine yüklerle mehir vermiş olsanız dahi ondan hiçbir şeyi geri almayın. Siz onu, iftira 

ederek ve apaçık günah işleyerek mi geri alacaksınız…” en- Nisâ, 4/20. 
207 en-Nisâ, 4/ 4. 
208 Celal Erbay, “Nafaka”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 32, TDV Yayınları, İstanbul 

2006, s. 282; Erdoğan, “Nafaka”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 443. 
209 Karaman, Mukâyeseli İslâm Hukuku, c. 1, s. 286; Çolak, İslâm Aile Hukuku, s. 157. 
210 Nikâhın sahîhan in’ikâdıyla beraber zevc üzerine zevcenin mehir ve nafakası lazım gelir ve aralarında 

hakk-ı tevârüs eder. Hukuku Aile Kararnamesi 69. Md., 
211 en-Nisâ, 4/34. 
212 İbn-i Mâce, “Nikâh” 2 (1846). 



46 
 

 

 

 

 

 

Aile içerisinde işlerin kim tarafından yerine getirileceği, erkek ve kadın arasında 

her hangi bir ayrımın olup olmadığı zaman zaman tartışmalara gündem olmaktadır. 

Toplumdaki genel kabul ev işlerinden kadının sorumlu olduğudur. Aslında bu anlayış 

nafaka ile doğru orantılıdır. Çünkü evin geçimini erkeğin üstlendiği aile yapısında kadın 

da ev işleri ile ilgilendiğinde denge sağlanmış olmaktadır. Burada değerlendirilmesi 

gereken konu kadın ve erkek cinsiyetinden her ikisinin de çalışma hayatına katıldığı 

ailelerde ev işlerinden kimin sorumlu olacağı sorunsalıdır. Bu durumda zorunlu 

olmamakla birlikte çalışan eşlerin ev ekonomisinde birbirlerine katkı sağladıkları gibi 

ev işlerinde de birbirlerine yardımcı olmaları evlilik birliğine daha uygun 

görünmektedir. 

3.1.2.2. Çok Eşlilik Meselesi 

İslâm hukuku ve toplumsal cinsiyet eşitsizliği tartışmalarından bir diğeri de çok 

eşlilik konusudur. İslâmiyetten önceki Câhiliye Araplarında çok kadınla evlilik, itibar 

ve övünç kaynağı olarak görülmekteydi. Genç erkekler arasında tek evlilik oranı 

fazlaydı ancak yaşın ilerlemesi, toplumsal statünün artmasıyla beraber birden fazla 

evliliğe yönelmeler olurdu.213 İslâm hukukunda ise çok evlilik, dinî bir gereklilik 

olmaktan ziyade zaruret, ihtiyaç gibi belli şartlar gerçekleştiğinde başvurulan bir 

durumdur. Kur’ ân- ı Kerîm aslında diğer dinlerde de var olan çok evlenmeyi, adâlete 

riayet şartıyla dört ile sınırlandırma yoluna gitmiştir. Adâletin gerçekleşmesi mümkün 

olmadığında ise de tek evlilik emredilmiştir.214 

Teaddüd-i zevcât ile ilgili Kur’ ân ve sünnetin ne dediği konunun anlaşılması 

açısından önem arz etmektedir. Kur’ân-ı Kerîmde; “Yetimlerin haklarına riayet 

edemeyeceğinizden korkarsanız, beğendiğiniz kadınlardan ikişer, üçer dörder 

nikahlayın. Haksızlık etmekten korkarsanız tek kadın veya mülkiyetinizde bulunan 

câriye ile yetinin; bu adâletten ayrılmamanız için en uygun olandır”215 buyurulmaktadır. 

Birden çok evlilik bu âyetten dolayı meşrûiyet kazanmıştır. Nisâ sûresinde geçen bu 

âyeti incelediğimizde, âyet için “her emir vücub ifade etmez” kâidesi gereğince 

 

 
 

213Adnan Demircan, “Cahiliyye ve Hazreti Peygamber Döneminde Çok Kadınla Evlilik”, Harran 

Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, S. 2, (2003), s. 19. 
214 Muhammed Ali, “Tevrat ve İncil’ de Şarap, Domuz, Sünnet, Örtünme ve Teaddüd-ü zevcât”, Salih 

Mehmedoğdu (Çev.), İslâm Medeniyeti Dergisi, İstanbul 1968, s. 13. 
215 en-Nisâ, 4/3; Komisyon, Kur’ân Yolu Tefsiri, c. 2, s. 14. 



47 
 

 

 

 
 

ruhsatlık anlamı vermek daha doğru anlaşılmaktadır.216 Câhiliye döneminde erkekler 

birden çok kadınla ve yetimlerle evlenirler fakat evlendikleri kimselerin haklarına riayet 

etmezlerdi. Hatta maddi durumu iyi olan yetimlerin mallarına göz dikip onlara velilik 

ettikleri görülmektedir. Bu âyetlerin nâzil olması hem yetimlerin haklarını hem de kadın 

haklarını koruma altına alınmaktadır.217 Âyetin sebeb-i nüzulü yetim kızlarla ilgili 

olmuş olsa da “sebebin hususiliği hükmün umumiliğine engel olmaz” kâidesini esas 

almak yerinde bir anlayış kabul edilmektedir.218 Böylece sadece yetim kızların 

haklarından endişe duyulduğu için değil, yetim olmayan diğer kadınların haklarına da 

riayetsizlikten korkulması sebebiyle de erkeklere tek eşle yetinilmesi tavsiye 

edilmektedir denilebilir. 

İslâm dini birden fazla kadınla evlenmeyi sıfırdan bir yasa haline getirmekten 

ziyade, zaten var olan uygulamayı sınırlandırmak yoluna gitmiştir. Konu ile alakalı 

olarak aynı sûrenin başka bir âyetinde: “Ne kadar üzerine düşseniz de kadınlar arasında 

adil davranmaya güç yetiremezsiniz; bari birine büsbütün kapılıp da diğerini askıda 

imiş gibi bırakmayın”219 buyurulmuştur. Bu âyette Allah (c.c.) çok evlilik yapacak 

kişilerden adâlet şartına riayet etmelerini istemiştir. Adâlet konusunun önemine binaen 

Hz. Peygamber (s.a.v.) “Birden fazla kadın alıp, bu kadınlar arasında adâletli 

davranmayanlar ahirette bir tarafı felçli olarak Allah’ın huzuruna geleceklerdir”220 

buyurarak adâletsizliğin ahiretteki cezasına dikkat çekmiştir. 

Günümüz Türkiye’sinde uygulanan modern hukuk sisteminde birden fazla 

evliliğe zaten hukukî olarak izin verilmemektedir. Yönetimin resmî olarak izin 

vermediği bir uygulamanın ısrarla uygulanması neticesinde de kadın için bazı sorunlar 

meydana gelebilmektedir. Resmî olarak bir erkekle evli sayılmasa da imam nikahı 

yöntemiyle evlilik gerçekleştiğinde kadının yeri geldiğinde hak talebinde bulunabileceği 

 

216 Fıkıh usûlü kâidesi gereğince emir ifade eden kelimede, başka bir delil bulunursa mendup, mübâh, 

irşat manalarını vermek mümkündür. Bu âyette emir bazı faydalar sağlamaya yönelik olduğu için irşat 

veya mübâh manasında anlaşılmalıdır. Ayrıca sonraki âyet emrin vücûbiyet ifade etmediğine delildir. 

Konu ile alakalı detaylı açıklama için bk. Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî Cessâs, Aḥkâmü’l-Ḳurʾân, 

Dârü’l- Fikr, Beyrut 2010, c. 2, s. 80; Zülfikar Durmuş, “Kur’ân-ı Kerîm’de İbâha İfade Eden Emir 

Siygalarının Çeviri Problemi” İ.Ü. İlâhiyat Fakültesi Dergisi , S. 1, C. 2 (Güz 2010), 11- 12; 

Zekiyüddîn Şa‘bân, İslâm Hukuk İlminin Esasları, İbrahim Kâfi Dönmez (Terc.), TDV Yayınları, 

Ankara 2014, s. 329. 
217 Celal Yıldırım, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, Anadolu Yayınları, İzmir 1986, c. 3, s. 1208. 
218 Mehmet Özgü Aras, “İslâm’a Göre Çok Evlilik”, SÜİFD, Ulusal Kadın ve Aile Sempozyumu, S. 24 (31 

Ekim 1998), s. 188. 
219 en-Nisâ, 4/129. 
220 Ebû Dâvûd, “Nikâh” 38 (2133). 



48 
 

 

 

 

 

 

ve muhatap olabileceği bir merci de bulunmamaktadır. İslâm hukuku ise hakların 

güvence altına alınması taraftarıdır ve kadının mağdur olmasını istememektedir. 

Geçmişte imamların resmi memur sıfatı ile kıydıkları nikah ile güvence altına alınan 

haklar artık resmiliğini yitirmiş, hukukî yaptırımı kalmamıştır. Bu nedenle de resmî 

nikah olmaksızın imam nikahı diye ayrı bir nikah ile evli kalmak hem hukuken hem de 

ahlaken uygun görünmemektedir. 

Çok eşlilik cinsiyet eşitsizliği olarak görülüp kadınlara yapılan bir ayrımcılık 

olarak düşünülebilmektedir. Fakat bunun tam aksi durumlarda bazı olumsuz sonuçları 

doğuracağı da göz önünde bulundurulmalıdır. Zira kadın için birden fazla evlenme 

hakkının verildiği düşünülecek olursa doğum yaptığında çocuğun nesep sorunu ortaya 

çıkma ihtimali bulunmaktadır. Günümüzde nesep sorunu yapılacak olan testler ile 

çözüme kavuşturulsa da bu durumun psikolojik olarak birçok olumsuz etkileri olması 

muhtemel görünmektedir. Erkek fıtratı ve toplumsal şartlar göz önüne alınarak mübah 

kabul edilen çok eşlilik, İslâm hukukunda varlığını korumaya ve üzerinde konuşulmaya 

devam etmektedir. 

3.1.3. İslâm’da Boşanma ve Cinsiyet Farklılıkları 

Sözlükte serbest kalmak, bağını çözmek221 anlamlarına gelen boşanmanın, 

Arapça karşılığı “talâk” tır. Fıkhî terim olarak talak, nikahın hemen veya gelecekte 

ortadan kaldırılmasına yönelik lafızlarla yapılan bir tür ayrılmadır.222 Evlilik kurumu 

devam etmediğinde ve eşler arasında geçimsizlik gibi sebepler gerçekleştiğinde 

boşanma yoluna gidilebilir. Kur’ân-ı Kerîmde’de çeşitli vesilelerle âyetlerde boşanma 

konusuna değinilmiştir.223 

Boşanmada kadın ve erkek arasında farklı olan bazı durumlar bulunmaktadır. 

Boşanma konusunda cinsiyetler arasındaki bu farklılıklar eşitsizlik olarak 

yorumlanabilmektedir. İslâm hukuku boşama yetkisini daha çok erkeğe vermektedir.224 

Fakat bu hüküm kadının boşanma hakkından tamamen mahrum edilmesi anlamını 

taşımamaktadır. Kadının bu hakka sahip olduğu yerler de bulunmaktadır. Kadının 

 

221 Halil İbrahim Acar, “Talâk”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 39, TDV Yayınları, 

İstanbul 2010, s. 496. 
222 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “Talâk, c. 10 s. 225; Erdoğan, “Talâk”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri 

Sözlüğü, s. 542. 
223 el-Bakara, 2/ 227- 228- 229- 290- 230; en- Nisâ, 4/20- 21; el-Ahzâb, 33/28; Talâk, 65/1. 
224 el-Bakara, 2/231. 



49 
 

 

 

 

 

evlilik gerçekleşirken nikah esnasında ya da evlilik devam ederken boşanma yetkisini 

kocasından talep etme hakkı bulunmaktadır. Bu hak İslâm hukukunda “tefvîzü’t-talâk” 

olarak isimlendirilmektedir.225 Kocasından boşama yetkisini devralan kadın boşanmayı 

kendisi gerçekleştirip kendisini boşayabilmektedir. Geçerli bir sebep bulunduğunda 

hâkime müracaat ederek de boşanma talebinde bulunabilen kadın, nikah esnasında veya 

sonrasında böyle bir şart koşmadığı durumlarda boşanma salahiyeti kocasına 

verilmektedir.226 Mezhepler arasında ihtilaf olmak ile birlikte çoğunluğa göre erkeğin 

nafaka teminini yerine getirmemesi, hastalık ve kusurunun bulunması, kaybolması ve 

şiddetli geçimsizlik söz konusu olduğunda da kadın ayrılık talebinde 

bulunabilmektedir.227 Kadının evliliği bitirebilmesinin bir diğer yolu da muhâlea 

uygulamasıdır. Muhâlea; eşlerin aralarında anlaşarak genellikle kadının mehrinden 

feragat ederek veya bir bedeli erkeğe ödeyerek kocasında ayrılmasıdır.228 Bu durum 

kadınların da gerekli durumlarda ayrılma hakkınının bulunduğunu göstermektedir. 

İslâm hukukunda boşama sorumluluğunun erkeğe verilmesi, kadına ise bazı 

durumlarda verilmesi, bünyesinde haklı gerekçeleri barındırmaktadır. Çalışmanın ilk 

bölümünde kadın ve erkek fıtratının farklılıklarına dikkat çekilmişti. Kadın ve erkek 

cinsiyetinin birbirinden farklı fiziksel ve psikolojik yapılarda bulunmaları boşanma 

konusunda verilen hükümleri de etkilemektedir. Kadın cinsiyetinin hormonal 

gelişimlerinin etkisi ile duygusal zekâlarını daha fazla kullanmaları,229 anlaşmazlık 

durumunda ani kararlar verebilmeleri230 ve aile içerisinde nafaka temininden hukukî 

olarak sorumlu olmayıp maddî harcamaların sorumluluğunun erkeğe verilmesi231 gibi 

sebeplerle boşanma konusundaki hakları kısıtlı tutulmaktadırlar. Bu durumu cinsiyet 

eşitsizliği olarak yorumlamak yerine hak- sorumluluk dengesi, ayrıca kadın fıtratı 

düşünülerek verilmiş bir hüküm olarak değerlendirmek daha isabetli görülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

225 Hamdi Döndüren, Delilleriyle Aile İlmihali, Altınoluk Yayınları, İstanbul 1995, s. 362. 
226 Karaman, Mukâyeseli İslâm Hukuku, c. 1, s. 358. 
227 Döndüren, Delilleriyle Aile İlmihali, s. 285. 
228 Erdoğan, “Muhâlea” Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 390; Fahrettin Atar, “Muhâlea”, Türkiye 

Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 30, TDV Yayınları, İstanbul 2005, s. 399. 
229 Özay, İslâm Hukuku Açısından Cinsiyet, s. 322. 
230 Döndüren, Delilleriyle Aile İlmihali, s. 362. 
231 Karaman, Mukâyeseli İslâm Hukuku, c. 1, s. 358. 



50 
 

 

 

 

 

 

3.1.3.1. İddet Konusu 

Boşanma veya eşlerden birisinin ölümü ile sonlanan evliliğin sonrasındaki 

süreçte iddet, nafaka, çocukların bakımı ve velayeti gibi konular taraflar için sorun 

teşkil edebilen durumlar olabilmektedir. Sorun olarak görülen konularda İslâm 

hukukunun cinsiyetler için vermiş olduğu hükümleri incelemekte fayda bulunmaktadır. 

İddet, ölüm veya ayrılıktan bir süre sonra kadının beklemesi gereken süreyi ifade 

etmektedir.232 İddet, aslında erkekler tarafından da beklenmesi gereken süre demektir. 

Böylece iddet, iddet-i ricâl ve iddet-i nisâ olarak ikiye ayrılır. Erkeğin iddeti; dört 

kadınla evli olduğu takdirde birisinden ayrıldığında bir başka kadınla evlenebilmesi için 

ayrıldığı kadının iddet müddeti bitene kadar beklemesi gereken süredir. Yine boşandığı 

eşinin kız kardeşi, hala veya teyzesi ile evlenmek isteyen erkeğin önceki eşinin iddet 

süresi bitene kadar beklemesi gereken süre anlamına gelmektedir.233 Kadınlar için iddet 

söz konusu olduğunda cinsiyet eşitsizliği değil kadın için koruyucu bir tutum 

görülmektedir. Hamile olan kadının başka birisiyle evlenmesi için doğumdan sonrasını 

beklemesi doğacak çocuğun nesebinin sabitliği için önem arz etmektedir. Kocası ölen 

kadın beklediği iddet süresi ölen kocasının yasını rahat tutabilmesi için ve yeni bir 

evlilik için ruhsal hazırlığa ulaşabilmesi için önemli görülmektedir. Tüm bu hikmetlerin 

yanı sıra iddetin asıl amacı ric’i talak ile boşanan eşlerin tekrar bir araya gelmeleri için 

fırsat tanımayı sağlamaktır.234 Duruma göre kadınların beklemeleri gereken iddet 

müddetleri de süre itibariyle bazı farklılıklar göstermektedir. 

İslâm hukukunda boşanmadan sonra çocukların velâyetinin babasına, hidânenin 

ise anneye ait olması esas alınmaktadır.235 Küçük çocukların temel ihtiyaçlarının 

karşılanması, bakımı, beslenmesi, giyim kuşamı, terbiyesi, yetiştirilmesi anlamına gelen 

hidâne236 evlilik devam ederken anne ve babanın ortak sorumluluk alanını 

oluşturmaktadır.237 Boşanma gerçekleştikten sonra ise çocuğun malî ve hukukî hak ve 

işlemlerinden, nafakasından yani velâyetinden sorumlu olan kişi babasıdır. Yine 

çocuğun terbiye ve muhafazası anlamına gelen hidânenin sorumluluğu ise anneye 

232 Halil İbrahim Acar, “İddet”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 21, TDV Yayınları, 

İstanbul 2000, s. 466. 
233 Erdoğan, “İddet”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 229. 
234 Çolak, İslâm Aile Hukuku, s. 275. 
235 Ali Bardakoğlu, “Hidâne”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 17, TDV Yayınları, İstanbul 

1998, s. 467. 
236 Erdoğan, “Hidâne”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 129; Çolak, İslâm Aile Hukuku, s. 285; Özay, 

İslâm Hukukunda Anne, s. 130. 
237 Çolak, İslâm Aile Hukuku, s. 285; Bardakoğlu, “Hidâne”, DİA, XVII, 466. 



51 
 

 

 

 
 

verilmektedir.238 Bu da yine kadın ve erkeğin fıtrat ve şartlarına göre yapılan bir 

düzenleme olarak görülmektedir. 

3.1.4. Değerlendirme 

İslâm aile hukukunda esas alınan kadın ve erkek arasında huzurun 

sağlanmasıdır. Bunun dışında meydana gelebilen sorunlar için her zaman sulh yolunu 

seçmek tavsiye edilmiştir. Evlilik akdini gerçekleştiren kimselerin hayatlarına toplumsal 

cinsiyet eşitliği odaklı bakmaları ise aile de huzursuzluğa sebep olabilecek etkenler 

arasındadır. Ailede hayatı paylaşmak, sorumlulukları ve sorunları birlikte omuzlamak 

esas olandır. Kur’ ân-ı Kerîmde: “Kadınlar sizin için, siz de kadınlar için birer 

elbisesiniz”239 buyurulmaktadır. Her iki tarafın diğerine göre daha iyi olduğu konular 

bulunmaktadır. Kadını da erkeği de birbiriyle kıyaslamak ve aynı düzeye getirmek 

hedeflenen aile saadetinin temellerine zarar veren bir düşüncedir. Günümüzde farklı 

ideolojik yapıların dilinde dolanan söylemler cinsiyet eşitliğini değil adâletsizliği ve 

pozitif ayrımcılığı savunmaktadır. Bu da aile içi şiddeti azaltmak yerine artıran bir 

durumdur. Bunun yerine kadın ve erkeğin fıtratlarına uygun sorumlulukları vermek 

yerinde olacaktır. Böylece toplumsal cinsiyet eşitliği değil cinsiyetler arasında adâlet 

sağlanmış olacaktır. İslâm aile hukukunun sağlamak istediği de tam olarak budur. 

3.2. MİRAS HUKUKU VE TOPLUMSAL CİNSİYET 
 

İslâm hukukunun önemli alanlarından birisini de miras hukuku oluşturmaktadır. 

Sözlük anlamı itibariyle virâse kökünden türeyen mîras kelimesi bir şeyin başka birisine 

geçmesi olarak tanımlanmaktadır.240 Fıkhî terim olarak ise ölen kimsenin kanuna göre 

verilmesi gereken kişi veya kişilere241 geride bıraktığı mal anlamına gelmektedir. Mal 

bırakana “muris”, kendisine mal kalana ise “vâris”, geride bırakılan mala ise “terike” 

denilmektedir.242 

Miras paylaşımının büyük bir kısmı âyetlerle ve Hz. Peygamber (s.a.v.)’in 

sünnetiyle sabit olmuştur. Âyetlerden ve sünnetten yola çıkarak zamanla miras ilmi 

 

 
 

238 Bardakoğlu, “Hidâne”, DİA, XVII, 466. 
239 el-Bakara, 2/187. 
240 Hamza Aktan, “Miras”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 30, TDV Yayınları, İstanbul 

2005, s. 143-145. 
241 Hasan Akay, İslâmi Terimler Sözlüğü, İşaret Yayınları, İstanbul 2005, s. 310. 
242 Erdoğan, “Mirâs”, “Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü”, s. 379. 



52 
 

 

 

 

 
 

anlamına gelen “ferâiz” ilmi oluşmuştur.243 Miras ile alakalı ilk nâzil olan âyetlerde 

kadın veya erkek ayrımına gidilmeksizin, vasiyetin akrabalara yapılabileceği 

bildirilmiştir.244 İslâmiyet öncesinde kadınlar mirastan mahrum olurken İslâm dini 

vahyedilirken nâzil olan âyetlerde ise kadınların da erkekler gibi ölen kişinin bıraktığı 

mirastan hakları olduğu vurgulanmıştır.245 

İslâm miras hukuk sistemi diğer sistemlerde olduğu gibi belirli prensipler 

etrafında şekillenmektedir. Bunlar; “temsil ve dayanışma, mecburîlik, yakınlık, ihtiyaç 

ve âdil dağıtımdır.”246 Bu prensipler arasında ihtiyacın gözetilmesi miras paylaşımında 

adâlet ve dengenin gözetildiğini göstermektedir. Çünkü eşitlik aynı işi yapanlar arasında 

olmaktadır. Adâlet ise herkesin yaptığı işe göre muamele görmesi anlamı taşımaktadır. 

İslâm miras hukuk sistemi ölene yakın olan kişiden başlanarak kadın ve erkekler 

arasında eşitliği değil adâleti gözeten bir sistemi esas almaktadır. 

Miras hukuku bir yönüyle mülkiyet hakkı ile alakalıdır. Çünkü miras, birey 

olarak her bir kimsenin sahip olduğu veya olacağı mal varlığı ile doğru orantılıdır. 

Kadın veya erkekten her birisinin maddi mülkiyet hakları koruma altına alınmıştır. 

İslâm dini bundan yaklaşık 1450 yıl öncesinde kadınlara mülkiyet hakkı tanımıştır. 

Âyetlerde de zaman zaman bu hak üzerine uyarı mahiyetinde ikazlar yapılmış, 

kadınların hakları güvence altına alınmıştır.247 Kadınlar erkeklerden bağımsız olarak 

mülkiyet edinme harcama haklarına sahip olmuşlardır. Kadınların maddî olarak eşlerine 

bağlı olmadıkları noktalardan birisi de daha önce değinildiği üzere mehir hakkıdır. 

Kendi isteği olmadan kocası karısının mehrini kullanma yetkisine sahip değildir.248 

Yine mirastan aldıkları paylar da kadınların serbestçe kullanabilecekleri malî haklarıdır. 

3.2.1. Kadının Mirastaki Hakları 

Yukarıda da değinildiği gibi Cahiliyye döneminde insanlar yalnızca oğullarını 

mirasa dâhil etmişler, kız çocuklarına ise mirastan hak tanımamışlardır. Ancak daha 

 
 

243 Aktan, “Mirâs”, DİA, XXX, 143. 
244 el-Bakara, 2/186. 
245 en-Nisâ, 4/7-8. 
246 Hayreddin Karaman, Anahatlarıyla İslâm Hukuku, Ensar Neşriyat, İstanbul 2007, s. 372- 373. 
247 Allah’ın sizi birbirinizden üstün kıldığı şeyleri iç çekerek arzu etmeyin. Erkeklerin de 

kazandıklarından nasipleri vardır, kadınların da kazandıklarından nasipleri var. Allah’ın lütfundan 

isteyin; şüphesiz Allah her şeyi bilmektedir. en-Nisâ, 4/32. 
248 Kadınlara mehirlerini borcunuzu öder gibi verin. Eğer onun bir kısmını size gönül rızası ile verirlerse 

onu da âfiyetle yiyin. en-Nisâ, 4/4. 



53 
 

 

 

 
 

sonra kızlar için mirastan pay olduğu çeşitli âyetlerde249 belirtilmiştir. Ancak miras 

konusunda kadınlara düşen pay hakkında tartışmalar meydana gelmiş, kadınların miktar 

olarak erkeklerden az alması kadınlar için bir ayrımcılık sebebi kabul edilmiştir. 

Aslında miras paylaşımında kadınların hakları her zaman erkeğin hakkının yarısı 

miktarında almak değildir. Kadınların veya erkeklerin miras paylaşımında durumları 

ölen kişiyle olan yakınlıklarına göre değişmiştir. Kadınlar bazı durumlarda erkek varis 

ile eşit alırken bazı durumlarda erkekten fazla veya eksik alabilmişlerdir.250 

İslâmda miras taksimi iki şekildedir: Rızaî taksim ve kazaî taksim. Rıza 

taksiminde esas olan tarafların kendi aralarında anlaşıp haklarına razı olmalarıdır. Rıza 

taksimine hukuk müdahele edemez.251 Bu durumda razı oldukları takdirde erkek ve 

kadın miras haklarını kendileri belirleyebilmektedirler. 

Mirastaki malları Kur’ân, sünnet ve icmâ ile sabit olan üçü erkek yedisi kadın 

toplamda on kişi olan252 varislere “ashâb-ı ferâiz” denilmektedir.253 Mirasçı olan kadın 

ölen kişinin kızı, torunu, annesi, ninesi, kız kardeşi, eşi, kendisini kölelikten azat eden 

kadın254 olabilmektedir ve kadın olması mirastan mahrumiyetini gerektirmemektedir. 

Bu kimselerin hakları naslar ile sabit olduğu için teabbudî255 hükümlerdir, zaman ve 

zemine göre hiçbir sebeple değiştirilmemektedir. Buna göre miras paylaşımında 

kadınların alacağı hisseler şu âyetlerde açıklanmaktadır: 

“Allah size çocuklarınızın alacağı miras hakkında, erkeğe iki dişinin payı 

kadarını emreder. Çocuklar ikiden fazla kız iseler ölenin geriye bıraktığının 

üçte ikisi onlarındır. Eğer kız bir ise mirasın yarısı onundur. Ölenin çocuğu 

varsa, geriye bıraktığı maldan, ana babasından her birinin altıda bir hissesi 

 

 

 

 

 
 

249 Bu âyetler genellikle “kadınlar” anlamına gelen Nisâ sûresindedir. 
250 Hilâl Özay, “İslâm Miras Hukukunun Özellikleri”, İslâm Medeniyeti Araştırmaları Dergisi, C. 3, S. 2 

(Aralık 2018), s. 203-224. 
251 Ali Himmet Berki, Miras ve Tatbikat, Yargıçoğlu Matbaası, Ankara 1986, s. 279. 
252 Mevsılî, el-İḫtiyâr, c. 5, s. 549. 
253 Ömer Nasûhî Bilmen, Hūkûk-ı İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmusu, Bilmen Yayınevi, İstanbul 

1967, c. 5, s. 240. 
254 Nevzat Akaltun, Açıklamalı, Uygulamalı İslâm Mirâs Hukuku ve Fetvalar, Baylan Basımevi, Ankara 

1971, s. 13. 
255 Sayıları Şâri tarafından belirlenmiş, değişmeyecek olan miktarlardır. Erdoğan, “Ta’abbudî”, Fıkıh ve 

Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 531. 



54 
 

 

 

 

 

 

vardır. Eğer çocuğu yok da yalnız ana babası ona varis oluyorsa, anasına 

üçte bir düşer. Eğer kardeşleri varsa anasının hissesi altıda birdir.” 256 

Bu âyetlerde erkeklerin kadınlardan iki kat fazla almasına vurgu yapılmıştır. Kız 

evlat tek başına bulunduğunda ise mirasın diğer erkek varislere geçmediği yarısının ona 

ait olduğu anlaşılmaktadır. 

“Eğer çocukları yoksa karılarınızın geriye bıraktıklarının yarısı sizindir. 

Eğer çocukları varsa bıraktıklarının dörtte biri sizindir. Bu paylaştırma 

ölen karılarınızın yaptıkları vasiyetlerin yerine getirilmesi yahut borçlarının 

ödenmesinden sonradır. Eğer sizin çocuğunuz yoksa bıraktığınızın dörtte 

biri onlarındır. Eğer çocuğunuz varsa bıraktığınızın sekizde biri onlarındır. 

Eğer kendisine varis olunan bir erkek veya bir kadının evladı ve babası 

olmaz ve bir erkek veya bir kız kardeşi bulunursa ona altıda bir düşer. Eğer 

kardeşler birden fazla olurlarsa, üçte birde ortaktırlar…”257 

“Senden fetva istiyorlar. De ki “Allah size “kelale” (babasız ve çocuksuz 

kimse) nin mirası hakkında hükmünü açıklıyor. Çocuğu olmayan bir kişi 

ölür de kız kardeşi bulunursa bıraktığı malın yarısı onundur. Eğer kız 

kardeşi ölür ve çocuğu da bulunmazsa, erkek kardeş ona varis olur. Eğer 

kız kardeşler iki iseler erkek kardeşin bıraktığını üçte ikisi onlarındır. Eğer 

kardeşler erkekli kızlı iseler o zaman bir erkeğe iki kızın hissesi kadar pay 

vardır. Sapmayasınız diye Allah size hükmünü açıklıyor.”258 

“Ana, baba ve akrabaların miras olarak bıraktıklarından erkeklere bir pay 

vardır. Ana, baba ve akrabaların bıraktıklarından kadınlara da bir pay 

vardır. Allah bırakılanın azından da çoğundan da bunları farz kılınmış birer 

hisse olarak belirlemiştir.”259 

Bu âyetlerde de kadınlara ve erkeklere mirastan paylar olduğu belirtilmiş, az 

veya çok fark etmeden böyle bir hakkın tanınması toplumsal cinsiyet eşitsizliğini değil 

 

 

 
256 en-Nisâ, 4/11. 
257 en-Nisâ, 4/12. 
258 en-Nisâ, 4/ 176. 
259 en-Nisâ, 4/7. 



55 
 

 

 

 

 

adâleti göstermektedir. Miras hukukunda kadınların alacağı hisseleri detaylandırmak 

yerinde görülmektedir. 

Şayet kadın ölen kişinin eşi ise ve aynı zamanda ölenin oğlu veya kızı, oğlunun 

oğlu veya kızı ile beraber bulunursa bu durumda kadının mirastan hissesi 1/8’dir. Eğer 

bu kimseler yoksa kadın eşinin mirasının 1/4'lük kısmını alırlar. Ölen kimsenin annesi 

ölenin oğlu, kızı, oğlunun oğlu, oğlunun kızı ve birden fazla kardeşi ile beraber 

bulunursa anne mirastan 1/6 pay hakka sahiptir. Bu durum söz konusu değilse anne 

mirastan 1/3 hisse alır. Yine anne ölen kişinin eşi veya babasıyla birlikte bulunursa bu 

kimseler paylarını aldıktan sonra kalanın 1/3’ü annenin payıdır. 

Miras paylaşımında vefat eden kişinin kızı tek başına olduğunda (ölenin oğlu 

olmadığında) kalan mirasçılarla beraber mirasın yarısını yani 1/2'lik kısmında hak 

sahibidir. Eğer ölen kişinin oğlu yoksa iki veya daha fazla kızı varsa bu kızlar mirasın 

2/3’lük kısmını aralarında eşit bir şekilde paylaşırlar. Ölen kişinin oğlu var ise diğer 

mirasçılar hisselerini aldıktan sonra kalanı, başka mirasçı yoksa terikenin tamamını kız 

ve oğul ikili birli şekilde paylaşırlar. 

Şayet ölen kimsenin çocukları yok ise bu durumda miras oğlun çocuklarına 

geçer ki ölen kişinin oğlunun kızı bir kişi ise terikenin yarısını alır. Ölenin oğlu veya 

kızı olmazsa oğlun veya oğlun oğlunun kızları birden fazla iseler 2/3’lük kısmı 

aralarında paylaşırlar. Ölenin oğlu olmayıp sadece bir kızı varsa oğlun kızları 1/6 pay 

alırlar. Oğlun kızı ölen kimsenin iki veya daha fazla kızı ile beraber bulursa mirastan 

herhangi bir pay alamaz. 

Kız kardeşlerin ise mirastan payları anne baba bir, baba bir, anne bir olmasına 

göre değişmektedir. Kardeşler anneleri bir ise erkek veya kız olmaları miras paylarında 

farklılık meydana getirmemektedir. Bu durumda ölen kimsenin kardeşi ile anneleri bir 

ise ve tek kişi ise 1/6’sını, kardeşler birden fazla olduklarında ise yine erkek kız ayrımı 

olmadan mirasın 1/3’ünü eşit bir şekilde paylaşırlar. Şayet ölen kimsenin geride oğlu, 

kızı, oğlunun oğlu, oğlunun kızı, babası, dedesi var ise ana bir kardeşlerin mirastan 

hakları yoktur.260 

Anne babası bir olan kız kardeşlere gelince; ölenin oğlu, oğlunun oğlu, oğlu, 

babası, dedesi bulunmazsa geride bir öz kız kardeş kaldı ise mirasın yarısını alır. Birinci 

260 en-Nisâ, 4/7. 



56 
 

 

 

 

 

 

durumda bulunan kız kardeş birden fazla ise 2/3’lük kısmı aralarında paylaşırlar. Yine 

birinci durum söz konusu ise ve bir anne baba bir erkek kardeşleri ile birlikte 

bulunurlarsa ikili birli asabe olurlar.261 Ölenin kızı ve oğlunun kızı ile birlikte bulurlarsa 

mirastan kalanı alırlar.262 Şayet anne babası bir olan kız kardeşler ölenin oğlu, oğlunun 

oğlu, baba ve dede ile birlikte bulunurlarsa mirastan herhangi bir pay alamazlar.263 

Baba bir kız kardeşe gelince, ölen kimsenin çocukları, oğlunun çocukları, 

babası, dedesi ve anne baba bir kız ve erkek kardeşleri yok ise baba bir kız kardeş tek 

olursa mirastan 1/2'lik kısmı alır.264 Yine aynı durumdababa bir kız kardeşler birden 

fazla iseler 2/3’lük kısım aralarında taksim edilir. Şayet birinci durumda olduğu gibi 

(çocuklar, oğlun çocukları, baba, dede ve anne baba bir erkek kardeş olmadığında) bir 

tane ana baba bir kız kardeş olursa baba bir kız kardeş 1/6 oranında miras hakkına 

sahiptir. Ana baba bir kız kardeşler birden fazla olurlarsa, ölenin oğlu, kızı oğlunun 

oğlu, oğlunun kızı, oğlunun oğlunun kızı, baba, dede anne baba bir olan erkek kardeş 

gibi kişilerden herhangi birisi ile aynı anda bulunurlarsa baba bir kız kardeşler mirastan 

herhangi bir pay alamazlar.265 

Son olarak bir kadın olarak ninelerde anne veya baba tarafından olması 

farketmeksizin mirastan 1/6 payı hak ederler. Ölenin annesi olduğunda, baba tarafından 

nine ise baba ve dede ile beraber bulunursa mirastan herhangi bir pay almazlar.266 

İslâm miras hukukunda kadının bazı durumlarda erkeklerden az pay alması 

cinsiyetçi bir yaklaşım olarak ele alınsada aslında adâlet üzere olan bir durumdur. 

Çünkü paylaşımlardan da görüldüğü üzere kadınların ereklerden daha az alması 

yönünde genel geçer bir uygulama söz konusu değildir. Şârî’nin belirlediği kesin 

payların ise cinsiyete göre değil kişiye göre değiştiğini vurgulamakta fayda vardır. 

 

 

 

 
 

261 en-Nisâ, 176. 
262 Buhârî, “ Ferâiz” 12 (6741). 
263 en-Nisâ, 4/12. 
264 Koçak, İslam Hukuku, s. 365. 
265 en-Nisâ, 176. 
266 Ebü’l-Velîd Muhammed b. Ahmed b. Ahmed el-Kurtubî el-Endelüsî, Bidâyetü’l-müctehid ve 

nihâyetü’l-muḳteṣid, Dârü’l- Kitâbi’l- İlmiyye, Lübnan 2007, c. 5, s. 424- 425; el-Mevsılî, el-İḫtiyâr, c. 

5, s. 553; Ali Himmet Berki, İslâm Hukukunda Ferâiz ve İntikâl, DİB. Yayınları, Ankara 1986, s. 48- 

68; Mustafa Uzunpostalcıoğlu, Hukuk ve İslâm Hukuku II, Şahsi Yayın, Konya 1996, s. 127-165; 

Hamza Aktan, İslâm Miras Hukuku, İşaret Yayınları, İstanbul 1991, s. 95- 161. 



57 
 

 

 

 

 

3.2.1. Kadının Mirastan Erkeğin Payının Yarısını Alması Meselesi 
 

Miras paylaşımı teabbudî olarak kabul edilen hükümlerdendir. Yani ölen 

kişilerin arkasında bıraktığı mallardan kimlerin hangi oranda mirasa hak kazandığı 

âyetler ve hadislerle belirlenmiştir. Nisâ suresideki âyet267 ile sabit olan kız çocuklarının 

erkek çocukların yarısı kadar pay alması da değiştirilemeyecek bir kanundur. Naslar ile 

sabit olan hükümlerin ise birtakım hikmetleri bulunmaktadır.268 İslâm miras hukuku 

hükümleri “külfet nimete, nimet külfete göredir”269 kâidesince verilmiştir. Yani 

erkeklerin bazı durumlarda mirastan fazla alması cinsiyetiyle alakalı değil, kadınlardan 

farklı sorumluluk alanları olmasından kaynaklanmaktadır.270 

İslâm dininde kadınlar maddi olarak ev geçindirmek ile sorumlu tutulmamışlar, 

daha çok ev ve çocuk bakımı ile meşgul olmaları tavsiye edilmektedir.271 

Sorumluluklardaki farklılıklar farklı hakları da beraberinde getirmektedir. Erkeklerin 

mehir,272 nafaka,273 boşanma durumunda tazminat274 cihat, ailesine de yardım etme,275 

düğün, iaşe,276 askerlik, diyet ödeme gibi sorumlulukları üstlendiği düşünüldüğünde 

maddi giderleri daha fazla olmaktadır. Bu durumda evine, ailesine karşı sorumlu olan 

daha fazla harcama yapan erkeğin maddi ve manevi desteklenmesi gerekmektedir. 

Kadınların ise evlendiğinde eşi tarafından, bekar, dul veya boşanmış olduğunda ise 

babası, kardeşleri veya diğer erkek akrabaları tarafından nafakası temin edilmektedir. 

Ayrıca evlenirken kendisine mehir verilen ve harcama yetkisi sadece kendisine ait olan 

kadın mirastan pay aldığında malî olarak avantajlı durumda gözükmektedir. Zira eşit 

şekilde çalışan işçiler aynı maaşı alırken daha ağır işlerde çalışan işçilerin iş yükü az 

olanlara göre daha fazla maaş alması haksızlık değil aksine adâlet gereğidir. Bu 

sebeplerden dolayı miras taksiminde kadın ve erkek arasında bir dengeden söz 

edilebilmektedir. 

 

 
 

267 en- Nisâ, 4/11. 
268 Mehmet Erdoğan, İslâm Hukukunda Ahkâmın Değişmesi, İFAV Yayınları, İstanbul 2016, s. 137. 
269 Mecelle 88. Md. 
270 Demircan, “Fıtrat ve İslâm Çizgisinde Kadın Problemlerine Bakış”, s. 156. 
271 Buhârî, “Nikâh” 90 (5200). 
272 en-Nisâ, 4/4. 
273 en-Nisâ, 4/34. 
274 en-Nisâ, 4/24; el- Bakara, 2/241. 
275 el-İsrâ, 17/26. 
276 Şakir Berki, “İslâm Hukuku Miras Sistemi ile Medeni Kanunun Miras Sistemi Arasındaki Farklar”, 

Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, C. 22, S. 1 (1978), s. 7. 



58 
 

 

 

 

 

 

3.2.3. Değerlendirme 
 

İslâm miras hukuku uygulama itibariyle pek çok hukuk sisteminde bulunmayan 

prensiplere sahiptir. Bunlar arasında en dikkat çeken ise adâlet prensibidir. Zira miras 

taksiminde iki cinsiyet arasında birtakım farklar olduğu göze çarpmaktadır. Bu 

farklılıkları toplumsal cinsiyet eşitsizliği olarak değerlendirenler bulunabilmektedir. 

Yukarıda değinildiği üzere eşitsizlik ve adâlet kavramları ise birbirine zıt iki kavramdır. 

Burada miras hukukunun toplumsal cinsiyet eşitsizliğine sebep olduğunu savunanlar ve 

aksini savunanların detaylı açıklamalara muhtaç yönleri bulunmaktadır. 

Aile içerisinde sorumlulukların birbirinden farklı olması, her iki cinsiyet içinde 

geçerli olan fıtrat farklılıkları ve külfete göre nimet anlayışı miras taksiminde 

farklılıkları beraberinde getirmiştir. Çünkü miras paylaşımında erkek ve kadın 

arasındaki farklar diğer alanlarda olduğu gibi fıtrata uygunluğu göstermektedir. Zira 

kadın erkek herkesi aynı düzeyde eşitlemek çok gerçekçi gözükmemektedir. 

3.3. CEZA HUKUKU VE TOPLUMSAL CİNSİYET 
 

C-z-y fiil kökünden türeyen ceza kavramı bir şeyin karşılığı anlamına 

gelmektedir. Bu karşılık, olumlu olduğu gibi olumsuz da olabilmektedir.277 Fıkhî terim 

olarak ise daha çok olumsuz karşılık vermek anlamıyla kullanılır ve dövme, hapsetme 

gibi işlenen suçun karşılığını ifade etmektedir.278 Arapça da ukubet kavramı İslâm 

hukukunda ise et- teşrîu’l-cinâî ceza kelimesinin yerine kullanılmaktadır.279 Kur’ân-ı 

Kerîm’de farklı anlamlarıyla birçok yerde ceza ve ceza kavramından türeyen kelimeler 

bulunmaktadır.280 Bazı fakihler ceza kelimesini hüküm vermek olarak da 

tanımlamaktadırlar.281 Bir kişiye ceza uygulanabilmesi için ortada işlenmiş ve ispat 

edilmiş bir suçun varlığı gerekmektedir. Suç, cerime, cürm terimleri ise yapılması yasak 

olan fiillere denilmektedir.282 İslâm ceza hukukunda bir fiilin suç sayılabilmesi için 

 

 

 

 

 
277 Zebîdî, “Ceza”, Tâcü’l-ʿarûs, c. 37-38, s. 174. 
278 Erdoğan, “Ceza”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 72. 
279 Adil Bebek, “Ceza”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 7, TDV Yayınları, İstanbul 1993, s. 

470- 471. 
280 el-En‘âm, 6/49; el-A‘râf, 7/136; Tâhâ, 20/124; ez-Zümer, 39/25. 
281 İbn-i Manzûr, “Ceza”, Lisânü’l-‘Arab, c. 2, s. 328- 329. 
282 Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmusu, c. 3, s. 10. 



59 
 

 

 

 

 

kanun koyucu tarafından yasaklanması ve yapılacağı takdirde cezalandırılacağının vaad 

edilmesi gerekmektedir.283 

İslâm dini hayatın her alanında birtakım ilkeler ortaya koymaktadır. Suçun ve 

cezanın belirlenmesi kişi ve toplumları ıslah etmeyi amaçlamaktadır. İlkelerin amacı 

birey ve toplumun, huzur ve güvenlik içerisinde yaşamasını sağlamaktır. Bu ilkelere 

karşı gelindiğinde, kamu düzeni bozulacağı için gerekli yaptırım ve cezalar 

öngörülmektedir. Toplumsal hayatın düzeni için ilkeleri, yaptırım ve cezaları tasarlayan 

bir otoritenin varlığı da kaçınılmaz olmaktadır. İslâm hukuku açısından bu otorite kanun 

koyucu olan Allah (c.c.)’tır. İslâm hukukunun diğer hükümlerinde olduğu gibi ceza 

hukukunda da temel alınan kaynaklar Kur’ân ve sünnettir. Bu çerçevede ceza hukuku 

prensipleri ve metedolojisi oluşmuştur. İlerleyen dönemlerde ise Kur’ân ve sünnetten 

yola çıkan müçtehitler kendi dönemlerinin özelliklerine göre bu ilkeleri 

güncellemişlerdir. 284 

Diğer hukuk sistemlerinde olduğu gibi İslâm ceza hukuku da belirli prensipler 

etrafında şekillenmiştir.285 Bunlardan en önemlisi İslâm ceza hukuku hükümlerinin 

eşitlik ilkesine göre uygulanmasıdır. Kur’ân-ı Kerîm’de “Ey insanlar! Şüphesiz sizi bir 

erkek ve bir dişiden yarattık, tanışasınız diye sizi kavim ve kabilelere ayırdık, Allah 

katında en değerli olanınız O’na itaatsizlikten en fazla sakınanınızdır. Allah her şeyi 

hakkıyla bilmektedir, her şeyden haberdardır”286 âyeti ile eşitliğe vurgu yapılmıştır. 

İslâm’ın vahyolunmaya başlamasından itibaren inen âyetlerde eşitlik vurgusu yapılması, 

eşitliğin İslâm hukukunda, batı ve seküler sistemlerden tarih itibariyle çok önceye 

dayandığını göstermiştir.287 

İslâm dini, hukukun her alanında kadın ve erkek arasında adâleti esas 

almaktadır. İslâm hukukunda kadın- erkek eşitliği kalıplaşmış bir söylemin ötesinde bir 

gerçekliği ifade etmektedir. Çünkü verilmiş olan hükümlerde cinsiyet ayrımı özellikle 

üzerine durulan bir konu değildir. Hükümler öncelikle insan olarak herkesi 

 
283 Abdulkadir Udeh, Mukâyeseli İslâm Ceza Hukuku, Ali Şafak (Çev.), Kayıhan Yayınları, İstanbul 

2012, c. 1, s. 98. 
284 Ali Bardakoğlu, “Ceza”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 7, TDV Yayınları, İstanbul 

1993, s. 470- 478. 
285 İslâm ceza hukukunun temel prensipleri hakkında detaylı bilgi için bk. Hilâl Özay, İslâm Ceza 

Hukukunun Temel Prensipleri, İksad Yayınevi, Ankara 2019. 
286 el-Hucûrât, 49/13. 
287 Udeh, Mukayeseli İslâm Ceza Hukuku, c. 1. s. 58. 



60 
 

 

 

 

 

 

kapsamaktadır. Sonrasında özel durumlardan dolayı kişiye, cinsiyete, topluma, örf ve 

adetlere göre şekil alan durumlar ve hükümler bulunmaktadır. 

İslâm ceza hukukunda da eşitlik ilkesi kadın erkek, zengin fakir, ırk, renk ayrımı 

yapmaksızın herkese gerekli cezanın uygulanması anlamı taşımaktadır. Hz. Peygamber 

(s.a.v.) de cezaların tatbiki esnasında adâletle hükmedilmesine önem vermiştir. Ashâb-ı 

Kirâm zamanında hırsızlık yapan bir kadın kendi kabilelerine yakın ve şerefli olduğu 

için sahabeler kadın için şefaat edebilecek birisini aradıklarında Rasulullah (a.s.): 

“Sizden öncekilerin helak sebebi de şereflilere ceza uygulamayıp kimsesizlere 

uygulamaları idi. Kızım Fatıma bile olsa hırsızlık yaptı ise elini keserdim” şeklinde 

karşılık vermiştir.288 Bu da göstermektedir ki statü ayrımı yapmaksızın kadın-erkek 

herkesin kanunen hesap verme ve cezasını çekme yükümlülüğü bulunmaktadır.289 

İslâm hukukunun her alanında hem kadın hem erkekler için belirlenmiş 

hükümler bulunmaktadır. Bu hükümler çoğu zaman birbirleriyle örtüşse de bazen 

cinsiyetler arasında farklılıklar göze çarpmaktadır. Farklılıkları ve sebeplerini tespit 

etmek, kadın ve erkekler için farklılaşan hükümlerin maslahatlarını belirlemek 

günümüzde bir ihtiyaç olarak görülmektedir. Çünkü İslâm hukuk hükümleri, toplumsal 

cinsiyet tartışmalarına konu olmaya devam etmektedir. İslâm ceza hukukunda 

cinsiyetler arasında farklılık cezai sorumluluk açısından değil cezaların tatbikinde 

olabilmektedir. Çünkü kadınların, hamilelik, lohusalık gibi özel durumları 

bulunmaktadır.290 

3.3.1. Had Cezası Gerektiren Suçlar 
 

Had, Arapça bir kavram olup, sözlükte men etmek,291 engel olmak292 

anlamlarına gelmektedir. Terim olarak ise sınırlarını Allah (c.c.)’ın belirlediği 

(hududullah) ve Allah (c.c.) hakları (hukukullah) olarak da bilinen uygulanma vasıfları 

ve uygulama sayıları Şâri‘ tarafından belirlenmiş olan cezaları ifade etmektedir.293 

 
 

288 Buhârî, “Hudûd” 11 ( 6787). 
289 İslâm ceza hukukunda statü bakımından eşitlik hakkında detaylı bilgi için bk. Yaşar Yiğit, “İslâm Ceza 

Hukukunda Eşitlik İlkesi ve Dokunulmazlık”, Kur’ ân Mesajı İlmi Araştırmalar Dergisi, S. 13- 14- 15 

(Ocak-Şubat- Mart 1999), s. 195- 206. 
290 Özay, “İslâm Hukuku Açısından Cinsiyet”, s. 325 
291 Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmûsu, c. 3, s.14; Ali Bardakoğlu, “Had”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C.14, İstanbul 1996, TDV Yayınları, s. 547. 
292 Ebû Zehra, İslâm Hukukunda Suç ve Ceza, s. 49. 
293 Bardakoğlu, “Had”, DİA, XIIII, 547; Erdoğan, “Had”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s.166. 



61 
 

 

 

 

 

Ta‘zir cezaları uygulama itibariyle hadler gibi miktarı belirlenmemiştir, kısasta Allah 

(c.c.) hakkı değil kul hakları olarak ayrıldığı için bu üç ceza türü birbirinden 

ayrılmaktadır.294 Had cezası gereken suçların neler olduğu hakkında mezhepler arasında 

görüş ayrılıkları bulunsa da295 Kur’ân-ı Kerîm’de beş tür had cezasından 

bahsedilmektedir.296 Bu âyetler hırsızlık,297 zina,298 zina iftirası299 ve eşkıyalık300, hırabe 

301suçları ile alakalı verilecek cezaları içermektedir. 

Ceza verme konusunda had gerektiren suçlar için cezanın infazında kadın ve 

erkek arasında fark bulunmamaktadır. Fakat cezaların uygulanması esnasında kadınlar 

ve erkekler arasında bazı farklar mevcuttur. Örneğin; had cezası uygulanacak kadın 

oturur vaziyette durarak, elbisesi açılmasın diye elleri ile tutturulmuş şekilde ve kaba 

etine ceza uygulanır. Erkek de ise bunlar yapılmamaktadır.302 Erkeklerde de dikkat 

edilmekle beraber kadının yüzüne vurulmaması konusunda Hz. Peygamber (s.a.v.)’in 

özellikle ikazı da bulunmaktadır.303 Bu farklılığın sebebi ise cinsiyet ayrımından öte bir 

anlam ifade etmektedir. 

3.3.1.1. Hırsızlık 
 

Arapça da sirkat, serika304 kavramları ile ifade edilen hırsızlık başkasına ait olan 

bir malı bulunduğu yerden gizlice almaktır.305 Bu suçun cezası da fıkıhta “hadd-i sirkat” 

olarak isimlendirilmektedir. Cezası Kur’ân-ı Kerîm’de belirlenmiş olan hırsızlık suçu 

ile alakalı âyette “Hırsızlık eden erkek ve hırsızlık eden kadının yaptıklarına karşılık bir 

ceza, Allah’tan bir ibret olarak ellerini kesin...”306 buyurulmaktadır. Uygulamada ilk 

hırsızlıkta hırsızın sağ eli bilekten, ikinci yaptığı hırsızlıkta sol ayağı kesilirken307 üç 

veya daha fazla yaptığı hırsızlıkta ise hangi cezanın verileceği konusu mezhepler 

 

294 Serahsî, el-Mebsûṭ, c. 9, s. 59. 
295 Muhsin Koçak vd., İslam Hukuku, Ensar Yayınları, İstanbul 2017, s. 426. 
296 Bardakoğlu, “Had”, DİA, XIIII, 548. 
297 el-Mâide, 5/38. 
298 en-Nûr, 24/ 2. 
299 en-Nûr, 24/4. 
300 el-Mâide, 5/33. 
301 el-Mâide, 5/33-34. 
302 Bilmen, Istılâhât-ı fıkhıyye kâmusu, c. 3, s. 188- 189. 
303 Hakkında recm sabit olan kadın için “taş atın fakat yüzüne atmayın” buyurmuştur. Ebû Dâvûd, 

“Hudûd” 24 (No. 4419). 
304 Ali Bardakoğlu, “Hırsızlık”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 17, TDV Yayınları, 

İstanbul 1998, s. 385. 
305 Erdoğan, “Serika”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 504. 
306 el- Mâide, 5/38. 
307 Serahsî, el-Mebsûṭ, c. 9, s. 278. 



62 
 

 

 

 

 

 

arasında tartışılmaktadır. Hanefî mezhebindeki görüşe göre bu durumda hırsız tövbe 

edene kadar hapsedilmektedir.308 

Âyette dikkat çeken her iki cinsiyet için de kullanılan ifadelerde kadın ve erkek 

ayrımı yapılmaksızın ellerinin kesilme cezasının verilmesidir. Hz. Peygamber (s.a.v.) de 

hırsızlık yapan kişinin cinsiyetine bakılmaksızın el kesme cezası uygulanılmasını 

emretmiştir.309 Sahabeden ilk olarak hırsızlık cezası uygulanan erkeğin Hıyâr b. Adî b. 

Nevfel, kadının da Mürre bint Ebû Süfyân b. Abdülesed olduğu bilinmektedir.310 Yine 

sahabeden bir kadının hırsızlık cezası için diğer sahabelerin affını talep etmeleri üzerine 

Hz. Peygamber (s.a.v.)’in kendi kızı bile olsa cezanın verileceği rivayetlerde yerini 

almıştır.311 

Tüm bunlardan anlaşılmaktadır ki hırsızlık yapan birisi kadın da olsa erkek de 

olsa el kesme cezası verilmektedir. Toplumsal cinsiyet eşitsizliğine sebep oluşturacak 

bir uygulama da söz konusu değildir. Ancak cinsiyetler arasında farklılık olabilecek 

nokta, cezanın tatbiki esnasında olabilmektedir. Bu da had uygulanacak kadının gebe ve 

lohusa olması halinde cezanın ertelenmesine hükmedilmesidir.312 Çünkü İslâm ceza 

hukukunda suçun şahsiliği ilkesi vardır. Anne karnındaki çocuğun ise işlenen suç ile 

alakalı bir sorumluluğu olmadığı için bebeğin zarar görmemesi açısından el kesme 

cezanın uygulanması ertelenmektedir. Kadın için erkekten farklı olarak verilen bu 

hüküm yine cinsiyetlerden birisinin özel durumu gözetilerek verildiğini göstermektedir. 

3.3.1.2. Kazif 
 

Sözlükte atmak313 anlamına gelen r-m-y fiili ile eş anlamlı bir kullanıma sahip 

olan kazf kelimesi fıkhi terim olarak bir kimseye zina iftirası atmak314 anlamında 

kullanılmaktadır. Bu suçun cezası “İffetli kadınlara iftira atan, sonra da dört şahit 

getiremeyen kimselere seksen sopa vurun ve onların şahitliklerini asla kabul etmeyin. 

İşte onlar yoldan çıkanların ta kendileridir” 315 âyeti ile belirlenmektedir. 

 

 
 

308 Mevsılî, el-İḫtiyâr, c. 4, s. 350. 
309 Buhârî, “Hudûd” 11 (6787). 
310 Bardakoğlu, “Hırsızlık”, DİA, XVII, 392- 393. 
311 Müslim, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, “Ḥudûd” 8 (1688). Ebû Dâvûd, “Ḥudûd” 4 (4373). 
312 Bilmen, Istılâhât-ı fıkhıyye kâmusu, c. 3, s. 284. 
313 Bilmen, Istılâhât-ı fıkhıyye kâmusu, c. 3, s. 18 
314 Erdoğan, “Kazf”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 299. 
315 en-Nûr, 24/ 4. 



63 
 

 

 

 

 

Bir kimse hakkında başka birisine zina iftirası attığı kesinleşmiş ise âyette 

belirtildiği üzere hür ise seksen celde, köle ise bunun yarısı olarak kırk kırbaç 

vurulmasına hükmedilir.316 Kâzif için manevi olarak verilen ceza ise güvenilirliğinin 

sarsılması ve kendisine güvenilmeyip şahitliğinin şüpheleri barındırmasıdır.317 

Âyette kadınlara atılan iftira belirtilirken, kendisine iftira atılan namuslu erkek 

hakkında herhangi bir belirleme olmaması dikkat çekici olmaktadır. Fakat burada 

kastedilen mana kadın erkek fark etmeksizin kendisine iftira atılan namuslu herhangi bir 

kimse olarak kabul edilmektedir.318 Kendisine iftira edilen kişi erkek olursa da aynı 

şekilde iftira atana seksen sopa vurmak suretiyle cezalandırılmaktadır.319 İftira eden 

kâzifin ise akıllı, baliğ, hür olması cezalandırma açısından önem arz etmektedir.320 Bu 

ceza ile Cahiliye döneminde vuku bulan iftira olaylarının önüne geçebilmek 

amaçlanmaktadır.321 

Zina iftirası hakkında nâzil olan âyetlerin sebebi nüzûluna bakıldığında Hz. Aişe 

(r.anha) özelinde tüm insanlar için olduğu görülmektedir.322 Hakkında âyet nazil olan ve 

iffeti hakkında iftira atıldığına dair savunulan kişinin bir kadın olması da dikkat 

çekmektedir. Hz. Peygamber (s.a.v.)’in de iffete atılan iftira hakkında insanı helâk 

edecek olan yedi suç ve günahtan birinin iffetli bir kadına zina ithamı olduğunu 

söylediği rivayet edilmektedir.323 

Zina isnadı suçunun cezasında kadın ve erkek arasında toplumsal cinsiyet 

eşitsizliğine sebep olabilecek herhangi bir fark görülmemektedir. Gerek iftirayı atan 

gerek kendisine iftira atılan kimsenin cinsiyetine bakılmaksızın gerekli cezaî müeyyide 

uygulanmaktadır. Erkeklerden farklı olarak celde cezasını hak eden kadın lohusa olursa 

kadının cezası bu dönem bitinceye kadar uygulanmamaktadır.324 Sancılı bir dönemde 

ceza uygulanmaması ancak merhamet ve insan canının kıymeti ile anlaşılabilmektedir. 

 

316 Mevsılî, el-İḫtiyâr, c. 4, s. 329. 
317 Hamza Aktan, “Kazf”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 26, TDV Yayınları, İstanbul 

2002, s. 149. 
318 Cessâs, Aḥkâmü’l-Ḳurʾân, c. 3, S. 394. 
319 Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav’ b. Kesîr el-Kaysî el-Kureşî el- 

Busrâvî ed-Dımaşkī eş-Şâfiî, Tefsîrü’l-Ḳurʾâni’l-ʿaẓîm, Müessesetü’l- Risâlât-i Nâşirîn, Beyrut 2006, c. 

3, s. 389. 
320 Abdullah Çolak, İslâm Hukuku, Öncü Basımevi, Ankara 2017, s. 92. 
321 Komisyon, Kur’ân Yolu Tefsiri, c. 4, s. 54. 
322 Komisyon, Kur’ân Yolu Tefsiri, c. 4, s. 58-61. 
323 Buhârî, “Hudûd” 44 (6857). 
324 Serahsî, el-Mebsûṭ, c. 9, s. 123. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ahkamul-kuran--cessas


64 
 

 

 

 

 

 

İslâm ceza hukukunda ırk, dil, cinsiyet ayrımı yapmaksızın toplumun her ferdinin 

onurunu zedeleyecek olan namus iftirasına karşı önlemler alınmış,325 suçu işleyenler 

için de gerekli cezai yaptırımlar uygulanmıştır. 

3.3.1.3. Zina 
 

Had suçlarından sayılan zina, nikahlı olmayan kadın ve erkeğin kendi istekleri 

ile haram olan cinsel birlikteliği yaşamalarıdır.326 Bu fiili yapan kadın zâniye, erkek ise 

zânî olarak adlandırılmaktadır.327 Zina suçunun cezası zina eden kişinin medeni 

durumuna, hür veya köle olmasına, muhsan328 olup olmamasına göre değişiklik arz 

etmektedir.329 Zinâ yapan bekar kimselerin cezası Nûr sûresinde bulunan “zina eden 

kadın ile zina eden erkeğin her birine yüz sopa vurun.”330 âyeti ile sabit olmuştur. Bu 

âyette belirtilen yüz celdenin kadın ve erkek olarak sigaların ayrı ayrı verilmiş olması 

cezanın her iki cinsiyet için de geçerli olacağını göstermektedir. 

Evli olan kişilerin zina cezası ise sünnet ile sabit olmuştur. Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’in hadislerinden331 yola çıkarak evli olan zinakarların cezası recm olarak 

belirlenmiştir. Terim olarak taş atmak, taş ile ölümüne sebep olmak332 gibi anlamlara 

gelen recm, muhsan olan kadın ve erkeğin zina yapmaları sebebiyle taşlanarak 

öldürülmeleridir.333 Kur’ân-ı Kerîm’de âyet olarak olmasa da sünnet ve icmâ ile sabit 

olan recm cezası334 İslamiyetten önceki dinlerden Yahudilik ve Hristiyanlıkta da 

vardır.335 Zina suçuna bu cezanın öngörülmesi İslâm dininde nesep ve nesil faktörünün 

 

 

 

 

 

 

325 Yaşar Yiğit, “İnsanlık Onur ve Şerefinin Korunması Perspektifinden Kazf Suçu ve Cezasına Bakış”, 

Kur’ân Mesajı: İlmi Araştırmalar Dergisi, C. 2, S. 22, 23, 24 (Şubat 1992), s. 239. 
326 Erdoğan, “Zina”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 622. 
327 Bilmen, Istılâhât-ı fıkhıyye kâmusu, c. 3, s. 197. 
328 Akıllı, buluğa ermiş, Müslüman, iffet sahibi ve nikâh yoluyla cinsel birleşmede bulunmuş kadın veya 

erkek için kullanılan bir terim. Kurtubî, Bidâyetü’l-müctehit, c. 6, s. 129; Bilmen, Istılâhât-ı fıkhıyye 

kâmusu, c. 3, s. 20. 
329 Çolak, İslâm Hukuku, 88. 
330 en-Nur, 24/2. 
331 Müslim, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, “Kasame” 25 ( 1676). 
332 İbn Manzûr, “Recm”, Lisânü’l-ʿArab, c. 12, s. 226-230. 
333 Bilmen, Istılâhât-ı fıkhıyye kâmusu, c. 3, s. 21. 
334 Fuat Karabulut, “Recm Cezasının Hz. Peygamber’in Uygulamaları Işığında Değerlendirilmesi”, EKEV 

Akademi Dergisi, C. 16, S. 50 (2012), s. 106. 
335 Hüseyin Esen, “Zina”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, C. 44, İstanbul 

2013, s. 442. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/lisanul-arab


65 
 

 

 

 

 

çok önemli bir yere sahip olmasından ötürü gelmektedir. Bu ceza dolaylı olarak hem 

aile düzenine karşı hem de toplum iffetine karşı işlenen suçun cezasıdır.336 

Zina suçu cezası itibariyle kadın ve erkek arasında herhangi bir eşitsizlik söz 

konusu değildir. Her iki cinsiyette kendi istekleri doğrultusunda bu fiili işledikleri 

takdirde had cezasını hak etmektedirler.337 Had cezalarının genelinde olduğu gibi zina 

haddinde de gerek bekarlara sopa cezası verilirken gerekse evli zinakarlara recm cezası 

uygulanırken bazı özel sebeplerden dolayı cezanın geciktirilmesi söz konusu 

olabilmiştir. Bekar olan zani ve zaniyenin cezası ile alakalı olarak celde ile birlikte 

sürgün cezasının338 verilip verilmeyeceği konusunda fıkıh âlimleri ihtilaf etmişlerdir. 

Ebû Hanife sürgün cezasını aslî ceza olarak kabul etmezken İmam Şafiî sopa cezası ile 

birlikte hem kadın hem erkek için sürgün cezasını kaçınılmaz kabul etmektedir. İmam 

Mâlik ise erkeklere sürgün cezası verileceğini fakat kadınlara verilmeyeceğini ifade 

etmektedir.339 İmam Mâlik sürgün cezası verilecek kişinin yolda ve gittiği yerde 

birtakım sıkıntılarla karşılaşma ihtimali olduğu için yalnızca erkeğe verilmesi görüşünü 

belirtirken, İmam Ahmed b. Hanbel ve İmam Şafiî ise hem kadın hem erkek için sürgün 

cezasının verilebileceği görüşündedirler.340 

İslâm ceza hukukunda da kadın ve erkek arasında fıtrî olan özel farklardan 

dolayı hükümlerde cinsiyetler arasında farklılıklar bulunmaktadır. Örneğin adet gören 

kadının celde cezasının adet dönemi bitene kadar geciktirildiği rivayet edilmektedir.341 

Yine celde haddi uygulanacak kimselerin avret mahalline dikkat edilmektedir.342 

Kadınlara oturur vaziyette, erkeklere ise ayakta had uygulanmaktadır. Kadın hamile 

veya lohusa ise recm cezası mazeret durumu bitene kadar ertelenmektedir.343 Şahsi bir 

suç gibi görülse de toplumsal yönü de bulunan zinanın cezasının verilmesi de tatbiki de 

toplum içinde olmaktadır. Suçu işleyen kişilerin cinsiyetine bakılmaksızın had cezası 

uygulanmaktadır. Bu da toplum içinde eşitsizliğe sebep olabilecek bir yönü olmadığını 

göstermektedir. 

336 Akşit, İslâm Ceza Hukuku, 53; Dağcı, İslâm Ceza Hukukunda Fiil Kavramı ve Müessir Fillerin 

Şekilleri, s. 24. 
337 İbn Âbidîn, Reddü’l-muḥtâr, c. 6, s. 5-6. 
338 Müslim, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, “Hudud” 12 (1690). 
339 Kurtubî, Bidâyetü’l-müctehit, c. 6, s. 130. 
340 Udeh, Mukâyeseli İslâm Ceza Hukuku, s. 649. 
341 Ali Bardakoğlu, “Had”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm ansiklopedisi, TDV Yayınları, C. 14, İstanbul 

1996, s. 550. 
342 Bilmen, Istılâhât-ı fıkhıyye kâmusu, c. 3, s. 224. 
343 Mevsılî, el-İḫtiyâr, c. 4, s. 319, 322. 



66 
 

 

 

 

 
 

3.3.1.4. Yol Kesme(Hırâbe) 
 

İslâm ceza hukukunun klasik sistematiğinde had suçları arasında yer alan 

“hırâbe” suçunun ve suçlusunun Türkçe’deki karşılığını teşkil eden “eşkıyalık”344 İslâm 

ülkesinde Müslüman veya gayri müslimlerin mallarını ellerinden alıp, hayatlarına 

kasteden bir kişi veya grubun silahlı veya da silahsız bir mahallede yaşayanların 

yollarını kesmektir.345 Cezası Kur’ân-ı Kerîm’de “Allah ve Rasûlüne (mü’minlere) 

savaş açanların ve yeryüzünde bozgunculuk çıkarmaya çalışanların cezası, ancak 

öldürülmeleri yahut asılmaları yahut sağ elleriyle sol ayaklarının çaprazlama kesilmesi 

yahut ta bulundukları yerden sürülmeleridir”346 şeklinde belirtilmektedir. Yol kesme 

için suçluların öldürülmeleri, öldürüp asılmaları, el ve ayaklarının kesilmesi, ya da 

sürgün edilmeleri şeklinde ceza uygulanmaktadır.347 

Bir grup veya bir kişi Müslüman kimselerin yolunu kesmek için çıkarsa, fiil 

gerçekleşmeden önce yakalanırsa tövbe edinceye kadar hapis olunur. Müslüman 

kimselerin el kesme cezası verilecek oranda348 mallarını aldılar ise, elleri ve ayakları 

çaprazlama olacak şekilde kesilir. Mal almayıp da sadece öldürdüler ise eşkıyalar 

öldürülür. Yoldan geçen kimselerin hem mallarını alıp hem de kendilerini öldürdüler ise 

önce elleri ve ayakları çaprazlama olacak şekilde kesilir daha sonra da ölüm cezası 

verilir.349 Yol kesenler güvenliği tehdit etmekle birlikte kimseyi öldürmediler ve 

herhangi bir mal da çalmadılar ise ceza olarak hapsedilmelerine hükmedilir.350 

Hanefî mezhebinde esas alınan görüşe göre hırâbe suçunun cezası için erkek 

olmak şartı aranmaktadır. Kadınlar toplanıp, grup kurup yol kesip malları gasp etseler 

onlara had uygulanmamaktadır.351 Hanefî hukukçu Tahavî (ö. 321/933) ve Kerhî (ö. 

340/ 952) ise bu konuda cinsiyet ayrımı yapılmaksızın diğer cezalarda eşit oldukları gibi 

344 Ali Bardakoğlu, “Eşkıya”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 11, TDV Yayınları, İstanbul 

1995, s. 463. 
345 Çolak, İslâm Hukuku, s. 104. 
346 el- Mâide, 5/ 33. 
347 Ûdeh, İslâm Ceza Hukuku, c. 2, s. 266-267. 
348 Hırsızlık cezasında olduğu gibi yol kesme cezasında da suçluların çaldığı mal da nisap aranmaktadır. 

Konu ile alakalı olarak mezhep imamları arasında ihtilaf söz konusudur. Hanefîler, yol kesme cezasının 

uygulanabilmesi için yolu kesenlerin çaldığı malların kişi başına on dirhem oranında olması gerektiği 

şartını aramaktadırlar. İmam Şâfiî’ ye göre hırsızlık suçuna kıyasla çeyrek dinar oranında mal çaldıkları 

takdirde ceza uygulanmaktadır. İmam Mâlik ise yol kesme cezasında nisap belirlemeyip ufak bir miktar 

bile olsa hatta mal çalınmamış dahi olsa ceza verilmesi gerektiğini savunmaktadır. Cessâs, Aḥkâmü’l- 

Ḳurʾân, c. 2, s. 574. 
349 Mevsılî, el-İḫtiyâr, c. 4, s. 355; Komisyon, Kur’ân Yolu Tefsiri, c. 2, s. 261. 
350 Serahsî, el-Mebsûṭ, c. 9, s. 327. 
351 Bilmen, Istılâhât-ı fıkhıyye kâmusu, c. 3, s 295- 296. 



67 
 

 

 

 

 

yol kesme cezasında da kadın ve erkeğe aynı cezanın uygulanacağı fikrini 

savunmaktadır.352 Kadınlar erkeklerle birlikte olup hırâbe suçu işlerlerse ve İmam 

Muhammed (ö. 189/805)’e göre had gerekmektedir. Ebû Yusuf (ö. 182/798) ’a göre ise 

kadınlar muhârib sayılamayacağı için ceza erkeklere uygulanmaktadır.353 Cumhura göre 

de hırâbe suçunda had cezası suçu işleyen kadın ve erkek ayrımı yapılmamaktadır.354 

Yol kesme suçunda kadın ve erkek arasında cezalandırma bakımından fark 

olduğunu savunanlar kadınların fıtrî özelliklerinden dolayı böyle bir hükme 

varmışlardır. Çünkü adeta terör suçu sayılan yol kesme ve eşkıyalık normalde 

kadınların yapabilecekleri fiiller değil, erkeklerin dahil olacakları bir suçtur.355 

Kadınların bu sebeple yol kesme haddinden muaf olmaları kanaatine varılmıştır.356 

Günümüzdeki kadınların erkeklerin yapmış oldukları birçok işte görev almakta, 

hatta erkeklerin yapabildiği işleri de yapmaktadırlar. Müslüman kişilerin yollarını kesip 

mallarını ve canlarını gasp edenlerin cinsiyetine bakılmaksızın cezalandırılmaları 

konusunda cumhurun görüşü isabetli görülmektedir.357 Zira toplumsal şartlar ve 

statülerin değiştiği günümüzde kadınların eşkıyalık, terör, yol kesme suçlarına 

karışmaları da normal bir durum haline gelmektedir. Dolayısıyla cezanın mahiyetine 

bakılmaksızın kadın ayrıcalığı yapmamak cinsiyet adâleti açısından daha makul 

görünmektedir. 

3.3.1.5. Dinden Dönme 
 

Kabul etmemek,358 dönmek, anlamlarına gelen radde fiilinden türeyen irtidat, 

İslâm dininden dönüp kâfir olmak anlamına gelmektedir.359 Aslında irtidat eden kimse 

İslâm’dan başka bir dine geçmiş veya tüm dinleri reddetmiş kişi demektir.360 Dinden 

dönen kişinin cezalandırılması ile alakalı olarak net bir âyet bulunmamakla beraber 

dolaylı olarak birçok âyetin bu kimselerin öldürülmesine işaret ettiği kabul 

edilmektedir.361 Konu ile alakalı olarak daha çok hadis-i şeriflerden deliller 

 

352 Serahsî, el-Mebsûṭ, c. 9, s. 324. 
353 Serahsî, el-Mebsûṭ, c. 9, s. 324. 
354 Bilmen, Istılâhât-ı fıkhıyye kâmusu, c. 3, s, 296; Çolak, İslâm Hukuku, s. 105. 
355 Serahsî, el-Mebsûṭ, c. 9, s. 324. 
356 Bilmen, Istılâhât-ı fıkhıyye kâmusu, c. 3, s. 296. 
357 Osman Şekerci, Ta‘ zir Suçları ve Cezaları, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 1996, s. 86. 
358 Zebîdî, “Radde”, Tâcü’ l- Arûs, c. 8, s, 50. 
359 İbn Manzûr, “Radde”, Lisânü’l Arab, c. 3, s. 173. 
360 Bilmen, Istılâhât-ı fıkhıyye kâmusu, c. 3, s. 340. 
361 el-Bakara, 2/ 217; Âl-i İmrân, 3/85; Tevbe, 9/5. 



68 
 

 

 

 

 
 

getirilmektedir. Hz. Peygamber (s.a.v.)’in “Dinini değiştireni öldürünüz”362 hadisinden 

yola çıkan fıkıh âlimleri başka bir dine geçen kimselerin öldürülmesi hükmüne 

varmışlardır.363 Günümüzde tarihsel bir bakış açısıyla364 hükümlerin değerlendirilmesi 

ve böyle bir uygulamanın mümkün olmadığı esas alınsa da cumhur âlimlere göre irtidat 

eden kimsenin cezası ölümdür. Hanefî mezhebi ise kadınların savaş esnasında 

öldürülmediği ile alakalı hadislerden365 yola çıkarak mürted kadının öldürülmeyip 

hapsedilmesini esas almaktadırlar. 

İslâm dinini terk eden kimse aslında dine savaş açmış gibi kabul edilmektedir. 

Verilecek ceza konusunda genel itibariyle kadın ve erkek arasında fark 

görülmemektedir. Fakat Hanefî mezhebi kadının fıtri olarak savaş açma özelliği 

bulunmadığından yola çıkarak irtidat eden kadına ölüm cezası değil, tevbe edene kadar 

hapis cezasının verileceğini savunmaktadır.366 İrtidat suçunun cezasını tatbik konusunda 

cinsiyet faktörü önemli olsa da cezanın tespiti açısından cinsiyet faktörü dikkate 

alınmamaktadır.367 

İslâm hukukunda illet ve maslahat faktörüne binaen hükümler inşa edilmektedir. 

Fıkıh âlimlerine göre dinden dönmede cezalandırma için illet faktörü farklılık 

göstermektedir. Çoğunluğu oluşturan âlimlerden özellikle İmâm Şâfiî illeti İslâm 

dininden ayrılmak olarak belirlerken368 Ebû Hanife illeti İslâm adına savaş açmak 

olarak kabul etmektedir. Bu yüzden hükümlerde farklılık göstermektedir. İmâm Şafîi 

illeti dinden çıkmak olarak belirlediği için diğer cezalarda olduğu gibi irtidat cezasında 

da kadın erkek ayrımı yapılmaksızın her iki cinsiyete de bu cezanın uygulanmasını 

uygun görmektedir.369 İmâm Ebû Hanife ise illeti İslâm’a karşı savaş açmak olarak 

kabul ettiği için kadınlarda da genel anlamda bu özellik bulunmadığı için kadınların 

362 Buhâri, “Cihat” 149 (3017). 
363 İbn Âbidîn, Reddü’l-muḥtâr, c. 6, s. 361; Serahsî, el-Mebsûṭ , c. 10, s. 182; İbn Kudâme, el-Muġnî, c. 

11, s. 89; Nihat Dalgın, “İrtidat ve Cezâsı”, Kur’ân Mesajı: İlmî Araştırmalar Dergisi, C. 1, S. 10, 11, 

12 ( 1998), s. 179. 
364 Detaylı incelemeler için bk. Recep Ardoğan, “Tarihsel Nedenler Ve Teorik Sakıncalarıyla İslâm’da 

İrtidatın Cezalandırılması -Teolojik Bir Yaklaşım-”, İslâm Hukuku Araştırmaları Dergisi, S. 26 (2015), 

s. 330; Sahip Beroje, “İslâm Hukukunda İrtidat Cezasına Yeni Bir Yaklaşım”, İslâmî Araştırmalar, S. 4, 

C. 17 (2004), 308- 323. 
365 Buhârî, “Cihad” 147 (No. 3014). 
366 Nihat Dalgın, “Temel Kaynaklar Çerçevesinde Dinden Dönme (İrtidat)”, Din ve Hayat Dergisi, S. 21, 

(Şubat 2014), s. 106; İrfan İnce, “Ridde”, Türkiye Diyânet İslâm Ansiklopedisi, C. 35, TDV Yayınları, 

İstanbul 2008, s. 88. 
367 Nihat Dalgın, “İrtidat ve Cezâsı”, Kur’ân Mesajı: İlmî Araştırmalar Dergisi, s. 174. 
368 İmâm Şâfiî, el-Üm, c. 6, s. 228. 
369 Serahsî, el-Mebsûṭ, c. 10, s. 202. 



69 
 

 

 

 

 

öldürülmemesini savunmaktadır. Ayrıca Ebû Hanife, Hz. Peygamber (s.a.v.)’in 

kadınların öldürülmemesi ile alakalı hadisini 370 ve o dönemde irtidat eden ve öldürülen 

kadının savaşçı olduğu için öldürülmesini de delil olarak ileri sürmektedir.371 Yine 

savaş açma illeti kendisinde bulunan kadının öldürülebileceğini de vurgulamaktadır.372 

Dinden dönmenin bir suç olarak kabul edilmesi ve cezalandırılmasının nedeni 

sonucunda İslâm’a ciddi zararlar vermesinden kaynaklanmaktadır.373 Zira dinden çıkan 

birisi adeta İslâm’a savaş açmış gibi kabul edilmektedir. İslâm dininin sırlarını bilen 

kimsenin başka bir dine geçtiğinde düşmanlık yapması diğer kişilerin düşmanlığından 

daha şiddetli olacaktır. Bu sebepten verilecek olan ceza da şiddetli olmaktadır. Kadın da 

erkek de İslâm dinini terk edip gerek maddi gerek manevi savaş açma halinde olurlarsa 

ağır şekilde cezalandırılmaları yerinde olacaktır. Geçmişte de günümüzde de gerek silah 

ile olan savaşlarda gerekse fikir savaşlarında aktif rol alan kadınlar bulunmaktadır. 

Durum böyle olduğu için cezalandırmadan maksadın tam bir şekilde gerçekleşmesi için 

cumhurun irtidat eden kadın ve erkeğe eşit bir şekilde cezayı öngörmeleri isabetli 

görünmektedir. 

3.3.1.6. İçki İçme (Şürb) 
 

Hükmü, kitap, sünnet ve icmâ ile haram olan374 bir diğer suçta içki veya içki 

türünden sarhoşluk veren bir içeceği içmektir.375 Ceza miktarı tartışmalı olmak ile 

birlikte376 uygulama da esas alınan içki içen kimselere kırk celde377 vurmaktır. İçki 

içmek erkeklere mahsus bir fiilmiş gibi kabul edilse de yasaklığı hem erkek hem de 

kadınlar için geçerlidir. Diğer suçlarda olduğu gibi içki içmek de her iki cinsiyet için de 

yasaklanmış ve iki cinsiyet için de cezai sorumluluk doğurmuştur. 

İçki içme cezasına verilecek olan celde cezasında da diğer cezalarda olduğu gibi 

kadınların özel durumlarından dolayı veya had uygulanacak kişinin hastalığı sebebiyle 

cezada erteleme yoluna gidilebilir. Bu da toplumda cinsiyet eşitsizliğinden ziyade suçlu 

 

370 Buhârî, “Cihad” 147 (No. 3014). 
371 Serahsî, el-Mebsûṭ, c. 10, s. 204. 
372 Serahsî, el-Mebsûṭ, c. 10, s. 206. 
373 Yûsuf el-Karadâvî, “İrtidat Sorunu: Yaşanan Sosyal Değişimler ve Tehdit Boyutu”, Osman Güner 

(Çev.), Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi, C. 5, S. 2 (2005), s. 259. 
374 Mevsılî, el-İḫtiyâr, c. 4, s. 336. 
375 el- Bakara, 2/219. 
376 Detaylı tartışma için bk., Davut Eşit, “Had ve Ta‘zîr Tartışmaları Bağlamında İslâm Ceza Hukukunda 

İçki İçme Cezası”, Bingöl Üniversitesi İlÂhiyat Fakültesi Dergisi, S. 14 (2019), s. 194-210. 
377 Tirmizî, “Hudûd”14 (1508). 



70 
 

 

 

 

 

 

da olsa cinsiyet fark etmeksizin özel durumları göz önünde bulundurmaktan ötürü 

gelmektedir. 

3.3.2. Kısas Cezası Gerektiren Suçlar 
 

Kısas, Arapça’da kaved378 fiili ile eş anlamlı bir kelime olup, suç ve 

mukabilindeki cezada eşitlik anlamına gelmektedir.379 Yani İslâm ceza hukukunda 

kasıtlı olarak öldürme ve yaralama380 durumlarında bu suçları işleyen kişilere aynı 

şekilde uygulanan ceza demektir.381 İslâm hukuk ahkâmının dayandığı diğer alanlar gibi 

kısas cezasının dayandığı temel kaynaklar da Kur’ân ve sünnettir.382 Kısas cezası 

insanlara zulmetmek değil aksine tüm insanların canını korumak için suçlu kimselere 

verilmektedir. İnsanların canına kastetmiş ve ölümüne sebep olan veya bir kimsenin 

vücut bütünlüğüne zarar veren kimseye misli ile karşılık verileceğinin bilinmesi suçun 

işlenmesinde caydırıcı faktör olabilmektedir.383 “Kısasta sizin için hayat vardır”384 âyeti 

de kısas cezasındaki asıl gayeyi beyan etmektedir. Buna rağmen İslâm dini suçlunun 

bağışlanmasını385 daha erdemli bir davranış olarak kabul etmektedir. 

Kısas cezasının hem bireye dönük hem de topluma dönük yönleri 

bulunmaktadır. Şâri’nin “Kim bir kimseyi öldürürse bütün insanları öldürmüş gibi olur, 

kimde bir kimseyi bağışlarsa tüm insanları bağışlamış gibi olur”386 âyetiyle cana kasıt 

suçlarının tüm insanlara yönelik bir suç olarak atfedilmesi toplumsal yönünü 

göstermektedir. 

Cana yönelik işlenen suçlarda mağdur tarafın ve ailesinin suçluya karşı 

içerisinde büyük bir öfke ve kin birikebilmektedir. Mağdur tarafın içinde biriken bu 

öfke ve kin ancak suçlunun âdil ve eşit ceza ile cezalandırılmasıyla bir nebze 

378 Detaylı bilgi için bk. Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd el-Cevherî, Muʿcemü’ ṣ-Ṣıḥâḥ, Dârü’l- Mâ‘rife, 

Lübnan 2008, s. 865; Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed el-Fîrûzâbâdî, el- 

Ḳāmûsü’l-muḥîṭ, Dâr’ul-Kitâbi’l-‘İlmiyye, Beyrut 2007, c. 2, s, 423; Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye 

Kāmûsu, c. 3, s. 18. 
379 Muhammed Devvâs Kal’acî, Mevsûʿatü’l-fıḳhiyye İbn Teymiyye, Dârü’n-Neffâs, Beyrut 2007, c. 2, s. 

1113. İbn-i Manzûr, Lisânü’l-‘Arab, c. 7, s. 73; Erdoğan, “Kısas”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 

307. 
380 Udeh, Mukâyeseli İslâm Ceza Hukuku, c. 1, s, 675. 
381 Erdoğan, “Kısas”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 307. 
382 Şamil Dağcı, “Kısas”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 25, TDV Yayınları, Ankara 2002, 

s. 489. 
383 Şükrü Selim Has, Cezalarda Caydırıcılık İlkesi İslâm Hukuku ve Modern Hukuk Arasında Bir 

Mukâyese, Erciyes Üniversitesi Yayınları, Kayseri 2016, s. 123. 
384 el-Bakara, 2/179. 
385 el-Mâide, 5/45. 
386 el-Mâide, 5/ 32. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/el-kamusul-muhit
https://islamansiklopedisi.org.tr/el-kamusul-muhit


71 
 

 

 

 

 

hafiflemektedir. Bu sebepten olsa gerek Şâri bu tür suçların cezalarını kendisi 

belirlemiş ve insanlar arasında eşitliği temin etmiştir.387 Kısasta esas olan cins, ırk, sınıf 

ayrımına gidilmeksizin388 tam bir eşitliği sağlamaktır. Bir kimse Müslüman birisini 

kasıtlı olarak öldürdüğü takdirde kendisine de aynı şekilde ölüm cezası verilmektedir. 

Kur’ân-ı Kerîm’de kısas ile alakalı olarak389 “Ey iman edenler! Öldürülenler hakkında 

kısas size gerekli kılındı. Hüre hür, köleye köle, kadına kadın. Ancak her kime kardeşi 

tarafından bir şey bağışlanırsa artık ona hakkaniyetle uymalı ve diyeti ona göre 

güzellikle ödemelidir…”390 buyurulmaktadır. Âyetin sebeb-i nüzûluna bakıldığında 

Arap kültür ve anlayışında bulunan üstünlük yarışının devam ettiği görülmektedir. 

Çünkü Araplar öldürülen veya yaralanan kişinin mevki, statü, cinsiyet gibi özelliklerine 

göre bir ceza uygulamaktaydılar. Kendisini üstün olarak tanımlayan kabileler 

aralarından öldürülen kişi erkek olduğunda karşılığında iki erkek, kadın olduğunda ise 

bir erkeğin öldürülmesini istemekteydiler. Öldürülen kimse köle ise karşılığında hür bir 

erkeğin layık olduğunu düşünmekteydiler.391 Cahiliye Arapları kadın ve erkeği birbirine 

eşit görmemekte, öldüren kişi kadın bile olsa öldürülen erkek olduğu takdirde kısas 

geçerli kabul edilmekteydi. Bakara suresinde geçen bu âyetin sonradan nâzil olan 

“Tevrat’ta İsrâiloğullarına “Cana can, göze göz, buruna burun, kulağa kulak, dişe diş 

olacaktır diye yazdık…”392 âyetiyle nesholunduğuna dair rivayetler bulunmaktadır.393 

Bu âyette de önceki dinlerden olan Yahudi fıkhından örnek verilerek İslâm dini için her 

yönden eşit bir kısas cezasının geçerli olduğu anlaşılmaktadır. 

İslâm dininde insan canı kıymetli kabul edilmektedir. Allah (c.c.) Kur’ân-ı 

Kerîm’de “haksız bir sebep olmadıkça Allah’ın dokunulmaz kıldığı cana kıymayın” 

buyurarak haksız yere bir kimseyi öldürmeyi yasaklamaktadır.394 Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’in “Müslümanın diğer Müslümana kanı, malı ve namusu haramdır”395 hadisi de 

âyetteki manayı destekler mahiyettedir. Öldürme suçunun cezasında insanlar arasında 

387 Muhammed Ebû Zehra, İslâm Hukukunda Suç ve Ceza, İbrahim Tüfekçi (Çev.), Kitabevi Yayınları, 

İstanbul 1994, s. 93. 
388 Erdoğan, “Kısas”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, s. 307. 
389 el-İsrâ, 17/33; el-Mâide, 5/ 32; el-Bakara, 2/178, 179; el-Mâide, 5/45; Nisa, 4/ 93. 
390 el-Bakara, 2/178. 
391 İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, Bekir Karlıdağ, Bedrettin Çetiner (Çev.), Çağrı 

Yayınları, İstanbul 1988, c. 3, s. 691. 
392 el-Mâide, 5/ 45. 
393 Cessâs, Aḥkâmü’l-Ḳurʾân, c. 1, s. 197; İbn Kesîr, Hadislerle Kur’ ân-ı Kerîm Tefsiri, c. 3, s. 691; 

Komisyon, Kur’ ân Yolu Tefsiri, c. 1, s. 265- 270. 
394 el-İsrâ, 17/33. 
395 Müslim, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, “Birr” 32 (No. 2564). 



72 
 

 

 

 

 

 

ayrım bulunmamaktadır. Saldırıyı yapan kişi statü olarak ne kadar şerefli ve itibar sahibi 

olursa olsun, mağdur kişinin de mertebesi ne kadar düşük olursa olsun kısasa engel 

teşkil etmemektedir.396 Nitekim Hz. Peygamber (s.a.v.) de “Müslümanların kanları 

birbirine eşittir” buyurmaktadır.397 

Kısas gerektiren ve diğer suçlarda hem suç ve ceza arasında hem de suçlu ve 

mağdurda da olması gereken bazı özellikler bulunmaktadır. Cezaî sorumlulukta denilen 

bu özellikler suçluda buluğ, akıl, irade, hürriyet, ehliyetin bulunmasıdır.398 

Cezalandırmada olması gereken şartlar arasında kadın veya erkek olmak gibi bir özellik 

söz konusu değildir. Mezhep imamlarının çoğunluğuna göre öldürme fiilinde cinsiyet 

farkı kısas cezası için herhangi bir engel teşkil etmemektedir.399 Kasten öldürmede kısas 

cezasını mağdur tarafa uygulayabilmek için gerekli olan eşitlik şartı cinsiyet için de 

geçerlidir. Yani bir erkeğin kadını kasıtlı olarak öldürmesiyle, bir kadının erkeği 

öldürmesi arasında uygulanacak kısas cezası için herhangi bir fark bulunmamaktadır.400 

Mezhepler de kısas da kadın ve erkeği birbirine eşit kabul etmek konusunda ittifak 

etmektedirler.401 Zira yukarıda değinildiği üzere Mâide sûresinde cana can ifadesi buna 

en büyük delil olarak getirilmektedir. Bu âyetle de Cahiliye dönemindeki gibi bir 

grubun diğerine üstünlük ilan edip kısasa engel olmaları engellenmiş olmaktadır. Ebû 

Hanife (ö. 150/ 767), talebeleri İmameyn, Züfer ( ö. 158/775) ve İbn Şübrüme (ö. 

144/761) gibi Hanefî âlimler öldürme suçu dışında kadın ve erkek arasında kısasın vuku 

bulmayacağını savunmaktadırlar. İbn Şübrüme’den gelen başka bir rivayette , cana karşı 

olmasa bile aralarında kısas yapılmaktadır. İmam Mâlik (ö. 179/795) ve İmam Şâfiî 

(204/820) gibi âlimlere göre ise öldürmede de yaralamada da kadın ve erkek arasında 

kısas uygulanmaktadır.402 

Kısas da karı ve koca arasında kısas meydana gelmeyeceğini, erkeğin karısını 

öldürdüğü takdir de kısas edilmeyeceğini savunan görüş sahiplerinin herhangi bir sahih 

 

 

 
 

396 Muhammed Ebû Zehra, İslâm Hukukunda Suç ve Ceza, İbrahim Tüfekçi (Çev.), Kitabevi Yayınları, 

İstanbul 1994, s. 93. 
397 Ebû Dâvûd, “Cihat” 147 (2751). 
398 Udeh, Mukâyeseli İslâm Ceza Hukuku, c. 1, s. 416. 
399 Cessâs, Aḥkâmü’l-Ḳurʾân, c. 1, s. 195; Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, c. 10, s. 260. 
400 Dağcı, “Kısas”, DİA, XXV, 491. 
401 Mevsılî, el-İḫtiyâr, c. 5, s. 480. 
402 Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî, Aḥkâmü’l-Ḳurʾân, Dârü’l- Fikr, Beyrut 2010, c. 1, s. 195. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/bedaius-sanai
https://islamansiklopedisi.org.tr/ahkamul-kuran--cessas


73 
 

 

 

 

 

dayanağı bulunmaktadır. Karı ile koca arasında dahi vuku bulmuş olsa kasten bir 

kimsenin canına kıyan kimse için gerekli ceza öngörülmektedir.403 

İslâm Hukukunda kadın ve erkek arasında can itibariyle kadın ve erkek eşit 

kabul edilmektedir. Herhangi bir cinsiyet diğerini öldürdüğünde kısas edileceğine ve 

ayrım yapılmayacağına dair âlimlerin ittifakı bulunmaktadır. Fakat miras konusunda 

detaylı açıklandığı üzere malî olarak kadın ve erkek arasında bazı farklar 

bulunmaktadır.404 Bu da eşitsizlikten ziyade nimet külfet dengesi gözetilerek öngörülen 

bir hükümdür. Kadın ve erkek arasında bulunan bu farklılıklardan birisi de malî yönü 

olması itibariyle diyet konusudur. 

3.3.2.1. Diyet Cezası Gerektiren Suçlar 

 
 

Arapça da v-d-y kökünden türeyen, tanzim etmek, vermek405 anlamlarına gelen 

diyet, öldürme sebebiyle veya yaralama olaylarında mağdurun varislerine tazminat 

olarak verilmesi belirlenmiş olan maddi karşılığı ifade etmektedir.406 Kısaca cana 

karşılık katilin verdiği maldır.407 Diyet Kitap ve sünnet ile sabit olmuştur. Diyet ile 

alakalı olarak Kur’ân-ı Kerîm’de; “Yanlışlıkla olması dışında bir mü’minin bir mü’mini 

öldürmeye hakkı olamaz. Yanlışlıkla bir mü’mini öldüren kimsenin mü’min bir köle azat 

etmesi ve ölenin ailesine teslim edilecek diyet vermesi gereklidir; ancak ölünün ailesi 

diyeti bağışlarsa o başka”408 buyurulmaktadır. Şayet kasıt olmaksızın sebep olma veya 

hata söz konusu ise bu durumda suçlu kimsenin mağdur tarafa diyet vermesi 

gerekmektedir.409 

Bakara410 sûresi ve Mâide411 surelerindeki öldürme ile alakalı âyetlerden yola 

çıkarak kasten öldürmede uygulanacak olan kısas cezasında tam bir eşitlik olduğu, 

kadın ve erkek arasında ayrım olmadığı anlaşılmaktadır. Öldürme suçunda kadın ve 

erkek organlarının birbirine denk olması şartı aranmamaktadır. Cana can anlayışı ile 

 

403 Nevin Ünal Özkorkut, “İslâm Ceza Hukukunda Kadın”, AÜHFD, C. 56, S. 2 (2007), s. 85. 
404 Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmûsu, c. 3, s. 47. 
405 Ali Bardakoğlu, “Diyet”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 9, TDV Yayınları, İstanbul 

1994, s. 473. 
406 Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmûsu, c. 3, s. 12. 
407 Kal’acî, Mevsûʿatü’l-fıḳhiyye, c. 2, s. 680. 
408 en-Nisâ, 4/92. 
409 Udeh, Mukâyeseli İslâm Ceza Hukuku, s. 679. 
410 el- Bakara, 2/178. 
411 el-Mâide, 5/ 45. 



74 
 

 

 

 

 

 

erkek de kadın da kısas edilmektedir. İslâm ceza hukukunda kasta benzer öldürme ve 

hataen öldürme veya yaralama suçlarında ise diyet asıl ceza olarak belirlenmektedir.412 

Bu tür cezalarda kasıt olmadığı için diyet cezası ön görülmektedir.413 Bunun dışında 

öldürme suçundan dolayı gereken kısasta cezayı düşüren şartlar gerçekleştiğinde de 

mağdur taraf diyet isteme yetkisine sahip olabilmektedir.414 Yaralamalarda da kısastan 

vazgeçilir veya da kısasa engel bir durum ortaya çıkarsa kısas cezası diyete 

dönüşebilmektedir. 

Bir başkasının vücut bütünlüğüne zarar veren ama öldürme ile sonuçlanmayan 

fiillere ise müessir fiil yani yaralama denilmektedir.415 Müessir fiillerde kadın ve erkek 

arasında eşitlik olup olmadığı tartışmalı konular arasında bulunmaktadır. Yaralama ile 

sonuçlanan fiillerin sonucunda ceza olarak verilmesi gereken maddi tutara erş 

denilmektedir.416 Öldürme suçunun aksine yaralama suçundaki diyet hakkında âlimler 

arasında görüş birliği oluşmamıştır.417 Yaralama suçlarında Ebû Hanife ve İmam Şâfiî’ 

ye göre kadının diyeti erkeğin diyetinin yarısı şeklindedir. İmam Mâlik ve Ahmed b. 

Hanbel (ö. 241/255) ’e göre ise kadının diyeti erkeğin diyetinin üçte biridir.418 

Kadın ve erkeğin diyet miktarları hakkında Hanefî mezhebi ve diğer mezhepler 

arasında bazı farklar bulunmaktadır. Öldürme suçunda mağdurun ailesine verilecek olan 

diyet miktarı Hz. Peygamber (s.a.v.)’in yüz deve419 olarak belirlediği şekildedir. Diyet, 

dinar, dirhem, deve, altın ve gümüş cinsinden değer ifade eden bir şey ile 

verilebilmektedir.420 Ağırlaştırılmış diyet421 yüz deve olarak hesap edilirken, gayr-ı 

muğallaza denilen ağırlaştırılmamış diyet ise on bin dirhem veya bin dinar olarak 

belirtilmektedir.422 Hanefî mezhebine göre, hür bir erkek öldürüldüğü takdirde durum 

ve şarta göre değişebilmekle beraber tam bir diyet, bin dinar veya   on bin dirhem 

gümüş, iki yüz sığır veya yüz deve, veya iki bin koyun, veya iki yüz kat elbise olarak 

 

412 Udeh, Mukayeseli İslâm Ceza Hukuku, c. 1, s. 679. 
413 Dağcı, İslâm Ceza Hukukunda Fiil Kavramı ve Müessir Fillerin Şekilleri, s. 169. 
414 Dağcı, İslâm Ceza Hukukunda Fiil Kavramı ve Müessir Fillerin Şekilleri, s, 169. 
415 Dağcı, İslâm Ceza Hukukunda Fiil Kavramı ve Müessir Fillerin Şekilleri, s. 42. 
416 Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmûsu, c. 3, s. 13. 
417 Mehmet Ali Aytekin, “İslâm Ceza Hukukunda Kısas ve Diyet Cezalarında Kadın-Erkek Ayrımı 

Üzerine Fıkhî Bir Analiz”, Hikmet Yurdu Düşünce-Yorum Sosyal Bilimler Araştırma Dergisi, S. 28, C. 

14, (2021), s. 321. 
418 Udeh, Mukâyeseli İslâm Ceza Hukuku, c.1, s. 687. 
419 Tirmizi, “Diyet” 1 (1442). 
420 Mevsılî, el-İḫtiyâr, c. 5, s. 490. 
421 Bu bedel işlenen cinayetin türüne göre değişebilmektedir. 
422 Mevsılî, el-İḫtiyâr, c. 5, s. 490. 

https://atif.sobiad.com/index.jsp?modul=dergi-sayfasi&ID=0&magazinename=Hikmet%20Yurdu%20D%C3%BC%C5%9F%C3%BCnce-Yorum%20Sosyal%20Bilimler%20Ara%C5%9Ft%C4%B1rma%20Dergisi
https://atif.sobiad.com/index.jsp?modul=dergi-sayfasi&ID=0&magazinename=Hikmet%20Yurdu%20D%C3%BC%C5%9F%C3%BCnce-Yorum%20Sosyal%20Bilimler%20Ara%C5%9Ft%C4%B1rma%20Dergisi


75 
 

 

 

 
 

belirtilmiştir.423 Esasında ölçü olarak yüz deve üzerinden hesap edilmiş ama diğer türler 

de diyet olarak kabul edilmiştir.424 Bu ölçünün de günümüze tekabül eden karşılığını 

diyet miktarı olarak belirlemek isabetli görünmektedir.425 

Öldürme suçlarında klasik dönem fıkıh âlimlerinin ittifakıyla kadın diyeti 

erkeğin diyetinin yarısı olacak şekildedir.426 Can itibariyle her iki tarafta eşit kabul 

edilirken cinsiyet eşitliği ve İslâm hukuku açısından baktığımızda kadın erkek arasında 

farklı olduğu kabul edilen uygulamalar maddi konulardadır. Bu farkın sebebi de kadın 

ve erkek arasındaki maddi sorumluluk ile açıklanmıştır. Yukarıda değinildiği üzere 

erkekler maddi tasarruf yetkisinin büyük çoğunluğunu ellerinde bulundurmalarından 

ötürü, maddi olarak yetki sahibi olan kişi konumundadırlar. Diyette maddi bir ceza 

olduğu için kadın için ödenecek diyet miktarı erkek diyetinin yarısı olarak kabul 

edilmektedir.427 Yine diyet miktarındaki bu uygulamaya sebep olarak kadın ve 

erkeklerin organlarının fonksiyon olarak farklı olmasından kaynaklandığını belirten 

âlimler de bulunmaktadır.428 

Konu hakkında icmâ bulunsa da aklî ve naklî delillerle meseleye farklı görüş 

belirten âlimler de bulunmaktadır. Bu âlimler özellikle de modern dönemde kadın ve 

erkek diyeti arasında bulunan farkın eşitlik ilkesine aykırı olduğunu, diyetin belirlendiği 

hadisin herkesi kapsadığını, kadının diyetinin yarı miktar olmasını belirleyen 

rivayetlerin zayıf kaldığını429 her iki cinsiyet için geçerli olan diyet miktarının eşit 

olması gerektiğini savunmaktadırlar. Bu görüş sahiplerinden Ebû Bekir el-Esamm (ö. 

200/816)’a göre kadının diyeti de erkeğin diyeti gibi yüz deveden oluşmaktadır.430 

Esamm bu görüşü için iki gerekçe belirtmektedir. Bunlardan birincisi, kısasta kadın ve 

erkeğin eşit olmasına kıyasen diyette de eşit olmaları gerektiği, ikinci gerekçesi ise 

ceninde gurre431 bedelinin eşit olması gibi diyetlerin de eşit olmasının gerekliliğidir.432 

 

423 Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmusu, c. 3, s. 47. 
424 Dağcı, İslâm Ceza Hukukunda Fiil Kavramı ve Müessir Fillerin Şekilleri, s. 175. 
425 Dağcı, İslâm Ceza Hukukunda Fiil Kavramı ve Müessir Fillerin Şekillei,, s. 176. 
426 Udeh, Mukâyeseli İslâm Ceza Hukuku, c. 1, s. 687. 
427 Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmusu, c. 3, s. 47. 
428 el-Mergīnânî, el Hidaye, c. 4, s. 1646. 
429 Detaylı bilgi ve değerlendirmeler ile alakalı bkz. Abdullah Çolak, İslam Ceza Hukukunda Haifletici 

Sebepler, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Ensitüsü, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Konya 1999, s. 

206. 
430 Ebû İshâk Burhânüddîn İbrâhîm b. Muhammed b. Abdillâh er-Râmînî ed-Dımaşkī, el-Mübdiʿ fî şerḥi’l-

Muḳniʿ, Mektebetü’l- İslâmî, Beyrut 1980, c. 8, s. 350. 
431 Gurre, çocuk düşürülmesi sonucunda verilmesi gereken maddi tazminattır. Gurre miktarı annenin 

diyetinin onda biri yani 600 dirhem veya beş deve olarak belirlenmiştir. (Hz. Peygamber gurre olarak 



76 
 

 

 

 

 

 

İbn Uleyye (ö. 193/ 803) de Esamm gibi Hz. Peygamber (s.a.v.)’in diyeti yüz deve 

olarak belirlediği hadisten yola çıkarak bu hükmün kadınları da kapsadığını belirten 

âlimler arasında bulunmaktadır.433 Yine bu iki âlim göre kadının diyetinin 

yaralamalarda da erkeğin diyeti gibi olmasına delil olarak üçte bire kadar olan cezaların 

kadın ve erkeğin diyet konusunda eşit olmasınını göstermektedirler. Bunu da Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’in “Kadının diyeti üçte bire kadar erkeğin diyetine eşittir”434 hadisi 

ile temellendirmektedirler.435 

Sonuç olarak kadının diyetini erkeğin diyetinin yarısı olarak değerlendirilen 

rivayetlerin öldürme ve yaralama olarak iki başlıkta incelendiği görülmektedir. Kadın 

olmak diyette hafifletici bir sebep olarak kabul edilsede neticede konuya şüpheli ve 

ihtiyatlı yaklaşmak daha isabetli görünmektedir. 

3.3.3. Ta‘zîr Cezası Gerektiren Suçlar 
 

Yukarıda değinildiği üzere İslâm ceza hukukunda suçlar sınırları Kur’ân ve 

sünnet ile belirlenen had cezaları, kısas ve diyet cezaları, son olarak ta ta‘zîr cezaları 

olarak üç başlık altında incelenmektedir.436 Ta‘zîr kelime olarak özür dilemek anlamına 

gelen a-z-r fiil kökünden türemiştir.437 İslâm hukukunda ta‘zîr, hakkında sabit olmuş 

had cinsinden bir cezası olmayan suçlar için te’dib (terbiye etmek) mahiyetli verilecek 

olan ceza demektir.438 Ta‘zîr cezasının meşruiyeti Kitap, sünnet ve icmâ ile sabit 

olmuştur. Nitekim Hz. Peygamber (s.a.v.) kendi döneminde ta‘zir yoluyla cezalandırma 

yoluna gitmiştir.439 Örneğin; Hz. Peygamber (s.a.v.)’in Tebük gazvesine katılmayan 

 

 

köle azadını gerekli görmüştür. Bunun altın veya deve cinsinden karşılığı bu şekildedir. Dönemin 

şartlarına göre bu miktar paraya dönüştürülebilir). Düşen çocuğun kız veya erkek olması ise gurre 

miktarının etkilememektedir. Muhsin Koçak, “Gurre”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 

14, TDV Yayınları, İstanbul 1996, s. 211. 
432 Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî el-Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, Dârü- İhyâi’t-Türâsi’l- 

Arabî, Beyrut 1994, c. 12, s. 289. 
433 Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullāh b. Ahmed b. Muhammed b. Kudâme el-Cemmâîlî el- 

Makdisî, el-Muḳniʿ ve meahü eş-Şerḥu’l-kebîr, Dârü- Âlemi’l-Kütüb, Riyad 2011, c. 9, s. 518. 

434 Ebû Abdillâh Mâlik b. Enes b. Mâlik b. Ebî Âmir el-Asbahî el-Yemenî, el-Muvaṭṭaʾ, Dârü’l- Fikr, 

Lübnan 2012, “Diyet” , 6 (592), s. 454. 
435 Mansûr b. Yûnus b. Salâhiddîn, Keşşâfü’l-ḳınâʿ ʿan (metn)i’l-İḳnâʿ, Dârü’l- Fikr, Beyrut 1982, c. 6, s. 

20. 
436Abdulkadir Tekin, “İslâm Ceza Hukukunda Tâbî, Tekmîlî ve Ta‘zîr Nitelikli Manevî Ceza Türleri”, 

Amasya İlahiyat Dergisi, S.14 (Haziran 2020), s. 103. 
437 İbn Manzûr, “Tâ‘zir”, Lisânü’l Arab, c. 4, s. 545. 
438 Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmusu, c. 3, s. 24; Erdoğan, “Tâ‘zir”, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 

s. 551. 
439 Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmusu, c. 3, s. 305. 

https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Daru%20%C4%B0hyai%27t-T%C3%BCrasi%27l-Arabi
https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Daru%20%C4%B0hyai%27t-T%C3%BCrasi%27l-Arabi
https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Daru%20Alemi%27l-K%C3%BCt%C3%BCb
https://dergipark.org.tr/tr/pub/amailad/archive?y=2020&y2020


77 
 

 

 

 
 

sahabeler ile bir süre konuşmaması ta‘zir cezasına örnek olarak verilmektedir.440 Ta‘zir 

suçlarında en meşhur ceza suçlunun te’dib maksatlı hapse atılmasıdır.441 Ta‘zîr cezasını 

gerektiren suçların miktarı ve mahiyetini Şâri‘ değil devletin yasamadan yetkili 

organları belirlemektedir. 

Ta‘zir cezası kısas ve had cezalarında olduğu gibi İslâm dininin değerli kabul 

etmiş olduğu beş temel esas olan can, din, akıl, mal ve namusa yönelik işlenen suçlara 

karşılık verilmektedir. Bu kötü fiillerin suç olduğu dinen belirtilmiş fakat cezası her 

toplumun kendi sosyal düzenine bırakılmıştır.442 Kısacası kısas ve had suçları dışında 

kalan ve topluma zarar veren, Şâri‘in naslarda bizzat yasaklamasa da dolaylı olarak 

değindiği suçlar ta‘zîr cezası gerektirmektedir.443 Ta‘zir cezası uygulanırken suçlunun 

Müslüman olup olmamasına, rüşt çağına erip ermemesine, hür olup olmamasına 

bakılmamaktadır. Ta‘zir suçunun tespitinde ve ceza tatbik edilirken, hür, köle, kadın 

erkek, Müslüman veya gayri müslim şartı aranmaksızın tüm herkes eşit kabul 

edilmektedir.444 Kur’ân-ı Kerîm’de “…başkaldırmasından endişe ettiğiniz kadınlara 

öğüt verin, onları yataklarında yalnız bırakın...”445 âyeti ile kadınlara yapılan bir ta‘zîr 

cezası örneği verilmektedir. İlk olarak öğüt vermek, yalnız bırakmak, ardından da te’dib 

etmek vurgulanmaktadır.446 Örneklerden de anlaşılmaktadır ki hem kadın için hem de 

erkekler için ta‘zir cezası verilebilmektedir. Kocanın karısına karşı uyarı ve yalnız 

bırakmak gibi vermiş olduğu cezaları karının kocasına verip veremeyeceği ile alakalı bir 

cezadan klasik kaynaklarda rastlanmamaktadır. Fakat kadın kendisine karşı işlenen 

suçlarda hakime başvurarak kocasının cezalandırılmasını sağlayabilmektedir.447 Yine 

ta‘zir cezalarında ceza verme yetkisini elinde bulunduran kişi, suçlu olan kadın veya 

erkeğe yönelik farklı cezalar uygulayabilmektedir. 

Ceza hukuku alanında verilen hükümler tüm insanların huzur içiresinde 

yaşamasına yöneliktir. Öncelikle esas alınan suçun işlenmeden önce önlenmesini 

sağlamaktır. Bu sebepten İslâm hukuku caydırıcı ceza hükümleri vermiştir. Günümüzde 

440 Buhâri, “Meğazi” 79 (4418). 
441 Omar al Ali, “Bir Tâ‘zir Cezası Olarak Hapis”, Türkiye İlâhiyat Araştırmaları Dergisi, S. 1, C. 2 

(2018), s. 41. 
442 Tuncay Başoğlu, “Tâ‘zir”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 40, TDV Yayınları, İstanbul 

2011, s. 198. 
443 Ebû Zehra, İslâm Hukukunda Suç ve Ceza, s. 105. 
444 Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmusu, c. 3, s. 310. 
445 en- Nisâ, 4/34. 
446 Çolak, İslâm Hukuku, s. 115. 
447 Başoğlu, “Tâ‘zir”, DİA, XXXX, 200. 



78 
 

 

 

 

 

 

yaygınlaşan ve toplumun huzurunu etkileyen olaylardan birisi de kadınlara yönelik 

uygulanan gerek fiziki gerek psikolojik şiddettir. Buna sebep olarak İslâm’ın görülmesi 

büyük bir yanılgıdan ibarettir.448 Çünkü İslâm’da daima kadınlara karşı iyi muamele 

öğütlenmektedir.449 Şiddetin temelinde yatan kalıplaşmış kültürel kodlardır.450 Bu 

kodları aşabilmekte öncelikli olarak kadına yönelik şiddet konusunda toplumun İslâmî 

bir bakış açısıyla eğitilmesinden geçmektedir.451 Bir şiddet gerçekleştiğinde ise hangi 

cinsiyete olursa olsun gerekli cezalandırmanın yapılması elzemdir. 

3.3.4. Değerlendirme 
 

İslâm ceza hukukunda had, kısas ve ta’zir olmak üzere üç ceza türü 

bulunmaktadır. İşlenen suçlara yönelik verilen bu cezalar cinsiyetlere göre 

değişmemektedir. Tüm ceza türleri kendi içerisinde incelendiğinde ise cinsiyet 

bakımından mezhepler arasında bazı farklar görünmektedir. Bu farklılıklar diyet 

miktarında, kısasta olabilmektedir. Yine cezaların tatbiki esnasında kadınların özel 

durumları sebebiyle bir takım uygulama farklılıkları bulunmaktadır. 

Günümüz toplumlarına bakıldığında kadın ve erkek arasında fiil bakımından 

farklar oldukça azalmıştır. Fakat fıtrî olarak mevcut olan farklılıklar davranışların 

ötesinde bir anlam ifade etmektedir. Değişmeyen fıtrat ise İslâm hukuk hükümlerini 

doğrudan etkilemektedir. Bu sebepten İslâm ceza hukukunun öngörmüş olduğu 

cezalandırma yöntemi makul temellere dayanmaktadır. Hem kadınlar için hem erkekler 

için suç ve mukabilindeki ceza hükümleri uygulanmaktadır. Kadın veya erkek işlemiş 

olduğu bir suçtan dolayı yargılanmamış olsa cinsiyet eşitsizliğinden bahsetmek 

mümkün olmaktadır. Fakat İslâm hukuku cinsiyet açısından bazı cezaların niteliğini 

cinsiyete göre belirlese de cezadan maksadın gerçekleşmesi için cezasız suç 

bırakmamaktadır. 

3.4. YARGILAMA HUKUKU VE TOPLUMSAL CİNSİYET 
 

Var olan hukuk sistemleri insanların toplum içerisinde huzurlu bir şekilde yaşam 

sürdürebilmeleri için eşitliği temin etmeyi amaçlamaktadır. Medeni hukukta olduğu gibi 

 

448 Hilâl Özay, “Kadına Karşı Şiddeti Önlemede İslâm Hukukunun Rolü”, Kadın ve Aile Üzerine 

Araştırmalar, Emine Öğük (Ed.), İlahiyat Yayınları, Ankara 2019, s. 164. 
449 en- Nisâ, 4/19; Tirmizî, “Rada” 11 (1196). 
450 Huriye Martı, “Şiddet ve Kültür: Kadına Yönelik Şiddeti Kültürel Kodlar Eşliğinde Değerlendirmek”, 

Kadın Olmak, Şule Albayrak (Ed.), İz Yayıncılık, İstanbul 2019, s. 354. 
451 Özay, “Kadına Karşı Şiddeti Önlemede İslâm Hukukunun Rolü”, s. 164. 



79 
 

 

 

 

 

İslâm hukukunda da kanun önünde eşitlik ilkesi vardır. Buna göre kanunlar önünde 

kadın erkek ayrımı yapılmaksızın tüm insanlar eşittir ve yargılama esnasında hâkimin 

herkese eşit muamelesi esastır.452 Yüce Allah (c.c.) Kur’ân-ı Kerîm’de kadın erkek 

herkesin eşit olduğunu belirtmektedir.453 Yine Peygamberimiz (s.a.v.)’de “Arap olanın 

Arap olmayana, Arap olmayanın Arap olana üstünlüğü takva dışında yoktur”454 hâdisi 

ile insanlar arasındaki eşitliği vurgulamaktadır. Bununla birlikte yargılama hukukunda 

cinsiyet kaynaklı bazı farklılıklar bulunmaktadır. 

3.4.1. Kadının Şahitliği Meselesi 
 

Şahitlik kelimesi köken itibariyle Arapça bir kelime olup ş-h-d fiil kökünden, 

görmek, hazır bulunmak455, haber vermek, tanıklık etmek manalarına gelen şehadet ve 

şahit kelimelerinden456 türemiştir. Kelime şühûd ve işhâd457 olarak çoğul anlamıyla da 

kullanılmaktadır. Bu kelimeler Kur’ân-ı Kerîm’de kavram ve terim anlamları ile yüz 

altmış altı farklı yerde kullanılmaktadır.458 Fıkhî açıdan şahitlik ise bir kişinin 

başkasında bulunan hakkı doğru bir şekilde haber vermek maksadıyla hâkimin 

huzurunda açıklaması anlamı taşımaktadır. Şehadet kavramının Mecelle’de tanımı: “Bir 

kimsenin başka birisinde mevcut bulunan hakkını hâkim ve taraftarların bulunduğu 

mecliste ‘tanığım’, ‘şahidim’ gibi ifadelerle bildirmesinden ibarettir”459 şeklindedir. Bu 

haberi veren kişiye “şahit” denilirken, kendisi lehine haber verilene “meşhûdün leh”, 

kendisi aleyhine haber verilen kimseye ise “meşhûdün aleyh” denilmektedir.460 Bu 

çalışmada şahitlik kelimesi “hâkimin karşısında bildiklerini açıklamak”461 manasında 

kullanılmaktadır. 

Toplumun selameti ve huzurunun temininde, insanlar arasında vuku bulan 

olaylarda haklı ve haksızı tespit edebilmek için şahitliğe ihtiyaç duyulmaktadır. İslâm 

dini hakların doğru tespiti için şahitliğe ayrı bir önem vermekte, şahitliğin hükmünü 

 

452 Servet Armağan, İslâm Hukukunda Temel Hak ve Hürriyetler, DİB Yayınları, Ankara 2006, s. 34; 

Fahrettin Atar, İslâm Yargılama Hukukunun Esasları, İFAV Yayınları, İstanbul 2013, s. 32. 
453 el-Hucurât, 49/ 13. 
454 Komisyon, Hadislerle İslâm, Diyânet İşleri Başkanlığı Yayınları, İstanbul 2017, c. 5, s. 331. 
455 el-İsfahânî, el-Müfredât,s. 814. 
456 Yunus Apaydın, “Şahit”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 38, TDV Yayınları, İstanbul 

2010, s. 278. 
457 Zebîdî, “Şehadet”, Tâcü’l-ʿarûs, c. 1, s. 445. 
458 Apaydın, “Şahit”, DİA, XXXVIII, s. 278. 
459 Mecelle 1684. Md. 
460 Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmusu, c. 8, s. 118. 
461 Zebîdî, “şehâdet”, Tâcü’l-ʿarûs, c. 1, s. 240; Fîrûzâbâdî, el-Ḳāmûsü’l-muḥîṭ, c. 3, s. 147. 



80 
 

 

 

 

 
 

duruma göre farz olarak belirlemektedir.462 Âyet ve hadislerde463 de şahitliğin önemi, 

âdil bir şekilde yerine getirilmesi vurgulanmakta, şahitliği gizlemek ve yalancı şahitlik 

yapmak ise yasaklanmaktadır. 

Klasik dönem fıkıh âlimleri şahitliği birçok yönden sınıflandırmaktadırlar. Şahit 

sayısı, şahidin cinsiyeti, şahitlik yapılacak mesele bunlardan bazılarıdır. Şahit 

sayısındaki farklardan kaynaklanan ayrımın zina ve zina dışındaki (ceza, kısas vb.) 

şahitlikler olarak gruplandırılması mümkündür. Çünkü zina ve zina iftirasında dört şahit 

istenilirken zina dışındaki davalarda iki şahit yeterli görülmektedir. Zina dışındaki 

şahitliğe dair fıkhî muameleler, alışveriş, boşanma, vasiyet ve yalnızca kadınların vakıf 

olduğu mevzulardır. Yine klasik dönem fıkıh kaynaklarına göre, şahidin cinsiyetinden 

kaynaklanan ayrım; zina, hırsızlık, cinayet suçları gibi yalnızca erkeklerin dahil olduğu 

şahitlikler, alışveriş, nikah, talak, vekalet, vasiyet, tazminat gibi kadın ve erkeklerin 

beraber şahitlik yapabilecekleri meseleler ve yalnızca kadının şahitlik yapabileceği 

meseleler olarak ayrılmaktadır.464 

Konu ile alakalı olarak Kur’ân-ı Kerîm’de hüküm bildiren birçok âyet 

bulunmaktadır.465 Zina suçunun şahitliğinde “kadınlarınızdan çirkin fiilde bulunanlara 

karşı aranızdan dört şahit getirin”466 âyetiyle şahitlerin sayısının dört olması gerektiği 

anlaşılmaktadır. Çoğunluğu oluşturan alimlere göre bu âyette belirtilen dört şahitten 

maksat dört erkek şahittir.467 Şahitlik gerektiren bir konuda erkeklerden dört şahit 

istenmesinin temeli borçlanma âyetine dayandırılmaktadır. Zahirî mezhebi öncüsü, 

fıkıhçı âlim İbn Hazm da zina şahitliği ile alakalı en az dört erkek şahit olması 

gerektiğini veya iki Müslüman, âdil kadının şahitliğinden bahsetmektedir. Ona göre üç 

erkek olduğunda iki kadın, iki erkek olduğunda ise dört kadın olmalıdır. İbn Hazm 

şahitler bir erkek olduğunda kadınlardan şahitlik yapacak olanların sayısı altı olmalıdır 

şeklinde görüş bildirmektedir. Şayet şahitler arasında erkek yoksa toplamda kadınlardan 

 

 
 

462 Mergīnânî, el-Hidaye, c. 3, s. 1091. 
463 Buhârî, “Şehâdet” 10 (No. 2653). 
464 Nihat Dalgın, “İslâm Hukuku ve Cinsiyet Kültürü”, Dini ve Toplumsal Boyutlarıyla Cinsiyet II, Ensar 

Neşriyat, İstanbul 2012, s. 268. 
465 el- Bakara, 2/282- 283; en- Nisâ, 4/15; en- Nisâ, 4/135; el- Mâide, 5/8; en- Nûr, 24/4; el-Furkân, 

25/72. 
466 en- Nisâ, 4/15. 
467 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubî, el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân, 

Darü'l- Kitâb’ül İlmiyye, Lübnan 2010, c. 5-6, s. 56. 

https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Dar%C3%BC%27l-Fikri%27l-Arabi


81 
 

 

 

 
 

sekiz kişi şahit olmalıdır.468 Buna göre İbn Hazm iki kadını bir erkek ile eşdeğer tutarak 

âyetin hükmünü açıklamaktadır. İbn Hazm zina dışındaki konulardaki şahitlikte iki 

erkeğin şahitliğini veya bir erkek iki kadının şahitliğini geçerli sayanlar arasındadır.469 

Yine Zahirî mezhebi âlimlerinden modern dönemi temsil eden Derveze (ö.1888- 

1984)’de çoğunluktan farklı olarak zina şahitliğine kadınların da dahil olduğunu 

söyleyenler arasında bulunmaktadır.470 

Namuslu kadınlara atılan iftira durumunda da zina da olduğu gibi dört şahit şartı 

bulunmaktadır. Konu ile alakalı âyet şu şekildedir: “İffetli kadınlara iftira atan, sonra 

da dört şahit getiremeyen kimselere seksen sopa vurun ve artık onların şahitliklerini 

asla kabul etmeyin. İşte onlar yoldan çıkanların ta kendileridir.”471 Âyetin devamında 

“eşlerin zina suçlamasında bulunup da kendilerinden başka tanıkları olmayanların her 

birinin tanıklığı dört kere, doğru söylediğine dair Allah’ı tanık göstermesi; beşinci 

olarak da, “eğer yalan söyleyenlerden ise Allah’ın lanetine uğramasını söylemesidir”472 

buyurulmaktadır. Şayet erkek eşinin zina suçunu işlediğini gördü ise bunu başka şahitler 

ile ispatlaması zordur. Bu durumda dört şahitle ispat edemediği takdirde İslâm 

hukukuna göre lanetleşme473 gerçekleştirilir. Her iki tarafında dört şahit yerine geçen 

yeminlerinde eşitliğin sağlanması konumuz açısından dikkat çekmektedir. Bu detay 

günümüzde toplumsal cinsiyet söylemleri açısından önem arz etmektedir. Zira burada 

kadın da erkek de eşit şekilde yemin etmektedir. 

Toplumsal cinsiyet ve şahitlik bağlamında ele alınabilecek bir diğer meselede 

borçlanma ve alışverişte şahitlik konusudur. Konu ile alakalı olarak Kur’ân-ı Kerîm’de 

“Ey iman edenler! Belirlenmiş bir zamana kadar bir borç ilişkisi 

kurduğunuzda bunu yazın. Aranızdan bir kâtip bunu adâletle yazsın… 

Erkeklerinizden iki şahidi de tanık tutun. Şahitler iki erkek olmazlarsa rıza 

468 Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd b. Hazm el-Endelüsî el-Kurtubî, el-Muḥallâ bi’l-âs̱ âr fî şerḥi’l- 

Mücellâ bi’l-iḫtiṣâr, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1971, c. 8, s. 476. 
469 İbn Hazm, el-Muḥallâ bi’l-âs̱ âr, c. 8, s. 476. 
470 Muhammed İzzet b. Abdilhâdî b. Dervîş, et-Tefsîrü’l-ḥadîs̱ , Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, Beyrut 2008, c. 8, 

s. 51- 52. 
471 en- Nûr, 24/4. 
472 en- Nur, 24/6. 
473 İlk olarak erkek karısını zina isnadında doğruyu söylediğine dair Allah’ı da şahit göstererek dört defa 

yemin eder. Beşinci de “şayet yalan söylüyorsam Allah’ın laneti üzerime olsun” der. Daha sonra söz 

kadına geçer o da eşinin zina isnadında yalan söylediğine dair yemin eder. Beşincide de eğer doğruyu 

söylüyorsa “Allah’ın gazabı üzerime olsun” der. en- Nûr 24/ 6-9. Bu şekilde karşılıklı olarak lanetleşme 

gerçekleşmiş olur. Detaylı bilgi için bk. Mehmet Akif Aydın, “Liân”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C. 27, TDV Yayınları, Ankara 2003, s. 172- 173. 

https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Dar%C3%BC%27l-K%C3%BCt%C3%BCbi%27l-%C4%B0lmiyye
https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Dar%C3%BC%27l-Garbi%27l-%C4%B0slami


82 
 

 

 

 

 

 

göstereceğiniz şahitlerden bir erkekle biri yanılırsa diğerinin ona 

hatırlatması için iki de kadın olsunlar. Çağrıldıklarında şahitler 

gelmemezlik yapmasınlar”474 şeklinde buyurulmuştur. 

Bu âyette alışveriş esnasında kadın veya erkeklerden şahitler getirilmesi 

önerilmektedir. Hakların âdil bir şekilde yerine getirilmesini tavsiye mahiyetinde olan 

bu âyette getirilen şahitlerden de erkek olursa bir kişi, kadın olduğu takdirde iki kişi 

olması vurgulanmaktadır. Âlimler kadınlardaki unutma ve zabt eksikliğinden dolayı iki 

kişi gerektiğini söylemektedirler.475 Dönemin şartları gereği âyetin bağlamı sözlü 

(şifahi) şahitliği kapsamaktadır.476 Çünkü o dönemde her ne kadar borçların yazılması 

tavsiye edilsede yazılı şahitlik uygulaması henüz yaygın değildi. Yine bu âyette dikkat 

çeken ifade kadınların şahitliği esnasında “biri yanılırsa diğerinin ona hatırlatması” 

kısmıdır. Yani erkeklerde olduğu gibi kadınlardan da bir kişi alışverişe şahitlik 

yapacaktır. Şahitlik yapan kadın yanılırsa diğer kadın ona hatırlatmak suretiyle 

şahitliğe müdahil olacaktır şeklinde anlaşılmaktadır.477 

Kadınların şahitlik yapmaları malî konularda ve Hanefîlere göre ukubâta (ceza) 

dair hükümlerin dışında caizdir. Yine bazı fakihlere göre malî konularda iki erkek 

olmadığı takdirde şahitlik caiz olmamaktadır. Tefsir âlimlerinden Kurtubî (ö. 671/1273) 

ise tefsirinde cumhur âlimlerin erkeklerin bulunduğu durumlarda da kadınların şahitlik 

yapabilecekleri görüşünü benimsediklerini ifade etmektedir. Çünkü orada bulunan 

erkekler adâlet gibi diğer şartları taşımadığı sürece şahitlik yapamazlar.478 Âyetin ilk 

kısmında iki erkek şahit istenmesi de dikkat çekmektedir. Erkekler her halükarda tek 

kişi olduklarında şahitlik yapamamaktadırlar. Bu da şahitliğin en doğru ve âdil bir 

şekilde yerine getirilmesi için bir tedbir amaçlıdır. Yine kadınlardan da iki şahidin şart 

koşulmasının sebebi aynı maksadı taşımaktadır. Her iki cinsiyetin de eksik ve 

kusurundan dolayı değil tedbiren alınmış bir karar olmasındandır. Bu durumda aslında 

borçlanma konusunda kadın ve erkeklerin şahitlikleri eşittir denilebilir.479 İmam 

Şafiî’ye göre kadınların muttalî olacakları durumlarda bir erkek iki kadınla veya yalnız 

474 el- Bakara, 2/282. 
475 Muhammed Ali Sabûnî, Safvetü't-tefâsir tefsir li Kur’ân-ı Kerîm, Dârü’s-Sâbunî, Kahire 2004, c. 1. s. 

173. 
476 Hayreddin Karaman, “Kadının Şahitliği, Örtünmesi ve Kamu Görevi”, İslâmî Araştırmalar, C. 10, S. 4 

(1997), s. 274. 
477 Dalgın, “İslâm Hukuku ve Cinsiyet Kültürü”, s. 269. 
478 Kurtubî, el-Câmiʿ li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân, c. 3- 4, s. 252. 
479 Komisyon, Kur’ân Yolu Meal ve Tefsiri, c. 1, s. 446- 448. 

https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Daru%E2%80%99s-Sabuni
https://islamansiklopedisi.org.tr/el-cami-li-ahkamil-kuran


83 
 

 

 

 
 

dört kadınla da şahitlik geçerli olmaktadır.480 Bakara suresindeki borçlanma ile alakalı 

belirtilen âyetten yola çıkarak şahitlik ile alakalı konuların hemen hemen tamamında iki 

kadının bir erkeğe denk olması hükmü uygulanmaya çalışılmaktadır.481 

Vasiyet esnasında şahitlik ise âyette şu şekilde belirtilmiştir: “Ey iman edenler! 

Birinize ölüm gelip çatınca vasiyet esnasında içinizden iki âdil kişi, şayet seyahatte iken 

başınıza ölüm musibeti gelmiş ise sizden olmayan başka iki kişi aranızda şahitlik 

etsin…”482 Bu âyette İslâm dininin önem verdiği konulardan birini oluşturan vasiyet ile 

alakalı hükümler bulunmaktadır. Buna göre “şayet birisi kendisine ölüm geldiğini 

anlarsa veya öncesinde malını vasiyet etmek isterse, Müslümanlardan iki âdil kişinin 

şahitliğine, Müslümanlardan kimse bulunmazsa da gayr-i müslimlerden iki kişinin 

şahitliğine müracaat edilmelidir” şeklinde yorumlayan tefsir âlimleri de olmuştur.483 

Yine aynı âyetin “sizden olmayan” şeklinde ifade edilen kısmını sizin ailenizden 

olmayan iki kişiyi şahit gösterin şeklinde yorumlayan âlimler de bulunmaktadır.484 

Âyette şahit olacak kimselerin cinsiyeti ile alakalı her hangi bir bilgiye 

rastlanmamaktadır. Bunun yanısıra şahidin müzekker siga ile gelmiş olması şahidin 

erkeklerden olabileceği ihtimalini barındırmaktadır. 

Şahitlik ile alakalı bir diğer konuda nikah esnasında yapılan şahitliktir. Nikahın 

şartlarından sayılan şahitlik ile alakalı Kur’ân-ı Kerîm’de herhangi bir âyet 

bulunmamaktadır. Fakat nikah esnasında şahitliğin önemine dair hadisler mevcuttur. 

Nakledildiğine göre Hz. Peygamber (s.a.v.) “Veli ve iki adâletli şahit olmadıkça nikah 

olmaz”485 buyurmuştur. Bu konuda yine şahitlerin cinsiyeti ile alakalı belirtilen bir 

durum söz konusu değildir. Çoğunluğu oluşturan müçtehitlere göre şahitlerden her 

ikisinin de erkek olması gerekirken, Hanefî mezhebinde ise bir erkek ve iki kadının 

şahitlik yapmaları nikah akdi için yeterlidir.486 

 
 

480 Ömer Nasuhi Bilmen, Kur’ân-ı Kerîm’in Türkçe Meâli Âlisi ve Tefsiri, Bilmen Yayınevi, Ankara 

1966, c. 1, s. 306. 
481 Nihat Dalgın, “Kadın ve Erkeğin Şahitliği ile İlgili Naslardaki Düzenlemelerin İslâm Hukukuna 

Yansımaları Üzerine Değerlendirme”, Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi, C. 5, S. 1 (2005), s. 

13. 
482 el- Mâide, 5 /106. 
483 Ebü’l-Fidâ İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Ḳurʾâni’l-ʿaẓîm, Abdülvehhab Öztürk (Çev.), Kahraman Yayınları, 

İstanbul 2018, c. 3, s. 452. 
484 Sabûnî, Safvetü't-tefâsir, c. 1, s. 360. 
485 Ebû Dâvud, “Nikâh” 19 (2083). 
486 Diyanet İşleri Başkanlığı (DİB), “Din İşleri Yüksek Kurulu Başkanlığı”, 2018, 

https://kurul.diyanet.gov.tr/ (01.12.2021). 

https://kurul.diyanet.gov.tr/


84 
 

 

 

 

 

 

Boşanmada şahitlik ile alakalı mevcut âyet şu şeklidedir: “İçinizden adâletli iki 

kişiyi şahit tutun ve şahitliği Allah için özenle yerine getirin.”487 Bu âyette de müennes 

siga kullanılmadan boşanma davasında iki şahidin gerekliliği vurgulanmıştır. Bunun 

sebebi borçlanma âyetinde belirtilen miktardır. Çünkü şahitlere kadınlar eklendiğinde 

âyette belirtilen dört sayısı geçilmiş olacaktır.488 Klasik fıkıh kitaplarında kısas ve had 

davalarında ise sadece iki erkeğin şahitliğinden bahsedilmektedir. Böylece kadının 

şahitliği geçersiz sayılmaktadır.489 

Kaynaklarda kadınların erkekler ile şahitlik konusunda eşit kabul edilmemesine 

bir diğer delil de Hz. Peygamber (s.a.v.)’in bayram hutbesinde söylediği hadis 

gösterilmektedir. Hadise göre Hz. Peygamber (s.a.v.) “…kadının aklının eksik olması, 

iki kadının şahitliğinin bir erkeğin şahitliğine denk olmasından, dininin eksik olması da 

hayızlı günler de oruç tutmaması ve namaz kılmamasındandır”490 buyurmaktadır. 

Şahitlik meselesine delil olarak getirilen bu hadis ile alakalı çeşitli değerlendirmeler 

yapılmıştır. Bunlardan birisi hadiste şahitlik ile alakalı kısmın rivayeti nakleden 

Abdullah b. Mes’ud’un şahsi kanaati olduğu yönündedir. Abdullah b. Mes’ud’un o 

dönemin bazı kadınları ile alakalı bir tespiti dile getirmiş olma ihtimali bulunmaktadır. 

Her dönemde olduğu gibi o dönemde de akıl ve hafıza yönünden kuvvetli ve zayıf olan 

kadınlar vardı. Günümüzde kadınların sosyal, kültürel, ekonomi ve bilim alanlarında 

aktif olarak görev almaları tüm kadınların akıllarının noksan olamayacağını 

göstermektedir.491 Durum böyle olduğu için şahitlik meselesinin günümüzde tekrar 

değerlendirilmesi vakıaya uygun görünmektedir. 

Osmanlı’da kanun olarak kullanılan Mecelle’de şahitlikte bulunacakların sayısı; 

kul haklarındaki şahitlikte “iki erkek veya bir erkek iki kadın iken, erkeklerin muttalî 

olmadığı durumlarda yalnız kadınların şehadetleri kabul olunur” şeklinde yer 

almıştır.492 Yani kul haklarından sayılan malî davalarda bir erkek veya iki kadının 

şahitliği geçerli kabul edilirken diğer davalarda kadınlardan söz edilmemiştir. 

 

 
 

487 Talâk, 65/ 2. 
488 Udeh, Mukâyeseli İslâm Ceza Hukuku, c. 2, s. 470. 
489 Mevsılî, el-İḫtiyâr, c. 2, s. 412. 
490 Buhâri, “Hayız” 6 (304); Buhârî, “Şehadât” 12 ( 2658). 
491 Kamil Çakın, “Kadınlar ile Alakalı Bir Hadis ve Değerlendirilmesi”, Dinî Araştırmalar, C. 1, S. 1 

(Mayıs 1998), s. 28- 29. 
492 Mecelle 1685. Md. 



85 
 

 

 

 

 

Kadının şahitliği meselesinde, çoğunlukla kadınların vakıf olduğu, doğum, 

küçük çocuğun cenazesi için çocuğun ağladığının bilinmesi, bekaretin bilinmesi, 

erkeklerin bakmasının yasak olduğu avret yerlerindeki bir hastalığın tespiti gibi 

durumlarda yalnız kadınların şahitliğinin geçerli olduğu hadis ve ulemanın ittifakıyla 

sabittir.493 Örneğin, kadınlar hamamında veya havuzunda bir cinayet olayı olmuş olsa 

verilecek olan cezada o anda orada bulunan kadınların şehadetleri kabul edilir. 494 

Şahitlik ile alakalı âyetler incelendiğinde alışveriş dışındaki hükümlerde kadın 

erkek ayrımına gidilmediği görülmektedir.495 Müfessirlerin üzerinde ittifak ettiği kurala 

göre, farklı bir ifade kullanılmadıkça erkekler için kullanılan çoğul siga kadınları da 

içine almaktadır. Yani hüküm bildiren âyetler çoğul müzekker geldiğinde kadınların da 

o hükmün dahilinde olduğu anlaşılmaktadır.496 Bu detay kadınların şahitliğinin 

erkeklerin şahitliğinin yarısı kadardır anlayışının aksine kadına da erkeklerle aynı 

oranda şahitlik yapma sorumluluğu vermektedir. Bu görüşe delil olarak mülâane 

uygulaması örnek olarak verilmektedir. Çünkü lianda kadın ve erkeğin şahitlik sayısı 

eşittir. Kadınlardan erkeklerin iki katı kadar yemin etmesi de istenmemektedir. 497 

Şahitlik konusunda kadın ile alakalı yaklaşımlar klasik ve modern doktrin olarak 

iki kısımda incelenebilir. Zira kadınların şahitliği ile alakalı olarak net olan ve olmayan 

nasların varlığı fikir ayrılıklarını da beraberinde getirmektedir. Klasik doktrinde 

kadınların şahitliğinin erkeklerin şahitliğinin yarısı kadar kabul edilmesi esastır. O 

dönem ve şartlar göz önünde bulundurulduğunda bu uygulamanın haklı yönleri 

olabilmektedir. Zira toplumda aktif olarak rol alan kadınlar olsa da genel olarak sadece 

ev işleri ve çocukların bakımı ile ilgilenen kadınların sayısı bir hayli fazladır. Durum 

böyle iken kadınları şahitlik vazifesi ile sorumlu tutmak ayrı bir külfet olmaktadır. 

Klasik dönemde şahitlik meselesinde kadınlar için verilmiş olan hüküm bir haksızlık ve 

eşitsizlik sebebi de değildir. O dönemin toplum yapısına uygun olarak verilmiş olan 

 

 

 

 
 

493 Molla Hüsrev, Düreru’l- Hükkâm fî Şerhi Gureru’l- Ahkâm, Arif Erkan (Trc.), Eser Neşriyat, İstanbul 

1980, c. 4, s. 245. 
494 Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmusu, c. 8, s. 123. 
495 Özay, “İslâm Hukuku Açısından Cinsiyet”, s. 323. 
496 Salih Akdemir, “Tarih Boyunca ve Kur’ân-ı Kerîm de Kadın”, İslâmî Araştırmalar, C. 10, S. 4 (1997), 

s. 255. 
497 Akdemir, “Tarih Boyunca ve Kur’ân-ı Kerîm’de Kadın”, s. 255. 



86 
 

 

 

 

 

 

hükme göre kadınların fazilet ve değer bakımından erkeklerden geride oldukları 

söylenemez.498 

Günümüz yargılama ve şahitlik hukuku kadın ve erkeği eşit kabul etmektedir. 

İlerleyen teknoloji ile beraber şahitlik sözlü ve yazılı beyanın dışında başka kayıtlarla da 

mümkün olabilmektedir. Borçlanma ile ilgili âyette iki kadının bir erkeğe denk olması 

ile alakalı kadının şahitliğinde unutma faktörü bir illet olarak ele alınırsa, illetin 

değişmesiyle hükümlerin değişmesi de mümkündür. Zira unutma dışarıdaki sebeplerden 

mi kaynaklı yoksa fıtrat olarak kadın unutkanlığa sahip olarak mı yaratılmıştır bunu 

tespit unutmanın illet olup olmamasını ortaya çıkaracaktır. Eğer kadın doğuştan 

unutkanlık özelliği ile yaratılmışsa o zaman şahitlik konusunda iki kadının şahitliğinin 

geçerli olması makul temellere499 dayandırılabilir. Fakat kadının fıtrat olarak değil de 

bazı durumlarda unutkanlığı var ise bu durumda illetin ortadan kalktığı durumlarda 

kadının şahitliğinin geçerli olabileceği sonucuna götürmektedir. 

3.4.2. Kadının Hâkimliği Meselesi 
 

Yargı görevi Müslümanlar için farz derecesinde bir ibadet niteliği 

taşımaktadır.500 Bu nedenle yargı görevini üstlenecek kişilerin belli özelliklere sahip 

olmaları gerekmektedir.501 Toplumsal cinsiyet konusunu yargılama hukuku açısından 

ele almadan önce yargılamaya dair kavramları açıklamak yerinde olacaktır. Yargılama, 

Mecelle de “kaza, hüküm ve hâkimlik manalarına gelmektedir.”502 Hâkim ise kişiler 

arasında vuku bulan dava ve çatışmaları o günkü kanunlarda bulunan hükümlere göre 

çözebilen, devlet başkanı tarafından görevlendirilmiş kimseye denilmektedir.503 

Hâkimin mahkemeye müracaat eden davalı ve davacı arasındaki olayı sonuca 

bağlamasına ise “hüküm” denilmektedir.504 

İnsanlar sürekli birbirleriyle irtibat halindedirler ve aralarında olumlu veya 

olumsuz birçok muamele söz konusu olmaktadır. Bu muamelelerden biriside, insanlar 

arasında haklı haksız kavgasına dönüşen sorunları, taraflar halledemediklerinde ilgili 

 

498 Orhan Çeker, “Kadının Şahitliği Üzerine”, Mârife Dergisi, S. 1 (2001), s. 245. 
499 Said Şimşek, Günümüz Tefsir Problemleri, Esra Yayınları, Konya 1997, s. 365. 
500 Serahsî, el-Mebsûṭ, c. 16, s. 85. 
501 İslâm hukukunda hâkimlerin kişilik özellikleri, çevresi, giyim kuşam ve görevlerine dair müstakil 

olarak kaleme alınan eserlere “edebü’l kadâ”, “ahkâmu’l kadâ”, “ahkâmu sultaniyye” isimleri verilir. 
502 Mecelle 1784. Md. 
503 Mecelle 1785. Md. 
504 Mecelle 1786. Md. 



87 
 

 

 

 

 

makama intikal ettirerek çözümün bu makamdan beklendiği yargılama hukukudur. 

Tarafların arasındaki olayı çözüme kavuşturma işlemi olan yargılama hukukunda, yargı 

görevi ile vazifeli kişilerin bir takım özellikleri bulunmaktadır. Bu özellikler 

yargılamanın daha âdil ve doğru bir şekilde gerçekleştirilmesi için önemlidir. Yargılama 

vazifesini yapacak olan hâkim Mecelle’ye göre bilge, anlayışlı, doğru, güvenilir, saygın 

ve metin bir kimse olmalıdır. Yine hakîm kişinin Müslüman, ergenlik çağına ulaşmış, 

akıllı, sağlıklı, âdil, müçtehit olması da şartlar arasında sayılmaktadır.505 

Hâkim olacak kişide erkek olma şartının aranması ise âlimler arasında 

tartışılmıştır. Konu ile alakalı görüşler toparlanacak olursa ortaya üç ayrı görüş 

çıkmaktadır. Çoğunluğu oluşturan gruba göre hâkimde erkek olma zorunluluğu 

bulunmaktadır. Bu görüş Şâfiî, Mâlikî, Hanbelî mezheplerine aittir.506 Bu mezhepler 

görüşlerini naklî ve aklî temellere dayandırmaktadırlar. Bu görüş sahipleri erkeklerin 

kadınlar için “kavvam” konumda olduğu âyet507 ve kadının yöneticiliğini eleştiren 

hadisten508 yola çıkarak hâkimde erkek olma özelliği aranması gerektiğini 

savunmaktadırlar.509 Yine bu görüş sahiplerine göre ev idaresi görevi erkeğe verildiği 

için hâkimlik görevi de erkeklerin yetkilerine bırakılmaktadır.510 İbn Cerîr et- Taberî (ö. 

310/923) ise erkek olmanın şart olmadığını, kadınların fetva makamı olabildiğine göre 

hâkim olabilmelerinin de caiz olduğunu rivayet etmektedir.511 

Siyasete ve devlet erkânı ile alakalı eserleriyle tanınmış olan Maverdî (ö. 

410/1058)’ye göre de âlimlerin ittifakıyla yani icmâ ile hâkimlerin erkek olması 

gerekmektedir.512 Cumhur tarafından ileri sürülen bir diğer delil de namaz imamlığında 

nasıl ki kadınların imamlığı geçerli değilse hâkimliklerinin de aynı şekilde makbul 

olmamasıdır. Kadınların erkeklere karışma zorunluluğu da bu mezheplerin olumsuz 

görüş belirtmelerinin sebepleri arasında sayılmaktadır. O dönemin siyasi ve sosyal 

 
 

505 Karaman, Anahatlarıyla İslâm Hukuku, c. 1, s. 304; Atar, İslâm Yargılama Hukukunun Esasları, s. 83- 

85. 
506 İbn Kudâme, el-Muġnî, c. 12, s. 467. 
507 “...Erkekler kadınların koruyucusudurlar...” en- Nisâ, 4/34. 
508 “Yönetimlerini kadına teslim eden bir toplum ıslah olmaz.” Bu hadisin siyak ve sibakına baktığımızda 

hükmün o dönemde Sasani devlet başkanının kadın olması ve kendisi ile sorunlar yaşanması ile alakalı 

olarak söylediği görülmektedir. Buhârî, “Meğazi” 82 (4425). 
509 İbn Kudâme, el-Muġnî, c. 12, s. 467. 
510 Bekir Karadağ, “İslâm Hukukuna Göre Kadının Hâkimliği”, Şarkiyat, C. 10, S. 2 (Mayıs 2018), s. 692. 
511 İbn Kudâme, el-Muġnî, c. 8, s. 223. 
512 Vehbe Zuhayli, İslâm Fıkıh Ansiklopedisi, Ahmet Efe, Beşir Eryarsoy (Trc.), Bilimevi Yayınları, 

İstanbul 2006, c. 8, s, 465. 



88 
 

 

 

 

 

 

zemini nedeniyle toplumda huzursuzluk meydana getiren fitnenin yaygınlaşmaması için 

âlimlerin bu şekilde tedbir almış olmaları da muhtemel görünmektedir. 

Yine kadınların hâkimliği ile alakalı de Taberî ve İbn Hazm (ö. 456/1064)’a 

göre emr-i bil maruf nehy-i anil münker (iyiliği emredip kötülükten sakındırmak) görevi 

kadın erkek herkese farz kılınmıştır. Bu durumda kadının hâkim olamayacağına dair 

kesin bir hükümde bulunmamaktadır. Yasaklayıcı ifadeler bulunan hadiste ise halifelik 

makamı kastedilmektedir.513 İbn Hazm el- Muhalla isimli eserinde Ebû Hanife’nin 

görüşünü nakletmiştir fakat onun fikrini tercih ettiğine dair bir görüş belirtmemiştir. 

Zaten kadınların Ebû Hanife’den farklı olarak kadının hakimliğini kayıtsız bir şekilde 

kabul etmektedir.514 Kadınların da hâkim olabileceğini dolaylı da olsa savunan İbn 

Hazm’ın öne sürdüğü en kuvvetli örnek ise sahabeden Hz. Ömer’in kadınlardan birini 

çarşıda zabıta olarak görevlendirmesidir.515 

Diğer bir görüş ise Hanefî mezhebine aittir. Bu mezhep çoğunluğuna göre 

kadının hâkim olarak atanması halinde vermiş olduğu hükümler ceza davaları dışında 

geçerlidir. Bu görüştekilere göre nasıl ki kadınların şehadetleri geçerli ise hâkimlikleri 

de makbuldür. Kadının şahitliğinin geçerli olduğu davalarda hakimlik görevi de 

geçerlidir. Yani burada şahitlik ve hâkimlik arasında kıyas söz konusudur.516 Kadının 

hakimliğini yasaklayan hadisi ise te’vil ederek Hz. Peygamber (s.a.v.)’in devlet 

başkanlığı anlamında ifade ettiği görüşündedirler.517 

Konu ile alakalı naslarda net bir ifadenin yer almaması, hâkimin özelliklerinin 

belirtildiği Mecelle’de ve birçok eserde erkek olma özelliğinin zikredilmemesi 

kadınların hâkimliklerinin geçerli olabileceği yönünde görüş bildiren alimleri haklı 

çıkarmaktadır. Nasların net ifade etmediği hükümler ise kendisine farklı uygulama 

alanları bulabilmektedir. Yargı görevinde cinsiyetten ziyade liyakat ön plana 

çıkarıldığında yargılama hukukuna dair amaçlanan hedefler daha makul bir çerçevede 

ele alınmış olacaktır. Böylelikle İslâm hukukunun hâkimlik görevi nezdinde cinsiyet 

eşitsizliğine sebep olduğunu söylemek yersiz görünmektedir. 

 
 

513 Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmusu, c. 8, s. 218. 
514 Karadağ, “İslâm Hukukuna Göre Kadının Hâkimliği”, s. 698. 
515 Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmusu, c. 8, s. 218. 
516 Kâsânî, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ, c. 9, s. 86; Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmusu, s. 219; Karaman, 

Anahatlarıyla İslâm Hukuku, c. 1, s. 304- 305. 
517 Bilmen, Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmusu, s. 219. 



89 
 

 

 

 

 

3.4.3. Kadının Devlet Başkanlığı Meselesi 
 

Kadınların devlet başkanı (imam) olması konusu da toplumsal cinsiyet eşitliği 

açısından incelendiğinde hâkimliğe göre daha net ifadeler bulunmaktadır. Lugat anlamı 

ile insanların kendisine uyduğu kişiye imam denilmektedir. Aynı zamanda imam 

topluma öncülük eden, toplumu yönlendiren kişi için de kullanılmaktadır. Namaz 

kıldıran kişiye de imam denildiği için toplumu yöneten devlet başkanı anlamındaki 

imamlığa “imâmet-i uzma”, namaz kıldıran imama ise “imâmet-i suğra” ismi 

verilmektedir. Hâlife de yönetimdeki fiili otorite olarak kabul edilmektedir.518 

Mâverdî devlet başkanı olacak kişide aranan özellikleri adâlet, ilim, ruh ve 

beden sağlığı, cesaret, liderliğe yetkinlik ve neseb (Kureyş kabilesinden olma) olarak 

belirtmektedir.519 Hâkimlik görevinde olduğu gibi devlet başkanlığında da erkek olma 

özelliği âlimler tarafından aranan şartlar arasında gösterilmektedir.520 Ehl-i sünnet ve Şii 

fırkalar bu konuda ihtilaf etmezken Hâriciler devlet başkanlığında önemli olan liyakattir 

görüşünü savunmaktadırlar. Erkek olma şartını savunanlar ise görüşlerini yine 

“yönetimlerini kadına bırakan bir millet iflah olmaz”521 hadisine dayandırmaktadırlar. 

Bu hadisin o dönemde idarecilik yapan Sasanî kadın için söylendiğine dair iddialar 

bulunduğu gibi hadisin sahihliği ile alakalı şüphe olduğunu söyleyenler de vardır.522 

İslâm kadın ve erkeği birbirine eşitlemek gibi bir iddiayı savunmamaktadır. 

İslâm dininin benimsediği metod birbirini tamamlayan kadın ve erkek imajıdır. Kadınlar 

fıtrî özellikleri sebebiyle ceza alanında hâkimlik, devlet başkanlığı (halife), ailede reis 

olma görevlerinden muaf tutulmaktadırlar.523 Muaf tutulmak tamamen yapmamak 

anlamı da taşımamaktadır. Gerekli durumlarda toplumun değer yargıları da göz önünde 

bulundurularak kadınların devlet başkanı olmaları konusunun gündeme gelebilmesi 

mümkün görünmektedir. 

 

 

518 Mustafa Öz, Avni İlhan, “İmâmet”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 22, TDV Yayınları, 

İstanbul 2000, s. 201- 203. 
519 Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî el-Mâverdî, el-Aḥkâmü’s-sulṭâniyye ve’l-vilâyâtü’d- 

dîniyye, Dârü’l- Erkâm, Beyrut 2013, s. 64. 
520 Karaman, Anahatlarıyla İslâm Hukuku, c. 1, s. 183. 
521 Buhârî, “Megazi” 82 ( No. 4425). 
522 Mehmet Akif Aydın, “İmâmet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 22, TDV Yayınları, 

İstanbul 2000, s. 203-207. Hadis hakkında detaylı tartışma için bk., Mehmet Azimli, “Kadınların 

İdareciliği Konusundaki Rivayete Tarihsel Bağlamda Eleştirel Bir Yaklaşım”, İslâmî Araştırmalar 

Dergisi, C. 15, S. 3 (2002), s. 417- 422. 
523 Karaman, Anahatlarıyla İslâm Hukuku, c. 1, s. 183. 



90 
 

 

 

 

 

 

3.4.4. Değerlendirme 
 

Toplumsal cinsiyet ve kadın konusu günümüzde hala en çok tartışılan ve 

üzerinde yorumlar yapılan konular arasında yer almaktadır. Zannedilenin aksine İslâm 

dininde kadın portresi aşağılanan ve hor görülen bir imaja sahip değildir. Kadınların 

yargıda görev alamayacaklarına dair Kur’ ân ve sünnette net ifadeler bulunmamaktadır. 

Mevcut hükümler ise konuyu İslâm âlimleri arasında tartışılır hale getirmektedir. 

Kadının yargıda görev alamayacağına dair fikir belirten İslâm hukukçularının kadınların 

birtakım özelliklerinden yola çıkarak böyle bir görüşe varmış olmaları muhtemeldir. 

Yargı vazifesi ekstra sorumluluk ve meşakkat gerektiren bir kurumdur. 

Kadınların ise ev ve aile sorumlulukları düşünüldüğünde böyle bir görevi üstlenmeleri 

kadınlar açısından zorluk oluşturacaktır. Yine ruhen naif bir tabiata sahip olan kadınlar 

görev gereği verecekleri kararlarda duygusal hisleri ağır bastığında adâletli bir hüküm 

verilmeme ihtimali doğmaktadır. Tüm bunlar elbette kadının yargıda görev alamayacağı 

sonucunu çıkarmamaktadır. Zira tüm mesleklerde olduğu gibi yargı vazifesinde de 

mühim olan yetkinlik, bilgi ve tecrübe birikimidir. Yine kadının şahitliği konusu da aynı 

temellere dayandırılabilir. 

İslâm tarihinde Hz Peygamber (s.a.v.) döneminden itibaren kadının yargıda çok 

fazla yer almadığı göze çarpmaktadır. Bunun o dönemin sosyo-ekonomik ve kültürel 

özellikleri ile de alakalı bir durum olma ihtimali bulunmaktadır. Geçmişten gelen Arap 

kültür mirasının yerini başka uygulamalara bırakması kolay olmasa gerektir. İslâm 

toplumunun ilk dönemleri düşünüldüğünde en önemli geçim kaynağı ticarettir. Bu 

sektörle de en çok erkekler meşgul olmaktadırlar. Bununla birlikte kadınların da 

alışveriş ile alakalı konularda şahitliğine yer verilmesi Kur’ân’ın ayrım yapmaksızın 

kadına da hukukî sorumluluk yüklediğini göstermektedir. 

Klasik fıkıh dönemi âlimlerinin çoğunluğu kadının şahitliği konusunda 

kısıtlayıcı yaklaşım sergilerken modern döneme ait fıkıh âlimleri durumu daha geniş 

çerçeveden değerlendirmektedirler. Çünkü hükümlerin temelini oluşturan Kur’ân-ı 

Kerîm’de kadının şahitlik yapamayacağına dair bir hüküm bulunmamaktadır. 

Kadınların şahitliği ile alakalı naslar şahitliğin her iki cinsiyet için de eşit kabul 

edilebileceği ihtimalini de taşımaktadır. Borçlanma dışındaki âyetlerin müzekker siga 

ile gelmiş olması bu siganın müennes grubu da içine alması, mülâane uygulamasında 



91 
 

 

 

 

 

kadın ve erkeğin yeminlerinin eşit miktarda şart koşulması bu ihtimal için uygun zemin 

oluşturmaktadır.524 Klasik dönemde kadının gerek zina gerekse diğer suçlarda şahitliği 

konusunda kısıtlayıcı bir tavır takınılmasının makul açıklamaları bulunmaktadır. 

Borçlanma ile alakalı âyette iki kadın bir erkek şahidin belirtilmesi o dönem 

kadınlarının bu konudaki tecrübe eksikliğinden kaynaklı olması da muhtemeldir. 

Şahitlik konusuna yönelik dikkat çeken bir yorum da şahitliğin görgü şahitliği ve 

sözleşme şahitliği olarak ayrılmasıdır.525 Şahitlik açısından ikisi birbirinden farklıdır. 

Bir kadın ve bir erkek öldürme, yaralama, hırsızlık gibi önemli suçları gördüler ise 

burada görmeyen başka bir erkeğin şahitliğini aramak pek makul görünmemektedir. 

Alışveriş, borçlanma gibi sözleşmelerde ise kadınların iki kişi olarak şahitlik yapmaları 

istenilmektedir. Bunun sebebi olarak da kadınlardaki unutma, şaşırma hali 

gösterilmektedir. Bu da istisnalar olmakla birlikte kadınların geçmişten günümüze 

ticarette çok fazla aktif rol almamasından kaynaklanmaktadır.526 Yine kadınlardaki 

unutma, şaşırma durumu da makul çerçeve de açıklanabilmektedir. Çünkü kadınlar 

günlük hayatlarında çok fazla iş ile meşgul olmaktadırlar. Bu da onlarda odaklanamama 

sorununu beraberinde getirebilmektedir. Fakat bu tüm kadınlar için genel geçer bir 

özellik de değildir. 

Klasik literatürde kadınların zina dışında şahitlikleri bir şekilde kabul edilmiştir. 

Zina ve diğer suçlarda gören kişi kadın da olsa erkek de olsa şahitliklerinin kabul edilip 

edilmeyeceği, hangi oranda kabul edileceği yargılama esnasında hakimin vereceği 

karara bağlıdır. Görgü tanığının tek kadın olması durumunda erkek şahitler aramak ise 

suçluların âdil bir şekilde yargılanmasınıa engel olabilecek bir durumdur. Ayrıca 

kadınların erkekler ile birlikte bulunarak şahitlik yapması erkeklerin kadınlardan üstün 

olduğu anlamı taşımamaktadır. Zira erkeklerinde sayı itibariyle birden fazla kişi olarak 

şahitlik yaptıkları durumlar bulunmaktadır. 

Her halükarda klasik dönemde ve modern dönemde şahitlikte belirlenen şartlar 

ve sınırlar kendi içerisinde tutarlılık arz etmektedir. Verilen hiçbir hüküm tarihi 

 
 

524 Arap dilinde tağlib kuralı gereği özellikle bir açıklama yapılmadığı takdirde fiil ve ismi işaretlerin her 

iki cinsiyeti de kapsamaktadır. Tağlib kuralının detayları için bk., İsmail Durmuş, “Tağlib”, Türkiye 

Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 39, TDV Yayınları, İstanbul 2010, s. 372- 374. 
525 Ali Bulaç, “Mekâsidu’ş-Şerîa Bağlamında Kadının Şahitliği Konusu”, İslâmî Araştırmalar, C. 10, S. 4 

(1997), s. 291. 
526 Bulaç,“Mekâsidu’ş-Şerîa Bağlamında Kadının Şahitliği Konusu”, s. 291. 



92 
 

 

 

 

 

 

gerçekliklerden uzak değildir. Kadın ve erkek için tam anlamıyla bir eşitliğin söz 

konusu olamayacağı da aşikardır. 



93 
 

 

 

 

 

SONUÇ VE ÖNERİLER 
 

Toplumsal cinsiyet kavramı dilimize sonradan girmiş olup zamanla günlük 

kullanımda çokça rastlanan bir kavram haline gelmiştir. Hangi alanda inceleme ve 

araştırma yapılacaksa ona göre toplumsal cinsiyet tanımları yapılmıştır. Geçmişte bu 

kavramın gündeme gelmemiş olması üzerinde tartışma yapılmadığı anlamına gelmez. 

Her dönem de kadın ve erkek arasındaki farklılıklar gündemi meşgul etmiştir. Fakat 

sanayi devrimi ile birlikte kadının da iş hayatında erkekler gibi aktif olarak yer almaya 

başlaması toplumsal rollerin dağılımı sorununu meydana getirmiştir. Böylece toplumsal 

cinsiyet kavramı tartışılmaya başlamıştır. Toplumsal cinsiyet kavramını ilk defa ünlü 

Psikolog John Money biyolojik cinsiyetten farklı olarak ileri sürmüştür. Cinsiyet eril 

veya dişil olmayı ifade ederken toplumsal cinsiyet kadın ve erkeğe toplum tarafından 

öğretilen roller olarak tanımlanmıştır. Aslında bu teoriye göre biyolojik ve toplumsal 

cinsiyet arasında herhangi bir bağın olmadığı vurgusu yapılmıştır. Kavram gün geçtikçe 

feminen grupların sloganı haline gelmiş, kadın erkek arasındaki eşitsizliğe vurgu 

yapmak için kullanılmaya başlamıştır. Yine toplumsal cinsiyet teorisine göre cinsiyet 

kimliği doğuştan değil, aile ve çevrenin etkisiyle oluşmaktadır. Bu konuyla ilgili 

iddialar aslında herkesin cinsiyetini ve cinsel tercihini kendisinin belirleme 

özgürlüğünün ve yetkisinin bulunduğu ya da bulunması gerektiği (lgbt) gibi 

söylemlerine kadar varmıştır. 

Bu gelinen noktaya bakıldığında sürecin şu şekilde başladığı görülmüştür. 

Aydınlanma döneminin etkisi Türkiye’de ilk olarak Osmanlı devletinin son 

dönemlerinde görülmeye başlamıştır. Her alanda olduğu gibi toplumsal alanda da 

modernleşmeyi beraberinde getiren aydınlanma dönemi, kadınlar için yeni imkan ve 

fırsatları oluşturmuştur. Cumhuriyet döneminde kadın haklarının gündeme gelmesi ile 

kadınlar üzerinden yürütülen siyaset, eğitim, ekonomi ve toplumsal alanlardaki 

politikalar modernleşme sürecini özellikle kadın cinsiyeti üzerinde yoğunlaştırmıştır. 

Günümüze gelindiğinde 2011 yılında Türkiye’de kadına yönelik şiddetin önlenmesi ve 

cinsiyet eşitliğini sağlamak amacıyla Avrupa Konseyi tarafından hazırlanan İstanbul 

Sözleşmesi kabul edilmiştir. Bu sözleşmeye göre kadınlara yönelik şiddetin sebepleri 

arasında cinsiyet eşitsizliği yer almıştır. Aslında bu sözleşme ile cinsiyet eşitsizliğine 

sebep olabilecek her türlü siyasi, sosyal, ekonomik, politik ve dini faktörler ile bir 

mücadeleye girildiği söylenebilir. Fakat ülkemizin etik değerler ve kültür anlayışı ile 



94 
 

 

 

 

 

 

bağdaşmayan durumların meydana gelmesi ve sözleşme ile hedeflenen amaca 

ulaşılamaması gibi durumlar sebebiyle 2021 yılında Türkiye bu sözleşmeden 

çekilmiştir. Sözleşmenin yürürlüğe girmesi ve feshedilmesi arasında geçen süreç 

incelendiğinde kadın cinayetlerinin azalmak yerine aksine giderek arttığı 

gözlemlenmiştir. 

Aslında aydınlanma dönemi ile başlayan modernleşme hareketlerinin etkisi 

sadece Türkiye’de değil tüm dünyada etkisini göstermiştir. Özellikle İslâm ülkelerinde 

kadına yönelik uygulanan hükümler incelemeye alınmış, şerîat ile yönetilen ülkelerin 

kadınlara yönelik toplum içerisindeki kısıtlayıcı uygulamaları eleştirilmeye başlamıştır. 

Özellikle İran ve Suudi Arabistan gibi devletler İslâm şerîatı ile özdeşleştirilmiş, bu 

ülkelerin uygulamalarına ve kanunlarına yapılan eleştiriler İslâm adına yapılmıştır. 

Bunun üzerine İslâm toplumlarında da feminizm, toplumsal cinsiyet, feminen İslamcılık 

gibi kavramları konuşulmaya ve üzerinde araştırmalar yapılmaya başlamıştır. 

Toplumsal cinsiyet eşitliği teorisi toplumsal farklılıkları kabul etmemekte veya 

en aza indirmek istemektedir. Son dönemlerde ekonomi, çalışma hayatı, siyaset, bilim 

gibi alanlar toplumsal cinsiyet eşitliği bağlamında irdelenmeye başlamış, belirli bir 

literatür oluşmuştur. Fıkıh literatüründe daha önce yer almayan toplumsal cinsiyet 

konusu güncel gelişmelere paralel olarak çeşitli araştırmalarda kısmen yerini almaya 

başlamıştır. 

Çalışmamızda cinsiyet farklılıklarının ibadet, muamelat, münakehât (evlenme), 

müfarakât (boşanma), ukubât (ceza) ve yargılama hukukuna etkisi incelenmiştir. 

İbadetlerin özü itibariyle kadın ve erkek cinsiyeti arasında fark olmadığı tespit 

edilmiştir. Mükellefiyet açısından kadın ve erkek eşit kabul edilmiştir. Cemaatle kılınan 

namazlar ile cuma ve bayram namazı ise kadınlar için zorunlu tutulmamış kıldıkları 

takdirde ibadetleri geçerli sayılmıştır. Namaz ve hac ibadetinde şekil olarak kadın ve 

erkek arasında farklılıkların olduğu durumlar belirlenmiştir. Bu farklılıkların sebebinin 

kadın ve erkek arasındaki bedensel farklardan ve tesettüre uygunluğa bağlı olarak 

meydana geldiği tespit edilmiştir. Yine kadınların bedensel ve ruhsal olarak zor bir 

dönemden geçmeleri sebebiyle hayız hallerinde bulunan kadınlar için namaz, oruç, hac 

gibi ibadetlerde farklı hüümler verilmiştir. Kurban ve zekat ibadetlerinde ise kadın ve 

erkek arasında farklılığa mahal verebilecek herhangi bir uygulamaya rastlanmamıştır. 



95 
 

 

 

 

 

İslâm dininin farz kıldığı ibadetlerden birisi de örtünmedir. Hem kadın hem 

erkek için belirli şartlar gerektiren örtünme de kadın ve erkek arasında bedensel 

sebeplerden kaynaklanan farklar bulunmaktadır. Fıtrat olarak naif bir yapıya sahip olan 

kadınların dışarıdan gelebilecek olan rahatsız edici durumlara karşı erkeklerden farklı ve 

fazla örtmeleri gereken yerler vardır. 

İslâm fıkhında ibadetler ve cinsiyet farklılıklarının toplumsal cinsiyet 

eşitsizliğine sebep olduğunu söylemek doğru bir ifade olarak kabul edilmemektedir. 

Zira bir yerde eşitsizlikten bahsedilebilmesi için o kimsenin muhatap alınmaması veya 

dezavantajlı olması gerekmektedir. İslâm hukuku ise her iki cinsiyeti de muhatap alarak 

hüküm vermektedir. 

Kadın ve erkek olarak aynı dünyayı paylaşan insanların birbirlerine düşman 

değil, dost, yardımcı, destekçi oldukları çeşitli dini metinlerde yer almaktadır. Bununla 

birlikte neslin devamı, insani ihtiyaçların helal yoldan temini, aradaki huzur ve 

muhabbetin sağlanması için kadın ve erkeğin hayatlarını birleştirmeleri dinen uygun 

görülüp tavsiye edilmiştir. İslâm hukukunda nikah akdi ile yasal güvence altına alınan 

evlilik hayatında denge unsuru gözetilmiştir. Örneğin evlilikte mehir, düğün 

masraflarının çoğunluğu, nafaka temini erkeğin sorumluluğuna verilirken ev düzeni ve 

çocuklarla ilgilenmekle de kadın sorumlu tutulmuştur. Tüm bunlarla doğru orantılı 

olarak boşanma yetkisi kavvam (evin yöneticisi) konumunda olan erkeklere verilmiştir. 

Kültüre ve aile yapısına göre bu düzen değişebilse de İslâm hukukunda genele göre 

hüküm verilmiştir. Evliliğin kurulmasından devamına kadar hatta sonlandırıldığın da 

bile “nimet külfete göredir” kaidesi esas alınmıştır. 

İslâm dini kadın ve erkeklere malî haklarda tasarruf yetkisi vermektedir. Bu 

haklardan birisi olan miras paylaşımında İslâm hukukuna göre bazı cinsiyet farklılıkları 

bulunmaktadır. Duruma göre kadınlar erkeklerin yarısı kadar mirastan pay 

almaktadırlar. Erkeklere oranla kadınların mirastan daha az miktar almaları erkeklere 

yönelik bir ayrıcalık olarak kabul edilmemektedir. Aksine mehir, düğün, askerlik, 

nafaka temini gibi malî sorumlulukları bulunan erkekler için miras destekleyici bir hak 

olmaktadır. Malî sorumlulukları bulunmayan kadınların ise almış oldukları mirası 

dilediği gibi kullanma yetkileri bulunmaktadır. Kısacası İslâm miras hukuku eşitlik 

değil adâlete göre miras taksimi yapmaktadır. Kadınlar ve erkekler eşit olarak mirastan 



96 
 

 

 

 

 

 

pay almış olsalardı adâlet sağlanamamış ve erkekler dez avantajlı duruma düşmüş 

olurlardı. Böylelikle İslâm miras hukukunda yine nimet-külfet dengesi gözetilmektedir. 

Had cezalarından hırsızlık, zina, kazif, içki içme cezaları kadın erkek fark 

etmeksizin herkese uygulanmaktadır. Hanefî mezhebinde kadının fıtrî olarak savaş 

açma özelliği bulunmadığından yola çıkarak irtidat eden kadına ölüm cezası değil, 

tövbe edene kadar hapis cezasının verileceği görüşü ön plana çıkmaktadır. Bunun 

dışında bir kısım cezaların infazında ve ertelenmesinde kadın ve erkek arasında bazı 

farklılıklar vardır. Örneğin; örneğin had cezalarında erkeklerden farklı olarak kadınlara 

oturur vaziyette ve hassas yerlerine zarar vermeden ceza uygulanmaktadır. Yine hamile 

veya lohusa olan kadının cezası bir süre ertelenmektedir. Ta‘zir cezaları ise hâkimin 

yetkisine bırakıldığı için cinsiyetleri göz önünde bulundurarak hüküm verebilmektedir. 

Bu da İslâm ceza hukukunun belirlemiş olduğu genel çerçeveden farklı olmamaktadır. 

Böylece İslâm ceza hukuku uygulamalarında toplumsal cinsiyet eşitsizliğine sebep 

olacak bir durum görülmemektedir. 

Kadın erkek ayrımın en fazla tezahür ettiği alanlardan birisinin yargılama 

hukuku olduğu görülmektedir. Bunlar şahitlik, kadının hakimliği ve devlet başkanı olup 

olmaması gibi hususlardır. Özellikle kadınların tek başlarına şahitliklerinin kabul 

edilmemesi tartışmaların başında gelmektedir. Oysa tek kadının şahitliğinin esas kabul 

edildiği yerler de bulunmaktadır. Çoğunluğu oluşturan mezhepler borçlanma âyetinden 

yola çıkarak zina suçunun şahitliğinde dört erkeğin şahitliği esas almaktadırlar. Zahirî 

mezhebi ise iki erkek şahit yerine dört kadının şahitliğinin de geçerli olabileceğini 

savunmaktadır. Zina iftirası anlamına gelen kazif suçunda eşinin zina ettiğini dört şahit 

ile ispat edemeyen için karşılıklı lanetleşme gerçekleştirilebilmektdir. Yine borçlanma 

konusunda iki erkek yada iki kadının şahitliği gerekli görülmekedir. Kadınlardan iki kişi 

olmasının esas alınması bir erkeğin iki kadına denk olduğu için değil, kadınlardan birisi 

unutursa diğerinin ona hatırlatması içindir. Çoğunluğa göre nikah esnasında şahitlik 

edecek kimselerin ikisinin de erkek olması gerekmektedir. Hanefî mezhebindeki genel 

kabul ise iki erkek veya iki kadının şahitliğinin yeterli görülmesidir. Yine boşanma 

usulünü belirleyen âyette iki şahidin gerekliliği vurgulanırken şahit olacak kişinin 

cinsiyeti belirtilmemektedir. 



97 
 

 

 

 

 

Bir yerde toplumda hak ve sorumluluklardan söz edilecek ise hem kadın hem 

erkek için adil ilkeler belirlenmesi gerekir. Eşitlik kavramını yalnız kadınlar için bir 

ayrımcılık sebebi olarak kullanmak orada feminist bir yaklaşım olduğunu 

göstermektedir. Bu da kadın erkek eşitliğini değil kadınlar için pozitif ayrımcılık 

yapıldığını göstermektedir. İslâm dini kişileri cinsiyetine göre değerlendirmemektedir. 

Bir birey olarak her iki cinsiyete de değer atfedilmektedir. Allah (c.c.) erkek ve kadın 

olarak yaratılmış olan kimseleri birbirlerinin destekçisi ve tamamlayıcısı kılmaktadır. 

İki cinsiyeti birbiri için dezavantaj haline getirmek ise İslâm ile örtüşmemektedir. İslâm 

hukukunda cinsiyete bakılmaksızın her birey âdil bir şekilde hak ve sorumluluklara 

sahiptir. Hak ve sorumlulukların kadın ve erkek için farklı düzenlenmesi kadınlar 

açısından bir eşitsizlik sebebi kabul edilmemelidir. Zira biyolojik, fiziksel ve duygusal 

anlamda birbirinden farklılaşan her iki cinsiyet için farklı rollerin toplum içerisinde var 

olması kaçınılmazdır. Kadın ve erkek olmak buna göre de fıkhî hükümlerin 

değişebilmesi aslında Allah (c.c.) ’ın rahmetinin tecellisidir. Zira herkese eşit 

muamelenin yapıldığı bir düzen her zaman olumlu neticeler vermemektedir. 

Toplumsal cinsiyet ve İslâm hukuku üzerinde çok çalışma yapılmış bir konu 

değildir. Konu hakkında yeni çalışmaların yapılması, İslâm hukukuna yönelik yapılan 

eleştirilere cevap olması açısından önemli ve gerekli görülmektedir. Bu konu her bir 

hukuk alanında müstakil olarak ayrı bir çalışmada ele alınıp değerlendirilebilir. Zira tüm 

konuların bir çalışmada yer alması konular üzerinde yoğunlaşılamamasına sebep 

olmaktadır. Yalnızca her iki cinsiyete verilen farklı hükümler değil tüm hükümler 

toplumsal cinsiyet açısından ele alınabilir. Farklı dillerde yazılmış kaynaklardan 

yararlanılan çalışmalar yapılabilir. Farklı hukuk ve kanunların cinsiyet farkına göre 

incelenmesi mümkündür. 



98 
 

 

 

 

 

 

KAYNAKÇA 
 

ACAR, Halil İbrahim, “İddet”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 

21, TDV Yayınları, İstanbul 2000, ss. 466- 471. 
 

  ,“Talak”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 39, TDV 

Yayınları, İstanbul 2010, ss. 496- 500. 

  , İslâm Aile Hukuku, Ensar Yayınları, İstanbul 2018. 
 

AKALTUN, Nevzat, Açıklamalı, Uygulamalı İslâm Mirâs Hukuku ve Fetvalar, 

Baylan Basımevi, Ankara 1971. 

AKAY, Hasan, İslâmi Terimler Sözlüğü, İşaret Yayınları, İstanbul 2005. 
 

AKDEMİR, Salih, “Tarih Boyunca ve Kur’ân-ı Kerîm’de Kadın”, İslâmî 

Araştırmalar, C. 10, S. 4 (1997), ss. 249- 258. 

AKGÜN, Hüseyin, “Kadının Kaburga Kemiğinden Yaratılması Meselesi”, 

Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, C. 19, S. 2 (Eylül 2019), ss. 323- 338. 
 

AKKAŞ, İbrahim, “Cinsiyet ve Toplumsal Cinsiyet Kavramları Çerçevesinde 

Ortaya Çıkan Toplumsal Cinsiyet Ayrımcılığı”, Ekev Akademi Dergisi, (2019), ss. 97- 

118. 

AKŞİT, Cevat, İslâm Ceza Hukuku ve İnsani Esasları, Edebiyat Fakültesi 

Matbaası, İstanbul 1976. 

AKTAN, Hamza, “Miras”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 30, 

TDV Yayınları, İstanbul 2005, ss. 143-145. 

  ,“Kazf”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 26, TDV 

Yayınları, İstanbul 2002, ss. 148- 149. 

  , İslâm Miras Hukuku, İşaret Yayınları, İstanbul 1991. 
 

AKTÜMSEK, Abdurrahman, Canlılar Bilimi, Atlas Yayınları, Ankara 2002. 
 

ALİ HAYDAR EFENDİ, Hoca Emin Efendizâde, Dürerü’l- Hükkâm Şerh-i 

Mecelleti’l Ahkâm, Raşit Gündoğdu (Çev.), Osmanlı Yayınevi, İstanbul, ts. 

ARMAĞAN, Servet, İslâm Hukukunda Temel Hak ve Hürriyetler, DİB 

Yayınları, Ankara 2006. 



99 
 

 

 

 

 

AYDIN, Mehmet Akif, “Liân”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 

27, TDV Yayınları, Ankara 2003, ss. 172- 173. 
 

ALÎ, Omar, “Bir Ta’zir Cezası Olarak Hapis”, Türkiye İlâhiyat Araştırmaları 

Dergisi, S. 1, C. 2 (2018), ss. 41- 58. 

APAYDIN, Yunus, “İn’ikâd”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 22, 

TDV Yayınları, İstanbul 2000, ss. 314- 315. 

ARAS, Mehmet Özgü, “İslâm’a Göre Çok Evlilik”, SÜİFD, Ulusal Kadın ve 

Aile Sempozyumu, S. 24 (31 Ekim 1998), ss. 186- 192. 

ARDOĞAN, Recep, “Tarihsel Nedenler Ve Teorik Sakıncalarıyla İslâm’da 

İrtidatın Cezalandırılması -Teolojik Bir Yaklaşım-, “İslam Hukuku Araştırmaları 

Dergisi, S. 26 (2015), ss. 311- 330. 

ARPAGUŞ, Hatice Kübra, “Aynı Vardan Var Olmuşuz, Yaratılış Açısından 

Kadının Konumu ve Durumu”, Kadın Olmak, Şule Albayrak (Ed.), İz Yayıncılık, 

İstanbul 2019, ss. 83- 110. 

ATAR, Fahreddin, “Nikâh”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 33, 

TDV Yayınları, İstanbul 2007, ss. 112- 117. 

  ,“Muhâlea”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 30, TDV 

Yayınları, İstanbul 2005, ss. 397- 401. 

ATEŞ, Ali Osman, “Kur’ân ve Sünnetin Kadına Bakışı”, Dinî ve Toplumsal 

Boyutlarıyla Cinsiyet I, Faruk Bayraktar (Ed.), Ensar Neşriyat, İstanbul 2012, ss. 117- 

129. 

AYDIN, Mehmet Âkif, “Mehir”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 

28, TDV Yayınları, Ankara 2003, ss. 389-391. 
 

AYHAN, Alanur, “Eşitlik İlkesi ve Tarihçesi Türkiye’de Kadın Erkek Eşitliği 

ve Eşitsizliği”, Hukuk Gündemi Dergisi, S. 3 (2009), ss. 45- 51. 

AYNÎ, Ebû Muhammed Bedrüddîn Mahmûd b. Ahmed b. Mûsâ b. Ahmed, el- 

Binâye fî şerḥi’l-Hidâye, Dârü’l- Kitâbi’l- İlmiyye, Beyrut, 1971. 



100 
 

 

 

 

 

 

AYTEKİN, Mehmet Ali, “İslâm Ceza Hukukunda Kısas ve Diyet Cezalarında 

Kadın-Erkek Ayrımı Üzerine Fıkhî Bir Analiz”, Hikmet Yurdu Düşünce-Yorum Sosyal 

Bilimler Araştırma Dergisi, S. 28, C. 14, (2021), ss. 310- 327. 

APAYDIN, Yunus, “Şahit”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 38, 

TDV Yayınları, İstanbul 2010, ss. 278- 283. 

ARMAĞAN, Servet, İslâm Hukukunda Temel Hak ve Hürriyetler, DİB 

Yayınları, Ankara 2006. 

ATAR, Fahrettin, İslâm Yargılama Hukukunun Esasları, İFAV Yayınları, 

İstanbul 2013. 

AYDIN, Mehmet Akif, “İmâmet”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

C. 22, 2000, ss. 203- 207. 

AZİMLİ, Mehmet, “Kadınların İdareciliği Konusundaki Rivayete Tarihsel 

Bağlamda Eleştirel Bir Yaklaşım”, İslâmî Araştırmalar Dergisi, C. 15, S. 3 (2002), ss. 

417- 422. 

BAKKAL, Ali, “Bediüzzamân’ Said Nursî’ye Göre Hukukta Adâlet Çeşitleri”, 

Katre: Uluslararası İnsan Araştırmaları Dergisi, S. 5 (2018), ss. 9- 37. 
 

BARDAKOĞLU, Ali, “Hidâne”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 

17, TDV Yayınları, İstanbul 1998, ss. 467-471. 
 

  ,“Ceza”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 7, TDV 

Yayınları, İstanbul 1993, ss. 470- 478. 

  , “Katil”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 25, TDV 

Yayınları, Ankara 2002, ss. 45- 48. 

  ,“Diyet”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 9, TDV 

Yayınları, İstanbul 1994, ss. 473- 479. 

  ,“Hadd”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 14, TDV 

Yayınları, İstanbul 1996, ss. 547- 551. 

  ,“Hırsızlık”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 17, TDV 

Yayınları, İstanbul 1998, ss. 384- 396. 

https://atif.sobiad.com/index.jsp?modul=dergi-sayfasi&ID=0&magazinename=Hikmet%20Yurdu%20D%C3%BC%C5%9F%C3%BCnce-Yorum%20Sosyal%20Bilimler%20Ara%C5%9Ft%C4%B1rma%20Dergisi
https://atif.sobiad.com/index.jsp?modul=dergi-sayfasi&ID=0&magazinename=Hikmet%20Yurdu%20D%C3%BC%C5%9F%C3%BCnce-Yorum%20Sosyal%20Bilimler%20Ara%C5%9Ft%C4%B1rma%20Dergisi


101 
 

 

 

 

 

BAYINDIR, Abdülaziz, “İslâmî Açıdan Toplumsal Cinsiyet”, Dinî ve 

Toplumsal Boyutlarıyla Cinsiyet, Faruk Bayraktar (Ed.), Ensar Neşriyat, İstanbul 2012, 

ss. 57- 84. 

  ,“Avret Yerlerinin Örtülmesi”, İslâm’da Kılık Kıyafet ve Örtünme, Ensar 

Yayınları, İstanbul 1987, ss.124- 131. 

BEBEK, Adil, “Ceza”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 7, TDV 

Yayınları, İstanbul 1993, ss. 470- 478. 

BERKİ, Ali Himmet, Miras ve Tatbikat, Yargıçoğlu Matbaası, Ankara 1986. 

  , İslâm Hukukunda Ferâiz ve İntikâl, DİB. Yayınları, Ankara 1986. 
 

BERKİ, Şakir, “İslâm Hukuku Miras Sistemi ile Medeni Kanunun Miras 

Sistemi Arasındaki Farklar”, Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, C. 22, S. 1 

(1978), ss. 1-15. 

BEROJE, Sahip, “İslâm Hukukunda İrtidat Cezasına Yeni Bir Yaklaşım”, 

İslâmî Araştırmalar, S. 4, C. 17 (2004), ss. 308- 323. 
 

BEŞER, Faruk, “Fıkıh Açısından Avret ve Örtü”, İslâm’da Kılık Kıyafet ve 

Örtünme, Ensar Yayınları, İstanbul 1987, ss. 93- 123. 

BİLMEN, Ömer Nasûhî, Hūkûk-ı İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye Kāmusu, 

Bilmen Yayınevi, İstanbul 1967. 

  , Kur’ân-ı Kerîm’in Türkçe Meâli Âlisi ve Tefsiri, Bilmen Yayınevi, 

Ankara 1966. 

BOYNUKALIN, Mehmet, “Zevce”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

C. 44, TDV Yayınları, İstanbul 2013, ss. 306- 307. 
 

BUHÛTÎ, Mansûr b. Yûnus b. Salâhiddîn, Keşşâfü’l-ḳınâʿ ʿan (metn)i’l-İḳnâʿ, 

Dârü’l- Fikr, Beyrut 1982. 

BULAÇ, Ali, “Mekasidu’ş-Şeria Bağlamında Kadının Şahitliği Konusu”, İslâmî 

Araştırmalar, C. 10, S. 4 (1997), ss. 279- 295. 

CESSÂS, Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî, Aḥkâmü’l-Ḳurʾân, Dârü’l-Fikr, 

Beyrut 2010. 



102 
 

 

 

 

 

 

CEVHERÎ, Ebû Nasr İsmâîl b. Hammâd el-Cevherî, Muʿcemü’ṣ-Ṣıḥâḥ, Dârü’l- 

Maʿrife, Lübnan 2008. 

ÇAĞRICI, Mustafa, “Adâlet”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 1, 

İstanbul, TDV Yayınları, ss. 343-344. 

ÇAKIN, Kamil, “Kadınlar ile Alakalı Bir Hadis ve Değerlendirilmesi”, Dinî 

Araştırmalar, C. 1, S. 1 (Mayıs 1998), ss. 5- 30. 

ÇALIŞ, Halit, “Kadınların Cuma Namazı Yükümlülüğü”, Mârife Dinî 

Araştırmalar Dergisi, C. 5, S. 1 (Bahar 2005), ss. 2093- 210. 

ÇEKER, Orhan, “Kadının Şahitliği Üzerine”, Mârife Dergisi, S. 1 (2001), ss. 

243- 245. 
 

ÇOLAK, Abdullah, İslâm Ceza Hukuku, Hikmetevi Yayınları, İstanbul 2019. 
 

  , İslâm Hukuku, Öncü Basımevi, Ankara 2017. 
 

  , İslâm Aile Hukuku, Yılmaz Yayınları, Malatya 2016. 
 

  , İslam Ceza Hukukunda Haifletici Sebepler, Selçuk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Ensitüsü, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Konya 1999. 

DAĞCI, Şamil, “Kısas”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 25, TDV 

Yayınları, Ankara 2002, ss. 488-495. 

  , İslâm Ceza Hukukunda Fiil Kavramı ve Müessir Fillerin Şekilleri, DİB 

Yayınları, Ankara 1996. 

DALGIN, Nihat, “Değişim Stratejisi Açısından Hukuk ve İslâm Hukuku”, 

Samsun Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 16, S. 16 (Ağustos 

2004), ss. 73-109. 

  , “Özel Günlerindeki Kadınların İbadeti”, İslâm Hukuku Araştırmaları 

Dergisi, S. 9 (2007), ss. 379- 414. 

  , İslâm’da Tövbe ve Cezalara Etkisi, Etüt Yayınları, Samsun 1999. 
 

  , “Temel Kaynaklar Çerçevesinde Dinden Dönme (İrtidat)”, Din ve 

Hayat Dergisi, S. 21, (Şubat 2014), ss. 102-106. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/adalet
https://islamansiklopedisi.org.tr/adalet


103 
 

 

 

 

 

  , “İrtidat ve Cezâsı”, Kur’ân Mesajı: İlmî Araştırmalar Dergisi, C. 1, S. 

10, 11, 12 ( 1998), ss. 172-189. 
 

  , “Kadın ve Erkeğin Şahitliği ile İlgili Naslardaki Düzenlemelerin İslâm 

Hukukuna Yansımaları Üzerine Değerlendirme”, Din Bilimleri Akademik Araştırma 

Dergisi, C. 5, S. 1(2005), ss. 7- 37. 

  ,“İslâm Hukuku ve Cinsiyet Kültürü”, Dinî ve Toplumsal Boyutlarıyla 

Cinsiyet II, Faruk Bayraktar ( Ed.), Ensar Neşriyat, İstanbul, ss. 17- 283. 

DEMEZ, Gönül, TUNA, Tuğçe, “Üniversite Öğrencilerinin “Kadınlık” ve 

Erkeklik” Tanımlamaları, Akdeniz Kadın Çalışmaları ve Toplumsal Cinsiyet Dergisi, C. 

1, S. 1 (Mayıs 2018),s s. 3-22. 

DEMİRCAN, Adnan, “Cahiliyye ve Hazreti Peygamber Döneminde Çok 

Kadınla Evlilik”, Harran Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, S. 2, (2003), ss. 9- 32. 

DEMİRCAN, Ali Rıza, “Fıtrat ve İslâm Çizgisinde Kadın Problemlerine 

Bakış”, Dinî ve Toplumsal Boyutlarıyla Cinsiyet 1, Faruk Bayraktar (Ed.), Ensar 

Neşriyat, İstanbul 2011, ss. 131- 164. 

DERVEZE, Muhammed İzzet b. Abdilhâdî b. Dervîş, et-Tefsîrü’l-ḥadîs̱ , Dârü’l- 

Garbi’l-İslâmî, Beyrut 2008. 

DURMUŞ, Zülfikar, “Kur’ân-ı Kerîm’de İbâha İfade Eden Emir Siygalarının 

Çeviri Problemi”, İ. Ü. İlâhiyat Fakültesi Dergisi , S. 1, C. 2 (Güz 2010), ss. 1- 21. 

DURMUŞ, İsmail, “Tağlib”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 39, 

TDV Yayınları, İstanbul 2010, ss. 372- 374. 

DÖNDÜREN, Hamdi, Delilleriyle Aile İlmihali, Altınoluk Yayınları, İstanbul 

1995. 
 

  , Delilleriyle İslâm Hukuku, İslâm Hukuku Külliyatı Yayınları, Konya 

1977. 
 

DUMAN, Hilâl, “İslâm Hukukunda Hünsâ  (Çift Cinsiyetliler)”, Cumhuriyet 

Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, C. 6, S.1 (2002), ss. 295- 318. 

EBÛ ZEHRA, Muhammed, İslâm Hukukunda Suç ve Ceza, İbrahim Tüfekçi 

(Çev.), Kitabevi Yayınları, İstanbul 1994. 

https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Dar%C3%BC%27l-Garbi%27l-%C4%B0slami
https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Dar%C3%BC%27l-Garbi%27l-%C4%B0slami


104 
 

 

 

 

 

 

EBÛ DÂVÛD, Süleymân b. el- Eş’as b. İshâk es- Sicistânî el- Ezdî, es- Sünen, 

Dârü’l- İbn- Hazm, Beyrut, 1431/2010. 

ELBÂNÎ, Nâsırüddin, Ḥicâbü’l-merʾeti’l-müslime fi’l-Kitâb ve’s-Sünne, el- 

Mektebü’l- Elbânî, Beyrut 2009, s. 30. 

 
ERBAY, Celal, “Nafaka”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 32, 

TDV Yayınları, İstanbul 2006, ss. 282- 285. 

ERDOĞAN, Mehmet, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, Ensar Yayınları, 

İstanbul 2005. 

  , İslâm Hukukunda Ahkâmın Değişmesi, İFAV Yayınları, İstanbul 2016. 
 

ESEN, Hüseyin, “Zina”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 44, TDV 

Yayınları, İstanbul 2013, ss. 444- 445. 

EŞİT, Davut, “Had ve Ta‘zîr Tartışmaları Bağlamında İslâm Ceza Hukukunda 

İçki İçme Cezası”, Bingöl Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, S. 14 (2019), ss. 194- 

210. 

FÎRÛZÂBÂDÎ, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed, 

el-Ḳāmûsü’l-muḥîṭ, Dârü’l-Kitâbi’l- İlmiyye, Beyrut 2007. 
 

GALLIEN, Louıs, Cinsiyet, Ayşen Emekçi, Alev Türker (Çev.), İletişim 

Yayınları, İstanbul 1991. 

GÖÇERİ, Nebahat, “Eğitim ve Din Eğitimi Açısından Toplumsal Cinsiyet 

Meselelerine İlişkin Çözüm Önerileri”, Dinî ve Toplumsal Boyutlarıyla Cinsiyet II, 

Faruk Bayraktar ( Ed.), Ensar Neşriyat, İstanbul 2012, ss. 81- 95. 

  , “Toplumsal Cinsiyet: Allah Vergisi Mi, Kulların Müktesebi Mi?”, Dinî 

ve Toplumsal Boyutlarıyla Cinsiyet I, Faruk Bayraktar (Ed.), Ensar Neşriyat, İstanbul 

2012, ss. 300- 315. 

GÖKMENOĞLU, Hüseyin Tekin, “İslâm Hukukunda Mehir”, Mehir Dergisi, 

S. 2 (1998), ss. 23- 25. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/el-kamusul-muhit


105 
 

 

 

 

 

GÖRGÜLÜ, Ülfet, “İbadet Hayatında Kadın- Kadının İbadet Hayatıyla İlgili 

Fıkhî Ahkâma Genel Bir Bakış-”, Kadın Olmak, Şule Albayrak (Ed.), İz Yayıncılık, 

İstanbul 2019, ss. 303-343. 

GÜÇ, Ahmet, “Yahudîlik”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 43, 

TDV Yayınları, İstanbul 2013, ss. 207- 212. 

GÜLER, İlhami, “Din, İslâm ve Şerîat: Aynîlikler, Farklılıklar ve Tarihî 

Dönüşümler”, İslâmiyât Dergisi, C. 1, S. 4 (1998), ss. 53- 76. 

GÜNDÜZ, Şinasi, “Namaz ve Yahudilikteki Günlük İbadet”, İslâmî İlimler 

Dergisi, C. 13. S. 2 (Güz 2018), ss. 215-238. 

GÜRHAN, Nazife, “Toplumsal Cinsiyet ve Din”, e- Şarkiyât İlmi Araştırmalar 

Dergisi, S. 4 (Kasım 2010), ss. 58- 80. 

HAS, Şükrü Selim, Cezalarda Caydırıcılık İlkesi İslâm Hukuku ve Modern 

Hukuk Arasında Bir Mukayese, Erciyes Üniversitesi Yayınları, Kayseri 2016. 

HÖKELEKLİ, Hayati, “Cinsiyet”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

C. 8, TDV Yayınları, İstanbul 1993, ss. 21- 24. 
 

OSMANLI HUKUKU AİLE KARARNAMESİ, Ali Öge (Ed.), Mehir Vakfı 

Yayınları, Konya 2016. 
 

İBN ÂBİDÎN, Muhammed Emîn b. Ömer b. Abdilazîz el-Hüseynî ed-Dımaşkī, 

Reddü’l-muḥtâr ʿale’d-Dürri’l-muḫtâr şerh-u tenvîrü’l-ebṣâr, Dârü’l- Kitâbi’l- İlmiyye, 

Lübnan 2011. 

İBN CEVZÎ, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el- 

Bağdâdî, Aḥkâmü’n-nisâʾ, Dâr’u Kuteybe, Beyrut 2002. 

İBN HACER, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed Askalânî, 

Fetḥu’l-bârî bi-şerḥi Ṣaḥîḥi’l-Buḫârî, Dâr’u- Tayyibe, Riyad 1432/2011. 
 

İBN HAZM, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd b. Hazm el-Endelüsî, el- 

Muḥallâ bi’l-âs̱ âr fî şerḥi’l-Mücellâ bi’l-iḫtiṣâr, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1971. 

İBN HAZM, Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav’ 

b. Kesîr el-Kaysî el-Kureşî el-Busrâvî ed-Dımaşkī eş-Şâfiî, Tefsîrü’l-Ḳurʾâni’l-ʿAẓîm, 

Müessesetü’l Risâlât-i Nâşirîn, Beyrut 2006. 

https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Daru%20kuteybe
https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Darun%20Tayyibetun
https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Dar%C3%BC%27l-K%C3%BCt%C3%BCbi%27l-%C4%B0lmiyye


106 
 

 

 

 

 

 

İBN KESİR, Ebü’l-Fidâ’ İmâdüddîn İsmâîl b. Şihâbiddîn Ömer b. Kesîr b. Dav’ 

b. Kesîr el-Kaysî el-Kureşî el-Busrâvî ed-Dımaşkī eş-Şâfiî, Tefsîrü’l-Ḳurʾâni’l-ʿazîm, 

Dârü’l-Risâlâti’l-‘Âlemiyye, Beyrut, 2010. 

  , Hadislerle Kur’ân-ı Kerîm Tefsiri, Bekir Karlıdağ, Bedrettin Çetiner 

(Çev.), Çağrı Yayınları, İstanbul 1988. 

  , Tefsîrü’l-Ḳurʾâni’l-ʿaẓîm, Abdülvehhab Öztürk (Çev.), Kahraman 

Yayınları, İstanbul 2018. 

İBN KUDAME, Ebû İshâk Burhânüddîn İbrâhîm b. Muhammed b. Abdillâh er- 

Râmînî ed-Dımaşkī, el-Mübdiʿ fî şerḥi’l-Muḳniʿ, Mektebeü’l-İslâmî, Beyrut 1980. 

İBN KUDAME, Ebû Muhammed Muvaffakuddîn Abdullāh b. Ahmed b. 

Muhammed b. Kudâme el-Cemmâîlî el-Makdisî, el-Muḳniʿ ve meahü eş-Şerḥu’l-kebîr, 

Dârü’l- Âlemi’l-Kütüb, Riyad 2011. 

  , el-Muġnî el-Muḫtaṣaru’l Hırakī, Dârü’l- Kitâbi’l- İlmiyye, Lübnan 

2008. 
 

İBN MÂCE, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî, es- Sünen, 

Dârü’l Mâ’rife, Lübnan 2012. 

İBN MANZÛR, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. 

Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî, Lisânü’l-ʿArab, Dâr-Sâder, Beyrut, 2007. 
 

İBN RÜŞD, Ebü’l-Velîd Muhammed b. Ahmed b. Ahmed el-Kurtubî el- 

Endelüsî, Bidâyetü’l-müctehid ve nihâyetü’l-muḳteṣid, Dârü’l-Kitâbi’l-İlmiyye, Lübnan 

2007. 

İNANIR, Ahmet, “İslâm’a Göre Eşlerin Birbirlerine Karşı Hak ve 

Sorumlulukları”, Kadın ve Aile Üzerine Araştırmalar, Emine Öğük (Ed.), İlahiyat 

Yayınları, Ankara 2018, ss. 117- 134. 

İNCE, İrfan, “Ridde”, Türkiye Diyânet İslâm Ansiklopedisi, C. 35, TDV 

Yayınları, İstanbul 2008, ss. 88-91. 

KAHRAMAN, Abdullah, “Ebû Hanife’de Din ve Şerîat Ayrımı Var mı?”, İslâm 

Hukuk Araştırmaları Dergisi, S. 19 (2012), ss. 467-474. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/tefsirul-kuranil-azim


107 
 

 

 

 

 

  , “Klasik Fıkıh Doktrininde Kadının Namazda İmamlık Yapma Hakkı”, 

Mârife Dinî Araştırmalar Dergisi, C. 8, S. 1 (Bahar 2008), ss. 172-178. 
 

KARABULUT, Fuat Karabulut, “Recm Cezasının Hz. Peygamber’in 

Uygulamaları Işığında Değerlendirilmesi”, EKEV Akademi Dergisi, S. 50, C. 16 (2012), 

ss.112, 106. 

KARADAVÎ, Yûsuf, “İrtidat Sorunu: Yaşanan Sosyal Değişimler ve Tehdit 

Boyutu”, Osman Güner (Çev.), Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi, C. 5, S. 2 

(2005), ss. 259- 273. 

KARADAĞ, Bekir, “İslâm Hukukuna Göre Kadının Hâkimliği”, Şarkiyât, C. 

10, S. 2 (Mayıs 2018), ss. 692- 707. 
 

KARAKUŞ, Emel, MUTLU, Esra, DİKER, Yelkin, “Toplumsal Cinsiyet 

Eşitliği Açısından Öğretim Programlarının İncelenmesi”, İstanbul Üniversitesi Kadın 

Araştırmaları Dergisi, S. 17 (Ekim 2018), ss. 31- 54. 

KARAMAN, Hayreddin, “Fıkıh”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 

13, TDV Yayınları, İstanbul 1996, ss. 1-16. 
 

  , Anahatlarıyla İslâm Hukuku, Ensar Neşriyat, İstanbul 2007. 
 

  , Mukayeseli İslâm Hukuku 1, İz Yayıncılık, İstanbul 2016. 
 

  , İslâm’ın Işığında Günün Meseleleri, İz Yayıncılık, İstanbul 2012. 
 

  , “Kadının Şahitliği, Örtünmesi ve Kamu Görevi”, İslâmî Araştırmalar 

Dergisi, C. 10, S. 4 (1997), s. 271-278. 

KARAİSMAİLOĞLU, Serkan, Kadın Beyni Erkek Beyni, Elma Yayınevi, 

Ankara 2019. 

KASÂNÎ, Alâüddîn Ebû Bekr b. Mes‘ûd b. Ahmed, Bedâʾiʿu’ṣ-ṣanâʾiʿ fî 

tertîbi’ş-şerâʾi, Dârü’l- Kitâbi’l- İlmiyye, Lübnan 2010. 

KAL’ACÎ, Muhammed Ravvâs, Mevsûʿatü’l-fıḳhiyye İbn Teymiyye, Dârü’n- 

Neffâs, Beyrut 2007. 

KELLER, Evelyn Fox, Toplumsal Cinsiyet ve Bilim Üzerine Düşünceler, F. 

Burak Aydar (Çev.), Metis Yayınları, İstanbul 2005. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/bedaius-sanai


108 
 

 

 

 

 

 

KIRBAŞOĞLU, Hayri, “Kadın Konusunda Kur’ân’a Yöneltilen Başlıca 

Eleştiriler”, İslâmî Araştırmalar Dergisi, C. 10, S. 4 (1997), ss. 259-270. 

KİTAB-I MUKADDES, Kitab-ı Mukaddes Şirketi, İstanbul 2018, Yaratılış 1/2. 
 

KOCABIYIK, Yunus, “İslâm Ceza Hukukunda Kısas Mahallinin Ortadan 

Kalkması”, KÜSBD, C. 12, S. 1 (Ocak 2022), ss. 169- 178. 

KOÇAK, Muhsin vd., İslâm Hukuku, Ensar Yayınları, İstanbul 2017. 
 

KOÇAK, Muhsin, “Gurre”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 14, 

TDV Yayınları, İstanbul 1996, ss. 211-212. 

KOMİSYON, Kur’ ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir, DİB Yayınları, Ankara 

2014. 
 

KOMİSYON, Hadislerle İslâm, Diyânet İşleri Başkanlığı Yayınları, İstanbul 

2017. 
 

KOYTAK, Necla, “Çocuk Yetiştirmede Annelik Rolü”, Dinî ve Toplumsal 

Boyutlarıyla Cinsiyet II, Faruk Bayraktar (Ed.), Ensar Yayınları, İstanbul 2012, ss. 313- 

334. 

KÖSE, Saffet, “Aile Hukuku”, İslâm Hukuku, Talip Türcan (Ed.), Grafiker 

Yayınları, Ankara 2018, ss. 43- 70. 

KURTUBÎ, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh, el-Câmiʿ 

li-aḥkâmi’l-Ḳurʾân, Dâr’ul Kitâbü’l-İlmiyye, Lübnan 2010. 

KUTLUER, İlhan, “Müsâvat”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 

32, TDV Yayınları, İstanbul 2006, ss. 76-79. 
 

MÂLİK B. ENES, Ebû Abdillâh Mâlik b. Enes b. Mâlik b. Ebî Âmir el-Asbahî 

el-Yemenî, el-Muvaṭṭaʾ, Dârü’l- Fikr, Lübnan 2012. 

MARTI, Huriye, “Toplumsal Cinsiyet Tablosunda Perspektifin Eşitlikten 

Adâlete Kayışı- Dinî Referanslar Eşliğinde Bir Okuma Denemesi-“, Kadın 

Araştırmaları Dergisi, C. 1, S. 1 (2015),  ss. 134- 151. 

  , “Şiddet ve Kültür: Kadına Yönelik Şiddeti Kültürel Kodlar Eşliğinde 

Değerlendirmek”, Kadın Olmak, Şule Albayrak (Ed.), İz Yayıncılık, İstanbul 2019, ss. 

347-361. 



109 
 

 

 

 

 

  , “Eş Olmak ve Peygamberimizi Örnek Almak”, Peygamberimizin 

Sünnetinde Aile, Huriye Martı ( Ed.), TDV Yayınları, Ankara 2019, ss. 50- 58. 

MAŞALI, Münteha, “Fıkhî Düşüncede Kadın: Geçmişten Günümüze Bir Tasvir 

Denemesi”, Kadın Olmak, Şule Albayrak (Ed.), İz Yayıncılık, İstanbul 2019, ss. 243- 

269. 

MAVERDÎ, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 

Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, Beyrut 1994. 

  , Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî, el-Aḥkâmü’s- 

sulṭâniyye ve’l-vilâyâtü’d-dîniyye, Dârü’l-Erkâm, Beyrut 2013. 

MERGİNÂNÎ, Ebü’l-Hasen Burhânüddîn Alî b. Ebî Bekr b. Abdilcelîl el- 

Fergānî, el-Hidâye, Dâru’s-Selâm, Kahire 2012. 

  , Hidâye: Şerhu Bidâyetü’l-mübtedî’, Mektebetü Tevfikiyye, Kahire 

2008. 
 

MEVDÛDİ, Ebü’l-A‘lâ, Tefhîmü’l-Ḳurʾân, İnsan Yayınları, İstanbul 1996. 
 

MEVSILÎ, Ebü’l-Fazl Mecdüddîn Abdullāh b. Mahmûd b. Mevdûd, el-İḫtiyâr 

li-taʿlîli’l-Muḫtâr, Dârü’l Erkâm, Beyrut ts. 

MUHAMMED ALİ, “Tevrat ve İncil’de Şarap, Domuz, Sünnet, Örtünme ve 

Teaddüd-ü Zevcât”, Salih Mehmedoğdu (Çev.), İslâm Medeniyeti Dergisi, C. 1, S. 6 

(1968), ss. 12-13. 

MÜSLİM, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî, el- 

Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, Beytü’l-Efkâri’d-Devliyye, Amman 2005. 

MOLLA HÜSREV, Düreru’l- Hükkâm fî Şerhi Gureru’l- Ahkâm, Arif Erkan 

(Trc.), Eser Neşriyat, İstanbul 1980. 

  , Miratü’l-Usul Fi Şerh-i Mirkatü’l-Vusul, Şirket-i Sahafiye-i Osmaniyye, 

İstanbul 1308. 

 

NEVEVÎ, İmam, Riyâzü’s Sâlihîn, Yaşar Kandemir vd. (Çev.), Erkam 

Yayınları, İstanbul 2017. 

https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Daru%20%C4%B0hyai%27t-T%C3%BCrasi%27l-Arabi
https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Beyt%C3%BC%27l-Efkari%27d-Devliyye


110 
 

 

 

 

 

 

OKUMUŞ, Fatih, “Setr-i Avret”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 

36, TDV Yayınları, İstanbul 2009, ss. 576. 
 

OVACI, Vahap, “İslâm Hukukunun Karakteristik Özellikleri”, Bozok 

Üniversitesi İlâhiyât Fakültesi Dergisi, C. 7, S. 7 (2014), ss. 69- 80. 

ÖZ, Mustafa- İLHAN, Avni, “İmâmet”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C. 22, 2000, ss. 201- 203. 

ÖZAY, Hilâl, “İslâm Hukuku Açısından Cinsiyet Değiştirme, Gaziosmanpaşa 

Üniversitesi İlahiyât Fakültesi Dergisi, C. 4, S. 1 (Haziran 2016), ss. 1- 36. 

  , “İslâm Hukuku Açısından Cinsiyet”, Avrasya Sosyal ve Ekonomi 

Araştırmaları Dergisi, C. 6, S. 5 (Mayıs 2019), ss. 318- 330. 

  , “İslâm Hukukunda Transeksüel ve Travesti Olmanın Hükmü”, İlâhiyat 

Tetkikleri Dergisi, S. 1, C. 51 (Haziran 2019), ss. 207- 234. 

  , “İslâm Miras Hukukunun Özellikleri”, İslâm Medeniyeti Araştırmaları 

Dergisi, C. 3, S. 2 (Aralık 2018), ss. 203-224. 

  , İslâm Hukukunda Anne, Cihan Yayınları, İstanbul 2008. 
 

  , İslâm Ceza Hukukunun Temel Prensipleri, İksad Yayınevi, Ankara 

2019. 
 

  , “Kadına Karşı Şiddeti Önlemede İslâm Hukukunun Rolü”, Kadın ve 

Aile Üzerine Araştırmalar, Emine Öğük (Ed.), İlâhiyat Yayınları, Ankara 2018, ss. 135- 

164. 

ÖZBUĞDAY, Şükrü, “Kadın Erkek Eşitliği Üzerine Birkaç Söz”, Diyânet İlmî 

Dergi, C. 35, S. 2 (Nisan- Mayıs- Haziran 1999), ss. 37. 

ÖZDEMİR, Hacı, “Toplumsal Cinsiyet Perspektifinde Erkeklik ve Kadınlık 

Algısı: Bir Alan Araştırması”, Asya Studies-Academic Social Studies/Akademik Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, C. 4, S. 10 (Aralık 2019), ss. 90- 107. 

ÖZKORKUT, Nevin Ünal, “İslâm Ceza Hukukunda Kadın”, AÜHFD, C. 56, S. 

2 (2007), ss. 83- 95. 



111 
 

 

 

 

 

ÖZTÜRK, Mustafa, “Toplumsal Cinsiyet Meselesine Kur’ân Zaviyesinden 

Genel Bir Bakış”, Dinî ve Toplumsal Boyutlarıyla Cinsiyet 1, Faruk Bayraktar (Ed.), 

Ensar Neşriyat, İstanbul 2012, ss. 165- 191. 

RAGIP EL ISFAHÂNÎ, Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal, 

el-Müfredât fî ġarîbi’l-Ḳurʾân,Yusuf Türker (Çev.), Pınar Yayınları, İstanbul 2018. 

RÂZÎ, Ebû Bekr Ahmed b. Alî, Aḥkâmü’l-Ḳurʾân, Dârü’l-Fikr, Beyrut 2010. 
 

SABÛNÎ, Muhammed Ali, Safvetü't-tefâsir tefsir li Kur’ân-ı Kerîm, Dâru’s- 

Sâbunî, Kahire 2004. 

SAĞLAM, Hadi, ARPACI, İbrahim, “İslâm Fıkhına Göre Hayızlı Kadının 

Orucu”, Erzincan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, C. 11, S. 2 (Aralık 

2008), ss. 60- 76. 

SARAÇ, Simge, “Toplumsal Cinsiyet”, Toplumsal Cinsiyet ve Yansımaları, 

Atılım Üniversitesi Yayınları, Ankara 2013, ss. 27- 32. 

SERAHSÎ, Ebû Bekr Şemsü’l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed es- 

Serahsî, el-Mebsûṭ, Cevat Akşit (Ed.), Gümüşev Yayınları, İstanbul 2008. 

SİNANOĞLU, Mustafa, “İbâdet”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

C. 19, TDV Yayınları, İstanbul 1999, ss. 233- 235. 
 

  , “İslâm”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 23, TDV 

Yayınları, İstanbul 2001, ss. 2- 5. 

ŞABAN, Zekiyüddîn, İslâm Hukuk İlminin Esasları, İbrahim Kâfi Dönmez 

(Trc.), TDV Yayınları, Ankara 2014. 

ŞÂFİÎ, Ebû Abdillâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs, el-Üm, Dârü’l-Kitâbi’l- 

İlmiyye, Lübnan 2014. 

ŞEKERCİ, Osman, Ta‘zir Suçları ve Cezaları, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 

1996. 
 

ŞİMŞEK, Said, Günümüz Tefsir Problemleri, Esra Yayınları, Konya 1997. 
 

ŞÜRÜNBÜLALÎ, Ebü’l-İhlâs Hasen b. Ammâr b. Alî eş-Şürünbülâlî el-Vefâî 

el-Mısrî, Nûrü’l-îżâḥ ve necâtü’l-ervâ, Abdullah Aydın (Çev.), Aydın Kitabevi, İstanbul 

1967. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ahkamul-kuran--cessas
https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Daru%E2%80%99s-Sabuni
https://katalog.gop.edu.tr/yordam/?p=1&dil=0&alan=kunyeYayinlayan_txt&q=Daru%E2%80%99s-Sabuni


112 
 

 

 

 

 

 

TEKİN, Abdulkadir, “İslâm Ceza Hukukunda Tâbî, Tekmîlî ve Ta’zîr Nitelikli 

Manevî Ceza Türleri”, Amasya İlâhiyat Dergisi, S.14 (Haziran 2020), ss. 99-139. 

TIRABZON, Abdullah, “Kadınların Cemaatle Kılınan Namazlara İştiraki Ve 

Namazlarının Edası”, İstanbul Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, S. 33 (2015), ss. 

179-204. 

TİRMİZÎ, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre (Yezîd), el-Câmiʿu’l-kebîr 

(Süneni’t-Tirmiẕî), Şirket’ü- Risâlâti’l-Âlemiyye, Beyrut 2010. 
 

TÜRK MEDENİ KANUNU, Seçgin Yayınevi, Ankara 2005. 
 

TOKER, İhsan, “Eşitlik ve Adalet Kavramları Çerçevesinde Müslüman 

Kadınlarda Toplumsal Cinsiyet Örüntüleri”, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, C.1, S.1 (2009), ss. 142-165. 

TUCKER, Judith, İslâm Hukukunda Kadın, Aile ve Toplumsal Cinsiyet, Nazife 

Şişman (Çev.), Açılımkitap Yayınları, İstanbul 2015. 

TÜRCAN, Talip, “Fıkıhtan İslâm Hukukuna”, İslâm Hukuku Araştırmaları 

Dergisi, S. 6 (2005), ss. 11-22. 

  , “Fıkıh, Hukuk ve İslâm Hukuku”, İslâm Hukuku El Kitabı, (Ed.), Talip 

Türcan, Grafiker Yayınları, Ankara 2018, ss. 27- 40. 

TÜRK DİL KURUMU SÖZLÜKLERİ “Eşitlik”, 2019, https://sozluk.gov.tr/ 

(18. 07.2020). 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ ANAYASASI, Anayasa Mahkemesi Yayınları, 

Ankara 2018. 

UDEH, Abdulkadir, Mukayeseli İslâm Ceza Hukuku, Ali Şafak (Çev.), Kayıhan 

Yayınları, İstanbul 2012. 

UZUNPOSTALCI, Mustafa, Hukuk ve İslâm Hukuku II, Şahsi Yayın, Konya 

1996. 
 

VATANDAŞ, Celaleddin, “Toplumsal Cinsiyet ve Cinsiyet Rollerinin 

Algılanışı”, Sosyoloji Konferansları Dergisi, C. 0, 35 (Eylül 2011), ss. 29-56. 

YALÇIN, Hatice, Çocuk Gelişimi, Nobel Yayınları, Ankara 2010. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/amailad/archive?y=2020&y2020


113 
 

 

 

 

 

YAŞAROĞLU, M. Kâmil, “Koca”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

C. 26, TDV Yayınları, İstanbul 2002, ss. 128- 130. 
 

YAZICI, Seyfeddin, ŞENTÜRK, Lütfi, İslâm İlmihali, DİB Yayınları, Ankara 

2016. 
 

YILDIRIM, Celal, İlmin Işığında Asrın Kur’ân Tefsiri, Anadolu Yayınları, 

İzmir 1986. 

YILMAZ, Hüseyin, “Cinsiyet Algısının Müslüman Kadınların Cami Eğitimine 

Yansıması”, Dinî ve Toplumsal Boyutlarıyla Cinsiyet I, Faruk Bayraktar (Ed.), Ensar 

Neşriyat, İstanbul 2012, ss. 274-287. 

YİĞİT, Yaşar, “İslâm Ceza Hukukunda Eşitlik İlkesi ve Dokunulmazlık”, 

Kur’ân Mesajı İlmi Araştırmalar Dergisi, S. 13- 14- 15 (Ocak-Şubat- Mart 1999), ss. 

195- 206. 
 

  , “İnsanlık Onur ve Şerefinin Korunması Perspektifinden Kazf Suçu ve 

Cezasına Bakış”, Kur’ân Mesajı: İlmi Araştırmalar Dergisi, C. 2, S. 22, 23, 24 (Şubat 

1992), ss. 227-240. 

ZEBÎDÎ, Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed b. Muhammed b. 

Abdirrezzâk el-Bilgrâmî el-Hüseynî, Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-Ḳāmûs, Dârü’l 

Kitâbi’l-İlmiyye, Beyrut, 2012. 

ZEYLÂÎ, Ebû Muhammed Fahruddîn Osmân b. Alî b. Mihcen b. Yûnus es- 

Sûfî el-Bâriî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ Şerḥu Kenzi’d-deḳāʾiḳ, Dârü’l-Kitâbi’l-İlmiyye, Lübnan 

2010. 

ZUHAYLÎ, Vehbe, İslâm Fıkıh Ansiklopedisi, Ahmet Efe, Beşir Eryarsoy 

(Trc.), Bilimevi Yayınları, İstanbul 2006. 

hayrettinkaraman.net/yazi/laikduzen/2/0060.htm 

https://www.medicalpark.com.tr/adet-sancisi/hg-2117 

https://kurul.diyanet.gov.tr/ 

https://www.e-psikiyatri.com/kadin-erkek-beyni-arasindaki-farklar-neler 

https://www.medicalpark.com.tr/adet-sancisi/hg-2117
https://kurul.diyanet.gov.tr/
https://www.e-psikiyatri.com/kadin-erkek-beyni-arasindaki-farklar-neler%20%20(13


114 
 

 

 

 

 

 

ÖZGEÇMİŞ 


