
 

    

 

 

 

KÂBİSÎ VE ZERNÛCÎ’NİN EĞİTİM GÖRÜŞLERİNİN 

KARŞILAŞTIRILMASI 

 

 

AYSEL ODABAŞI 
 
 

DANIŞMAN 
Doç. Dr. Safiye Kesgin 

 
 
 
 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

DİN EĞİTİMİ BİLİM DALI 
 

 

EYLÜL – 2022 



 

 

     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

KÂBİSÎ VE ZERNÛCÎ’NİN EĞİTİM GÖRÜŞLERİNİN 

KARŞILAŞTIRILMASI 

 

 

 

 

AYSEL ODABAŞI 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

DİN EĞİTİMİ BİLİM DALI 
 
  
 
 
 
 
 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 
 

 

 

 

 

 

       EYLÜL - 2022 

 

 



 

 

            ETİK BEYAN 

 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Tez Yazım Kurallarına uygun olarak hazırladığım bu 

tez çalışmasında; tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik 

kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik 

ve ahlak kurallarına uygun olarak sunduğumu, tez çalışmasında yararlandığım eserlerin 

tümüne uygun atıfta bulunarak kaynak gösterdiğimi, kullanılan verilerde herhangi bir 

değişiklik yapmadığımı, bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu, bildirir, aksi bir 

durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan ederim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

   

    

Aysel ODABAŞI 

              

      09.09.2022 

 

 

 

 



iv 

 

KÂBİSÎ VE ZERNÛCÎ’NİN EĞİTİM GÖRÜŞLERİNİ KARŞILAŞTIRILMASI 

(Yüksek Lisans Tezi) 

Aysel ODABAŞI 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

Eylül 2022 

ÖZET 

İslam, eğitim-öğretime oldukça önem veren bir dindir. Hz. Peygamberin “Ben bir 

öğretmen olarak gönderildim.” sözü de öğrenme ve öğretme faaliyetlerini hızlandırmıştır. Bu 

eğitim- öğretim faaliyetleri, İslam’ın yayılmasında da oldukça etkili olmuştur. Müslüman 

toplumlar tarih boyunca başarılı eğitim kurumları kurmuş, Müslüman eğitimciler de eğitim- 

öğretim faaliyetlerini bu teşkilatlı yapılar içerisinde sürdürmüşlerdir. Bu araştırmanın 

konusu, bahsi geçen Müslüman eğitimcilerden kabul edilen Ebu’l Hasan El-Kâbisî ve İmam 

Burhaneddin ez-Zernûcî’nin eğitim ve öğretim hakkındaki görüşlerinin karşılaştırmalı olarak 

incelenmesidir. Bu incelemeyi yaparken temel amaç, bu âlimlerin eğitim- öğretim 

görüşlerinin kendi aralarındaki benzerlik ve farklılıklarına yer vermektir. Bu, aynı zamanda 

araştırmanın önemini de ortaya koymaktadır. Literatür incelendiğinde her ne kadar 

Zernuci’nin ve Kabisi’nin tek tek görüşleri ele alınmış olsa da birbirlerinin görüşleri 

karşılıklı olarak incelenmediği görülmüştür. Bu araştırmada, nitel araştırma yöntemlerinden 

literatür taramasına başvurulmuştur. Literatür taramasında Kâbisî’nin Er-Risaletü’l 

Mufassala kitabı ve Zernûcî’nin Ta’limü’l-Müte’allim’ kitabı incelenmiştir. Her iki 

Müslüman âlimin de eserlerinin günümüze kadar ulaşmış olması, araştırmada veri elde 

etmeyi kolaylaştırmıştır. Çalışmanın giriş kısmında araştırmanın konusu ve önemi, problemi, 

amaçları ve bu konuda yapılan çalışmalar ele alınmıştır. İkinci ve üçüncü başlıkta her iki 

müellifin hayatı, yaşadığı ülke ve dönemi, eserleri, hocaları, talebeleri ve yazma gayeleri 

üzerinde durulmuştur. Dördüncü başlıkta araştırmanın temel sorusu ve alt soruları üzerinden, 

müelliflerin görüşleri karşılaştırılmıştır. Elde ettiğimiz bulgulara göre Kâbisî ve Zernûcî’nin 

eserlerinde, eğitimcilerin öğrencilerine karşı şefkat ve merhametli olmaları konusunda 

tavsiyeleri belirlenmiş ve hangi eğitim-öğretim yöntemlerini kullandıkları tespit edilmiştir. 

Her iki müellifin eğitim-öğretimde önceliklerinin tasnifi belirlenmiş, öğretimde gerekli, caiz 

ve caiz olmayan konuların neler olduğu bilgisine ulaşılmıştır. Yine her iki âlimin eğitim-

öğretimle ilgili kullandıkları kavramlar ve eğitimlerinin muhtevasının neler olduğu hakkında 

bilgiler tespit edilmiştir. Ayrıca temel eğitim felsefesinde varlık, bilgi ve değer anlayışlarının 

neler olduğu, eğitimde tatil günleri, kadın eğitimine bakış açıları, çocuk eğitiminin nasıl 

olduğu bilgisine de ulaşılmıştır. Bununla birlikte eğitimde kullandıkları kavramlar ve tavsiye 

ettikleri yöntemler bakımından çoğunlukla ortak görüşlere sahip oldukları görülmüştür. Bu 

benzerliğin özünde eğitime bakışlarındaki İslam anlayışının etkili olduğu ifade edilebilir. 

Ayrıca var olan küçük farklılıkların ise yaşadıkları bölgede yaygın olan ve mensup oldukları 

mezhepsel farklılıklara dayalı olarak oluştuğu da söylenebilir. 

 

Bilim Kodu              : 60201  

Anahtar Kelimeler    : Eğitim, Eğitim görüşlerinin karşılaştırılması, Eğitim-Öğretim                                                                

                                 yöntemleri, Din eğitimi, Öğretmen- Öğrenci ilişkileri 

Sayfa Adedi             : 95 

Tez  Danışmanı        : Doç. Dr. Safiye Kesgin 

    



v 

 

COMPARISON OF EDUCATIONAL OPINIONS OF KÂBİSÎ AND ZERNÛCÎ 

(M.Sc. Thesis) 

Aysel ODABAŞI 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ UNIVERSITY 

THE INSTITUTE OF GRADUATE STUDIES 

September 2022 

 

ABSTRACT 

 Islam is a religion that attaches great importance to education. Hz. The Prophet said, 

“I was sent as a teacher.” The word also accelerated the learning and teaching activities. 

These educational activities were also very effective in the spread of Islam. Muslim societies 

have established successful educational institutions throughout history, and Muslim 

educators have continued their education and training activities within these organized 

structures. The subject of this research is the comparative analysis of the views of Ebu'l 

Hasan El-Kâbisi and Imam Burhaneddin ez-Zernûcî, which are considered to be among the 

aforementioned Muslim educators. The main purpose of this review is to include the 

similarities and differences between the education-teaching views of these scholars. This 

also demonstrates the importance of research. When the literature is examined, although the 

views of Zernuci and Kabisi are discussed one by one, it is seen that each other's views are 

not mutually examined. In this study, literature review, one of the qualitative research 

methods, was used. In the literature review, Kabisi's Er-Risaletü'l Mufassala book and 

Zernûcî's Ta'limü'l-Müte'allim' book were examined. The fact that the works of both Muslim 

scholars have reached the present day has made it easier to obtain data in the research. In the 

introduction part of the study, the subject and importance of the research, its problem, aims 

and studies on this subject are discussed. In the second and third titles, the lives of both 

authors, the country and period in which they lived, their works, teachers, students and 

writing purposes are emphasized. In the fourth title, the opinions of the authors were 

compared over the basic question and sub-questions of the research. According to the 

findings we obtained, in the works of Kâbisî and Zernûcî, they recommended the educators 

to be compassionate towards their students and it was determined which education-teaching 

methods they used. The classification of the priorities of both authors in education has been 

determined, and the information about the necessary, permissible and illegal subjects in 

education has been reached. Information about the concepts used by both authors about 

education and the content of their education has been determined. In addition, the knowledge 

of what are the concepts of existence, knowledge and value in the basic education 

philosophy, holidays in education, perspectives on women's education, and how child 

education is have been reached. However, it has been seen that they mostly have common 

views in terms of the concepts and methods they use and recommend in education. At the 

core of this similarity, it can be stated that the understanding of Islam in their view of 

education is effective. In addition, it can be said that the small differences that exist are 

based on the sectarian differences that are common in the region they live in and they belong 

to. 

 

Science Code            : 60201  

Key Words            : Education, Comparison of educational views, Religious education,   

               Education-teaching method, Teacher-Student relations. 

Page Numaber             : 95 

Supervisor          : Doç. Dr. Safiye Kesgin 



vi 

 

TEŞEKKÜR 

 Bu çalışmanın başarılı bir çalışma olabilmesi açısından başından sonuna 

kadar yaptığı yardımları, uyarı ve önerilerini esirgemeyen kıymetli hocam ve 

danışmanım Doç. Dr. Safiye Kesgin’e şükranlarımı sunuyorum. Çalışma sürecinde 

çalışmamla ilgili sorduğum soruları canı gönülden cevaplayan Prof. Dr. Mehmet 

Kamil Coşkun’a ve yol göstermeleriyle yardımını eksik etmeyen Doç. Dr. Tuncay 

Akgün ve Prof. Dr. Osman Demir’e ve tezin son aşamasında sunduğu öneriler için 

Doç. Dr. Muhammed Ali Yazıbaşı’ya ayrı ayrı teşekkürlerimi sunuyorum. 

 Ayrıca bu çalışmamda tam bir özveri ile beni destekleyen eşim ve 

çocuklarıma minnet ve teşekkürlerimi sunuyorum. 

 

 

         Ankara – 2022 

         Aysel Odabaşı 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

         

 

 



vii 

 

İÇİNDEKİLER 

 

            Sayfa 

ÖZET ...................................................................................................................................... iv 

ABSTRACT .............................................................................................................................. v 

İÇİNDEKİLER ...................................................................................................................... vii 

TABLOLARIN LİSTESİ ........................................................................................................ ix 

KISALTMALAR ...................................................................................................................... x 

1. GİRİŞ .................................................................................................................................... 1 

2. KĀBİSÎ’’NİN HAYATI, KİŞİLİĞİ VE ESERLERİ .......................................................... 11 

2. 1. Kâbisî’’nin Yaşadığı Ülke .......................................................................................... 11 

2. 2. Kâbisî’’nin Yaşadığı Dönem ...................................................................................... 12 

2. 3. Kâbisî’nin Hayatı ........................................................................................................ 13 

2. 3. 1. Hocaları ...............................................................................................................14 

2. 3. 2. Öğrencileri ...........................................................................................................18 

2. 3. 3. İlmi Meziyetleri ve Eserleri ................................................................................21 

2. 3. 4. Er-Risaletü’l Mufassala’nın Yazılış Gayesi ........................................................24 

3. BURHANEDDİN EZ-ZERNÛCİ’NİN HAYATI VE ESERLERİ .................................... 25 

3. 1. Zernûcî’nin Yaşadığı Ülke .......................................................................................... 25 

3. 2. Zernûci’nin Yaşadığı Dönem ...................................................................................... 26 

3. 3. Zernûci’nin Hayatı ...................................................................................................... 27 

3. 3. 1. Hocaları ...............................................................................................................28 

3. 3. 2. Öğrencileri ..........................................................................................................32 

3. 3. 3. Zernûcî’nin Eserleri ............................................................................................33 

3. 3. 4. Eser Üzerine Yapılan Çalışmalar ........................................................................34 

3. 3. 5. Ta’limü’l Müte’allim’in Yazılış Gayesi ..............................................................38 

4. KĀBİSÎ VE ZERNÛCÎ’NİN EĞİTİM GÖRÜŞLERİNİN KARŞILAŞTIRILMASI ........ 39 

4. 1.  Kabisi ve Zernuci’nin Eğitim-Öğretim ile İlgili Kullandıkları Kavramlar ................ 39 

4. 2. Kâbisî ve Zernûcî’ye Göre Eğitiminin Muhtevası ...................................................... 42 

4. 3. Kâbisî ve Zernûcî’nin Temel Eğitim Felsefesinde Varlık, Bilgi ve Değer Anlayışları 

Nasıldır? .............................................................................................................................. 46 

4. 4. Kâbisî ve Zernûcî’nin Uyguladıkları Ve Tavsiye Ettikleri Öğretim Yöntemleri 

Nelerdir? ............................................................................................................................. 49 

4. 5. Kâbisî ve Zernûcî’nin Eğitimlerinde Tatil Günleri Ne Zamandır? ............................. 60 

4. 6. Kâbisî ve Zernûcî’nin Kız Çocuklarının ve Kadınların Eğitimine Bakış Açısı .......... 61 



viii 

 

4. 7. Kâbisî ve Zernûcî’nin Eğitim-Öğretiminde Çocuk Eğitiminin Önemi ....................... 65 

4. 8. Kâbisî ve Zernûcî’nin Eğitim-Öğretim Anlayışlarında Öğretmen ve Öğrenci İlişkisi 

Nasıl Olmalıdır? .................................................................................................................. 72 

5. SONUÇ VE ÖNERİLER .................................................................................................... 79 

KAYNAKLAR ....................................................................................................................... 89 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................................ 95 

 

            

 

     

  

  

        

 

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 



ix 

 

 

TABLOLARIN LİSTESİ 

 

Tablo                            Sayfa 

Tablo 1.1…………………………………………………………………………….79 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 

 

KISALTMALAR 

 

Bu çalışmada kullanılmış kısaltmalar, açıklamaları ile birlikte aşağıda sunulmuştur.  

Kısaltmalar    Açıklamalar 

 

DİB       Diyanet İşleri Başkanlığı 

TDV       Türkiye Diyanet Vakfı 

İA                      İslam Ansiklopedisi 

çev         Çeviri  

bkz         Bakınız 

bsk          Baskı  

c                      Cilt 

d     Doğumu  

haz      Hazırlayan 

H.     Hicri 

Hz     Hazreti  

İst      İstanbul 

MEB      Milli Eğitim Bakanlığı 

MEGEP  Mesleki Eğitim ve Öğretim Sisteminin 

Güçlendirilmesi Projesi 

ö     Ölümü 

cc     Celle Celâlühû 

sav     Sallallahu Aleyhi ve Sellem 

vb     Ve benzeri 

vd      Ve diğerleri 

vs     Ve saire 

yay     Yayıncılık/Yayınlar



1 

 

1. GİRİŞ 

İslam dini eğitim-öğretime büyük önem vermiştir. Kur’an’a eğitim 

perspektifinden bakıldığında bu husus açıkça görülebilir. Örneğin Hz. Muhammed 

(s.a.v.)’e gelen ilk vahiy cümleleri aynı zamanda din eğitimini başlatan ayetler olarak 

da düşünülebilir:  

“Yaratan Rabbinin adıyla oku! O, insanı bir aşılanmış yumurtadan yarattı. 

Oku! Rabbin, en büyük kerem sahibidir. O Rab ki kalemle (yazmayı) öğretti. İnsana 

bilmedikleri şeyi öğretti.” (el-Âlak 87/1-5). Daha ilk ayetlerde anlamını bulan 

okuma, yazma, öğretme ifadeleri vahiy sürecinin aynı zamanda bir eğitim süreci 

olduğuna işaret etmektedir, denilebilir. 

 “(Resulüm!) De ki: Hiç bilenlerle bilmeyenler bir olur mu?  Doğrusu ancak 

akıl sahipleri bunları hakkıyla düşünür.” (ez-Zümer, 39/9) ayetiyle bilgi sahibi 

olmanın daha faziletli olduğu ortaya koyulmuştur. “Bilen ve bilmeyen bu iki 

zümrenin hali, kör ve sağır ile gören ve işiten kimselerin hali gibidir. Bunların 

durumları hiç birbirlerine denk olur mu? Hiç düşünmez misiniz?” (el-Hud, 11/24) 

ayetinde de bilenlerle bilmeyenler arasındaki fark somutlaştırılarak açıklanmaktadır. 

Başka bir ayette “Rabbim, ilmimi artır, de.” (et-Tâhâ, 20/114) yine ilmin üretimine 

dua yoluyla vurgu yapılmaktadır.  

Kur’an’da yer alan ilme, ilim öğrenmeye ve öğretmeye dair vurgunun 

hadisler ve sünnette uygulamaya dair boyutunu görmek mümkündür. 

Hz. Peygamber (s.a.v.)’in “"Kadın olsun, erkek olsun bütün Müslümanlara 

ilim öğrenmenin farz olduğunu” (İbn Mâce, Sünnet, 17) belirttiği hadis genel 

eğitimin ve ilim ihtiyacının zaruretini vaz etmiştir. Dolayısıyla bu hadisle 

toplumların ilerlemesinin ancak eğitimle sağlanacağına dikkat çekilmiştir. Ayrıca 

başka hadislerde insanların en değerlisi ve faziletlisinin ilmi arayanların ve 

öğretenlerin olacağına işaret edilmektedir. Örneğin, Kays b. Kesîr anlatıyor: 

“Medine’den bir adam Dımaşk’ta bulunan Ebu’d-Derdâ’nın yanına geldi. Ebu’d-

Derdâ ona, ‘Kardeşim, seni buraya getiren nedir?’ diye sordu. Adam, ‘Senin 

Resûlullah"tan (sav) naklettiğini öğrendiğim bir hadis.’ cevabını verdi. Bunun 

üzerine Ebu’d-Derdâ dedi ki, ‘Resûlullah’ı (sav) şöyle derken işittim’: “Kim ilim için 

yola çıkarsa Allah ona cennete giden yolu kolaylaştırır. Melekler, hoşnutluklarından 

dolayı ilim talebesine kanatlarını serer. Sudaki balıklara varıncaya kadar yer ve gök 



2 

 

ehli, âlim kişinin bağışlanması için Allah’a yakarır. Âlimin, âbide (ibadet edene) 

üstünlüğü, (parlaklık, görünürlük ve güzellik bakımından) ayın diğer yıldızlara olan 

üstünlüğü gibidir. Kuşkusuz âlimler peygamberlerin vârisleridir. Peygamberler miras 

olarak ne altın ne de gümüş bırakmışlardır; onların bıraktıkları yegâne miras ilimdir. 

Dolayısıyla kim onu alırsa büyük bir pay almış olur.” (Tirmizi, İlim, 19). 

Anlaşılmaktadır ki hadislerde de eğitimin dönüştüren, değiştiren, geliştiren ve üstün 

kılan yönüne vurgu yapılmaktadır. 

Bu araştırmanın konusu, İslam eğitimcilerinden Kâbisî ve Zernûcî’nin 

kitaplarında yer alan eğitim görüşlerinin karşılaştırmalı olarak farklı açılardan 

değerlendirilmesidir. 

Klasik İslam eğitimcilerinden olan ve bu araştırmaya konu olan her iki 

müellifin ortak amacı genelde insanları özelde çocukları eğitmek ve bunun yanında 

yukarıda sözü edilen ilmi mirası bir sonraki nesle aktarmanın yollarını ortaya 

koymaktır.  

Ayrıca bu çalışma; o dönemde verilen eğitimin çocukluk döneminden mi 

başaltılmakta ve tasarlanmakta, eğitimin içeriği hakkında bilgi var mı, bu içerik veli 

tarafından mı yoksa öğretmen tarafından mı belirlenmekte, sağlıklı bir eğitim nasıl 

hazırlanmalı, öğretmenlerin hangi niteliklere sahip olması gerekli, öğrencilerin 

dikkat etmesi gereken hususlar neler olmalı? gibi varsayımların cevabıını da 

taşımaktadır. Zira eğitim sisteminde bu gibi konular Müslüman eğitimciler tarafından 

üzerinde durulan konular olmuştur. 

Bu araştırmanın problemi, “Kâbisî ve Zernûcî’nin eğitim-öğretim alanında 

ortaya koyduğu görüşleri karşılaştırmalı olarak değerlendirildiğinde ortaya çıkan 

sonuçlar nelerdir?” sorusudur. Dolayısıyla araştırmanın amacı, Kâbisî’nin Er-

Risaletü’l Mufassala ve Zernûcî’nin Ta’limü’l-Müte’allim’ kitaplarını eğitimle ilgili 

görüşleri açısından mukayese ederek değerlendirmektir. Bunun için çalışmada 

literatür taraması yöntemi ile veri toplanarak nitel bir araştırma yapılmıştır. 

Ancak araştırmada karşılaştırmalı olarak incelenen eserlerin Arapça asılları 

esas alınmış ve sözü edilen tercümeleri ile karşılaştırmalı olarak okuma yapılarak 

metinlerin değerlendirilmesine özen gösterilmiştir.  

 



3 

 

Beş bölümden oluşan bu çalışma, girişten sonraki ikinci başlıkta Kâbisî’nin 

hayatı, yaşadığı ülke ve dönem, hocaları, öğrencileri, ilmi meziyeti, eserleri ve 

yazılış gayesi; üçüncü başlıkta Zernûcî’nin yaşadığı ülke ve dönemi, hayatı, hocaları, 

öğrencileri, eserleri, eser üzerine yapılan şerhler ve tercümeleri ve yazılış gayesi; 

dördüncü başlıkta Kâbisî ve Zernûcî’nin eğitim görüşlerinin karşılaştırılması ve 

beşinci başlıkta sonuç ve öneriler ele alınmaktadır.  

Araştırmanın Konusu: Müslümanlar ayetler ve hadisler ışığında, İslam’ın 

başlangıcından günümüze kadar eğitim faaliyetlerini (Doğan & Ege, 2020: 19), hiç 

ara vermeksizin sürdürmüşlerdir. Başta bizzat Hz. Peygamber öncülüğünde cami ve 

mescitte başlayan eğitim faaliyetleri, daha sonra küttaplar, saray okulları, kitapçı 

dükkânları, ilim ve edep meclisleri, âlimlerin evleri, hadis öğrenmek için uzak 

beldelere yapılan yolculuklar (rıhle), çölde eğitim olmak üzere hayatın her alanına 

sirayet etmiştir (Doğan & Ege, 2020: 23; Köylü & Koç, 2020: 13 ). 

Hz. Peygamberin vefatından sonra Emeviler, Abbasiler, Selçuklular, 

Osmanlılar ve diğer İslam ülkelerinde de başta halife, sultan, padişah ve diğer devlet 

adamları ilim ve irfan konusunda hüküm sürdükleri yerlerin adeta birer eğitim üssü 

olmasını sağlamak için yarışmışlardır. Özellikle Abbasiler döneminde Beytü’l 

Hikme’nin de açılmasıyla tercüme faaliyetleri başlamış, sadece İslam’a ait bilgiler 

değil, geçmiş devirlerin ve çeşitli toplumların ilmî eserleri hiçbir dinî ve etnik 

ayırıma tabi tutmaksızın tercüme edilerek insanlığın hizmetine sunulmuştur. 

Müslümanlar kısa sürede ilim ve medeniyet konusunda öyle ilerlemişdir ki başta 

Kurtuba olmak üzere Şam, Buhara, Basra, Bağdat ve Semerkant gibi şehirler birer 

ilim merkezi haline gelmiş ve tüm dünyadan öğrenciler Müslümanların açtıkları bu 

eğitim merkezlerine akın etmişlerdir (Köylü & Koç, 2020: 13). 

Daha sonra Büyük Selçuklu veziri Nizam Mülk tarafından Bağdat’ta (1066-

1067) kurulan Nizamiye Medreseleri, eğitim faaliyetlerine önemli katkılar 

sağlamıştır. İlmi faaliyetler adeta bir zirve yapmış ve bu inkişaf uzun yıllar devam 

etmiştir. Özellikle dokuzuncu asırdan on altıncı asrın sonlarına kadar İslam dünyası 

ilim ve medeniyet konusunda öncülüğü elinde tutmuştur. İslam’ın bu gelişim çağında 

birçok bilim dalında, İslam uleması yetiştirilmiş, farklı bilim dallarında çalışmalar 

yapılmıştır. Bunun neticesinde sadece İslam dünyasına değil, tüm dünya ülkelerine 

fayda sağlanmıştır. Kısacası Müslümanlar ilmin her alanında uzmanlaşarak, 



4 

 

günümüze değin kendilerinden söz ettirecek büyüklükte başarılar elde etmişlerdir 

(Köylü & Koç, 2020: 14). Bu ilim merkezlerinin farkı, öğretim meselelerini ve 

yöntemlerini birlikte harekete geçirmiş olmalarıdır. Başka bir deyişle farklı ilimlerde 

derinleşen âlimlerden bazıları aynı zamanda eğitim öğretim meselesi üzerinde de 

eserler kaleme almışlardır. Bu araştırmanın konusu olan eserlerle birlikte benzer 

başka kitaplar da yazılmış ve İslam dünyasına sunulmuştur. Bunlardan: El-Câhiz (ö. 

225/869)’in Risaletü’l Muallimin’i, İbn-i Sahnûn (ö. 240/870)’un Adabü’l-

Mu’allimin’i, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Halef el-Meâfirî el- Kayrevânî el-

Kâbisî (ö. 403/1012)’nin er-Risâletü’l-mufaṣṣala li-aḥvâli’l-müte’allimîn ve 

aḥkâmi’l-mu’allimîn ve’l-müte’allimîn’i, İbn-i Cemâa (ö. 733/1333)’nın Tezkiretu’s-

sami ve’l mutekellim-fi-Edebi’l-âlim va’l-müte’allim’i, Taşköprizâde (ö. 

968/1561)’nin Risâle fi İlmi’l-Edeb’i, aslen Türkistanlı olan Ez-Zernûcî (ö. 1223)'nin 

Ta’limu’l Müte’allim fî Tariki’t-Te’allüm’ü (Ateş & Öymen, 1966: VIII) eğitim-

öğretim konusunu ele almış kitaplardan bazıları olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Bu araştırmanın konusu, sözü edilen âlimlerden ikisi olan Kâbisî ve 

Zernûcî’nin kitaplarında yer alan eğitim görüşlerinin karşılaştırmalı olarak farklı 

açılardan değerlendirilmesidir. Zira yapılan araştırmalarda her iki eğitimci âlim 

hakkında karşılaştırmalı bir çalışmanın yapılmadığı tespit edilmiştir. Araştırmanın 

sınırlılığı çerçevesinde belirlenen âlimlerin karşılaştırmalı olarak değerlendirilen 

eserleri şunlardır: 

1. Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Halef el-Meâfirî el-Kayrevânî el-Kâbisî 

(ö. 403/1012)’nin “er-Risâletü’l-mufassala li-ahvâli’l-müte’allimîn ve ahkâmi’l-

mu’allimîn ve’l-müte’allimîn adlı eseri ve 

2. Burhaneddin Ez-Zernûcî (ö. 1223)'nin “Ta’limu’l Müte’allim fî Tariki’t-

Te’allüm” isimli esridir. 

Karşılaştırmalı olarak değerlendirilmesi öngörülen bu âlimler ve eserlerinin 

seçilmesinin nedenlerinden birincisi, alanda bu âlimler ve eserleri inceleyen ayrı ayrı 

çalışmalar olmakla beraber bu iki âlimin eğitimle ilgili görüşlerinin karşılaştırmalı 

olarak değerlendirilmesine dair bir çalışmaya rastlanmamış olmasıdır. İkincisi iki 

âlimin eserlerinde farklı coğrafyalarda yaşanmış İslam eğitimi tecrübesini yansıtmış 

olabileceklerinin öngörülmesidir. Kâbisî 10. Yüzyılda Kayrevân’da yaşamış Tunuslu 

bir âlim, Zerûcî de 13. Yüzyılda Orta Asya’da yaşamış bir âlim olarak 



5 

 

düşünüldüğünde coğrafyalarının farklı olduğu görülmektedir. Üçüncüsü ise farklı 

zamanlarda yaşamış bu âlimlerin eserleri, İslam eğitim anlayışının zamanla 

farklılaşan yönlerini ortaya koyma imkânı verebilmesidir. 

Konu İle İlgili Yapılmış Çalışmalar: Bu araştırmada esas alınan eserlerden ilki olan 

Kâbisî’’nin er-Risaletü’l Mufassala eserinin Süleyman Ateş ve Hıfzurrahman Raşit 

Öymen tarafından “İslam’da Öğretmen ve Öğrenci Münasebetlerine Dair Geniş 

Risale” (Ateş ve Öymen 1966) adıyla bir çevirisi bulunmaktadır. Bu çeviriden eserin 

Arapça aslı ile karşılaştırmalı okuma yapılarak faydalanılmıştır. 

Ayrıca Süleyman Ateş’in, İslam Tarihinde İlk Pedagojik Eserlerden Bir 

Örnek: “Öğretmen ve Öğrenci Meseleleri” adlı makalesi bu konuda yazılmış bir 

çalışmadır. Bu makale incelendiğinde “İslam’da Öğretmen ve Öğrenci 

Münasebetlerine Dair Geniş Risale”adlı kitabının makaleleştirilmiş hali olduğu 

görülmüştür. 

Zernûcî’nin Ta’limü’l-Müteallim adlı eserinin ise birden çok çevirisi ve 

şerhine rastlanılmaktadır. Çevirilerden ilki Ömer Faruk Kasadar (1919) tarafından 

“Öğretmen-Öğrenci İlişkileri” adı ile çevrilmiştir. Diğeri ise Taha Alp (2007) 

tarafından yapılan tercümedir. Bir de bu eserin Yunus Vehbi Yavuz (2010) 

tarafından Osmanpazârî şerhinden de yararlanılarak yazılmış bir tercümesi de 

bulunmaktadır. Bu tercümeler incelenmiş, bunlardan karşılaştırmalı olarak 

yararlanılmış ancak daha çok Ömer Faruk Kasadar’ın tercümesinin eğitim görüşlerini 

inceleyerek değerlendirme açısından daha anlaşılır ve açık olduğu düşünülerek Ömer 

Faruk Kasadar’ın tercümesi tercih edilmiştir. 

Sahalarında uzman kişilerin kaleme aldıkları“Klasik İslam Eğitimcileri” 

(Köylü & Koç: 2020) kitabında yirmi bir meşhur İslam âlimleri yer almış ve eğitim 

görüşleri hakkında bilgi verilmiştir. Çalışmada bu eserde yer alan eğitim görüşleri ile 

dikkat çeken iki eğitimci olan Kâbisî ve Zernûcî’ye ait eğitim tarihi açısından önemli 

olan eserleri ve eğitim görüşleri ayrı ayrı incelenmiştir. 

M. Faruk Bayraktar’ın “İslam Eğitiminde Öğretmen Öğrenci Münasebetleri” 

(2020) adlı kitabı Kâbisî ve Zernûcî’nin görüşlerini inceleyen eserler arasında yer 

almaktadır. Bu kitap İslam eğitim müesseseleri ile buralarda uygulanan eğitim 

yöntemlerini, ana hatlarıyla tanıtmış ve İslam eğitimcilerinin konu ile ilgili dikkat 

çekici görüşlerini günümüze aktarmıştır. Kâbisi ve Zernuci de bu eserde bahsedilen 



6 

 

İslam eğiticileri arasında yer alır. Ancak sözü edilen eserde özellikle bu iki âlimin 

görüşlerine odaklanarak karşılaştırmalı bir değerlendirme amacının güdülmediği 

görülmektedir 

Mehmet Tütüncü’nün (1991) doktora çalışması olan “Türk İslam Eğitimcisi 

Zernûcî (Batılı Eğitimcilerle Mukayeseli Olarak)” adlı eserinden yararlanılmıştır. Bu 

çalışmada Zernûcî’nin eğitim tarihindeki yerinin tespiti ele alınmış, eserin 

tanıtılması, eğitim-öğretim görüşlerinin yeni bir anlayışla sunulması ve bunların 

batılı eğitimcilerle karşılaştırılması yapılmıştır. 

Hayati Tetik’in (1991) “Zernûcî ve Ta’limu’l-Müte’allim’de Eğitim Öğretim” 

adlı yüksek lisans tezinden yararlanılmıştır. Bu tezde, Zernûcî’nin hayatı ve ilmi 

şahsiyeti, Hocaları ve eserleri hakkında genişçe bilgiler sunulmuştur. 

Muhammed Fethali Hanî Alirıza Fasihzade’nin (2017) “Müslüman Âlimlerin 

Eğitim, Öğretim ve Temelleri Üzerine Görüşleri” adlı seri kitabı, 30 civarında 

Müslüman mütefekkir ve eğitimci hakkındadır. Bu eserde aralarında Kabisi ve 

Zernuci’nin de yer aldığı Müslüman âlimlerin eğitim-öğretime dair bakış açıları ve 

bilhassa bu görüşlerin temelleriyle ilgili oldukça detaylı bir bilgi verilmiştir.  

Ayrıca her bir âlimin eğitim görüşleri için yazılan makaleler de incelenerek 

veri toplanmıştır. Emine Keskiner’in (2015) “Zernuci’nin Tûsî’ye Eğitim Açısından 

Etkisi Üzerine Bir İnceleme” isimli makalesi ve Kübra Kamer Ekici’nin (2019) “İbn 

Sahnûn ve Zernûci’ye Göre Din Eğitiminde Kullanılacak Yöntem ve Teknikler” adlı 

makalesi bu alanda yazılan iki eserdir. Bu makaleler ile Zernuci’nin başka âlimlere 

olan etkisi veya görüşlerinin karşılaştırmalı olarak değerlendirilmesi, onun 

görüşlerine farklı açılardan bakabilmeyi ve dolayısıyla daha kapsamlı bir biçimde 

anlayabilmeyi sağlaması bakımından ufuk açıcı olmuştur 

Kâbisî’nin eseri hakkında yapılan araştırmalar neticesinde yurt dışında da 

çalışmalar yapıldığı bilgisine ulaşılmıştır. Bunlar:  

Ahmed Fuad el-Ehvani “Et-Terbiye fi’l İslam ev et-ta’lim fi re’yil- Kâbisî” 

Kahire 1945, 1955, 1968, 1975; Kahire Üniversitesi hocalarından Doktor Ahmed el-

Ehvani, Kâbisî’nin risâlesini esas alarak İslamiyet’in eğitim görüşlerini inceleyen " 

Et-Terbiye fi’l İslam ev et-ta’lim fi re’yil- Kâbisî: İslam’da eğitim veya Kabisiye 



7 

 

Göre Öğretim" adlı eserini meydana getirmiştir. (Ankara Üniversitesi 

Kütüphanesinde 297.84 nolu kısımda yer almaktadır.) 

Abdullah el-Emîn Na‘mî; “el-Menâhic ve turuku’t-taʿlîm ʿinde’l-Kâbisî ve 

İbn Haldûn,” (Kâbisî ve İbn Haldûn’a göre öğretim yöntemleri ve araçları) 

Trablusgarp 1984, 233 syafa. 2. Basım. Merkezi Cihad’il-Libiyyin. (bu kitaba İslam 

Araştırma Merkezi’nde ulaşılmıştır. Yer 2. Kat, 36) 

Abdülemîr Şemseddin, “el-Fikrü’t-terbevî ʿinde İbn Sahnûn ve’l-Kâbisî,” 

(İbn Sahnûn ve Kâbisî’ye göre eğitim fikirleri) Beyrut 1405/1985. (Bu kitaba İslam 

Araştırma Merkezi’nde ulaşılmıştır, 236 sayfa.) 

Tahkîk ve talik, Es-Seyyid Muhammed b. Alevi b. Abbas el-Maliki, “el-

Mulahhas li’l Kabisi,” (Bu kitap da İslam Araştırma Merkezi’nde bulunmaktadır. 3. 

Baskı, 2003, 617 sayfa.) 

Tahkîk, Ali bin Ahmed el-Kindi El Merar , “el-imâmi’l hafiz alimi’l mağrib 

ibni’l-Hasan Ali bin Muhammed bin Halef el-Kâbisî el-Mâlikî,”1. Baskı, Arapça, 

2009, 184 sayfa. (Bu kitabın satışı mevcut olduğundan incelenmek üzere satın 

alınmıştır.) 

Ayrıca Malezya ve Endonezya’da Ḳābisî üzerine oldukça çok sayıda yapılan 

tez ve makale çalışmalarına rastlanılmıştır. Örneğin: Malezya’da Malaya 

Üniversitesinde Cafer, Zubaidah Binti; Madzalan, Julia Binti; Ariffin, Sedek Bin 

(2018) tarafından “Al-Quran Teaching and Learning by Al-Qabisi Model: A Study 

Towards Excellent Students Ulul Albab Tahfiz Model and Tahfiz Stifin” (Al-Qabisi 

Modeli ile Kur'an Öğretimi ve Öğrenimi: Mükemmel Öğrencilere Yönelik Bir 

Çalışma Ulul Albab Tahfiz Modeli ve Tahfiz Stifin) başlıklı bir makale 

yayımlanmıştır. Bu çalışmada araştırmacılar, el- Ḳābisî’nin öğrenme modeline atıfta 

bulunarak, bir Kur’an öğretimi modeli üzerinde durumaktadır. İki yıldan daha kısa 

bir sürede Kur'an'ı ezberlemeyi başaran Ulul Albab Tahfiz modelinde ve Tahfiz 

Stıfın'ı tamamlayan arasında Kur'an eğitiminin arka planına yönelik yürüttüğü bir 

çalışmayı ortaya koymaktadır.1 

                                                           

1 (Geniş bilgi için bknz.  https://doi.org/10.1166/asl.2018.11948). 

https://doi.org/10.1166/asl.2018.11948


8 

 

Endonezya’da Ḳābisî üzerine çalışmalar yapıldığı görülmüştür. Bunlardan bir 

tanesi de “Konsep Pendidikan Islam Dalam Kajian Tokoh (Studi Pemikiran al 

Qabisi), [Karakter Çalışmalarında İslami Eğitim Kavramı: (El Ḳābisî Düşüncesi 

Çalışması)] adlı bir çalışma Tegal Devlet İslam Din Enstitüsü’nde Ahmad Hufron 

(2021) tarafından yapılmıştır. Bu çalışmada; El- Ḳābisî, klasik İslami eğitimin 

geliştirilmesinde ve İslami eğitim dünyasının gelişim modelinin renklendirilmesinde 

yüksek güvenilirliğe ve çok büyük bir role sahip olan bir eğitimci ve düşünür olarak 

ele alınmaktadır. Ḳābisî’nin daha geniş topluluklarca kolayca anlaşılan ve 

benimsenen görüşleri ele alınarak yeniliklere ve gelişime açık olduğu;  bunların 

öğrenci seviyesi ve ihtiyaçlarına bağlı olarak günümüz program geliştirme 

çalışmaları açısından dikkate alınabileceği vurgulanmaktadır. Bu çalışma 31 Haziran 

2021’de La Tazan dergisinde yayınlanmıştır (Hufron, 2021).                  

Araştırmanın Problemi: Bu araştırmanın problemi, “Kâbisî ve Zernûcî’nin eğitim-

öğretim alanında ortaya koyduğu görüşleri karşılaştırmalı olarak değerlendirildiğinde 

eğitime dair ortaya çıkan sonuçlar nelerdir?” sorusudur.  

Bu temel soru çerçevesinde araştırmanın belirlenen alt soruları şunlardır:  

1. Kâbisî ve Zernûcî’nin eğitim-öğretim ile ilgili kullandıkları kavramlar 

nelerdir? 

2. Kâbisî ve Zernûcî’ye göre eğitimin muhtevası nelerdir? 

3. Kâbisî ve Zernûcî’nin temel eğitim felsefesinde varlık, bilgi ve değer 

anlayışları nasıldır? 

4.  Kâbisî ve Zernûcî’nin uyguladıkları ve tavsiye ettikleri öğretim 

yöntemleri nelerdir? 

5.  Kâbisî ve Zernûcî’nin eğitimlerinde tatil günleri ne zamandır? 

6. Her iki âlimin kız çocuklarının ve kadınların eğitimine bakış açıları 

nelerdir? 

7.  Kâbisî ve Zernûcî’nin eğitim-öğretiminde çocuk eğitiminin önemine 

değinilmiş midir? 

8.  Kâbisî ve Zernûcî’nin eğitim-öğretim anlayışlarında öğretmen ve 

öğrenci ilişkisi nasıl olmalıdır?             



9 

 

Araştırmanın Amacı ve Önemi: Bu araştırmanın amacı, Kâbisî’nin Er-Risaletü’l 

Mufassala kitabı ve Zernûcî’nin Ta’limü’l-Müte’allim’ kitabını tahlil ederek bu iki 

âlimin eğitimle ilgili görüşlerini, mukayese ederek değerlendirmektir.  

Her iki âlimin eğitim anlayışlarını tespit etmek, bu âlimlerin yaşadıkları 

dönemi, bölgeyi, uygulamakta olan eğitim yöntem ve tekniklerini ve diğer 

görüşlerinin eğitim görüşleri üzerindeki etkilerini göz önünde bulundurmayı 

gerektirmektedir. Diğer taraftan bu iki âlimin karşılaştırmalı olarak görüşlerinin 

değerlendirilmesi bu âlimlerin dönemlerinin genel yapısı ve eğitim özellikleri 

hakkında da fikir sahibi olmayı sağlayabilir. Ayrıca böylesi bütüncül bir yaklaşımla 

beraber bir de farklı zaman ve mekânlara ait şartlarda eğitimle ilgili görüşlerini 

ortaya koymuş iki âlimin birleştikleri veya ayrıştıkları görüşleri tespit edilerek 

yaşanmış olan herhangi bir değişim veya gelişim olup olmadığı tespit edilebilir. Bu 

hususlar göz önüne alındığında bu iki âlimin eğitim alanına yaptıkları katkıları ile 

ilgili sistemli ve derinlemesine bir çalışma yapmak ve bu zamana kadar geçen din 

eğitim tarihi sürecinin ilgili döneminin ve görüşlerinin bugüne yansımalarını 

anlamaya katkı sağlayabilir. 

 Bu araştırmada ilk dönem âlimlerinden olan Kâbisî’nin eğitime ait eseri, 

eğitime yönelik bakış açısı, eğitim ve öğretim yöntem ve kuralları değerlendirilmiş, 

öğrenci ve öğretmenlere önerileri incelenmiştir. Daha sonra kendisinden takribi iki 

yüzyıl sonra gelen Zernûci’nin eğitimle ilgili eseri, eğitim-öğretim yöntem ve 

uygulamaları, eğitime olan bakış açısı, eğitim anlayışı, öğrenci ve öğretmenlere 

verdiği tavsiyeler incelenmiştir. Akabinde bu iki âlimin eğitim anlayışları 

kıyaslanmış, aradaki bu zaman zarfında eğitim konusunda bir değişiklik olup 

olmadığı tespit edilmeye çalışılmıştır. Araştırmanın temel sorusu doğrultusunda 

başlıklar haline getirilen alt soruları her iki âlimin görüşleri karşılaştırılıp 

değerlendirilerek cevaplanmaya çalışılmıştır. Böylelikle araştırmanın sınırlılığı 

çerçevesinde belirlenen âlimlerin dönemlerinin eğitim anlayışını yansıtan 

görüşlerinin karşılaştırmalı olarak değerlendirilmesi amaçlanmıştır.           

Araştırmanın Yöntem ve Sınırlılıkları: Bu çalışma, literatür taraması yöntemi ile 

verileri toplanan ve içerik analizi ile değerlendirme yapılan nitel bir araştırmadır. 

“Bir araştırma için literatür taraması sistematik, açık ve tekrar edilebilir bir yöntem 

uygulanarak araştırmacılar, uzmanlar ve uygulayıcılar tarafından kaydedilmiş ve 



10 

 

oluşturulmuş bilgiler bütününü belirlemek, değerlendirmek ve bir araya getirmektir” 

(Fink, 2019). Bu araştırma şahısların görüşleri merkezli betimsel bir çalışmadır. Bir 

başka deyişle bu araştırma iki eğitimcinin görüşlerinin ve özelde eğitim alanındaki 

fikirlerinin karşılaştırmalı olarak derinlemesine incelenmesi, anlaşılması, 

karşılaştırılması ve betimlenmesini içermektedir.  

 Bu çalışma, İslam eğitimcilerinden ikisi Kâbisî ve Zernûcî ile onların 

belirlenen iki eserinin incelenmesi ile sınırlandırılmıştır. Ayrıca eserlerin Arapça 

asılları esas alınarak tercümeleri ile karşılaştırmalı olarak okuma yapılarak 

değerlendirmeye özen gösterilmiştir. Bu eserlerden ilki öğretim meselelerini ele alan 

Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Halef el-Meâfirî el-Kayrevânî el-Kâbisî (ö. 

403/1012)’nin er-Risâletü’l-mufasṣala li-aḥvâli’l-müte’allimîn ve aḥkâmi’l-

mu’allimîn ve’l-müte’allimîn, "Öğretmenlerin ve Öğrencilerin Durumunu Açıklıyan 

Geniş Risale’si pedagojik ve didaktik eserlerin başında yer alması itibariyle İslam 

pedagojisini araştıracaklar için mühim bir eser olarak ele alınabilir. 

Kayravanlı Kâbisî'nin risâlesi, ondan önce yazılan İbn Sahnûn’u daha da 

açıklamış ve onun görüşlerini ayrıntılı bir şekilde ortaya koymuştur. Buna ek olarak 

öğretmen ve öğrencinin sahip olması gereken özellikleri belirtmenin yanında öğütler 

ve düsturlarla yetinmeyip, “itikad psikolojisine ve iman esaslarına” yer vermiştir. 

Zamanının ilim adamlarının fikirlerine de başvurarak, mukayeseli olarak konuları ele 

alıp sistemli bir şekilde işlemeye çalışmıştır. Böylelikle kendinden önceki eserlerden 

ayrılmış ve onlara bu yönden bir üstünlük göstermiştir (Ateş & Öymen, 1966: VIII). 

Karşılaştırmalı olarak değerlendirilen ikinci eser, Burhaneddin Zernûcî’yi 

ilim âlemine tanıtan ve bugüne ulaşmış tek eseri Ta’limu'l Müteallim’dir. Bu eser o 

zamandan günümüze değin İslam eğitim-öğretim konularında yararlanılan bir 

başyapıt olma özelliği taşımaktadır. Eserin nüshalarının ve şerhlerinin çokluğu, onun 

yetkinliğine ve ilgilendiği konulara vukûfiyetine delalet etmektedir (Tetik, 1991: 16-

21; Tütüncü, 1991: 93-98). 

 

 

 



11 

 

2. KĀBİSÎ’’NİN HAYATI, KİŞİLİĞİ VE ESERLERİ 

Bu bölümde her iki müellifin yaşadığı ülke, hayatı, eserleri, hocaları, 

talebeleri ve yazma gayeleri üzerinde durulmuştur. Bu bilgiler, yazarların yaşadığı 

dönemleri ve zamanın şartları göz önünde bulundurarak bütüncül bir bakış açısı 

sağlayarak görüşlerini daha doğru ve sağlıklı değerlendirebilmek açısından önemli 

görülmektedir.  

2. 1. Kâbisî’’nin Yaşadığı Ülke 

Tunus, resmî adı TUNUS CUMHURİYETİ, Kuzey Afrika'da bölgenin en 

küçük ülkesi olarak 154.530 km2’'lik alanı kaplayan bir kıyı ülkesidir. 756 km 

boyunca kuzeyden güneye doğru uzanır; en geniş kesimi doğudan batıya 351 km'yi 

bulur. Güneydoğuda Libya, doğu ve kuzeyde Akdeniz, batı ve güneybatıda Cezayir 

ile çevrilidir. Kıyılarının toplam uzunluğu 1.200 km'dir. Akdeniz'deki stratejik 

konumundan dolayı hemen hemen her dönemde bölgede gelişmelerin odağında yer 

almıştır. Tunus, kaynaklarının az olması sebebiyle ekonomik açıdan pek gelişmiş 

olmamakla beraber bölgenin modernleşmeye en yatkın ülkelerinden biri olarak kabul 

edilir (AnaBritannica, 1992, 21: 217). 

Tunus fiziksel coğrafya açısından kuzeyden güneye doğru uzanan beş kısıma 

ayrılmıştır. Eskiden göl olan havzalara alüvyonların dolmasıyla ülke topraklarının 

neredeyse üçte birini kaplayan kuzeydeki dağlık bölge oluşmuş Mecerde Vadisini 

çevreleyen iki sıradağ sisteminden meydana gelmiştir. Sahra Atlasları'nın bir devamı 

olarak güneybatı-kuzeydoğu istikâmetinde ilerleyerek Tunus Körfezinde sona eren 

büyük sıradağ sistemi, giderek daralan kireçtaşı oluşumlu bir dizi sırtı kapsar. 

Ülkenin en üst doruk noktası olan eş-Şenebi (Şambi; 1.544 m) ve Zaguan (1.295 m) 

dağları bu düzenek içinde yer alır (AnaBritannica, 1992: 218). 

Genel olarak Tunus tarihine bakıldığında bu bölgenin, MÖ 12. Yüzyıla kadar 

geri götürülebilen bir ticaret merkezi, liman ve yerleşim bölgesi olduğu ve farklı 

devletlerin kurularak yönetildiği bir tarihe sahip olduğu görülmektedir2 

                                                           
2 “Fenikelilerin Kuzey Afrika kıyılarında ticaret noktaları ve uğrak limanları kurmaları MÖ 12. 

yüzyılda başladı. Kuruluşu MÖ 8. yüzyıla tarihlenen Tunus Körfezi kıyısındaki Fenike yerleşmesi 

zamanla egemenlik alanını genişleterek MÖ 6. yüzyıla doğru bugünkü Tunus topraklanın büyük 

bölümünü içine alan güçlü bir devlete dönüştü. Akdeniz ticareti üzerindeki rekabetin bir sonucu 

olarak Roma'yla girişilen Pön Savaşları (MÖ 264-146), başlangıçtaki bazı başarılara karşın 

Kartaca'nın yıkılmasıyla noktalandı.” (AnaBritannica, 1992: 220). 



12 

 

İslam’ın ortaya çıkışından bir süre sonra 7. yüzyılın ilk yarısında Kuzey 

Afrika'ya yönelen Araplar bugünkü Tunus topraklarına da ulaştı. Eski bir Bizans 

kalesinin bulunduğu yerde 670'te kurulan el-Kayrevan, bölgede İslam’ın 

yayılmasının başlıca merkezlerinden biri haline geldi. Abbasi halifeliği sırasında 

İfrikiyye eyaleti olarak düzenlenen bölge, 800'de el-Kayrevan'ı başkent edinen 

Aglebilerin hükümranlığına girerek yarı bağımsız bir pozisyon kazandı. Sicilya, 

Malta ve Sardinya'yı alarak Akdeniz'de güçlü bir statüye yükselen Aglebi hanedanı, 

Şiî Fatımilerin devamlı saldırıları sonunda 909'da yıkıldı. Bölgeyi hâkimiyetleri 

altına alan Fatımiler, Mısır'ı ele geçirerek (969) başkentlerini Kahire'ye taşıdıktan 

sonra bugünkü Tunus topraklarını kendilerine bağlayan Zirilere bıraktılar 

(AnaBritannica, 1992: 220). 

2. 2. Kâbisî’’nin Yaşadığı Dönem 

 Kâbisî Tunus’ta Kayrevan’da (d. 6 Recep 324/30 Mayıs 936) doğmuş, âmâ 

olmasına rağmen ilme olan düşkünlüğü nedeniyle zamanın meşhur hocalarından ders 

almıştır (Kâbisi, 1995:8). Yaşadığı dönemde Fâtımî ve Zîrîler’in hâkimiyeti söz 

konusuydu. Mâlikîliğin uygulamalarını ortadan kaldırmayı bir devlet politikası 

olarak gören Fâtımîler’in İfrîkıye döneminde (909-973) Tunus’ta ilmî hareket büyük 

baskıyla karşı karşıya kaldı. Kayrevan Camii’nde Mâlikî ve Hanefî mensubu fıkıh 

âlimlerinin dersleri yasaklandı, bir kısım fıkıh âlimleri hapse atılırken birkaçı daha 

ağır cezalara maruz bırakıldı. Bu durumda öğretim evlerde gizli olarak yapıldı. 

Fâtımî idarecilerinin baskıları ve özellikle Hz. Ebû Bekir ile Hz. Ömer’i kınamaları 

Mâlikî fakihlerini onlara karşı Ehl-i sünnetin görüşlerini müdafa ve bu konuda 

eserler yazmaya yöneltti. Fâtımîlerin Kahire’ye göç etmelerinden sonra başlayan 

Zîrîler devrinde Tunus’ta Mâlikîlik tekrar güçlendi. İki dönemde de yaşayan ve 

bölgede Mâlikîler’in önderi olan İbn Ebû Zeyd, Şiî Fâtımîler’in baskılarına karşı Ehl-

i sünnet’in görüşlerini savunarak mücadele etmek suretiyle; Ehl-i sünnet ile Şîa 

arasındaki anlaşmazlıklara dair çeşitli risâleler yazdı. İbn Ebû Zeyd’in vefatından 

sonra Kayrevan’da Mâlikî mezhebinin otoritesi haline gelen Ebü’l-Hasan el-Kâbisî, 

                                                                                                                                                                     
Romalıların “Kartaca'ya bağlı topraklardan oluşturduğu Afrika Eyaleti, bölgedeki yayılmanın getirdiği 

yeni düzenlemelerle daha geniş sınırlara ulaştı. Bu arada çok sayıda koloninin kurulması bölgede 

Roma uygarlığının gelişmesine zemin hazırladı. Roma'nın zayıflamasıyla MS 5. yüzyılda bölgeye 

giren Vandallar Kartaca'yı başkent edinerek güçlü bir barbar krallığı kurdular. Belisarios 

komutasındaki orduların 533'te Vandal egemenliğine son vermesinden sonra bölge Bizans yönetimi 

altına girdi. Ama geçmişteki savaşların yol açtığı yıkımla ekonomik bakımdan çökmüş olan bölge eski 

refah düzeyine kavuşamadı.”  (AnaBritannica, 1992: 220).  



13 

 

Eş‘ariyye’nin bölgeye yayılmasına katkı sağladı. Zîrî Hükümdarı Muiz b. Bâdîs’in 

441 veya 443’te (1049 veya 1051) Fâtımîler’le ilişkisini keserek Mâlikî mezhebinin 

uygulanacağını ilân etmesiyle yeni bir dönem başladı (Yiğit, 2012: 393-397). 

Kâbisî, Kayrevan’da Kur’an ilimleri ve kıraat okuturken, zamanında devam 

eden Halku’l Kur’an tartışmalarından uzak durmak için hadis ve fıkıh üzerine 

yoğunlaşmıştır (Köylü & Koç, 2020: 126).  

2. 3. Kâbisî’nin Hayatı 

Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Halef el-Meâfirî el-Kayrevânî el-Kâbisî (ö. 

403/1012), 6 Receb 324’te (30 Mayıs 936) Kayrevan’da doğdu. Kendisine 

dayandırılan bir rivayete göre sarığını Kābisliler gibi saran amcası Kâbisî 

künyesiyle zikredilince aile de bu şekilde tanındı. İbn Nâcî’ye göre ise İbnü’l-

Kâbisî nisbesiyle de anılması babasının Kābisli (Tunus) olduğu intibasını 

vermekte, Kâbisî yakınında bulunan Meâfirîn konumunu çağrıştıran Meâfirî 

künyesi de bunu teyit etmektedir. Dolayısıyla babasının Kābis veya 

Meâfirîn’den olup Kayrevan’a yerleştiği düşünülebilir. Meâfirîn’de halkın 

büyük ilgi gösterdiği bir mescide adı verilen Sîdî Ali ile Kâbisî aynı şahıs 

olabilir (Parladır, 2011: 41). 

Safedi, Kâbisî’nin, arkadaşı Ebubekir as-Sakalî’ye şöyle dediğini kaydediyor: 

“Bana da sana da iftira ettiler. Bana Kābis’li dediler; hâlbuki ben Kâbisî’li değil, 

Kayravan’lıyım. Sana da as-Sakalî dediler, oysa sen Sakal’lı değilsin. Baban Sakal'a 

müsafereten gittimişti, bu yüzden sana da as-Sakalî dediler.” ( Kâbisî, 1995: 8) 

Fâtımî hükümetinin meşruiyetini tanımadığı bilinen Kâbisî’nin devlet 

yetkilileriyle görüşmemek, yönetim merkezlerine elinden geldiğince gitmemekten 

kaçınmak ve membası oradan olan yiyecek ve içeceklere el sürmemek gibi silik 

refleksler sergilediği rivayet edilmektedir. Kâbisî’nin Kayrevan’da önceleri Kur’an 

ilimleri ve kıraat okuturken Şiî idarenin bu husustaki sorularından3 kaçınmak için 

hadis ve fıkıh üzerine odaklandığı kaydedilmektedir. Zamanla hadis ilimlerinde 

gelişen Kâbisî fıkıh ve kelâm alanlarında da eser verecek bir seviyeye ulaşmıştır. İbn 

Ebû Zeyd’in vefatından sonra Kayrevan’da Mâlikî mezhebinde söz sahibi olma ve 

görüş alınma düzeyine ulaşmıştır. Fıkhî hükümleri İmam Mâlik ve talebelerinin 

ortaya koyduğu ilkelere dayandıran İbnü’l-Mevvâz’ın el-Mevvâziyye’sini sadece 

rivayetleri toparlayan diğer kaynaklara yeğlemiştir. Dinî kaygılarla fetva vermekten 

çekinen Kâbisî, bu mevkide kendisinden daha liyakatli bir kimse bulunmadığını 

                                                           
3 H.II (M. VIII). Yüzyılın ikinci yarısında ortaya çıkan Sünni ve Şii âlimler arasında farklı görüşlerin 

olduğu Halku’l Kur’an meselesine ilişkin tartışmalar hatırlanabilir. (Bkz. Yusuf Şevki Yavuz, 

“Halku’l Kur’an,” TDV Ansiklopedisi, Cilt. 15, s. 371). 



14 

 

düşünenlerin ısrarlarına daha fazla direnç gösteremeyince görevi üstlenmiştir. 

Eş‘ariyye’ye meyleden Kâbisî, Kayrevan’da yayılmasında etkili olduğu bu mezhep 

için Keşfü’l-Makâle adında bir eser kaleme almıştır. Kaynaklara göre 3, mezar 

kitâbesine göre ise 26 Rebîülâhir 403 (22 Ekim veya 14 Kasım 1012) tarihinde 

Kayrevan’da vefat eden Kâbisî Bâbü Tûnis Mezarlığı’na4 defnedilmiştir (Akyürek, 

2020: 127). 

2. 3. 1. Hocaları 

Hocalarına son derece hürmet eden Kâbisî, onları daima hayır üzere anmış, 

onlardan aldığı ilmi, kendi öğrencilerine nakletmek amacıyla ilmin yayılmasına, 

hocalarının da rahmetle hatırlanmasına katkıda bulunmuş ve onlar hakkındaki güzel 

şehadetiyle ruhlarını yâd etmiştir (Kâbisî, 1995: 8-9). 

Eserinde tespit edilen hocaları şunlardır:  

Ebü'l-Abbâs El- İbyâni,  

Derrâs ibn İsmail el-Fâsi,  

Ebu Muhammed ibn Mesrur el Haccac,  

Hamza el-Kinânî,  

Ebû’l Hasan ibn Mesrur el-Debbağ,  

Ebû Abdullah ibn Mesrur el Assal (Kâbisî, 1995: 8). 

Hocalarından Ebû Muhammed ibn Ebû Yezid hakkında da şöyle demiştir: 

“Diyanetinde ve rivayetinde kendisine güvenilir bir imamdır.” (Kâbisî, 1995: 9) 

Sadece memleketindeki hocalarla yetinmeyen Kâbisî, hac için gittiği 

Mekke’de Ebû Yezid’den hadis kitabı olan Buharî okumuştur. İbnu Hallikân onun, 

355 yılında hacca gittiğini 357 yılı Şaban Ayının bir veya ikinci günü olan Çarşamba 

sabahı Kayravan’a geldiğini yazmıştır (Kâbisî, 1995: 9). Buradan şu çıkarım 

                                                           
4 Mezar Kitabesinin tercümesi: “Allah, Efendimiz, Mevlâmız Muhammed'e salat ve selam etsin. 

Burası, Abu’l-Hasen 'Ali ibn Muhammed ibn Halef el-Ma'afiri al-Mafruf bi’bni’l Kâbisî’nin kabridir. 

Kendisi alim, 'ama, ilm ile ibadeti, zühdü, takvayı, Allah korkusunu, kalp inceliğini, ruh temizliğini, 

fakirleri sevmeyi birleştirmiş, Allah'ın kitabını, manalarını ve hükümlerini ezberlemiş, sünneti 

hıfzetmiş, Hadis ve Fıkıh ilimlerine vakıf bir zat idi. Çarşamba günü öldü, Perşembe günü öğle 

namazını müteakib: Ahır'in 27 sinde defnedildi. Ömrü, seksen yıldan beş ay eksiktir. Sene: 403. 

Kendisini Mekki ibn Abdirrahman el-Ansari yıkadı, Abu İmran el-Fasi namaz ını kıldırdı ve onun için 

100 beyit kadar ağıt yazdı.  Allah rahmet eylesin.” (Bkz. " Ateş & Öymen, İslam’da Öğretmen ve 

Öğrenci Meselelerine Dair Geniş Risale, 4.) 



15 

 

yapılabilir ki Kâbisî ilim için her fedakârlıkta bulunmuştur. Bu, ilim ehlinin ortak 

özelliklerinden olan rıhle seyahatlerini hatırlatmaktadır. Bu gelenek önceki 

dönemlerdeki ilim ehlinin bıraktıkları miraslardandır. 

Me’alimü’l İman sahibi (Abdurrahman b. Muhammed ed-Debbağ) yukardaki 

bilgiyi teyit etmekle birlikte Mısır’a uğradığı bilgisini de eklemektedir. 

İskenderiye’de bir süre kalıp Ebû’l Hasen Ca’fer eş-Şeybânî’den Hadis okuduğunu 

ve 357 senesinde tekrar Kayravan’a gittiğini bildirmektedir (Kâbisî, 1995: 9; el-

Merar, 2009: 12). 

Kâbisî’nin eserinde hocaları hakkında ayrıntılı bilgiye rastlanılmamaktadır. 

Hocaları hakkındaki bilgiye diğer kaynaklardan da ulaşılmaya çalışılmıştır.  

El- İbyâni (ö. 352/963): Ebü'l-Abbâs Abdullah b. Ahmed b. İbrâhîm el-

İbyâni, Tunus yakınlarında olan fakat bugün bulunmayan İbyâne (İbbiyâne, Vibiana) 

köyünde dünyaya geldi. Tunus’ta yaşamına devam etti. Yahyâ b. Ömer el-Kinânî, 

Himâs b. Mervân, Ahmed b. Ebû Süleyman, İbnü’l-Lebbâd, Dâvûd es-Savvâf ve 

Hamdîs el-Kattân gibi âlimlerden ders aldı. Zamanında Mâlikî mezhebini en iyi bilen 

âlimlerden biriydi ve bu mezhebin fetva makamı oldu. Asîlî, Ebü’l-Hasan el-Kâbisî, 

İbn Ebû Zeyd el-Kayrevânî, Saîd b. Meymûn, İbnü’t-Tebbân, Îsâ b. Saâde ve Ebü’l-

Hasan el-Levâtî onun öğrencilerinden bazılarıdır. Kâbisî hocasını çok takdir eder, 

İbn Ebû Zeyd de Kayrevan’da zor sorunlarla karşılaştığında ona mektup yazarak 

görüş beyan etmesini isterdi. İbyânî’nin, mezhepteki reyleri bilmesinin yanında fıkhî 

hükümlerin istinbatı hususunda da yüksek bir beceriye sahip, rivayet konusunda 

dürüst bir şahıs olduğu ve İmam Şâfiî’nin görüşlerine yöneldiği kaydedilir (Özel, 

200: 378). 

Kâbisî, el-İbyan olarak tanınan hocası için şöyle demiştir. “Ne şarkta ne de 

garpta Ebû’l Abbas gibisini görmedim. Çok hünerliydi, kasap, eti nasıl dilip ayırırsa 

Ebû’l Abbas da mes’eleleri öyle tahlil eder, açıklardı. İlimde müzakereyi sever, ‘Sizi 

dinliyorum sorun.’ derdi” (Kâbisî, 1995: 9). 

 İbyânî hacca gittiği esnada Mısır ulemasının teveccühüne nail oldu. Yönetimi 

zulüm yapmakla itham ettiği halde huzuruna çıkarıldığı Kâfûr el-İhşîdî, İbn Şa‘bân 

el-Kurtî’nin, “Elli yıldan beri Nil’in bu yakasına ondan daha âlim birisi gelmemiştir” 

diyerek tanıttığı İbyânî’ye saygı gösterdi. Uzun bir hayata sahip olan İbyânî, 

Ağlebîler’in son devirleriyle Fâtımîler dönemindeki olumsuz siyasî şartların da 



16 

 

tesiriyle yönetimle arasına mesafe koyarak ilmî çalışmalarını sürdürdü; Fâtımî 

Hükümdarı İsmâil el-Mansûr’un Kayrevan kadılığı teklifini kabul etmedi. Yüz 

yaşlarında iken 352 (963) yılında vefat eden İbyânî’nin, Tunus yakınlarındaki 

köyünün bulunduğu yerde bugün Hureybe diye bilinen mekânda bulunan türbesi Sîdî 

İbyânî ismiyle anımsanır. İbyânî’nin günümüze aktarılan Mesâʾilü’s-semâsire 

(Tertîbü’s-semâsire) adında bir risâlesi bilinmektedir. Mal satımında aracılık yapan 

simsarlarla (dellâl) alakalı olarak kendisine sorulan sorulara verdiği yanıtları 

içermektedir (Özel, 2000: 378). 

Derrâs ibn İsmail el-Fâsi (ö. 357/968): Ebû Meymûne Derrâs ibn İsmail el-

Fâsi, memleketi ve tahminen doğduğu yer olan Fas kentinde ilk eğitimini bitirdikten 

sonra ilim seyahatine çıktı. İfrîkıye’de İbnü’l-Lebbâd el-Kayrevânî’den İmam 

Mâlik’in el-Muvattaʾını okudu ve ondan hadis dinledi. Hac yolculuğu esnasında 

uğradığı İskenderiye’de Ali b. Abdullah b. Ebû Matar’dan İbnü’l-Mevvâz’ın el-

Mevvâziyye’sini dinleyerek Kayrevan’da rivayet etti. Büyük saygı gördüğü 

Kayrevan’da döneminin en önemli hadis hâfızı kabul edilerek Ebû Meymûne el-

Muhaddis diye meşhur oldu. Burada kendisinden İbn Ebû Zeyd ve Kâbisî gibi 

tanınmış hocalar hadis dinlediler. İlim ve cihat için Endülüs’e giderek bir süre sınırda 

ikamet etti. Bu sırada kendisinden Hasan b. Ali el-Kelbî ve Ebü’l-Ferec İbn Abdûs 

hadis dinlediler. Ebû Abdullah Muhammed b. Ali el-Büstî, Ömer b. Meymûn el-

Kaysî ve Hammûd b. Gālib el-Hemedânî gibi âlimler de öğrencileri arasında 

bulunmaktadır (Kallek, 1994: 183).  

Daha sonra “Derrâs el-Fâsî, kendi döneminde İmam Mâlik ve mezhep ileri 

gelenlerinin görüşlerini en iyi bilen âlim oldu. Daha önce Hanefî olan Mağrib halkı 

arasında Mâlikî mezhebinin yayılmasında rol oynadı. H. Roger Idris, akaid yönünden 

Eş‘arîliği benimsediğini belirttiği Derrâs’ın Mağrib’de bu görüşleri yaymaya 

çalıştığını söyler. Kaynaklarda eserleriyle ilgili herhangi bir kayda rastlanmayan 

Derrâs el-Fâsî, Zilhicce 357 (Kasım 968) tarihinde Fas şehrinde vefat etmiş, daha 

sonra burada adına bir cami yaptırılmıştır.” (Kallek, 1994: 183). 

Assâl (ö. 349/960): Ebû Ahmed Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm el-

İsfahânî, zengin bir tüccarın oğludur. İsfahan’daki ulemalardan başka Şam, 

Hemedan, Bağdat, Kûfe, Basra, Hicaz, Vâsıt, Rey ve Hûzistan’daki âlimlerden de 

eğitim aldı. Hocaları arasında Ebû Müslim el-Keccî, Ebû Ca‘fer İbn Ebû Şeybe, 



17 

 

Muhammed b. Esed el-Medînî, Ebû Şuayb el-Harrânî gibi birçok hoca vardır. 

Şeyhlerine dair kaleme aldığı Mu’cem’inde 400 hocasının adını vermiştir (Başaran, 

1991: 503). 

Güvenilir bir hadis âlimi olan Assâl keskin bir zekâya sahipti. İbn Mende’nin 

bin kadar âlimden hadis yazdığına ve bunlar içinde Assâl’dan daha dürüst ve hâfızası 

daha güçlü birine rastlamadığına dair söylemi onun hakkında bir fikir vermektedir. 

Hadis, tefsir, tarih ve fıkıh yanında, kıraat ilminde de usta olan ve ünlü yedi imamdan 

Nâfi‘ b. Abdurrahman’ın kıraatini Ebû Abdullah Muhammed b. Ali b. Amr el-

İsfahânî’den öğrendiğine vurgu yapılan Assâl’ın Tefsîrü’l-Kurʾân, Hurûfü’l-ḳırâʾât, 

el-Maʿrife fi’s-sünne, Târîhu İsfahân, Târîhu’n-nisâʾ, el-Müsned ʿale’l-ebvâb, 

Garîbü’l-hadîs̱, Kitâbü’r-Rekâʾik, Kitâbü’r-Rü’ye gibi nice yapıtının bulunduğu 

kaydedilmekte ise de bunların günümüze kadar ulaşmadığı anlaşılmaktadır. Bağdat’a 

giderek orada hadis rivayet etmiş olan Assâl, 9 Ramazan 349 (2 Kasım 960) günü 

seksen yaşlarında İsfahan’da vefat etmiştir (Başaran, 1991: 503). 

Ebû Zer el-Herevî (ö. 434/1043): Ebû Zer Abd b. Ahmed b. Muhammed el-

Herevî, Kendisinden nakledildiğine göre 355 (966) veya 356 (967) yılında Herat’ta 

doğdu. Memleketinde, dedelerinden Semmâk’e mensup edilerek İbnü’s-Semmâk 

diye anıldı. Ensârî, Mekkî kimlikleriyle ve oğlu Îsâ’dan dolayı Ebû Îsâ soyuyla da 

tanınır. Ebû Zer Herat’ta İbn Hamîrûye gibi hadis âlimlerinden hadis okudu. Daha 

sonra eğitim için İslâm ülkelerini dolaşmaya başladı. Basra’da Hilâl b. Muhammed, 

Bağdat’ta Dârekutnî ve Bâkıllânî, Dımaşk’ta Abdülvehhâb b. Hasan el-Kilâbî, 

Mısır’da Ebû Müslim el-Kâtib, Mekke’de İbrâhim b. Muhammed ed-Dîneverî’den 

yararlandı. Ṣaḥîḥ-i Buḫârî’nin üç meşhur râvisi Abdullah b. Ahmed b. Hammûye el-

Hamevî’den 373’te (983-84) Serahs’ta, İbrâhim b. Ahmed el-Müstemlî’den 374’te 

(984-85) Belh’te, Muhammed b. Mekkî el-Küşmîhenî’den 387’de (997) Merv’de 

Ṣahîh-i Buhârî’yi okudu ve bu eseri daha sonra Horasan, Bağdat ve Mekke’de okuttu 

(Kandemir, 1994: 269-270). 

Sahîh-i Buhârî’yi Buhârî’nin talebesi ve en önemli râvisi Firebrî’nin üç 

tanınmış öğrencisinden okumuş olması ve onlara ait üç nüshadan bir nevi tenkitli 

nüsha meydana getirerek onu Mekke’de hac mevsiminde yıllarca okutması kendisine 

ve nüshasına büyük şöhret kazandırdı. Bu hizmeti sebebiyle Ṣahîh-i Buhârî’nin 

üçüncü nesil râvileri içinde en önemlisi sayıldı (Kandemir, 1994: 269-270).  



18 

 

Ebû Zer el-Herevî’nin pek çok eser kaleme aldığı söylenir. Bunlardan bir 

kısmı şunlardır: 

Fevâʾid,  

Ehâdîs̱,  

el-Müstedrek ʿalâ Sahîhi’l-Buhârî ve Müslim. 

Muʿcemü’ş-şüyûh (Kandemir, 1994: 269-270). 

Ebû Zerr’in bunlardan başka, kendisine gelen rivayetlerden faydalanarak 

kaleme aldığı Allah’ın sıfatlarına dair es-Sünne ve’s-sıfât ile ed-Duʿâʾ (ed-

Deʿavât), Fezâʾilü’l-Ḳurʾân, Delâ’ilü’n-nübüvve, Feżâʾilü Mâlik b. Enes, 

Mesânîdü’l-Muvaṭṭa (el-Muvaṭṭaʾât), Kerâmâtü’l-evliyâʾ, el-Menâsik, 

Beyʿatü’l-ʿAḳabe, Mâ ruviye fî bismillâhirraḥmânirraḥîm, Fezâʾilü’l-‘îdeyn, 

Fazlü yevmi ‘âşûrâ’, er-Rü’yâ ve’l-menâmât, er-Ribâ, el-Yemînü’l-fâcire ve 

şehâdetü’z-zûr ve et-Tefsîr adlı eserlerinin olduğu kaynaklarda gösterilmiştir 

(Kandemir, 1994: 269-270). 

Görülmektedir ki Kâbisî kendi alanlarında meşhur olan ehli hadis ve fıkıh 

âlimlerden ders alması kendisinin de alanında iyi yetişmiş bir âlim olduğunun 

göstergesidir. Elbette ki iyi hocalar topluma hayırlı ve toplumun geleceğini inşa 

edecek talebeler yetiştirecektir.  

2. 3. 2. Öğrencileri 

Esrinden ulaşılabilen öğrencileri:  

Ebû İmran el-Fâsî Ebû'l-Kasim el-Lebîdi’den fıkıh öğrenmiştir. Muhalleb ibn 

Safrâ', Hatem ibn Muhammed et-Trablusî, Ebû Amr al Mağribî’den hadîs okumuş ve 

nakletmişlerdir. Endülüs'ten doğuya göç eden, hafız, İmam-i Rabbâni Ebû Amr ed-

Dânî 397 yılında Kayravan'a gelmiş, orada dört ay kalmış ve İmam Ebû'l-Hasen el 

Kabisî'den hadîs eğitimi almıştır (Kâbisî, 1995: 9). Öğrencileri hakkında kısa 

bilgilere çeşitli kaynaklardan ulaşılabilmektedir. 

Ebû İmrân el-Fâsî (ö. 430/1039): Ebû İmrân Mûsâ b. Îsâ b. Ebî Hâc el-

Gafecûmî el-Fâsî, 365 (976) veya 368 (979) senesinde tahminen Fas’ta dünyaya 

geldi. Berberî kabilelerinden Gafecûm’a mensup Benî Ebû Hâc diye bilinen bir 

ailedendir. Öğrenimini daha sonra taşındıkları Kayrevan’da yaptı. Burada Kâbisî’den 

fıkıh, Ebû Bekir ez-Zevîlî ve Ali b. Ahmed el-Levâtî es-Sûsî’den hadis eğitimi aldı. 

Daha sonra arkadaşı İbn Abdülber en-Nemerî ile birlikte Kurtuba’ya geçip Asîlî, Ebû 

Osman Saîd b. Nasr, Ahmed b. Kāsım el-Ebzârî, Abdülvâris b. Süfyân’dan ders aldı. 



19 

 

Ardından doğuya yolculuk yaparak Mısır’da Ebü’l-Hasan Abdülkerîm b. Ahmed, 

Mekke’de Ebû İshak Ubeydullah b. Muhammed’den kıraat, Ebû Zer el-Herevî’den 

de hadis dersi aldı. Bağdat’a gidip (399/1008) İbn Ebü’l-Fevâris, Ebü’l-Hasan Ali b. 

İbrâhim el-Müstemlî, Ebü’l-Fazl Ubeydullah b. Abdurrahman ez-Zührî gibi 

âlimlerden ders aldı. Buradaki hocaları içinde en tanınanı ve üzerinde en çok etkiye 

sahip olan Bâkıllânî’dir (Süveysî, 1994: 168-169). 

 Doğuda ne kadar kaldığı net olarak bilinmemekle beraber 402 (1011) 

senesinde vatanına gittiği bilinmektedır. Daha sonra Kayrevan’a yerleşen Ebû İmrân 

burada kıraat, fıkıh, hadis ve kelâm dersleri vermeye başladı. Çok geçmeden ünü 

bütün Mağrib’e yayıldı ve evinde verdiği derslere sadece Kayrevan’dan değil 

Endülüs ve Mağrib’in çeşitli yerlerinden birçok öğrenci gelmeye başladı. Mâlikî 

fıkhının ve Ebü’l-Hasan el-Eş‘arî kelâmının Mağrib’de genişlemesinde ve 

köklenmesinde büyük bir paya sahip olan Ebû İmrân el-Fâsî, fıkıh ve kelâm 

ilimlerinin yanı sıra hadis ilminde de kayda değer bir konuma haizdir. Hadisçiler onu 

hâfız olarak sayarlar ve müksirûndan5 kabul ederler. Rivayet ettiği yüce hadislerin 

toplamı 100 yaprak hacmindeki bir eseri dolduracak bir tutara ulaşmaktadır. Ayrıca 

Kur’ân-ı Kerîm’i yedi kıraate göre okuyabilen bir kıraat hocası olarak da 

bilinmektedir (Süveysî, 1994: 168-169). 

el-Berâziî (ö. 430/1039’dan sonra): Ebû Saîd Halef b. Ebi’l-Kāsım b. 

Süleymân el-Ezdî el-Kayrevânî el-Berâziî, İbnü’l-Berâziî ve Berâdiî olarak da 

tanınmaktadır. İbn Ebû Zeyd ve Ebü’l-Hasan el-Kâbisî’den ders aldı. Kayrevan’ın 

ileri gelen âlimlerindendi. Fakat devlet adamları ile iyi ilişkiler içinde olması ve iyi 

geçinmesi nedeniyle bu şehirdeki öteki âlimler tarafından pek benimsenmemiş ve 

görüşleri önemsenmemiştir. Bunun yanında bu ulemalar tarafından, kitaplarının 

okunmaması yönünde bir fetva verildiği de söylenmektedir. Buna rağmen et-Tehzîb 

fi’htiṣâri’l-Müdevvene adlı meşhur eseri kimilerince bundan müstesna tutulmuştur. 

Yapılan eleştiriler sebebiyle Kayrevan’da kendini kabul ettiremeyen Berâziî 

Sicilya’ya giderek oraya yerleşmiştir. Bağdâdî 400 (1010) dolaylarında vefat ettiğini 

bildirmişse de bazı kaynaklarda 430’da (1039) hayatta olduğuna dair bilgiler 

aktarılmaktadır (Şafak, 1992: 476). 

                                                           
5 Sözlükte “sayıca çok olmak, artmak” anlamındaki kesret kökünün “if‘âl” kalıbından türeyen müksir 

kelimesi çok hadis rivayet eden sahâbîyi ifade eder. (bkz. Ağırman, Müksirûn, TDV İslam 

Ansiklopedisi, (Cilt. 31, s. 534) 



20 

 

 el-Berâziî’nin eserleri şunlardır: 

et-Tehzîb fi’htiṣâri’l-Müdevvene.6 

 et-Temhîd li-Mesâʾili’l-Müdevvene.7 

İhtisârü’l-Vâdıha. 

Kitâbü’ş-Şerh ve’t-temâmât (Şafak, 1992: 476). 

el-Havlânî (ö. 432/1041): Ebû Bekir Ahmed b. Abdirrahmân b. Abdillâh el-

Havlânî el-Kayrevânî, Kayrevan’da dünyaya geldi. Kuzey Afrika’da bulunan 

Arap kökenli Havlân kabilesine mensuptur. 377 (987) yılında eğiti için Mısır’a 

gitti. İbn Ebû Zeyd, Ebü’l-Hasan el-Kâbisî, İbn Ahî Hişâm, Ebû Muhammed 

b. Hâlid es-Sûsî, Ebû Bekir Muhammed en-Naâlî, Ebü’l-Kāsım Abdurrahman 

el-Cevherî, Ebû Yahyâ b. Eşec ve Ebû Ömer el-Bâcî gibi İfrîkıye, Mısır ve 

Endülüslü âlimlerden ders aldı. İbnü’l-Mevvâz’ın Mâlikî fıkhına dair eseri el-

Mevvâziyye’yi ezbere bilen Havlânî, yine mezhebin klasiklerinden olup 

derslerinde okuttuğu el-Müdevvenetü’l-kübrâ’nın bütün inceliklerine vâkıftı 

(Koca, 1997: 537-538). 

Yaşadığı dönemde Ebû İmrân el-Fâsî ile birlikte Kayrevan’da Mâlikî 

mezhebinin en önemli şahsiyeti olan Havlânî ayrıca edebiyat ve nahivle de 

ilgilendi. Zîrî Sultanı Muiz b. Bâdîs’in her iki âlimi zaman zaman huzuruna 

davet ederek ilmî münazaralarda bulunduğu, bazan da siyasî tartışmalar 

yaptığı rivayet edilmekte, Havlânî’nin sultanın hoşuna gitmeyeceğini bildiği 

halde doğruları söylemekten çekinmediği kaydedilmektedir (Koca, 1997: 537-

538). 

Bir âlimden bahsedilirken onu tanımak ve tanıtmak adına elbetteki 

hocalarından ve öğrencilerinden de bahsetmek gerekir. Çünkü bu bilgiler, hem kendi 

dönemindeki ilmi hayatın işleyişini anlamaya, hem de daha geniş manada İslam ilim 

geleneğinin pratik işleyişine dair genel bir fikriyat oluşumuna katkı sağlamaktadır. 

Aynı zamanda hocalarından etkilendikleri ve kendilerinden sonrakileri etkiledikleri 

manası da taşımaktadır. Bir başka deyişle kendinden önceki gelenekten etkilendiği 

gibi kendinden sonraki müellifleri de etkilediği anlamına gelir. Dolayısıyla o âlimin 

aldığı ilimlerin çokluğunun ve aldığı bu ilimleri bir sonraki nesillere miras olarak 

aktarması bilinci içinde olduğunun da göstergesidir. Bu nakil İslam geleneğinin bir 

gerekliliğidir. Bir başka deyişle ilimin ve bilimin yaşatılması ancak talabeler 

yetiştirmekle, tecrübelerini sonraki nesillere aktarmakla mümkündür.  

                                                           
6 “Müellif 372’de (982) telif ettiği bu eserinde, Mâlikî mezhebinin temel fıkıh kitabı el-

Müdevvenetü’l-kübrâ’yı özetlemiştir. Yöntem olarak İbn Ebû Zeyd’in el-Müdevvene’yi ihtisarındaki 

usulünü takip etmiş, ancak onun yaptığı ilâveleri eserine almamıştır. et-Tehzîb o dönemde çok ilgi 

görmüş, Mağrib ve Endülüs’te devamlı başvurulan önemli bir kaynak olmuştur.” (Şafak, 1992: 476).  
7 “İbn Ebû Zeyd’in el-Müdevvene üzerine yazdığı en-Nevâdir ve’z-ziyâdât ile Muhtaṣarü’l-

Müdevvene adlı eserlerini tanıtmaktadır.” (Şafak, 1992: 476).  



21 

 

2. 3. 3. İlmi Meziyetleri ve Eserleri 

 Kaynaklar onun âlim, fakîh, muhaddis, olduğunda ittifak etmişlerdir. Başka 

âlimlerin onun hakkındaki sözleri onun ilmi meziyetlerine işaret etmektedir. Örneğin 

İbnu Hallikan, ondan “Kabisi, Hadis ilminde, metinlerinde, senedlerinde ve hadisle 

ilgili bütün konularda önder idi. Halk, ona karşı içten bir saygı ve hüsn-i zan 

beslerdi.” şeklinde bahsetmiştir. Şezaratü'z-Zeheb, onun hakkında: “İlimde yed-i 

Tûlâ (tam, çok geniş ilimi ihtisas) sahibi olmasıyla birlikte, hafız, müttaki, zahid idi. 

Hadisi ve illetlerini onun kadar ezbere bilen başka biri yoktu.” demiştir. Me’alimü’l-

İman sahibi de onun, bütün ilimlere vakıf olduğunu, bütün ibadetleri yerine 

getirdiğini ifade ettikten sonra:  

Zühd ve takvâya, Allah' ı sevgi ve korku içerisinde anmaya dikkat ederdi. İnce 

kalbli, temiz ruhlu bir bireydi. Fakirleri severdi. Allah’ın Kitabını hıfz etmiş, 

anlamlarını ve ahkâmlarını derk etmişti. Bilginlerin anlaşamadıkları konuları 

bilirdi. Çağdaşları ilimde, dinde ve fazilette eşleri olan âlimler, onun 

üstünlüğünü kabul etmişlerdi. Çok oruç tutar, herkes uyurken, o, her gece 

sürekli teheccüt namazı kılardı. Çok Kur’an okurdu. Kâbisî’de öyle nitelikler 

vardı ki o nitelikler sadece onda kemale ermişti. Kanaat sahibi, günahkârlara 

acıma, bela ve musibetleri gidermeye çalışma, eziyete sabır, Müslüman 

kardeşlere hizmet, alçak gönüllülük, fakirlere elinden geldiğince yardımda 

bulunma, sadaka verme, onun güzel hasletleri arasındaydı (Kâbisî, 1995: 10).   

diye onu anlatmıştır. Kadı İyaz, onun güzel huylarını dile getirirken duasının kabul 

oluşu ile bilindiğini de söylemiştir (Kâbisî, 1995: 10). Bunlara ilaveten bu 

araştırmanın konusu olan eseriyle de eğitim yönünü de ortaya koyduğu 

görülmektedir. 

İbnu Farhun on beş, Kadı İyaz on dört, Abdurrahman on kitabının olduğunu 

söylerler. Bu üç otobiyografi yazarı şu eserlerinde hem fikirlerdir (Kâbisî, 1995: 11). 

-er-Risalatu'l-Mufassala li Ahvali’l Müte’allimin ve Ahkâmi'l Mu'allimin 

ve’l Muta’allimîn: Bir eğitimci olarak meşhur olmasını sağlayan bu eserinde Kâbisî, 

İbn Sahnûn’un Âdâbü’l-muʿallimîn’inden fazlasıyla faydalanmıştır. Ehvânî’nin 

ayrıntılı bir şekilde incelemeye aldığı bu kitap, Süleyman Ateş ve Hıfzırrahman R. 

Öymen tarafından İslam’da Öğretmen ve Öğrenci Meselelerine Dair Geniş Risale 

adıyla Türkçe’ye çevrilmiştir (Ankara 1966). Hadis ekolünden olan fıkıh usulüne 

uygun bir biçimde hazırlanan bu eser üç bölümden meydana gelmiştirr. Birinci cüzde 

iman, İslâm, ihsan ve istikamet kelimelerinin tanımları yapıldıktan sonra Kur’an’ın 

ve Kur’an’ı öğrenip öğretmenin fazileti, anne-babanın bu alandaki mesuliyetine ait 



22 

 

konular ele alınmıştır. İkinci cüzde ilköğretimde öğretmenin ücreti, öğretim konuları, 

eğitim yöntemleri, tatilin zorunluluğu ve karma eğitimin mahzurları ele alınmıştır. 

Üçüncü cüzde eğitim ve öğretimde meydana gelen bazı sorunların çözüm 

tavsiyelerine yer verilmiştir.  

Kābisî’nin eseri üç bölümden müteşekkildir; ama bu, her bölümün konusunun 

diğer bölümlerden tamamen ayrı olduğu anlamına gelmemektedir. Bazı cüzler veya 

bu cüzlerin bazı bölümleri, diğer bir cüzün tekrarı veya onu tamamlayıcı 

niteliğindedir. Bu, zamanla verilen cevaplarda, önceki sorularla ilgili yeni bir konuya 

ulaştığında veya yeni bir ayrıntıdan bahsetmeyi gerekli gördüğünde, sonraki cevabın 

başında bunu zikrettiğini ve sonra yeni sorunun cevabına geçtiğini göstermektedir. 

Mesela ikinci ve üçüncü bölümün başında böyle yaptığı görülmektedir (Muhammed 

Fethali Hani Ali Rıza Fasihzade, 2017: 172).  

Bölümlerin içeriği şu şekildedir: Kur'ân'ın faziletleri, Kur'ân'ı öğrenmenin ve 

öğretmenin önemi, Kur'ân 'ı öğrenip de unutanın durumu Kur'ân'ı ezberleyip tekrar 

etmenin ehemmiyeti; yaya, binek üstünde, ayakta, çarşı-pazarda, hamamda Kur' ân 

okuma durumu; Kur'ân ve diğer bilimlerin öğretiminin, çocuğu okula göndermenin 

zorunlu olup olmadığı; öğretiminin, kadınların Kur'ân ve diğer bilimleri öğrenme 

sorunu; öğretmen öğrenci ilişkileri; öğretmenin ücreti; çocukların eğitimi, 

öğretmenin davranış tarzı; kız erkek öğrencilerin ayırımı, tatil ve paydos zamanları; 

önemli günlerde öğretmene verilecek bahşiş ve hediyeler; öğretmenin, yerine vekil 

bırakıp bırakamayacağı meselesi; birkaç öğretmenin birlikte çalışması, okulun başka 

yere nakli, çocuğu bir okuldan alıp başka okula verme; eğitimde dikkat edilecek 

hususlar gibi konular ele alınmıştır. 

Eğitimi fıkıh ilminin bir parçası olarak incelemesi, yani bir çeşit “eğitim 

fıkhı” özelliği taşıması bakımından ilk örnekleri arasında yer alan kitapta hükümler 

sırasıyla Kur’an, sünnet, amel-i ehl-i Medîne ve icmâa dayandırılmış, sonunda da 

kıyasa başvurulmuştur. Eser o dönemde temel eğitimin hedef, konu ve yöntemleri 

hakkında İslâm ulemasının dinî esaslardan hangisine dayandıklarını ve nasıl bir 

eğitim yöntemi oluşturduklarını göstermesi, ayrıca öğretmenliğin bir meslek olarak 

benimsenmesini gerektirecek deliller ortaya koymasının yanı sıra,  öğrencilerin 

disiplin cezalarına getirilen medenî sınırlandırmalar açısından da ilgi çekicidir 

(Parladır, 2001: 41-42) 



23 

 

- Kitabü Mulâhhısi'l-Muvatta,  

- Kitabu'l-Mümahhed fi'l-Fikh ve Ahkâmi’d-diyâne: Fıkıh alanında önemli 

bir eserdir. 

- Kitabu'l-Muba’id man Şuhahi't-Ta’vil, 

- Kitabu'l-Munabbih li’l-Fatin an Gavaili'l-Fiten, 

- Kitabu’l İ’tikadât, 

-er-Risalatu'n-Nasırıyye fi'r-Red ՙala’l-Bekriyye: [“Abdurrahman bin 

Muhammed b. Abdullah el-Bekries-Sıkılli’ el Kayrevani’nin bazı tasavvufi 

görüşlerine reddiyedir (Parladır, 2001: 41-42).] 

- Kitabu’z-Zikri va'd-du`â'. 

Safadî bunlara: 

- el-Manâsik'i ilave ediyor. 

Kadı İyâd ile İbnu Farhun, şu eserlerinden de bahsederler: 

- Risâletu Kaşfi'l-Makala fi't-Tavba, 

- Kitâbu Rutebi'l-İlmi va Ahvali Ehlih, 

- Kitabu Hüsni’z-zanni billâhi Ta'ala, 

- Risalatu Tezkiyeti' ş -Şuhûd va Tacrîihim, 

- ar-Risalâletu fî’l-varaՙi, 

Kadı İyad’ın unuttuğu, İbn Farhu'nun, ed- Dîbâcu’l muzehheb’inde zikrettiği: 

- Ahmiyatu’l-Husun (Kâbisî, 1995: 11). 

Görüldüğü gibi Kâbisî âmâ olmasına rağmen hadis, kelam, fıkıh, tasavvuf ve 

eğitim alanlarında birçok eser vermiştir. Kâbisî’nin eğitim tarihindeki yeri Ateş ve 

Öymen tarafından şu sözlerle ortaya konulmuştur. “Mağrıbta İbn-ı Sahnûn ve 

Kayrevan'lı Kâbisî, Maliki mezhebi usullerine göre ve maşrıkta Mavera-ün-Nehir'li 

Burhaneddin-i Ez-Zernûcî Hanefi mezhebine göre üçüncü hicri yüzyıldan itibaren 

eğitim ve öğretim eseleleri üzerine yayımlanan risâlelerin anılmış şahısları olarak 

İslam eğitim ve öğretimi tarihinde yer almışlardır.” (Ateş & Öymen, 1966: IX). 



24 

 

2. 3. 4. Er-Risaletü’l Mufassala’nın Yazılış Gayesi  

Kâbisî, kitabının yazılış sebebini açıklarken, eğitime dair sorulan bazı soruları 

cevaplamaktan kaçındığını, cevap vermek istemediğini söylemiştir. Bu konuda fetva 

vermekten ya da yeterli bir cevap verememekten kendisini mesul tutmamak adına 

çekimser kaldığını ileri sürse de her alanda kendisini yetiştirmiş bir âlim olarak 

bunun mütevazılığının bir göstergesi olduğu aşikârdır. 

Kâbisî, kitabını yazma nedenini şöyle açıklamıştır: 

Ebu el-Hasen der ki: Biri benden birtakım meseleleri cevaplandırmamı istedi. 

Bu hususta çok ısrar etti, onları yazmış, birtakım şartlar sıralamıştı. Bunları 

anlayamadığını ve anlamak istediğini zira bu meseleleri öğrenmek icap 

ettiğini, çünkü daima başa gelen meseleler olduğunu, fakat korkarak onlara 

yaklaşamadığını, bu meseleleri öğrenmek için kendisine yardım edecek 

kimselerden de uzak bulunduğunu, bunlara dokunmamanın doğurduğu 

huzursuzluktan da korktuğu için bana başvurmak zorunda bulunduğunu ifade 

ederek ısrarında mazur olduğunu beyan etti. Ben de onu mazur gördüm. Ona 

cevap vermemekten acı duydum. Bununla beraber benden sorduğu her mesele 

hakkında cevap verebileceğimden de korkuyordum. Bundan dolayı sorularını 

çabucak cevaplandırmaktan çekindim. O da durmadan isteğini bir an önce 

yerine getirmem için beni teşvik ediyordu. Nihayet Aziz ve Celil olan Allah, 

onun suallerine cevap vermeyi kabul etmemi kalbime düşürdü. Güçlük 

çıkaranlardan olmaktan Allah'a sığınırım. Beni sınadığı dine dair sözlerimde 

hakka yapışmayı; kendi katından bir hidayetle en güzel söze uymam için 

sözlerin en güzelini bana duyurmasını kerim Allah'tan niyaz ederim. O, 

inananları doğru yola iletir (Ateş & Öymen, 1966: 8). Sorulan sorular; “İman, 

İslam, İhsanve İstikametin” ve salah sıfatının keyfiyetinin ne olduğuna, 

Kur’an’ın faziletini, Kur’an’ı öğrenenin ve öğretenin sevabı, Kur’an’ın hangi 

huyları haiz olarak taşınacağı, Kur’an’ı ezberleyenin adabı,  Kur’an’ı 

ezbarledikten sonra unutanın durumu, çocuğuna Kur’an öğreten babanın 

sevabı; evladına küçüklükte Kur’an öğretmenin babasına veya vasilerine vacip 

olduğu ve kadınlara kimin Kur’an öğreteceği; oğlunu mektebe göndermeyen 

babayı imam zorlayabilir mi; öğretmenlerin öğrencilerden alacakları ücret 

(Kâbisî, 1995: 60-72) gibi hususlar hakkındaydı. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 

 

3. BURHANEDDİN EZ-ZERNÛCİ’NİN HAYATI VE ESERLERİ 

3. 1. Zernûcî’nin Yaşadığı Ülke 

Zernûcî’nin doğum yeri olarak tahmin edilen Mâverâünnehir toprakları 

günümüzde Özbekistan ve Türkmenistan’la Kazakistan’ın bazı kesimlerini 

içermektedir (Özgüdenli, 2003: 180). Doğum yeri olduğu sanılan ve I-XV. 

yüzyıllarda mevcut olduğu bilinen Zernûc (Zernuk/Zürnuk), bugünkü Kazakistan’ın 

güneyinde Kızılkum ilçesinin Mayakum köyünden kuzeye doğru 5 km. uzaklıkta 

bulunmaktaydı  (Tetik, 1991: 310).  Orta Asya’da cumhuriyet, batıda Hazar denizi 

kıyılarındanOrta Asya dağlarına (Doğu’da Altay dağları, Güneydoğu’da Tien Şan) 

kadar uzanır. Yüzölçümü 2 715 000 km2, ülke nüfusu 2020 itibarıyla 19.001.000'e 

(Wikipedia) ulaşmıştır (Büyük Larousse Sözlük ve Ansiklopedisi, 2019: 6568). 

Orta Asya’nın kuzey-batısında yer alan Kazakistan, Türkiye’nin 3,5 katı 

büyüklüğüne denk gelen bir coğrafi yapıya sahiptir. İşlenmemiş toprakların tarıma 

açılması sayesinde büyük bir tahıl ambarı haline gelmesi sağlanmıştı. Ülke, zengin 

petrol ve maden yataklarına da sahiptir. Sanayinin gelişimi, iyice uzmanlaşmış, 

aralarında güçlü bağ bulunmayan merkezlerin kurulmasına yol açmıştır. Bölgesel 

bütünleşme çok ileri değildir (Büyük Larousse Sözlük ve Ansiklopedisi, 2019: 6568).  

Kazakistan Kuzeyden Rusya Federasyonu, doğudan Çin Halk Cumhuriyeti, 

batıdan Hazar denizi, güneyden Özbekistan ve Kırgızistan cumhuriyetleri, 

güneybatıdan Türkmenistan Cumhuriyeti ile çevrilmiştir. Bu coğrafî alan Kazak 

denilen bir Türk boyu’nun ismiyle hatırlanmaya başlanması Selçuklu egemenliği 

sonrasındaki gelişmelerle yakından alakalıdır. XI. yüzyıldan başlayarak Türkler’in 

önemli bir kısmının Selçuklular öncülüğünde batıya doğru genişlemesinden sonra 

Orta Asya’da kalanlar bağımsızlıklarını uzun süre sürdürememişlerse de bunu 

izleyen ve yaklaşık bir buçuk asır devam eden Moğol hâkimiyeti devrinde 

kültürlerini ve varlıklarını koruyabilmişlerdi.” (Saray, 2002: 121). 

Ardından Timur’un kurduğu devletin etrafında kenetlenmişler, ancak onun 

ölümü üzerine meydana gelen siyasî dengesizlik nedeniyle dağılmışlardır. Bunlardan 

bir kısmı Timur’un oğullarının yanında birleşirken bir kısmı da Fergana vadisiyle 

kuzeyinde dağınık bir yaşam sürmeye başladı. Bu ikinci Türk grubu Ebülhayr (1428-

1468) tarafından örgütlenerek birleştirildi ve yeni bir Türk devleti kuruldu. Ancak 

yeni kurulan bu Türk devletini kabul etmeyen Moğullar’ın saldırıları karşısında 



26 

 

tutunamayan bir kısım halk ayrılıp kuzeye doğru gitti ve Kazak ismiyle anılmaya 

başlandı. Daha sonra Kazakistan ismi verilen İdil-Altaylar arasındaki bölgede hür 

olarak uzun zaman varlığını sürdürdü. Daha önce burada yaşamış Türk, Sibir ve 

Moğol asıllı kavimlerden geri kalanlarla zaman içinde karıştı. Böylece bugünkü 

Kazak halkı ortaya çıktı. Kazakistan’da yapılan kazılarda bu bilgiyi destekleyici 

nitelikte daha önce yaşamış olan İskitler, Hunlar ve diğer Türk kavimlerine ait kültür 

kalıntıları elde edilmiştir (Saray, 2002: 121).   

3. 2. Zernûci’nin Yaşadığı Dönem 

Milliyeti hakkında kesin bilgi olmamakla beraber Karahanlılar zamanında 

yaşadığı bölgenin Türk yurdu olması hasebiyle Türk asıllı bir âlim olduğu tahmin 

edilmektedir (Tetik, 1991: 310). 

Büyük Selçuklu İmparatorluğu kuruluşundan Melikşah'ın ölümüne kadar 

(1072-1092) yükseliş ve azamet devrini, Sancar’ın ölümüne kadar (1118-1157) 

duraklama ve II. Tuğrul'un ölümüne kadar da (1157 -1194) çöküş devrini yaşayarak 

tarihe mal olmuştur (Turan, 2020: 145-240; Hasan, 1988: 30-82).  

İslam medeniyeti, iç savaşlar, felsefî ve kelamî tartışmaları ile çok sayıda 

fırka mezhebinin oluşumuna rağmen, gelişmesini devam ettirmiştir. Nerede ise 

medeniyete zararı çok olan siyasi dalgalanmayı, Selçuklular bir şekilde sona 

erdirdikten ve Abbasî Halifeliği’ne (750-1258) bir ölçüde itibarını teslim ettikten 

sonra gelişme için sabit bir mekân oluşturmada önemli rol oynamıştır (Turan, 2020: 

131-142). 

 Bu durum, Maverau’n-nehr, İran ve Irak dolaylarında etkisini göstermiştir. 

Bu nispi istikrarın kültürel güvencesi, Selçukluların, medreseler, eğitim kurumları, 

dini merkezler inşa gayretlerindendir. Bu inşa durumu İslam tarihinde kendi türünden 

ilk çalışma olarak değerlendirilebilir, Nişabur ve Bağdat’ta Nizamiye Medreseleri, 

ulema yetiştirilmesi, kültürel ve fikrî yayın alanında model olmuştur. İlim ve 

kültürün yayılması açısından şüphesiz medeniyet tarihine büyük hizmetler getirmiştir 

(Turan, 2020: 187-194). 

 İçeride siyasi çekişmeler, dışarıda haçlı saldırılarına rağmen, Selçukluların 

ilme yaptıkları hizmet ve ilim adamına verdikleri değer neticesinde, bıraktıkları 

kültürel eserler günümüze dahi ışık tutacak mahiyettedir. O dönemde yazılmış olan 



27 

 

Zernûcî’nin eseri, bütün bu olumsuz şartlara rağmen günümüze kadar ulaşma şansına 

sahip olmuştur (Tetik, 1991: 18). 

3. 3. Zernûci’nin Hayatı 

İmam Burhanu’d-din Zernuci (ö.1223) h. VI. ve VII. çağlarda hayatını 

sürdürmüştür. Tam adı ve yaşamıyla ilgili mutlak bir bilgi mevcut değildir; 

Burhâneddin ve Burhânülislâm lakaplarıyla hatırlanır. Ancak bu lakabın, o devirde 

sahasında otorite ve ilimde öncü kişiler için kullanılması adetti (Tetik, 1991: 1). 

Hediyyetü’l-ʿârifîn’de İbrâhim ez-Zernûcî adı verilse de bu bilginin sahihliği 

şüphelidir (Tütüncü, 1991: 3). Doğum yeri olduğu tahmin edilen ve I-XV. Asırlarda 

var olduğu bilinen Zernûc (Zernuk/Zürnuk), bugünkü Kazakistan’ın güneyinde 

Kızılkum ilçesinin Mayakum köyünden kuzeye doğru 5 km. uzaklıkta 

bulunmaktaydı. Zernûcî’nin tabiiyetii hakkında da başka bilgiler vardır. M. Plessner, 

onu bir Arap filozofu olarak kabul etse de bu bilgiyi hangi kaynağa dayandırdığını 

belirtmemektedir (Bayraktar, 2013: 294/295). Batılı araştırmacıların, ilk dönem 

Müslüman âlimlerin esrlerini Arapça yazdıklarından dolayı Arap deme adetleri göz 

önünde bulundurulduğunda bu yöndeki bilgiye temkinli yaklaşmak gerekir. O 

dönemlerde İslâm memleketlerinin eğitim dili çoğunlukla Arapça idi ve Zernûcî’nin 

bu dili iyi bilmesi ve eser kaleme alması onun Arap olduğuna kanıt sayılmaz 

(Bayraktar, 2013: 294-295). Bu duruma göre müellifin kesin milliyetini belirlemek 

mümkün olmadığı gibi Karahanlılar devrinde (226-609/840-1212) yaşadığı 

mıntıkanın Türk memleketi olması ve o zamanda Türk egemenliği altında bulunması 

dikkate alındığında onun Türk kökenli bir âlim olma ihtimalini kuvvetlendirmektedir 

(Tütüncü, 1991: 34). 

Zernûcî, İbni Sahnûn ve Kâbisî’den sonra Doğu İslam âleminde ilk defa 

Hanefî mezhebine göre didaktiğin (öğretim yöntemleri) kurallarına değinen, tedrisat 

çalışmalarını bu ilkelere göre yapan, fıkıh âlimi olarak değil eğitimci kişiliğiyle 

İslam eğitim tarihinde yer alan öncülerden biridir (Tütüncü, 1991: 35). 

Taʿlîmü’l-Müteʿallim Tarîka’t-Teʿallüm (Öğrenenlerin Öğretimi-Öğrenmenin 

Yolu) adlı eser tamamen eğitim için hazırlanmış 13 bölümden oluşan bir eserdir. 

Bundan dolayıdır ki çeşitli dillere de çevrilmiştir. Latinceye “Enchiridion Studiosi” 

başlığıyla 1709 da H. Reland tarafından tercüme edilmiş ve Carolus Caspari 

tarafından 1838’de neşredilmiştir (Dağ & Öymen, 1974: 53). 



28 

 

Bu esere Milli Kütüphane ve Cumhurbaşkanlığı Millet Kütüphanesinde 

yapılan araştırmalar neticesinde ulaşılamamıştır, fakat dijital ortamda ulaşma imkânı 

bulunmaktadır.  H. Reland önsöz bölümünde önce kitap hakkında genel bir bilgi 

vermektedir. Zernûcî’nin kitabının temasının eğitim olduğundan bahsetmekte ve 

kitabın aynı zamanda teolojik bir çalışma olduğunu bu bilgilerden dolayı yazarın bir 

İslam hukukçusu olma özelliğine de sahip olduğu bilgisine ulaşılabileceğini 

belirtmektedir. Daha sonra kitabın çevirisine geçerken kitabın ismini Ta’limu 

Müte’allim’i fi Tarikatı Muallim “Öğrenme Eğitimi İle Öğrenmenin Bir Yolu” olarak 

çevirmektedir. Daha sonra çeviriye kitabın kaç bölümden oluştuğunu ve o bölümlerin 

ismini yazarak devam etmektedir.8  

Daha sonra da 1947’de Von Grunebaum ve Abel tarafından yapılan İngilizce 

tercümesi Londra’da basılmıştır. (Dağ & Öymen, 1974: 53). 1948 tarihinde de Von 

Grunebaum ve Abel’in bu çevirisi hakkında iki adet inceleme yapılmıştır. İlki G. 

Levi Della Vida tarafından ve bir diğeri de A. S. Tritton tarafından “American 

Oriental Society” dergisinde yayımlanmıştır. 

3. 3. 1. Hocaları 

Zernûcî’nin eserinde nakillerde bulunduğu hocaları şunlardır: 

-el-Mergīnânî (ö. 593/1197): Ebü’l-Hasen Burhânüddîn Alî b. Ebî Bekr b. 

Abdilcelîl el-Fergānî el-Mergīnânî, Mâverâünnehir’de Fergana mıntıkasına bağlı 

Mergīnân şehrinin Riştân köyünde 511 yılında dünyaya gözlerini açtı. Hz. Ebû 

Bekir’in nesebinden olup birçok âlim yetiştiren bir aileye mensuptur. Başta fıkıh 

olmak üzere hadis, tefsir, Arap dili ve edebiyatı alanlarındaki bilgisiyle meşhur oldu. 

Kaynaklarda “imam, hâfız, muhakkik” gibi sıfatlarla anılmaktadır (Koca, 2004: 182-

183). 

el-Mergīnânî hocalarını ve akranlarını geride bıraktı, Hanefi mezhebini yaydı 

ve geniş bir nüfuz sahibi oldu. Birçok kişiden hadis tahriç etti. Müellif, eserinde 

ondan sık sık bahsetmekte ve Hidaye sahibi Burhânüddîn’ diye nitelemekte ve 

okuduğu şiirden alıntı yapmaktadır. Ayrıca derse başlama günü, miktarı ve tertibi 

                                                           
8 Geniş bilgi için bknz. 

https://books.google.com.tr/books?id=Vq1CAAAAcAAJ&printsec=frontcover&dq=inauthor:%22Bur

h%C4%81n+ad-

D%C4%ABn+AzZarn%C5%AB%C7%A7%C4%AB%22&hl=tr&sa=X&redir_esc=y#v=onepage&q

&f=false    

https://books.google.com.tr/books?id=Vq1CAAAAcAAJ&printsec=frontcover&dq=inauthor:%22Burh%C4%81n+ad-D%C4%ABn+AzZarn%C5%AB%C7%A7%C4%AB%22&hl=tr&sa=X&redir_esc=y#v=onepage&q&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=Vq1CAAAAcAAJ&printsec=frontcover&dq=inauthor:%22Burh%C4%81n+ad-D%C4%ABn+AzZarn%C5%AB%C7%A7%C4%AB%22&hl=tr&sa=X&redir_esc=y#v=onepage&q&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=Vq1CAAAAcAAJ&printsec=frontcover&dq=inauthor:%22Burh%C4%81n+ad-D%C4%ABn+AzZarn%C5%AB%C7%A7%C4%AB%22&hl=tr&sa=X&redir_esc=y#v=onepage&q&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=Vq1CAAAAcAAJ&printsec=frontcover&dq=inauthor:%22Burh%C4%81n+ad-D%C4%ABn+AzZarn%C5%AB%C7%A7%C4%AB%22&hl=tr&sa=X&redir_esc=y#v=onepage&q&f=false


29 

 

başlıklı 6. Bölümde hocası el-Mergīnânî’in derse başlama gününden bahsetmektedir 

(Ez-Zernûcî, 2019: 23-36-38-53). 

511 yılında doğmuş, 593 yılında vefat ederek Semerkant’ta defnedilmiştir. 

Fıkıhta yazdığı Kifâyetü’l Müntehî’den kısalttığı el-Hidâye isimli eseri meşhurdur. 

“el-Münteka”, “Neşruu’l-Mezhep”, “et-Tecnis”, “el-Mezid”, “Menâsikü’l-Hacc” 

isimli eserleri ile Miras fıkhına dair yazdığı bir kitap ve hocalarının listesini içeren 

bir “Meşyaha” adlı bir eseri vardır (Alp, 2007: 10) 

Mergīnânî, el-Hidâye’de fıkıh konularının tasnifiyle ilgili olarak önceki 

Hanefî hukukçularının sistematiğine bağlı kalmakla yetinmemiş zaman zaman 

farklı düzenlemeler de yapmış, meselâ nafakaya dair hükümler nikâh 

bölümünde ya da müstakil bir bölüm halinde işlenirken Mergīnânî bu konuya 

talâk bölümünde bahsetmiştir. Onun diğer hukukçulardan farklı görüşler 

benimsediği de kaydedilmektedir. Kocanın iktidarsızlığı durumunda söz 

konusu edilen bir yıllık bekleme süresinde güneş takviminin esas alınması 

gerektiği şeklindeki görüşe karşılık Mergīnânî ay takvimini dikkate almıştır 

(Koca, 2004: 182-183). 

Mergīnânî’nin Eserleri şunlardır: Hidaye, Bidaye, Kifayetü’l Mentaha, 

Tecnisü’l Mezid, Menasikü’l Hacc, Muhtar-u Mecma’in Nevazil9 (Ez-Zernûcî, 2019: 

23). 

--Kıvamüddin Hammad b. İbrahim b. İsmail es-Saffar el-Ensâri (ö. 

576/1180): Eğitim sürecinde nasıl bir niyete sahip olmalı adlı ikinci bölümde üstad 

diye bahsettiği hocasıdır. İlim ve züht içerisinde, Buhara ehlinin yanında yetişti. 

Babasından ders almış ve Şeyhu’l İslam olmuştur. Asıl ve füru ilimlerde imamların 

imamı olmuştur. İki kere Bağdat’a gelmiş ve orada dersler okumuştur. Kadı Ebul 

Mahâsin, Ömer b. Ali kendisinden ders almıştır. H. 493 yılında doğmuş, h. 576 

                                                           
9 Bidâyetü’l-mübtedî: (Kahire 1355/1936). “Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî’nin el-Câmiʿu’s-saġīr’i 

ile Kudûrî’nin el-Muḫtasar’ında mevcut meselelerin bir araya getirildiği eseri Ebû Bekir b. Ali el -

Hâmilî en-Nazmü’l-mensûr (Dürrü’l-mühtedî ve ẕuhrü’l-muktedî) adıyla nazma çekmiş, Ebû Bekir el-

Haddâd bu manzumeyi Sirâcü’z-zalâm ve bedrü’t-tamâm adıyla şerh etmiştir.” (Koca, 2004: 182-

183). 

el-Hidâye (Kahire 1282): “Müellifin Bidâyetü’l-mübtedî üzerine yaptığı bir şerh olup Hanefî 

mezhebinin en meşhur ve en çok güvenilen metinlerinden biridir. Üzerinde pek çok şerh, hâşiye ve 

ihtisar çalışması yapılan kitap farklı dillere çevrilmiştir.” (Koca, 2004: 182-183). 

 Muḫtârât (muḫtâr)ü’n-nevâzil: “Fıkha dair olan bir eserdir.” (Koca, 2004: 182-183). 

et-Tecnîs ve’l-mezîd fi’l-fetâvâ: Klasik fıkıh kitaplarının sistematiğine sahip, vâkıât türü hacimli bir 

eserdir (Koca, 2004: 182-183). 

 Kitâbü’l-Ḥac (Menâsikü’l-Hacc): “Kaynaklarda Mergīnânî’nin hacca dair bir eserinden söz edilmekte 

olup çeşitli fıkıh kitaplarının hacla ilgili bölümlerini bir araya getiren, hac konusunda müstakil bir 

kitap olmayıp el-Hidâye’nin “Kitâbü’l-Hac” bölümünden ibarettir.” (Koca, 2004: 182-183). 

 Kitâb fi’l-ferâʾiż (Koca, 2004: 182-183). 



30 

 

yılında Semerkant’ta vefat etmiştir. Birçokları ondan hadis rivayet etmiştir. 

Bunlardan biri de Burhaneddin Zernûcîdir (Ez-Zernûcî, 2019: 24; Alp, 2007: 38)  

-Şeyhu’l İslam Ali b. Ebi Bekir: Üstadımız diye bahsettiği bu şahsın, evine 

dönerken bu kitabı (Zernûcî burada kendi kitabından bahsediyor.) yazmasını 

emretmesi üzerine yazdığını belirtmektedir (Ez-Zernûcî, 2019: 25). 

-Şerafettin Ukaylî: Zernûcî, eserinde "derse başlama, dersin miktarı" 

konusunu işlerken kendisinden nakilde bulunur (Ez-Zernûcî, 2019: 54). 

-İmamzâde, Muhammed b. Ebû Bekir ( ö. 573/1177): Zernûcî, eğitim 

sürecinde nasıl bir niyete sahip olmalı başlıklı olan 2. Bölümde bu şahsın kendisine 

bu kitabı yazması konusunda emir buyurduklarını aktarmaktadır. (Ez-Zernûcî, 2019: 

25). 

Ebü’l-Mehâsin Rüknülislâm Sedîdüddîn Muhammed b. Ebî Bekr İbrâhîm eş-

Şargī el-Buhârî, Rebîülevvel 491’de (Şubat 1098) Buhara yakınlarında 

Semerkant yolu üzerindeki Şarğ köyünde doğdu. Babasının görevinden dolayı 

İmamzâde lakabıyla anılmış olabilir. Nîsâbûrî’den hilâfiyat öğrendiği, 

Hemedânî’den tasavvuf eğitimi aldığı kaydedilmektedir. Taʿlîmü’l-müteʿallim 

müellifi Burhânülislâm ez-Zernûcî, Ubeydullah b. İbrâhim el-Mahbûbî ve 

Muhammed b. Abdüssettâr el-Kerderî onun yetiştirdiği talebelerden 

bazılarıdır. İmamzâde’nin Buhara’da müftülük ve vaizlik yaptığı, geniş bir 

malumata sahip edip, şair, hayır sahibi, muttaki bir zat olduğu belirtilmektedir 

(Cici, 2000: 210-211).  

İmamzâde’nin eserleri, 

Şirʿatü’l-İslâm ilâ dâri’s-selâm.10  

           ʿUkūdü’l-ʿakāʾid fî fünûni’l-fevâʾid (fî usûli’d-dîn / fî ʿilmi’l-kelâm)11 dır. 

-Kādîhan (Ebü’l-Mehâsin Fahrüddîn Hasen b. Mansûr b. Mahmûd el-

Özkendî el-Fergānî) (ö. 592/1196): Zernûcî eserinde öğrenci-kitap ilişkisini işlerken 

kendisinden nakil de bulunur. İmam İbrahim b. Es-Seffari ve İmam 1zahuriddin Ali 

                                                           
10 “Bir ilmihal ve ahlâk kitabı olmakla birlikte ibadetler yanında gündelik hayata dair birçok husustaki 

sünnet ve âdâb hakkında bilgi verilmektedir. Diğer ilmihallerden değişik olarak ibadetlerle ilgili farz, 

vâcip vb. fıkhî hükümlere değinmeyen Şirʿatü’l-İslâm Osmanlı âlimleri arasında çok itibar görmüş, 

çeşitli şerh ve tercümeleri yapılmıştır. Şerhleri: a) Yahyâ Halîfe diye bilinen Yahyâ b. Bahşî (ö. 

840/1436), Şerḥu Şirʿati’l-İslâm. b) Seyyid Alizâde diye de anılan Ya‘kūb b. Seyyid Ali er-Rûmî el-

Bursevî, Mefâtîḥu’l-cinân ve meṣâbîḥu’l-cenân. c) Kurt Mehmed Efendi, Mürşidü’l-enâm ilâ dâri’s-

selâm. Tercümeleri: a) Ravzatü’l-İslâm fî tercümeti Şir‘ati’l-İslâm. Âbidî mahlaslı Bahri Efendi adlı 

bir şair tarafından 917’de (1511) yapılan manzum tercüme olup çeşitli yazma nüshaları mevcuttur. b) 

Tercüme-i Şir‘atü’l-İslâm. Hacı Ahmed b. Seyyid el-Bîgāvî’nin yaptığı tercümedir. c) Şir‘atü’l-İslâm 

Tercümesi. İmam Mustafa (Mustafa Dede) tarafından 1018’de (1609) tamamlanan manzum bir  

tercümedir. d) Şir‘atü’l-İslâm: Müslümanın Görgü Kitabı (trc. Abdülkadir Akçiçek, İstanbul 1978)” 

(Cici, 2000: 210-211). 
11 Manzum bir eserdir (Cici, 2000: 210-211). 



31 

 

el- Merğinanî’nin yanında ilim öğrendi Muhammed b. Abdussettar el-Kerderî ondan 

fıkıh aldı. Bu kimse fakih ve meseleler hakkından müçtehittir. H. 592 de vefat 

etmiştir (Ez-Zernûcî, 2019: 38; Alp, 2007: 70).  

Ebü’l-Mehâsin Fahrüddîn Hasen b. Mansûr b. Mahmûd el-Özkendî el-Fergānî, 

Mâverâünnehir’de Fergana bölgesinde bulunan Özkent (Özcend) şehrindendir. 

Bir ulema ailesine mensup olup Kādîhan lakabıyla tanınmıştır. 
Kemalpaşazâde yaptığı müctehid tasnifinde kendisini “mesâilde müctehid” 

grubunda gösterir. Gerek Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî’nin eserlerine 

yazdığı şerhler, gerekse Fetâvâ’sında Ebû Hanîfe ve talebeleriyle diğer Hanefî 

âlimlerinin görüşlerini ortaya koyarken yaptığı yorum ve seçimleri onun 

ictihad ehliyetini göstermektedir (Özel, 2001: 121-123). 

Kādîhan’ın Eserleri şunlardır: el- Fetâvâ,12 el- Muhadir, Şerḥu’l-Câmiʿi’ṣ-

ṣaġīr li Şeybânî,13 Şerhu’z-Ziyâdât.14 (Ez-Zernûcî, 2019: 38). 

Kaynaklarda Kādîhan’ın ayrıca el-Emâlî, Şerhu Edebi’l-Kādî li’l-Hassâf, el-

Vâkıʿât, el-Mehâdır, Şerḥu’l-Câmiʿi’l-kebîr adlı eserlerinin bulunduğu bilgisi vardır, 

Zehebî el-Emâlî’yi gördüğünü söylemiştir. Ancak bu kitabın, yine imlâ yoluyla telif 

edilen ve bazen el-Emâlî diye anıldığı görülen Fetâvâ’dan değişik bir eser olup 

olmadığı hakkında herhangi bir bilgi bilinmemektedir (Özel, 2001: 121-123). 

-Kâsânî (ö. 587/1191): Müellif, bu âlimi de hocası olarak zikrediyor. Ebu 

Bekir Mesud b. Ahmed Alaüddin el-Kâsâni h. 587 yılında vefat etmiştir. Tuhfetü'l Fukâhâ 

sahibi Alaüddin es-Semerkandi'nin talebesi ve damadıdır. Hocasına ait Tuhfetü'l 

Fukâhâ isimli fıkıh kitabının şerhi olan meşhur Beda'isü's Senâî isimli fıkıh kitabının 

                                                           
12 “Kaynaklarda el-Fetâva’l-Ḫâniyye veya kısaca el-Ḫâniyye olarak da anılan eser, Hanefî 

mezhebinde yazılan en itibarlı ve yaygın fetva kitaplarından biridir. Fetva verme yöntemiyle ilgili kısa 

bir güzergâhla başlayan ve klasik fıkıh kitaplarının sistemine göre düzenlenen eserde sıkça meydana 

gelen meseleler toplanmış, Hanefî imamlarıyla mütekaddimîn ve müteahhirîn ulemânın düşüncelerine 

yer verilmiştir. Ebû Hanîfe ile talebeleri arasındaki görüş farklılıkları kaydedilirken bir konuda 

müteahhirîn ulemâdan değişik görüşler nakledilmişse bunlardan yalnız bir iki tanesi zikredilmiş; 

sahih, kuvvetli, fetvaya esas olan, ihtiyata daha yakın sayılan görüşlere vurgu yapılmıştır. Eserde 

hükümlerin delillerine yer verilmemiş, diğer mezhep imamlarından Şâfiî’nin görüşleri bazen İmam 

Mâlik ile bir kısım tâbiîn ulemâsının görüşlerine de kısmen yer verilmiştir. Müteahhir âlimlerin 

görüşleri verilirken Irak, Buhara, Belh ve Semerkant gibi bölge ve şehir ulemâsına atıfta bulunulması 

bunların görüşleri, usul ve yöntemlerinin tespiti bakımından önem arz etmektedir. Müellifin kendi 

görüş ve yorumları yanında dönemindeki örfe ve uygulamada tercih edilen görüşlere de işaret etmesi 

ve yine çevrenin etkisiyle başta nikâh, talâk, ıtk ve yemin bölümleri olmak üzere Farsça kelime ve 

terkiplere sıkça yer vermesi eserin dikkat çeken diğer özellikleridir. İlmî kıymeti, üslûbunun güzelliği 

ve içeriğinin kısa ve öz oluşu bakımından çok tutulan bir eser olma özelliğine sahip olmuştur.” (Özel, 

2001: 121-123).  
13 “Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî’nin, “zâhirü’r-rivâye” diye anılan ve Hanefî mezhebinin ilk temel 

kaynaklarını oluşturan eserlerinden el-Câmiʿu’ṣ-ṣaġīr’in önemli şerhlerinden biridir. Müellif 

Fetâvâ’da olduğu gibi Ebû Hanîfe ve talebeleri yanında diğer Hanefî âlimleri, İmam Şâfiî ve bazen de 

İmam Mâlik ve tâbiîn müctehidlerinin görüşlerine yer verirken kendi görüş ve tercihlerini de 

belirtmiştir.” (Özel, 2001: 121-123).  
14 “Şeybânî’nin zâhirü’r-rivâye eserlerinden ez-Ziyâdât’ın şerhidir.” (Özel, 2001: 121-123).  



32 

 

sahibidir. Bunun dışında es-Sultanu'l Müb'in isimli akaid kitabı vardır (Ez-Zernûcî, 

2019: 57; Alp, 2007: 10).  

Alâüddîn Ebû Bekr b. Mes‘ûd b. Ahmed el-Kâsânî, Orta Asya’da Fergana 

bölgesinde Seyhun nehrinin kuzeyinde yer alan Kâsân’da (Kâşân) doğdu. Melikü’l-

ulemâ” lakabıyla bilinen Kâsânî’nin asıl ünü, Alâeddin es-Semerkandî’nin Tuhfetü’l-

fukahâ isimli kitabına yazdığı Bedâʾiʿu’s-sanâʾi adlı şerhinden ileri gelmektedir. 

Bundan çok memnun kalan hocası bir fakih olan kızı Fâtıma’yı15 ona nikâhlamış ve 

mehir olarak da bu eseri kabul etmiştir. Özellikle bu evlilikten sonra Kâsânî, eşi ve 

kayınpederinin ortak fetva vermeye başladıkları kayıtlarda geçmektedir (Koca, 2001: 

531). 

Farklı ilim yolculuklarına çıkan Kâsânî bir ara Konya’da Selçuklu Sultanı I. 

Mesud’un sarayında kalmış ve bu esnada bazı ilmî münakaşalara katılmıştır. 

Şa‘rânî16 nisbeli bir âlimle müçtehitlerin içtihatlarında isabetli kararlar alıp aladıkları 

konusunda yapılan bir münakaşada adı geçen zat, Ebû Hanîfe’den her müçtehidin 

kendi içtihadında isabetli olduğu görüşünün nakledildiğini ileri sürmüş, Kâsânî ise 

Ebû Hanîfe’den müçtehitlerin içtihatlarında isabetli oldukları gibi hata da 

yapabileceklerinin ve yalnız birisinin isabet edeceği naklinin olduğunu söylemiştir. 

Bu arada Kâsânî rakibinin görüşünün Mu‘tezile’ye ait bir görüş olduğunu ileri 

sürmüş ve kırbacıyla ona vurmaya kalkışmıştır. Bunun üzerine sultan Kâsânî’nin 

Konya’dan sürülmesini istemişse de vezirin araya girmesiyle Halep’te bulunan 

Nûreddin Mahmud Zengî’nin yanına elçi olarak gönderilmiştir (Koca, 2001: 531). 

Kâsânî’nin eserleri şunlardır: Bedâʾiʿu’s-sanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ,17 Es- 

Sultanü’l Müb’in.18  

3. 3. 2. Öğrencileri 

 Yapılan araştırmalar sonucunda Zernûcî’nin öğrencileri hakkında herhangi 

bir bilgiye ulaşılamamıştır. 

                                                           
15 (bknz. Bolelli, Fâtıma bint Alâeddin es-Semerkandiyye TDV İslâm Ansiklopedisi, Cilt. 12, s. 225). 
16 (bknz.. Kaplan, Şa‘rânî, TDV İslâm Ansiklopedisi, Cilt.. 38, s. 347-350). 
17 Kâsânî’nin tnınmış en değerli eseridir. Eser, Alâeddin es-Semerkandî’nin Kudûrî’nin el-

Muḫtaṣar’ına dayanan Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ ismindeki kitabının şerhi olarak kaleme alınmakla birlikte 

(Ez-Zernûcî, 2019: 57) “klasik anlamda bir şerh olmayıp yepyeni bir sistemle yazılmıştır.” (Koca, 

2001: 531). 
18 Bu kitap Kâsânî’nin akaid üzerine yazış olduğu bir kitabıdır (Ez-Zernûcî, 2019: 57; Alp, 2007: 10).  



33 

 

3. 3. 3. Zernûcî’nin Eserleri 

Zernûcî’nin bu güne ulaşmış tek eseri olan tam adı Taʿlîmü’l-Müteʿallim 

Tarîḳa’t-Teʿallüm’dür. Kendisinin bu eserle şöhret kazandığı bilinmektedir 

(Tütüncü, 1991: 44). 

Taʿlîmü’l-Müteʿallim’de öğrencilerin ilim için çaba sarf ettikleri halde 

istedikleri bir başarıya ulaşamadıklarını, bu hususta yöntem hatası yaptıkları için 

başarıyı yakalayamadıklarını belirtilir. Zernûcî, onlara hatalarını anlatmak ve kolay 

öğrenmenin yöntemlerine dikkat çekmek amacıyla kitaplarda gördüğü, ilim ve 

hikmet sahiplerinden öğrendiği bilgilerden yararlanarak eseri yazdığını, bu sebeple 

kitaba Taʿlîmü’l-müteʿallim tarîka’t-teʿallüm adını verdiğini ifade etmektedir 

(Bayraktar, 2013: 294-295).  Eserin taşıdığı özellikler dikkate alındığında öğrenme 

yöntemlerini pratiğe dökerek hedeflerine ulaşmak açısından önemli bir yere sahip 

olduğu görülmektedir. 

Kitap eğitim sahasındaki eksikliği doldurması, haciminin küçük olması ve 

akıcı ve etkileyici tarzıyla, ihtiyaca binaen âyet ve hadislerin yanı sıra tanınmış 

hocalardan ve edebiyatçılardan özlü sözler, hikâyeler, şiirler aktarması (Ez-Zernûcî, 

2019: 8) sebebiyle meşhur olmuş ve tercih edilen bir kitap haline gelerek 

yaygınlaşmıştır. Nüshalarının ve şerhlerinin çok olması, öte yandan defaatle 

çoğaltılması onun tedrisatta sürekli faydalanılan bir el kitabı olduğu kanaatine 

götürmektedir (Tütüncü, 1991: 45). Bilhassa Taʿlîmü’l-müteʿallim’e şerh yazanlar 

eserin özellikle öğrenciler tarafından ilgi çekici olduğunu bildirmişler, eser 1908’de 

II. Meşrutiyet’in ilânından sonra Osmanlı medreselerinde de ders kitabı olarak 

okutulmuştur ( Bayraktar, 2013: 294-295).  

On üç bölümden oluşan Ta’lîmü’l Müte’allim’in birinci bölümünde ilim ve 

fıkhın mahiyeti ve fazileti üzerinde durulur. Her Müslümanın bulunduğu hâlin ilmini 

yani ilm-i hâlini bilmenin farziyetinden bahsedilir. Eğitim sürecinde nasıl bir niyete 

sahip olmalı adlı ikinci bölümde, öğrencinin Allah’ın rızasına kavuşmak, öğrenme ve 

öğretme niyetiyle eğitime başlamasının gerekliliğine dikkat çekilir. Üçüncü bölümde, 

ilim, hoca, ders arkadaşı seçimi ve tahsilde sebat etmenin öneminden bahsedilir. 

Öğrencinin istediği alanı seçmesinde özgür olduğu ve tercih yaparken dikkat etmesi 

gereken hususlar belirtilir. İlim ve ehlini yüceltmek başlığıyla ele alınan dördüncü 

bölümde, ilme, hocaya ve kitaba saygı anlatılmaktadır. Beşinci bölümde, ilim 



34 

 

tahsilinde gayret, eğitimde devamlılık ve azim konusu üzerinde durulmaktadır. 

Altıncı bölüm, derse başlama günü, dersin miktarı, tertibi ve başarılı olma yöntemleri 

ile ilgilidir. Yedinci bölümde talebenin tam bir tevekküle sahip olması, kalbini 

meşgul edecek meselelere önem vermemesi konusu işlenmiştir. Sekizinci bölümde 

tahsil çağının beşikten mezara kadar olduğu ve ders çalışmanın verimli olduğu 

zamanlar üzerinde durulmuştur. Dokuzuncu bölümde ise, öğretmenin öğrencilerine 

karşı şefkatli olması iyilik yapması; onuncu bölümde, talebenin ilimde fazilet sahibi 

olması için bütün vakitlerini istifadeli bir şekilde geçirmesi gerektiği; on birinci 

bölümde, öğrenim sırasında günahtan sakınma/vera konusu ele alınır. On ikinci 

bölümde hafızayı kuvvetlendiren ve unutkanlığa neden olan tutumlar üzerinde 

durulur ve yararlı besinler tavsiye edilir. En son bölüm olan on üçüncü bölümde ise, 

rızkın bollaşması ve azalması ve ömrü uzatan ve kısaltan durumları bilmenin 

yetişkinler yanında öğrencilerin de ihtiyacı olduğu anlatılmaktadır. 

3. 3. 4. Eser Üzerine Yapılan Çalışmalar  

3. 3. 4. 1. Şerhleri 

 Taʿlîmü’l-müteʿallim üzerine yazılmış çok sayıda şerhler bulunmaktadır.  

 Bu şerhleri yazanlardan birincisi: İbrahim b. İsmail’dir. Kaynaklarda 

hayatı ile ilgili bilgiler zikredilmemesine rağmen onuncu yüzyıl âlimlerinden 

(Tütüncü, 1991: 94) ve III. Sultan Murad (ö.1004/1595) zamanında adı geçen 

padişahın saray mensubu öğrenciler için öğretmenlik yaptığı sırada Taʿlîmü’l-

müteʿallim şerhi yazmış olduğu bilinmektedir. Adı geçen şerh Şeyh Abdül-Mecid b. 

Nasûh b. İsrail tarafından “İrşâdü’t-Tâlibin Fi Talimi’l Müteallim” adıyla Türkçeye 

çevrilmiştir (Çelebi, 1941: 2, 425). Bu şerh 996/1587 tarihinde tamamlandığı bilgisi 

kaynaklarda yer verilmesine göre (Çelebi, 1941: 2, 420) şarihin bu yılda hayatta 

olduğunu göstermektedir (Tütüncü, 1991: 94). İrşâdü’t-Tâlibin Fi Talimi’l Müteallim 

kitabına Milli Kütüphanenin ‘yazma eserler’ bölümünde ulaşılmıştır. Kitaba, yazma 

eser olduğundan ve herhangi bir zarar gelebileceği riskinden dolayı 

dokundurulmuyor ve resminin çekilmesine izin verilmiyor. Ancak “yazmalar.gov.tr” 

adresinden dijital olarak ulaşmak mümkündür. Türkçesinin de şerhin aslına bağlı 

kalındığı görülmüş herhangi bir ekleme yapılmamıştır. 

 Ayrıca yapılan araştırmalarda bu şerhin Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi kütüphanesinde “278.8 OSMş V.1 C.1 yazma eserler” bölümünde 



35 

 

ulaşılmıştır. Ortada İbn İsmail’in şerhi, kenarlarında da Osman Pazarî’nin şerhi 

yazılıdır. Yapılan incelemelerde şerhin dili sade olup ve biraz Arapça’ya vakıf 

olanların kolaylıkla anlayabileceği bir uslup ile yazıldığı görülmüştür. Şârih İbn 

İsmail tarafından kitabın mukaddimesinde şöyle yazdığı tespit edilmiştir: 

Besmele, hamdele ve salveleyle söze başladıktan sonra “Ta’limü’l Müte’allim 

adlı kitabın, ilim öğretenler ve ilim öğrenenler arasında çok makbul ve rağbet 

edilen bir kitap olduğunu, bu kitabın gerek şiirlerinde, gerekse nesirlerinde 

açıklanmaya muhtaç kısımların bulunduğunu görünce, bu konuda iltimas eden 

bazı öğrencilerden kıyamete kadar beni hayır dua ile hatırlamaları ümidiyle, 

mezkûr kitabın manalarını keşf edecek, çözülemeyecek kısımlarını açılayacak 

bir şerh yazmayı istedim ve bu şerhi, büyük sultan, büyük hakan, Allah’ın 

yeryüzündeki gölgesi, Arap ve Acem meliklerinin efendisi, Osmanlı 

padişahlarının on ikincisi Sultan Selim oğlu Sultan Süleyman Han’a ithaf 

ediyorum. Felek döndüğü, gece ile gündüz değiştiği müddet Cenabı Allah 

onun hilafet ve saltanatını devam ettirsin. Üstün keremi, kâmil ahlakı ile bu 

hediyemi kabul etmesini umarım. Benim başarım, yalnız Allah’ın yardımı 

iledir (İbn İsmail, (t.y.): 2).  

 Şerhte eğitim yöntemi bakımından herhengi bir ekleme yapılmamış 

Zernûcî’nin amacının dışına çıkılmamıştır. Ayrıca bu şerhin ilk sayfasında 

İstanbul’da Bosnevî el-Hac Muharrem Efendinin matbaasında yazıldığı bilgisinin 

notu düşülmüştür. Fakat hangi tarihte yazıldığına dair herhangi bir bilgiye 

rastlanmamıştır. 

  Tütüncü ve Tetik’in Serkîs’ten aktardıklarına göre: “Bu şerhin değerli bir şerh 

olup, II. Sultan Murad Han adına telif edildiğini ve 1301/1883 senesinde Muhammed 

Mustafâ Matbaası'nda- elli iki sayfa; Yemeniyye Matbaası'nda da 1311/1893 yılında 

Ta'lîmü'l-Müteallim hâmişli altmış iki sayfa olarak basıldığını bildirmektedir 

(Tütüncü, 1991: 94; Tetik, 1991: 20). Serkis’in kitabına ulaşılamadığı için kaynak 

olarak ikincil kaynaklar gösterilmiştir. 

Kâtib Çelebi (ö. 1607/ 1656) ise bu şerhin Nev’î’ye ait olduğunun 

söylendiğini bildirmektedir (Çelebi, 1941: 420). 

El yazması ve matbu olarak çok sayıda mevcut olan bu şerhin ilk yazma 

nüshası Süleymaniye Kütüphanesi Aşir Efendi bölümü 296 numarada kayıtlı 

müstensihi belli olmayan 1003/ 1594'de ta'lîk yazıyla yazılmış şerhtir. İlk baskısı ise 

1273/ 1856’da İstanbul Şükrü Matbaası'nda yapılmıştır (Tütüncü, 1991: 95). 

Zernûcî’nin eserine yazılan şerhlerden ikincisi: Yahya b.AIi b.Nasûh er-

Rûmî (ö. 1006/ 1599) tarafından kaleme alınmıştır. 



36 

 

  Nev’î diye meşhur olan bu zat Tuğra kasabasında 940/1533 yılında doğmuş ve 

tahsilini İstanbul'da tamamlamıştır (Tütüncü, 1991: 94). 

Padişah Sultân Murad Han’ın çocuklarının eğitim-öğrenim işi kendisine 

verilmiş olan bu şahsın Ta’lîmü'1-Müteallim şerhi yanında birçok Arapça eserleri de 

vardır (Kehhâle, 1957/1967: 215). 

Nev'î 1007/ 1599 senesinde İstanbu’da vefat etmiştir (Kehhâle, 1957/1967: 

215). 

Üçüncü şerh ise: Osman b.Sened el-Basrî (v. 1242/ 1826)’ye aittir. 

Edebiyatçı, kâtip, şair ve çeşitli ilimlerde söz sahibi bir zat olup, aslen 

Necid’lidir. Bağdat’ta vefat etmiştir (Kehhâle, 1957/1967: 255). 

Tütüncü yine Serkis’ten aktardığına göre “Ta’lîmü’I-Müte’allim’e şerh 

yazanlar arasında anılmaktadır Şerhinin adı “Tefhîmü’l-Mütefehhim Şerhu Ta’lîmi’1-

Müte'allim”dir (Tütüncü, 1991: 96).  

Dördüncü şerh: İsmâil b.Osman b.Bekr b.Yûsuf el-Pazârî (ö. 

1312/1894)’nin şerhidir. Niyazi Şeyh İsmail Efendi de denir. Bir Türk yazarıdır. 

Bulgaristan'ın Şumnu kasabasının Kara Ahadlar köyündendir. Medrese öğrenimi 

yaparak dinî konularda çalışmıştır (Meydan Larausse, 1986: 17. 8686). Osmanpazari 

kasabasının ilk müftüsüdür (Yavuz, 2010: 21). 

Ta’lîmü’l-Müte’allim şerhi olan "Tefhîmü'l-Mütefehhim Alâ Ta'lîmi'l-

Müte’allim” isimli şerhi eserleri arasında kaydedilmektedir. Osmanpazarı kasabasına 

defnediliştir. Eserlerinin başlıcası: Şerhu İzhar, Şerhu Kâfiye ile Muharici Hurufu, 

kuşların ve hayvanların seslerine tatbik yolunda risaleyi (Tecvid), Şerhi 

vasiyetnameyi Birgivî ve Şerhu Talimil-Müteallimdir (Tahir, 2016: 1, 420). 

Osman Pazârî’nin şerhine Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Kütüphanesinde ulaşılmıştır. Müellif şerhin baş tarafına şöyle yazdığı görülmektedir. 

Ta’limü’l Müt’eallim Tarîku’t-Teallüm" adlı eserin öğretmen ve öğrenciler 

arasında makbul bir kitap olduğunu görüp gerek metinde gerekse şiirlerde 

açıklanmaya muhtaç kısımlar bulunduğunu görünce, Rahim olan Allah’tan bu 

şerhi rağbet edilen, amel edecekler tarafından kabul edilen bir iş olmasını ve 

kıyamet gününde kurtuluşuma sebep olmasını ümit ederek şerh etmeyi, kapalı 

kısımlarını açıklamayı istedim. Kitabın tamamlanması bana nasip olduktan 

sonra ona ‘Tefhimu’l-Müfehhim Alâ Talimuü’l-Müteallim’ adını vermeyi arzu 

ettim ( Pazârî, (t.y.): 2). 



37 

 

Beşinci şerh ise: İshak b. İbrahim er-Rûmî (ö. ? )’ye aittir. 

 Hayatı ve ölüm tarihi hakkında herhangi bir bilgi tespit edilemeyen bu zat 

“Mir’âtü’t-Tâlibin Li Husûli'l-Müşâhedeti Ale'n-Nâzirîn” (el-Bagdâdî, 1945: 460) adlı 

Ta'1îmü'1-Müte’allim şerhini yazmıştır (Tütüncü, 1991: 98). 

3. 3. 4. 2. Tercümeleri 

- Lütfi Ahmed Efendi19 (ö. 1325/ 1909)’nin eserleri arasında “Tefhîmü'l-

Mu’allim” adlı “Ta’lîmü’l-Müte’allim” tercümesi vardır (Tahir, 2016: 3, 1077). 

- H. ReIand tarafından "Enchiridion Studiosit' başlığı altında Latinceye 

tercüme edilmiştir. Bu tercüme, daha sonra 1838'de Caspari tarafından neşredilmiştir 

(Dağ & Öymen, 1974: 53). 

- Von Grunebaum ve Abel tarafından İngilizceye tercümesi Londra’da 

basılmıştır (Dağ & Öymen, 1974: 53). 

- Dr. İbrahim Selâmet Ta’lîmü'l-Müte'allim’in bölüm başlıklarını ve bazı 

görüşleri tercüme etmiş, daha sonra bu kitap İbn Salama tarafından İngilizceye 

tercüme edilmiştir (Hatipoğlu, 1964: 23). 

- Mehmet Hatiboğlu Eğitim Hareketleri Dergisi'nde bazı bölümlerini özet 

olarak Türkçeye tercüme etmiştir (Hatipoğlu, 1964: 75). 

- H. Mustafa Özcan 1966 yılında “Din Öğrencilerine Rehber" başlığı altında 

müstakil bir Türkçe tercümesini yapmıştır (Tütüncü, 1991: 99).  

- Denizden Bir Katre Külliyatı Muhtar-ı Nâim'den Kitap 11 serisinde "İlim 

Öğrenme Âdabı” başlığı altında Birecik Naim Şener tarafından bir tercümesi daha 

yapılmıştır. Dilek Matbaası tarafından 1979’da basılan bu tercümede beyitlerin 

tercümesi yapılmamıştır (Tütüncü, 1991: 99). 

- Yûnus Vehbi Yavuz da Osman Pazârî ve İbn İsmail'in şerhlerinden 

faydalanmak üzere kendi yorumlarıyla birlikte eserin bir tercümesini yapmıştır. 

Çağrı yayınları tarafından 1980 yılında neşredilen bu eserin son kısmına ayrıca bir de 

Ta’lîmü'l Müte'allim'in metni eklenmiştir. 

                                                           
19 Tarihçi, faziletli bir zat olup İstanbulludur. Çeşitli makamlarda güzel hizmetlere muvaffak olmuştur. 

Mevlevî tarikatına bağlılığı, şiir sanatına yatkınlığı vardır. Aksaray civarında Sofular Câmii avlusuna 

defnedilmiştir (Tahir, 2016: 3, 1077).  



38 

 

Mikail Adıgüzel (2012)  ve Ali Kara (2008) tercüme yapmışlardır. 

Bir diğeri ise Taha Alp (2007) tarafından yapılan tercümedir. 

Ayrıca bu çalışmada en çok faydalanılan bu kitap Ömer Faruk Kasadar 

(2019) tarafından “Öğretmen-Öğrenci İlişkileri” adı ile çevrilmiştir.  

3. 3. 5. Ta’limü’l Müte’allim’in Yazılış Gayesi 

 Zernûci eserinin yazılış sebeplerini ortaya koyarken şöyle dile getirmektedir: 

Dönemindeki birçok talebenin ilim öğrenmek için çaba sarf ettiğini, fakat istedikleri 

ilime uşamadıkları gibi amel gibi faydalı meyvelerinden de mahrum kaldıklarını ve 

ilim yolunda hata yapıp bu yolun koşullarını terk ettiklerini gördüğünü dile 

getirmektedir. Gerçekte yolda hata yapan herkes yoldan sapar. İstediği ilmi dereceye 

az da olsa çok da olsa varamaz. İlim talebelerinin bu gibi yanlışlarını görünce, 

kitaplardan okuduğu, ilim ve hikmet sahibi hocalarından dinlediği yöntem üzere, 

talebelere ilim elde etme yöntemini açıklamaya çalıştığını ifade etmektedir. Bunu da 

Allah’tan hayırlı olanı istedikten, bu konunun isteklilerinden, ihlasla başarıya 

ulaşmak, din günü kurtuluşa ulaşmak isteyenlerden ve kendi için dua temenni ederek 

yaptığını söylemektedir. Bu kitabının ismini “Ta’limü’l Müte’allim fi Tariki’t-

Teallüm” diye isimlendirdiğini aktarmaktadır (Kasadar, 2019: 11). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



39 

 

4. KĀBİSÎ VE ZERNÛCÎ’NİN EĞİTİM GÖRÜŞLERİNİN 

KARŞILAŞTIRILMASI 

Onuncu yüzyılın sonu ve 11. yüzyılın başında yaşamış olan Kâbisî’nin ve 13. 

yüzyılda yaşamış olan Zernûcî’nin eğitim görüşleri incelenerek aradaki zaman ve 

mekân farklılığına bağlı olabilen değişimler tespit edilmeye çalışılmıştır. 

Karşılaştırmalı olarak görüşlerinin değerlendirilmesi bu âlimlerin dönemlerinin genel 

yapısı ve eğitim özellikleri hakkında da fikir sahibi olmayı sağlayabilir. Ayrıca farklı 

zaman ve mekânlara ait şartlarda eğitimle ilgili görüşlerini ortaya koymuş iki âlimin 

birleştikleri veya ayrıştıkları görüşleri tespit edilerek yaşanmış olan herhangi bir 

değişim veya gelişim olup olmağı tespit edilmeye çalışılmıştır. Araştırmanın alt 

sorularından hareketle belirlenen aşağıdaki başlıklarda her iki âlimin eğitim ile ilgili 

görüşleri farklılıklar veya benzerlikleri ile değerlendirilmiştir. 

4. 1.  Kabisi ve Zernuci’nin Eğitim-Öğretim ile İlgili Kullandıkları Kavramlar 

Kavramlar düşünce yapımızı, olaylara, olgulara ve fikirlere bakışımızı temsil 

ve ifade eden, tefekkürün inşasına katkı sunan araçlardır. Burada incelenen 

düşünürlerin eğitim hakkındaki görüşlerinin değerlendirilmesinde kullandıkları 

kavramların bütüncül bir biçimde görülmesi onları daha iyi anlamaya yardım 

edebilir. Ayrıca kullandıkları eğitim ile ilgili ortak kavramlar, eğitim öğretime 

yükledikleri anlam ve temel amaçları hakkında da fikir verebilir.   

Her iki müellifin eserlerinde eğitim-öğretimle ilgili kullandıkları kavramların 

hemen hemen aynı olduğu görülmüştür. Sadece Kâbisî ‘mektep’20 ile birlikte ‘küttâb’ 

kavramını da kullanırken Zernûcî ‘medrese’21 kavramını; hocaları için ise, Kâbisî 

‘şeyh’ kavramını, Zernûcî ‘üstad ve şeyh’ kavramlarını kullanmıştır. Öğretmen için 

‘muallim’ kavramı, talebe için ise Kâbisî ‘sıbyân’ (çocuklar) kelimesini, Zernûcî 

                                                           

20 Mekteb, harfleri biribirine eklemek suretiyle yazmaktır (Rağıb el- Isfihani, 2006:2; Firuzabadi, 

2014: 1, 628). Ketb kökünden ismi mekân olan mekteb (çoğulu mekâtib) tâ’lim olunan mekân 

(Firuzabadi, 2013: 1, 630; İbn Manzur, 1990: 299) manasındadır; daha çok mektebe şeklinde 

kütüphane, kitabevi, kırtasiye (el-Mu’cemu’l-Vasit, 1989: 775) için de kullanılmaktadır. Hz. 

Peygamber döneminden beri okuma yazma veya Kur’an öğretilen okullara küttâb denilmiştir. XIX. 

yüzyıldan sonra mektep kavramı, yaygın manada ve günümüzdeki okul karşılığında hemen hemen 

bütün eğitim kurumlarının başına konularak kullanılmıştır (Bozkurt, 2004: 5-6). 

21 Medrese, sözlükte “Ders okutulan yer.”dir (İbn Manzur, 1990: 80). Bilgi öğretme, ders verme işini 

yapana ve okutmayla çok meşgul olana müderris (muallim), (el-Mu’cemu’l-Vasit, 1989: 280) denir. 

Sözlükte “okumak, anlamak, bir metni öğrenmek ve ezberlemek için tekrarlamak” (el-Mu’cemu’l-

Basit, 1989: 279; İbn Manzur, 1990: 80),  manasına gelen ders (dirâse) kökünden bir ismi mekândır.     



40 

 

‘talebel ilim’ (ilim talebesi) isim tamlamasının yanında tek başına ‘talebe’22 

kavramını da kullanmıştır. Öğrenen için ‘müteallim’23 kavramını kullanmışlardır. 

Kâbisî müteallim (öğrenen) ve muallim (öğreten) kavramlarını, öğrenen ve öğretenin 

faziletlerinden bahsederken kullanmakta, öncelikle bu hususta meşhur ve yaygın olan 

“Sizin en hayırlınız Kur’an’ı öğrenen ve öğretendir.” hadisini beyan ederken 

kullandığı görülmektedir (Kâbisî, 1995: 62).  

Bunlarla birlikte Kâbisî, okutulması gereken ilimler bahsinde fıkıh, feraiz24, 

şiir, nahiv (Arapça dilbilgisi (gramer) ilimleri), kitâbet25, Kur’an’ın i’rabı26 gibi 

eğitimle ilgili kavramlar (Kâbisî, 1995: 89-90-91) da kullandığı tespit edilmiştir. 

Ayrıca Kâbisî, Kur’an’ın manalarını pekiştirecek olan ve hat27 gibi konuların 

öğretilmesi için öğretmen tutulmasının caiz olduğunu, isterlerse onlara hitâbet28 de 

öğretilebileceğini dile getirir (Kâbisî, 1995: 90). Kâbisî, öğretmenin çocuklara 

hesap29 öğretmesini iyi karşılar ama bunun kendisine vacip olmadığını belirtir. 

                                                           
22 Talebe: İstedi, elde etmeye yakın durdu, elde etmek istedi. Örneğin, felan şeyi istedi, talep etti (el -

Mu’cemu’l-Vasit, 1989: 561) gibi anlamlara karşılık gelir. Firuzabadi de benzer şekilde mana 

vermiştir: İstemek, meyl ve rağbet etmek manasındadır (Firuzabadi, 2013: 1, 522). Rağıb el - İsfahani 

ise, ‘İster maddî/somut, ister manevî/soyut olsun bir şeyin varlığını araştırmaktır. Yine ayetlerden 

örnek vermektedir: ‘ ًهَا غَوْراً فلََنْ تسَْتطَٖيعَ لهَُ طَلبَا اؤُ   Yahut bağının suyu dibe çekilir de bir daha onu‘ ’اوَْ يصُْبِحَ مَ 

aramaya bile gücün yetmez.’ (Kehf, 18/41).  ُب بُ وَالْمَطْلوُ فَ الط الِ  !İsteyen de âciz, kendinden istenen de ضَعُ

(Hac, 22/73). (Rağıb el-Isfahani, 2007: 2, 132).  
23 Müteallim (teallum): bilgi öğrenene denir (el-Mu’cemu’l-Vasit, 1989: 280). Ve ayrıca Firuzabadi 

‘öğrenmek’ manasını vermiştir (Firuzabadi, 2014: 6,5122). 
24 Ferâiz: Farz kelimesinden oluşan fariza’nın çoğuludur. Farz masdar olarak “bir şeyi belirlemek, 

takdir etmek, kesinleştirmek, açıklamak” manasına gelir. İsim olarak farz ve farîza kelimeleri “takdir 

ve tayin edilmiş şey, belirlenmiş pay” demektir (Bardakoğlu, 1995: 362).  
25 Kitâbet: Sözlükte yazmak demek sülasiden mastar olan kitabet kökünden türeyen mukâtebe, 

yazışmak ve mektuplaşmak manasına gelir (Atar, 2020: 530). Köle veya cariyenin özgürlüğüne 

kavuşması için efendisi ile anlaşmasını ifade eden bir fıkıh terimidir (Firuzabadi, 2013: 631). 
26 İ’râbü’l Kur’an: “Kur’an âyetlerini cümle yapısı yönünden inceleyen ilim dalı ve bu alanda yazılan 

eserlerin ortak adı. Sözlükte “bir şeyin aslını ve hakikatini ortaya çıkarmak, açıklamak” anlamına 

gelen i‘râb kelimesi terim olarak “Arap dilinin söz dizimini (nahiv/sentaks) incelemek” demektir. 

Kur’an ilimleri arasında yer alan i‘râbü’l-Kur’ân’da da âyetler cümle ve terkip yapısı bakımından 

incelenir.” (Birişik, 2000: 376).  
27 Hat: “Arap harflerinden doğarak İslâm medeniyetinde müstakil ve olağan üstü bir mevki kazanan 

güzel yazı sanatı. “Yazmak, çizmek; kazmak; alâmet koymak” anlamlarındaki Arapça hatt 

masdarından türeyen ve “yazı, çizgi; çığır, yol” gibi mânalara gelen hat kelimesi (çoğulu hutût ve 

ahtât), terim olarak “Arap yazısını estetik ölçülere bağlı kalıp güzel bir şekilde yazma sanatı (hüsnü’l -

hat, hüsn-i hat)” anlamında kullanılmıştır. Arap harflerinden doğarak İslâm medeniyetinde müstakil 

ve sıra dışı bir konum kazanan güzel yazı sanatıdır.” (Derman, 1997: 427).    
28 Hitâbet: “Etkili ve güzel konuşma sanatı, retorik. Arapça aslı hatâbe olan kelime “hutbe okuma, 

güzel söz söyleme, vaaz ve nasihat etme” gibi anlamlara gelir. Terim olarak “bir gruba bir amacı 

anlatmak, bir düşünceyi açıklamak, tembihlemek, bir görüşü kabullendirmek, bir fiile teşvik etmek 

gibi amaçlarla yapılan güçlü ve etkileyici konuşma veya güzel konuşma sanatı” anlamında kullanılır. 

Konuşan kişiye hatîb, yaptığı konuşmaya da hitâbe denir.” (Kaya, 1998: 156).   
29 Hesap: “Sayıların çeşitli matematik işlemlerindeki kullanımını konu alan ilim. Hesap kelimesinin 

aslı Arapça hisâb olup “sayı saymak” anlamında masdar, “sayı, yeterli ölçüde çok olan şey” 

anlamında da isim olarak kullanılmaktadır.” (Süveysî, 1998: 242).  



41 

 

Ancak öğretmesi konusunda bir şart konulmuşsa öğretme zorunluluğu ortaya çıkar 

(Kâbisî, 1995: 92). 

Zernûcî ise talebeye ilk olarak tevhid30 ve marifet31 ilmini öğrenmelerini 

tavsiye etmiştir. Çünkü bu ilimlerin Allah’ı delilleriyle bilmesini sağladığını ve 

taklidi iman geçerli olsa da delilleriyle öğrenmediği sürece günahkâr olacağını dile 

getirmektedir (Ez-Zernûcî, 2019: 29). Bunlardan başka öğretilmesi gereken ilimler 

bahsinde fıkıh, güzel yazı (hat) (Ez-Zernûcî, 2019: 29-38-43) gibi kavramları 

kullandığı görülmektedir. 

Kâbisî ta’lim32 kavramını iki manada kullanmaktadır. Birinci manası ile 

“Tâ’lim (öğretim) muallimin (öğretmen) geçimini temin ettiği bir sanatıdır.” (Kâbisî, 

1995: 76). İkinci olarak da bir yöntem olarak ele almaktadır: Talim ve arz (öğretip 

dinleme) yönteminden bahsederken öğrencilerinin okumalarını kontrol etmesi 

bağlamında bu kavramı kullandığı görülmektedir (Kâbisî, 1995: 105). 

  Ayrıca Zernuci de eserinde ilmin ve fıkhın tanımını yapmaktadır: “İlim33, 

sahibine mezkûr olan şeyin ortaya çıkmasını sağlayan bir vasıftır. Fıkıh ise ilmin 

inceliklerini bilmektir.” (Ez- Zernûcî, 2019: 18) dedikten sonra Ebu Hanife’nin 

                                                           
30 Tevhid ilmi: “Allah’ın zâtı ve sıfatları açısından birliği başta olmak üzere inanç esaslarını genellikle 

Selef akîdesi çerçevesinde ele alan ilimdir.” (Sinanoğlu, 2012: 26).  
31Firuzabadi Rağıb el-İsfihanı’nın bu konudaki beyanını şöyle aktarmaktadır: ‘Marifetin karşıtı inkâr, 

ilmin karşıtı da cehildir’ (Firuzabadi, 2013: 5122). “Bu sebeple ilim kelimesi her zaman mârifetin 

yerini tutamaz.” (Uludağ, 2003: 54). Marifet, “Allah ve O’nun sıfatları, fiilleri, isimleri ve tecellileri 

hakkında mânevî tecrübeyle doğrudan elde edilen bilgi anlamında bir tasavvuf terimidir. Sözlükte 

masdar olarak “bilmek, tanımak, ikrar etmek”, isim olarak “bilgi” anlamına gelen ma‘rifet (irfân) 

kelimesi ilimle eş anlamlı olmakla birlikte aralarında bazı farklar vardır. İlim tümel ve genel 

nitelikteki bilgileri, mârifet tikel, özel ve ayrıntılı bilgileri ifade eder.” (Uludağ, 2003: 54)   
32 Ta’lîm: Rağıb el-İsfihani tâ’limi, ‘Manaları/kavramları tasavvur etmek için nefsi uyandırmak, 

teallum ise nefsin, manaları/kavramları tasavvur etmek için uyanmasıdır.’ (Rağıb el-Isfahani, 2006: 2,  

236) şeklinde tanımlamıştır. Ayrıca bu tanıma Kur’an’dan örnekler de vermektedir:  َل القرُْ آن  الرًحْمَنُ علًمَ

‘Rahman Kur’an’ı öğretti.’ (er-Rahman, 55/1-2).  ُْعُلًمْتمُْ ما لمَْ تعَْلَمُو انَْتمُْ ول  آبََاؤُ كم  Sizin ve atalarınızın‘   وَ

bilmediği şeyler size öğretilmiştir.’ (el-En’am, 6/91), ي علمً بالق لمالًذ  ‘O, insana, kalemle yazmayı öğretti.’ 

(el-Alak, 96/4), (Rağıb el-Isfahani, 2006: 2,  237). Firuzabadi aynı şekilde ‘öğretmek’ manasını 

vermiştir (Firuzabadi, 2013: 6, 5122) 
33 İbn Manzur eserinde ilmin, cehaleti nakz (örtmek, gidermek) ettiğini dile getirmektedir (İbn 

Manzur, 1990: 624). İlim, bir şeyi hakikatıyla idrak etmektir (el-Mu’cemu’l Vasıt, 1989: 624; Rağıb 

el-Isfahani, 2006: 2, 236).  Rağıb el-İsfihani bunun iki şekilde olacağını dile getirmektedir: “1. Bir 

şeyin zatını/kendisini idrak etmek. 2. Bir şeye, kendisi için var olan bir şeyin varlığıyla hükmetmek 

veya bir şeye, kendisi için var olmayan bir şeyin var olmamasıyla hükmetmek. Başka açıdan da ilm 

iki kısma ayrılır: Nazarî ve amelî. Nazarî ilim: Bilindiği zaman kişinin kendisiyle kemâle erdiği 

ilimdir: Âlemdeki varlıkları bilmek gibi. Amelî ilim: Yerine getirilmediği sürece tamamlanmayan 

ilimdir: İbadetlerle ilgili ilim gibi” (Rağıb el-Isfahani, 2006: 2,  236-237). Firuzabadi de ‘bir şeyin 

hakikatini bilmekten ibarettir.’ Burada Rağıb’ın beyanını da aktararak şöyle demiştir: ‘Marifetin 

karşıtı inkâr, ilmin karşıtı da cehildir’ (Firuzabadi, 2013: 5122)     



42 

 

“Fıkıh kişinin lehine ve aleyhine olan şeyleri bilmesidir.” tanımını da aktarmaktadır 

(Ez- Zernûcî, 2019: 19).  

Burada vurgulanması gereken şey tüm bu eğitim ile ilgili zikredilen 

kavramların İslam inanç esasları ve yaşam tarzının bir yansıması olmasıdır. Başka bir 

deyişle öğretmene verilen addan öğrenciye verilen ada, müfredat içeriklerinde 

belirtilen tüm derslere kadar hepsi Müslümanca düşünme ve yaşamanın doğal olarak 

oluşturduğu bir müktesebatın sonucudur. El-Alim’in bilgisine götüren tüm ilimler 

bunun için ve aynı zamanda yeryüzünü imar için görevlendirilen insan için bir 

araçtır. İşte bu ilme talip olan talebe için bu ilimleri ta’lim edebilmesine aracı olan 

kişi ise muallimdir.  Bu sebeple parçalanmış bölünmüş bir zihin yapısı ile savrulan 

bir zihinden ziyade kendi anlam bütünlüğü içinde tutarlı ve birbirini besleyerek 

geliştiren bir kavram ağının kullanıldığı söylenebilir. Böyle olunca da bu kavram 

ağıyla düşünmenin sonucu olarak kendi mefkûresini/amaçlarını ve bu doğrultuda 

içeriğini oluşturan bu yaklaşım bugünün tabiriyle kendi eğitim felsefesini 

oluşturmakta ve uygulamaktadır.  

4. 2. Kâbisî ve Zernûcî’ye Göre Eğitiminin Muhtevası  

Kâbisî kitabında öncelikle girişte Kur’an’ı yani nassı esas alarak, Kur’an’ın 

faziletini ele almıştır. Kur’an’ın faziletini anlamak için de onun yüce Allah’ın kelamı 

olduğunu, kelamın ise mahlûk olmadığını bilmek gerektiğini vurgulamaktadır 

(Kâbisî, 1995: 60). Kur’an öğrenen ve öğretenin faziletlerine “Sizin en hayırlınız 

Kur’an-ı öğrenen ve öğretendir.” (Tirmizî, Fedâilü'l-Kur'ân, 15) hadisiyle dikkat 

çekmiştir (Kâbisî, 1995: 62). Kur’an okurken tertil (ağır ağır ve anlayarak okumak) 

ile kulağın, gözün ve fehmin iştiraki ile huzurlu okumayı tavsiye etmektedir (Kâbisî, 

1995: 67). Görülmektedir ki Kâbisî, Kur’an’ın İslam dininin şiarı olması hasebiyle 

Kur’an öğretimini hayatın merkezine koymaktadır. Akabinde de ilimlerin 

öğretilmesini gerekli, caiz ve uygun olmayan şeklinde tasnif etmektedir. (Kesgı̇n, 

2016: 405-406). Kâbisî İbni Sahnun’un “Kur’an’ın i’rabını öğretmesi gereklidir.” 

görüşünü de aktararak öğretmenin Kur’an’ın i’rabını öğretmesini gerekli 

bulmaktadır. Kitabet ve hat gibi konuların öğretilmesi ki bunlar –Kur’an’ın 

manalarını takviye etmesi açısından- önemlidir; şekil, hece güzel yazı, tertil ile güzel 

okumayı öğretmesi lazımdır. Ayrıca abdesti, namazı, namazda okunması gereken 

sureleri, namazın içindeki ve dışındaki şartları, cenaze ve bayram namazını, istiskâ  



43 

 

(yağmur duası), husuf namazı (Ay tutulmasında kılınan namaz) gibi sünnet 

namazlarını öğretmesi gereken konular arasındadır. Öğretmen velilerin isteği üzerine 

Arapça, nahiv, hesap, içinde fuhuş olmayan şiir, Arap sözlerini ve hikâyeleri 

öğretebilir (Kâbisî, 1995: 90-91). Bu konu seçmeli derslerin 11. Yüzyılda hatta 

Kâbisî’nin İbni Sahnûn’un eserini kaynak aldığı düşünülürse 9. Yüzyılda öğrenilmesi 

gerekli dersler yanında caiz-uygun olan dersler arasından velilerin isteğinin dikkate 

alınarak seçim yapılması dikkat çekicidir. Eğitim alması düşünülen öğrenci için 

içeriğin tümüyle öğretmen tarafından belirlenmesinden ziyade velinin görüşü 

alınarak içeriğin oluşturulması, çocuğunun eğitimi konusunda veliye sorumluluk ve 

yetkinin tanınması anlamında da yorumlanabilir. Böylece bu durum seçmeli ders 

uygulamasının ilk örneklerinden birisi olarak değerlendirilebilir. 

Müellif, Ebcedin34 öğretilmesini doğru bulmadığını çünkü şeytanın 

isimlerinden biri olduğunu; Kur’an’ın makamla okutulmasını İbn Sahnûn’un, 

Mâliki’nin onaylamadığını söylediğini aktarır. Çünkü bunun şarkıya götürdüğünü ve 

şarkının mekruh olduğunu belirtir (Kâbisî, 1995: 95). Müellifin ebcet ilmine olumsuz 

yaklaşmasının izahını ortaya koymak gerekirse o dönemin toplumsal yapısından 

kaynaklanan bir tercih olduğu söylenebilir. Zira bu konuyu Uzun şöyle izah 

etmektedir: Şuayb Peygamberin toplumundan olan ve Arap yazısını icat eden altı 

Medyen hükümdarının veya altı şeytanın isimlerinden bir isim olacağı hususundaki 

bilgilerin ilmi bir değer taşımadığını dile getirmektedir. Ayrıca ebcet hakkında 

söylenen hadislerin de ravileri İbn Teymiyye tarafından tenkit edilerek güvenilir 

olmadıklarını söyleyerek ortaya koymuştur (Uzun, 1994: 68-70).  Dolayısıyla ebced 

ile ilgili olarak dinen caiz olduğuna dair bir delil olmaması sebebiyle uzak durmayı 

tavsiye etmiş olabileceği söylenebilir. Kâbisî’nin Hicaz ekolü/ehli hadis ekolü 

mensubu olduğu düşünüldüğünde musikiye dair olan yaklaşımı daha anlamlı bir 

biçimde değerlendirilebilir.  

Kâbisî, çocuklara Kur’an öğretiminin farz olduğu, bu farziyeti yerine 

getirecek olanın da babası olduğunu belirtmektedir. Eğer baba bu sorumluluğu yerine 

getiremeyecekse bu vazifeyi öğretmene gördürmesi gerekmektedir. Kâbisî bu görevi 

parasız, fahri olarak yapmayacaklarını, bu öğretim yapılmazsa çocukların cahil 

                                                           
34 (bknz: TDV İslam Ansiklopedisi “EBCED”  



44 

 

kalacağını dile getirerek öğretmenliğin bir meslek haline gelmesinde rol oynamıştır 

(Kâbisî, 1995: 80). 

Zernûcî, eserine ilmin ve fıkhın mahiyeti ile başlar.35 “İlim öğrenmek her 

Müslüman erkek ve kadına farzdır.” (İbn Mâce, Sünnet, 17) hadisi şerifi ile 

başlamıştır. Burada kastedilen mana, Müslüman olan erkek ve kadına ilimlerin 

tamamının değil, sadece ilm-i hâlin farz olduğudur. Ayrıca “ilimlerin en faziletlisi 

ilm-i hâl, amellerin en faziletlisi iyi hâli muhafazadır”( Ez-Zernûcî, 2019: 15) sözüne 

yer vermektedir. Bir Müslüman hangi durumda bulunursa o durumda meydana gelen 

işlerle ilgili bilgileri öğrenmesi farzdır. Zernûcî’nin eserine şerh yazan İbrahim b. 

İsmail şerhinde bu konuyu ele alarak açıklığa kavuşturmuştur:  

Baliğ olan her Müslümanın namaz ve temizlik bilgilerini bilmesi farzdır. 

Namazın farzlarını yerine getirecek kadar şart ve rükünlerine ait bilgileri 

öğrenmek onun için farz olur. Vacibi yerine getirmesi için gerekli bilgileri 

edinmesi (namazda bir uzun ya da üç kısa ayet okuması gibi) vacib olur. 

İçtihat ve fıkıh bilgilerine ulaşmak farz-ı kifayedir. Bir belde ehlinden birisinin 

bunları bilmesi diğerlerinden bu farzı düşürür. İlmi hâlden kast edilen, insanda 

meydana gelen küfür mü yoksa iman mı gibi durumu ayırt etmek olduğu gibi 

hac, zekât, oruç ilmini bilmesi gerekir. Bir Müslümanın ticaret hususundaki 

haram, faiz ve şüphelerden kurtulmak için ticaret ilmini bilmesi gerekir 

(İbrahim b. İsmail, (t.y.): 12-13).   

Başka bir deyişle farzı yerine getirmeyi sağlayacak bilgi farz, vacibi yerine 

getirmeye sebep olan bilgi de vacip olur. 

İnsan hangi şartlarda, hangi makamda, hangi rütbede olursa olsun 

istikammetten şaşmıyorsa durumunu muhafaza ediyorsa bu onun için ammellerin en 

iyisidir demektir. İşte gerçek Müslüman, her zaman durumunu koruyabilen ve doğru 

yoldan hiçbir zaman ayrılmayan kimsedir. Böyle kimselerin amelleri en faziletli amel  

oluyor (Yavuz, 2010: 9). 

Zernûcî’nin ilmi hâli yorumlayış biçimi temel ibadetlerle sınırlayıcı olmaması 

bakımından daha kapsamlı ve esnek bir değerlendirme olarak görülebilir. Çünkü 

kişinin bulunduğu halin, koşulların, mesleğin, zamanın özellikleri ve ihtiyaçlarını 

dikkate alarak Müslümanca yaşamanın ve helal daire içerisinde rızık kazanmanın 

yollarını bilmek zorundadır. Sadece iyi hale erişmek değil bu iyi hali sürdürmek 

vazifesini de vurgulayarak zımnen çağının gereklerini, çağını Müslümanca anlamayı 

ve yorumlamayı gerektirecek bilgiye de işaret etmektedir denilebilir. Çünkü 

                                                           
35 Kitabının girişinde yer verdiği hususun ilim ve fıkıh olması, ehli rey görüşünü yansıtmaktadır.  



45 

 

Müslüman sadece kendisinden ve kendi yaşamından mesul değil bütün insanlığın 

hayrına yeryüzünde hakkı ve adaleti üstün tutacak bir nizam kurmakla da 

görevlendirilmiştir. Bunun için için de bulunduğu iyi hali muhafaza ederek istikamet 

sahibi olması gerekir. Müslüman hangi mevkide ve hangi şartlar altında olursa olsun 

dosdoğru yolda kalabilmenin yollarını öğrenerek uygulamak ve böylece bulunduğu 

iyi hali bu manada korumak zorundadır (Yavuz, 2010: 9). 

Kâbisî’nin gerekli, caiz ve uygun olmayan diye tasnif ettiği ilimleri, Zernûcî 

de benzer biçimde farz, vacip ve haram olarak tasnif etmiştir. Zengin de ilimlerin 

tasnifi konusunda şöyle bir bilgi akatarmaktadır: Bilginin kaynağı bizzat Allah’tır. 

Dolayısıyla ilimlerin tasnif edilmesi bilginin kaynağındaki farklılığı değil, birbiriyle 

yakından ilgili olanları birlikte zikredilmesiyle daha kolay anlaşılmasına yardımcı 

olmak üzere gruplamayı tasvir etmektir (Zengin, 2020: 19).  

Müslümanların hangi hâlde bulunursa bulunsun, o hâlin ilmini öğrenmesinin 

farz olduğunu belirttikten sonra, namazdan başlayarak oruç, hac, zekât, alış-veriş, 

yiyecek ve içeceklerden tıp ilmine kadar her insanın kendi durumuyla ilgili ilimleri 

öğrenmesinin farz olduğu üzerinde durmaktadır. (Tosun, 2017). Sonrasında kalbin 

durumlarını bildiren tevekkül, inabe, haşyet, rıza gibi ilimleri bilmenin, ahlaki 

hasletleri bilmenin farz olduğunu, söylemektedir (Ez-Zernûcî, 2019: 17).  

Diğer taraftan beldenin tamamının değil de, bazı kimselerin yapmasıyla, 

diğerlerinden sorumluluğun kalktığı farz-ı kifâye ilimleri öğrenmenin de herkese farz 

olduğunu belirtmektedir. Zira bunları hiç kimse yapmazsa bütün belde Müslümanları 

sorumlu olacaktır. Dolayısıyla o bölgedeki imamın insanlara bunu öğretmesi 

gerektiğini de bildirmektedir (Ez-Zernûcî, 2019: 17). 

    Vacibi uygulamak için gerekli bilgileri öğrenmenin vacip olduğunu 

belirtmektedir (Ez-Zernûcî, 2019: 15). 

       Kâbisî ebcet ilminin öğrenilmesini haram olarak telakki ettiği gibi Zernûci de 

yıldız ilmini36 haram olarak nitelendirir. Çünkü yıldız ilminin faydasının olmadığını, 

ama zararının olduğunu söyler. Yıldız ilminde sadece kıble ve namaz vakitlerini 

                                                           
36 “İlm-i ahkâm-ı nücûmun matematiksel ilimlerden astronomiyle farkı, yıldızların konum ve 

hareketlerinin bir işaret sistemi oluşturduğuna ve bu sistem sayesinde gelecek, şimdiki durum ve 

geçmişe dair bilgi elde etmenin mümkün olduğuna inanılmasıdır. Câhiliye döneminde yaygın olan bu 

ilim, yıldızlara tapınmayla ilgisinden dolayı Hz. Peygamber tarafından yasaklanmıştır .” (geniş bilgi 

için bknz: TDV İslam Ansiklopedisi İlm-i Ahkâm-ı Nücûm.) 



46 

 

bilmenin kâfi olduğunu vurgular (Ez-Zernûcî, 2019: 19). Osman Pazârî Ta’limü’l 

Müte’allim için yazdığı şerhte bu konuyu şöyle açıklamaktadır: “İlm-i nücûma 

gelince; gezegenlerin şeklini bir diğerine kıyaslayarak dünya ile olan açılarını ve 

mesafelerini göz önüne alarak yüz okuma ilmine dayanarak insan ve huylarına 

(davranışlarına) tahmini etkilerini delillendirmeye çalışma ilmidir ve bu ilim 

gelecekte olacakları bilmeye yöneliktir. Haramdır, çünkü bu inanç insanın tevhit 

inancına zarar verir. Onu kulluktan alıkoyar, faydası yoktur. Dolayısıyla faydası 

olmayan her ilim ve onun öğrenilmesi haramdır. Çünkü nücûm ilmi dinî (şer’î) bir 

maksada ulaşmaya yarayan bir araç ve davranış değidir ( Pazârî, 1962: 21).  

4. 3. Kâbisî ve Zernûcî’nin Temel Eğitim Felsefesinde Varlık, Bilgi ve Değer 

Anlayışları Nasıldır?  

 Kâbisî kitabının başında Allah’a hamd ile başlayarak Kur’an’ın önemine 

dikkat çeker. Hz. Peygambere salat ve selam ile devam eder. Sonra yüce Allah’tan 

niyazda bulunarak dua eder (Akyürek, 2020: 131). Allah’ı anmak, O’na şükretmek 

ve güzel ibadet etmek için yardım diler. Ayrıca Fatiha suresinin “Ancak Sana kulluk 

eder ve yalnız Senden yardım dileriz. Bizi doğru yola, peygamberlerden, 

sıddîklerden, şehitlerden ve salihlerden nimete erdirdiğin kimselerin yoluna eriştir. 

Gazaba uğrayanların ve sapkınların yoluna değil” (el- Fatiha, 5/7) ayetleriyle de 

yardım istemektedir (Kâbisî, 1995: 42-44) Görüldüğü gibi İslam düşünce tarihinde 

eğitim konusu üzerinde duran çok sayıda düşünürdeki varlık eksenli paradigma, 

İslam düşüncesinin özünden kaynaklanmaktadır. Yukardaki paragraftan da 

anlaşılmaktadır ki Kâbisî’nin varlık anlayışının merkezinde Allah ve Resulü vardır. 

Böylece İslam uleması inançları çerçevesinde dünyaya bakış açılarına, ilime ve 

eğitime anlam kazandırmışlardır.  

 Kâbisî bilgi anlayışını, iman, İslam, ihsan ve istikametin ne olduğundan 

bahsedereken ve salâh sıfatının keyfiyetinin ne olduğunu açıklarken ortaya 

koymuştur (Akyürek, 2020: 131). İmanı, Hz. Peygamberin söylediklerini ikrar etmek 

şeklinde tanımlamaktadır. İslam’ı da uzuvlarda farz kılınan bedenî ameller olarak 

beyan etmektedir. İman, Resulüllah’ın getirdiklerini kabul etmektir. Bir kişinin 

kalbindeki iman, ancak ikrar (dil ile söylemek) ile belli olur. İslam ise Hz. 

Peygamberin bildirdiklerini yapmak ve yasaklarından da sakınmaktır. İman eden kişi 

bunlara Rasulüllah’ın sözüyle Allah (C.C)’ın emrettiği şeylere kalben inanmış olması 



47 

 

gerekir. Böylece anlaşılıyor ki Kâbisî’ye göre iman, hakikatte İslam ve İslam da 

hakikatte imandır. (Kâbisî, 1995: 48). Eğer İslam olduğunu iddia eden kişi, bunda 

samimi değilse bu, İslam değil, İstislâmdır37 (Kâbisî, 1995: 50). Kâbisî kitabında 

İstikamet nedir? Sorusunu, Allah (C.C.)’ın emrettiklerini yapmaktır, şeklinde 

açıklamaktadır (Kâbisî, 1995: 53). Salah (iyi hal) sıfatını da bu bölümde izah etmekte 

ve bu vasıflara uygun hareket eden kimseyi, salihlerin sıfatını üzerinde toplayan kişi 

olarak nitelemektedir (Kâbisî, 1995: 57). Böylece iman-amel ve kişilik ilişkisini 

açıklamaktadır. Kâbisî iman, İslam, istislâm ve istikamet, salah kavramlarının 

ilişkilerini ve farklarını izah ederken, bilgi-eylem, iman-amel, iman-amel-kişilik 

ilişkisini açıklamaktadır. Kâbisî bilgi anlayışını Kur’an’ın mahlûk olmadığını 

söyleyerek de ortaya koymaktadır. Bu da onun varlık anlayışının devamı olarak bilgi 

anlayışını ortaya koymaktadır. Bu bağlamda bilgi kaynağı olarak da Kur’an-ı 

görmektedir. (Akyürek, 2020: 132). 

 Kâbisî İhsan kavramını değer38 kavramıyla özdeşleştirmektedir. İhsanı, 

Allah’a ibadet ve itaat edenin, Allah’ın buyruklarını yerine getirme hususunda güzel 

yapması, Ulûhiyetin yalnız O'na ait olduğunu tastik etmesi ve Allah’a kulluk için 

emredildiği bütün fiilleri, Allah'a karşı yaptığı ibadet ve taatı Allah'ın gördüğünü, 

kendi içindekilerinin de Allah'tan gizli olmadığını bilerek, yalnız Allah için 

yapmasıdır (Ateş & Öymen, 1966: 13), diye açıklamıştır. Neticede Kâbisî, varlık-

bilgi-değer anlayışını Cibril hadisiyle (Buhari, iman, 37) temellendirmektedir 

(Akyürek, 2020: 132). 

 Zernûci’nin de eserine, hamdele ve salvele ile başlamasıyla varlık eksenli 

bakış açısının merkezinde Allah ve Resulü’nün olduğunu söylemek mümkündür.  

 Müellif, “İlim talep etmek her Müslüman kadın ve erkeğe farzdır.” hadisi 

şerifinde ki manayı, “Müslüman olan erkek ve kadına ilimlerin tamamının farz 

kılınışı değil, sadece ilm-i hâl ilminin farz kılınmasıdır.” (Ez-Zernûcî, 2019: 15) 

şeklinde yorumlar. Bilgi anlayışını ilm-i hâl bilgisini bilmenin farziyetiyle ortaya 

koyarken, ilm-i hâli, bulunduğu hâlin durumunu bilmek olarak tanımlamıştır. İnsanın 

bütün hâllerde bilmesi gereken ilmin her gün yemesi gereken yemek hükmünde 

                                                           
37 İstislam: Teslimiyet göstermek, şeriatı tecelli etmek, Peygamber'in getirdiğine sımsıkı sarılmak ve 

şerri uzaklaştırmak. (bknz: İbn Manzur, Lisanu’l Arab, 12. Cilt: 293-294) 
38 “Değer: 1. Bir şeyin önemini belirlemeye yarayan soyut ölçü, kıymet.  2. Yüksek ve yararlı nitelik. 

3. Üstün, yararlı nitelikleri olan kimse.” (bknz: TDK Tükçe Sözlük, 1. Cilt: 345) 



48 

 

olduğunu, bulunduğu hâlin ilmini bilmesinin de şifa bulacağı ilaç hükmünde 

olduğuna işaret etmektedir. (Ez-Zernûcî, 2019: 17). Ayrıca insanın ilmiyle 

meleklerden daha üstün olduğuna dikkat çekmektedir. Zira meleklere insan için 

secde edilmesi de emredilmiştir. Dolayısıyla ilmin kıymeti, takvaya, hayra ve ebedi 

saadete ulaştırmasından dolayıdır (Ez-Zernûcî, 2019: 16). Dolayısıyla bilgi anlayışı 

ilm-i hâl bilgisine dair yapmış olduğu vurgu ile öne çıkmaktadır. 

 Değer anlayışı ise ikinci bölümdeki niyet kavramıyla bütünleşmektedir. 

Müellif, “Ameller ancak niyetlere göredir.” (Buhari, Bed’ü’l-vahy), hadisi şerifiyle 

değer anlayışını temellendirmektedir (Ez-Zernûcî, 2019: 23).  Zira ona göre bu 

hadisten hareketle Allah’ın katında halis niyetle yapılan amellerin bir değer bulacağı 

katidir. Bir insanı değerli kılan dış görünüşü ve sahip olduğu malları değil, 

niyetlerindeki samimiyettir. Bu konuda Hz. Peygamberin “Allah sizin suretlerinize 

ve mallarınıza bakmaz, ancak kalplerinize ve amellerinize bakar.”(Müslim, Birr, 34) 

sözü bu konuyu desteklemektedir. Dolayısıyla iyi niyetin ve kalp temizliğinin amelle 

onaylanması gerekmektedir ki inandırıcılığı sağlanmış olsun. Bir başka deyişle 

niyetler ancak amelle değer bulmaktadır. 

 Ayrıca Zernuci niyet amel ilişkisinde niyetin önemini şu örnekle açıklar: Bazı 

ameller dünyalık işler gibi görünse de sahibinin niyetindeki güzellik sebebiyle ahiret 

ameline dönüşür (Ez-Zernûcî, 2019: 23). 

 Müellif eserinde ilim talebesinin niyetinin neler olabileceğini de açıklamıştır: 

“Allah’ın rızası, ahiret yurdu, nefsini ve başkalarını cehaletten kurtarmak, dini ihya 

etmek ve İslam’ı bâki kılmak olmalıdır. Zira İslam’ın bekası ancak ilimle 

mümkündür. Cahil bir kimsenin zühdü ve takvası itibara alınmaz.” (Ez-Zernûcî, 

2019: 23). 

Düşünürlerin varlık, bilgi ve değer görüşlerini anlamaya çalışırken 

görülmüştür ki Kābisî daha çok iman-amel ilişkisi bağlamında ele alırken Zernûcî 

ilim-amel ilişkisini öne çıkarmaktadır. 

İslam’da inanmak ve inanılan şeyi amele dönüştürmek asıl hedef olduğundan 

imanla amelin beraber bulunmasının gerektiği hususuna çok önem verilmiştir. 

Kâbisî’nin temel eğitim felesefesinde imanı dil ile ikrar olarak görmüş; İslamı’da 

uzuvlarda farz kılınan bedeni amel olarak nitelendirdiği için iman-amel ilişkisinde 

imanın ancak amelle görülebileceği ve hayat bulacağı üzerinde durmuştur. 



49 

 

Zernûcî de kişinin şehadet getirdikten sonra ilim-amel ilişkisine değinerek 

bulunduğu halin ilmini bilmesinin zorunlu olduğunu dile getirmektedir. Örneğin, bir 

hekimi ele alacak olursak ancak tıp ilmini öğrendikten sonra hastalarını tedavi 

edebilir. Yine kişi namaz kılabilmek için namazın şartlarını ve rükunlarını bilmesi 

gerekmektedir. Kişi bir şey satmak veya satın almak istediğinde alış-veriş hakkındaki 

faiz, haram, mekruh gibi İslam’ı bilgileri öğrenmesi ona farzdır. Yine oruç, zekât, 

hac gibi farz olan ibadetlerin yerine getirilebilmesi için gerekli bilgiyi öğrenmek 

zorunda olduğu şeklinde açıklanabilir. 

Zernûcî’ye göre ilim talebesi sadece kendini değil başkalarını da cehaletten 

kurtarmayı niyet etmesi gerekmektedir. Talebe ilmini sadece kendisi için değil emr-i 

bi’l mar’uf neyh-i ani’l münkeri yerine getirmesi için de kullanmalıdır. Çünkü 

Zernûcî “İslam’ın bekası ancak ilimle mümkündür.” der (Ez-Zernûcî, 2019: 24). 

4. 4. Kâbisî ve Zernûcî’nin Uyguladıkları Ve Tavsiye Ettikleri Öğretim 

Yöntemleri Nelerdir? 

 Yöntem, bir hedefe ulaşmak için izlenilen, takip edilen yol, kural, düzen; 

bilimde belli bir sonuca ulaşmak için bir plana göre izlenen yol, metottur (Parlatır, 

1998: 1643). 

Başka bir tanımlama ile yöntem, herhangi bir hususda kestirme yoldan 

hakikate ve amaca ulaştıran bir fiili, bir eğilimi, bir yönü takip etme sitilidir. Yöntem 

amaca ulaştıran en kısa yoldur (Bayraktar, 2020: 166). 

Öğretimde yöntem ise “Öğrencileri eğitim ve öğretim gayelerine ulaştırmak 

için takip edilmesi gereken en doğru, en emin yol”dur (Alıcıgüzel, 1977: 28). 

Yöntemin ve özellikle eğitimde yöntemli çalışmanın önemi farklı açılardan 

açıklanabilir. Yöntem her sahada başarının sırrı ve şifresidir. İnsan doğru ve 

güvenilir yolları, metotları öğrenip ve hayatına adapte ettiği ölçüde yaptığı işi 

başarma fırsatı bulur. Yöntemli çalışma kişiye zaman ve enerji kazandırır, az 

zamanda çok verim almasını sağlar. Başarma arzusu ve isteği oluşturur, kişiye güven 

duygusu sağlar. Hayatını planlı ve daha düzenli yaşamasına imkân sunar. Yöntemsiz 

yapılan işler kişiyi başarısızlığa iter, ruh ve beden sağlığını olumsuz yönde etkiler. 

Yapılan işi zorlaştırır, tereddütlere düşürür ve eğitim öğretimde bu olumsuzluklar 

daha da çoğalır. Bu nedenle en sıradan işlerimizde, bilhassa eğitim-öğretim 



50 

 

faaliyetlerinde belli yöntemlere ihtiyaç zorunludur. Bir öğretmen ne kadar bilgili 

olursa olsun yöntem bilgisi ve pedagojik formasyonu yeterli değilse hedefe 

ulaşamaz. (Bayraktar, 2020: 166). 

Klasik İslam eğitimcileri, organize edilmemiş fakat tecrübe edilmiş ve aynı 

zamanda günümüze ışık tutmuş yöntemler uygulamışlardır. Kâbisî ve Zernûcî 

eğitimde başarıya ulaşmak için eğitim-öğretim yöntemlerini önemsemişler ve bu 

yöntemleri tavsiye etmişlerdir. 

Kâbisî’nin öğretim yöntemlerine bakıldığında, eğitim ve öğretimin 

yöntemleri açıkça ve ayrı başlıklar altında belirtmemiş olduğu görülmektedir. Ancak 

önemsediği yöntemleri, kitabın satırları arasından bulup çıkarmak olasıdır. Örneğin 

İbn Sahnûn’dan aktardığı “talim ve arz ile talebelerini yoklaması, onların 

okumalarını imtihan için Çarşamba ve Perşembe günü akşamlarını belirli bir vakit 

olarak tayin etmesi” (Kâbisî, 1995: 105) gibi hocasının düşüncelerini onaylayarak 

aktarması, kendisinin de aynı düşüncede olduğunu göstermektedir. Dolayısıyla 

konuyu öğretmenin anlatması (talim) ve sonra da öğrencilerden anladıkları kısımları 

veya anlayıp anlamadıklarını dinlemesi (arz) yöntemiyle ve belirli günlerde imtihan 

etmesiyle konunun pekiştirmesini sağlamaktadır. Böylece öğretmenin günümüzdeki 

takrir yöntemini kullandığı, öğrencilerden dinlemesi ise bir tür geri bildirim ve belli 

ölçüde eğitim sürecinde sürdürülen bir ‘süreç değerlendirmesi’ şeklinde de 

düşünülebilir. Öğrencilerin sunum yapması şeklinde de düşünülebilir ve 

günümüzdeki sunum yöntemine örnek olarak kabul edilebilir. 

Takrir (anlatım) yöntemi, öğretmenin bilgilerini genelde pasif olarak dinleyen 

öğrencilere ilettiği, öğretmen merkezli geleneksel bir öğretim yöntemidir. Bu 

yönteme Yunanca'da "Akromatik Metot” yahut anlatma karşılığı "Monolog öğretim 

Metodu” da denir. Monolog metot denmesinin nedeni, öğretim sırasında bir kişinin 

konuşması, anlatması, öğrencilerin bir dinleyici durumunda kalmasıdır Takrir terimi 

lügatte "Bir fikrin, bir meselenin izahı için yapılan söyleyiş, anlamına gelir. Bu 

manada takrir bir anlatma ve hikâye etmedir (Bayraktar, 2020: 176). 

 Öğretmenlerin en çok kullandıkları yöntemlerden biridir. Sunuş yolu yöntemi 

göz önünde bulundurulduğunda, öğretmene en uygun bir yöntem de çoğunlukla düz 

anlatım yöntemi olabilir. Çünkü bu yöntemle bilişsel alanın bilgi, duyuşsal alanın 

alma ve tepkide bulunma, devinişsel alanında uyarılma safhasındaki davranışları 



51 

 

yerleştirebilir. Bu yöntemin başarıya ulaşabilmesi için öğrenci ve içerik analizinin 

titizlikle yapılması zorunludur (Sönmez, 2004: 204). 

Kâbisî’nin eserinde, öğretmenin çocuklara öğretmesi için kalfa tayin etmesi 

durumu hakkında bilgi verirken de bazı yöntemlere işaret ettiği görülmektedir. 

Kâbisî, İmam Malik’in “Hocası gibi tesirliyse ve öğrencinin de menfaatineyse bunu 

yapabileceğini” ve İbn Sahnûn’un da “öteki öğrencilere yazdırmak için bir öğrenciyi 

görevlendirmekte bir mahzur olmadığını, bunun çocukların faydasına olduğunu, 

öğretmenin imlalarını kontrol etmesi gerektiğini” söylediğini aktarmaktadır (Kâbisî, 

1995: 105). Buradan hareketle Kâbisî’nin işaret ettiği sözü edilen uygulamaların 

günümüzde öne çıkan ve önemsenen yöntemlerden olan işbirliğine dayalı öğrenme 

ve akran dayanışması yaklaşımlarını içeren yöntemler olduğu söylenebilir. Ayrıca 

sözü edilen âlimlerin öğrencilerin menfaatini önemseyerek buna uygun yöntemler 

belirleyip uygulamaları günümüzde eğitim bilimlerinde ve öğrencinin yararı ilkesi ile 

tanımlanmakta ve açıklanmktadır.  

Ayrıca Kâbisî toplu bir şekilde okuma yapmanın sakıncaları hakkında da 

tavsiyelerde bulunmuştur. Toplu olarak okumalarda hıfzı kuvvetli olan zayıf olandan 

ayırt edilemez. Çocuklarda da toplu okumadan dolayı gevşeklik oluşma riskini 

kaldırmak için herkesten ayrı ayrı ders dinlemesi gerektiğini söyler. Öğretmen de bir 

kusurundan ötürü çocuğu terbiye eder, korkutur, fakat dövmez (Kâbisî, 1995: 117). 

Buradan da anlaşılmaktadır ki müellif talebelerin eğitiminde hep birlikte koro 

halinde okuma vb. etkinlikler yapmakla beraber grup çalışmasındaki eksikliklere 

karşı öğretmeni uyarmakta ve öğrencinin bire bir bireysel gelişiminin takibinin 

önemini vurgulamaktadır. Böylece hoca, öğrencinin eksikleri varsa bunları 

gösterebilecek, tedbirleri almaları konusunda uyaracak fakat bu eksik veya 

kusurlardan ötürü dayağa başvurmayacaktır. Bir başka deyişle Kâbisî bireysel 

eğitimin önemini vurgulamakla kalmamakta ayrıca o döneme değin bir disiplin aracı 

olarak kullanıldığı anlaşılan dayak yönteminin kullanılmaması konusunda uyarıda 

bulunmaktadır. 

Birlikte söyleme yöntemi, bazı derslerde, özellikle Arapça İngilizce, okuma-

yazma, mûsikî ve Kur'ân-ı Kerim gibi uygulamalı olan derslerde yapılan bir 

yöntemdir. Yapılan gözlem, araştırma ve tecrübeler bu yöntemle istenilen sonuca 

ulaşıldığını göstermiştir. Sınıftaki çekingen ve sıkılgan olan çocukların toplum içinde 



52 

 

kendini ifade etme cesareti kazandırır.  Özellikle sınıf mevcudu kalabalık olan 

sınıflarda aynı ders saati içinde her öğrenciye konuşma olanağı sağlar. Kitle ruhunu 

geliştirir, sınıftaki sosyal bağı güçlendirir. Bu yöntemin bazı sakıncaları vardır, 

öğrenğin; zaman zaman gürültüye yol açtığından dolayı diğer grupları rahatsız 

edebilir. Sınıf disiplinini menfi yönde etkileyebileceğinden, öğretmenin otoritesi 

sarsılabilir (Bayraktar, 2020: 189). Derse iyi hazırlanmış öğrencilerle daha zayıf 

hazırlanmış öğrencileri ayırt etmek zor olabilir (Kâbisî, 1995: 117). 

Buraya kadar verilen bilgilerden hareketle denilebilir ki Kâbisî’nin öğretim 

yöntemlerini daha çok öğretmen cephesinden ele aldığı söylenebilir. Onun böylesi 

bir yaklaşımla değindiği ve öne çıkardığı öğretim yöntemleri şunlardır: 

Takrir/anlatım, sunum, işbirliğine dayalı öğrenme, akran eğitimi, koro halinde 

birlikte söyleme/okuma, grup çalışması,  ölçme değerlendirmede sürece dayalı bire 

bir takip ve değerlendirme yöntemleri.  

Zernûcî’nin ise yöntemleri ele alış biçiminde Kabisi’den farklı olduğu 

görülmektedir. Onun önerdiği yöntemler daha ziyade talebelere yani öğrenenlere 

yöneliktir. Başka bir deyişle öğretmeden daha çok öğrenmeye odaklanarak yöntem 

meselesini ele aldığı söylenebilir. Zernûcî yöntem bilmeyen kişinin gayesine 

ulaşamayacağını belirtmekte, döneminde öğrencilerin gayret ettikleri halde 

istedikleri ilme ulaşamadıklarını ifade etmekte, bunun sebebini ise, yöntem 

bilememelerine bağlamaktadır (Ez-Zernûcî, 2019: 11). Dolayısıyla yöntem bilmek en 

kısa yoldan, zaman kaybetmeden, çok yorulmadan istenilen hedefe, istenilen bilgiye 

ulaşmayı sağlar. Böylelikle öğrenme, öğrenilmesi gereken işleri planlamakla başlar. 

Zernûcî’ye benzer bir yaklaşım, İbn Haldun’un yöntemle ilgili 

açıklamalarında görülmektedir. Ona göre öğrenci, sistemli bir çalışma yapabilmek 

için öğrenme yöntemlerini iyi bilir, öğrenme planlarını yaparsa ilimde hatırı sayılır 

bir seviyeye ulaşabilir. Eğer öğrencinin belli bir yöntemi olmazsa istediği bilgiyi 

kavramaktan uzak kalır. Bu da onun öğrenme şevkini, arzusunu kırar, ilme karşı 

ihmalkâr ve tembel davranır ve öğrenmekten ümidini keser (İbn Haldun, 1983: II, 

1287). O halde öğrencinin öğrenme yöntemlerini bilmesi öğrenmede kolaylık ve 

pratiklik sağlayacağı gibi ilme olan iştiyakını artıracağını da göstermektedir.  

Zernûcî eserinde öğretim yöntemlerini sistemli bir şekilde anlatmamış, 

fasılalar halinde, yeri geldikçe, ihtiyaç hâsıl oldukça değinmiş ve önemine işaret 



53 

 

etmiştir. En çok bahsettiği yöntemler; bilgileri kolay hafızaya alma/ezber,  kolaydan 

zora doğru öğrenme, takrir, soru-cevap, tekrar, yazarak not alma, müzakere ve 

münazara yöntemleridir. 

Zernûcî, ilme yeni başlayanların kendisine kolay anlaşılır gelen ilimden 

başlamasını tavsiye etmektedir. Bu konuda Hocası Ebu Hanife Hazretlerinin bir 

sözünü aktarmaktadır: 

Hocalarımız dediki: ‘İlme yeni başlayan kimsenin ders miktarı, onu iki kere 

tekrarladığında hafızasında tutacak kadar olmalıdır. Akabinde her gün kelime 

kelime arttırmalı ve bu böyle devam ettiği sürece, ne kadar artarsa artsın talebe 

iki defada ezberleyebilecektir. Ders miktarı arttırılırken talebeye yumuşaklıkla 

muamele edilmeli ve yavaş yavaş ders miktarı arttırılmalıdır. Eğer yeni 

başlayan bir talebeye ancak on kerede zapt edeceği bir ders verilmişse, bu 

talebe ilminin sonuna kadar aynı usulde devam edecektir ve az bir dersi bile en 

az on kerede ezberleyebilecektir. Talebe, bu âdeti ise çok zor terk eder (Ez-

Zernûcî, 2019: 54). 

Buradan anlaşılmaktadır ki Zernûcî’nin hocasından nakille dolaylı olarak, çok 

uzun cümleler veya metinleri sayısı belirli olmayacak kadar çok tekrarla 

öğrenmeye/hıfzetmeye çalışmak yerine azar azar bilgi/metin/kelimeleri  iki tekrarla 

öğrenmek ve yavaş yavaş üzerine yeni bilgiler ekleyerek yine iki tekrarla 

hatırlanabilecek veya kavranabilecek bilgileri öğrenmeye alıştırmak şeklinde bir 

yöntemi önerdiği görülmektedir. Böylece hocanın talebelerin içinde bulunduğu 

durum, düzeyi dikkate alan bir yaklaşımı benimsemesi yanında öğrenmenin 

verimliliği ve devamlılığını sağlayacak bir öğernme yöntemini kazanmaları 

vurgulanmaktadır. Dolayısıyla, öncelikle talebeye kısa sürede ve az tekrarla bilgileri 

öğrenebileceği duygusu/tecrübesi yaşatılarak bunun devamını getirebileceği 

konusunda kendilerine güven kazanabilecekleri ve nasıl yapacaklarını bildikleri bir 

öğrenme yöntemi önerilmektedir. İkinci olarak da öncelikle ne kadar bilgiyle 

karşılaşacakları konusunda miktarı belirleyen hocalar olsa da daha sonra kendi ilmi 

süreçlerinde azar azar artırarak bilgileri hazmederek ilerleme usulünü kendi öğrenme 

süreçlerinde de uygulayabilecekleri de vurgulanmaktadır. Bu usulün tedrici yöntemin 

bir uygulanış biçimi olduğu söylenebilir. 

İmam Gazali de benzer bir biçimde meşhur eseri olan İhyau Ulûmiddin’de 

tedrici eğitimi tavsiye etmektedir. “Önce, tavsiye edilen ilimlere ait kısa metinler 

okumalı ve bu suretle onlardan her birinin maksat ve gayesine vukuf kazanmalıdır. 



54 

 

Ondan sonra, en önemlisinden başlayarak ömrü yettiğince derinliğine tahsil 

yapmalıdır.” (Gazali, 2008: 119).  

Bu konuda Kettaânî de eserinde (Hz. Peygamber’in Yönetimi et-terâtîbu’l-

idâriyye) şöyle bir açıklamada bulunmaktadır: Ashabın önce anlaşılması kolay ve 

açık sonra da zor olandan başlayarak ve esas ilkeleri diğerlerinden önce okuyarak 

ilmi derece derece öğrenmek konusunda örneklik ettikleri bilinmektedir. Buhari İbn 

Abbas’tan şu rivayetti nakleder: “Âlim ve fakih olan rabbâniler olun.” Buhari şöyle 

der: “Rabbani insanlara büyük ilimlerden önce küçük ilimleri öğreten kimseye 

denir.” (Buhari, İlim, 10). Hafız İbn Hacer şöyle der: “İlmin küçüğünden maksat 

meseleleri açık ve anlaşılır olanı, büyüğünden maksat da meseleleri ince olanıdır.” 

Şöyle de denmiştir: Rabbâni insanlara önce ilmin külliyatından önce cüzziyatını veya 

usulünden önce furûnu veya gayelerinden önce önbilgilerini öğretir (el-Kettânî, 

2003: 301). 

Tedric yöntemi, bilgilerin sindirilmesine fırsat verecek şekilde azar azar ve 

tedrici olarak verilmesi temeliıne dayanır. Tedricilikte, bilgi mahiyeti insanların 

algılama seviyelerine, anlama ve kabullenme yeteneklerine göre belli bir tercihler 

nizamı içinde sindirilerek sunulur (Cebeci, 2010: 6 ). 

Tedric yöntemi hakkında İbn Haldun’un şu tavsiyesi de dikkat çekicidir: 

“Bilmek gerekir ki, talebelere ilimlerin telkini, ancak azar azar ve peyderpey 

şeklindeki bir tedriciliğe dayanması halinde faydalı ve tesirli olur.” (İbn Haldun, 

1983: 2, 1285). 

Zernûcî ilme yeni başlayan kimsenin kendisine en kolay anlaşılır gelen 

ilimden başlaması gerektiğini vurgularken kendisinin görüşünü kuvvetlendirmek 

adına Hocası Şerafüddin Ukaylî’nin rivayetini de eserine almıştır. Şöyleki: “Bu 

konuda hocalarımız müptediler (yeni başlayanlar) için Mebsut’tan kısa kısa bölümler 

seçerlerdi ki bunların anlaşılması zor değildi.” (Ez-Zernûcî, 2019: 54). 

Görülmektedir ki Zernûcî öğretimde kolaydan zora doğru öğrenme yönteminin 

kullanılmasını ve faydasını yaşadığı çağda (13. Asırda) anlatmış, bunu yaparken de 

öğrencinin faydası ilkesini göz önünde bulundurarak talebeye yumuşaklıkla 

yaklaşılmasını tavsiye etmiştir. 



55 

 

Öğrenme sürecindeki etkinlikler öğrencilere kolaydan zora, basitten 

karmaşığa doğru bir yöntemle uygulanmalıdır. Çünkü öğrenci zorlanacağı konuyu 

iyice kavrayamayacak ve bu süreç ona yılgınlık kazandıracaktır. Oysaki kolay olanı 

öğrenmede öğrenci zorlanmayacağı için o konu alanında temel iyi atılmış olduğu için 

sağlam bilgiler edinmiş olacaktır.  Bu da öğrenciye kavrama ve algılama becerisi 

kazandıracak, böylece karmaşıklaşan veya zorlaşan konular öğrenci tarafından daha 

kolay öğrenilecektir  (Karabacak, 2015: 149-178). 

İbn Haldun da bu konunun önemine işaret etmektedir: “Basitten mürekkebe, 

esaslardan teferruata ve kolaydan zora doğru gitmek ve açılmak eğitimde esastır. 

Dersler bu esasa göre tanzim ve tertip edilmezse, zaman ve mesai boşa gider” (İbn 

Haldun, 1983: 2, 1291). 

Öğrencilere, başlangıçta dinî ve dünyevî sahada daha çok ihtiyaç duyulan 

bilgiler vermek ve istidatlarına göre hareket edip, tertibe uymak gerekir. Henüz yeni 

başlayana bilgiler, ayrıntısına dalmadan basit ve onu ürkütmeyecek şekilde verilmeli, 

öz ve kısa metinler tercih edilmelidir. Seviyeye uygun bir kitapla derse başlamak en 

uygun olanıdır (Bayraktar,2020: 195). 

Tedrici eğitimdeki ana ilkeler şöyle sıralanabilir: 

- Kolaydan başlayıp zora doğru gitmek 

- Somuttan başlayıp soyuta varmak 

- Bilinenlerden hareketle bilinmeyene ilerlemek 

- Her duruma münasip öncelikler tanımlayarak birbirini tamamlayan tedrici 

bir program uygulamak (Cebeci, 1996: 74).  

Ayrıca Zernûcî de takrir yönteminin önemini öğrenci cephesinden ortaya 

koyduğu görülmektedir. Talebelere konuları önce hocadan dinlemelerini tavsiye 

etmektedir. Bunu da şöyle gerekçelendirmektedir: ‘Onlar (hocalar) duyduklarının en 

güzelini ezberliyorlar, ezberlediklerinin en güzelini de anlatıyorlardı.’ (Ez-Zernûcî, 

2019: 81) Dolayısıyla hocaların yılların birikimi ve tecrübesi ile yaptıkları dersleri 

dinlemenin faydalı ve önemli olduğunu vurgulamaktadır. Adeta malumat 

yığınlarından süzülerek seçilmiş en özlü, gerekli ve önemli bilgileri hocaların 

vurgulayarak anlatmaları, örneğin farklı kitaplardan veya kaynaklardan okuyarak 

öğrenmeye göre hem daha verimli hem de güvenli bir öğrenme ortamı sağlamaktadır 



56 

 

Öğretmenler tarafından en çok kullanılan bu yöntem, en çok bilgi aktarılan ve 

konuşmaya dayalı olan bir yöntemdir. Öğrencilerin dikkatlerini çekmek, güdülemek, 

motivasyonlarını canlı tutmakta öğretmenlerin kendi yöntemlerini de işin içine 

katmasıyla, kalabalık sınıflarda, eğlenceli ders işlemede ve en çok bilgi aktarımında 

kullanılan bir yöntem olarak karşımıza çıkmaktadır. Dikkat edilmesi gereken husus 

yerinde ve dengeli bir şekilde bu yöntemi uygulamaktır (Sünbül, 2011: 281). 

Zernûcî, öğrenci merkezli bir ders işlemek ve dersi sıkıcılıktan uzaklaştırmak, 

dersi daha cazip ve verimli hale getirmek için soru-cevap yöntemiyle ders işlemeyi 

önermektedir (Ez-Zernûcî, 2019: 7-8). 

Soru cevap yöntemi Kur’anı Kerimde belli hususları hafızalara iyice 

yerleştirmek için sık sık kullanılmaktadır (Cebeci, 2010: 6-7). “Karia, bu Karia 

nedir? Karia’nın ne olduğunu bilir misin? O gün insanlar çırpınarak etrafa savrulan 

kelebekler gibi olurlar. Dağlar da didilip darmadağın edilmiş renkli yünler gibi 

olurlar. Kimin tartıları ağır gelirse işte o, memnun olacağı bir hayata kavuşur. Kimin 

de tartıları hafif gelirse onun barınağı Haviye’dir. Onun ne olduğunu bilir misin? 

Kızışmış bir ateştir.” (Karia, 101/1-11) Görüldüğü gibi Yaratıcı konunun önemini 

vurgulamak için Kur’an-ı Kerim’de daha birçok yerde soru sorarak dikkatleri celb 

etmektedir.  

Peygamberin hadislerinde de soru cevap yönteminin kullanıldığı 

görülmektedir. Meşhur Cibril Hadis’inde Cebrail Peygambere “İman nedir?”, “İslam 

nedir?”, “İhsan nedir?” diye sormuş ve sonra cevaplarını vermiştir. (Buhari, İman, 

37).  

Zernûcî soru-cevap yönteminin önemine daha da dikkat çekmek için Ebu 

Yusuf’un “Bu kadar ilmi nasıl elde ettin?” diye sorulduğunda: ‘İstifade konusunda 

çekimser kalmadım, ifade konusunda da cimri davranmadım’ cevabını 

göstermektedir. Burada Ebu Yusuf öğrenmede aktif bir rol almanın yanında zımnen 

soru-cevap yöntemine de işaret etmektedir. 

Buna benzer bir durumu İbn Abbas örneğini vererek de göstermiştir. İbn 

Abbas’a ‘ilmi nasıl elde ettin?’ diye sorulduğunda şöyle cevap verdi: “Çok soru 

soran bir dil ve düşünen bir kalple.” (Ez-Zernûcî, 2019: 57-58). Böylelikle müellif, 

ilmi seviyeyi yükseltmenin, kolay öğrenmenin bir yolu olarak soru-cevap yöntemi ile 

öğrenmede aktif olmayı vurgulamaktadır. Ayrıca Zernûcî ilk devirlerde talebenin 



57 

 

isminin “mâ takûl/ne dersin” olduğunu belirtmektedir. Talebeye bu ismin veriliş 

nedeninin ise, onların âlimlere sık sık “Mâ takûlu fi hazihi’l mesele/Bu konu 

hakkında ne dersiniz?” diye sormaları olduğunu açıklamaktadır (Ez-Zernûcî, 2019: 

58). Bu durumda soru sormanın öğrenci olmanın gereği, olmazsa olmazı, doğal ve 

beklenen bir özelliği olarak değerlendirilmesi bakımından dikkate değerdir. 

Zernuci’nin önemsediği bir diğer öğrenme yöntemi ise kalıcı öğrenmeyi 

sağlayacak olan tekrar yöntemidir. Her nekadar tedriciliği vurgulamak için yer 

verdiği Ebu Hanife’nin görüşünde az tekrara alıştırmaktan söz edilse de kendisinin 

kısmen hocasından farklı düşündüğü anlaşılmaktadır. Ona göre az konu ve çok tekrar 

verimli öğrenmeyi sağlayacaktır. Bu görüşünü şu sözle “Denilmiştir ki: başlangıç bir 

harf ve bin tekrarla olmalıdır. Yani az ders çok tekrar yöntemi en uygun yöntemdir.” 

(Ez-Zernûcî, 2019: 54) dile getirmiştir. 

İbn Haldun da ilimlerde takip edilmesi gereken yöntem olarak üç tekrar 

yöntemini şöyle açıklamıştır: Ona göre öğretmen ilk önce anlatacağı konunun bir 

bölümünü kısa ve özet bir şekilde açıklama yoluyla zihne yaklaştırır. İkinci tekrarla 

ilmi ayrıntılarıyla açıklayarak kısa kesme ve özetleme sınırını aşar. Böylece 

öğrencinin zihninde yer etmesi sağlanır. Son olarak da öğretmen bir tekrar daha 

yapar ve konuyu biraz daha genişleterek öğrencinin kafasındaki kapalı ve kilitli olan 

şeyleri kendisine açar. Konu ve ilim dalı hakkında umumi ve istikrarlı bir fikir 

oluştuktan sonra teferruata ve tafsilata geçer. Anlamadığı bir şey bırakmaz.  

Böylelikle öğrenme hâsıl olur ve o ilimde meleke kazanması sağlanmış olur (İbn 

Haldun, 1983: 1285-1286). Görüldüğü gibi aslında yapılan her bir tekrarın 

birbirinden farkı vardır. Amaç ve kapsam açısından oluşan bu farklılıklar öğrenmeyi 

kalıcı hale getirme, bilginin künhüne vakıf olma, varsa eksiklikleri giderme gibi 

faydalara hizmet etmektedir. Dolayısıyla tekrar denilince sadece bilginin 

ezberlenmesinin anlaşılmaması gerekir. 

Ashabın anlamadıkları bir bilgiyi duyduklarında onu anlayıncaya kadar tekrar 

ederek bu konuda da örneklik ettikleri bilinmektedir: “Hz. Aişe bilmediği hiçbir şey 

duymadı ki onu anlayıncaya kadar (öğrendiği kimseye) başvurmaya devam etmesin.” 

(Buhari, İlim, 36).  

Zernûcî talebenin öğrendiklerini sık sık tekrar etmesinde fayda sağlayacağı 

görüşündedir. Ona göre talebenin dünün dersini beş kere, iki gün önceki dersi dört 



58 

 

kere, üç gün önceki dersi üç kere, dört gün önceki dersi iki kere, beş gün önceki dersi 

bir kere tekrar etmesi gerekir (Ez-Zernûcî, 2019: 61). Böylece Zernûcî, belleme 

ilkelerinden olan çok tekrar kuramını psikolojik bir kavrayışla birçok batılı 

bilginlerden çok daha önce belirlemiştir (Tütüncü, 1991). 

Tekrar yöntemi, metindeki ya da herhangi bir konudaki cümleleri sık sık 

tekrar etme, içten bir cümleyi başka bir cümleyle bir araya getirme, yazılı bir 

konunun cümlelerini veya ayrıntılı konuları kavrama, okuma, tanımlama ve iyice 

pekiştirme stratejisidir. Witrock (1990) bu konuyla ilgili öğrencilerin öğrenme 

faaliyetlerini aktarım, yeniden düzenleme ve yeni anlam verme gibi zihinsel 

süreçlerine katkı sağladığını söylemektedir (Sünbül, 2011: 131). 

Bunların yanında Zernûcî, talebenin dersi iyice ezberledikten sonra notlar 

almasının ezberini daha da kuvvetlendireceğini önermektedir. Ayrıca o talebenin ilmi 

gelişimine mani olacağı ve vaktini boşa harcayacağından dolayı anlamadığı şeyi 

yazmaması gerektiğini de söylemektedir (Ez-Zernûcî, 2019: 54). Bir başka ifadeyle o 

anlayarak ve muhakeme ederek not almanın, yazmanın önemine ve gereğine işaret 

etmektedir. Çünkü not alma kalıcı öğrenme yöntemlerindendir. 

Zernûcî talebelerin münazara ve müzakere yöntemini de elden bırakmaması 

gerektiğini söylemektedir. Bu esnada birbirlerine karşı son derece insaflı ve sakin 

olup, düşünerek cevap vermeleri gerektiğini vurgulamaktadır. Talebelerin 

birbirlerine kızmaktan ve kuru gürültü yapmaktan kaçınmaları gerektiği 

görüşündedir. Eserinde münazaranın bir tür istişare olduğunu ifade etmekte ve 

münazaranın hakkı izhar için yapılması gerektiğini belirtmektedir. Ona göre 

müzakere ise ancak doğru olan neticeye ulaşmaktır. Bu amaca ulaşmak için 

müzakerenin kızarak ve laf çatışması yaparak değil, düşünerek ve insaflı olarak 

gerçekleştirilmesi gerekir (Ez-Zernûcî, 2019: 55).  

Ayrıca müzakerenin, dersi sadece soyut olarak tekrar etmekten çok daha fazla 

faydalı olduğunu, “Bir saatlik müzakere, bir aylık tekrardan daha iyidir.” (Ez-Zernûcî 

2019: 56)  sözleriyle dile getirmektedir. Bir meseleyi farklı vechelerden görebilmeyi, 

düşünebilmeyi sağlayan bu yöntem ile hem kalıcı öğrenme sağlanmakta hem de daha 

derinlemesine bir kavrayış mümkün olmaktadır. Buradaki yöntemin günümüzdeki 

tartışma yöntemiyle aynı olduğu söylenebilir. 



59 

 

“Rabbinin yoluna hikmetle ve güzel öğütle çağır, onlarla en güzel şekilde 

tartış” (Nahl, 16/125) ayeti kerimesinde ifade edilen tartışma yöntemi; öğrencilerin 

öğretmenin gözetimi altında öğrencilerin gruplara ayrılarak bir konu veya bir 

problem üzerinde tartışmak, fikir alış-verişinde bulunmak ve bu konu hakkında 

çıkarımlara ulaşmak yöntemidir. Böylelikle öğrenci tartışmanın sonunda nesnel 

sonuçlara ulaşabilmeyi, çıkarım yapmayı öğrenmeyi, farklı görüşlere saygılı olmayı , 

dinlemeyi ve değerlendirmeyi, kendi düşüncesini başka görüşlerle kıyaslama becerisi 

kazanır. Bu kazanım öğrencide dengeli ve uyumlu bir şahsiyet kazandırması 

bakımından önem arz etmektedir (Cebeci, 2010: 9).  

Parlamenter eğitim yöntemi de denilen bu yöntemde gaye, konular üzerinde 

bilgi toplayıp, tartışma yapmak suretiyle öğrencilere bilgi kazandırmaktır. Bu 

yöntemle çalışırken öğrenciler, konu hakkında öğrendiklerini söyler, ileri sürülen 

kanıtlar ve düşünceler üzerinde konuşur, tartışırlar. Bu tartışmaya öğretmen de katılır 

ve dersin sonunda konu hakkında bilinmesi gereken bilgiler tespit edilerek konu 

işlenmiş olur (Bayraktar, 2020: 173-174). 

Bu yöntemle bilinenden gidilerek, bilinmeyene ulaşılmaya çalışılır. Bu 

yöntem öğrenciye araştırma ve inceleme yapmayı, sebep-sonuç ilişkisi kurmayı, 

sonuçları kaydetmeyi, bir hususla ilgili ayrıntılı düşünmeyi sağladığı gibi hem 

öğretmen hem de öğrenci alıcı ve verici konumundadır. Öğretmen sadece kayıtları 

kontrol eden bir rehber değil kendisi de o konu hakkında araştırma yapmak 

zorundadır (Bayraktar, 2020: 174). 

Tartışma yöntemi soru- cevap gibi öğretmen merkezli bir yöntem olmayıp 

öğrencilerin kendi aralarında karşılıklı fikir alış verişi yapacak şekilde etkileşimde 

bulunmalarını sağlayan bir yöntemdir. Burada dikkat edilmesi gereken husus tek bir 

cevabı olan ya da tartışılması olanaksız olan bir konu değil, birden çok çözümü olan 

esnek ve değişik yapıları olan konular seçilmelidir. Bu bakımdan dinin temel ilke ve 

kuralları hakkında değil, dinin duygu ve ahlaki konularını pekiştirmek amaçlı, aktif 

ve kalıcı öğrenmeler sağlayacak konular tercih edilmelidir. Kur’an’da doğruyu 

bulma ve gerçeğe ulaşma hususunda uygun bir usul ile tartışma yapılması emredilmiş 

olarak da karşımıza çıkmaktadır. (Cebeci, 2010: 10). “Rabbinin yoluna hikmetle ve 

güzel öğütle çağır, onlarla en güzel şekilde tartış.” (Nahl, 16/125).  



60 

 

Zernûcî’nin eğitim görüşlerine bakıldığında takrir yöntemi, kolaydan zora 

doğru öğretim, sunum yöntemi, soru-cevap yöntemi, münazara ve müzakere 

yöntemi, problem çözme yöntemi gibi yöntemler dikkat çekmektedir. 

 Kâbisî de ise, takrir/anlatım, sunum, işbirliğine dayalı öğrenme, akran 

eğitimi, koro halinde birlikte söyleme/okuma, grup çalışması,  ölçme 

değerlendirmede sürece dayalı birebir takip ve değerlendirme yöntemleri olduğu 

görülmektedir. Kâbisî’nin Zernûcî’den ayrılan bir yönü de münazara ve müzakere 

yöntemini kullanmayışıdır. Bir diğer görülen farklılık ise Kâbisî sözkonusu 

yöntemleri öğretmen cephesinden ele alırken, Zernûcî öğrenci cephesinden bakarak 

değerlendirmekte ve tavsiye etmektedir.   

Her iki müellif aktif öğrenme stratejileri, akran eğitimi, örnek ahlakî eğitim 

yöntemleri, eğitimde sevgi yaklaşımı, öğretmenlik mesleğinin etiği gibi konuları 

yaparken normatif düşünce bakış açısını etkileyen Kur’an ve sünnete dayalı eğitim 

kavramlarıyla ortaya koymuşlardır.  

4. 5. Kâbisî ve Zernûcî’nin Eğitimlerinde Tatil Günleri Ne Zamandır? 

 Kâbisî, çocukların tatil gününün Cuma günü olduğunu belirtmektedir. Bu 

konuda İbni Sahnûn’un görüşünü de rivayet etmektedir. Perşembe günü ikindi 

namazından sonra başlar, Cumartesi sabahı erkenden okula gelirler. Ders programı 

şu şekilde olur: Çarşamba günü akşamı, Perşembe günü sabahı çocuklar yazı yazma 

zamanına kadar hiziplerini (Öğrencinin Kur’an’dan okuduğu miktar.) okur ve 

öğretmene dinletirler. Evlerine dönecekleri zamana kadar serbest çalışma yaparlar. 

Bu; güzel, faydalı, öğretmen ve öğrenciler için uygun bir usuldür. Ramazan bayramı 

için de bir gün izin verir, fakat üç gün izin vermesinde bir mahzur yoktur. Kurban 

bayramında üç gün izin verir, beş gün izin vermesinde bir mahzur yoktur. Bunun 

şefkatte orta yol olduğunu belirtir. İbni Sahnûn’a bir- bir buçuk gün kadar 

öğretmenin, çocuklara izin vermesi görüşü sorulur. O da hatim için bir-bir buçuk gün 

kadar tatil etmenin halkın yapa geldiği bir örf olduğunu hatırlatır. Ayrıca bir de 

bayramlarda izin verildiğini, bütün babaların müsadesi olmadan bundan fazla izin 

verilmeyeceğini söyler. Öğretmene hediye veren çocuklar için fazladan tatil 

vermesini de uygun görmez (Kâbisî, 1995: 108-109). Dolayısıyla denilebilir ki 

Kabisi de hocasının görüşünü benimseyerek haftalık tatil gününün Cuma günü 



61 

 

olduğunu belirtir. Haftalık tatil Perşembe ikindi namazından sonra başlar, Cumartesi 

sabahı öğrencilerin okula dönmeleriyle biter. 

 Burhaneddin ez-Zernûcî eserinde tatil gününü ele almadığı görülmüştür. Her 

ne kadar Müslümanlar için Cuma günü en faziletli bir gün (Ebu Dâvûd, Salât, 200-

201), içerisinde Cuma namazının bulunduğu adeta haftalık bir bayram ve eğitim 

geleneğinde de öğrenciler için dinlenme günü olarak kabul edilse de Zernuci buna 

değinmemektedir. 

 Bu konuda Bayar Dodge, 1962 yılında yazmış olduğu Muslim Education in 

Medieval Times adlı eserinde tatil gününe değinmiş olup şöyle ifade etmiştir: “Salı 

öğleden sonraları ve Perşembe sabahları çocuklar yazdıklarını kontrol eder ve 

düzeltirlerdi. Cuma dinlenme günüydü ve bayramlar için tatiller de vardı. Öğretmene 

aylık veya yıllık olarak ödenen öğrenim ücreti kadılar tarafından belirlenirdi” 

(Dodge, 1962: 4).  

4. 6. Kâbisî ve Zernûcî’nin Kız Çocuklarının ve Kadınların Eğitimine Bakış 

Açısı 

 Kâbisî kız çocuklarına, kadınlara Kur’an ve ilim öğretilmesini güzel ve 

faydalı bulmaktadır. Ancak (Müslüman) hanımlara “teressül (mektup yazımı 

kuralları), şiir ve benzeri şeylerin öğretilmesini tehlikeli bulmaktadır. Onlara faydası 

umulan ve fitnesinden emin olunan şeyler öğretilmelidir ve yazı öğrenmemesi en 

emin yoldur. Öğretilmesinden korkulan şeyin öğretilmemesi onlar için daha iyidir.” 

(Ateş & Öymen, 1966: 32), der. Bunu da şöyle izah etmektedir. “Çünkü onları idare 

eden onların çobanıdır ve onlardan sorumludur.” (Ateş & Öymen, 1966: 33). Burada 

ifade edilen görüşler dönemin toplumsal şartları ve eğitimin henüz bugünkü manada 

kurumsallaşmamış ve yaygınlaşmamış olduğu gerçeği ile birlikte 

değerlendirilmelidir. Çocukların ve burada konu edilen özelde kız çocuklarının 

eğitimi ile ilgili olarak onların eğitiminden sorumlu olan velileri/ebeveynleri ve 

hocalarının ortak kararı ile eğitim içeriği belirlenmektedir. Müslüman toplumlarda 

erkek egemen düşünüş ve yaşama geleneği içerisinde kadınların fitne/kötülüğe sebep 

olmamaları veya maruz kalmamaları için çeşitli tedbirlerin alınmaya çalışıldığı 

görülmektedir. Alacakları eğitimin muhtevası belirlenirken de buna özen 

gösterilmiştir. Kız çocuklarına yazının öğretilmesi konusundaki çekince de bu bakış 

açısını yansıtmaktadır, denilebilir. Bugünden bakıldığında çok anlamsız görünen bu 



62 

 

tedbir için bugün çocukların eline tüm sosyal medya ve iletişim imkânlarının sınırsız 

ve denetimsiz sunulmasındaki sakıncaları belirtmemiz gibi anlaşılabilir. Ancak 

buradaki fark kız veya erkek çocuk ayırımı yapmaksızın bu tehlikeye işaret etmek ve 

gerekli tedbirleri almak konusundaki duyarlılıktır. 

 Buradan anlaşılmaktadır ki Kâbisî, kız çocuklarının öğrenim görmesine karşı 

değil, onlar için fayda vermeyecek şeylerin öğretilmesini uygun bulmamaktadır. 

Ayrıca kız çocuklarına neler öğretilmesi gerektiğini de kız çocuklarının ailesinin 

tercihine bırakmaktadır. Bu bağlamda J. J. Rousseau Emile’de aynı düşünceyi ortaya 

koymaktadır: “Kadınların çok şey öğrenmeleri gerekir, ama yalnızca bilmeleri uygun 

olan şeyleri öğrenmeliler.” der (Rousseau, 2009: 219). Ayrıca J. J. Rousseau 

Emile’in beşinci bölümünde daha konuya başlar başlamaz Emile’in eşi olacak 

Sophie’nin tam bir kadın olması, kendi cinsinin gerektirdiği sıfatları, kişiliği taşıması 

gerekliliğinden bahseder ve kadın eğitiminin erkek eğitiminden farklı olması 

gerektiğini dile getirir (Rousseau, 2009: 213-220).   

  Ayrıca Kâbisî, kız ve erkeklerin birlikte okutulmasını uygun görmemektedir. 

Ayrı okutmanın onların salâhından (iyi hal) ve güzel nezaretten sayıldığına 

hükmetmektedir. İbni Sahnûn’un “öğretmenin kız ve oğlanları karıştırarak 

okutmasını iyi görmem, çünkü bu, kızların bozulmasına sebep olur” görüşünü de 

kendi görüşünü desteklemek babından zikreder (Kâbisî, 1995: 105). Yukarıda ifade 

edilen erkek merkezli düşünme ve bunu destekleyecek bir dil üslubun burada da 

kullanıldığı görülmektedir. Aynı şekilde bu durumun kız ve erkeklerin bozulmasına 

neden olacağı birlikte ifade edilebilirdi. Eğitimciler arasında eskiden beri her iki 

cinsin eğitiminin ayrı ayrı olması gerektiği üzerine fikir ortaya koyanlar ve bu 

düşüncelerini gelenekleştirerek yıllarca böylesi okullar kurup uygulayanlar olmuştur. 

Günümüzde de bu tür okulların örnekleri bulunmaktadır. Yine şimdilerde karma 

eğitimin olumlu-olumsuz etkileri konusunda çalışmalar yapılmaktadır. Örneğin bu 

çalışmalardan birinde ortaya konulan tespitlerden bazıları şunlardır:  

Yapılan araştırmaların çoğu ölçülebilir akademik başarılar açısından kız-erkek 

ayrı eğitimin pozitif etkileri olduğunu göstermektedir. Yapılan çalışmaların 

çoğunluğu yükseköğretime devam etme arzusu konusunda ayrı eğitimin daha 

başarılı olduğunu ortaya koymuştur. Ayrı eğitim veren kurumların, özellikle 

kız öğrenciler için yükseköğretim beklentilerini artırdığı sonucuna varmıştır. 

Öğrenci adaptasyonu ve sosyal ve duygusal gelişim açısından ayrı eğitim daha 

başarılıdır. Bunun tek istisnası, yeme bozukluklarının ayrı eğitim veren 

kurumlarda daha yüksek düzeyde olmasıdır. Ayrı eğitim veren kurumlardaki 



63 

 

hem erkek ve hem de kız öğrenciler görünüm ve paradan çok notlara ve 

birbirlerine önderlik etmeye önem vermektedir (Turhan, 2012: 44-46). 

 Zernûcî eserinde, ilmin mahiyeti ile başladığı ilk bölüme “İlim öğrenmek her 

Müslüman kadın ve erkeğe farzdır.” (İbn Mâce, Mukaddime, 17) hadisiyle başlar ve 

onun bu hadise yer vermesi, ilmin elde edilmesi bakımından kız erkek ayırımına 

gitmediğini, eğitimde herkesin eşit hak ve sorumluluklara sahip olduğuna işaret 

etmek istediğini gösterir. İlmi vesilesiyle insanoğlunun meleklerden daha üstün 

olacağına da ayrıca vurgu yapmıştır (Ez-Zernûcî, 2019: 16). Netice itibariyle Zernûcî 

de kadınların eğitimini kesinlikle önermektedir. Fakat eserinde ‘kadınlara ne tür bir 

eğitim verilmeli?’ sorusunun cevabını karşılayacak ve ‘karma eğitim’ hakkındaki 

düşüncelerinin neler olduğuna dair bir bilgiye rastlanmamıştır.  

 Zira öteden beri bilinmektedir ki eğitimli kadın eğitimli toplumu 

oluşturmaktadır. Toplumun içinde aldığı görevlerle sorumlulukları paylaşan kadınlar, 

hayırlı bir toplumun inşasında İslam dininin vermiş haklar ve saygın konum ile var 

olabilir/katkı sunabilir ve bunun için kendilerini ilimle donatabilirler. Dolayısıyla 

hayata yönelik her ilmi faaliyette kadının yeri vardır. Bu hakkı onlara İslam dini 

vermiştir. Bunun örnekliğini Hz. Peygamber’in sünnetinde ve sahabenin yaşantısında 

görmek mümkündür. 

 Hz. Peygamber (s.a.v.) de kadınların toplumdaki konumlarının 

iyileştirilmesine ve eğitimlere katılmalarına özel bir ihtimam göstermiştir. “Allah 

Resûlü’nün eğitim öğretim amacıyla tertip ettiği meclislere erkeklerin yanı sıra 

hanımlar da yoğun biçimde katılmıştır. Hatta hanımlar mescitte erkeklerden yer ve 

fırsat bulamayınca, ‘Allah’ın sana öğrettiğinden bize de öğret.’ diyerek kendilerine 

özel bir gün tahsis edilmesini istemişler, Hz. Peygamber de özel bir gün belirleyip 

onlara vaaz ve nasihat ederek eğitimleriyle meşgul olmuştur.” (Buhari, İ’tisâm, 9). 

 Haftanın bir gününü tamamen kadınlara ayırıp, o günde sadece onlara hitap 

etme ve onların sorularına cevap vermeye çalışmıştır. Peygamber zevcelerini de bu 

görev ve mesaide vazifelendirmiştir. Bilindiği gibi Hz. Hafsa okuma yazma 

bilmekteydi. Yine Peygamberin bir diğer eşi Ayişe, İslam hukuku alanında yüksek 

bilgi sahibi olup, daha sonraki dönemlerde dahi en âlim erkek hukukçular kendisinin 

üstün hukuk bilgisinden faydalanmak üzere ziyarete gelip istişari mütalaalarda 

bulunurlardı. Aynı şekilde Ayişe “şiir”, “tıp”, “Arap tarihi” (eyyâm’ul-arab) ve 

Arabistan kabilelerinin “ensâb” şecereleri vs. üzerinde de üstünlük sağlamıştı. 



64 

 

Kur’an-ı Kerim de, bizzat Peygamberin hanımlarına eğitimle iştigal olmaları için 

vazifeler yüklemişti (Hamidullah, 2003: 773). “Ocak ve yuvalarınızda Allah’ın 

ayetlerini ve hatta Hikmetini hatırlayıp zikrediniz. Allah Latif ve (her şeyden) 

haberdardır (Ahzâb, 33, 34) ayeti kerimesi bu hususa işaret etmektedir. Sahabi 

kadınlar arasında 20 kadar kadın hukukçunun adı sayılmaktadır (Hamidullah, 2003: 

773). 

 Peygamberin kızı Ümmü Gülsüm de yazı yazmasını biliyordu. Sa’d’ın kızı 

Ayşe babasının kendisine okumayı öğrettiğini söylüyor, Ummu Seleme yazıyı 

bilmemekle birlikte, okuyabiliyordu. Kur'ân'ın ilk yazılı metin haline getirilmesi 

teşebbüsüne girişildiği zaman ele alınan sûrelerin Peygamberin karısı Hafsa'nın 

sakladığı örneklerden alındığı ileri sürülmüştür (Dağ & Öymen, 1974: 163). 

   En- Nevevî (ö. 1278), Kitâb Tehzib el-Esmâ adlı biyografik sözlüğünün bir 

bölümünde hadis nakleden kadınlar da bulunuyordu. Bu kadınlar arasında Ebû 

Bekr'in kızları Ayişe ve Esmâ da yer almaktadır. Ayişe'nin doğrudan doğruya 

Peygamberden 1000 hadis rivayet ettiği söylenir. 56 kadar hadis de Esmâ'ya atfedilir. 

Esmâ, Abdullah b. Zübeyr'in annesidir. Yermuk harbine (m. 634) kocasıyla birlikte 

katılmıştır. Oğlunu el-Haccâc'a meydan okumaya tenbih ederek şöyle demiştir: 

"Oğlum! Şerefinle yaşa ve şerefinle öl (îş kerimen ve mut kerimen)." (Dağ & 

Öymen, 1974: 163). 

  Burada işaret edilen hususlardan hareketle denilebilir ki kız 

çocuklarının/kadınların yazmayı öğrenmeleri konusundaki çekinceli tavrın doğrudan 

İslam’la, Hz. Peygamberin ve sahabenin uygulamalarıyla bir ilgisi yoktur. Ortaya 

konulan görüş Kâbisi’nin ve hocasının yaşadığı dönemki toplumsal yapının ve 

oluşturulan geleneğin bir yansıması olarak değelendirilebilir. İslam toplumlarında 

nasıl böylesi bir gelenek oluşturulmuş ve sürdürülmüş bu konunun ayrı bir 

araştırmanın konusu olarak derinlemesine araştırılıp tartışılması gerekir. 

  “Öte yandan ilk defa Hz. Ömer tarafından Medine’de iki kâri (imam) 

tutulduğu, bunlardan birinin kadınlara, diğerinin erkeklere namaz kıldırdığı rivayet 

edilmektedir. Ayrıca Hz. Ali'nin de cemaatleri ayırıp, bunlara ayrı ayrı imam tayin 

ettiği, “İmâmu'n-Nisâ” olarak Arfece’yi vazifelendirdiği belirtilir.” (Canan, 1977: 

346). 



65 

 

  Gerek Peygamber zamanında ve gerekse ilk halifeler döneminde kadınlar, 

camilerde kendilerine mahsus mekânlarda erkeklerle birlikte ibadetlerini yapmışlar, 

camilerde yapılan dini eğitimi dinleyerek ve izleyerek dinlerini öğrenmişlerdir. 

Ender günlerde kendilerine özel gün ve imam ayrılmıştır (Canan, 1977: 347). 

  Müslüman toplumların eğitim geleneğinde her ne kadar genellikle kız ve 

erkek çocukların ayrı ayrı okutulması söz konusu ise de bundan farklı uygulamaların 

da olduğundan söz edilmektedir. Kız çocukların erkek çocuklarla birlikte öğretim 

gördükleri hakkında rivayetler vardır. M. IX. asırda Kûfe'de okullara kız çocukların 

da gittiği bildiriliyor. Kûfe'de Banû Abs mahallesinde bir okul vardı ki bu okula 

sürekli gidenlerden biri kızdı. Sadece kız çocuklar değil, genç kadınlar da okula 

devam etmişlerdir. Emevî halifesi el-Velîd b. Abd el-Melik'in bir defasında 

aralarında Kur'ân öğrenen cariyelerin de bulunduğu çocukların öğretim gördüğü bir 

yerin yanından geçtiği söylenir (Dağ & Öymen, 1974: 163). Bu da bu konudaki 

görüşün zamandan zamana ve bölgeden bölgeye değişebildiğini göstermektedir, 

denilebilir. 

4. 7. Kâbisî ve Zernûcî’nin Eğitim-Öğretiminde Çocuk Eğitiminin Önemi 

  Çocuk eğitiminden bahsetmeden “çocuk kime denir” sorusunun cevabına 

bakmak gerekir. Çoğunlukla fiziksel ve zihinsel açıdan bakıldığında 0-16 yaş 

aralığında bulunan insanoğluna çocuk denildiği bilinmektedir. Bu yaş aralığı her 

zaman ve her şartta geçerli olmayabilir. Bazı bilim adamları 0-14 yaş grubunu 

çocukluk dönemi olarak almaktadırlar. Çocuğun tanımı toplumdan topluma, 

kültürden kültüre değişmektedir. Filipinler’deki çocuk yaşı ile İngiltere’deki çocuk 

yaşı bir olmadığı gibi Afrika ülkelerindeki çocukluk yaşı farklılık göstermektedir. 

Çocuk kavramına bakılacak olursa, iki yaşından baliğ dönemine kadar büyüme çağı 

içinde bulunan insan yavrusu; henüz baliğ çağına ulaşmamış kız ve erkek olarak 

tanımlanabilir (Yalçın & Aytaş, 2017: 13). 

 Kâbisî’nin çocukluk anlayışı hakkındaki bakış açısını, ikinci bölümde 

“öğretmenin çocuklara nasıl davranmalı?” sorusuna verdiği cevaptan 

anlayabiliyoruz. Kâbisî eğitiminde genellikle öğretmen cephesinden ele aldığı için 

öğretmenlerin çocuklara şefkat ve merhametten ayrılmaması gerektiğini, onlara güzel 

davranmasını, onları kollayıp gözetmesini tavsiye etmektedir. Çünkü öğretmen 

babaları yerindedir. Onlara karşı daima asık suratlı olması, sevimsiz kaba davranış 



66 

 

olarak nitelenmektedir. Çocuklar bu kabalığa alışırsa artık öğretmenine karşı saygılı 

olmazlar. Ama öğretmen her zaman değil de terbiye etmeyi gerektirdiği zaman surat 

asarsa, çocuklar öğretmeninin, kendisine kızdığını ve cezalandıracağı düşüncesine 

kapılır, öğretmenin kendilerini cezalandıracağını anlar. Böylece çocuklar bu duruma 

alışmazlar. Eğer çocuklar terbiyeyi hak ederlerse dövmeden, sadece surat ekşiterek 

bazen de suçun gerektirdiğine göre hem kızarak hem de döverek terbiye etmeye 

çalışmalıdır, ne sürekli surat asarak nefret ettirmeli ne de çocuklarla laubali 

olmalıdır, der (Kâbisî, 1995: 102). Kâbisî’ye göre çocuk terbiyesi öğretmen üzerine 

vaciptir. Onlara nasihat etmesi, koruyup, gözetmesi terbiye etmekten 

kaynaklanmaktadır (Kâbisî, 1995: 91). Buradan anlaşılmaktadır ki Kâbisî’nin çocuk 

anlayışında çocuğa karşı şefkat ve merhamet temel prensiptir. O dönemde sadece 

İslam coğrafyasında değil dünyanın birçok farklı bölgelerinde de çocukların terbiye 

ve disiplinlerinde bedenî cezaların en son başvurulan bir çare yöntemi olduğu 

bilinmektedir. Hatta dayak ceza için olduğu kadar, çocukların cesur ve dayanıklı 

olmasını öğretmek için de başvurulan bir disiplin yöntemiydi (Dağ & Öymen, 1974: 

241; Dodge, 1962: 4).  

Modern eğitim bilimlerinin verilerine göre de, eğitim esnasında karşısındaki 

kişiye şefkat ve merhametle yaklaşım, öğretmen ve öğrenciye de ferahlık kazandırır 

ve mutluluk verici bir bilim dalı meydana getirir. Baskı, dayak, şiddet, korkutma gibi 

cezalandırıcı davranışlarla ise, sevgi ve güven ortamı yaralanır veya yok olabilir ( 

Erden & Akman, 2001). 

 Zernûcî’nin eserinde çocuk anlayışı ve görüşü doğrudan karşımıza 

çıkmamaktadır. Müellif’in çocuk anlayışını ancak eserinde Hz. Peygamber’in fıtrat 

hadisine yer vermesinden çıkarmak mümkündür (Ez-Zernûcî, 2019: 32). Bilindiği 

üzere fıtrat hadisi “Her doğan çocuk fıtrat üzere doğar. Sonra ana babası onu Yahudi, 

Hıristiyan veya müşrik yapar.” (Müslim, Kader, 23).   

Zernûcî’ye göre çocuk doğarken hiçbir bilgiye sahip değildir. Ne küfür ne de 

şer üzeredir. Her iki tarafa da eğilim gösterebilecek bir kabiliyete sahiptir. Her türlü 

ilme, iyi ve kötü ahlaka potansiyeli vardır. Doğarken davranışları biçimlenmiş 

değildir. Tecrübelerle elde ettiği bilgi yoluyla davranışları biçimlenecektir. Çevreden 

etkilenen bir istidadı vardır (Tütüncü, 1991: 110). 



67 

 

 Kâbisî eserinde, eğitim-öğretim konusunda çocuk eğitimine yönelik bilgiler 

vermiştir. Çocuğun öğretiminde birinci derecede babayı yükümlü tutmuştur. Eğer 

Kâbisî’ye göre çocuğun malı varsa babası ya da vasisi (babası ölmüşse) onu okula 

göndermek zorundadır. Eğer yetimin malı yoksa Müslümanların hâkiminin; 

hükümdarın olmadığı yerde salih kişilerin çocuğun eğitimini temin etmeleri 

gerekmektedir. Dolayısıyla o devlet veya toplum çocuğun eğitimini sağlamalıdır. 

Müslümanlardan her kim bu görevi yerine getirir, çocuğun ilim öğrenmesini sağlarsa 

sevabı o kazanır. Eğer öğretmen bu çocukları ücret almadan okutursa onun sevap 

kazanacağını, söyler ve ekler, “Çünkü öğretmek, öğretmenin geçimini temin ettiği bir 

san’atıdır.” (Kâbisî, 1995: 75-76) şeklinde belirtmektedir. Buradan da 

anlaşılmaktadır ki çocuğun eğitiminden mutlak olarak sorumluluğu babasına, vasiye, 

yöneticiye ve öğretmenlere bunlar da yoksa devlete bu görevi yükleyerek çocuk 

eğitiminin önemli olduğunu göstermeye çalışmıştır ve hiçbir şekilde çocuğu 

öğretmensiz/eğitimsiz bırakmamıştır. “Bu görüşü ile ‘Çocuk Esirgeme Kurumu’ gibi 

bir kurumun kuruluş fikrinin öncüsü sayılabilir.” (Bayraktar, 2020: 104). Bunun da 

ötesinde bu görüş, son yüzyılın ürünü olan mevcut Çocuk Haklarına Dair 

Sözleşmesi’nde (madde 28) ve Çocuk Koruma Kanunu’nda (Koruyucu ve 

Destekleyici Tedbirler: Madde 5, b) yer bulan haklardan biri olan çocuğun her 

koşulda eğitim hakkının korunması ilkesine o dönemlerde gösterilen hassasiyet ve 

önemi fark etmemizi sağlamaktadır. 

 Zernûcî eserinde tahsil çağına sekizinci bölümde değinmiştir. “İlmin beşikten 

mezara kadardır.” denildiğini vurgulamaktadır. Ayrıca İmam Ebu Hanife’nin 

öğrencisi olan Hasan b. Ziyad’ın (ö. 204/819)39 seksen yaşındayken fıkıh ilmine 

başladığını ve kırk sene de fetva verdiğini bildirmektedir. Ardından ilim tahsil 

yaşının en verimli zamanının ilk gençlik çağının olduğunu belirtir. Ders çalışma 

vaktinin de seher vaktiyle, akşam ve yatsı arası olduğunu söyler ( Ez-Zernûcî, 2019: 

71). 

                                                           
39 “Hasan b. Ziyad el-Lü’lü el- Kûfî, rivayetleri iyi bilir, güzel ahlaklı, faziletli bir kişiydi. Ebû 

Hanife^nin öğrencisiydi. Ebû Hanîfe ve talebelerinin görüşlerini ezbere bildiğini, ilmi yanında zühd 

ve takvâsıyla, ne pahasına olursa olsun gerçekleri söylemesiyle dikkati çektiğini vurgulamışlardır. 

Kûfe’ye kadı tayin edildi. Ayrıca talebeleri arasında dönemin muhaddislerinden İshak b. Behlûl de 

bulunmaktadır ki bu âlimin 50.000 civarında hadis rivayet ettiği güvenilir kaynaklarda 

belirtilmektedir.” Geniş bilgi için bknz. TDV. İslam Ansiklopedisi, c. 16, 361-362. 



68 

 

 İlim talebesinin tüm vaktini ilim öğrenmekle geçirmesi ve bir ilimden 

sıkıldığı vakit başka bir ilimle meşgul olması gerektiğini söylemiş, bu konuda İbn-i 

Abbas’ın kelam ilminden sıkıldığında “Bana şairlerin divanını getiriniz” diye 

seslendiğini bildirmektedir. Ayrıca İmam Muhammed’in geceleri uyumadığını, 

defterlerini yanına alır birinden sıkıldığında diğerini okurdu ve uykusunu gidermek 

için yanına bir bardak soğuk su alır ve “Uyku hararetten ileri gelir, onu soğuk su ile 

gidermek gerekir.” dediğini belirtmektedir (Ez-Zernûcî, 2019: 71). 

 Görüldüğü gibi Kâbisî çocuk eğitiminin zorunlu olduğunu ele almışken, 

Zernûcî eğitimi genel olarak ele almış ve her yaşta ilim öğrenilmesi gerektiğini lakin 

ilk gençlik yıllarının daha verimli olacağını belirtmiştir. İlk gençlik yılları ile 

bugünki manada ergenlik çağına ve dolayısıyla da yine çocukluk çağına işaret ettiği 

söylenebilir. 

 İleri yaşlarda da ilim öğrenmekten vazgeçmemenin ve ilim öğrenmeye devam 

etmenin önemi vurgulanarak bu yönde teşvikin olduğu görülmektedir. Örneğin 

Buhari “İlim ve hikmetten dolayı gıpta etmek bâbı”nda şöyle der: “Allah Resul’ünün 

ashabı, büyük yaşta olmalarına rağmen ilim öğrenmişlerdir.” (Buhari, İlim, 15). Bu 

teşvikle beraber, âlimlerin birçoğunun ittifak ettiği hususlardan birisi çocukluk 

döneminin ilim öğrenmede çok önemli bir yere sahip olduğudur. Örneğin,  İbnü’l-

Ezrak el-Gırnatî’nin Ravdatü’l-a’lâm adlı eserinde anlatıldığına göre âlimlerden biri 

şöyle demiştir: “Büyüğe öğretmek küçüğe öğretmekten daha sağlamdır. Büyük kimse, 

ben ezberleyemediğim için öğrenemem dememelidir, Çünkü ashap ileri yaşlarda oldukları 

halde öğrendiler, ilimle meşgul oldular. Onlar ilimde derya idiler”. Turtûşî'nin Sirâcü’l 

mülûk’unda da şu bilgiye rastlanır: “Resûlullah’ın ashabı genç ve yaşlı oldukları halde 

İslamiyet'i kabul ediyor, ilim, Kur'an ve sünneti öğreniyorlardı. Onlar ilim denizleri, hikmet 

ve fıkıhın ulu dağları idiler. Ancak şu var ki küçük yaşta ilim tahsili, esaslara vukuf 

bakımından daha köklü, buna bağlı teferruatta ise daha mahir olmayı sağlar.” (Kettânî, 

2003: 302).   

 Din eğitimi çocukların esas erdemleri kazanmasında, bireysel ve sosyal 

bozulmalarda dengesizlik ve ölçüsüzlüğün giderilmesinde, toplumun kültürel 

yapısına ayak uydurmada ehemmiyetli görevler yüklenir. Bu manada eğitimin 

hedeflerine çocuğu yaklaştıracak okul öncesi eğitimin başlıca öğelerinden birisi 

olarak din eğitimini ele almanın gerekliliği ortaya çıkmaktadır (Ayhan, 1985: 68-69).  



69 

 

 Sahip olduğu becerilerin birini veya bir kaçını geliştirip diğerlerini ihmal 

etmek kişinin iç dünyasında üzüntüler yaşamasına neden olmakla birlikte topluma 

faydalı bir birey olmasını da engeller. İste bu noktada din eğitimi genel eğitime 

destek sağlamak zorundadır (Yılmaz, 2003: 71). Okul öncesinde sağlanan dini eğitim 

çocuğun hurafe ve batıl inançlardan uzak kalmasını ve bilimsel esaslara dayanmasını 

sağlarken, bunu sağlıklı bir şekilde sürdürebilmesi için bilişsel, duygusal ve fiziksel 

özelliklerinin iyi bilinmesinin yanında onların dini gelişim niteliklerinin bilinmesi ve 

eğitim sürecine dâhil edilmesi gerekmektedir (Dam, 2010: 64).  

 Bu durumda okul öncesi eğitimde din eğitimi önem kazanmaktadır. Tarihi 

sürece bakıldığında toplumun her kesiminde kendi ihtiyaç ve beklentileri, günlük 

yaşantıları, kurumsal yapısı eğitim anlayışının şeklini, yönünü ve yöntemini 

şekillendirmektedir. Bu bağlamda modern ve klasik dönmelerdeki okul öncesi 

eğitimle değişik biçimlerde karşılaşmak mümkündür. (Oruç, 2011: 19). Modern 

dönem okul öncesi eğitimi XVIII. asırda psikoloji ve pedagoji sahasında yapılan 

incelemelerin bir sonucu olarak J.H.Pestalozzi (1746-1827), F.Fröbel (1782-1852) ve 

M.Montessori (1870-1952) gibi lider isimlerin araştırmaları sonucunda geliştirilen 

erken çocukluk eğitimi girişimi şeklinde yorumlanmıştır. İslam dünyasında ise çocuk 

eğitimi yaklaşık 3-4 yaşlarından itibaren teorik temellerin yanısıra okul öncesi 

eğitimi de içeren takriben altı yaşına kadarki çocukların devam etmesi sağlanan 

sıbyan veya küttab denilen eğitim kurumları inşa edilmiştir (Yorulmaz, 2014: 16). 

 Çocuklar küttab’da, Kuran, namaz, okuma, yazma, Arapça derslerini zorunlu 

dersler olarak görmüşler, matematik, şiir, tarih, sarf, nahiv gibi dersleri ise seçmeli 

dersler olarak tahsil etmişlerdir (Ehvânî, 1955: 46). Öyleyse küttab kendi içerisinde 

farklı yaş gruplarını içine alan ve farklı gelişim dönemlerindeki çocukların eğitim 

için devam ettikleri kurumlar olmakla birlikte, hem kalem tutma, çizgi çizme, sayı 

sayma gibi, günümüz okul öncesi okulların işlevini yüklenmiş hem de ilk önceliği 

Kur’an eğitiminin yapıldığı okullara çevrilmiştir (Yorulmaz, 2014: 16).  

 Ülkemizde böyle mekteplere sıbyan mektebi denilmiştir. Cumhuriyet 

döneminde böyle mekteplere kız ve erkek çocuklar devam etmişler öyle ki her 

mahalle arasında açıldığı için “Mahalle mektebi”,  hatta çoğu taştan yapıldığı için de 

“Taş mektep” ismiyle anılmıştır (Bayraktar, 2020: 90). Özetle bu okullar bugünkü 



70 

 

anaokulu ve ilkokul evresini içeren kurumlar olarak hizmet vermişlerdir (Yorulmaz, 

2014: 17). 

 Aslında İslâm eğitiminde esas kural insan ömrünün tüm kademesi bir eğitim, 

bir öğrenim dönemi olmasıdır. Hz. Peygamber şöyle buyuruyor: “Beşikten mezara 

kadar ilim öğreniniz.”40 Bu hadis halk arasında çok yaygın ve kıymetlidir. İnsan beş-

on yıl tahsil görmekle ilmin her nevini öğrenemez. Aslında insan okulda, ancak ilmin 

nerede olduğunu ve ilmin sonunun olmadığını öğrenir. Hiçbir okul, âlim 

yetiştirmemiş, ancak ileride âlim olacak insanlar yetiştirmiştir. Zaten örgün eğitim 

sonucuunda öğrenciye verilen diploma ilim hazinesinin anahtarı olarak bakılmıştır 

(Bayraktar, 2020: 237). 

 Gerçekten İslâm âlimleri beşikten mezara kadar ilim tahsil etmişlerdir. 

Nitekim İbnu'l-Mubârek: 'Ne zamana kadar ilim tahsil edeceği” sorusuna "Ölünceye 

kadar İnşallah" karşılığını vermiştir (Bayraktar, 2020: 237). Yine Zernûcî’nin 

rivayetine göre Ebû Hanîfe'nin Öğrencilerinden Hasan b. Ziyâd, seksen yaşında iken 

fıkıh tahsiline başlamış, üstün çabası ve başarısı sonucu fetva makamına yükselmiş 

ve kırk yıl fetva vermiştir (Ez-Zernûcî, 2019: 71). 

 Bütün dünyada ve hemen hemen bütün çağlarda küçük değişikliklerle aynı 

yaş eğitim dönemi olarak uygun bulunmuştur. Örneğin, Çin'de: 7-12; Amerika’da: 6-

14; İngiltere'de: 5-11 yaşları ilkokul devresi olarak kabul görmüştür (Canan, 1977: 

104).  

 İslâm terbiyecileri çoğunlukla 5-7 yaşlarını okula başlama yaşı olarak uygun 

bulunmuşsa da beş yaşına basar basmaz mektebe verme düşüncesini ortaya koyanlar 

da olmuştur. İslâm eğitimcileri derse başlamak üzere herkes için geçerli belli bir yaş 

şartı koşmaktan ziyade, çocuğun olgunluk ve istidadını dikkate almışlardır (Canan, 

1977: 104). Bu açıdan 3-4 yaşlarında bile öğretmene, mektebe gönderme olaylarına 

rastlanmak da mümkündür (Bayraktar, 2020: 238).  

 Belli dönemlerde çocuk, evde uygun bir şekilde eğitildikten sonra yedi 

yaşında okula gönderilirdi. Yedi yaşında okula gönderme konusunda İslâm âleminin 

kanıt olarak aldığı hadis şöyledir (Bayraktar, 2020: 238): “Çocuklarınıza yedi 

                                                           
40 İbrahim Canan Hadisçilerden çok terbiyeciler tarafından “hadis” olarak rivayet edildiğini 

belirtmektedir. Ayrıntılı bilgi için bknz. Canan İ. 1977: 104. 



71 

 

yaşından itibaren namazı öğretiniz, on yaşına vardıklarında kılmazlarsa hafifçe 

dövünüz (zorlayınız) (Ebû Davud, Salât, 25).  

 Tercih edilen görüş, çocukların yedi yaşında namaza alıştırmaya başlanması 

ve okula gönderilmesidir. Fakat zeki çocukları beş-altı yaşlarında da okula 

göndermek mümkündür (Bayraktar, 2020: 238). Bu konuda Kâbisî "Uygun olan, 

öğretmenin yedi yaşında çocuklara namazı emretmesi, on yaşına gelince kılmayanı, 

hafifçe dövmesi gereklidir ve Mâliki de böyle dedi" der (Kâbisî, 1995: 91). 

Kâbisî’nin eğitim sisteminde dayağı tavsiye etmediğini daha önce görmüştük. Fakat 

“Çocuk, gevşeklik gösterdiği, hocaya gelmeyi ihmal ettiği, ezberlemesinde gevşek 

davrandığı, hizbinde veya tahtasını yazmakta, harfleri noksan okuduğu veya yazdığı, 

kötü hecelediği, kötü yazdığı, noktalarında yanlışlık yaptığı veya buna benzer 

hataları çoğalttığı zaman birkaç defa tenbih edildiği halde yine aynı hataları işlemeye 

devam ederse o zaman çocuk dövülür. Bil ki bu dövme birden üçe kadardır ve 

fazlasını vurmamak için çok dikkatli davransın (içtihatını kullansın).” (Kâbisî, 1995: 

103) diyerek o dönemdeki bir disiplin cezası olan dövmeye sınırlandırma getirmesi 

de dikkat çekicidir. 

 Bu bağlamda gerçek şudur ki ilim öğrenmenin belli bir yaşı yoktur. Mesele, 

çocuğun babası buna rıza göstermeli ve onaylamalıdır. Çocuk, temyiz41 ve bazı 

hususları ayırt etmeye başlayınca babası onu okula göndermelidir. 

 Kettani de et-Terâtîbu’l- idâriyye kitabında çocuk eğitim yaşı hakkında şöyle 

buyurmaktadır: “Amr b. Selîme el-Cermî'nin Şa'rânî tarafından zikredilen kıssasına 

Hâfız el-isâbe'deki biyografisinde işaret ederek şöyle der: Onlar Amr b. Selîme'yi, 

küçük olmasına rağmen imamlığa geçirdiler. Çünkü o, kendilerinin Kur'an'ı en çok 

bileniydi.” (Kettânî, 2003: 367).  

 Kastallâni, "Çocuklara Kur'an'ı öğretme bâbı”nda şöyle der: “Süfyân b. 

Uyeyne dört yaşındayken Kur'an'ı ezberlemişti.” (Kettânî, 2003: 367).  

 Müsellemü's-sübût'un şerhi Fevâtihu'r-rahamût'ta şu bilgi verilir: “İmam Şafii 

beş yaşındayken Muvatta'yı ezberlemişti.” Sonuç olarak ya bu durumun beceri ve ilgi 

alanlarına göre çeşitlilik gösterdiği veya Keşfü’l-ğumme'de verilen bilginin, onların 

                                                           
41 Temyiz için ayrıntılı bilgi için bknz. Canan, 1977: 102. 



72 

 

söz konusu yaşta Kur'an'ın bütününü ezberledikleri konusunda sarih olmayıp bazı 

bölümlerini ezberledikleri manasına geldiği söylenebilir (Kettânî, 2003: 367).  

 Eğitim daha çocuk dünyaya gözlerini açar açmaz başlar. Medreselerde, uzun 

yıllar hafızlık eğitimi dört yaşından beri verilmekteydi. Böylelikle eğitim devresi çok 

erken bir yaşta başlamış oldu. Ebu Râfi (ra) anlatıyor: “Hz, Fatıma (ra), oğlu Hasan 

(ra)’ı doğurduğu zaman, Rasûlullah (sav)'ı kulağına ezan okurken gördüm” (Ebû 

Davud, Edeb, 116), (Tirmizî, Edâhî, 17). Bu hadiste de görüldüğü gibi çocuk 

eğitimine dünyaya gelir gelmez başlamış olmaktadır. İlk bilgiler bir kulağına ezan 

öteki kulağına kamet okunarak ona verilmiş olumakta ve böylelikle eğitim beşikte 

başlamış olmaktadır. Burada amaç, bilinçaltına müteveccih bir eğitim verilmesinin 

kast edilmesidir (Er, 2016: 111).  

 Buraya kadar araştırılan bilgiler göstermiştir ki, eğitim-öğretimin yaşı için 

belli bir sınır konulmayıp çocuğun kabiliyetine göre ve hadisten hareket edilerek 4 

yaşında başlanabileceğidir. İnsanoğlu dünyaya gelir gelmez aklı ve duyuları 

sayesinde öğrenmeye adım atmıştır. Öğrenme yaşını çocuğun kapasitesi ve 

ebeveynlerin yönlendirmesi belirlemektedir. İslam eğitimcilerinin görüşlerinin bu 

doğrultuda olduğu görülmektedir. 

4. 8. Kâbisî ve Zernûcî’nin Eğitim-Öğretim Anlayışlarında Öğretmen ve 

Öğrenci İlişkisi Nasıl Olmalıdır? 

 Kâbisî ve Zernûcî’nin öğretmen, öğrenci ve bunlar arasındaki ilişkiye dair 

görüşlerine geçmeden önce bu kavramların muhtevası ve eğitim tarihindeki 

karşılıkları hakkında bir açıklama yapmakta fayda vardır. Öğretmen; ahvalinden 

konuşmasına kadar öğrenciler tarafından büyük bir ilgi ve merak ile takip edildiği 

için onun öğrencilerine örnek olacak vasıfta olması beklenir. Böyle bir öğretmenin 

öğrencileri üzerndeki etkisi kaçınılmaz olacaktır. Bu açıdan İslam eğitim tarihimizde 

öğretmenlik mesleğine önem verilmiş öğrencilerin en iyi seviyede eğitim almaları 

için öğretmenliğe hassasiyet gösterilmiştir. 

Öğrencilerin yetişmesinde ve gelişiminde en büyük rolü oynayanlardan biri 

de öğretmendir. O, gençleri geleceğe hazırlayan yüce bir insandır. Öğrenciler için 

küçük yaştan beri en büyük örnek odur. Onun kişiliği, öğrencinin düşünce yapısında 

ve şahsiyetinin gelişmesinde büyük bir öneme sahiptir. Öğretmen karakteri ile 

çocukların kalbinde taht kurabilirse en çok etkilendikleri kişi olur. Okulda günün 



73 

 

belli bir kısmında birlikte zaman geçirirler, ona özenirler, davranışlarını örnek alırlar  

ve onun gibi olmak isterler (Bayraktar, 2020: 122).  

İlköğretimden başlayarak yükseköğretime gelinceye kadar bilgi edinmede 

öğretmenin büyük bir rolü olduğu, öğrencilere kitaplarda yazılı olanlardan çok daha 

fazla şeyler kazandırdığı kesindir. İslâm eğitiminde bir öğreticiye ya da imama 

ihtiyaç duyulduğu önemsenmiş bu konu üzerinde hassasiyetle durulmuştur. 

Peygamberler de kendilerine vahy edilen öğretileri etrafındakilere bildiren bir 

öğreticidir. Mus'ab b. Zübeyr'e göre, “İnsanlar öğrendiklerinin en iyisinden söz eder, 

yazılanların en iyisini öğrenir ve işittiklerinin en iyisini yazarlar. Dolayısıyla bilgi 

elde etmek istiyorsan, onu o bilginin sahibinden al ki, böylece seçme bilgi elde 

edesin.” Şâfiî ise aynı konuda şunları söylüyor: "Kim kitaplardan bilgi elde ederse 

istenen başarıya ulaşamayacaktır.” Ihvân es-Safâ ise risâlelerinde şunları yazıyorlar: 

"Kendi çabalarıyla bilgi elde etmeye çalışmak her insanın kabiliyetinin ötesinde bir 

şeydir; bundan dolayıdır ki öğrenci; öğrenim, karakter, inanç ve ameller için bir 

öğretmen ve rehbere muhtaçtır.” (Dağ & Öymen, 1974: 193). 

İslâm dünyasında çeşitli seviyelerde öğretim görevini yüklenen başlıca üç 

çeşit öğretmen türü ayırt edilebilir: a) Küttâp Muallimi (Mu'allim Küttâb): Bunlar 

kûttâp okullarında çocuklara sadece Kur'an ve okuma-yazma öğreten bir gurup 

öğretmenlerdi.    b) Müeddibler: Bunlar halife ve halife çocuklarının olduğu kadar 

yüksek kesim çocuklarının da öğrenimleriyle uğraşan bir gurubun temsilcileriydi. 

Meşhur el-Kısâ'î, Harûn er-Reşid'in çocuklarının müeddibi idi ve dolayısıyla bu 

guruba dâhildi. c) Yükseköğrenim müderrisleri: Bunlar mantık, matematik, hitâbet 

ve hukuk öğretiminde yetkinleşmiş kimselerdi. Bunların dışında sadece Kur'ân 

okuma öğretimiyle meşgul olan bir takım kişiler de vardı ki bunlara el - Kurrâ, el -

Kârî ya’da el - Mukrî adı verilirdi (Dağ & Öymen, 1974: 196).  

Bunlara ek olarak bir de Râvîler vardı ki bunlar hadis, bedevî şiirler, 

methiyeler, Atasözleri, Peygamber ve sahabeleri hakkında hikâyeler rivayet eden 

kişilerdi (Dağ & Öymen, 1974: 196). 

Üstat ise müderris anlamına gelen Farsça bir kelimedir ve İslam literatüründe 

yaygın bir kullanımı vardır (Dağ & Öymen, 1974: 203). 

Ayrıca İslam dünyasında İmam kavramı kullanılırdı ve genellikle namaz 

kıldıran lider anlamına gelmekteyken daha sonra akademik bir anlam kazanmıştır. 



74 

 

Birine imam dendiği vakit bundan önemli bir otorite olduğu anlaşılırdı. Örneğin: 

İmam Gazali, İmam el-Haremeyn’e imam unvanı verildiği gibi (Dağ & Öymen, 

1974: 203). 

Öğrenci; öğrenim görmek amacıyla herhangi bir öğretim kurumunda okuyan 

kimse, talebe, şakirt anlamına gelmektedir (Parlatır, 1998: 2, 1131). Öğrenci kavramı 

öğrenmekten gelmektedir. Öğrenme işine talip olan veya öğrenen demektir. Talebe 

kelimesi talep etme, isteme anlamlarına gelmektedir ki öğrenci ilmi talep ettiği için 

bu kelime kullanılmıştır (Er, 2016: 70).  

Dağ ve Öymen de öğrenci hakkında şöyle bir açıklamada bulunmaktadırlar: 

Arap dilinde öğrenci çoğunlukla ‘talip el-ilim’ olarak isimlendirilir. İlim talep 

eden, ilim arayan anlamına gelen bir azim ve kararlılık hâkimdir. Ayrıca 

öğrenci anlamında ‘el-fakîh’ ve ‘tilmîz’ kelimeleri de kullanılmıştır. Tilmîz 

kelimesi tâlip'teki azim ve kararlılıktan yoksundur. Okula ilk başlayan 

öğrenciye ‘el-mübtedî’, yükseköğrenim yapan bir öğrenciye ‘el müfîd’ ve 

daha yüksek dereceden bir öğrenime yönelen kimseye de ‘el-müntehî’ dendiği 

biliniyor (Dağ & Öymen, 1974: 219). 

 Öğretmen ve öğrenci kavramları hakkında bilgi verildikten sonra öğrenci-

öğretmen ilişkileri ele alınabilir. Öğrenci-öğretmen ilişkilerinin temelini sevgi-saygı 

ve karşılıklı güven oluşturmaktadır. Temel ne kadar köklü olursa, yapının da o 

derece sağlam olacağı şüphesizdir. Sevgi ve saygı, eğitim-öğretim binasının 

inşasında kullanılan iki esas husustur, Çünkü öğretmen, öğrenciyi sevmedikçe ona 

istenilen şekilde bilgi vermeyeceği gibi, öğrenci de öğretmeni saymadıkça arzulanan 

düzeyde bilgi alamaz (Bayraktar, 2020: 268). İslâm eğitimcileri “Bil ki ilme, ilim 

adamına ve öğretmene saygı ve hürmet göstermedikçe, bilgi elde edemeyeceği gibi, 

bilgiden de faydalanamaz.” (Ez-Zernûcî, 2019: 35) diyerek bu gerçeği dile getirir. 

 İmam Gazali’nin İhya-u ulûmid-din eserinde öğrencilerin öğretmenlerine 

karşı son derece saygılı olmaları konusunda öğütleri vardır. İlim talebesi, ilme karşı 

büyüklük taslamamalı ve hocasına karşı ukalalık etmemeli her vakit emre hazır bir 

tutum içinde beklemelidir. Hocasının söylediklerini dikkatli bir şekilde dinlemeli 

adeta kendisini hocasına tamamen bırakmalıdır. Nasıl ki bir hasta hasta olduğunda 

doktoru canı gönülden dinliyorsa, tembihlerini tek tek uyguluyosa, ilim öğrenen 

talebenin durumu da aynen bilgisiz bir hastanın bilgin ve şefkatli doktorun önündeki 

durumuna benzemelidir. Talebe, hocasının önünde bir şey bilmiş konumuna 

düşmemelidir; yalnızca dinleyip öğrenmek için gayret göstermelidir. Hocasına daima 



75 

 

alçak gönüllü olarak davranmalı, hocasına hizmet etmeyi kendisi için en ulvi bir 

görev olarak kabul etmelidir (Gazali, 2008: 116).  

 Kâbisî’ye göre öğretmen- öğrenci münasebetinde her şeyi “öğrencinin yararı” 

ilkesiyle ele aldığı için muallimin hep fedakâr olmasını istemiştir. Muallimin 

talebelerini koruyup gözetmesini, mukayyet olmasını tavsiye etmiştir. Hatta muallim 

görevini layıkıyla yerine getirmeyip, öğrencileri ihmal ederse görevden alınmalıdır, 

görüşünü savunmaktadır (Kâbisî, 1995: 119).  

 Ayrıca “öğrenci yararı” ilkesiyle hareket eden Kâbisî, muallimin derste başka 

işlerle ilgilenmesini, muallimin eğitim dışında bir işe gitmesi gibi durumlarla öğrenci 

yararı ilkesine aykırı olduğu gerekçesiyle izin vermez (Kâbisî, 1995: 112). 

 Zernûci’ye göre öğretmen- öğrenci münasebeti, genellikle öğrencinin 

öğretmene karşı göstereceği saygı üzerine bina edilmiştir. Yani talebe muallime karşı 

oldukça saygılı olmalı ve ilim ehlini yüceltmelidir. Muallime saygı ilme saygıdan 

dolayıdır. Müellif bu konuda Hz. Ali’nin şu sözünü rivayet etmektedir: “Bana bir 

harf öğretenin kölesi olurum. İsterse beni hizmetine alıkoyar, isterse salıverir.” (Ez-

Zernûcî, 2019: 35). 

 Zernûci bazı talebenin bazı hallere dikkat ederek âlime saygıyı ortaya 

koyduğundan da bahsetmektedir. Bunlardan bazıları şunlardır: Muallimin önünden 

yürümemek, oturacağı yerde oturmamak, izni olmadan yanında söze başlamamak, 

yanında çok konuşmamak, morali bozuk olduğunda çok soru sormamak, evine 

gideceği vakit gözetip gitmek ve evden çıkana kadar kapıyı çalmamak, zorunlu 

olmadıkça muallime yakın oturmamak, talebe muallimin hoşlanmadığı şeylerden 

uzak durmak (Ez-Zernûcî, 2019: 36-40). 

 Zernûcî’ye göre muallim talebesine karşı hür ve serbesttir. Talebelerine karşı 

davranışlarından sorumlu değildir. Talebe mualliminin davranışlarını eleştiremez ve 

denetleyemez (Tütüncü, 1991: 152). Ancak talebe kendisine verilen emirlerde Allah’a 

isyan söz konusu olunca ona itaat etmez (Ez-Zernûcî, 2019: 36). 

Bunların dışında Zernûcî muallimin talebesine karşı şefkatli ve iyiliksever 

birisi olmasını (Ez-Zernûcî, 2019: 75), talebenin en bilgili ve en muttaki ve en yaşlı 

hocayı seçmesini tavsiye eder (Ez-Zernûcî, 2019: 29). 

  



76 

 

Yukarıda ayrıntılı ve karşılaştırmalı olarak betimlemeye çalışılan görüşlerinin 

daha somut bir bir şekilde anlaşılması için aşağıdaki tabloyu incelemek faydalı 

olacaktır. 

Tablo 1.1 

Mülliflerin öğretimdeki 

öncelikleri 

 

Kâbisî 

 

        Zernûci 

Gerekli (Kâbisî 

Farz      (Zernûcî) 

Kur’an, abdest, namaz, namazda 

okunması gereken sureler, 

namazın içindeki ve dışındaki 

şartlar, cenaze ve bayram 

namazı, istiskâ, husuf namazı 

gibi sünnet namazları, Kur’an’ın 

i’rabı. 

Kur’an, ilm-i hâl, namaz, 

oruç, hac, zekât, alış-veriş, 

yiyecek ve içeceklerden tıp 

ilmine kadar her insanın 

kendi durumuyla ilgili 

ilimleri öğrenmesi, kalbin 

durumlarını bildiren 

tevekkül, inabe (“dönmek”, 

Samimi bir şekilde Allah’a 

yönelmek ve tövbe 

etmektir.), haşyet (Kulun 

işlediği günahlar sebebiyle 

veya Allah’ın celal 

sıfatlarının kendinde tecelli 

edeceği düşüncesiyle 

kalbinde duyduğu endişe), 

rıza gibi ilimler, ahlaki 

hasletleri bilmek.  

Caiz   (Kâbisî) 

Vacip (Zernûcî) 

Kitabet ve hat, Arapça, nahiv, 

hesap, içinde fuhuş olmayan şiir, 

Arap sözleri ve hikâyeler. 

Vacibi uygulamak için 

gerekli bilgileri öğrenmek. 

Uygun olmayan (Kâbisî) 

Haram                (Zernûci) 

Ebced, Kur’an’ın makamla 

okutulması. 
Yıldız ilmi 

Eğitim-Öğretimde 

kullandıkları kavramlar 

 

Mektep 

Sıbyân 

Muallim 

Fıkıh, feraiz, şiir, nahiv (Arapça 

dilbilgisi (gramer) ilimleri), 

kitâbet, hat (güzel yazı), hitabet, 

hesap, Kur’an’ın i’rabı 

 

Medrese 

Talebe 

Muallim 

Tevhid ve marifet ilmi,  

Fıkıh  

Güzel yazı (hat) 

Temel Eğitim 

Felsefesinde Varlık, Bilgi 

ve Değer Anlayışları 

 İman-amel ilişkisi. İlim-amel ilişkisi. 

Uyguladıkları Ve Tavsiye 

Ettikleri Öğretim 

Yöntemleri 

    ÖĞRETMENLER İÇİN  

Ta’lim ve arz, takrir, sunuş, 

işbirliği, akran eğitimi, birlikte 

söyleme ve grup çalışması 

yöntemleri. 

      ÖĞRENENLER İÇİN 

Kolaydan zora doğru 

öğrenme, takrir, soru-

cevap, tekrar, yazarak not 

alma, müzakere ve 

münazara yöntemleri. 



77 

 

Eğitimde Tatil Günleri 

Perşembe günü ikindi 

namazından sonra başlar, 

Cumartesi sabahı erkenden 

okula dönerler. Ramazan 

bayramı bir gün, fakat üç gün 

izin verilebilirdi. Kurban 

bayramında üç gün, beş gün izin 

vermesinde bir mahzur yoktu. 

Burhaneddin ez-Zernûcî 

esrinde tatil gününü ele 

almadığı görülmüştür. 

Kâbisî ve Zernûcî’nin 

Kadın Eğitimine Bakış 

Açıları 

Güzel ve faydalı bulmakla 

beraber, onlar için fayda 

vermeyecek şeylerin 

öğretilmesine gerek 

duymamaktadır. 

Kız erkek ayırımına 

gitmemiş, eğitimde 

herkesin eşit olduğuna 

dikkat çekmiştir. 

Çocuk eğitiminin önemi 

Çocuğun eğitiminden mutlak 

olarak sorumluluğu babaya, 

vasiye, yöneticiye ve 

öğretmenlere bunlar da yoksa 

devlete bu görevi yükleyerek 

çocuk eğitiminin önemli 

olduğunu göstermeye 

çalışmıştır. 

 

 

Eğitimi genel olarak ele 

almış ve her yaşta ilim 

öğrenilmesi gerektiğini 

lakin ilk gençlik yıllarında 

daha verimli olacağını 

belirtmiştir. 

Çocuğa bakış açıları  

Çocuk anlayışı, çocuğa karşı her 

zaman şefkat ve merhamet temel 

prensiptir. 

Çocuk anlayışı ve görüşü 

direkt olarak karşımıza 

çıkmamaktadır. 

Öğretmen öğrenci ilişkisi 

Öğretmen-öğrenci 

münasebetinde her şeyi 

“öğrencinin yararı” ilkesiyle ele 

aldığı için öğretmenin hep 

fedakâr olmasını istemiştir. 

Öğretmenin öğrencisine 

karşı şefkatli ve iyiliksever 

birisi olmasını, öğrencinin 

ise en bilgili ve en muttaki 

ve en yaşlı öğretmeni 

seçmesini tavsiye eder. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



79 

 

5. SONUÇ VE ÖNERİLER  

 İslam dininde bilgiye, bilginin kaydedilmesi ve yayılmasına önem verilmiş ve 

bilgili olanlar övülmüştür. İnsanları eğitme konusunda Yaratıcı bu görevi önce 

peygamberlere vermiş sonrasında da bu görev âlimer tarafından devam ettirilmiştir. 

Bu görev yerine getirilirken de erkek-kadın, genç-yaşlı, zengin-fakir, köle-hür 

ayırımları yapılmamış eğitimde fırsat eşitliği tanınmıştır. Dolayısıyla bilginin 

yagınlaşması ve aktarılması İslam eğiticileri tarafından önemsenen bir ilke haline 

gelmiştir. Bunun için zamanla eğitim kurumları tesis etmişler ve bu kurumlarda 

eğitimin daha verimli hale geleiblmesi için de eğitime dair görüşler ortaya koymuş 

ve eserler kaleme almışlardır42. Bu âlimler eserlerinde eğitimin önemi, amacı ve 

ilkeleri İslam’ın bilgiye verdiği değer, öğretmenlere saygı gösterilmesinin gerekliliği, 

ana-babaların çocuklarını eğitme sorumlulukları gibi konulara dair dönemin ilmî 

hayatının pratiklerine doğrudan işaret eden kıymetli bilgiler vermişlerdir. Başka bir 

deyişle bu bilgiler, hem kendi dönemindeki ilmi hayatın işleyişini anlamaya, hem de 

daha geniş manada İslam ilim geleneğinin pratik işleyişine dair genel bir fikriyat 

oluşumuna katkı sağlamaktadır.  

Klasik İslam eğitimcilerinden olan ve bu araştırmaya konu olan her iki 

müellifin ortak amacı genelde insanları özelde çocukları eğitmek konusundaki sahip 

oldukları bilgi ve tecrübeyi içeren ilmi mirası ortaya koyarak bunları iyileştirme 

yolunda öneriler ortaya koymaktır. 

Ünlü bir hadisçi ve fıkıhçı olan Kâbisî’nin yaklaşık on beşi bulan eserlerinin 

çoğu İslam inancı, ibadeti ve fıkıh konularını ele almakla beraber bu eserlerinin 

arasında bulunan Er-Risalatü’l Mufassala eseri eğitim üzerine yazılmıştır ve bu eser 

İslam eğitimcileri arasında yer almasını sağlamıştır. Bu çalışmaya konu olan diğer 

bir eser ise üçüncü yüzyılda yaşamış olan Buhaneddin Ez-Zernûci’nin Ta’limü’l 

Müte’allim eğitime dair yazdığı eseridir. 

                                                           
42 El-Câhiz (ö. 225/869)’in Risaletü’l Muallimin’i, İbn-i Sahnûn (ö. 240/870)’un Adabü’l-

Mu’allimin’i, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Halef el-Meâfirî el- Kayrevânî el-Kâbisî (ö. 

403/1012)’nin er-Risâletü’l-mufaṣṣala li-aḥvâli’l-müte’allimîn ve aḥkâmi’l-mu’allimîn ve’l-

müte’allimîn’i, İbn-i Cemâa (ö. 733/1333)’nın Tezkiretu’s-sami ve’l mutekellim-fi-Edebi’l-âlim va’l-

müte’allim’i, Taşköprizâde (ö. 968/1561)’nin Risâle fi İlmi’l-Edeb’i, aslen Türkistanlı olan Ez-

Zernûcî (ö. 1223)'nin Ta’limu’l Müte’allim fî Tariki’t-Te’allüm’i dir.  

 



80 

 

Bu araştırmanın amacı, sözü edilen müelliflerin eserleri tahlil edilerek bu iki 

âlimin eğitimle ilgili görüşlerini mukayese ederek değerlendirilmesidir.  

Bu araştırmanın problemi, “Kâbisî ve Zernûcî’nin eğitim-öğretim alanında 

ortaya koyduğu görüşleri karşılaştırmalı olarak değerlendirildiğinde eğitime dair 

ortaya çıkan sonuçlar nelerdir?” sorusudur. Bu soru çerçevesinde alt başlıklar 

oluştulmuş ve bu alt başlıklar üzerinden karşılaştırmalar yapılmıştır. 

Tez çalışmasında âlimlerin yaşadıkları coğrafyalar hakkında da bilgiler 

verilmiştir. Kâbisî Tunus’ta Kayravan’da yaşamış ilk dönem İslam 

eğitimcilerindendir. Onun zamanı siyasi çalkantılara ve tartışmalara denk gelmiş ve 

bunların dışında kalmak için bir müddet hadis eğitiminden kendini uzak tutmuştur. 

Daha sonraları Kayravan’da Malikilik ve Eş’arîlik mezheplerinin yayılmasını 

sağlayan bir otorite haline gelmiştir. 

Zernûci Türkmenistan’da doğduğu tahmin edilen ve Türk asıllı olarak bilinen 

ilk dönem İslam âlimlerindendir. Onun zamanı da siyasi çekişmelere denk gelmiştir. 

İçeride siyasi çekişmeler, dışarıda haçlı saldırılarına rağmen, Selçukluların ilme 

yaptıkları hizmet ve ilim adamına verdikleri değer neticesinde, bıraktıkları kültürel 

eserler günümüze dahi ışık tutacak mahiyettedir. O dönemde yazılmış olan 

Zernûcî’nin eseri, bütün bu olumsuz şartlara rağmen günümüze kadar ulaşma şansına 

sahip olmuştur. Zernûci de Hanefîlik mezhebinden olup görüşlerini bu doğrultuda ele 

almış bir âlimdir. 

 İlk dönem İslam âlimlerinden olan Kabîsi’nin eğitim anlayışı Kur’an 

merkezli olup diğer ilimleri (kitabet ve hat gibi konuları), insanların Kur’an-ı daha 

iyi anlamalarını sağlayacak birer araç hükmünde olarak görmüştür. Buradan 

hareketle ilimlerin öğretilmesi konusunda farz, mübah ve caiz ve caiz olmayan 

ilimler olarak sınıflandırmıştır. Öğretmenin; öncelikle öğretmesi gereken ilimler 

Allah inancı, Kur’an ve tilavetidir. Tilavet de tertil üzere olmalıdır. Çünkü Kabîsi’ye 

göre tertil üzere okumak, âlimin anlayışını diriltir. Öğretmen velilerin isteği üzerine 

hesap, yazı, Arapça, nahiv, içinde fuhuş olmayan şiir, Arap sözleri ve hikâyeleri de 

öğretebilir. Görülmektedir ki çocuklara öğretilecek içeriğin Kur’an’ı yüzüne ve 

ezbere okumak, yazı yazmak gibi zorunlu olan temel dini bilgiler ve Arapça, nahiv, 

içinde fuhuş olmayan şiir, Arap sözleri ve hikâyeleri de isteğe bağlı olan eğitimi 

ikiye ayırmakta, bu eğitimlerin baba ile öğretmen arasında yapılan antlaşmayla 



81 

 

sağlanabileceğine dikkat çekmektedir. Kâbisîye göre caiz olmayan ilimler ise, ebcet 

ve Kur’an’ın makamla okunmasıdır. 

 Her iki müellifin eğitim-öğretim için kullandıkları kavramların, birkaç 

farklılığın dışında hemen hemen aynı olduğu tespit edilmiştir. Zira bu İslam eğitim 

geleneğine has bir özelliktir.  

 Kâbisî ‘mektep’ kavramıyla birlikte ‘küttap’ kelimesini kullanırken, Zernûci 

‘medrese’ kavramını kullanmış; hocaları için ise, Kâbisî ‘şeyh’ kavramını, Zernûcî 

‘üstad ve şeyh’ kavramlarını kullandıkları görülmüştür. Öğretmen için ‘muallim’ 

kavramı, talebe için ise Kâbisî ‘sıbyân’ (çocuklar) kelimesini kullanıyor olması 

Kâbisi’nin eğitimini daha çok çocukların eğitimi hususunda ele almakta olduğu 

şeklinde yorumlanabilir. Zernûcî ise talebe kavramını kullanmaktadır. Bundan 

hareketle ve öğrencilere verdiği tavsiyelerden hareketle onun daha çok ilk gençlik 

dönemine yönelik olarak görüşlerini ortaya koyduğu düşünülebilir. Öğrenen için her 

iki müellifin ‘müteallim’ kavramını kullandıkları tespit edilmiştir. 

Bunlarla birlikte Kâbisî fıkıh, feraiz, şiir, nahiv, kitâbet, hat, hitabet, hesap, 

Kur’an’ın i’rabı gibi eğitimin muhtevasını gösteren ders isimlerine yer verdiği tespit 

edilmiştir. Zernûcî ise tevhid ve marifet ilmi, fıkıh, güzel yazı (hat) gibi ders 

isimlerine işaret etmektedir. Bu bakımdan Kabisi’nin daha fazla derse eserinde yer 

veririrken Zernuci’nin daha az ders ismine yer verdiği görülmektedir. Bu durum, 

Zernuci’nin döneminde daha az ilim öğretiliyordu şeklinde yorumlanırsa bu yorum 

çok makul olmaz. Çünkü Zernuci’nin kişinin bulunduğu halin ilmini bilmelidir 

şeklindeki genel ve esnek ilim anlayışı ile tezat teşkil eder. Ayrıca Kabisi öğretmen 

cephesinden meseleye baktığından uygulanan programlara daha çok yer vermiş 

olabilir. Zernuci de öğrenci cephesinden baktığı için daha çok öğrenci cephesinden 

öğrenmeyi kolaylaştırıcı önerilere odaklanıldığından daha az derse değinilmiş 

olabilir. 

 Kâbisî temel eğitim sistemini varlık, bilgi ve değer anlayışıyla ortaya 

koyduğu görülmektedir. Kâbisî’nin varlık anlayışının merkezinde Allah ve Resulü 

vardır. Bilgi anlayışını, iman, İslam, ihsan ve istikametin ve salâh sıfatının 

keyfiyetinin ne olduğunu açıklarken ortaya koymaktadır. İmanı, Hz. Peygamberin 

söylediklerini ikrar etmek şeklinde tanımlarken İslam’ı da uzuvlarda farz kılınan 

bedenî ameller olarak beyan etmektedir. İman, Resulüllah’ın getirdiklerini kabul 



82 

 

etmek şeklinde tanımlarken bir kişinin kalbindeki iman, ancak ikrar (dil ile 

söylemek) ile belli olacağını, İslamı da Hz. Peygamberin bildirdiklerini yapmak ve 

yasaklarından sakınmak şeklinde tanımlamaktadır. Böylece anlaşılıyor ki Kâbisî’ye 

göre iman, hakikatte İslam ve İslam da hakikatte imandır. Kâbisî İhsan kavramını 

değer kavramıyla özdeşleştirmektedir. Kişi Ulûhiyet’in yalnız Allah’a mahsus 

olduğu idraki içinde, O’nu görüyormuşçasına ibadet ve taatını yapması ve kalbindeki 

gizliliklerin de Allah’tan gizli olmadığını bilmesi olarak tanımladığı tespit edilmiştir. 

 Zernûci’nin de eserine, hamdele ve salvele ile başlamasıyla temel eğitim 

felsefinde varlık eksenli bakış açısının merkezinde Allah ve Resulü’nün olduğunu 

söylemek mümkündür. Bilgi anlayışını “İlim talep etmek her Müslüman kadın ve 

erkeğe farzdır.” hadisiyle ortaya koymuş, Müslüman olan erkek ve kadına ilimlerin 

tamamının farz kılınışı değil, sadece ilm-i hâl ilminin farz kılınması şeklinde bir 

yaklaşım ortaya koymaktadır. İnsanın bütün hâllerde bilmesi gereken ilmin her gün 

yemesi gereken yemek hükmünde olduğunu, bulunduğu hâlin ilmini bilmesinin de 

şifa bulacağı ilaç hükmünde olduğuna işaret ederek çok çarpıcı bir tespitte bulunduğu 

görülmektedir. Değer anlayışını da, “Ameller ancak niyetlere göredir.” hadisi 

şerifiyle bağdaştırarak ele almaktadır. Zira ona göre bu hadisten hareketle Allah’ın 

katında halis niyetle yapılan amellerin bir değer bulacağı katidir.  

Bütün bunlardan anlaşılmaktadır ki Kâbisî daha çok eğitim görüşünü iman-

amel ilişkisi üzerinden temellendirmiştir. İslam’da inanmak ve inanılan şeyi amele 

dönüştürmek asıl hedef olduğundan imanla amelin beraber bulunmasının gerektiği 

hususuna çok önem verilmiştir. Kâbisî’nin temel eğitim felsefesinde imanı dil ile 

ikrar ettikten sonra; İslamı’da uzuvlarda farz kılınan bedeni amel olarak 

nitelendirdiği için iman-amel ilişkisinde imanın ancak amelle görülebileceği ve hayat 

bulacağı üzerinde durduğu görülmektedir. Zernûcî ise ilim-amel ilişkisine 

odaklanarak istikamet üzere kalacak bir amel için öncelikli olarak bunun bilincine 

sahip olmak olduğunu vurgulamaktadır. Ona göre kişi şehadet getirdikten sonra 

bulunduğu halin ilmini bilmek zorundadır.  

Kâbisî’nin tatil günlerinden de bahsettiği görülmektedir. Tatil Perşembe günü 

öğleden sonra başlar, öğrencilerin cumartesi sabahı mekteplerine dönmeleriyle 

bittiğini, ayrıca Ramazan bayramı için de bir günden üç güne kadar, Kurban 



83 

 

bayramında üç günden beş güne kadar izin verilebileceğini bildirdiği görülmüştür. 

Zernûci’nin eserinde tatil günleri hakkında bir bilgi olmadığı tespit edilmiştir. 

Kâbisî kadınların eğitimini önemsemiş ve teressül, şiir ve yazı öğrenmenin 

haricinde eğitm yapmalarını gerekli ve faydalı bulmaktadır. Eğitimde hariç tuttuğu 

durumlar hakkında gerekli bilgi ayrıntılı bir şekilde yukarıda bir başlık halinde ele 

alınmıştır. Zernûci ise kadın-erkek ayırımı yapmadan ilim öğrenmenin herkesin 

hakkı olduğunu dile getirdiği görülmüştür. 

 Kâbisî’nin gerekli, caiz ve uygun olmayan diye tasnif ettiği ilimleri, Zernûcî 

de benzer biçimde farz, vacip ve haram olarak tasnif etmiştir. Bir Müslümanın 

bulunduğu hâlin ilmini yani ilmi-hâlini bilmesinin farz olduğunu belirtmiştir. Zernûcî 

aynı zamanda namazdan başlayarak oruç, hac, zekât, alış-veriş, yiyecek ve 

içeceklerden tıp ilmine kadar her insanın kendi durumuyla ilgili ilimleri 

öğrenmesinin farz olduğu üzerinde durmaktadır. Farz-ı kifâye ilimleri öğrenmek de 

herkese farzdır. Fakat bir kısım Müslümanın yapasıyla diğer Müslümanların 

üzerinden sakıt olan bir farziyettir. Zira bunları hiç kimse yapmazsa bütün belde 

Müslümanları sorumlu olur. O bölgedeki imamın insanlara bunu öğretmesi 

gerektiğini de bildirmektedir. Vacibi uygulamak için gerekli bilgileri öğrenmenin 

vacip olduğunu belirtmektedir.  

 Kâbisî’nin çocukların temel dini bilgiler ve ilmihal bilgilerini öğrenmelerini 

hedeflediği görülmektedir. Fakat bunun yanında temel dini bilgilerden oruç, hac ve 

zekât konularına değinmediği görülmektedir. Bu durum ilkokul seviyesindeki 

çocukların eğitiminde bir ayırıma gittiği şeklinde yorumlanabilir.  

Kâbisî’nin, ebcet ilmini öğrenmenin caiz olmadığını -ki bu, o dönemin 

toplumsal yapısından kaynaklanan bir tercih olduğu söylenebilir- belirtmesi gibi 

Zernûcî de yıldız ilmini öğrenmeyi haram olarak kabul etmektedir. Sadece kıbleyi ve 

namaz vakitlerini bilmenin yeterli olduğunu düşünmektedir.  

Klasik İslam eğitimcileri olan Kabîsi ve Zernûcî’nin eserleri incelendiğinde, o 

güne değin almış oldukları eğitimin ve kendi öğretme tecrübelerinin bir sonucu 

olarak farklı öğretim yöntemlerini ortaya koyarak önermişlerdir. Kâbisî ve Zernûcî 

Kur’an ve hadislerden beslenerek bir eğitim sistemi oluşturmuşlar, takrir, sunum, 

soru-cevap, tekrar, grup çalışması, problem çözme gibi yöntemler kullanmışlardır. 

Ayrıca Zernûcî’de farklı bir yöntem olarak zihni faaliyetleri aktif tutma ve 



84 

 

öğrencilerin öğrendiklerini zihne iyice yerleştirmek adına meleke haline gelebilmesi 

için müzakere, münazara yöntemlerinin kullanılması gerektiği üzerinde durmuştur.  

Kâbisî, çocuklara Kur’an öğretiminin farz olduğu, bu farziyeti yerine 

getirecek olanın da babasının sorumluluğu altında olduğunu belirtmektedir. Eğer 

baba bu görevini yerine getiremeyecekse bu vazifeyi bir öğretmen tutarak yerine 

getirmesi gerektiğini önemle belirtmektedir. Kâbisî bu görevi parasız, fahri olarak 

yapmayacaklarını, bu öğretim yapılmazsa çocukların cahil kalacağını dile getirerek 

öğretmenliğin bir meslek haline gelmesinde rol oynamıştır. Ayrıca çocukların ilim 

sahibi olmaları hususunda ne kadar ihtimam gösterdiği anlamına gelmektedir. 

Kâbisî’de eğitim Kur’an merkezli olup, fıkhın eğitime uygulanması olarak 

nitelendirilecek çalışmalara imza atmıştır. Dolayısıyla eğitime fıkhi çerçeveden 

baktığı için sistematik bir eğitim çalışması ortaya koyamamış, fakat görüşleri  

günümüz din eğitimi açısından ufuk açıcı olarak kabul edilebilecek bir mahiyette 

olmuştur. Kâbisî öğretmenliği bir sanat olarak ve bir emek olarak görür. Dolayısıyla 

veli ile öğretmen arasında yapılan hukuki antlaşmayla, öğretmen verdiği eğitimin 

içeriği ve niteliğine göre ücret alır. Kâbisî’ye göre öğretmene “talim ücreti değil, 

te’dib ücreti verilir.” Bu, o dönemde Kur’an eğitminin ücret karşılığı verilip 

verilemeyeceği tartışması konu edilirken bu düşüncesiyle net bir duruş sergileyerek 

öğretmenlik mesleğinin temellerini attığı görülmektedir. 

Ayrıca “öğrenci yararı” ilkesiyle hareket eden Kâbisî, öğretmenin derste 

başka işlerle ilgilenmesini, öğretmenin eğitim dışında bir işe gitmesi gibi durumlarla 

öğrenci yararı ilkesine aykırı olduğu gerekçesiyle izin vermez. Elbetteki bu karar 

eğitim üzerinde olumlu bir etki yarattığı gibi eğitimin ciddi bir müessese olduğu 

düşüncesini de desteklemektedir. Başka bir deyişle eğitimin kurumsallaşması, erken 

dönemdeki birçok bireysel çabadan sonra gerçekleşmiştir, denilebilir. 

Kâbisî’nin eserinde akran eğitim yöntemine de dikkat çektiği görülmüştür. 

Öğretmenin çocuklara öğretmesi ve yazı yazdırması konusunda kalfa tayin etmesinde 

bir mahzur görmemiş, bilakis çocukların faydasına olduğunu dile getirmiştir. 

Buradan hareketle işbirliğine dayalı yöntemler ve akran dayanışması kullanıldığı 

görülmektedir. Ve öğrencinin yararı ilkesi göz önünde bulundurulduğu da 

anlaşılmaktadır. 



85 

 

Ayrıca toplu şekilde okumalar hakkında da tavsiyelerde bulunmuştur. Toplu 

olarak okumalarda hıfzı kuvvetli olan zayıf olandan ayırt edilmesi mümkün olmadığı 

için ve çocuklarda toplu okumadan dolayı gevşeklik oluşma riskini kaldırmak için 

öğretmenin herkesten ayrı ayrı ders dinlemesi gerektiğini söyler. Buradan hareketle 

öğrencilerin istidatları ve farklılıkları göz önünde bulundurularak bireysel eğitimin 

önemini vurgulamakta ve grup çalışmasındaki eksikliklere karşı öğretmenleri 

uyarmaktadır. Dolayısıyla bireysel gelişim programlarının takip edilmekte olduğu da 

anlaşılmaktadır.  

Kâbisî’nin eserinde öğretmene, öğrencisinin bir kusurundan ötürü çocuğu 

terbiye etme konusunda nasihati önemli bir yer tutmakla beraber, dayağa da bazı 

durumlarda yer verilmiştir. Fakat dayağın çocuğun tahammül sınırını aşmamasına 

özellikle dikkat edilmesi gerektiği de belirtilmiştir. O zamanın bir disiplin eğitimi 

olan dayağa sınırlama getirdiği de görülmektedir. 

Zernûcî öğretim yöntemlerini sistemli bir şekilde anlatmamış, zaman zaman 

yeri geldikçe değinmiştir. Bunlardan birisi kolaydan başlayıp zora doğru bir eğitim 

sistemi oluşturması açısından öğretmenlere tavsiyelerde bulunmaktadır. Soru-cevap 

yöntemi, öğretmenin öğrencilere, öğrencilerin de öğretmene soru sorma yöntemine 

denir. Soru-cevap yöntemiyle ders yapma tavsiyesiyle, öğrencileri derse çekmeyi, 

dersi zevkli hale getirmeyi ve sıkıcılıktan kurtarmayı hedeflediği bulgusuna 

ulaşılmıştır. 

Zernûcî esrinde öğrencinin, sistemli bir çalışma yapabilmek için öğrenme 

yöntemlerini iyi bilmesi ve öğrenme planlarını yapması gerektiğine dikkat 

çekmektedir. Aksi takdirde öğrencinin belli bir yöntemi olmazsa istediği bilgiyi 

kavramaktan uzak kalacağını, bu durum da onun öğrenme şevkini, arzusunu 

kıracağını, ilme karşı ihmalkâr ve tembel davracağını ve öğrenmekten ümidini 

keseceğini belirtmektedir. O halde öğrencinin öğrenme yöntemlerini bilmesi 

öğrenmekte kolaylık ve pratiklik sağlayacağı gibi ilme olan iştiyakını artıracağını da 

göstermektedir. 

Zernûcî öğrencilere takrir yöntemini kullanmalarını söylemektedir. Başka bir 

ifadeyle konuları önce hocadan dinlemelerini, tavsiye etmektedir. Günümüz eğitim 

sisteminde bu yöntem neredeyse bütün derslerde kullanılan bir yöntemdir. İlk ders 

başlangıcında, konular arası geçişlerde, öğrencilerin dikkatlerini çekmede, 



86 

 

öğrencileri güdülemede, kalabalık sınıflarda, öğrencilerde merak oluşturmada  

kullanılan geleneksel bir eğitimdir. Anlatım uzun sürerse öğrencilerin sıkılma gibi 

durumları göz önüne alınarak onları da derse çekmek adına aralarda öğrencilere 

sorular yöneltilebilen bir yöntemdir. 

Zernûcî talebenin öğrendiklerini sık sık tekrar etmesi gerektiği görüşündedir. 

Ona göre talebenin dünün dersini beş kere, iki gün önceki dersi dört kere, üç gün 

önceki dersi üç kere, dört gün önceki dersi iki kere, beş gün önceki dersi bir kere 

tekrar etmesi gerekir. Böylece Zernûcî, belleme ilkelerinden olan çok tekrar kuramını 

psikolojik bir kavrayışla birçok batılı bilginlerden çok daha önce belirlemiştir. 

Zernûcî her yaş grubunun eğitimini önemsemiş ama özellikle ilk gençlik 

yıllarındaki öğrenimi tavsiye etmiş ve cehaletin eğitim yolu ile yok olacağını 

savunmuştur. Özellikle herkesin kendi mesleki durumu için ve başkalarına muhtaç 

olmadan ibadetlerini kendi başlarına yapabilmeleri için ilim öğrenmenin farz 

olduğunu belirtmiştir, bu açıdan da eğitimde fırsat eşitliğini savunmuştur. 

Ayrıca Zernûcî’nin eğitim sisteminde müzakere ve münazara yöntemleri son 

derece önem arz etmektedir. Eserinde münazaranın bir tür istişare olduğunu ve 

münazara yalnızca hakkı izhar için yapılması gerektiğini ifade eder. Ona göre 

müzakere ise ancak doğru olan neticeye ulaşmaktır. Bir saatlik müzakere, bir aylık 

tekrardan iyidir. Bu amaca ulaşmak için ise müzakerenin kızarak ve laf çatışması 

yaparak değil, düşünerek ve insaflı olarak gerçekleştirilmesi gerektiğini ifade 

etmektedir.  

Zernûcî “İlim talep etmek her kadın ve erkeğe farzdır.” hadisinden hareketle 

ilmin insana kazandırdığı üstünlük sayesinde ebedi saadete ulaşacağını 

vurgulamaktadır. İlmi tanımlarken de Ebu Hanife’nin: “Fıkıh kişinin lehine ve 

aleyhine olan şeyleri bilmesidir.” tanımına yer vermiş, “ilim öğrenmek ancak amel 

etmek için olmalıdır.” diyerek ilim-amel ilişkisine değinmiştir. 

Zernûcî’nin eğitiminde niyet çok önemlidir. Kişinin niyetindeki güzellik 

sebebiyle dünya ameli olarak görünen işler ahiret ameline dönüşerek bir değer 

kazanır. Yani niyet bir nevi kişinin kurtuluşa ermesinin gerekli ön şartıdır denilebilir.  

Zernûcî eserinde öğrencilerin yetişmesinde ve gelişmesinde en büyük rolü 

olan öğretmende bulunması gereken nitelikleri belirtmiş; bilgili, kültürlü, tecrübeli ve 



87 

 

özellikle takva sahibi olması gerektiğini vurgulamıştır. Dolayısıyla öğretmen, bir 

toplumun değerlerine bağlı nitelikli bireyler yetiştirerek topluma kazandırılmasında 

ve o toplumun terakkisinde önemli rollere sahip itici bir güçtür. 

Zernûcî’nin eğitim görüşlerine bakıldığında takrir yöntemi, kolaydan zora 

doğru öğretim, sunum yöntemi, soru-cevap yöntemi, münazara ve müzakere 

yöntemi, problem çözme yöntemi gibi yöntemler dikkat çekmektedir. 

 Kâbisî de ise, takrir/anlatım, sunum, işbirliğine dayalı öğrenme, akran 

eğitimi, koro halinde birlikte söyleme/okuma, grup çalışması,  ölçme 

değerlendirmede sürece dayalı birebir takip ve değerlendirme yöntemleri olduğu 

görülmektedir. Kâbisî’nin Zernûcî’den ayrılan bir yönü de münazara ve müzakere 

yöntemini kullanmayışıdır. Bir diğer görülen farklılık ise Kâbisî sözkonusu 

yöntemleri öğretmen cephesinden ele alırken, Zernûcî öğrenci cephesinden bakarak 

değerlendirmekte ve tavsiye etmektedir. 

Bu araştırmada Kabisi ve Zernuci’nin aralarındaki mekân ve zaman 

farklılıklarına rağmen eğitimde kullandıkları kavramlar ve tavsiye ettikleri yöntemler 

bakımından çoğunlukla ortak görüşlere sahip oldukları görülmüştür. Bu benzerliğin 

özünde eğitime bakışlarındaki İslam anlayışının ve İslam âlimlerinden tevarüs 

ettikleri ilmi birikimin etkili olduğu ifade edilebilir. Ayrıca var olan küçük 

farklılıkların ise yaşadıkları bölgede yaygın olan ve mensup oldukları mezhepsel 

farklılıklara dayalı olarak oluştuğu da söylenebilir. Burada vurgulanması gereken şey 

tüm bu eğitim ile ilgili zikredilen ortak kavramların İslam inanç esasları ve yaşam 

tarzının bir yansıması olmasıdır. Başka bir deyişle öğretmene verilen addan 

öğrenciye verilen ada, müfredat içeriklerinde belirtilen tüm derslere kadar hepsi 

Müslümanca düşünme ve yaşamanın doğal olarak oluşturduğu bir müktesebatın 

sonucudur. El-Alim’in bilgisine götüren tüm ilimler bunun için ve aynı zamanda 

yeryüzünü imar için görevlendirilen insan için bir araçtır. İşte bu ilme talip olan 

talebe için bu ilimleri ta’lim edebilmesine aracı olan kişi ise muallimdir.  Bu sebeple 

parçalanmış bölünmüş bir zihin yapısı ile savrulan bir zihinden ziyade kendi anlam 

bütünlüğü içinde tutarlı ve birbirini besleyerek geliştiren bir kavram ağının 

kullanıldığı söylenebilir. Böyle olunca da bu kavram ağıyla düşünmenin sonucu 

olarak kendi mefkûresini/amaçlarını ve bu doğrultuda içeriğini oluşturan bu yaklaşım 

bugünün tabiriyle kendi eğitim felsefesini oluşturmakta ve uygulamaktadır.  



88 

 

İslam eğitimcilerinin eğitim adına ortaya koydukları bu düşüncelerin 

incelenmesi, kendi dönemlerindeki ve günümüz şartları açısından sorgulanması, din 

eğitimine sağlayacağı katkılar göz önünde bulundurulacak olursa bir gereklilik olarak 

düşünülebilir. Bu sorgulamalar neticesinde İslam eğitim modelinin de sürekli 

gelişeceği kaçınılmaz olacaktır.  

Bu araştırma gibi İslam düşünürlerinin eğitim görüşlerinin karşılaştırmalı 

olarak incelendiği başka araştırmaların yapılması, eğitim tarihimizdeki İslam eğitim 

anlayışını bütünlüğü içerisinde ve daha kapsamlı bir biçimde anlamaya katkı 

sağlayabilir. Bu âlimler eğitimci kişilikleri açısından farklı çevrelerde daha fazla 

anlatılabilir. Bilim tarihimizin eğitim bilimleri alanına sağladıkları katkı açısından 

daha çok bilinerek tanınmaları sağlanabilir. Değişen ve dönüşen modern eğitim 

sisteminin sorunlarına çözüm ararken yenilikleri takip etmek yanında kendi 

köklerimiz, tarihimiz, hafızamızdan beslenen çözümler de üretebileceğimiz bilincinin 

kazandırılması için âlimlerimizin geçmişten günümüze tevarüs eden öğretim ilkeleri 

üzerinde çeşitli çalıştaylar, sempozyumlar ve araştırmalar düzenlenebilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



89 

 

KAYNAKLAR 

Abbas, Ç. (2004). Çocuk, Oyun ve Din Eğitimi, Kazım Karabekir Eğitim Fakültesi  

Dergisi sayı (9), 188-196. 

Ağırman, C, (2006). “MÜKSİRÛN”, TDV İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt. 31,  

s.534), İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi. 

Akyürek, S. (2020). Köylü&Koç (Ed.), Kabisi, Klasik İslam Eğitimcileri içinde (s.  

127), İstanbul: Rağbet. 

Alp, T. (Çev.). (2007). Açıklamalı Ta’limü’lL Müteallim Tercümesi İmam  

Burhaneddin Zernuci. İstanbul: Yasin. 

Alıcıgüzel, İ. ( 1979). İlk ve Orta Dereceli Okullarda Öğretim. (4.bs). İstanbul:  

İnklap ve Aka.  

AnaBritannica (1992). (C. 21, s. 217/220). Istanbul: Ana Yayıncılık. 

Arslan, M. (2017). Öğretim İlke ve Yöntemleri (8. bs). Ankara: Anı Yayıncılık. 

Arslantürk, Z. (1999). Araştırma Metot ve Teknikleri, İstanbul: Emre Matbaası. 

Atar, F. (2020). “KİTÂBET” TDV İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt. 31, s. 530-532).  

İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi.   

Ateş, S. (1995). İslam’da Öğretmen ve Öğrenci Münasebetlerine Dair Geniş Risale  

İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat. 

Ateş, S., & Öymen, H. (1966). İslamda Öğretmen ve Öğrenci Münasebetlerine Dair  

Geniş Risale. Ankara Üniversitesi Basımevi. 

Ateş, S. (1992). “İslam Tarihinde İlk Pedogojik Eserlerden Bir Örnek:“Öğretmen ve  

Öğrenci Meseleleri”, On dokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

Sayı 6, 25. 

Ayhan, H. (1985). Din Eğitimi ve Öğretimi İman-İbadet, Ankara: Diyanet İşleri  

Başkanlığı Yayınları. 

Aydın, M. Şevki. (23-25 Ekim 2015). İslam ve Eğitimde Şiddet, Uluslararası Din ve  

Şiddet Sempozyumu, Rize. 

Bardakoğlu, Ali (1995). “FERAİZ”, TDV İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt. 12, s.  

362-363), İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi. 

Başaran, S. (1991). “ASSÂL”, TDV İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt. 3, s. 503),  

İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi. 

Başkurt, İ. (2001). İman, Dayandığı Temel İlkeler ve Eğitim, Din Eğitimi  

Araştırmaları Dergisi, S:8, 201. 

Bayraktar, M. F. (2013). “ZERNÛCÎ”, TDV İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt. 44, s.  

294/295). İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi.  

Bayraktar, M. F. (2020). İslam Eğitiminde Öğretmen Öğrenci Münasebetleri. (12.bs.)  

İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları. 

Beydoğan, Ö. (Tarihsiz), Öğretimde Planlama ve Değerlendirme, Erzurum: Eser  

Ofset. 

Beyzâvî, Envârü’t-tenzîl ve esrârü’t-teʾvîl, İstanbul 1314, I, 7. 
Bilal, Y. (2012). Bir Din Eğitimi Aracı Olarak Dinî Müziğin Kullanımı, Din ve Müzik  

Sempozyumu, İstanbul.  

Birişik, A. (2000). “İ‘RÂBÜ’l-KUR’ÂN”, TDV İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt. 22, s.  

367-379), İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi. 
Bozkurt, N. (2004). TDV İslâm Ansiklopedisi içinde (Cilt. 29, s. 10/11) İstanbul: TDV İslam  

Ansiklopedisi. 

Bozkurt, N. (2003). TDV İslâm Ansiklopedisi içinde (Cilt. 28, s. 323/327) İstanbul: TDV  

İslam Ansiklopedisi. 

Buhârî, M. (2001). Sahihi’l Buhari Kahire: Cemiyyetü'l-Meknezi'l-İslami.  



90 

 

İmam Burhâneddin Ez-Zernûcî. (2019). Taʿlîmü’l-Müteʿallim Tarîḳa’t-Teʿallüm,  

Öğretmen Öğrenci İlişkileri. (Çev: Ö. F. Kasadar). (3.bs.). İstanbul: Ravza 

Yayınları. 

Canan, İ. (2021). Hadis Ansiklopedisi Kütübi Sitte Tercüme ve Şerhi Ankara: Akçağ  

Yayınları. 

Canan, İ. (1977). Peygamber’in Sünnetinde Terbiye. İstanbul: Tuğra Neşriyat. 

Cebeci, S. (2010). Din Öğretimi Yöntemleri, Değerler Eğitimi Dergisi 8 (19), 53-69. 

Cebeci, S. (1996). Din Eğitimi Bilimi ve Türkiye’de Din Eğitimi. Ankara: Akçay  

Yayınları. 

Cici, R. (2000.) İmamzâde, Muhammed b. Ebû Bekir, Türkiye Diyanet Vakfı İslam  

Ansiklopedisi içinde (Cilt.. 22, s. 210/211), İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

İslam Ansiklopedisi.  

Çelebî, K. (1990). Keşfu’z-Zunûn, I-VI, (Bağdatlı İsmail Paşa’nın; İzâhu’l-Meknûn  

ve Hediyyetu’l Ârifîn adlı eserleriyle beraber basım) Daru’l-Fikr, Beyrut 

(İstanbul Baskısından Tıpkıbasım).  

Çelebi, Ç, (1941). Keşfu’z-Zunûn An Esmai’l Kûtûbi Ve’l Fûnûn, (Cilt. I-II),  

İstanbul: MEB. Yayını. 

Dağ, M., & Öymen, H. R. (1974). İslam Eğitim Tarihi (1. bs). Ankara: Milli Eğitim  

Basımevi. 

Derman, M. Uğur, (1997). “HAT” TDV İslâm Ansiklopedisi’nin içinde  

(Cilt. 16, s. 427-437), İstanbul: TDV İslâm Ansiklopedisi. 

Dirik, M. Z. (2015). Eğitim Programları ve Öğretim: Öğretim İlke ve Yöntemleri (2.  

bs). Ankara: Pegem Akademi. 

Dodge, B. (1962). Muslim Education in Medieval Times, Washington, DC: Middle  

East Institute. 

Doğan, R., & Ege, R. (Ed.). (2020). Din eğitimi el kitabı (7. bs). Ankara: Grafiker  

Yayınları. 

el- Bağdâdî, İ. P. (1451). Hidayetü’l-Ârifin, İstanbul  

el-Bagdâdî, İ. P. (1945). İzâhu’l Meknûn fi Zeyli Ala Keşfu’z-Zunûn An Esâmi’l  

Kütübi ve’l-Funûn. I-II, (Cilt. II, s. 460), İstanbul: MEB. 

El-Kâbisî, E.-H. A. b. M. b. H. E.-M. (2009). Er-Risaletü’l-Mufassala li Ehvâli’l  

Muteallimûne ve ehkâmi’l  Muteallimîne ve’l muteallimîn (1. bs. Tahkik: Ali 

b. Ahmed El-Kindi El-Merar), Müessesetu Beynune, Abudabi.  

El-Mu ’cemu’l-Vasit (Arapça Sözlük). (1989). İstanbul: Çağrı Yayınları. 

el-Kettânî, M. A. (2003). Hz. Peygamber’in Yönetimi et-terâtîbu’l-idâriyye (C. 2; A.  

Özel, Çev.). İstanbul: İz Yayıncılık. 

Er, İ. H. (2016). Peygamber Efendimizin Eğitim Metodu (7. bs). Ankara: Anıl Grup  

Matbaacılık. 

Ez-Zernûcî, İ. B. (2019). Taʿlîmü’l-Müteʿallim Tarîḳa’t-Teʿallüm, Öğretmen Öğrenci  

İlişkileri, (Çev. Ö. F. Kasadar). İstanbul: Ravza Yayınları. 

Fink, A. (2019). Conducting research literature reviews: From the internet to paper  

(5th ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE. 

Firuzabadi, E.-T. M. M. b. Y. b. M. (2013). EL-OKYÂNÛSU’L-BASÎT FÎ  

TERCEMETİ’L-KÂMÛSİ’L-MUHÎT KÂMÛSU’L-MUHÎT TERCEMESİ (1. 

Baskı, C. 1–6; Asım Efendi, Çev.). Istanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı.  

Imam Gazali. (2008). Ihya’u ulum’id-din (A. Karakus, Ed.; S. Gülle, Çev.). Istanbul:  

Huzur Yayinevi. 

Gözütok, F. D. (2020). Öğretim ilke ve yöntemleri (6. bs). Ankara: Pegem Akademi  



91 

 

Yayıncılık. 

Hasan İ. H. (1988). Tarihu’l-İslâm, (Çev: İsmail Yiğit). (2.bs.), İstanbul: Kayıhan  

Yayınları. 

İbn Haldun. (1983). Mukaddime, (Çev. S. Uludağ). (1.bs.), 2. İstanbul: Dergâh  

Yayınları,  

Hatipoğlu, M. (1964). “Ta’limü’l Müte’allim tercümesi”, Eğtim Hareketleri Dergisi,  

X (115-116), 23. 

İbni Mâce, Ebu A. (1992). Sünen-i İbn Mâce, İstanbul: Çağrı Yayınları: Daru  

Sahnûn. 

İbrahim b. İsmail, (t.y.) Şerhi Ta’limü’l Müteallim, İstanbul: Bosnevî el-Hac  

Muharrem Efendi Matbaası. 

Kâbisî, (1966). er-Risaletü’l-Mufassıla li-Ahvali’l-Müte'allimîn ve Ahkami’l 

Mü'allimîn ve'l Müteallimin, İslam’da Öğretmen ve Öğrenci Münasebetlerine 

Dair Geniş Risale, (Çev. Süleyman Ateş), Ankara: Ankara Basımevi. 

Kallek, C. (1994). “DERRÂS EL-FÂSÎ”, TDV İslâm Ansiklopedisi’nin içinde içinde  

(Cilt. 9, s. 183), İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi.  

Kandemir, M. Y. (1994). Ebû Zer el-Herevî. TDV İslam Ansiklopedisi  

içinde (Cilt.10, s. 269-270), İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi. 

Karabacak, K. (2015). Öğretim ilkeleri. S. Güven ve M. A. Özerbaş. (Editörler).  

Öğretim İlke ve Yöntemleri. Ankara: Pegem Akademi. 

Kaya, Mahmut, (1998). “HİTABET”, TDV İslam Ansiklopedisi  

içinde (Cilt.18, s. 156-158), İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi. 

Kazıcı Z., Ayhan, H. (2010). “TALİM ve TERBİYE” TDV İslâm Ansiklopedisi’nin  

içinde (Cilt. 39, s. 545-548), İstanbul: TDV İslâm Ansiklopedisi. 

Kehhâle, Ö. R. (1957-1961). Mu’cemu’l-Müellifin Teracimü Musannifi’l-Kûtûbi’l- 

Arabiyye, (Cilt. VI, s. 255), Dieşk.  

Kehhâle, Ö. R. (1957-1961). Mu’cemu’l-Müellifin Teracimü Musannifi’l-Kûtûbi’l- 

Arabiyye, (Cilt. XIII, s. 215), Dieşk.  

Kesgin, S. (2016). Geçmişten Günümüze Din Eğitiminin Muhtevasının Değişimi  

Üzerine Bir Değerlendirme. Journal of Turkish Studies, 11(Volume 11 Issue  

17), 405-430. https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.10069, (Erişim tarihi: 

10.05.2021). 

Koca, F. (1997). “HAVLÂNÎ, EBÛ BEKİR”, TDV İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt.  

16, s. 537/538), İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi. 

Koca, F. (2004.) “MERGĪNÂNÎ”, TDV İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt.29, s.  

182/183), İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi.  

Koca, F. (2001). Kâsânî, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt. 24,  

s. 531), İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi.  

Köylü, M - Koç, A (ed.). (2020). Klasik İslam Eğitimcileri, (2.bs) İstanbul: Rağbet  

Yayınları. 

Küçükahmet, L. (1997). Eğitim Programları ve Öğretim (Öğretim İlke ve  

Yöntemleri), (8.bs). Ankara: Gazi Kitabevi. 

MEB, Mesleki Eğitim ve Öğretiminin Güçlendirilmesi Projesi (MEGEP), (2007).  

Çocuk Gelişimi ve Eğitimi Müzik Etkinlikleri, Ankara: MEB Yayınları. 

MEB. Talim ve Terbiye Kurulu Başkanlığı, Ortaöğretim Kurumları Haftalık Ders  

Çizelgesi 

https://ttkb.meb.gov.tr/meb_iys_dosyalar/2018_02/21173451_ort_ogrtm_hdc

_2018pdf (Erişim tarihi: 10.10.2021).  

Meydan Larousse, (1986). Sözlük ve ve Ansiklopedi, 1-24. (Cilt. 17, s. 8686),  

https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.10069
https://ttkb.meb.gov.tr/meb_iys_dosyalar/2018_02/21173451_ort_ogrtm_hdc_2018pdf
https://ttkb.meb.gov.tr/meb_iys_dosyalar/2018_02/21173451_ort_ogrtm_hdc_2018pdf


92 

 

İstanbul: Milliyet Gazetecilik A.Ş.  

Muhammed Fethali Hani Ali Rıza Fasihzade. (2017). Müslüman Alimlerin Eğitim,  

Öğretim ve Temelleri Üzerine Görüşleri ( C. 1; Çev. N. Altun), İstanbul: el-

Mustafa. 

Müslim, Ebu’l H. (2007). Sahih-i Müslü, Beyrut: Daru’l-İhya’l-Turas’l-Arabi. 

Nesai, Ebu A. (1990). Sünenü’n-Nesai Beyrut: Daru'l-Maarif. 

Ocak, G. (Ed.). (2020). Öğretim İlke ve yöntemleri (12. bs). Ankara: Pegem  

Akademi. 

Oruç, C. (2011). Okul Öncesi Dönemde Çocuğun Din Eğitimi, İstanbul: Ensar  

Neşriyat.  

Özafşar, M. E. (ed.), (2020). Hadislerle İslâm: (5.bs) İstanbul; Diyanet İşleri  

Başkanlığı. 

Öz, Y. (2012). “TEZKİRE”, TDV İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt. 41, s.  

69-73), İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi. 

Özel, A. (2000). “İBYÂNÎ”, TDV İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt. 21, s. 378),  

İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi.  

Özel, A. (2001). “KĀDÎHAN”, TDV İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt. 24, s. 121- 

123), İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi. 

Özgüdenli, O. G. (2003). “MAVERAUNNEHİR”, TDV İslam Ansiklopedisi içinde  

(Cilt. 18, s. 180), İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi. 

Parladır, S. (2011). “KĀBİSÎ”, TDV İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt. 24. s.  

41), İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi. 

Rağıb el-Isfahani. (2006). El-Müfredat Kur’an Istılahları Sözlüğü (1. Basım, C. 1–2;  

G. Abdulbaki & M. Yolcu, Çev.). İstanbul: Çıra. 

Parlatır, İ. vd. (Ed.). (1998). Türkçe sözlük (9.bsk.) (Cilt. 2, s. 1643), Ankara:  

Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu, Türk Dil Kurumu. 

Pazârî, O. (t.y.). “Tefhîmü’l MütefehhimAlâ Ta’lîmi’l Müteallim”, İstanbul: Bosnevî  

el-Hac Muharrem Efendi Matbaası. 

Rousseau, J.-J. (2009). Emile: Bir Çocuk Büyüyor (Ü. Akgündüz, Çev.). İstanbul:  

Selis Kitaplar. 

Şafak, A. B. (1992). “BERÂZİÎ”, TDV İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt. 5, s. 476),  

İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi. 

Saracaloğlu, A. S., & Küçükoğlu, A. (Ed.). (2015). Öğretim İlke ve Yöntemleri (4.  

bs). Pegem Akademi Yayıncılık.  

Sarı, İ. (2018). Türklerde Eğitim: Türklerin Eğitime verdiği Önem.  

http//:www.noktaekitap.net 

Saray, M. (2002). “KAZAKİSTAN”, TDV İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt. 25, s.  

121). İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi.  

Sinanoğlu, M. (2012). “TEVHİD İLMİ”, TDV İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt. 41,  

s. 26-27). İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi.  

Sönmez, V. (2004). Program Geliştirmede Öğretmen Elkitabı, (11.bs.), Ankara: Anı  

Yayıncılık.  

Sünbül, A. M. (2011). Öğretim ilke ve yöntemleri: (5.bs.), Konya: Eğitim Akademi 

Süveysî, M. (1994.) “EBÛ İMRÂN el-FÂSÎ”, TDVİslam Ansiklopedisi içinde (Cilt.  

17, s. 242-244), İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi. 

Süveysî, M. (1998.) “HESAP”, TDVİslam Ansiklopedisi içinde (Cilt. 10, s.  

168-169), İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi. 

Tahir, M. (1975). Osmanlı Müellifleri, I-III, (Cilt. I, s. 254), Istanbul. 

Tetik, H. (1991). Zernûcî ve Ta’limu’l-Müteallim’de Eğitim – Öğretim, Marmara  



93 

 

Üniversitesi Yüksek Lisans Tezi, İstanbul. 

Tirmizi, Ebu İ. (1993). Sünenü’t-Tirizi, Beyru: Daru'l-Fikr. 

Tosun, C. (05-07 Mayıs 2017). “Bir Hanefi Âlimi Burhaneddin Zernucî’nin Eğitim  

Görüşleri”, IV. Uluslararası Şeyh Şa’bân-ı Velî Sempozyumu -Hanefîlik-

Mâturîdîlik-, (Cilt.1). 

Turan, O. (2020). Selçuklular Tarihi ve Türk - İslam Medeniyeti (23. bs). İstanbul:  

Ötüken Neşriyat. 

Turhan, M. (2012). Araştırma Bulgularına Göre Karma Ve Ayrı Eğitim, Eğitime  

Bakış Dergisi, Ankara, 22, 44-46. 

Tütüncü, M. (1991). Türk İslam Eğitimcisi Zerûcî (Batılı Eğitimcilerle Mukayeseli  

Olarak). İzmir: İzmir İlahiyat Fakültesi Vakfı. 

Uludağ, S. (2003). MARİFET”, TDV İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt. 28, s. 54-55),  

İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi. 

Uzun, M. İ. (1994). “EBCED”, TDV İslâm Ansiklopedisi’nin içinde içinde (Cilt. 10,  

s. 68-70), İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi. 

Yalçın, A & Aytaş, G. (2017). Çocuk Edebiyatı (7.bs). Ankara: Akçağ Yayınevi. 

Yavuz, Y. V. (Çev.). (2010). TÂLİMU’L MÜTEALLİM (İslam’da Eğitim-Öğretim  

Metodu) Metin, Tercüme, Şerh (Arapça ve Tercüme Metin) (10. bs). İstanbul: 

Feyiz Yayınları. 

Yıldırım, B. (2016). Okul Öncesi Kurumlara Devam Eden 4-6 Yaş Arası Çocuklara  

Din Eğitimi (Sivas Örneği), Cumhuriyet Üniversitesi Yüksek Lisans Tezi. 

Yılmaz, H. (2003). Din Eğitimi ve Sosyal Barış, İstanbul: İnsan Yayınları.  

Yiğit, İ. (2012). “TUNUS”, TDV İslam Ansiklopedisi içinde (Cilt. 41, s. 397-400),  

İstanbul: TDV İslam Ansiklopedisi. 

Yorulmaz, B. (2014). Okul Öncesi Din Eğitimi ve Tarihsel Süreci, Diyanet İşleri  

Başkanlığı Öğretici Kitabı 4- 6 Yaş Grubu, Ankara: DİB Yayınları. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



94 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



95 

 

ÖZGEÇMİŞ 
 
 
Kişisel Bilgiler 

Soyadı, adı     : Odabaşı Aysel 

Uyruğu : Türkiye Cumhuriyeti 

 

Eğitim 

 

 

 

 

 

 

Derece 

Yüksek lisans 

Eğitim Birimi 

Felsefe ve Din Bilimleri/Din Eğitimi 

 

 

Mezuniyet tarihi 

Ekim 2022 

Lisans Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Lise Kars Ticaret Lisesi  

 

İş Deneyimi 

Yıl                          Yer                                                              Görev 

11                        Ankara                                                        Öğretmen 

 

Yabancı Dil 

İngilizce 

 

Yayınlar 

      Yüksek Lisans Tez 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





le.ahbv.edu.tr 




