T.C.
MARMARA UNIVERSITESI
SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU
FELSEFE VE DIN BILIMLERI ANABILIM DALI
FELSEFE VE DIN BILIMLERI BiLIM DALI

XII. VE XIII. YUZYIL LANGUEDOC BOLGESINDEKI
“KATARLAR” VE KATOLIK KiLiSESI CATISMASINA
BOURDIEU’CU BIR YAKLASIM

Doktora Tezi

FEYZA UZUNOGLU SACMALI

Istanbul, 2022




T.C.
MARMARA UNIVERSITESI
SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU
FELSEFE VE DIN BILIMLERI ANABILIM DALI
FELSEFE VE DIN BILIMLERI BiLIM DALI

XII. VE XIII. YUZYIL LANGUEDOC BOLGESINDEKI
“KATARLAR” VE KATOLIK KiLiSESI CATISMASINA
BOURDIEU’CU BIR YAKLASIM

Doktora Tezi

FEYZA UZUNOGLU SACMALI

Danigman: PROF. DR. KEMAL ATAMAN

Istanbul, 2022



GENEL BIiLGILER

Isim ve Soyisim . Feyza Uzunoglu Sagmali

Anabilim Dali :  Felsefe ve Din Bilimleri

Programi :  Felsefe ve Din Bilimleri

Tez Danismani : Prof. Dr. Kemal Ataman

Tez Tiirli ve Tarihi . Doktora Tezi, Ekim, 2022

Anahtar Kelimeler : Katarlar, Katolik Kilisesi, Languedoc Bdlgesi, Orta Cag
Hristiyan Heresisi, Bourdieu, Albililer Hagli Seferi,
Engizisyon

OZET

XH.VE.XHL‘YﬁZXH{LANGUEDOC BOLGEQNDEKI“KATARLAR”VT
KATOLIK KIiLiSESI CATISMASINA BOURDIEU’CU
BiR YAKLASIM

Katolik Kilisesi, XII. ylizyilda verimli topraklar1, miireffeh toplumu, uluslararasi
ticaretleri ve ozanlartyla meshur Languedoc’ta dnemli bir kitleyi etkisi altina alan
Katarlar hareketini otoritesine bir tehdit oldugunu diisiinerek bertaraf etmek istemistir.
Calismanin temel amaci, heretik addedilen Katarlar ile birligini muhafaza etmeye gayret
eden Katolik Kilisesinin ¢atigmasinin temel saiklerini anlamaya c¢aligmaktir. Bunun i¢in
XII. yiizy1l Languedoc’unun sosyo-ekonomik ve kiiltiirel baglamina Bourdieu’nun oyun
teorisi adapte edilerek olaylar analiz edilmeye c¢alisilmistir. Bourdieu’niin sermaye
cesitleri, simgesel iktidar, habitus, fail-yap1 gibi kavramlari bu catismanin
ayristirllmasinda aydinlatict olmustur. Calismada Oncelikle Katarlar historiografisi ve
koken problemi ele alinmistir. Daha sonra Languedoc bdlgesine gonderilen vaizlerin
toplumun kiiltiirel seviyesine ayak uyduramamasina ve halkin Kilisenin liikkse diiskiinliigii
ve endiiljans ve ibadetlerden gelir elde etmesini elestirmesine dikkat ¢ekilmigtir. Halkin
Katarlara tevecciihiinii gdzlemleyen Kilise, Katarlara “ortodoks” bir alternatif gelistirmek
icin Dominiken tarikatin1 kurmustur. Boylelikle fail kabul edebilecegimiz Katarlar, yap1
kabul edebilecegimiz Kiliseyi doniistiirmiistiir. Kilise, bir yandan simgesel iktidar aracina
doniistiirdiigii, giiniimiizde medyanin vazifesini iistlenen vaazlarda kullanilan etiket ve
benzetmelerle Languedoc toplumunu doniistiirmiis; diger taraftan konsiller ve papalik
mektuplariyla laik otoriteleri heretiklerin dini oldugu kadar siyasi de bir tehdit olduklari
konusunda ikna etmistir. Bunun neticesinde ylizyillarca etkili olacak Engizisyon
Mahkemeleri kurulmus, Albililer Hagli Seferleri diizenlenmistir. Papa III. Innocent bu
ugurda Katarlari igeriden bir diisman olduklar1 gerekgesiyle “Miisliimanlardan daha serli”
ilan edip Kudiis’e verdigi endiiljanstan daha imtiyazli bir endiiljans vaat etmistir. Biitiin
bu siddetin nasil temellendirildigi ve kutsallastirildig1 konusu da ¢aligmada ele aldigimiz
konular arasindadir.



GENERAL KNOWLEDGE

Name and Surname : Feyza Uzunoglu Sagmal

Field :  Philosophy and Religious Studies

Programme :  Philosophy and Religious Studies

Supervisor :  Professor Kemal Ataman

Degree Awarded and Date : Doctor of Philosophy, October, 2022

Keywords : Cathars, Languedoc, Catholic Church, Medieval Heresy,

Bourdieu, Albigensian Crusade, Inquisition.

ABSTRACT

A BOURDIEUSIAN PERSPECTIVE ON THE CONFLICT BETWEEN THE
CATHARS AND THE CATHOLIC CHURCH IN THE 12™ AND 13™.CENTURY
LANGUEDOC

The Catholic Church sought in the 12" century to eliminate the Cathar movement
which it regarded as a threat to its authority. The latter had attracted a significant amount
of people in Languedoc, a region well-known for its fertile land, prosperous society,
international trade and troubadours. The main purpose of this study is to try to understand
the underlying motives of the conflict between the Catholic Church -which strived to
maintain its unity) and the Cathars -who were considered heretics). The study adopts
Bourdieu's game theory to analyze the socio-economic and cultural settings of the 12"-
century Languedoc. Bourdieu’s conceptual tools such as agency-structure, habitus,
symbolic power, and forms of capital, were found to be quite helpful for analyzing the
conflict in question. The study begins by a discussion on the historiography of the Cathars
and the problem of origin. It goes on to argue that the preachers who were sent to the
Languedoc region could not keep up with the cultural level of its people, who criticized
the Church's fondness for luxury and the income it gains from indulgences and worship.
Seeing the people’s preference of Cathars, the Church established the Dominican order
to provide an "orthodox" alternative to them. Thus, the Cathars -as agents- transformed
the Church -a social structure-. Moreover, the Church transformed the Languedoc society
with the labels and parables it used in sermons -which functioned like today’s media and
were used a symbolic instrument of power). The Church also convinced the secular
authorities, through councils and papal letters, that the heretics were a political as well as
a religious threat. Inquisition Courts were established as a result and would be effective
for centuries, and the Albigensian Crusades were organized. To this end, Pope Innocent
III declared the Cathars "more evil than Muslims" on the grounds that they were an enemy
from within and promised a more privileged indulgence than the indulgence he gave for
the crusades heading to Jerusalem. The study addresses, among other questions, how all
this violence was justified and sanctified.

il



ICINDEKILER

Sayfa No.
OZET oeeeevereereereeesessssssssssssessessessessesssssssssssssssssssessessassessessessesssssssssssssessassassessesseses i
ABSTRACT cauueureerensessssessessessessesssssssssssssessessessessessessesssssssssssssassssssesssssessesssssssassasses i
ICINDEKILER ......cocuteteeeeteetescsessssssesssssssssssssssssssesssssssssssssssssssssssssssssssssessessssssases Iii
GIRISM.....oree et rersonsoraserondlitthosecsoesossiliotitoecsesserssilittiorscaserosilittiosecsessensersasensarsasersassass 1
BIRINCI BOLUM .....covuerieetrcsreenssssnessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssessssssesasses 4
I. ARASTIRMANIN KONUSU, SORULARI, KAPSAM VE SINIRLARL.............. 6
II. ARASTIRMA METODU.......covverrerresressessessesssssssssssssssssssessessessessssssssssessessessessesses 9
IIL LITERATUR TARAMASI .....uoveerrerreerssnssesnssssessssssssssssssssssssssssssssssssesssssssssseses 14

IV. TEORIK CERCEVE: BOURDIEU SOSYOLOJISINDE ANAHTAR

KAVRAMELAR . ....ucotitititieicinisstnsssssississississssssssssssssssssisstsssssssssosssssssssssssssssssnsssossoss 20
AL OYUN MEtafOrU......coeiieiieiicieee ettt et et 22
Bl ALAN et 24
G HADITUS ..ottt ettt et sttt na e 27
D. Fail-Yapt IISKIST .....c.vueviveeeeeeieeeeeceeseeeeeeee et 29
E. Bourdieu’da Sermaye TUIIeTi.......cccueeeuiiiiieiiiiieeiiee et 30
IKINCIi BOLUM

“KATARLAR” IN TARIH YAZIMINDAKI YAKLASIM FARKLILIKLARI
VE GUNCEL TARTISMALAR EKSENINDE KOKEN PROBLEMI

I. “KATARLAR” TARIH YAZIMINDA YAKLASIMLAR ......cccoeeesesresnsressesnesens 53

ii



II. GELENEKSEL GORUS ...ouuueeieeeeeerenenennsesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssass 62

III. KATARLAR VE MANIHEIST KOKEN IDDIASL....cvoueveuieeeeeeenesesenssessssnsnse 69
IV. PARADIGMA DEGISIKLiGi: GUNCEL VE SEPTIiK GORUS......ccoovueueunce. 71
A TCAE TEOTIST v oo e e e e e e s e e e e e e e s e s e s es e e e e e e s ear s 72
B. Terim TartISIMaST .......eeeeviieiiieeeiieeeiee et e eetee et e eetaeeeeaaeeeeaaeeebaeeesaeeenseeesaseeesaneees 78
C. Bogomil-Katar Baglantisi ve Diializm Tartismasi..........cccceveeeveevienienennieneeneenne. 79

UCUNCU BOLUM
CATISMA SURECI

I. XII. YUZYIL LANGUEDOC’UNUN SOSYO-KULTUREL VE EKONOMIK

DURUMUNA GENEL BIR BAKIS ......ccoveverrrrrnrenensnsssssssssssssssssssssssssssssssoss 85
II. LANGUEDOC BOLGESINDE DINI CATISMA ....cucveevererernennnnensnsnsssseens 91
A. Kilisenin Akidelerini Red ve Katarlarin Inanglart ..............cccccoeueveveueeeeeeeeeen. 91
B. Kilisenin Sakrament ve Pratiklerind Red ........ooovveeeeiiieeeeeeeee et eeeaaaaeaan 103
C. Katarlarin PratiKIera. . .oo e e eeeee e e et e e e et e e e e eee e e e e e e e e saeaeeaeraaaaaes 107
II1. BiR SIMGESEL iKTIDAR MALZEMESI OLARAK VAAZLAR............... 112
AL CUZZAIMN ..o e e e e e e e e et e e e e e s e e aeeeaaeseaaasaaaseanassasassesssssaseenasennaeeeen 114
B. VaazZIarda CliZZaM .. ..oeeeeeeeeeeeeeeeeee oot e e e et e e e e eee e e eaee e e aeeaeeeaaaaaaseaan 119
C. Kutsal Kitap Referansli Olumsuz Benzetmeler ............cccooeveeviiieniiniiienienieenen. 122
D. KUGUK TIIKILET ....vveiiiieeciie ettt 124
IV. KATARLAR VE DOMINIKEN TARIKATININ KURULMASI.......ccoeveueee. 128

DORDUNCU BOLUM

SIDDETIN KUTSANMIS DAYANAKLARI

I. SIDDETIN KADEMELi OLARAK NORMALLESME SURECI ................ 134

v



II. ENGIZISYONUN KUTSALLIGI SORUNSALLI ...coveveuereeerenenesesssenensassssasees 141
III. ENGiZiISYON MAHKEMELERININ KURUMSALLASMASI .........cuu.... 147

IV. HACLI SEFERi TARTISMALARI BAGLAMINDA ALBILIiLER SAVASI

154

V. ENDULJANS ..uotoeierreetsessessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssessssssesssssssssssssesasss 156

VL. ETNIK TEMIZLIK ....cuovevreeurreereeeresnssssessssssssssssessssssssssssssessssssssssesssssssssssesesss 162

VIL ARADA KALIS......ovuereerresressessessesssssesssssssssssssessessessesssssessessessssssssssessessassssesssss 165

VIIL.BEKLENMEYEN NETiCELER: PARIS BARISI
166

SONUQ .ceoruerrenrenssssssessesssssesssssssssssssessssssessessessesssssssassassessessssssessessssssssssassassassessens 167

KAYNAKGCA .....cveceeererreeressessssssssessssessessessessesssssesssssssessessssessessessssssssssssssssassassessosss 175

EKLER ....couvereeesressessessessesssssssssssssssessssessessessessssssssssessessssessssesssssessssssssssessessesssss 194



ONSOZ

Ey Isa’nin askerleri, ileri! ileri ey Hristiyan ordusunun cesur
erleri! Kutsal Kilise’nin evrensel 1stirap ¢1glig1 sizi uyandirsin!
Tanriya karst iglenen bu korkung sugun intikamimi almak igin
dininizin hamiyeti size ilham olsun! Tanrinin size vahyi iizere, bu
hain heresinin kokiinii kurutun! Tanrinin giicii ve yardimiyla bu
heretiklere Miislimanlara saldirdigimnizdan daha pervasizca
saldirin. Zira bunlar onlardan daha serliler!

(Albililer Hagli Seferi’nde Papa III. Innocent’in ¢agrisidir.)

Tarihgilerin uzun ytizyil, reform yiizyili, devrim yiizyili olarak tasvir ettikleri XII.
yiizy1l, yalmzca Islam cografyasinin degil, Hristiyan diinyasiin da &nemli
donlisimlerine isaret eden bir zaman dilimini ifade etmektedir. Bu dontisiimlerin

dogrudan veya dolayli olarak birbirini tetikledigi diisiiniilebilir.

Kilise tarihi agisindan bakildiginda, s6z konusu dénemin Katolik Kilisesi’nin dini
otoritesinin belki de daha 6nce hi¢ olmadig1 kadar riske girdigi bir doneme tekabiil ettigi
sOylenebilir. Kilisenin tehdit altinda oldugunu diisiinmesi neticesinde kendi igerisinden
cikan bir dini muhalefet grubuna yonelik Hagli Seferi diizenlemesi, Engizisyon
Mahkemelerini ilk olarak bu grup i¢in kurmasi endisesinin boyutlarini anlamak igin
yeterlidir. Biitiin bu olaylarin XII. ylizyilda gerceklesen bu biiyiik doniisiimlerin bir

neticesi oldugu sdylenebilir.

Dini geleneklerin mezheplesmesi, ana akim ve heresi ayrimlarindaki
sofistikeliginin yani1 sira Orta Cag Avrupa’sinin heyecan, ¢aligma esnasinda karsilastigim
bir¢ok zorlugun tistesinden gelmemi ve vazgegmemesi sagladi. Uzun, mesakkatli, yorucu
ve macerali tez yolculugumda birgok kisinin destegi, emek ve yardimi s6z konusudur. Bu
anlamda kiymetli hocalarimin, Allah’1in ikrami dostlarimin ve sevgili ailemin destegi her

turli takdirin tUstiindedir.

Bu calisma oncelikle ¢ok degerli danisman hocam Prof. Dr. Kemal Ataman’in
degerli ve ufuk agici tavsiye ve yonlendirmeleri sayesinde tamamlanabildi. Hocama tez
hazirlama konusunda kazandirdigi vizyon, kiymetli destekleri, ¢aligma esnasinda
gosterdigi sabir ve anlayisi igin ¢ok tesekkiir ederim. Bu ¢aligma sayesinde tez izleme

komitemdeki kiymetli Prof. Dr. Fuat Aydin hocamin Dinler Tarihi sahasindaki derin bilgi



ve tecriibesinden istifade etme imkani buldum. Kendilerine tez izlemelerinde zahmet edip
Sakarya’dan kalkip Istanbul’u tesrif etmeleri, sabri, yolumu aydinlatmasi,
kolaylagtirmasi, kiymetli destegi ve beni yiireklendirmesi i¢in minnettarim. Yine
komitemdeki ¢ok degerli hocam Prof. Dr. Rahim Acar’a kiymetli ve yapict tavsiyeleri,
destegi ve emegi i¢in miitesekkirim. Atagse olmadan Once birlikte ¢alistigimiz, tezin
Batida da yeni bir ¢alisma olmasi konusunda beni tesvik eden, yapisal degisikliklerin
onlinii agan sayin Dog¢. Dr. Bilal Bas hocama katkilarindan dolay1 tesekkiirii borg bilirim.
Bourdieu ’yii anlama yolunda biiyiik bir vesile ve sansim olan, kaynaklar1 ve bilgisi
konusunda her zaman comert davranan ¢ok kiymetli hocam Prof. Dr. Giiney Cegin’ e,
kritik bir zamanda verdigi hayati destek i¢in Prof. Dr. Siileyman Derin hocama, yaratici
yazarlik atdlyesinden cok istifade etmemin yaninda liitfedip kiymetli vaktini ayiran ve
tezin kurgusunda degerli katkilar saglayan hocam Prof. Dr. Burhanettin Tatar’a ve en
basinda akademik ilgi alanlarimi belirlemede biiyiik emegi ve destegini gordiiglim hocam
Prof. Dr. Biilent Senay’a, akademik perspektif kazanmamdaki biiyiik katkilar1 i¢in saymn
hocam Dog. Dr. Eyiip Sait Kaya’ya ve destegi i¢cin kiymetli esleri Dr. Biisra Kaya’ya,
savunma sinavindaki yapisal elestirileri ile utkumu acan ¢ok kiymetli hocam Prof. Dr.
Dursun Ali Aykit’ a ve yine savunmami tesrif eden ve katkilar saglayan hocam ve
kiymetli arkadasim Dr. Ogr. Uyesi Seyma Komiirciioglu’na, tezimi ¢ok kisa siirede
okuyan ve tavsiyeler veren sayin hocam Dr. Necdet Subasi’ na tesekkiirii bor¢ bilirim.
Tezim konusundaki ¢ok kiymetli tavsiyeleri ve destekleri icin Dr. Ogr. Uyesi Harun

Sencal ve Dr. Esma Sag Sencal’a miitesekkirim.

Biitlin akademik kariyerini bu konuya adayan ve sahada s6z sahibi bir¢ok bilim
insani ile birebir ¢alisma imkan1 bulmak calismadaki en biiylik sansimdi. Bu anlamda en
biiyiikk pay Glasgow Universitesinden saym hocam Dog¢. Dr. Andrew Roach’a aittir.
Lisansiistii derslerinden edindigim kiymetli bilgilerin yaninda kendisinin derin bilgisi, her
sorumu sabirla cevaplamasi, yardimseverligi, liitfedip beni konferanslara davet etmesi ve
yiireklendirmesi tezimin ve g¢aligmalarimin kalitesinin artmasina vesile oldu. Alanin
duayenlerinden sayin Professor I. R. Moore’ la ilerlemis yasina ve hi¢gbir mecburiyeti
olmamasina ragmen gerek yiiz yiize gerekse e-mail ve telefon vasitasiyla goriismelerimiz
kaynaklarda bulamayacagim baz1 bilgilere erismemi sagladi. Katarlarin kdkeni

konusundaki fikirlerine katilmasam da liitfedip sorularima zaman ayiran sayin Dr. Yuri



Stayenov’a tesekkiir ederim. Yine alanda s6z sahibi olmalarina ragmen tevazu ve sabirla
yardimlarin1 esirgemeyen saym Dog. Dr. Claire Taylor ve Prof. Dr. John Arnold’a
tesekkiir ederim.

Kritik zamanlarda kritik yardimlarini gordiigiim kiymetli Dr. Betiil Ozel Cigek’e,
zor zamanlarimdaki asla unutulmaz destekleri i¢in ¢ok kiymetli dostlarim Siimeyye Sel
Odabas, Ayse Erenay, Dr. Nimet Keskin’e, Durham’dan kiymetli dostlarrm Dr. Ogr.
Uyesi Ayse Yazici, Dr. Ogr. Uyesi Semra Akay, Meral Ozgelik Whale, Dr. Ogr. Uyesi
Ravza Altuntas Cakir ve Dr. Ogr. Uyesi Merve Altinct Macic’e, Merve Direktdr’e ¢ok
tesekkiir ederim. Liitfiye Sevde Yigit, Zeynep Oztiirk ve Nur Akbasoglu’na, kadim
dostum Fatma Kirgil Akkog’a, Melike Lebeoglu’na, Dr. Ogr. Uyesi Seda Ensarioglu,
Nigar Babayeva ve Meryem Uke Er’e destekleri igin ¢ok tesekkiir ederim.

Tezimin finanse edilmesi konusunda Islam Arastirmalar1 Merkezi'ne, yurtdist
aragtirma bursuna layik goren Tiibitak’a, yine dolayl olarak katkida bulunan Tiirk¢e ve
Ingilizce 6grettigim ¢ok sevgili dgrencilerime ¢ok tesekkiir ederim. Kaynaklardan istifade
etmemi saglayan Bill Bryson ve Isam kiitiiphanesi gorevlilerine de ayrica tesekkiir

ederim.

Son olarak, Rabbimin bana en giizel hediyelerinden, bana yasama sevinci veren
birlikte biiyiiyiip 6grendigimiz canim oglum Edib Safa’ya, daima bana destek olan sevgili
anneme, bana daima giivenen, destekleyen ve yiireklendiren babama, zor zamanlarimdaki
yiirekten destekleri i¢in halam ve enisteme, dualarini esirgemeyen ¢ok sevgili teyzem ve
anneannecigime miitesekkirim. Biitiin bu mesakkatli yolda hep elimi tutan, bana azim ve
sabir ve gii¢ veren, biitiin nimetlerin gergek sahibi ve bahsedicisi olan Rabbime sonsuz

stikiirler olsun. Siiphesiz gayret bizden, tevfik Allah’tandir.



GIRIS

BiRINCi BOLUM

Dini gelenekler igerisinde ortaya ¢ikan goriis farkliliklar1 ve ayrigmalar kimi
zaman heretik gruplart kimi zaman mezhepleri dogurmustur. Bu farklilik ve ayrigmalarda
s0z konusu gruplarin ana akim, mezhep ve heresi olarak tayin edilmesi konusunda
temelde dini kriterler belirleyici olsa da zaman zaman farkli dinamiklerin de etkili oldugu
goriilmektedir. Bu durum dini geleneklerin tamami i¢in gegerli olmasa da bu arastirmanin
baglami diisiiniildiiglinde ortodoks ve heresi kavramlarinin yalnizca dini kistaslarla

belirlenmedigi anlagilir.

Kilise tarihinde -biiyiik sihizma hari¢ tutulursa- on alt1 yiizyillik genis bir zaman
dilimi s6z konusu olmasina ragmen herhangi bir mezheplesme goriilmemistir. Zira Kilise,
dini otoritesini koruyabilmek i¢in, kendi icerisinde farkli goriislerin filizlenmesine imkan
tanimamistir. Bunun Otesinde zaman zaman baz1 tahakkiim mekanizmalarina
basvuruldugu da bilinmektedir. XII. ylizy1l Languedoc 'unda(Giiney Fransa) ortaya ¢ikan
Katarlar da Hristiyanlik igerisinde ¢ikan bu farkli seslerden bir tanesidir. Kilise, dini ve
siyasi otoritesi muhafaza edebilmek adina bu gruba miisamaha gdstermemis ve Katarlari
devre dis1 birakabilmek maksadiyla tiim imkanlarini seferber etmistir. Bunun igin
Katarlar tizerine Albililer Ha¢li Seferini diizenlendigi gibi ve engizisyon mahkemeleri de
ilk defa bu grup icin kurmustur. S6z konusu hamleler dikkate alindiginda Kilisenin
Katarlar1 nigin bu kadar biiyiik bir tehdit gibi algiladig1 sorusu incelenmeye deger bir

konu olarak karsimiza ¢ikmaktadir.

Katarlarin XII. ve XIII. yiizy1lda Languedoc bolgesinde gayet etkin ve yaygin bir
hareket oldugu bilinmektedir. Buna ragmen Katarlarin siyasi bakimdan yeterli giice
erisememesi bir mezhep degil, bir heresi grubu olmalarina sebep olmustur. S6z gelimi,
Martin Luther Kutsal Kitap’mn anadilde okunmamasi, Kilisenin likkse diiskiinliigii,

endiiljans ve Kilisedeki yozlagsmanin elestirilmesi gibi temel meselelerde Katarlarla ayni



cizgidedir. Bu benzerliklere ragmen Protestanlik yeterli sartlar saglanabildigi icin heresi

kategorisinden ¢ikarak mezhep statiisiinii elde edebilmistir.

Katarlarin arastirilmasi noktasinda karsilagilan en biiyiik handikaplardan biri,
Katarlara atfedilen birka¢ anonim kaynak disinda, kendi kaynaklarinin tamaminin
yakilmis olmasidir. Bundan dolay1, 6zellikle Katarlarin inang sistemleri konusunda ilk
elden bilgi edinebilme imkani bulunmamaktadir. Zira mevcut kaynaklar, Katarlarin
diismanlar1 olarak bilinen Katolik otoritelerin kaleme aldig1 reddiyeler, kronikler, vaaz
metinleri, engizisyon mahkemelerinin kayitlar1 gibi dokiimanlardan olusmaktadir. Bu
husus arastirma siiresince daima akilda tutulmali ve mevcut kaynaklara temkinli
yaklasilmalidir. Ote yandan Katarlar hareketine dair bu bilinmezlik ve gizem, konunun

pek cok akademisyen ve popiiler tarih¢inin ilgi alanina girmesine vesile olmustur.

Katarlar literatiirii incelediginde, ¢aligsmalarin belirli donemlerde yogunlastigi
gbze carpmaktadir. Bu baglamda Katarlarin yasadiklari donemde kaleme alinan
metinlerden Protestanlik mezhebinin ortaya ¢ikigina kadar bir durgunluktan s6z edilebilir.
Protestanlar tarafindan Katarlara dair yapilan ilk ¢alismalara bakildiginda Katarlar’in
Protestanligin onciileri ve ilk Protestan sehitler olarak tanimlandig: goriiliirken, Katolik
tarihcilerin Katarlar1 Protestanlar gibi heretik bir grup olarak vurgulanmasi dikkati
cekmektedir. Bu donemden sonra yine bir miiddet kesintiye ugrayan aragtirmalarin XIX.
ylizyillda yeniden bir ivme kazandigi goriilmektedir. Bu donemdeki tarihgilerin
eserlerinde Katarlar konusuna c¢ogunlukla sosyalizm, feminizm, milliyet¢ilik gibi
ideolojik egilimlerini desteklemek iizere giindeme getirdikleri arglimantatif bir unsur
olarak yer verilmektedir. Son donemde ise Katarlara dair ¢caligsmalarin hi¢ olmadig1 kadar
arttig1, Ozellikle de Anglosakson literatiir baglaminda Katarlar arastirmalarinin altin

cagin yasadigini soylemek yerinde olacaktir.

Katarlar historiyografisi dikkate alindiginda, 1950 sonrasinda din ¢alismalarinda
goriilen yapisal degisikliklerin Katarlar ¢aligmalarina da yansidigi goriilmektedir. Bu
doneme kadar Katarlarin, Maniheist kokenli oldugu ve bu gelenegin zaman zaman yer
altina saklanmak suretiyle, IX. yiizyllda Anadolu’da Pavlikenler, X. yiizyilda

Balkanlar’da Bogomiller araciligryla Bati Avrupa’ya intikal eden bir gelenek oldugu



diistincesi benimsenirken 1950 sonrasinda bir paradigma degisimi ile birlikte bu goriis
terkedilmistir. Son donemde tarih¢iler bu jeneoloji teorisinin yerine, Katarlarm XII.
yiizyll Languedoc’ unun Ozel sartlarinda ortaya c¢ikan bir dini grup goriisiini
benimsemektedir. Nitekim donemin sartlar1 dikkate alindiginda, birbirinden uzak
cografyalarda iistelik farkli yiizyillarda ortaya ¢ikan dini gruplarin ortak bir kkene sahip

oldugu fikri ¢ok da makul gériinmemektedir.

Bu calismada Katolik-Katar catigmasi 6zelinde gayet aciklayic1 ve islevsel
oldugunu diisiindiigiimiiz i¢in Pierre Bourdieu’ niin oyun teorisi teorik ¢ergeve olarak
kullanilmistir. Ozellikle Bourdieu sosyolojisindeki fail-yapi iliskisi, simgesel iktidar,
sermaye ¢esitleri gibi kavramlar, ele aliman konularin analizinde kolaylastiric1 ve
aciklayict olmustur. Bununla birlikte teorideki s6z konusu kavramlarin ¢alismada ele

alinan her konuyu tam anlamiyla a¢iklamasi beklenemez.

I. ARASTIRMANIN KONUSU, SORULARI, KAPSAM VE SINIRLARI

Katarlar, doneminde biraktig1 etkisi ve Kilisenin bu gruba tepki i¢in
gerceklestirdigi faaliyetler géz oniine alindiginda, Orta Cag Avrupa’sinin siyasi yapisi ve
Kilise tarihinin anlasilmasi i¢in kritik bir ehemmiyeti haizdir. Bu ¢alismada, yukarida
bahsedildigi gibi XII. yiizyi1l Languedoc’unda Katolik bakis agisina gore heretik kabul
edilen Katarlar ile Katolik Kilisesinin ¢atigmasi, Bourdieu’ niin sosyolojik kavramlari
yardimiyla agiklanmaya calisilmustir. Iki grup arasindaki catismanin yalnizca dini bakis
acis1 farkliligindan m1 yoksa ekonomik ve siyasi motivasyonlardan m1 kaynaklandigi
incelenirken her iki tarafin varliklarini devam ettirebilmek maksadiyla ne gibi yontemlere

miiracaat ettigi anlasilmaya caligilmistir.

Tiirkiye’de Katarlar hakkinda heniliz miistakil bir eser bulunmadigindan
caligmada ilgili konular yelpazesi miimkiin oldugu dl¢lide genis tutulmaya calisilmigtir.
Her boliimde ele alinan konu ile ilgili dnemli oldugu diisiiniilen bir nokta tespit edilmis
ve meseleler bu nokta etrafinda tartistlmistir. Bununla birlikte tezin boliimlerinde ele
alinan konularin giriftligi ve genisligi sebebiyle ele alinmasinda yarar goriilen bazi 6nemli

konularin inceleme diginda tutulmasi kaginilmaz olmustur.



Bu c¢aligmanin temel sorusu: “Katarlarin siradan vatandaslar olarak yagamlarini
stirdiiriirken Languedoc toplumunda heretik olarak bilinmeye baslamalar1 hangi
sebeplerle gerceklesmis olabilir ve bu hizli1 doniisiim i¢in ne gibi araglar kullanilmigtir?”
sorusudur. Bunun yaninda temel soruyu takip edebilmek maksadiyla su sorulara da cevap
aranmaya caligtlmigtir: XII. ylizy1l Languedoc’u baglaminda Katolik -Katar ¢atigmasinin
temel saikleri din temelli ayrigmalar midir yoksa bunun yami sira daha farkh
motivasyonlar s6z konusu olmus mudur? Katarlarin inan¢ ve uygulamalar1 hakkinda
hangi bilgilere ulasabiliriz? Languedoc toplumu ni¢in Katolik inancindan uzaklagarak
Katarlara tevecciih etmeye baslamistir? Kilise bu durumu nasil karsilamis ve ne gibi
reaksiyonlar gostermistir? Siyasi otorite, Kilise ve heretikler arasindaki miicadele ve gii¢
dengeleri hangi alanlarda ortaya ¢ikmis ve ne gibi sonuglar dogurmustur? Ilk kez
Katarlar1 ortadan kaldirabilmek i¢in tesis edilen engizisyon mahkemelerinin kurulusu ve
uygulamalar1 hangi gerekc¢elerle mesrulastirilmistir? Kilise, siyasileri ve miintesiplerini
Hristiyan bir topluluga karsi yiiriitiillen bir Hagli Seferine katilmaya nasil ikna
edebilmistir? Katarlar i¢in kullanilan heretik, veba, mikrop, ciizzamli gibi hastalik
benzetmeleri ve iiziim bagindaki tilkiler, zararl otlar, koyun kiligindaki kurtlar gibi

Kutsal Kitap’a referansl etiketler (stigma) ne gibi sonuglar dogurmaktadir?

[1k béliim olan giris béliimiinde amag, Bourdieu’ niin anlasilmasi kolay olmayan
bir sosyolog olmas1 ve ¢alismanin bir Dinler Tarihi arastirmasi olmasi dolayisiyla hedef
okuyucu kitlesinin daha ¢ok bu alanda calisan arastirmacilar oldugu diisiiniildiigiinden
tezin teorik ¢ercevesinde kullanilan Bourdieu sosyolojisindeki anahtar kavramlar ve bu
kavramlarin ¢aligmada nasil anlasildigr ve uygulandigi hakkinda bilgi vermektir. Bu
kisimda kullanilan kavramlar konunun genel hatlarinin anlasilabilecegi sekilde ¢alismada

analiz i¢in kullanilan kavramlarla sinirli tutulmustur.

Ikinci béliim, kaynaklarin analiz edilmesi ve Katarlar sahasinda ¢alisirken hangi
noktalarda ihtiyatl ve dikkatli olunmas1 gerektigini tespit etme bakimindan énem arz
etmektedir. Bu sebeple bu boliim literatiir ¢alismasi ile paralel hazirlanmig ve tekrara
diisiilmemesi bakimindan literatiirdeki tartismalar da burada ele alinmistir. Arastirmanin

bu asamasinda Tiirkiye’de heresi ¢aligmalarinda eksik oldugu diisiiniilen Katarlara dair



koken tartigmalar1 ekseninde giincel tartisma ve goriigler incelenmeye gayret edilmistir.
Bu baglamda Katarlarin tarih yazimindaki tartismalara ve Katarlar okumalarindaki
ideolojik ve dini egilim temelli farkliliklara yer verilmistir. 1950’li yillardan once,
Katarlarin Maniheist kokenli oldugu ve bu o6gretinin IX. ylizyllda Anadolu’da
Pavlikenler, X. ylizyilda Balkanlar'da Bogomiller {izerinden Giiney Fransa ve Kuzey
Italya’da bulunan Katarlar'a ulastirildign  savunulmaktadir. Ancak bu gériisiin
terkedilmeye yiiz tuttugunu sdylemek miimkiindiir.  Jeneolojik goriis olarak
nitelendirebilen bu goriisiin Katarlara dair yapilan bazi ¢caligsmalarda hala siirdiirtildiglinii
gormekteyiz. Bunun yani sira, glinlimiiz Katarlar ¢calismalar1 geleneksel ve siipheci goriis
etrafinda sekillenmektedir. Siipheci goriis, Katarlarin Katoliklerin tirettikleri hayali bir
diisman oldugunu ve hatta tarihte hi¢ yagsamadiklarini iddia etmektedir. Geleneksel goriis
ise siipheci gorlise katilmayan biitiin tarih¢ileri ayn1 kategoride degerlendirmektedir. Bu
boliimde, giincel tartigmalarda bu iki kategorinin ne kadar yeterli oldugu, tarihgilerin
mutabik kaldiklar1 ve ayristiklar1 noktalar incelenip yorumlanmistir. Bunun yaninda
literatiiriin daha saglikli degerlendirilebilmesi i¢in farkli bir kategorinin daha eklenmesi

teklif edilmistir.

Calismanin tigiincii boliimiiniin hedefi, sosyo-kiiltiirel ve ekonomik sartlar1 goz
onilinde bulundurarak XII. yy. Languedoc evrenini anlamak ve bu suretle olup bitenleri
degerlendirmektir. Bu maksatla boliime, XII. ylizyill Languedoc ortaminin sosyo-
ekonomik ve siyasi yapisini genel hatlariyla tasvir eden bir giris ile baglanmistir. Bunun
yaninda giic dengeleri ve ekonomik ¢ikarlar konusuna dikkat ¢ekilmeye c¢alisiimis ve
Bourdieu’niin sermaye c¢esitleri seklinde nitelendirdigi kavramlar iizerinden bir analiz
denemesi yapilmistir. Ardindan Kilise ile Katarlarin retorik catismasinin sebepleri,
kullanilan dini sdylem ve pratiklerdeki farkliliklar iizerinde durulmustur. Ancak bu
kisimda yer alan bilgilerin, yukarida bahsedildigi gibi Katarlara atfedilen birka¢ anonim
kaynak disinda kendi metinlerinin giiniimiize ulagsmamasi1 ve mevcut kaynaklarin Katolik
perspektifini yansitmasi sebebiyle kesinlik arz etmedigi akilda tutulmalidir. B6liimiin
sonunda ise Kilisenin Katarlar aleyhine gerceklestirdigi vaaz faaliyetleri ele alinmis

ancak Katarlar aleyhine yapilan vaazlarin dokiimii, konulari, vaizleri gibi detaylara yer



verilmemistir. Vaazlarda Katarlar i¢cin Kutsal Kitap referansli benzetmeler ve hastalik
alegorileri bir stigma vazifesi gérmesi lizerinde durulmustur. Vaazlar, Kilisenin simgesel
iktidarin1 temsil eden ve giliniimiiz medyasint ¢agrigtiran itibarsizlastirma ve kara
propaganda faaliyetine doniismiis araglar olmasi bakimindan dikkat ¢ekicidir. Vaazlardan
sonra Kilisenin Katarlarin halkin tevecciihiinii kazanmasina sebep olan noktalar: tespit
ederek onlara ortodoks bir alternatif sunmak i¢in Dominiken tarikatin1 kurmasi konu
edilmigtir. Katarlarin vesile oldugu Kilisedeki bu yapisal degisiklikler failin yapiy

degistirmesi baglaminda degerlendirilmis ve bu sekilde nitelendirilmistir.

Tezin dordiincii ve son boliimiinde, Kilisenin kutsal saydig: siddetin ne gibi
motivasyonlarla ve ne sekilde gerceklestirildigi ele almmustir. Oncelikle siddetin
mesrulagtirilmasindaki agamalar ve toplumun bu duruma uyum saglamasi-yahut mecbur
birakilmasi tizerinde durulmus, daha sonra engizisyon mahkemelerinin kurumsallagmasi
siireci ve akabinde engizisyonun kutsallastirilmasi tartigilmistir. Son olarak bu boliimde
Albililer Hacli Seferinin bir Hagli Seferi olup olmadig: tartismalarina yer verilmistir. Bu
baglamda III. Innocent’in savas cagrisinda kullandig1 dil ve endiiljans vaatleri gibi
unsurlar incelenmeye calisilmistir. Savasin en 6nemli isimlerinden sayilan Katarlara
yakinligi ile bilinen VI. Raymond’in kontlugu, hayati ve topraklari arasinda kaligina yer
verilmistir. Bu savasin dini bir savag olmasina ragmen ilk adimi olan Beziérs’de dahi bir
etnik temizlige donlismesine de ayrica dikkat c¢ekilmistir. Bu boliimiin amaci,
engizisyonun kurulusunu ve Hiristiyan olmalarina ragmen bir Hagl seferi diizenlenecek
kadar biiyiik bir tehdit olarak algilanan Katarlarin yok edilmesi i¢in siddetin teoride nasil
mesrulagtirlldigini - anlamaya c¢aligmaktir. Bu sebeple c¢alismada engizisyon
mahkemesinin uygulamalarina ve Albililer Hagli Seferi hakkindaki detay bilgilere yer

verilmemistir.

II. ARASTIRMA METODU

XII. yiizy1ll Languedoc’unda yasanan Katolik-Katar g¢atismasinin yasandigi
alanlar ve bu ¢atigmanin temel motivasyonlarinin ele alindig1 bu calismada konunun

incelikleri nitel aragtirma yontemleri ile anlasilmaya calisilmistir. Bu baglamda



caligmada, tarihsel metot, historiyografi, kesfedici metot ve teori adaptasyonu yontemleri
kullanilmis ve baglami daha saglikli degerlendirebilmek maksadiyla interdisipliner bir

yaklagim benimsenmistir.

Teorik cergeve, kavramsal ¢erceveden farkli olarak, zaten test edilmis ve
akademik literatlirde genel kabul goren bir teorinin ¢aligmaya adapte edilmesini ifade
etmektedir.! “Bir evin plansiz insa edilmesi miimkiin olmadig1 gibi, teorik bir ¢ergevesi
olmayan ¢aligmanin da ana yapisi ve vizyonu belirsiz olacaktir. Bu anlamda teorik
cergeve, caligmanin  giiclendirilmesi ve yapilandirilmasina 6nemli  katkilar
saglamaktadir.”®> Merhum Mehmet Geng hocanin da ifade ettigi tizere iilkemizde tarih
caligmalarinin  sosyal bilimlere kismen mesafeli durmasi sebebiyle metot,
kavramsallastirma ve teori adaptasyonlar1 kisminda bazi eksiklikler s6z konusudur’. Bu
sebeple calismada ilgili konunun bir teori adapte edilerek ele alinmasiyla Tiirkiye’deki
Dinler Tarihi aragtirmalarina bir yenilik getirmesi timit edilmektedir. Bununla birlikte
Bourdieu’niin teorisinin bu tezin ¢ergevesini agiklamak i¢in kullanilmasi, pek tabii bu
teorinin bir biitlin olarak tartismasiz kabul edildigi, i¢sellestirildigi ya da bir diinya goriisii
olarak benimsendigi anlamina gelmemektedir. Bourdieu’niin teorisi ¢alismada ele alinan
hadiseleri anlamlandirmada kolaylik saglamasi bakimindan tercih edilmis ve bu amacla

kullanilmistir.

Teorik bir gergevenin® segimi sirasinda, galismanin problemi, amaci ve arastirma
sorularmm derin bir sekilde ifade edilmesi zaruridir.’ Bu baglamda arastirma esnasinda
Katarlar konusunda yeterli 6l¢iide vukufiyet saglandiktan sonra tez konusuna en uygun
teorik cercevenin segilebilmesi icin felsefe ve sosyoloji teorileri yeniden goézden

gecirilmistir.® Calismada gerek teori adaptasyonunun saglanmasi gerekse Katarlarm

Cynthia Grant, Azadeh Osanloo, “Understanding, Selecting, and Integrating a Theoretical Framework in
Dissertation Research: Creating The Blueprint for your “House”, Administrative Issues Journal: Connecting
Education, Practice, and Research, c. 4 Say12, 2014, s. 16.

Cynthia Grant, Azadeh Osanloo, “Understanding Theoretical Framework”, s. 13.

Mehmet Geng, “Tarih Arastirmalar1 Oturumu Uzerine Yorum”, Tiirkiye 'de Sosyal Bilim Aragtirmalarinin Geligimi,
Tiirk Sosyal Bilimler Dernegi, Ankara, 1986.

Teorik gergevenin 6nemi ve uygulanist hakkinda detayl: bilgi i¢in bkz. David E. Gray, Doing Research in the Real
World, Sage Publications, 2004.

Cynthia Grant, Azadeh Osanloo, “Understanding Theoretical Framework”, s. 17.

Teori adaptasyonun nasil olmas: gerektigi hakkinda bkz. Roberta Heale, Helen Noble, “Integration of a Theoretical
Framework into your Research Study”, Evid Based Nurs, Nisan 2019, c. 22, say1 2.

10



yasadiklart donem ve cografyanin anlasilabilmesi adina baglamimin dikkate alinmasi

disiplinlerarasi ¢alismay1 zorunlu kilmaktadir.”

Disiplinlerarasi ¢alisma noktasinda dikkate alinmasi gereken bir diger husus da
Dinler tarihi sahasinda 1950’lerde gergeklesen paradigma degisimidir. Bu doniisiimde
etkili olan temel sebepler II. Diinya Savasi etkisi olarak anilan fen bilimlerindeki
ilerlemenin sosyal bilimlere de katki saglamasi® ve Uluslararasi Dinler Tarihi
Dernegi’nin (IAHR) kurulmasidir. Nitekim Ernst Breisach da Historiography: Ancient,
Medieval and Modern’ isimli 6nemli eserinde, 1870’1i yillardan sonra modern tarihin dort
ozelliginin tarihi diisiinceyi 6zellikle etkiledigini belirtmektedir. Bunlar, tabii bilimlerin
giicii, endiistrilesme siireci, kitle kiiltlirtiniin dogusu ve kiiresel diinya algilamasiyla bir
degisimi icermektedir.

Bu déniisiim din ¢alismalarindaki klasik donemin'® sona erdigi seklinde de
yorumlanmaktadir.'' Bunun yaninda yasadigimiz dénem disiplinlerarasi donem olarak da
adlandirilmaktadir.'> Sosyal bilimlerde interdisiplinerligin baslangic noktas: olarak
Soguk Savas Amerika’sinda disiplinlerarasi perspektifle saha caligmalarinin ortaya
cikmasini, ‘kisisel olan siyasidir’ mottosundan yola ¢ikan ikinci dalga feminizmi ve

kiiltiirel ¢alismalar1 esas alan ¢alismalar da mevcuttur.

Daha 6nce ifade edildigi gibi bu ¢aligma hem konusu hem de kapsamu itibariyle
interdisipliner bir bakis agisint mecbur kilmaktadir. Din ¢alismalarinda interdisipliner
yaklagimin benimsenmesi ve bilimler arasindaki sinirlarin belirsizlesmesi son donemde
“baglamsalciligin dikkate alinmasiyla dogrudan ilgilidir. Calisilan konunun, dini boyutu

yaninda sosyolojik, siyasi, kiiltiirel ve lengiiistik baglami icerisinde degerlendirip analiz

Katarlar iizerine ¢alisma yapabilmek i¢in interdisipliner yaklagimin mecburi olmasi konusunda bu g¢alisma
kapsaminda 2014 yilinda Durham Universitesinde “Disciplining the Interdisciplinary: The Need for
Interdisciplinarity in the Study of Medieval Heresy” bir poster sunumu gerceklestirilmistir. Postere ulagmak igin
¢alismanin ekler kismina miiracaat edilebilir.

Detayl bilgi i¢in bkz. Bilal Toprak, “Din Arkeolojisinin Imkan1 ve Gobeklitepe” Doktora Tezi, Istanbul
Universitesi, 2019.

Ernst Breisach, Historiography: Ancient, Medieval, and Modern, University of Chicago Press, 1983.

Din caligmalarindaki klasik donem detayli bilgi igin bkz. Ed. Jacques Waardenburg, Classical Approaches to the
Study of Religion: Aims, Methods and Theories of Research, 2 vols. The Hague: Mouton, 1973.

Muhammad Akram, “Internationalisation of the Study of Religion and its Methodological Challenges”, Islamic
Studies 58: 3, 2019, ss. 359-376.

Bilal Toprak, “Gobeklitepe”, Istanbul Universitesi, 2019.

Fulya Ozkan, “The Rise of Interdisiplinary Approaches in The Social Sciences During The Twentieth Century”,
Kastamonu Universitesi Tktisadi ve Idari Bilimler Fakiiltesi Dergisi, c. 18, say1 1, ICEBSS 2017 Ozel Say1.

11



edilmesi hedeflenmektedir.'* Bu amagla arastirmada engizisyon ve hagl seferleri,
Katolik ilahiyat1 ve Avrupa tarihi kaynaklarindan ve sosyoloji, antropoloji, filoloji ve
siyaset bilimi sahalarindan yardim alinmistir. Bunlar i¢inde en fazla miiracaat edilen alan
sosyolojidir. Son donem Katar calismalari, Katolik kaynaklarinin giivenilmezligi
sebebiyle yapisokiimciiliikle Languedoc’un tarihi ve sosyal verilerinden hareketle bir
tarih yazimina yonelmistir. Bu bakimdan ¢alismada -ele alinan gerekgeler ¢ergevesinde-

bu yontem makul goriiliip benimsenmistir.

Heresi caligmalarinin interdisipliner olmas1 gerektigi konusundaki kritik
noktalardan biri, heresinin yalnizca dini degil, ayn1 zamanda sosyolojik bir kavram
olmasidur. ileride ele alinacag iizere I. R. Moore un Katarlarin zulmeden toplum" iginde
yasadiklarini ifade eden teorisi, Bourdieu’niin, doxanin kiiltiirel ve sosyal hakimiyetle
ortodoksi kabul edilip kendi heteredokslarim1 insa ettigi diisiincesi,'® Jacques
Barlinerbau'” ve Lerner Kurtz’un'® heresiyi sosyolojik terim olarak kabul etmesi
sosyoloji ile temasin1 gostermektedir. Genelde din ¢alismalarinda 6zelde ise Katarlar
caligmalarinda 1950’lerde gerceklesen yapisal degisiklikte Annales ekolii ile birlikte
sosyal tarihgiligin gelismesinin payr da oldukga biiyiiktiir.'"” Annales ekoliin
temsilcilerinden Braudel, sosyoloji ve tarihin ayn1 kumagin tersi yiizii degil, bu kumagin
kalmliklart itibariyle aymi ipleri oldugunu sdylemektedir.”® Yine Braudel bu konuda

sunlar1 ifade etmektedir:

Tarih ge¢misin muazzam alanindaki insanin tiim bilimleri oldugu

olgiide sentezdir, orkestradir ve diger tim bigimleri altinda siirenin

Yeni donem din ¢aligmalarindaki metotlar konusunda detayli bilgi i¢in bkz. Ed. Peter Antes, Armin W. Geertz, and
Randi R. Warne, New Approaches to the Study of Religion, c. 1.s. 3.
Moore’un Persecuting Society seklinde formiilize ettigi bu goriis literatiirdeki etkisi sebebiyle miistakil bir esere
konu olmustur: Michael Frassetto, (Ed), Heresy and the Persecuting Society in the Middle Ages: Essays on the
Work of R.1. Moore (Studies in the History of Christian Traditions, V. 129), Studies in the History of Christian
Thought, Brill Academic Publishers, 2006.
Pierre Bourdieu, Pratik Nedenler: Eylem Kuram: Uzerine, Cev. Hiilya Tufan, Kesit Yayincilik, 1994, s. 128.
Jacques Berlinerblau, “Toward a Sociology of Doxa, Hererodoxy and Orthodoxy”, History of Religions, c. 40, say1
4, Mayis 2001.
Lester Kurtz, The Politics of Heresy: The Moderist Crisis in Roman Catholicism, Berkeley: The University of
California Press, 1986.

Detaylar i¢in bkz. Eray Ozer, “Modern Dénem Albi Hagh Seferi Tarihyaziminin Gelisimi ve Degisen Bakis Acilar1”
Tarihyazimi, Journal of Historiography, 3(2), 2021, 265-285.

20 Braudel, Annales, E.S.C., 1957, s. 73.

12



incelenmesi ona benim diistindiigiim gibi giincelin kapilarini agiyorsa,
o halde ziyafetin her yerinde mevcuttur. Ve burada her zaman
sosyolojinin yaninda bulunmaktadir, ¢iinkii sosyoloji de dogas1 geregi
sentezdir ve siire diyalektigi onu da ge¢mise yonelmeye-istese de

istemese de-zorlamaktadir.”!

Cagdas tarihgilerden Ilber Ortayli da sosyolog olmak icin tarih okumak gerektigini
ifade etmis, Weber’in karizmatik otorite ve karizma kavramlarini kilise tarih¢ilerinden

aldigini hatirlatmigtir. >

Calismada -ozellikle ikinci boliimde- kullanilan bir diger yontem de
historiyografi metodudur. Historiyografi, bir konu hakkinda tarihgilerin tarih yazimlarim
elestiriye tabi tutarak yorumlanmasi seklinde Ozetlenebilecek bir tarih arastirma
metodudur. Bu metot, tarih yaziminda kullanilan argiiman, teori ve yorumlarin yaninda
diisiince okullarmin zaman i¢inde ne gibi degisliklere ugradigin da agiklamaya caligir.”
Bu anlamda tezde Katarlarin tarih yazimlarmin zaman igerisindeki doniim noktalari,
tarih¢ilerin dini ve ideolojik arka planlarini ¢caligmalara yansitma bigimleri incelenmis ve

kaynaklar i¢ ve dis tenkide tabi tutulmustur.**

Calismada kullanilan metotlar icinde genel itibariyle en fazla tarihsel metodun
takip edildigi soylenebilir. Hadiseler iizerinde teemmiil edilerek yorumlanmis ve bir
sentezle tasvir edilmistir.”> Bu asamalar arasindaki en mithim kisimlardan biri tahlil ve
terkip esnasinda diizenli bir siranin takip edilmesidir. Nitekim John Tosh’un belirttigi gibi

tarih arastirmast esnasinda malzeme ancak tutarli bir biitiin halinde birbiri ile

2! Fernand Braudel, Tarih Uzerine Yazilar, Cev. Mehmet Ali Kiligbay, Dogu Bati Yayinlari, Tarih Dizisi, 2016, s.
113.

22 Ortayly, Tarih Yazicilk Uzerine, Cedit Nesriyat, 2009, s. 55. Detayli bilgi i¢in bkz. Paul Joosse, “Becoming a God:

Max Weber and the Social Construction of Charisma”, August 2014, Journal of Classical Sociology 14(3):266-283,

Projects: The sociology of Donald TrumpReimagining Charisma: From Classical Origins to Contemporary

Applications.

2 Robert C. Williams, The Historians ToolBox: A Students Guide to the Theory and Craft of History, Routlegde,

2012.

I¢ ve dis tenkit hakkinda detayli bilgi icin bkz. Miibahat Kiitiikoglu, Tarih Arastirmalarinda Usul, Kiibbealt:

Nesriyat, Istanbul, 1998.

Yorumlama, terkip, tahlil ve tasvir hakkinda detayh bilgi igin bkz. Zeki Velidi Togan, Tarihte Usul, Istanbul

Universitesi Edebiyat Fakiiltesi Yayinlari, 449, Tarih Arastirmalari: 1, Istanbul 1969, s. 75-135.

24

25

13



iliskilendirildigi takdirde anlam kazanir ve eksiksiz anlagilabilir.”® Bunun yaninda
kesfedici metot takip edilmis ve sebep-sonu¢ dongiisiinde hadiselerin satir aralari
anlagilmaya calisilmigtir. Zira Ali Baltaci’nin ¢alismasinda ifade edildigi gibi nitel bir
arastirmaya yonelen bir arastirmacinin kesfedici zihinsel siiregleri islevsellesirmesi®’ ve
olaylar arasindaki farkli baglantilar1 daha keskin bir idrak ile algilamas: beklenir.*® Bu
maksatla caligmada olaylar silsilesinin satir aralar1 anlagilmaya ¢alismis ve bazi yeni

bulgulara ulasilmistir.

III. LITERATUR TARAMASI

Oncelikle, ¢alismamizin literatiir taramasimi olusturan bu kismin tezin ikinci
bolimii ile birlikte degerlendirilmesi ¢alismanin biitiinliigli bakimindan 6nem arz
etmektedir. Zira cogu konu ve tartisma tekrara diismemek maksadiyla ikinci boliimde ele
alimmistir. Bu sebeple burada ikinci béliimde deginilmeyen konulara yer verilmeye gayret

edilmistir.

Calisgma konusunun yerel literatiir agisindan yeni olmasindan hareketle
aragtirmada kullanilan birincil kaynaklardan bahsetmek yararli olacaktir. Katarlar
hakkindaki birincil kaynaklar Katarlar’in kendileri tarafindan kaleme alinan asli metinleri
degil, Katoliklerin yazdig1 bazi kronikler, Katarlar i¢in yazilan reddiyeler, onlara katilan
halki Katoliklige dondiirmek igin yazilan vaazlar, Papalarin mektuplari, fermanlari,
konsiil ve sinod gibi Onemli toplantilarin kararlari, engizisyon kayitlar1 ve
engizisyoncular i¢in hazirlanan el kitapciklaridir. Engizisyon kayitlar1 arasinda en
onemlisi Doat koleksiyonudur. XVII. yilizyilda John Doat’1n tekrar kayda gectigi belgeler
Paris’te  Fransa Milli Kiitiiphanesi’'nde (Bibliothéque Nationale de France)

bulunmaktadir. Doat koleksiyonu, York Universitesince projelendirilmis™ ve Peter Biller

26 John Tosh, Tarihin Pesinde, Tiirk Tarih Vakfi Yurt Yayinlari, Cev. Ozden Arikan, 1997.

27 Malterud, 2001, Ali Baltaci, “Nitel Aragtirma Siireci: Nitel Bir Arastirma Nasil Yapilir?”, 4hi Evran Universitesi

SBE Dergisi(AEUSBED), s. 370.

Gunther Eysenbach and Christian Kohler, “How Do Consumers Search For And Appraise Health Information On

The World Wide Web? Qualitative Study Using Focus Groups, Usability Tests, And In-Depth Interviews”, BMJ:

British Medical Journal, Vol. 324, No. 7337, 2002, ss. 573-577. Ali Baltaci, “Nitel Arastirma Siireci”, s. 370.
Projenin tam adi, The Genesis of Inquisition Procedures and the Truth-Claims of Inquisition Records: The

Inquisition Registers of Languedoc, 1235-1244’dur. Proje hakkinda detayli bilgiye su linkten erisilebilir:

https://www.york.ac.uk/res/doat/project/.

28

29

14



onderliginde 21.- 26. ciltler Latince’den Ingilizceye karsilastirilmali olarak terciime
edilmistir. Bu kayitlar lizerine sistematik olarak doktora tezleri yazilmakta ve akademik
calismalar hazirlanmaktadir. Engizisyon kayitlari i¢in Jean Duvernoy’un sitesi’’ de
kaynak niteligi tasimakta ve Biller’in ¢aligmasiyla zaman zaman kargilagtirma imkani da
sunmaktadir. Doat projesinde bulunmayan bazi kayitlara bu siteden ulasabilmek
miimkiindiir. 21-26. ciltlerin yaninda 27-28-32 ve 34. ciltlerin Fransizca terclimeleri yine
bu dijital arsivde mevcuttur. Engizisyon kayitlarindan reddiyelere, kroniklerden Katolik
ve heretiklerin ilmi tartigsmalarina kadar genis bir yelpazede veri sunan bir diger kaynak
Wakefield ve Evans’in Heresies of High Middle Ages’ isimli eseridir. Columbia
Universitesi’nin  Records of Civilizations Serisi’> kapsaminda kaleme alman
caligmalardan biri olan bu eser, serinin yillarca editorliiglinii yapan Wakefield ve
Amerika’daki heresi ¢aligmalarmna biiylik katkilar saglayan Evans’in editorliiglinde
hazirlanmistir. Otuz yila yakin bir zaman dilimini kapsayan yogun bir emegin {irlinli olan
bu calisma sonlanmadan once Evans vefat etmis ve onun ardindan Wakefield eseri

tamamlamistir.

Heresi sahasinda son donemde yapilmis en Onemli calismalardan biri de
Inquisitors and Heretics in Thirteenth-Century Languedoc™ baslikli eserdir. Peter Biller,
C. Bruschi ve S. Sneddon, 1273-1282 arasindaki dokuz yillik siiregte sanik ve sahitlerin
Toulouse’da kaydedilmis ifadelerine yer vermislerdir. Bdylece engizisyon g¢alismalari
icerisinde ilk defa kayitlarin asli, terciimesiyle birlikte pes pese verilerek arastirmacilarin
istifadesine sunulmustur. Bunun yaninda kitabin giris kisminda, Doat koleksiyonu
baglaminda bu calismanin tam olarak neye tekabiil ettigini belirten bir analiz
bulunmaktadir ve Doat’ta yer alan XIII. yiizy1l engizisyon mahkemelerinin isleyis sistemi
aciklanmaktadir. Yine giris bolimiinde hem Doat’in kaydedilme tarihleri olan XIII.
ylizyll hem de kopya edildigi XVII. yilizy1l hakkinda baglamsal g¢erceve aktarilmak

suretiyle metin tarihine de yer verilmektedir. Eserin bu bakimdan arastirmalara ¢ok biiyiik

3% John Duvernoy: http://jean.duvernoy.free.fr/text/listetexte.htm.

! Walter L. Wakefield and Austin P. Evans, Heresies of the High Middle Ages, Columbia Univ. Press, 1991.

32 Serinin diger kitaplari igin bkz: http://cup.columbia.edu/series/records-of-western-civilization-series.

33 Sneddon, Shelagh, Caterina Bruschi, Peter Biller. Inquisitors and Heretics in Thirteenth-Century Languedoc: Edition
and Translation of Toulouse Inquisition Depositions, 1273-1282. Leiden: Brill, 2011.

15



katkilar1 bulunmakla birlikte Doat’in nasil ve kimlerce kopya edildigi bilgisi
verilmemesinin ve bunun yaninda engizitorler, noterler, sahitler, zanlilar (heretikler) ve
diger memurlarin biyografilerinin bu calismada yer almamasinin bir eksiklik oldugu
sOylenebilir. Engizisyon kayitlar1 sahasinda yazilmis eserler arasinda son olarak Biller’in
ogrencisi John Arnold ile birlikte hazirladig1 Heresy and Inquisition in France, 1200-
1300°" isimli esere yer verilmesi gerekir. Ciinkii s6z konusu ¢alismada 6zellikle konsiller

ve papalarin yazismalar1 konusunda 6nemli kayitlar mevcuttur.

Calismamizin bir diger odak noktasi olan Albililer Hacli Seferi hakkindaki
kaynaklar arasinda ilk olarak birincil kaynaklarin yeni yayinlanan terciimelerinden
bahsedilmesi uygun olacaktir. Rebecca Rist, Claire Taylor, C. Légnu tarafindan
yaymlanan The Cathars and the Albigensian Crusade: a Sourcebook™ isimli eser Albi
Hacli Seferi hakkinda 6zellikle o ddnemde 6nemli bir sosyal veri kabul edilen ozanlarin
metinlerini de icermesi bakimindan dikkate degerdir. Tarafli olmakla birlikte dikkatli
kullanildiginda savas hakkinda miihim bilgileri edinebilme imkani sunan kronik
kategorisinde bir eser olarak Peter of Les Vaux-de-Cernay’un History of the Albigensian
Crusade’i W. A. ve M. D. Sibly’nin terciimesi ile Ingilizceye kazandirilmistir. Bu
caligmada yine donemin ozanlarinin (troubadours) Albililer Seferi hakkinda sdyledikleri

siirleri iceren birincil kaynaklar arasindadir.

Ikincil kaynaklara gelindiginde, giincel tartismalarin derli toplu bir sekilde
bulunabilecegi, Engizisyona referansla Cathars in Question olarak isimlendirilen
caligmanin ilk bahsedilmesi gereken eser oldugu sdylenebilir. 18-19 Nisan 2013 tarihinde
UCL ve Warburgh Enstitiisii’'nde gerceklesen “Catharism: Balkan Heresy or Constitution
of a Persecuiting Society” isimli konferansin basimi olan bu eser, sahadaki miithim
arastirmacilarin, Ozellikle metodoloji hususundaki tartismalarda kendi duruslarim

yansittiklar: on dort makaleden miitesekkildir.

3* John H. Arnold and Peter Biller(Translated and Edited ), Heresy and inquisition in France, 1200-1300, Manchester
University Press, 2016.

3% Catherine Leglu, Rebecca Rist ve Claire Taylor. The Cathars and the Albigensian Crusade: A Sourcebook.
Routledge, 2013.

16



Eserde tartisilan konular su sekilde 6zetlenebilir: Heresi ¢alismalarinda Katarlar
ve Bogomiller terimleri kullanilirken tam kastedilen mana mi1 anlagilmaktadir? Bu gruplar
XII. ve XIII. yiizy1l kaynaklarinda nasil tasvir ediliyorlar ve sadece o kaynaklarda
anlatilanlardan mu1 ibarettirler? Dolayisiyla yalnizca bu kaynaklar1 esas alarak onlar
dogru anlamamiz ne kadar miimkiin olabilir? S6z konusu muhalif hareketler birbirleriyle
baglantili m1 yoksa son donemlerdeki ¢aligmalarda aktarildig: gibi yerel ihtiyaglardan
dogan, yerel ortamdan ilham almig hareketler midir? Bu ve bunun gibi sorularin yaninda
Katarlarin orgiitlenmesi, kiliseleri tizerinden son yillarda devam edegelen tartigsmalardan

hareketle onlarin varlig1 ve hiyerarsik yapilar1 hakkindaki siipheler masaya yatirilmistir.

Glinlimiiz Katarlar historiyografisi ¢alismalarinda yeni donem ¢alismalari
degerlendirilirken iki kategoriden soz edilmektedir: Geleneksel ve siipheci goris.
Birincisi, daha ¢ok 1950 6ncesinde kaleme alinan ve Maniheist kdkeni kabul eden eserler
yaninda-ki boylece Katolik varsayimi dogrudan kabul etmis olmaktadirlar- diger
konularda da Katoliklerin yaziklar1 reddiye, engizisyon kayitlari, vaazlar gibi
kaynaklar1 herhangi bir siizgecten gecirmeden dogrudan tarihsel veri kabul eden
eserlerdir. 1950 Oncesindeki Katarlara dair caligmalarin pek cogu ilk kategoride yer

36

almaktadir. Batida bu tarihten sonra Obolensky’nin Bogomils™’i bu kategoride

degerlendirebilir.

Calismada farkli bir kategori olarak ele alinmas1 gerektigi savunulan York ekolii
diyebilecegimiz Peter Biller onderliginde hazirlanmaya bagslayan Doat projesi ile
devamindaki akademik c¢alismalar da gilinlimiizde geleneksel kategorisinde
degerlendirilmektedir. Bu c¢aligmalar engizisyon metinlerindeki verileri sosyo-kiiltiirel
acidan kullanilmaya deger bulmaktadir. Ornegin saniklarn sosyo-ekonomik durumlari,
yargilanan ailelerin secereleri-ki o donemde feodal sistemde bu secereler soylularin listesi
niteligindedir- engizitorlerin sorular1 gibi veriler daha ¢ok sosyolojik ve tarihi baglamda

Katolik onyargilar1 da akilda tutularak kullanilmaktadir. Bu eserlere Claire Taylor’in

3 Dimitri Obolensky, The Bogomils: A Study in Balkan Neo-Manicheism, 2. Baski (Twickenham: Cambridge
University Press, 1972.

17



Heresy, Crusade and Inquisition’r’’, Lucy J. Sackville’nin Heresy and Heretics in the
Thirteenth Century’si>, Chris Sparks’in Heresy, Life Cycle in Medieval Languedoc v’

John Arnold’in Inquisiton and Power’,”’ bu tiir ¢alismalar arasindadir.

Ikinci kategoriyi septik bir yaklasimla Katolik Kilisesinin hayali bir diisman icat
ettigini ve XII. ve XIII. yiizy1l Languedoc’unda olup bitenlerin bundan ibaret oldugu ve
hatta Katarlarin tarihte hi¢ olmadigini iddia eden tarihgiler olusturmaktadir. Mark Pegg’in
Corruption of Angels’1*' ve A Most Holy War'u*, 1. R. Moore un 6zellikle The War on
Heresy® isimli ¢calismasi ve Biget’in Hérésie et inquisition dans le Midi de la France 1"
gibi caligmalar da bu kategoriye dahil edilebilir. Bu konudaki detaylar ve tartigmalara

caligmanin ikinci bdliimiinde yer verilmistir.

Tiirkiye’de Katarlar iizerine yapilan g¢aligmalardan pek g¢ogunun jeneoloji
teorisini esas aldigini sdyleyebiliriz. Tiirkiye’de ilahiyat fakiiltelerinde yapilan heresi ve
engizisyon ile ilgili ¢alismalarin yaninda Orta Cag Tarihi bdliimlerinde bu konuyla
baglantili caligmalarin yapildigi goriilmektedir. S6z konusu calismalar arasinda Kadir
Albayrak’in Bogomiller ve Bosna Kilisesi” isimli dogentlik ¢alismasi, yine Bogomiller
hakkinda yapilan baz1 yiiksek lisans caligmalari, Pavlikenler hakkinda Sakin Ozigik’in*
yliksek lisans caligmasi alanda yapilan ¢alismalar arasindadir. Engizisyon hakkinda
Mehmet Esgin’in*’ doktora tez calismasi dikkat ¢ekerken, Salihe Esen’nin Domikenler*
iizerine yazdigi doktora tezi de bu baglamda literatiire katki saglamaktadir. Fatih

Durgun’un “Worse than Saracens™" isimli makalesi de Tiirkiye’de konuyla ilgili yapilan

37 Claire Taylor, Heresy, Crusade and Inquisition in Medieval Quercy (Heresy and Inquisition in the Middle Ages),
York Medieval Press, 2011.

*® Lucy 1. Sackville, Heresy and Heretics of the Thirteenth Century: The Textual Representations, (York: York
Medieval Press), 2011.

39 Chris Sparks, Heresy, Inquisition and Life Cycle in Medieval Languedoc, Suffolk, York Medieval Press, 2014.

40 John Arnold, Inquisition and Power, University of Pennsylvania Press, 2001.

4! Mark Gregory Pegg, The Corruption of Angels: The Great Inquisition of 1245-1246, Princeton University Press,
2001.

“2 M. Pegg, A Most Holy War: the Albigensian Crusade, Oxford University Press, 2008.

43 Robert I. Moore, The War on Heresy: Faith and Power in Medieval Europe, Cambridge: Belknap Press of Harvard
University Press, 2012.

4 Jean-Louis Biget, Hérésie et inquisition dans le Midi de la France, Picard, 2007.

43 Kadir Albayrak, Bogomiller ve Bosna Kilisesi, Emre Yayinlari, 2005.

46 Sakin Ozisik, “Ortagag Hristiyan Heresi Gruplarindan Pavlikanlar”, Cumhuriyet Universitesi, 2007.

47 Mehmet Esgin, “Hristiyanhikta Engizisyon Mahkemeleri”, Doktora Tezi, Selguk Universitesi, 1998.

8 Salihe Esen, “Dominiken Tarikat1 ve Katolik Kilisesi'ndeki Yeri”, Doktora Tezi, Ankara Universitesi, 2015.

4 Fatih Durgun, “They Are Worse Than Saracens With Their Strong Hand and Their Arm Stretched In

Fight": Multifaceted Context of the Albigensian Crusade”, c. 10, Say1 44, 2017.

18



caligmalar arasindadir. Son dénemde konuya revacin artmasi ile birlikte Albililer Hagh
Seferi hakkinda da Eray Ozer” ve Merve Aslanbay’' tarafindan iki yiiksek lisans tezi
yapilmistir. Yukarida verilen ¢aligmalarin her biri literatiirii zenginlestiriyor olsa da
Katarlar1 dogrudan ve yeterli kapsamda ele alan miistakil bir ¢alisma hala mevcut
degildir. Bu noktada Tiirkiye’de alandaki bu bosluktan istifade ederek, Katarlar1 bilimsel
hi¢bir dayanak olmadan Alevilik’e baglayan ve bu idday1 desteklemek adina Batidaki
caligmalar1 tahrif ederek terciime etmekten cekinmeyen bir kitleden s6z etmek
gerekmektedir. Bu kitle Alevilik’e bu gibi hi¢bir bilimsel dayanagi olmayan arglimanlarla
Hristiyan bir koken bulmaya calisarak Alevi vatandaslar1 da giicendirmistir. Bu amacla
yapilan bir caligmalardan birinde Bernard ve Janet Hamilton ile birlikte Yuri Stayenov’un
¢alismasi Stayenov’u ¢ikarmak’ ve yerine farkli bir isim koyarak hem kiinye bilgilerini
hem de yine kitabin igerigininin tahrif edilmesi yoluyla Alevilik’e uyumlamaya
calisilmasi bu konudaki problemi gdsteren drneklerden sadece biridir. Yuri Stayenov ile
yaptigimiz goriigmede durumdan haberdar olmadigini ve Hamilton’larin yaglar1 geregi bu
durumla ilgilenemediklerini belirtmistir. Buna ragmen s6z konusu ¢alismalarin Tiirkce

literatiirde bir¢cok akademik ¢alismada referans olarak kullanildig1 goriilmektedir.

Bu calismada, ikinci boliimde ele alinan Katarlar literatiirii de dikkate alinarak
Katolik-Katar catismasmin siireci ele almmustir. Oncesinde Languedoc toplumunun
doniisiimiinii ve Katolik-Katar c¢atigsmasi siirecini merkeze alarak yapilan ¢ok fazla
calisma bulunmamaktadir. Arastirma siiresince bu bosluga katki sunabilecek mevcut
eserlerden daha farkli bazi yeni sonuglara ulagilmistir. Yine Bati’daki ¢alismalardan farkli
olarak hadiselerin oyun teorisine adapte edilmek suretiyle analiz edilmesi bu ¢alismanin
sagladigi bir diger bakis agisidir. Tiirkge literatiir s6z konusu oldugunda Katarlarin kdkeni
hakkindaki paradigma degisimi, Bourdieu’niin oyun teorisinin-yahut farkli bir teorinin-

bir dini gelenegin tarihindeki hadiselere adapte edilmesi, Katarlarin Orta Cag ve Kilise

50 Eray Ozer, “'Tanr1 kendinden olani bilir': Albi Hagl Seferi'ne dair dénem kroniklerinin tarihyazimi agisindan
incelenmesi”, Yiiksek Lisans Tezi, Istanbul Medeniyet Universitesi, 2021.

3! Merve Arslanbay, “Huristiyan Albililere (Katharlara) yénelik Hagli Seferi: Sebepler, ibtid ve akisler (1209-1216)”
Yiiksek Lisans Tezi, Istanbul Universitesi, 2020.

52 Bizansl Heretiklerin Tarihi ismiyle Kalkedon yaynlarindan ¢ikan kitabin iigiincii yazari ¢ikarilmis ve hazirlayan
Baris Baysal seklinde yayimlanmustir.

19



tarihi icin Oneminin ifade edilmesi gibi agilardan 6nemli bir boslugun doldurulmasi

doldurmasi bu ¢alismanin temel hedefidir.

IV. TEORIK CERCEVE: BOURDIEU SOSYOLOJISINDE ANAHTAR
KAVRAMLAR

Bu boliimde, Bourdieu sosyolojisinde kullanilan kavramlar1 kisaca agiklamaya
calisacagiz. Bunun sebebi Bourdieu’niin sosyolojisini daha ¢ok kavramlar {izerine
kurmus olmasidir. Bu béliimde Bourdieu ve sosyolojisi hakkinda kisaca bilgi verdikten
sonra kavramlarini ve bunlarin islevlerini formiile ettigi oyun metaforu tiizerinde
duracagiz. Daha sonra sirasiyla alan, habitus, yapi-fail iliskisi, ekonomik, kiiltiirel, sosyal
ve simgesel sermayeyi iceren ‘sermaye cesitlerini’ inceleyecegiz. Sonrasinda
Bourdieu’niin simgesel/sembolik kavramlarina nasil ulagtig1, sembolik siddet ve sembolik
iktidar kavramlan ele alinacaktir. Ayrica kavramlar aktarilirken de bu kavramlarin
aragtirmanin esas konusu olan XII. ve XIII. yy. Fransasindaki dini muhalefeti ile ne

sekilde irtibatlandirilacagina da kisaca deginecegiz.

Oncelikle Bourdieu’niin biyografisinden kisaca bahsetmek gerekirse 1930 yili
Pirene-Atlantik’te Denguin’® sehrinin Bearn tasrasinda,* 6nceleri ciftcilikle mesgul olup
daha sonra postaci olan bir babanin oglu olarak diinyaya gelmistir. Bourdieu, ortadgretimi
Paris’in inlii Louis Le Grand lisesinde tamamlamis, daha sonra Ecole Normale
Supérieure’ de felsefe egitimi almustir. Ileriki yillarda da Bourdieu Sosyal Bilimlerde
kendisine ¢ok¢a miiracaat edilen bir sosyolog ve antropolog olarak tanimmuistir.
Bourdieu’niin bu ge¢misi esasinda bize, egitim sosyolojisine kazandirdig iinlii ve gayet
zihin agic1 kavram ve teorilerinin ortaya ¢ikmasina zemin teskil ettigini gostermektedir.
Bourdieu, Marx’in sermaye kavramini ekonomik sermaye olarak alsa da aslinda bu
kavrama kiiltiirel ve sosyal sermaye kavramlarini da dahil etmistir. Ona gore kisinin
sosyal ortamda hedefine ulasabilmesi i¢in yalnizca ekonomik sermaye degil, egitim ve

aileden aldig1 kiiltiirel sermayenin yaninda, kiginin sosyal aglar1 da sosyal sermayeyi

53 Massimo Borlandi, Sosyolojik Diisiince Sozliigii, Pierre Bourdieu Maddesi, Istanbul: iletisim Yayinlari, 2011, s.

114.
Ed. Serap Sugur, Aylin Gérgiin Baran, Sosyolojide Yakin Dénem Gelismeler, Eskisehir: Anadolu Universitesi Web-
Ofset, 2013, s. 4.

54

20



olusturarak ona toplumda katki saglamaktadir. Bourdieu, 6rnegin alt siniftan gelmis bir
ogrencinin okul basarisi ile orta siniftan gelmis 6grencinin okul basarisinin ayni ¢abayla
kazanilamayacagini savunur. Ciinkii orta siifa mensup bir 6grencinin ailesi cocugunun
ogretmenleriyle daha kolay iletisime gegecek, ¢cocuk da okulda 6gretilen kurallara daha
kolay adapte olacaktir. Ancak alt-orta yahut alt siniflardan gelen 6grenciler hem bu ve
benzeri pratikleden mahrum kalacak hem de ailelerinin ve kendilerinin hayattan ve

egitimden beklentileri daha diisiik olacaktir.>

Bourdieu’nlin Fransiz toplumu igerisinde simf gecislerini ¢ok hizli
gergeklestirerek zamanin en iyi okul ve béliimlerinden olan Ecole Normale Supérieure
Felsefe Boliimiine girmesi dikkate sayandir. Louis Althusser, Henri Bergson, Regis
Debray, Michel Foucault, Jean-Paul Sartre, Durkheim ve Alain Touraine Derrida ve daha
birgok adindan s6z ettirmis diisiiniir bu okuldan mezundur. Ecole Normale Supérieure,
yetenekli 6grencilerin “habitus”lar1 fark etmeksizin rahatlikla basarili olabilmesi ile
bilinen bir kurumdur. Bourdieu’niin Fransa’da bir donem akademik meritokrasinin
simgelerinden biri olan bu okuldan mezun olup bdyle teorileri 6ne siirebilmesi de
esasinda “elestirel ruh” kazandirmasi ile bilinen bu okulun gergekten elestirel diislinceyi

kazanabilmek i¢in uygun bir yer oldugunun gostergesi gibidir.

Bourdieu eserlerinde kendi ge¢misinden séz etmez. Hatta Bir Otoanaliz I¢in
Taslak isimli biyografi olmadigini vurguladigi eserinde dahi kendi gegmisinden ¢ok sz

etmez. Bu sebeple Akademik Aklin Elestirisi isimli eserinde sunlar1 kaydeder:

O halde kendimden, her haliikarda Pascal'in nefret edilesi dedigi bu
tekil benden cok az bahsedecegim. Yine de siirekli kendimden
bahsetmeye devam edersem, bu en kisisel itiraflarin tam da kisisel
olmadigi icin sessizce gegtigi ya da reddettigi kisisel olmayan bir ben

olacak.56

55 Bu konu ileride “Kiiltiirel Sermaye” kisminda bagka boyutlartyla da biraz daha detayl bir sekilde ele alinacaktur.
¢ Pierre Bourdieu, Akademik Aklin Elestirisi: Pascalca Diisiinme Cabalari, Cev. Burcu Yalim, 2.Basim, Istanbul:
Metis Yaylari, 2016, s. 48.

21



Kendisi ile bizzat goriismeler yapan ve konugmalarini takip eden David
Swardz’in Bourdieu hakkinda aktardiklar1 onemlidir. Swardz’a goére Bourdieu’niin
entelektiiel birikimi ve eserlerinin viicuda gelisi dort ana unsura dayanmir: (1) Ecole
Normale Supérieure’deki felsefe egitimi, (2) Sosyoloji kuraminin {i¢ yazar1 Karl Marx,
Emile Durkheim ve Weber’i okumasi, (3) II. Diinya Savasi sonrasi Fransa ortami ve
ozellikle yapisalciligim yiikselisi, (4) Cezayir’deki saha arastirmalar.’’ Pierre Bourdieu,
her ne kadar daha ¢ok sosyolog olarak taninsa da esasinda siyaset bilimi, antropoloji ve
felsefe sahalariin kesisim kiimesinde konuslanir. Uzun ampirik ¢caligsmalar ve gozlemlere
dayanan teemmiilleri neticesinde sosyal bilimlerin her alanina adapte edilebilecek esnek,
kullanigh ve agiklayici kavramlar iiretmistir. Belki de bu disiplinlerarasi bakis agisi
sebebiyle sosyolojiye siyasi bir misyon da yiiklemistir. Ona gore sosyologun temel gorevi
tahakkiim goriiniimlerinin ortaya dokiilmesidir.”® Yine Bourdieu, sosyologun vazifesinin
tahakkiimiin en derin psisik katmanlarina kadar yerlesmis olan gizli ve agik tiim
formlarini bilimsel bir bigimde izah etmek oldugunu belirtir. Bu ise ona gore zaten epeyce
siyasi bir eylemdir.”’ Bourdieu sosyolojisindeki tahakkiim-iktidar iliskisi daha sonra

“Sembolik Siddet-Sembolik Tktidar” boliimiinde daha detayli bicimde aciklanacaktir.

Bourdieu’niin sosyal bilimler alaninda oldukga etkili bir isim olmasinin iki temel
sebebi oldugunu s6ylemek miimkiindiir: Birincisi, sosyolojide ¢ok uzun zamanlardan beri
tartisilagelen 6znelcilik, nesnelcilik, makro-mikro, fail-yap1 gibi dikotomileri agma amaci
giiden bir sentezci olmasi, ikincisi de sosyolojik kuraminin tutarli, kendi tirettigi

kavramlardan olusan ve makul denilebilecek 6geler igermesidir.

A. Oyun Metaforu

Bourdieu bireyin eylemlerinin sebepleri lizerinde kafa yorarak insa ettigi pratik

kuramini ‘oyun metaforu’ ile 6zetler. Bourdieu’ya gore, oyunun oynandigi yer ‘alan’ dir.

7 David Swardz, Culture and Power The Sociology of Pierre Bourdieu, Chicago: University of Chicago Press, s.

1997, 16-18.

Yani sosyolog toplumu dyle derinlemesine incelemelidir ki, gériinen tahakkiimleri agikladig: gibi gériinmeyen
tahakkiimleri de fark ederek bunlari dile getirebilmelidir Bkz. Pierre Bourdieu, Eril Tahakkiim, Cev. Bediz Yilmaz,
2. Basim, Istanbul: Baglam Yayinlari, 2015, s. 135-136.

Bourdieu bu kavramlarla siyaset bilimindeki tartismalardaki alan, temsil, yanlis tanima, atama, ideoloji gibi
konular1 da farkli bir diizlemde tartismaya agmis bulunmaktadir. Detaylar icin bkz. Hilal Onur Ince (Ed),
Giiniimiizde Yeni Siyasal Yaklagimlar-1I, Ankara: Dogu-Bat1 Yaynlari, 2010.

58

59

22



Oyunculart motive eden ¢ikarlar1 da ‘illisio’ dur. Bourdieu oyunun sorgulanmayan
kurallarini ise ‘doksa’ olarak isimlendirir. Zira oyuna katilmis kisi artik kurallar1 kabul
etmis olmaktadir. Oyuncularin oyunu kazanmak i¢in kullandiklar1 kozlar ise ‘sermaye’yi
teskil etmektedir. Ug farkls tipte olan bu sermaye sekilleri, farkli alanlarda farkli kullanim
sans1 dogurur. Biitiin bu oyun ortami i¢erisinde oyuncular kendilerini bagariya gotiirecek
baz1 stratejiler gelistirirler. Bunlar zamanla davranis kaliplarina doniisiir. Bourdieu iste
bu davrams kaliplarina da ‘habitus’ demektedir.”® Her alan, bizzat kendinin
‘ortodoks’lugunu belirleyen oyun kurallarini olusturur.’’ Bu kurallara da ‘doksa’
denilmektedir. Oyuncular bu kurallar1 oyuna dahil olmadan en bastan kabul ederler. Bu
kurallar, ait oldugu alanda gegerli olan sermayenin mesru elde edilme ve elde tutulma
mekanizmalarin1  belirlemektedir. Bunlar, birinin hangi kosullarda alana dahil
olabilecegini belirleyen katilim kurallar1 (mesela {iniversite alanina girmek ig¢in tez
savunmusg olma gerekliligi) veya alan i¢indeki pozisyonlarin yiikseltilmesini saglayan
kendini ispatlama ritiielleri ( bir yazarin bir Edebiyat odiiliine layik goriilmesi gibi)
olabilir.** Bu kurallar bazen séylenmemis veya kurumsallasmamus olabilir ancak nadiren
de olsa numerus claus® gibi bazi hukuksal smirlarla belirlenmis bile olabilir.”* Bunun
yanti sira sosyal hayat da oyunlar gibi yalnizca kurallardan ibaret degildir. Oyuncunun
oyunun mantigint kavramasi, diger oyuncularin muhtemel hareketlerini dnceden kestirip
gerekli onlemleri alabilmesi, uygun zamanda dogru hamleyi yapmasi sarttir (Tenis¢inin
tenis topuna dair ongoriileri gibi). Dolayisiyla ‘oyun’ stratejiktir.®> Bu stratejiler de

habitus denilen yatkinliklarla kazanilmaktadir.

Oyunun oynanmasi i¢in gerekli olan sartlardan biri de kolektif katilimdir. Bunun

icin de katilimcilarin oyuna katilmayi lizumlu gérmeleri gerekmektedir. Dolayisiyla

60
61

Ed. Serap Sugur, Aylin Gorgiin Baran, Diisiiniimsel bir Antropoloji igcin Cevaplar, s. 5-6.

Anne Jourdain, Sidonie Naulin, Cev. Oykii Elitez Pierre Bourdieu'niin Kurami ve Sosyolojik Kullammiari,
Istanbul: Iletisim Yayinlari, 2016, s. 125.

Jourdain, Naulin, Bourdieu'niin Kurami s. 123.

Bir grup insanin bir meslekte yer almalarinin sayiyla sinirlandirilmis olmasi. Eskiden Yahudi dgrencilerin
sayilarinin simirli tutulmasi anlamina gelmektedir (Diisiiniimsel Bir Antropoloji I¢in Cevaplar isimli eserin 85,
sayfasinda ¢evirmen notu).

Pierre Bourdieu, Loic J. D. Wacquant, Diisiiniimsel bir Antropoloji igin Cevaplar, Cev. Nazli Okten Istanbul:
Iletisim Yayinlari, 2007, s. 85.

Craig Calhoun, “Bourdieu Sosyolojisinin Ana Hatlar1”, ¢ev. Giiney Cegin, Ocak ve Zanaat: Pierre Bourdieu
Derlemesi. Istanbul: Iletisim Yayinlari, 2010, s. 78.

62
63

64

65

23



katilimcilarin bu oyunun getirileri ve degerine inanmalari, oyuna katilma, kendilerini
oyuna kaptirmalari ve oyunun oynanmaya deger olduguna ikna olmalar: gerekmektedir.*
Iste oyunun ganimetinin oynamaya deger olacagma dair bu diisiinceye illisio
denilmektedir. italyancadan gelen bu kavramin kdkeni “oyun” anlamina gelen ludus’tur.
Bu kelime ayn1 zamanda oyunun getirisinin disaridan bakan birinin kolayca gorebilecegi
giiliingliigiinii ve illizyonunu da vurgulamaktadir. Bourdieu Pratik Nedenler isimli
eserinde bu giiliingliigii 6rneklendirmek icin Auch Katedrali’'ndeki basrahip asasi i¢in
kavga eden iki kesis heykelini 6rnek verir. Dini alanin disinda yer alan biri i¢in bu asanin
hicbir degeri yoktur; dolayisiyla bu miicadele giiliing ve gereksiz goriinebilir. Oysa s6z
konusu dini alanin i¢indeki kesisler i¢in bu asanin degeri ¢ok yiiksek oldugu gibi baska
kazanclar saglama potansiyeline de sahiptir. Goriildiigli gibi din alan1 kadar digerkamlik
gerektiren ve manevi bir alanda bile kimi metalar iizerine miicadele etmek katilimcilara
menfaat saglayabilmektedir. Din alaninda dahi olsa katilimcilarin miicadeleye

girdiklerini gozlemlemek miimkiindiir.®’
B. Alan

Bourdieu’niin pratik kuraminin temel yap1 taslarindan biri olan alan kavrama,
Fransizcada champ, Ingilizce’de field ile karsilanmaktadir. Tiirkcede de miicadele alan
olmasim vurgulayan arena® ve spesifik bir alana karsilik geldigini vurgulayan saha®
kelimeleri 6nerilse de kavramin ¢evirisi olarak Tiirkge literatiirde daha ¢ok alan kelimesi
tercih edilmektedir. Bourdieu’niin “sosyal uzam/uzay” dedigi toplumun her seyiyle
tamamini kapsayan kavramin biitiin alanlar1 kusattig1 diisiiniilebilir. Dolayistyla sosyal
uzay, sanatsal alan, iktisadi alan, basin alani, siyasi alan, dini alan, egitim alani, spor alani

gibi pek ¢ok alanin bir araya gelmesiyle olusur.”’ Boylelikle Bourdieu niin geometriden

66
67

Jourdain, Naulin, Bourdieu'niin Kurami, s. 123.

Jourdain, Naulin, Bourdieu'niin Kurami, s. 123-124.

% Bkz. Ali Murat Yel, “Bourdieu ve Din Alan:: Sermaye, Iktidar, Modernlik” Ocak ve Zanaat, s. 559.

8 Bkz. Tiirk, H. Bahadur, "Sihirden Nefret Eden Bir Iliizyonist": Bourdieu, Gelenek ve Ideoloji”, Ocak ve Zanaat,
s. 605.

7 Jourdain, Naulin, Bourdieu'niin Kuram, s. 122.

24



odling aldig1 uzay ve alan kavramlar1 da geometrideki anlamlar1 diisiiniildiigiinde

Bourdieu sosyolojisindeki karsiliklar daha anlagilabilir hale gelmektedir.”'

Alan kavraminin ortaya ¢ikigina bakacak olursak Bourdieu’niin alan kavramini
1960’ lardaki yapisalcilik tartismasi neticesinde tirettigi kiiltiirel sermaye, habitus, strateji
ve pratik kavramlarinin netlestirdigi zamana tekabiil ettigini goérmekteyiz. Kavram,
Bourdieu’niin meta-teorik tartismalar1 icerisinde yer almaktadir. Daha sonra klasik
sosyoloji caligsmalariyla derinlik kazanmis ve ampirik calismalarla da gelistirilmistir.
Boylelikle bu siire¢ tam da Bourdieu’niin sanat sosyolojisi ile Weber’in din sosyolojisini
uzaklastirdig1 zamana rastlar. Bourdieu, alan kavraminin ortaya ¢ikisi hakkinda sunlari
kaydetmektedir: “Alan kavramini, Weber’in rahip, peygamber ve biiyiicii arasinda

kurdugu iliskinin analizini diisiinerek hem Weber’e kars1 hem de Weber ile kurdum.”

Kavramlarin sinirlarini ¢izmekten ¢ok hoslanmayan dolayisiyla keskin sinirlar
olan tanimlardan kaginan Bourdieu, genel itibariyla kavramlarin sinirlarini ¢izmekten ok
hoslanmadigi i¢in keskin sinirlar1 olan tanimlardan kag¢inir. Bu sebeple eserlerinde alanin
tam bir tanimin1 bulmak zordur. Ancak sunlar1 kaydeder: “Cok boyutlu konumlar ve

faillerin bu konumlara yerlesmesi”.” “Alan, i¢inde cesitli sermaye tiirlerinin kullanildig1

ve harekete gegirildigi bir tiir rekabetci piyasadir.”’*

Yine Bourdieu’ya gore her alan,
miicadele halindeki bireylerin miimkiin olan en nihai smirlara ulagsmak i¢in g¢aba
harcadigi, ancak tam da bu yiizden siirekli hareketli sinirlara sahip olan (yani miicadelenin
hi¢ bitmedigi) bir oyun mekanini sekillendirir.”” Dolayisiyla alan, Bourdieu’ya gére esas
itibartyla bir miicadele alanidir.”® Failler hangi alanda olursa olsunlar, bir konum elde
etmek yahut mevcut konumlarini muhafaza edebilmek i¢in miicadele ederler. Bunun yani

sira her alanin da kendi iginde hedefleri vardir. Ornegin siyasi alanin hedefi iktidar,

iktisadi alanin hedefi zenginlik, sanat alaninin hedefi de tanmurliktir.”’

7 Cegin, Goker, Arli, Ocak ve Zanaat, s. 22.

2 Bourdieu, In Other Words: Essays Towards a Reflexive Sociology, Cev. Matthew Adamson, Standford: 2010,
Standford University Press, s. 49.

Ali Kaya, “Pierre Bourdieu’niin Pratik Kuraminin Kilidi: Alan Kavram1”, Ocak ve Zanaat, s. 397.

Jourdain, Naulin, Bourdieu'niin Kuramt s. 529.

Bourdieu, Wacquant, Diisiiniimsel bir Antropoloji igin Cevaplar, s. 89.

Bourdieu, Wacquant, Diisiiniimsel bir Antropoloji igin Cevaplar, s. 78.

Jourdain, Naulin, Bourdieu'niin Kurami, s. 122.

73
74
75
76
77

25



Failler boylelikle baskalariyla ve kendileriyle rekabete ve miicadeleye girerler.”®
Bourdieu alanin miicadele alan1 olmasi konusunda alani rekabet ve ¢catigma mekani ve
hatta savas alanina benzetir. Savasa katilanlar s6z konusu alanin etkili sermaye tiiriini —
s0z gelimi sanat alaninda kiiltiirel yetkinlik, bilimsel alanda bilimsel yetkinlik, din
alaninda papazlarin yetkinligi vb.- kullanarak alanda tekel kurmak ve iktidar alaninda
yetkinlik kazanabilmek maksadiyla, hiyerarsilere karar verebilmek icin kiyasiya
miicadele ederler.”” Bu sebeple herhangi bir alana giris hakkini elde etmeye calisan ve
alana yeni giren bir fail ile alanda tekelini savunan ve rakiplerini diglamaya calisan
egemen arasindaki miicadelenin her seferinde nevi sahsina miinhasir bigimlerini aramak

gerekmektedir.*

Ote yandan Bourdieu, ¢esitli toplumlarda degisik ‘illisio’larin olabilecegi
tizerinde durmaktadir. S6z gelimi bazi toplumlarda ekonomik ¢ikarlar etkiliyken diger
bazi toplumlarda kiiltiirel ¢ikarlar basat rol iistlenirler. Bu rekabet i¢in gerekli olan kozlar
elbette her alanin kendine ait olan sermayeleridir. Bourdieu sermayeler ic¢in sunlar
kaydeder: “Bir sermaye ya da bir sermaye tiirii, belli bir alanda hem miicadele silah1 hem
de ugrunda miicadele edilen sey olarak sahibine belli bir iktidar, bir niifuz kurma imkan
veren... belli bir alanda var olmay1 saglayan sey olarak belli bir alanda etkilidir.”®'

Dolayisiyla farkli alanlarda farkli sermaye tiirlerinin gegerli ve gerekli oldugunu

sOyleyebiliriz.

Bourdieu, siyaset alani, felsefe alani, din alani gibi birbirinden son derece farkli
alanlarin dahi bazi ortak isleyis yasalariin oldugunu savunur. Boylelikle bir alan1 detayli
bir sekilde taniyinca, diger bir alan hakkinda da bazi kanaatlere sahip olabiliriz.*> Alan

kavraminin bu aragtirma ile nasil irtibatlandirilacagi konusunda sunlar1 sdyleyebiliriz:

8 Calhoun Craig, “Bourdieu Sosyolojisinin Ana Hatlari”, ¢ev. Giiney Cegin, s. 78. Calhoun ayni zamanda

Bourdieu’niin oyun metaforunu segmesinde eski bir Rugby oyuncusu olmasinin pay: vardir. Rugby’de Amerikan
futbolu gibi hizli kogma, rakibi agma, tekmeleme ve onu durdurmay1 gerektiren, siirekli hareket gerektiren, fiziksel
acidan diinyanin en yogun sporlarindan oldugunu ve Bourdieu’niin esasinda oyunda kendisini kastettigini
belirtmektedir.

Bourdieu, Diistiniimsel bir Antropoloji i¢in Cevaplar, s. 25-26

Bourdieu, Toplumbilimin Sorunlari, s. 103.

Bourdieu, Wacquant, Diisiiniimsel bir Antropoloji igin Cevaplar, s. 82.

Bourdieu, Pierre, Filiz Oztiirk, Biisra Ugar, Mustafa Giiltekin ve Asli Siimer. Sosyoloji Meseleleri: Ankara: Heretik
Yayinlari, 2016, s. 137.

79
80
81
82

26



Katolik Kilisesi ve dini muhalefet ile catisma hi¢ siiphesiz en fazla dini alanda
gerceklesmistir. Kilise, dini muhalefeti dini otoritesine bir tehdit olarak algilamistir. Zira
hem Kilise hem de dini muhalefet kendilerinin Hristiyanligin ger¢ek temsilcileri oldugu
fikrindedirler. Bu otorite kavgasi siyasi otoriteye yakinlasma caligmasiyla da devam
etmistir. Kilise uzun siire devlet ile sik1 bir is birligini devam ettirmistir. Dini muhalefet
de baz1 kontlarin ve elitlerin kendi saflarina dahil olmasiyla siyasi agidan giiclenmistir.
Hatta Albi Hagli Seferi’nde (1209-1229) dini muhalefeti Toulouse kontu IV. Raymount
temsil etmigtir. Dolayistyla buradaki catigma siyasi alan1 da kapsamaktadir. Bunun yan
sira bu ¢atigmanin donemdeki para transferlerine yansimasi sebebiyle ekonomik alana da
sirayet ettigini sdylemek yerinde olacaktir. Dini muhalefetin ayinlerinden consolamentum
ile intihar edenlerin mallarin1 harekete bagislamasi ciddi bir maddi birikimi husule
gelmistir.*® Yine dini muhalefete dahil olan kisilerin sosyo-ekonomik agidan iyi durumda
olmalar1 ve hareketin asketik mahiyetinden dolay1 mallarini1 bagislamalar1 da hareketin
maddi birikimine olumlu katkilar saglamistir. Bu gelirler ve para transferleri sayesinde
biiyiik kaleler insa edilmis ve hareketin genislemesi saglanmistir. Ote yandan o dénemde
Katolik Kilisesi’nin giizel ve biiyiik kiliseler insa etmesi, ayni zamanda ileride Martin
Luther’in elestirilerine hedef olan tutumlari da g6z Onilinde bulunduruldugunda

catismanin ekonomik alani da kapsadigi asikardir.
C. Habitus

Bourdieu sosyolojisinin en dénemli kavraminin ‘habitus’ oldugu sdylenebilir.
Ancak Bourdieu kavramin mucidi degildir; bununla birlikte kavrama yeni bir icerik
kazandirmistir. Bourdieu, kavramin ilk akla gelecegi sekilde “aligkanlik” olmadigini

belirtir® ve Aristoteles’in heksis’inden ilham alarak kavrami soyle tanimlar:®

Bireylerin  sosyallestikleri  siire  iginde-¢ocuklukta ilkdgretim,
yetiskinlikte ortadgretimde az ¢ok bilingsiz bir sekilde igsellestirilmis

ve benimsenmis idrak (dliinyanin nasil algilanacagina dair)

8 Andrew Roach, “Cathar Economy”, Reading Medieval Studies, c. 12, 1986, s. 53-54.

% Bourdieu, Wacquant, Diisiiniimsel bir Antropoloji i¢in Cevaplar, s. 111.

8 Detaylar i¢in bkz. Umit Tatlican, Giiney Cegin, “Bourdieu ve Giddens: Habitus veya Yapilarmn Ikiligi”, Ocak ve
Zanaat, s. 305-306.

27



degerlendirme (nasil degerlendirilecegine dair) ve eylem (nasil

davranilacagina dair) sablonlardan meydana gelir.86

Habitus, kisinin sosyal sinifi, sermayesi ve konumuna gore hedefine giderken
karsilastig1 zorluklarla basa ¢ikmak i¢in gelistirdigi belli yatkinliklardir. Habitus sinifsal
farklilara gore degisiklik arz eder. Kisi giindelik yasantisinda kendi habitusuna gore
hareket eder. Bir diger deyisle kisinin gegmiste bilingsiz bir sekilde i¢sellestirdigi, belirli
bir durumda nasil davranacagmi, diisinmeye gerek kalmadan bilmesi durumudur.®’
Bourdieu bu sagduyunun olusmasini agiklamak i¢in tenis¢i 6rnegini kullanir: Buna gore
tenisci, topun diisecegi yeri bu konuyu diisiinmeksizin 6ngoriir. Tenis¢inin oyundaki
pratiklere dayali bu yetenegi, kendisini her seferinde diisiinme zahmetinden kurtarir ve

ona diisiincesinden tasarruf etme imkani saglar.*®

Bourdieu’niin yapisalcilardan ayrilisi ‘habitus’la gerceklestirmistir. Bourdieu
kendisini “yapisalc1 konstraktif” veya “konstraktif yapisalc1” olarak tanimlamaktadir.
Bourdieu yapisalciliktan kastinin sosyal diinyanin kendisinde sadece dil, efsaneler gibi
sembolik sistemlerin degil, faillerin de istek, hareketlerini ve temsillerini engelleme ve
yonlendirme yetenegine sahip objektif yapilarin da var oldugunu savunur. Buradan
hareketle Bourdieu, faillerin yap1 kurallarina tam anlamiyla uymayip ‘habitus’ gercegini
yansitan stratejiler de gelistirdiklerini ve yapiya tamamen tabi olmadiklarini savunur. S6z
konusu sosyologumuz ayrica sosyal yapinin yani sira, sosyal yapiya sayisiz iliskilerle
bagh sembolik yapilarin varligim iddia ederek post-yapisale’® bir modele gegis
yapmistir. Diger taraftan Bourdieu aktorii 6ne ¢ikararak eylem ozgiirliigiini
savunanlardan da ayrilmaktadir. Zira ona gore eylem bir kuralin basit bir sekilde pratige

dokiilmesi degildir. Boyle bir durumda aktorlerden s6z edilebilirdi. Ancak ona gore ‘fail’

%Ki Saint Thomas bu kelimeyi “habitus” olarak terciime etmistir. Bir zaman sonra spontane haline gelen adetlerin

toplumca 6grenilip hayatin igerisinde diisiinmeye ihtiya¢ duymadan uygulanmasidir. Bkz. Bourdieu 'niin kurami ve
sosyolojik kullamimlart, s. 42.

Jourdain, Naulin, Bourdieu'niin Kurami, s. 45.

Jourdain, Naulin, Bourdieu'niin Kurami, s. 45.

Bourdieu’niin yaklasimina ‘mekanik yapisalcilik’ yahut ‘genetik(génétique) yapisalcilik da denmektedir. Bkz.
Mehmet Tayfun Amman, “Sosyal Tabakalagma Giinlimiiz Fransiz Sosyolojisinin Yaklasimlar1”, Yayimlanmamis
Doktora Tezi, Danisman: Mehmet Fikret Gezgin, Istanbul Universitesi SBE, Istanbul, 1995, s. 118.

87
88
89

28



ler, kendi stratejilerini habitusun goriinmeyen kurallariyla gelistirerek davraniga

gegmektedirler.”
D. Fail-Yap iligkisi

Toplumun birey itizerindeki belirleyiciligi ‘yapr’, bireyin eylemde bulunma ve
toplumu sekillendirmesindeki aktif varolusu ‘fail’ kavramiyla agiklanmaktadir. Failin
aktorden farki, ilkinin daha fazla irade gosteren birey olusudur.”' Bu iki kavram, sosyoloji
alanindaki arastirmalarda yerlesik hale gelen dikotomiler arasindadir. Daha Once de
belirtildigi gibi Bourdieu’niin temel hedefi bu ikiligi asmaktir ve bunun igin ‘Pratik
Kuram1’ n1 gelistirir. Bu kuram onun Outline of a Theory of Practice’ isimli eserinde

detayl1 bir sekilde agiklanmaktadir.

Esasinda fail yap1 tartigmasit koken itibariyla 6zgiir irade tartigmasinin bir
devami olarak goriilmektedir. Herbert Spencer ve August Comte’a gore sosyal yapilar;
gruplar, topluluklar ve insan birliktelikleri olarak degerlendirir. Ayn1 zamanda bu
diisiiniirler toplumsal giiglerin bireylerin tercihlerini belirledigini savunmuslardir.”
Bourdieu, bireysel eylemlerimiz ve toplumsal yap1 arasinda bize hangi saiklerin yon
verdigini anlamaya c¢alisir. Eylemlerimize ana akim sosyolojide yapisalcilarin iddia ettigi
gibi faillerin eylemlerini kiiltiir, toplumsal yapi, iiretim tarzi gibi dis sebepler mi yahut
fenomenolojik ve yorumcu ekollerde oldugu gibi (akilct aktor) bireysel sebepler mi yon
vermektedir, sorusunu giindeme getirir. ** Bourdieu bu sorularda oldugu gibi yalnizca
yap1 ve aktorleri one siiren yaklagimlari elestirir boylece birbirini tekzip eden bu iki zit
akima da katilmaz. Bourdieu, aktor yerine hem disa dogru eylemde bulunan hem de kendi
‘habitus’ u tarafindan eyleme maruz birakilan ‘fail” kavramini tercih eder ve yukarida da

belirtildigi iizere post-yapisalci olarak bilinir.”> Bourdieu’niin hayatin 6znesel ve nesnesel

90
91

Amman, “Sosyal Tabakalagma”, s. 118.

John Scott, Gordon Marshall, 4 Dictionary of Sociology, Oxford: Oxford University Press, 2005. s.9.

2 Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice, Cev. Richard Nice, 11. Baski, Cambridge: 1995, Cambridge
University Press.

Detaylar i¢in bkz. A. Giddens, Philip W. Sutton, Sosyolojide Temel Kavramlar, Cev. Ali Esgin, Ankara: Phoneix
Yayinlari, 2014. s. 52.

David Swartz, Kiiltiir ve Iktidar: Pierre Bourdieu'niin Sosyolojisi. Cev. Elgin Gen. Istanbul: Iletisim Yaymnlari,
2013, s. 21.

Jourdain, Naulin, Bourdieu'niin Kurami, s. 45.

93
94

95

29



yonlerinin birbiriyle baglantisinin kaginilmaz oldugunu sdylemesi, onu bahsi gegcen
yapisalcilara meydan okuyarak yapi-fail ve mikro-makro konusunda bir sentezcilige
gotiirdiigii gibi ayn1 zamanda bir nevi meydan okumaya da yonelttigi diisiiniilebilir.”® Ona
gore, yap1 ve birey arasinda karsilikli bir iligki vardir. Bu nedenle yapiy1 olusturan fail ile
faili sekillendirmeye c¢alisan yapinin etkilesimi birlikte ele alinmalidir. Yap1 ve fail
arasinda doniisiimlii ve devamli surette birbirini etkileyen bir siire¢ s6z konusudur.”’
Dolayisiyla Bourdieu, insanlarin sosyal diinyayr anlayabilmek ve ona uyum
saglayabilmek icin kendi bilinglerinde gomiilii, igsellestirilmis zihinsel yapilara sahip
olduklarini belirtir (Habitus). Bu ¢ok kisisel habitus, farkli pratiklerin gelismesine sebep
olur. Bu pratikler sanat, politika, egitim gibi toplumsal yahut yasamsal bir alanda
gerceklesir. Alanlar, cesitli sermaye bi¢imlerinin kullanildig1 rekabete dayali miicadele
mabhalleridir. Dolayistyla Bourdieu sisteminde yap1 ve fail karsit degil, birbirine bagh

98
unsurlardir.

Yap1 ve fail ikiligi Giddens sosyolojisinde de gdze ¢arpmaktadir. Giddens da
Bourdieu gibi yap: ve failin birbirini tamamlayan iki kavram oldugunu diisiinmektedir.”
Bourdieu daha ¢ok kendi gelistirdigi habitus kavramimi kullanirken Giddens yapi-fail
ikiligini kullanmay1 tercih eder. Bunun sebebinin fail ve yapinin, Bourdieu’niin alamet-i

farikasi olan habitus kavramina zemin hazirliyor olmasi olabilir.'*
E. Bourdieu’da Sermaye Tiirleri

Bourdieu, daha 6nceki boliimlerde de degindigimiz iizere Karl Marx’1n etkisinde

kalmanin yami sira onu aym zamanda ciddi bir sekilde elestiriye tabi tutmustur.'”' Bu

96
97
98

Detaylar i¢in bkz. Bourdieu, Theory of Practice, 1977.

Ed. Sugur, Gorgiin Baran, Diisiiniimsel bir Antropoloji i¢cin Cevaplar, s. 5.

Anthony Giddens, Philip W. Sutton, Sosyolojide Temel Kavramlar, Cev. Ali Esgin, Ankara: Phoneix Yaynlari,
2014, s. 55-56.

Giddens, Sosyolojide Temel Kavramlar, s. 55.

Giddens ve Bourdieu’niin yapi-fail konusundaki benzerlik/farkliliklar1 ve detayl: bilgi i¢in bkz. Giddens, Sutton, s.
52-57. Ocak ve Zanaat, “Bourdieu ve Giddens: Habitus veya Yapmin ikiligi”, Umit Tatlican-Giiney Cegin,
Istanbul: iletisim Yayinlari, 2007. s. 303-366.

George Ritzer ve Jeffery Stepnisky’nin ortak kaleme aldiklart Sosyoloji Kuramlar: isimli eserde Bourdieu’niin,
baska diisiiniirlerle bazen agik bazen de kapali bir bicimde diyaloga girerek fikirlerini sekillendirme metodunu
benimsedigi kaydedilmektedir. Bourdieu’niin ¢aligmalarit yakindan incelendiginde bu tespitin ne kadar dogru
oldugu net bigimde goriilecektir. Mesela erken donem ¢aligmalarindan Sartre’mn varolussalcigindan etkilenerek
faillerin etkinligine vurgu yapmis ancak daha sonra Sartre’m ¢ok ileri gittigini diisiinerek Strauss’a yonelmistir.
Strauss ile birlikte yapisalcilik akimina kapilan Bourdieu bu zamanlarint “mutlu bir yapisaler” olarak tanimlar.

99
100

101

30



elestiri noktalarindan bir digeri de Bourdieu’niin Marx’in -toplumsal c¢atisma ve
miicadelenin dnemine katilsa da- siiflar arasindaki catismanin yalnizca ekonomik bir
catigmaya indirgedigini diislinmesidir. Zira Bourdieu’ya goére sermaye, ekonomi
kuramina bilinen tek sekliyle degil, biitlin sekilleriyle dahil edilmedigi siirece toplumsal
yap1 ve isleyisi asla anlagilamayacaktir. Bununla beraber Bourdieu, ekonomi kuramini,
kapitalizmin pratik kuramin1 dogrudan kendine uyarladigini belirterek elestirir. Bourdieu,
ayni zamanda bu kuraminin, aligverisi yalnizca ticari degis tokusa indirgeyerek diger
degis tokuslarin ¢ikar gozetmedigini ve ekonomik olmadigim iddia eder.'”® Halbuki
Bourdieu’niin sosyolojisinde paha bigilemez goriinen cesitli iligkiler ve niteliklerin de

maddi bir tarafi s6z konusudur.'®

Bu tiir iliskiler ve nitelikler dogrudan paraya
doniismese de uzun vadede dolayli olarak paraya doniiseceklerdir. Dolayisiyla bu niiansin
gdz ardi edilmesi toplumu dogru okuyamamaya neden olacaktir. Bunun yam sira
Bourdieu’ya gore herhangi bir alanda gerceklesen catisma o alana 6zgiidiir ve bu nedenle
bu alanlar bir digerine de indirgenmemelidir.'” Bourdieu sermayeyi (i) ekonomik
kaynaklar1 ifade eden ekonomik sermaye, (ii) toplum igerisindeki iligkiler biitiiniinii
anlatan sosyal sermaye, (iii) egitim yoluyla Ogrenilmis tiim kabulleri, davranig
kaliplariny,'® gériinmeyen ama keskin bir sekilde var olan itibar gereklerini agiklayan
kiiltiirel sermaye olmak iizere {i¢ ana basliga ayirdiktan sonra bunlara sembolik sermayeyi
de dahil eder.'” Ote yandan verdigi bir roportajda sosyal alan ve sermaye kullanimini
kumarhaneye benzetir. Ona gore biz hayatta yalnizca ekonomik sermayemizi temsil eden
siyah figlerle degil, ayn1 zamanda kiiltiirel sermayemizi temsil eden mavi fisler ve sosyal

sermayemizi temsil eden kirmizi fislerle de oyun oynariz. Ayrica Bourdieu farkli

sermayelerin, yani farkli fislerin birbirinin yerine kullanilamayacagini ancak hepsinin bir

Daha sonra yapisalciligin da sinirlandirici oldugu fikrine ulasip Sartre’in varolussalcigilinin bir kismryla Strauss’un

yapisalcigini bir anlamda sentezleyerek yapi-fail fikrine ulasti. Bunun diger fikirlerinde de birgok drnegini gérmek

miimkiindiir. Ayrica kendisine yoneltilen Weberci ve Durkheimci tanimlarina da itiraz etmemesi onlari etkilerini

kabul ettigi anlamina gelmektedir.

Pierre Bourdieu, John Richardson(ed), Handbook of Theory and Research for the Sociology of Education. New

York: Greenwood. Cev. Mehmet Murat Sahin, 1986, s. 241-258.

193 Bkz. Bourdieu, Richardson, Handbook of Theory and Research, s. 241-258.

1% Ed. Sugur, Gérgiin Baran, Diigiiniimsel bir Antropoloji icin Cevaplar, s. 12.

105" Cihat Ozséz, “Bourdieu’niin Temel Kavramlarina Girig”, Sosyoloji Notlari, Say1: 1, 2007, s. 15-21.

1% fleride daha detayli agiklanacaktir ancak simdilik sunu belirtmekte yarar olabilir: Sembolik sermaye, bazen diger
sermaye tiirlerinin gereginden fazla dnemli goriilmesi, bazen hepsinin bir araya gelmesi ve ¢ogunlukla da bu
sermaye tiirlerinin sembolik siddet ve sembolik iktidara imkan vermesiyle taninabilir.

102

31



arada bulunmasinin daha sonra farkli bir sermayeye doniisebilecegini belirtir.'”’
Gorildigl lizere sermayeyi ¢ok boyutlu olarak ele alan Bourdieu, toplumsal uzayin
yapisinin sermaye tiirlerinin dagilimi tizerine kurulu oldugunu belirtir. Ona gore failler

108 jleriki boliimlerde

bu sermayelerin dagilimina gore kuvvet, iktidar ve kar elde ederler.
Emrah Goker’in, Bourdieu’niin sermaye kurami hakkinda, “Ekonomici yaklagima karsi,
ekonomik iliskilerin antropolojik ¢éziimlemesini yapmistir.” tespitinin ne kadar isabetli
oldugu daha net goriilecektir. Simdi Bourdieu’niin sermaye tiirlerine biraz daha yakindan

bakalim:
1. Ekonomik/iktisadi Sermaye

Bourdieu’niin ekonomik sermaye tanimi ile Marx’in ekonomik sermaye tanimi
farklidir. Bourdieu, bireyin sahip oldugu mal ve miilkiinii ekonomik sermaye olarak
tanimlarken Marx’in sermayesi, ekonomik a¢idan iiretim araclarini elinde bulunduran
siifi ifade etmektedir. Boylece Marx’in tanimi iiretim araglarini elinde tutanlari, yani st
simifa tekabiil eden bir burjuvayr tanmimlarken Bourdieu sosyal siifa isaret ederek
ekonomik sermayeyle yetinmez ve diger sermaye tiirlerini tanimina dahil eder.'®” Ancak
Bourdieu bu sermaye tiirlerinden en énemlisinin ekonomik sermaye oldugunu belirtir.
Muhtemelen bunun sebebi, son tahlilde belirli bir zaman dilimi gerektirse de diger
sermaye tiirlerine giden yolun ekonomik sermayeden ge¢cmesidir, bu kisim heniiz netlik
kazanmig degil. Bourdieu ekonomik sermayeyi 6ne ¢ikardigi i¢in Marx’1 elestirip kurama
cok dnemli diger sermaye tiirlerini de eklemis olmasina ragmen “ekonomik indirgemeci”

"9 Bu sebeple Ingilizcesi 2005 yilinda yaymlanan The

elestirilerine maruz kalmistir.
Social Structures of the Economy isimli ¢aligmasini direkt polemige girmemeye calistig

bir cevap niteliginde hazirlamistir, '

107
108
109
110

John Field, Sosyal Sermaye, Haziran 2008: Istanbul: Istanbul Bilgi Universitesi Yayinlar, s. 19.
Emrah Goker, “Ekonomik indirgemeci mi Dediniz?” Ocak ve Zanaat, s. 280.

Sugur, Gorgiin Baran(ed), Diisiiniimsel bir Antropoloji i¢in Cevaplar, s. 11.

Goker, “Ekonomik Indirgemeci mi Dediniz?”, s. 282.

"1 Tartigma ve cevabin detaylari igin bkz. Goker, “Ekonomik Indirgemeci mi Dediniz?”, s. 285-297.

32



Ayrica Bourdieu bir biitiin olarak sermayeyi “biriktirilmesi zaman alan birikmis

emek” olarak tamimlamaktadir.''?

Bourdieu’nlin  diger sermaye tiirleri de
ekonomik/iktisadi sermaye gibi ve hatta ondan daha fazla zaman ve birikim

gerektirmektedir.
2. Kiiltiirel Sermaye

Bourdieu kiiltiirel sermaye kavramin1 1960’larin basinda ortaya atmistir. Bu
sirada Cezayir’den ayrilip Avrupa Sosyoloji Merkezinin bagkanligini yaptig1 Paris’e'"
dénmiis ve Bati toplumlari iizerinde arastirmalar yapmaya baslamistir.''* Kiiltiirel
sermaye kavrami Bourdieu sosyolojisinde o kadar 6nemlidir ki Jonathan H. Turner,

Bourdieu’yu kiiltiirel yapisalct olarak nitelendirir ve Bourdieu’niin sinif goriisiinii

anlamanin ancak onun dért sermaye tiiriiniin anlasilmasiyla miimkiin oldugunu aktarir.'"

Bourdieu yukaridaki acgiklamalardan da anlasilacagi lizere kiiltiirli bir ekonomi
veya piyasa tiirli olarak gormektedir. Bu piyasada insanlar ekonomik sermayeden ¢ok
kiiltiirii kullanmaktadirlar. Kiiltiirel sermaye, biiylik 6lciide bireylerin toplumsal sinif
kokenlerinin ve egitim tecriibelerinin bir neticesidir. Piyasa i¢inde insanlar az ya da ¢ok
sermaye biriktirirler ya da onu kullanarak kendi konumlarini iyilestirir yahut kaybederek

ekonomi i¢indeki konumlarini kétiilestirirler.

Kiiltiire] sermaye ¢ok boyutludur. Ilk akla gelen yénlerinden biri de
Bourdieu’niin egitim sosyolojisi ile ilgili yaptigi degerlendirmelerdir. Bourdieu bir
roportajinda kiiltiirel sermaye kavramini agiklarken okul basarisinin sadece ekonomik
esitsizlikle aciklanamayacagini belirtir ve kavrami su sekilde agiklar: “Ailelerimizden
sadece maddi araclar almayiz, bunun yaninda 6grenme araglari, ifade aracglari, teknikler,
bilgiler ve ¢esitli becerileri de aliriz.” Bourdieu, bu tiir usullerin aileden farkinda olmadan

tevariis edildigini belirtir ve bu tiir aktarimlarin okul basarisina biiyiik katki sagladigini

12 pierre Bourdieu, John Richardson (ed), Handbook of Theory and Research for the Sociology of Education, New

York: Greenwood, 1986. s. 241-258. s. 1.

Burada Avrupa Sosyoloji Merkezinin baskanligini {istlenmistir.

Adem Palabiyik, “Pierre Bourdieu Sosyolojisinde Habitus, Sermaye ve Alan Uzerine”, Liberal Diisiince, Yil: 16,
Sayt: 61-62, Kis-Bahar 2011, s. 121-141.

Jonathan H. Turner, The Structure of Sociological Theory, Thomson Wadsword Publishing, 2003, s. 495-496.

113
114

1

w

33



savunur. En giiclii 6rneklerinden birisi ailelerinin okulda konusulan dil ile aynmi dili
konusan cocuklarin okul basarilariin digerlerine gore daha iyi olmasidir (aksan vb.).
Bourdieu’ya gore bu ¢ocuklarin basarisinda onlarin okuldaki yazili ve yazisiz kurallara
kolayca adapte olmalarinda 6gretmen ve idareciler ile daha iyi iletisim kurabilmelerinin
pay1 biiyiiktiir. Dolayisiyla Bourdieu bu 06grencilerin daha basarili olacaklarini
ongormektedir. Bourdieu ayrica okuldaki kurallara uygun ev kurallarini da hayat igin yol
gosterecek bir kullanim kilavuzuna benzetmektedir. Calismalarin nasil organize
edileceginin ve nasil ¢aligilacaginin da aileden 6grenmektedir. Okulda ise bu tiir bilgilerin
aktarilmadigini, dolayisiyla okul basarisinda bu faktoriin ¢ok kilit bir rol oynadigini
savunur.''® Orta sinifin, cocuklarmin okul basarisi i¢in onlari dilsel ve kiiltiirel becerilerle
donattigin1 belirten Bourdieu, is¢i sinifina ait ¢ocuklarin ise bu becerileri okulda da
edemediklerini belirtir. Bu sebeple Bourdieu tarafsizmis gibi goriinen okul sisteminin,
basariy1, sosyo-kiiltiirel beceriler ve dogal yeteneklerin neticesiymis gibi gosterdigini
fakat esasinda bu sistemin “statli kazanma hiyerarsisine doniisen bir ekonomik esitsizligin
mesrulastirilma arac” oldugunu iddia eder.''” Dolayisiyla Bourdieu esasinda orta sinif
mensuplarinin ¢ocuklarina aktarilan bu statiiniin ve sistemin bdylece yeniden liretime
doniistiiglinii ileri siirmektedir. Bourdieu bununla beraber 6zel egitim sisteminin de hakim
siifin lehine yeniden iiretime katki sagladigini savunmaktadir. Bunun yani sira bireylerin
basariya ulasmak i¢in kullandiklar1 -ileride bahsedecegimiz- simgesel sermayenin de
hakim sinifin pratiklerini taklide mecbur biraktigini, bu sebeple yine bir yeniden liretime

118

yol actigin1 iddia etmektedir.” ~ Boylece Bourdieu’ya gore egitim, ekonomik ve kiiltiirel

sermaye anlaminda belli tipolojiler olusturarak sinif esitsizliginin mesrulastirilmasina ve

119

yeniden iiretilmesine imkan saglayan en énemli araclardan biridir.”~ Bir baska deyisle

Bourdieu’ya gore okul, Katolik Kilisesi’ne benzer bir bicimde, “Toplumun kiiltiirel

16 Ceviri Konusmalar, Unlii Fransiz Diisiiniir Pierre Bourdieu Kiiltirel Sermaye Kavrammi Anlatiyor,

https://www.youtube.com/watch?v=Ar IxWCI1KUw, 26 Ekim 2018.

Gordon Marshall, Sosyoloji Sézliigii, Cev. Osman Akinhay, Derya Komiircii, Ankara: Bilim ve Sanat Yayinlari,
2005, s. 448. Detayli bilgi i¢in bkz. Bourdieu, Pierre, “Cultural Reproduction and Social Reproduction”, 1973.
Sugur, Gorgiin Baran(ed), Diisiiniimsel bir Antropoloji igin Cevaplar, s. 13.

Sugur, Gorgiin Baran(ed), Diisiiniimsel bir Antropoloji i¢in Cevaplar, s. 13-14.

34



kanunlarint muhafaza etmek, aktarmak ve telkin etmek {lizere 6zel olarak tasarlanmig bir

kurum”dur.'*” Okul kiiltiirel yeniden iiretim islevini de yerine getirir.'*!

Kiiltiirel sermaye yalnizca aileden miras kalmaz. Egitim ve sanat gibi vasitalarla
da kiiltiirel sermayeye katki saglanabilir. Bu baglamda Bourdieu kiiltiirel sermayeyi {i¢
ana baslikta toplamaktadir: Birincisi akademik egitim ve diplomalar yoluyla elde edilmis
‘kurumsallagmig kiiltiirel sermaye’, ikincisi kitap, resim, sanat ve bilim eserleri, miizik
enstriimanlar1 gibi nesnelerle elde edilebilen ‘nesnelesmis kiiltiirel sermaye’, son olarak
da cocukluktan bu yana 6grendigimiz dil ve yazma aligkanliklari, hayatimiz boyunca
biriktirdigimiz egilimler ve yeteneklerle bir sanat eserini begenme egilimimizi agiklayan

‘igsellestirilmis kiiltiirel sermaye’.'**

Nesnellestirilmis kiiltiirel sermaye tiirlinii Bourdieu’niin bir yazisinda yaptigi

alint1 gayet giizel agiklamaktadir:

Soylu olmak israf etmektir. Goriinme zorunlulugudur. Gozden

diismemek i¢in lilkks ve harcamaya mahkiim olmaktir. Hatta bu

savurganlik egiliminin XIII. yy. da yeni zenginlerin yiikselmesine tepki

olarak ortaya ciktiginm1 sdyleyebilirim. Kéotiilerden ayrismak igin

onlardan daha comert olarak onlara iistiin gelmek gerekir. Burada

edebiyatin taniklig1 kesindir. Sovalyeyi sonradan gérmeden ayiran sey

nedir? Ikincisi cimridir, birincisi asildir, ¢iinkii sahip oldugu her seyi

nese icinde harcar ve bogazina kadar bor¢ludur.123

Yukaridaki alintidan da anlasilacag: iizere nesnellestirilmis kiiltiirel sermaye
kullanilan esyalar1 da kapsar. Ciinkii Bourdieu’ya gore insanlar ¢esitli kiiltiirel alanlarda
seckinlik ve ayricaligin pesindedirler. Bourdieu, bu teorisinde Thorstein Veblen’in {inlii

gosterisei tilketim kuramini izlemektedir; ancak buradaki ayricalik merakinin temel

120 Bourdieu, Outline of Theory of Practice, 178.

2! David Swardz, Kiiltiir ve Iktidar: Pierre Bourdieu niin Sosyolojisi, Cev. Elgin Gen, Istanbul: Iletisim Yaymlari,
2013, s. 265.

122 pierre Bourdieu, “The Forms of Capital”, John Richardson (ed) Handbook of Theory and Research for the

Sociology of Education, New York: Greenwood,1986. s. 46. ‘Bourdieu’, Sermaye ve Sinif: ‘Akademisyenlerimizi

tantyoruz’ kosesinin Doktorlart ile Nitel Bir Calisma, Olgu Nur Dereci, Yurt ve Diinya, 12. Sayi,

https://yurtvedunyadergisi.wordpress.com/ 1 Nisan 2019.

Georges Duby, Hommes et structures du Moyen Age; Bourdieu, Simgesel Sermaye ve Toplumsal Siniflar, s. 1.

123

35



saikinin toplumsal bir mekan i¢inde yer isgal edebilmek veya toplumsal mekan iginde bir
birey olmak, farkli olmak, farklilasmak ve ‘var olmak’ oldugunu belirtir.'** Bireylerin
ictikleri icecekler, yaptiklari spor tiirleri, (6rnegin golf daha ¢ok elit kesimin sporu iken
boksun daha ¢ok sosyo-ekonomik diizeyi diigiik insanlarin izledikleri ve yaptiklari bir
spor tiirii oldugunu savunur.) kullandiklar1 otomobiller (Mercedes Benz/Ford Escord)
okuduklar1 gazete (New York Times/USA Today), ziyaret ettikleri tatil yerleri (Fransiz
Rivierasi/Disney Diinyasi1), yedikleri yemekler (organik/kutu yemekler yahut ucuz
yiyecekler) bireyleri daima birbirinden ayirmaktadir. Bourdieu’ya gore seckinligin
pratikleri bu {iirlinlere nesnel olarak kazinmig durumdadir ve kisiler elde ettikleri nesnel
sermayeleri daima etkinlestirirler. S6z konusu kiiltiirel mallarin bazilariin kullanilmasi
(6rnegin Mercedes Benz) “yarar” saglarken, digerlerini kullanmak (Ford Escord gibi)

higbir kazang saglamadig1 gibi bir zarara neden olabilir.'*

Bourdieu’niin piyano satin
almay1 tercih edenle, akordeonu tercih eden iki kisiye iligkin analizi de ilgingtir.
Bourdieu, biiyiik bir piyano satin alanin seckinligi hak ederken akordeon satin alanin
bayagi olarak nitelendirildigini ve bunun aksi diisiiniildiigiinde, yani bu kurallara aykir1

126

davranildiginda, sembolik bir siddete maruz kalindigim1 belirtir. = Bununla beraber

Bourdieu’niin Simgesel Sermaye ve Toplumsal Siniflar isimli calismasindaki aktardiklari

da dikkate degerdir:

Dolayistyla siniflandirict bir diinyada goriinmek gereken yerler, sik
restoranlar, at yarislari, konferanslar, goriilmesi gereken gosteriler,
Venedik, Floransa, Beyrut, Rus Balesi ve nihayet 6zel mekanlar,
salonlar ve sik kuliiplere tam bir hakimiyet gereklidir...Bir salonun
itibar1, digarida biraktiklar1 konusundaki katiyetine (saygin olmayan bir
kisi agirlanirsa sayginlik kaybedilir) ve kabul edilen kisilerin
“kalitesine” baglidir ki bu da onlar1 kabul edilen salonlarin kalitesinden

ayrilamaz, cemiyet haberlerinin kaydettigi sosyetik degerler

124" George Ritzer, Jeffrey Stepnisky, Sosyoloji Kuramlari, Cev. Himmer Hiiliir, Ankara: Deki Sosyoloji, 2014, s. 532.
125 Ritzer, Stepnisky, Sosyoloji Kuramlari, s. 531-532.
126 Ritzer, Stepnisky, Sosyoloji Kuramlari, s. 532.

36



borsasindaki inis ve ¢ikislar, bu iki dlgiitle, yani uyanik bir géz isteyen

niianslar evreniyle degerlendirilir.127

‘Bedensellesmis (i¢sellestirilmig) kiiltiirel sermayenin’ daha ¢ok estetik
zevklerin incelmesi ile ilgilidir denilebilir. Bourdieu, ‘Bach’ dinleme zevkinin dogustan
gelmedigini, bunu ¢evremizle edindigimizi aktarir. Bourdieu’ya gore bir insanin seviyesi
dinledigi miizikle kolaylikla 6lgiilebilir.'*® Boylece sanat zevki, damak tadinin gelismesi,
giyinme zevki gibi konular da icsellestirilmig kiiltiirel sermayeye dahil edilmistir.
Kiiltiirel sermaye diizeyi yiiksek olan bir ailede dogmak daha cok kiiltiirel sermaye elde
edilmesini kolaylastirir. Ciinkii boylece bir¢ok yetenegi erken yasta 6grenip i¢sellestirmis
oluruz. Bourdieu, daha once degindigimiz iizere ailede konusulan dilin resmi
kurumlardaki dile yakinliginin da bir avantaj ve ayricalik oldugunu belirtir. Dolayisiyla
Bourdieu, habitusla tat/zevk arasinda bir baglanti kurmustur. insanlarin mobilya secimi,
kiyafet secimi, mutfagi gibi tercihlerin habituslar tarafindan sekillendigini sdyler. Bu
yatkinliklarin tatlar-zevkler vasitasiyla bagka habituslar1 bulan bir ¢dpgatana benzetir.
Yani benzer zevkteki, dolayisiyla benzer habituslardaki insanlar birbirini bulur.'*
Boylece insanlar kendi habituslarina yakin kimselerle oturup kalkarlar.

Ote yandan el yazis, fiziksel goriiniim (prezantabl olus), beden dili de bu

kategoriye dahil edilmektedir.'*”

Kore’de estetik ameliyatlarin yayginlagmasi ve
Bourdieu’niin bu teorisiyle baglant1 kuran Ruth Holliday ve Joanna Elfving-Hwang, bu
konuda Changing Faces: Rethinking Aesthetic Surgery in South Korea isimli bir ¢alisma
yapmistir. Bu ¢alisma ilging bir bigcimde Giiney Kore’de bir¢ok kimsenin -daha ¢ok
iiniversiteden mezun kimselerin- evlilik, is bulma gibi amaglarla, Bat1 standartlarindaki
“dogru yiiz’e sahip olabilmek ic¢in estetik ameliyata yoneldiklerini belirtir. Burada

cagimizin sembolik pratikleri olan kendine bakma, sosyal statiiyii ylikseltmeye calisma

ve basar1 arayisinin sahislar {izerinde ne 6l¢iide etkili oldugu kaydedilmektedir."!

127
128
129
130
131

Bourdieu, Simgesel Sermaye ve Toplumsal Siniflar, s. 197.

Field, Sosyal Sermaye, s. 18.

Ritzer, Stepnisky, Sosyoloji Kuramlari, s. 531-532.

Jacek, Tittenbrun, Concept of Capital in Pierre Bourdieu’s Theory, s. 88.

Caligma 6nce bu isimle York Universitesinde (9 Temmuz 2009) Gendering East/West isimli konferansta sunulmus
daha sonra, Body&Society isimli derginin 18. cildinin 2. sayisinda “Gender, Globalization and Aesthetic Surgery”
ismiyle yayimlanmistir (2012). s. 58-81.

37



Bourdieu bu dort sermayeden en Onemlisinin ekonomik sermaye oldugunu

belirtir.'*?

Ancak ayn1 zamanda ekonomik sermaye ile kiiltiirel sermaye arasinda ¢ok
temel bir karsithgin varhigina da vurgu yapar. Hatta bu zithgin iktidar alanin1 da
sekillendirdigini 6ne siirmektedir. Kiiltiirel sermayesi yliksek ancak ekonomik sermayesi
diisiik kisiler her ne kadar egemen sinif i¢inde goriilseler de bu ekonomik yoksunluklari

onlarin etkinligini azaltir.'*

Son olarak ‘kurumsallagsmis kiiltiirel sermayeden bahsedilebilir. Bourdieu’niin
egitimsel onaylama ve kutsama sistemi dedigi'** bu sermaye tiirii esasinda ayn1 zamanda
toplumun bizim sosyal sermayemizi 6lgme aracidir. Bu kiiltiirel sermaye tiirli, daha ¢ok
kurumsal okullarin diplomalart ile 6zdeslestirilir ve diplomanin diizeyi arttik¢a daha fazla
kar getirir. S6z gelimi doktora diplomasi yiliksek lisans diplomasindan daha fazla
‘kurumsallagmis kiiltiirel sermaye’ anlamina gelir. Bu sermaye vasitasiyla ekonomik
sermaye daha cok genisletilebilir ve daha ¢ok prestij kazanilir. Ote yandan calisarak
okumak zorunda olan bir 6grenci derslerine yeterince egilemeyebilir ve bu sebeple
okuldaki basarisi diisebilir. Bu diisiis ekonomik sermaye ile ilgilidir ve onu ileriki

yasaminda da takip edebilir.'*

Bourdieu’ya gore bu sermaye tilirli, faillerin akademik bakimdan
kargilagtirillmalarma imkan saglar. Ayrica akademik sermayenin parasal degerinin
Ol¢iilmesi ile de kiiltiirel sermaye ve ekonomik sermaye arasinda doniigiim oranlarini da

belirlemeyi miimkiin kilar.'*®

Akademik yeterliligin garanti ettigi maddi ve sembolik
karlar akademik yeterlilik ve aranilan 0&zelliklerin az bulunurluguyla da dogru
orantilidir.””” Bourdieu kiyasiya elestirdigi okul sistemini, kurumsallasmis kiiltiirel
sermaye tanimiyla, diplomalar vasitasiyla, esitsizligi ve sinif hiyerarsisini yeniden lireten

mekanizmalar olarak sunar. Zira ona gore ayricalikli bireyler, bu sistem vasitasiyla devlet

ve blirokraside ve ¢esitli prestijli mesleklerde istihdam edilirler.

132
133
134

Field, Sosyal Sermaye, s. 18.

Sugur, Gorgiin Baran(ed), Diisiiniimsel bir Antropoloji i¢in Cevaplar, s. 12.

Bourdieu, Monique De Saint Martin, Jean-Claude Passeron, Academic Discourse: Linguistic Misunderstanding
and Professorial Power. Polity, 1996.

Sociology Live, Cultural Capital, https://www.youtube.com/watch?v=5DBEYiBkgp8, 27 Mart 2019.

136 Bourdieu, “The Forms of Capital”, s. 47-48.

137 Bourdieu, “The Forms of Capital”, s. 48.

135

38



3. Sosyal Sermaye

Pierre Bourdieu sosyal sermaye kuramina tedricen ulagmistir. Coleman ve
Putnam, Kuzey Amerika’da bolgenin sosyal ve politik diisiince gelenegi iizerine egilirken
Bourdieu daha ¢ok sosyal siiflarin siirekliligi ve esitsizliginin diger sabit bigimleriyle
ilgilenen bir Avrupa sosyologudur.”® Buradan da anlasilacag: iizere sosyal sermaye
teorisine sahip tek sosyolog Bourdieu degildir. Bunun yaninda sosyal sermaye konusunda
ii¢ tiir yaklasimdan soz edilebilir: Coleman, Putnam gibi sosyologlar sosyal sermayeyi
kollektif bir bigimde tiretilen ve topluluga biitiinciil olarak fayda saglayan bir unsur olarak
goriirken Bourdieu, Flap ve Lin sosyal sermayeyi bireyin amacini elde etmesine yardimei
olan kaynak havuzu olarak gormektedirler. Ugiincii bir goris de (Kim,
Subramanian&Kawachi, Poortinga’nin dahil oldugu) hem kollektif hem de bireysel

diizeyde sosyal sermayenin varligina inanmaktadur.'”

Bourdieu miitevazi bir bicimde “geg¢ici kisa notlar” olarak isimlendirdigi sosyal
sermaye hakkindaki diisiinceleri iizerine kisa bir taslak yaymlamistir.'*® Sonradan Fransiz
yiiksek kiiltiirii tizerine biiyiik deneysel ¢alismasinda'*! ve daha sonra Fransiz {iniversite
sisteminin uygunlugu ve orta halliligini betimledigi elestiri yazisindaki'** gibi toplumsal
yeniden tiretim hakkinda yaptig1 ¢alismalarinda sosyal sermaye kavramini islevsel hale

getirmeye ¢abalamistir.

Bourdieu’nlin sosyal sermaye kavramina bakmadan Once, sosyal degerler
ilkesine bakmakta yarar vardir. Zira ona gore sosyal sermaye diisiincesi sosyal degerler

ilkesini tanimlamanin tek yoludur:

Farkli bireylerin az ¢ok esdeger (ekonomik ya da kiiltiirel) sermayeden

bir grubun (aile elit okullarin eski 6grencileri seckin kuliipler, soylular

138
139

Field, Sosyal Sermaye, s. 18.

Lancee, Bram, “Social Capital Theory Book Title: Immigrant Performance” in the Labour Market Book Subtitle:
Bonding and Bridging Social Capital, Amsterdam University Press. (2012)

Bourdieu, The Production of Belief, Contrubution to an economy of symbolic goods, Media, Culture and Society,
2, 1980, s. 261-293.

Bourdieu, Distinction: A Social Critique of the Judgment of Taste, Cambridge: Harvard Unievrsity Press, 1984.
Bourdieu, Homo Academicus, Standford University Press, 1988.

140

141
142

39



vb.) sermayesini vekaleten harekete gecirebilme kapasiteleri 6l¢iisiinde

oldukga esitsiz kazanglar elde ettigi yerde goriiniir hale gelmektedir.'*
Sosyal degerler tanimindan sonra Bourdieu’niin sosyal sermaye tanimina bakabiliriz:

Gerekli oldugunda faydali “destekler” saglayan toplum iligkilerin
sermayesi: Herhangi biri toplumsal a¢idan 6nemli konumlara, 6rnegin
siyasi bir kariyer gibi ayn1 zamanda para degeri olan konumlara sahip
olan miisterilerinin ilgisini ¢ekmek istediginde c¢ogu zaman

vazgec¢ilmez olan sayginligin ve onurlulugun sermayesidir.144

Daha sonra bu agiklamayi soyle sadelestirmistir:

Sosyal sermaye gercekte veya uygulamada karsilikli tanisiklik ve
tamimaya dayali olarak az ya da ¢ok kurumsallasmis, uzun Omiirli
iletisim agina sahip olmasi nedeniyle bir bireyin veya bir grubun hakli

olarak hissesine diisen kaynaklarin bir toplamidir.145

Bourdieu’niin sosyal sermaye kavramini anlamak i¢in de onun temel derdinin
sosyal hiyerarsi anlayist oldugunu akilda tutmak gerekmektedir. Zira Bourdieu’ya gore
esitsizlik sermayenin iiretimi ve yeniden iiretimiyle agiklanmalidir. Ote yandan Bourdieu
sermayeyi “birikmesi zaman alan birikmis emek” olarak tanimlarken hem kiiltiirel
sermayeyi hem de sosyal sermayeyi birikmis emek iiretimini simgeleyen varliklar olarak
ele almak gerektigini belirtmektedir. '** Dolayisiyla buradan hareketle sosyal sermayenin
de aksamdan sabaha gerceklesebilecek bir birikim olmadigi agiktir. Sosyal sermaye
cogunlukla ailenin sahip oldugu ¢evredir. Daha sonra birey cesitli sosyal ortamlara dahil
olarak da sosyal sermayesini genisletebilir. Bireyin ¢evresi sosyal statii itibartyla ne kadar
yliksekse sosyal sermayesi de o Ol¢iide faydalidir. Bir bagka deyisle burada énemli olan
nokta, cevrenin yani sosyal sermayenin ne kadar etkili oldugudur. Etkili sosyal sermayeye

sahip olan birey, ¢esitli alanlarda basarili olma imkanina daha ¢ok sahip demektir. Bu

143 Pierre Bourdieu, The Logic of Practice, Stanford: Stanford University Press, 1980.

144 Field, Sosyal Sermaye, s. 18. Bourdieu, Outline of a Theory of Practice.

145 Bourdieu ve Wacquant, Diigiiniimsel bir Antropoloji icin Cevaplar, s. 119. Ayrica bkz. Lancee, Bram, Immigrant
Performance in the Labour Market Bonding and Bridging Social Capital, Amsterdam University Press, 2012.

146 Field, Sosyal Sermaye, s. 18.

40



sosyal sermaye ona karsilastig1 zorluklar1 agma konusunda 6nemli destekler saglayacak

ve ilerledigi yolda kapilarin ona bir bir agilmasini saglayacaktir.

Bireyin sosyal sermayesinin, esasinda kendi sahip oldugu ozelliklere yakin
oldugu aciktir. Dolayisiyla diinyanin kii¢iik olmasi biraz da bireyin kendi ugrastiklari ile
ilgilenen insanlarla irtibat halinde olmasiyla ilgilidir. Ornegin akademik camia kiigiiktiir,
zira diinyanin farkli bolgelerinde, ilgi alanlar1 birbirine yakin olan akademisyenlerin sik

sik karsilagiyor olmalari, esasinda benzer sosyal ¢evrelerde bulunmalar ile alakalidir.

Kiiltiirel sermaye ve sosyal sermaye kavraminin arastirma konusu ile irtibati su
sekilde agiklanabilir: Giiney Fransa’nin o donemdeki egitim ve kiiltiir diizeyi Kuzey
Fransa’ninkinden belirgin sekilde daha iyidir. Elbette ki bunda liman sehirleri olusu ve
gecmiste Endiiliis Emevi Devleti’ne yakinhiginin da etkili oldugu gayet rahat ifade
edilebilir. Zira bir cografyada goriilen “heresi” hicbir zaman birdenbire olusmaz. Bu var
olagelis bir siirectir ve belli bir zaman diliminin yaninda sartlarin olgunlagsmasini da
gerektirmektedir. Dolayisiyla 12. ve 13. yy. Fransasim1 gozlemledigimizde, halkin bu
muhalif gruba yonelmesinde ¢esitli etkenlerin s6z konusu oldugunu gérmekteyiz. S6z
gelimi bolgeye gonderilen papazlarin halkin seviyesine hitap edememesi, Ozellikle
kotiiliik problemi gibi meselelerde tatmin edici agiklamalar getirilememesi de bu 6nemli
etkenler arasindadir. Bu durum farkli habituslara ait muhalif grup ve Katolik Kilisesi
mensup gorevlilerin kiiltiirel sermayelerinin farkli olusuyla da agiklanabilir. Kiiltiirel ve
entelektiiel a¢idan daha birikimli, bakis acist itibariyla nispeten daha acik fikirli bir
goriiniim arz eden muhaliflerle bolgenin ihtiyaglarina cevap veremeyen papazlarinin

yetersiz kalislarin1 g6z 6niinde bulundurmak gerekmektedir.

Ote yandan muhaliflerin cezalandirilmalar1 esnasinda muhaliflerden daha ¢ok
sosyal sermayeye sahip olanlarin'*’ uzunca miiddet cezalandirilmamalar1 ve korunmalart
s0z konusudur. Dolayisiyla bu kimselerin sahip olduklari sosyal sermaye, onlara canlarini

ve mallarin1 koruma sanst vermistir. Yine ayni sekilde hem Kilisenin hem de dini

7" Ornegin kontlarm akrabalar1 ve diger toplum liderlerine daha yakin olanlar.

41



muhalefetin donemin siyasi liderlerine yakin durma ve halki kendi saflarina ¢ekme

gayreti de de sosyal sermaye olarak nitelendirebilir.
4. Simgesel Sermaye

Bourdieu, her tiirlii bilimsel siniflandirmada faillerin iki farkli 6zelliginin
dikkate alinmasi gerektigini belirtir: birisi fiziksel diinyanin nesnesi gibi Ol¢iiliip
sayilabilecek nitelikler, ikinci olarak da bunlar1 algilayabilecek ve degerlendirecek

6zneler arasindaki iliski bigimlerini i¢eren simgesel 6zellikler.'*®

Emrah Goker, Amerikali sosyologlarin simgesel sermayeyi “baska bir tiir
sermaye” olarak diisliniip yanildiklarimi ifade etmektedir. Zira simgesel/sembolik
sermaye genel itibartyla sermayenin kendisi, diger sermaye tiirlerinin fetislestirilerek
dolasima girmesiyle ortaya ¢ikan bir sosyal giic,'” bir simgeler biitiinii'™® demektir.

Nitekim Bourdieu simgesel sermaye hakkinda sunlar1 kaydeder:

Simgesel sermaye (diger sermaye tiirlerinden) herhangi birinin algi

kategorileriyle kavrandiginda biiriindiigii bicimdir. S6z konusu

kategoriler, ilgili sermayenin 6zgiil mantigin1 kabul eder- ya da soyle

diyelim-bu sermayeye sahip olmanin ve birikiminin keyfiligini yanlis

bir bigimde tanir.151

Dolayisiyla bir sermaye tiirii bilinir ve kendinden menkul olarak taninir (yani
yanlis taninirsa) o sermaye simgesel sermayeye doniisiir. °> S6z gelimi bir toplumda
ekonomik ¢ikarlar (illusio) 6nemli hale gelmisken bir diger toplumda kiiltiirel ¢ikarlar
one ¢ikabilir. Sunu da ifade etmek gerekir ki simgesel sermaye, simgesel siddet ve

simgesel iktidara imkan saglayacak yegane aragtir. Buna ilaveten toplumda hangi

4% pierre Bourdieu, “Simgesel Sermaye ve Toplumsal Smiflar”, Cogito, Sayi, 76, 2014, s. 192. Bourdieu

sosyolojisinde sembolik/simgesel kavramini detayli olarak bu caligmanin simgesel sermaye-sembolik iktidar
boliimiinde bulmak miimkiindiir.

Goker, “Ekonomik Indirgemeci mi Dediniz?” Ocak ve Zanaat, s. 283.

Cihat Ozsz, “Pierre Bourdieu’niin Temel Kavramlarina Giris”, Sosyoloji Notlari, Say1: 1, 2007, s. 15-21.
Bourdieu, Wacquant, Diisiiniimsel bir Antropoloji igin Cevaplar, s. 108.

Bkz. Goker, “Ekonomik 1ndirgemeci mi Dediniz?” Ocak ve Zanaat, s. 284.

149
150
151
152

42



cikarlarin 6n plana ¢iktig1, sonrasinda olusacak simgesel siddetin boyutunu da

belirlemektedirler.!>

Sembolik sermayeyi elde ettiren ve miidafaa ettiren saik, aile ve okulun asiladig:
habitusun var ettigi yahut dogustan getirilen davranislar zinciridir. Ali Murat Yel bu
konuda Giiney Afrika’da aparteid rejimi sirasinda zenci bir ¢cocugun sirf siyahiligi
sebebiyle ikinci sinif vatandas olarak algilanip egitim imkanlarmin kisitlanmasi ve

dolayistyla ekonomik basari elde edememesini 6rnek vermektedir.'>*

Sonug olarak, Bourdieu’niin kiiltiirel-sosyal ve sembolik sermaye yaklagimin
Proust’un su sozii gayet gilizel 0zetlemektedir: “Toplumsal kisiligimiz, baskalarinin

diistincelerinin bir yaratimidir.”'

Bourdieu’niin sermaye goriisiinii toplum igerisindeki
faillerin davranislarinin sebeplerinin anlasilmasinda 6nemli katkilar saglayan farkli bir

vizyon olarak diistinmek miimkiindiir.
5. Sembolik Iktidar-Simgesel/Sembolik Siddet

Bu kisimda, sembolik iktidar ve sembolik siddet kavramlarinin nasil ve ne
sekilde ortaya ¢iktig1, s6z konusu kavramlarin Bourdieu sosyolojisindeki ve bu ¢alisma
acisindan 6nemi, Bourdieu’niin bu kavramlarla neyi aciklamaya ¢alistigi, bu kavramlari
hangi alanlara adapte ederek ne gibi tespitlerde bulundugu gibi konular {izerinde

duracagiz.

Bourdieu, kendisinin alamet-i farikasi1 diye tanimlanan sentezciligi ile 6znel ve
nesnel ayrimini asabilmek adina, Marksizmle ve 6zellikle de Louis Althusser'in Fransiz
Marksizmiyle bir hesaplasmaya girigsmistir. Bourdieu bu amagla Marksist sdylemin
altyapi-iistyap1 dikotomisini de reddederek, ekonomik ¢ikar fikrini, maddi gayelerin yani
sira goriinmeyen, simgesel kar amaglarini da kapsayacak sekilde genisletir. Konuyu biraz
detaylandirmak gerekirse Bourdieu, Marksist diisiincedeki “hiikmedenler” ve

“hiikmedilenler” ayrimimi kabul etse de bu ayrimin ve sinif miicadelesinin yalnizca

133 Cihat Ozséz, “Pierre Bourdieu’niin Temel Kavramlarina Giris”, Sosyoloji Notlari, Say: 1, 2007, s. 15-21.
154" Ali Murat Yel, “Bourdieu ve Din Alani, Sermaye, Iktidar, Modernlik”, Ocak ve Zanaat, s. 566.
135 Pierre Bourdieu, “Simgesel Sermaye ve Toplumsal Siniflar”, s. 197.

43



iktisadi alanla sinirli olmadigini, din, siyaset, sanat ve benzeri alanlar1 kusatan genis bir
zemine tekabiil ettigini savunur. Bu nedenledir ki Bourdieu’niin kavramlar1 din alaninda
cereyan eden fakat sadece dini saiklerle agiklamakta zorlanacagimiz XII. ve XIII. yy.
Gliney Fransa dini muhalefeti meselesini analiz etmemizde bize ¢ok ufuk agic1 imkanlar
sunar. Ona gore esas miicadele sembolik alanda vuku bulmaktadir. Dolayisiyla son
tahlilde Marks’m altyapi-iistyapt ayrimi da anlamsiz kalmaktadir.">® Bunun sonucunda
Bourdieu s6z konusu hesaplagsmadan “sembolik iktidar, sembolik siddet, sembolik ¢ikar,
sembolik alan, sembolik sermaye” gibi gayet yerinde ve agiklayict kavramlari i¢ine alan
“sembolik” nosyonuyla ¢ikmistir."’

Sembolik ilave edilen kelimelerle olusturulan kavramlarin sosyolojide ortaya

158 «gembolik

¢ikist konusunda sosyologlar ilk olarak, “dogal toplum modeli’ni reddeden
toplum modeli”nden ilham aldig1 belirtilir. Sembolik toplum anlayisina gore, sosyal
yapmin kiiltiirel 6geleri, fertlerin glindelik yasantilarini yorumlamalarini1 saglayan bir

%9 Zira semboller zihni kurgulardir. insanlara

degerler ve anlamlar biitiiniidiir.
anlamlandirma araglarini temin ederler. Bunu yaparken de kendileri i¢in toplumun sahip
oldugu 6zel anlamlari ifade etmenin yollarini da belirlerler.'® Bu ifadelere bakildiginda
tanimin ileriki sayfalarda anlatilacak olan Bourdieu’niin ‘sembolik’ fikrine ne kadar yakin

oldugu anlasilacaktir.

Bourdieu sosyolojisi, sosyal ve sembolik yapilari ayirt edebilme ve aralarindaki
saysiz iliskileri tespit edebilme seklinde &zetlenebilir.'’ Bunun yaninda Bourdieu
sosyolojisinde sembolik formlarin hem toplumsal hiyerarsiler olusturan hem de onlar

siirdiiren kaynaklar oldugu iddia edilmektedir.'®

13 Tayfun Amman, “Sosyal Tabakalasma ve Giiniimiiz Fransiz Sosyolojisinin Yaklagimlar1, Doktora Tezi”, Istanbul

Universitesi, Istanbul, 1995, s. 125.

Amman, “Sosyal Tabakalasma”, s. 124. Detaylar icin bkz. Swardz, Kiiltiir ve Iktidar, s. 124.

Pozitivist toplum anlayisinin sosyal sistemin dogal diirtiiler ve mecburiyetlerle sekillendigini 6ne siirer.

Amman, “Sosyal Tabakalagma”, s. 124.

Amman, “Sosyal Tabakalagma”, s. 124.

Amman, “Sosyal Tabakalagma”, s. 124.

Giiney Cegin, “Tabiiyyet ve Simgesel Siddet Kavramlar: Uzerinden Foucault ve Bourdieu’yu Birlikte Okumak ”,
Terkipler: Tarihe, Topluma ve Siyasete Dair Yazilar, Kaf Kitap Kafe Yaylari, 2017. s. 121.

157
158
159
160
161
162

44



Bourdieu’da sembolik iktidar ve simgesel siddet kavramlar1 sosyolojiden siyaset
bilimine dogru evrilen bir kulvar vazifesi gérmektedir.'® Bourdieu sosyolojisinde
simgesel siddet ve sembolik iktidar arasinda keskin bir ¢izgi yoktur. Bu ikisi i¢ ice gegmis
kavramlardir ve hatta Bourdieu bazen bunlar1 birbirlerinin yerine de kullanmaktadir.
Bourdieu, ileride daha detayli anlatacagimiz “sembolik iktidar” kavramiyla iktidarin
keyfi uygulamalarinin keyfiliginin anlasilmaz hale getirildigini ve dolayisiyla
tahakkiimiin de (Weber’in mesrulagtirma kavramindan ilham alarak) “mesru bir
tahakkiim”e doniistiirildiigiinii savunur.'® Simgesel siddet kavrammim bu calismayi
ilgilendiren en 6nemli kisimlarindan biri de “siddetin mesruiyeti” meselesidir. Siddet
goriiniir ve fiziksel olabilecegi gibi goriinmeyen hatta fark edilmeyen siddet
bicimlerinden de s6z etmek miimkiindiir. Bu anlamda Bourdieu’niin “simgesel siddet”

165 Biitiin bu

kavrami, siddetin teorilestirilmesi konusuna da katkida bulunmaktadir.
aciklamalardan sonra kavramin tamimina gecebiliriz. Oncelikle Bourdieu’niin kendi

simgesel siddet tanimina bakacak olursak:

Simgesel siddet, ona maruz kalanlarin ve ayni zamanda da ¢ogu kez
onu uygulayanlarin sessiz su¢ ortakligiyla ve her iki tarafin da onu
uyguladiklar1 ya da ona maruz kaldiklarinin bilincinde olmadiklari
oOl¢tide uygulanan bir siddettir. Biitiin bilimler gibi sosyolojinin islevi
de gizli seyleri acgiga c¢ikarmaktir; bunu yaparken, toplumsal
miinasebetlerde ve Ozellikle de medyatik iletisim miinasebetlerinde
kendini gosteren simgesel siddetin 6nemsiz gibi gdosterilmesine katkida

bulunabilir.166

Bourdieu baska bir yerde simgesel siddetin tanimi i¢in sunlar1 sdyler:

Kendi kurbanlar1 i¢in bile goriinmez olan, bilgi ve iletisimin salt

simgesel yontemleri araciligiyla ya da daha acik bir ifadeyle tanima ve

' Onur ince, Hilal(ed), Giiniimiizde Siyasette Yeni Yaklasimlar: Elestiriler, Farkhiliklar, Coziim Arayislar, Istanbul:

Dogu Bat1 Yayinlari, 2011.

Amman, “Sosyal Tabakalagma”, s. 124 ve 125.

Bruce B. Lawrence (ed), On Violence: a Reader, Aisha Karim, Durham: Duke University Press, 2007, s. 188.
Siddetin gesitleri baglaminda fiziksel, psikolojik, bedensel, olumlulugun siddeti, simgesel siddet, nesnel siddet,
dini, toplumsal, kiiltiirel siddet gibi ¢esitlerinden bahsetmek miimkiindiir.

Pierre Bourdieu, Televizyon Uzerine, Cev. Turhan Ilgaz, Yap1 Kredi Yayinlari, istanbul: 1997, s. 21-22. Yine bkz.
Bourdieu, Wacquant, Diisiiniimsel bir Antropoloji igin Cevaplar, s. 166.

164
165

166

45



tanmimama, onaylama veya onaylamama yoluyla isleyen,

duyarsizlastirict ve yumusak bir siddet tiiriidiir.” 167

Bu tanimlardan da anlasilacag iizere simgesel siddet gériinmeyen, uygulayan ve
maruz kalanin ¢ogunlukla farkinda olmadigi, mesrulastirilmis ve kibarca uygulanan bir
siddet formudur. Bourdieu’ya gore sembolik ifadesi ‘az’1 ifade etmez; bilakis bu kuvvetli
bir siddettir. “Sembolik” ger¢ek ve fiili olanin karsiti olarak da anlagilmamalidir. Zira
bastan asag1 “manevi” bir kavram degildir. Tahakkiim yapilar1 ona gore tekil failler ve
kurumlarin (aile, kilise, devlet) katkida bulundugu sonu gelmeyen (tarihsel) bir yeniden
iiretim emeginin lrliniidiir. Bir diger deyisle sembolik iktidar, gergekligi kurma, yeniden
iiretme ve yapilandirma giiciidiir. Dolayistyla boyle bir kullanimda gerc¢eklik dedigimiz
olgu iretilebilir, bozulabilir ve yeniden iiretilebilir bir malzeme halini almaktadir.
Toplum biitlin bunlara boyun egerek bu verili gergekligi igsellestirir. Yine vurgulamak
gerekir ki simgesel siddeti uygulayanlar da ona maruz birakilanlar da bu siddetin farkinda
olmayabilirler. Bourdieu, bu siddetin askeri yaka ¢izgilerinin okunmasi gibi yalnizca o

kodu bilenlerce anlagilabilecegini savunmaktadir.'®®

Hatta Bourdieu simgesel siddetin
siddet olarak algilanmamasin1 -Marks’tan ilhamla- “yanlis tanima” seklinde
adlandirmaktadir. Ona gore toplumsal failler, diinyay1 sorgulamadan benimser ve oldugu
gibi kabul ederler, bu sebeple de zihinleri bu diinyay1 yine bu diinyanin yapilarindan ¢ikan
biligsel yapilara gore sekillendirirler. Bu toplumsal diinyanin i¢ginde dogmus olmakla belli
postiilalarin, aksiyomlarin bize 6gretilmesine, dikte edilmesine ihtiya¢ duymadan kabul

ederiz. Bourdieu’ya gore, gizli ikna siire¢ bu noktada devreye girer. Tahakkiim ve siyaset

kurammnin gergek temeli bu basindan kabul edistir.'®

Bourdieu’ya gore hiikkmedilenler, hadiselere tahakkiim iligkilerine ve olaylara
hiikkmedenlerin bakis acilariyla olusturulmus kategorilerle bakarlar. Bu da s6z konusu
kategorilerin dogalmis gibi gorlinmesine yol agar. Bu durum onlarin sistematik bir sekilde

kendilerini degersizlestirmesine ve hatta daha asag1 gormesine bile itebilir.'”

167 Bourdieu, Eril Tahakkiim, s. 51.

168 Bkz. Bourdieu, Eril Tahakkiim, s. 51.

1 Bourdieu, Wacquant, Diigiiniimsel bir Antropoloji igin Cevaplar, s. 167.
170 Bourdieu, Eril Tahakkiim, s. 50.

S o
S ©

46



Bourdieu, Marksist anlayisi, ekonomik ve sinifsal yapilara fazla agirlik vererek
hem kapitalizm Oncesi toplumlarda hem de sanayi sonrasi farklilasan toplumlardaki
iktidar iligkilerinin simgesel boyutunu yeterince dikkate almadig1 konusunda da elestirir.
Bourdieu, 6zellikle gelismis toplumlarda tahakkiim mekanizmalar1 agik bask: ve fiziksel
tehditten ziyade simgesel manipiilasyonlar vasitasiyla ¢alisir. Cagdas toplumlarda kiiltiir,
kurumlar, iireticiler gibi ¢esitli alanlardaki esitsizligin devaminin sebebi tam da budur.
Bu sebeple ekonomik iktidar kavrami tek basina yetersizdir ve sembolik iktidarin da géz
onilinde bulundurulmasi gerekir. Bourdieu’ya gore simgesel siddet, iste bu goriinmez
iktidar yapilanmasinin yol ac¢tig1 siddet tiiriidiir. Bu iktidar tiiriine ‘sembolik iktidar’

diyoruz.

Bourdieu’ye gore sembolik iktidarin gerceklestirilebilmesi icin ilk sart sembolik
sermayeye sahip olmaktir.'”’ Sembolik iktidar, gegmis donemlerdeki sosyal otoriteye
dayanarak eski ve yeni bakis acilarini zihinlerde kabul ettirme giiciine sahiptir. ikinci sart:
da sembolik iktidarin sundugu teorinin nesnel gerceklikle oOrtlismesinin gerekliligidir.
Bourdieu’ya gore, sembolik iktidar, varliklar1 kelimelerle viicuda getirebilme giiciine
sahiptir ve tasvir sadece ve sadece gercekse yani seylere uyuyorsa onlari viicuda

getirebilecektir. Sembolik iktidar bu anlamda bir takarriir ve ifsa iktidaridir.'”

Bourdieu simgesel siddet ve sembolik iktidar kavramlarini esitsizlik ve
tahakkiim meselelerinde yogunlasarak medya, cinsiyet esitsizligi ve dil meselesi gibi

konulardaki fikirlerini temellendirirken kullanmustir.

Bourdieu’ya gore egitim sembolik iktidarin 6nemli araglarindan birisidir. Ona
gore insanlar1 milliyet, din, cinsiyet gibi kategorilere gore smiflandirmadaki etkili
faktorlerden biri de okul sistemidir. Ulusal egitim sisteminden gegen insanlar bu
kategorileri 6grenir ve igsellestirirler. Yahut en hafif sekliyle bu kategorileri
degerlendirme ve algilama yetenegi kazanirlar. Ona gore ¢ogunlukla okullar, egemen

smifin iktidarinin devaminin ve diizenin mesruiyetinin bir garantisidir. Kisi, daha

171 Sembolik sermaye’ kavramui ileride ele alinacaktir.
172" Pierre Bourdieu, Secilmis Metinler, Cev. Levent Unsald1, Ankara: Heretik Yayinlari, 2013, s. 208-209.

47



cocukken dahi toplumdaki konumunun karsili§i olan habitusuna gore davranmay1

ogrenecektir.'”

Diislince bigimlerindeki farkliliklar en biiyiikk ayrim ve catisma kaynagi
olacaktir. Bourdieu’ye gore bu durumda temel hiikiim verme giicii ve yetkisini devlet
deruhte edecektir. Boylelikle devlet kimin kim ve neyin ne olduguna karar verecegimiz
kategoriler konusunda otoriteyi elinde tutar ve ¢ogunlukla bunlar1 kullanir. Dolayisiyla
son tahlilde diinya daha anlasilabilir bir hal alir ve kimse ayrimciliklar1 ve kimlikleri

174

sorgulamaz hale gelir. " Zira Bourdieu’ya gore hilkmedilenler tahakkiim iligkilerine

hilkmedenlerin goziiyle, onlarin olusturdugu kategorilerle bakarlar. Bu sebeple bu

kategoriler onlara normalmis gibi goriiniir.'”

Bourdieu’niin sembolik siddet kavramin1 adapte ettigi alanlardan bir digeri de
kadm-erkek iliskileri baglaminda kadinlarin, erkekler-toplum ve hatta kendi cinsleri
tarafindan ugradigir tahakkiim iliskileridir. Bourdieu kadinlarin kendi bedenlerini
begenmemelerini yukarida bahsedilen kategoriler meselesi ile iligkilendirir. Bourdieu’ya
gore kadinlar kendilerini algilama ve anlamlandirma siirecinde bu smiflandirmalar ve
semalarla hareket ederler. Bourdieu, kadinlarin -6zellikle Fransa 6zelinde- kendilerinden
yasca daha biiylik ve boyca daha uzun erkekleri tercih etmelerine dikkat ¢eker. Ona gore
kadinlar, kendilerine kiyasla daha ¢ok one ¢iktig1 net bir bicimde belli olan ve boylelikle
sayginliklar1 kendilerince daha net olan erkekleri, kendi sayginliklarini arttirabilmek i¢in

se¢mektedirler.'”®

'3 Detaylar igin bkz. Cihat Ozsdz, Pierre Bourdieu Sosyolojisi ve Simgesel Siddet, Hacettepe Universitesi Sosyal

Bilimler Enstitiisii Sosyoloji A.B.D. Basilmamus Yiiksek Lisans Tezi, Ankara, 2009. /Ote yandan Bourdieu okul

sistemini ‘Maxwell’in cini’ne benzetmektedir. Ona gére okul sistemi miras yoluyla hakim kiiltiirel sermayeye sahip

olan elitlerle bu sermayeden yoksun olanlar ayirir. Bu ayrim da esasinda toplum tarafindan kaniksanmis ve normal
karsilanan esitsizlikler kapsamina girmektedir. Bdylelikle okul sistemi de yeniden iiretimle simgesel iktidara ve
simgesel siddetin vuku buldugu 6nemli merkezlerden birisidir. (Bu konuya “Sermaye Kavrami” kisminda biraz
daha genis yer verilecektir.) Cihat Ozsdz Pierre Bourdieu Simgesel Siddet, Egitim, Iktidar, Cogito Pierre Bourdieu

Ozel Sayis1, Yap1 Kredi Yayinlari, say1 76, Bahar 2014, s. 294-295. Ayrica detayh bilgi igin bkz. Yasin Aktay,

“Pierre Bourdieu ve Bir Maxwell Cini Olarak Okul” s. 473-499. (Ocak ve Zanaat iginde, Derleyenler Giiney Cegin,

Emrah Goker, Alim Arli, Umit Tatlican, istanbul: iletisim Yayinlari, 2016)

Cihat Ozsdz, “Pierre Bourdieu Simgesel Siddet, Egitim, iktidar”, Cogito Pierre Bourdieu Ozel Sayisi, Yap: Kredi

Yayinlari, say1 76, Bahar 2014, s. 295.

175 Bourdieu, Eril Tahakkiim, s. 50.

176 pierre Bourdieu, Eril Tahakkiim, Cev. Bediz Yilmaz, istanbul: Baglam Yayinlari, 2015, s. 50-51. Bourdieu ayrica
yas farki olmasi gerektigini diigiinen kadinlarin daha ¢ok esnaf, kdylii, zanaatkar, is¢i kesimlerinde gorildigiini
belirtir. Ona gore bunun sebebi de evliligin bu kadinlarin toplumsal mevki edinmesinde hala dnemli bir vasita
oldugudur.

174

48



Bourdieu, sembolik siddet kavrami ile kadinlarin maruz kaldig1 her tiirlii fiziksel
siddetin g6z ardi edilmedigini, c¢linkii sembolik alanin gergek ve fiili olanin karsiti
olmadigin1 vurgular.'”” Ayrica Bourdieu tahakkiim yapilarimin tarihsel degil, bireysel
faillerin yaninda okul, devlet, kilise, aile gibi kurumsal yapilarin da i¢inde bulundugu

sonsuz bir “yeniden {iretim emeginin {iriinii” oldugunu savunmaktadir.

Bourdieu’ya gore simgesel siddetin bir diger aracit da televizyon ozelinde
medyadir. Ona gore televizyon araciligiyla seckinler, yonetenler ve hakim sinif, “fast-
thinker” dedigi sdzde aydimnlar araciligiyla kendi lehlerine bir kamuoyu olusturma
imkanina sahiptirler. Boylelikle insanlarin ¢ogunlukla fark etmedikleri medyaya maruz

78 Daha 6nce

kalma yoluyla simgesel bir iktidar ve siddet s6z konusu olmaktadir.
deginildigi iizere, Bourdieu bu maruz kalisinda esasinda simgesel siddete katki
sagladigimi savunur. Ona gore bu yumusak somiirii iligskisinde somiiriilenin somiirene

duydugu sevgi ve hayranlikla sémiiriiye katkida bulundugunu belirtmektedir.'”

Dolayistyla Bourdieu sosyolojisini anlamak, mutlak suretle kullandig1
kavramlar1 ¢oziimlemis olmay1 gerektirir. “Sembolik” nosyonu da bu kavramlarin en
merkezi olanlarindandir. Bourdieu, insanlarin habituslaria gore davranirken igsellestirip
kaniksadiklar esitsizlikleri “sembolik™ kavraminin ¢esitli versiyonlariyla izah etmistir.
Ona gore gorlinliir olmayan yazisiz kurallar, haksizliga ugrayanlar tarafindan asla
sorgulanmaz ve itiraz edilmez bir hal almaktadir. Tahakkiim edenler tarafinda da goriiniir
yahut fiziksel siddete bagvurmaya gerek duymadan ve tabir-i caizse “zalim” goriintiisii
vermeden amagclarina ulasabilmelerine imkan tanir. Tahakkiime maruz kalanlarin da
gerek farkinda olmamalar1 gerekse cesitli sebeplerle itiraz etmemeleri bu siddetin vuku
bulmasini neticelendirir. Bourdieu simgesel siddet ve simgesel iktidar kavramlarin1 daha

cok dil, egitim, kadin-erkek iligkileri ve medya gibi konular iizerinden izah etmektedir.

Son olarak simgesel siddet ve simgesel iktidar kavramlarinin bu arastirmanin

konusu ile baglantisina deginmek gerekirse: daha once deginildigi iizere siddet

77 Bourdieu, Eril Tahakkiim, s. 50.

178 Bourdieu’niin medyada simgesel siddet hakkindaki fikirlerinin detaylari i¢in Televizyon Uzerine isimli eseri ve
Hiiseyin Kose’nin Bourdieu Medyaya Kars: isimli kitabina bakilabilir.

179 Cihat Ozséz, “Pierre Bourdieu Simgesel Siddet, Egitim, iktidar”, Cogito Pierre Bourdieu Ozel Sayisi, Yapt Kredi
Yayinlari, say1 76, Bahar 2014, s. 294.

49



kavraminin ¢ok degisik alan ve ¢esitlerinden s6z etmek miimkiindiir. Bu aragtirmanin ana
konusu olan XII. yiizy1l Languedoc toplumundaki dini muhalefet ve Katolik Kilisesi
arasindaki cogunlugu goriiniir siddete dayali iliskinin ilk zamanlarin1 gdzlemledigimizde,
Kilisenin ag¢ik oturumlar ve -halki etkilemek i¢in hazirladigi- vaaz ve reddiyelerle ikna
siirecine ayirdig1 goriilmektedir. Bu reddiyelerde muhalefete yonelik cesitli asilsiz
ithamlar da yer almaktadir. Bu tiir ithamlar ve bunun gibi aleyhte propaganda ile bir
kamuoyu olusturma gayreti, Bourdieu'niin -daha ¢ok televizyon iizerinden kurulan-
simgesel iktidar kavramini hatirlatmaktadir. fleriki désnemlerde 6zellikle halk iginde diri
diri yakilma hadiselerinde halkin yakilmalara itiraz etmeyip desteklemesi de bu kamuoyu
olusturma c¢abasinin basarili oldugunu ve simgesel iktidarin kuruldugunun bir
gostergesidir. Keza engizisyon mahkemeleri sorusturmalarinda “heretiklerin” ele
verilmesi i¢in ihbarlar ve verilen hiikiimlere kimsenin itiraz etmemesi de ayni sekilde

sembolik iktidarin basarili oldugu seklinde yorumlanabilir.

Sonug olarak Bourdieu, toplumdaki failleri, ¢esitli eylemler i¢in sahip olduklar
motivasyonlari ve bunlarin arkasindaki sebepleri anlamaya calisir. Bunun i¢in bir pratik
teorisi gelistirir ve son tahlilde sosyal hayati1 bir miicadele alani olarak goriir. Bourdieu’ya
gbre bu miicadeleyi kazanabilmek i¢in belirli bir birikime ihtiya¢ vardir. Ancak bu,
yalnizca ekonomik birikimden ibaret degildir. Kisinin kiiltiirel birikime ve etkili bir
cevreye de ihtiyaci vardir. Bourdieu, sosyal esitsizligi yalnizca ekonomik ag¢idan
degerlendiren Marksizm’i bu sebeple elestirir. Bourdieu’ye gore kisinin ihtiya¢ duydugu
sosyal ¢evre ve kiiltiirel birikim ailesinden de miras kalabilir. Dolayistyla Bourdieu, bu
imkanlarla doganlarla dogmayanlar arasinda ciddi bir esitsizligin  varligini
savunmaktadir. Ayni sekilde, sosyal sermayeye sahip kisilerin kolaylikla ekonomik

sermayeye sahip olabilecegini de iddia etmektedir.

Bourdieu s6z konusu miicadeleyi oyun metaforuyla agiklar. Miicadelenin
gerceklestigi yer alandir. Oyuncularin bagtan kabul ettikleri oyunun kurallar1 doksa,
oyunun sonunda elde edecekleri ¢ikarlar1 da illisiodur. Oyunda oyuncularin ¢cogunlukla
caba sarf etmeden gelistirdikleri stratejiler habitustur. Oyunda kullandiklar1 kozlar da

oyunun oynandig1 alana gore farkliliklar arz eden sermaye tiirleridir.

50



Calismada yukarida 6zetledigimiz kavramlar vasitasiyla XII. ve XIII. ylizyil
Languedocunda gerceklesen Katolik Kilisesi ve dini muhalefet grubuyla aralarinda vuku
bulan ¢atismay1 agiklamaya ve bir teorik temele oturtmaya calisacagiz. Miicadele alanlar
din, siyaset, ekonomidir. Katolik Kilisesini temsil eden papazlarla dini muhalefet
miintesipleri ve temsilcileri arasinda ciddi bir kiiltiirel fark s6z konusudur. Dolayisiyla
habitus ve kiiltiirel sermaye bakimindan bir farklilik s6z konusudur. Farklilik da elbette
bu cekismeye katki saglamaktadir. Ozellikle Kilisenin devletle is birligi icinde olup
simgesel siddet ve simgesel iktidarin imkanlarin1 sonuna kadar kullandigini séylemek

miumkindir.

Doksa kavrami aragtirmamizin baglaminda hem oyunun kurallar1 hem de
ortodoksluk-heretiklik baglaminda diisiiniilebilir. Bourdieu’ya gore Doxa’y1 ortodoks ya
da heterodoks kilan gruplar arasindaki sosyal miicadedir. Miicadeleyi kazanan hakim

grup kendi diizeninin devami i¢in kendi fikrini ortodoks kilar.'®

Ote yandan iki tarafin da bu catismaya sebep olan illisiolarmi miimkiin
oldugunca derinlemesine anlamaya ¢alisacagiz. Her iki tarafin siyasetle irtibat1 hatta Albi
Hacli Seferi’ni gercgeklestirecek ve Engisizyonu kurduracak derecede net pozisyonlar
almasi1 giiclii sosyal sermayelerinin varligini kanitlamaktadir. Burada ¢ok kisaca ifade
etmeye calistigimiz tlim baglantilar, ii¢lincii boliimde detayli bir bicimde ele alinacaktir.
Teorik ¢erceve olarak ele aldigimiz Bourdieu sosyolojisinin, ¢aligmanin konusu olan
olaylarin tiim sebeplerini agiklamada tamamen yeterli oldugunu iddia etmek miimkiin
degildir. Zira Bourdieu her ne kadar gériinmeyen sebepler lizerinde de kafa yormus olsa
da din tarihini agiklamada onemli bir kilometre tasi olan ‘manevi saik’leri goz ardi
etmigtir. S6z gelimi, dini muhalefet miintesiplerini sehir meydanlarinda canli canli
yakilmaya gotiiriildiiklerinde ve yakildiklar1 esnada atese gidenlerin giiliimsemesinin
sebebi bu kavramlarla agiklamak pek de miimkiin gériinmemektedir. ileride kavramlarin

acikladig1 ve yetersiz kaldig1 noktalar etraflica ele alinacaktir.

180 Detayli bilgi igin bkz. Bourdieu, “Language and Symbolic Power”. Cambridge: Polity Press, 1991. Jacques
Berlinerblau, “Toward a Sociology of Heresy, Orthodoxy, and Doxa”, History of Religions, Vol. 40, No. 4 (May,
2001), The University of Chicago Press, ss. 327-35.

51



IKiNCi BOLUM
“KATARLAR” IN TARIH YAZIMINDAKI YAKLASIM FARKLILIKLARI VE
GUNCEL TARTISMALAR EKSENINDE KOKEN PROBLEMI

Orta Cag Avrupasi Hristiyan “heresisi” konusunda son donem tartigsmalara
bakilirsa heretiklerin Maniheist kokenden geldigi iddiasi epey geride kalmis gibi
goriinmektedir. Ancak Tiirkiye’de yapilan ve halen yapilmakta olan ¢aligmalarin kahir

¥ By durum ashinda

ekseriyeti artik ¢ok itibar edilmeyen bu eski goriisii takip etmektedir.
bize giincel tartismalardan epey uzak kalindigini gostermektedir. Giincel tartigmalar daha
cok Katarlar ¢aligmalarinda kullanilan kaynaklarin mahiyeti ve objektifligi iizerinden
yeni metodolojiler kullanarak Katarlarin galisilmas1 gerektigi gibi konular iizerinde
yogunlagmaktadir. Biraz daha detaylandirmak gerekirse Katarlar terimi, nasil bir hareket
olduklari, (heretik, muhalif) diialist olup olmadiklari, XIII. yiizy1l Katolik Kilisesi’nin bir
diisman yaratmak i¢in esasinda hi¢ var olmayan bir grubu icat edip etmedigi, XII. ve XIII.
ylizy1l toplumunun yapilan kara propaganda neticesinde “persecuting society” terimiyle
meshur ve malum-daha 6nce sorunsuz ve huzur i¢inde aynm1 mekanu-1 paylastiklar
komsularin1 “heretik” olarak goriip gérmedikleri, kaginci yiizyilda varolduklar1 ve

Valdensiyanlarla irtibatlarinin  ve ayriklart noktalarin  mahiyeti, Bogomillerle

baglantilarinin olup olmadig: gibi konular etrafinda sekillenmektedir.

181 Bkz. Kadir Albayrak, Bogomiller ve Bosna Kilisesi, Emre Yaynlari, 2005. Halim Isik, “Katharlar: Balkan Kokenli,
Avrupa Ortagaginda Katoliklerce Yakilarak Oldiiriilen Heretik Hristiyan Dini Hareket Uzerine Bir Inceleme”,
Mevzu, 9, 2019, Halim Isik, “Hristiyan Diialist-Gnostik Bir Tarikat Olarak Bogomilizm ve Avrupa Heretik
Toplumlarina Etkileri” Balkan Arastirmalari Enstitiisii Dergisi (Temmuz 2017), Mehmet Esgin, “Hristiyanlikta
Engizisyon Mahkemeleri”, Doktora Tezi, Selguk Universitesi, 1998, Feyza Uzunoglu, “Orta Cag Avrupasi’nda Bir
Heretik Gnostik Hareket Olarak Katarlar”, Yiiksek Lisans Tezi, Marmara Universitesi, 2010, Sakin Ozisik,
“Ortagag Hristiyan Heresi Gruplarindan Pavlikanlar”, Cumhuriyet Universitesi, 2007. Ismajil Hodzig, “Bogomilzm
ve Bosna Hersek Bogomilleri”, Samsun, 2007. (Hodzi¢’in ¢aligmasinda biitiin Orta Cag heresi gruplari Bogomiller
kapsaminda degerlendirilmektedir.) Hiiseyin Colak, “Bogomilizm Doktrini ve Tarihi Geligimi”, Yiiksek Lisans
Tezi, Marmara Universitesi, 1997. Ayrica Katarlarn Tiirkiye’de fazla bilinmemesi gok farkli problemleri de
beraberinde getirmistir. Sean Martin’in Cathars: The Most Successful Heresy in the Middle Ages kitabinin tahrif
edilerek ve tamamen alakasiz bigimde Alevilere isnat edilmesi ve Orta Cag’da bir Alevi Hareketi: Katarlar seklinde
¢evrilmesi ve Bernald Hamilton, Janet Hamilton ve Yuri Stayenov’un kitaplarinin da ayni sekilde yazarinin dahi
degistirilerek bir gevirisinin yaymlanmas: (Fakat daha sonra “Yurt Yayinlar1” iyi bir ¢evirisini yaymlamistir.)
Popiiler yayinlarda Katarlarin feodal sisteme karsi ¢ikan sosyalist bir grupmus gibi sunulmasi: Mine Kirikkanat,
Giiliin Oteki Adi, Kirmizi Kedi, 2015.

52



Bu baglamda bu ¢aligmanin amaci Tiirkiye’deki Orta Cag heresi anlayist ve
calisma metotlarinin giincellenmesini  saglamaktir. Bunu gerceklestirebilmek icin
Katarlarin tarih yazimindaki yaklagimlari sunmak, mevcut tartigmalari miimkiin
oldugunca etraflica aktarabilmek ve hangi goriisii ni¢in destekledigimizi de izah etmeyi

hedefliyoruz.

Calismanin bu kismu ii¢ boliimden olusmaktadir. i1k boliimde kisaca Katarlarin
tarih yaziminin ge¢misinden bahsedilecektir. Reformasyon donemindeki Katolik ve
Protestan okumalara ve daha sonraki donemlere tekabiil eden Liberal, Milliyetci,
Marksist ve Feminist okumalara ise kisaca deginilecektir. Ikinci ve {igiincii boliimde de
arastirmanin bu bOliimiiniin asil maksadi olan 1950’lerin Oncesi ve sonrasi olarak
ayirabilecek olan geleneksel ve giincel yaklasima agirlik verilecektir. Ikinci boliimde
once geleneksel gorlisteki Maniheizm kokenini savunan tarihgileri ve daha sonra diger
“heretik” gruplarin da ayni kokenden oldugunu ileri siiren tarihg¢ilerin iddialarini
incelenecektir.  Uciincii boliimde &ncelikle bu eski geleneksel goriisiin  nigin
terkedildigini anlatmak adina “heretik” gruplarin kdkenini Maniheizm’e dayandirmanin
ne gibi sakincalar1 olabilecegi tartisilacaktir. Sonrasinda giincel goriisteki farklh

yaklagimlar1 aktararak ni¢in giincel goriisiin benimsendigi agiklanacaktir.

I “KATARLAR” TARIH YAZIMINDA YAKLASIMLAR

Genel itibartyla “Katarlar” tarih yaziminin ‘yazin tarihi’nde- o6zellikle XXI.
yilizy1l Oncesindeki literatlir s6z konusu oldugunda- bu tarihi yazan arastirmacilarin
ideolojik ve dini arka planlarmin sasirtici diizeyde etkin oldugu goriilmektedir. Deyim
yerindeyse “Katarlar”in tarihi hakkinda ¢ok uzun dénemler boyunca nasil ¢ikarimlar
yapilmak istendiyse 0yle okunup yorumlanmis gibi bir izlenim verilir. Ancak yirminci
yiizyila gelindiginde bu tiir yaklagimlarin biiyiik 6l¢lide degistigini, en azindan epeyce

siliklestigini sdyleyebiliriz.

53



Katarlar tarihi XIII. yilizyi1ldaki reddiyeler, Engizisyon kayitlar1 ve Albi Hach
Seferi gibi 6nemli hadiselerde tutulan kroniklerle'™ daha bizzat “Katarlarin” tarih
sahnesinde bulunduklari esnada yazilmaya baslanmigtir. Fakat bunlarin oldukg¢a tarafli
metinler oldugunda siiphe yoktur. Emily McCaffley, ilk donemlerde yazilan bu tarihin,

183

dini, kiiltiirel ve politik amagclar i¢in kullanildiginin altin1 ¢izmektedir. *° Daha sonra

Reformasyon dénemine kadar bir duraganliktan soz edilebilir.

Reformasyon donemine gelindiginde iki marjinal bakis agis1 6ne ¢ikmaktadir.
Bu dénemde Katarlar tarihi artik tamamen Katolik ve Protestan gatismasi baglaminda
tartisilmaya baslanmistir. Katolik polemikg¢iler/reddiyeciler s6z konusu grubu “heretik”
Protestanlarin sapkin atalar1 olarak sunarken, Protestan polemikgiler de Katarlar
Papaligin zulmiine boyun egmeyen “hakiki iman”in sahipleri, “Protestanlarin XII. ve
XIII. yiizyildaki onciileri”, “Sehitler ve kahramanlar” olarak algilamis ve takdim
etmislerdir. XVI. ylizyilda Protestanligin kurucusu Martin Luther’in ¢agdasi Katolikler
Luther’i uyuyan heresiyi uyandirmakla suglamiglardir. 1522 tarihinde de Koln engizitorii
Luxemburg’lu Bernard, bir heresi katalogu hazirlayarak heresi tarihini Maniheizme kadar

'8 (Katarlar) gibi gruplari da dahil etmistir."®> Dolayisiyla

uzatip Valdocular, Albililer
yine Protestanlar1 Orta Cag Hristiyan heretiklerine dayandirmigtir. 1561°de
Langueodoc’ta Kalvinizm yayilmistir. Bu dénemde Toulouse meclisinde avukat olan
Jean Gay, Catherie de Medici’ye bir uyar1 olmas1 maksadiyla o donemdeki Katoliklerin
karsilastig1 problemlere karsi -6zellikle siirdiiriilen miisamaha politikasina karsi- Les

Vauz-de-Cernayli Peter’m kroniklerini'*® yaymlamistir.

82 By metinlerin de tarafli olmas: sagirtict degildir. Ornek vermek gerekirse Albi Seferi hakkinda Sisteryan Caesarius

of Heisterbach’in yazdig1 Diologus miraculorum bunlardan biridir. (Ingilizce gevirisi igin bkz. Dialogus

miraculorum: The Dialogue on Miracles, ¢gev. Henry von Essen Scott and C.C. Swinton Bland, with an introduction

by G.G. Coulton (London: 1929), 1.345—46. Caesarius’s un metni i¢gin, ayrica bkz. William J. Purkis, “Crusading

and Crusade Memory in Caesarius of Heisterbach’s Dialogus miraculorum”.

Emily McCaffrey, “Imaging the Cathars in Late-Twentieth-Century Languedoc.” Contemporary European

History, c. 11, no. 3, 2002, s. 409-427. JSTOR, www.jstor.org/stable/20081845.

Gliney Fransa’da bulunan Gascony bolgesinde bir kasaba olan Albi’de yagsamalari sebebiyle “Katarlar”a “Albililer”

de denilmektedir.

Malcolm Barber, The Cathars in Languedoc: Dualist Heretics in Languedoc in the High Middle Ages. Harlow:

Longman, 2000, s. 213.

18 Peter, W. A. Sibly, M. D. Sibly. The History of the Albigensian Crusade: Peter of Les Vaux-de-Cernay's Historia
Albigensis. Woodbridge: Boydell, 1998.

183
184

185

54



Yine yukarida bahsettigimiz iizere Protestanlara gore heretikler Apostalik Kilise
donemi ve Protestanligin Kiliseden ayrilma siireci arasinda bir koprii vazifesi gormiis
Protestanligin  onciileridir. Bedouelle'®’, Cameron'®®, Friesen'® gibi isimlerle
orneklendirebilecegimiz bu yaklagim, Engizisyonu da kinayip suclu gormiistiir.
Heretiklere atfedilen bazi iddialar konusunda da onlar1 savunmuslardir. Ozellikle
heretiklerin yasadiklar1 donemlere ait Katolik kaynaklarinin giivenilmezligi iizerinden

Orta Cag heretiklerinin Maniheizme dayandirilmamasi gerektigi bunlardan birisidir.'”

Flacius Illyricus, Valdocular ve Protestanlar arasindaki benzerlige dikkat
cekmistir. Ona gore Papalifin sefaatini ve Katolik Kilisesi’nin apostalik mesruiyetini
reddetmeleri bakimindan Katarlar Protestanlarla ayn1 kanaati paylasmislardir. Bu ve
bunun gibi drneklerde goriildiigii gibi Katolik ve Protestanlarin teolojik c¢atigsmalari

arasinda Orta Cag heretiklerinin hep glindemde kaldigint sdylemek miimkiindiir.

Katolik ve Protestanlarin yaklasimlarindaki bu fark, siire¢ igerisinde birtakim
degisikliklere ugramis olmasmna ragmen gilinlimiizde kismen de olsa hala
hissedilmektedir. Modern Katolik tarihgiler de Katar tarihinin yaziminda Orta Cag
Katolik reddiyelerinin etkisinde kalarak Katarlar1 “heretik” olarak gérmeye devam
etmektedirler. Peder Antoine Dondaine, Malcolm Lambert gibi isimlerle
orneklendirebilecegimiz bu tarihgiler, Katolikler ve heretikler arasinda ciddi dogmatik
farklar oldugunu iddia etmekte ve heretiklerin sosyal bir tehdit olduklarmi ileri
sirmektedirler.'”’ Orta Cag polemiklerini esas almalarindan 6tiirii heretik jeneolojiyi de
savunmaktadirlar. Bunun en iyi gostergesi, basta Augustinus’un heretiklere reddiyeleri

olmak tiizere, bircok reddiyeyi Katarlar ve diger gruplara atfetmek edilmek suretiyle Orta

187 Bedouelle, Guy, “Les Albigeois, témoins du véritable Evangile: L’historiographie protestante du XVI° et du début

du XVIIsiécle”, Historiographie du catharisme, (Cahiers de Fanjeaux14), Toulouse: Privat 1979, s. 47-70.
Cameron, Euan, “Medieval Heretics as Protestant Martyrs”, Ed. Diana Wood, Martyrs and Martyrologies, Studies
in Church History 30, Oxford: Blackwell 1993, s. 185-207.

Friesen, Abraham, “Medieval Heretics or Forerunners of the Reformation: The Protestant Rewriting of the History
of Medieval Heresy”, Ed. Alberto Ferreiro, The Devil, Heresy and Witchcraft in the Middle Ages: Essays in Honor
of Jeffrey B. Russell, Leiden: Brill 1998, s. 165-190.

Bkz. Cameron, Euan, “Medieval Heretics as Protestant Martyrs”, in: Diana Wood (ed.), Martyrs and Martyrologies,
(Studies in Church History 30), Oxford: Blackwell 1993, s. 185-207, Limborch, Philipp van, Historia inquisitionis
cui subiungitur Liber sententiarum inquisitionis Tholosanae ab anno Christi MCCCVII ad annum MCCCXXIII,
Amstelodami: Apud Henricum Wetstenium 1692. Giinliimiiz tartigmalarinda diializm ve heretik jeneoloji tartigmasi
bunun bir uzantisidir.

David Zbiral, “Theorizing the Repression of Religious Dissent”, http://www.david-zbiral.cz/lectures/theorizing-
the-repression-of-religious-dissent1.htm.

188

189

190

191

55



(Cagda yasayan heretikleri Maniheist olarak etiketlemeleridir. Dolayistyla Augustinus’un
V. yiizyilda Maniheistlere yazdigi reddiyelerde bulunan “heresi” semptomlar1 Katarlarda
da mevcutmus gibi anlagilmis ve Katarlarin Maniheist 6gretiye ¢ok yakin bir diialist
ogretiyi benimsedikleri iddia edilmistir. Ustelik bu Maniheist kokenin, silsile halinde Orta
(Cag Hristiyan heretiklerine kadar devam ettigini ileri stirmektedirler. Buradan hareketle
sOyle soylenebilir, Modern Katolik tarih¢ilere gore heresi eski bir gelenegin -bir baska

ifadeyle Maniheizmin- tehlikeli yeni halidir."”?

Heretik jeneoloji iizerinden koken
tartismalar1 ileride daha detayli bir sekilde tartisilacaktir. Ancak sunu da ilave etmek
gerekir ki biitiin Katolik yazarlar jeneoloji iddiasini savunmadigi gibi tiim jeneoloji

savunuculari da Katolik degillerdir.

1789 Fransiz Ihtilali zamaninda “Katarlarm” tarihi tartismalar1 sadece dini
boyutta kalmayip, Fransa’nin ulus insasina siyasi mesruiyet kazandiran bir boyuta ulastigi
iddia edilmektedir. Bu milliyet¢i anlatiya gore Kilise-halk ayrimi yapilmakta ve heretikler
yine kahramanlastirilmaktadir. Bunun yani sira, Katarlar “heretik”likten “6zgiir insan”
statiisiine tasinmaktadir. Bu sebeple sekiiler milliyetgiler XIII. yiizy1l Oksitanyasi’m'””
demokrasi, hosgorii ve 6zgiirliik toplumu olarak gérmiislerdir. S6z gelimi Augustine
Thierry ve Jules Michelet gibi tarih¢iler modern Fransiz demokrasi gelenegi ve politik
mesruiyetin temelinin Giiney Fransa’da oldugunu diisinmektedirler.””* Yine 1820°de
Augustin  Thierry ve 1823°te Simonde de Sismondi Katarlarin uygar ve temiz

Languedoc’ta 6zgiirliigiin miijdeleyicileri olarak filizlendiklerini belirtmislerdir.'”

XIX. ylizyilin sonlarina dogru, 1870-1882 yillarinda Languedoc’ta Protestan bir
vaiz olan Napolén Peyrat ile Katarlarin hatirast tekrar canlanmistir. Radikalligi ve
ruhaniyet karsitligi ile tanmman bu vaiz, Katarlar i¢in yazdigr bir menkibede onlar
kahramanlar ve sehitler olarak takdim etmektedir. Bununla beraber Montségur kalesini

ozgiirliikk, demokrasi ve hakikat savunusu adina kendini feda eden Katarlar i¢in bir anit

192

Zbiral, http://www.david-zbiral.cz/lectures/theorizing-the-repression-of-religious-dissent1.htm.
193

Languedoc ile ayni bolgedir. Katarlarin yasadigi donemde Giiney Fransa bolgesi hem oc dilini konusanlar
anlaminda Languedoc hem de Occitanie olarak aniliyordu.

David Zbiral, “Problems in the Study of Religious Dissent”, http://www.david-zbiral.cz/lectures/problems-in-the-
study-of-religious-dissent-in-medieval-europe.htm.

Malcolm Barber, The Cathars in Languedoc: Dualist Heretics in Languedoc in the High Middle Ages. Harlow:
Longman, 2000.

194

195

56



olarak sunmaktadir.'”® Ayrica Peyrat, Albi Hagl seferinin Pirene daglarinda yasayanlarin

flyada’s1 oldugunu savunmaktadir. '’ Peyrat sunlar1 kaydeder:

Montségur kalesi, Albililerin mabedi ve tiirbesidir. Onun ismi tarihin
biitiin manzarasina hakimdir. Montségur 600 y1l boyunca unutulmustur.
Ben milletimizin besigini ve vatanimizin mezarini ziyaret etmeye
azmettim. Albililerin sehadetini yazmadan 6nce, bulutlarin arasindaki

bu kutsal dagdan ilham aramaya gittim.198

Bu alintida 6rnegini gordiiglimiiz “Katarlar”1 kahraman ve kutsal bir grup olarak
sunan bu romantik anlati, yalnizca Peyrat’la sinirli kalmamis, cagdasi bazi yazarlar
tarafindan da siirdiiriilmiistiir. S6z gelimi, Peyrat’in 1842-1845’te yayinladig: eserleri ile
Montauban’in kiitiiphanecisi Jean Bernard Mary-Lafon’un eserleri sdyle bir imaj
olusturmaktadir: Albi Hacli Seferinde, Papalik, “masum ve kiiltiirli” insanlara
saldirmistir. IV. Raymond'®” ise Montfortlu Simon’un kér fanatizmine karsi duran bir
kahramandir.*”” Romantik anlatiy1 benimseyen tarihgilere gore “heretikler”, baskiya ve
burjuvazi degerlerine karsi ¢ikan kahraman protestoculardir. Buna ilaveten diger bir

201

romantik tarih¢i Jules Michelet™ heretiklerin ayn1 zamanda cumhuriyet¢i olduklarini da

kaydetmektedir.**

1970’lerde bolgeci(regionalist) hareketler yeniden ivme kazanmigstir. Bu defa

sadece Fransa’da degil, biitiin Avrupa’da Languedoc’un romantik anlatis1 revag bulmaya

203

baglamistir.”~ Anne Brenon gibi Oksitan milliyet¢ileri, mistikler, tiiccarlar, tarihgiler,

turizm rehberleri, biitiin bu romantize edilmis ve kahramanlagtirilmis Katar imajini kendi

19 McCaffrey, Emily. “Imaging the Cathars in Late-Twentieth-Century Languedoc.” Contemporary European

History, c. 11, no. 3, 2002, s. 409-427. JSTOR, JSTOR, www jstor.org/stable/20081845.

Napoléon Peyrat, Histoire des Albigeois, Paris: G. Fischbacher, 1882, c. 5

Peyrat, Histoire des Albigeois, s. 2.

IV. Raymond baz1 kaynaklarda kendisinin de “Katar” oldugu iddia edilen ama uzun yillar Katarlar: kesin olarak
desteklemis ve korumus Toulouse kontudur.

Detaylar i¢in bkz. Barber, Malcolm. The Cathars in Languedoc: Dualist Heretics in Languedoc in the High Middle
Ages. Harlow: Longman, 2000,

La Sorciére, 1862°de Kilise’ye baskiya kars: popiiler isyan: savunmustur.

Krs. Histoire de la Révolution Frangaise, 1853.

*% Barber, The Cathars, s. 221.

197
198
199

200

201
202

57



amaglar1 dogrultusunda kullanmuglardir*® Bu eserlerde Katarlar yart milli yar

antropolojik bir hareket olarak islenmektedir.*"’

Katarlarin mazlum pozisyonunda bulunusu, Marksist tarihgilerin de dikkatini
cekmelerini saglamistir. Marksizmi Katarlarin tarih yazimindaki en tipik ideolojik
okumalardan birisi olarak degerlendirebiliriz. Ornegin Marksist tarih¢i Karl Kautsky (v.
1938) Katarlari modern sosyalizmin dnciileri olarak nitelendirir. Kautsky Katarlarla ilgili
calismasinda, klasik bir Marksist okumayla hareketin ortaya cikisin1 sinif ¢atigmasi
baglaminda analiz eder. Ona gore dini muhalefet, diglanmis siniflarin sikayetlerini ifade
edis bigimidir.**® Daha sonra 1906 yilinda Kautsky nin partiden arkadast olan Milorad
Popowitsch da Bogomillerin Kiliseyle c¢atismasin1  simif g¢atismasi  olarak
degerlendirmektedir. Bu ¢aligmadan bir yil sonra Italyan sosyalist ve modernist
Gioacchino Volpe Italyan heretiklerini “en alt smifin temsilcileri” olarak sunar.
Ogrencileri Luigi Zanoni ve Antonino de Stefano 1911 ve 1914’te sosyalist tezi devam
ettirirler. Yine bu disiiniirler de Katarlarin Kiliseyle ¢atismasinin dini ¢atisma kisvesi

altinda bir sosyal devrim hareketi oldugunu savunurlar.*”’

Fagizm tarih¢isi Gioacchino Volpe, Movimenti religiosi e sette ereticali nella
societa medievale italiana isimli ¢aligmasinda Katarlar hareketini haklarin yilikselen ruhu
ve devrimsel sinif hareketinin ylikselisi olarak degerlendirmistir. Milli sosyalizm
mitolojisti Alfred Rosen da 1930°da’”® Katarlart Roma ruhbanligina kars1 savasan Vizigot

ve Alman savasgilar seklinde 6vgii dolu bir sekilde anlatmayi tercih etmistir.

Almanyal ve Leibzig’deki Karl Marx Universitesinde calisan Koch, Engels’mn
teorisini kullanmigtir. Ona goére Orta Cag’da en biiyiik kuvvet din oldugu i¢in o donemin

halki  sosyo-ekonomik memnuniyetsizliklerini hep dini terminolojiyle dile

2% Emily McCaffrey, “Imaging the Cathars in Late-Twentieth-Century Languedoc.” Contemporary European

History, c. 11, no. 3, 2002, s. 409-427. JSTOR, www jstor.org/stable/20081845.

Arno Borst, Die Katharer, s. 45.

Richard Abels, Ellen Harrison, “The Participation of Women in Languedoc Catharism”, Medieval Studies, XLI.
Cilt, 1979, Toronto, Canada. s. 215-217.

27 Borst, Die Katharer, s. 48.

298 The Myth of the Twentieth Century

205
206

58



getirmislerdir.”® Koch’un calismalarinin baslarinda da Karl Kautsky’den etkilendigi

iddia edilmektedir.

Ernst Werner, Martin Erbstosser, Gottfried Koch gibi Marksist tarihgiler Orta
Cag heretiklerini 6zellikle Katarlar anlatimlarinda materyalist bakis agisinin Onciileri
olmuglardir. Klasik Materyalist arglimanla Katar heresisini XII. yiizy1l Bati
Avrupast’ndaki demografik, ekonomik ve sosyal degisimin sonuclari olarak
aciklamiglardir. Niifustaki ani artis, sehirlere gd¢, ekonominin tekellesmesi gibi
sebeplerin Katarlarin ¢ikigini etkiledigini savunurlar. Tekstilin de Katarlarin ¢ikmasinda
etkili oldugunu savunurlar. S6z konusu tarihgiler Orta Cag’da tekstil endiistrisini pek ¢ok
proto-kapitalist endiistriden biri olarak goriirler. Dokumaciligin revagta oldugunu
vurgulayarak pek cok “Katar’in bu dokumacilar arasindan ¢iktigini 6ne siirerler. Onlara
gore bu tekstil calisanlari kendi {izerlerinde kurulan baskilar1 ve ideolojik diizlemi

protesto etmek i¢in boyle bir isyana kalkismislardir.*"

Ancak Koch, yukarida belirtildigi gibi Katarlar1 bir alt simif hareketi olarak
sunmasina ragmen sasirtict bir sekilde doktorlarin da Katar hareketinin burjuva ve

okumus sinifindan oldugunu iddia etmektedir.”"!

Marksist aragtirmacilara Engels’in Almanya’da Koyliiler Sinifi isimli kitabindan
ilham alan Markéta Machovcova ile Milan Machovec®'?, Bernhard Topfer®'® gibi*'* Rus

kokenli tarihgileri de eklemek gerekmektedir.

29 G. Koch, Frauenfrage und Ketzertum im Mittelalter: Die Frauenbewegung im Rah- men des Katharismus und des

Waldensertums und ihre sozialen Wurzeln (12-24). Jahrhundert), Forschungen zur Mittelalterlichen Geschichte
(Berlin, 1962). s. 20.

Lutz Kaelber, Schools of Ascetism: Ideology and Organization in Medieval Religious Communities. University
Park, Pa: Pennsylvania State University Press, 1998. s. 196-197.

211 Bkz. Peter Biller, “Cathars and Material Woman”, Ed. Peter Biller, A. J. Minnis, Medicine T heology and Natural
Body, York: York Medieval Press, 1997, s. 155.

Markéta Machovcova, Milan Machovec, Utopie blouznivcii a sektdru, Praha, 1960.

Bernhard T6hfer, Das Kommende Reich des Friedens: Zur Entwicklung chiliastischer Zukunftshoffnungen im
Hochmittelalter, 1964.

David, Zbiral, “Problems in the Study of Religious Dissent in Medieval Europe”, http://www.david-
zbiral.cz/lectures/problems-in-the-study-of-religious-dissent-in-medieval-europe.htm. Bu  bilgiler Zbiral’m
sitesinden alinmigtir. Kendisi ile bizzat bu ¢alismasi hakkinda 2017 yilinda IMC Leeds’te Orta Cag Kongresinde
bu ¢aligmasini konustuk ve ne zaman yayinlamay: diisiindiigiini sorduk. Kendisi 6grencileri ile birlikte iizerinde
calistiklarini ancak uzun siirecek bir ¢alisma oldugunu belirtti. Caligma hala yayinlanmig degildir. Ancak,
giincellenmis bi¢imine academia.edu’deki sayfasindan erisilebilir:
https://www.academia.edu/5637409/Bibliography of Ancient Medieval and Early Modern Christian Heresy
Inquisition and Witchcraft

210

212
213

214

59



Katarlarin yasadiklar1 donem, sosyal ve dini ortam gz oniine alindiginda din
adamu sinifina kadinlar1 da dahil etmeleri dikkate degerdir. Bundan dolay1 Katarlartarihi
ile ilgili kadin ¢aligmalar1 yapan aragtirmacilarin da ilgisini ¢ekmistir. Duayen Katarlar
tarihcilerinden Wakefield, 1974 yilinda yayinlanan meshur Heresy, Crusade and
Southern France isimli eserinde Orta Cag’da kadinlarin heretik 6gretilere daha meyilli
oldugunu belirtir ve Languedoc’ta yasananlarin bu tezini dogruladigini éne siirer.>"
Gergekten de tarihgiler arasinda boyle bir izlenim yaygmdir. S6z gelimi Monteillou®'
hakkindaki c¢alismasinda Emmanuel le Roy Katarlarda domus yani evin Onemini

vurgulamaktadir. Malcolm Lambert da heresinin ailede yerlesmesi ve niifuz

kazanmasinda kadinlarin roliiniin ¢ok 6nemli oldugunun altini ¢izer.

Marksist Katar okumasi ile taninan G. Koch Katarlar ile alakali kadin
caligmalarini ilk baglatan isimlerdendir. Koch, Marksist yorumlarinin yaninda Katarlar
hareketini kadinlarin ve ailelerin Orta Cag’da erkek egemen sistemi temsil eden Katolik
Kilisesine bir isyan hareketi olarak tanimlamistir.”'” Katarlarda kadm konusu iizerine
calisan ve “Katarlar” donemi Toulouse sosyolojisi iizerine yaptigir ¢aligmalarindan
tanidigimiz John Mundy, Koch’un konuyu biraz abarttigini syleyerek onu elestirir.>'®
Koch bu ¢alismasini*'?1960°ta yayinlamistir. Daha sonra onu takiben Anne Brenon hem
Katarlarda kadimin 6nemi vurgulayan hem de Oksitanya®’ milliyet¢igini savunan
caligmalar yapmistir. Ancak Koch ile farki, Koch’un kadinlar1 daha pasif sunmasina kars1

Brenon meshur Doat koleksiyonundan®' getirdigi delillerle Katarlar hareketinde

25w L. Wakefield, Heresy, Crusade and Inquisition in Southern France, 1100-1250, Berkeley, 1974, s. 74.

26 e Roy Ladurie, Emmanuel, Barbara Bray, Montaillou: Cathars and Catholics in a French village, 1294-1324,
2013.

Ayrintili bilgi i¢in ayrica bkz. Richard Abels, Ellen Harrison, “The Participation of Women in Languedoc
Catharism”, Medieval Studies, XLI. Cilt, 1979, Toronto, Canada. s. 215-217.

Lorralds and the family, s. 80.

G. Koch, Frauenfrage und Ketzertum im Mittelalter: Die Frauenbewegung im Rah- men des Katharismus und des
Waldensertums und ihre sozialen Wurzeln (12-24). Jahrhundert), Forschungen zur Mittelalterlichen Geschichte,
(Berlin, 1962).

Languedoc bdlgesi i¢in kullanilan bir bagka ifadedir.

Doat: Projenin tam ismi ‘The Genesis of Inquisition Procedures and the Truth-Claims of Inquisition Records: The
Inquisition Registers of Languedoc, 1235-1244" dur. Ancak dile kolaylik saglamak i¢in ‘Doat’ olarak anilmaktadir.
Doat isminin kaynag1 ise yipranan ve ¢iirimeye yiiz tutan Engizisyon kayitlarin1 XVII. yiizyilda yeniden kayda
gecen ve giiniimiize kadar gelmelerini saglayan John Doat’tir. Projenin sitesinde, projenin uzun isminin iki amacini
yansittig1 belirtilir: Birincisi, en erken dénemlerinde Engizisyon prosediirlerinin gelisimi, ikincisi de toplanan
bilgileri bu prosediiriin nasil sekillendirildigine dair sorular sorma imkanidir. Bir diger deyisle Doat, Paris’teki
Bibliothéque Nationale de France’daki Doat koleksiyonundaki ciltlerin Ingilizce’ye terciimesi faaliyetidir. Bu
kayitlar sayesinde dénemin Languedoc’ unda yasayan insanlarmn hayatlarinin kisa parcalarini bulup meydana

217

218
219

220
221

60



kadmlarin ¢ok aktif oldugunun altin1 ¢izer. Bunun yaninda 2001 yilinda Vanderbilt
Universitesi’nde yapilan “Medieval Heresies and Women’s Freedom” isimli basiimamus
doktora tezi***, John Arnold’in “Heresy and Gender in the Middle Ages” makalesi,”*’
Valdensiyanlarda kadim konu alan Women in a Medieval Heretical Sect’*!, Shannon
McSheffey’in Gender and Heresy isimli eserinde oldugu gibi “Katarlar’da kadin konusu

giiniimiizde de calisilmaya devam etmektedir.

Liberal tarih anlatisin1 benimseyen yazarlar arasinda ilk akla gelenler Engizisyon
Tarihi isimli eseriyle tanidigimiz Henry Charles Lea ve giiniimiiz tarihgilerinden Ian
Robert Moore’dur.  1888°de”™  Lea, dinin fazla kurumsallasmasi  ve
tahammiilstizlesmesiyle akil ve farkindaligin baski gordiiglinii savunmaktadir. Lea’ye
gore hayal edilip yapilandirilmis bir tehdit algis1 Engizisyon denilen seytani yargiy1
yaratmistir. Bu anlatida heretikler de kurban olarak sunulmustur.”*® Ian Robert Moore,
1987°de**” yayinladigi eserinde eklesiastik, sekiiler ve entelektiiel Avrupali elitlerin kendi
diismanlarin1 yaratip onlar1 daha iyi kontrol edebilmek igin zulmii segtiklerini

228

belirtmektedir.””” Tam da bu noktada David Zbiral, Moore’daki Foucault etkisinden sz

etmektedir.”?

Moore’a gore Katolik-Katar ¢atigmasini olusturan temel neden giig, giiciin
kontroli**° ve merkezilesmedir23l. Ayrica Moore, o donemde Yahudiler, Miisliimanlar,
heretikler, clizzamlilar, homosekstieller gibi azinliklarin baskiya ugradiklarim

kaydetmektedir. Yine Moore’a gore bu baskinin dogasi isimsel, sinifsal ve steriotip olarak

¢ikarmak isteyen tarih¢iler bu arastirmalarina imkan bulabilmektedirler. Proje, giiniimiizdeki bir¢ok Orta Cag
heresiologunun hocasi Peter Biller’in Paris Milli Kiitiiphanesi’nde aragtirmalari esnasinda 21. ve 26. ciltlerin en
onemli bilgileri icerdigini fark edip aragtirmacilari terciimeye tesvik etmesiyle baslamistir. Lucy Sackville, Brushi,
John Arnold gibi énemli heresiologlarin da katkida bulunduklar1 proje, belli araliklarla York Universitesi’nde
yapilan doktora tezleriyle siirdiiriilmektedir. Ayrintili bilgi igin bkz. https://www.york.ac.uk/res/doat/project/ ve
Peter Biller, Caterina Bruschi, Shelagh Sneddon, Inquisitors and heretics in thirteenth-century Languedoc: edition
and translation of Toulouse inquisition depositions, 1273-1282, Brill: 2011.

Cynthia Stewart, “Medieval heresies and Women’s Freedom”, Doktora Tezi, Vanderbilt University, 2001.

223 J M Bennett and R M Karras, eds, The Oxford Handbook of Medieval Women and Gender (OUP, 2013), 31. boliim,
s. 496-510.

Shulamith Shahar, Women in a Medieval Heretical Sect: Agnes and Huguette the Waldensians, Cev. Yael Lotan,
Boydell Press, 2001.

225 Lea, H. C., A History of the Inquisition in the Middle Ages, 1888.

226 7biral, http://www.david-zbiral.cz/lectures/problems-in-the-study-of-religious-dissent-in-medieval-europe.htm.
221 The Formation of a Persecuting Society.

228 Moore, Robert L., The Formation of a Persecuting Society: Authority and Deviance in Western Europe, 950-1250,
Oxford: Blackwell [1987] 2007.

Zbiral, http://www.david-zbiral.cz/lectures/theorizing-the-repression-of-religious-dissent1.htm

Moore, Formation of Persecuting Society, 2007.

Robert 1. Moore, The War on Heresy: Faith and Power in Medieval Europe, Cambridge: Belknap Press of Harvard
University Press, 2012, s. 330.

222

224

229
230
231

61



otekinin olusturulmasi seklindedir ve daha sonra bu baskiya fiziksel zuliim de dahil
olmustur. Ona gdore kamuoyunda 6nce algt olusturulup sonra fiziksel zuliim kolaylikla
icra edilmistir. Ote yandan Moore, Orta Cag’daki zulmiin isleyisinde tarihi ve morfolojik
giicli bir bagin var oldugunu iddia etmektedir.”*> Ayrica Moore, Yahudilerin ve

heretiklerin morfolojik esdegerliliginden bahsetmektedir.**>

Bunun 6tesinde cadi aveiligt
ve XII. ylizy1l totalitarizminin yalnizca morfolojik degil, tarihi de oldugunu ve dikkatlice

formiile edildigini belirtmektedir.**

Gortildiigi gibi genelde Orta Cag Hristiyan heretikleri 6zelde Katarlarin tarih
yazimi konusunda dini ve ideolojik arka planlar muazzam yaklagim farkliliklar

yaratmaktadir.

II. GELENEKSEL GORUS

Geleneksel goriislin alamet-i farikalarindan birisi, belki de en Onemlisi
heretiklerin Maniheist kokene dayandiriliyor olmasidir. Gelenekselci goriisii savunan pek
cok tarih¢i olmasina kargin bu calismada en ¢ok etkili oldugunu diisiindiiglimiiz bazi
tarihgilerden bahsedilecektir. Ornegin akademide, o6zellikle Tiirk akademisimde
“heretiklerin” “Maniheist” oldugu fikrinin yayginlagsmasinda en ¢ok Steven Runciman
etkili olmustur. Balkan dillerini i¢ine alan ondan fazla dile hakimiyeti ve donanimiyla
alanin duayenlerinden kabul edilen Runciman, 1947 yilinda ilk basimi yapilan Medieval
Manichee’” isimli eseriyle olduk¢a uzun bir zaman tarihgilerin bu konudaki fikirlerini
sekillendirmeye imkén vermistir. Ao Borst Die Katharer’ini’’°, Obolensky The

238

Bogomils’ini*®’, Séderberg “La Religion des Cathares”mni>>®, Vaillant ve Puench meshur

makalelerini®>’ bu eser sonrasinda kaleme almislardir.

32 Moore, Formation of Persecuting Society, 2007.

23 Moore, The War on Heresy, s. 96.

2% Moore, Formation of Persecuting Society, 2007, s. 30.

25 Steven Runciman, The medieval Manichee: a study for the Christian dualist heresy. Cambridge: Cambridge

University Press. 1982.

Borst, Arno. Die Katharer. Wien: Karolinger, 2012.

27 Dimitri Obolensky, The Bogomils: A Study in Balkan Neo-Manicheism, 2. Baski (Twickenham: Cambridge
University Press, 1972.

28 Siderberg, Hans. La Religion des Cathares. Almqvist & Wiksell, 1949.

239 Puech, H., A. Vaillant, “Le Traité Contre les Bogomiles de Cosmas le Prétre : Traduction et étude”, Travaux publiés
par 'Institut d'Etudes Slaves, XXL. Paris, 1945.

236

62



Runciman, ilging bir bigimde kitabinin baginda “Orta Cag Maniheizmi” ifadesini
daha ¢ok Kiliseyi temsil eden kimselerce biitiin “diialistler” i¢in kullandigin1 ve bu ifadeyi
géren tarihgilerin konuya temkinli yaklasmalari gerektigini sdyler.**” Dolayisiyla aslinda
Runciman geleneksel fikrin elestirilme sebeplerinden birini bastan kabul etmistir ve
bunun farkindadir. Ancak bu, onu yine de geleneksel (jeneoloji teorisi) diislinceyi
savunmaktan alikoymaz. Runciman bir heretik grubu tarif etmenin kdkenini bulmaktan
her zaman daha kolay oldugunu ifade eder. Ciinkii ona gore heretikler hep daha 6nceki
bir gelenegi yanlis anlamuslardir.**' Bu sebeple Pavlikenleri (Paulisians) anlatirken hangi
erken donem heresi gelenegine isnat edileceginin belli olmadigini belirtir. Ancak daha
sonra da ilging bir bicimde Pavlikenlerin Gnostiklerin diialist gelenegini takip ettiklerini
soyler.***Runciman’in jeneoloji fikrini en bariz ifade ettigi yerlerden birisi Bogomilleri
anlattig1 kisimdir. Runciman burada Ermenistan’dan Anadolu’ya, oradan Imparatorluk
sehrine, oradan Balkanlara IX. yiizyilda heresinin yayilmasi i¢in uygun bir ortam
oldugunu belirterek aslinda klasik geleneksel diistince haritasini ¢izmis olur.**® Biitiin
kitap boyunca tiim gelenekleri birbirine baglar ve bu geleneklerin zaman icerisinde gesitli
bolgelerde aldiklart yerel isimleri anlamlart ile birlikte uzunca siralar.*** Bu dizilis dahi

bizatihi biitiin gruplar tek bir grup olarak gdrdiigiinti kanitlamaya yeter goriilebilir.

Bogomiller alaninda 6nde gelen otoritelerden biri olan Obolensky’nin eserleri
diger geleneksel goriisii savunanlara nazaran giiniimiize daha yakindir. Bu sebeple onun
1950 sonrasi jeneolojik goriisii takip eden nadir tarihgilerden biri oldugunu sdyleyebiliriz.
Obolensky, Maniheizmin kadim bir gelenek olarak Bogomiller ve Katarlar araciligiyla
Avrupa’da devam ettigini savunur. Ona gore Maniheizm Avrupa’ya iki biiylik dalga ile
girmigtir: ki, III. yiizyildan VII. yiizyila kadar varhigini devam ettirmistir ve Suriye,
Anadolu, Filistin’in giineyinden (Judaea) Misir’a, Kuzey Afrika, Ispanya, Giiney Galya

(Gaul) ve Italya olmak iizere tiim Akdeniz cografyasmi igine alir. Buradan Roma

20 Steven Runciman, Medieval Manichee: A Study of the Christian Heresy, 8. Baski (Cambridge: Cambridge

University Press, 1999), s. 17.

Runciman, Medieval Manichee, s. 59.

Runciman, Medieval Manichee, s. 62.

Ayrintili bilgi i¢in bkz. Runciman, Medieval Heresy, s. 63.

Bogomiller, Katarlar, Cathari, Kathari, Ketzer, Patarenler, Patareni, Patarini, Pavlikenler, Publicani, Poplicani,
Albigenler, Albigeois, Albegenses, Phundaitler, Babuni gibi...Ayrmtili bilgi igin bkz. Runciman, s. 184-185.

241
242
243
244

63



Hristiyanlig1 medeniyetinin iki merkezi olan Roma ve Bizans’a erigmistir. Obolensky’ye
gore pek ¢ok yonden Maniheizmin degisime ugramis hali olan ve “Neo-Maniheizm™**
seklinde anilan ikinci dalga ise eski inaniglarin tekrar Orta Cag’in basinda canlanmasiyla,
IX. yiizy1l ve XIV. yiizyil arasinda, Karadeniz’den Atlantik ve Ren nehrine kadar Orta
Avrupa’nin giineyini tamamen kaplamistir.>*° Obolensky, Maniheizm’in bu devam
edebilme basarisinin, Hristiyanlia adapte edilmesinin kolayligindan kaynaklandigini
iddia etmektedir. Gergekte bu durum ona gore, Farisi diializmi ve Hristiyanligin, Neo
Maniheizmi Avrupa’nin Gilineyine kadar tasiyacak olan “Pavlikenlik” adiyla viicut
bulmasidir. Bunun yaninda Obolensky, XI. yiizy1l Italya’sina ait yer isimleri ve aile
isimleri vererek italya ve Bulgaristan arasinda bir baglanti oldugunu da kaydeder.*"’
Obolensky ayrica heniiz genis bir “Neo-Maniheizm” tarihinin yazilmadigindan yakinir,

ona gdre bunun igin dzellikle Bulgaristan, Sirbistan, Bosna, Giiney italya ve Kuzey

Fransa olmak iizere Avrupa iilkelerindeki kokenleri ve gelisimi incelenmelidir.**®

1879°da Paris’te yayinlanan Les Albigois Leurs Origenes Action de L’église Au
Xlle Siécle isimli ¢alismasiyla L’Abbe C. Douais jeneolojik goriisii savunan eski ve
meshur arastirmacilar arasindadir. Douais, “Ne Afrika’nin Maniheistleri ne Ispanya’nin
Priscillianistleri ne Anadolu’nun Pavlikenleri ne de Bulgaristan’in Bogomilleri ne
Italya’nin Patarenleri ne de Almanya’nin Katarlari bize kendilerine yabanci bir dini takip
ediyor gibi gelmemektedir™®* diyerek biitiin gruplarm diialist ve birbirinin devami
olduklarini anlatmaya ¢alismaktadir. Bu goriisiinii eserinin baska boliimlerinde de gayet

net bicimde ifade etmektedir. Douais Maniheistlerden gelen diializmin Albililerle®’

(yani
Katarlar olarak bilinen XII. ve XIII. yiizy1l Giiney Fransa dini muhalefetiyle) gercek bir

tarihsel baglantis1 oldugunu kaydeder. Ona gdre Maniheistlerden gelen diializm, XI.

245 Obolensky ¢aligmasinin bu boliimiinde her ne kadar “Neo-Maniheizm olarak bilinen” ifadesini kullansa da esasinda

bu terimi kullanmasiyla meshur XI. yiizy1l reddiyecisi Ademar zamanindan sonra giiniimiizde bu terimi tercih eden
nadir kisilerdendir.
26 Dimitri Obolensky, The Bogomils: A Study in Balkan Neo-Manicheism, 2. Baski (Twickenham: Cambridge
University Press, 1972), s. 8.
Obolensky, Bogomils, s. 8.
Obolensky, Bogomils, s. 8.
29 1’ Abbe C. Douais, Les Albigeois Leurs Origenes Action de L’eglise Au XIle Siécle, 1. Basky, (Paris: Librarie
Academique, 1879) s. III-IV.
Giliney Fransa’da Albi bolgesinden ¢iktiklart i¢in Katarlara literatiirde Albililer (Albigensians, Albigeois) de
denilmektedir.

247
248

250

64



yilizy1lda Doguya, Dicle'nin kiyisinda, Hazar Denizi yakininda, Karadeniz'in kuzeyindeki

bolgelerde, Tuna'min illerinde uzanmaktadir.>'

Schmidt gibi Douais de Bogomil
heresisinin Batiya iki koldan geldigini iddia eder: Biri Bosna ve Dalmagya ve boylece

italya ve Fransa, digeri Macaristan ve Kuzey Almanya’dir.>>

Douais, ayni1 zamanda Maniheizmin bes safhas1 oldugunu savunur. Ilk safha, III.
ve V. ylizyillarda imparatorluk ve papalik ile olan miicadele siiresi, ikincisi, Tuna
nehrinin asagisinda bulunduklar siire, {iglinclisii de VII. yiizyila kadar gecen zaman
dilimini kapsamaktadir. Ona gore bu son zaman diliminde Maniheizm, Imparatorluk
hukukunun siddetinden kagarak mezheplesmistir.”>® Douais i¢in en onemli safha,
Maniheizm’in {i¢lincli ve dordiincii sathalaridir: VII. ylizyildaki Pavlikenler ve X.
yilizy1ldaki Bogomiller. X. yiizy1l itibariyla, Bogomiller, Bulgaristan’da, Balkanlar’dan
Slav iilkelerine ve Yunanistan’a yayildiklart dordiincii bir Maniheizm bigimi olarak
gelismisti.”>* Ona gore XI. yiizyilda Maniheizm, en basarili sathasina girmis ve dogunun
tamamima yayilmistir. Ote yandan Douais, Pavlikenlerin sadece isim olarak Samosatli
Paul'la iliskili oldugunu, ger¢cekte Maniheizmin dogrudan varisleri oldugunu savunur.
Douais ayrica Albililerin de agik¢a diialistlerden baskasi olmadiklarini sdyler. Ona gore,
XII. yiizy1l Fransa toplumunun dini ve ahlaki durumu Katarlarin sasirtict diizeyde bir
hizla yayilmasini saglamistir. Katarlar boylelikle Giiney’deki siyasal giicii ele gecirecek

derecede ciiretkar olabilmislerdir.”>

Bununla birlikte Douais’in XIII. yiizyilin Kilise
yazarlarinin “Katarlarin” Ggretileri ile Maniheist 6gretinin farkliliklarindan ¢ok,
benzerlikleri oldugunu goriip dile getirdiklerini sdylemesi ve bunun onlarmn tiiriinii

anlayabilmek icin gayet yeterli oldugunu ifade etmesi de dikkate degerdir.**°

Geleneksel goriisii savunan tarihgilerden biri de Arno Borst’tur. Borst’a gore
Maniheizm’den gelen diializm Batiya sirayet ettigi gibi tiim atmosferi de istila etmisti.

Borst, higbir bolgenin diializmi kendisinin icat etmedigini, fakat diialist hareketlerin korii

251
252

Douais, Les Albigeois, s. I11.

Lucy E. Bosworth, “Perceptions of the Origins and Causes of Heresy in Medieval Heresiology”, Doktora Tezi,
University of Edinburgh, 1995; Douais, Les Albigeois, 7. Bolim.

Bosworth, “Perceptions of Heresy”; Les Albigeois, 5. Bolim.

Bosworth, “Perceptions of Heresy”; Douais, Les Albigeois, 6. Bolim.

Douais, Les Albigeois, s. 11

2% Douais, Les Albigeois, 11-111.

253
254
255

65



koriine taklitle degil, bilakis, bulunduklar: tarihsel baglama gore yeniden yorumlanmak
suretiyle degiserek ortaya ¢iktiklarina inanmaktadir.”’ Borst, diializmin siire¢ igerisinde
tam bir “heresi” kivamina geldigini belirtir. Biraz agmak gerekirse, Borst’a gore “heresi”,
diialist gnostik Maniheizmin en klasik ve en kati1 haline gelmistir. Boylelikle Maniheizm
dini bir “Hristiyan dini heresisi”ne doniismiistiir.>>® Borst ayrica XII. yiizyilda diializmin
Balkanlari®™ ele de gegirdigini iddia etmektedir.”*® Ayrica Borst Katarlar hakkinda 1950
oncesindeki ideolojik okumalar1 “Kaynaklarin ve Arastirmacilarin Aynasinda Katarlar”

boliimiinde ilk isaret eden kisi olmasi yoniiyle de Snemlidir. *'

Peder Dondaine de geleneksel goriisiin en Onemli temsilcilerindendir. Bu
konudaki fikrini su sekilde Ozetlemektedir: Oksitan®®* Katarlari, Bogomillerin
ogullartyd;, Bogomiller de Maniheistlerin varisleriydi.*®® Russell, Dondaine’in
calismalarmin yillarca arastirmacilara 6nciiliik ettigini belirtir.”** Gergekten Dondaine’in
birgok reddiye, vaaz ve engizisyon metni iizerine yaptigr pek cok caligmasi takdire
sayandir. Buradan hareketle Schmidt, Dondaine, Douais gibi isimlerin Orta Cag heresisi
caligmalarina yaptiklar en biiyiik katkinin Latince pek ¢ok Katar reddiyesini literatiire
kazandirmalar1 oldugunu sdylenebiliz. Bu ¢eviri ve edisyon hareketi aslinda kaynaklarin
erigsime acilmasini saglayip metinleri daha kullanilir hale getirerek baska a¢ilimlara imkan

vermistir.

Ancak Dondaine ileriki yillarda reformcu yani giincel gorlise yaklagsmig gibi

goriinmektedir.  “L’hiérarchie Cathare en Italie” isimli makalesinde bunu

265

gozlemlemekteyiz.”” Dondaine, bu makalede XII. yiizyila kadar Bati’da “Katarizmin”

bulunmadigini belirtmektedir. Dondaine, Bati’da XII. yiizyilin ortalarindan 6nce sadece

27 Arno Borst, Die Katharer, s. 59-60.

28 Borst, Die Katharer, s. 63.

239 Bogomilleri kastetmektedir.

260 Borst, Die Katharer, s. 66.

26! Lucy J. Sackville, Heresy and Heretics of the Thirteenth Century: The Textual Representations, (York: York
Medieval Press), 2011, s. 2; A. Borst, Die Katharer, Monumenta Germaniae Historica Schriften 12, Stuttgart, 1953,
s. 1-58.

Giliney Fransa’y1 tanimlamak i¢in kullanilan terimlerden biridir. (Occitan)

Jeffrey Russell, “Interpretations of the Origins of Medieval Heresy”, Medieval Studies, 25, no 2, 1963, s. 36.
Russell, “Origins of Medieval Heresy”, s. 48.

Russell, “Origins of Medieval Heresy”, s. 36.

262
263
264
265

66



birbirinden uzak ve toprak altma girmis kiigiik gruplarin var oldugundan bahseder.>*®
Dondaine’in fikrinin degisiminde Morghen’la girdigi tartismalarin pay1 olabilir.**” Ancak
ote yandan Dondaine’in Morghen’a yaptig1 elestirilerin hakli ve esasl elestiriler oldugu
soylenebilir. Morghen, “Problemes sur I’origine de 1’heresie au Moyen Age™*®® isimli
makalesinde diialist ve miinzevi gelenegin Hristiyanligin bizzat kendi igerisinde
oldugunu iddia eder. Dondaine’in 1952 yilinda yayinladigi “L’origine de 1’heresie
Medievale” isimli makalesi, Morghen’in Medievo Cristiano isimli ¢aligmasina bir cevap
niteligindedir.”® Dondaine bu ¢alismasinda Morghen'in argiimanimni su sekilde dzetler:
Batida heretikligin baslangicina isaret eden heterodoks akimlar, inangsizliga karsi ¢ikan
dini ve medeni vicdanin ve manevi bir hayat arzusunun tezahiirleriydi. Dondaine ayrica
Morghen’in “heresi’nin disaridan gelen bir kokeni olmadigini, kendi dini ve sosyal
atmosferinin “heresi”yi dogurdugunu soylediginin altin1 gizer.””® Dondaine, Morghen’m
kaynaklar konusunda ¢ok secici oldugunu belirtir ve teolojik yorumlar igeren kaynaklari
heretiklere kars1 onyargili bularak elestirir. Dondaine bu noktadan hareketle Morghen’in
one siirdligii tez i¢in kullandig1 kaynaklar tarihsel agidan yeterince kritik edip etmedigini

sorgular.””!

Jeneoloji fikrini benimseyen tarih¢ilerden bazilari “heretik” geleneklerin
Maniheist kdkenden geldigini diisiinmez. Bu bizim giincel goriis kategorisine dahil
ettigimiz diisiinceye yaklasmada kaydedilen bir evre olarak da diisiiniilebilir. Ornegin
Soderberg®’? jeneolojik diisiinceyi savunsa da Runciman ve diger gelenekgiler gibi
Maniheizmin Bati heresisinin kdkeni oldugunu savunmaz. Sédenberg, Maniheizmin
Batida V. ylizy1l, Bizans’ta ise VI. ylizy1l’dan sonra yok oldugunun altini ¢izer. Bununla

beraber, Gnostik yahut diialist gruplarin Doguda IX. ve X. yiizyilda tekrar ortaya ¢iktigina

266
267
268

Russell, , “Origins of Medieval Heresy”, s. 48.

Morghen giincel goriisii ilk dillendiren isimler arasindadir.

Morghen, R. “Problémes sur l'origine de I'hérésie au Moyen-age”, Hérésies et sociétés dans I'Europe pré-
industrielle : 11e-18e si¢cles : communications et débats du Colloque de Royaumont,

Revue Historique 236, no. 1 (1966): 1-16. Agustos, 29, 2020. http://www jstor.org/stable/40950825.

Antoine Dondaine, “L’Origine de I’héresie médiévale: a propos d’un livre récent’, Rivista di Storia della Chiesa in
Italia 6(1952). (Ilk baski, Bari, 1944)

Dondaine, “L’origine”, s. 47.

Dondaine, “L’origine”, s. 50-51.

Soéderberg, La Religion des Cathares isimli ¢aligmasinda, Bizans ve Bati diinyasindaki Hristiyan diializminin
dogasini inceler.

269
270

271
272

67



da igaret etmektedir. Sodenberg’e gére Bogomiller ve Pavlikenler Batida dini muhalefetin
dogasini sekillendirmeleri agisindan ¢ok biiyiik 6nem arz etmektedir. Yine Sodenberg’e
gore “Katarlar” Bogomil hareketinin bir neticesidir. Bunun da 6tesinde, XI. ylizyilin
basinda heretikler “certaines doctines cathares”i benimsemislerdi. S6z konusu heretikler,
XI. ylizy1ll’ da Toulouse, Orléans, Chalon-sur Marne, Reims, Monforte ve Artois’te
goriilmiisler ve boylelikle XII. yilizyi1ldaki Bat1 ve Dogu diializmi irtibatinin kurulmasini

saglamislardir.

Schmidt de Maniheist kokeni kabul etmeyen geleneksel diisiinceye sahip
tarihgiler arasindadir. Ona gore Bati’da diializmin izleri X. yiizyila kadar uzanmaktadir.
Schmidt’e gore “heresi’nin en uzun ve saglam kokleri Dalmagya’dan Italya’ya gecer,
sonra Macaristan lizerinden Kuzey Almanya’ya ulasir. Sonra, XI. ylizyildan itibaren de
diializm Macaristan, Trakya ve hatta Yunanistan’in bazi énemli sehirlerine bile sirayet
ettigini savunur.””> Katarlarin sahte bir din oldugunu iddia eden Schmidt esasinda
“Katarlar” ile “diializm” terimlerini de birbirinin yerine kullanmaktadir. Cilinkii eserinin
baska bir boliimde “Katarlar’in erken dénemde hem Dogu hem de Bati olmak iizere her
yere yayildigini belirtmektedir. Tiim bdlgeye ulagsan bu yayilmada ona goére Slavlarin
kendi ¢ikarlar icin ¢ok iyi kullandiklar ticaretin etkisi kritiktir. Ote yandan Schmidt
Maniheist diializm ile Katar diializminin ayni olmadigint belirtir. Yani Schmidt
“heresi’nin Maniheizm’den bu yana gelen bir gelenek oldugunu kabul etmez. Ancak
Bizans Bogomilleri ve Bat1 Katarlarinin ayn1 mezhep oldugunu iddia eder. Ona gore

Bogomiller de Pavlikenlerden etkilenmislerdir.*”

Maniheist kokenden gelmedigi iddiasi artik geleneksel goriisten kopusu da
beraberinde getirmigtir. Soderberg, Morghen, Scmitd gibi isimler yeni goriisiin
benimsenmesine Onciiliikk etmiglerdir. Onlarin arglimanlarinin bir nevi gegis asamasi
oldugunu soyleyebiliriz. Geleneksel goriisiin sonunda zikrettigimiz Soderberg’in goriisii

geleneksel goriisten kopus asamasina epey yaklasmistir. Ancak kesin doniisiin

23 Charles Schmidt, Histoire et Doctrine de la Secte Des Cathares ou Albigeois, 1. Baski: (Paris, Genevre, Méme
Maison, 1849), s. 10.

2" Anne Bradford Townsend, “The Cathars of Languedoc as Heretics: From the Five Perspectives of Five
Contemporary Scholars", Doktora Tezi, University of Cincinnaty, Ohio, 2007, s. 87.

68



Morghen’la gerc¢eklestigini sdyleyebiliriz. Morghen’in modern giincel tarihgilerden farki
ve iddialarimi zayiflatan noktasi, diialist diisiincenin Hiristiyanlik dininin bizzat kendi
icerisinde var oldugu iddiasidir. Dondaine onu bu goriisii sebebiyle kiyasiya elestirmistir.
Dondaine’in Morghen elestirileri gercekten dikkate degerdir. Bu konuda hakli olsa da
Morghen’in jeneolojik goriisli elestirmesine getirdigi itirazlar heresi ¢alismalarinin yeni
bir evreye gecmesine mani olmamis gibi goriinmektedir. Bu anlamda Morghen’in
Katarlar caligmalarinda bir doniim noktast oldugu konusunda hakkini teslim etmek

gerekmektedir.

Daha sonra bazi ¢aligmalarda “geleneksel” olarak adlandirilan ancak bizim
giincel goriise dahil ettigimiz Claire Taylor, John Arnold, Andrew Roach, Peter Biller
gibi isimleri dahil ettigimiz giincel gorilis glindeme gelmistir. Giiniimiizde bu tarihgiler
heniliz hayattadirlar. Ancak gilinlimiiz tarihgilerin hepsi ayni fikirde degillerdir. 1. R.
Moore ve Mark Pegg’in dnciiliik ettigi daha ¢ok “septik”™ olarak isimlendirilen goriis de
bu tarihgilere baz1 6nemli elestirilerde bulunmuslardir. Septiklerle siirdiiriilen tartisma

halen canlidir ve Katarlar ¢calismalar1 baglaminda ¢ok kiymetlidir.

III. KATARLAR VE MANIHEIiST KOKEN iDDiASI

Katarlarin Maniheist kdkenli olmadiklarina dair en giiglii delil, bu iddianin
tamamen Katolik kaynaklarindan alinmasi, Katarlarin asla kendilerini Maniheizmin
devami olarak tanimlamamasidir. Bunun yaninda Katolik kaynaklarindaki Maniheizmin
olumsuz bir niteleme oldugunu da akilda tutmak gerekmektedir. Katolik reddiye ve
vaazlarinda “heresi” ve “Maniheizm” sik sik birlikte kullanilmaktadir. Moore un da isaret
ettigi gibi Maniheizm’e yapilan referanslarin kaynagi Augustinus okumalaridir. Ozellikle
Chabbenes’li Ademar’in 1018’de Aquitaine’de “Maniheistlerin” ortaya c¢iktigini
kaydetmesinden itibaren bat1 heresisinin yabanci kaynakli oldugu fikri genel bir kabul

haline gelmistir.””> Moore’a gore Ademar’in neo-Maniheizm ifadesi dogrudan

23 1. R. Moore, “The Origin of Medieval Heresy”, History 55/183 (1970): s. 21. Moore ayrica R. I. Moore ayni eserde
Orta Cag’a ait kroniklerdeki bilgiler, manastirlara ait kiitiiphanelerdeki Orta Cag otoritelerinin yazdig: eserlerden
beslenen giiniimiiz bilgileriyle kolaylikla karistirtlabildigini aktarmaktadr.

69



okuyucusunu Augustinus’a yonlendirmektedir. Zira o donemde Augustinus’un Maniheist

reddiyeleri ve heresi yazilar1 Katolik camiaca gayet iyi bilinmekteydi.

Katarlarin Maniheist kokenli oldugunu iddia etmenin ne kadar kullanigh bir arag
oldugundan biraz bahsetmek gerekebilir. Hayatinin dokuz yilin1 Maniheist olarak gegiren
ve daha sonra Katoliklige dondiiginde Maniheizm’e dolayisiyla “heretiklere” bir¢ok
reddiye kaleme alan Augustinus’un Hiristiyan diinyasindaki etki sahasi ve “Adil/Hakl
Savas” teorisi akilda tutulmalidir. Ciinkii bu sebeple Katarlar1 Maniheizm’e baglamak,
hem heresi hakkindaki biitiin tanim ve kanaatlerin onlara da tesmil edilmesini
kolaylastiracak hem de onlara uygulanan siddetin de mesrulagtirmasini nasil miimkiin
kildig1 anlagilacaktir. Burada bizi ilgilendiren en 6nemli husus, “Maniheizmin” bir etiket
olarak kullanildig1 net bir sekilde bilinirken, Orta Cag Avrupast heresi tarihini
“Maniheizm tarihi”ymis gibi okumanin ne derece dogru oldugu meselesidir. Bu
baglamda geleneksel goriisii benimsemek, aslinda hemen hemen Orta Cagda
“heretiklere” yazilan reddiyeler ve kroniklerle ayn1 tarafta durmak, dolayisiyla objektif
bir yaklagimdan uzak olmak anlamina gelmektedir. Bu goriis hususunda giiniimiiz
tarih¢ilerinden hem “geleneksel” (yani giincel) hem de siipheci goriisii savunan biitiin
tarihgiler ittifak etmislerdir. Bu mutabakat ayn1 zamanda Katolik kaynaklarinin Katarlar
hususunda kullanilsa dahi dikkatli kullanilmasi ve bazi siizgeclerden gegirilmesi

konusunu da kapsamaktadir.

Maniheist kokenin reddedilmesine dair bazi diger arglimanlara da kisaca goz
atacak olursak: Giincel goriise dahil ettigimiz Janet ve Bernard Hamilton, Maniheistler
diialist olsalar da Hiristiyan degillerdir, dolayisiyla Hristiyan oldugunu iddia eden gruplar
Maniheizm’e isnat edilemeyecegini belirtirler.”’® Bu konudaki ikinci argiimanlari da
Hiristiyanligin, kendisiyle hemen hemen ayn1 doénemde gelisen Gnostisizmin
kozmolojisiyle ortak noktalarmin bulunmasidir. Ayrica, Hiristiyan Gnostikler, Eski ve
Yeni Ahit’teki kozmolojik 6nermeleri kendilerine gore tekrar yorumlayip gizemlerini

ortaya ¢ikardiklarimi diisiinmiisler ve Kilisenin siradan insanlardan gizledigi Isa’nin

276 Hamilton, Janet, Bernard Hamilton, Yuri Stoyanov, and Leyla Kuzucular. Bizans Déneminde (650-1405) Hristiyan
Diialist Heretikler, (Christian Dualist Heresies in the Byzantine World, C. 650-C. 1450 : Selected Sources) Ankara:
Yurt Kitap, 2010. s. 35-36.

70



ogretilerine ulastiklarini iddia etmislerdir. Biitiin bunlara ragmen, XI. ylizyildan sonra
Bizans diinyasinda varligini siirdiiren organize Gnostik gruplarin olmadigi konusunda
elimizde yeterli kanit bulunmadigim dile getirirler.””” Bunun yami sira Hamiltonlar Orta
(Cagdaki Hristiyan dialistlerin Gnostiklerin devami olmadiklarini, son Hristiyan diializmi

dénemine kadar kalabilmis son Gnostiklerin Markionistler oldugunu belirtmektedir.*”®

IV. PARADIGMA DEGISIiKLiGi: GUNCEL VE SEPTIiK GORUS

Glincel paradigma degisikliginin icat teorisiyle gergeklestigi diisiiniilmektedir.
Icat teorisini kabul eden tarihgilerin septikler, kabul etmeyen tarihgilerin de ¢ogunlukla
giincel goriisii savunan tarihgiler oldugunu rahatlikla sdyleyebiliriz. Giincel goriiste,
Katarlarin teriminin kullanilmasinda bir sakinca goriilmez. Dikkatli kullanildig: takdirde
Engizisyon kayitlarinin kullanilabilecegini diisiiniilir. S6z konusu tarihgiler elbette
Katarlarin Maniheizm kdkenini reddeder, Dogu kdkenlerini yani jeneoloji teorisini kabul
etmez. Ancak Andrew Roach, Bernard Hamilton, Yuri Stayenov’un da i¢inde bulundugu

onemli bir kism1 Katarlar-Bogomiller baglantisinin miimkiin oldugunu savunur.

Glincel goriisii savunan tarihgilerin bircogu, Peter Biller’in Onciiliik ettigi ve
York ekolii diyebilecegimiz yaklasim da Katarlarin engizisyon kayitlarindaki aile
secereleri, meslekleri sosyal aglari gibi konular {izerinden incelenmesini dngdrmektedir.
John Arnold, Lucy Sackville, Rebecca Rist, Claire Taylor gibi Katarlar1 ¢alisan 6nemli
bilim insanlarin1 yetistiren ekol, Doat projesi’”® kapsaminda doktora tezleri yazdirmak ve

kitap yayinlamak suretiyle ¢aligmalarina devam etmektedir.

Bundan sonraki boliimlerde septik tarihgilerin goriisleri icat teorisi kisminda

aciklanacaktir. Terim tartismalarinda hem siipheci hem de giincel goriisii savunan

277 Hamilton, Bizans Diialist Heretikleri, s. 37.

278 Hamilton, Bizans Diialist Heretikleri, s. 38.

29 hitps://www.york.ac.uk/res/doat/project/ Projenin tam ismi ‘The Genesis of Inquisition Procedures and the Truth-
Claims of Inquisition Records: The Inquisition Registers of Languedoc, 1235-1244° dur. Ancak dile kolaylik
saglamak i¢in ‘Doat’ olarak anilmaktadir. Doat isminin kaynagi ise yipranan ve giirimeye yiiz tutan Engizisyon
kayitlarin1 XVII. yiizyilda yeniden tekrar eden ve giiniimiize kadar gelmelerini saglayan John Doat’tir. Dolayisiyla
Doat projesi, Paris’teki Bibliothéque Nationale de France’deki Doat koleksiyonundaki ciltlerin Ingilizceye
terclimesi faaliyetidir. Bu kayitlar sayesinde donemin Languedoc’unda yasayan insanlarin hayatlari hakkindaki
bilgilere erisebilmek isteyen tarihgilere imkéan sunabilmektedir. Proje, giliniimiizdeki birgok Orta Cag
heresiologunun hocasi Peter Biller’in Paris Milli Kiitiiphanesi’nde aragtirmalari esnasinda XXI. ve XXVT. ciltlerin
onemli bilgileri igerdigini fark edip aragtirmacilar: terciimeye tesvik etmesiyle baglamistir.

71



tarih¢ilerin diigiincelerine yer verilecektir. Bogomil-Katar baglantis1 kisminda daha ¢ok

giincel goriis 6n plana ¢ikacaktir.
A. [lcat Teorisi

Giincel tartigmalarin bel kemigi diyebilecegimiz ana tartigma heresinin sonradan

icat edildigi teorisi etrafinda sekillenmektedir.>*

Foucaultcu tarih diisiincesindeki
doniistimiin heresi ¢aligmalarina bir yansimasi olarak tanimlayabilecegimiz bu yaklagim
1990’larda belirmeye baslayan, Mark Pegg’in ve I. R. Moore’un basini ¢ektigi stiphecilik
akimidir. Bu diistlintirler siiphecilerin yan1 sira revizyonalistler, radikal septikler, icatgilar,
yapi-sokiimciiler diye de anilmaktadirlar. Foucault’nun iktidar kavramindan hareketle
Katarlarin zavalli kurbanlar gibi takdim edilmesinin realiteyle ne diizeyde Ortiistiiglinii
sorgulamaktadirlar. Yine engizisyoncularin “Katarlar”a yapistirdigi heretik etiketi
iizerine bu kadar egilmelerini bu motivasyonlarinin bir neticesi olarak gormek
miimkiindiir. “Katarlar, tarih¢ilerin bir illiizyonu, bir mit, XII. ylizy1l Giiney Fransasinda

zulmeden toplumun iirettigi bir bostan korkulugu®®'

, Albi Hacli Seferi ve Engizisyonun
kendini gerceklestiren bir kehaneti, bir icadidir” demektedirler. Bu tarihgiler temel
itibartyla Katarlarin gergekten var olup olmadigim da sorgulamaktadir. Iste “siipheci”
tanim1 bundan kaynaklanmaktadir. Bu tartismay1 en derli toplu ve detayli gorebildigimiz
caligmalardan birisi 2016 yilinda yayinlanan Katarlarin tekrar sorusturmaya (inquisition)

tabi tutuldugunu ima eden ve giinlimiizdeki Katar tarihg¢ilerinin bazilarinin goriislerini

beyan ettigi Cathars in Question isimli eserdir.

Stipheci goriisii savunan tarihgiler yalnizca Pegg ve I. R. Moore’dan ibaret
degildir. Ancak tartismaya daha ¢ok katilan ve en ¢ok glindemde olan bu iki isimdir.
Moore’un, 1999°da yayinlanan, Monique Zerner’in editorliigiinii yaptigi Inventer
[’hérésie? Discours polémiques et pouvoirs avant l'Inquisition isimli eserden etkilendigi

sOylenmektedir. Uwe Brunn ve XII. yiizyilin ortalarinda Rheinland'da heresi raporlari

280 Giiniimiiz kaynaklarinda gelenekselci ve siipheci seklinde ayrilir ve siipheci olmayan biitiin tarihgiler ¢ogunlukla
“gelenekselci” sayilir.

(Straw man of a persecuting society) John Arberth, Contesting the Middle Ages: Debates That Are Changing Our
Narrative of Medieval History, Taylor & Francis Group, 2018.

281

72



iizerine yazdigi eseri, Hilbert Chiu ve akademik teolojide diializmin insasiyla ilgili

aciklamalar1 ve Mark Pegg'in XIII. yiizy1lin ortalarini konu alan ¢alismasi bu gruptandir.

Stipheci kategorisine dahil edilen tarihgilerin hepsi ayn1 goriiste degillerdir. En
radikal septiklerden kabul edilen Pegg’in diisiincelerini inceledigimizde “Katarlar”in bir

282
k

Balkan heresisi olmadigi, zulmeden toplumun insa ettigi bir toplulu olmadig1 ve

dahas1 boyle bir fenomenin Orta Cag’da hi¢ var olmadig iddialar1 dikkat ¢ekmektedir.

283 Hatta Orta

Ona gore “Katarlar” yalnizca XIX. ylizy1l akademisyenlerinin bir icadidir.
Cag entelektiielleri heresiyi nasil icat ettiyse, XIX. yiizy1l akademisyenleri de ayn1 sekilde
Katarlar1 icat etmislerdir. XIX. yiizyilda din ¢alisan akademisyenlerin genel calisma
prensiplerini dogru bulmamis olmasi onu bu kanaate sevk etmistir. Pegg’e gbre bu
akademisyenler dinleri yalnizca soyut doktrinler, farkli tutumlar ve hi¢ degisiklige
ugramamis temsiller gibi sunmuslardir. Bunun sonucunda Katarlar arastirmacilarin
zihninde degismez, sabit diialist bir 6gretiden ibaret bir hareket olarak kalmaya mecbur
birakilmigtir. Halbuki ona gore, diializm Katarlarin ayrilmaz bir pargas1 degildir. Bilakis
Oksitan (occitan)®® kiiltiirii dinin ¢ok 6nemli bir pargasidir. Pegg’e gére ‘Iyi Insanlar’a
(Katarlar) atfedilen meziyetler, aslinda Oksitan kiiltiiriinde bulunan nezaket ve kutsalligin

birer ifadesidir.

Pegg jeneoloji fikrini kiyasiya elestirmektedir. Ona gore XIX. ylizyil
akademisyenleri, adeta yiizyillar boyunca bir siirii farkli toplum ortaya ¢ikmamis, bu
toplumlar zamanla hi¢ kaybolmamus, hi¢ cografi ve kiiltiirel farklar1 olmamis ve tamamen
aynilarmis gibi “Katarlar” jeneoloji teorisiyle, Maniheizm’e kadar geriye dogru
gotiirerek dialist bir zincirle birbirine baglamiglardir. Pegg bu arglimanini gliglendirmek
icin Sor Thomas Browne’dan bir alint1 yapar ve onun meseleyi gayet veciz bir sekilde
Ozetledigini belirtir: “(Heretikler) Yazarlari gibi yok olmadilar. Arathusa nehri gibilerdi.
Bir yerde yok olsalar da bagka bir yerde yine ¢iktilar.” Dolayisiyla Pegg 6zetledigimiz

sakincalar sebebiyle Katarizm olmaksizin yeniden bir heresi tarihi yazilmasi gerektigini

282 Construction of a Persecuting Society.

283 Mark Gregory Pegg, “The Paradigm of Catharism; or, the Historians’ Illusion,” in Sennis, Cathars in Question, 21.

% Dgnemin Giiney Fransasinda Oksitan dili (ok dili) konusulmaktaydi. Bélge zaman zaman Oksitanya ve kiiltiirii ve
dili de Oksitan sekilde anilmaktaydi.

73



ifade etmektedir. XIX. ylizyll din calismalarindaki bakis agisinin yalnizca tek bir
metinden hareket ettigini*® ancak buna mukabil artik tarihi ve antropolojik derinlikle ve
daha genis bakis acilariyla konuya yaklasilmasi gerektigini savunmaktadir. Bunu yaninda

fikirlerin ve toplumlarin birbiriyle ortiismesi gerektigini de ifade etmektedir.

Pegg, siipheci olmasina ragmen, bazi noktalarda Moore’dan ayrilmaktadir. Bu
noktalardan biri Moore’un meshur “zulmeden toplumun insasi” teorisidir.
“Gelenekselci”’lerden kabul edilmesine ragmen, Claire Taylor dahi, Moore’un bu
teorisini, heresinin anlasiimasma biiyiik katki sagladigim belirterek takdir etmistir.>*®
Bunun da 6tesinde, sirf Moore’un bu teorisini konugmak iizere, Michigan’da bir Orta Cag
kongresi toplanmis ve daha sonra s6z konusu kongre bu teorinin ismiyle

kitaplastirilmustir.”’

Moore Formation of a Persecuting Society’ sinde zuliim goren topluluklarin
yalnizca heretikleri degil, ge¢ donem XI. ylizy1l sonrasi Hristiyan toplumunda dislanan
Yahudiler, Miisliimanlar gibi “azinliklar1”, clizzamli, vebali gibi goriiniir saglik sorunu
yasayan, ancak dini bakimdan da cezalandirildig1 diisiiniilen insanlari, escinseller gibi
toplumun ahlaki agidan dogru bulmayip reddettigi kesimleri de kapsadigini iddia
etmektedir. Bunun i¢in de Orta Cag otoritelerinin kinanmasi gerektigini belirten Moore,
sunlar1 aktarmaktadir: “Zuliim, siyasi niifuz yariginda bir silah olarak basladi ve galip
288

gelenlerce toplum iizerindeki giiclerini pekistirebilmek igin bir araca doniistiiriildii.

Moore, zulmiin durup dururken ortaya ¢ikmadigini ve yeni hedefler dogrultusunda

28 pegg ayrica Encyclopedia Britanica’da Conybeare’ in Maniheistlerin dogrudan torunlari oldugu konusunda siiphesi
olmadan yazdig1 Cathars maddesinin de aragtirmacilara ciddi bir tesiri oldugunu kaydeder. S6z konusu maddede
heresi gruplarinin zaman ve mekandan bagimsiz olarak tamami ayni1 heresi olarak algilandigini, uzun siiren gizli
diasporadan sonra X. ve XIV. yiizyillarda Pavlikenler Bogomiller olarak giin yiiziine ¢iktiklarini, bu gruplarin
diialist egilimleri olan her heresi gibi ayrimciliga maruz kaldiklarini sdylediklerini aktarir. Bu maddeye gore
Maniheistlerin ardillar1 olan Bogomiller stk sik Italya’y: ziyaret etmektelerdi. Bu durum italya’daki Katarlarla
baglanti kuruldugunu ifade etmektedir. (s. 182). Albigensis maddesinde de (Paul Daniel Alphandéry) Conybeare’e
gore daha dizginlenmis bir tonda yazildigindan bahseder. Maniheistler géz ard: edildigini ancak Bogomil ve
Pavliken etkisinin net olarak kabul edildigini aktarir. Albigenler (Katarlar)’in ilk Limousin’de 1012 ve 1020
civarinda goriildiigiinii ve son olarak XI. yiizy1lin ilk zamanlarinda Toulouse’a go¢ ettikleri aktarilir. 80 y1l sonraki
edisyonda da Encyclopedia of Religion’da ayni sekilde oldugunu belirtmistir. Boylelikle bu yazarlar Pegg’e gore
kendilerinden dnceki yiizyilda Katarlar hakkinda ve diger biitiin heretikler hakkinda ne diisiiniiyorlarsa onu kendi
caglarina aktarmiglardir.

Claire Taylor, Heresy, Crusade and Inquisition in Medieval Quercy (Heresy and Inquisition in the Middle Ages),
York Medieval Press, 2011, s. 17.

International Medieval Congress Kalamazoo, Michigan, Moore, I. R. Ve Michael Frasetto, Heresy and the
persecuting society in the Middle Ages: Essays on the work of R. 1. Moore, Leiden: Brill, 2006.

28 Moore, Formation of Persecuting Society, 146.

286

287

74



baskinin arttiritlmadigini diistinmektedir. Ona gore, daha ziyade, heretiklerin tespit edilip
toplumdan dislanmasi, otoritenin mesrulastirilmast ve genisletmesine de imkan
tanimistir. Merkezi giiclerin yiikselise gecmesi de bunu pekistirmistir. Moore’a gore, bu
durumun ortaya ¢ikma sebebi, yeni ¢ikan egitimli seckinlerin, okullar vasitasiyla
fikirlerini yaymasidir. Moore, bu egitimli kesimin, hem sekiiler yonetimi hem de dini
merkezilestirip  bilirokrasiyi olusturmak suretiyle fikirlerini topluma dayattigin

289
savunur.

Biraz daha agmak gerekirse Moore’un eserinin temel iddiasi, prenslerin veya
piskoposlarin kanaatlerinin, zamanla halk nezdinde heretikler ve Yahudiler gibi 6tekiler
hakkinda bir nefret duygusu olusturulmast ve bununla zulmiin kolay uygulanmasina
zemin hazirlanmasidir.” Dolayisiyla bu gruplarm ashinda gergekte bir tehlike
olusturmadiklari, ancak bir tehdit algisinin insa edildikten sonra, bunun herkesge kabul

edilmesi saglanip zulmiin bu sekilde mesrulastirildig: fikri savunulmaktadir.

Ote yandan, Orta Cag heresi tarihi sahasindaki calismalarina yarim asirdir
devam eden Moore, daha 6nce bizim giincel goriis olarak tanimladigimiz bakis acisina
sahipken sonradan “septik” goriise katilmigtir. Moore, Georges Duby’nin tarihin
degistigini sdylemesi gibi tarih biliminin ve tarih¢inin de gelismeye acik olmasi
gerektigini vurgular. Moore’a gore degisen ve gelisen yalnizca tarih ve tarih¢i degildir.
Ona gore Katarlar baglaminda XIII. ylizyilda yasanan en biiylik yanilgilardan biri
heresinin ayni kaldiginin zannedilmesidir. Moore bu yanilgiy1 bilingli bir farkindalik
gostermedigimizde, istasyonda bulundugumuz trenin degil de baska bir trenin hareket
ettigini zannetmemize benzetir.”®' XIII. yiizy1l Kilise’si entelektiielerinin de heresiyi
daima sabit kaldigin1 zannedip XII. yiizyildaki heresiyle ayni oldugunu diistinmeleri de
bunun gibidir. Moore heresinin de degistigini ve gelistigini savunur. Buradan hareketle,
bizim ancak gdzlerimizi bir noktada sabitlemedigimiz takdirde diinyanin bir akis i¢inde

oldugunu anlayabilecegimizi belirtir.>*>

% Michael D. Barbezat, Burning bodies: communities, eschatology, and the punishment of heresy in the Middle Ages,

2018. s. 5.

Moore, Formation of Persecuting Society.
http://rimoore.net/2016/11/13/cathars-in-question-a-response-to-pete-biller/
http://rimoore.net/2016/11/13/cathars-in-question-a-response-to-pete-biller/

290
2
292

°

75



Ote yandan “gelenekselciler”’den olarak bilinen Peter Biller, Moore un zellikle
bu degisimini The War on Heresy kitabinin degerlendirmesi {lizerinden epey siki bir
elestiriye tabi tutmaktadir. Ornegin Moore’un Katarlar tarihi hakkindaki goriislerinin
degisimi konusunda, uzmani oldugu XI. yiizyildan uzaklasarak akademik olmayan,
popiiler bir yaklagimla XII. ve XIII. yiizyillara yonelmesini rahat¢a hareket edebilecegi
kendi sahasindan uzaklagmasi olarak degerlendirir. Bundan dolay1r Biller’a gore
Moore’un kullandig1r kaynaklar yeterince giivenilir degildir. Bu sebeple Moore’un

arglimanlarinin zayifladigin diisiiniir.

Moore’un ¢ok radikal bir degisimle siipheci fikre gectigini belirten Biller,
Katarizmin “yapilandirilmis” bir grup oldugu onerisini sundugunu aktarir. Moore bu
teoriyle Katarlarin “icat” edildigini, bu icatta yerel Kilisenin, Kilise adamlarmin siki
stkiya muhafaza ettikleri hayal giiglerinin®® ve 1230 sonrasinda Domiken
Engizisyoncularin yaraticithigimin etkili oldugunu belirtmektedir. Biller’in Moore’a
elestirileri bunlarla sinirli kalmaz, ayrica belgelere yaklasimi da elestirir. Biller’a gore
Moore, bir taraftan belgelerin siyasi baglami ve yazarlarin abartili davranip
davranmadigiyla ve metnin sahte olup olmadigiyla ilgilenirken diger taraftan metnin
yazildigr baglami degerlendirmeyi ve bu baglami, metnin tiirli, dili ve sekliyle
iligkilendirmeyi ihmal etmektedir. Buradan hareketle Biller, Moore un elestirel yorum
yaparken tek yonlii bir tutum sergiledigini savunur. Boylelikle, metnin varligini g6z ard
eden ve degerini takdir etmeyen bir yaklasim sergiledigini diisiiniir. Hatta bu konudaki
elestirisini sertlestirerek Moore’un Toulouse’daki heresinin varligiyla ilgili uzlasma
kararnamelerini degerlendirmesini ve siire¢ icerisinde ulastigi neticeyi elestirir. Ona gore
Moore, Canterburyli Gervase’nin 1177°de yazdigi ve heretiklerin iki prensipten®”’
bahsettigi bir mektuptan s6z etmesini “ni¢in bagka bir kaynakta deginilmemis,” diyerek
gecistirmistir. Biller, Moore’un eserin ilerleyen bdliimlerinde s6z konusu kaynagi
“otantikse” diyerek itibarsizlastirip, nihayet son bdliimde metnin sahte oldugu sonucuna

vardigin soyler.

293 Augustinus ve daha sonra XII. ve XIIL. yiizyillarda yazilan reddiyeler kastedilmektedir.
294 Ktii ve lyi Tanr, diializm.

76



Moore’un en 6nemli iddialarindan birisi, Katarlar kilisesinin XIII. yiizyila kadar
fiziken hi¢ goriilmedigi, dolayisiyla XIII. yilizy1l 6ncesinde Katarlarin bir fenomen olarak
var olmadiklar diisiincesidir.””> Dolayistyla bu kilisenin Dogu kokenlerinin tamamen bir
mitten ibaret oldugunu belirtir. Hatta bu konuda Biller, Moore’un Bogomillerin hala
konusulmasini tahfif eden ifadesi konusunda, Moore’u edebi bir sekilde ifade etmis olsa
da delille izale etmedigi sebebiyle elestirir.*® Diger taraftan Moore, Biller’in XII.
ylizyilda organize olmus bir diialist yap1 olabilirdi diisiincesini zaten hi¢bir zaman inkar

etmedigini sdyleyerek kendisini savunur.

Stipheci tarih¢ilerden Jean-Louis Biget, dnce evanjelik amaglarla yola ¢ikan dini
mubhalefetin(“heresi”’nin) giderek ruhbaniyet karsithigina(anticlericalism), daha sonra da
diialist bir heresiye doniistiiglinii iddia eder. Ancak Biget, bu muhalefetin, sadece
entelektiiel Kilise adamlarindan olusan seckinlerin zihinlerinde var oldugunu ve halka bu
sekilde lanse ettiklerini diisinmektedir.””’ Yine siipheci tarihgilerden Julien Théry-
Astruc, Katarlara ait oldugu iddia edilen “diialist 6gretinin” entelektiiellerin hayal
driinlerinin topluma yansitilmasi sonucunda ortaya ¢iktigini, dolayisiyla Katarlarda
diializmin gergekten var olmadigimi iddia etmektedir.*®

Moore’a gore, Uwe Brunn, XII. yiizyi1lda Rhineland’da Katarlarin goriildigiinii

9

iddia eden “gelencksel” goriise Oldiiriicii darbeyi vuran kisidir.”” Frankafon

caligmalarindaki -Katarlarin tarihi gercekligini sorgulayan- siipheci yaklasim Monique

e?"’si ile baslamuistir. Brunn, bu siipheci kanadin yeni

Zerner’in Inventer 1’hérési
temsilcisidir. Brunn, terim tartigmalarinda da silipheci goriisle aymi fikirdedir. Katar
teriminin, Rheinland'da, XII. yiizyilda, 0&zellikle Schonaulu Eckbert’in diger

reddiyelerden 6grendigi kaliplar1 ¢esitli muhalif gruplar tarif etmek i¢in kullanmasiyla

95 Detayli bilgi i¢in bkz. I. R. Moore, The Birth of Popular Heresy, University of Toronto Press, 1995.

2% Ppeter Biller, “Goodbye to Cathars”, Cathars in Question, s.288 Text and context in early popular heresy, 2009’ daki
Leeds conferansi)

27 Micheal D. Barbezat, Burning Bodies, Escotology and the Punishment of Heresy in the Middle Ages, Cornell
University Press, 2018, s.7; Jean-Louis Biget, Hérésie et inquisition dans le Midi de la France (Paris: Picard, 2007),
107-15.

28 Julien Théry-Astruc, “The Heretical Dissidence of the ‘Good Men’ in the Albigeois (1276—1329): Localism and
Resistance to Roman Clericalism,” ed. Antonio Sennis, Cathars in Question, s. 81.

29 Moore, “Principles at Stake,” 262, burning bodies.

39 Monique Zerner, ed., Inventer ’hérésie? Discours polémiques et pouvoirs avant I’inquisition (Nice: Centre
d’Etudes Médiévales, 1998).

77



ortaya ¢iktig1 neticesine ulasir.>”' Brunn’a gére, bunun sebebi, Benedikt kesisi Eckbert’in,
Augustine’un Maniheizm ve Katarlar kelimelerinin bir arada oldugu Kilise
konseylerinden, rahiplik egitiminde karsilastig1 edebi kavramlardan bir tiirlii kendisini
alamamasidir. Netice itibartyla Brunn’un calismasi, Eckbert’in “Katarlarini” bagka
yerlerdeki diger muhalif gruplarla iliskilendirmek ve onlarin teolojisini Katar teolojisine

uygulamaya ¢alisan modern bilimsel anlatilara meydan okumaktadir.

Pegg ve Brunn, heresi ¢aligmalarindaki historiografinin iki kanaldan geldigini
savunur. Birisi Orta Cag yazarlarinin varsayimlari ve zihinleri olusturduklart filtrelerden

hareket eder. Digeri heresi alanindaki modern bilimsel verilerle sekillenir.
B. Terim Tartismasi

Orta Cag Hristiyan “heresisi” hakkindaki en giincel tartigmalarin merkezinde, bu
gruplarin Katolik kaynaklar1 vasitasiyla c¢alisilmasinin nesnellik konusunda ciddi
sikintilara sebebiyet vermesi yer alir. Bu sebeple bu gruplari “heretik”, “diialist”, “Katar”
gibi ifadelerle isimlendirmenin Katolik kaynaklarin etkisinde kalmak ve Kilise’'nin
tarafinda yer almak anlamina geldigi diistiniilmektedir. Dolayisiyla Katarlar terimi,
“heretik”, “heresi” terimleri gibi artik tartismaya agik durumdadir. Bunun sebebi
Cathari kelimesini ilk defa meshur Katar reddiyecisi Katolik Schonaulu Eckbert’in,
1163°te Koln’deki “heretikleri” tanimlarken kullanmasidir. Sonraki yillarda Sermones
Contra Catharos ismindeki reddiyesinde de ayni ifadeyi kullanmistir. S6z konusu dini
mubhalefet grubu kendilerinden higbir zaman “Katar” seklinde bahsetmemis, kendilerini
“lyi Hristiyanlar”, “Iyi Kadinlar”, “Iyi Erkekler” olarak tanimlamislardir. Dolayisiyla
“Katar” teriminin reddiyelerdeki kullanimi, hatta cathar kelimesinin cat’den geldigi ve
kediye taptiklar1 gibi iddialar da g6z Oniinde bulundurulursa, aslinda ‘“Katarlar”
kelimesinin bir agagilama ifadesi oldugu rahatca anlagilabilir. Bunun yani sira “heretik”
tanimlamasinin asagilama igerdigi, bir otekilestirme ifadesi oldugu ve “doxa’nin, yani

dogrunun zittim1 ifade ettigi dolayisiyla asla objektif olmadigi zaten agiktir. Ayrica

301 Barbezat, Burning Bodies, s. 6; Uwe Brunn, Des contestataires aux “Cathares” Discours de réforme et propagande
antihérétique dans les pays du Rhin et de la Meuse avant I’Inquisition (Paris: Institut d’Etudes Augustiniennes,
2006).

78



“Maniheist” ve bunu ima eden “diialist” terimleri de ¢ok objektif goriinmemektedir. Zira
“maniac” kelimesinden tiiretildigi bilinen “Maniheist” terimi Orta Cag’da bir asagilama
ifadesi olarak da kullanilmaktaydi. “Katarizm” kelimesini ilk olarak tartismaya

92 Pegg’in bu

acanlardan birisi Corruption of Angels isimli eseriyle Mark Pegg’dir.
konudaki temel iddiasi, -yukarida bahsettigimiz Schonaulu Ecbert’in reddiyesine
referansla- Katar kelimesinin Katolikler tarafindan kullanildigi, hatta ilk defa bir
reddiyede kullanildigidir. Pegg, ayrica Katarlarin kendilerine Katar degil de erkeklerine
“Iyi Adam”, kadinlarina ise “Iyi Kadm” dediklerini de hatirlatmaktadir. Bu tartismaya
2012 yilinda katilan I. R. Moore, The War on Heresy isimli ¢alismasiyla Pegg’in tezine
destek vermistir. Daha sonra 2016 yilinda yayinlanan ve “Katarlar” hakkindaki en giincel
calisma olan Cathars in Question isimli eserde, sahanin duayenlerinden Biller, kitapta
kendisine ayrilan boliimde bu konuyu ele almis ve s6z konusu arastirmacilar1 epeyce
elestirmistir. Biller, terimler hakkinda takip edilen bir prensibin gerekliligini vurgularken,
ayni zamanda Pegg ve Moore’'un Almanca literatiirdeki elestirel yaklagimlar1 takip
etmediklerini belirtmistir. Daha sonra I. R. Moore, kendi sitesinde Peter Biller’in bu
yazisina “Cathars in Question: a Response to Peter Biller” bagligiyla bir cevap

vermistir.’” Sonug olarak “Katar” kelimesinin kullanimi tartismaya acilmus fakat bu

konuda heniiz tam bir mutabakat saglanamamustir.
C. Bogomil-Katar Baglantisi ve Diializm Tartismasi

Katar- Bogomil baglantisin1 daha ¢ok giincel goriisli savunan tarihgiler kabul
etmektedir. Bogomillerin ve Katarlarin katildig1 diisiiniilen St. Félix-de-Caramen konsili
Bogomil-Katar baglantisin1 savunan tarihgiler agisindan kritik bir baglanti noktas1 ve
arglimanlari i¢in bir delil niteligindedir. Ciinkii bu tarihgilere gore bu konsil Bogomillerin
ve mutlak diializmin Languedoc’a gelisi anlamina gelmektedir. St. Félix, Toulouse’un
giineyinde, yani Languedoc bolgesinde bulunmaktadir. Bu toplanti, séz konusu

tarih¢ilerce bir nevi Katarlarin 1liml diializmden mutlak diializme gegcme seremonisi gibi

392 pego. bu eserde ve “On Cathars, Albigenses or Good Men of Languedoc” isimli makalesinde “Katar” ve
“Katarizm” kelimelerini ele almaktadir.
393 Bkz: http://rimoore.net/2016/11/13/cathars-in-question-a-response-to-pete-biller/

79



anlagilmaktadir. Ancak bu konsilin ¢ok da miithim olmadigini diisiinen bazi tarihgiler de
vardir ve Mark Pegg bunlardan birisidir. Pegg, bu konsilin gergekten toplandigina dair
delillerin yeterince ikna edici olmadigmi savunur.’®* Anne Brenon da konsilin
eklesiyastik organizasyonlar acisindan Onemli oldugunu ancak Katar doktrinleri

s . 305
acisindan miithim olmadigina inanir.

Italyan Raffaello Morghen gibi diger bazi tarihgiler, 6ziinii Bogomil 6gretisinden
alan, dolayistyla bir¢ok acidan onlardan etkilenmeleri beklenmesine ragmen heretiklerin
diializme acgik bir referans vermemelerine dikkat ¢eker. Hatta beklenilenin aksine,
Katarlarn bazi inanglari, Cosmas’m®®® eserinde belirtilen Bogomil inanglariyla
kiyaslanamayacak diizeyde Bogomiller’den farklidir.  Morghen, Katarlarin tim
ozelliklerinin dis etkilere ihtiya¢ duyulmadan da anlagilabilecegini ileri stirmektedir.
Bunun da 6tesinde Morghen’a gére Dondaine’in yaptig1 analojilerde bazi sakincalar da

bulunmaktadir.>”’

Gliniimiiz tarihg¢ilerinden Bogomil baglantisint en ¢ok savunanlardan birinin
Bernard Hamilton oldugu sdylenebilir. Hamilton’a gore, aksini iddia eden tarihgilerin
“Bogomillerin X. yiizyilda Batt Avrupa’da olduklarina dair kuvvetli bir delil yoktur”
itirazi ¢ok Onemli degildir. Nitekim ona goére s6z konusu donemde Bizans
Imparatorlugu’nda dahi Bogomilleri teshis edebilmek ve onlar1 Ortodoks kesislerden
ayirt edebilmek hi¢c kolay bir is degildir. Bu sebeple Bogomillerin Avrupa’da
taninamamis olmalarinin normal karsilamasi gerektigini sdyler. Yine Hamilton, XI.
ylizyilin ilk yarisinda Bati Avrupa’da onemli sayida Ortodoks kesisin var oldugunu,
ancak eger XI. yiizyilin ilk yarisinda Bogomiller ve Bat1 Avrupa arasinda gergekten bir
baglant1 vardiysa dahi bu baglantinin hem goriiniir diizeyde olmadigin1 hem de uzun
soluklu olmadigini belirtir. Ote yandan Hamilton, 1325’ te son Katar din adamlarinin
izlerinin Bati Avrupa’dan silinirken Papa XII. John, Bosnali Stephen Katromanic’e

kalabalik bir heretik grubunun bir araya gelip Bosna’ya go¢ ettigini yazmistir. Hamilton

304
3
3

Pegg, Corruption of Angels.

Anne Bradford, “Possible Origins”, s. 28-29.

Bogomiller hakkinda birinci elden bilgi edinilebilen bir kaynaktir.
307 Barber, The Cathars, s.1-2.

S o
S &

80



Papa’ya ulasan bu bilginin dogru olmas1 durumunda Bogomil ve Katar baglarinin son ana

kadar devam ettigi sonucunun ¢ikarilabilecegini iddia etmektedir.

Bogomil-Katar baglantisini savunan bir baska tarih¢i Frasettodur. Frasetto’a
gore Eckbert ve Everwin’in beyan ettikleri Lombers’taki toplanti, Katar heresisinin
ortaya ¢ikisi ve misyonerlerin Bizans diinyasindan Latin Avrupa’ya yayilmalarimin gayet
belirgin bir isaretidir. Bu misyonerler biiylik olasilikla ilk Katar topluluklarini
olusturdular ve Bulgaristan’dan Bogomil diializmini kendileriyle birlikte gdtiirdiiler.

(Muhtemelen Rhineland, Lombardy ve diger ticaret yollarini takip ederek.)

Bat1 Avrupa’ya diializmin gelisine dair en kesin delil, geleneksel olarak 1167
yilinda oldugu sdylenen ancak daha biiyiik olasilikla 1174 yilinda ger¢eklesen St. Félix-
de-Caramen konsilidir. Her ne kadar bu toplantiy1 bildiren belge muhtemelen bu tiir
birka¢ toplantiyr bir araya getirse ve 1232 yilinda yazilsa da Languedoc ve Giiney
Fransa'daki Katarizmin kokenleri ve dogas1 hakkinda net bir kanit sunmaktadir. Konsil,
Kuzey Fransa, Albi ve Lombardiya'dan Katar piskoposlarinin bir araya gelmesiyle
birlikte, Carcassonne, Agen ve Toulouse'daki Katarlar kiliselerinin temsilcileriyle yapildi
ve bagkanligini Dogu misyoneri Papa Niquinta veya Constantinople Nicetas

gergeklestirdi.’”®

Malcolm Lambert da gelenekselci olmayan ve fakat Bogomil etkisini kabul eden
tarih¢iler arasindadir. Lambert Ademar’in XI. yilizyilda heretikleri tasvir ederken
Maniheizme benzettiginin farkindadir. Onun Aquitaine’de Maniheistlerin ortaya ¢iktigini
iddia ettigini belirtir. Evliligi, et yemeyi, vaftizi, ha¢i, “Kutsal” Kilisenin kurtariciligini
reddettigini belirtir.’® Ayrica ¢alismasmnin baska bir bolimiinde Ademar’mn heretikler
icin Maniheist demekten ¢ekinmedigi yineler ve bu konuda yalniz olmadigini belirtir.
Landulf’un Montforte’taki grup i¢in Yukar1 Lorrraine’deki gruplar igin bir kronik¢inin,
Chalon-sur-Marne’nin Liege’li Wazo’ya yazdigi mektupta bolgesindeki heretiklerin

Maninin Kutsal ruh olduguna inandiklarini belirtir. Ancak Lambert’a gdre bu kisilerin

398 Micheal Frasetto, Heretics Lives : Medieval Heresy from Bogomil and the Cathar to Wyclif and Hus, London, Profile
Books, 2007, s. 76-78.

39 Malcolm Lambert, Medieval Heresy : Popular Movements from the Gregorian Reform to the Reformation, c. V1,
Oxford : Blackwell, 2002, s. 491.

81



Maniyi duymus olmalari pek muhtemel degildi’'® Dolayisiyla aslinda Lambert
geleneksel goriisii desteklemez ama heresi gruplarini XI. yiizyildan itibaren incelemeye

baglar. Ayrica Katarlarin Bogomillerin mirasgis1 oldugunu diistinmektedir.

Bernard Hamilton’in radikal déializmin Nicetas’in ziyaretinden sonra
benimsenmis oldugunu kabul ettigini ifade eder. Albi Hagli Seferi bittiginde Cascassonlu
Bartholomew’un Agen’de 1limli diializmin giiglenmesi icin ¢alistigini ancak ¢ok etkili
olmadigini1 belirtmektedir. Anne Brenon’un Les Cathares isimli eserinde (s. 131-140)
Languedoc’taki Katarlarin din adamlarinin Nicetas sayesinde mutlak diializme gegtikleri
goriisiinii reddettiklerini belirttigini aktarir. Buna delil olarak da Brenon’un Raimon de

3! Katarlarin Bogomillerin mirasgist

Baimiac’in ilimli diializmini gosterdigini kaydeder.
oldugunu sdyler. Bunu genellikle ibadet iizerinden delillendirir. Ikisinin de hac1
reddetmesi gibi mit ve doktrinlerinin birbirine gegmelerine ragmen tamamen ayn1 iki grup

olmadiklarini belirtir.>'?

Bunlar1 da yine consolomentum gibi baz1 ibadetler lizerinden
anlatir. Ancak biz Katarlarin ibadetleri konusunda elimizdeki verilerin giivenilir

olmadigini diislindiigiimiiz i¢in bu konu iizerinde durmayacagiz.

Sonu¢ olarak, Katarlarin yazim tarihi en az Katarlar kadar enteresan ve
anlagilmay1 bekleyen bir seriivene benzetilebilir. XIII. yiizyildan baslayan ve XIX.
yiizyila kadar c¢esitli dini, dini ve ideolojik arka planlara dogrudan maruz kalan bu tarih
yaziminin, giniimiizde nispeten daha objektif yontemlerle g¢alisilmaya baslandigim

s0ylemek miimkiindiir.

Son donemdeki Katar tarih yazimi hakkindaki tartigmalara baktigimizda,
Katarlarin objektif calisilma Olgiitiinlin - biraz abartilarak Katarlarin  varliginin

sorgulanmasina kadar ileriye gotiiriildiigii “septik” yaklasim dikkat ¢ekmektedir.

Her ne kadar Tiirkiye’deki ¢caligsmalarin pek ¢ogunda heretiklerin Maniheizm ve

Dogu kokenli oldugu mutlak bir hakikatmis gibi kabul edilse de bu goriis artik glinlimiiz

310 Malcolm Lambert. Medieval Heresy, s. 38.
31T Malcolm Lambert, Medieval Heresy, s. 143.
312 Malcolm Lambert, The Cathars., c. V111, 344, Malden : Blackwell Publishing, 2007, s. 32.

82



tarih¢ilerinden hem septik goriisii kabul edenler hem de reddedenlerce terk edilmis ve

tedaviilden kalkmustir.

Katarlarin yazim tarihine dair son donemdeki ¢aligmalara bakildiginda keskin
bir ayrim goze carpmaktadir. Septik goriisii savunmayan biitiin tarihgiler gelenekselci
olarak nitelendirilmektedir. Ancak jeneolojik goriisii savunan, Maniheist kokeni
savunmayan, her ikisini de kdken olarak kabul etmeyen ancak Bogomiller baglantisinin
miimkiin oldugunu diisiinen ve bunun dogru olmadigini diisiinenler gibi pek cok
kategoriden s6z edilebilir. Dolayisiyla bu g¢aligmada septik goriise karsi ¢ikan her
tarih¢inin ayni bicimde diistinmedigi ve en azindan bir kategorinin daha eklenmesinin
daha miinasip olacagi sOylenmektedir. Burada Ongoriilen tasnife gore 1950 Oncesi
savunulan Maniheist kdken ve jeneoloji teorisi geleneksel goriis, bu kdkenleri kabul
etmeyen ancak septik gorlisii reddeden tarihgiler gilincel goriis olarak tanimlanmakta ve

septik goriis ti¢lincii bir kategori olarak kabul edilmektedir.

Calismadaki iddialardan bir digeri sudur: Septik goriis bir¢ok konuda elestirilse
de Katarlar caligmalarinin tekrar giindeme alinmasi ve gelistirilmesi bakimindan ¢ok
faydali olmustur. Giincel goriisii savunan tarihgiler septik tarihgileri elestirse de
Maniheist kdkenin ve jeneoloji teorisinin reddi, Katolik kaynaklarindan elde edilen
verilerin mutlak gergeklik olarak alinmamasi gibi pek ¢ok konuda onlarla fikir birligi
icerisindedirler. Dolayisiyla bu iki diisiincenin asla bir araya gelemeyecegi diisiincesi ¢ok

gercekei degildir. Tleriki donemlerde bir noktada uzlasmalar pek tabii miimkiindiir.

Septik goriis “Katarlar” ismi dahil olmak iizere, “heresi”, “dializm” gibi
terimleri de tartismaya agmustir. Septik goriisiin “Katarlar gergekten “heretik” bir hareket
miydi yoksa Katolik Kilisesi’nin kendi tahayytilleri sonucunda kendinin var ettigi bir
diisman kategorisi miydi?” sorusunu giindeme getirmesi ve donemin siyasi ve sosyal
yapisini anlatan kaynaklardan yeniden yapilandirma suretiyle bir tarih yazilmasi gerektigi
fikri Katarlar ¢aligmalarinda bir paradigma degisimine sebep olmustur. Bu degisim
yukarida bahsettigimiz neticeler sebebiyle elbette ¢ok kiymetlidir. Dini ve siyasi
mubhalefetin getirdigi bir 6tekilestirmenin varligi da yadsinamaz. Ancak dini agidan higbir

farklilik yasanmasaydi ve Katarlar yalnizca Katoliklerin zihinlerinde tirettikleri ve

83



seytanlastirdiklar1 bir diisman olsaydi ne Katarlar canli canli yakilirken atese giilerek
giderlerdi, ne de Albi Hagli Seferi ve Engizisyon Mahkemelerinin kurulmasi gibi ciddi

ve bliylik neticeler ortaya ¢ikardi.

84



UCUNCU BOLUM
CATISMA SURECI

I. XII. YUZYIL LANGUEDOC’UNUN SOSYO-KULTUREL VE
EKONOMIK DURUMUNA GENEL BiR BAKIS

XII. yiizyl, tarihgilerin, uzun XII. yiizy1l, devrim yiizyil seklinde andiklarr®"?,
Ronesans ve Reformun asil bu yiizyilda ger¢eklestigini diisiindiikleri 6nemli bir zaman
dilimini ifade etmektedir.’'* Bunun yaninda, bu yiizy1l, Avrupa’da ilk iniversitelerin
yayginlastigi, Miisliiman diigiiniirlerden yapilan gevirilerle batidaki aydinlanmay: ifade
eden ‘terclime faaliyetleri’ sayesinde bir¢ok donilisiimiin gerceklestigi donemi ifade

etmektedir.

Siyasi bakimdan Avrupa ve Orta Dogu’daki gelismeler de olduk¢a canlidir.
Doguda Miisliimanlar Kudiis’ii fethederken, Selguklular Anadolu’da hiikiim
stirmekteydi.  Hristiyan  diinyasinda  biiyiikk  sihizmanin  yankilart  stirerken
Konstantinopolis, Haglilarin sehri yagmalarma sahit olurken Ispanya’da da Endiiliis
Emevi Devleti son donemlerini yasamaktaydi.

XII. ve XIII. yiizyilin baglarinda Languedoc bolgesindeki siyasete kontlar ve

kent soylu elitler arasindaki iliskiler yon vermekteydi.’"

Feodal yapinin hiikiim siirdtigii
bu cografyada bagimsiz kontluklar hakimdi.Avrupa’da yaygin siyasi yapinin feodalizm
olmasi Kiliseyi daha gii¢lii hale getirmistir.’'® Merkezi bir otorite yerine pargalanmis

birlikler Kilisenin kontroliinii kolaylastirmaktaydir.’'’ Feodal yapinmn bir dezavantaji

313 Pegg. A Most Holy War, s. 148.

314 Bagzi tarihgiler israrla Orta Cagin karanlik ¢ag olmadigini ifade etmeye calismaktadir. Latinceden Arapga vasitasiyla
cevirileri ele alan s6z konusu eser de bunlardan biridir. Detayli bilgi i¢in bkz. Charles Homer Haskins, The
Renaissance of the Twelfith Century, Harvard University Press, 1955.

Shulevitz, Deborah Gail. “Heresy, Money, and Society in Southern France, 1175-1325”, Doktora Tezi. Columbia
University, 2017, s. 63.

316 Feodal yap1 hakkinda detayl: bilgi igin bkz. Marc Bloch, Feodal Toplum, Cev. Mehmet Ali Kiligbay, Dogu-Bat,
2021.

Feodal sistemin korunmasi ve giiglendirilmesi kilisenin de ¢ikarlarina hizmet ediyordu. Kilise Tanri’nin insanlari
Ogretiyordu: (i)Ruhban: herkes i¢in dua edenler, (ii) feodal beyler: savasanlar ve (iii)kdylii ve zanaatkarlar:
calisanlar. Detayli bilgi i¢in bkz. Ye. Agibalova G. Donskoy, Ortacag Tarihi, Cev. Cagdas Siimer, Yordam Kitap,
Istanbul, 2018.

315

317

85



olarak asillerin mirasla el degistirdigi kontluklarda topraklar lordlarin miraslariyla stirekli
olarak boliinmekteydi. Bu durum kontluklarin giivenligi konusunda bir tehlike
arzedebiliyordu. So6z gelimi Toulouse kontlugunda kontlar genellikle topraklarini
Aquitaine Diikii, Barselona kontu, Aragon Krali ve daha sonra on ikinci yiizyilda
Ingiltere'nin Plantagenet Krallarmin Prettingleri (Henry II ve Richard I gibi rakiplerden
korumakla mesguldii’'® Languedoc’daki sovalyeler profesyonel olmalarina karsin
bolgenin ordusu cok kuvvetli degildi ve bu sebeple de sehirler kalelerle siki sekilde
korunuyordu. Ordunun giiclii olmamasindan dolay1 6zellikle Ispanya’dan ya da farkli
bolgelerden parali askerler getirilmekteydi.’'” Nitekim bu askerler ileride Albi Seferinde

de savagsmislardir.

Languedoc bolgesi her ne kadar birbirinden bagimsiz kontluklardan olussa da
ayni dilin, Oc dilinin konusulmasi ve sosyo-ekonomik ve kiiltiirel seviyenin oldukc¢a
yiiksek olmasiyla Kuzey Fransa’dan ayrilmaktaydi. Languedoc dili, kiiltiirii, ekonomik
diizeyi itibariyle Kuzey Fransa’dan ziyade Ispanya’daki Leon ve Kastilya kralliklar: ile
daha uyumluydu. Moore, bu konuda Languedoc’un Avrupali olmaktan ziyade daha ¢ok
Miisliimanlara benzedigini kaydetmektedir. Kuzeydeki asiller isimlerini yazamadiklari
halde Giineyde felsefe, edebiyat olduk¢a yaygindi** Bunun yaninda Languedoc’ta
bugiin de tarihgilerin veri olarak kullandiklar1 ozanlarin deyisleri meshurdu ve hatta bu

1 Grekge, Arapca ve Ibranice’ye Gnem

bolge sairler diyar1 olarak anilmaktaydi.
veriliyordu. Dolayisiyla Endiiliis Emevi Devleti vasitastyla Islam ve Yahudi diisiincesi
bu bélgeye ulagmustr.>** Liman bolgesi olmasi hem farkli diisiinceleri goriip tanima
anlaminda genis bir perspektif sunarken, Gte yandan ticaretin ve ekonominin giiclii

olmasiyla gelen miireffeh ortam daha sofistike bir toplumu miimkiin kilmaktaydi.

38 Mundy, Liberty and Political Power, 50. Mundy kirk akademik yilm Katarlar dénemi Toulouse’u hakkindaki
caligmalara ayirmistir. The Repression of Catharism at Toulouse, Routledge’dan yaymlanan Studies in the
Ecclesiastical and Social History of Toulouse in the Age of the Cathars’1 en 6nemli eserleri arasindadir.

319 Costen, Cathars and Albigensian Crusade, s. 47.

320 Muharrem Giil, Orta Cag, s. 182.

321 Ozanlar hakkinda detayh bilgi i¢in bkz. Wood, Leslee Veora. “Love and War: Troubadour Songs as Propaganda,
Protest, and Politics in the Albigensian Crusade”, Yayimlanmamis Doktora Tezi. University of Kansas, 2017,
Catherine Leglu, Rebecca Rist ve Claire Taylor. The Cathars and the Albigensian Crusade: A Sourcebook.
Routledge, 2013.

322 Muharrem Giil, Orta Cag, s. 182.

86



Aristokratik toplumun agiklig: elitlerin®® sekiilerligi Katarlar hareketinin yayilmasina
imkan vermistir. Zira elit kesimdeki sekiiler kimseler, Tanr1 ile aracisiz bir sistem sunmasi
sebebiyle Katarlar1 kendilerine daha yakin bulmaktadirlar. Boylelikle Katarlar
Languedoc’un iist aristokrasisini kendi tarafina gekmeyi basarmus,’** heresi giin gegtikce
kadmlar ve elitler arasinda daha popiiler hale gelmistir. Katarlar kadinlara “din adam1”
sinifina girme imkani dahil olmak iizere farkli statii ve imkanlar sunmustur. Ornegin
sosyo-ekonomik diizeyi diisiik kizlara egitim imkani sunan merkezler acilmistir. Bu
faaliyetler daha sonra Kilise tarafindan taklit edilmis ve ilk rahibe topluluklar1 ortaya

¢ikmustir. >

Languedoc’un ekonomik durumunun kiiltiirel diizeyine yansimis olmasi,
Bourdieu’nun biitiin sermaye tiirlerinin temelinin ekonomik sermaye oldugu diisiincesini
dogrumaktadir. Katarlar ve Katoliklerin catigmasina genis bir perspektiften bakildiginda,
Bourdieu’nun sosyal alan ve sermaye kullanimini figlere benzetmesini animsatmaktadir.
Bourdieu, ekonomik sermayeyi siyah fis, kiiltiirel sermayeyi mavi fig ve sosyal sermayeyi
kirmiz1 figle 6zdeslestirmektedir. Buna gore séz konusu g¢atismada ilk zamanlarda
Katarlarin kiiltiire] sermayesinin olduk¢a giiclii oldugunu gormekteyiz. ileride ele
alacagimiz iizere ekonomik sermaye konusunda da Katolik Kilisesi ile mukayese
edilebilecek Olciide olmamakla birlikte, halen glinimiizde mevcut kiliselerinden ve
donemdeki imkanlarindan hareketle iyi durumda olduklar1 sdylenebilir. Katarlarin giiclii
olduklar1 bir baska konu da sosyal sermayeleridir. Katarlar hareketinin daha ¢ok elit
kesimi etkisi altina almasi, Languedoc bolgesindeki bir¢cok kontun onlar1 korumasindan
hareketle sosyal sermayelerinin de giiclii oldugu agiktir. Ancak siire¢ igerisinde Kilise
laik otoriteleri kendi tarafina ¢ekmeyi basarmis ve hatta sonunda kontlara dogrudan

miidahale edebilme yetkisine sahip olmustur.

Katolik Kilisesinin Katarlarla yalnizca dini alanda degil, ekonomik, kiiltiirel ve

sosyal sermaye konusunda da rekabete girdigi agiktir. Bolgeye Katoliklige dondiirmek

32 Languedoc eltleri hakkinda detayh bilgi igin bkz: Elaine Graham-Leigh The Southern French Nobility and the
Albigensian Crusade, , The Boydell Press, 2005.

324 e Goff, Avrupa 'min Dogusu, s. 99.

325 Sean martin

87



icin gonderilen Katolik vaizleri, alarinda habitus farkinin olmasi hasebiyle bolge halkina
hitap edememislerdir ve etkili olmalari miimkiin olmamistir. Zira Katar kamilleri
ozellikle Kutsal Kitap konusunda olduk¢a derin ve doyurucu bilgiye sahiplerdi. Bolgeye
vaaz vermek lizere gonderilen Aziz Dominik bu durumu fark ederek 6grencilerini Paris,
Bologna gibi yeni iiniversite sehirlerine gondermistir. Languedoc’taki kiiltiirel seviyenin
yliksek olmasi durumu ileride de devam etmistir. Montpellier’de {iniversite kurulmadan
once dahi bolgede sanat ve hukuk Ogrencileri mevcuttur. Ayrica Montpellier tip
konusunda yiizy1ln ortalarinda tinlenmistir.”*° Ancak buna ragmen Languedoc bolgesinde
elitlerin ve siyasi otoritelerin daha gelismis ve miireffeh bir ortamda nispeten daha

bagimsiz bir hayat slirmeleri Kilise agisindan rahatsiz vericidir.

Languedoc’un ekonomisi daha ¢ok uluslararasi ticaret ve yerlesim yerlerinin
genislemesi iizerine kaimdir. XII. ylizyilin ilk zamanlarinda uzun ticaret yollarinin gectigi
fuarlar diizenlenmekteydi. Diger kentlere, Fransa’nin bat1 kiyisina ve Britanya’nin dogu
kiyisina satiglar yapiliyordu. XIII. yiizyilin ortalarinda ticaret icin Cebel-i Tarik bogazi
kullanilmadan evvel Languedoc kasabalari {ilke i¢indeki sehirliler icin lilkks materyalleri
ithal etmek i¢in ihracat yapmak iizere iireten bir sinif iiretmistir.’*” zenginligin ve zengin
siifin artmast Toulouse’un degirmenlerinin sayisinin artmasindan da anlasilabiliyordu.
12. yy 1n ortasinda 60 tane calisir durumda degirmen vardi. Ticaret daha ¢ok deri ve
kiyafet iiretimi seklinde diger akdeniz sehirleri ile yapiliyor(Endiiliis). Bu dokumacilar

arasindan ¢ok Katar ¢ikmistir(Duvernoy)*>*

Languedoc ekonomisinin biiytimesi, kirsal kesimde tahil, tarimsal {iriinler, sarap
balik ve gibi diger gida maddeleri ile, deri ve hayvancilik temelli endiistrilerle birlikte,
ayrica bakir ve kursun gibi metalleri igeren madencilikle baglamistir. Sehrin yiin, keten

ve sap(alum) baskin oldugu tekstil endiistrisi’® de gelismekteydi. Pirenlerin giineyinde

326
327
328
329

Costen, Cathars and Albigensian Crusade, s. 38.

Costen, Cathars and Albigensian Crusade, s. 36-38.

Costen, Cathars and Albigensian Crusade, s. 36.

Dokumacilik en belirgin gelir kaynaklar1 arasindadir. Bugiin Engizisyon metinlerinden 6grendigimiz kadariyla
dokumacilar arasindan ¢ok Katar miintesibi ¢ikmistir. Bu konu Katarlar ¢aligmalarinin giindemine dahil konular
arasindadir. Dokumacilar hakkinda detayli bilgi i¢in bkz.: Lutz Kaelber, “Weavers into Heretics? The Social
Organization of Early-Thirteenth-Century Catharism in Comparative Perspective”, Social Science History, c. 21,
sayt. 1 Cambridge University Press, Bahar, 1997), s. 111-137

88



Navarre, Aragon ve Katalonya ile Kuzey'de Fransa ve Champagne®’ ile uzun mesafeli

ticaret vard:.>’!

Bu zenginlik ticaretteki satiglara da istthdam olanaklarina da
yansimaktaydi.>** 6zellikle giyim konusunda ticaret tinliiydii. (s. 39) bu da elit kesimin
giiclenmesini sagliyor. Kirsal kesimde tahil ve sarap iiretimi var. hem kirsal kesimde hem
de schirlerde elit kesim vardi. Lordlarin miraslariyla topraklari siirekli olarak

boliinmekteydi.

XII. ylizyilin baslarinda, biiyiik 6l¢iide kirsal alanda bulunan aristokrasi,
topraklarinin zenginligi gecinmekteydi. Buna bagl olarak, ekonomik gelirleri, tuz, sarap
ve tahil vergileri ve glimriik karlar1 gibi gelirlerini kemiren {icretleri fes etmeleri ile
saglanmaktaydi. Bununla birlikte, onikinci yiizyil boyunca, bir¢ok asil aile sehre tagindi
ve gayrimenkul spekiilasyonunun yani sira ticaret ve tefecilige karisti. Bu, sehirden

yatirimeilara sik sik topraklarini kaybeden kirsal sakinlerin zararina isledi.*>

Andrew Roach, Katarlarin gelirlerinin en fazla consomentum vasitasiyla vefat

eden Katar miintesiplerinden geldigini belirtir.>*

Bu durum, Katar ¢aligmalarinda 6nemli
bir konu olan sadaka/hayir isleri (charity) ekonomisini dogurur. Katar kamilleri zaman
icerisinde bu gayriresmi siirecin bir pargasi haline gelirler.**® Kilisenin islenmis ve hatta
islenmemis giinahlar i¢in para karsilig1 endiiljans dagittig1 bir donemde bu para akisi

elbette ki Kiliseyi rahatsiz edecektir.

Languedoc halkinin refah igerisinde yasadigi donemde Avrupa’da Hagh
seferlerinin sebepleri arasinda sayilan durumlar bas gostermekteydi: Niifusun artisi, tarim

devrimi sebebiyle daha fazla toprak ihtiyaci.

Doénemin en 6nemli hadiselerinden biri de Kilisenin Hagli Seferlerine ¢ikma
sebeplerinden biri olarak aktarilan tarim devrimidir. Bu devrimle demir tarim aletleri,

tekerlekli orakli, asimetrik saban, uzun sapli orak gibi aletlerin gelismesi topragin daha

Kuzey Fransa’da ilk sampanyanin iiretildigi yerdir.
Gail, “Heresy, Money, Society”, s. 62.

Costen, Cathars and Albigensian Crusade, s. 39.
Gail, “Heresy, Money, Society”,s. 63.

Roach, “Cathar Economy”, s. 53.

335 Roach, “Cathar Economy”, s. 54.

&9



derin siiriilmesini saglamis ve ekili alanlar, verim, iirlin ¢esitliliginin artmasini

saglamistir.>°

Genel itibariyle Hagli seferlerinin sebepleri, aslinda spesifik olarak Albi Hach
seferinin de sebeplerine oldukca paraleldir. Bunlarin en 6nemlilerinden birisi niifusun
artisidir. 10. ve 14. ylizyillarda nufiis neredeyse iki katina ¢ikmigtir. Niifusun artist ve
tarimin geligsmesi ile topragin daha fazla deger kazanmasi yayilmacilig1 tetikleyen en
onemli saiklerdendir. Goff, Fransiz yayilmaciligmin Albi seferinde etkili oldugunu
belirtir ve bunu somiirgecilik olarak da nitelendirir. Zira ona gore tarim devriminin en
etkin sonuglarin1 Kuzey Fransa’nin almig ve ayni bolgede niifus artis1 en yiiksek diizeye
cikmistir. Dolayisiyla Albi seferinin Giiney Fransa’daki bereketli topraklari almak gibi
de cok etkili bir sebebi vardir. Bu sebeple bahsi gecen durum ¢atigmanin yalnizca dini

337

degil, ekonomik bir catisma da oldugunun kanitlarindan biridir.””" Orta Cagda toprak

yalnizca Avrupa degil, biitiin diinyada ¢ok anlam ifade etmektedir.

XII. yiizy1l Hristiyan diinyasinda da ihtisamin yiikseldigi bir doneme tekabiil
etmektedir. Kiliselerin onarilmasi ve gorkemli kiliselerin insa edilmesi glindemi o kadar
mesgul etmistir ki bu sayede insaat sektorlii gelismis ve bu sebeple yeni istihdam

imkanlar ortaya ¢ikmugtr.>>®

Tarihgi Glaber’in bu konuda kiliselerin insas1 ve tamirinin gereksiz bir rekabete
doniistiiglinii aktarir ve her kilisenin komsusundakinden daha gosterisli kilisesi oldugunu
ispatlamaya giristigini soyler.”” Giintimiizde de halen Avrupa’daki pek ¢ok gosterisli

Kilisenin ortacagda insa edilmis olmasi dikkat ¢ekicidir.

Kilisenin gerek feodal sistemin nimetleri gerekse giinahlarin affi-endiiljans,
ibadetler gibi gelir getiren kaynaklar1 sayesinde liikkse diiskiinliigii ve bunun bir vechesi
olarak ¢ok da elzem olmadig1 halde ihtisaml1 Kiliselerin ingas1 ve onarimi halk nezdinde
tepkilere sebep olmaktadir. Bu baglamda heretiklerin diinyaya sirtin1 dénmesi ve ziihd

hayat1 felsefeleri ile yoksullugu yiiceltmeleri ragbet edilme sebeplerinden biri haline

336 e Goff, Ortagag Bati Uygarhgy, s. 68-69.

337 Detayli bilgi i¢in bkz. Goff, Ortacag Bati Uygarhgi, s. 74-75.
338 Goff, Ortacag Bati Uygarligt, s. 68-70.

339 Le Goff, Ortacag Bati Uygarhgy, s. 67.

90



gelmistir. Bu yiizy1l diinyada oldugu gibi Languedoc’ta da bir¢ok konuda kirilma noktasi
kabul edilmektedir. Bu baglamda bu yiizyil, daha 6nce Tanri’nin cezasi olarak kabul
edilen soziinii ettigimiz yoksullugun yiiceltilmesi ve bu sebeple Valdoculuk, Katarizm
gibi dini hareketlerin zuhur edecegi, bu gruplarin etkisi ile Kilisenin daha sonraki
yiizyillarda Hristiyanlikla birlikte anilacak Fransisken, Sisteryen ve Dominiken
tarikatlarin1 kurdugu doneme tekabiil etmektedir. Engizisyonun Katarlar i¢in kurulmasi,
biiyiik ¢apta organizasyonlar gerektiren Lateran konsillerinin yapilmasi, Papalik ve yerel
otoriteler, Kilise ve heretiklerin arasindaki gii¢ iliskileri ve savaslarinin tiim hiziyla
devam etmesi dikkate deger bir baska konudur. Ayrica Katarlarin Hristiyan olmalarina
karsin Hagli Seferi’ne maruz kalmalari, 11. yy.dan itibaren Albi Seferi disinda bes hach
seferinin neredeyse art arda gerceklesmesi gergekten ilgingtir. Elbette bunun igin

lordlardan ve halktan yiiklii miktarda vergi tahsil edilmistir.

Doguda kontrolii kaybeden Kilise, Hristiyan birligi konusunu en 6nemli
giindemi haline getirmis ve bu ugurda kendi gelistirdigi cesitli mesrulastirma
yontemleriyle en agir zuliimleri “Tanri’nin dyle istedigine” inanarak gergeklestirir
duruma gelmistir. Ozellikle Gregoryen reformundan sonra Papalik giderek giiclenmis ve

en sonunda siyasi otoritelere dogrudan miidahale edebilir noktaya ulasmustir.>*°

II. LANGUEDOC BOLGESINDE DiNi CATISMA
A. Kilisenin Akidelerini Red ve Katarlarin inanclari

Katarlarin inanglar1 hakkindaki bilgilerin kaynaklar1 Katarlara atfedilen birkag
anonim metin haricinde tamamen Katolik yazarlara aittir. Bu metinler Katarlara dair
yazilan reddiyeler, Engizisyon gorevlileri i¢in yazilan kitapgiklar, Katolik vaizlerin Katar
inancindan dondiirmek maksadiyla verdikleri vaaz metinleri ve Engizisyon kayitlarindan
olusmaktadir. Dolayisiyla diializm dahil olmak iizere biitiin bilgilerin kesin bilgi
olmadigint akilda tutmak gerekmektedir. Katarlarin inanglarma dair bilgilerin hem

kendilerine diismanlik besleyen Katolikler tarafindan kaleme alinmis olmasi hem de

340 By konu ileriki béliimlerde siddetin mesrulastiriimasi bsliimiinde ele almmustir.

91



onlarin bakis acisina gdre Katarlarin gnostik kokenli oldugu iddiasina dayanmasi bu
konudaki veriler hakkinda biiyiik soru isaretlerini beraberinde getirmektedir. Katarlarin
inanglarina ayirdigimiz bu kisimda yukarida bahsettigimiz Katolik yazarlarin birincil
kaynaklarma ve bu konudaki ikincil literatiir kullanilacaktir. Onceleri bizzat Bogomil
olup bir dénem iglerinde bulunmus Cosmas ve Tsar Borris’in Bogomiller hakkindaki
aktardiklar1 da birincil metin olmalar1 agisindan Onemlidir. Katoliklerin Katarlarin
Bogomillerle irtibati1 konusunda siiphelerinin olmadig diisliniilerek metinde bu bilgilere

de yer verilmistir.>*'
1. Diializm

Katarlarin diialist inanglarin1 agiklamadan once giiniimiizde bu sahada onde
tarih¢ilerin bu konudaki siiphelerine ve giincel tartismaya géz atmak faydali olabilir.
Oncelikle St. Félix-de-Caramen konsili Bogomil-Katar baglantisin1 savunan Bernard
Hamilton, Andrew Roach®** gibi akademisyenlerin iddialarma gosterdikleri delillerden
biridir. Ciinkii onlara Bogomiller ve mutlak diializm Languedoc’a, dolayisiyla Katarlara
bu konsil ile gelmistir. Bu toplanti sdz konusu tarihgilere gore Katarlarin ilimlh
diializmden mutlak diializme gegme seremonisi gibidir. Mark Pegg Corruption of
Angels’da bu konsilin gerceklestigine dair delillerin ikna olmaya Anne Brenon da
konsilin eklesiyastik organizasyonlar acisindan 6nemli oldugunu ancak Katar doktrinleri
acisindan 6nemli olmadigina inanir. Jean Duvernoy, ¢alismasi boyunca Katarlarin bir
Hristiyan Kilisesi oldugunu aktarir. Tamaminin havarilerin hayatina ve Yeni Ahit’e

dayanan, kendilerine has organizasyonlari, ibadetleri ve ayinleri oldugunu soyler.’*

Ayrica Bernard Hamilton’in radikal diializmin Nicetas’in ziyaretinden sonra
benimsenmis oldugunu kabul ettigini ifade eder. Albi Hagli Seferi bittiginde Cascassonlu
Bartholomew’un Agen’de 1limli diializmin giigclenmesi i¢in ¢alistigini ancak ¢ok etkili

olmadigini belirtmektedir. Anne Brenon’un Les Cathares isimli eserinde (s. 131-140)

3! Katarlarin Bogomillerle baglantisi giiniimiiz akademisyenleri agisindan da tartismalidir. St. Felix konsilinin

gergeklestigini iddia eden akademisyenler Katarlarin Bogomil misyonerleri vasitasiyla onlarin inanglarindan
etkilendigini diistinmektedirler. Detayl: bilgi i¢in ikinci boliime miiracaat edilebilir.

Bu konudaki detayli bilgi igin de yine ¢aligmanin ikinci boliimiine miiracaat edilebilir.

Anne Bradford Townsend, “The Cathars of Languedoc as Heretics: From the Perspectives of Five Contemporary
Scholars”, Doktora Tezi, Union Institute&University Cincinnati, Ohio, 2007, s. 28-29.

342
343

92



Languedoc’taki Katarlarin din adamlarinin Nicetas sayesinde mutlak diializme gegtikleri
goriisiinii reddettiklerini belirttigini aktarir. Buna delil olarak da Brenon’un Raimon de
Baimiac’in 1hmli diializmini gosterdigini kaydeder.** Diializmin Katarlarda var
oldugunu savunan tarihgiler arasina John Amold*”, 1. R. Moore**®, Peter Biller’?,
Malcolm Barber’*®, Catherina Brushi’*”’yi de dahil etmek miimkiindiir. Ancak sz
konusu tarihgiler diializmi mutlak bir gergeklik olarak ele almazlar. Katar ¢aligmalari
daha dnce de ifade ettigimiz gibi Katarlarin inanglarindan ziyade daha ¢ok Languedoc’un
sosyo-kiiltiirel yapis1 gibi konulara yonelmistir. Nitekim Claire Taylor’a gére engizisyon
kayitlarinda var olan Katarlarin diializmini “ispatlayan” veriler engizisyon gorevlilerin
yonlendirici ve kasitli sorulari neticesinde istedikleri dogrultuda cevaplandigi igin

“diializm” sonucuna ulasilmistir.>*°

Italyan Raffaello Monghen gibi diger bazi tarihgiler ise &6zii Bogomil
ogretisinden gelen ve dolayistyla bircok acidan etkilenmis olmasinin zaten ihtimal
dahilinde olmasina ragmen, bu heretiklerde asikar bir diializm referansinin olmamasina
dikkat cekerler. Hatta bilakis bazi heretiklerin inanglari, Cosmas’in eserinde belirtilen
Bogomil inanglariyla kiyaslanamayacak diizeydedir. Morghen, onlarin tiim 6zelliklerinin
dis etkilere miiracaat etmeden gayet yeterli bir bi¢imde agiklanabilecegini ileri
stirmektedir. Bunun da 6tesinde ona goére Dondaine’in yaptig1 analojilerde bazi tehlikeler

de mevcuttur.>”!

Katarlarin diializm Ogretisinin biraz da Katarlar1 diger gnostik
geleneklere isnat edilmesi sebebiyle de biraz siipheyle yaklasilan bir konu oldugu
sOylenebilmekle birlikte, diger inanglarina nazaran daha fazla veriden c¢ikarildig:

soylenebilir.*>

** Lambert, Cathars, s. 143.

35 John Arnold, Belief and Unbelief , Inquisition and Power: Catharism and the Confessing Subject in the Medieval

Languedoc, Philadelphia, 2001.

Moore, Origins of the Heresy ve Formation of the Persequiting Society.

37 Biller, Arnold, Heresy and Literacy, s. 61-82.

348 Barbar, The Cathars, Flarlow, 2000.

39 Bruschi, Wandering Heretics.

30 Claire Taylor, “Evidence for Dualism in Inquisitorial Registers of the 1240s: a Contribution to a
Debate” History, 98,2013, s. 324.

351 Barbar, The Cathars, Flarlow, 2000.

352 Katarlar’in diialist olup olmadiklar1 hakkindaki tartigmanin detaylari i¢in bkz. Claire Taylor. 'Evidence for Dualism
in Inquisitorial Registers of the 1240s: a Contribution to a Debate' History, 98, 2013, (331), 319-345. Taylor bu
makalesinde Engizisyon Mahkemelerindeki sahitlerin ifadelerini kullanarak ayni: zamanda heretik inanglarin
kokenine dair tartigmalar hakkindaki goriismelerini beyan etmistir. Taylor bu konudaki en yetkin isimlerden biridir.

346

93



Katarlar hakkinda reddiye yazan isimlerden biri olan Rainerius’da Summa’sinda
Katarlarin diializm inancinin neticesi olarak seytanin bu diinyayr yarattigimi iddia

ettiklerini aktarmaktadir.>>

Katarlara atfedilen “Gizli Aksam Yemegi” isimli metinde
Yuhanna, gizli aksam yemeginde Mesih Isa’ya ona kimin ihanet edecegini sordugunda,
Isa, ona seytanin ihanet edecegini belirtir. Ona gore seytan daha dnce goklerin degerlileri
arasinda, “Baba”nin tahtinda goriinmez ve her seyi diizenleyen iken, giicli cehenneme
kadar ulasir. Ancak o, Yiiceler Yiicesi gibi olmak ve bulutlarin iizerine yerlesmek ister.>>*
Sonra havadaki ve sudaki meleklere giderek: “Her sey benimdir, eger bana kulak verirsen
tahtim1 bulutlarin {izerine yerlestirir ve Yiiceler Yiicesi gibi olurum.” diyerek melekleri
kandirir ve besinci goge yiikselir. Bunun neticesinde, Baba’nin emriyle bu meleklerin,
tact, tahti, clibbesi alinir. Seytanin da san1 ve 151811 alir, yiizii tipki insanlar gibidir ve
atesten parlayan bir demiri andirir. Sonra Baba’ya “Giinah isledim, bana sabirli davran”

diyerek yalvarir ve Rab ona acir, yedinci giine kadar istedigini yapmasi i¢in ona miisaade

eder. Bunun {izerine seytan da diinyay1 ve insan1 yaratir:

Yeryiizline biitiin canlilari, hayvanlari, agaglar1 ve otlar1 ¢ikarmasini
emretti. Denize baliklar1 ve havayi, goklerin kuslarini yaratmasini
emretti. Ve insan1 kendisine hizmet etmesi i¢in diisiindii; kil ald.
Yerden ve insan1 kendine benzetti. Sonra ikinci semanin bir melegine
camurdan bir bedene girmesini emretti. Bu bedenden bir parga ald1 ve
bir kadin suretinde baska bir beden yapti" ve bir melege emir verdi.
Icine giren ilk cennettir. Ve melekler, bu sekilde kendilerine 6liimlii bir
forma sahip olduklar1 ve simdi farkli formlarda var olduklar igin
derinden iiziildiller. Ve Seytan onlara etin islerini ¢amurdan
viicutlarinda  yapmalarmi1  emretti, fakat onlar nasil gilinah

isleyeceklerini bilmiyorlardi. Giinah1 yaratan, ayartmak suretiyle

Taylor’in doktora ¢aligmasi da diializm konusunda nemli bir kaynak olarak nitelendirilebilir. 1999°da Nottingham
Universitesinde savundugu tezi: Dualist Heresy in Aquitaine and the Agenais, c.1000-c.1249 ismiyle kitaplagmistir.
(Boydell & Brewer/ Royal Historical Society, 2005) Claire Taylor ile gerek Leeds sehrinde 2017°de 50. si
diizenlenen Orta Cag Kongresi’'nde bizzat goriismemiz gerekse e-mail vasitasiyla gériismelerimizde Katarlarin
gnostik geleneklerine dahil olmadig: hakkindaki fikrini yinelemistir.

353 Rainerius, Summa, terc. Wakefield & Evans, Heresies of High Middle Ages, s. 335.

3% Detaylar igin bkz. Walter L. Wakefield and Austin P. Evans, Heresies of the High Middle Ages, Columbia Univ.
Press, 1991, 5. 458. Krs. M. R. James, "The Apocryphal New Testament", Translation and Notes, Oxford: Clarendon
Press, 1924.

94



amacini su sekilde gergeklestirmistir: Bir cennet dikti, insanlar1 oraya
yerlestirdi ve meyvelerinden yememelerini emretti. Seytan cennete
girdi ve cennetin ortasina kamistan bir yatak dikti; tiikiirtiglinden bir
yilan yapti ve kamiglarda kalmasini emretti. Boylece seytan, ihanetini
anlamasinlar diye hile bilgisini gizledi. Onlara, "Cennetin biitiin
meyvelerinden yiyin, fakat hayir ve serrin meyvesinden yemeyin"
diyerek onlara girdi. Bunun {izerine koti seytan, kotii yilana girerek,
kadin suretindeki melegi aldatti ve basma giinahin 6zlemini
doktii"...Bu yiizden [soy] Tanri'nin ogullart degil, seytanin ogullar1 ve
yilanin ogullar1 olarak adlandirilir, babalarinin seytani arzularini yerine
getirir. Bundan sonra seytan, Adem'deki melegin basina 6zlemini doktii
ve [her iki melek de] sefahat sehvetine kapildilar, birlikte seytanin ve

seytanin ¢ocuklarmi dogurdular. Yilan, diinyanin sonuna kadar.>>

Katarlar doneminde yasayan kronikgilerden Raynaldus’un yilliklarinda da
onlarin dualist 6gretisi su sekilde aktarilmaktadir: “Heretikler, biri gériinmez seyleri
yaratan iyiliksever Tanr1 ve digeri goriinenleri yaratan kotii niyetli Tanr1 olmak tizere iki
Yaratict oldugunu savunurlar. Yeni Ahit'i iyiliksever Tanri'ya, Eski Ahit'i ise kotii niyetli

Tanr'ya atfederler.”*

Tek bir iyi tanr1 ve alemin yaraticist vardi, onun oglu yani en ¢ok sevdigi melegi
“Lucifer” gururu sebebiyle isyan etti ve kovuldu. Ancak daha sonra Lucifer diinyay1
yaratir ve onu siirgiinde takip eden melek ve ruhlar1 insan bedenlerine yerlestirir. Onlar
da mahpus kalirlar. Ta ki tanr1 Isa’y1 kurtulus mesaji ile géndererek merhamet edinceye
kadar. Bu sebeple katar 6gretisine gore insan seytanin habis diinyasini reddederek pisman
olmak ve 6liinceye kadar sade bir hayat yasamalidir. Bu kurallara uyan bir ruh bedenin

Slimiinden sonra cennetteki asli evine erisecektir.””’

355 Walter L. Wakefield and Austin P. Evans, Heresies of the High Middle Ages, Columbia Univ. Press, 1991, s. 458. M.
R. James, "The Apocryphal New Testament", Translation and Notes, Oxford: Clarendon Press, 1924.

336 Raynaldus, "Annales," S. R. Maitland, c¢ev., History of the Albigenses and Waldenses, London: C. J. G., F.
Rivington, 1832, s. 392-394.

337 Wakefield & Evans, H. H, s. 47. Wakefield ayrica bu konudaki detayli bilgiyi 1229°da Florance’daki heretiklerin
itiraflarin1 iceren Jean Guirald’in Historie de Inquisition au Moyen Age: Origines de [’Inquisition dans le midi de
la France: Cathares et Vaduois isimli eserinden ulagabilecegimizi kaydetmektedir. (A. Picard, 1935, s. 446-457)

95



Katarlar doneminde yasayan tarih¢iler Katarlarin diializm konusunda ikiye
ayrildigini ve “Mutlak” ve “Iliml1” diializm goriisiine sahip olduklarini kaydederler. S6z
gelimi tarih¢i Les Vaux-de-Carney’li Peter’dan 6grendigimiz kadariyla, Katarlarin bu iki
tanris;, goriinmeyenleri yarattigini  varsaydiklari ve "lyi huylu Tanr" olarak
adlandirdiklart ile "koti Tanr1" adini verdiklerini goriinenlerin yaraticist oldugunu

diistindiikleridir.>®

Radikal diialistler Zerdiistler gibi 151k ve karanlig1 temsil eden 1yilik ve kotiiliik
tanrisina inantyorlardi. Her iki tanr1 da kendi evrenini yaratmisti. Yine genel diialist
inangta gorildiigl gibi iyi tanr1 goriinmeyen alemi-cenneti- kotii tanr1 da goriinen alemi
ve tiim bedenleri yaratmistir. Kotii tanrinin yani Lusifer’in oglu cennete gizlice girmis ve
iyi tanrmin bazi melekleri lizerinde egemenlik kurmay1 da basarmistir. Bdylece cennette

bir miicadele baslar ve bunun neticesinde Lusifer ve melekleri cennetten kovar.>

Yeni Ahit'i iyi huylu Tanri'ya, Eski'yi kotii niyetli Tanri'ya atfetmektedirler. Yeni
Ahit'i, onda yer alan Eski Ahit'ten bazi pasajlar disinda, tamamen reddederler. Onlara
gore Eski Ahit’in Tanris1 yalancidir. Sebebini ise su sekilde aciklamaktadirlar: Eski
Ahit'in yazarinin bir "yalanc1" oldugunu ileri siirerler, ¢iinkii ilk yaratilanlara, "lyiyi ve
kotiiyii bilme agacindan her giin yerseniz, 6liimii tadacaksimz"** demistir. Ancak o
agactan yedikten sonra onun soyledigi gibi 6lmemisler, yasak meyveyi yedikten hemen
sonra lmiislerdir.’®’ Bunun yaninda Peter’a gore Katarlar Eski Ahit Tanrisim Hem
Sodom ve Gomore halkini yaktig1 ve Tufan'in sulariyla diinyay1 yok etmesi hem de
Firavun'u ve Misirlilar1 denize atmasi sebebiyle “katil” olmakla suglamislardir. Eski
Ahit'in tiim atalarinin lanetlendigini soyler, Vaftizci Yahya'nin en biiyiik seytanlardan biri

oldugunu iddia ederler.’®

38 Peter of Les Vaux-De-Cernay, (On the Sect of Heretics), ¢ev. Peter Biller& John Arnold, Heresy and Inquisition

in France, s. 40.

Sonia Lee, “The Struggle Between Cistercian and Cathar 1145-1220 A.D. and its Possible Influence on Holy Grail
Literature” Basilmamis Doktora Tezi, New York University. 1975. (Son déonem ¢alismalarinda Katar inanglarina
¢ok fazla yer verilmemesi sebebiyle ikincil literatiir daha ¢ok eski tarihlere ait ¢alismalardan olugmaktadir.)

30 yaratilis, 2.17.

36! Ppeter of Les Vaux-De-Cernay, (On the Sect of Heretics), Heresy and Inquisition in France, s. 40.

362 Ppeter of Les Vaux-De-Cernay, Heresy and Inquisition, s. 40.

359

96



“Ilmli  Katarlar” kokenlerini Bogomillerden aldigi diistiniilmektedir. Bazi
tatihcilere gére Katarlara Fransizca’da “Bourge” Ingilizcede “Bugger” denmis olmasi

onlarin Bogomillerden gelmis olabileceginin bir kanitidir.*®

Bogomillere gore seytan,
kotiiliigiin viicut bulmus seklidir. Kétiiliik problemine bu sekilde bir ¢6ziim bulmuslardir.
Bogomillerin teslis inanci yerine diializmi tercih ettiklerini Cosmas’dan®®* 6greniyoruz.
Katar diislincesine goére madde kotii ve arzi, beden ise ruhun hapishanesidir. Bu diinyada
hapishanede olan ruh 6liince yiikselecek, kurtulacak ve asli vatanina dénecektir. Ote
yandan Katarlar’in bu diisiincesi su sekilde ifade edilmektedir: “Katarlar 6liimden degil,

yasamaktan korkarlar.”%

Giliniimiizde mevcut bulunan kaynaklara gére Katarlardaki diializm fikri Katar
inancinin temelidir ve hemen hemen diger biitiin inang ve ibadetler bu fikir ile bir sekilde
irtibathidir. Mesela evliligin ve ¢cocuk sahibi olmanin tasvip edilmemesi, “endura’ denilen
olim orucu, maddeye 6nem vermeme ve hakir gorme, riyazet vb. gibi uygulamalar
tamamen diializmden kaynaklanmaktadir. Cehennem inancini reddetmelerine ragmen
tenaslih ile bu diinyada kalmaya devam etme diisiincesi de esasinda bu diinyanin

“hapishane” oldugunu gosteren bir diger destekleyicidir.’®

Katarlar, dializmi kabul ettiklerinden teslisi reddetmektedirler. Katolik
reddiyeci Moneta’nin aktardigina gore Katarlar, Ogul'un Baba'dan daha agagida, Kutsal
Ruh'un da Ogul'dan daha asagida olduguna ve her birinin cevherinin farkli olduguna
inanmaktadirlar. Katolik yazarlara gore Katarlar, sakramentleri, cehennemi, arafi,
bedenin yeniden dirilis doktrini de vb. reddederek Katolik kilisesi ile ¢ok temel

meselelerde ayrigmiglardir.

363
364

Lee Sonia, The Struggle.

Cosmas, Katolik bir rahiptir ancak Bogomillerin arasina bir Bogomil gibi sizar. Onlarla birlikte yasamasina ragmen,
tarafli bir yaklagima sahip oldugundan, aktardig: bilgilere de yine temkinle yaklasiimalidir.

395 1 ambert, Medieval Heresy, s. 120.

Feyza Uzunoglu, “Orta Cag Avrupasinda Bir Heretik Gnostik Hareket Olarak “Katarlar”, Yiiksek Lisans Tezi,
Marmara Universitesi, 2010, s. 29.

97



2. Insanmn Ortaya Cikisi: Adem ve Havva

Katarlar insanin yaratilisinin da Lucifer’in silirgiinde goriinen diinyay1 yarattigi
ve melek ve ruhlar1 insan bedenlerine yerlestirdigine inanirlar. Melek ve ruhlar boylece
insan bedeninde mahpus kalmislardir. Ancak isa’nin kurtulus mesaji merhametle ruhlara
erisir. Insanlar bu sebeple ruh vaftizini kabul etmek zorundadir. Insan, seytanin habis
diinyasin1 reddetmeli, pigsmanhik ile oOliinceye kadar sade bir hayat yasamalidir.
Dolayistyla bu kurallara uyan bir ruh, bedenin 6liimiinden sonra cennetteki asli evine

erisecektir.”®’

Peter, Katarlarin Iyi Tanri'nin iki karis1 olduguna inandiklarini kaydeder: Ohola
ve Oholiva.’®® Onlardan ogullar ve kizlar dogmustur. Tek tanri olduguna inanan
Katarlarin da oldugunu belirten tarihgi Peter, o tanrinin da Isa ve Seytan olmak iizere iki
oglu olduguna inandiklarini iddia etmektedir. Peter ayrica bu gruba gore her sey

baslangicta iyi iken, vahiy kitabindaki kaselerin®® bunu bozdugunu aktarmaktadir.

Tsar Boris, Bogomiller hakkinda bilgi veren ikinci 6nemli kisidir. Onun
aktardigma gore Bogomiller Adem ve Havva’nin seytan tarafindan yaratildigina

inanirlar.’”°

Bogomillerin kullandig1 “Mammon” ifadesi de dikkate degerdir. Evlenen
ve diinyaya karisan insanlara “Mammon”un kullar1 demislerdir. Cosmas, ayrica yine kotii
bir ifade olarak “mamonidista, mamonitchista yani “seytanin c¢ocuklar’” soziinii
kullanmislardir.*”' Ancak, Cosmas, Bogomillerin seytanin yaratici ve diinyanin yonetici

oldugunu diisiindiikleri fikrine karsidir.

7 Wakefield & Evans, HHM.A., s. 47

%8 Biiyiigiiniin adi1 Ohola, kiigiigiiniin Oholiva'ydi. Benim oldular; ogullar, kizlar dogurdular. Ohola Samiriye'dir,
Oholiva da Yerusalim. Hezekiel, 24:3. Peter of Les Vaux-De-Cernay, (On the Sect of Heretics), Heresy and
Inquisition in France, s. 41.

Sonra tapimaktan yiikselen giir bir sesin yedi melege, “Gidin, Tanr1’nin 6fkesiyle dolu yedi tas1 yeryiiziine bosaltin!”
dedigini isittim. Vahiy, 16:1.

Janet, Hamilton, Bernard Hamilton, Yuri Stoyanov. Christian Dualist Heresies in the Byzantine World, C. 650-C.
1450: Selected Sources. Manchester, UK: Manchester University Press, 1998. s. 261

' Milan Loos, Dualist Heresy in the Middle Ages, Academia, Prague: 1974. s. 58.

369

370

98



3. isa’mmn Tabiati

Moneta’nin sdyledigine gore Katarlar, Isa'nin insan olmasini, enkarnasyonunu
ve carmiha gerilmesini inkar etmiglerdir. Onlara gére Mesih'in ruhunun dogasi geregi bu
olaylar sadece gercek gibi goriinmiis olabilirlerdi.’”* Katarlara gore, Isa hayali goriiniislii
bir melektir. Ne ac1 ¢ekmis ne de tekrar goge ylikselmistir. Onun kurtaricilik vazifesi
yalnizca insanliga dogru Ogretiyi, yani Katar dgretisini teblig etmektir. Ancak Yeni
Ahit’teki bu metaforlari literal olarak alan Katolik dgretisi muharreftir ve seytanin isini

yapmaktadir.’”

Bogomillere gore Isa ne kendi ne de insanhigm kurtulusu igin carmiha
gerilmistir. Bilakis mecbur birakildig1 i¢in ¢armiha gerilmistir.””* isa’nin vefat1 kurtulus
anlammma gelmez, insanligin kurtulusu yalmizca onu Ogretileri ile miimkiin

3757

olabilir.”“Isa’nin tim mucizeleri yalnizca gilinahtan kurtulan insanin alegorisinden

ibarettir. Bogomiller Isa’nm bu diinyaya gelebilecegini ancak bu gelisin onun maddi

bedeniyle olmayacag: diisiiniiyorlardi.’’®

Doketik bir kristoloji anlayisini benimseyen Katarlar’a gore Isa cennetten diisen
bir melektir. Dolayisiyla ne Tanri’nin ogludur ne de insandir. Onun varligi, cennetten
diisiisii ve gdkyiiziine geri doniisii kadar anlamli degildir. Isa’nin kurtaricilig: konusunda
Katarlar arasinda tam bir mutabakat yoktur. Genel kanaat Isa’nm kurtarict oldugu

yoniinde olsa da kimi Katarlar’a gore de isa kurtaric1 degil, yalnizca bir vaiz ve elgidir.’”’

Bogomiller de Isa’nim tanri olmadigi diisiindiiyseler de onlar igin Isa’nm 6zii
meselesi bir problem degildi. Onlara gére Meryem de yalnizca giinaha mecbur kalmis

siradan bir kadindir.

372 Cremonali Moneta, Adversus Catharos et Valdenses, terc. James Edward Myers, “Morality Among Cathar Perfects

and Believers in France and Italy, 1100-1300”, Basilmamis Yiiksek Lisans Tezi, Western Michigan University,
1976.

Sonia Lee, “The Struggle”.

Loos, Dualist Heresy, s. 55.

Loos, Dualist Heresy, s. 55.

Loos, Dualist Heresy, s. 54.

Uzunoglu, “Katarlar”, s. 29. Katarlar’daki Isa anlayis1 hakkinda detayh bilgi i¢in bkz. Kenneth Cyril Carveley,
“Ecclesiological Docetism: in Early and Medieval Dissent and Heresy in Eastern and Western Christianity”
Basilmamis Doktora Tezi, University of Leeds, 1990.

373
374
375
376
377

99



Radikal diialistler isa’nin diisiisii esnasinda diger melekler gibi asag1 bir konuma
diismedigini, glinahkar degil, bilakis ve bizatihi bir melek oldugunu savunmaktadirlar.
Isa’nm kurtarict olup olmamasi konusu tartigmalidir. Ilmli dualistler ise Isa’nin
enkarnasyonuna tamamen karsidirlar.’”® fsa’nin gériiniisiiniin insan formunda oldugunu
savunurlar. Isa’min enkarnasyonuna karsi olmadiklari gibi Isa’nin Meryem’de
insanlastigini iddia ederler. Ilimhi diialistlere gore bu sebeple tekrar dirilis bu sebeple
gercek olarak algilanmigtir. Onlara gore Isa ikili bir tabiata sahip olup diisiisii esnasinda
bir tabiatin1 birakir. isa yeryiiziine ait bir ebeveynden dogmus bir insandir.>” Radikal

diilialistler ise Isa’nin sadece “corpus phantasticum/fantastik beden” oldugunu sdylerler.

Katoliklere gére ise Isa “angelus incarnatus” yani, enkarne olmus melektir. Bu
hem gokyliziinii hem de yeryliziinii birlestirilmesi anlamina gelir. Dolayisiyla bu goriis
gokyiiziine ait bir ruh ve liimlii bir beden olusu yoniiyle dilalizm anlayisina zittir.***Ote
yandan Katar inancina gore viicuda sahip oldugu sdylenenler, ruh ve can olmak iizere ii¢
smif melek vardir. Lusifer’in maglubiyetinden sonra bir viicuda sahip oldugunu
sOyleyenler yok olmus ve boylelikle viicutlar1 Lusifer’e baglanarak onlara rehberlik eden
ruhlar iletisimi kaybetmislerdir. Isa bu insan bedeninde mahpus kovulmus melekleri
kurtarmak iizere gelmistir. Yeni Ahit’te Isa ile ilgili kaydedilen olaylar bu diinya icin

degil, bu diinyanm bir iistiinde ve fakat cennetin bir altindaki diinya ile ilgilidir.*®'

Melekleri ii¢ tlire ayrilmaktadirlar: Viicuda sahip olanlar: bundan, “ruh ve can”
yani iki soyut methum kastedilmektedir. Lusifer’in maglubiyetinden sonra bir viicuda
sahip oldugunu sdyleyenler yok olmus ve boylelikle viicutlar1 Lusifer’e baglanarak onlara
rehberlik eden ruhlar onlarla iletisimi kaybetmislerdir. Isa bu insan bedeninde mahpus

kovulmus melekleri kurtarmak iizere gelmistir.

Yeni Ahit’te Isa ile ilgili kaydedilen olaylar bu diinya i¢in degil, bu diinyanin bir

iistiinde ve fakat cennetin bir altindaki diinya ile ilgilidir. **

378 Arno Bost, Les Cathares, Paris: Payot, 1974, s. 141.

379 Borst, Les Cathares, s. 142.

380 Borst, Les Cathares, s. 143.

38 Walter L. Wakefield, Austin P. Evans, Heresies of the High Middle Ages : Selected Sources Translated and
Annotated, New York : Columbia University Press, 1991, s. 47

%2 Wakefield, HH.M.A4, s. 47

100



Consolomentum almamig Katar inananlart 6limden sonra “ruh goci” ile
cezalandirilarak bu diinyada kalacak, belki de bir hayvanin bedeninde yer alacak, bdylece
yolunu kaybeden ruh bedenden bedene girecektir, ta ki glinahlarinin kefaretini 6deyip

cenneti hak edene kadar. Bu noktada radikal diialistler ve 1liml1 diialistler mutabiktilar.*®’
4. Meryem

Katarlar, Meryem Ana'min ¢esitli goriislerine sahipti. En popiiler olanlar,
Meryem'i, O'nun dogumunun ortaya ¢ikmasinit miimkiin kilmak i¢in O'ndan Once
diinyaya gelmis olan Mesih gibi meleksi bir varlik olarak gordii. Kiliseyi kotii Tanri'nin
bir yaratim1 olarak goriiyorlardi ve bu nedenle sadece ise yaramaz degil, ayn1 zamanda

zararlydilar.”

Cosmas’in aktardigina bakilirsa Bogomilere gore Meryem, siradan ve giinahkar
bir kadindan baskasi degildi.’® Dolayisiyla Bogomiler Meryem kiiltiinii kabul
etmezlerdi. Onu metaforik olarak alirlar ve ona herhangi bir tazimde bulunmazlardi.
Cosmas Bogomillerin pejoratif kelimelerin kullandiklarini iddia ederken 6te yandan,
Bogomiller hakkinda birinci elden haber aldigimiz ikinci kisi olan Zigabenus, bazi
Bogomillerin iddiasina gore, Logos diinyasinin yaratilmasindan 5500 yil sonra Ogul,
Meryem’in kulagindan girerek orada viicut bulmus ve tekrar kulagindan g¢ikmuistir.
Meryem bu esnada higbir sey hissetmemistir. Daha sonra Meryem, Isa’y1 Beytiillahim’de
bulmustur. Kisaca, onlara gére Meryem, isa’nin fiziki bedenini diinyaya getirmemis,
dogurmamistir.”®® Boylesi bir agiklama, elbette hem geleneksel Hristiyan dogmasina hem
de Ekiimenik konsillerde alinan kararlara aykiridir. Bir diger deyisle Bogomiller hem

isa’nim enkarnasyonuna hem de Meryem’e tazime karsidirlar.”®’

Bunun yaninda Bogomiller Katolik Kiliselerini de miinafiklarin ibadet ettikleri

sokak koseleri olarak nitelendirmislerdir.**®

383
384
385
3
3
388

Sonia Lee, “The Struggle”.

Cremonali Moneta, Adversus Catharos et Valdenses, “Morality Among Cathar Perfects”.
Loos, Dualist Heresy, s. 54

® Kadir Albayrak, Bogomilizm ve Bosna Kilisesi, Istanbul: Emre, 2005. s. 201.

Obolensky, Dimitri. The Bogomils: A Study in Balkan Neo-Manichaeism, 1948, s. 117-120.
Loos, Dualist Heresy, s. 54

® %0
[

101



5.  Reenkarnasyon

Reenkasnasyona daha ¢ok uzak dogu dinlerinde rastlandig: bilinse de Bati’da da
okur yazarlik dncesi Kelt inanglarida da var oldugu bilinmektedir.”® Consolomentum
almamig Katar inananlar1 6liimden sonra “ruh goc¢ii” ile cezalandirilarak bu diinyada
kalacak, belki de bir hayvanin bedeninde yer alacak, bdylece yolunu kaybeden ruh
bedenden bedene girecektir, ta ki giinahlarinin kefaretini 6deyip cenneti hak edene kadar.

Bu noktada radikal diialistler ve 1limli diialistler mutabiktirlar, >*°

Tarih¢i Peter’in aktardigina gore Katarlarin, herhangi bir ruh yedi diinyevi
bedende art arda yerlestikten sonra kefaretleri tamamlanmig gibi olduklarina inandiklarini

391

belirtmektedir.”" Katarlarin inancina goére ruhlar Lusifer’in diisiisii sebebiyle bedende

tutsaktir. Bu ruhlar eger iyi adamlar ve iyi kadinlarla irtibata gecebilir ve consolomentum

alabilirse kurtulusa erebilirlerdi.***

Katarlarin reenkarnasyon inancina dair kanitlarin
cogu ya Engizisyon kayitlar1 ya da diger Katolik kaynaklarina dayansa da Katarlara
atfedilen iki Ilke Kitabinda Katolik inancinin tek bir hayat yasandig1 ve sonra Tanri’nin

bu ruhlar yargiladigi inanci elestirilmektedir.>”

René Nelli Katarlarin bir inananin 6ldiigiinde agzindan dalgali bir sey ¢iktigina
ve cennete gittigine inandiklari i¢in birinin vefat ettigi evin ¢atisindan bir tugla aldiklarim
aktarmaktadir.>>* Tarih¢i Peter de Katarlarin dirilisi reddederek ruhlar kibirden dolay1
cennetten atilan ve yiiceltilmis bedenlerini havada birakan melek ruhlari oldugu inanciyla

duyulmamus hikayeler uydurduklarmi aktarmaktadir.””

389 Andrew Phillip Smith, The Lost Teachings of the Cathars: Their Beliefs and Practices, Watkins, 2015, s. 90.

30 Sonia Lee, “The Struggle Between Cirtercian and Cathars 1145-1220 A.D. and its Possible Influence on Holy Grail
Literature”, Yayinlanmamig Doktora Tezi, New York University, 1975.s. 17.

Peter of Les Vaux-De-Cernay, (On the Sect of Heretics), Heresy and Inquisition in France, s. 41.

Katarlarin reenkarnasyon anlayisi hakkinda detayli bilgi igin bkz. Arthur Guirdham, Cathars and Reincarnation,
Kahle, Austin Foundation, 1978. https://archive.org/details/catharsreincarna0000guir

32 Andrew Phillip Smith, The Lost Teachings of the Cathars: Their Beliefs and Practices, Watkins, 2015, s. 90.

393 Smith, The Lost Teachings of the Cathars, s. 90.

3% Sonia Lee, “The Struggle”.

395 Peter of Les Vaux-De-Cernay, (On the Sect of Heretics), Heresy and Inquisition in France, s. 41.

391

102



B. Kilisenin Sakrament ve Pratiklerini Red

Katarlar, Kilisenin Kutsal Kitab1 6gretme, yorumlama, doktrin 6nerme ve Tanr1
ile insan arasinda sakramentler aracilifiyla arabuluculuk yapma yetkisini

reddetmektedirler.®”®

Zaten Katarlarin Kilisenin inanglar1 konusunda 6nemli itirazlarinin
oldugu diistintildiigiinde pratikler noktasinda da elestirilerinin ve farkliliklarinin olmasi
beklenen bir durumdur. Katarlar, evharistiya, vaftiz, giinah ¢ikarma, ha¢i kutsal sayma
gibi ¢ok temel konularda Katolik yaklasimi reddederek onlari kor ferisiler’’ olarak
nitelendirirler. Bunun yaninda Bogomiller Katolik Kiliselerini de miinafiklarin ibadet
ettikleri sokak koseleri olarak nitelendirmislerdir.””® Katarlara gore de Kilise ve onun

sakramentleri, kotii Tanri'nin erkekleri ve kadinlar1 kandirmak ve onlarin gergek Katar

inancina déniismelerini engellemek i¢in kullandig1 araglardir.>”

Katarlar Bernard Gui’ye gore Roma Kilisesi'nin din adamlarinin ve rahiplerinin
kotii yasam tarzlarina, kibirlerine, aggozliiliklerine vurgu yapmaktadirlar. Ferisiler
dedikleri din adamlar1 ve kesisler onlara gére sOylemleri ile yasantilar1 ¢elisen sahte

peygamberlerin durumuna benzetirler.*"’

Katarlarin en biiyiik elestirisi de Kilisenin bu ibadetler vasitasiyla maddi ¢ikar
elde etmesidir. Kilisenin yedi sakramentini*"' reddeden Katarlar, onun yerine yalmzca
consolomentum dedikleri bir tiir vaftizi sakrament olarak alir, haftalik bazi ayinleri yerine
getirirlerdi. Bu kisimda 6nce Katarlarin Kilisenin uygulamalart hakkindaki goriisleri ele

alinacak, daha sonra Katarlarin pratikleri hakkinda bilgi verilecektir.

1. Giinah Cikarma

Katarlar, Roma Kilisesi rahiplerine yapilan itirafin faydasiz oldugunu iddia
ederler. Rahiplerin gilinahkar olabileceginden, giinahlar1 bagislayamayacaklarini ve

insanlar1 glinahlardan alikoyamayacaklarini ve tistelik murdar olduklarindan bagkalarini

396
397
398
399
400
401

Cremonali Moneta, Adversus Catharos et Valdenses, “Morality Among Cathar Perfects”.
Loos, Dualist Heresy, s. 54

Loos, Dualist Heresy, s. 54

Cremonali Moneta, Adversus Catharos et Valdenses, “Morality Among Cathar Perfects”.
Bernard Gui, Manual.

Vaftiz, Efkaristya, Krizmasyon, Tévbe ve Giinah Itirafi, Yag siirme, Ruhbanlik, Evlilik.

103



temizleyemeyeceklerini diisiiniirler.*”® Bu sebeple Katarlara gore Kilisenin yaptig1 onay

ve itiraf, tamamen bos ve anlamsiz olarak kabul edilir.*"’

Cosmas’1n aktardigina gére, Bogomiler de Isa’nin kominyonunu, evharitay: ve
vaftizi reddetmektedirler. Onlara gore Kilise’deki litiirjiler ve diger okunan dualar “bos
tekrarlardan” baska bir sey degildir, ki Isa, takipgilerini bunun igin uyarmustir. Onlara
gore Isa, onlara yalnizca “Rabbin duasini” okumalar1 gerektigini dgretmistir. Bogomiller,
dua ederken “Rabbin duasi’ni okur, su kullanmadan yaptiklar1 vaftizde de bu duay1

okurlar.*”
2. Evharistiya/Ekmek Sarap Ayini

Bernard Gui’ye gore Katarlar, efkaristiya ayinini ekmegin Mesih'in bedenini
iceremeyecegini sdyleyerek reddederler. Ciinkii onlara gore eger Isa’nin bedeni en biiyiik
dag kadar olsaydi bile Hristiyanlar simdiye kadar onu tamamen tiiketirdi.**> Bu s6ylem
bircok metinde karsimiza cikmaktadir. Tarih¢i Raynaldus’un aktardigina goére de
Katarlar, “Isa'nin bedeni, Alpler kadar biiyiik olmasi dahi uzun zaman 6nce tiiketilmis

olacakt:” kiifriinii basit insanlarin kulaklarina fistldamuslardir.**®

Engizisyon kayitlarini inceledigimizde, ekmek sarap ayinini kabul etmedigi
iddia edilen kisilerin bu durumu delil kabul edilerek heretiklikten yargilandigini
gérmekteyiz. Ornegin birinin sahitligi iizerine, rahip tarafindan kutsanmis ekmegin
Mesih'in bedeni degil, ekmekten bagka bir sey olmadigimi sdyledigini duydugunu
sdylemesi iizerine heretik kabul edilmistir. **” “Ekmek gergekten isa’nin bedeni olsaydi
coktan tiikkenmis olmasi gerekirdi.” s6zii engizisyon kayitlarinda da ¢okga yer almaktadir.

Engizisyon gorevlisi Ranulph'un huzurunda bir muhbirin sanik hakkinda bu sozii

402 “Inquisitor’s Manual of Bernard Gui(d.1331) early 14th century” ¢ev. J. H. Robinson, Readings in European

History, (Boston: Ginn, 1905), s. 381-383.

Raynaldus, "Annales," in S. R. Maitland, trans., History of the Albigenses and Waldenses, (London: C. J. G. and

F. Rivington, 1832), pp. 392-394.

Loos, Dualist Heresy, s. 54

405 Bernard Gui, Manuel, s. 381-383.

406 Raynaldus, "Annales," in S. R. Maitland, trans., History of the Albigenses and Waldenses, (London: C. J. G. and
F. Rivington, 1832), pp. 392-394.

407 Biller, Brushi, Sheddon, T hirteenth-century, s. 347.

403

404

104



soyledigi iddiasiyla yargilandigi kaydedilmektedir.**®

Yine Raynold Arnold isminde
baska bir sani1g1n, bir sahidin kendisi i¢in Isa Mesih'in bedeni kurban edilseydi, Tanri'nin
yliz y1l boyunca yenmis olacagini sdyledigini duydugunu igeren ifadesine cevaben bunun

sadece bir saka oldugunu sdyleyerek kendisini savundugu yer almaktadir.*”

3. Vaftiz

Cosmas’n ifadesine gore Bogomiller akil bali§ olmadiklar: iddiasiyla bebek
vaftizini reddederler.*'® Bu diisiincenin Pelagius’a kadar uzandig1 bilinmektedir. Zira
Augustinus ile Pelagius arasinda bebek vaftizi konusunda derin bir tartisma vuku
bulmustur. Cosmas’in ifadesine gore, Bogomiller insanlarin anne rahmine diismesinden
itibaren Kotii Tanri’nin kontroliinde olduklarina inanirlar. Onlara gore su ile vaftiz
cocuklarin temizlenmesi miimkiin degildir. Ciinkii onlara goére ¢ocuklar seytanin

¢ocuklaridir.*"!

Katarlar, vaftizin, suyun maddi ve bozulabilir oldugunu ve bu nedenle kotii
giiclin yaratildigini1 ve ruhu kutsallastiramayacagini iddia ederler. Katarlar, kutsal vaftiz
suyunun nehir suyuyla ayn1 oldugunu*'?, Kilise adamlarinin tipki 6liilerin gomiilmesi igin
topragi, onlart mesh ederken hastalara yagi ve rahiplere yapilan gilinahlarin itirafi ig¢in

sattiklar1 gibi*"? bu suyu aggozliiliikten sattiklarini savunmaktadirlar.

Engizisyon mahkemesi kayitlarindan da birgok kisinin vaftizi kabul etmeme
sebebiyle heretik olduguna karar verilip yargilandigini gérmekteyiz. Bunun yaninda
birka¢ metinde Katarlarin Kutsal Vaftizci Yahya'y1 kabul etmediklerine dair ifadeler yer
almaktadir.*'* Kayitlardan bir digerinde yerel bir rahibin annesinin bir heretik oldugu
bilinen Raymond isminde bir sanigin onu yakalayan iki memuru astigin1 dogrulamistir.

S6z konusu kisi i¢in heresiyi sevdigi, kafirlere yakin oldugu ve vaftizin, evliligin ve

408 Biller, Brushi, Sheddon, T hirteenth-century, s. 212.

409 Biller, Brushi, Sheddon, T hirteenth-century, s. 617.

4101 60s, Dualist Heresy, s. 58

11 008, Dualist Heresy, s. 58

412 Raynaldus, "Annales," in S. R. Maitland, trans., History of the Albigenses and Waldenses, (London: C. J. G. and
F. Rivington, 1832), pp. 392-394.

413 Bernard Gui, Manuel, s. 381-383.

414 Bkz. Biller, Brushi, Sheddon, Thirteenth-century, s. 415. Bagka bir kayit i¢in bkz. 483.

105



eucharist'in degerini inkar ettigi ve sadece Yeni Ahit'e inandig1 iddialar1 dikkat

¢ekmektedir.*"”
4. Hacgn Kutsalhgy/ikonoklazm

Katarlar, Isa'nin insan olmasini dolayistyla ¢armiha gerildigini kabul etmedikleri
icin hagin kutsalligim reddederler*'®. Haga tapmilmamasi veya hiirmet edilmemesi
gerektigini de su sekilde temellendirirler: hi¢ kimse bir babanin, akrabanin veya arkadasin
asildig1 daragacina tapmaz. Hacga tapanlarin eger ona tapiyorlarsa benzer nedenlerle tiim
dikenlere ve mizraklara da tapmalari gerektigini soylerler. Ciinkii eger Isa'nin bedeni
carmiha gerildiyse ve ha¢ kutsalsa o zaman bagindaki dikenli ta¢ ve askerin mizragi da

kutsal olmalidir.*!”

Bogomillere gore de ha¢ Seytana aittir. Cosmas, Bogomillerin hagtan
Pavlisyanlardan daha c¢ok nefret ettigini soyler. Arglimanlar1 ise Katarlarinkine ¢ok
benzer sekildedir: “Onun Oniinde nasil egilebiliriz? Ciinkii onda Yahudiler Tanrinin
oglunu haga gerdiler? Eger birisi Kralin oglunu odunla 6ldiirmiis olsa o odun o krala
sevimli gelebilir mi? Buradan da anlasgildig1 iizere Isa’nin acisinin da gercek olduguna

inanmaktadirlar.

Engizisyon gorevlisi Jacques Fournier’in anlatiminda Katarlarin Kilisenin
ikonlarim1 put olarak diistindiiklerini aktardigim gormekteyiz:*'® “Kafirler Aziz
Meryem'in resmine rastladiklarinda, heykelle alay ederek bana soyle dedi: "Bu Meryem'e
biraz para ver." Tanri'min ger¢ek Kilisesinin insan yiiregini oldugunu, maddi kilisenin
degersiz ve icinde goriilen Mesih'in ve azizlerin bu imgelerinin putlar oldugunu

soylerler.”*"”

415 Biller, Brushi, Sheddon, Thirteenth-century, s. 483.

416 By konuda detayli bilgi igin bkz. Beverly Mayne Kienzle, “The Clash between Catholics and Cathars over
Veneration of the Cross”, Ed. Willem van Asselt, Paul van Geest, Danicla Miiller, Theo Salemink, /conoclasm and
Iconoclash Struggle for Religious Identity Second Conference of Church Historians Utrecht, Brill, London, Boston:
2007, s. 263-278.

417 Bernard Gui, Manuel, s. 381-383

48 Elizabeth Sherman, “Jacques Fournier and Thirteenth- Century Inquisitorial Methods”, Pope Benedict XII (1334-

1342), Amsterdam University Press 2018.

Katarlarin ikonoklazm anlayisinin detaylar1 igin bkz. Anne Brenon, “Cathars and the Representation of the Divine:

Christians of the Invisible” Ed. Willem van Asselt, Paul van Geest, Daniela Miiller, Theo Salemink, Iconoclasm

o

419

106



5.  Evlilik

Katarlar, konfirmasyon ve komiinyonu tamamen degersiz ve bos bulduklar1 gibi;
kutsal evliligin zina oldugunu ve bu evlilikle ogullar1 ve kizlar1 doguran kimsenin
kurtulamayacagini vaaz etmislerdir.**’ Diializm bashg altinda ele aldigmz gibi
maddenin ve diinyanin kotii oldugunu diisiindiikleri i¢in bu diinyaya canli getirmenin de

kotii bir eylem olduguna inanmaktadirlar.

Aziz Bernard Katarlarin evliligi yadsimalarini kiyasiya elestirmektedir. Bernard,
bu hareket sebebiyle kadinlar kocalarint ve kocalarint da karilarini, geng-yash katip ve
rahiplerin halklarin1 terk ettiklerini ve oradaki kadinlarin ve dokumacilarin aralarina
katildiklarmi belirtir. Bernard ayrica bunun biiyiikk bir yikim oldugunu tilkilerin
kurnazliklar ile evlilik konusunda iki yiizlii olduklarin1 savunur. Ona gore heretikler
evliligi kinarlar ancak kizi, kiz kardesi, yegeni gibi hicbir akrabasi olmadiklar1 halde
birlikte yasamakta ve birgok ahlaksizliga kap1 aralamaktadirlar. Heretikler buna kargin
bekarlik yemini ettiklerini ve Incil’de bunu yasaklayan bir pasaj olmadigmi iddia
etmektedirler. Bu durumun siiphelere yol acacagini savunan Bernard’in heretikler i¢in
olduk¢a sert ifadeler kullandigi sGylenebilir.**' Bernard’n vaazlarinin sirast
incelendiginde ilk vaazlarinda daha sakin bir iislup takip ederken zamanla ifadelerinin

oldukga keskinlestigini gormek miimkiindiir.
C. Katarlarin Pratikleri
1.  Consolomentum

Consolomentum i¢in genellikle susuz vaftiz ifadesi kullanilmaktadir.
Consolomentum miikemmellige bir gecis seremonisidir ve bu vaftiz alindiktan sonra bazi
kurallar1 takip etmek gerekmektedir. Diinyay1 kotli tanrinin yarattigina inandiklari igin

yeni bir canlinin diinyaya getirilmesi yasaktir. Bu sebeple cinsellik yasak oldugu gibi

and Iconoclash Struggle for Religious Identity Second Conference of Church Historians Utrecht, Brill, London,
Boston: 2007, s. 247-263.

420 peter of Les Vaux-De-Cernay, (On the Sect of Heretics), Heresy and Inquisition in France, s. 41.

421 Detayli bilgi icin bkz. Aziz Bernard’in 65. ve 66. Vaazi:
https://www.pathsoflove.com/bernard/songofsongs/sermon65.html

107



cinsel birliktelikle meydana gelen hayvansal gidalarin tamami yasaktir. Yemin etmek,
yalan sOylemek, siddet yasaktir. Bu kurallar1 uygulamayi zor bulan kimseler din adanu
smifa katilamaz ancak dinleyiciler statiisiinde harekete dahil olur. Dinleyiciler
consolomentum almak icin sekerat anina kadar beklemektedir. Eger bir kisi dlecegini
diisiinerek consolomentum alir fakat 6lmezse ona intihar etme hakki taninmaktadir.

Burada reenkarnasyon inanci da devreye girmektedir.
2. Apparelhamentum

Bu ibadet toplu bir tévbe olarak nitelendirilebilir. Ibadet Hristiyanliktaki en
erken gilinah ¢ikarma uygulamasi olarak bilinir ve ayda bir toplu olarak icra edilir. Af da
toplu bir sekilde verilir ve kefaret olarak dua, riiki ve oruca kadar cesitli cezalar

verilebilir. Bu ayine kimi zaman diyakon kimi zaman da piskopos istirak eder.**

Kisi dogumundan o giine kadar gece, giindiiz, bilerek veya bilmeyerek yaptiklar
sebebiyle Tanridan af diler, glinahlarinin bagislanmasini diler. K6tii ruhlarin bedenlerine
girmesi ve kandirmalari sebebiyle isledikleri giinahlardan, dillerinin bos soze, alay ve
kotiiliiklere, yargilama ve kinamaya, kendilerinin diinyaya ve igindekilere karigmalari

sebebiyle af dilerler.*
3.  Traditio

Traditio miikemmellige giris torenidir. Once bir miikkemmel uzunca Kutsal
Kitap’tan pasajlar okur. Daha sonra aday kimseye Rabb’in Duasini okur, o da onu climle
climle tekrar eder. Ardindan miikemmel sdyle der: "Size bu Kutsal Duay1 iletiyoruz ki,
onu bizden, Tanri'dan ve kiliseden alabilesiniz...Eger bunu yapmay: ihmal ederseniz,
kefaret etmelisiniz.” Aday kimse cevap verir; "Onu sizden ve Kiliseden altyorum". Sonra
doner ve siikreder ve milkemmelin ayaklar1 oniline egilerek melioramentumunu yapar.
Sonra miilkemmel aday kimseye sorar, "Kardesim, kendini inancimiza teslim etmek

istiyor musun?" Bu soru ii¢ kez tekrar edilir ve hepsine evet cevabi verilir. Milkemmel

422 Uzunoglu, “Katarlar”, s. 36.
423 Lyon Ritiielinden genel itiraf litiijisinin  metni  igin bkz. Medieval Sourcebook: Cathar Rites:
https://sourcebooks.fordham.edu/source/cathar-appara.asp.

108



"Kendinizi Tanri'ya ve Incil'e veriyor musunuz?” diye sorar. "Evet" cevabindan sonra
"Bundan bdyle ne et ne yumurta, ne peynir, ne de yag yiyeceginize, sadece su ve odundan
(yani sebze ve balikla) besleneceginize, yalan sdylemeyeceginize, yemin etmeyeceginize,
oldiirmeyeceginize, higbir sekilde liikse girmeyeceginize 6liim korkusuyla inancinizi asla
terk etmeyeceginize s6z veriyor musunuz? Milkemmel “evet” cevabini alir. Daha sonra
Miikemmel Kutsal Kitaptan belirli pasajlar1 okumaya devam eder. Sonra aday kimseye
Tanr1’nin emirlerini yerine getirip etten ve diinyadan nefret etmesini ve sonuna kadar bu
sekilde devam ederse ruhunun kurtulusa erecegini umdugunu belirtir. Milkemmel aday1
kimse de: "Bu iradeye sahibim, Tanri'ya benim i¢in dua et ki bana gii¢c versin" der.
Miikemmel, “Tanr1'nin size vermis oldugu bu nimeti burada bulunan dostumuza vermeniz
icin Tanri'min sevgisiyle size dua ediyoruz." der. Aday kimse, melioramentumunu
yaptiktan sonra: Diislincede, sozde, eylemde yaptigim tiim giinahlar i¢in Tanri'dan,
Kilise'den ve hepinizden af diliyorum." der. Daha sonra Katarlar ve Sahitler
Meclisi:"Tanr1'ya, bize ve Kilise'ye yemin olsun ki, giinahlariniz bagislansin ve Tanri'ya
onlar1 bagislamasi i¢in dua ediyoruz." derler “Adoremus, Patrem, et Filium et Spiritum

Sanctam (Baba, ogul ve kutsal ruha tapalim)” soziinii ii¢ defa tekrar ederler.**

4.  Haftahk Ayinleri

Katarlar haftalik olarak babamiz duasi, giinah ¢ikarma ve kominyon ayinlerini
yerine getirirlerdi. Giinahlar1 alikoyamayacaklarina ve murdar olduklarindan baskalarini
temizleyemeyeceklerine inanirlar. Ayrica Incilleri ve Mektuplar yerel dilde okur, onlar
kendi lehlerine ve Roma Kilisesi'nin durumuna kars1 uygulayip aciklarlar. Bunu ritiilelin
detaylarin1 ayrintili olarak anlatmak ¢ok uzun siirebilir ancak yazdiklari, etkilerini
bulastirdiklar1 kitaplarda ve miiritlerinin din degistire itiraflarinda durum daha ayrintili

olarak okunabilir.**’

424 Detayli bilgi i¢in bkz. Medieval Sourcebook, Fordham University: https://sourcebooks.fordham.edu/source/cathar-

traditio.asp.
425 Bernard Gui, Manuel, s. 381-383.

109



5.  Hiyerarsileri

Tsar Boris’in aktardigina gore Bogomiller Katolik Kilisesindeki hiyerarsi
konusunu da ruhbanhigm Seytan icadi oldugunu soyleyerek reddederlerdi.**®
Bogomillerin kendi dini sosyal yapilar1 miikemmeller ve inananlardan olustugu
soylenmektedir.”’ Gui de Katarlarm "mitkemmel" veya "iyi adamlar" olarak
adlandirildigint aktarir. Tarihgi Raynaldus da ayni bilgiyi tekrar ederek miikemmeller
hakkinda “siyah bir elbise giyenler, iffetliymis gibi davranir, et, yumurta ve peynir

yemezler” ifadelerini kullanmaktadir.**®

Bernard Gui, Katar miikemmellerinin yalanci gériinmemeye ¢alistigin1 ancak
ozellikle Tanr1 hakkinda siirekli yalan sdylediklerini iddia etmektedir. Ayrica higbir
nedenle yemin etmemeleri gerektigini de sdylerler. “Inananlar” miikemmellerin hayat
tarzin1 takip etmeyi basaramasalar da yine de inanglari sebebiyle kurtulusa ermeyi
ummuslardir. Inang olarak da tamamen aymidirlar. Gui ayrica, inananlar denilen grubun
faiz, tecaviiz, cinayet, sehvet, yalan yere yemin ve her tiirlii kotiligi yaptiklarini
savunmaktadir. Onlarin  sadece oOlim aninda Rabb’in  Duasini  okumalar1 ve
miikkemmellerden consolomentum alirlarsa tazminat, itiraf veya kefaret olmadan

kurtulacaklarina inandiklarim kaydetmektedir.**’

Gui engizitdrler i¢in yazdig1 kitapgiginda ayrica miikemmellerin arasindaki
liderlerin Diyakoz ve Piskopos denildigini belirtmektedir. Inananlarm higbiri, bu
Diyakozlar ve Piskoposlar dldiikleri sirada iizerlerine ellerini siirmeden (consolomentum
almadan) kurtulabileceklerini diisiinmezler; ama ne kadar kotii olursa olsun, 6lmekte olan
herhangi bir kisi, eger Rabb’in duasini okuyabilirse heretiklere gére kurtulmus sayilir ve

hemen cennete ugar.*’

426 Hamilton, Janet, Bernard Hamilton, Yuri Stoyanov. Christian Dualist Heresies in the Byzantine World, C. 650-C.

1450: Selected Sources. Manchester, UK: Manchester University Press, 1998. s. 262.

Angelov, Dimitlir S. The Bogomil Movement. Sofia: Sofia Press, 1987.5.23

Raynaldus, "Annales," in S. R. Maitland, trans., History of the Albigenses and Waldenses, (London: C. J. G. and
F. Rivington, 1832 ss. 392-394.

429 Bernard Gui, Manuel, s. 381-383.

430 Bernard Gui, Manuel, s. 381-383.

110



6. Yemin Etmemek

Aziz Bernard, Katarlarin yemin etmekten kacindiklarini su sekilde beyan
etmektedir: "Yemin et ya da yemin etme ama sirrina ihanet etme, derler fakat diger
zamanlarda, Evanjelist Matta'nin "Ne gok ne de yer tarafindan asla yemin etmeyin" vb.
demesi nedeniyle, asla yemin etmezler. “Katarlarin yemin etme konusunda hassas
davrandiklarim1 ancak alan yere yemin etmeyi hafife aldiklarini iddia etmektedir.

Ozellikle sirlarini ifsa etmemek i¢in yalan yere yemin ettiklerini aktarmaktadir.*!

Ayni
sekilde engizisyon gorevlileri i¢in yazdigi kitapc¢ikta Bernard Gui de Katarlan tarif
ederken “Genellikle yemin etmeyen, yalan sdylemeyen veya baskalar1 hakkinda kotii
seyler sOylemeyen 1iyi Hristiyanlar olduklarim1 iddia ederler.” ifadelerini

kullanmaktadir.*** Engizisyon kayitlarmda da Katarlarm yemin etmekten kaginmasina

dair pek ¢ok kayda rastlamak miimkiindiir.
7.  Havarilerin Yasam Tarzim Takip ve Asketik Yasam

Katarlarin en biiyiik iddialarindan biri, havarilerin hayat tarzim Kilisenin degil,
kendilerinin takip ettigidir. Bu konuda 6zellikle Kilisenin liikkse diigkiinliigline vurgu
yapmaktadirlar. Bernard Gui’nin aktardigina gore Katarlar, havarilerin 6grettikleri gibi
Isa Mesih'in inancina ve onun miijdesine bagl olduklarini ve havarilerin manevi torunlari
olduklarmni iddia etmektedirler. Roma Kilisesi'nin piskoposlar, din adamlari, kesisler ve
ozellikle Engizisyoncular, Katarlara gére kendilerinin iyi Hristiyanlar olmalarina ragmen
onlara zulmettiklerini ve onlar1 heretik olarak adlandirdiklarmni savunurlar. Mesih ve
havarilerinin ~ Ferisiler tarafindan gordiigli zuliim gibi Kilisenin kendilerine

zulmettiklerini 6ne siirmektedirler.**’

Aziz Bernard da vaazlarinda Katarlarin havarilerin yolunu takip ettikleri

iddiasina yer vermektedir.

41 Aziz Bernard, 65. vaaz.
432 Bernard Gui, Manual, s. 381-383.
433 Bernard Gui, Manual, s. 381-383.

111



Aziz Bernard, bir sonraki bolimde ele alacagimiz “iliziim bagini1 harap eden
kiigtik tilkilerin” yakalanmasinin zorluguun anlatirken heretiklerin sdylemlerinin gayet
“ortodoks” gibi goriindiigiinden, sdyledikleri ile yaptiklarinin bir olup gayet iyi goriinen
bir hayat tarzi oldugundan bahsetmektedir. Heretikler kimseye zarar vermedikleri,
kimseyi sikintiya sokmadiklari, kendini kimsenin {istiinde tutmadiklari i¢in onlar1 tespit

etmek zordur. Yiizleri orugtan soluktur, aylaklik yemez, kendi elinin emeklerini yerler.***

III. BiR SIMGESEL iIKTiDAR MALZEMESI OLARAK VAAZLAR

XII. ylizy1l Languedoc toplumu kiiltiirel ve ekonomik agidan gelismisligin yani
sira farkli fikirlere de -nispeten- daha acik ve saygili bir toplumdu. Bu duruma
Languedoc’un hem limana yakinlhigimin hem de yakin komsusu Endiiliis Emevi
Devleti’nin  kiiltiirel ve entelektiiel mirasinin katkida bulundugunu séylemek
miimkiindiir. Ancak heretiklerin kilise otoritesini tehdit ettigi diisliniilmeye baslandiginda
gozle gorlinlir sekilde dini muhalefet aleyhine bir kamuoyu olusturulma gayreti s6z
konusu olmustur. Netice olarak Languedoc toplumu, daha 6nce ahenk i¢inde yasadiklari
ve muteber gordiikkleri muhalif grubu zaman icerisinde ‘“heretik” kategorisinde
degerlendirmeye baglamistir. En nihayetinde ayni toplum, mubhaliflerin diri diri
yakilmalarina duyarsiz kalabilmistir. Bu hizli doniisiimiin nasil gerceklestigi iizerinde
durmak gerekmektedir. Bu caligmanin iddialarindan birisi, bu doniisiimiin en nemli
sebeplerinden birinin Kilisenin vaazlar ve reddiyeler iizerinden heresi gruplari aleyhine
gerceklestirdigi itibarsizlastirma ve hatta kara propagandanin etkisi ve bir sonucu
oldugudur. Kilisenin dini muhalefet grubunun itibarin1 sarsmak ve insanlar1 “dogru yola
davet etmek” adina gerceklestirdigi vaaz kampanyalari, muhalif gruplarla yapilan halka
acik tartigmalar ve yazilan reddiyeler vasitasiyla ciddi bir etki sahasi olusturuldugunu
gormekteyiz. Sistematik fiziksel siddet baslamadan, yani toplu yakilma hadiseleri olsa da
Albi Hagli Seferi patlak vermeden ve Engizisyon Mahkemeleri kurulmadan 6nce de

savagin devam ettigi esnada da bu faaliyetler yogun olarak siirdiiriilmiistiir.

434 Aziz Bernard, 65. vaaz.

112



Languedoc’ta gergeklestirilen bu propaganda faaliyetlerini, Bourdieu’niin XX.
yiizyilda 6zelde televizyon, genelde medya kanaliyla gerceklestigini iddia ettigi simgesel
iktidar kavrami cercevesinde diisiinmeyi deneyebiliriz. Bourdieu, simgesel siddetin,
siddeti uygulayanlarin ve bu siddete maruz kalanlarin dahi farkinda olmadan
gerceklestigini savunur. Buna aslinda bir ¢esit ‘algi yonetimi’ de denilebilir. Bu sebeple
calisgmanin bu kisminda XII. ve XIII. yiizyill Languedoc’ unda yasananlar sebebiyle
Katolik Kilisesi’nin vaazlar, miinazaralar ve reddiyeler kanaliyla yiiriittiigii faaliyetlerde
kullanilan dil iizerine egilecek ve bu dili Bourdieu'niin “simgesel iktidar” kavrami
cergevesinde degerlendirmeye c¢alisacagiz. Bu faaliyetler bir nevi “medya” vazifesi
gérmiis ve toplumun fikirlerini Kilise lehine doniistiirmeyi basarmistir. Kilisenin o
donemde hem siyaset hem de giindelik hayat {izerindeki niifuzunu da hesaba katarsak bu

doniistimiin ¢ok da zor olmadigini sdylenebilir.

Arastirmanin bu kisminda dini muhalefet grubu hakkinda kara propaganda
amaciyla kullanilan benzetmeleri, metaforlar1 -ve hatta zaman zaman ithamlari-
inceleyecek ve belli bagh kategoriler iizerinde durulacaktir. Bunlardan birisi heresiyi
ozellikle Orta Cag’da salgin hastaliklarin nasil algilandig1 diistintildiiglinde “heresinin ne
kadar tehlikeli oldugunu” vurgulamak icin hastaliklarla 6zdeslestirmektir. Boylece
insanlarin bir nevi tiksinti ve korkuyla heretiklerden uzaklagmalari umulmus gibi
goriinmektedir. Kullanilan hastalik terimlerinin en sik ciizzam, fil hastalig1 gibi cesitli
deri hastaliklar1, veba, zehir, kanser, viicuda yayilan mikrop ve bdcek gibi bagliklar
iizerinde yogunlastig1 goriilmektedir. S6z konusu hastaliklarin tanrinin cezalandirmasi ve
cesitli giinahlarin neticesi olarak goriilmesi, hastalarin toplum tarafindan diglanmasi,
tedavisinin miimkiin olmamasindan dolay1 hastalarin yasayan 6liilermis gibi muamele
gormeleri seklindekiunsurlar da goz oniinde bulunduruldugunda bu sdylemin ne kadar
tesirli oldugu anlasilacaktir. Daha sonra heretikler i¢in en ¢ok kullanilan ifadelerden biri
olan “ilizim bagindaki tilkiler” ifadesi Gliney Fransa’nin ekonomik gelir kaynaklarindan
olan “liziim baglarinin” énemi ve Kutsal Kitap’a referansla sdylendiginde yaptig1 derin

tesir ilizerinde diisliniilmeye deger goriinmektedir. Yine ayni sekilde Kutsal Kitap

113



5% ¢

kaynakl “koyun kiligindaki kurtlar”, “tarladaki zararli otlar” gibi heretikleri tanimlamak

tizere kullanilan ifadeler lizerinde duracagiz.

Heretikleri nitelemek i¢in kullanilan hastaliklara yakindan bakildiginda daha ¢ok
deri hastaliklart oldugu ve dolayisiyla goriiniirdeki bir rahatsiz ediciligi vurgulamasi
bakimindan da bir nevi imaj zedeceyicisi, bir itibarsizlastirma aract gibi kullanildigi
aciktir. Burada insanlarda bir uzaklastirma hatta bir tiksinti uyandirabilme gayretinin yani
sira kusursuz-miikemmel goriin(e)memenin kimi zaman biiyiikk bir eksiklik olarak
algilanmasindan da so6z edilebilir. Bu konuda Bourdieu iyi gériinmenin ve giizelligin de
bir ‘sermaye’ ¢esidi oldugunu vurgulamasi akilda tutulabilir. Ornegin bir sirket igin satis
temsilcisi secilirken yazisiz kurallar i¢inde de olsa -ki bazen prezantabl olma sart1 agikca
da ifade edilebilir- boyle bir kriterin dikkate alinmadig1 sdylemek miimkiin degildir. Hatta
giinimiizde estetik ameliyatlarini da bu kapsamda degerlendiren bazi caligmalar
mevcuttur. Burada lizerinde durdugumuz konu goriiniirliik izerinden olusturulan bir algi
oldugu i¢in bunun 6nemli bir nokta oldugunu sdyleyebiliriz. Dolayisiyla burada fiziki
acidan kusurlu olmanin dini bakimdan da kusurlu-giinahkar olmayla iliskilendirildigini
ve bu baglantinin dini muhalefet grubu aleyhine bir sdyleme doniistiiriildiigiinti ifade

etmek mumkiindir.
A. Ciizzam

Ciizzam Orta Cag’da Hagli Seferleri sirasinda daha ¢ok yayginlasan ve biitlin

diinyanin o dénemde en ¢ok korktugu hastalik olarak bilinir.*’

Orta Cag’da Avrupa’da
dini muhalefet grubuna -metaforik manada- “ciizzamli” denildiginde ne kastedildigini
anlayabilmemiz i¢in o donemde gercek cilizzam hastalarinin toplumda nasil
goriildiiklerine bir bakmak gerekebilir. Her seyden dnce Orta Cag’da clizzamli olmak,
yasayan bir 6lii muamelesi gormek anlamina geliyordu. Dini bakimdan clizzam hastaligi,

Tanrinin laneti ve cezasi olarak da algilaniyordu. Bu sebeple insanlar bu hastalia

tutulmaktan sadece Olecekleri i¢in degil, Olene kadar yasayacaklar1 tecrit, horlanma,

435 M. Zeki Palali, “Ciizzam”, DIA, c. 8, Istanbul, Tirkiye Diyanet Vakfi Yayinevi, 1993, s. 150.

114



diglanma, dini agidan “giinahkar” goriilme ve maruz birakilacaklar1 hukuki

mahrumiyetler sebebiyle de korkuyorlardi.*®

Orta Cag’da genetik oldugu diisiiniilen ciizzam, esasinda kronik ve bulasici bir
hastalikts.”’ Ciizzamlhilar hem bulasma riski sebebiyle hem de dini agidan kusurlu
goriilmeleri sebebiyle sehirlerin disinda yasamaya mecbur birakilmiglardi. Kald1 ki Eski
Ahit’in Levililer boliimiiniin on {i¢iincii kismu deri hastaliklar1 yasasina ayrilmistir. Bu
boliimiin s6z konusu kanaatlerde tesiri yadsinamaz. Levililer’de ciizzamhilarin kirli
olduklarin1 vurgulayan ve sehrin disma ¢ikarilmalarini emreden pasajda sunlar

aktarilmaktadir:

Rab Musa’ya soyle dedi: “Israil halkina de ki; deri hastalig veya
akintist olan ya da oOlilye dokundugundan kirli sayilan herkesi
ordugdhin dismna c¢ikarsinlar... Aralarinda yasadigim ordugahlarini

kirletmemeleri i¢in onlar1 ordugdhin disina ¢ikaracaksiniz.438

1179 yilinda gerceklestirilen III. Lateran Konsili’nde “heretiklerin” yaninda
clizzamlilar da konu edilmistir. Bu konsilde ciizzamlilarin toplumdan ayristirilmasi
meselesi bir seremoniye de baglanmistir. Oncelikle ciizzamlilarin teshisi yapiliyordu.
Burada kisinin hasta olup olmadigmin kéhin tarafindan tahlili s6z konusuydu. Uzun
detaylarla birlikte kisinin hasta olup olmadigi teshis edilmeye calisilirdi. Bunun igin
stipheli kisideki semptomlara bakilir ve hastalifin semptomlar1 uyuyorsa yedi giin

gézlemde tutulurdu. Sonraki belirtilere gére de hasta olup olmadigina karar verilirdi.*’

Bir erkegin ya da kadinin derisinde beyaz parlak lekeler varsa kahin ona
bakmali. Derideki lekeler beyaz ve solgunsa sadece deride ¢ikan
kirmizi lekelerdir. Kisi temizdir...Kahin adama bakacak. Sag1 dokiilmiis
bas ya da alnindaki sislikler deri hastaliginin yol actig1 yaralar gibi
kirmizims1 beyazsa adam deri hastaligina yakalanmistir. Kirlidir.

Basindaki yaradan 6tiirii kahin kesinlikle onu kirli ilan edecektir. Boyle

43 Nathaniel Brody Saul, The Disease of the Soul: Leprosy in Medieval Literature, Cornell University Press: 1974, s.
60-61.

437 Moore, “Heresy as Diseease”, University Press, 1976.

438 1 evililer, 5:1-4.

4% Detayli bilgi igin bkz. Levililer, 13:1-38.

115



bir hastaliga yakalanan kisinin giysileri yirtik, sac¢lar1 daginik olmali,
kisi agzin1 Ortiip “Kirliyim! Kirliyim!” diye bagirmali. Hastali§1 devam
ettigi siirece kirli sayilacaktir, ¢iinkii kirlenmistir. Halktan uzak,

ordugahin disinda yagamalidir.

Hastaliklar, 6zellikle clizzam gibi goriiniir ve 6liimciil olanlari, maddi ve manevi
acidan da hastalikli olmak anlamma geliyordu. Yine Levililere gore dogum yapan
kadmlarin temizlenmesi ritiielinde oldugu gibi deri hastaligina yakalananlarin da

temizlenmesi mecburiydi.

Avrupa’da sadece Ingiltere diger iilkelere nispeten daha miisamahakar oldugu
icin orada sembolik topraga verme'*’ islemi ¢ok fazla uygulanmiyor ve mecburi
degildi.**' Yine III. Lateran Konsili’nde ciizzamllarmn sehrin disinda yasamalari yaninda
saglikli insanlarla aymi kilise ve mezarliklar1 paylasmamalar1 gerektigi de
yinelenmistir.*** Bu sebeple Orta Cag Avrupasinda ¢okea leprosarium (ciizzam evi)**
mevcuttur.*** 1167 ve 1209 yillar1 arasinda sadece Toulouse’da dahi dort bes ciizzamli

evi oldugu bilinmektedir.**

Bunun yani sira ciizzamlilar, ciizzamli olduklarinin anlagilabilmesi igin
yasadiklar yerlesim yerine gore degisiklik arz eden farkli kiyafet yahut bir isaret tasimak
mecburiyetindeydiler. Bu bazen bir zil, bazen bir diidiik, bazen de De Profundis isimli
sarkiy1 sOylemek yoluyla olabiliyordu. Bdylece durumlar1 hakkinda saglikli insanlari

uyarmis oluyorlard:.**

Bir ciizzamli hastaligin1 kendi ilan etmek zorundaydi. Ancak séz konusu
istenmeyen uygulama ve muameleler yiiziinden kendini ilan etmekte ¢cekimser davranan
hastalar ise genelde komsularin ihbariyla anlasiliyordu. Ciizzamlinin cenaze torenindeki

seremonilere yakindan bakmak gerekirse: Seremonide cilizzamli sunagin Oniinde diz

440
441
442

Kisinin 6lmeden kendi cenazesine katilmast.

Nathaniel Brody Saul, Leprosy in Medieval Literature, s. 64.

R. I. Moore, The Formation of a Persecuting Society: Authority and Deviance in Western Europe, 950-1250 : 2.
Basim, Malden, MA: Blackwell: 2007, s. 49. (yeni baski isamdaki s.51-mansi, 22, col. 230)

Ozellikle 12.yy Giiney Fransa’sinda sayilarmin ciddi bir artis gosterdigi bilinmektedir.

Ciizzam evleri ile ilgili birgok calisma goze ¢arpmaktadir. Ote yandan ciizzam Orta Cag tarihini o kadar mesgul
etmistir ki “leproloji” isminde bir bilimden de s6z edilmektedir.

45 Barber, The Cathars, s. 63.

446 Nathaniel Brody Saul, Leprosy in Medieval Literature, s. 64.

443
444

116



¢oker.* Siyah elbiseler giyer (Amiens gibi baz1 yerlerde ciizzamli mezarda bekletilirdi.)
Papaz clizzamliya: “Bu diinyada 6lii ol, Tanr1’ya tekrar dog” dedikten sonra clizzaml
cevaben: “Ey Isa! Kurtaricim! Beni diinyanin disina aldin. Bana viicut giydirdin. Beni
ahiret gilinlinde yeniden dirilt” derdi. Cilizzamlinin ciizzamli oldugu bdylece ilan

edildikten sonra papaz ona yasaklar1 sdylerdi:

Sana kiliseye, manastira, degirmene, pazar meydanina, insanlarin
toplandig1 yerlere girmeyi yasakliyorum. Evinden hem insanlarin seni
tanimast hem de yalinayak ¢ikmaman igin ciizzamli kiyafetini
giymeden ¢ikmani yasakliyorum. Ellerini yahut sana ait herhangi bir
seyli c¢esme, pmar ve derelerde yikamani ve hatta su igmeyi
yasakliyorum. Eger su igmek istiyorsan onu matarana yahut kasene
koy. Sana senin olmayan herhangi bir sey alman yasakliyorum...Eger
biri sana bir sey sorarsa riizgar yoniinde durup cevap verme konusunda
basarisiz olmani yasakliyorum. Bagkalariyla karsilasip onlarin senden
hastalik kapma ihtimaline binaen dar sokaklardan ge¢meni
yasakliyorum. Su yolundan gectiginde bir kuyuya yahut ipe
eldivenlerini giymedigin siirece dokunmani yasakliyorum. Cocuklara
dokunmani ve onlara bir sey vermeni yasakliyorum. Kendinin olmayan
herhangi bir kaptan yemeni ve i¢meni yasakliyorum. Ciizzamlilar
olmadig1 siirece bagka insanlarla toplu olarak yemeni ve i¢gmeni

yasakliyorum.448

Levililerde deri hastalarinin paklanmasi i¢in Rabbe sunu yapilmasi gerektigi

sOylenmektedir. Yine detaylar1 uzunca anlatilan bu kisimda:

Eger kisi yoksulsa ve bunlar1 alacak giicii yoksa arinmak iizere
sallamalik su¢ sunusu olarak bir erkek kuzu, tahil sunusu olarak
zeytinyagiyla yogrulmus onda bir efa449 ince un ve bir log zeytinyagi

alacak...Pak kilinmak i¢in sekizinci giin hepsini Rabbin huzuruna

47 Seromoni detaylari igin bkz. Leprosy: Disease of the Soul, s. 66-69.
48 eprosy: Disease of the Soul, s. 66-67.
49 yaklagik bir buguk kilogram.

117



bulusma ¢adirinin giris boliimiine getirip kahine verecek.”450 Buradaki
sunu gibi Yeni Ahit’te Matta’da Isa'ya kendisini iyilestirmesi igin
ayaklarma kapanarak yalvararak “Istersen beni pak kilabilirsin” diyen
clizzamliya da elini uzatip “Istiyorum pak ol” dedikten sonra iyilesince
ona bunlar1 kimseye sdylememesini ve kahine gidip kendini
gostermesini ve sahitlik i¢cin onlara Musa’nin buyurdugu sunuyu

sunmasini salik verir.451

Hem bu boliimde Isa’nin hastay: iyilesmesine ragmen bir rahibe géndermesi
hem de Levililerde deri hastaligina tutulmus kisiden “Kirliyim! Kirliyim!” diye

bagirmasinin istenmesinin manevi kirlilik diislincesini pekistirdigi sdylenebilir.

Ciizzam esasinda ayni1 zamanda, kisinin cennete daha hizli ulasabilmesi i¢in
Tanri’nin litfettigi bir hastalik olarak da goriilmekteydi. Bir diger deyisle ciizzamlilar
temiz degillerdi ancak Aziz Francis drneginde oldugu gibi tiim kirliligine ragmen onlari
sevmek de bir kutsallik emaresi olarak gériiliiyordu.** Ancak Kilise bir taraftan olaya bu
sekilde bakarken diger taraftan papaz ve piskoposlar ciizzami1 manevi bir dejenerasyon
metaforu olarak kullanmaya devam ediyorlardi. Dolayisiyla ciizzam hem giinahkarlik
alameti hem de Tanri’nin litfu olmasi bakimindan saygiya deger sayilabiliyordu. Bu
tutarsizliga ragmen ciizzam Oyle utang verici bir kusur olarak algilantyordu ki ciizzam
hastalar1 dinin kendilerine vaat ettigi Arafi degil, daha diinyadayken cehennemi

yasamaktaydilar.*’

XII. ylizyll ilahiyat¢ilar1 “giinah”la “clizzam™ neredeyse es anlamli olarak
kullanmislardir.** Ote yandan heresi ciizzama benzetilirken bu hastalia giinah ve
ahlaksizligin sebep oldugu diislincesi de heretiklere yapilan ithamlarla paralellik arz
etmektedir. Buna ornek olarak Béroul’un T7ristan isimli ¢alismasi verilebilir. Bu

calismada hem heretiklerin hem de ciizzamlilarin sehvet diiskiinii kimseler olduguna ve

4
4
452
4
4

&

% Levililer, 14: 21-23.

Matta, 8: 2-4.

Rod Edmond, Leprosy and Empire: a Medical and Cultural History, Cambridge University Press, 2006, s. 1.
Nathaniel Brody Saul, Leprosy in Medieval Literature, s.61.

Berly Smalley, The Becker Conflict and the Schools: a Study of Intellectuals in Politics, Oxford, 1973, s. 132.

&

[V
B W

118



hastaliklarmimn cinsel yollarla bulastigina dair séylemler mevcuttur.”> Ayrica heretiklerin
ve clizzamlilarin sapkin partiler diizenledikleri, Engizisyon kayitlarinda, reddiyelerde ve
vaazlarda ¢ok fazla tekrarlanan ve heretikleri itibarsizlastirmak i¢in sik¢a miiracaat edilen

ithamlar arasindadir.

Orta Cag Avrupasinda asil bir aileden gelmek malumdur ki varlikli ve muteber
olmak demektir. Ancak ciizzama yakalanan bir kimse asiller sinifinda dahi olsa
clizzamhlarin kaderini paylasmak durumundadur. Ornegin Heinrich isminde bir sahis
clizzama yakalandiginda konumu ve miilklerinden feragat etmek durumunda kalmigtir.
Ciinkii iyilesme timidiyle tiim mal varhgmi Kilise’ye bagislanustir.*® Ornekte goriildiigii
gibi Kilise ciizzamlilardan kendileri isteseler de istemeseler de maddi gelir elde

etmekteydi.
B. Vaazlarda Ciizzam

Vaazlarda heresinin hastalikla 6zdeslestirilmesi 6rneklerinin en ¢ok kullanilani
kanser ve clizzam alegorisidir. Neredeyse biitiin polemikg¢iler heresinin hastalik gibi

yayildigidan bahsederler. Schénaulu Eckbert Katarlar*’ hakkinda sunlari soyler:

Biitlin bolgelere yayildilar. Bdylece Tanri’min Kilisesi her yere
sactiklar1 zehir sebebiyle tehlikeye diismiis oldu. Ciinkii mesajlar1?
Tipki clizzamin dort bir yana yayilmasi gibi kanser gibi yayildi. Bu
yiizden Isa’nin kiymetli bedeni kirlendi.458

Ote yandan Dominik tarikat1 iiyesi Romansli Humbert, vaazinin “Heretiklere

kars1 hac’1 vaaz etmek hakkinda” isimli boliimiinde sunlar1 kaydetmektedir:

“Heresinin biitlin glinahlar arasinda en kétiisii oldugu bilinmelidir. Diger bir¢ok

giinahta 1srar ve inat yoktur ancak hereside vardir. Ciinkii Augustinus’a gore “hata

455 Moore, “Heresy as Diseease”, University Press, 1976.

4% Ed. Anne J. Duggan, Nobles and Nobility in Medieval Europe: Concepts, Origins, Translations, Boydell Press,
King's College London 1998, s. 165.

Kendisi “Katar” isminin mucididir ve bu sebeple Katarlar kelimesinin objektif olmadig1 savunulmustur. Ciinkii
Katarlar seklinde bilinen grup kendilerine “Iyi Hristiyanlar” “Iyi Insanlar” “Iyi erkekler” “Iyi kadinlar” derler. Asla
“Katarlar” dememislerdir.

“ita per omnes terras multiplicati sunt, ut grande periculum paciatur dei a pessimo quod undique adversus earn
effundunt. Nam sermo eorum serplt ut cancer ut quasl lepra volatilis longe lateque discurrit preciose christi membra
contaminans'. Sermones, I, Harrison, c. I, s. 7-8.

457

458

119



yapabilirim ancak heretik olmamaliyim” dedigi siirece hata kisiyi heretik yapmaz...
Heresi baska insanlara ulasir. Ciinkii bulasicidir. Bu sebeple kutsal metinlerde ciizzamla
Ozdeslestirilmistir. Gergek iman bilgisine sahip olmayanlar1 ve gesitli hatali 6gretileri

savunanlari ciizzamli gibi diisiinmek garipsenecek bir durum degildir. **°

Lilleli Alan da yine Giiney Fransa’daki dini muhalefetten olan ancak Valdocular
seklinde bilinen ve Katarlardan ayrilan grubun vaaz ofisini ele gegirmesi sebebiyle ruhen
clizzamli olduklarini iddia eder. Ciinkii ona gore onlar ruhen (ciizzamda oldugu gibi)
lekelenmislerdir.*®® Mercyli Henry de 1178’de Toulouse’a gittiginde sehirde heresiden
clizzama, escinsellikten sapikliga kadar her tiirlii pisligin seytani bigimde hem toplumsal

diizeni hem de sehrin maneviyatini tehdit ettigini one siirer.*"'

Toulouse engizitorii Bernard Gui, 1320°li yillarin Fransiz Kralligi’nda
cizzamlilarin saglikli insanlara kars1 yaptiklari kotii bir planinin tespit edilip
engellendiginden bahseder. Gui’ye gore bedeni hasta ve akli kagik bu insanlar saglikli
insanlara biiyiik bir komplo kurmuslardir. Bu kisiler her yerdeki kuyu, nehir,
cesmelerdeki sularin igerisine toz sekilde zehir ve bulasici maddeler koyarak sulari
zehirlemeyi diistinmiislerdir. Yine Gui’ye gore clizzamlilar, bu isi, bu sulardan igen
saglikli insanlar1 ciizzama yakalatmak, 6lecek noktaya getirmek yahut dldiirmek icin
yapacaklardi. Boylece onlara gore ciizzamlilarin sayis1 artip saglikli insanlarin sayisi
azalmis olacakt1.**> O kadar ki bu olay tizerine Fransa Krali V. Philip “Biitiin ciizzamllar
bildirin bir yerde toplayip onlar1 yakalim. Koklerini kurutana kadar yakalim” demistir.**
Ciizzamlilarm, Kralin 1321 yilinin haziran ayinda da Giiney Fransa ziyaretinde krala ve

kraliyet sarayma saldirdiklari iddia edilmektedir.*** Bu ayaklanmada da birgok ciizzamli

49 On the Instruction of Preachers, Book 2, chap. 62; Maxima Bibliotheca Veterum Patrum, ed. M. de La Bigne
(Geneva, 1677), c. 25, s. 555.

%0 De Fide Catholica, II: (PL 210, 379.) Lucy E. Bosworth Perceptions of the Origins and Causes of Heresy in Medieval
Heresiology, Doktora tezi, Universty of Edinburgh, 1995.

41 1 R. Moore, The War on Heresy: Faith and Power in Medieval Europe, London: Profile Books: 2014, III, s. 218.

462 Malcolm Barber, “Lepers, Jews and Muslims: The Plot to Overthrow Christendom in 13217, History, c. 6, No. 216
(1981), s. 1-17.  Bu hadise clizzamlilar konusunda ¢ok meshurdur ve birgok aragtirmada zikredilmektedir.

463 Murat Serdar, "Ortagag Avrupasinda Tanrimn Laneti Ciizzam ve Ciizzam Evleri". Sosyal Bilimler Arastirmalar
Dergisi 9 (2014 ): 100-110, s.119.

464 Nathaniel Brody Saul, Leprosy in Medieval Literature, s. 96.

120



%> Bu ve bunun gibi hadiselerden dolayt I.

ya Oldiiriilmiis ya da yakilarak yok edilmistir.
R. Moore bir¢ok ¢alismasinda Orta Cag Avrupasinda zuliim gorenlerin sadece heretikler
degil, Miisliimanlar, Yahudiler, clizzamlilar, cadilar ve escinseller oldugunu belirtir. 466
Nitekim bu hadisede yalnizca clizzamlilar degil, Yahudi ve Miisliimanlar da tohmet
altinda tutulmustur. Miisliimanlarin tehdit olarak diisiiniilmesi dinden ziyade siyasi bir
tehdit olarak algilanmalarindan da kaynaklanmaktadir. Ciinkii Ispanya tecriibesi cografi
ve tarihi bakimdan yakin oldugu i¢in halen tazedir ve bu sebeple bu olayda Yahudilerden
ziyade Miisliimanlarin su¢landigi kaydedilmektedir. Hatta suglamalarda siirekli giindeme
gelen Miisliiman bir clizzamlidan da bahsedilmektedir. Bunun da &tesinde s6z konusu
donem ve cografyada, clizzamli, hain, escinsel, ahlaksiz kadin ve Sarazen-Miisliiman

kelimelerinin itibarli kisilere hakaret i¢in kullanildig1 bilinmektedir.*®’

Fontcaudeli Bernard Valdocularin mesajini1 Fransa boyunca kustuklar1 hain bir

8

viriis olarak nitelendirir.*®® Fontcaudeli Bernard ciizzamda bedenin degisebilen

renklerinin heretik kisilerdeki hakikatle sahteligin karisimini temsil ettigini belirtir.*®”

Heresinin gergekten ciizzam gibi havayi kirleten bir zehir, bir virlis olduguna
inaniliyordu.*’*Bunun da Gtesinde heretiklerin ciizzamhlarla aym fiziksel 6zellikleri
sergiledikleri tarif edilmistir. “Clizzamlilarin kiyafetleri yirtik pirtik ve ¢ok pistir. Tipki
gezici heretik vaizler gibi. Hepsi “paupere Christi”dir. Yahut dyle olduklarini iddia

471
ederler.?’

Kilise tarafindan kullanilan bu hastalik alegorisine daha 6nceden asina olundugu
ve eski metinlere de referans yapildig: asikardir. Ornegin William the Monk Lausannell
Henry’e kars1 itirafi savunurken Isa’nin sifa bulmus ciizzamla ilgili sozleri hakkinda

sunlar1 sOylemistir: “Git kendini bir rahibe goster ve Musa’nin emrettigi gibi kendini

465 Nathaniel Brody Saul, Leprosy in Medieval Literature, s.97.

466 1. R. Moore, The War on Heresy, s. 6.

47 David Nirenberg, Communities of Violence: Persecution of Minorities in the Middle Ages, Princeton University
Press, 2015, s. 105.

468 Adversus Waldensium sectum, Prologus, (PL 204, 793)

469 leprosi quippe corpore varius color, designat io haeretico homine veritatem falsitati permistam'. Adversus

Waldensium sectam, 11: i (PL 204, 798).

R. I. Moore, The Formation of a Persecuting Society: Authority and Deviance in Western Europe, 950-1250 : 2.

Basim, Malden, MA: Blackwell: 2007, s. 63.

Moore, The Formation of a Persecuting Society 63. Moore, “Heresy as Diseease”, University Press, 1976, s. 5-6.

470

471

121



temizlemek i¢in bir sey sun.” Ciizzam tedavisi ile ilgili Levililerdeki talimatlarini aktardi
ve Yeni Ahit’teki pasaji Ortodoks bir tarzda yorumladi: “Bize gore bu hastalik giinahlara
isaret eden bir seyden baskas: degil.””*”* Hastaliga sebebiyet veren dengesizlik de bir
giinah tecellisidir. Dolayisiyla hastaliklar kendilerinin viicut ifadeleri olan giinahlara gore
tasnif edilirler: Ciizzam ¢esitli hatalar ve heretik 6gretinin ta kendisidir.*”> Burada da net

bir sekilde heresi ve clizzamin ayni tutuldugunu gérmekteyiz.

Bunun yani sira heretiklerin veba, viriis, kanser vb. gibi bir¢ok hastalik terimine
referansla itibarsizlastirilmaya calisildigint gdrmekteyiz. Hastaliklarin biiytlik bir tehdit
unsuru olarak gorildiigii ve 6zellikle caresiz deri hastaliklarindan siddetle korkuldugu bir
donemde bu propagandanin ise yaramamis olmasi imkansizdir. Biitiin bu itibarsizlagtirma
hareketleri, temelsiz ithamlar, kamuoyunun nazarinda muhalif grubun go6zden
diistiriilmesi projesini basar1 kilmistir ve tam da Bourdieu’niin medyayla gerceklestigini

savundugu “simgesel siddet” biitiin keskinligiyle gerceklesmistir.
C. Kautsal Kitap Referansh Olumsuz Benzetmeler

Kilise entelektiiellerinin heretiklere yaptiklari itibarsizlastirma faaliyetinin sdzel
araclar1 hastalik alegorilerinden ibaret degildir. Kilise, bunlarin yaninda Kutsal Kitap’tan
aldig1 pek ¢cok metaforlarla heretiklere kars1 adeta bir siddet retorigi gelistirmistir. Kutsal
Kitap referansinin muhataplarinda olusturacagi etki tahmin edilebilir diizeydedir. Bu
nefret dilinin Katolik reddiye ve vaazlarinda ylizyillarca kullanilmasi neticesinde bir
kiilliyatin olugsmasi bu yontemin oldukga etkili ve kullanigl olduguna isaret etmektedir.
S6z gelimi yalmzca Ezgilerin Ezgisi’ndeki ifadelere referansla sdylenen “Kiigiik
Tilkiler*”* benzetmesinin dahi tek basma genis bir literatiire tekabiil ettigi sdylenebilir.
Unlii heresi tarihgisi Grundmann, bu retorik kaliplarm XI. yiizyildan XV. yiizyila kadar

475

kullanilmaya devam edildiginin altin1 ¢izmektedir.""” Giiniimiiz tarih¢ilerinden Kienze,

heretikler i¢in kullanilan ifadelerin (i) Seytanlastirma, (ii) Kirli, pis gosterme, (iii) Onlarin

472 nam nos lepram nichil aliud intelligimus quam diversas maculas peccatorum.

473 Lepra est doctrina haereticorum falsa atque varia... leprosy sunt haeretici dominum jhesum christum
blasphemantes.

474 Ezgilerin Ezgisi, 2.15.

475 Detayl: bilgi i¢in bkz. Ed. Jennifer Kolpacoff Deane, Herbert Grundmann(1902-1970): Essays on Heresy,
Inquisition, and Literacy, Trans. Steven Rowan, York Medieval Press, 2019.

122



sosyal diizen i¢in bir tehdit olduklarina inandirma ve (iv). Apokaliptik olduklarini ileri

siirme gibi dort ayri islevselliklerinden bahsetmektedir.*’

Sisteryanlar lizerine yaptig1 ¢aligmasiyla bilinen Kienze’ye gore, bdyle biiyilik
ve Onemli bir literatiiriin simdiye kadar etraflica ele alinmamis olmasi, daha ¢ok
Dominikenlerin vaazlar1 ve Hagli Seferi vaazlarina daha fazla ilgi gosterilmesiyle
ilgilidir.*”” Ancak bu konunun hi¢ giindeme gelmedigini de sdylemek giigtiir. Zira
yukarida belirttigimiz gibi Grundmann, Sacville, Moore, Rist gibi tarihgiler bu

metaforlar1 incelemislerdir.

Kutsal Kitap referansli metaforlarin heretik gruplarin tamamina yonelik
kullanilmis olmas ilgingtir. Bu metaforlardan en sik kullanilanlarinin sunlar oldugunu

78 yilanlar,”” kopekler,™ koyun kiligma girmis kurtlar,*'

soylebiliriz: Kiigiik tilkiler,*
kostebekler, ™ siiriingenler,”™ zararli otlar,*** yoldan ¢ikaran ruh ve seytanin 6gretileri,**
kangren gibi yayilan sozler.**® Sadece Papa III. Innocent’in Giiney Fransa Katarlariyla
ilgili mektuplarinda yer alan benzetmeler dahi olduk¢a ¢esitlidir: kiiciik tilkiler,
tarlalardaki zararli otlar, sokaklardaki siiriingenler, Kutsal Kitabin vahit-kiyamet
bolimiindeki siyah at, igren¢ kokan(fetid) bir agacn filizleri ve dallar.**” Grundmann,

vaazlarda heretiklerin gizlilikleri, kurt gibi saklanmalar1 ve aldatic1 goriiniigleri lizerinde

duruldugunu aktarmaktadir. Grundmann’in ogrencisi Patschovsky de heretikleri

476 Beverly Mayne Kienzle, Cistercians, Heresy and Crusade in Occitania, 1145-1129: Preaching in the Lord’s

Vineyard, York Medieval Press, 2001, s. 81. Kienzle, Cistercians, Preface.

Kienzle, Cistercians, Preface.

Ezgiler ezgisi, 2.15.

479 Mezmurlar, 9.29.

480 11. Peter.

81 Matta 7.15.

482 [sidore, heretiklere kostebek denmesinin sebebini soyle agiklar: Kostebekler kor olduklarindan her zaman kiri kazar,

toprag1 atar ve sebzelerin altindaki kokleri yutar. Isidore of Seville, Etymologies, edited and translated by Stephen

A. Barney, W. J. Lewis, J. A. Beach, Oliver Berghof, Cambridge University Press, 2006. Kostebek metaforu ile

ilgili su yazi da dikkate degerdir: Blind Heretics Under Ground-Excerpts from the Cultural History of the Mole.

http://my-albion.blogspot.com/2016/06/blind-heretics-under-ground-excerpts.html

Medieval Sourcebook: Caesarius of Heisterbach: Medieval Heresies:

https://sourcebooks.fordham.edu/source/caesarius-heresies.asp.

4 Matta 13.24-30-36-52.

4851 Timothy 4.2.

8 Ed. Andrzej Pleszczynski Joanna Sobiesiak Michal Tomaszek Przemystaw Tyszka, Imagined Communities:
Constructing Collective Identities in Medieval Europe, Ed. Andrzej Pleszczynski Joanna Sobiesiak Michat
Tomaszek Przemystaw Tyszka, Brill, 2018, s. 368; E.E. Vodola, Excommunication in the Middle Ages, Berkeley
and Los Angeles, 1986, in s. 4-9.

87 Vahiy 6: 4-5. Rebecca Rist, The Papacy and Crusading Europe, 1198-1245, Bloomury Academic, 2009, s. 56.

477
478

483

123



itibarsizlastirmak i¢in kullanilan putperestlik, canavarlik, ucubelik gibi terimlerini ele

almaktadir.

D. Kiigiik Tilkiler

Glinlimiizde dahi halen vaazlarda kullanilan kiiclik tilkiler ifadesi Nesideler
Nesidesindeki su pasaja referansla soylenmektedir: “Yakalaym tilkileri bizim
icin/Baglar1 bozan kiigiik tilkileri/Ciinkii baglarimiz yeserdi.”**® “Kiiciik tilkiler” terimi
Katarlar i¢in o kadar sik kullanilan bir ifadedir ki, neredeyse onlar1 tanimlar haline
gelmistir. Bu sebeple s6z konusu ifade Katarlara dair pek ¢ok calismanin bashiginda bu
tanimi1 ima etmek ve okuyucularin dikkatini ¢ekmek icin tercih edilegelmistir.

Orta Cag fabllarinda en ¢ok kullanilan hayvan karakterlerinden birinin kiigiik
olmasina ragmen hinligi, kurnazlig: ve sinsiligi ile tanimnan tilki oldugu bilinmektedir.*®
Bunun yaninda Giiney Fransa’nin halen iiziim bahgeleri ve saraplariyla {inlii oldugu
diistintildiglinde bize buradaki imanin yalnizca dini degil, ekonomik de bir referansinin
olabilecegini diisindiirmektedir. Ciinkii oradaki zengin ahaliden gelen vergiler artik
Kilise’ye degil, Katarlara akmaktadir. Dolayisiyla iiziim bagina tilki dadanmistir. Kutsal
Kitaba referansla kullanilan ifadeyi ilk kullananin Origen oldugu soylenmektedir.*’
Innocent 1205 yilinda yazdigr mektupta heretiklerin tilkiler gibi manevi kuyruklarinin
oldugunu séylemektedir.*”' Innocent 1205 yilinda yazdigi mektupta heretiklerin koyun
kihigindaki kurtlar oldugunu sdylemektedir. *

II. Innocent’in kullandig1 dil ve tasvirler muhatabini ¢iiriime ve yozlasma

493

fikrine yonlendirmektedir.”” III. Innocent ayrica heretikleri biiyliyen inancin safligini

bozan zararli otlara ve yumusatilmas: gererken piitiirlii yerlere benzetmistir.*”* Ona gére

488 Nesideler Nesidesi, 2/15.

89 hitps://digitalcommons.calpoly.edu/cgi/viewcontent.cgi?referer=&httpsredir=1&article=1880&co ntext=bs.

490 Barbezat, Burning Bodies.

491 Mektup Alnord Amalric’e yazilmugtir ve yine Tanrinm iiziim bagim mahveden kiigiik tilkilere de referans
verilmektedir. Lorraine Marie Alice Simonis, “The Kingdom, the Power and the Glory: the Albigensian Crusade
and the Subjugation of the Languedoc”’Doktora Tezi, Washington and Lee University, 2014.

2 Matta 7.15.

493 Lucy Sackville, “Heresy in Thirteenth Century Catholic Texts”, Doktora Tezi, University of York, 2005.

% Matta 13.25-30.

124



Tanri’nin iiziim baginda liziimleri tastyan asmalarin filizlenmesi, ancak bu piiriizlerin

giderilmesi ile miimkiindiir.*”

III. Innocent 1214 yilindaki mektubunda ise Embrun, Aix-en-Provence, Arles ve
Narboone bolgesindeki piskopos (prelate) ve rahipleri (III. mahserin dort athisindaki
siyah at ile karsilastirir.**® Inangli Katolikleri tanrimin siiriine benzetmistir.*”” Bunun
yaninda Kilisenin heretiklerle kars1 karsiya gelisini Aziz Peter’in firtinada ala bora olmus

yelkenli gemisine benzetmektedir.*”®

Aziz Bernard’in 65. ve 66. vaazlar1 Ezgilerin Ezgisi hakkindadir. 1143 yilindaki
heresi karsitt misyon sirasinda yazilmistir. Bu pasaja referans yapan bu vaaz elbette
Augustinus’a ve Lyonlu Iraneus’a kadar uzanmis oluyordu. Sihizmatikler ve heretikler
kurnazdir ve kendilerini miitevazi gosterirler. Boylelikle Kutsal Kitap’ta gecen her tilki

ifadesi Aziz Bernard’in ezgilerin ezgisi yorumu gibi yorumlanir olmustur.*”

Sackville, Alain de Lille’nin Bernard’dan az bir vakit sonra ondan bahseden
kitabr hakkinda yorum yaparken sunlar1 kaydettigini aktarir: Yoldan ¢ikarici yaratiklar
olarak tilkiler yerin altinda yasayan heretikler olarak anlasilmalidir. Uziimler, Kilise
olarak anlasilmali frailtyleri sebebiyle onlar1 bizim i¢in yakalayin. Bu gelenek ¢ok
uzundur ancak Bernard’in bu kurtlar benzetmesi takip edilen yillarda tilkinin kullanilmas1
siiphesiz en tesirlisiydi. Orta Cag’da fabllarda aslandan sonra en ¢ok kullanilan hayvan

tilkiydi.”"

Aziz Bernard Albililer Hacli Seferinin organize edilmesi yani ortam
saglanmasinda ¢ok etkili olmustur. Bunun i¢in Katarlarin heterodoksiden heresi haline

geligleri dnemli bir adimdir.

Kilisenin vaazlarda kullandig1 ifadeler ve vaazlarin kullanilis bigiminin sozel bir

siddete doniismesi, bir nevi zamaninin medya vazifesini gérmesi, itibarsizlagtirma ¢abasi

495 Yesaya, 5.7.

4% Vahiyler 6.4-5.

*7 Luka 12.32..

% Markos, 4.27-40.

49 Lucy Sackville, “Heresy”, s. 157-158.
390 [ uey Sackville, “Heresy”, s. 157-158.

)

125



giitmesiyle Bourdieu’niin “simgesel siddet”ini andirmaktadir. Ancak heretikler bu
suclamalar1 kabullenmedikleri i¢in tam anlamiyla simgesel siddet olarak isimlendirmek
dogru olmayabilir. Bu daha ¢ok Faucoult’'nun “iktidar” kavramina daha yakindir.

Y 6netim yonettiklerini bir nevi pasifize etmistir.

Vaazlarda kullanilan terimler simgesel iktidar malzemesi yapilarak
itibarsizlastirilmaya yararken, ayn1 zamanda Erving Goffman’in stigmasi gibi etiketleme
suretiyle de diglamay1 beraberinde getirmektedir. Nitekim Goffman’a gore etiketlenen
kisi daha once grup i¢inde ‘biitliniin bir parcasi, normal, dolayisiyla toplumsal normlara
uygun ve uyumlu biri’ iken, etiketlenerek kusurlu, noksan, dikkate alinmayacak kadar
degeri diisen bir konuma itilmistir.”' Bu sayede normal olan ile ayipli ve etiketli olan
arasinda sosyal bir siir meydana gelir.””> Yine Goffman itibarsizlastirmaya da atif
yaparak ‘stigma’ teriminin, derinden itibarsizlastirict olan bir nitelige atifta bulunmak i¢in

kullanildigini belirtmektedir.>”

Goffman’in stigmay1 degerlendirdigi {ic kategori de dikkate degerdir. Ilki
viicutta goriilebilecek cesitli fiziksel aksakliklar yahut “igrendirebilecek™ olumsuzluklar.
Ciizzam tam da bu sekilde sunulmus gibi goriinmektedir. ikincisi irade zayiflig1, ihanet
sayilan inanglar ve sahtekarlik olarak degerlendirilen karakter &zellikleri, (zihinsel
bozukluk, bagimlilik, alkolizm, escinsellik, issizlik, intihar girisimleri ve radikal politik
duruglar gibi). Bu kategori de “heresi” etiketini tanimlar gibi goriinmektedir. Sonuncusu
da 1rk, ulus ve dinin kabile etkiletidir, bu etkiletler nesil yoluyla aktarilan ve bir ailenin
tiim lyelerini esit derecede olumsuz etkileyen etiketlerdir. Bu kategori de ¢alismanin son
boliimiinde deginilen heretiklerin ¢ocuklarinin bazi haklarinin elinden alinmasini

animsatmaktadir.>**

Ote yandan heresi hakkinda burada gelinen nokta aslinda tam da Bourdieu’nun
heterodoks, ortodoks ve doksa kavramlarina hakkinda ortaya attig1 iddiay1 da dogrular

niteliktedir. Yine Kurtz’un Politics of Heresy isimli kitabinda iddia ettigi gibi heresi

9 Brving Goffman, Stigma: Notes on the Management of Spoiled Identity, Touchstone, 1963.

1963,s.3

302 Goffman, Stigma, s. 6.
303 Goffman, Stigma, s. 13.
504 Goffman, Stigma, s. 14.

126



395 By teori her

kavramimin sosyolojik bir kavram oldugu iddiasin1 da dogrulamaktadir.
zaman gecerli olmak zorunda olmamakla birlikte Katarlar ve Katolik Kilisesi baglamina

uygun goriinmektedir.

Bourdieu, “dogal ve sosyal diinyanin kendi kendini ispatlayan olarak
goriinmesini saglayan temel deneyim, konusulabilir ve diisiiniilebilir olan1 ¢ergeveleyen
evrensel sdylem, sosyal diizenin verili hakikatleri”*” olarak tanimladig doksay1 hakim
grubun kendi diizenini devam ettirebilmek adina ortodoks kildigini savunur. Zira

Bourdieu’nun isaret ettigi heretik sdylem ya da heterodoks olan, mevcut diizeni yikici

potansiyele sahiptir.’"’

Siyasi ve sosyal alandaki miicadeleler sonucunda kazanan grubun ortodoks
kabul edildigini ve diger biitlin gruplarin ona boyun egmek durumunda kaldigini
savunur.””® Bourdieu’ya gére bdylece ortodokslugun direngli giicii “heretik” muhalefetin
itici giiciine mukavemet gosterir.”” Ancak ona gore sosyal yapilarn yeniden
anlamlandirilabilmesi i¢in heterodoksinin miicadelesi elzemdir. Tahakkiim altindaki
birey ve gruplar, biling ve sdylemle ortak bir neden olusturmalidirlar. Bunun neticesinde
bu birey ve gruplar ancak toplumsal diizeni taniyip onlar1 boyun egmeye zorlayan

toplumsal diizenin alg1 kategorilerini sorguladiklar: takdirde harekete gegebilirler.

Kilise laik otoriteleri arkalarina alarak simgesel iktidari temin ettikten sonra
Katoliksizim ortodoks olmaya devam etmistir. Boylece Katarlar marjinalize edilerek
tamamen heresi hale geldiler, iistelik artik yalnizca dini degil siyasi bir tehdit de olusturan

heresi.

Kilise politik giicli arkasina aldiginda simgesel iktidar1 kullaniyor, heresinin
siyasi bir tehdit oldugu fikrine inanilinca dogrudan heresi oluyorlar. Kilise vaazlar

vasitasiyla Katarlar itibardan diisiirmek i¢in Golfman’in stigma kavramini animsatan

395 Detayli bilgi i¢in bkz. Lester R. Kurtz, The Politics of Heresy: The Modernist Crisis in Roman Catholicism,
University of California Press, 1986.

5% Bourdieu, 1984: 471.

97 Kazim Ates, Tiirkiye’de Milliyetcilik, Yurttaslik ve Aleviler: “Oztiirkler” ve “Heretik Otekiler” Doktora Tezi,
Ankara Universitesi, 2010, s. 169.

S8 Ates, “Alevilik”, 5.169-170.

39 Bourdieu, Language and Symbolic Power, 1991.

127



etiketlemelerle aleyhlerinde kara propaganda yliriitmiistiir. Bu baglamda hastalik
alegorileri ve kutsal kitap referanslar1 yaninda Katar kelimesi Maniheist heresi gibi
kavramlar da bu etiketlemeye dahil edilebilir. Bu konudaki giincel tartigmalari ¢aligmanin

ikinci bolumiinde olur bulmak miimkiindiir.

Biitlin bunlara bakildiginda heresi kelimesinin sadece dini degil ayn1 zamanda

sosyolojik ve siyasi bir kavram oldugunu da gérmekteyiz

Ciinkii bir hareket dogrudan ortaya ¢iktig1 anda her risk olmaz hata Fransisken
Tarikat1 nda gordiigiimiiz gibi dnceleri Katoliklerin her isi kabul etmelerine ragmen Papa
ile anlagan aziz Francgois Hareketi’ni bir Katolik hareketi tarikati haline getirdi oysa
Waldo ile 6gretileri arasinda ¢ok bir fark yoktu ama Fransuva III. Innocent ile goriisiip
kendisi ile ilgili slipheleri bertaraf etti ve ona biat etti. Bu sebeple heresi Siyasi anlamda
basarili olmanin yaninda otorite ile iyi geginmenin de gerektiri bir ortamda her ikisinde
yapamamaktir. Hem gii¢siiz hem de otoriteye boyun egmeyen iistelik pek cok bakimdan
tehdit olarak goriilen Katarlar siddetin manevi olarak mesrulastirilmasiyla en agir

siddetleri maruz kalarak ortadan kaldirmislar.

IV. KATARLAR VE DOMINIKEN TARIKATININ KURULMASI

XII. ytizy1lda Languedoc toplumundaki degisim ve doniisiimler, halkin Katarlar
Kiliseden daha sempatik bulmasina sebep olmustur. Zira Katarlar, minimalist ve ¢ileci
bir yasam tarzini benimsemis, bunun havarilerin takip ettikleri yola daha uygun oldugunu
vurgulamiglardir. Katarlarin bdylesi bir hayat tarzin1 dncelemeleri, halk nezdinde daha
cok itibar kazanmalarini saglamis ve hareketin hizla yayilmasinin énemli sebeplerden biri
olmustur. Mamafih Katarlarin Kilise hakkindaki elestirilerine bakildiginda bu tesirin
tanidik geldigi soylenebilir. Zira, tipki XVI. yiizyilda Martin Luther’in Kilisenin liikse
diiskiinliigii, miisrifligi ve endiiljans: elestirdigi gibi Katarlar da Kilisenin s6z konusu
yaklasimlarini dogru bulmadiklarmi,' bu tiir bir hayat tarzinin havarilerin hayatlari ile

511

ilgisi olmadigin1 belirtmiglerdir.” " Yine Kilisedeki yozlasma da elestiri noktalarindan

510 Holy Heretics, Holmes, s. 32, Stoyenov, The Other God, s. 193.
11 Eco, Orta Cag, c. 2, s. 242.

128



biridir. Nitekim Kilise de bu yozlasmanin farkinda olacak ki 1059’daki 1. Lateran
Konsili’nde, dini makamlar1 para ile satan veya nikahsiz birliktelik yasayan rahiplere
karsi tedbirler almmustir.”'? Kilisenin diinyevilesmesini elestiriyor olmalari, Katarlari

yoksullugu yiicelten bir hayat prensibine yonlendirmistir.

Languedoc toplumunda bu egilimlerin revagta olmasi, ayni dénemde ayni
bolgede Katarlara kars1 vaaz kampanyalar1 yiirliten Sisteryan rahip Aziz Bernard’in da bu
etkilerden uzak kalamamasina sebep olmustur. Bernard, ¢ileci mistisizmin yiikselmesi

sebebiyle Kilisenin tavrini degistirmesi ve reforma gitmesi gerektigini savunmaktadir."

Katarlarin ¢ileci ve yoksullugu yiicelten hayat tarzlar1 Languedoc toplumunda
uyandirdig1 yanki sebebiyle yoksulluk, artik eskisi gibi Tanri’nin giinahlarindan dolay1
kisiye verdigi bir ceza degil, Kutsal Kitap’in tavsiye ettigi bir hayat tarzin1 tercih etmek

seklinde yorumlanmaktayd.’"

Dominiken, Fransisken, Valdoculuk gibi énemli tarikat
ve dini hareketler bu ilhamla kurulmuslardir. Hatta Valdoculuk ve Fransiskenler arasinda
yoksulluga bakislar1 ve “dilenci tarikatlar” grubuna girmeleri bakimindan neredeyse
hicbir fark yoktur. Bu tarikatlar da yine ayn1 donemde ve aymi cografyada
filizlenmislerdir.”"> Burada esas odaklanilmas1 gereken konu sudur: Sekiiler insanlarin
aracisiz ve ¢ileci bir dini diisiince sistemi olan Katarlar1 Kiliseye tercih etmeleri ve kitleler
halinde “heresiye” katilmalarindan miitevellit Kilise yetkililerinin kendilerince onlar igin
“ortodoks” bir alternatif olusturmaya mecbur kalmalari. Boyle bir karara Sisteryan
vaizlerin bolgeye gonderilmesi ve bir slire orada bulunmalari neticesinde varilmast,
Sisteryen vaizlerin bolgeyi iyi okuyup tahlil edebildiklerini géstermektedir. Ote yandan
heretiklerin hizla ilerlemesi ve halkin tevecciihiinii kazanmalar1 Kilisede endise ve

korkuya neden olmus ve bu konu Lateran Konsili’'nde giindeme getirilmistir.

Plantagehet’in temsilcisi, heretiklerin iyi niyetli olsalar dahi Roma senatosunda

512 Eco, Orta Cag, c. 2, s. 226.

13 Eco, Orta Cag, c. 2, 5. 242.

5 Eco, s. 242.

315 Fransisken tarikati da ilk kuruldugunda heretik olmakla suglanmistir. Fransiskenlerin Katoliklerce onaylanmas:
ancak Valdocularin heretik kabul edilmesi bu anlamda yine heretik kavraminin “siyasi” bir tanim oldugunu
hatirlatmaktadir. Alanm duayen hocalarindan Andrew Roach, Glasgow Universitesinde verdigi ve bizzat
katildigimiz yiiksek lisans dersinde sunlart sdylemistir: Aziz Fransuva IIl. Innocent ile goriisiir ve dans etmeye
baslar. Sonra Papa’ya onun meczup oldugu séylenir ve boylece Papa, Aziz Fransuva’min bu siyasi davranis
sebebiyle onun zararsiz oldugu kanaatine varir ve tarikati onaylamigs olur.

g

129



uyandirdig giivensizligi su sekilde aktarmaktadir: “Bu kisilerin sabit evleri yoktur. Yiin
elbiselerle, yalin ayak, ciftler halinde dolasirlar. Hicbir seyleri yoktur. Havarilerde oldugu
gibi her seyleri ortaktir. Ciplak Isa’min izinde ¢iplak yiiriirler. Simdi ayaklarmi
kipirdatmakta bile zorlandiklarindan baglangicta miitevazi davraniyorlar, ancak onlari

kabul edecek olursak bizi kovacaklardir.”>!®

Kilise, heretiklerin, bu maneviyat¢i tutumlartyla halkin gonliinii kazandiklarinin
farkina vardiginda Katolik vaizler de gittikleri yerlerde daha sade bir yasam tarzi
sergilemeye ¢alismis, kendilerince takvada heretiklerle yarisip onlarin Kilise hakkindaki

17 Katoliklerin biitiin bu olanlar

iddialarinin iftira oldugunu anlatmaya caligsmislardir.
karsisinda kendisine ¢eki diizen verme gayretine ilging birka¢ anekdota yer vermek
gerekirse: Dominik ve Diego, Ispanya ve Fransa’ ya yaptiklar1 yolculuklar sirasinda Papa
III. Innocent’in elgileri ve biiyiik konsillerin bagpiskopos ve piskoposlariyla karsilasirlar.
Bu kimseler, “hak yolu” savunmak adina neler yapmalar1 gerektigi konusunda Diego’nun
tavsiyelerine uyarak gorkemli atlarini, kiyafetlerini ve biitiin aksesuarlarin1 birakarak
Incil’in fakirligine uygun duruma gelmislerdir. Boylece sozleri kadar, davranislariyla da
Mesih’e olan inanglarini gostermisler ve bu yolla heretiklerin “yoldan saptirdigi”
insanlart gercek inanca tekrar dondiirmeyi amaglamiglardir. Bunun yaninda Diego ve
Dominik, rahiplere maiyetlerini gorevden almalarini, dilenci ve gezici vaizler olarak
bolgeye gitmelerini tavsiye etmistir.”'® Boylece Diego, birkag rahiple beraber, yiiriiyerek
yolculuklar yapmis hem sozleriyle hem de davranislariyla vaazlarda bulunmustur.’"” Bu
durum da aslinda Katarlardan esinlenilmistir. Ciinkii Katar rahiplerinin ¢ogu gezici
vaizlerdir. Biitlin bu &ykiinmeler neticesinde, Katarlarin bir replikasi sayilabilecek
Dominiken tarikati kurulmustur. Boylelikle Katarlar, Kilise’de yiizyillarca etkili olacak
Dominiken tarikatinin kurulmasina, cesitli reformlara ve Kilisede onemli yapisal
degisikliklere sebep olmustur. Bu durum, fail kabul edebilecegimiz Katarlarin, yap1 kabul

edilebilecek Kilisede bir degisimi beraberinde getirdigi, Katarlarin Dominikenlerin

>16 Umberto Eco, 2, 5. 230; G. Merlo Grado, Eredici ed Eresie Medievali, 1989.

317 Esgin, “Engizisyon”, s. 221.

318 Aumann, Christian Sprituality, s. 108.

519 Salihe Esen, “Dominiken Tarikat: ve Katolik Kilisesi'ndeki Yeri”, Doktora Tezi, Ankara Universitesi SBE, 2015,
s. 88-89.

130



kurulmasinda 6nemli bir itici gli¢ olmas1 bakimindan bir katalizor vazifesi gordiiklerini

diisiindiirmektedir.

Dominiken tarikat;, Dominik Guzman ve Ispanya piskoposu (bishop) Osmanli
Diago tarafindan kuruldugunda iki amaci vardi: heresiyle miicadele etmek ve havarilerin
yasam tarzi ekseninde vaaz, 6gretim ve manevi rehberlik (pastoral care) faaliyetleriyle
ortodoksiyi giiglendirmek.’*” Dolayisiyla tarikatin heresiyle miicadele etmenin yaninda
Kilisenin diinyevilesmesinin karsisinda Katarlarin ziihd hayatina bir alternatif gelistirmek
istedikleri agiktir. Zira Katarlar da sdylem itibariyla “havariler gibi yasadiklarini” 6ne

surmektedir.

Dominikenler Katolik doktrini i¢in Katarlarla savasmak iizere kuruldugu igin,”*'
temel gorevleri heretikler aleyhine vaaz vermekti.”** Ancak tarikat kurulur kurulmaz
onaylanmamustir, nce gruplarin yasaklanmasi sonra da Papa III. Innocent’in 6liimii bu
durumu geciktirmistir. Bir sonraki Papa III. Honorius 1216’da tarikati resmi olarak
onaylamistir. Bu onaydan dort yil sonra, tarikat, benzersiz evanjelik amacini kisa ve 6z
bir sekilde soyle ifade etmistir: "Bizim tarikatimiz 6zellikle en basindan beri ruhlarin vaaz

edilmesi ve kurtulusu icin kuruldu."*

Bu bakis ag¢isinin ileride Domikenlerin diinya
tarihinde daha dnce goriilmemis iskencelerin gergeklestigi Engizisyondaki faaliyetlerine

de motivasyon kaynagi olmas1 enteresandir.

Dominikenlerin kurulusunda Katarlarin etkisi zaten kabul edilmektedir. Ancak
Katarlarla dyle benzerlikleri vardir ki ya hareketten epey ilham alinmig ya da Languedoc
toplumuna “ortodoks” bir alternatif sunmak adina bu benzerlikleri bilingli olarak yapilmis
gibi goriinmektedir. Ik olarak, Dominikenler kendilerini Katarlara karsi giiclendirmek
icin dini egitim de aliyorlar.”** Bu da esasinda Katarlara gore halka hitap etme konusunda

yetersiz kaldiklarinin kanitidir. Nitekim Katarlar dini liderlerini egittikleri i¢in 6zellikle

520 Ames, Rightous Persecution, s. 6. Dominiken tarikatnm giincel internet sitelerinde halen Katarlar dénemi hakkinda,
“Aziz Dominik ve piskoposu Osma’nin Languedoc’ta heresiyle miicadelede papaligin resmi olmayan
temsilcileriydi” seklinde bir ifadenin yer almasi da dikkate sayandir.

321 piotr Stolarski, Friars on the Frontier: Catholic Renewal and the Dominican Order in Southeastern Poland, 1594—

1648 (Catholic Christendom, 1300-1700, Routledge, 2010, s. 107.

522 Stolarski, Friars on the Frontier, s. 110.

23 Ames, Righteous Persecution.

524 Janet Burton, Monastic and Religious Orders in Britain, 1000-1300, Cambridge University Press, 1994.

s.110.

131



Kutsal Kitap konusunda yetkinlerdi ve insanlari kolayca ikna edebilme yetenegine
sahiplerdi. Dominikenler bunu da dikkate aldilar ve kendilerini gelistirebilmek igin
sistematik olarak Kutsal Kitap ¢alistilar. Hatta Dominik Guzman, bu sebeple talebelerinin
daha iyi egitim alabilmesi i¢in onlar1 zamanin {niversite sehirleri olan Paris ve
Bolonya’ya gondermistir.”*> Bunlara ek olarak gezici vaazlariyla taninan Katarlara benzer
sekilde’*® Dominikenlerde de gezici vaizlik uygulamasmni gérmek miimkiindiir.”>” Ayni
sekilde bir bagka paralellik olarak Katarlarin sisteminde diinyevi metalar1 sevmek koti
goriillip, yoksulluk yiiceltildigi gibi Dominikenlerin de bunu takip ederek yoksullugu
yiiceltmiglerdir. Buna elbette, gezici vaizlik, sade yasam, havarilerin yasamini 6rnek

aldigini 6ne siirmek’”® eklenebilir.

Kilise, Orta Cag’da kadmlarin ¢ok kotii konumlarma ragmen, Katarlardan
esinlenerek kadin manastirlari  kurmustur. Ustelik bu manastirlar  Katarlarin

manastirlarinin yapisinin aynisidir.

Katarlarin kadinlar1 dini lider statiisiine kadar yiikseltmeleri ve kadinlar
erkeklerle esit gdrmeleri, onlarin Languedoc toplumunda takdir toplamalarin1 saglayan
ozelliklerinden biriydi. Katarlar dul kadinlar ve geng kizlarin hayat sartlarini iyilestirmek
ve inanglarin1 yaymak icin evler kurmustu. Aziz Dominik bunu fark edip buradaki
kadimnlardan bazilarin1 Katoliklige dondiirmeyi basardi. Daha sonra minik dini gruplar
olusturdu. Baslangigta kadinlar1 heretiklerden korumak i¢in ve Katarlarin apostalik
evlerinden esinlenerek kurdugu evleri, daha sonra kadin manastirlarina déniistiirdii.”*” Bu
manastirlar cok gecmeden tarikatin egitim merkezi haline geldi. Pek ¢ok kadin ve gocuk
bu manastirlara kabul edildi. Boylelikle sosyo-ekonomik durumu iyi olmayan ailelerin
kizlar1, daha 6nce bu Katarlarin evinde egitim goriirken Dominik sayesinde Katolik

manastirlara gegmis ve bdylece Dominiken rahibelerin ¢ekirdek grubu olustu.>*”

525
526
527
528

Burton, Monastic and Religious Orders in Britain, s. 110.

Detayli bilgi igin bkz. Catharina Brushi, Wandering Heretics, 6zellikle Cathars and its Mobility boliimii, s. 50-100.
Burton, Monastic and Religious Orders in Britain, s.111.

Burton, Monastic and Religious Orders in Britain, s.111.

29 Sean Martin, Cathars, s. 45.

530 Aumann, Christian Sprituality in the Catholic Tradition, s. 37, 59, 69.

132



Biitiin bunlar géz Oniine alinarak, Kilisenin Giiney Fransa piskoposlugunu
reforme edebilmek ve heretiklere karsi bir alternatif olusturabilmek i¢in Dominiken ve
Fransisken tarikatlarin1 6ne c¢ikardigi, bu tarikatlarin Kilisenin birgok alanda isine

yaradig1 ve Kilisenin sayginligini geri kazanmasini sapladigi one siiriilebilir.

Sonu¢ olarak, Dominikenler, Sisteryenler, Fransiskenler, Katarlar ve
Valdansiyanlarin hemen hemen ayni zamanlarda ayni cografyada zuhur etmis olmasi
dikkati hak etmektedir. Goriildiigili tizere Martin Luther’in Protestanligi kurmasinda etkili
olan Kilise elestirileri XII. ve XIII. yiizyilda da insanlarin baska dini arayislar igerisine
girmesine sebep olmustur. Katarlar doneminde Kilisenin hem otorite hem de maddi
anlamda giiclenmesiyle dogru orantili gelisen liikse diiskiinlik konusu, Languedoc
toplumunda Katarlarin yasam tarzinin havarilere daha yakin oldugunu diigiinmelerine
sebep olmustur. Bu sebeple Kilise kendine ¢eki diizen verme ihtiyaci hissetmis ve
Katarlarin pek ¢ok yoniinii kopyalamak suretiyle kendilerince “ortodoks™ bir alternatif
gelistirmislerdir. Keza, onceleri heretik kabul edilen, hatta misyonerlik i¢in Fas’a kadar
gidip Miisliimanlarin yok ettigi Fransiskenlerin davranisin1 da bir nevi intihar olarak
degerlendirip yakilmalarina ve Valdocularla 6gretilerinin ¢ok benzer olmasina ragmen,
Kilisenin Fransiskenlere onay vermesi de esasinda “heresi” konusunun gercekte siyasi bir
mesele oldugunun gostergesidir. Yine Fransiskenlerin bu uygulamalardan sonra engizitor
olup heretikleri yargilamalari, Albililer Hacli Seferi kampanyalarina katilmig olmalar1 da
hayli enteresandir. Biitiin bunlarin yaninda, Katarlarin Kiliseyi bu kadar telasa diistirmesi,
Kiliseyi yapisal degisikliklere gitmeye mecbur birakmis ve Kilisede 6nemli reformlarin

gerceklesmesinde itici bir gii¢ vazifesi gdrmiistiir.

133



DORDUNCU BOLUM
SIDDETIN KUTSANMIS DAYANAKLARI

I. SIDDETIN KADEMELI OLARAK NORMALLESME SURECI

Engizisyonun yiiriirliige girmesi ve Albi Hacli Seferi’yle siddeti en marjinal
boyutlarina ulagtirmanin miimkiin oldugunun goriilmesi, esasinda uzun bir siire¢
icerisinde gerceklesmistir. Bu siireci hem siddetin mesrulastirilmast hem de Engizisyon
Mahkemesi gorevlilerinin yetkilerinin arttirilmasi olarak da okuyabiliriz. Bu siirecte en
cok dikkatimizi ¢eken olay, toplum doniisiimiiniin yani sira laik otoritelerin Kilisenin
wsrarlar1 neticesinde heretiklerin dini oldugu kadar ayni zamanda siyasi de bir tehdit
olduklarmna ikna edilmesidir. Bir taraftan heretikler aleyhine diizenlenen vaazlar ve kara
propaganda ile Languedoc toplumu nezdinde itibarsizlagtirllmaya ve Katoliklige
dondiiriilmeye ¢alisilirken diger taraftan laik otoriteler konsiller ve temaslar vasitasiyla is

birligi i¢in ikna edilmeye calisilmistir.

Kilisenin siyasi giicli arkasina almasi, simgesel iktidari, sosyal ve ekonomik
sermayeyi de arkasma almasi demekti. Ornegin bilinen ilk engizitdr olan Marburglu
Condrad, bu goreve sosyal cevresi giiclii ve ahalice taninan biri olmasi sebebiyle
getirilmistir. Heretikleri uzunca bir siire Kilise tespit etmesine karsin hiikiimleri laik
otorite tarafindan uygulanmistir. Kilisenin biitiin bu siddet eylemlerini ger¢eklestirirken
kendisine destek aramasi esasinda toplumun hala istedikleri kivama gelmediginin yani
sira Kilisenin toplumun tepkisinden c¢ekindigini diisiindiirmektedir. Nitekim zaman
zaman engizitrlerin ldiiriilmesi gibi bazi isyan hareketleri vuku bulmustur’'. Ancak
Kilise daha sonra siyasi giicii arkasina alip kendi otoritesini saglamlastirdiginda kimseye

hesap vermeme rahatligiyla hareket edebilme 6zgiirliigiinii elde etmistir.

Siddetin kaniksanmasi ile birlikte Albi Hagli Seferi ve Engizisyon Mahkemesi

hadiselerinin ard arda gelisen degil, i¢ ice gerceklesen siirecler oldugunu gérmekteyiz.

531 Bu hadiselere ileriki sayfalarda yer verilecektir.

134



Dolayisiyla Engizisyon Mahkemeleri Albi Hagli Seferi tamamlandiktan sonra
kurulmamustir. Kilisenin siyasi otoriteyi kendi argiimanlarina ikna ettik¢e ve Languedoc
toplumu heretiklere yonelik siddeti kaniksayip normal gérmeye basladikca siddetin dozu
biraz daha arttinlmigtir. Bu siirecin Kilise babalarinin metinlerinin referans alinmasi,
donemin Kilise yazarlarinin vaazlarla toplumu doniistiirmesi, Kutsal Kitap’tan
referanslarla zulmiin Hristiyan itikadina uygun oldugunu anlatan metinlerin yazilmasi ve
nihayet konsil kararlarinin yavas yavas yiiriirliige konulmasiyla gerceklestigini sdylemek

miumkindir.

Katolik tarihindeki siddetin temelleri konusunda farkli goriisler ortaya
konulmugtur. Elbette Hristiyanlik tarihinde otorite ve cesitli ¢ikarlar i¢in yalnizca
Katoliklerin siddeti kullandigin1 belirtmek cok adil olmayacaktir. Ancak arastirma
konumuz itibariyla bu calismada Katolik Kilisesi’nin sdz konusu cografyadaki

uygulamalari incelenmeye calisilacaktir.

Eski Ahit’teki Tanr1, Yehova algisinin Katolik diisiincesinde de yer edindigini
savunan tarihgiler mevcuttur ve bu yaklasim ¢ok da haksiz gériinmemektedir.”** “intikam
alan” ve “zulmeden” Tanr telakkisi Hristiyanligin ilk donemlerinde Hristiyanliga kars1
yapilmis olsa da Roma Imparatorlugu’nun resmi olarak Hristiyanlasmasiyla Kilise
“gercek” Hristiyanliga zarar verdigini diisiindiikleri kisi ve gruplara en agir cezalar

vermekten ¢cekinmemistir.

Kilisenin heretikler hakkindaki diisiincesi yalnizca ana akim kabul ettikleri
Katolik diigiincesinden ayrilmalar1 sebebiyle degil, ayn1 zamanda Tanr1’ya kars1 biiyiik
bir ciiriim islediklerini diisiinmeleri nedeniyledir. Bu sebeple Kilise diigiiniirlerine gore,
birinin canma kiymak nasil biiylik bir ciirlimse Tanr1’ya isyan etmek bundan ¢ok daha
bliylik bir ciliriimdii. Boylesi biiyiik bir ciirmiin intikamini almak Kiliseye gore Kilise
gorevlilerine diismektedir. Heretiklere duyulan nefret daha dnce bahsettigimiz gibi bazi
hastalik metaforlari, Kutsal Kitap referansli metaforlarla pekistirilmistir. Siddetin daha

once diinya tarihinde hi¢ goriilmemis ve engizitorlerin bu siirecte icat ettikleri “yaratic1”

532 George Ryley Scott, [skencenin Tarihi, Cev. Hamide Koyukan, Dost Kitabevi, 2001, s. 61.

135



iskencelere kadar ilerlemesi de bu nefret psikolojisinin iiriiniidiir. Ote yandan otoritesini
sapasaglam kurmaya kararli Kilise i¢in Engizisyon mahkemeleri ve Albi Seferi’ndeki
zuliim, bir bakima bir iktidarin ifadesidir. Toplumun yavas yavas doniismesi ve bu
zuliimlere sessiz kalir hale gelmesi, laik idarecilerin Kilisenin 1srarli ¢abalarina kayitsiz
kalamayarak heretikligi siyasi bir tehdit olarak diistinmek suretiyle canli yakilma

cezalarini gergeklestirmesi de elbette bir bakima iktidarin otoritesini yansitma bi¢imidir.

“Heretikler” cenahinda ise durum epey farklidir. Katolik kaynaklarindan
ogrendigimiz bilgiler eger dogruysa diialist inanci benimseyen, bu diinyay1 “koti
Tanr1’nin” yarattigina ve diinyanin biisbiitiin k6tii olduguna inanan heretikler hallerinden
cok sikayetci degil gibi goriinmekteydiler. Katarlar bu diinyaya Isa gibi ac1 cekmek igin
geldiklerini iddia etmekteydi. Hatta bu sebeple Katolik Kilisesi’ni elestirirler. Zira onlara
gore Kilise, bu diinyaya zulme ugramak {izere gelmisken kendisini zuliimden azade
kilarakbagkalarma zulmeden konumuna evrilmisti.”> ileriki sayfalarda bahsedecegimiz
iizere bazi1 Katar din adamlari/kamiller (perfect) canli canli yakilmalari i¢in hazirlanan
atese, glilimseyerek gitmislerdir. Ancak buna ragmen Katarlar i¢inde de zaman zaman

yukarida bahsettigimiz gibi isyan vb. hadiseler de vuku bulmugtur.

Siddetin mesrulastirilmas: konusunda ilk akla gelen isimlerden birisi Aziz
Augustinus’tur. Onun ‘adil savasg’ teorisi Orta Cag’in ortalarinda (High Middle Ages)
yasayan Hristiyan teologlar i¢cin 6nemli bir referans kaynagi olmustur. Augustinus
onceleri heretiklerin kendilerini diizeltme ve tevbe etme haklarinin oldugunu, onlarin
kaybolmus koyunlar olarak degerlendirilmesigerektigini belirtir. Augustinus ayrica
baskinin gergekte heretik olan kimseleri miinafik Hristiyanlara doniismesinden endise
ettigini kaydeder.”>* Ancak daha sonra bu fikrini tamamen degistirir. Augustinus, yine
heretik bir grup olduklarimi diisiindiigii Donatistler i¢in “Kovusturma ve hitabet/vaaz
etme” silahlarmin diismanlarinin inatlarin1 kiracak kadar giiglii olmadigin1 kaydeder.
Katolik bakis acisina gore heretik kabul edilen ve Augustinus’un muasirlar1 olan Donatist,

Rogatist ve Plegiarislere yine bu meshur just war-adil savas’ teorisi baglaminda neden

533 Bernard Gui, Wakefield, Heresies of High Middle Ages, s. 326.
3% Vincentus’a 50. Mektup.

136



zulmedilmesi gerektigini uzun uzun anlatmaktadir. O, Donatistlerin ¢ok aktif
olmalarindan sikayet¢idir ve Kilisenin Tanri’nin koydugu yetki ile heretikleri

sinirlandirmasi ve onlarim diizeltilmeleri gerektigini salik verir.”*’

Augustinus’a gore, kotiiliigli ortadan kaldirmak icin kotiiliige kotiiliikle
mukabele edilmelidir, ¢linkii Tanri’nin adaleti bunu gerektirir. Eger kisi kendi adalet
duygusunu karistirir ve merhamet etmeye kalkarsa hata etmis olur. Zira ‘Kilise digsinda
kurtulus yoktur’ (Extra Ecclesiam Nulla Salus) ve bu sebeple ona gore Yahudiler isa’ya
nasil zulmettiyse Isa da Yahudilere ayni sekilde zulmederek gerekli olan neyse onu
gerceklestirmistir. Firavun, Tanri’nin insanlarina agir islerle baski yapmis, ancak Musa
da putperestlere ayni sekilde sert davranmustir.”*® Jezabel peygamberleri 6ldiirmiistiir
ancak Ilyas da sahte peygamberleri 6ldiirmiistiir. Sare’nin elinde otorite bulundugunda
Hacer’e eziyet etmesi de yine aym gereklilik i¢indir.”>” Bu 6rnek ve gerekgeler igin
yaklagik yirmi sayfa ayiran Augustinus, bu sekilde heretiklerin neden yok edilmesi

gerektigini anlatir ve heretiklere zulmiin mesruiyetini ispat etmeye calisir.

Augustinus’a gore laik otoritenin uygulayacagi gii¢ yontemleri her haliikarda
yararli ve gereklidir. Bu nedenle, eger imparatorluk yasalar1 Tanri'nin hakikatiyle ters
diisiiyorsa bu yasalara uymayan kisi, biiyiik bir 6diil alacaktir; ancak Imparatorluk
yasalar1 ilah1 hakikati destekliyorsa bu yasalara itaat etmeyi reddeden, kendisini en
siddetli azaba maruz birakmis demektir.

Pavlus, heretiklerin toplumda birligi bozacagini, iman ve amelde ¢esitlilige

sebep olacagmi, dolayisiyla seytani oldugunu belirtmistir.”*®

Augustinus bu minvalde
otorite, toplum ve hakiki inan¢ kavramlari ekseninde Pavlus’un heretikler hakkindaki

uyarilarint™ yinelemistir.

Augustinus gibi XII. ve XIII. yiizyil Kilise yazarlar1 da ayni referanslar

kullanmiglardir. Ozellikle bu yiizyillarda ileriki sayfalarda aktaracagimiz Engizisyonun

535 Letters, s. 56-57.

Hristiyan devletlerindeki Yahudi baskisini kastetmektedir. Letters, s.62.

Letters, s.61.

Augustinus’un heretiklerin zulmii hak ettikleri diigiincesini takipgisi Seville’li Isodore“Etmologie” isimli eserinde
devam ettirmistir.

539 3:10-11, ayrica Matta 18: 15-17, Luka 17: 8.

137



ikinci sathasinda devreye giren Dominiken engizitdrlerin Engizisyonu mesrulastirma ve
hatta adeta —hasa- ilahi giicii ellerinde tutuyormus gibi davranista bulunmalar1 hayli

enteresandir.

Daha 6nce piskoposlar Engizisyonda “inanci koruma merkezli ¢alisirken ilk defa
Dominkenlere “dolasin ve yoldan ¢ikanlar1 araym” denilmistir. Yani heretikleri
kovusturma vazifesi de onlara verilmistir. Bu sebeple Dominkenler “Tanri’nin kdpegi”

anlaminda “domini camis” olarak anilmislardir.

Luis de Paramo “De Origine et Progressu Officii Sanctae Inquisitionis” isimli
eserinde Engizisyonun mesrulastirilmasi ve gegmise dayandirilmasi konusunda epey ileri
gitmis gibi goriinmektedir. Paramoya gore Tanri, en biiyiik ve ilk engizitordiir. Zira
Paramo, heretiklere uygulanan hukuki siireci insanhigin ilk yaratilis donemine
dayandirmaktadir. Ona gére Tanr1 Adem’e “Adem, Adem, neredesin?” (Adam, Adam,
ubi es?) derken onu ayni sorgulayici engizisyon gibi sorgulamaktadir. Bu sebeple Tanr1
heretiklere yapilan adil ve hakli yargilamanin nasil oldugunu 6greten engizitdrlerin en
biiyiik 6greticisidir.”* Yine Tanri’nin Adem’e "Sana ¢iplak oldugunu kim s6yledi? Size
yememenizi emrettigim agactan m1 yediniz? Bu yaptiginiz nedir?” gibi sorular1 da en iyi

541
Burada Paramo aslinda

engizitdr olarak cevaplarint zaten bildigi halde sormustur.
engizitorlerin sorduklart sorular1 her zaman cevap almak icin degil, cevaplar

kendilerinde oldugu halde sorabilecek yetkiye sahip olduklarini da ima etmektedir.

Paramo’ya gore Adem yalnizca Aden cennetini degil, bunun yaninda imana,
zekatt, itidali ve Allah’in korumasini da kaybetmistir. Bu yontiyle Adem cezalandirilmig

heretikler i¢in bir arketip niteligindedir.>**

Paramo ayrica Baba’nin Isa’y1 yalnizca insanhigin kurtaricist degil, aym
zamanda kanunu uygulayanlar i¢in bir 6gretici oldugunu savunur. Paramo’ya gore Kilise

heretiklerle miicadeleyi yiizyillarca ihmal etmistir. Katarlarla miicadelede piskoposlar

349 Paramo, 5.27. Kimberly Lynn Hossain, Origins of Inquisitional Practice, Was Adan the First Heretic? Diego de
Simancas, Luis de Paramo, and the Origins of Inquisitional Practice, s. 203.

34U Ames, Spiritual Foundations of Christian Heresy Inquisitions, s.20.

2 Detayli bilgi icin bkz. Kimberly Lynn Hossain, Origins of Inquisitional Practice, Was Adan the First Heretic?
Diego de Simancas, Luis de Paramo, and the Origins of Inquisitional Practice.

138



yetersiz kalmis ve ancak giiclii Papalik ve Dominiken tarikati bu miicadeleyi

canlandirabilmistir.’*

XIII. yiizyila geldigimizde Dominiken rahip ve engizitér Cremonali Moneta(v.
1250) Summa adversus Catharos et Valdenses isimli reddiyesinde Isa’nin gergekte
diinyaya baris degil, kili¢ getirmeye geldigini ve zulmetmek iizere diinyaya gonderildigini
savunur.”** Moneta ve ¢agdasi Kilise din adamlarma gére, Matta’da anlatilan ve on iki
havariye verilen bu 6giit yalmzca Kutsal Engizisyonla yerine getirilmistir.’*> Mesih’in
adil kilici Tanri’nin hakikatini inkar edenleri-yani heretikleri-sorusturma, tutuklama,
sorgulama, iskence, vurma yoluyla cezalandirma, inatci-heretik-kisinin yakilarak infaz
edilmesi ancak o donemde gergeklesmis ve bu sebeple Mesih’in kili¢ getirecegi miijdesi

ancak Engizisyon Mahkemeleri ile gergeklesmistir.

Moneta’nin meslektasi ve ¢agdasi Etienne de Bourbon ya gore de “zulmeden
isa”* her zaman adaletle hiikkmetmistir.”*’ Cremonali Moneta ve arkadaslarina gore,
kotiiliigiin  Tanri'ya karsi savasiin israri, Hristiyan Bati'da heretiklerin varligiyla

kanitlanmustir.>**

1170-1253 yillar1 arasinda yasamis Robert Grosseteste’e gore heresi, Kutsal
kitaba z1t bir bigimde, insan fikriyle ortaya ¢ikan, agiktan 6gretilen ve azimle savunulan
bir se¢cimdir. Burada ve diger Kilise yazarlarinin metinlerinde se¢im kelimesinin inatgilik,

bencillik ve algak goniilliikten uzak anlamlarini tagidigim gérmekteyiz.>*

543
544

Paramo, De origine et progressu Officii Sanctae Inquisitionis, s. 90-91.

Moneta of Cremona, Adversus Catharos et Valdenses libri quinque, ed. T. A. Ricchini (Rome, 1743, repr.
Ridgewood, N.J.: Gregg Press, 1964.

Detayl1 bilgi igin bkz. Heresy.., Lucy Sackville

54 Etienne de Bourbon, Tractatus (1877), 373.

547 Etienne de Bourbon, Tractatus, 1877, 373.

38 Lucy Jane Sackville, “The Textbook Heretic: Moneta of Cremona's Cathars”,Cathars in Question. ed. / Antonio
Sennis. York Medieval Press/Boydell & Brewer, 2016. ss. 208-228.

545

5% Bu tanim Dominiken St. Giles’li John ve Grosseteste arasindaki bir yazigmada kaydedilmistir. Chronica majora,
ed. Henry Richards Luard, Rolls Series, 7. Cilt, Londra 1872-83. Repr. Wiesbaden, 1964. Cilt 400-2, Christine
Ames, “Obeying God, not man: Heresy, Inquisitors, and Obedience in the Dominican Order, Ed. Cornelia Linde,
Making and Breaking the Rules: Discussion, Implementation, and Consequences of Dominican Legislations,
Oxford University Press, 2018, s. 43.

139



Katarlarin yasadigi donemde, siddetin mesrulastirilmasinda Papalarin ve Kilise
yazarlarinin Kutsal Kitap referanslar1 dikkate degerdir. II1. Innocent, Kilisenin heretiklere
kars1 miicadelesini, firtinada dalgalara savrulan Aziz Petrus’un gemisine benzetmistir.
(Markos 4. 37-40) Ayrica heretikleri kurt kiligina girmis koyunlara (Lupi rapaces in
ovium vestimentis), misiri kirleten ve biiyiiyen inancin safligini lekeleyen daralara (Matta
7. 15, Matta 13. 25-30), Rabbin baginda meyve veren asmalar dikilebilsin diye

diizlestirilmesi gereken piiriizlii yerlere benzetmistir. (Isaya 5.7y

Innocent III ve Gregory IX'un sapkinlik ve engizisyon lizerine birka¢ metni, Eski
Ahit'te Tanr1 tarafindan dogrudan veya bir vekil tarafindan yapilan kutsal dldiirmenin
birgok Ornegini ortaya ¢ikardi: Phineas; Musa'nin altin buzagiya tapanlar1 6ldiirmesi
(Cikis 32:25-29); Diismiis Eriha kentinden hazinenin bir kismini ¢alan ve sonrasinda
Yesu ve Israilliler tarafindan Tanri'nin “6fkesini” yatistirmak icin taslanarak oldiirdiigii
Achan (Yesu 7:20-26); Musa ve Harun'un Israilogullar1 iizerindeki liderligine isyan
ettikleri icin Datan, Abiron ve Korah’mn diri diri gomiilmesi (Sayilar 16); ilyas'm Kison
Nehri’nde Baal'in 450 peygamberini 6ldiirmesi (3 Krallar 18:40); Mattathias pagan bir

551

puta kurban kesen bir Israilliyi 6ldiirmesini (I Maccabees 2:24-26)>" zulmiin

mesrulastirilmasinda kullanmislardir.

Heretiklere  yonelik  zulmii  mesrulastirmak i¢in  Papalarin  onlar
“Miislimanlardan daha kotli” olarak resmetmeleri de ilgingtir. 1208 yilinda III. Innocent
yazdig1 bir mektupta heretikleri ve onlar1 destekleyenlerin (Toulouse Kontu IV.
Raymond’t  kastederek) Hristiyan toplumuna daha saglam bir sekilde
yerlesebildiklerinden ahlaki bakimdan Miisliimanlardan daha koétii olduklarii iddia

552

etmigtir.”” III. Innocent ayn1 karsilastirmay1 Albi Hacli Seferi ¢agrisinda da yapmustir.

5% Innocent 111, “Equo rufo de’ (17 January 1214), in Recueil des historiens des Gaules et de la France, ed. Dom
Bouquet, 24 vols., 2nd edn. (Paris, 1880), XIX, 587-8; ‘Cum oculos nostre’ (2 April 1215), in Layettes du Trésor
des chartes, ed. A. Teulet et al., 5 vols. (Paris, 1863), I, 415-16; ‘Vergentis in senium’ (25 March 1199), in Die
Register Innocenz’ 111, .

Ames, Rightous Perseqution, s. 191.

Latincesi:‘Sectatores ipsius eo quam Saracenos securius quo pejores sunt illis’; Innocent III, “Si tua regalis’ (10
Mart 1208), in PL 215, 1359. Bkz.R. Foreville, ‘Innocent I1I et la Croisade des Albigeois’, Paix de Dieu et guerre
sainte en Languedoc au Xllle siecle = Cahiers de Fanjeaux 4 1969, 184-217 (s. 191). Rist, Cathars in Question,
$.225.

551
552

140



Papa III. Honorius da bu konuda III. Innocent’1 takip etmistir. 1218 tarihli bir
mektupta, Viyana ve Arles bagpiskoposlarina, Yakin Dogu'ya Haglilar i¢in ayrilan
yirminci verginin yarisinin, Toulouse kasabasi halkina kars1 (heretiklere kars1) yiiriitecegi
sefer icin Montfortlu Simon’a verilmesi gerektigini belirtmistir. Papa III. Honorius, ayni
mektupta sunlar1 kaydetmistir: “Kafirlerin Miisliimanlardan daha beter oldugu apagik
belli olduguna gore, onlara en az Miisliimanlarin kiistahliklarina kars1 ¢iktigimiz kadar

karsi ¢gikmamiz gerekmektedir".>?

II. Innocent mektuplarinda, heretikleri kutsal bir gayeyle Oldiirmenin
gerekliligini ve Kutsal Kitap’taki “dayanaklarini” agiklamasi bir bakima teoriktir. Ancak
yillar sonra Papalik Engizisyon Mahkemeleri’ni kuran akrabasi Papa IX. Gregory (1227—
41) bunlar1 yalnizca heretikleri yargilayan Engizisyon (inquisitio hereticae pravitatis) ve
verilen 6liim cezasinin mesrulastirilmasinda agikc¢a kullanmistir. IV. Gregory’ye gore bu

metinler heretiklerin laik otoritelerce infazinin tarihi 6rnekleri ve gerekgeleriydi.

Dominikenler Kutsal Kitap’taki o6ldiirme hadiseleri konusunda yukaridaki
anlatilanlarla hemfikirdir. Ancak onlar bir adim Oteye gitmis ve Engizisyonu Eski
Ahit’teki Tanri'min kendi zamanlarinda bir yansimasi olarak sunmuslardir.
Engizisyonlari, "tutkulu siddetli, zorlayan, iskence eden ve yakan” Tanri'nin bir kolu

olarak tanimlanis ve bunun icin saglam gerekgeler ileri siirmiiglerdir.”*

IV. Gregory -tipki Albi Hacli Seferi’nde III. Innocent’in Kudiis’e yapilan hagl
seferlerine verilen endiiljansin aynisin1 vadetmesi gibi- 1230' larda Almanya, Bosna ve
Italya'da heretiklere kars1 yapilacak olan Hagli Seferlerine izin vererek ve Dogu'da sefer
yapanlarla ayni endiiljans1 vadederek Hristiyanlara karsi hacli seferlerini genisletmeye

devam etmistir.

II. ENGIZISYONUN KUTSALLIGI SORUNSALI

Engizisyonun ikinci sathasinda, papalik engizisyonu déneminde devreye giren

Dominiken engizitorlerin Engizisyonu dini metinler ve sonradan gelistirdikleri g¢esitli

533 Honorius III, ‘Cum haereticos deteriores’ (5 September 1218), in Horoy 111, col. 30. Rist, Cathars in Question, s.
239.
354 Ames, Righteous Persecution, s. 227.

141



yontemlerle mesrulastirmak suretiyle adeta Tanrisal giicii ellerinde tutuyormuscasina
hareket etmeleri biraz da kendilerini hakikatin temsilcisi oldugu kadar tahakkiim etme
yetkisine sahip bir varisi olarak gordiiklerini gostermektedir. Bu anlamda Engizisyon
mahkemelerinin “kutsal” mi1 yoksa “kutsanmis” m1 oldugu tartismaya agik bir meseledir.
Bir taraftan, engizisyon gorevlilerinin daha ¢ok Dominiken ve Fransisken rahiplerden
secilmesi, engizitorlerin dldiiriildiiklerinde ve hatta kendiliginden oldiiklerinde dahi
“sehit” sayilmalari, kendilerine mucizeler atfedilmesi, aziz ilan edilmeleri gibi hadiseler
s0z konusudur. Fakat diger taraftan, kademe kademe yetkileri arttirilarak en sonunda papa
disinda kimseye hesap vermeyen, sinirsiz yetkilere sahip, diinya tarihinde daha once
goriilmemis iskenceleri icat ederek uygulayan, heretiklerin mallarinin miisadere edilerek
mirasc¢ilarina verilmemesi yoluyla haksiz kazang elde edebilen engizitdrler ve buna ek
olarak heretiklere yeterince iskence etmedigi diislinlildiigii i¢cin gdrevden azledilen

engizitdrler bu konuyu tartismaya deger kilmaktadir.

Esasinda biitiin bunlar, mesrulastirmanin birer devamui olarak degerlendirilebilir.
Zira heretiklerin, heretik olduklarini itiraf ettirmek i¢in iskence uygulanmasiin dahi
mesru oldugu ve birgok kisinin tam da bu sebeple, iskenceden kurtulabilmek igin
mecburen heretik oldugunu kabul etmesi, Oliilerin heretik oldugu anlasilinca
mezarlarindan ¢ikarilip yakilmalar1 ve insanlarin canli canli ateste yakilmalar1 dururken
biitiin bunlara hiitkmeden ve kendi eceliyle 6len engizitorlerin sehit olarak lanse edilmesi,
ancak yapilanlarin mesrulastirilmaya calisilmasiyla acgiklanabilir. Kaldi ki bu kadar
zulmiin oldugu, korkunun kol gezdigi bir evrende®, engizitorlerin dldiiriilmesi gayet
normal bir toplumsal tepki olarak okunabilir. Bu durum, ayni zamanda Kilisenin biitiin
giiciine ve laik otoritenin destegini elde etmis olmalarma ragmen hala toplumu ikna

edebilmek i¢in ¢abaladigin1 gdstermektedir.

Heretikler konusundaki son donem ¢aligmalarina gbz attifimizda, Katolik
kaynaklarin tarafli olmasindan hareketle Engizisyon kayitlariin Katoliklerce
tutuldugunun farkinda olarak Katarlarin inanglar1 hakkinda degil, donemin Languedoc

toplumunun sosyo-kiiltiirel yapisini1 yapisokiimcii bir yaklasimla bir kaz1 ¢aligmasiyla

555 Bkz. Pmar Ulgen, “Orta Cag Avrupasinda Oliim, Korku ve Umut”.

142



incelenmesinin genel bir egilim oldugunu daha 6nce c¢alismanin ikinci bdliimii olan
Katarlarin Kokeni Hakkindaki Giincel Tartigmalar boliimiinde izah edilmisti. Christine
Ames, Engizisyonun yeni bir tartisma konusu agilmaksizin ¢alisilmasini elestirir. Ona
gore, heresi sorusturmalarini, yalnizca siyasi ve diinyevi, sosyal agidan ele alip yalnizca
modern dénemdeki disiplin ve baski kavramlariyla agiklamak miimkiin degildir. Konuyu
biraz agmak gerekirse giincel tartigmalar kisminda ele aldigimiz gibi I. R. Moore’un
basini ¢ektigi yeni ¢alismalar, Foucault’nun kurumlar ve iktidar elestirilerini temel alarak
engizisyonu daha gok siyasi disiplin arac1 olarak resmetmistir.”>® Bu bakis agisma gore
Engizisyon bir nevi iktidarin bir baski aygit1 gibidir. Ancak Ames buna kars1 ¢ikmaktadir.
Zira ona gore, Orta Cag Hristiyanlarinin zihin yapilarindaki disiplin, toplum ve iktidar
kavramlari, modern donemde Foucault’nun yorumlarinda kullandig: karsiliklariyla ayni
degildi. Ames’e gore, Moore’un ve Pegg’in dedigi gibi Kilise kendi kendine hayali bir
diisman tretmemis,”’ Hristiyan siddeti ve zulmiinii, heretikler {izerinden bizatihi
Hristiyan inancr tiretmistir.”>® Ciinkii engizit6rler, Papa ve genel anlamda Kilise yazarlari,
oldiirme fikirlerini daima Kutsal Kitap ve Kilise babalarina dayandirmislardir.
Dolayistyla engizitorlerin yaptiklarimi  “‘Isa’nin  emrettigine’ inanmalarmin dikkate
alinmamast durumunda, Hristiyan diisincesindeki bu koklii degisim goz ardi edilmis

559

olur.”® Bu baglamda Ames, bu yaklasimiyla sadece Moore’u degil, John Arnold’r’®,

James Given’r’®', Edward Peter’s’1>®* ve Mark Pegg’i’® de elestirmektedir.

Ames, Engizisyoncularin sehitlik ve azizlikle kutsanmasi, hiikiimlerin Kutsal
Kitap ve Kilise babalarinin metinleri ile mesrulastirilmalari, engizisyoncularin genellikle
Dominiken ve Fransisken tarikatlarina mensup kesislerden se¢ilmelerinden hareketle,

engizisyonun yalnizca dini iktidar, otorite, diinyevi motivasyonlar i¢in degil, esasen dini

3% Moore’un bu tezi hakkinda detayl: bilgi i¢in daha 6nce sézii gegen War on Heresy ve Persecuting Society isimli

eserlerine miiracaat edilebilir.

Pegg ve Moore un bu konudaki fikirlerini yine ikinci boliimde ‘Septik Goriis’ basligi altinda detayli bir sekilde ele
almistik.

Ames’in fikirleri i¢in bkz. Righteous Persecution, Ames, “Does Inquisition Belong to Religious History?” The
American Historical Review, Cilt.110, Say1.1, 2005.

Ames, Righteous Persecution.

John Arnold, Repression and Power.

James Given, Inquisition and Medieval Society: Power, Discipline, and Resistance in Languedoc.

Edward Peters, Heresy and Authority in Medieval Europe.

Pegg, Corruption of Angels.

557
558

559
560
561
562
563

143



saiklerle kuruldugunu vurgulamaktadir. Ames’e gore Engizisyon Mahkemeleri tamamen
“din1” kurumlardir ve din tarihi ¢aligmalari igerisinde degerlendirilmelidir. Bu iddiasin
temellendirmek i¢in de mahkeme kayitlarin1 ve engizisyoncular i¢in hazirlanan el
kitaplarint kullanir. Argiimani gii¢lendirme maksadiyla ise engizisyoncularin aziz ilan
edilmelerini,  Dominikenlerin ~ kurulug  amaci  vaaz  iken  Engizisyonda
gorevlendirilmelerini 6rnek gostermektedir.

Ames, Dominkenlerin Engizisyon diinya goriisiinii ilk icat edenler olmasalar da

564

Hristiyan metinlerini ve gelenegini manipiile ettiklerini belirtir.”>" Bunun yaninda Ames,

Dominiken engizitorlerin 1231 ve 1331 yillar1 arasinda, Roma Kilisesi’nin, ‘inat¢1>>®
olduklarma veya bir inquisitio hereticae pravitatis'te®®® yargilanmasina karar verilen
kisilerin sadece aforoz edilmesiyle yetinilmedigi, bunun yaninda 6liimii "hak ettikleri"

konusunda resmen hemfikir olunan bir dini atmosferde ¢alistiklarini da ilave eder.’®’

Ona gore, Dominikenler heretiklerin dldiiriilmesi gerektigi diistincelerini, diger
Kilise yazarlari gibi Kutsal Kitap’a dayandirirlar.”® Ancak onlar bu fikirleri bir adim
daha oteye gotiirerek Engizisyonu, Eski Ahit’teki Tanri'nin kendi zamanlarindaki bir
yansimasi olarak sunmuslardir. Engizisyonlari, “tutkulu siddetli, zorlayan, iskence eden
ve yakan” Tanri'nin bir kolu olarak tanimlamis ve bunun i¢in kendilerince giiclii

argiimanlar ileri siirmiislerdir.”®

Arastirmada gelinen nokta, Engizisyon Mahkemeleri’nin elbette tamamen
sekiiler kurumlar oldugunu iddia etmenin makul olmadigidir. Zira sdylemi, isleyisi,
dayanaklar1 gibi pek cok unsur, dine yapilan referanslarin ¢ok kuvvetli oldugunu
gostermektedir. Ancak mahkemenin isleyisinde vuku bulan heretiklerinin mallarinin
miisadere edilmesindeki bazi usulsiizliik ve suistimaller, kimi zaman sahsi husumetler
sebebiyle mahkemelerin yanlis yonlendirilmesi gibi hadiseler, bize bu kurumlarin

yalnizca “maneviyatg1” bir isleyis icerisinde olmadiklarini ifade etmektedir. Bunun

364 Bkz. Ames, Righteous Persecution,

Heretiklere bu sekilde de hitap ettikleri bilinmektedir.

Heresi engizisyonu anlamina gelmektedir.

Ames, Righteous Persecution, s.190.

Bu konuyu “Siddetin Kademeli olarak Normallestirilmesi” boliimiinde ele almistik.
Ames, Righteous Persecution, s. 227.

144



yaninda bir kisi, topluluk yahut kurumun daima dini referanslar1 kullaniyor olmasi biitiin
motivasyonunun ve isleyis bi¢ciminin din temelli oldugu anlamina gelmez. Zaman zaman
din de kisiler ve kurumlar tarafindan diinyevi maksatlar1 kamufle etmek icin

kullanilabilmektedir.

Ote yandan eger Kilisenin o kadar biiyiik bir otorite tutkusu olmamis olsaydi,
Ortodoks kilisesi ile boliinmesini hari¢ tutarsak, XVI. ylizyila kadar Hristiyanlig1 tek
basina temsil etmesi miimkiin olmazdi. Dolayisiyla Kilise, bu ugurda ilk yiizyillardan beri
kendi icerisinde zuhur eden farkli sesleri susturmus ve dini otoritesini muhafaza etmistir.
Bu sebeple Engizisyon Mahkemeleri’nin yalniza dini motivasyonlarla kurulup isledigini
sOylemek de kisith bir bakis agisin1 beraberinde getirmektedir. Nitekim, Kilisenin kendi
icerisinde de yapilanlar1 dogru bulmayan, itiraz eden kimseler olmustur. Ancak bu kisiler
ya gorevlerinden azledilmis yahut cezalandirilmislardir. Ornegin, Papa III. Innocent,
papaliginin ikinci yilinda, 25 Mart 1199°da gergeklesen Vergentis’te, heretiklerin ¢okca
barindig1 Viterbo’ nun klerjisine, laik yetkililere yazarken heretikleri yakalamada isteksiz
ve yetersiz buldugu kisiler hakkinda, Kutsal Kitap’a referansla “Havlayamayan sessiz

9570

kopekler™ ™ ifadesini kullanmigtir. Bu kadar sert bir dil kullanmasinda Viterbo nun III.

Innocent’n dini ve siyasi otoritesini sarsmis olmasinin etkili oldugu sdylenebilir.””!

Yine azledilme hadiselerine 6rnek olarak Mont Aime’de 1239 yilinda 200
kisinin canli canli yakilmasi ile meshur engizitérden sonra goreve baslayan Robert
ismindeki bir engizitor, heretiklere etkili ceza vermedigi gerekgesiyle gorevden alinip

Dominikenler tarafindan hapse atilmistir.””?

Aslinda burada 6nemli olan husus, Engizisyonun dini motivasyonlarla m1 yoksa
diinyevi, siyasi ve ekonomik nedenle mi ortaya c¢ikmasindan ziyade, Engizisyon
Mahkeme kararlarinin ¢ok siddetli olmasina, tarihe bir zuliim tarihi olarak ge¢mesine

ragmen, Engizitorlerin fedakar, sehit, aziz olarak nasil sunulmus olabildikleridir.

570
Isaya, 56: 10.

7! Detayli bilgi igin bkz. Wolfgang P. Miiller and Mary E. Sommar, Medieval Church Law and the Origins of the
Western Legal Tradition: A Tribute to Kenneth Pennington (pp. 170-178). The Catholic University of America
Press: 2006, Washington, DC. iginde Mute Dogs, Unable to Bark’: Innocent III’s Call to Combat Heresy (ss. 170-
178)

572 Dick van Niekerk, “The Forgotten Cathars of Mont Aimé (1239)”, Pentagram, 2017, say1 4, s. 48-52.

145



Insanlar1 buna nasil ikna edebildikleri ve nasil bu kadar manipiilatif olabildikleridir. Ayni
zamanda bu durum, halen sosyal baskidan ¢ekindikleri anlamina da gelmektedir. Ciinkii

bir bakima bu sekilde mesrulagtirma ¢abalar1 devam etmektedir.

Engizisyonun mesrulastirilmasi siirecinde engizitorlerin sehit olarak sunulmasi
da kullanilmustir. Tlgingtir ki canli canli yakilan Katarlar atese giilerek giderek “onurlu
6liim™” fikrini benimsediklerine isaret ederlerken, Protestanlar Katarlari Protestanligm
ilk sehitleri, Fransiz milliyet¢iler de yine “sehitler” derken Katolikler de hem o6ldiiriilen
hem kendiliginden vefat eden engizisyon gorevlilerini sehit saymislardir. Hatta bu

“sehitlerden” Veronali Peter zamanla bir kiilt haline gelmistir.”"*

Bu sozde din sehitliginin ilk 6rnegi, 1242'de giiney Fransa'daki Avignonet'te
oldiiriilen Dominiken engizisyoncu Guillaume Arnaud ve meslektaglari olarak
aktariimaktadir.’”> Bunun yaninda Lombardiya'da engizitér ve Como'daki manastir kesisi
olan Lecco’lu Pagano Lecco, 1277'de Valtellina bdlgesinde, sdylendigine gore soylu ve
"kiifrinii  ilan eden" Venostali Corrado’nin kiskirtmasiyla sehit edilmistir.”’
Katalonya'daki Iberya'nin Urgell ilgesi ii¢ engizisyoncu sehit cikarmigtir: 1242'de
Blanes’li Pons, 1260'ta B Traversa’li Bernard, ve yine 1277'de Urgell'deki Cadireta’l
Peter. Bernard de Caux isminde siradan bir sebeple iistelik engizisyonda artik ¢alismadigi

bir vakitte 6lmesine ragmen aziz ilan edildigine dair kanitlar vardir.””’
Etienne de Salagnac'in dedigi gibi engizitorlerin oliimleri "Rab Isa Mesih'in
inanct ugruna acit ¢ekmek icindi." Kardinallerin Guillaume Arnaud ve arkadaslari

hakkinda yazdig: gibi "yalnizca 6liim nedeni degil, zamany, tiirii, tarz1 ve tiim kosullart"

573 Sehitlik hakkinda Fatmanur Dikmen’in yaptigi ¢alisma meseleyi etraflica anlayabilmek agisindan énemlidir.

Fatmanur Dikmen, Kemal Ataman, “Sehitlik Olgusunun Arkeolojik Bir Analizi”
https://www.okuokut.org/kurs/isnad-atif-sistemi-ile-akademik-yazim/ders/sehitlik-olgusunun-analizi-ars-gor-
fatmanur-dikmen-prof-dr-kemal-ataman. Ayrica bkz. Fatmanur Dikmen, “Sehitlik Oldugu Uzerine Sosyolojik Bir
Analiz”, Doktora Tezi, Uludag Universitesi, 2022.

Veronali Peter hakkinda detayl: bilgi i¢in bkz. Donald Sherm Pradlo, “Peter of Verona: The Martyred Inquisitor”
Doktora Tezi, University of Virginia May 2004.

Christine Ames, Righteous Persecution: Inquisition, Dominicans, and Christianity in the Middle Ages (University
of Pennsylvania Press, 2009, s. 65.

Ames, Righteous Persecution s. 65.

Ames, Righteous Persecution, s. 65. Detayli bilgi i¢in bkz. Yves Dossat, “II. L'inquisiteur Bernard de Caux et
'Agenais”, Annales du Midi Année 1951 63-13, s. 75-79.

574
575

576
577

146



engizisyon gorevlilerini "Isa Mesih'in sehitleri" yapmaya katkida bulundu. Engizisyon

muhaliflerinin elinde 6lmek, inan¢ ugruna 6lmek demekti.

III. ENGIZiISYON MAHKEMELERININ KURUMSALLASMASI

Orta Cag Avrupasinda Katolik Kilisesi, XI. yiizyilda Hristiyan diinyasinin
Ortodoks ve Katolik olarak ikiye boliinmesi, IV. Hagli Seferi’ndeki yenilgi, Kudiis’iin
Miisliimanlarca fethedilmesi gibi hadiseler sebebiyle Dogu’daki otoritesini neredeyse
kaybetmis goriinmekteydi. Katarlarin yok edilmesindeki en etkili isimlerden biri olan
Papa III. Innocent, yalnizca Katarlar1 ortadan kaldirarak Kilise otoritesini
saglamlastirmak i¢in degil, ayn1 zamanda ne pahasina olursa olsun Katolik birligini
saglayabilmek adina bir¢ok faaliyet girisiminde bulunmustur. Ancak en ¢ok odaklandigi
mesele elbette heretiklerin ortadan kaldirilmasidir. Bu sebeple Innocent, artik Bati’da,
ozellikle elinde bulundurdugu kita Avrupasinda otoritesini mutlak hale getirmeye
kararliydi. Bu amag ugruna igeriden gelen farkli sesleri susturmak i¢in her seyi denemeyi
gbze almig goriiniiyordu. Katarlara bu kadar fazla ehemmiyet verilmesinin arkasinda
elbette siyasi ve ekonomik sebepler de vardir. Fakat bu otorite ve kontrol tutkusu,
Kilisenin Orta Cag’t Hristiyan Diinyast i¢in “karanlik c¢aglar” haline getirecek
Engizisyonu kurmasina kadar ileri gitmistir. Engizisyon Mahkemeleri ise temelde ana
akim Hristiyanlik olarak kabul edilen “Katolik” mezhebine goére "yolundan sapan,
uzaklasan" kimseler, dolayisiyla heretik ve sonraki donemlerde yine heretik olarak kabul
edilecek topluluklar i¢in kurulmus mahkemelerdir. Bu topluluklar i¢inde en fazla
Protestanlar, Morisko ismi verilen Miisliiman (/kdkenli) insanlar, Konverto ismi verilen
Yahudi (/kékenli kimseler) ve sifact olduklari igin heretik ve cadi ilan edilen kadinlar

>78 Ozellikle meshur Ispanya kararlari {izerinden,

Engizisyonun gazabina ugramiglardir.
Miislimanlara ve Yahudilere verilen cezalarla taninan Engizisyon Mahkemelerinin,

aslinda kendi dindaslar1 olan Katarlar i¢in icat edilmis olmasi1 gercekten ilgingtir. Zaten

578 Miisliimanlarin ve Yahudilerin Katolik Engizisyonu déneminde heretik kabul edildigine dair ilging metinler soz
konusudur. Ornegin iinlii reddiye yazarlarindan Huescali Durand, Cremonali Moneta ve Alignanli Benedict Yahudi
ve paganlar1 Katarlarin atalart olarak nitelendirir. Bunun yaninda bazi Engizisyon kayitlarinda Yahudi ve
Miisliimanlar heretiklerle bagli “mezhepler” olarak aktarilmistir. Trachtenberg, The Devil and the Jews, s. 177-81.
Bu konuda detayli bilgiye ulasabilmek i¢in bkz. Lucy E. Bosworth, “Perseptions of The Origins and Causes of
Heres in Medieval Heresiology”, Doktora Tezi, University of Edinburgh, 1995, s. 214, 220.

147



Miisliman ve Yahudiler de haddizatinda “heretik™ goriildiikleri i¢in bu mahkemelerde
yargilanmiglardir. Nitekim inquisitio usulii her tiirlii su¢ i¢in kullanilirken, inquisitio

hereticae pravitatis yalmzca heretiklerin sorgulanip yargilanmasini ifade ediyordu.’”

Engizisyon 1184 yilinda baslamis, yedi yiizyilt agkin bir siire boyunca Avrupa
ve Amerika’da faaliyet gostererek 1826 yilinda son bulmustur. Bir Engizisyon
Mahkemesinin kurulabilmesi i¢in tipki Hagli Seferi kararinin ¢ikarilmasindaki gibi ya
papaligin bir kararnamesi ya da krallik, prenslik veya yerel din adamlar1 gibi yerel

yonetim organlarindan birinin onay1 gerekiyordu.

Aslinda Engizisyonun baslama tarihi iizerinde tam bir mutabakat yoktur. Ancak
resmi temellerinin 1184 yilinda gerceklesen Verona sinodunda atildigini sdylemek
miimkiindiir. S6z konusu sinod, Papa III. Lucius ve Roma Imparatoru 1. Friedrich
Barbarossa’nin nezaretinde gerceklestiriletirilmistir. Bazi tarihgiler, Engizisyonun
kurulusunu Toulouse Konsili ile de baglamaktadir. Engizisyon Mahkemelerinin kurulug
tarihi konusunda fikir ayrilig1 olsa da tarihgiler bu mahkemelerin ilk olarak heretikleri

bertaraf etmek i¢in kuruldugu konusunda hemfikirdir.

Engizisyonun kurumsallagsmasi bir siire¢ igerisinde gerceklesmis, sanki hizli
alinan bir kararla kurulan Engizisyon zamanla kurumsal bir yap1 haline gelmistir. Nitekim
Engizisyon Mahkemelerinin kurulmas: planl ve sistemli degildir. Once piskoposluk
Engizisyonu olarak baglayan bu mahkemeler daha sonra papalik engizisyonuna doniisiir.
Keza, dnceleri Roma hukukundan alinan accusatio usulii uygulanirken daha sonra hem
hakim hem savcinin ayni kisinin oldugu ilging bir sistem olan inquisitio yiiriirliige
girmektedir. Bu mahkemeler, yeni gelismelerle ve Konsiller vasitasiyla Kilisenin siyasi
otoriteyi giderek daha iyi ikna etmesi suretiyle elini daha gii¢lendirdikce siire¢ giderek
daha sert bir hal almistir. Elbette buna paralel olarak da engizitdrlerin yetkisi arttirilmas,
en sonunda Papa disinda kimseye hesap vermek zorunda olmayacak kendilerine kadar
yetki verilmistir. Yine buna paralel olarak da engizitorler kutsanmis, adeta manevi olarak

da dokunulmaz ilan edilmislerdir.

579 Ames, Medieval Heresies, s. 336.

148



Verona Sinodunda Papa III. Lucius “Ad abolendam diversam haeresium
pravitatem, quae in plerisque mundi partibus modemis coepit tempo bus pullulare” (yakin
zamanlarda diinyanin ¢esitli béolgelerinde sik sik ortaya ¢ikmaya baslamis olan
heretikliklerin ahlaksizliklarini ortadan kaldirmak icin) ad1 altinda bir hiikim yayinlar.
Bu 6nemli belgede afarozla (peetuo anathemati) cezalandirilan biitiin heretiklikler isim
ve soy isimleriyle birlikte belirtilir.’*® Ad abolendam piskoposlara heretikler igin
engizisyon kurmayi emretmektedir. Diger konsillerde de laik otoriteler heretikleri
cezalandirmaya davet edilmistir. Ancak bu fermandan sonra harekete gecildigi
bilinmektedir. Ornegin Toulouse ve Reims konsillerinde de Kilise laik otoriteleri sahaya
cekme cabasini agikga ilan etmesine ragmen o donemde feodal beyliklerin liderleri olan
kont ve baronlar, toplumda kaos istemedikleri i¢in bu ¢agrilara ¢ok kulak asmamaiglardir.
Fakat Kilisenin 1srariyla silire¢ igerisinde ikna edilmislerdir. Bunun yaninda Ad
abolendam uzun vadede Kilisenin heretiklere karsi siddeti mesrulagtirmasinin en etkili

hamlelerinden biri olmustur.”®!

Ad abolendam™® isimli Verona sinoduna ait papalik fermani ve 1199 yilinda III.
Innocent’in yaymladigi “Vergentis Senium” engizisyonun kurucu metinleri kabul
edilmektedir. Vergentis Senium isimli fermanda III. Innocent heretiklerin mallarinin
miisadere edilecegini, heretiklerin ¢ocuklarinin ebeveynlerinin giinahlar1 sebebiyle

siirekli bir mahrumiyete tabi tutulacagim ferman etmektedir.”™

“Engizisyon” kelimesi, sorgulama, sorusturma anlamina gelen latince inquisitio
kelimesinden gelmektedir. Engizisyon, bilindigi iizere, Roma Katoik Kilisesinin kendi
inan¢ ve pratiklerini kabul etmeyen kimseleri bulup cezalandirdiklari kurumu ifade
etmektedir.”® Engizisyon Mahkemeleri ilk kuruldugunda accusatio (kovusturma) ismi

585

verilen Cermen metotlarini kullaniyordu.™” Bu usiilde birinin heretik oldugunu iddia

eden kimse bu iddiasin1 ispatlamakla miikellefti. Dava yargi¢ dniinde goriiliiyordu ancak

% Umberto Eco, Orta Cag, 5.250.

38 Qacville, 4 Companion of Heresy Inquisitions, s. 116.

382 Metnin terciimesi igin bkz.: GuyTestas, Jean Testas, Orta Cag Hristiyan Diinyasinda Dinsel Siddet Engizisyon.

583 Britanica, I1I. Innocent, https://www.britannica.com/topic/Vergentis-in-senium

584 Merriam Webster, Inquisition, https://www.merriam-webster.com/dictionary/the%20Inquisition.

5851200 ve 1300 aras: yiiriirlikteki Engizisyon prosediiriiniin kékenleri i¢in bkz. Adhémar Esmein, History of
Continental Criminal Procedure, Cev. John Simpson, The Lawbook Exchange Ltd, 2000. s. 78.

149



ispat mecburiyeti ihbar eden kisiye aitti. Bu sebeple yargic, sanigin sugsuz bulunmasi
durumunda, sugu saniga isnad edenlere yonelik suglamada bulunulmasma imkan
tantyordu. Ancak bu uygulamanin suglayanlar agisindan caydirici olmasi, yontemin
inquisitio 1ile degistirilmesine sebebiyet verdi. Boylece bu caydiricilik da ortadan
kaldirilmis oldu. Bu yontemde suglayan kisi, ispat edebilmesi durumunda mahkGimun
miilkiyetinin bir kismma yahut tamamina hak kazanabiliyordu. Bu sartlar altinda
suclanan kisinin kendini temize ¢ikarabilmesi i¢in ya kendisinin masum olduguna dair
yemin edebilecek sahitler bulmasi yahut bu sahitlerin suglayanlarla ylizlesmesi
gerekiyordu.”®® Dolayisiyla bu yontem su-i istimale agikti. Sahsi husumetler ve mal elde

etmek i¢in iftiralarin 6niine gecebilmek adina bdyle bir risk sart kosulmaktaydi.

Kilise, birini ihbar etmenin riskini goz oniinde bulunduran halkin ¢ekimser
davranmasindan dolay1 heretiklerin yakalanmasinda bu yontemin ¢ok etkili olmadigina
kanaat getirince, ¢esitli konsiller vasitasiyla yeni bir usul belirledi: inquisitio. Bu yeni
yontemde yargi¢ siiphelinin aragtirilmasi siirecine dahil oluyordu. Adhemar Esmein'in
deyimiyle, accusatio siireci tartismali, sozlii ve agiktan yapilirken inquisitio yazih, gizli
ve re’sen uygulanmaktaydi. Bu usulde yargig, saniklari “ortak su¢lama” kavramiyla halk
arasindaki sdylentilere dayanarak dahi su¢lama yetkisine sahipti. Bunun yaninda yargic,
sahit ve diger kanitlarin aranmasinda aktif rol oynamaktaydi.”®’ Ancak burada kanitlama

sorumlulugu da yargica aitti.”*®

Kilisenin Katarlar1 kovusturma siireci ¢cok kolay degildi. Zira hareket hem
yaygin hem de gizliydi. Bu sebeple piskoposluk yetkilerinin artirilmasi icap ediyordu.
Verona Sinodunda yayinlanan “Ad abolendam” isimli papalik fermani iste bu amaca
hizmet ediyordu. Buna gore baspiskopos ve piskoposlar, heretiklerin yasadiginm
diistindiikleri her yerlesim yerinde sahsen veya bas diyakozlar1 araciligiyla herkesi yilda
bir ya da iki kez ziyaret edecek ve yasam tarzlar farkli olan kimseleri ihbar etmeleri igin
zorlayacakti. Kilise, Katarlarin yemin etmediklerini bildigi icin siiphelenilen kisinin

kendini temize ¢ikarabilmesi i¢in yemin etmesi gerekmekteydi. Kisinin yemin etmeyi

% James Given, Heresy and Authority, s. 21.
387 Arnold, Inquisition and Power, 5.30.
588 Arnold, Inquisition and Power, 5.30.

150



reddetmesi durumunda bu tutumu dogrudan bir itiraf olarak degerlendiriliyordu.’® Buna
gore artik sorusturmayi piskoposlar yapacaklardi. Boylelikle 1184°ten itibaren
piskoposluk engizisyonunu goriiyoruz. Ancak Verona Sinodu ¢ok etkili olmamis ve Albi
Hagli Seferi zaferinden sonra Onceki sorunlarin tekrarlanmamasi adina sistematik bir
kovusturma gerektigine kadar verilmistir. 1209°da Avignon, 1215’te Montpellier ve

nihayet IV. Lateran Konsili ile bu prensip onaylanir.””

Engizisyonun kurumsallagmasi, siddetin kademeli olarak artmasi ve engizisyon
gorevlilerinin yetkilerinin arttirilmasinin bir paralellik arz ettigi sdylenebilir. Verona
sinodu Oncesi, Beziérs’de, (1131), Narbonne’da (1132), Kilise bu konsillerde de
heresiyle savasinda laik otoriteyle is birbirligi yapmak istemis ancak o donemde kontlar
toplumda kaos istememislerdir. Verona sinodunda piskoposlara heretik i¢in sorusturma
yetkisi verilmistir. Bu sebeple bu sinod ‘Piskoposluk Engizisyonu’nun baglangi¢ tarihi
kabul edilir. Ayrica laik otorite bu sinod ile birlikte Kilise ile isbirligine ikna olmustur.
Ayrica Toulouse’da ve Reims’de konsiller diizenlenmistir. Toulouse konsilinin bu

sehirde yapilmasi da heretiklere goz dagi vermek i¢indir.

1199°’da Viberto’ya gonderdigi mektubunda, yani Vergentis Senium’da III.
Innocent, heretikligi Tanr1’ya ihanetle bir tutar. Boylelikle heretikler yargilanirken Eski
Roma’da davalarinda kullanilan usul ve normlar takip edilir. Bu durumda heretiklerinin
oliimle cezalandirabilecegi belirtilir. Bunun yaninda heretiklerin mallar1 miisadere edilir

ve ¢ocuklari ii¢ nesil boyunca kamu hizmetine yasakli kabul edilir.”"

1139 tarihli Lateran konsili, Toulouse konsilinin yirmi yil dnceki ciimlesini
tekrarlayarak: yalmzca Isa’nin bedeninin ve kanmnin kutsalligini, ¢ocuklarin vaftizini
kinayanlarin(heretiklerin) din anlayisin1 degil, ayn1 zamanda savunucularin1 da mahkum

592
eder.

% Turbelville, Medieval Heresy & Inquisition, s. 143-144.
90 Turbelville, Medieval Heresy & Inquisition, s. 143.

9 Qackville, A Companion to Heresy Inquisitions, s. 116.
392 Sackville, Heresy and Heretics, s. 89.

151



1179 III. Lateran konsili sirasinda Fransa ve Rhineland’de ortaya ¢ikan

» Bu konsilde heretiklerin ve heretik gruplarn®*

heretikler glindeme gelmistir.
tamaminin ayni kefeye konulmasi netlesir: “Bazilar1 Katarlar, bazilar1 Patarenler, bazilar
Pavlikenler ve bazilar1 bagka isimlerle adlandirilsalar da aslinda simdilerde Gascony, Albi
ve Toulouse bolgelerine ve baska yerlere yayilmis ¢cok daha fazla sayida diisman

demektir.”>”*

1207 yilina ait Cum ex Officii Nostri’de ise dozaj biraz daha arttirilarak: "Daimi
bir yasa olarak kararlastirtyoruz ki orada bulunan her heretik derhal alinip yasaya gore
cezalandirilmak iizere laik mahkemeye teslim edilecektir. Tiim mallar1 da satilacaktir.
Bununla birlikte, i¢inde bir heretigin yakalandig1 ev, tamamen yok edilecek ve hi¢ kimse
onu yeniden insa etmeye kalkmayacaktir ki orasi bir kotiiliik, bir pislik yuvasi olsun."
Ayrica, heretiklerin inananlari, savunucular1 ve sempatizanlarinin, mallarinin dortte biri
kadar, para cezasina da hilkkmolunur. Buradan elde edilen gelirler de halka hizmet i¢in
kullanilacaktir.”®® Boylelikle heretiklerin mallar1 ve canlarini almak miibah ve miistehap
gortliir.

IV. Lateran konsilinde heresi, asil konu haline gelir. Heretikler sekiiler otoriteye
ve temsilcilerine devredilir. Sekiiler giiclerden, eklesiastik otoriteden onlara verilmis
heretikleri ihrag¢ edeceklerine dair yemin almmustir.”®’ IV: Lateran’da da heretikleri tek
tek saymak yerine "her ne ad altinda olursa olsun, tiim heretikler" seklinde bahsedilerek
aforoz edilir. Bu konsilde Ad abolendam'dan ve III. Innocent'in kendi kararnamesinden,
Vergentis in senium'dan alinan ‘Gergekte farkli yiizleri olan ancak kuyruklari birbirine
bagl tilkilere’ benzetilir.”®® Heretiklerin inanglarinin birbirinden farkli olsa da gururlar:
aynidir ve hepsi Kilise doktrinine uymaz. Dolayisiyla biitiin heretik ve heresi gruplari

genellestirilir. Bu konsile gore heretikleri savunan, destekleyen veya inananlara ya da

39 Wakefield, Evans, Heresies of High Middle Ages, s. 351.

9% Katarlarin yasadig1 dénemde Languedoc’ta Valdensiyanlar ve Beguinler gibi farkli heresi gruplarnin da varhig
bilinmektedir. Beguinler hakkinda detayl: bilgi i¢in bkz: Louisa Anne Burnham, So Great a Light, So Great a
Smoke- The Beguin Heretics of Languedoc: Conjunctions of Religion and Power in the Medieval Past , Cornell
University Press, 2008.

595 Tanner, Decrees Of The Ecumenical Councils, 1,211-25, canon 27, s. 224-25.

39 Ppeters, Heresy and Authority, s. 178.

97 Sackville, 4 Companion To Heresy Inquisitions, s.116.

5% Salmon’un tilkileri. Bu ifade déneminde gorsellestirilmistir ve bu gorsel ¢aligmanin ekler kisminda yer almaktadir.

152



% Yine IV. Lateran

onlar1 gizlemek i¢in bilingli bir se¢cim yapanlara ceza verilecektir.
konsilinde sunlar kaydedilmistir: “Her iki cinsiyetten tiim inananlar, sagduyu yasina
ulagtiktan sonra, yilda en az bir kez tiim gilinahlarin1 kendi rahiplerine sadakatle itiraf
edecek ve en azindan Paskalya'da saygiyla kabul ederek verilen kefaret i¢in de ellerinden
gelenin en iyisini yapacaklardir. Efkaristiya ayinini, belki kendi rahiplerinin tavsiyesi

iizerine kabul etmezlerse, yagamlar1 boyunca Kiliseden koparilacaklar ve dldiiklerinde

Hristiyan cenaze toreninden mahrum birakilacaklar.%”’

Kutsal, ortodoks ve Katolik inancina kars1 yiikselen her heresiyi aforoz ediyor
ve lanetliyoruz. Hangi gorevde olurlarsa olsunlar, laik otoriteler, sayginlik kazanmak ve
inananlar arasinda sayilmak istiyorlarsa inancini savunmak i¢in alenen yemin etmeleri
gerektigi konusunda uyarilacak, tesvik edilecek ve gerekirse dini kinama ile
zorlanacaktir. Kilise tarafindan isaret edilen tiim heretikleri kendi yargi yetkisine tabi

topraklarda ellerinden geldigince yok etmeye ¢alisacaklardir.

Gregory IX, 1231 yilindaki Excommunicamos’ta tovbe etmeyen heretikler icin
cezay1 soyle belirlemistir: "animadversio debita", nefret borcu, yani 6lim cezast. IV.
Innocent, 1252 yilindaki Ad Extirpanda’da, diger baz1 suglulara uygulanan iskencenin

heretiklere de uygulanmasi gerektigini belirtmis ve iskence siirecini resmen baglatmistir.

... hiiklimdar ... igbu belgeyle, yakalanan tiim heretikleri, tipki hirsizlar
ve soyguncularin sug¢ ortaklarini suglamaya ve suglarini itiraf etmeye
zorlamalar1 gibi, hayatlarini tehlikeye atmayacak veya uzuvlarina zarar
vermeyecek sekilde iskence yaparak isbirlik¢ilerinin isimlerini
vermeye zorlamasi emredilmistir. Zira bu heretikler, ruhlarin katili ve

kutsallarin hirsizlaridir, bundan dolay1 asil hirsiz bunlardir.

9 Sackville, 4 Companian to Heresy Inquisitions, s.116. Konsilin ana metnine ulasmak ve kanonlar1 daha detayli
okumak i¢in bkz: https://sourcebooks.fordham.edu/basis/lateran4.asp (15 Haziran 2022)
690 peters, Heresy and Authority, s. 177.

153



IV. HACLI SEFERi TARTISMALARI BAGLAMINDA ALBILiLER
SAVASI

Siddetin kutsal dayanaklar1 bashig: altinda inceledigimiz {i¢ mesele, (i)siddetin
normallesmesi, (ii)Engizisyon Mahkemelerinin kutsal olup olmamasi meselesi ve
(ii1)Albililer savasinin Hagli Seferleri’ne dahil edilip edilmemesi problemlerinin birbirini
tamamlar nitelikte oldugunu soyleyebiliriz. Bir bagka deyisle Kilise siddeti neden
mesrulagtirmigsa ayni sebeple Engizisyonu kutsal saymis, yine ayni motivasyonla

Albililere yonelik savas1 ‘Hagli Seferi’ olarak formiile etmistir.

Albililer Hacli Seferi historiyografisine baktigimizda, savasin ¢ok uzun yillar
boyunca hacli seferi kategorisinde degerlendirilmedigini goriiriiriiz. Bunun sebebi “Hacl
Seferi” taniminin daha ¢ok “Kutsal topraklari Miislimanlardan almak i¢in yapilan
savag”®' yapilmasi, Albililer gibi Hristiyanlara karsi diizenlenen savaslarm hagli
diisiincesinden bir kopus, siyasi bir savas olarak goriilmesidir. Ancak uzun yillar siiren
bu goz ardi edis, ¢ogulcu ekole mensup tarihgiler tarafindan Albililer savasinin Hach
Seferi kategorisinde degerlendirilmesi gerektigini savunmalariyla farkli bir boyut
kazanmigtir. Norman Housley ve Jonathan Riley-Smith ¢ogulcu goriise sahip
tarihcilerdendir ve Albi’nin Hagli Seferi kategorisinde degerlendirilmesi gerektigini

diistinmektedirler. Housley bunun yaninda, Albi’nin zaten var olan bir yapinin devami

oldugu kanaatindedir.®”*

Albililer savasi Hristiyan oldugunu ifade eden gruplara yonelik gerceklestirilen
tek hagh seferi degildir. Bu savastan daha 6nce de sonra da benzer ¢esitli savaglar vuku
bulmustur. Bu sebeple tarihgiler, Hristiyan-Hristiyan hagli seferlerinin kokenlerinin

bundan daha eskiye, Gregory VII' nin (taht. 1073-85) reform papaligina kadar uzandigini

' Crusade maddesi:

https://www.merriam-webster.com/dictionary/crusade?utm campaign=sd&utm medium=serp&utm_source=jsonld

92 Fatih Durgun, "They are Worse than Saracens With Their Strong Hand and Their Arm Stretched in Fight":
Multifaceted Context Of The Albigensian Crusade”. Journal Of International Social Research, c. 10, say1 48,
2017/2/1 s. 192; Housley, 2006, s. 61. Albililer seferinin bir Hagl1 Seferi olup olmadig1 tartismasi hakkinda detayl
bilgi i¢in bkz. Laurence W. Marvin, “The Albigensian Crusade in Anglo-American Historiography, 1888-2013”,
History Department, Evans School of Humanities, Berry College, History Compass 11/12, 2013, Eray OZER,
“Modern Donem Albi Hagli Seferi Tarihyaziminin Gelisimi ve Degisen Bakis Agilar1”, Tarih Yazimi, Journal of
Historiography, 2021, 3(2): 265-285.

154



iddia etmektedirler.®®’

Yine IV: Hagli Seferinde hagli askerlerinin Konstantinopolis'i
yagmalamasi da buna dahil edilebilir. Papa IX. Gregory (1227-41) de 1230' larda
Almanya, Bosna ve Italya'da heretiklere karsi hagl seferlerine izin vermis ve IIL.
Innocent’ta gordiigimiiz gibi doguda sefer yapanlarla ayni endiiljans1 vaat ederek
Hristiyanlara kars: hagl seferlerini genisletmeye devam etmistir.®** Yine XV. yiizyilda
John Hus’un takipgileri ilizerine diizenlenen Hussite Hagli Seferi de ayni kategoride
degerlendirilmelidir. Sonug itibariyle ¢ogulcu tarih¢iler Hagli Seferi tanimini genisletmis
oldular. Baz1 kaynaklarda “Albi Hagli Seferleri” seklinde kaydedilmektedir. Seferin ¢ok

uzun bir zaman dilimini, bir¢ok merkezi kapsamasi ve kumandanlarin zamanla

degismesinden dolay: boyle bir isimlendirme uygun goriilmiis olabilir.®””

Calismanin bu kisminda, Albililer Hagli Seferi hakkindaki tarih yazimi
konusunu bagka calismalara birakarak, “Hagli Seferi” teriminin bu savas icin neden
isabetli oldugu konusunu ele alinacaktir. Bunun yaninda Hacli Seferi olarak
nitelendirmenin yaninda, kismen diger haghi seferlerinde de gordiigiimiiz savasin
tamamen kutsal motivasyonlarla yapilmamis olma ihtimalini de gz Oniinde

bulundurmaya calisacagiz.

Albililer savasinin hagli seferi oldugunu diisiinmemizin sebeplerine, diger Hach
Seferlerine verilen engizisyonun hatta bir adim daha fazlasinin vadedilmis olmasi, III.
Innocent’in hagli seferi cagrist yaparak ¢esitli diplomatik yazismalar yapmasi,
silahlandirilan askerlere hag isareti tasiyan kiyafetler giydirilmesi, savasin diger hagh
seferlerinin sebeplerine benzer sebeplerinin olmasini dahil edebiliriz. Burada oncelikle
bu saydigimiz maddeler lizerinde tartisarak hagli seferi olmasina ragmen savasin nasil bir
etnik temizlik ve Fransa’nin milli ve kiiltlirel biitiinliigline hizmet ettigi iizerinde

duracagiz.

893 John Aberth, Contesting the Middle Ages: Debates that are Changing our Narrative of Medieval History Routledge,
2018, s. 83.

604 Aberth, Contesting Middle Ages, s. 84.

605 Ornegin savas 1209’ da baslamistir. Savasin en 6nemli aktorlerinden III. Innocent’in 16 Temmuz 1216’ da aniden
kendiliginden 6ldiigii iddia edilmektedir. Bir diger 6nemli isim olan komutan Montfortlu Simon da 25 Haziran
1218’ de 6lmiistiir. Cogu kaynaga gore savas yirmi y1l siirmiistiir. Ancak Montségur’ un diisiisii 1244’ i bulmustur.

155



V. ENDULJANS

Engizisyon ve Albililer Hacli Seferinde siddetin mesrulastiriimast konusunda
Augustinus’un adil savas teorisinin ¢ok¢a kullanildigindan kisaca bahsetmistik. Burada

bu konuya biraz daha yakindan bakmaya ¢alisacagiz.

Augustinus’un meshur adil savas teorisi esasinda Aristoteles’in diisiincesinde de
mevcuttur. Aristoteles, savunma savaglarin1 adil savas olarak nitelendirir. Fetih
savaslarini adil savas kategorisinde degerlendirmez ancak ilging sekilde kdle elde etmek
icin yapilan savaslar1 da adil savas olarak nitelendirir.®”® Augustinus diisiince sistemini
olustururken Cicero ve Ambrose’tan etkilenmistir. Ambrose, kendisinden Onceki
diistintirlerden kilisenin {istliinliglinii savunmasiyla ayrilmig, imparatorun piskoposlari
degil, piskoposlarin imparatorlar1 yargilama yetkisine sahip olduklarini iddia etmistir.
Bunun yaninda Ambrose’un Roma’nin diismani olarak nitelendirdigi barbarlar da

inanglarmdan dolay1 cezalandirilmalidir.*”’

Augustinus, mesru otorite kavraminin i¢ine Tanr1’y1 da dahil ettigi i¢in Tanri’nin
yonettigi dini savaslar1 kosulsuz olarak “adil” kabul eder. Bu sebeple bu diislincesini
pasifist Hristiyanlara karst Roma’nin askeri giiciinii mesrulagtirmak i¢in dahi kullandigini

gormekteyiz.*”®

Siddetin mesrulastirilmas: konusunda ilk akla gelen isimlerden birisi Aziz
Augustinus’tur. Onun ‘adil savas’ teorisi yiiksek Orta Cag’in ortalarinda (High Middle
Ages) yasayan Hristiyan teologlar i¢cin 6nemli bir referans kaynagi olmustur. Augustinus
onceleri heretiklerin kendilerini diizeltme ve tevbe etme haklarinin oldugunu, onlarin
kaybolmus koyunlar olarak degerlendirilmesi gerektigini belirtir. Augustinus ayrica
baskinin gergekte heretik olan kimseleri miinafik Hristiyanlara doniismesinden endise

ettigini kaydeder.*” Ancak daha sonra bu fikrini tamamen degistirir. Augustinus, yine

606 Alj Caksu, “Aristoteles ve Adil Savas Teorisi”, Felsefe Diinyasi, s. 54, ss. 53-70. 2011.
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1463974

Amrose ve Cicero’nun hakli savas diisiincesi hakkinda detayli bilgi i¢in bkz. Feryal Kalkavan Taslaman,
“Gegmisten Giiniimiize “Hakli Savas” Kavraminin Yorumu”, Basilmamis Doktora Tezi, Istanbul Uni. SBE.,
Uluslararasi {liskiler ABD, Istanbul 2011, s. 23.

Augustinus’un hakli savas teorisi hakkinda detayl bilgi igin bkz. Seda Ensarioglu, “Islam siyaset literatiiriinde adil
savas kavrami”Basilmamis Doktora Tezi, Uludag Universitesi SBE, Bursa, 2015.

Vincentus’a 50. Mektup.

607

608

609

156



heretik bir grup olduklarimi diisiindiigii Donatistler icin “Kovusturma ve hitabet/vaaz
etme” silahlarimin diigmanlarin inatlarimi kiracak kadar giiclii olmadigini kaydeder.
Katolik bakis acisina gore heretik kabul edilen ve Augustinus’un muasirlar1 olan Donatist,
Rogatist ve Plegiarislere yine bu meshur just war-adil savas’ teorisi baglaminda neden
zulmedilmesi gerektigini uzun uzun anlatmaktadir. O, Donatistlerin ¢ok aktif
olmalarindan sikayet¢idir ve Kilisenin Tanri’nin koydugu yetki ile heretikleri

sinirlandirmasi ve onlarim diizeltilmeleri gerektigini salik verir.®

Augustinus’a gore, kotiiliigli ortadan kaldirmak icin kotiiliige kotiiliikle
mukabele edilmelidir, ¢linkii Tanri’nin adaleti bunu gerektirir. Eger kisi kendi adalet
duygusunu karistirir ve merhamet etmeye kalkarsa hata etmis olur. Zira ‘Kilise disinda
kurtulus yoktur’ (Extra Ecclesiam Nulla Salus) ve bu sebeple ona gore Yahudiler isa’ya
nasil zulmettiyse Isa da Yahudilere ayni sekilde zulmederek gerekli olan neyse onu
gerceklestirmistir. Firavun, Tanri’nin insanlarina agir islerle baski yapmis, ancak Musa
da putperestlere ayni sekilde sert davranmustir.®’’ Jezabel peygamberleri 6ldiirmiistiir
ancak Ilyas da sahte peygamberleri 6ldiirmiistiir. Sare’nin elinde otorite bulundugunda

Hacer’e eziyet etmesi de yine aym gereklilik igindir.®'?

Bu 6rnek ve gerekgeler igin
yaklagik yirmi sayfa ayiran Augustinus, bu sekilde heretiklerin neden yok edilmesi

gerektigini anlatir ve heretiklere zulmiin mesruiyetini ispat etmeye calisir.

Augustinus’a gore laik otoritenin uygulayacagi gii¢ yontemleri her haliikarda
yararl ve gereklidir. Bu nedenle, eger imparatorluk yasalar1 Tanri'nin hakikatiyle ters
diisiiyorsa bu yasalara uymayan kisi, biiyiik bir 6diil alacaktir; ancak Imparatorluk
yasalar1 ilah1 hakikati destekliyorsa bu yasalara itaat etmeyi reddeden, kendisini en

siddetli azaba maruz birakmis demektir.®"

XII. ylizyll Kilise yazarlart Augustinus’un bu teorisini ¢ok kullanmiglardir.
Onun heretikler aleyhine kaleme aldig1 yazilarin Katarlar’a yonlendirildiginden daha

once bahsetmistik. XIII. yiizyill Kilise yazarlari, adil savas nosyonunu, inatci

610 Augustine, Letters, s. 56-57.

' Hristiyan devletlerindeki Yahudi baskisini kastetmektedir. Letters, s.62.
612 Augustine, Letters, s.61.

613 Bkz. Ames, Righteous Persecution.

157



giinahkarlar, isyancilar veya haksiz yere topraklari, miilk veya haklar1 ele
gecirenlerin cezalandirilmasi da dahil edilen bir savunma eylemi olarak benimsediler
ve popiiler hale getirdiler.®'* Adil savas teorisi de “Bunu Tanr1’nin istedigi” gerekgesiyle
heretiklere zulmiin teorik zemine oturtulmasinda ¢ok etkili olmustur. O dénemde kurulan
uiniversiteler-6zellikle Paris’te egitilen papazlar- vasitasiyla Kilise bu diigiincesini
derinlestirme imkani bulmustur. Nitekim Dominiken kanonist Aziz Raymond adil savag
teorisinin resmi formiilasyonunu gergeklestirmis oldu. Raymond’a gore hakli savas i¢in
su bes unsurdan birinin s6z konusu olmasit gerekmektedir: (i) savas yliriitenlerin
meslekten olmayan kisiler olmasi, (ii) savasin amacinin ya ¢alintt mallarin iadesi ya da
Kilise'nin savunulmasi olmasi, (iii) savasin gergekten gerekli olmasi (iv) savasgilarin
cezalandirma arzusunu icermeyen adil bir niyete sahip olmalari; (v) savasin uygun otorite
sayesinde yiiriitiilmesi.®’> Raymond’im teorisi ve III. Innocent’in kanonik bilgisini bu
konuya yonlendirmesi neticesinde Orta Cag Hacgli Seferleri hakli savaslar olarak kabul
edildi. Boylece Kiliseye ve ona bagl yapilarina yonelik her tiirlii tehdit hakli savas
kapsamina dahil edildi. Bu sayede ilk Hagli Seferi de dahil olmak {izere biitiin hach

seferleri mesru kategorisinde degerlendirildi.

Papa III. Innocent da heretiklerle miicadelesinde onlar1 “Miisliimanlardan daha
serli” olarak nitelemektedir. Bu sdylemi gerek Hacli Seferi ¢agrisinda gerekse donemin

laik otoritelerini ikna etmek tizere yazdig1 mektuplarda siklikla dile getirmektedir.®'

Ey Isa’nmin askerleri, ileri! ileri ey Hristiyan ordusunun cesur erleri!
Kutsal Kilise’nin evrensel 1stirap ¢i1gligi sizi uyandirsin! Dinin
hamiyeti, Tanriya karst islenen bu korkung sugun intikami igin size
ilham versin! Tanrmin size vahyettigi sekliyle, bu hain heresinin

koklerini kurutun! Tanrmin giiciiyle ve yardimiyla617 heresinin

614 Jessalynn Bird, “Paris Masters and the Justification of the Albigensian Crusade”, Crusades, Routledge,

2007, s. 119.

John W. Bauer, “Conflict And Conscience: Ideological War And The Albigensian Crusade”, Basilmamis yiiksek
Lisans Tezi, MAJ, USA B.S., United States Military Academy, West Point, New York, 1995.
https://apps.dtic.mil/sti/pdfs/ADA471153.pdf

Albililer Hacli Seferindeki laik otorite ve Kilise is birligi hakkinda detayl: bilgi icin bkz. Nunn, Alexis, "The
Albigensian Crusade: The Intersection of Religious and Political Authority in Languedoc (1209-1218)" (2017).
WWU Honors Program Senior Projects. 57.

II1. Innocent bu ¢agrisinda ingilizcedeki “Strong hand and an outstreched arm” ifadesini kullanmaktadir. Bu ifade
Kutsal Kitap’ta Israil lehine Tanri’min giiciinii kullanmasi anlamima gelmektedir. Psalm 136:12 (CEBA) Walker

615

616

617

158



takipcilerine Miisliimanlara saldirdiginizdan daha pervasizca saldirin.

Ciinkii bunlar daha serliler.618

III. Innocent’in bu tarihi sesleniginin yaninda, 28 Mart tarihli papalik fetvasi
(bull) basrahipleri Albi Hagli Seferi hakkinda vaaz vermeleri ve endiiljans1 vadetmelerini
ilan etmektedir. Tudela’li William, III. Innocent’a Albi Seferinde endiiljans verilmesi
fikrini Arnald-Amalric’in verdigini aktarir.’’’ Bu ilam yayma isi Citeaux ’ta orduyu
kurmak ve yonetme gorevi Arnald-Amalric’e verilmistir. Tudelalt William, III. Innocent
’a Albi Seferi’nde endiiljans verilmesi fikrini Arnald-Amalric ’in verdigini aktarir. II1.
Innocent, Albi Hagli Seferinde, muhaliflere karsi saldirtya motive edebilmek igin
haglilara yalnizca tam endiiljans degil, ayni zamanda “heretiklere” ait topraklari-Toulouse

kontunun arazileri dahil olmak {izere- zapt etme hakkini da vadetti.®*

Daha once endiiljans1 elde edebilmek i¢in uzun yolculuklar ve biiyiik
mesakkatlere katlanmak zorunda olan Katolikler i¢in bu bulunmaz bir firsatti. Zira zaten
komsular1 olan Giiney Fransa’da savasa katilmak, donemin sartlar1 diislintildiigiinde
Kudiis vb. merkezlere gitmekten ¢ok daha kolaydi. Yine de bu seferin “Hristiyanlarin”
iizerine yapilan bir Hacli Seferi olmasi 6nemli bir ¢cogunluk i¢in kafa karisikligi demekti.
S6z gelimi seferin en Onemli komutanlarindan Montfordlu Simon, savagstaki
acimasizlifiyla taninmasina ragmen ilk etapta savasa katilmaya ¢ok istekli degildi. Bunun
yaninda III. Innocent bu savasta endiiljansi kirk giin savasta kalma sartiyla taahhiit etti ve
bir¢ok kisi kirk giinden sonra hemen ayrildi. Savasin uzun siirmesinin sebeplerinden
birinin bu oldugunu sdyleyebiliriz. Ciinkii Kilise ¢ok gii¢lii olmasina karsin savas ¢ok
uzun siirmistiir. Bir¢ok kayda gore savas yirmi yil siirse de Montségur Kalesi nin diigiisii

1244 *i bulmustur.

9 Ocak 1208 ’de Papalik yliksek riitbeli papazlari ve soylulari “heretiklere” kars1

silahlandirmaya c¢agirir. Kilisenin korumasi altina alinmak i¢in hag¢ isareti iceren

Reid Cosgrove, “Clergy and Crusade, The Church in Southern France and Albigensian Crusade” Doktora Tezi,
Saint Louis University, 2012, s. 1. Malcolm Barber ayrica bu Eski Ahit dilini Narbonne, Arlas, Vienne...gibi
merkezlerdeki asilleri ve eklesiastikleri etkilemek suretiyle intikam icin kullandigini belirtmektedir. (Cathars,
Barber, 5.107.)

818 Cosgrove, “Clergy and Crusade, s. 1.

819 Costen, Cathars and Albigensian Crusade.

620 Barber, Cathars, s. 120.

159



kiyafetler giymeleri gerekmektedir. Bu takdirde miilkleri giivence altina alinacak ve

borglari silinecektir.®*!

II1. Innocent, endiiljans vaadini giderek artmistir. Tarihgi Peter, 1209°daki Haglt
Seferi cagrisinin etkili olmasina karsin, 1210°da bir isteksizlik olmasindan sikayet

etmektedir.’*

Bunun iizerine Rist’in aktardigina gore elgileri Papa III. Innocent’tan
endiiljans vaadini netlestirmelerini istediklerini aktarmaktadir. Bu sebeple kirk giinii

tamamlamayan hi¢ kimsenin endiiljansi elde edemeyeceginin alt1 ¢izilir.*

Aix-en-Provence bagpiskoposuna yazdigi 1198 yilindaki mektubunda III.
Innocent, tiim Hristiyanlar1 heretiklere karst 'kusanmaya' (hereticos accingantur) ve
elcileri Rainier ve Guy’1n kilisenin heretiklere kars1 miicadelesinde yardim etmeye tegvik
ettigi 'Cum unus Dominus' isminde bir mektup géndermistir. Innocent bu mektubunda,
seytan'in sinagoglar1 dedigi Katarlar Kilisesini, Evanjelik, apostolik ve peygamberlik
Ogretilerini yozlastirarak ayri kiliseler olusturmalarini son derece hayret ve iiziintiiyle
takip ettiklerini aktarir. Bunun yaninda Innocent, Rainier’den heretiklere afaroz
edildikten sonra herhangi bir yardimda bulunan herkesin de kesin bir dille afaroz

edilmesine devam edilmesini emreder.®**

III. Innocent’in Fransa krali II. Philip Augustus'a hitaben yazdigi mektubu da
dikkate degerdir. Papa, bu mektubunda Orta Cagda olduk¢a meshur olaracak olan “iki
kili¢” metaforunu kullanir. Buna gore Kilise’nin ihtiya¢ duydugu vakitlerde manevi ve
laik otoriteler gii¢ birligi olusturmalidir.®*> Papa ayrica (1204) 'de yazdig1 'Ad sponsae
suae’ isimli mektubunda Philip ve oglu Louis'i ve Fransa'nin soylularini heretikleri yasal
haklarindan menetmelerini ve mallarina el koymalarini istemigtir. 1204 tarihli 'Etsi nostra
navicula 'da da papanin elgilerine krali, oglu Louis'i ve Fransiz asillerini, heretikleri

giinahlarmin bagislanmas: karsiliginda mallarina el koymalar1 gerektigi konusunda

621
622

Costen, Cathars, s. 6.

Daniel Power, “Who Went on the Albigensian Crusade?” The English Historical Review, c. 128, say1, 534, Ekim
2013, s. 1047-1085.

Rebecca Rist, “Salvation and the Albigensian Crusade: Pope Innocent III and the plenary indulgence” Reading
Medieval Studies, University of Reading, 36, 2010, s. 95-112.

Mektubun tam metni ve detaylar igin bkz. Albigensian Crusade a sourcebook, s. 33-34.

Yine mektubun tam metni ve detaylar igin bkz. Albigensian Crusade a sourcebook, s. 34-35.

623

624
625

160



etkilemeye cagirdi. Dogu'da savasanlara verilen ayni endiiljans1 kazanacaklarini bir kez

daha vurguladt:

ve giinahlarin bagislanmasint emrediyoruz, ¢iinkii onlarin
heretiklere karsi imanla miicadele etmeleri karsiliginda Kutsal bolge
(Kudiis)’ye yardim i¢in denizi asanlara verdigimiz endiiljansin aynisini

almalarini istiyoruz.®*®

1205°te Papa’nin hem elinin daha giiclendigini hem de endiiljans konusunda
daha comert oldugunu sdyleyebiliriz. 'Ne populus Israel' ismindeki mektubunda Fransa

kral1 ve oglu Louis’den heretikligi yasaklamalar11 ve mallarina el koymalarini ister.

Ancak manevi kilicin eksikligine bir destek olmasi i¢in kilicinizi
kullanarak, Kralliginizin Yiiceliginin el¢ilere giiglii bir yardim ve iyilik
etmesine miisaade edin. Boylece, takdire sayan bir gayretle insanlar
nezdinde san ve seref kazanmanin yani sira, Kutsal Topraklara yardim
gotliren herkese bahsettigimiz giinahlarin bu affini, endiiljans1 almay1

hak edebilirsiniz.**’
1207°de bir adim daha 6teye giderek:

Heretiklerin tiim mallarinin kamu mali haline getirilmesini ve hem sizin
hem de kendi sahsimizda calisan veya gerekli yardimi yapan ve
topragimizin adamlarina karsi silahlanacak kisiler i¢in yapilmasini
diliyoruz. Onlar1 boyun egdirmek ig¢in ilan ettigimiz gilinahlarin
bagislanmasinin etkili olmasina izin verirseniz Kutsal topraklar i¢in

¢alisanlara verdigimiz endiiljansin aynisini bahsedilecektir.*®

Gortildiugi gibi Albililer Hagli Seferi’nde Papa III. Innocent organize ettigi diger
Hagl1 Seferleri’nde oldugu gibi bir endiiljans vadetmektedir. Bunun da 6tesinde, savasma

konusunda Fransa Krali’nin ¢ok istekli olmamasinin da tesiri ile Innocent, savasin kirk

626 Rebecca Rist, “Salvation and the Albigensian Crusade: Pope Innocent III and the Plenary indulgence” Reading
Medieval Studies, University of Reading, 36, 2010, s. 95-112.

627 Rebecca Rist, R. “Lupi rapaces in ovium vestimentis': Heretics and Heresy in Papal Correspondence” Sennis,
A. (ed.) Cathars in Question, York Medieval Press, 2016, ss. 229-241.

628 Rist, “Lupi rapaces”, s. 231.

161



giin icerisinde basarili olabilecegini ongorerek yalmizca kirk giin savasma sartiyla bu

endiiljansa nail olunacagini ilan etmistir.

VI. ETNIiK TEMIiZLiK

Les Vaux-de-Cemayl Peter’in Historia Albigensis isimli eseri bu Hagli Seferi
icin 0 donemde yazilmis ve giiniimiize ulasan en ayrintili kaynaklardan biridir.®”” Bu
caligmada savasin gidisat1 konusunda ¢ok detayli bilgiye yer verilmeyecektir. Ancak ¢ok
onemli gordiigiimiiz baz1 hususlardan bahsedilecektir. Bunlar: Bezier’in diisiisii, etnik
temizlik/soykirim meselesi, savasin Oonemli figiirlerinden VI. Raymond ve savasin

beklenmeyen neticeleridir.

Beziér, Castalnau’lu Peter’in vaaz vermek i¢in gidip kovuldugu yer olmasi ve
Katarlarin yogun yasadigi bir yerlesim yeri olmasi bakimindan 6nemlidir. Albililier
savasinin ilk basladig1 yerdir. Sarkilar diyar ( terre de sang) denilmesine Languedoc’un

bu diisiisten sonra kan diyar1 diye amldig1 kaydedilmektedir.®*

Bezier katliam1 Albi Hagli Seferi’nin nisanesi gibidir. O dénemde savas kurali
olarak kadinlara ve ¢ocuklara dokunulmazdi. Ancak Bezier bir istisna olmustur.”*' Bu
bliylik katliam Avrupa’da daha 6nce hi¢ goriilmedigi icin tarihgilere soykirim ifadesini

kullandiran en 6nemli sebeplerden biridir. Ayrica Katoliklerden heretikleri teslim etmek

629 Albi Seferi hakkinda elimizde pekgok birincil ve ikincil kaynak bulunmaktadir: Vaux-de-Cernay, Peter of les. The
History of the Albigensian Crusade, Edited and translated by W.A. Sibly and M.D. Sibly. Woodbridge, Suffolk:
1998, The chronicle of William of Puylaurens — the Albigensian crusade and its aftermath. Translated by W.A.
Sibly and M.D. Sibly. Woodbridge, Suffolk: 2003, William of Puylaurens, Chronica Magistri Guillelmi de Podio
Laurentii, The Song of the Cathar Wars: a history of the Albigensian Crusade. Tr. Janet Shirley. Ashgate 2000, )
Eserin ilk yaris1 giiglii bir pro-hagli imaji1 ¢izmektedir, diger yaris1 anti-hagligibi gériinmektedir. Epey eski ve ilging
bir ¢alismadir, ozanlarin verilerine dayanir, ancak dikkatlice okunursa istifade edilebilir. Albi Seferi i¢in yapilan
vaazlar igin: Bériou, Nicole. “La prédication de croisade de Philippe le Chancelier et d’Eudes de Chateauroux en
1226.” Cahiers de Fanjeaux 32 (1997): 85-109, C. Léglu, R. Rist & C. Taylor. The Cathars and the Albigensian
Crusade (2014) kaynaklarin gevirisi. Ozan kiiltiirii ve papaliga ait dokiimanlar igin 6nemli bir katkidir. ikincil
kaynaklar: D. Power, “Who went on the Albigensian Crusade’, English Historical Review, 128 (2013), 1047-85,
B. Hamilton ‘The Albigensian Crusade and Heresy’ in New Cambridge Medieval History, 5. cilt, c1198-c1300
(2009), M. Pegg, 4 Most Holy war: the the Albigensian Crusade (2008), E. Graham-Leigh, The Southern French
Nobility and the Albigensian Crusade, 2005, M. Costen, The Cathars and the Albigensian Crusade (1997), L. W.
Marvin The Occitan War: a military and political history of the Albigensian Crusade, 1209-1218 (2008), J. Strayer
The Albigensian Crusade (orijinali 1971°de, fakat 1997°de daha iyi sekilde yaynlanmistir, W.L. Wakefield,
Heresy, Crusade and Inquisition (1974).
J. Sumption, The Albigensian Crusade (1978) askeri tarih anlaminda iyidir. W.L. Wakefield, Heresy, Crusade and
Inquisition (1974). Listeye katkilarindan dolay1 Andrew Roach’a tesekkiir ederim.

830 Aubrey Burl. “God's Heretics, s. 182(ibooks)

81 Tudela, Laisse, 21.

162



istediklerinde: “Hayir, teslim edemeyiz, biz onlarla birlikte biiyiidiik, aralarinda
akrabamiz da var, ayrica onlarin hayat tarzinin ne kadar degerli oldugunu da gériiyoruz.”
dedikleri kaydedilmektedir. Bunun iizerine Hacli ordusu Katolik ve heretik ayirt
etmeksizin bir giinde 20.000 kisiyi katletmislerdir. Bezier’in ve Albi’nin en {inlii
ifadesinin kullanilmasi da su sekilde gerceklesmistir: Sisteryan tarih¢i Heisterbachli
Caesarius(1170-1240)’un aktardigina gére Giiney Fransa’daki papalik elgisi Arnaud
Amaury’ye haghilarin “ger¢ek Hristiyanlar1” heretiklerden nasil ayirt edecegiz sorusuna
“Hepsini 0ldiiriin, Tanr1 kendisininkileri ayiracaktir.” ifadesi Frasetto gibi bazi tarihgiler
tarafindan siipheyle karsilansa da Sisteryan bir tarih¢iden nakledildigi géz Oniine
alindiginda dikkate degerdir. En azindan biiylik bir ¢ogunluk bu s6ziin Beziers’deki

katliamin iyi bir tanim1 oldugu konusunda hemfikirdir.

Strayer “hepsini 6ldiiriin” ifadesinin Alman bir kesisin aktardigini gergekliginin
kesin olmadigimi sdyler. Ancak ona gore bunun bir énemi yoktur. Ciinkii Papa III.
Innocent’nin yas, cinsiyet, statii ayirmaksizin katliam yaptig1 sdylenir. Olen Katoliklere
de sempati duymazlar. Zira eger heretik komsularini teslim etselerdi onlara baris teklif
edilmesi ihtimal dahilinde olabilirdi. Arnaud Amaury, Innocent III’a yazdig1 mektupta
sunlar1 sdylemistir: ilahi adaletin isleyisi muazzamdi. Ne yas ne cinsiyet ne de statii
ayirmadan hepsini 6ldiirdiik.”.*** Arnald-Amalric’in Papaya gonderdigi resmi raporlara

gore delegeler 20.000 kisinin oldiiriildiiglinii iddia etmislerdir.

Bu katliamdan sonra Beziér’den gelen dumanlar {izerine Narbonne sehri
kendiliginden teslim olmustur. Bilinen biitlin heretikleri teslim etme, orduya yiyecek
vermek ve vergi 0demeyi teklif ediyorlar. Bunun karsiliginda kendilerinin korunmasini

istiyorlar.

Albililer Hagli Seferi hakkindaki bir baska husus da soykirim meselesidir.
“Soykirim” teriminin mucidi olarak bilinen ve holocaust ¢alismalariyla taninan Raphale
Lerner’in Albi Hacli Seferi i¢in sdyledikleri dikkate degerdir. Lemkin, Albi Hacgh

Seferi’nin din tarihindeki en net soykirim vakalarindan biri oldugu fikrindedir. Soykirim

832 Zoe Oldenburg, Crusades, s. 111-112. O’shea, Yellow Cross, s. 87.

163



kavramin1 Albi i¢in kullanan arastirmacilardan bir digeri de siipheci ekolden Mark
Pegg’tir. Pegg, Albililer Hacli Seferi’nde ilahi kurtulusun toplu katliamla iligkilendirip
katliam1 hakli gostererek batida soykirim baslatildigini belirtir. Ona gore bu Hristiyanligi
kurtarici cinayet etigi, Hacli Seferi katliamlarini on {iglincii yiizy1ldan 6nceki diger biiyiik
cinayetlerden ayiran konudur. Pegg’in su anektodu da ilgingtir. Ona gore bir hagh askeri,
Toulouse'u vebali bir firincinin bogazini kestiginde yalnizca onun ruhunu temizlemekle
kalmaz, ayn1 zamanda Hristiyan aleminin ruhunu da temizlemis sayilirdi. Pegg, Albi
Seferi’nin siradan bir kan dokme degil, soykirim olarak degerlendirilmesinin tarihsel

agidan yarar saglayacagi kanaatindedir.”**’

Ancak Lerner gibi bazi tarih¢iler Pegg’in bu kanaatine katilmaz. Lerner, Pegg’in
A Most Holy War isimli kitabini sert bir dille elestirdigi kitap degerlendirmesinde onun
soykirim iddiasina da karst ¢ikmaktadir. Ona gore ilk olarak Hacgli Seferi i¢in verilen
endiiljans, teknik olarak edebi kurtulusu garanti etmez. Tam anlamiyla gilinahlardan
armma ve giinah ¢ikarma gerekmektedir. ikinci olarak da ona gore her ne kadar adil olup
olmadig: tartisilabilecekse de bu savas “kafirlere” karsi yapilmistir. Giiney Fransa’da

* Burada Lerner’m bu elestirilerini

popiilasyonu yok etmek niyeti yoktur.’
degerlendirecek olursak teknik olarak Hacgli Seferi endiiljansin1 tartismak ¢ok makul
goriinmemektedir. Ciinkii boyle bir tartisma s6z konusu bile olmamistir. Burada énemli
olan husus, papanin bu savas icin endiiljans vermesi ve hatta diger endiiljanslardan daha
imtiyazl sekilde savasa tesvik etmis olmasidir. Ikinci husus, esasinda asil konu bu savasin
Hristiyan perspektifinden “adil” olup olmadigidir. Dolayisiyla baska bir tartisma konusu
diyerek goz ardi etmek, asil meseleyi 1skalamaktir. Haglilarin niyetlerinin ne oldugunu
giiniimiiz sartlarinda degerlendirme imkanimiz bulunmamaktadir ve fakat Bezier’deki
katliamda oldiirtilenlerin “kafir” mi yoksa Katolik mi olduklar1 sorgulanmamustir.

Savasin en 6nemli neticelerinden biri de tam da Giliney Fransa’daki popiilasyonun biiyiik

oOl¢iide ortadan kaldirilmig olmasidir.

633 Ppegg. A Most Holy War, s. 188.
634 Detayh bilgi igin bkz. Robert E. Lerner, “A Most Holy War: The Albigensian Crusade and the Battle for
Christendom (review)”, Common Knowledge, Duke University Press, Volume 16, Issue 2, Spring 2010, s. 292.

164



VII. ARADA KALIS

Katarlarin en 6nemli merkezlerinden olan Toulouse’un kontu VI. Raymond
“heretiklere” yakinlig1 ile bilinmekte, hatta zaman zaman “Katar” olmakla
suc¢lanmaktadir. Raymond kontlar1 bdlgenin en saygin ve en zengin kontlaridir. VI.
Raymond’in dedesi [V. Raymond I. Hagli seferi kahramanidir. Raymond’in yasadiklarinm
gormek savasin karmasasini anlayabilmek acisindan faydali olabilir. Kendisi once
Kiliseye kars1 Katarlar1 savunmus, bu sebeple birka¢ kere aforoz edilmis, bir orta yol
bulabilmek i¢in ¢abalamis ancak daha sonra haglilarin ciddiyetini anlayinca topraklarini
muhafaza edebilmek i¢in Hag giyinip haglilara dahil olmus ancak yine de ilging bir

sekilde topraklarini haglilarin elinden kurtaramamastir.

VI. Raymond’in kendisi Katar olmasa da Katarlara sempati besledigi ve ¢ok
uzun yillar onlara miisamaha gosterdigi bilinmektedir. Bunun yaninda Kiliseye gore onun
en biiyiik ikinci hatasi III. Lateran konsilinde yasaklanmis olmasina ragmen parali asker
bulundurmaya devam etmesidir. VI. Raymond Albililer Hagli Seferi’nde ve Katar
tarihinde 6nemli bir sahsiyettir. Asiller arasinda da ¢ok muteber kabul edilir. Raymond
aralarinda pek ¢ok Katarin bulundugu asillerin destegini de kaybetmek istememistir.
Kiliseye vergi vermeyi de reddetmislerdir. VI. Raymond bu ve bunun gibi sebeplerce
defalarca aforoz edilmistir. Bu aforozlardan biri 1207 yilinda gergeklesmistir ve papalik
elcisi Castelnaulu Peter’a aittir. Bu sebeple 1208 yilindaki papalik elgisi Peter’1n silipheli
Oliimiinden IV. Raymond sorumlu tutulmustur. III. Innocent da bu olay1 duydugunda I'V.
Raymond’1 kinamis ve kat’i bir dille tekrar aforoz etmistir. Isin ilging tarafi sudur ki bu
olaydan sorumlu tutulan IV. Raymond’in “heretikleri” kolladig1 iddia edilse de higbir
zaman Kiliseyi siyasi olarak karsisina almak istememistir. Defalarca aforoz edilmis ve

defalarca af dilemistir.

Albi Hagli Seferi’nin baglamasi papalik elgisi Castelnaulu Peter’in dldiirtilmesi
ile baglamigtir. Bu 6liimden Toulouse kontu VI. Raimond sorumlu tutulmustur. Bunun
iizerine Papa III. Innocent kat’i bir dille VI. Raimon’1 kinamis ve aforoz etmistir. Katilden
sorumlu tutulan VI. Raimon Kiliseyi “heretikleri” kolladig1 iddia edilse de hi¢bir zaman

Kiliseyi siyasi olarak karsisina almak istememistir. Bu sebeple defalarca aforoz edilmis

165



ve defalarca af dilemistir. Hacli Seferlerine hazirligin boyle biiyiik c¢apta oldugunu
duydugunda da kendini savunmak i¢in Roma’ya bir temsilci gondermistir. Sonra VI.
Raimon’da bir uzlagsma(reconsulation) toreni yapilmistir. S6z konusu téren, kasabanin
merkezindeki St. Gilles Kilisesi’'nde bircok piskoposun hazir bulunmasiyla
gerceklestirilir. IV. Raimond burada Kilisenin emirlerine itaat edecegine sdz verir ve
yemin eder. “Heretiklere” miisamaha gosterdigini, bu sebeple imanin siipheli oldugunu,
Castelnaulu Peter’in oliimiinde pay1 oldugunu “itiraf” eder. Daha sonra Kilisenin
mahzenine inerek ¢iplak halde, Kilisenin sehit kabul ettigi Castelnaulu Peter’in tabutunun
onilinde onu takdis eder. Biitiin bu hadiseler bir liderin halk 6niinde kiiglik diigmesi

seklinde yorumlanmistir.®>

Ancak torenden dort giin sonra VI. Raymond hagt alir ve
Hacli Sefer’ine dahil olur. Bu sebeple Langudoc boyunca sahip oldugu tiim topraklarin

saldirilardan muhafaza etmis olur.®*

VIII. BEKLENMEYEN NETICELER: PARIS BARISI

II. Innocent’n savasin kirk giin siirecegini umarak verdigi kirk gilinlik
endiiljans savagin kaderini belirleyen 6nemli kararlardan biri olmustur. Cilinkii zaten
Hristiyanlara kars1 savastigi icin kafa karisikligi yasayan Hristiyanlar kirk giinii
tamamladiklarinda, hatta bir kism1 tamamlamadan savasi terk etmistir. Bu sebeple savas
resmi kayitlara gore yirmi yil siirmiistiir. Savasin sona ermesi 1229 Paris Barig’1 ile
miimkiin olmustur. Savas, 1208’de papanin c¢agrisindan bu tarihe kadar Fransa’nin
giindeminde yer almistir. Ancak bazi kaynaklarda 1250 yilinin Languedoc i¢in bir doniim
noktast oldugu ve kirk yil siiren savastan sonra Albililer Ha¢li Seferi’nin son buldugu
aktarilmaktadir. Esasinda bu iddia gayet makuldiir. Zira son Katar kalesi Montségur
1244°te diismiistiir. Toulouse kontu Raymondlarin sonuncusu 1249 Eyliil’iinde dlmiistiir.
Toulouse’un ¢ogu kizi Jeanne ve kocasi, Kral Louis’nin kardesi Alphonse de Poitiers’
kalmistir. Onlarin 1271°deki 6liimlerinden sonra da bdlge, kralligin topraklarina dahil

edilmistir.®’

35 M.D. Costen, Cathars and Albigensian Crusade, Manchester University Press, Manchester: 2007, s. 122.

836 Costen, Cathars; Guébin et Maissonneuve, 1951, s. 37.

7 Ed. Firnhaber-Baker, Violence and the State in Languedoc, 1250-1400, “War and peace in post-Albigensian
Languedoc, 1250-1270”, Cambridge University Press, s. 24-25..

166



Haclilar, Fransa'nin on ti¢lincii yiizyilda bir ulus devlet olarak ortaya ¢ikmasina
onemli dlglide katkida bulundu. Papalar, bu kademeli devlet ingasi siirecinde istemese de
biiyiik bir rol oynadi. Fransa krallarini gliney Fransiz siyasetine dahil etme arzusu, sekiiler
giiclerin Katarlara kars1 miicadelede Kiliseye yardim etmesi gerektigine dair saglam bir
kanaatten kaynaklaniyordu. Bdylece III. Innocent, sonunda Fransiz kralliginin
genislemesine yol agacak bir olaylar zincirini harekete gecirdi. Albigensian Hagli Seferi,

Kapetian devlet ingasinin 6nemli bir yéntemi haline geldi.®®

Albililer Hagli Seferi tarihgisi Strayer, ayrica savasin sonunda Fransiz
monarsisinin giiclinii arttirdigini ve papalig1 ona daha bagli hale getirdigini belirtir. Hatta

bu mesele daha sonra Avignon papaligima sebebiyet verdigini belirtmistir.®*’

SONUC

XII. yiizyil, tarihgilerin en uzun yiizyi1l olarak nitelendirdikleri pek ¢ok
cografyada onemli doniisiimlere isaret eden bir asirdir. Languedoc, ozanlar1 sayesinde
‘siir diyar1’ olarak tanimlanacak kadar edebiyat alaninda gelismis ve liman sehirlerini
kapsamasi sebebiyle sosyo-ekonomik ve kiiltlirel bakimindan ileri bir bolgedir. Bolge
insan1 hem Endiiliis Emevi devletine yakinligi hem de uluslararasi ticarete uygun konumu
sayesinde Miisliman ve Yahudi kiiltiirlerini tanimig ve boylece farkli bakis acilari
kazanma imkani bulmustur. Bu degisim ve gelisim sebebiyle zamanla Kilisenin
gonderdigi Katolik papazlar Languedoc toplumuna hitap etme konusunda yetersiz
kalmustir. Ote yandan bdlgede ziiht hayatlariyla taninan, yoksullugu yiicelten, havarilerin
hayat tarzin1 devam ettirdiklerini ve kendilerinin gergek Hristiyanlar oldugunu iddia eden
ve derin Kutsal Kitap bilgileriyle halki etkisi altina alan Katarlar ismiyle bilinen dini bir

topluluk ortaya ¢ikmistir. S6z konusu grup, Kilisenin problemli tutumu ve toplumun ¢ok

38 David Potter, 4 History of France, 1460-1560: The Emergence of a Nation State, New Studies in Medieval History,
1995.
639 Joseph Strayer, Albigensian Crusades, Dial Press, New York: 1971, s. 174.

167



cesitli inang ve kiiltlirlere asina olmasi gibi sebeplere de bagli olarak kisa zamanda genis
bir kitleyi etkisi altina almistir. Bu noktada Katarlarin Kiliseye yonelttigi hakl elestiriler
de 6nemli rol oynamigstir. Katarlarin Kiliseye yaptigi elestirilerin pek ¢ogu XVI. yiizyilda
Martin Luther’in 95 teziyle benzer niteliktedir. Bunlar arasinda Kilisenin liikse
diiskiinliigii, ibadetler ve endiiljans vasitastyla Hristiyan inancini maddi ¢ikarlarina alet
etmesi, Kutsal Kitap’in insanlarin anlamayacagi dilde okunmasi gibi bir¢ok benzerlik 6ne
cikmaktadir. Bu sebeple -ikinci boliimde de bahsedildigi {izere- bazi Protestan diisiiniirler
Katarlar1 kendilerinin Onciileri olarak nitelendirmektedirler. Kilisenin bu tutumu halkin

Kiliseden ziyade bu tiir gruplara yonelmesine sebep olmustur.

Katarlarin ¢agdasi olan ve ayni cografyada varliklarini siirdiiren Beguinler ve
Valdocular gibi dini topluluklar da Katolik Kilisesinin “heretik™ ilan ettigi gruplardandir.
Ancak bu gruplar Katarlar kadar etkili olamamis dar kapsamli gruplardir ve bu sebeple
Kilise tarafindan bir tehdit unsuru olarak goriillmemislerdir. Katarlar ise daha genis bir
kitleye hitap etmeleri ve daha etkili bir grup olarak taninmalar1 sebebiyle Kilisenin hedefi
haline gelmistir. Bu siiregte Kilisenin bdlgedeki niifuzunun azalmasi ve Katarlarin
ozellikle elitler arasinda yayginlagsmast da bu grubun tehdit olarak goriilmeye
baslanmasini tetikleyen temel sebeplerdendir. Kiliseye ddenen vergilerin Katarlara
akmaya baglamasi da feodal sistem vasitasiyla gelir elde eden Kiliseyi rahatsiz eden

ekonomik sebeplerin basinda gelmektedir.

Katarlarin bir tehdit haline gelmesi ile baslayan Katolik-Katar ¢atismasini
merkeze alan arastirmada bu ¢catismanin temel saikleri incelenmeye ¢alisilmistir. Béziers
katliam1 gibi Avrupa’nin ilk soykirimi olarak anilan genis ¢apli bir hadisede dahi
Katarlarin Katolik komsular1 tarafindan korunarak Haclilara teslim edilmemesi gibi
olaylar g6z onilinde bulunduruldugunda, toplumun bu kadar benimsedigi grubun birden
heretik, diisman, 6teki ilan edilmesi ve Hiristiyan olmalarina ragmen {izerlerine bir Hagh
Seferi diizenlenmesi dikkati hak eden bir mesele olarak karsimiza ¢ikmaktadir. Bunun
Otesinde engizisyon mahkemelerinin icat edilmesine sebep olacak kadar biiyiik bir
husumetin ortaya ¢ikaran degisikligi ve nedenlerini anlamak da bu c¢aligmanin temel

hedefidir.

168



Calismada yontem olarak uygunlugu sebebiyle nitel metotlar tercih edilmistir.
En ¢ok miiracaat edilen metot tarihsel metot olmakla birlikte, Katarlarin yazim tarihine
yakindan bakmak ve kaynak elestirisi yapabilmek icin historiyografik metot, hadiseleri
sebep-sonug ekseninde degerlendirebilmek ve gergek sebeplerini tespit edebilmek i¢in
icin kesfedici metot, olaylar1 baglaminda degerlendirebilmek i¢in ise baglamsalcilik ve
post modern tarith yazimi yaklasiminda benimsenen interdisipliner yaklagimdan
yaralanilmistir. Daha ¢ok sosyoloji biliminden yardim alinan ¢aligmada, hadiseler, bir
teori uyarlama yoluyla agiklanmaya c¢alisilmistir. Bu baglamda teorik ¢erceve olarak
Fransiz sosyolog Bourdieu’nun oyun teorisi alinmis ve teori XII. ve XIII. yiizyil

Languedoc’undaki Katolik-Katar ¢atismasi kontekstine adapte edilmistir.

Bourdieu’niin oyun teorisine gore hayat bir miicadele sahasidir. Bu miicadeleyi
kazanabilmek i¢in sosyal, kiiltiirel, ekonomik sermayeler gibi farkli sermaye tiirlerine
ihtiya¢ duyulur. Simgesel iktidar i¢inse bu sermaye imkanlarmin tamamina sahip olmak
gerekmektedir. Arastirmanin konusu olan XII. yiizyll Languedoc’u bu baglamda
incelendiginde Kilise’nin Katarlarin biiylimesinden rahatsiz olma sebeplerinin yalnizca
dini otoritelerinin sarsilmas1 olmadigr goriinmektedir. Feodal sistemin ve tarim
devriminin getirdikleri ile birlikte Kilise, maddi ¢ikarlarina engel olduklar1 gerekcesiyle
Katarlar1 kendisine rakip ve bir tehdit olarak gérmeye baslamistir. Dolayistyla bu iki grup
yalniz dini zeminde degil ayn1 zamanda siyaset ve ekonomi alanlarinda da miicadeleye
girmis gibi gorlinmektedir. Bu miicadelenin {istlin gelen tarafi da sosyal, ekonomik ve
kiiltiirel sermayesini arttiran, siyasilerin tam destegini alan bdylelikle sozde
ortodokslugunu devam ettirebilen Kilise olmustur. Bu miicadele Bourdieunun
heterodoksi ve ortodoksi konusunda ileri siirdiigii siyasi basar1 tezini hatirlatmaktadir.
Elbette bu teori biitiin dinler ve durumlar i¢in gecerli degildir, ancak Katarlar ve Katolik

Kilisesi catigmast 6zelinde agiklayici olabilecek niteliktedir.

Aragtirmaya Katarlar hakkinda yapilmig ¢aligmalarin incelenmesi adina
oncelikle Katar historiyografisi iizerinde c¢alisilarak baglanmistir. Katarlarin yazim
tarihindeki asamalar incelenmis ve ilgili metinler alt okumaya tabi tutulmustur. Bu

caligmada ilk ulasilan sonug, literatiirde Katarlar1 Maniheizm ve diger heretik hareketlere

169



dayandiran gelenekselci goriisiin tek tarafli kaleme alinan Katolik kaynaklar1 esas almasi
ve dolayisiyla objektif olmamasi sebebiyle artik muteber goriilmemesidir. Bu degisimde
etkili olan unsurlardan biri 1950° lerde din ¢alismalarindaki doniisiimdiir. Ote yandan
giiniimiiz Katarlar tarihgilerinin yaklagimlari hakkinda ‘geleneksel’ ve ‘siipheci’ seklinde
iki keskin ayrimin varlig1 dikkat ¢gekmektedir. Ancak tarih¢ilerin yaklasimlari ¢esitlilik
arz etmektedir ve bu yaklasimlarin yalnizca iki kategoride degerlendirilmesi toptanci bir
bakisin1 da beraberinde getirmektedir. Bu sebeple ¢alismada s6z konusu tasnife en
azindan bir kategorinin daha eklenmesini Onerilmektedir: Maniheist kdkeni reddeden
fakat Engizisyon mahkemelerinin kayitlarin1 -Katolik kaynagi oldugunun bilincinde
olmak suretiyle- temel alan yapi-sokiimcii ¢aligmalar gilincel goriise dahil edilebilir.
Boylece Maniheist kokeni reddeden ve fakat Katarlar1 “Katoliklerin var ettikleri hayali
bir diisman” olarak nitelendiren ve tarihte hi¢ olmadiklarini savunan siipheci goriis ile
ayni kategoride tanimlanmayacaklardir. Diger yandan siliphecilerin Katarlarin hig
yasamami§ olmasi1 gibi bazi fikirlerini agir1 bulmalar1 gerekgesiyle Katarlart Maniheist
kokene dayandiran eski soyleme de dahil edilmemis olacaklardir. Boylelikle tarihgilerin
Katarlarin kokeni hakkindaki yaklasimlarinin daha net anlagilmasina imkan

saglanacaktir.

Katolik Kilisesi’nin Katarlar’in Languedoc bolgesini etkisi altina almasi
sebebiyle aldigr ilk onlem halki Katoliklik inancia geri dondiirebilmek icin bolgeye
vaizler gondermek olmustur. Kilise’nin bu amagla gonderdigi ilk vaizlerden olan Aziz
Bernard ve Osmali Diago’nun bolgeye gelisi onemli bir doniim noktasina tekabiil
etmektedir. Vaazlar tarihsel ve teolojik acidan dnemli oldugu gibi su hususlarla da
dogrudan ilintilidir: i. Bu vaazlarmn igerigi Katolik Kilisesi perspektifinden Katarlarin
inanglar1 hakkinda bilgi vermektedir. ii. Katarlarin toplum tizerindeki etkisini ve bolgeyi
anlayabilmesi i¢in Katolik Kilisesi’ne dnemli ip uglar1 veren bir faaliyettir. iii. Vaazlar
vasitasiyla temin edilen bu ip uglar1 sayesinde Kilise kendine ¢eki diizen vererek reforma
yonelmis ve Dominiken, Sisteryan ve Fransisken tarikatlarinin kurulmasmna kapi

aralamigtir. iv. S6z konusu vaazlar Katarlar aleyhine yapilan kara propaganda faaliyetinin

170



en Onemli aracidir. v. Albi Hacli Seferinin hazirliginda 6nemli bir asamay1

olusturmuslardir.

Katarlara dair kaynaklarin kahir ekseriyetinde Languedoc’ta Katolik vaizlerin
yurlittiigli vaaz faaliyetlerinin etkisiz oldugu ve bu sebebiyle Kilisenin sert tedbirlere
basvurdugu iddia edilmektedir. Ancak bu ¢aligmada varilan netice, vaazlarin etkisiz degil,
bilakis ¢ok kritik bir 6nemi haiz olduklaridir. Nitekim bu vaazlar neticesinde bir¢ok kisi
Kilisenin istegi dogrultusunda Katolik inancina geri donmiistiir. Ancak daha da 6nemlisi,
simgesel iktidar kullanilarak “veba, clizzam, mikrop” gibi hastalik alegorileri ve
“Tanrinin lizlim bagina dadanan kiiciik tilkiler, koyun kiligindaki kurtlar, yilanlar, zararl
otlar” gibi Kutsal Kitap metaforlartyla Katarlarin itibarsizlastirilmasi, 6tekilestirilmesi ve
toplumun bu vaazlarla donistiiriilmesidir. Bu metaforlar yoluyla yapilan etiketlemeler
ayni zamanda Goffman’in stigma kavramini hatirlatmaktadir. Vaaz faaliyetleri ve resmi
yazismalar ve konsillerle paralel bigimde hem toplumun ve hem de laik otoritenin
doniistliriilmesinin saglanmas1 da bu durumu destekler niteliktedir. Bolge halki ve
siyasiler Katarlarin dini oldugu kadar siyasi bir tehdit olduguna inandirildiginda ise
heresinin vatana ihanetle es tutulmasit miimkiin hale gelmistir. Dolayisiyla bu doniistimiin
en 6nemli adimi1 s6z konusu vaaz faaliyetleridir. Bunun neticesinde Kilise engizisyon
mahkemelerini kurabilecek ve Albililer Hagli Seferini diizenleyebilecek ortami temin
etmistir ve sartlar boylece yeterince olgunlasmistir. Bu durumun agiklanmasinda
Bourdieu’nin simgesel iktidar kavrami yol gosterici olmakla birlikte simgesel siddet
kavrami s6z konusu duruma tam olarak uymuyor gibi goriinmektedir. Zira Katarlar
kendilerini heretik bir hareket olarak gormemis ve onlara yakistirilan etiketleri kabul
etmemistir. Hareketin miintesiplerinden bir kismi1 Katolik inancina donmiis olsa da biiyiik
cogunlugu Slmeyi tercih etmis ve Kilisenin ve toplumun onlara bigtigi rolii kabul

etmemislerdir.

Catismanin siyasi kanadini temsil eden kontlar dnceleri kendi topraklarinda
kargasa istemedigi i¢in Kilise’nin taleplerini dikkate almazken, siire¢ igerisinde III.
Innocent’in 1srarlt papalik fermanlar1 ve diizenledigi genis katilimli konsillerle ikna

olmuglardir. III. Innocent bu ugurda Katarlar1 “Miisliimanlardan daha tehlikeli” ilan

171



etmis, Katarlar {izerine diizenlenen Albililer Hagli Seferi’ne katilanlara Kudiis {izerine
diizenenlenen hacl seferi i¢in verilen endiiljansin aynini vaat etmis ve hatta bunun i¢in
yalnizca kirk gilin savagma sart1 sunmustur. Nitekim bu durum savas esnasinda kirk giinii

dolduran askerlerin savasi terk etmesiyle Kilise’nin aleyhine donmiistiir.

Katarlara kars1 miicadelede dini, siyasi, ekonomik imkanlar seferber edilirken
kalemin giiciinden de istifade edilmis ve XIII. ylizy1l Kilise yazarlarinca Hagli Seferleri
ve heretiklerle miicadele adina her tiirlii siddeti mesrulastirabilmek i¢cin Augustinus’un
adil savag teorisi kullanilmistir. Katolik vaizler Katarlara karst Kutsal Kitap {izerine
derinlesmek adina o donemde ortaya ¢ikan iiniversitelere gonderilmislerdir. Bunun yani

sira Augustinus’un adil savas teorisi lizerine sayisiz eser de kaleme alinmistir.

Siddetin mesrulastirilmasinda kullanilan diger argiimanlar da hayli ilgingtir.
Ornegin Paramo ismindeki bir yazar, Tanr1’nin Adem ve Havva’y1 sorgulamasi sebebiyle
ilk engizitor oldugunu iddia etmistir. Engizisyon gorevlileri ecelleriyle 6lseler dahi sehit
sayilmis, aziz ilan edilmis ve kendilerine mucizeler atfedilmistir. Biitiin bu iskence ve
Hristiyanlarin iizerine diizenlenen hagli seferinin makul ve mesru zemine oturtulabilmesi
icin ise ¢ogunlukla Augustinus’un “Hakli Savas” teorisi kullanilmistir. Heretiklik Tanrtya
ve vatana ihanet say1lmis, heretiklerin ¢ocuklar1 mirastan mahrum birakilmanin yaninda
ii¢ nesil boyunca kamu hizmetinden men edilmis, heretiklerin mallar1 miisadere edilerek
Kilise’ye devredilmistir. Engizisyon mahkemelerinde daha dnce diinya tarihinde hig
goriilmemis iskenceler uygulanmis, o6ldiikten sonra heretik oldugu anlasilan kisiler
mezarlarindan ¢ikarilip yakilmistir. Heresi etiketi, Onceleri yalnizca dini bakimdan
otekilestirmeye yararken siireg icerisinde heretik goriilen kisiler siyasi bir tehdit olarak da
kabul edildiginden bu kimselerin mallar1 ve canlar1 miibah haline gelmesini de
saglanmigtir. Kilisenin heretikleri tespitinden sonra siyasi otoriteler heretiklere verilen
hiikiimleri infaz etmislerdir. Sonraki engizitorlerin Papadan baska kimseye hesap
vermeyen hem hakim hem de savci vazifesi goren bir konuma getirilmesiyle de siyasi

otorite bir nevi devre dis1 birakilmistir.

172



Arastirmanin konusu olan Katolik-Katar ¢atigsmasinin temel saiklerinin tespit
edilmesi noktasinda hem Kilisenin sert tedbirleri hem de Albililer Hagli Seferi ve
engizisyon mahkemelerinde izlenen yontemler yol gosterici olmustur. Engizisyon
mahkemelerinde Katarlarin mallarinin miisadere edilmesi, Beziérs katliaminda Katolik-
Katar ayrimi yapilmaksizin etnik kiyim gergeklestirilmesi gibi bilgilere ulasilmasi da
meselenin yalnizca dini sebeplere bagli olmadigi kanaatini pekistirmektedir. Bunun
yaninda Avrupa’da tarim devrimi ile yeni yerlere ihtiya¢ duyulmasi, niifusun artmasi gibi
genel olarak Hagli Seferlerinin sebepleri arasinda zikredilen durumlarin burada da gecerli
oldugu goriilmektedir. III. Innocent her ne kadar biitiin yazigsmalarinda dini sdylemleri
kullanmis ve gergekten Hristiyan birligini saglamak icin farkli tesebbiislerde bulunmusg
olsa da su sebeplerle bu catismanin sadece dini temelli olmadigini séylemek miimkiindiir:
(1)Bu siirecte Avrupa tarihinde ilk soykirim olarak ifade edilen Beziérs’de kadin, erkek,
cocuk ayrimi yapilmaksizin Katolik olsun Katar olsun biitiin sehir kilictan gecirilmistir.
(i1) Toulouse kontu VI. Raymond daha sonra haglilara katilmasina ragmen topraklarini
kurtaramamustir. (iii) Engizisyon mahkemeleri ile heretiklerin mallar1 miisadere edilmis,
cocuklarina miras birakmalarina miisaade edilmemis ve elde edilen bu gelirler tamamen
Kilise hazinesine aktarilmistir. (iv) Papa III. Innocent iki kili¢ metaforunu kullanarak laik
otoriteleri harekete gecirmeye calismis ve nihayetinde ikna etmeyi basararak onlarla is
birligi icerisine girilmesini saglamistir. Bununla birlikte daha sonra Kilisenin ta¢ giyme
torenleri gibi vasitalarla Kilisenin diinyevi otoritenin de {izerinde bir konuma sahip
olmaya c¢alistig1, heretiklerle miicadele etmeyen yoneticilerin azledildigi ve ileriki
donemlerde Kilisenin bu otorite miicadelesinin “Avignon Papalig1” hadisesine kadar ileri
gittigi gorlilmektedir. Dolayisiyla Kilisenin otorite miicadelesi Katarlarla simirh

kalmadig1 gibi yalnizca dini alanda degil, siyaset, ekonomi gibi alanlar1 da ¢evrelemistir.

Sonug olarak, goriiniiste Kilise bu siiregte tamamen dini sdylemlerle hareket
etmis olsa da ¢alisma neticesinde ulasilan bilgiler ve sonuglar bu ¢atigmanin yalnizca dini
alanda olmadigina isaret etmektedir. Bu alanlar igerisinde siyaset ve ekonomi en belirgin
sahalar gibi gorlinmektedir. Bunun yani sira sosyal sermaye ve kiiltiirel sermaye olarak

nitelendirilen unsurlar da Katar-Katolik ¢catismasinda belirleyici olmustur.

173



Arastirma boyunca ulagilan neticeler yaninda, ¢calismada kapsamin genisligi ve
arastirmanin sinirhiliklari sebebiyle ele alinmamis olan ancak daha sonraki arastirmalarda
incelendigi takdirde bu sahada yeni bilgilere ve bakis a¢ilarina ulasilmasini saglayacak
noktalara deginmek yararli olacaktir. Ornegin, III. Innocent’m Albililer Hagl Seferi
hakkinda kaleme aldig1 papalik fermanlari, mektuplar1 ve savas kampanyalarinda
kullanilan vaaz metinlerinin bu baglamda kullanilmasiyla derinlikli ¢alismalar olacaktir.
Bunun yaninda XII. yilizy1l Languedoc ortaminin Annales Okulu perspektifiyle sosyo-
ekonomik durum merkeze alinarak calisilmasi da bu calisma sonucunda ulasilan
bulgularin biraz daha detaylandirilmasini saglayacaktir. Calismanin sinirlar1 geregi daha
cok Kilisenin girisimleri ve faaliyetleri ile bu uygulamalarin Katarlar {izerindeki tesirleri

ele alinmistir. Daha sonraki calismalarda Katarlarin aktivitelerine daha ¢ok yer verilebilir.

174



KAYNAKCA

Abels, Richard ve Ellen Harrison. “The Participation of Women in Languedoc
Catharism”, Medieval Studies. Cilt.61, 1979, ss.215-217.

Aberth, John. Contesting the Middle Ages: Debates that are Changing our Narrative of
Medieval History. Routledge, 2018.

Abraham, Friesen. “Medieval Heretics or Forerunners of the Reformation: The Protestant
Rewriting of the History of Medieval Heresy”, Alberto Ferreiro (Ed.). The Devil,
Heresy and Witchcraft in the Middle Ages: Essays in Honor of Jeffrey.

Adhémar Esmein, History of Continental Criminal Procedure. John Simpson (¢ev.). The
Lawbook Exchange Ltd, 2000.

Akram, Muhammad “Internationalisation of the Study of Religion and its Methodological
Challenges”, Islamic Studies 58: 3, 2019.

Aktay, Yasin. “Pierre Bourdieu ve Bir Maxwell Cini Olarak Okul” Giiney Cegin, Emrah
Goker, Alim Arli ve Umit Tatlican (Ed.). Ocak ve Zanaat, Istanbul: iletisim
Yayinlari, 2016.

Albayrak, Kadir. Bogomiller ve Bosna Kilisesi. Emre Yayinlari, 2005.

Alexis Nunn, "The Albigensian Crusade: The Intersection of Religious and Political
Authority in Languedoc (1209-1218)". WWU Honors Program Senior Projects,
2017.

Alfred Rosenberg. The Myth of the Twentieth Century, Legion for the Survival of
Freedom. 1982.

Ames, C. Caldwell. “Obeying God, Not Man: Heresy, Inquisitors, and Obedience in the
Dominican Order”. Cornelia Linde (Ed). Making and Breaking the Rules:
Discussion, Implementation, and Consequences of Dominican Legislation
icinde. Oxford University Press, 2018.

Ames, Christine Caldwell. “Does Inquisition Belong to Religious History?” The
American Historical Review, Cilt.110, Say1.1, 2005.

Ames, Christine Caldwell. Righteous Persecution: Inquisition, Dominicans, and
Christianity in the Middle Ages. University of Pennsylvania Press, 2008.

Ames, Christine Caldwell. The Spiritual Foundations of Christian Heresy Inquisitions: A
Companion to Heresy Inquisitions. Brill, 2019.

175



Amman, Mehmet Tayfun “Sosyal Tabakalasma Guniimiiz Fransiz Sosyolojisinin
Yaklagimlar1”, Yayimmlanmamis Doktora Tezi. Istanbul Universitesi SBE,
[stanbul, 1995.

Amman, Tayfun. “Sosyal Tabakalasma ve Giiniimiiz Fransiz Sosyolojisinin
Yaklagimlar1”?, Yaymmlanmamis Doktora Tezi, Istanbul Sosyal Bilimler
Enstitiisii, Istanbul, 1995.

Angelov, Dimitlr S. The Bogomil Movement. Sofia: Sofia Press, 1987.

Antes, Peter Armin W. Geertz, and Randi R. Warne(ed.), New Approaches to the Study
of Religion, c. 1.

Arnold, John H. Belief and Unbelief, Inquisition and Power: Catharism and the
Confessing Subject in the Medieval Languedoc. Philadelphia, 2001.

Arnold John H, Peter Biller(Translated and Edited ), Heresy and inquisition in France,
1200-1300, Manchester University Press, 2016.

Arnold, John Inquisition and Power, University of Pennsylvania Press, 2001.

Arslanbaay, Merve “Hiristiyan Albililere (Katharlara) Yonelik Hagli Seferi: Sebepler,
Ibtida ve Akisler (1209-1216)” Yiiksek Lisans Tezi, Istanbul Universitesi, 2020.

Aumann, J. Christian Spirituality in the Catholic Tradition.

Baltaci, Ali. “Nitel Arastirma Stireci: Nitel Bir Arastirma Nasil Yapili?”, 4hi Evran
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi (AEUSBED), Cilt.5, Say1.2, 2019.

Barber, Malcolm. “Lepers, Jews and Muslims: The Plot to Overthrow Christendom in
13217, History, Cilt.6, Say1.216, 1981.

Barber, Malcolm. The Cathars in Languedoc: Dualist Heretics in Languedoc in the High
Middle Ages. Harlow: Longman, 2000.

Barbezat, Michael D. Burning bodies: communities, eschatology, and the punishment of
heresy in the Middle Ages, 2018.

Bauer, John W. “Conflict And Conscience: Ideological War And The Albigensian
Crusade”, Yayimlanmamis Yiiksek Lisans Tezi. MAJ, West Point, New York:
USA B.S., United States Military Academy, 1995.

Bedouelle, Guy. Les Albigeois, Témoins du Véritable Evangile: L’ historiographie
Protestante du XVI° et du Début du XVIle Siécle: Historiographie du
Catharisme, (Cahiers de Fanjeaux 14). Toulouse: Privat 1979.

Bennett, J. M. ve Karras, R. M. (Ed.). The Oxford Handbook of Medieval Women and
Gender (OUP, 2013).

176



Bériou, Nicole. “La prédication de croisade de Philippe le Chancelier et d’Eudes de
Chateauroux en 1226.” Cahiers de Fanjeaux. Cilt.32, 1997.

Berlinerblau, Jacques “Toward a Sociology of Doxa, Hererodoxy and Orthodoxy”,

History of Religions, c. 40, say1 4, Mayis 2001.

Biller, Peter, Caterina Bruschi ve Shelagh Sneddon. Inquisitors and Heretics in

Thirteenth-Century Languedoc: Edition and Translation of Toulouse Inquisition
Depositions 1273-1282. Brill, 2011.

Biller, Peter. “Cathars and Material Woman”. Peter Biller ve A. J. Minnis (Ed.). Medicine
Theology and Natural Body, York: York Medieval Press, 1997.

Biller, Peter. “Goodbye to Catharism”, Antonio Sennies (Ed.). Cathars in Question,
Boydell & Brewer, 2016.

Bilodeau, John. “Secrecy and the Social Construction of Heresy in Medieval
Languedoc”, Yayimlanmamis Doktora Tezi. Concordia University, 2010.

Bird, Jessalynn. Paris Masters and the Justification of the Albigensian Crusade.
Routledge, 2007.

Bloch, Marc. Feodal Toplum, Cev. Mehmet Ali Kiligbay, Dogu Bat1 Yayinlari, 2021.

Borlandi, Massimo. Sosyolojik Diisiince Sozligii. “Pierre Bourdieu”, Istanbul: iletisim
Yayinlari, 2011.

Borst, A. ve Die Katharer. Monumenta Germaniae Historica Schriften 12 Stuttgart. 1953.
Borst, Arno. Les Cathares. Paris: Payot, 1974.

Bouquet, Dom. Innocent IlIl, ‘Equo rufo de’ (17 January 1214): Recueil des historiens
des Gaules et de la France. 2. Baski. Paris, 1880.

Bourbon, Etienne de. "Cesitli Vaaz Edilebilir Malzemeler Uzerine Bir inceleme". J.
Berlioz, J. L. ve Eichenlaub (Ed.). Tractatus de Diversis Materiis
Praedicabilibus, Brepols, 2002.

Bourdieu, Pierre ve Jean-Claude Passeron. Reproduction in Education, Society and
Culture. Sage Publications, 1990.

Bourdieu, Pierre ve John Richardson (Ed.). Handbook of Theory and Research for the
Sociology of Education. Mehmet Murat Sahin (cev.). New York: Greenwood,
1986.

Bourdieu, Pierre ve Loic J. D. Wacquant. Diisiiniimsel bir Antropoloji i¢in Cevaplar.
Nazli Okten (¢ev.). Istanbul: Iletisim Yayinlari, 2007.

177



Bourdieu, Pierre, Filiz Oztiirk, Biisra Ugar, Mustafa Giiltekin ve Asli Siimer. Sosyoloji
Meseleleri. Ankara: Heretik Yayinlari, 2016.

Bourdieu, Pierre, Monique De Saint Martin ve Jean-Claude Passeron. Academic
Discourse: Linguistic Misunderstanding and Professorial Power. Polity, 1996.

Bourdieu, Pierre. “Simgesel Sermaye ve Toplumsal Siniflar”, Cogito, Say1.76, 2014.

Bourdieu, Pierre. “The Forms of Capital”, John Richardson (Ed.). Handbook of Theory
and Research for the Sociology of Education New Y ork: Greenwood, 1986.

Bourdieu, Pierre. Akademik Aklin Elestirisi: Pascalca Diisiinme Cabalari. Burcu Yalim
(cev.). 2. Baski. Istanbul: Metis Yayinlar1, 2016.

Bourdieu, Pierre. Distinction: A Social Critique of the Judgment of Taste. Richard Nice
(cev.). Harvard University Press, 1984.

Bourdieu, Pierre. Eril Tahakkiim. Bediz Yilmaz (gev.). 2. Baski Istanbul: Baglam
Yayinlar, 2015.

Bourdieu, Pierre. Other Words: Essays Towards a Reflexive Sociology. Matthew
Adamson (¢ev.). Stanford: Stanford University Press, 2010.

Bourdieu, Pierre. Outline of a Theory of Practice. Richard Nice (Ed.). 11. Baski.
Cambridge: Cambridge University Press, 1995.

Bourdieu, Pierre. Secilmis Metinler. Levent Unsald: (¢ev.). Ankara: Heretik Yayinlari,
2013.

Bourdieu, Pierre. Televizyon Uzerine. Turhan Ilgaz (gev.). Istanbul: Yap1 Kredi Yayinlari,
1997.

Bourdieu, Pierre. The Logic of Practice. Stanford: Stanford University Press, 1980.
Bourdieu, Pierre. Toplumbilimin Sorunlar:. Isik Ergliden, Kesit (¢ev.). 1996.

Braudel, Fernand Tarih Uzerine Yazilar, Cev. Mehmet Ali Kiligbay, Dogu Bat1 Yaynlar,
Tarih Dizisi, 2016.

Braudel, Annales, E.S.C., 1957.

Brenon, Anne. “Cathars and the Representation of the Divine: Christians of the Invisible”.
Willem van Asselt, Paul van Geest, Daniela Miiller ve Theo Salemink (Ed.).
Iconoclasm and Iconoclash Struggle for Religious Identity Second Conference

of Church Historians Utrecht, London, Boston: Brill, 2007.

Breisach, Ernst Historiography: Ancient, Medieval, and Modern, University of Chicago
Press, 1983.

178



Brunn, Uwe. Des Contestataires aux “Cathares” Discours de Réforme et Propagande
anti Heérétique Dans Les Pays du Rhin et de la Meuse Avant [’ Inquisition. Paris:
Institut d’Etudes Augustiniennes, 2006.

Bruschi, Caterina. The Wandering Heretics of Languedoc. Cambridge, New York:
Cambridge University Press, 2012.

Burl. Aubrey. God's Heretics. The History Press, 2005.
Burnham, Louisa A. So Great a Light, So Great a Smoke. Cornell University Press, 2008.

Burton, Janet. Monastic and Religious Orders in Britain. St David's University College,
University of Wales: Cambridge University Press, 2012.

Caesarius of Heisterbach. Dialogus Miraculorum: The Dialogue on Miracles, Henry von
Essen Scott ve C.C. Swinton Bland (¢ev.). London, 1929.

Caldwell, Christine Ellen. “Doctors of souls: Inquisition and the Dominican Order, 1231—
13317, Yayimlanmamis Doktora Tezi. University of Notre Dame, 2002.

Calhoun, Craig. “Bourdieu Sosyolojisinin Ana Hatlar1”, ¢ev. Giiney Cegin, Ocak ve
Zanaat: Pierre Bourdieu Derlemesi, Istanbul: Iletisim Yaynlari, 2010.

Cameron, Euan. “Medieval Heretics as Protestant Martyrs”, Diana Wood (Ed.). Martyrs
and Martyrologies, Oxford: Blackwell, 1993.

Carveley, Kenneth Cyril. “Ecclesiological Docetism: in Early and Medieval Dissent and
Heresy in Eastern and Western Christianity”, Yayimlanmamig Doktora Tezi.
University of Leeds, 1990.

Catherine Leglu, Rebecca Rist ve Claire Taylor. The Cathars and the Albigensian
Crusade: A Sourcebook. Routledge, 2013.

Costen, M. D. Cathars and Albigensian Crusade. Manchester: Manchester University
Press, 2007.

Caksu, Ali “Aristoteles ve Adil Savas Teorisi”. Felsefe Diinyasi, Say1.54, 2011.

Cegin, Giiney. “Tabiiyyet ve Simgesel Siddet Kavramlar1 Uzerinden Foucault ve
Bourdieu’yii Birlikte Okumak ”, Terkipler: Tarihe, Topluma ve Siyasete Dair
Yazilar, Kaf Kitap Kafe Yayinlari, 2017.

Colak, Hiiseyin. “Bogomilizm Doktrini ve Tarihi Gelisimi”, Yayimlanmamis Yiiksek
Lisans Tezi. Marmara Universitesi, 1997.

Deane, Jennifer Kolpacoff Herbert Grundmann(1902-1970): Essays on Heresy,
Inquisition, and Literacy, Trans. Steven Rowan, York Medieval Press, 2019.

179



Delanoy, Matthew A. “The Reconquista: The Complications of Just War and the
Possibility of Genocide”, Yaymmlanmamis Yiiksek Lisans Tezi. Kean
University, 2014.

Dereci, Olgu Nur. ‘Bourdieu’, Sermaye ve Sinif: ‘Akademisyenlerimizi Taniyoruz’
Kosesinin Doktorlar1 ile Nitel Bir Calisma. Yurt ve Diinya. Cilt.12,
https://yurtvedunyadergisi.wordpress.com/ (1 Nisan 2019).

Dondaine, Antoine. “L’Origine de I'hérésie Médiévale: A Propos D’un Livre Récent’.
Rivista di Storia della Chiesa in Italia (1952).

Dossat, Yves. L'inquisiteur Bernard de Caux et I'Agenais, Annales du Midi Année. 1951.

Douais, L’Abbe C. Les Albigeois Leurs Origines Action de L'Eglise Au Xlle Siecle. 1.
Baski, Paris: Librairie Academique, 1879.

Duggan Anne J. (Ed.). Nobles and Nobility in Medieval Europe: Concepts, Origins,
Translations, Boydell Press, King's College London 1998.

Durgun, Fatih. "They are Worse than Saracens with Their Strong Hand and Their Arm
Stretched in Fight: Multifaceted Context of The Albigensian Crusade”, Journal
of International Social Research, Cilt.10, Say1.48, 2017.

E. Gray, David. Doing Research in the Real World. Sage Publications, 2004.

Eco, Umberto. Orta ¢ag: Katedraller, Sovalyeler, Sehirler, ¢cev. Leyla Tongu¢ Basmaci
[stanbul: Alfa Basim Yayim. 2014.

Edmond, Rod. Leprosy and Empire: a Medical and Cultural History. Cambridge
University Press, 2006.

Ensarioglu Seda. “Islam Siyaset Literatiiriinde Adil Savas Kavrami”, Yayimlanmamis
Doktora Tezi, Uludag Universitesi SBE, Bursa, 2015.

Esen, Salihe. “Dominiken Tarikati ve Katolik Kilisesi'ndeki Yeri”, Yayimlanmamis
Doktora Tezi, Ankara Universitesi SBE, 2015.

Esgin, Mehmet “Hiristiyanlikta Engizisyon Mahkemeleri”, Yayimlanmamig Doktora
Tezi. Selguk Universitesi, 1998.

Eysenbach, Gunther Christian Kohler, “How Do Consumers Search For And Appraise
Health Information On The World Wide Web? Qualitative Study Using Focus Groups,

Usability Tests, And In-Depth Interviews”, BMJ: British Medical Journal, Vol. 324,
No. 7337, 2002.

Field, John. Sosyal Sermaye. Istanbul: Istanbul Bilgi Universitesi Yayinlari, 2008.

180



Firnhaber-Baker, J. Violence and the State in Languedoc 1250—-1400: War and Peace in
Post-Albigensian Languedoc 1250—127(. Cambridge University Press.

Fite, George L. “The Disease of the Soul, Leprosy in Medieval Literature”, JAMA. 1974.
Fontcaudeli, Bernard. Adversus Waldensium sectam, 11.
Fontcaudeli, Bernard. Adversus Waldensium Sectum, Prologus.

Foreville, R. ‘Innocent I1I et la Croisade des Albigeois’, Paix de Dieu et guerre sainte en
Languedoc au Xllle siecle = Cahiers de Fanjeaux. Cilt.4, 1969, ss. 184-217.

Frasetto, Michael. Heresy and the Persecuting Society in the Middle Ages: Essays on the
Work of R. 1. Moore. Leiden: Brill, 2006.

Geng, Mehmet. Tarih Arastirmalart Oturumu Uzerine Yorum: Tiirkiye de Sosyal Bilim
Arastirmalarinin Geligimi. Ankara: Tiirk Sosyal Bilimler Dernegi, 1986.

Giddens, Anthony ve Philip W. Sutton. Sosyolojide Temel Kavramlar. Ali Esgin (¢ev.).
Ankara: Phoenix Yayinlari, 2014.

Given, James. Inquisition and Medieval Society: Power, Discipline, and Resistance in
Languedoc. Cornell University Press, 2001.

Goker, Emrah. “Ekonomik indirgemeci mi Dediniz?” Ocak ve Zanaat. istanbul: iletisim
Yayinlari, 2016.

Graham-Leigh, Elaine. The Southern French Nobility and the Albigensian Crusade. The
Boydell Press, 2005.

Grant, Cynthia, Azadeh Osanloo. “Understanding, Selecting, and Integrating a
Theoretical Framework in Dissertation Research: Creating The Blueprint for

Your “House”, Administrative Issues Journal Education Practice and Research.
2015.

Gray, David E. Doing Research in the Real World, Sage Publications, 2004.

Gregory Pegg, Mark. 4 Most Holy War: The Albigensian Crusade and the Battle for

Christendom (Pivotal Moments in World History), Oxford University Press,
U.S.A, 2009.

Gui, Bernard. Inquisitor’s Manual (d.1331) Early 14th Century: Readings in European
History. J. H. Robinson (¢ev). Boston: Ginn, 1905.

Guirald. Jean, Historie de Inquisition au Moyen Age: Origines de I’Inquisition dans le
midi de la France: Cathares et Vaduois. 1935.

Giil, Muammer. Orta Cag Avrupa Tarihi. Bilge Kiiltiir Sanat Yaylari, 2009.

181



Hamilton B. “The Albigensian Crusade and Heresy” M. Pegg (Ed.). New Cambridge
Medieval History iginde. 5. Cilt, 2009.

Haskins, Charles Homer. The Renaissance of the Twelfth Century. Harvard University
Press, 1955.

Heale Roberta ve Helen Noble. “Integration of a Theoretical Framework into Your
Research Study”, Evid Based Nurs. 2019.

Hodzig, Ismajil. Bogomilizm ve Bosna Hersek Bogomilleri. Samsun, 2007.

Hollday, Ruth.ve Joanne Elfving-Hwang. “Gender, Globalization and Aesthetic Surgery
in South Korea”, Body & Society. Cilt.18, Say1.2, 2012.

Holmes, Edmond. The Holy Heretics: The Story of the Albigensian Crusade. Watts, 1948.

Hossain, Kimberly Lynn. Origins of Inquisitional Practice, Was Adam the First Heretic?
Diego de Simancas, Luis de Paramo, and the Origins of Inquisitional Practice.

Housley, Norman. The Later Crusades, 1274-1580: From Lyons to Alcazar. Oxford
University Press, 1992.

Innocent III, “Si tua regalis’ (10 Mart 1208), in PL 215, 1359.

Isidore of Seville, Etymologies, edited and translated by Stephen A. Barney, W. J. Lewis,
J. A. Beach, Oliver Berghof, Cambridge University Press, 2006.

Isik, Halim. “Hristiyan Diialist-Gnostik Bir Tarikat Olarak Bogomilizm ve Avrupa
Heretik Toplumlarina Etkileri”, Balkan Arastirmalart Enstitiisii Dergisi.
Temmuz 2017.

Isik, Halim. “Katharlar: Balkan Kokenli, Avrupa Orta ¢aginda Katoliklerce Yakilarak

Oldiiriilen Heretik Hristiyan Dini Hareket Uzerine Bir Inceleme”, Mevzu, Say1.9,
20109.

Ince, Hilal Onur. (Ed). Giiniimiizde Siyasette Yeni Yaklasimlar: Elestiriler, Farkliliklar,
Coziim Arayislari. Istanbul: Dogu Bati1 Yayinlari, 2011.

Ince, Hilal Onur. (Ed). Giiniimiizde Yeni Siyasal Yaklasimlar-II. Ankara: Dogu-Bati
Yayinlari, 2010.

James, M. R. The Apocryphal New Testament: Translation and Notes. Oxford: Clarendon
Press, 1924,

Janet, Hamilton, Bernard Hamilton ve Yuri Stoyanov. Christian Dualist Heresies in the

Byzantine World, C. 650-C. 1450: Selected Sources. Manchester, UK:
Manchester University Press, 1998.

182



Janet, Hamilton, Bernard Hamilton, Yuri Stoyanov ve Leyla Kuzucular. Bizans
Doneminde (650-1405) Hristiyan Diialist Heretikler. Ankara: Yurt Kitap, 2010.

Jean-Louis, Biget, Hérésie et Inquisition dans le Midi de la France. Paris: Picard, 2007.

John H. Arnold ve Peter Biller. Heresy and inquisition in France, 1200-1300
(Manchester Medieval Sources). Manchester University Press, 2016.

Joosse, Paul “Becoming a God: Max Weber and the Social Construction of
Charisma”, August 2014, Journal of Classical Sociology 14(3):266-283,
Projects: The sociology of Donald TrumpReimagining Charisma: From
Classical Origins to Contemporary Applications.

Jourdain, Anne ve Sidonie Naulin. Pierre Bourdieu'niin Kurami ve Sosyolojik
Kullamimlar: ¢ev. Oykii Elitez, Istanbul: iletisim Yayinlari, 2016.

Kaelber, Lutz. “Weavers into Heretics? The Social Organization of Early-Thirteenth-
Century Catharism in Comparative Perspective”, Social Science History. Cilt.21,
Say1.1, Bahar 1997.

Kaelber, Lutz. Schools of Asceticism: Ideology and Organization in Medieval Religious
Communities. University Park, Pa: Pennsylvania State University Press, 1998.

Kaya, Ali. “Pierre Bourdieu’niin Pratik Kuramimnin Kilidi: Alan Kavrami” Ocak ve
Zanaat. Istanbul: letisim Yaynlari, 2016.

Kienzle, Beverly Mayne. “The Clash between Catholics and Cathars over Veneration of
the Cross”, Willem van Asselt, Paul van Geest, Daniela Miiller ve Theo
Salemink (Ed.). Iconoclasm and Iconoclash Struggle for Religious Identity
Second Conference of Church Historians Utrecht, London, Boston: Brill, 2007.

Koch, G. Frauenfrage und Ketzertum im Mittelalter: Die Frauenbewegung im Rahmen
des Katharismus und des Waldensertums und ihre sozialen Wurzeln (12-14.
Jahrhundert). Forschungen zur Mittelalterlichen Geschichte, Berlin, 1962.

Kése, Hiiseyin. Bourdieu Medyaya Karsi: Medya, Isbirlikci, Zorba ve Cigirtkan, Papiriis.
2020.

Kurtz, Lester The Politics of Heresy: The Moderist Crisis in Roman Catholicism,
Berkeley: The University of California Press, 1986.

Kiitiikoglu, Miibahat. Tarih Arastirmalarinda Usul. Istanbul: Kubbealt1 Nesriyat, 1998.

La Bigne Genevali, M. On the Instruction of Preachers. Bibliotheca Veterum Patrum,
1677.

183



Ladurie, Emmanuel, Le Roy ve Barbara Bray. Montaillou: Cathars and Catholics in a
French village, 1294-1324, 2013.

Lambert, Malcolm. Medieval Heresy: Popular Movements from the Gregorian Reform to
the Reformation. Oxford: Blackwell, 2002.

Lambert, Malcolm. The Cathars. 8. Cilt. Malden: Blackwell Publishing, 2007.

Lancee, Bram, Immigrant Performance in the Labour Market Bonding and Bridging
Social Capital. Amsterdam University Press, 2012.

Lawrence, Bruce B. (Ed.). On Violence: A Reader. Aisha Karim, Durham: Duke
University Press, 2007.

Le Goff, Jacques. Avrupa 'min Dogusu. M. Timugin Binder (gev.). Istanbul: Literatiir
Yayincilik, 2008.

Le Goff, Jacques. Orta Cag Bati Uygarhigi. ¢ev. Hanife Giiven ve Ugur Giiven, izmir:
Dokuz Eyliil Yayinlari, 1999.

Lea, H. C. 4 History of the Inquisition in the Middle Ages. Cambridge University Press,
2010.

Lee, Sonia. “The Struggle Between Cistercian And Cathar 1145-1220 A.D. and its
Possible Influence on Holy Grail Literature”, Yayimlanmamig Doktora Tezi.
New York University, 1975.

Lerner, Robert E. “A Most Holy War: The Albigensian Crusade and the Battle for
Christendom (Review)”, Common Knowledge, Cilt.16, Say1.2, 2010.

Letters, Augustinus. The Fathers of the Church: A New Translation. Wilfrid Parsons
(cev.). Catholic University of America Press, 1953.

Limborch, Philipp van, Historia inquisitionis cui subiungitur Liber sententiarum
inquisitionis Tholosanae ab anno Christi MCCCVII ad annum MCCCXXIIL
Amstelodami: Apud Henricum Wetstenium, 1692.

Loos, Milan. Dualist Heresy in the Middle Ages. Academia, Prague, 1974.

Luard, Henry Richards (Ed.). Chronica Majora, Rolls Series. 7. Cilt, Londra: Repr.
Wiesbaden, 1964.

Lucy, E. “Bosworth Perceptions of the Origins and Causes of Heresy in Medieval
Heresiology”, Yayimlanmamis Doktora Tezi. University of Edinburgh, 1995.

Machovcova, Markéta ve Milan Machovec, Utopie Blouznivcii a Sektarii. Praha, 1960.

Marshall, Gordon. Sosyoloji Sozliigii. Osman Akinhay ve Derya Komiircii (¢ev.). Ankara:
Bilim ve Sanat Yayinlari, 2005.

184



Martin, Sean. Cathars: The Most Successful Heresy in the Middle Ages. Pocket
Essentials, 2014.

Marvin L. W. The Occitan War: A Military and Political History of the Albigensian
Crusade, 1209-1218. 2008.

Marvin, Laurence W. “The Albigensian Crusade in Anglo-American Historiography,
1888-2013”, History Department, Evans School of Humanities, Berry College,
History Compeass. Cilt.11, Say1.12, 2013.

McCaffrey, Emily. “Imaging the Cathars in  Late-Twentieth-Century
Languedoc”, Contemporary European History. Cilt.11, Say1.3, 2002, ss.409—
427. www.]stor.org/stable/20081845 (10 Ocak 2022).

Merlo, Grado G. Eredici ed Eresie Medievali. Universale Paperbacks il Mulino, 1989.

Moore, R. 1. “Principles at Stake: The Debate of April 2013 in Retrospect”, Cathars in
Question. Boydell & Brewer, 2016.

Moore, R. I. “The Origin of Medieval Heresy”, History. Cilt.55, Say1.183, 1970.
Moore, R. 1. The Birth of Popular Heresy. The University of Toronto Press, 1995.

Moore, R. 1. The Formation of a Persecuting Society: Authority and Deviance in Western
Europe, 950-1250. 2. Baski, Malden, MA: Blackwell: 2007.

Moore, R. 1. The War on Heresy: Faith and Power in Medieval Europe. London: Profile
Books, 2014.

Morghen, R. “Problemes sur l'origine de I'hérésie au Moyen-age”, Hérésies et Sociétés
dans l'Europe preé-Industrielle: 11e-18e Siecles. Communications et débats du
Colloque de Royaumont.

Mundy, J. H. Liberty and Political Power in Toulouse: 1060-1230. Columbia University
Press, 1954.

Mundy, J. H. Studies in the Ecclesiastical and Social History of Toulouse in the Age of
The Cathars. Routledge, 2006.

Mundy, J. H. The Repression Of Catharism At Toulouse: The Royal Diploma of 1279
(Studies And Texts (Pontifical Inst Of Mediaeval Stds). Pontifical Institude of
Medieval Studies, 1985.

Myers, James Edward. “Morality Among Cathar Perfects and Believers in France and
Italy, 1100-1300”, Yayimmlanmamis Yiiksek Lisans Tezi. Western Michigan
University, 1976.

Nirenberg, David . Communities of Violence: Persecution of Minorities in the Middle
Ages, Princeton University Press, 2015.

185



Obolensky, Dimitri. The Bogomils: A Study in Balkan Neo-Manicheism. 2. Baski.
Twickenham: Cambridge University Press, 1972.

Ortayl, Ilber, Tarih Yazicilik Uzerine, Cedit Nesriyat, 2009.

O'shea, S. The Perfect Heresy. The Revolutionary Life and Death of the Medieval
Cathars. London, 2001.

Ozer, Eray. “Modern Dénem Albi Hacli Seferi Tarihyaziminin Gelisimi ve Degisen Bakis
Agcilar1”, Tarih Yazimi, Journal of Historiography. Cilt.3, Say1.2, 2021.

Ozer, Eray “'Tanr1 kendinden olan1 bilir': Albi Hagli Seferi'ne dair dénem kroniklerinin
tarithyazimi agisindan incelenmesi”, Yiiksek Lisans Tezi, Istanbul Medeniyet
Universitesi, 2021.

Ozis1k, Sakin. “Orta ¢cag Hristiyan Heresi Gruplarindan Pavlikanlar”, Basiimamis Yiiksek
Lisans Tezi, Cumhuriyet Universitesi, 2007.

Ozkan, Fulya “The Rise of Interdisiplinary Approaches in The Social Sciences During
The Twentieth Century”, Kastamonu Universitesi iktisadi ve Idari Bilimler
Fakiiltesi Dergisi, c. 18, say1 1.

Ozsbz, Cihat. “Bourdieu’niin Temel Kavramlarina Giris”. Sosyoloji Notlari. Say.1,
2007.

Ozsbz, Cihat. “Pierre Bourdieu Sosyolojisi ve Simgesel Siddet”, Yayimlanmamus
Yiiksek Lisans Tezi. Hacettepe Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Ankara,
20009.

Ozsoz, Cihat. Pierre Bourdieu Simgesel Siddet, Egitim, Iktidar. Yap1 Kredi Yayinlari,
2014.

Palabiyik, Adem. “Pierre Bourdieu Sosyolojisinde Habitus, Sermaye ve Alan Uzerine”.
Liberal Diistince. Cilt.16, Say1.61-62, 2011.

Palali, M. Zeki “Ciizzam”, DIiA, C.8. Istanbul: Tiirkiye Diyanet Vakfi Yaynevi, 1993.

Paramo, Luiz. De Origine et Progressu Olfficii Sanctae Inquisitionis, Eiusque Dignitate
et Utilitate: de Romani Pontificis Potestate et Delegata Inquisitorum: Edicto
Fidei et Ordine Judiciario Sancti Officii Qucestiones Decem, Libri tres, ex
Typographia Regia. 1598.

Pegg, Mark Gregory. “The Paradigm of Catharism; or, the Historians’ Illusion,” Sennis,
Cathars in Question. Boydell & Brewer, 2016.

Pegg, Mark Gregory. The Corruption of Angels: The Great Inquisition of 1245-1246.
Princeton University Press, 2001.

186



Pegg, M. A Most Holy War: the Albigensian Crusade, Oxford University Press, 2008.

Peyrat, Napoléon. Histoire des Albigeois. Paris: G. Fischbacher, 1882.

Potter, David. 4 History of France, 1460—1560: The Emergence of a Nation State. New
Studies in Medieval History, 1995.

Power, Daniel. “Who Went on the Albigensian Crusade? The English Historical Review,
Cilt.128, Say1.534, Ekim 2013.

Pradlo, Donald Sherm. “Peter of Verona: The Martyred Inquisitor”, Yayimlanmamis
Doktora Tezi. University of Virginia, 2004.

Puech, H. ve A. Vaillant. Le Traité Contre les Bogomiles de Cosmas le Prétre: Traduction
et étude, Travaux publiés par l'Institut d'Etudes Slaves, Paris, 1945.

Purkis, William J. “Crusading and Crusade Memory in Caesarius of Heisterbach’s”,
Dialogus Miraculorum. Cilt.39, Say1.1, 2013.

Puylaurens, William. Chronica Magistri Guillelmi de Podio Laurentii, The Song of the
Cathar Wars: a history of the Albigensian Crusade. Janet Shirley, Ashgate,
2000.

Rainerius, Summa. Heresies of High Middle Ages. Wakefield & Evans.

Raynaldus, Annales, S. R. Maitland. History of the Albigenses and Waldenses. London:
C.J. G. and F. Rivington, 1832.

Ricchini T. A. (Ed.). Moneta of Cremona: Adversus Catharos et Valdenses Libri
Quinque. Ridgewood, N.J.: Gregg Press, 1964.

Rist, Rebecca. “Lupi Rapaces in Ovium Vestimentis’: Heretics and Heresy in Papal
Correspondence” A. Sennis (Ed.). Cathars in Question, Boydell & Brewer,
2016.

Ritzer, George ve Jeffrey Stepnisky. Sosyoloji Kuramlari, ¢ev. Himmer Hiiliir. Ankara:
Deki Sosyoloji, 2014.

Roach, Andrew. “Cathar Economy”. Reading Medieval Studies. Cilt.12, 1986.

Runciman, Steven. The Medieval Manichee: A Study for the Christian Dualist Heresy.
Cambridge: Cambridge University Press. 1982.

Russell, Jeffrey. “Interpretations of the Origins of Medieval Heresy”, Medieval Studies.
Cilt.25, Say1.2, 1963.

187



Sackville, Lucy J. Heresy and Heretics in the Thirteenth Century: The Textual
Representations, Heresy and Inquisition in the Middle Ages. York Medieval
Press, 2011.

Sackville, Lucy J. “The Church’s Institutional Response to Heresy in the 13th Century”,
A Companion of Heresy Inquisitions. Brill, 2019.

Saul, Nathaniel Brody. The Disease of the Soul: Leprosy in Medieval Literature. Cornell
University Press, 1974.

Schmidt, Charles. Histoire et Doctrine de la Secte Des Cathares ou Albigeois. 1. Baski.
Paris, Genéve: Méme Maison, 1849.

Scott, John ve Gordon Marshall. 4 Dictionary of Sociology. Oxford: Oxford University
Press, 2005.

Serdar, Murat. “Ortacag Avrupasinda Tanrinin Laneti Ciizzam ve Clizzam Evleri”, Sosyal
Bilimler Arastirmalar: Dergisi, Cilt.9, Say1.2, 2014.

Sneddon, Shelagh, Caterina Bruschi, Peter Biller. Inquisitors and Heretics in Thirteenth-
Century Languedoc: Edition and Translation of Toulouse Inquisition Depositions, 1273-
1282. Leiden: Brill, 2011.

Sherman, E. “Medieval Charity and Heresy in Southern France”, Yayimlanmamig
Doktora Tezi. Saint Louis University, 2012.

Sherman, Elizabeth. Jacques Fournier and Thirteenth- Century Inquisitorial Methods:
Pope Benedict XII (1334-1342). Amsterdam University Press, 2018.

Shulamith Shahar, Women in a Medieval Heretical Sect: Agnes and Huguette the
Waldensians, Yael Lotan (¢ev.). Boydell Press, 2001.

Shulevitz, Deborah Gail. “Heresy, Money, and Society in Southern France, 1175-1325”,
Yayimlanmamis Doktora Tezi. Columbia University, 2017.

Smalley, Beryl. The Becker Conflict and the Schools: a Study of Intellectuals in Politics.
Oxford, 1973.

Smith, Andrew Phillip. The Lost Teachings of the Cathars: Their Beliefs and Practices.
Watkins, 2015.

Sparks, Chris Heresy, Inquisition and Life Cycle in Medieval Languedoc, Suffolk, York
Medieval Press, 2014.

Soderberg, Hans. La Religion des Cathares. Almqvist & Wiksell, 1949.

Stayenov, Yuri. The Other God: Dualist Religions from Antiquity to the Cathar Heresy.
New Haven: Yale University, 2000.

188



Stewart, Cynthia. “Medieval heresies and Women’s Freedom”, Yayimlanmamis Doktora
Tezi. Vanderbilt University, 2001.

Stolarski, Piotr. Friars on the Frontier: Catholic Renewal and the Dominican Order in
Southeastern Poland, 1594—1648. 2010.

Strayer, Joseph. Albigensian Crusades. New York: Dial Press, 1971.

Sugur, Serap ve Aylin Gorglin Baran (Ed.). Sosyolojide Yakin Dénem Geligmeler.
Eskisehir: Anadolu Universitesi Web-Ofset, 2013.

Sumption, J. The Albigensian Crusade. Faber & Faber, 1978.

Swardz, David. Culture and Power The Sociology of Pierre Bourdieu. Chicago:
University of Chicago Press, 1997.

Swardz, David. Kiiltiir ve Iktidar: Pierre Bourdieu niin Sosyolojisi. Elgin Gen (cev.).
Istanbul: Iletisim Yayinlar1, 2013.

Tanner, Norman. Decrees of the Ecumenical Councils. Cilt.1.

Taslaman, Feryal Kalkavan. “Ge¢misten Giiniimiize ‘Hakli Savas” Kavraminin Yorumu”,
Yayimlanmamis Doktora Tezi. Istanbul Uni. SBE., Istanbul, 2011.

Tatlican _Umit, Giiney. Bourdieu ve Giddens: Habitus veya Yapimin Ikiligi. Istanbul:
Iletisim Yaynlar1, 2007.

Taylor, Claire. Dualist Heresy in Aquitaine and the Agenais, c.1000-c.1249. Boydell &
Brewer/ Royal Historical Society, 2005.

Taylor, Claire. Heresy, Crusade and Inquisition in Medieval Quercy (Heresy and
Inquisition in the Middle Ages). York Medieval Press, 2011.

Taylor. Claire. “Evidence for Dualism in Inquisitorial Registers of the 1240s: a
Contribution to a Debate”. History. Say1.98, 2013.

Taylor, Claire Heresy, Crusade and Inquisition in Medieval Quercy (Heresy and
Inquisition in the Middle Ages), York Medieval Press, 2011.

Testas, Guy ve Jean Testas. Orta Cag Hristiyan Diinyasinda Dinsel Siddet Engizisyon.
Ali Erbas (cev.). Insan Yayinlari, 2003.

Teulet, A. vd. Cum Oculos Nostre’ (2 Nisan1215): Layettes du Trésor des Chartes. 5.
Cilt. Paris, 1863.

Togan, Zeki Velidi, Tarihte Usul, Istanbul Universitesi Edebiyat Fakiiltesi Yaynlar1, 449,
Tarih Arastirmalart: 1, Istanbul 1969.

189



Théry-Astruc, Julien. “The Heretical Dissidence of the ‘Good Men’ in the Albigeois
(1276-1329): Localism and Resistance to Roman Clericalism”. Antonio Sennis
(Ed.). Cathars in Question. Boydell & Brewer, 2016.

Tittenbrun, Jacek. “Concept of Capital in Pierre Bourdieu’s Theory”, Miscellanea
Anthropologica et Sociologica. Cilt.17, Say1.1, 2016.

Toprak, Bilal “Din Arkeolojisinin Imkam ve Gébeklitepe” Doktora Tezi, Istanbul
Universitesi, 2019.

Tosh, John Tarihin Pesinde, Tiirk Tarih Vakfi Yurt Yayinlari, Cev. Ozden Arikan, 1997.

Townsend, Anne Bradford. “The Cathars of Languedoc as Heretics: From the Five
Perspectives of Five Contemporary Scholars", Yayimlanmamis Doktora Tezi.
University of Cincinnati, Ohio, 2007.

Topfer, Bernhard. Das Kommende Reich des Friedens, Zur Entwicklung chiliastischer
Zukunftshoffnungen im Hochmittelalter. Forschungen zur Mittelalterlichen
Geschichte 1964.

Turbelville, A. S. Medieval Heresy & Inquisition, Crosby Lockwood and Son 7 Stationers'
Hall Court. London: E.C. 4 and S Broadway, Westminster, S.W. I, 1920.

Turner, Jonathan H. The Structure of Sociological Theory. Thomson Wadsword
Publishing, 2003.

Tiirk, H. Bahadir. “Sihirden Nefret Eden Bir Iliizyonist: Bourdieu, Gelenek ve Ideoloji”,
Ocak ve Zanaat. Istanbul: Iletisim Yaynlari, 2016.

Uzunoglu, Feyza. “Orta Cag Avrupasi’nda Bir Heretik Gnostik Hareket Olarak Katarlar”,
Yaymmlanmamus Yiiksek Lisans Tezi. Marmara Universitesi, 2010.

Ulgen, Pinar. “Orta Cag Avrupasinda Oliim, Korku ve Umut”, Arkhe Dergisi. Say1.15.

Vaux De-Cernay, Peter. On the Sect of Heretics. Peter Biller ve John Arnold (gev.).
Heresy and Inquisition in France.

Vaux-de-Cernay, Peter. The History of the Albigensian Crusade. W.A. Sibly ve M.D.
Sibly (Ed.). Suffolk: Woodbridge, 1998.

Wakefield, W. L. Heresy, Crusade and Inquisition in Southern France, 1100-1250.
Berkeley, 1974.

Walter L. Wakefield, Austin P. Evans. Heresies of the High Middle Ages: Selected
Sources Translated and Annotated. New York: Columbia University Press.,
1991.

190



Waardenburg, Jacques, Classical Approaches to the Study of Religion: Aims, Methods
and Theories of Research, 2 vols. The Hague: Mouton, 1973.

William of Puylaurens. The Albigensian Crusade and its Aftermath. W.A. Sibly ve M.D.
Sibly (¢cev.). Suffolk: Woodbridge, 2003.

Williams, Robert C. The Historian's ToolBox: A Student's Guide to the Theory and Craft
of History. Routlegde, 2012.

Wolfgang, P. Miiller ve Mary E. Sommar. Medieval Church Law and the Origins of the
Western Legal Tradition: A Tribute to Kenneth Pennington. Washington, DC:
The Catholic University of America Press: 2006.

Wood, Leslee Veora. “Love and War: Troubadour Songs as Propaganda, Protest, and
Politics in the Albigensian Crusade”, Yayimlanmamis Doktora Tezi. University
of Kansas, 2017.

Ye. Agibalova ve G. Donskoy. Ortacag Tarihi. Cagdas Siimer (gev.). Istanbul: Yordam
Kitap, 2018.

Yel, Ali Murat. “Bourdieu ve Din Alani, Sermaye, Iktidar, Modernlik”. Ocak ve Zanaat,
Pierre Bourdieu Derlemesi. Istanbul: Iletisim Yaynlari, 2016.

Zerner, Monique (Ed.). Inventer [’hérésie? Discours polémiques et pouvoirs avant
I’inquisition. Nice: Centre d’Etudes Médiévales, 1998.

Zoe Oldenburg, Crusades. Pantheon Books, 1961.
INTERNET KAYNAKLARI

Bourdieu, Pierre. Cultural Reproduction and Social Reproduction, 1973.
https://edu301s2011.files.wordpress.com/2011/02/cultural-reproduction-and-
social-reproduction.pdf (15 Haziran 2022).

Britannica, III. Innocent. https://www.britannica.com/topic/Vergentis-in-senium (15
Haziran 2022).

Cathar rites: https://sourcebooks.fordham.edu/source/cathar-appara.asp (15 Haziran
2022).

Cathar traditio. https://sourcebooks.fordham.edu/source/cathar-traditio.asp (15 Haziran
2022).

Cathars in question. http://rimoore.net/2016/11/13/cathars-in-question-a-response-to-
pete-biller/ (15 Haziran 2022).

191



Ceviri Konusmalar, Unlii Fransiz Diigiiniir Pierre Bourdieu Kiiltiirel Sermaye Kavramim
Anlatiyor [Video]. https://www.youtube.com/watch?v=Ar IxWCI1KUw, (26
Ekim 2018).

Definition of crusade. https://www.merriam-
webster.com/dictionary/crusade?utm campaign=sd&utm medium=serp&utm
source=jsonld (20 Subat 2022).

Dikmen, Fatmanur ve Kemal Ataman. Sehitlik Olgusunun Arkeolojik Bir Analizi.
https://www.okuokut.org/kurs/isnad-atif-sistemi-ile-akademik-
yazim/ders/sehitlik-olgusunun-analizi-ars-gor-fatmanur-dikmen-prof-dr-kemal-
ataman (15 Haziran 2022).

Engizisyon kayitlari i¢in: John Duvernoy: http://jean.duvernoy.free.fr/text/listetexte.htm.

Guirdham, Arthur. Cathars and Reincarnation, Kahle, Austin Foundation, 1978.
https://archive.org/details/catharsreincarna0000guir (15 Haziran 2022).

Historical and Phenomenological Approaches to the Study of Religion Some major
developments and issues under debate since 1950.
https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9783110815818.41/html
(20 Subat 2022).

Honorius 111, ‘Cum haereticos deteriores’ (5 Eylil1218).
https://apps.dtic.mil/sti/pdfs/ADA471153.pdf (15 Haziran 2022).

https://digitalcommons.calpoly.edu/cgi/viewcontent.cgi?referer=&httpsredir=1&article
=1880&co ntext=bts (15 Haziran 2022).

Maniac maddesi. https://www.etymonline.com/word/maniac (28 Agustos 2020).

Medieval Sourcebook: Twelfth Ecumenical Council:
Lateran IV 1215. https://sourcebooks.fordham.edu/basis/laterand.asp (15
Haziran 2022).

Medieval  Sourcebook: Caesarius of  Heisterbach: Medieval  Heresies:

https://sourcebooks.fordham.edu/source/caesarius-heresies.asp. (20  Eyliil
2022).

York project. https://www.york.ac.uk/res/doat/project/ (15 Haziran 2022).

Rist, Rebecca. “Salvation and the Albigensian Crusade: Pope Innocent I1I and the Plenary
Indulgence”, Reading Medieval Studies, University of Reading, Cilt.36, 2010,
ss.1-16. http://www.jstor.org/stable/40950825.

Sociology Live. Cultural capital [Video].
https://www.youtube.com/watch?v=5DBEYiBkgp8, (27 Mart 2019).

192



Vincentus’a Mektup. https://www.newadvent.org/fathers/1102093.htm. (15 Haziran

Zbiral,

Zbiral,

2022).

David. Bibliography of Ancient
https://www.academia.edu/5637409/Bibliography of Ancient Medieval and
Early Modern Christian Heresy Inquisition and Witchcraft (15 Haziran
2022).

David. Problems in the study of religious dissent. http://www.david-
zbiral.cz/lectures/problems-in-the-study-of-religious-dissent-in-medieval-
europe.htm. (15 Haziran 2022).

Zbiral, David. Theorizing the repression of religious dissent. http://www.david-

zbiral.cz/lectures/theorizing-the-repression-of-religious-dissent1.htm (15
Haziran 2022).

Blind Heretics Under Ground-Excerpts from the Cultural History of the Mole. http://my-
albion.blogspot.com/2016/06/blind-heretics-under-ground-excerpts.html (20 Eyliil

2022).

193



EKLER

Y L

s s3I ‘1S
—.NOOSVMVLe,, o SININ
. Sunvonvag

uuz«.m/o‘..
N
/)

xi:u;_oz\ W /

et

mmozu._;

|

VIS NVINVRYFLIGIW

" MITI3AINON v%

e (L
SN0 z auwwozf ( /,. \ ‘
3snbEdhiAad 03D ﬁ \ ...

vssnvisnoo” E ind o Wv.x_s h .
saml” ynomn .

ANNOSSYOXYD / o

1738

z<$muw 3INO¥3SSINd o

P

e i S

.ZmE.zoz mmu_2<n_
z:oxw><m

Jo&:ﬁzmx”ﬁw.mubmw&oz/ﬁﬁmm:z \ \ \ / v o

Do._:oV\.

VINVT

G A% N N e 1 O
Lo T
o NS (NI
AYTIN \l...\‘.%vdoi.ﬂ.:”h. z<m_.3zoz/V lov\\_ m«m.m._\vf .fzoozoo Hl\
g e / 8
\ % .\l\“\-\i /\n A zo.._.2< ” OVSSION /W, \f& b
\W& E.M/\ )\l\ K«. DNOLNON N3OV
% \l/./r\%z& o \/mm.m\zmo .__Bzumﬂw\ls ﬁuo

A . Ca

V\{ 6& 31038 V1

O}
mzdoo &q@?/

OO0 OVa39¥38
= e Y i Feescane . XvA0H08 §

— VRS k OO0 J\
P r e
7 g s

Languedoc

194



3
7]
W o0 z
[T] o
z z B
3§ 3 3
o 3
m s S
o -
z =
=2
2 3
3 & 8
o = s
:: “
4 <
<
w
w0
3
x m 3
2 m 2
W w
o w o
o
g o B
3 £ 3
O X 5]
2oss 7% <
K> 4
&
oot \

Languedoc’ta kontluklar

195



BEZIERS

S7T. VINCENT
CUNFORTIFIED)

Carcassonne sehri

196



Minérve sehri

BASILICA ﬁ‘

ST. STEPHEN'S

CASTLE
NARBONNAIS

VILANOVA
GATE

b

MONTOULIEU
GATE

Toulouse kontlugu



France,

Atlantic
Ocean

!
KINGDOM OF
PORTUGAL

A_v\
P SPANISH

£

2 KINGD OMS

12th Century

P OLAND RUSSIA

1./m.cm .

o

HUNGARY =~ —wopestiR

Charleraagne's Erapire
France, 1154-80
Expansion under Louis XIV
Revolutionary France
Napoleonic Empire
Franch Colonial Erapire
I French domains
D Fiefs of French crovwn

I English domains
D English possessions

A" i

Wx Nb..Zq._Zm oF MPIRE

12. ylizyilda Fransa

198



-~

12th
century -«

COUNIY OF

AQUITAINE v

B —— T =
T roviause "
o — ’. -
7 ]

12. yilizyilda Aquitaine

‘ ROYAUME:UNL T NordPs-
P : S N ek BELGIQUE
) : Pas-de-Calais
> Manche s° ®  Nord LUXEMBOURG

Tl Seine: MSﬂ‘u‘—me A . Alsne
a. L § Haute- PICardxe. ALLEMAGNE
2 Monchas _No tmﬁn die ® Oise
5 L]
e ) Bass%'ﬁ"d"
: L Normandie
=5 CMs-dAfmorM
"’""é”" Bretagne 'J°""[Mayenne
ik _Morbinan =
. * __rPays de .1571 T

Lolre- o Maine-
adoniige  evioire

g Deux-
.
- Mendée

Poitou-
3 Cba.rente 1

Charente-

Maritime
. charénte

ITALIE

——— Bouches-  Alpes-
/ol oo {‘{R"‘"eCote d'Azur
T o
ane™ Haute-Cq
ESPAGNE saaiter o Care
ANDORRE r me Corse)
0 100 200 km ) Corse-du:Sud |
0 100 200 mi '

199



200



. Selgneurie|
.- Vicomtg
.:Comie

o N =
S f.: i
=% |/ LORRAINE
E L

n-

[ Domaine royal
wAnLimite du royaume

“wr. Frontiéres actuelles|
(France | autres)

Fiefs mouvant de la couronne
Seigneuries ecclésiastiques

Possessions d'Henri |l Plantagenét
Duchés d'Anjou, du Maine, Touraine
Duché de Normandie (1144)

Duché d'Aquitaine (1152)

Royaume d'Angleterre (1154)

[ IBretagne sous influence des Plantagenéts|

Languedoc :

Comté de Toulouse
.II] Autres fiefs
oo Possessions des fils d

e Thibalt IV de Blois : Possessions des Trencavel
Comtes de Ch ne. de Blois, de Sancerie Influence du roi d‘Aragon

1180°de Fransa

201



Calais

English
Chﬂnﬂel St. Valery

Barfleur
St. Vaast

Gurnsey

Jersey

St. Malo

Bay of Biscay

La Rochelle

CANCE

i,
shawing the divisions of the
Treaty of Bretigny - 1360

La Teste de Buch

Bayonne

Eiio Salvatierrafg  Pamplona

Castille

Burgos jo Aragon

Sluys
w dAntwerp
Brabant

Deader
Tournai

ainault

(/]

Luxembourg

"’ Arles purance

Kingdom of France

Lands held by Edward 111

at his coronation

Lands ceded to Henry IIl by
Treaty of Paris, 1259

Lands ceded to Edward 111
by the Treaty of Bretigny

14. yilizy1lda Fransa (Albililer Hagli Seferinden sonra)

202




A ROYAL _

‘DOMAIN

French Royal
Possessions

Vassels of the

French King

Angevin (Plantagenet}
Possessions

203



S. : Seigneutie|
La France en 3.03.0 T - =

& v

Fiefs mouvant de la couronne
[ Seigneureries ecclésiastiques
[ pomaine royal [_Possessions d’Eudes de Blois|

A Limite du royaume  [TITITT] Autres fiefs principaux
"ot Frontieres actuelles Comté de Barcelone
: (France [ autres) g(mdépendant de fait)

204



48"

Exp of the Angevin empi

I Before 1144 : Maine, Anjou, Tourain

[ 1144 : Normandy

[ 1152 : Aquitaine, by Eleanor

[ ] 1154 : England

[ ] 1166 : Brittany, by a son of Henry Il
France

] Kingdom of Francs

I Royal domain of the French king

DUCHY OF BRITTANY

[ Possessions of the count of Toulou:

0

Yillara gore Fransa

(o)

205

4




Y,Wi.lw.:ll\.\ 3.
[ >

-

s 4

v

¢

Y 1
\waw:xwm~

LAl
I

Albililer Hagli Seferi esnasinda Fransa

206



207



MAP OF THE HIGH-MEDIEVAL
LANGUEDOC

mg-a! iq‘ !ﬁ"' ~ ‘
* Gourdon
@ Lot l
\\\ S e TN
Montcuqg
\:,/ -
Be|ca.|.—e .Montpezat A Aveyroh /

© Montaizat Nage: . e A P
Moissac cau.ssade } N —//
.&T gp o1 s Tarnv_/—
Castelsarrasin —\\ /\f‘//

Montauban Albi

S
\eviomur - omequ
N © Lambers

%o L{‘fu" $°C o Le Vintrou
St—Paul-Cu “de-Joux
Toulouse, ® vertell —a\, 2 e
Vieimur
ta ®Caraman’ Puylaurens At
autpou! "
Aurlace St Félix | vaure . \\ Servian
Montmaur - Labécéde © Cabaret Bezlers
\\\Awgnonet ©Aragon \ =
ol Laurac -/- Te——)
/ & Les cassés. - sonne
Montr
Mireponx
e Termes
—/
&
Montségur Quérlbus
Puilaurens
-
Castelbd
= [ombers Bishop 0 5]0 miles
o Montréal Deacon 0 80 km

Languedoc

208



KATEDRALLER, SOVALYELER, SEHIRLER

12. ve 14. ylizyillar arasinda heretikler ve siyasi durum

209

= ny / / =

< - 7

\ XM ile X1V, YOxyillar Arasinda Heretiklinder
| B vetolik toprakian

B Onodoks toprablar

- MOsoman 1nprakian

\r ®  Vromms Anlsymas (1122)
\ A
N Avrupe’da heretikbikler ve bastiodmalan

W Cesith divosed ibtilaflann dogeipu bolgeder

o | M vz heesadgnn yayis bolge

T oo /ARigen hereckbinn yayida) bole
- Valdam ile Xathar/Abgen heretkfidannn
kismen yawdf boigeler
HOEMIA T rgemmyon Mabherreies rn
sy i
dizerlenen rag sefer

—pp Abgericie harg
(1208-1213)




Katarlarin yy[1d1g1 bolgeler

210



. | 1096’dan 1270’¢ kadar
Hach Seferleri

Yarekls

ATLAS ™

OKYANUSU <
I Y

KARADENIZ Si =

o) N

{ZANS DANISMENTLILER
IM& SELCUKLUEAR

Kayser|  Babdus do—,
¥, Ioglogie

- A o desss (Uirfa)
N ZENGILER
QA‘A\J

+5==  ABBASI
i R e HALIFE-
—» | .HichiSeferi —» 4. HaghSeferi (o awnparty Fokudis  LIGH
I3 109699 > 1202-04 o
~pe 2. Hagh Seferi 5. Hagh Seferi
114749 1228-29 \ ) .
—» 3. Hagh Seferi 6.7, Hagh Seferi oA FATIMILER N\
==> 1189-92 1248-54/1270 EYYUBILER N
500 km g ”%’ .:ml R
MEMLUKLULA G

Jeneoloji teorisine gore Katarlarin Kdkeni

211



\ Curonians

Uthuanis Smolensk

Chernigov n
90! C“ma

%%

.

Kiev
‘s

Azerbaijan

g PR Legend
o Gé?ynamc nations Roman nations
Islamic nations Minor nations
]

Numbered nations:

‘1 Connaught 8 Piza

‘2 Aileach S Papal States

\g Scotiand 10 Zeta

4 Navarre 11 Bosnia
Ibadites 5 ﬁﬁ'ﬁd\.n 12 Serbia

6 Brabant 13 Balearic Empire

7 Ganon) Arab Tribes

L

11200°lii yillarda Avrupa
B ity e S
Hﬁu:a igindeki Ingiliz haslan
500 km

TUR. = TURINGIYA

VOLGA
BULGARLARI

212



Q/{’?}Q\ ¢ s ‘

(el | aube bu 25 jumn -*.7'_ _’o,‘mnmanrt eut b'ah,m:b‘
e axave Lan g T son cheud Blesse
Albililer Savasina dair bir tasvir

Heretiklerin yakilmasini temsil eden bir tasvir (Yahudi ve Miislimanlarin kullandig:
sakal bigimlerinin resimde yer almasi dikkat ¢ekicidir.)

213



Figure 3. St. Dominic at Muret, Woodcut by Pere Besson
Source: Augusta Drane, The Life of St. Dominic (London: Longmans, Green, and Co.,
1891), 138.

& ! gétfyimages‘

1 ‘ l\\ Fhoto Josse/Leemage

W

il

Aziz Dominik heretiklerin kitaplarini yaklyr. Petro Berruguete)

214



“Insanlar1 kétii sozleriyle etkileyen heretikleri” temsil eden bir resim

.

II1. Innocent’1n bahsettigi kuyruklarindan baglanmis kiigiik tilkiler

215



——ee == —_——— —
x X L et

Aziz Bernard II. Hacli Seferinin gerekliligini anlatan meshur vaazini - eir.

216



217



e, R

an kiicik til

Beziér katliami sonrasinda sehirden kovulan Katarlar

218



Katarlara dair miizeden goriintiiler

219



Katarlara dair miizeden goriintiiler

220



Katarlara dair miizeden goriintiiler

221



Katar Kalesi

222



Albi Kalesi

Albi Kalesi

223



e

-

Katar aei Endiiliis imarisiyl neligi dikkat cekmektedir.

224



Bz, ; €< i

Al

Katar Kalesi

Castle§AndMahorHouses.Com

Albi Kalesi

225



