
	

 

	

 

 
 
 

T.C. 
MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ BİLİM DALI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

XII. VE XIII. YÜZYIL LANGUEDOC BÖLGESİNDEKİ 
“KATARLAR” VE KATOLİK KİLİSESİ ÇATIŞMASINA 

BOURDIEU’CU BİR YAKLAŞIM 

 

 
 

Doktora Tezi 
 
 
 
 
 
 
 
 

FEYZA UZUNOĞLU SAÇMALI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

İstanbul, 2022 



	

 

	

 

 
 

 
T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 
FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ BİLİM DALI 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

XII. VE XIII. YÜZYIL LANGUEDOC BÖLGESİNDEKİ 
“KATARLAR” VE KATOLİK KİLİSESİ ÇATIŞMASINA 

BOURDIEU’CU BİR YAKLAŞIM 
 
 
 

Doktora Tezi 
 
 
 
 
 

FEYZA UZUNOĞLU SAÇMALI 
 
 
 
 
 

Danışman: PROF. DR. KEMAL ATAMAN 
 
 
 
 
 
 
 
 

İstanbul, 2022



	

i 

	

 GENEL BİLGİLER 

 
İsim ve Soyisim             :  Feyza Uzunoğlu Saçmalı 
Anabilim Dalı :  Felsefe ve Din Bilimleri 
Programı :  Felsefe ve Din Bilimleri  
Tez Danışmanı :  Prof. Dr. Kemal Ataman 
Tez Türü ve Tarihi  :  Doktora Tezi, Ekim, 2022 
Anahtar Kelimeler :  Katarlar, Katolik Kilisesi, Languedoc Bölgesi, Orta Çağ 

Hristiyan Heresisi, Bourdieu, Albililer Haçlı Seferi, 
Engizisyon 

 

ÖZET 

XII. VE XIII. YÜZYIL LANGUEDOC BÖLGESİNDEKİ “KATARLAR” VE 
KATOLİK KİLİSESİ ÇATIŞMASINA BOURDİEU’CU  
BİR YAKLAŞIM 

Katolik Kilisesi, XII. yüzyılda verimli toprakları, müreffeh toplumu, uluslararası 
ticaretleri ve ozanlarıyla meşhur Languedoc’ta önemli bir kitleyi etkisi altına alan 
Katarlar hareketini otoritesine bir tehdit olduğunu düşünerek bertaraf etmek istemiştir. 
Çalışmanın temel amacı, heretik addedilen Katarlar ile birliğini muhafaza etmeye gayret 
eden Katolik Kilisesinin çatışmasının temel saiklerini anlamaya çalışmaktır. Bunun için 
XII. yüzyıl Languedoc’unun sosyo-ekonomik ve kültürel bağlamına Bourdieu’nun oyun 
teorisi adapte edilerek olaylar analiz edilmeye çalışılmıştır. Bourdieu’nün sermaye 
çeşitleri, simgesel iktidar, habitus, fail-yapı gibi kavramları bu çatışmanın 
ayrıştırılmasında aydınlatıcı olmuştur. Çalışmada öncelikle Katarlar historiografisi ve 
köken problemi ele alınmıştır. Daha sonra Languedoc bölgesine gönderilen vaizlerin 
toplumun kültürel seviyesine ayak uyduramamasına ve halkın Kilisenin lükse düşkünlüğü 
ve endüljans ve ibadetlerden gelir elde etmesini eleştirmesine dikkat çekilmiştir. Halkın 
Katarlara teveccühünü gözlemleyen Kilise, Katarlara “ortodoks” bir alternatif geliştirmek 
için Dominiken tarikatını kurmuştur. Böylelikle fail kabul edebileceğimiz Katarlar, yapı 
kabul edebileceğimiz Kiliseyi dönüştürmüştür. Kilise, bir yandan simgesel iktidar aracına 
dönüştürdüğü, günümüzde medyanın vazifesini üstlenen vaazlarda kullanılan etiket ve 
benzetmelerle Languedoc toplumunu dönüştürmüş; diğer taraftan konsiller ve papalık 
mektuplarıyla laik otoriteleri heretiklerin dini olduğu kadar siyasi de bir tehdit oldukları 
konusunda ikna etmiştir. Bunun neticesinde yüzyıllarca etkili olacak Engizisyon 
Mahkemeleri kurulmuş, Albililer Haçlı Seferleri düzenlenmiştir. Papa III. Innocent bu 
uğurda Katarları içeriden bir düşman oldukları gerekçesiyle “Müslümanlardan daha şerli” 
ilan edip Kudüs’e verdiği endüljanstan daha imtiyazlı bir endüljans vaat etmiştir. Bütün 
bu şiddetin nasıl temellendirildiği ve kutsallaştırıldığı konusu da çalışmada ele aldığımız 
konular arasındadır. 



	

ii 

	

GENERAL KNOWLEDGE 

 
Name and Surname :  Feyza Uzunoğlu Saçmalı 
Field :  Philosophy and Religious Studies 
Programme :  Philosophy and Religious Studies  
Supervisor :  Professor Kemal Ataman 
Degree Awarded and Date : Doctor of Philosophy, October, 2022 
Keywords :  Cathars, Languedoc, Catholic Church, Medieval Heresy, 

Bourdieu, Albigensian Crusade, Inquisition. 
 

ABSTRACT 

A BOURDIEUSIAN PERSPECTIVE ON THE CONFLICT BETWEEN THE 
CATHARS AND THE CATHOLIC CHURCH IN THE 12TH AND 13TH-CENTURY 
LANGUEDOC 

The Catholic Church sought in the 12th century to eliminate the Cathar movement 
which it regarded as a threat to its authority.  The latter had attracted a significant amount 
of people in Languedoc, a region well-known for its fertile land, prosperous society, 
international trade and troubadours. The main purpose of this study is to try to understand 
the underlying motives of the conflict between the Catholic Church -which strived to 
maintain its unity) and the Cathars -who were considered heretics). The study adopts 
Bourdieu's game theory to analyze the socio-economic and cultural settings of the 12th-
century Languedoc. Bourdieu’s conceptual tools such as agency-structure, habitus, 
symbolic power, and forms of capital, were found to be quite helpful for analyzing the 
conflict in question. The study begins by a discussion on the historiography of the Cathars 
and the problem of origin. It goes on to argue that the preachers who were sent to the 
Languedoc region could not keep up with the cultural level of its people, who criticized 
the Church's fondness for luxury and the income it gains from indulgences and worship. 
Seeing the people’s preference of Cathars, the Church established the Dominican order 
to provide an "orthodox" alternative to them. Thus, the Cathars -as agents- transformed 
the Church -a social structure-. Moreover, the Church transformed the Languedoc society 
with the labels and parables it used in sermons -which functioned like today’s media and 
were used a symbolic instrument of power). The Church also convinced the secular 
authorities, through councils and papal letters, that the heretics were a political as well as 
a religious threat. Inquisition Courts were established as a result and would be effective 
for centuries, and the Albigensian Crusades were organized. To this end, Pope Innocent 
III declared the Cathars "more evil than Muslims" on the grounds that they were an enemy 
from within and promised a more privileged indulgence than the indulgence he gave for 
the crusades heading to Jerusalem. The study addresses, among other questions, how all 
this violence was justified and sanctified. 



	

iii 

	

İÇİNDEKİLER 

                                                                                                                             Sayfa No. 

  

ÖZET ............................................................................................................................... İ	

ABSTRACT .................................................................................................................... İİ	

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................ İİİ	

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1	

BİRİNCİ BÖLÜM .......................................................................................................... 4	

I. ARAŞTIRMANIN KONUSU, SORULARI, KAPSAM VE SINIRLARI .............. 6 

II. ARAŞTIRMA METODU .......................................................................................... 9 

III. LİTERATÜR TARAMASI ................................................................................... 14 

IV. TEORİK ÇERÇEVE: BOURDIEU SOSYOLOJİSİNDE ANAHTAR 

KAVRAMLAR .............................................................................................................. 20 

A. Oyun Metaforu ....................................................................................................... 22 

B. Alan ........................................................................................................................ 24 

C. Habitus ................................................................................................................... 27 

D. Fail-Yapı İlişkisi .................................................................................................... 29 

E. Bourdıeu’da Sermaye Türleri ................................................................................. 30 

İKİNCİ BÖLÜM 

“KATARLAR” IN TARİH YAZIMINDAKİ YAKLAŞIM FARKLILIKLARI 

VE GÜNCEL TARTIŞMALAR EKSENİNDE KÖKEN PROBLEMİ 

I. “KATARLAR” TARİH YAZIMINDA YAKLAŞIMLAR ................................... 53 



	

iv 

	

II. GELENEKSEL GÖRÜŞ ......................................................................................... 62 

III. KATARLAR VE MANİHEİST KÖKEN İDDİASI ............................................ 69 

IV. PARADİGMA DEĞİŞİKLİĞİ: GÜNCEL VE SEPTİK GÖRÜŞ ..................... 71 

A. İcat Teorisi ............................................................................................................. 72 

B. Terim Tartışması .................................................................................................... 78 

C. Bogomil-Katar Bağlantısı ve Düalizm Tartışması ................................................. 79 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ÇATIŞMA SÜRECİ 

 

I. XII. YÜZYIL LANGUEDOC’UNUN SOSYO-KÜLTÜREL VE EKONOMİK 

DURUMUNA GENEL BİR BAKIŞ ............................................................................ 85 

II. LANGUEDOC BÖLGESİNDE DİNİ ÇATIŞMA ................................................ 91 

A. Kilisenin Akidelerini Red ve Katarların İnançları ................................................. 91 

B. Kilisenin Sakrament ve Pratiklerini Red .............................................................. 103 

C. Katarların Pratikleri .............................................................................................. 107 

III. BİR SİMGESEL İKTİDAR MALZEMESİ OLARAK VAAZLAR ............... 112 

A. Cüzzam ................................................................................................................. 114 

B. Vaazlarda Cüzzam ................................................................................................ 119 

C. Kutsal Kitap Referanslı Olumsuz Benzetmeler ................................................... 122 

D. Küçük Tilkiler ...................................................................................................... 124 

IV. KATARLAR VE DOMİNİKEN TARİKATININ KURULMASI ................... 128 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

ŞİDDETİN KUTSANMIŞ DAYANAKLARI 

 

I. ŞİDDETİN KADEMELİ OLARAK NORMALLEŞME SÜRECİ ................ 134 



	

v 

	

II. ENGİZİSYONUN KUTSALLIĞI SORUNSALI ............................................ 141 

III. ENGİZİSYON MAHKEMELERİNİN KURUMSALLAŞMASI .................. 147 

IV. HAÇLI SEFERİ TARTIŞMALARI BAĞLAMINDA ALBİLİLER SAVAŞI

 154 

V. ENDÜLJANS ...................................................................................................... 156 

VI. ETNİK TEMİZLİK ............................................................................................ 162 

VII. ARADA KALIŞ ................................................................................................... 165 

VIII.BEKLENMEYEN NETİCELER: PARİS BARIŞI

 166 

SONUÇ ........................................................................................................................ 167	

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 175	

EKLER ........................................................................................................................ 194	

 

 



ÖNSÖZ 
 

Ey İsa’nın askerleri, ileri! İleri ey Hristiyan ordusunun cesur 
erleri! Kutsal Kilise’nin evrensel ıstırap çığlığı sizi uyandırsın! 
Tanrıya karşı işlenen bu korkunç suçun intikamını almak için 
dininizin hamiyeti size ilham olsun! Tanrının size vahyi üzere, bu 
hain heresinin kökünü kurutun! Tanrının gücü ve yardımıyla bu 
heretiklere Müslümanlara saldırdığınızdan daha pervasızca 
saldırın. Zira bunlar onlardan daha şerliler! 
(Albililer Haçlı Seferi’nde Papa III. Innocent’ın çağrısıdır.) 

 

Tarihçilerin uzun yüzyıl, reform yüzyılı, devrim yüzyılı olarak tasvir ettikleri XII. 

yüzyıl, yalnızca İslam coğrafyasının değil, Hristiyan dünyasının da önemli 

dönüşümlerine işaret eden bir zaman dilimini ifade etmektedir. Bu dönüşümlerin 

doğrudan veya dolaylı olarak birbirini tetiklediği düşünülebilir. 

 

Kilise tarihi açısından bakıldığında, söz konusu dönemin Katolik Kilisesi’nin dini 

otoritesinin belki de daha önce hiç olmadığı kadar riske girdiği bir döneme tekabül ettiği 

söylenebilir. Kilisenin tehdit altında olduğunu düşünmesi neticesinde kendi içerisinden 

çıkan bir dini muhalefet grubuna yönelik Haçlı Seferi düzenlemesi, Engizisyon 

Mahkemelerini ilk olarak bu grup için kurması endişesinin boyutlarını anlamak için 

yeterlidir. Bütün bu olayların XII. yüzyılda gerçekleşen bu büyük dönüşümlerin bir 

neticesi olduğu söylenebilir.  

 

Dini geleneklerin mezhepleşmesi, ana akım ve heresi ayrımlarındaki 

sofistikeliğinin yanı sıra Orta Çağ Avrupa’sının heyecan, çalışma esnasında karşılaştığım 

birçok zorluğun üstesinden gelmemi ve vazgeçmemesi sağladı. Uzun, meşakkatli, yorucu 

ve maceralı tez yolculuğumda birçok kişinin desteği, emek ve yardımı söz konusudur. Bu 

anlamda kıymetli hocalarımın, Allah’ın ikramı dostlarımın ve sevgili ailemin desteği her 

türlü takdirin üstündedir.  

 

Bu çalışma öncelikle çok değerli danışman hocam Prof. Dr. Kemal Ataman’ın 

değerli ve ufuk açıcı tavsiye ve yönlendirmeleri sayesinde tamamlanabildi. Hocama tez 

hazırlama konusunda kazandırdığı vizyon, kıymetli destekleri, çalışma esnasında 

gösterdiği sabır ve anlayışı için çok teşekkür ederim. Bu çalışma sayesinde tez izleme 

komitemdeki kıymetli Prof. Dr. Fuat Aydın hocamın Dinler Tarihi sahasındaki derin bilgi 



	

2 

	

ve tecrübesinden istifade etme imkânı buldum. Kendilerine tez izlemelerinde zahmet edip 

Sakarya’dan kalkıp İstanbul’u teşrif etmeleri, sabrı, yolumu aydınlatması, 

kolaylaştırması, kıymetli desteği ve beni yüreklendirmesi için minnettarım. Yine 

komitemdeki çok değerli hocam Prof. Dr. Rahim Acar’a kıymetli ve yapıcı tavsiyeleri, 

desteği ve emeği için müteşekkirim. Ataşe olmadan önce birlikte çalıştığımız, tezin 

Batıda da yeni bir çalışma olması konusunda beni teşvik eden, yapısal değişikliklerin 

önünü açan sayın Doç. Dr. Bilal Baş hocama katkılarından dolayı teşekkürü borç bilirim. 

Bourdieu ’yü anlama yolunda büyük bir vesile ve şansım olan, kaynakları ve bilgisi 

konusunda her zaman cömert davranan çok kıymetli hocam Prof. Dr. Güney Çeğin’ e, 

kritik bir zamanda verdiği hayati destek için Prof. Dr. Süleyman Derin hocama, yaratıcı 

yazarlık atölyesinden çok istifade etmemin yanında lütfedip kıymetli vaktini ayıran ve 

tezin kurgusunda değerli katkılar sağlayan hocam Prof. Dr. Burhanettin Tatar’a ve en 

başında akademik ilgi alanlarımı belirlemede büyük emeği ve desteğini gördüğüm hocam 

Prof. Dr. Bülent Şenay’a, akademik perspektif kazanmamdaki büyük katkıları için sayın 

hocam Doç. Dr. Eyüp Sait Kaya’ya ve desteği için kıymetli eşleri Dr. Büşra Kaya’ya, 

savunma sınavındaki yapısal eleştirileri ile ufkumu açan çok kıymetli hocam Prof. Dr. 

Dursun Ali Aykıt’ a ve yine savunmamı teşrif eden ve katkılar sağlayan hocam ve 

kıymetli arkadaşım Dr. Öğr. Üyesi Şeyma Kömürcüoğlu’na, tezimi çok kısa sürede 

okuyan ve tavsiyeler veren sayın hocam Dr. Necdet Subaşı’ na teşekkürü borç bilirim. 

Tezim konusundaki çok kıymetli tavsiyeleri ve destekleri için Dr. Öğr. Üyesi Harun 

Şencal ve Dr. Esma Sağ Şencal’a müteşekkirim. 

 

Bütün akademik kariyerini bu konuya adayan ve sahada söz sahibi birçok bilim 

insanı ile birebir çalışma imkânı bulmak çalışmadaki en büyük şansımdı. Bu anlamda en 

büyük pay Glasgow Üniversitesinden sayın hocam Doç. Dr. Andrew Roach’a aittir. 

Lisansüstü derslerinden edindiğim kıymetli bilgilerin yanında kendisinin derin bilgisi, her 

sorumu sabırla cevaplaması, yardımseverliği, lütfedip beni konferanslara davet etmesi ve 

yüreklendirmesi tezimin ve çalışmalarımın kalitesinin artmasına vesile oldu. Alanın 

duayenlerinden sayın Professor I. R. Moore’ la ilerlemiş yaşına ve hiçbir mecburiyeti 

olmamasına rağmen gerek yüz yüze gerekse e-mail ve telefon vasıtasıyla görüşmelerimiz 

kaynaklarda bulamayacağım bazı bilgilere erişmemi sağladı. Katarların kökeni 

konusundaki fikirlerine katılmasam da lütfedip sorularıma zaman ayıran sayın Dr. Yuri 



	

3 

	

Stayenov’a teşekkür ederim. Yine alanda söz sahibi olmalarına rağmen tevazu ve sabırla 

yardımlarını esirgemeyen sayın Doç. Dr. Claire Taylor ve Prof. Dr. John Arnold’a 

teşekkür ederim.  

Kritik zamanlarda kritik yardımlarını gördüğüm kıymetli Dr. Betül Özel Çiçek’e, 

zor zamanlarımdaki asla unutulmaz destekleri için çok kıymetli dostlarım Sümeyye Sel 

Odabaş, Ayşe Erenay, Dr. Nimet Keskin’e, Durham’dan kıymetli dostlarım Dr. Öğr. 

Üyesi Ayşe Yazıcı, Dr. Öğr. Üyesi Semra Akay, Meral Özçelik Whale, Dr. Öğr. Üyesi 

Ravza Altuntaş Çakır ve Dr. Öğr. Üyesi Merve Altıncı Macic’e, Merve Direktör’e çok 

teşekkür ederim. Lütfiye Sevde Yiğit, Zeynep Öztürk ve Nur Akbaşoğlu’na, kadim 

dostum Fatma Kırçıl Akkoç’a, Melike Lebeoğlu’na, Dr. Öğr. Üyesi Seda Ensarioğlu, 

Nigar Babayeva ve Meryem Üke Er’e destekleri için çok teşekkür ederim.  

  

Tezimin finanse edilmesi konusunda İslam Araştırmaları Merkezi’ne, yurtdışı 

araştırma bursuna layık gören Tübitak’a, yine dolaylı olarak katkıda bulunan Türkçe ve 

İngilizce öğrettiğim çok sevgili öğrencilerime çok teşekkür ederim. Kaynaklardan istifade 

etmemi sağlayan Bill Bryson ve İsam kütüphanesi görevlilerine de ayrıca teşekkür 

ederim.  

 

Son olarak, Rabbimin bana en güzel hediyelerinden, bana yaşama sevinci veren 

birlikte büyüyüp öğrendiğimiz canım oğlum Edib Safa’ya, daima bana destek olan sevgili 

anneme, bana daima güvenen, destekleyen ve yüreklendiren babama, zor zamanlarımdaki 

yürekten destekleri için halam ve enişteme, dualarını esirgemeyen çok sevgili teyzem ve 

anneanneciğime müteşekkirim. Bütün bu meşakkatli yolda hep elimi tutan, bana azim ve 

sabır ve güç veren, bütün nimetlerin gerçek sahibi ve bahşedicisi olan Rabbime sonsuz 

şükürler olsun. Şüphesiz gayret bizden, tevfik Allah’tandır. 

 

 



	

4 

	

GİRİŞ  

BİRİNCİ BÖLÜM 

Dini gelenekler içerisinde ortaya çıkan görüş farklılıkları ve ayrışmalar kimi 

zaman heretik grupları kimi zaman mezhepleri doğurmuştur. Bu farklılık ve ayrışmalarda 

söz konusu grupların ana akım, mezhep ve heresi olarak tayin edilmesi konusunda 

temelde dini kriterler belirleyici olsa da zaman zaman farklı dinamiklerin de etkili olduğu 

görülmektedir. Bu durum dini geleneklerin tamamı için geçerli olmasa da bu araştırmanın 

bağlamı düşünüldüğünde ortodoks ve heresi kavramlarının yalnızca dini kıstaslarla 

belirlenmediği anlaşılır.  

Kilise tarihinde -büyük sihizma hariç tutulursa- on altı yüzyıllık geniş bir zaman 

dilimi söz konusu olmasına rağmen herhangi bir mezhepleşme görülmemiştir. Zira Kilise, 

dini otoritesini koruyabilmek için, kendi içerisinde farklı görüşlerin filizlenmesine imkân 

tanımamıştır. Bunun ötesinde zaman zaman bazı tahakküm mekanizmalarına 

başvurulduğu da bilinmektedir. XII. yüzyıl Languedoc’unda(Güney Fransa) ortaya çıkan 

Katarlar da Hristiyanlık içerisinde çıkan bu farklı seslerden bir tanesidir. Kilise, dini ve 

siyasi otoritesi muhafaza edebilmek adına bu gruba müsamaha göstermemiş ve Katarları 

devre dışı bırakabilmek maksadıyla tüm imkanlarını seferber etmiştir. Bunun için 

Katarlar üzerine Albililer Haçlı Seferini düzenlendiği gibi ve engizisyon mahkemeleri de 

ilk defa bu grup için kurmuştur. Söz konusu hamleler dikkate alındığında Kilisenin 

Katarları niçin bu kadar büyük bir tehdit gibi algıladığı sorusu incelenmeye değer bir 

konu olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Katarların XII. ve XIII. yüzyılda Languedoc bölgesinde gayet etkin ve yaygın bir 

hareket olduğu bilinmektedir. Buna rağmen Katarların siyasi bakımdan yeterli güce 

erişememesi bir mezhep değil, bir heresi grubu olmalarına sebep olmuştur. Söz gelimi, 

Martin Luther Kutsal Kitap’ın anadilde okunmaması, Kilisenin lükse düşkünlüğü, 

endüljans ve Kilisedeki yozlaşmanın eleştirilmesi gibi temel meselelerde Katarlarla aynı 



	

5 

	

çizgidedir. Bu benzerliklere rağmen Protestanlık yeterli şartlar sağlanabildiği için heresi 

kategorisinden çıkarak mezhep statüsünü elde edebilmiştir.  

 Katarların araştırılması noktasında karşılaşılan en büyük handikaplardan biri, 

Katarlara atfedilen birkaç anonim kaynak dışında, kendi kaynaklarının tamamının 

yakılmış olmasıdır. Bundan dolayı, özellikle Katarların inanç sistemleri konusunda ilk 

elden bilgi edinebilme imkanı bulunmamaktadır. Zira mevcut kaynaklar, Katarların 

düşmanları olarak bilinen Katolik otoritelerin kaleme aldığı reddiyeler, kronikler, vaaz 

metinleri, engizisyon mahkemelerinin kayıtları gibi dokümanlardan oluşmaktadır. Bu 

husus araştırma süresince daima akılda tutulmalı ve mevcut kaynaklara temkinli 

yaklaşılmalıdır. Öte yandan Katarlar hareketine dair bu bilinmezlik ve gizem, konunun 

pek çok akademisyen ve popüler tarihçinin ilgi alanına girmesine vesile olmuştur. 

Katarlar literatürü incelediğinde, çalışmaların belirli dönemlerde yoğunlaştığı 

göze çarpmaktadır. Bu bağlamda Katarların yaşadıkları dönemde kaleme alınan 

metinlerden Protestanlık mezhebinin ortaya çıkışına kadar bir durgunluktan söz edilebilir. 

Protestanlar tarafından Katarlara dair yapılan ilk çalışmalara bakıldığında Katarlar’ın 

Protestanlığın öncüleri ve ilk Protestan şehitler olarak tanımlandığı görülürken, Katolik 

tarihçilerin Katarları Protestanlar gibi heretik bir grup olarak vurgulanması dikkati 

çekmektedir. Bu dönemden sonra yine bir müddet kesintiye uğrayan araştırmaların XIX. 

yüzyılda yeniden bir ivme kazandığı görülmektedir. Bu dönemdeki tarihçilerin 

eserlerinde Katarlar konusuna çoğunlukla sosyalizm, feminizm, milliyetçilik gibi 

ideolojik eğilimlerini desteklemek üzere gündeme getirdikleri argümantatif bir unsur 

olarak yer verilmektedir. Son dönemde ise Katarlara dair çalışmaların hiç olmadığı kadar 

arttığı, özellikle de Anglosakson literatür bağlamında Katarlar araştırmalarının altın 

çağını yaşadığını söylemek yerinde olacaktır.  

Katarlar historiyografisi dikkate alındığında, 1950 sonrasında din çalışmalarında 

görülen yapısal değişikliklerin Katarlar çalışmalarına da yansıdığı görülmektedir. Bu 

döneme kadar Katarların, Maniheist kökenli olduğu ve bu geleneğin zaman zaman yer 

altına saklanmak suretiyle, IX. yüzyılda Anadolu’da Pavlikenler, X. yüzyılda 

Balkanlar’da Bogomiller aracılığıyla Batı Avrupa’ya intikal eden bir gelenek olduğu 



	

6 

	

düşüncesi benimsenirken 1950 sonrasında bir paradigma değişimi ile birlikte bu görüş 

terkedilmiştir. Son dönemde tarihçiler bu jeneoloji teorisinin yerine, Katarların XII. 

yüzyıl Languedoc’ unun özel şartlarında ortaya çıkan bir dini grup görüşünü 

benimsemektedir. Nitekim dönemin şartları dikkate alındığında, birbirinden uzak 

coğrafyalarda üstelik farklı yüzyıllarda ortaya çıkan dini grupların ortak bir kökene sahip 

olduğu fikri çok da makul görünmemektedir. 

Bu çalışmada Katolik-Katar çatışması özelinde gayet açıklayıcı ve işlevsel 

olduğunu düşündüğümüz için Pierre Bourdieu’ nün oyun teorisi teorik çerçeve olarak 

kullanılmıştır. Özellikle Bourdieu sosyolojisindeki fail-yapı ilişkisi, simgesel iktidar, 

sermaye çeşitleri gibi kavramlar, ele alınan konuların analizinde kolaylaştırıcı ve 

açıklayıcı olmuştur. Bununla birlikte teorideki söz konusu kavramların çalışmada ele 

alınan her konuyu tam anlamıyla açıklaması beklenemez. 

I. ARAŞTIRMANIN KONUSU, SORULARI, KAPSAM VE SINIRLARI 

Katarlar, döneminde bıraktığı etkisi ve Kilisenin bu gruba tepki için 

gerçekleştirdiği faaliyetler göz önüne alındığında, Orta Çağ Avrupa’sının siyasi yapısı ve 

Kilise tarihinin anlaşılması için kritik bir ehemmiyeti haizdir. Bu çalışmada, yukarıda 

bahsedildiği gibi XII. yüzyıl Languedoc’unda Katolik bakış açısına göre heretik kabul 

edilen Katarlar ile Katolik Kilisesinin çatışması, Bourdieu’ nün sosyolojik kavramları 

yardımıyla açıklanmaya çalışılmıştır. İki grup arasındaki çatışmanın yalnızca dini bakış 

açısı farklılığından mı yoksa ekonomik ve siyasi motivasyonlardan mı kaynaklandığı 

incelenirken her iki tarafın varlıklarını devam ettirebilmek maksadıyla ne gibi yöntemlere 

müracaat ettiği anlaşılmaya çalışılmıştır.  

Türkiye’de Katarlar hakkında henüz müstakil bir eser bulunmadığından 

çalışmada ilgili konular yelpazesi mümkün olduğu ölçüde geniş tutulmaya çalışılmıştır. 

Her bölümde ele alınan konu ile ilgili önemli olduğu düşünülen bir nokta tespit edilmiş 

ve meseleler bu nokta etrafında tartışılmıştır. Bununla birlikte tezin bölümlerinde ele 

alınan konuların giriftliği ve genişliği sebebiyle ele alınmasında yarar görülen bazı önemli 

konuların inceleme dışında tutulması kaçınılmaz olmuştur.  



	

7 

	

Bu çalışmanın temel sorusu: “Katarların sıradan vatandaşlar olarak yaşamlarını 

sürdürürken Languedoc toplumunda heretik olarak bilinmeye başlamaları hangi 

sebeplerle gerçekleşmiş olabilir ve bu hızlı dönüşüm için ne gibi araçlar kullanılmıştır?” 

sorusudur. Bunun yanında temel soruyu takip edebilmek maksadıyla şu sorulara da cevap 

aranmaya çalışılmıştır: XII. yüzyıl Languedoc’u bağlamında Katolik -Katar çatışmasının 

temel saikleri din temelli ayrışmalar mıdır yoksa bunun yanı sıra daha farklı 

motivasyonlar söz konusu olmuş mudur? Katarların inanç ve uygulamaları hakkında 

hangi bilgilere ulaşabiliriz? Languedoc toplumu niçin Katolik inancından uzaklaşarak 

Katarlara teveccüh etmeye başlamıştır? Kilise bu durumu nasıl karşılamış ve ne gibi 

reaksiyonlar göstermiştir? Siyasi otorite, Kilise ve heretikler arasındaki mücadele ve güç 

dengeleri hangi alanlarda ortaya çıkmış ve ne gibi sonuçlar doğurmuştur? İlk kez 

Katarları ortadan kaldırabilmek için tesis edilen engizisyon mahkemelerinin kuruluşu ve 

uygulamaları hangi gerekçelerle meşrulaştırılmıştır? Kilise, siyasileri ve müntesiplerini 

Hristiyan bir topluluğa karşı yürütülen bir Haçlı Seferine katılmaya nasıl ikna 

edebilmiştir? Katarlar için kullanılan heretik, veba, mikrop, cüzzamlı gibi hastalık 

benzetmeleri ve üzüm bağındaki tilkiler, zararlı otlar, koyun kılığındaki kurtlar gibi 

Kutsal Kitap’a referanslı etiketler (stigma) ne gibi sonuçlar doğurmaktadır?  

İlk bölüm olan giriş bölümünde amaç, Bourdieu’ nün anlaşılması kolay olmayan 

bir sosyolog olması ve çalışmanın bir Dinler Tarihi araştırması olması dolayısıyla hedef 

okuyucu kitlesinin daha çok bu alanda çalışan araştırmacılar olduğu düşünüldüğünden 

tezin teorik çerçevesinde kullanılan Bourdieu sosyolojisindeki anahtar kavramlar ve bu 

kavramların çalışmada nasıl anlaşıldığı ve uygulandığı hakkında bilgi vermektir. Bu 

kısımda kullanılan kavramlar konunun genel hatlarının anlaşılabileceği şekilde çalışmada 

analiz için kullanılan kavramlarla sınırlı tutulmuştur.  

İkinci bölüm, kaynakların analiz edilmesi ve Katarlar sahasında çalışırken hangi 

noktalarda ihtiyatlı ve dikkatli olunması gerektiğini tespit etme bakımından önem arz 

etmektedir. Bu sebeple bu bölüm literatür çalışması ile paralel hazırlanmış ve tekrara 

düşülmemesi bakımından literatürdeki tartışmalar da burada ele alınmıştır. Araştırmanın 

bu aşamasında Türkiye’de heresi çalışmalarında eksik olduğu düşünülen Katarlara dair 



	

8 

	

köken tartışmaları ekseninde güncel tartışma ve görüşler incelenmeye gayret edilmiştir. 

Bu bağlamda Katarların tarih yazımındaki tartışmalara ve Katarlar okumalarındaki 

ideolojik ve dini eğilim temelli farklılıklara yer verilmiştir. 1950’li yıllardan önce, 

Katarların Maniheist kökenli olduğu ve bu öğretinin IX. yüzyılda Anadolu’da 

Pavlikenler, X. yüzyılda Balkanlar'da Bogomiller üzerinden Güney Fransa ve Kuzey 

İtalya’da bulunan Katarlar'a ulaştırıldığı savunulmaktadır. Ancak bu görüşün 

terkedilmeye yüz tuttuğunu söylemek mümkündür.  Jeneolojik görüş olarak 

nitelendirebilen bu görüşün Katarlara dair yapılan bazı çalışmalarda hala sürdürüldüğünü 

görmekteyiz. Bunun yanı sıra, günümüz Katarlar çalışmaları geleneksel ve şüpheci görüş 

etrafında şekillenmektedir. Şüpheci görüş, Katarların Katoliklerin ürettikleri hayali bir 

düşman olduğunu ve hatta tarihte hiç yaşamadıklarını iddia etmektedir. Geleneksel görüş 

ise şüpheci görüşe katılmayan bütün tarihçileri aynı kategoride değerlendirmektedir. Bu 

bölümde, güncel tartışmalarda bu iki kategorinin ne kadar yeterli olduğu, tarihçilerin 

mutabık kaldıkları ve ayrıştıkları noktalar incelenip yorumlanmıştır. Bunun yanında 

literatürün daha sağlıklı değerlendirilebilmesi için farklı bir kategorinin daha eklenmesi 

teklif edilmiştir. 

Çalışmanın üçüncü bölümünün hedefi, sosyo-kültürel ve ekonomik şartları göz 

önünde bulundurarak XII. yy. Languedoc evrenini anlamak ve bu suretle olup bitenleri 

değerlendirmektir. Bu maksatla bölüme, XII. yüzyıl Languedoc ortamının sosyo-

ekonomik ve siyasi yapısını genel hatlarıyla tasvir eden bir giriş ile başlanmıştır. Bunun 

yanında güç dengeleri ve ekonomik çıkarlar konusuna dikkat çekilmeye çalışılmış ve 

Bourdieu’nün sermaye çeşitleri şeklinde nitelendirdiği kavramlar üzerinden bir analiz 

denemesi yapılmıştır. Ardından Kilise ile Katarların retorik çatışmasının sebepleri, 

kullanılan dini söylem ve pratiklerdeki farklılıklar üzerinde durulmuştur. Ancak bu 

kısımda yer alan bilgilerin, yukarıda bahsedildiği gibi Katarlara atfedilen birkaç anonim 

kaynak dışında kendi metinlerinin günümüze ulaşmaması ve mevcut kaynakların Katolik 

perspektifini yansıtması sebebiyle kesinlik arz etmediği akılda tutulmalıdır. Bölümün 

sonunda ise Kilisenin Katarlar aleyhine gerçekleştirdiği vaaz faaliyetleri ele alınmış 

ancak Katarlar aleyhine yapılan vaazların dökümü, konuları, vaizleri gibi detaylara yer 



	

9 

	

verilmemiştir. Vaazlarda Katarlar için Kutsal Kitap referanslı benzetmeler ve hastalık 

alegorileri bir stigma vazifesi görmesi üzerinde durulmuştur. Vaazlar, Kilisenin simgesel 

iktidarını temsil eden ve günümüz medyasını çağrıştıran itibarsızlaştırma ve kara 

propaganda faaliyetine dönüşmüş araçlar olması bakımından dikkat çekicidir. Vaazlardan 

sonra Kilisenin Katarların halkın teveccühünü kazanmasına sebep olan noktaları tespit 

ederek onlara ortodoks bir alternatif sunmak için Dominiken tarikatını kurması konu 

edilmiştir. Katarların vesile olduğu Kilisedeki bu yapısal değişiklikler failin yapıyı 

değiştirmesi bağlamında değerlendirilmiş ve bu şekilde nitelendirilmiştir. 

Tezin dördüncü ve son bölümünde, Kilisenin kutsal saydığı şiddetin ne gibi 

motivasyonlarla ve ne şekilde gerçekleştirildiği ele alınmıştır. Öncelikle şiddetin 

meşrulaştırılmasındaki aşamalar ve toplumun bu duruma uyum sağlaması-yahut mecbur 

bırakılması üzerinde durulmuş, daha sonra engizisyon mahkemelerinin kurumsallaşması 

süreci ve akabinde engizisyonun kutsallaştırılması tartışılmıştır. Son olarak bu bölümde 

Albililer Haçlı Seferinin bir Haçlı Seferi olup olmadığı tartışmalarına yer verilmiştir. Bu 

bağlamda III. Innocent’ın savaş çağrısında kullandığı dil ve endüljans vaatleri gibi 

unsurlar incelenmeye çalışılmıştır. Savaşın en önemli isimlerinden sayılan Katarlara 

yakınlığı ile bilinen VI. Raymond’ın kontluğu, hayatı ve toprakları arasında kalışına yer 

verilmiştir. Bu savaşın dini bir savaş olmasına rağmen ilk adımı olan Beziérs’de dahi bir 

etnik temizliğe dönüşmesine de ayrıca dikkat çekilmiştir. Bu bölümün amacı, 

engizisyonun kuruluşunu ve Hıristiyan olmalarına rağmen bir Haçlı seferi düzenlenecek 

kadar büyük bir tehdit olarak algılanan Katarların yok edilmesi için şiddetin teoride nasıl 

meşrulaştırıldığını anlamaya çalışmaktır. Bu sebeple çalışmada engizisyon 

mahkemesinin uygulamalarına ve Albililer Haçlı Seferi hakkındaki detay bilgilere yer 

verilmemiştir. 

II. ARAŞTIRMA METODU 

XII. yüzyıl Languedoc’unda yaşanan Katolik-Katar çatışmasının yaşandığı 

alanlar ve bu çatışmanın temel motivasyonlarının ele alındığı bu çalışmada konunun 

incelikleri nitel araştırma yöntemleri ile anlaşılmaya çalışılmıştır. Bu bağlamda 



	

10 

	

çalışmada, tarihsel metot, historiyografi, keşfedici metot ve teori adaptasyonu yöntemleri 

kullanılmış ve bağlamı daha sağlıklı değerlendirebilmek maksadıyla interdisipliner bir 

yaklaşım benimsenmiştir.  

Teorik çerçeve, kavramsal çerçeveden farklı olarak, zaten test edilmiş ve 

akademik literatürde genel kabul gören bir teorinin çalışmaya adapte edilmesini ifade 

etmektedir.1 “Bir evin plansız inşa edilmesi mümkün olmadığı gibi, teorik bir çerçevesi 

olmayan çalışmanın da ana yapısı ve vizyonu belirsiz olacaktır. Bu anlamda teorik 

çerçeve, çalışmanın güçlendirilmesi ve yapılandırılmasına önemli katkılar 

sağlamaktadır.”2 Merhum Mehmet Genç hocanın da ifade ettiği üzere ülkemizde tarih 

çalışmalarının sosyal bilimlere kısmen mesafeli durması sebebiyle metot, 

kavramsallaştırma ve teori adaptasyonları kısmında bazı eksiklikler söz konusudur3. Bu 

sebeple çalışmada ilgili konunun bir teori adapte edilerek ele alınmasıyla Türkiye’deki 

Dinler Tarihi araştırmalarına bir yenilik getirmesi ümit edilmektedir. Bununla birlikte 

Bourdieu’nün teorisinin bu tezin çerçevesini açıklamak için kullanılması, pek tabii bu 

teorinin bir bütün olarak tartışmasız kabul edildiği, içselleştirildiği ya da bir dünya görüşü 

olarak benimsendiği anlamına gelmemektedir. Bourdieu’nün teorisi çalışmada ele alınan 

hadiseleri anlamlandırmada kolaylık sağlaması bakımından tercih edilmiş ve bu amaçla 

kullanılmıştır. 

Teorik bir çerçevenin4 seçimi sırasında, çalışmanın problemi, amacı ve araştırma 

sorularının derin bir şekilde ifade edilmesi zaruridir.5 Bu bağlamda araştırma esnasında 

Katarlar konusunda yeterli ölçüde vukufiyet sağlandıktan sonra tez konusuna en uygun 

teorik çerçevenin seçilebilmesi için felsefe ve sosyoloji teorileri yeniden gözden 

geçirilmiştir.6 Çalışmada gerek teori adaptasyonunun sağlanması gerekse Katarların 

                                                
1  Cynthia Grant, Azadeh Osanloo, “Understanding, Selecting, and Integrating a Theoretical Framework in 

Dissertation Research: Creating The Blueprint for your “House”, Administrative Issues Journal: Connecting 
Education, Practice, and Research, c. 4 Sayı 2, 2014, s. 16. 

2  Cynthia Grant, Azadeh Osanloo, “Understanding Theoretical Framework”, s. 13. 
3 Mehmet Genç, “Tarih Araştırmaları Oturumu Üzerine Yorum”, Türkiye’de Sosyal Bilim Araştırmalarının Gelişimi, 

Türk Sosyal Bilimler Derneği, Ankara, 1986. 
4  Teorik çerçevenin önemi ve uygulanışı hakkında detaylı bilgi için bkz. David E. Gray, Doing Research in the Real 

World, Sage Publications, 2004. 
5  Cynthia Grant, Azadeh Osanloo, “Understanding Theoretical Framework”, s. 17. 
6  Teori adaptasyonun nasıl olması gerektiği hakkında bkz. Roberta Heale, Helen Noble, “Integration of a Theoretical 

Framework into your Research Study”, Evid Based Nurs, Nisan 2019, c. 22, sayı 2. 



	

11 

	

yaşadıkları dönem ve coğrafyanın anlaşılabilmesi adına bağlamının dikkate alınması 

disiplinlerarası çalışmayı zorunlu kılmaktadır.7  

Disiplinlerarası çalışma noktasında dikkate alınması gereken bir diğer husus da 

Dinler tarihi sahasında 1950’lerde gerçekleşen paradigma değişimidir. Bu dönüşümde 

etkili olan temel sebepler II. Dünya Savaşı etkisi olarak anılan fen bilimlerindeki 

ilerlemenin sosyal bilimlere de katkı sağlaması8  ve Uluslararası Dinler Tarihi 

Derneği’nin (IAHR) kurulmasıdır. Nitekim Ernst Breisach da Historiography: Ancient, 

Medieval and Modern9 isimli önemli eserinde, 1870’li yıllardan sonra modern tarihin dört 

özelliğinin tarihi düşünceyi özellikle etkilediğini belirtmektedir. Bunlar, tabii bilimlerin 

gücü, endüstrileşme süreci, kitle kültürünün doğuşu ve küresel dünya algılamasıyla bir 

değişimi içermektedir.  

Bu dönüşüm din çalışmalarındaki klasik dönemin10 sona erdiği şeklinde de 

yorumlanmaktadır.11 Bunun yanında yaşadığımız dönem disiplinlerarası dönem olarak da 

adlandırılmaktadır.12 Sosyal bilimlerde interdisiplinerliğin başlangıç noktası olarak 

Soğuk Savaş Amerika’sında disiplinlerarası perspektifle saha çalışmalarının ortaya 

çıkmasını, ‘kişisel olan siyasidir’ mottosundan yola çıkan ikinci dalga feminizmi ve 

kültürel çalışmaları esas alan çalışmalar da mevcuttur.13  

Daha önce ifade edildiği gibi bu çalışma hem konusu hem de kapsamı itibariyle 

interdisipliner bir bakış açısını mecbur kılmaktadır. Din çalışmalarında interdisipliner 

yaklaşımın benimsenmesi ve bilimler arasındaki sınırların belirsizleşmesi son dönemde 

“bağlamsalcılığın” dikkate alınmasıyla doğrudan ilgilidir. Çalışılan konunun, dini boyutu 

yanında sosyolojik, siyasi, kültürel ve lengüistik bağlamı içerisinde değerlendirip analiz 

                                                
7  Katarlar üzerine çalışma yapabilmek için interdisipliner yaklaşımın mecburi olması konusunda bu çalışma 

kapsamında 2014 yılında Durham Üniversitesinde “Disciplining the Interdisciplinary: The Need for 
Interdisciplinarity in the Study of Medieval Heresy” bir poster sunumu gerçekleştirilmiştir. Postere ulaşmak için 
çalışmanın ekler kısmına müracaat edilebilir. 

8  Detaylı bilgi için bkz. Bilal Toprak, “Din Arkeolojisinin İmkanı ve Göbeklitepe” Doktora Tezi, İstanbul 
Üniversitesi, 2019. 

9     Ernst Breisach, Historiography: Ancient, Medieval, and Modern, University of Chicago Press, 1983. 
10  Din çalışmalarındaki klasik dönem detaylı bilgi için bkz. Ed. Jacques Waardenburg, Classical Approaches to the 

Study of Religion: Aims, Methods and Theories of Research, 2 vols. The Hague: Mouton, 1973. 
11  Muhammad Akram, “Internationalisation of the Study of Religion and its Methodological Challenges”, Islamic 

Studies 58: 3, 2019, ss. 359-376. 
12  Bilal Toprak, “Göbeklitepe”, İstanbul Üniversitesi, 2019. 
13  Fulya Özkan, “The Rise of Interdisiplinary Approaches in The Social Sciences During The Twentieth Century”, 

Kastamonu Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, c. 18, sayı 1, ICEBSS 2017 Özel Sayı. 



	

12 

	

edilmesi hedeflenmektedir.14  Bu amaçla araştırmada engizisyon ve haçlı seferleri, 

Katolik ilahiyatı ve Avrupa tarihi kaynaklarından ve sosyoloji, antropoloji, filoloji ve 

siyaset bilimi sahalarından yardım alınmıştır. Bunlar içinde en fazla müracaat edilen alan 

sosyolojidir. Son dönem Katar çalışmaları, Katolik kaynaklarının güvenilmezliği 

sebebiyle yapısökümcülükle Languedoc’un tarihi ve sosyal verilerinden hareketle bir 

tarih yazımına yönelmiştir. Bu bakımdan çalışmada -ele alınan gerekçeler çerçevesinde- 

bu yöntem makul görülüp benimsenmiştir. 

 

Heresi çalışmalarının interdisipliner olması gerektiği konusundaki kritik 

noktalardan biri, heresinin yalnızca dini değil, aynı zamanda sosyolojik bir kavram 

olmasıdır. İleride ele alınacağı üzere I. R. Moore’un Katarların zulmeden toplum15 içinde 

yaşadıklarını ifade eden teorisi, Bourdieu’nün, doxanın kültürel ve sosyal hakimiyetle 

ortodoksi kabul edilip kendi heteredokslarını inşa ettiği düşüncesi,16 Jacques 

Barlinerbau17 ve Lerner Kurtz’un18 heresiyi sosyolojik terim olarak kabul etmesi 

sosyoloji ile temasını göstermektedir. Genelde din çalışmalarında özelde ise Katarlar 

çalışmalarında 1950’lerde gerçekleşen yapısal değişiklikte Annales ekolü ile birlikte 

sosyal tarihçiliğin gelişmesinin payı da oldukça büyüktür.19 Annales ekolün 

temsilcilerinden Braudel, sosyoloji ve tarihin aynı kumaşın tersi yüzü değil, bu kumaşın 

kalınlıkları itibariyle aynı ipleri olduğunu söylemektedir.20 Yine Braudel bu konuda 

şunları ifade etmektedir:  

 

Tarih geçmişin muazzam alanındaki insanın tüm bilimleri olduğu 

ölçüde sentezdir, orkestradır ve diğer tüm biçimleri altında sürenin 

                                                
14  Yeni dönem din çalışmalarındaki metotlar konusunda detaylı bilgi için bkz. Ed. Peter Antes, Armin W. Geertz, and 

Randi R. Warne, New Approaches to the Study of Religion, c. 1. s. 3.  
15   Moore’un Persecuting Society şeklinde formülize ettiği bu görüş literatürdeki etkisi sebebiyle müstakil bir esere 

konu olmuştur: Michael Frassetto, (Ed), Heresy and the Persecuting Society in the Middle Ages: Essays on the 
Work of R.I. Moore (Studies in the History of Christian Traditions, V. 129), Studies in the History of Christian 
Thought, Brill Academic Publishers, 2006. 

16  Pierre Bourdieu, Pratik Nedenler: Eylem Kuramı Üzerine, Çev. Hülya Tufan, Kesit Yayıncılık, 1994, s. 128. 
17  Jacques Berlinerblau, “Toward a Sociology of Doxa, Hererodoxy and Orthodoxy”, History of Religions, c. 40, sayı 

4, Mayıs 2001.  
18   Lester Kurtz, The Politics of Heresy: The Moderist Crisis in Roman Catholicism, Berkeley: The University of 

California Press, 1986. 
19  Detaylar için bkz. Eray Özer, “Modern Dönem Albi Haçlı Seferi Tarihyazımının Gelişimi ve Değişen Bakış Açıları” 

Tarihyazımı, Journal of Historiography, 3(2), 2021, 265-285. 
20   Braudel, Annales, E.S.C., 1957, s. 73. 



	

13 

	

incelenmesi ona benim düşündüğüm gibi güncelin kapılarını açıyorsa, 

o halde ziyafetin her yerinde mevcuttur. Ve burada her zaman 

sosyolojinin yanında bulunmaktadır, çünkü sosyoloji de doğası gereği 

sentezdir ve süre diyalektiği onu da geçmişe yönelmeye-istese de 

istemese de-zorlamaktadır.21 

 

Çağdaş tarihçilerden İlber Ortaylı da sosyolog olmak için tarih okumak gerektiğini 

ifade etmiş, Weber’in karizmatik otorite ve karizma kavramlarını kilise tarihçilerinden 

aldığını hatırlatmıştır.22  

Çalışmada -özellikle ikinci bölümde- kullanılan bir diğer yöntem de 

historiyografi metodudur. Historiyografi, bir konu hakkında tarihçilerin tarih yazımlarını 

eleştiriye tabi tutarak yorumlanması şeklinde özetlenebilecek bir tarih araştırma 

metodudur. Bu metot, tarih yazımında kullanılan argüman, teori ve yorumların yanında 

düşünce okullarının zaman içinde ne gibi değişliklere uğradığını da açıklamaya çalışır.23 

Bu anlamda tezde Katarların tarih yazımlarının zaman içerisindeki dönüm noktaları, 

tarihçilerin dini ve ideolojik arka planlarını çalışmalara yansıtma biçimleri incelenmiş ve 

kaynaklar iç ve dış tenkide tabi tutulmuştur.24 

Çalışmada kullanılan metotlar içinde genel itibariyle en fazla tarihsel metodun 

takip edildiği söylenebilir. Hadiseler üzerinde teemmül edilerek yorumlanmış ve bir 

sentezle tasvir edilmiştir.25 Bu aşamalar arasındaki en mühim kısımlardan biri tahlil ve 

terkip esnasında düzenli bir sıranın takip edilmesidir. Nitekim John Tosh’un belirttiği gibi 

tarih araştırması esnasında malzeme ancak tutarlı bir bütün halinde birbiri ile 

                                                
21   Fernand Braudel, Tarih Üzerine Yazılar, Çev. Mehmet Ali Kılıçbay, Doğu Batı Yayınları, Tarih Dizisi, 2016, s. 

113. 
22   Ortaylı, Tarih Yazıcılık Üzerine, Cedit Neşriyat, 2009, s. 55. Detaylı bilgi için bkz. Paul Joosse, “Becoming a God: 
Max Weber and the Social Construction of Charisma”, August 2014, Journal of Classical Sociology 14(3):266-283, 
Projects: The sociology of Donald TrumpReimagining Charisma: From Classical Origins to Contemporary 
Applications. 
23  Robert C. Williams, The Historians ToolBox: A Students Guide to the Theory and Craft of History, Routlegde, 

2012. 
24  İç ve dış tenkit hakkında detaylı bilgi için bkz. Mübahat Kütükoğlu, Tarih Araştırmalarında Usul, Kübbealtı 

Neşriyat, İstanbul, 1998. 
25   Yorumlama, terkip, tahlil ve tasvir hakkında detaylı bilgi için bkz. Zeki Velidi Togan, Tarihte Usul, İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, 449, Tarih Araştırmaları: 1, İstanbul 1969, s. 75-135. 



	

14 

	

ilişkilendirildiği takdirde anlam kazanır ve eksiksiz anlaşılabilir.26   Bunun yanında 

keşfedici metot takip edilmiş ve sebep-sonuç döngüsünde hadiselerin satır araları 

anlaşılmaya çalışılmıştır. Zira Ali Baltacı’nın çalışmasında ifade edildiği gibi nitel bir 

araştırmaya yönelen bir araştırmacının keşfedici zihinsel süreçleri işlevselleşirmesi27 ve 

olaylar arasındaki farklı bağlantıları daha keskin bir idrak ile algılaması beklenir.28 Bu 

maksatla çalışmada olaylar silsilesinin satır araları anlaşılmaya çalışmış ve bazı yeni 

bulgulara ulaşılmıştır. 

III. LİTERATÜR TARAMASI 

Öncelikle, çalışmamızın literatür taramasını oluşturan bu kısmın tezin ikinci 

bölümü ile birlikte değerlendirilmesi çalışmanın bütünlüğü bakımından önem arz 

etmektedir. Zira çoğu konu ve tartışma tekrara düşmemek maksadıyla ikinci bölümde ele 

alınmıştır. Bu sebeple burada ikinci bölümde değinilmeyen konulara yer verilmeye gayret 

edilmiştir. 

 Çalışma konusunun yerel literatür açısından yeni olmasından hareketle 

araştırmada kullanılan birincil kaynaklardan bahsetmek yararlı olacaktır. Katarlar 

hakkındaki birincil kaynaklar Katarlar’ın kendileri tarafından kaleme alınan asli metinleri 

değil, Katoliklerin yazdığı bazı kronikler, Katarlar için yazılan reddiyeler, onlara katılan 

halkı Katolikliğe döndürmek için yazılan vaazlar, Papaların mektupları, fermanları, 

konsül ve sinod gibi önemli toplantıların kararları, engizisyon kayıtları ve 

engizisyoncular için hazırlanan el kitapçıklarıdır. Engizisyon kayıtları arasında en 

önemlisi Doat koleksiyonudur. XVII. yüzyılda John Doat’ın tekrar kayda geçtiği belgeler 

Paris’te Fransa Milli Kütüphanesi’nde (Bibliothéque Nationale de France) 

bulunmaktadır. Doat koleksiyonu, York Üniversitesince projelendirilmiş29 ve Peter Biller 

                                                
26    John Tosh, Tarihin Peşinde, Türk Tarih Vakfı Yurt Yayınları, Çev. Özden Arıkan, 1997. 
27  Malterud, 2001, Ali Baltacı, “Nitel Araştırma Süreci: Nitel Bir Araştırma Nasıl Yapılır?”, Ahi Evran Üniversitesi 

SBE Dergisi(AEÜSBED), s. 370. 
28  Gunther Eysenbach and Christian Köhler, “How Do Consumers Search For And Appraise Health Information On 

The World Wide Web? Qualitative Study Using Focus Groups, Usability Tests, And In-Depth Interviews”, BMJ: 
British Medical Journal, Vol. 324, No. 7337, 2002, ss. 573-577. Ali Baltacı, “Nitel Araştırma Süreci”, s. 370. 

29   Projenin tam adı, The Genesis of Inquisition Procedures and the Truth-Claims of Inquisition Records: The 
Inquisition Registers of Languedoc, 1235-1244’dur. Proje hakkında detaylı bilgiye şu linkten erişilebilir: 
https://www.york.ac.uk/res/doat/project/.  



	

15 

	

önderliğinde 21.- 26. ciltler Latince’den İngilizceye karşılaştırılmalı olarak tercüme 

edilmiştir. Bu kayıtlar üzerine sistematik olarak doktora tezleri yazılmakta ve akademik 

çalışmalar hazırlanmaktadır. Engizisyon kayıtları için Jean Duvernoy’un sitesi30 de 

kaynak niteliği taşımakta ve Biller’ın çalışmasıyla zaman zaman karşılaştırma imkanı da 

sunmaktadır. Doat projesinde bulunmayan bazı kayıtlara bu siteden ulaşabilmek 

mümkündür. 21-26. ciltlerin yanında 27-28-32 ve 34. ciltlerin Fransızca tercümeleri yine 

bu dijital arşivde mevcuttur.  Engizisyon kayıtlarından reddiyelere, kroniklerden Katolik 

ve heretiklerin ilmi tartışmalarına kadar geniş bir yelpazede veri sunan bir diğer kaynak 

Wakefield ve Evans’ın Heresies of High Middle Ages31 isimli eseridir. Columbia 

Üniversitesi’nin Records of Civilizations Serisi32 kapsamında kaleme alınan 

çalışmalardan biri olan bu eser, serinin yıllarca editörlüğünü yapan Wakefield ve 

Amerika’daki heresi çalışmalarına büyük katkılar sağlayan Evans’ın editörlüğünde 

hazırlanmıştır. Otuz yıla yakın bir zaman dilimini kapsayan yoğun bir emeğin ürünü olan 

bu çalışma sonlanmadan önce Evans vefat etmiş ve onun ardından Wakefield eseri 

tamamlamıştır. 

Heresi sahasında son dönemde yapılmış en önemli çalışmalardan biri de 

Inquisitors and Heretics in Thirteenth-Century Languedoc33 başlıklı eserdir. Peter Biller, 

C. Bruschi ve S. Sneddon, 1273-1282 arasındaki dokuz yıllık süreçte sanık ve şahitlerin 

Toulouse’da kaydedilmiş ifadelerine yer vermişlerdir. Böylece engizisyon çalışmaları 

içerisinde ilk defa kayıtların aslı, tercümesiyle birlikte peş peşe verilerek araştırmacıların 

istifadesine sunulmuştur. Bunun yanında kitabın giriş kısmında, Doat koleksiyonu 

bağlamında bu çalışmanın tam olarak neye tekabül ettiğini belirten bir analiz 

bulunmaktadır ve Doat’ta yer alan XIII. yüzyıl engizisyon mahkemelerinin işleyiş sistemi 

açıklanmaktadır. Yine giriş bölümünde hem Doat’ın kaydedilme tarihleri olan XIII. 

yüzyıl hem de kopya edildiği XVII. yüzyıl hakkında bağlamsal çerçeve aktarılmak 

suretiyle metin tarihine de yer verilmektedir. Eserin bu bakımdan araştırmalara çok büyük 

                                                
30   John Duvernoy:  http://jean.duvernoy.free.fr/text/listetexte.htm.  
31 Walter L. Wakefield and Austin P. Evans, Heresies of the High Middle Ages, Columbia Univ. Press, 1991. 
32 Serinin diğer kitapları için bkz: http://cup.columbia.edu/series/records-of-western-civilization-series.  
33 Sneddon, Shelagh, Caterina Bruschi, Peter Biller. Inquisitors and Heretics in Thirteenth-Century Languedoc: Edition 
and Translation of Toulouse Inquisition Depositions, 1273-1282. Leiden: Brill, 2011. 



	

16 

	

katkıları bulunmakla birlikte Doat’ın nasıl ve kimlerce kopya edildiği bilgisi 

verilmemesinin ve bunun yanında engizitörler, noterler, şahitler, zanlılar (heretikler) ve 

diğer memurların biyografilerinin bu çalışmada yer almamasının bir eksiklik olduğu 

söylenebilir. Engizisyon kayıtları sahasında yazılmış eserler arasında son olarak Biller’ın 

öğrencisi John Arnold ile birlikte hazırladığı Heresy and Inquisition in France, 1200-

130034 isimli esere yer verilmesi gerekir. Çünkü söz konusu çalışmada özellikle konsiller 

ve papaların yazışmaları konusunda önemli kayıtlar mevcuttur. 

Çalışmamızın bir diğer odak noktası olan Albililer Haçlı Seferi hakkındaki 

kaynaklar arasında ilk olarak birincil kaynakların yeni yayınlanan tercümelerinden 

bahsedilmesi uygun olacaktır. Rebecca Rist, Claire Taylor, C. Légnu tarafından 

yayınlanan The Cathars and the Albigensian Crusade: a Sourcebook35 isimli eser Albi 

Haçlı Seferi hakkında özellikle o dönemde önemli bir sosyal veri kabul edilen ozanların 

metinlerini de içermesi bakımından dikkate değerdir. Taraflı olmakla birlikte dikkatli 

kullanıldığında savaş hakkında mühim bilgileri edinebilme imkanı sunan kronik 

kategorisinde bir eser olarak Peter of Les Vaux-de-Cernay’un History of the Albigensian 

Crusade’i W. A. ve M. D. Sibly’nin tercümesi ile İngilizceye kazandırılmıştır. Bu 

çalışmada yine dönemin ozanlarının (troubadours) Albililer Seferi hakkında söyledikleri 

şiirleri içeren birincil kaynaklar arasındadır.  

İkincil kaynaklara gelindiğinde, güncel tartışmaların derli toplu bir şekilde 

bulunabileceği, Engizisyona referansla Cathars in Question olarak isimlendirilen 

çalışmanın ilk bahsedilmesi gereken eser olduğu söylenebilir. 18-19 Nisan 2013 tarihinde 

UCL ve Warburgh Enstitüsü’nde gerçekleşen “Catharism: Balkan Heresy or Constitution 

of a Persecuiting Society” isimli konferansın basımı olan bu eser, sahadaki mühim 

araştırmacıların, özellikle metodoloji hususundaki tartışmalarda kendi duruşlarını 

yansıttıkları on dört makaleden müteşekkildir. 

                                                
34 John H. Arnold and Peter Biller(Translated and Edited ), Heresy and inquisition in France, 1200-1300, Manchester 

University Press, 2016. 
35 Catherine Leglu, Rebecca Rist ve Claire Taylor. The Cathars and the Albigensian Crusade: A Sourcebook. 

Routledge, 2013. 



	

17 

	

Eserde tartışılan konular şu şekilde özetlenebilir: Heresi çalışmalarında Katarlar 

ve Bogomiller terimleri kullanılırken tam kastedilen mana mı anlaşılmaktadır? Bu gruplar 

XII. ve XIII. yüzyıl kaynaklarında nasıl tasvir ediliyorlar ve sadece o kaynaklarda 

anlatılanlardan mı ibarettirler? Dolayısıyla yalnızca bu kaynakları esas alarak onları 

doğru anlamamız ne kadar mümkün olabilir? Söz konusu muhalif hareketler birbirleriyle 

bağlantılı mı yoksa son dönemlerdeki çalışmalarda aktarıldığı gibi yerel ihtiyaçlardan 

doğan, yerel ortamdan ilham almış hareketler midir? Bu ve bunun gibi soruların yanında 

Katarların örgütlenmesi, kiliseleri üzerinden son yıllarda devam edegelen tartışmalardan 

hareketle onların varlığı ve hiyerarşik yapıları hakkındaki şüpheler masaya yatırılmıştır. 

Günümüz Katarlar historiyografisi çalışmalarında yeni dönem çalışmaları 

değerlendirilirken iki kategoriden söz edilmektedir: Geleneksel ve şüpheci görüş. 

Birincisi, daha çok 1950 öncesinde kaleme alınan ve Maniheist kökeni kabul eden eserler 

yanında-ki böylece Katolik varsayımı doğrudan kabul etmiş olmaktadırlar- diğer 

konularda da Katoliklerin yazıkları reddiye, engizisyon kayıtları, vaazlar gibi 

kaynakları herhangi bir süzgeçten geçirmeden doğrudan tarihsel veri kabul eden 

eserlerdir. 1950 öncesindeki Katarlara dair çalışmaların pek çoğu ilk kategoride yer 

almaktadır. Batıda bu tarihten sonra Obolensky’nin Bogomils36’i bu kategoride 

değerlendirebilir.  

 Çalışmada farklı bir kategori olarak ele alınması gerektiği savunulan York ekolü 

diyebileceğimiz Peter Biller önderliğinde hazırlanmaya başlayan Doat projesi ile 

devamındaki akademik çalışmalar da günümüzde geleneksel kategorisinde 

değerlendirilmektedir. Bu çalışmalar engizisyon metinlerindeki verileri sosyo-kültürel 

açıdan kullanılmaya değer bulmaktadır. Örneğin sanıkların sosyo-ekonomik durumları, 

yargılanan ailelerin şecereleri-ki o dönemde feodal sistemde bu şecereler soyluların listesi 

niteliğindedir- engizitörlerin soruları gibi veriler daha çok sosyolojik ve tarihi bağlamda 

Katolik önyargıları da akılda tutularak kullanılmaktadır. Bu eserlere Claire Taylor’ın 

                                                
36 Dimitri Obolensky, The Bogomils: A Study in Balkan Neo-Manicheism, 2. Baskı (Twickenham: Cambridge 

University Press, 1972. 



	

18 

	

Heresy, Crusade and Inquisition’ı37, Lucy J. Sackville’nin Heresy and Heretics in the 

Thirteenth Century’si38, Chris Sparks’ın Heresy, Life Cycle in Medieval Languedoc’u39, 

John Arnold’ın Inquisiton and Power’ı,40 bu tür çalışmalar arasındadır.  

İkinci kategoriyi septik bir yaklaşımla Katolik Kilisesinin hayali bir düşman icat 

ettiğini ve XII. ve XIII. yüzyıl Languedoc’unda olup bitenlerin bundan ibaret olduğu ve 

hatta Katarların tarihte hiç olmadığını iddia eden tarihçiler oluşturmaktadır. Mark Pegg’in 

Corruption of Angels’ı41 ve A Most Holy War’u42, I. R. Moore’un özellikle The War on 

Heresy43 isimli çalışması ve Biget’in Hérésie et inquisition dans le Midi de la France’ı44 

gibi çalışmalar da bu kategoriye dahil edilebilir. Bu konudaki detaylar ve tartışmalara 

çalışmanın ikinci bölümünde yer verilmiştir. 

Türkiye’de Katarlar üzerine yapılan çalışmalardan pek çoğunun jeneoloji 

teorisini esas aldığını söyleyebiliriz. Türkiye’de ilahiyat fakültelerinde yapılan heresi ve 

engizisyon ile ilgili çalışmaların yanında Orta Çağ Tarihi bölümlerinde bu konuyla 

bağlantılı çalışmaların yapıldığı görülmektedir. Söz konusu çalışmalar arasında Kadir 

Albayrak’ın Bogomiller ve Bosna Kilisesi45 isimli doçentlik çalışması, yine Bogomiller 

hakkında yapılan bazı yüksek lisans çalışmaları, Pavlikenler hakkında Sakin Özışık’ın46 

yüksek lisans çalışması alanda yapılan çalışmalar arasındadır.  Engizisyon hakkında 

Mehmet Esgin’in47 doktora tez çalışması dikkat çekerken, Salihe Esen’nin Domikenler48 

üzerine yazdığı doktora tezi de bu bağlamda literatüre katkı sağlamaktadır. Fatih 

Durgun’un “Worse than Saracens”49 isimli makalesi de Türkiye’de konuyla ilgili yapılan 

                                                
37 Claire Taylor, Heresy, Crusade and Inquisition in Medieval Quercy (Heresy and Inquisition in the Middle Ages), 

York Medieval Press, 2011. 
38 Lucy J. Sackville, Heresy and Heretics of the Thirteenth Century: The Textual Representations, (York: York 

Medieval Press), 2011.  
39 Chris Sparks, Heresy, Inquisition and Life Cycle in Medieval Languedoc, Suffolk, York Medieval Press, 2014. 
40 John Arnold, Inquisition and Power, University of Pennsylvania Press, 2001. 
41 Mark Gregory Pegg, The Corruption of Angels: The Great Inquisition of 1245-1246, Princeton University Press, 

2001. 
42 M. Pegg, A Most Holy War: the Albigensian Crusade, Oxford University Press, 2008. 
43 Robert I. Moore, The War on Heresy: Faith and Power in Medieval Europe, Cambridge: Belknap Press of Harvard 

University Press, 2012. 
44 Jean-Louis Biget, Hérésie et inquisition dans le Midi de la France, Picard, 2007. 
45 Kadir Albayrak, Bogomiller ve Bosna Kilisesi, Emre Yayınları, 2005. 
46 Sakin Özışık, “Ortaçağ Hristiyan Heresi Gruplarından Pavlikanlar”, Cumhuriyet Üniversitesi, 2007. 
47 Mehmet Esgin, “Hristiyanlıkta Engizisyon Mahkemeleri”, Doktora Tezi, Selçuk Üniversitesi, 1998. 
48 Salihe Esen, “Dominiken Tarikatı ve Katolik Kilisesi'ndeki Yeri”, Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi, 2015. 
49 Fatih Durgun, “They Are Worse Than Saracens With Their Strong Hand and Their Arm Stretched In 
Fight": Multifaceted Context of the Albigensian Crusade”, c. 10, Sayı 44, 2017. 



	

19 

	

çalışmalar arasındadır. Son dönemde konuya revacın artması ile birlikte Albililer Haçlı 

Seferi hakkında da Eray Özer50 ve Merve Aslanbay51 tarafından iki yüksek lisans tezi 

yapılmıştır. Yukarıda verilen çalışmaların her biri literatürü zenginleştiriyor olsa da 

Katarları doğrudan ve yeterli kapsamda ele alan müstakil bir çalışma hala mevcut 

değildir. Bu noktada Türkiye’de alandaki bu boşluktan istifade ederek, Katarları bilimsel 

hiçbir dayanak olmadan Alevilik’e bağlayan ve bu iddayı desteklemek adına Batıdaki 

çalışmaları tahrif ederek tercüme etmekten çekinmeyen bir kitleden söz etmek 

gerekmektedir. Bu kitle Alevilik’e bu gibi hiçbir bilimsel dayanağı olmayan argümanlarla 

Hristiyan bir köken bulmaya çalışarak Alevi vatandaşları da gücendirmiştir. Bu amaçla 

yapılan bir çalışmalardan birinde Bernard ve Janet Hamilton ile birlikte Yuri Stayenov’un 

çalışması Stayenov’u çıkarmak52 ve yerine farklı bir isim koyarak hem künye bilgilerini 

hem de yine kitabın içeriğininin tahrif edilmesi yoluyla Alevilik’e uyumlamaya 

çalışılması bu konudaki problemi gösteren örneklerden sadece biridir. Yuri Stayenov ile 

yaptığımız görüşmede durumdan haberdar olmadığını ve Hamilton’ların yaşları gereği bu 

durumla ilgilenemediklerini belirtmiştir. Buna rağmen söz konusu çalışmaların Türkçe 

literatürde birçok akademik çalışmada referans olarak kullanıldığı görülmektedir. 

Bu çalışmada, ikinci bölümde ele alınan Katarlar literatürü de dikkate alınarak 

Katolik-Katar çatışmasının süreci ele alınmıştır.  Öncesinde Languedoc toplumunun 

dönüşümünü ve Katolik-Katar çatışması sürecini merkeze alarak yapılan çok fazla 

çalışma bulunmamaktadır. Araştırma süresince bu boşluğa katkı sunabilecek mevcut 

eserlerden daha farklı bazı yeni sonuçlara ulaşılmıştır. Yine Batı’daki çalışmalardan farklı 

olarak hadiselerin oyun teorisine adapte edilmek suretiyle analiz edilmesi bu çalışmanın 

sağladığı bir diğer bakış açısıdır. Türkçe literatür söz konusu olduğunda Katarların kökeni 

hakkındaki paradigma değişimi, Bourdieu’nün oyun teorisinin-yahut farklı bir teorinin- 

bir dini geleneğin tarihindeki hadiselere adapte edilmesi, Katarların Orta Çağ ve Kilise 

                                                
50 Eray Özer, “'Tanrı kendinden olanı bilir': Albi Haçlı Seferi'ne dair dönem kroniklerinin tarihyazımı açısından 
incelenmesi”, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Medeniyet Üniversitesi, 2021. 
51 Merve Arslanbay, “Hıristiyan Albililere (Katharlara) yönelik Haçlı Seferi: Sebepler, ibtidâ ve akisler (1209-1216)” 
Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi, 2020.  
52 Bizanslı Heretiklerin Tarihi ismiyle Kalkedon yayınlarından çıkan kitabın üçüncü yazarı çıkarılmış ve hazırlayan 
Barış Baysal şeklinde yayımlanmıştır. 
 



	

20 

	

tarihi için öneminin ifade edilmesi gibi açılardan önemli bir boşluğun doldurulması 

doldurması bu çalışmanın temel hedefidir. 

IV. TEORİK ÇERÇEVE: BOURDIEU SOSYOLOJİSİNDE ANAHTAR 

KAVRAMLAR 

Bu bölümde, Bourdieu sosyolojisinde kullanılan kavramları kısaca açıklamaya 

çalışacağız. Bunun sebebi Bourdieu’nün sosyolojisini daha çok kavramlar üzerine 

kurmuş olmasıdır. Bu bölümde Bourdieu ve sosyolojisi hakkında kısaca bilgi verdikten 

sonra kavramlarını ve bunların işlevlerini formüle ettiği oyun metaforu üzerinde 

duracağız. Daha sonra sırasıyla alan, habitus, yapı-fail ilişkisi, ekonomik, kültürel, sosyal 

ve simgesel sermayeyi içeren ‘sermaye çeşitlerini’ inceleyeceğiz. Sonrasında 

Bourdieu’nün simgesel/sembolik kavramlarına nasıl ulaştığı, sembolik şiddet ve sembolik 

iktidar kavramları ele alınacaktır. Ayrıca kavramlar aktarılırken de bu kavramların 

araştırmanın esas konusu olan XII. ve XIII. yy. Fransasındaki dini muhalefeti ile ne 

şekilde irtibatlandırılacağına da kısaca değineceğiz. 

Öncelikle Bourdieu’nün biyografisinden kısaca bahsetmek gerekirse 1930 yılı 

Pirene-Atlantik’te Denguin53 şehrinin Bearn taşrasında,54 önceleri çiftçilikle meşgul olup 

daha sonra postacı olan bir babanın oğlu olarak dünyaya gelmiştir. Bourdieu, ortaöğretimi 

Paris’in ünlü Louis Le Grand lisesinde tamamlamış, daha sonra École Normale 

Supérieure’ de felsefe eğitimi almıştır. İleriki yıllarda da Bourdieu Sosyal Bilimlerde 

kendisine çokça müracaat edilen bir sosyolog ve antropolog olarak tanınmıştır. 

Bourdieu’nün bu geçmişi esasında bize, eğitim sosyolojisine kazandırdığı ünlü ve gayet 

zihin açıcı kavram ve teorilerinin ortaya çıkmasına zemin teşkil ettiğini göstermektedir. 

Bourdieu, Marx’ın sermaye kavramını ekonomik sermaye olarak alsa da aslında bu 

kavrama kültürel ve sosyal sermaye kavramlarını da dahil etmiştir. Ona göre kişinin 

sosyal ortamda hedefine ulaşabilmesi için yalnızca ekonomik sermaye değil, eğitim ve 

aileden aldığı kültürel sermayenin yanında, kişinin sosyal ağları da sosyal sermayeyi 

                                                
53 Massimo Borlandi, Sosyolojik Düşünce Sözlüğü, Pierre Bourdieu Maddesi, İstanbul: İletişim Yayınları, 2011, s. 

114. 
54 Ed. Serap Suğur, Aylin Görgün Baran, Sosyolojide Yakın Dönem Gelişmeler, Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Web-

Ofset, 2013, s. 4. 



	

21 

	

oluşturarak ona toplumda katkı sağlamaktadır. Bourdieu, örneğin alt sınıftan gelmiş bir 

öğrencinin okul başarısı ile orta sınıftan gelmiş öğrencinin okul başarısının aynı çabayla 

kazanılamayacağını savunur. Çünkü orta sınıfa mensup bir öğrencinin ailesi çocuğunun 

öğretmenleriyle daha kolay iletişime geçecek, çocuk da okulda öğretilen kurallara daha 

kolay adapte olacaktır. Ancak alt-orta yahut alt sınıflardan gelen öğrenciler hem bu ve 

benzeri pratikleden mahrum kalacak hem de ailelerinin ve kendilerinin hayattan ve 

eğitimden beklentileri daha düşük olacaktır.55  

Bourdieu’nün Fransız toplumu içerisinde sınıf geçişlerini çok hızlı 

gerçekleştirerek zamanın en iyi okul ve bölümlerinden olan École Normale Supérieure 

Felsefe Bölümüne girmesi dikkate şayandır. Louis Althusser, Henri Bergson, Regis 

Debray, Michel Foucault, Jean-Paul Sartre, Durkheim ve Alain Touraine Derrida ve daha 

birçok adından söz ettirmiş düşünür bu okuldan mezundur. École Normale Supérieure, 

yetenekli öğrencilerin “habitus”ları fark etmeksizin rahatlıkla başarılı olabilmesi ile 

bilinen bir kurumdur. Bourdieu’nün Fransa’da bir dönem akademik meritokrasinin 

simgelerinden biri olan bu okuldan mezun olup böyle teorileri öne sürebilmesi de 

esasında “eleştirel ruh” kazandırması ile bilinen bu okulun gerçekten eleştirel düşünceyi 

kazanabilmek için uygun bir yer olduğunun göstergesi gibidir. 

Bourdieu eserlerinde kendi geçmişinden söz etmez. Hatta Bir Otoanaliz İçin 

Taslak isimli biyografi olmadığını vurguladığı eserinde dahi kendi geçmişinden çok söz 

etmez. Bu sebeple Akademik Aklın Eleştirisi isimli eserinde şunları kaydeder:  

O halde kendimden, her halükârda Pascal'ın nefret edilesi dediği bu 

tekil benden çok az bahsedeceğim. Yine de sürekli kendimden 

bahsetmeye devam edersem, bu en kişisel itirafların tam da kişisel 

olmadığı için sessizce geçtiği ya da reddettiği kişisel olmayan bir ben 

olacak.56 

                                                
55  Bu konu ileride “Kültürel Sermaye” kısmında başka boyutlarıyla da biraz daha detaylı bir şekilde ele alınacaktır. 
56  Pierre Bourdieu, Akademik Aklın Eleştirisi: Pascalca Düşünme Çabaları, Çev. Burcu Yalım, 2.Basım, İstanbul: 

Metis Yayınları, 2016, s. 48. 



	

22 

	

Kendisi ile bizzat görüşmeler yapan ve konuşmalarını takip eden David 

Swardz’ın Bourdieu hakkında aktardıkları önemlidir. Swardz’a göre Bourdieu’nün 

entelektüel birikimi ve eserlerinin vücuda gelişi dört ana unsura dayanır: (1) École 

Normale Supérieure’deki felsefe eğitimi, (2) Sosyoloji kuramının üç yazarı Karl Marx, 

Emile Durkheim ve Weber’i okuması, (3) II. Dünya Savaşı sonrası Fransa ortamı ve 

özellikle yapısalcılığın yükselişi, (4) Cezayir’deki saha araştırmaları.57  Pierre Bourdieu, 

her ne kadar daha çok sosyolog olarak tanınsa da esasında siyaset bilimi, antropoloji ve 

felsefe sahalarının kesişim kümesinde konuşlanır. Uzun ampirik çalışmalar ve gözlemlere 

dayanan teemmülleri neticesinde sosyal bilimlerin her alanına adapte edilebilecek esnek, 

kullanışlı ve açıklayıcı kavramlar üretmiştir. Belki de bu disiplinlerarası bakış açısı 

sebebiyle sosyolojiye siyasi bir misyon da yüklemiştir. Ona göre sosyoloğun temel görevi 

tahakküm görünümlerinin ortaya dökülmesidir.58 Yine Bourdieu, sosyoloğun vazifesinin 

tahakkümün en derin psişik katmanlarına kadar yerleşmiş olan gizli ve açık tüm 

formlarını bilimsel bir biçimde izah etmek olduğunu belirtir. Bu ise ona göre zaten epeyce 

siyasi bir eylemdir.59 Bourdieu sosyolojisindeki tahakküm-iktidar ilişkisi daha sonra 

“Sembolik Şiddet-Sembolik İktidar” bölümünde daha detaylı biçimde açıklanacaktır. 

Bourdieu’nün sosyal bilimler alanında oldukça etkili bir isim olmasının iki temel 

sebebi olduğunu söylemek mümkündür: Birincisi, sosyolojide çok uzun zamanlardan beri 

tartışılagelen öznelcilik, nesnelcilik, makro-mikro, fail-yapı gibi dikotomileri aşma amacı 

güden bir sentezci olması, ikincisi de sosyolojik kuramının tutarlı, kendi ürettiği 

kavramlardan oluşan ve makul denilebilecek öğeler içermesidir. 

A. Oyun Metaforu  

Bourdieu bireyin eylemlerinin sebepleri üzerinde kafa yorarak inşa ettiği pratik 

kuramını ‘oyun metaforu’ ile özetler. Bourdieu’ya göre, oyunun oynandığı yer ‘alan’ dır. 

                                                
57 David Swardz, Culture and Power The Sociology of Pierre Bourdieu, Chicago: University of Chicago Press, s. 

1997, 16-18. 
58 Yani sosyolog toplumu öyle derinlemesine incelemelidir ki, görünen tahakkümleri açıkladığı gibi görünmeyen 

tahakkümleri de fark ederek bunları dile getirebilmelidir Bkz. Pierre Bourdieu, Eril Tahakküm, Çev. Bediz Yılmaz, 
2. Basım, İstanbul: Bağlam Yayınları, 2015, s. 135-136. 

59  Bourdieu bu kavramlarla siyaset bilimindeki tartışmalardaki alan, temsil, yanlış tanıma, atama, ideoloji gibi 
konuları da farklı bir düzlemde tartışmaya açmış bulunmaktadır. Detaylar için bkz. Hilal Onur İnce (Ed), 
Günümüzde Yeni Siyasal Yaklaşımlar-II, Ankara: Doğu-Batı Yayınları, 2010. 



	

23 

	

Oyuncuları motive eden çıkarları da ‘illisio’ dur. Bourdieu oyunun sorgulanmayan 

kurallarını ise ‘doksa’ olarak isimlendirir. Zira oyuna katılmış kişi artık kuralları kabul 

etmiş olmaktadır. Oyuncuların oyunu kazanmak için kullandıkları kozlar ise ‘sermaye’yi 

teşkil etmektedir. Üç farklı tipte olan bu sermaye şekilleri, farklı alanlarda farklı kullanım 

şansı doğurur. Bütün bu oyun ortamı içerisinde oyuncular kendilerini başarıya götürecek 

bazı stratejiler geliştirirler. Bunlar zamanla davranış kalıplarına dönüşür. Bourdieu işte 

bu davranış kalıplarına da ‘habitus’ demektedir.60 Her alan, bizzat kendinin 

‘ortodoks’luğunu belirleyen oyun kurallarını oluşturur.61 Bu kurallara da ‘doksa’ 

denilmektedir. Oyuncular bu kuralları oyuna dahil olmadan en baştan kabul ederler. Bu 

kurallar, ait olduğu alanda geçerli olan sermayenin meşru elde edilme ve elde tutulma 

mekanizmalarını belirlemektedir. Bunlar, birinin hangi koşullarda alana dahil 

olabileceğini belirleyen katılım kuralları (mesela üniversite alanına girmek için tez 

savunmuş olma gerekliliği) veya alan içindeki pozisyonların yükseltilmesini sağlayan 

kendini ispatlama ritüelleri ( bir yazarın bir Edebiyat ödülüne layık görülmesi gibi) 

olabilir.62 Bu kurallar bazen söylenmemiş veya kurumsallaşmamış olabilir ancak nadiren 

de olsa numerus claus63 gibi bazı hukuksal sınırlarla belirlenmiş bile olabilir.64 Bunun 

yanı sıra sosyal hayat da oyunlar gibi yalnızca kurallardan ibaret değildir. Oyuncunun 

oyunun mantığını kavraması, diğer oyuncuların muhtemel hareketlerini önceden kestirip 

gerekli önlemleri alabilmesi, uygun zamanda doğru hamleyi yapması şarttır (Tenisçinin 

tenis topuna dair öngörüleri gibi). Dolayısıyla ‘oyun’ stratejiktir.65 Bu stratejiler de 

habitus denilen yatkınlıklarla kazanılmaktadır.  

Oyunun oynanması için gerekli olan şartlardan biri de kolektif katılımdır. Bunun 

için de katılımcıların oyuna katılmayı lüzumlu görmeleri gerekmektedir. Dolayısıyla 

                                                
60  Ed. Serap Suğur, Aylin Görgün Baran, Düşünümsel bir Antropoloji için Cevaplar, s. 5-6. 
61  Anne Jourdain, Sidonie Naulin, Çev. Öykü Elitez Pierre Bourdieu'nün Kuramı ve Sosyolojik Kullanımları, 

İstanbul: İletişim Yayınları, 2016, s. 125. 
62  Jourdain, Naulin, Bourdieu'nün Kuramı s. 123. 
63  Bir grup insanın bir meslekte yer almalarının sayıyla sınırlandırılmış olması. Eskiden Yahudi öğrencilerin 

sayılarının sınırlı tutulması anlamına gelmektedir (Düşünümsel Bir Antropoloji İçin Cevaplar isimli eserin 85. 
sayfasında çevirmen notu). 

64  Pierre Bourdieu, Loïc J. D. Wacquant, Düşünümsel bir Antropoloji için Cevaplar, Çev. Nazlı Ökten İstanbul: 
İletişim Yayınları, 2007, s. 85.  

65  Craig Calhoun, “Bourdieu Sosyolojisinin Ana Hatları”, çev. Güney Çeğin, Ocak ve Zanaat: Pierre Bourdieu 
Derlemesi. İstanbul: İletişim Yayınları, 2010, s. 78. 



	

24 

	

katılımcıların bu oyunun getirileri ve değerine inanmaları, oyuna katılma, kendilerini 

oyuna kaptırmaları ve oyunun oynanmaya değer olduğuna ikna olmaları gerekmektedir.66 

İşte oyunun ganimetinin oynamaya değer olacağına dair bu düşünceye illisio 

denilmektedir. İtalyancadan gelen bu kavramın kökeni “oyun” anlamına gelen ludus’tur. 

Bu kelime aynı zamanda oyunun getirisinin dışarıdan bakan birinin kolayca görebileceği 

gülünçlüğünü ve illüzyonunu da vurgulamaktadır. Bourdieu Pratik Nedenler isimli 

eserinde bu gülünçlüğü örneklendirmek için Auch Katedrali’ndeki başrahip asası için 

kavga eden iki keşiş heykelini örnek verir. Dini alanın dışında yer alan biri için bu asanın 

hiçbir değeri yoktur; dolayısıyla bu mücadele gülünç ve gereksiz görünebilir. Oysa söz 

konusu dini alanın içindeki keşişler için bu asanın değeri çok yüksek olduğu gibi başka 

kazançlar sağlama potansiyeline de sahiptir. Görüldüğü gibi din alanı kadar diğerkâmlık 

gerektiren ve manevi bir alanda bile kimi metâlar üzerine mücadele etmek katılımcılara 

menfaat sağlayabilmektedir. Din alanında dahi olsa katılımcıların mücadeleye 

girdiklerini gözlemlemek mümkündür.67 

B. Alan 

Bourdieu’nün pratik kuramının temel yapı taşlarından biri olan alan kavramı, 

Fransızcada champ, İngilizce’de field ile karşılanmaktadır. Türkçede de mücadele alanı 

olmasını vurgulayan arena68 ve spesifik bir alana karşılık geldiğini vurgulayan saha69 

kelimeleri önerilse de kavramın çevirisi olarak Türkçe literatürde daha çok alan kelimesi 

tercih edilmektedir. Bourdieu’nün “sosyal uzam/uzay” dediği toplumun her şeyiyle 

tamamını kapsayan kavramın bütün alanları kuşattığı düşünülebilir. Dolayısıyla sosyal 

uzay, sanatsal alan, iktisadi alan, basın alanı, siyasi alan, dini alan, eğitim alanı, spor alanı 

gibi pek çok alanın bir araya gelmesiyle oluşur.70 Böylelikle Bourdieu’nün geometriden 

                                                
66 Jourdain, Naulin, Bourdieu'nün Kuramı, s. 123. 
67  Jourdain, Naulin, Bourdieu'nün Kuramı, s. 123-124.  
68  Bkz. Ali Murat Yel, “Bourdieu ve Din Alanı: Sermaye, İktidar, Modernlik” Ocak ve Zanaat, s. 559. 
69  Bkz. Türk, H. Bahadır, "Sihirden Nefret Eden Bir İlüzyonist":  Bourdieu, Gelenek ve İdeoloji”,  Ocak ve Zanaat, 

s. 605. 
70  Jourdain, Naulin, Bourdieu'nün Kuramı, s. 122. 



	

25 

	

ödünç aldığı uzay ve alan kavramları da geometrideki anlamları düşünüldüğünde 

Bourdieu sosyolojisindeki karşılıkları daha anlaşılabilir hale gelmektedir.71  

Alan kavramının ortaya çıkışına bakacak olursak Bourdieu’nün alan kavramını 

1960’ lardaki yapısalcılık tartışması neticesinde ürettiği kültürel sermaye, habitus, strateji 

ve pratik kavramlarının netleştirdiği zamana tekabül ettiğini görmekteyiz. Kavram, 

Bourdieu’nün meta-teorik tartışmaları içerisinde yer almaktadır. Daha sonra klasik 

sosyoloji çalışmalarıyla derinlik kazanmış ve ampirik çalışmalarla da geliştirilmiştir. 

Böylelikle bu süreç tam da Bourdieu’nün sanat sosyolojisi ile Weber’in din sosyolojisini 

uzaklaştırdığı zamana rastlar. Bourdieu, alan kavramının ortaya çıkışı hakkında şunları 

kaydetmektedir: “Alan kavramını, Weber’in rahip, peygamber ve büyücü arasında 

kurduğu ilişkinin analizini düşünerek hem Weber’e karşı hem de Weber ile kurdum.72  

Kavramların sınırlarını çizmekten çok hoşlanmayan dolayısıyla keskin sınırları 

olan tanımlardan kaçınan Bourdieu, genel itibarıyla kavramların sınırlarını çizmekten çok 

hoşlanmadığı için keskin sınırları olan tanımlardan kaçınır. Bu sebeple eserlerinde alanın 

tam bir tanımını bulmak zordur. Ancak şunları kaydeder: “Çok boyutlu konumlar ve 

faillerin bu konumlara yerleşmesi”.73 “Alan, içinde çeşitli sermaye türlerinin kullanıldığı 

ve harekete geçirildiği bir tür rekabetçi piyasadır.”74 Yine Bourdieu’ya göre her alan, 

mücadele halindeki bireylerin mümkün olan en nihai sınırlara ulaşmak için çaba 

harcadığı, ancak tam da bu yüzden sürekli hareketli sınırlara sahip olan (yani mücadelenin 

hiç bitmediği) bir oyun mekânını şekillendirir.75 Dolayısıyla alan, Bourdieu’ya göre esas 

itibarıyla bir mücadele alanıdır.76 Failler hangi alanda olursa olsunlar, bir konum elde 

etmek yahut mevcut konumlarını muhafaza edebilmek için mücadele ederler. Bunun yanı 

sıra her alanın da kendi içinde hedefleri vardır. Örneğin siyasi alanın hedefi iktidar, 

iktisadi alanın hedefi zenginlik, sanat alanının hedefi de tanınırlıktır.77 

                                                
71  Çeğin, Göker, Arlı, Ocak ve Zanaat, s. 22. 
72  Bourdieu, In Other Words: Essays Towards a Reflexive Sociology, Çev. Matthew Adamson, Standford: 2010, 

Standford University Press, s. 49. 
73 Ali Kaya, “Pierre Bourdieu’nün Pratik Kuramının Kilidi: Alan Kavramı”, Ocak ve Zanaat, s. 397. 
74  Jourdain, Naulin, Bourdieu'nün Kuramı  s. 529. 
75  Bourdieu, Wacquant, Düşünümsel bir Antropoloji için Cevaplar, s. 89. 
76  Bourdieu, Wacquant, Düşünümsel bir Antropoloji için Cevaplar, s. 78. 
77  Jourdain, Naulin, Bourdieu'nün Kuramı, s. 122. 



	

26 

	

Failler böylelikle başkalarıyla ve kendileriyle rekabete ve mücadeleye girerler.78 

Bourdieu alanın mücadele alanı olması konusunda alanı rekabet ve çatışma mekânı ve 

hatta savaş alanına benzetir. Savaşa katılanlar söz konusu alanın etkili sermaye türünü –

söz gelimi sanat alanında kültürel yetkinlik, bilimsel alanda bilimsel yetkinlik, din 

alanında papazların yetkinliği vb.- kullanarak alanda tekel kurmak ve iktidar alanında 

yetkinlik kazanabilmek maksadıyla, hiyerarşilere karar verebilmek için kıyasıya 

mücadele ederler.79 Bu sebeple herhangi bir alana giriş hakkını elde etmeye çalışan ve 

alana yeni giren bir fail ile alanda tekelini savunan ve rakiplerini dışlamaya çalışan 

egemen arasındaki mücadelenin her seferinde nevi şahsına münhasır biçimlerini aramak 

gerekmektedir.80 

Öte yandan Bourdieu, çeşitli toplumlarda değişik ‘illisio’ların olabileceği 

üzerinde durmaktadır. Söz gelimi bazı toplumlarda ekonomik çıkarlar etkiliyken diğer 

bazı toplumlarda kültürel çıkarlar başat rol üstlenirler. Bu rekabet için gerekli olan kozlar 

elbette her alanın kendine ait olan sermayeleridir. Bourdieu sermayeler için şunları 

kaydeder: “Bir sermaye ya da bir sermaye türü, belli bir alanda hem mücadele silahı hem 

de uğrunda mücadele edilen şey olarak sahibine belli bir iktidar, bir nüfuz kurma imkânı 

veren… belli bir alanda var olmayı sağlayan şey olarak belli bir alanda etkilidir.”81  

Dolayısıyla farklı alanlarda farklı sermaye türlerinin geçerli ve gerekli olduğunu 

söyleyebiliriz. 

 Bourdieu, siyaset alanı, felsefe alanı, din alanı gibi birbirinden son derece farklı 

alanların dahi bazı ortak işleyiş yasalarının olduğunu savunur. Böylelikle bir alanı detaylı 

bir şekilde tanıyınca, diğer bir alan hakkında da bazı kanaatlere sahip olabiliriz.82 Alan 

kavramının bu araştırma ile nasıl irtibatlandırılacağı konusunda şunları söyleyebiliriz: 

                                                
78  Calhoun Craig, “Bourdieu Sosyolojisinin Ana Hatları”, çev. Güney Çeğin, s. 78. Calhoun aynı zamanda 

Bourdieu’nün oyun metaforunu seçmesinde eski bir Rugby oyuncusu olmasının payı vardır. Rugby’de Amerikan 
futbolu gibi hızlı koşma, rakibi aşma, tekmeleme ve onu durdurmayı gerektiren, sürekli hareket gerektiren, fiziksel 
açıdan dünyanın en yoğun sporlarından olduğunu ve Bourdieu’nün esasında oyunda kendisini kastettiğini 
belirtmektedir. 

79  Bourdieu, Düşünümsel bir Antropoloji için Cevaplar, s. 25-26 
80  Bourdieu, Toplumbilimin Sorunları, s. 103. 
81  Bourdieu, Wacquant, Düşünümsel bir Antropoloji için Cevaplar, s. 82. 
82  Bourdieu, Pierre, Filiz Öztürk, Büşra Uçar, Mustafa Gültekin ve Aslı Sümer. Sosyoloji Meseleleri: Ankara: Heretik 

Yayınları, 2016, s. 137. 



	

27 

	

Katolik Kilisesi ve dini muhalefet ile çatışma hiç şüphesiz en fazla dini alanda 

gerçekleşmiştir. Kilise, dini muhalefeti dini otoritesine bir tehdit olarak algılamıştır. Zira 

hem Kilise hem de dini muhalefet kendilerinin Hristiyanlığın gerçek temsilcileri olduğu 

fikrindedirler. Bu otorite kavgası siyasi otoriteye yakınlaşma çalışmasıyla da devam 

etmiştir. Kilise uzun süre devlet ile sıkı bir iş birliğini devam ettirmiştir. Dini muhalefet 

de bazı kontların ve elitlerin kendi saflarına dahil olmasıyla siyasi açıdan güçlenmiştir. 

Hatta Albi Haçlı Seferi’nde (1209-1229) dini muhalefeti Toulouse kontu IV. Raymount 

temsil etmiştir. Dolayısıyla buradaki çatışma siyasi alanı da kapsamaktadır. Bunun yanı 

sıra bu çatışmanın dönemdeki para transferlerine yansıması sebebiyle ekonomik alana da 

sirayet ettiğini söylemek yerinde olacaktır. Dini muhalefetin ayinlerinden consolamentum 

ile intihar edenlerin mallarını harekete bağışlaması ciddi bir maddi birikimi husule 

gelmiştir.83 Yine dini muhalefete dahil olan kişilerin sosyo-ekonomik açıdan iyi durumda 

olmaları ve hareketin asketik mahiyetinden dolayı mallarını bağışlamaları da hareketin 

maddi birikimine olumlu katkılar sağlamıştır. Bu gelirler ve para transferleri sayesinde 

büyük kaleler inşa edilmiş ve hareketin genişlemesi sağlanmıştır. Öte yandan o dönemde 

Katolik Kilisesi’nin güzel ve büyük kiliseler inşa etmesi, aynı zamanda ileride Martin 

Luther’in eleştirilerine hedef olan tutumları da göz önünde bulundurulduğunda 

çatışmanın ekonomik alanı da kapsadığı aşikardır. 

C. Habitus 

Bourdieu sosyolojisinin en önemli kavramının ‘habitus’ olduğu söylenebilir. 

Ancak Bourdieu kavramın mucidi değildir; bununla birlikte kavrama yeni bir içerik 

kazandırmıştır. Bourdieu, kavramın ilk akla geleceği şekilde “alışkanlık” olmadığını 

belirtir84  ve Aristoteles’in heksis’inden ilham alarak kavramı şöyle tanımlar:85 

Bireylerin sosyalleştikleri süre içinde-çocuklukta ilköğretim, 

yetişkinlikte ortaöğretimde az çok bilinçsiz bir şekilde içselleştirilmiş 

ve benimsenmiş idrak (dünyanın nasıl algılanacağına dair) 

                                                
83  Andrew Roach, “Cathar Economy”, Reading Medieval Studies, c. 12, 1986, s. 53-54. 
84  Bourdieu, Wacquant, Düşünümsel bir Antropoloji için Cevaplar, s.  111. 
85 Detaylar için bkz. Ümit Tatlıcan, Güney Çeğin, “Bourdieu ve Giddens: Habitus veya Yapıların İkiliği”, Ocak ve 

Zanaat, s. 305-306.  



	

28 

	

değerlendirme (nasıl değerlendirileceğine dair) ve eylem (nasıl 

davranılacağına dair) şablonlardan meydana gelir.86 

Habitus, kişinin sosyal sınıfı, sermayesi ve konumuna göre hedefine giderken 

karşılaştığı zorluklarla başa çıkmak için geliştirdiği belli yatkınlıklardır. Habitus sınıfsal 

farklılara göre değişiklik arz eder. Kişi gündelik yaşantısında kendi habitusuna göre 

hareket eder. Bir diğer deyişle kişinin geçmişte bilinçsiz bir şekilde içselleştirdiği, belirli 

bir durumda nasıl davranacağını, düşünmeye gerek kalmadan bilmesi durumudur.87 

Bourdieu bu sağduyunun oluşmasını açıklamak için tenisçi örneğini kullanır: Buna göre 

tenisçi, topun düşeceği yeri bu konuyu düşünmeksizin öngörür. Tenisçinin oyundaki 

pratiklere dayalı bu yeteneği, kendisini her seferinde düşünme zahmetinden kurtarır ve 

ona düşüncesinden tasarruf etme imkânı sağlar.88  

Bourdieu’nün yapısalcılardan ayrılışı ‘habitus’la gerçekleştirmiştir. Bourdieu 

kendisini “yapısalcı konstraktif” veya “konstraktif yapısalcı” olarak tanımlamaktadır. 

Bourdieu yapısalcılıktan kastının sosyal dünyanın kendisinde sadece dil, efsaneler gibi 

sembolik sistemlerin değil, faillerin de istek, hareketlerini ve temsillerini engelleme ve 

yönlendirme yeteneğine sahip objektif yapıların da var olduğunu savunur. Buradan 

hareketle Bourdieu, faillerin yapı kurallarına tam anlamıyla uymayıp ‘habitus’ gerçeğini 

yansıtan stratejiler de geliştirdiklerini ve yapıya tamamen tabi olmadıklarını savunur. Söz 

konusu sosyoloğumuz ayrıca sosyal yapının yanı sıra, sosyal yapıya sayısız ilişkilerle 

bağlı sembolik yapıların varlığını iddia ederek post-yapısalcı89 bir modele geçiş 

yapmıştır. Diğer taraftan Bourdieu aktörü öne çıkararak eylem özgürlüğünü 

savunanlardan da ayrılmaktadır. Zira ona göre eylem bir kuralın basit bir şekilde pratiğe 

dökülmesi değildir. Böyle bir durumda aktörlerden söz edilebilirdi. Ancak ona göre ‘fail’ 

                                                
86  Ki Saint Thomas bu kelimeyi “habitus” olarak tercüme etmiştir. Bir zaman sonra spontane haline gelen adetlerin 

toplumca öğrenilip hayatın içerisinde düşünmeye ihtiyaç duymadan uygulanmasıdır. Bkz. Bourdieu’nün kuramı ve 
sosyolojik kullanımları, s. 42. 

87 Jourdain, Naulin, Bourdieu'nün Kuramı, s. 45.  
88  Jourdain, Naulin, Bourdieu'nün Kuramı, s. 45. 
89 Bourdieu’nün yaklaşımına ‘mekanik yapısalcılık’ yahut ‘genetik(génétique) yapısalcılık da denmektedir. Bkz. 

Mehmet Tayfun Amman, “Sosyal Tabakalaşma Günümüz Fransız Sosyolojisinin Yaklaşımları”, Yayımlanmamış 
Doktora Tezi, Danışman: Mehmet Fikret Gezgin, İstanbul Üniversitesi SBE, İstanbul, 1995, s. 118. 



	

29 

	

ler, kendi stratejilerini habitusun görünmeyen kurallarıyla geliştirerek davranışa 

geçmektedirler.90  

D. Fail-Yapı İlişkisi 

Toplumun birey üzerindeki belirleyiciliği ‘yapı’, bireyin eylemde bulunma ve 

toplumu şekillendirmesindeki aktif varoluşu ‘fail’ kavramıyla açıklanmaktadır. Failin 

aktörden farkı, ilkinin daha fazla irade gösteren birey oluşudur.91 Bu iki kavram, sosyoloji 

alanındaki araştırmalarda yerleşik hale gelen dikotomiler arasındadır. Daha önce de 

belirtildiği gibi Bourdieu’nün temel hedefi bu ikiliği aşmaktır ve bunun için ‘Pratik 

Kuramı’ nı geliştirir. Bu kuram onun Outline of a Theory of Practice92 isimli eserinde 

detaylı bir şekilde açıklanmaktadır.  

Esasında fail yapı tartışması köken itibarıyla özgür irade tartışmasının bir 

devamı olarak görülmektedir. Herbert Spencer ve August Comte’a göre sosyal yapılar; 

gruplar, topluluklar ve insan birliktelikleri olarak değerlendirir. Aynı zamanda bu 

düşünürler toplumsal güçlerin bireylerin tercihlerini belirlediğini savunmuşlardır.93 

Bourdieu, bireysel eylemlerimiz ve toplumsal yapı arasında bize hangi saiklerin yön 

verdiğini anlamaya çalışır. Eylemlerimize ana akım sosyolojide yapısalcıların iddia ettiği 

gibi faillerin eylemlerini kültür, toplumsal yapı, üretim tarzı gibi dış sebepler mi yahut 

fenomenolojik ve yorumcu ekollerde olduğu gibi (akılcı aktör) bireysel sebepler mi yön 

vermektedir, sorusunu gündeme getirir. 94 Bourdieu bu sorularda olduğu gibi yalnızca 

yapı ve aktörleri öne süren yaklaşımları eleştirir böylece birbirini tekzip eden bu iki zıt 

akıma da katılmaz. Bourdieu, aktör yerine hem dışa doğru eylemde bulunan hem de kendi 

‘habitus’ u tarafından eyleme maruz bırakılan ‘fail’ kavramını tercih eder ve yukarıda da 

belirtildiği üzere post-yapısalcı olarak bilinir.95 Bourdieu’nün hayatın öznesel ve nesnesel 

                                                
90  Amman, “Sosyal Tabakalaşma”, s. 118. 
91  John Scott, Gordon Marshall, A Dictionary of Sociology, Oxford: Oxford University Press, 2005. s.9. 
92  Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice, Çev. Richard Nice, 11. Baskı, Cambridge: 1995, Cambridge 

University Press. 
93  Detaylar için bkz. A. Giddens, Philip W. Sutton, Sosyolojide Temel Kavramlar, Çev. Ali Esgin, Ankara: Phoneix 

Yayınları, 2014. s. 52. 
94  David Swartz, Kültür ve İktidar: Pierre Bourdieu'nün Sosyolojisi. Çev. Elçin Gen. İstanbul: İletişim Yayınları, 

2013, s. 21. 
95  Jourdain, Naulin, Bourdieu'nün Kuramı, s. 45. 



	

30 

	

yönlerinin birbiriyle bağlantısının kaçınılmaz olduğunu söylemesi, onu bahsi geçen 

yapısalcılara meydan okuyarak yapı-fail ve mikro-makro konusunda bir sentezciliğe 

götürdüğü gibi aynı zamanda bir nevi meydan okumaya da yönelttiği düşünülebilir.96 Ona 

göre, yapı ve birey arasında karşılıklı bir ilişki vardır. Bu nedenle yapıyı oluşturan fail ile 

faili şekillendirmeye çalışan yapının etkileşimi birlikte ele alınmalıdır. Yapı ve fail 

arasında dönüşümlü ve devamlı surette birbirini etkileyen bir süreç söz konusudur.97 

Dolayısıyla Bourdieu, insanların sosyal dünyayı anlayabilmek ve ona uyum 

sağlayabilmek için kendi bilinçlerinde gömülü, içselleştirilmiş zihinsel yapılara sahip 

olduklarını belirtir (Habitus). Bu çok kişisel habitus, farklı pratiklerin gelişmesine sebep 

olur. Bu pratikler sanat, politika, eğitim gibi toplumsal yahut yaşamsal bir alanda 

gerçekleşir. Alanlar, çeşitli sermaye biçimlerinin kullanıldığı rekabete dayalı mücadele 

mahalleridir. Dolayısıyla Bourdieu sisteminde yapı ve fail karşıt değil, birbirine bağlı 

unsurlardır.98 

Yapı ve fail ikiliği Giddens sosyolojisinde de göze çarpmaktadır. Giddens da 

Bourdieu gibi yapı ve failin birbirini tamamlayan iki kavram olduğunu düşünmektedir.99 

Bourdieu daha çok kendi geliştirdiği habitus kavramını kullanırken Giddens yapı-fail 

ikiliğini kullanmayı tercih eder. Bunun sebebinin fail ve yapının, Bourdieu’nün alamet-i 

farikası olan habitus kavramına zemin hazırlıyor olması olabilir.100 

E. Bourdieu’da Sermaye Türleri 

Bourdieu, daha önceki bölümlerde de değindiğimiz üzere Karl Marx’ın etkisinde 

kalmanın yanı sıra onu aynı zamanda ciddi bir şekilde eleştiriye tabi tutmuştur.101 Bu 

                                                
96  Detaylar için bkz. Bourdieu, Theory of Practice, 1977. 
97  Ed. Suğur, Görgün Baran, Düşünümsel bir Antropoloji için Cevaplar, s. 5. 
98  Anthony Giddens, Philip W. Sutton, Sosyolojide Temel Kavramlar, Çev. Ali Esgin, Ankara: Phoneix Yayınları, 

2014, s. 55-56. 
99  Giddens, Sosyolojide Temel Kavramlar, s. 55. 
100  Giddens ve Bourdieu’nün yapı-fail konusundaki benzerlik/farklılıkları ve detaylı bilgi için bkz. Giddens, Sutton, s. 

52-57. Ocak ve Zanaat, “Bourdieu ve Giddens: Habitus veya Yapının İkiliği”, Ümit Tatlıcan-Güney Çeğin, 
İstanbul: İletişim Yayınları, 2007. s. 303-366. 

101 George Ritzer ve Jeffery Stepnisky’nin ortak kaleme aldıkları Sosyoloji Kuramları isimli eserde Bourdieu’nün, 
başka düşünürlerle bazen açık bazen de kapalı bir biçimde diyaloğa girerek fikirlerini şekillendirme metodunu 
benimsediği kaydedilmektedir. Bourdieu’nün çalışmaları yakından incelendiğinde bu tespitin ne kadar doğru 
olduğu net biçimde görülecektir. Mesela erken dönem çalışmalarından Sartre’ın varoluşsalcığından etkilenerek 
faillerin etkinliğine vurgu yapmış ancak daha sonra Sartre’ın çok ileri gittiğini düşünerek Strauss’a yönelmiştir. 
Strauss ile birlikte yapısalcılık akımına kapılan Bourdieu bu zamanlarını “mutlu bir yapısalcı” olarak tanımlar. 



	

31 

	

eleştiri noktalarından bir diğeri de Bourdieu’nün Marx’ın -toplumsal çatışma ve 

mücadelenin önemine katılsa da-  sınıflar arasındaki çatışmanın yalnızca ekonomik bir 

çatışmaya indirgediğini düşünmesidir. Zira Bourdieu’ya göre sermaye, ekonomi 

kuramına bilinen tek şekliyle değil, bütün şekilleriyle dahil edilmediği sürece toplumsal 

yapı ve işleyişi asla anlaşılamayacaktır. Bununla beraber Bourdieu, ekonomi kuramını, 

kapitalizmin pratik kuramını doğrudan kendine uyarladığını belirterek eleştirir. Bourdieu, 

aynı zamanda bu kuramının, alışverişi yalnızca ticari değiş tokuşa indirgeyerek diğer 

değiş tokuşların çıkar gözetmediğini ve ekonomik olmadığını iddia eder.102 Halbuki 

Bourdieu’nün sosyolojisinde paha biçilemez görünen çeşitli ilişkiler ve niteliklerin de 

maddi bir tarafı söz konusudur.103 Bu tür ilişkiler ve nitelikler doğrudan paraya 

dönüşmese de uzun vadede dolaylı olarak paraya dönüşeceklerdir. Dolayısıyla bu nüansın 

göz ardı edilmesi toplumu doğru okuyamamaya neden olacaktır. Bunun yanı sıra 

Bourdieu’ya göre herhangi bir alanda gerçekleşen çatışma o alana özgüdür ve bu nedenle 

bu alanlar bir diğerine de indirgenmemelidir.104 Bourdieu sermayeyi (i) ekonomik 

kaynakları ifade eden ekonomik sermaye, (ii) toplum içerisindeki ilişkiler bütününü 

anlatan sosyal sermaye, (iii) eğitim yoluyla öğrenilmiş tüm kabulleri, davranış 

kalıplarını,105 görünmeyen ama keskin bir şekilde var olan itibar gereklerini açıklayan 

kültürel sermaye olmak üzere üç ana başlığa ayırdıktan sonra bunlara sembolik sermayeyi 

de dahil eder.106 Öte yandan verdiği bir röportajda sosyal alan ve sermaye kullanımını 

kumarhaneye benzetir. Ona göre biz hayatta yalnızca ekonomik sermayemizi temsil eden 

siyah fişlerle değil, aynı zamanda kültürel sermayemizi temsil eden mavi fişler ve sosyal 

sermayemizi temsil eden kırmızı fişlerle de oyun oynarız. Ayrıca Bourdieu farklı 

sermayelerin, yani farklı fişlerin birbirinin yerine kullanılamayacağını ancak hepsinin bir 

                                                
Daha sonra yapısalcılığın da sınırlandırıcı olduğu fikrine ulaşıp Sartre’ın varoluşsalcığılının bir kısmıyla Strauss’un 
yapısalcığını bir anlamda sentezleyerek yapı-fail fikrine ulaştı. Bunun diğer fikirlerinde de birçok örneğini görmek 
mümkündür. Ayrıca kendisine yöneltilen Weberci ve Durkheimcı tanımlarına da itiraz etmemesi onların etkilerini 
kabul ettiği anlamına gelmektedir.  

102  Pierre Bourdieu, John Richardson(ed), Handbook of Theory and Research for the Sociology of Education. New 
York: Greenwood. Çev. Mehmet Murat Şahin, 1986, s. 241-258.  

103  Bkz. Bourdieu, Richardson, Handbook of Theory and Research, s. 241-258.   
104  Ed. Suğur, Görgün Baran, Düşünümsel bir Antropoloji için Cevaplar, s. 12. 
105  Cihat Özsöz, “Bourdieu’nün Temel Kavramlarına Giriş”, Sosyoloji Notları, Sayı: 1, 2007, s. 15-21. 
106  İleride daha detaylı açıklanacaktır ancak şimdilik şunu belirtmekte yarar olabilir: Sembolik sermaye, bazen diğer 

sermaye türlerinin gereğinden fazla önemli görülmesi, bazen hepsinin bir araya gelmesi ve çoğunlukla da bu 
sermaye türlerinin sembolik şiddet ve sembolik iktidara imkân vermesiyle tanınabilir.  



	

32 

	

arada bulunmasının daha sonra farklı bir sermayeye dönüşebileceğini belirtir.107 

Görüldüğü üzere sermayeyi çok boyutlu olarak ele alan Bourdieu, toplumsal uzayın 

yapısının sermaye türlerinin dağılımı üzerine kurulu olduğunu belirtir. Ona göre failler 

bu sermayelerin dağılımına göre kuvvet, iktidar ve kâr elde ederler.108 İleriki bölümlerde 

Emrah Göker’in, Bourdieu’nün sermaye kuramı hakkında, “Ekonomici yaklaşıma karşı, 

ekonomik ilişkilerin antropolojik çözümlemesini yapmıştır.” tespitinin ne kadar isabetli 

olduğu daha net görülecektir. Şimdi Bourdieu’nün sermaye türlerine biraz daha yakından 

bakalım: 

1. Ekonomik/İktisadi Sermaye 

Bourdieu’nün ekonomik sermaye tanımı ile Marx’ın ekonomik sermaye tanımı 

farklıdır. Bourdieu, bireyin sahip olduğu mal ve mülkünü ekonomik sermaye olarak 

tanımlarken Marx’ın sermayesi, ekonomik açıdan üretim araçlarını elinde bulunduran 

sınıfı ifade etmektedir. Böylece Marx’ın tanımı üretim araçlarını elinde tutanları, yani üst 

sınıfa tekabül eden bir burjuvayı tanımlarken Bourdieu sosyal sınıfa işaret ederek 

ekonomik sermayeyle yetinmez ve diğer sermaye türlerini tanımına dahil eder.109 Ancak 

Bourdieu bu sermaye türlerinden en önemlisinin ekonomik sermaye olduğunu belirtir. 

Muhtemelen bunun sebebi, son tahlilde belirli bir zaman dilimi gerektirse de diğer 

sermaye türlerine giden yolun ekonomik sermayeden geçmesidir, bu kısım henüz netlik 

kazanmış değil. Bourdieu ekonomik sermayeyi öne çıkardığı için Marx’ı eleştirip kurama 

çok önemli diğer sermaye türlerini de eklemiş olmasına rağmen “ekonomik indirgemeci” 

eleştirilerine maruz kalmıştır.110 Bu sebeple İngilizcesi 2005 yılında yayınlanan The 

Social Structures of the Economy isimli çalışmasını direkt polemiğe girmemeye çalıştığı 

bir cevap niteliğinde hazırlamıştır. 111 

                                                
107  John Field, Sosyal Sermaye, Haziran 2008: İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, s. 19. 
108  Emrah Göker, “Ekonomik İndirgemeci mi Dediniz?” Ocak ve Zanaat, s. 280. 
109 Suğur, Görgün Baran(ed), Düşünümsel bir Antropoloji için Cevaplar, s. 11. 
110  Göker, “Ekonomik İndirgemeci mi Dediniz?”, s. 282. 
111  Tartışma ve cevabın detayları için bkz. Göker, “Ekonomik İndirgemeci mi Dediniz?”, s. 285-297. 



	

33 

	

Ayrıca Bourdieu bir bütün olarak sermayeyi “biriktirilmesi zaman alan birikmiş 

emek” olarak tanımlamaktadır.112 Bourdieu’nün diğer sermaye türleri de 

ekonomik/iktisadi sermaye gibi ve hatta ondan daha fazla zaman ve birikim 

gerektirmektedir. 

2. Kültürel Sermaye 

Bourdieu kültürel sermaye kavramını 1960’ların başında ortaya atmıştır. Bu 

sırada Cezayir’den ayrılıp Avrupa Sosyoloji Merkezinin başkanlığını yaptığı Paris’e113 

dönmüş ve Batı toplumları üzerinde araştırmalar yapmaya başlamıştır.114 Kültürel 

sermaye kavramı Bourdieu sosyolojisinde o kadar önemlidir ki Jonathan H. Turner, 

Bourdieu’yu kültürel yapısalcı olarak nitelendirir ve Bourdieu’nün sınıf görüşünü 

anlamanın ancak onun dört sermaye türünün anlaşılmasıyla mümkün olduğunu aktarır.115  

Bourdieu yukarıdaki açıklamalardan da anlaşılacağı üzere kültürü bir ekonomi 

veya piyasa türü olarak görmektedir. Bu piyasada insanlar ekonomik sermayeden çok 

kültürü kullanmaktadırlar.  Kültürel sermaye, büyük ölçüde bireylerin toplumsal sınıf 

kökenlerinin ve eğitim tecrübelerinin bir neticesidir. Piyasa içinde insanlar az ya da çok 

sermaye biriktirirler ya da onu kullanarak kendi konumlarını iyileştirir yahut kaybederek 

ekonomi içindeki konumlarını kötüleştirirler. 

Kültürel sermaye çok boyutludur. İlk akla gelen yönlerinden biri de 

Bourdieu’nün eğitim sosyolojisi ile ilgili yaptığı değerlendirmelerdir. Bourdieu bir 

röportajında kültürel sermaye kavramını açıklarken okul başarısının sadece ekonomik 

eşitsizlikle açıklanamayacağını belirtir ve kavramı şu şekilde açıklar: “Ailelerimizden 

sadece maddi araçlar almayız, bunun yanında öğrenme araçları, ifade araçları, teknikler, 

bilgiler ve çeşitli becerileri de alırız.” Bourdieu, bu tür usullerin aileden farkında olmadan 

tevarüs edildiğini belirtir ve bu tür aktarımların okul başarısına büyük katkı sağladığını 

                                                
112  Pierre Bourdieu, John Richardson (ed), Handbook of Theory and Research for the Sociology of Education, New 

York: Greenwood, 1986. s. 241-258. s. 1. 
113  Burada Avrupa Sosyoloji Merkezinin başkanlığını üstlenmiştir. 
114  Adem Palabıyık, “Pierre Bourdieu Sosyolojisinde Habitus, Sermaye ve Alan Üzerine”, Liberal Düşünce, Yıl: 16, 

Sayı: 61-62, Kış-Bahar 2011, s. 121-141. 
115  Jonathan H. Turner, The Structure of Sociological Theory, Thomson Wadsword Publishing, 2003, s. 495-496.  



	

34 

	

savunur. En güçlü örneklerinden birisi ailelerinin okulda konuşulan dil ile aynı dili 

konuşan çocukların okul başarılarının diğerlerine göre daha iyi olmasıdır (aksan vb.). 

Bourdieu’ya göre bu çocukların başarısında onların okuldaki yazılı ve yazısız kurallara 

kolayca adapte olmalarında öğretmen ve idareciler ile daha iyi iletişim kurabilmelerinin 

payı büyüktür. Dolayısıyla Bourdieu bu öğrencilerin daha başarılı olacaklarını 

öngörmektedir. Bourdieu ayrıca okuldaki kurallara uygun ev kurallarını da hayat için yol 

gösterecek bir kullanım kılavuzuna benzetmektedir. Çalışmaların nasıl organize 

edileceğinin ve nasıl çalışılacağının da aileden öğrenmektedir. Okulda ise bu tür bilgilerin 

aktarılmadığını, dolayısıyla okul başarısında bu faktörün çok kilit bir rol oynadığını 

savunur.116 Orta sınıfın, çocuklarının okul başarısı için onları dilsel ve kültürel becerilerle 

donattığını belirten Bourdieu, işçi sınıfına ait çocukların ise bu becerileri okulda da 

edemediklerini belirtir. Bu sebeple Bourdieu tarafsızmış gibi görünen okul sisteminin, 

başarıyı, sosyo-kültürel beceriler ve doğal yeteneklerin neticesiymiş gibi gösterdiğini 

fakat esasında bu sistemin “statü kazanma hiyerarşisine dönüşen bir ekonomik eşitsizliğin 

meşrulaştırılma aracı” olduğunu iddia eder.117 Dolayısıyla Bourdieu esasında orta sınıf 

mensuplarının çocuklarına aktarılan bu statünün ve sistemin böylece yeniden üretime 

dönüştüğünü ileri sürmektedir. Bourdieu bununla beraber özel eğitim sisteminin de hâkim 

sınıfın lehine yeniden üretime katkı sağladığını savunmaktadır. Bunun yanı sıra bireylerin 

başarıya ulaşmak için kullandıkları -ileride bahsedeceğimiz- simgesel sermayenin de 

hâkim sınıfın pratiklerini taklide mecbur bıraktığını, bu sebeple yine bir yeniden üretime 

yol açtığını iddia etmektedir.118 Böylece Bourdieu’ya göre eğitim, ekonomik ve kültürel 

sermaye anlamında belli tipolojiler oluşturarak sınıf eşitsizliğinin meşrulaştırılmasına ve 

yeniden üretilmesine imkân sağlayan en önemli araçlardan biridir.119 Bir başka deyişle 

Bourdieu’ya göre okul, Katolik Kilisesi’ne benzer bir biçimde,  “Toplumun kültürel 

                                                
116  Çeviri Konuşmalar, Ünlü Fransız Düşünür Pierre Bourdieu Kültürel Sermaye Kavramını Anlatıyor, 

https://www.youtube.com/watch?v=Ar_IxWC1KUw, 26 Ekim 2018. 
117  Gordon Marshall, Sosyoloji Sözlüğü, Çev. Osman Akınhay, Derya Kömürcü, Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 

2005, s. 448. Detaylı bilgi için bkz. Bourdieu, Pierre, “Cultural Reproduction and Social Reproduction”, 1973. 
118  Suğur, Görgün Baran(ed), Düşünümsel bir Antropoloji için Cevaplar, s. 13. 
119  Suğur, Görgün Baran(ed), Düşünümsel bir Antropoloji için Cevaplar, s. 13-14. 



	

35 

	

kanunlarını muhafaza etmek, aktarmak ve telkin etmek üzere özel olarak tasarlanmış bir 

kurum”dur.120 Okul kültürel yeniden üretim işlevini de yerine getirir.121 

Kültürel sermaye yalnızca aileden miras kalmaz. Eğitim ve sanat gibi vasıtalarla 

da kültürel sermayeye katkı sağlanabilir. Bu bağlamda Bourdieu kültürel sermayeyi üç 

ana başlıkta toplamaktadır: Birincisi akademik eğitim ve diplomalar yoluyla elde edilmiş 

‘kurumsallaşmış kültürel sermaye’, ikincisi kitap, resim, sanat ve bilim eserleri, müzik 

enstrümanları gibi nesnelerle elde edilebilen ‘nesneleşmiş kültürel sermaye’,  son olarak 

da  çocukluktan bu yana öğrendiğimiz dil ve yazma alışkanlıkları, hayatımız boyunca 

biriktirdiğimiz eğilimler ve yeteneklerle bir sanat eserini beğenme eğilimimizi açıklayan 

‘içselleştirilmiş kültürel sermaye’.122  

Nesnelleştirilmiş kültürel sermaye türünü Bourdieu’nün bir yazısında yaptığı 

alıntı gayet güzel açıklamaktadır:  

Soylu olmak israf etmektir. Görünme zorunluluğudur. Gözden 

düşmemek için lüks ve harcamaya mahkûm olmaktır. Hatta bu 

savurganlık eğiliminin XIII. yy. da yeni zenginlerin yükselmesine tepki 

olarak ortaya çıktığını söyleyebilirim. Kötülerden ayrışmak için 

onlardan daha cömert olarak onlara üstün gelmek gerekir. Burada 

edebiyatın tanıklığı kesindir. Şövalyeyi sonradan görmeden ayıran şey 

nedir? İkincisi cimridir, birincisi asildir, çünkü sahip olduğu her şeyi 

neşe içinde harcar ve boğazına kadar borçludur.123 

Yukarıdaki alıntıdan da anlaşılacağı üzere nesnelleştirilmiş kültürel sermaye 

kullanılan eşyaları da kapsar. Çünkü Bourdieu’ya göre insanlar çeşitli kültürel alanlarda 

seçkinlik ve ayrıcalığın peşindedirler. Bourdieu, bu teorisinde Thorstein Veblen’in ünlü 

gösterişçi tüketim kuramını izlemektedir; ancak buradaki ayrıcalık merakının temel 

                                                
120  Bourdieu, Outline of Theory of Practice, 178.  
121 David Swardz, Kültür ve İktidar: Pierre Bourdieu’nün Sosyolojisi, Çev. Elçin Gen, İstanbul: İletişim Yayınları, 

2013, s. 265. 
122  Pierre Bourdieu, “The Forms of Capital”, John Richardson (ed) Handbook of Theory and Research for the 

Sociology of Education, New York: Greenwood,1986. s. 46. ‘Bourdieu’, Sermaye ve Sınıf: ‘Akademisyenlerimizi 
tanıyoruz’ köşesinin Doktorları ile Nitel Bir Çalışma, Olgu Nur Dereci, Yurt ve Dünya, 12. Sayı, 
https://yurtvedunyadergisi.wordpress.com/ 1 Nisan 2019. 

123  Georges Duby, Hommes et structures du Moyen Age; Bourdieu, Simgesel Sermaye ve Toplumsal Sınıflar, s. 1. 



	

36 

	

saikinin toplumsal bir mekân içinde yer işgal edebilmek veya toplumsal mekan içinde bir 

birey olmak, farklı olmak, farklılaşmak ve ‘var olmak’ olduğunu belirtir.124 Bireylerin 

içtikleri içecekler, yaptıkları spor türleri, (örneğin golf daha çok elit kesimin sporu iken 

boksun daha çok sosyo-ekonomik düzeyi düşük insanların izledikleri ve yaptıkları bir 

spor türü olduğunu savunur.) kullandıkları otomobiller (Mercedes Benz/Ford Escord) 

okudukları gazete (New York Times/USA Today), ziyaret ettikleri tatil yerleri (Fransız 

Rivierası/Disney Dünyası), yedikleri yemekler (organik/kutu yemekler yahut ucuz 

yiyecekler) bireyleri daima birbirinden ayırmaktadır. Bourdieu’ya göre seçkinliğin 

pratikleri bu ürünlere nesnel olarak kazınmış durumdadır ve kişiler elde ettikleri nesnel 

sermayeleri daima etkinleştirirler. Söz konusu kültürel malların bazılarının kullanılması 

(örneğin Mercedes Benz) “yarar” sağlarken, diğerlerini kullanmak (Ford Escord gibi) 

hiçbir kazanç sağlamadığı gibi bir zarara neden olabilir.125 Bourdieu’nün piyano satın 

almayı tercih edenle, akordeonu tercih eden iki kişiye ilişkin analizi de ilginçtir. 

Bourdieu, büyük bir piyano satın alanın seçkinliği hak ederken akordeon satın alanın 

bayağı olarak nitelendirildiğini ve bunun aksi düşünüldüğünde, yani bu kurallara aykırı 

davranıldığında, sembolik bir şiddete maruz kalındığını belirtir.126 Bununla beraber 

Bourdieu’nün Simgesel Sermaye ve Toplumsal Sınıflar isimli çalışmasındaki aktardıkları 

da dikkate değerdir: 

Dolayısıyla sınıflandırıcı bir dünyada görünmek gereken yerler, şık 

restoranlar, at yarışları, konferanslar, görülmesi gereken gösteriler, 

Venedik, Floransa, Beyrut, Rus Balesi ve nihayet özel mekanlar, 

salonlar ve şık kulüplere tam bir hakimiyet gereklidir…Bir salonun 

itibarı, dışarıda bıraktıkları konusundaki katiyetine (saygın olmayan bir 

kişi ağırlanırsa saygınlık kaybedilir) ve kabul edilen kişilerin 

“kalitesine” bağlıdır ki bu da onları kabul edilen salonların kalitesinden 

ayrılamaz, cemiyet haberlerinin kaydettiği sosyetik değerler 

                                                
124  George Ritzer, Jeffrey Stepnisky, Sosyoloji Kuramları, Çev. Himmer Hülür, Ankara: Deki Sosyoloji, 2014, s. 532. 
125  Ritzer, Stepnisky, Sosyoloji Kuramları, s. 531-532. 
126  Ritzer, Stepnisky, Sosyoloji Kuramları, s. 532. 



	

37 

	

borsasındaki iniş ve çıkışlar, bu iki ölçütle, yani uyanık bir göz isteyen 

nüanslar evreniyle değerlendirilir.127  

‘Bedenselleşmiş (içselleştirilmiş) kültürel sermayenin’ daha çok estetik 

zevklerin incelmesi ile ilgilidir denilebilir. Bourdieu, ‘Bach’ dinleme zevkinin doğuştan 

gelmediğini, bunu çevremizle edindiğimizi aktarır. Bourdieu’ya göre bir insanın seviyesi 

dinlediği müzikle kolaylıkla ölçülebilir.128  Böylece sanat zevki, damak tadının gelişmesi, 

giyinme zevki gibi konular da içselleştirilmiş kültürel sermayeye dahil edilmiştir. 

Kültürel sermaye düzeyi yüksek olan bir ailede doğmak daha çok kültürel sermaye elde 

edilmesini kolaylaştırır. Çünkü böylece birçok yeteneği erken yaşta öğrenip içselleştirmiş 

oluruz. Bourdieu, daha önce değindiğimiz üzere ailede konuşulan dilin resmî 

kurumlardaki dile yakınlığının da bir avantaj ve ayrıcalık olduğunu belirtir. Dolayısıyla 

Bourdieu, habitusla tat/zevk arasında bir bağlantı kurmuştur. İnsanların mobilya seçimi, 

kıyafet seçimi, mutfağı gibi tercihlerin habitusları tarafından şekillendiğini söyler. Bu 

yatkınlıkların tatlar-zevkler vasıtasıyla başka habitusları bulan bir çöpçatana benzetir. 

Yani benzer zevkteki, dolayısıyla benzer habituslardaki insanlar birbirini bulur.129 

Böylece insanlar kendi habituslarına yakın kimselerle oturup kalkarlar.  

Öte yandan el yazısı, fiziksel görünüm (prezantabl oluş), beden dili de bu 

kategoriye dahil edilmektedir.130 Kore’de estetik ameliyatların yaygınlaşması ve 

Bourdieu’nün bu teorisiyle bağlantı kuran Ruth Holliday ve Joanna Elfving-Hwang, bu 

konuda Changing Faces: Rethinking Aesthetic Surgery in South Korea isimli bir çalışma 

yapmıştır. Bu çalışma ilginç bir biçimde Güney Kore’de birçok kimsenin -daha çok 

üniversiteden mezun kimselerin- evlilik, iş bulma gibi amaçlarla, Batı standartlarındaki 

“doğru yüz”e sahip olabilmek için estetik ameliyata yöneldiklerini belirtir. Burada 

çağımızın sembolik pratikleri olan kendine bakma, sosyal statüyü yükseltmeye çalışma 

ve başarı arayışının şahıslar üzerinde ne ölçüde etkili olduğu kaydedilmektedir.131 

                                                
127  Bourdieu, Simgesel Sermaye ve Toplumsal Sınıflar, s. 197. 
128  Field, Sosyal Sermaye, s. 18. 
129  Ritzer, Stepnisky, Sosyoloji Kuramları, s. 531-532. 
130  Jacek, Tittenbrun, Concept of Capital in Pierre Bourdieu’s Theory, s. 88. 
131  Çalışma önce bu isimle York Üniversitesinde (9 Temmuz 2009) Gendering East/West isimli konferansta sunulmuş 

daha sonra, Body&Society isimli derginin 18. cildinin 2. sayısında “Gender, Globalization and Aesthetic Surgery” 
ismiyle yayımlanmıştır (2012). s. 58-81. 



	

38 

	

Bourdieu bu dört sermayeden en önemlisinin ekonomik sermaye olduğunu 

belirtir.132 Ancak aynı zamanda ekonomik sermaye ile kültürel sermaye arasında çok 

temel bir karşıtlığın varlığına da vurgu yapar.  Hatta bu zıtlığın iktidar alanını da 

şekillendirdiğini öne sürmektedir. Kültürel sermayesi yüksek ancak ekonomik sermayesi 

düşük kişiler her ne kadar egemen sınıf içinde görülseler de bu ekonomik yoksunlukları 

onların etkinliğini azaltır.133 

Son olarak ‘kurumsallaşmış kültürel sermayeden bahsedilebilir. Bourdieu’nün 

eğitimsel onaylama ve kutsama sistemi dediği134 bu sermaye türü esasında aynı zamanda 

toplumun bizim sosyal sermayemizi ölçme aracıdır. Bu kültürel sermaye türü, daha çok 

kurumsal okulların diplomaları ile özdeşleştirilir ve diplomanın düzeyi arttıkça daha fazla 

kâr getirir. Söz gelimi doktora diploması yüksek lisans diplomasından daha fazla 

‘kurumsallaşmış kültürel sermaye’ anlamına gelir. Bu sermaye vasıtasıyla ekonomik 

sermaye daha çok genişletilebilir ve daha çok prestij kazanılır. Öte yandan çalışarak 

okumak zorunda olan bir öğrenci derslerine yeterince eğilemeyebilir ve bu sebeple 

okuldaki başarısı düşebilir. Bu düşüş ekonomik sermaye ile ilgilidir ve onu ileriki 

yaşamında da takip edebilir.135 

Bourdieu’ya göre bu sermaye türü, faillerin akademik bakımdan 

karşılaştırılmalarına imkân sağlar. Ayrıca akademik sermayenin parasal değerinin 

ölçülmesi ile de kültürel sermaye ve ekonomik sermaye arasında dönüşüm oranlarını da 

belirlemeyi mümkün kılar.136 Akademik yeterliliğin garanti ettiği maddi ve sembolik 

kârlar akademik yeterlilik ve aranılan özelliklerin az bulunurluğuyla da doğru 

orantılıdır.137 Bourdieu kıyasıya eleştirdiği okul sistemini, kurumsallaşmış kültürel 

sermaye tanımıyla, diplomalar vasıtasıyla, eşitsizliği ve sınıf hiyerarşisini yeniden üreten 

mekanizmalar olarak sunar. Zira ona göre ayrıcalıklı bireyler, bu sistem vasıtasıyla devlet 

ve bürokraside ve çeşitli prestijli mesleklerde istihdam edilirler. 

                                                
132  Field, Sosyal Sermaye, s. 18. 
133  Suğur, Görgün Baran(ed), Düşünümsel bir Antropoloji için Cevaplar, s. 12.  
134 Bourdieu, Monique De Saint Martin, Jean-Claude Passeron, Academic Discourse: Linguistic Misunderstanding 

and Professorial Power. Polity, 1996. 
135  Sociology Live, Cultural Capital, https://www.youtube.com/watch?v=5DBEYiBkgp8, 27 Mart 2019. 
136 Bourdieu, “The Forms of Capital”, s. 47-48. 
137 Bourdieu, “The Forms of Capital”, s. 48. 



	

39 

	

3. Sosyal Sermaye 

Pierre Bourdieu sosyal sermaye kuramına tedricen ulaşmıştır. Coleman ve 

Putnam, Kuzey Amerika’da bölgenin sosyal ve politik düşünce geleneği üzerine eğilirken 

Bourdieu daha çok sosyal sınıfların sürekliliği ve eşitsizliğinin diğer sabit biçimleriyle 

ilgilenen bir Avrupa sosyoloğudur.138 Buradan da anlaşılacağı üzere sosyal sermaye 

teorisine sahip tek sosyolog Bourdieu değildir. Bunun yanında sosyal sermaye konusunda 

üç tür yaklaşımdan söz edilebilir: Coleman, Putnam gibi sosyologlar sosyal sermayeyi 

kollektif bir biçimde üretilen ve topluluğa bütüncül olarak fayda sağlayan bir unsur olarak 

görürken Bourdieu, Flap ve Lin sosyal sermayeyi bireyin amacını elde etmesine yardımcı 

olan kaynak havuzu olarak görmektedirler. Üçüncü bir görüş de (Kim, 

Subramanian&Kawachi, Poortinga’nın dahil olduğu) hem kollektif hem de bireysel 

düzeyde sosyal sermayenin varlığına inanmaktadır.139 

Bourdieu mütevazi bir biçimde “geçici kısa notlar” olarak isimlendirdiği sosyal 

sermaye hakkındaki düşünceleri üzerine kısa bir taslak yayınlamıştır.140 Sonradan Fransız 

yüksek kültürü üzerine büyük deneysel çalışmasında141 ve daha sonra Fransız üniversite 

sisteminin uygunluğu ve orta halliliğini betimlediği eleştiri yazısındaki142 gibi toplumsal 

yeniden üretim hakkında yaptığı çalışmalarında sosyal sermaye kavramını işlevsel hale 

getirmeye çabalamıştır.  

Bourdieu’nün sosyal sermaye kavramına bakmadan önce, sosyal değerler 

ilkesine bakmakta yarar vardır. Zira ona göre sosyal sermaye düşüncesi sosyal değerler 

ilkesini tanımlamanın tek yoludur:  

Farklı bireylerin az çok eşdeğer (ekonomik ya da kültürel) sermayeden 

bir grubun (aile elit okulların eski öğrencileri seçkin kulüpler, soylular 

                                                
138  Field, Sosyal Sermaye, s. 18. 
139 Lancee, Bram, “Social Capital Theory Book Title: Immigrant Performance” in the Labour Market Book Subtitle: 

Bonding and Bridging Social Capital, Amsterdam University Press. (2012) 
140  Bourdieu, The Production of Belief, Contrubution to an economy of symbolic goods, Media, Culture and Society, 

2, 1980, s. 261-293. 
141  Bourdieu, Distinction: A Social Critique of the Judgment of Taste, Cambridge: Harvard Unievrsity Press, 1984. 
142  Bourdieu, Homo Academicus, Standford University Press, 1988. 



	

40 

	

vb.) sermayesini vekaleten harekete geçirebilme kapasiteleri ölçüsünde 

oldukça eşitsiz kazançlar elde ettiği yerde görünür hale gelmektedir.143 

Sosyal değerler tanımından sonra Bourdieu’nün sosyal sermaye tanımına bakabiliriz: 

Gerekli olduğunda faydalı “destekler” sağlayan toplum ilişkilerin 

sermayesi: Herhangi biri toplumsal açıdan önemli konumlara, örneğin 

siyasi bir kariyer gibi aynı zamanda para değeri olan konumlara sahip 

olan müşterilerinin ilgisini çekmek istediğinde çoğu zaman 

vazgeçilmez olan saygınlığın ve onurluluğun sermayesidir.144 

Daha sonra bu açıklamayı şöyle sadeleştirmiştir:  

Sosyal sermaye gerçekte veya uygulamada karşılıklı tanışıklık ve 

tanımaya dayalı olarak az ya da çok kurumsallaşmış, uzun ömürlü 

iletişim ağına sahip olması nedeniyle bir bireyin veya bir grubun haklı 

olarak hissesine düşen kaynakların bir toplamıdır.145 

Bourdieu’nün sosyal sermaye kavramını anlamak için de onun temel derdinin 

sosyal hiyerarşi anlayışı olduğunu akılda tutmak gerekmektedir. Zira Bourdieu’ya göre 

eşitsizlik sermayenin üretimi ve yeniden üretimiyle açıklanmalıdır. Öte yandan Bourdieu 

sermayeyi “birikmesi zaman alan birikmiş emek” olarak tanımlarken hem kültürel 

sermayeyi hem de sosyal sermayeyi birikmiş emek üretimini simgeleyen varlıklar olarak 

ele almak gerektiğini belirtmektedir. 146 Dolayısıyla buradan hareketle sosyal sermayenin 

de akşamdan sabaha gerçekleşebilecek bir birikim olmadığı açıktır. Sosyal sermaye 

çoğunlukla ailenin sahip olduğu çevredir. Daha sonra birey çeşitli sosyal ortamlara dahil 

olarak da sosyal sermayesini genişletebilir. Bireyin çevresi sosyal statü itibarıyla ne kadar 

yüksekse sosyal sermayesi de o ölçüde faydalıdır. Bir başka deyişle burada önemli olan 

nokta, çevrenin yani sosyal sermayenin ne kadar etkili olduğudur. Etkili sosyal sermayeye 

sahip olan birey, çeşitli alanlarda başarılı olma imkanına daha çok sahip demektir. Bu 

                                                
143  Pierre Bourdieu, The Logic of Practice, Stanford: Stanford University Press, 1980. 
144  Field, Sosyal Sermaye, s. 18. Bourdieu, Outline of a Theory of Practice.  
145 Bourdieu ve Wacquant, Düşünümsel bir Antropoloji için Cevaplar, s. 119. Ayrıca bkz. Lancee, Bram, Immigrant 

Performance in the Labour Market Bonding and Bridging Social Capital, Amsterdam University Press, 2012. 
146  Field, Sosyal Sermaye, s. 18. 



	

41 

	

sosyal sermaye ona karşılaştığı zorlukları aşma konusunda önemli destekler sağlayacak 

ve ilerlediği yolda kapıların ona bir bir açılmasını sağlayacaktır.  

Bireyin sosyal sermayesinin, esasında kendi sahip olduğu özelliklere yakın 

olduğu açıktır. Dolayısıyla dünyanın küçük olması biraz da bireyin kendi uğraştıkları ile 

ilgilenen insanlarla irtibat halinde olmasıyla ilgilidir. Örneğin akademik camia küçüktür, 

zira dünyanın farklı bölgelerinde, ilgi alanları birbirine yakın olan akademisyenlerin sık 

sık karşılaşıyor olmaları, esasında benzer sosyal çevrelerde bulunmaları ile alakalıdır. 

Kültürel sermaye ve sosyal sermaye kavramının araştırma konusu ile irtibatı şu 

şekilde açıklanabilir: Güney Fransa’nın o dönemdeki eğitim ve kültür düzeyi Kuzey 

Fransa’nınkinden belirgin şekilde daha iyidir. Elbette ki bunda liman şehirleri oluşu ve 

geçmişte Endülüs Emevi Devleti’ne yakınlığının da etkili olduğu gayet rahat ifade 

edilebilir. Zira bir coğrafyada görülen “heresi” hiçbir zaman birdenbire oluşmaz. Bu var 

olageliş bir süreçtir ve belli bir zaman diliminin yanında şartların olgunlaşmasını da 

gerektirmektedir. Dolayısıyla 12. ve 13. yy. Fransasını gözlemlediğimizde, halkın bu 

muhalif gruba yönelmesinde çeşitli etkenlerin söz konusu olduğunu görmekteyiz. Söz 

gelimi bölgeye gönderilen papazların halkın seviyesine hitap edememesi, özellikle 

kötülük problemi gibi meselelerde tatmin edici açıklamalar getirilememesi de bu önemli 

etkenler arasındadır. Bu durum farklı habituslara ait muhalif grup ve Katolik Kilisesi 

mensup görevlilerin kültürel sermayelerinin farklı oluşuyla da açıklanabilir. Kültürel ve 

entelektüel açıdan daha birikimli, bakış açısı itibarıyla nispeten daha açık fikirli bir 

görünüm arz eden muhaliflerle bölgenin ihtiyaçlarına cevap veremeyen papazlarının 

yetersiz kalışlarını göz önünde bulundurmak gerekmektedir. 

Öte yandan muhaliflerin cezalandırılmaları esnasında muhaliflerden daha çok 

sosyal sermayeye sahip olanların147 uzunca müddet cezalandırılmamaları ve korunmaları 

söz konusudur. Dolayısıyla bu kimselerin sahip oldukları sosyal sermaye, onlara canlarını 

ve mallarını koruma şansı vermiştir. Yine aynı şekilde hem Kilisenin hem de dini 

                                                
147  Örneğin kontların akrabaları ve diğer toplum liderlerine daha yakın olanlar.    



	

42 

	

muhalefetin dönemin siyasi liderlerine yakın durma ve halkı kendi saflarına çekme 

gayreti de de sosyal sermaye olarak nitelendirebilir. 

4. Simgesel Sermaye 

Bourdieu, her türlü bilimsel sınıflandırmada faillerin iki farklı özelliğinin 

dikkate alınması gerektiğini belirtir: birisi fiziksel dünyanın nesnesi gibi ölçülüp 

sayılabilecek nitelikler, ikinci olarak da bunları algılayabilecek ve değerlendirecek 

özneler arasındaki ilişki biçimlerini içeren simgesel özellikler.148 

Emrah Göker, Amerikalı sosyologların simgesel sermayeyi “başka bir tür 

sermaye” olarak düşünüp yanıldıklarını ifade etmektedir. Zira simgesel/sembolik 

sermaye genel itibarıyla sermayenin kendisi, diğer sermaye türlerinin fetişleştirilerek 

dolaşıma girmesiyle ortaya çıkan bir sosyal güç,149 bir simgeler bütünü150 demektir. 

Nitekim Bourdieu simgesel sermaye hakkında şunları kaydeder: 

Simgesel sermaye (diğer sermaye türlerinden) herhangi birinin algı 

kategorileriyle kavrandığında büründüğü biçimdir. Söz konusu 

kategoriler, ilgili sermayenin özgül mantığını kabul eder- ya da şöyle 

diyelim-bu sermayeye sahip olmanın ve birikiminin keyfiliğini yanlış 

bir biçimde tanır.151 

Dolayısıyla bir sermaye türü bilinir ve kendinden menkul olarak tanınır (yani 

yanlış tanınırsa) o sermaye simgesel sermayeye dönüşür. 152 Söz gelimi bir toplumda 

ekonomik çıkarlar (illusio) önemli hale gelmişken bir diğer toplumda kültürel çıkarlar 

öne çıkabilir. Şunu da ifade etmek gerekir ki simgesel sermaye, simgesel şiddet ve 

simgesel iktidara imkân sağlayacak yegâne araçtır. Buna ilaveten toplumda hangi 

                                                
148  Pierre Bourdieu, “Simgesel Sermaye ve Toplumsal Sınıflar”, Cogito, Sayı, 76, 2014, s. 192. Bourdieu 

sosyolojisinde sembolik/simgesel kavramını detaylı olarak bu çalışmanın simgesel sermaye-sembolik iktidar 
bölümünde bulmak mümkündür. 

149  Göker, “Ekonomik İndirgemeci mi Dediniz?” Ocak ve Zanaat, s. 283. 
150  Cihat Özsöz, “Pierre Bourdieu’nün Temel Kavramlarına Giriş”, Sosyoloji Notları, Sayı: 1, 2007, s. 15-21. 
151  Bourdieu, Wacquant, Düşünümsel bir Antropoloji için Cevaplar, s. 108. 
152  Bkz. Göker, “Ekonomik İndirgemeci mi Dediniz?” Ocak ve Zanaat, s. 284. 



	

43 

	

çıkarların ön plana çıktığı, sonrasında oluşacak simgesel şiddetin boyutunu da 

belirlemektedirler.153 

Sembolik sermayeyi elde ettiren ve müdafaa ettiren saik, aile ve okulun aşıladığı 

habitusun var ettiği yahut doğuştan getirilen davranışlar zinciridir. Ali Murat Yel bu 

konuda Güney Afrika’da aparteid rejimi sırasında zenci bir çocuğun sırf siyahiliği 

sebebiyle ikinci sınıf vatandaş olarak algılanıp eğitim imkanlarının kısıtlanması ve 

dolayısıyla ekonomik başarı elde edememesini örnek vermektedir.154 

Sonuç olarak, Bourdieu’nün kültürel-sosyal ve sembolik sermaye yaklaşımını 

Proust’un şu sözü gayet güzel özetlemektedir: “Toplumsal kişiliğimiz, başkalarının 

düşüncelerinin bir yaratımıdır.”155 Bourdieu’nün sermaye görüşünü toplum içerisindeki 

faillerin davranışlarının sebeplerinin anlaşılmasında önemli katkılar sağlayan farklı bir 

vizyon olarak düşünmek mümkündür. 

5. Sembolik İktidar-Simgesel/Sembolik Şiddet 

Bu kısımda, sembolik iktidar ve sembolik şiddet kavramlarının nasıl ve ne 

şekilde ortaya çıktığı, söz konusu kavramların Bourdieu     sosyolojisindeki ve bu çalışma 

açısından önemi, Bourdieu’nün bu kavramlarla neyi açıklamaya çalıştığı, bu kavramları 

hangi alanlara adapte ederek ne gibi tespitlerde bulunduğu gibi konular üzerinde 

duracağız.  

Bourdieu, kendisinin alamet-i farikası diye tanımlanan sentezciliği ile öznel ve 

nesnel ayrımını aşabilmek adına, Marksizmle ve özellikle de Louis Althusser'in Fransız 

Marksizmiyle bir hesaplaşmaya girişmiştir. Bourdieu bu amaçla Marksist söylemin 

altyapı-üstyapı dikotomisini de reddederek, ekonomik çıkar fikrini, maddi gayelerin yanı 

sıra görünmeyen, simgesel kar amaçlarını da kapsayacak şekilde genişletir. Konuyu biraz 

detaylandırmak gerekirse Bourdieu, Marksist düşüncedeki “hükmedenler” ve 

“hükmedilenler” ayrımını kabul etse de bu ayrımın ve sınıf mücadelesinin yalnızca 

                                                
153  Cihat Özsöz, “Pierre Bourdieu’nün Temel Kavramlarına Giriş”, Sosyoloji Notları, Sayı: 1, 2007, s. 15-21. 
154  Ali Murat Yel, “Bourdieu ve Din Alanı, Sermaye, İktidar, Modernlik”, Ocak ve Zanaat, s. 566. 
155  Pierre Bourdieu, “Simgesel Sermaye ve Toplumsal Sınıflar”, s. 197. 



	

44 

	

iktisadi alanla sınırlı olmadığını, din, siyaset, sanat ve benzeri alanları kuşatan geniş bir 

zemine tekabül ettiğini savunur. Bu nedenledir ki Bourdieu’nün kavramları din alanında 

cereyan eden fakat sadece dini saiklerle açıklamakta zorlanacağımız XII. ve XIII. yy. 

Güney Fransa dini muhalefeti meselesini analiz etmemizde bize çok ufuk açıcı imkanlar 

sunar. Ona göre esas mücadele sembolik alanda vuku bulmaktadır. Dolayısıyla son 

tahlilde Marks’ın altyapı-üstyapı ayrımı da anlamsız kalmaktadır.156 Bunun sonucunda 

Bourdieu söz konusu hesaplaşmadan “sembolik iktidar, sembolik şiddet, sembolik çıkar, 

sembolik alan, sembolik sermaye” gibi gayet yerinde ve açıklayıcı kavramları içine alan 

“sembolik” nosyonuyla çıkmıştır.157  

Sembolik ilave edilen kelimelerle oluşturulan kavramların sosyolojide ortaya 

çıkışı konusunda sosyologlar ilk olarak, “doğal toplum modeli”ni reddeden158 “sembolik 

toplum modeli”nden ilham aldığı belirtilir. Sembolik toplum anlayışına göre, sosyal 

yapının kültürel öğeleri, fertlerin gündelik yaşantılarını yorumlamalarını sağlayan bir 

değerler ve anlamlar bütünüdür.159 Zira semboller zihni kurgulardır. İnsanlara 

anlamlandırma araçlarını temin ederler. Bunu yaparken de kendileri için toplumun sahip 

olduğu özel anlamları ifade etmenin yollarını da belirlerler.160 Bu ifadelere bakıldığında 

tanımın ileriki sayfalarda anlatılacak olan Bourdieu’nün ‘sembolik’ fikrine ne kadar yakın 

olduğu anlaşılacaktır. 

Bourdieu sosyolojisi, sosyal ve sembolik yapıları ayırt edebilme ve aralarındaki 

sayısız ilişkileri tespit edebilme şeklinde özetlenebilir.161 Bunun yanında Bourdieu 

sosyolojisinde sembolik formların hem toplumsal hiyerarşiler oluşturan hem de onları 

sürdüren kaynaklar olduğu iddia edilmektedir.162 

                                                
156 Tayfun Amman, “Sosyal Tabakalaşma ve Günümüz Fransız Sosyolojisinin Yaklaşımları, Doktora Tezi”, İstanbul 

Üniversitesi, İstanbul, 1995, s. 125. 
157  Amman, “Sosyal Tabakalaşma”, s. 124. Detaylar için bkz. Swardz, Kültür ve İktidar, s. 124. 
158  Pozitivist toplum anlayışının sosyal sistemin doğal dürtüler ve mecburiyetlerle şekillendiğini öne sürer. 
159  Amman, “Sosyal Tabakalaşma”, s. 124. 
160  Amman, “Sosyal Tabakalaşma”, s. 124.  
161  Amman, “Sosyal Tabakalaşma”, s. 124. 
162  Güney Çeğin, “Tabiiyyet ve Simgesel Şiddet Kavramları Üzerinden Foucault ve Bourdieu’yu Birlikte Okumak”, 

Terkipler: Tarihe, Topluma ve Siyasete Dair Yazılar, Kaf Kitap Kafe Yayınları, 2017. s. 121. 



	

45 

	

Bourdieu’da sembolik iktidar ve simgesel şiddet kavramları sosyolojiden siyaset 

bilimine doğru evrilen bir kulvar vazifesi görmektedir.163 Bourdieu sosyolojisinde 

simgesel şiddet ve sembolik iktidar arasında keskin bir çizgi yoktur. Bu ikisi iç içe geçmiş 

kavramlardır ve hatta Bourdieu bazen bunları birbirlerinin yerine de kullanmaktadır. 

Bourdieu, ileride daha detaylı anlatacağımız “sembolik iktidar” kavramıyla iktidarın 

keyfi uygulamalarının keyfiliğinin anlaşılmaz hale getirildiğini ve dolayısıyla 

tahakkümün de (Weber’in meşrulaştırma kavramından ilham alarak) “meşru bir 

tahakküm”e dönüştürüldüğünü savunur.164 Simgesel şiddet kavramının bu çalışmayı 

ilgilendiren en önemli kısımlarından biri de “şiddetin meşruiyeti” meselesidir. Şiddet 

görünür ve fiziksel olabileceği gibi görünmeyen hatta fark edilmeyen şiddet 

biçimlerinden de söz etmek mümkündür. Bu anlamda Bourdieu’nün “simgesel şiddet” 

kavramı, şiddetin teorileştirilmesi konusuna da katkıda bulunmaktadır.165 Bütün bu 

açıklamalardan sonra kavramın tanımına geçebiliriz. Öncelikle Bourdieu’nün kendi 

simgesel şiddet tanımına bakacak olursak: 

Simgesel şiddet, ona maruz kalanların ve aynı zamanda da çoğu kez 

onu uygulayanların sessiz suç ortaklığıyla ve her iki tarafın da onu 

uyguladıkları ya da ona maruz kaldıklarının bilincinde olmadıkları 

ölçüde uygulanan bir şiddettir. Bütün bilimler gibi sosyolojinin işlevi 

de gizli şeyleri açığa çıkarmaktır; bunu yaparken, toplumsal 

münasebetlerde ve özellikle de medyatik iletişim münasebetlerinde 

kendini gösteren simgesel şiddetin önemsiz gibi gösterilmesine katkıda 

bulunabilir.166  

   Bourdieu başka bir yerde simgesel şiddetin tanımı için şunları söyler:  

Kendi kurbanları için bile görünmez olan, bilgi ve iletişimin salt 

simgesel yöntemleri aracılığıyla ya da daha açık bir ifadeyle tanıma ve 

                                                
163 Onur İnce, Hilal(ed), Günümüzde Siyasette Yeni Yaklaşımlar: Eleştiriler, Farklılıklar, Çözüm Arayışları, İstanbul: 

Doğu Batı Yayınları, 2011. 
164  Amman, “Sosyal Tabakalaşma”, s. 124 ve 125.  
165 Bruce B. Lawrence (ed), On Violence: a Reader, Aisha Karim, Durham: Duke University Press, 2007, s. 188. 

Şiddetin çeşitleri bağlamında fiziksel, psikolojik, bedensel, olumluluğun şiddeti, simgesel şiddet, nesnel şiddet, 
dini, toplumsal, kültürel şiddet gibi çeşitlerinden bahsetmek mümkündür. 

166  Pierre Bourdieu, Televizyon Üzerine, Çev. Turhan Ilgaz, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul: 1997, s. 21-22. Yine bkz. 
Bourdieu, Wacquant, Düşünümsel bir Antropoloji için Cevaplar, s. 166. 



	

46 

	

tanımama, onaylama veya onaylamama yoluyla işleyen, 

duyarsızlaştırıcı ve yumuşak bir şiddet türüdür.”167 

Bu tanımlardan da anlaşılacağı üzere simgesel şiddet görünmeyen, uygulayan ve 

maruz kalanın çoğunlukla farkında olmadığı, meşrulaştırılmış ve kibarca uygulanan bir 

şiddet formudur. Bourdieu’ya göre sembolik ifadesi ‘az’ı ifade etmez; bilakis bu kuvvetli 

bir şiddettir. “Sembolik” gerçek ve fiili olanın karşıtı olarak da anlaşılmamalıdır. Zira 

baştan aşağı “manevi” bir kavram değildir. Tahakküm yapıları ona göre tekil failler ve 

kurumların (aile, kilise, devlet) katkıda bulunduğu sonu gelmeyen (tarihsel) bir yeniden 

üretim emeğinin ürünüdür. Bir diğer deyişle sembolik iktidar, gerçekliği kurma, yeniden 

üretme ve yapılandırma gücüdür. Dolayısıyla böyle bir kullanımda gerçeklik dediğimiz 

olgu üretilebilir, bozulabilir ve yeniden üretilebilir bir malzeme halini almaktadır. 

Toplum bütün bunlara boyun eğerek bu verili gerçekliği içselleştirir. Yine vurgulamak 

gerekir ki simgesel şiddeti uygulayanlar da ona maruz bırakılanlar da bu şiddetin farkında 

olmayabilirler. Bourdieu, bu şiddetin askeri yaka çizgilerinin okunması gibi yalnızca o 

kodu bilenlerce anlaşılabileceğini savunmaktadır.168 Hatta Bourdieu simgesel şiddetin 

şiddet olarak algılanmamasını -Marks’tan ilhamla- “yanlış tanıma” şeklinde 

adlandırmaktadır. Ona göre toplumsal failler, dünyayı sorgulamadan benimser ve olduğu 

gibi kabul ederler, bu sebeple de zihinleri bu dünyayı yine bu dünyanın yapılarından çıkan 

bilişsel yapılara göre şekillendirirler. Bu toplumsal dünyanın içinde doğmuş olmakla belli 

postülaların, aksiyomların bize öğretilmesine, dikte edilmesine ihtiyaç duymadan kabul 

ederiz. Bourdieu’ya göre, gizli ikna süreç bu noktada devreye girer. Tahakküm ve siyaset 

kuramının gerçek temeli bu başından kabul ediştir.169 

Bourdieu’ya göre hükmedilenler, hadiselere tahakküm ilişkilerine ve olaylara 

hükmedenlerin bakış açılarıyla oluşturulmuş kategorilerle bakarlar. Bu da söz konusu 

kategorilerin doğalmış gibi görünmesine yol açar. Bu durum onların sistematik bir şekilde 

kendilerini değersizleştirmesine ve hatta daha aşağı görmesine bile itebilir.170 

                                                
167  Bourdieu, Eril Tahakküm, s. 51. 
168  Bkz. Bourdieu, Eril Tahakküm, s. 51. 
169  Bourdieu, Wacquant, Düşünümsel bir Antropoloji için Cevaplar, s. 167. 
170  Bourdieu, Eril Tahakküm, s. 50. 



	

47 

	

Bourdieu, Marksist anlayışı, ekonomik ve sınıfsal yapılara fazla ağırlık vererek 

hem kapitalizm öncesi toplumlarda hem de sanayi sonrası farklılaşan toplumlardaki 

iktidar ilişkilerinin simgesel boyutunu yeterince dikkate almadığı konusunda da eleştirir. 

Bourdieu, özellikle gelişmiş toplumlarda tahakküm mekanizmaları açık baskı ve fiziksel 

tehditten ziyade simgesel manipülasyonlar vasıtasıyla çalışır. Çağdaş toplumlarda kültür, 

kurumlar, üreticiler gibi çeşitli alanlardaki eşitsizliğin devamının sebebi tam da budur. 

Bu sebeple ekonomik iktidar kavramı tek başına yetersizdir ve sembolik iktidarın da göz 

önünde bulundurulması gerekir. Bourdieu’ya göre simgesel şiddet, işte bu görünmez 

iktidar yapılanmasının yol açtığı şiddet türüdür. Bu iktidar türüne ‘sembolik iktidar’ 

diyoruz.  

Bourdieu’ye göre sembolik iktidarın gerçekleştirilebilmesi için ilk şart sembolik 

sermayeye sahip olmaktır.171 Sembolik iktidar, geçmiş dönemlerdeki sosyal otoriteye 

dayanarak eski ve yeni bakış açılarını zihinlerde kabul ettirme gücüne sahiptir. İkinci şartı 

da sembolik iktidarın sunduğu teorinin nesnel gerçeklikle örtüşmesinin gerekliliğidir. 

Bourdieu’ya göre, sembolik iktidar, varlıkları kelimelerle vücuda getirebilme gücüne 

sahiptir ve tasvir sadece ve sadece gerçekse yani şeylere uyuyorsa onları vücuda 

getirebilecektir. Sembolik iktidar bu anlamda bir takarrür ve ifşa iktidarıdır.172 

Bourdieu simgesel şiddet ve sembolik iktidar kavramlarını eşitsizlik ve 

tahakküm meselelerinde yoğunlaşarak medya, cinsiyet eşitsizliği ve dil meselesi gibi 

konulardaki fikirlerini temellendirirken kullanmıştır.  

Bourdieu’ya göre eğitim sembolik iktidarın önemli araçlarından birisidir. Ona 

göre insanları milliyet, din, cinsiyet gibi kategorilere göre sınıflandırmadaki etkili 

faktörlerden biri de okul sistemidir. Ulusal eğitim sisteminden geçen insanlar bu 

kategorileri öğrenir ve içselleştirirler. Yahut en hafif şekliyle bu kategorileri 

değerlendirme ve algılama yeteneği kazanırlar. Ona göre çoğunlukla okullar, egemen 

sınıfın iktidarının devamının ve düzenin meşruiyetinin bir garantisidir. Kişi, daha 

                                                
171‘ Sembolik sermaye’ kavramı ileride ele alınacaktır. 
172  Pierre Bourdieu, Seçilmiş Metinler, Çev. Levent Ünsaldı, Ankara: Heretik Yayınları, 2013, s. 208-209. 



	

48 

	

çocukken dahi toplumdaki konumunun karşılığı olan habitusuna göre davranmayı 

öğrenecektir.173  

Düşünce biçimlerindeki farklılıklar en büyük ayrım ve çatışma kaynağı 

olacaktır. Bourdieu’ye göre bu durumda temel hüküm verme gücü ve yetkisini devlet 

deruhte edecektir. Böylelikle devlet kimin kim ve neyin ne olduğuna karar vereceğimiz 

kategoriler konusunda otoriteyi elinde tutar ve çoğunlukla bunları kullanır.  Dolayısıyla 

son tahlilde dünya daha anlaşılabilir bir hal alır ve kimse ayrımcılıkları ve kimlikleri 

sorgulamaz hale gelir.174 Zira Bourdieu’ya göre hükmedilenler tahakküm ilişkilerine 

hükmedenlerin gözüyle, onların oluşturduğu kategorilerle bakarlar. Bu sebeple bu 

kategoriler onlara normalmiş gibi görünür.175 

Bourdieu’nün sembolik şiddet kavramını adapte ettiği alanlardan bir diğeri de 

kadın-erkek ilişkileri bağlamında kadınların, erkekler-toplum ve hatta kendi cinsleri 

tarafından uğradığı tahakküm ilişkileridir. Bourdieu kadınların kendi bedenlerini 

beğenmemelerini yukarıda bahsedilen kategoriler meselesi ile ilişkilendirir. Bourdieu’ya 

göre kadınlar kendilerini algılama ve anlamlandırma sürecinde bu sınıflandırmalar ve 

şemalarla hareket ederler. Bourdieu, kadınların -özellikle Fransa özelinde- kendilerinden 

yaşça daha büyük ve boyca daha uzun erkekleri tercih etmelerine dikkat çeker. Ona göre 

kadınlar, kendilerine kıyasla daha çok öne çıktığı net bir biçimde belli olan ve böylelikle 

saygınlıkları kendilerince daha net olan erkekleri, kendi saygınlıklarını arttırabilmek için 

seçmektedirler.176 

                                                
173  Detaylar için bkz. Cihat Özsöz, Pierre Bourdieu Sosyolojisi ve Simgesel Şiddet, Hacettepe Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Sosyoloji A.B.D. Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 2009. /Öte yandan Bourdieu okul 
sistemini ‘Maxwell’in cini’ne benzetmektedir. Ona göre okul sistemi miras yoluyla hâkim kültürel sermayeye sahip 
olan elitlerle bu sermayeden yoksun olanları ayırır. Bu ayrım da esasında toplum tarafından kanıksanmış ve normal 
karşılanan eşitsizlikler kapsamına girmektedir. Böylelikle okul sistemi de yeniden üretimle simgesel iktidara ve 
simgesel şiddetin vuku bulduğu önemli merkezlerden birisidir. (Bu konuya “Sermaye Kavramı” kısmında biraz 
daha geniş yer verilecektir.) Cihat Özsöz Pierre Bourdieu Simgesel Şiddet, Eğitim, İktidar, Cogito Pierre Bourdieu 
Özel Sayısı, Yapı Kredi Yayınları, sayı 76, Bahar 2014, s. 294-295. Ayrıca detaylı bilgi için bkz. Yasin Aktay, 
“Pierre Bourdieu ve Bir Maxwell Cini Olarak Okul” s. 473-499. (Ocak ve Zanaat içinde, Derleyenler Güney Çeğin, 
Emrah Göker, Alim Arlı, Ümit Tatlıcan, İstanbul: İletişim Yayınları, 2016) 

174  Cihat Özsöz, “Pierre Bourdieu Simgesel Şiddet, Eğitim, İktidar”, Cogito Pierre Bourdieu Özel Sayısı, Yapı Kredi 
Yayınları, sayı 76, Bahar 2014, s. 295. 

175  Bourdieu, Eril Tahakküm, s. 50. 
176  Pierre Bourdieu, Eril Tahakküm, Çev. Bediz Yılmaz, İstanbul: Bağlam Yayınları, 2015, s. 50-51. Bourdieu ayrıca 

yaş farkı olması gerektiğini düşünen kadınların daha çok esnaf, köylü, zanaatkar, işçi kesimlerinde görüldüğünü 
belirtir. Ona göre bunun sebebi de evliliğin bu kadınların toplumsal mevki edinmesinde hala önemli bir vasıta 
olduğudur.  



	

49 

	

Bourdieu, sembolik şiddet kavramı ile kadınların maruz kaldığı her türlü fiziksel 

şiddetin göz ardı edilmediğini, çünkü sembolik alanın gerçek ve fiili olanın karşıtı 

olmadığını vurgular.177 Ayrıca Bourdieu tahakküm yapılarının tarihsel değil, bireysel 

faillerin yanında okul, devlet, kilise, aile gibi kurumsal yapıların da içinde bulunduğu 

sonsuz bir “yeniden üretim emeğinin ürünü” olduğunu savunmaktadır.  

Bourdieu’ya göre simgesel şiddetin bir diğer aracı da televizyon özelinde 

medyadır. Ona göre televizyon aracılığıyla seçkinler, yönetenler ve hâkim sınıf, “fast-

thinker” dediği sözde aydınlar aracılığıyla kendi lehlerine bir kamuoyu oluşturma 

imkanına sahiptirler. Böylelikle insanların çoğunlukla fark etmedikleri medyaya maruz 

kalma yoluyla simgesel bir iktidar ve şiddet söz konusu olmaktadır.178 Daha önce 

değinildiği üzere, Bourdieu bu maruz kalışında esasında simgesel şiddete katkı 

sağladığını savunur. Ona göre bu yumuşak sömürü ilişkisinde sömürülenin sömürene 

duyduğu sevgi ve hayranlıkla sömürüye katkıda bulunduğunu belirtmektedir.179 

Dolayısıyla Bourdieu sosyolojisini anlamak, mutlak suretle kullandığı 

kavramları çözümlemiş olmayı gerektirir. “Sembolik” nosyonu da bu kavramların en 

merkezi olanlarındandır. Bourdieu, insanların habituslarına göre davranırken içselleştirip 

kanıksadıkları eşitsizlikleri “sembolik” kavramının çeşitli versiyonlarıyla izah etmiştir. 

Ona göre görünür olmayan yazısız kurallar, haksızlığa uğrayanlar tarafından asla 

sorgulanmaz ve itiraz edilmez bir hal almaktadır. Tahakküm edenler tarafında da görünür 

yahut fiziksel şiddete başvurmaya gerek duymadan ve tabir-i caizse “zalim” görüntüsü 

vermeden amaçlarına ulaşabilmelerine imkân tanır. Tahakküme maruz kalanların da 

gerek farkında olmamaları gerekse çeşitli sebeplerle itiraz etmemeleri bu şiddetin vuku 

bulmasını neticelendirir. Bourdieu simgesel şiddet ve simgesel iktidar kavramlarını daha 

çok dil, eğitim, kadın-erkek ilişkileri ve medya gibi konular üzerinden izah etmektedir.  

Son olarak simgesel şiddet ve simgesel iktidar kavramlarının bu araştırmanın 

konusu ile bağlantısına değinmek gerekirse: daha önce değinildiği üzere şiddet 

                                                
177 Bourdieu, Eril Tahakküm, s. 50. 
178  Bourdieu’nün medyada simgesel şiddet hakkındaki fikirlerinin detayları için Televizyon Üzerine isimli eseri ve 

Hüseyin Köse’nin Bourdieu Medyaya Karşı isimli kitabına bakılabilir. 
179  Cihat Özsöz, “Pierre Bourdieu Simgesel Şiddet, Eğitim, İktidar”, Cogito Pierre Bourdieu Özel Sayısı, Yapı Kredi 

Yayınları, sayı 76, Bahar 2014, s. 294.  



	

50 

	

kavramının çok değişik alan ve çeşitlerinden söz etmek mümkündür. Bu araştırmanın ana 

konusu olan XII. yüzyıl Languedoc toplumundaki dini muhalefet ve Katolik Kilisesi 

arasındaki çoğunluğu görünür şiddete dayalı ilişkinin ilk zamanlarını gözlemlediğimizde, 

Kilisenin açık oturumlar ve -halkı etkilemek için hazırladığı- vaaz ve reddiyelerle ikna 

sürecine ayırdığı görülmektedir. Bu reddiyelerde muhalefete yönelik çeşitli asılsız 

ithamlar da yer almaktadır. Bu tür ithamlar ve bunun gibi aleyhte propaganda ile bir 

kamuoyu oluşturma gayreti, Bourdieu’nün -daha çok televizyon üzerinden kurulan- 

simgesel iktidar kavramını hatırlatmaktadır. İleriki dönemlerde özellikle halk içinde diri 

diri yakılma hadiselerinde halkın yakılmalara itiraz etmeyip desteklemesi de bu kamuoyu 

oluşturma çabasının başarılı olduğunu ve simgesel iktidarın kurulduğunun bir 

göstergesidir. Keza engizisyon mahkemeleri soruşturmalarında “heretiklerin” ele 

verilmesi için ihbarlar ve verilen hükümlere kimsenin itiraz etmemesi de aynı şekilde 

sembolik iktidarın başarılı olduğu şeklinde yorumlanabilir. 

Sonuç olarak Bourdieu, toplumdaki failleri, çeşitli eylemler için sahip oldukları 

motivasyonları ve bunların arkasındaki sebepleri anlamaya çalışır. Bunun için bir pratik 

teorisi geliştirir ve son tahlilde sosyal hayatı bir mücadele alanı olarak görür. Bourdieu’ya 

göre bu mücadeleyi kazanabilmek için belirli bir birikime ihtiyaç vardır. Ancak bu, 

yalnızca ekonomik birikimden ibaret değildir. Kişinin kültürel birikime ve etkili bir 

çevreye de ihtiyacı vardır. Bourdieu, sosyal eşitsizliği yalnızca ekonomik açıdan 

değerlendiren Marksizm’i bu sebeple eleştirir. Bourdieu’ye göre kişinin ihtiyaç duyduğu 

sosyal çevre ve kültürel birikim ailesinden de miras kalabilir. Dolayısıyla Bourdieu, bu 

imkanlarla doğanlarla doğmayanlar arasında ciddi bir eşitsizliğin varlığını 

savunmaktadır. Aynı şekilde, sosyal sermayeye sahip kişilerin kolaylıkla ekonomik 

sermayeye sahip olabileceğini de iddia etmektedir.  

Bourdieu söz konusu mücadeleyi oyun metaforuyla açıklar. Mücadelenin 

gerçekleştiği yer alandır. Oyuncuların baştan kabul ettikleri oyunun kuralları doksa, 

oyunun sonunda elde edecekleri çıkarları da illisiodur. Oyunda oyuncuların çoğunlukla 

çaba sarf etmeden geliştirdikleri stratejiler habitustur. Oyunda kullandıkları kozlar da 

oyunun oynandığı alana göre farklılıklar arz eden sermaye türleridir.  



	

51 

	

Çalışmada yukarıda özetlediğimiz kavramlar vasıtasıyla XII. ve XIII. yüzyıl 

Languedocunda gerçekleşen Katolik Kilisesi ve dini muhalefet grubuyla aralarında vuku 

bulan çatışmayı açıklamaya ve bir teorik temele oturtmaya çalışacağız. Mücadele alanları 

din, siyaset, ekonomidir. Katolik Kilisesini temsil eden papazlarla dini muhalefet 

müntesipleri ve temsilcileri arasında ciddi bir kültürel fark söz konusudur. Dolayısıyla 

habitus ve kültürel sermaye bakımından bir farklılık söz konusudur. Farklılık da elbette 

bu çekişmeye katkı sağlamaktadır. Özellikle Kilisenin devletle iş birliği içinde olup 

simgesel şiddet ve simgesel iktidarın imkanlarını sonuna kadar kullandığını söylemek 

mümkündür. 

Doksa kavramı araştırmamızın bağlamında hem oyunun kuralları hem de 

ortodoksluk-heretiklik bağlamında düşünülebilir. Bourdieu’ya göre Doxa’yı ortodoks ya 

da heterodoks kılan gruplar arasındaki sosyal mücadedir. Mücadeleyi kazanan hâkim 

grup kendi düzeninin devamı için kendi fikrini ortodoks kılar.180 

Öte yandan iki tarafın da bu çatışmaya sebep olan illisiolarını mümkün 

olduğunca derinlemesine anlamaya çalışacağız. Her iki tarafın siyasetle irtibatı hatta Albi 

Haçlı Seferi’ni gerçekleştirecek ve Engisizyonu kurduracak derecede net pozisyonlar 

alması güçlü sosyal sermayelerinin varlığını kanıtlamaktadır. Burada çok kısaca ifade 

etmeye çalıştığımız tüm bağlantılar, üçüncü bölümde detaylı bir biçimde ele alınacaktır. 

Teorik çerçeve olarak ele aldığımız Bourdieu sosyolojisinin, çalışmanın konusu olan 

olayların tüm sebeplerini açıklamada tamamen yeterli olduğunu iddia etmek mümkün 

değildir. Zira Bourdieu her ne kadar görünmeyen sebepler üzerinde de kafa yormuş olsa 

da din tarihini açıklamada önemli bir kilometre taşı olan ‘manevi saik’leri göz ardı 

etmiştir. Söz gelimi, dini muhalefet müntesiplerini şehir meydanlarında canlı canlı 

yakılmaya götürüldüklerinde ve yakıldıkları esnada ateşe gidenlerin gülümsemesinin 

sebebi bu kavramlarla açıklamak pek de mümkün görünmemektedir. İleride kavramların 

açıkladığı ve yetersiz kaldığı noktalar etraflıca ele alınacaktır. 

                                                
180 Detaylı bilgi için bkz. Bourdieu, “Language and Symbolic Power”. Cambridge: Polity Press, 1991. Jacques 

Berlinerblau, “Toward a Sociology of Heresy, Orthodoxy, and Doxa”, History of Religions, Vol. 40, No. 4 (May, 
2001), The University of Chicago Press, ss. 327-35. 

  



	

52 

	

İKİNCİ BÖLÜM 

“KATARLAR” IN TARİH YAZIMINDAKİ YAKLAŞIM FARKLILIKLARI VE 

GÜNCEL TARTIŞMALAR EKSENİNDE KÖKEN PROBLEMİ 

Orta Çağ Avrupası Hristiyan “heresisi” konusunda son dönem tartışmalara 

bakılırsa heretiklerin Maniheist kökenden geldiği iddiası epey geride kalmış gibi 

görünmektedir. Ancak Türkiye’de yapılan ve halen yapılmakta olan çalışmaların kahir 

ekseriyeti artık çok itibar edilmeyen bu eski görüşü takip etmektedir.181 Bu durum aslında 

bize güncel tartışmalardan epey uzak kalındığını göstermektedir. Güncel tartışmalar daha 

çok Katarlar çalışmalarında kullanılan kaynakların mahiyeti ve objektifliği üzerinden 

yeni metodolojiler kullanarak Katarların çalışılması gerektiği gibi konular üzerinde 

yoğunlaşmaktadır. Biraz daha detaylandırmak gerekirse  Katarlar terimi, nasıl bir hareket 

oldukları, (heretik, muhalif) düalist olup olmadıkları, XIII. yüzyıl Katolik Kilisesi’nin bir 

düşman yaratmak için esasında hiç var olmayan bir grubu icat edip etmediği, XII. ve XIII. 

yüzyıl toplumunun yapılan kara propaganda neticesinde “persecuting society” terimiyle 

meşhur ve malum-daha önce sorunsuz ve huzur içinde aynı mekanu-ı paylaştıkları 

komşularını “heretik” olarak görüp görmedikleri, kaçıncı yüzyılda varoldukları ve 

Valdensiyanlarla irtibatlarının ve ayrıkları noktaların mahiyeti, Bogomillerle 

bağlantılarının olup olmadığı gibi konular etrafında şekillenmektedir. 

                                                
181  Bkz. Kadir Albayrak, Bogomiller ve Bosna Kilisesi, Emre Yayınları, 2005. Halim Işık, “Katharlar: Balkan Kökenli, 

Avrupa Ortaçağında Katoliklerce Yakılarak Öldürülen Heretik Hristiyan Dini Hareket Üzerine Bir İnceleme”, 
Mevzu, 9, 2019, Halim Işık, “Hristiyan Düalist-Gnostik Bir Tarikat Olarak Bogomilizm ve Avrupa Heretik 
Toplumlarına Etkileri” Balkan Araştırmaları Enstitüsü Dergisi (Temmuz 2017), Mehmet Esgin, “Hristiyanlıkta 
Engizisyon Mahkemeleri”, Doktora Tezi, Selçuk Üniversitesi, 1998, Feyza Uzunoğlu, “Orta Çağ Avrupası’nda Bir 
Heretik Gnostik Hareket Olarak Katarlar”, Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi, 2010, Sakin Özışık, 
“Ortaçağ Hristiyan Heresi Gruplarından Pavlikanlar”, Cumhuriyet Üniversitesi, 2007. İsmajil Hodziç, “Bogomilzm 
ve Bosna Hersek Bogomilleri”, Samsun, 2007. (Hodziç’in çalışmasında bütün Orta Çağ heresi grupları Bogomiller 
kapsamında değerlendirilmektedir.) Hüseyin Çolak, “Bogomilizm Doktrini ve Tarihi Gelişimi”, Yüksek Lisans 
Tezi, Marmara Üniversitesi, 1997. Ayrıca Katarların Türkiye’de fazla bilinmemesi çok farklı problemleri de 
beraberinde getirmiştir. Sean Martin’in Cathars: The Most Successful Heresy in the Middle Ages kitabının tahrif 
edilerek ve tamamen alakasız biçimde Alevilere isnat edilmesi ve Orta Çağ’da bir Alevi Hareketi: Katarlar şeklinde 
çevrilmesi ve Bernald Hamilton, Janet Hamilton ve Yuri Stayenov’un kitaplarının da aynı şekilde yazarının dahi 
değiştirilerek bir çevirisinin yayınlanması (Fakat daha sonra “Yurt Yayınları” iyi bir çevirisini yayınlamıştır.) 
Popüler yayınlarda Katarların feodal sisteme karşı çıkan sosyalist bir grupmuş gibi sunulması: Mine Kırıkkanat, 
Gülün Öteki Adı, Kırmızı Kedi, 2015. 



	

53 

	

Bu bağlamda bu çalışmanın amacı Türkiye’deki Orta Çağ heresi anlayışı ve 

çalışma metotlarının güncellenmesini sağlamaktır. Bunu gerçekleştirebilmek için 

Katarların tarih yazımındaki yaklaşımları sunmak, mevcut tartışmaları mümkün 

olduğunca etraflıca aktarabilmek ve hangi görüşü niçin desteklediğimizi de izah etmeyi 

hedefliyoruz.  

Çalışmanın bu kısmı üç bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde kısaca Katarların 

tarih yazımının geçmişinden bahsedilecektir. Reformasyon dönemindeki Katolik ve 

Protestan okumalara ve daha sonraki dönemlere tekabül eden Liberal, Milliyetçi, 

Marksist ve Feminist okumalara ise kısaca değinilecektir. İkinci ve üçüncü bölümde de 

araştırmanın bu bölümünün asıl maksadı olan 1950’lerin öncesi ve sonrası olarak 

ayırabilecek olan geleneksel ve güncel yaklaşıma ağırlık verilecektir. İkinci bölümde 

önce geleneksel görüşteki Maniheizm kökenini savunan tarihçileri ve daha sonra diğer 

“heretik” grupların da aynı kökenden olduğunu ileri süren tarihçilerin iddialarını 

incelenecektir.  Üçüncü bölümde öncelikle bu eski geleneksel görüşün niçin 

terkedildiğini anlatmak adına “heretik” grupların kökenini Maniheizm’e dayandırmanın 

ne gibi sakıncaları olabileceği tartışılacaktır. Sonrasında güncel görüşteki farklı 

yaklaşımları aktararak niçin güncel görüşün benimsendiği açıklanacaktır. 

I. “KATARLAR” TARİH YAZIMINDA YAKLAŞIMLAR 

Genel itibarıyla “Katarlar” tarih yazımının ‘yazın tarihi’nde- özellikle XXI. 

yüzyıl öncesindeki literatür söz konusu olduğunda- bu tarihi yazan araştırmacıların 

ideolojik ve dini arka planlarının şaşırtıcı düzeyde etkin olduğu görülmektedir. Deyim 

yerindeyse “Katarlar”ın tarihi hakkında çok uzun dönemler boyunca nasıl çıkarımlar 

yapılmak istendiyse öyle okunup yorumlanmış gibi bir izlenim verilir. Ancak yirminci 

yüzyıla gelindiğinde bu tür yaklaşımların büyük ölçüde değiştiğini, en azından epeyce 

silikleştiğini söyleyebiliriz. 



	

54 

	

Katarlar tarihi XIII. yüzyıldaki reddiyeler, Engizisyon kayıtları ve Albi Haçlı 

Seferi gibi önemli hadiselerde tutulan kroniklerle182 daha bizzat “Katarların” tarih 

sahnesinde bulundukları esnada yazılmaya başlanmıştır. Fakat bunların oldukça taraflı 

metinler olduğunda şüphe yoktur. Emily McCaffley, ilk dönemlerde yazılan bu tarihin, 

dini, kültürel ve politik amaçlar için kullanıldığının altını çizmektedir.183 Daha sonra 

Reformasyon dönemine kadar bir durağanlıktan söz edilebilir.  

Reformasyon dönemine gelindiğinde iki marjinal bakış açısı öne çıkmaktadır. 

Bu dönemde Katarlar tarihi artık tamamen Katolik ve Protestan çatışması bağlamında 

tartışılmaya başlanmıştır. Katolik polemikçiler/reddiyeciler söz konusu grubu “heretik” 

Protestanların sapkın ataları olarak sunarken, Protestan polemikçiler de Katarları 

Papalığın zulmüne boyun eğmeyen “hakiki iman”ın sahipleri, “Protestanların XII. ve 

XIII. yüzyıldaki öncüleri”, “Şehitler ve kahramanlar” olarak algılamış ve takdim 

etmişlerdir. XVI. yüzyılda Protestanlığın kurucusu Martin Luther’in çağdaşı Katolikler 

Luther’i uyuyan heresiyi uyandırmakla suçlamışlardır. 1522 tarihinde de Köln engizitörü 

Luxemburg’lu Bernard, bir heresi kataloğu hazırlayarak heresi tarihini Maniheizme kadar 

uzatıp Valdocular, Albililer184 (Katarlar) gibi grupları da dahil etmiştir.185 Dolayısıyla 

yine Protestanları Orta Çağ Hristiyan heretiklerine dayandırmıştır. 1561’de 

Langueodoc’ta Kalvinizm yayılmıştır. Bu dönemde Toulouse meclisinde avukat olan 

Jean Gay, Catherie de Medici’ye bir uyarı olması maksadıyla o dönemdeki Katoliklerin 

karşılaştığı problemlere karşı -özellikle sürdürülen müsamaha politikasına karşı- Les 

Vauz-de-Cernayli Peter’ın kroniklerini186 yayınlamıştır.  

                                                
182  Bu metinlerin de taraflı olması şaşırtıcı değildir. Örnek vermek gerekirse Albi Seferi hakkında Sisteryan Caesarius 

of Heisterbach’ın yazdığı Diologus miraculorum bunlardan biridir. (İngilizce çevirisi için bkz. Dialogus 
miraculorum: The Dialogue on Miracles, çev. Henry von Essen Scott and C.C. Swinton Bland, with an introduction 
by G.G. Coulton (London: 1929), 1.345–46. Caesarius’s un metni için, ayrıca bkz. William J. Purkis, “Crusading 
and Crusade Memory in Caesarius of Heisterbach’s Dialogus miraculorum”. 

183 Emily McCaffrey, “Imaging the Cathars in Late-Twentieth-Century Languedoc.” Contemporary European 
History, c. 11, no. 3, 2002, s. 409–427. JSTOR, www.jstor.org/stable/20081845. 

184  Güney Fransa’da bulunan Gascony bölgesinde bir kasaba olan Albi’de yaşamaları sebebiyle “Katarlar”a “Albililer” 
de denilmektedir. 

185  Malcolm Barber, The Cathars in Languedoc: Dualist Heretics in Languedoc in the High Middle Ages. Harlow: 
Longman, 2000, s. 213. 

186  Peter, W. A. Sibly, M. D. Sibly. The History of the Albigensian Crusade: Peter of Les Vaux-de-Cernay's Historia 
Albigensis. Woodbridge: Boydell, 1998. 



	

55 

	

Yine yukarıda bahsettiğimiz üzere Protestanlara göre heretikler Apostalik Kilise 

dönemi ve Protestanlığın Kiliseden ayrılma süreci arasında bir köprü vazifesi görmüş 

Protestanlığın öncüleridir. Bedouelle187, Cameron188, Friesen189 gibi isimlerle 

örneklendirebileceğimiz bu yaklaşım, Engizisyonu da kınayıp suçlu görmüştür. 

Heretiklere atfedilen bazı iddialar konusunda da onları savunmuşlardır. Özellikle 

heretiklerin yaşadıkları dönemlere ait Katolik kaynaklarının güvenilmezliği üzerinden 

Orta Çağ heretiklerinin Maniheizme dayandırılmaması gerektiği bunlardan birisidir.190 

Flacius Illyricus, Valdocular ve Protestanlar arasındaki benzerliğe dikkat 

çekmiştir. Ona göre Papalığın şefaatini ve Katolik Kilisesi’nin apostalik meşruiyetini 

reddetmeleri bakımından Katarlar Protestanlarla aynı kanaati paylaşmışlardır. Bu ve 

bunun gibi örneklerde görüldüğü gibi Katolik ve Protestanların teolojik çatışmaları 

arasında Orta Çağ heretiklerinin hep gündemde kaldığını söylemek mümkündür. 

Katolik ve Protestanların yaklaşımlarındaki bu fark, süreç içerisinde birtakım 

değişikliklere uğramış olmasına rağmen günümüzde kısmen de olsa hala 

hissedilmektedir. Modern Katolik tarihçiler de Katar tarihinin yazımında Orta Çağ 

Katolik reddiyelerinin etkisinde kalarak Katarları “heretik” olarak görmeye devam 

etmektedirler. Peder Antoine Dondaine, Malcolm Lambert gibi isimlerle 

örneklendirebileceğimiz bu tarihçiler, Katolikler ve heretikler arasında ciddi dogmatik 

farklar olduğunu iddia etmekte ve heretiklerin sosyal bir tehdit olduklarını ileri 

sürmektedirler.191 Orta Çağ polemiklerini esas almalarından ötürü heretik jeneolojiyi de 

savunmaktadırlar. Bunun en iyi göstergesi, başta Augustinus’un heretiklere reddiyeleri 

olmak üzere, birçok reddiyeyi Katarlar ve diğer gruplara atfetmek edilmek suretiyle Orta 

                                                
187  Bedouelle, Guy, “Les Albigeois, témoins du véritable Évangile: L’historiographie protestante du XVIe et du début 

du XVIIesiècle”, Historiographie du catharisme, (Cahiers de Fanjeaux14), Toulouse: Privat 1979, s. 47-70. 
188  Cameron, Euan, “Medieval Heretics as Protestant Martyrs”, Ed. Diana Wood, Martyrs and Martyrologies, Studies 

in Church History 30, Oxford: Blackwell 1993, s. 185-207.  
189  Friesen, Abraham, “Medieval Heretics or Forerunners of the Reformation: The Protestant Rewriting of the History 

of Medieval Heresy”, Ed. Alberto Ferreiro, The Devil, Heresy and Witchcraft in the Middle Ages: Essays in Honor 
of Jeffrey B. Russell, Leiden: Brill 1998, s. 165-190. 

190  Bkz. Cameron, Euan, “Medieval Heretics as Protestant Martyrs”, in: Diana Wood (ed.), Martyrs and Martyrologies, 
(Studies in Church History 30), Oxford: Blackwell 1993, s. 185-207, Limborch, Philipp van, Historia inquisitionis 
cui subiungitur Liber sententiarum inquisitionis Tholosanae ab anno Christi MCCCVII ad annum MCCCXXIII, 
Amstelodami: Apud Henricum Wetstenium 1692. Günümüz tartışmalarında düalizm ve heretik jeneoloji tartışması 
bunun bir uzantısıdır.  

191 David Zbiral, “Theorizing the Repression of Religious Dissent”, http://www.david-zbiral.cz/lectures/theorizing-
the-repression-of-religious-dissent1.htm. 



	

56 

	

Çağda yaşayan heretikleri Maniheist olarak etiketlemeleridir. Dolayısıyla Augustinus’un 

V. yüzyılda Maniheistlere yazdığı reddiyelerde bulunan “heresi” semptomları Katarlarda 

da mevcutmuş gibi anlaşılmış ve Katarların Maniheist öğretiye çok yakın bir düalist 

öğretiyi benimsedikleri iddia edilmiştir. Üstelik bu Maniheist kökenin, silsile halinde Orta 

Çağ Hristiyan heretiklerine kadar devam ettiğini ileri sürmektedirler. Buradan hareketle 

şöyle söylenebilir, Modern Katolik tarihçilere göre heresi eski bir geleneğin -bir başka 

ifadeyle Maniheizmin- tehlikeli yeni halidir.192 Heretik jeneoloji üzerinden köken 

tartışmaları ileride daha detaylı bir şekilde tartışılacaktır. Ancak şunu da ilave etmek 

gerekir ki bütün Katolik yazarlar jeneoloji iddiasını savunmadığı gibi tüm jeneoloji 

savunucuları da Katolik değillerdir.  

1789 Fransız İhtilali zamanında “Katarların” tarihi tartışmaları sadece dini 

boyutta kalmayıp, Fransa’nın ulus inşasına siyasi meşruiyet kazandıran bir boyuta ulaştığı 

iddia edilmektedir. Bu milliyetçi anlatıya göre Kilise-halk ayrımı yapılmakta ve heretikler 

yine kahramanlaştırılmaktadır. Bunun yanı sıra, Katarlar “heretik”likten “özgür insan” 

statüsüne taşınmaktadır. Bu sebeple seküler milliyetçiler XIII. yüzyıl Oksitanyası’nı193 

demokrasi, hoşgörü ve özgürlük toplumu olarak görmüşlerdir. Söz gelimi Augustine 

Thierry ve Jules Michelet gibi tarihçiler modern Fransız demokrasi geleneği ve politik 

meşruiyetin temelinin Güney Fransa’da olduğunu düşünmektedirler.194 Yine 1820’de 

Augustin Thierry ve 1823’te Simonde de Sismondi Katarların uygar ve temiz 

Languedoc’ta özgürlüğün müjdeleyicileri olarak filizlendiklerini belirtmişlerdir.195 

XIX. yüzyılın sonlarına doğru, 1870-1882 yıllarında Languedoc’ta Protestan bir 

vaiz olan Napolén Peyrat ile Katarların hatırası tekrar canlanmıştır. Radikalliği ve 

ruhaniyet karşıtlığı ile tanınan bu vaiz, Katarlar için yazdığı bir menkıbede onları 

kahramanlar ve şehitler olarak takdim etmektedir. Bununla beraber Montségur kalesini 

özgürlük, demokrasi ve hakikat savunusu adına kendini feda eden Katarlar için bir anıt 

                                                
192  Zbiral, http://www.david-zbiral.cz/lectures/theorizing-the-repression-of-religious-dissent1.htm. 
193 Languedoc ile aynı bölgedir. Katarların yaşadığı dönemde Güney Fransa bölgesi hem oc dilini konuşanlar 

anlamında Languedoc hem de Occitanie olarak anılıyordu.  
194 David Zbiral, “Problems in the Study of Religious Dissent”, http://www.david-zbiral.cz/lectures/problems-in-the-

study-of-religious-dissent-in-medieval-europe.htm. 
195 Malcolm Barber, The Cathars in Languedoc: Dualist Heretics in Languedoc in the High Middle Ages. Harlow: 

Longman, 2000. 



	

57 

	

olarak sunmaktadır.196 Ayrıca Peyrat, Albi Haçlı seferinin Pirene dağlarında yaşayanların 

İlyada’sı olduğunu savunmaktadır. 197 Peyrat şunları kaydeder: 

Montségur kalesi, Albililerin mabedi ve türbesidir. Onun ismi tarihin 

bütün manzarasına hakimdir. Montségur 600 yıl boyunca unutulmuştur. 

Ben milletimizin beşiğini ve vatanımızın mezarını ziyaret etmeye 

azmettim. Albililerin şehadetini yazmadan önce, bulutların arasındaki 

bu kutsal dağdan ilham aramaya gittim.198  

Bu alıntıda örneğini gördüğümüz “Katarlar”ı kahraman ve kutsal bir grup olarak 

sunan bu romantik anlatı, yalnızca Peyrat’la sınırlı kalmamış, çağdaşı bazı yazarlar 

tarafından da sürdürülmüştür. Söz gelimi, Peyrat’ın 1842-1845’te yayınladığı eserleri ile 

Montauban’ın kütüphanecisi Jean Bernard Mary-Lafon’un eserleri şöyle bir imaj 

oluşturmaktadır: Albi Haçlı Seferinde, Papalık, “masum ve kültürlü” insanlara 

saldırmıştır. IV. Raymond199 ise Montfortlu Simon’un kör fanatizmine karşı duran bir 

kahramandır.200 Romantik anlatıyı benimseyen tarihçilere göre “heretikler”, baskıya ve 

burjuvazi değerlerine karşı çıkan kahraman protestoculardır. Buna ilaveten diğer bir 

romantik tarihçi Jules Michelet201 heretiklerin aynı zamanda cumhuriyetçi olduklarını da 

kaydetmektedir.202  

1970’lerde bölgeci(regionalist) hareketler yeniden ivme kazanmıştır. Bu defa 

sadece Fransa’da değil, bütün Avrupa’da Languedoc’un romantik anlatısı revaç bulmaya 

başlamıştır.203 Anne Brenon gibi Oksitan milliyetçileri, mistikler, tüccarlar, tarihçiler, 

turizm rehberleri, bütün bu romantize edilmiş ve kahramanlaştırılmış Katar imajını kendi 

                                                
196 McCaffrey, Emily. “Imaging the Cathars in Late-Twentieth-Century Languedoc.” Contemporary European 

History, c. 11, no. 3, 2002, s. 409–427. JSTOR, JSTOR, www.jstor.org/stable/20081845. 
197  Napoléon Peyrat, Histoire des Albigeois, Paris: G. Fischbacher, 1882, c. 5 
198  Peyrat, Histoire des Albigeois, s. 2. 
199 IV. Raymond bazı kaynaklarda kendisinin de “Katar” olduğu iddia edilen ama uzun yıllar Katarları kesin olarak 

desteklemiş ve korumuş Toulouse kontudur. 
200  Detaylar için bkz. Barber, Malcolm. The Cathars in Languedoc: Dualist Heretics in Languedoc in the High Middle 

Ages. Harlow: Longman, 2000, 
201  La Sorciére, 1862’de Kilise’ye baskıya karşı popüler isyanı savunmuştur. 
202  Krş. Histoire de la Révolution Française, 1853. 
203 Barber, The Cathars, s. 221. 



	

58 

	

amaçları doğrultusunda kullanmışlardır.204 Bu eserlerde Katarlar yarı milli yarı 

antropolojik bir hareket olarak işlenmektedir.205 

Katarların mazlum pozisyonunda bulunuşu, Marksist tarihçilerin de dikkatini 

çekmelerini sağlamıştır. Marksizmi Katarların tarih yazımındaki en tipik ideolojik 

okumalardan birisi olarak değerlendirebiliriz. Örneğin Marksist tarihçi Karl Kautsky (v. 

1938) Katarları modern sosyalizmin öncüleri olarak nitelendirir. Kautsky Katarlarla ilgili 

çalışmasında, klasik bir Marksist okumayla hareketin ortaya çıkışını sınıf çatışması 

bağlamında analiz eder. Ona göre dini muhalefet, dışlanmış sınıfların şikayetlerini ifade 

ediş biçimidir.206 Daha sonra 1906 yılında Kautsky’nin partiden arkadaşı olan Milorad 

Popowitsch da Bogomillerin Kiliseyle çatışmasını sınıf çatışması olarak 

değerlendirmektedir. Bu çalışmadan bir yıl sonra İtalyan sosyalist ve modernist 

Gioacchino Volpe İtalyan heretiklerini “en alt sınıfın temsilcileri” olarak sunar. 

Öğrencileri Luigi Zanoni ve Antonino de Stefano 1911 ve 1914’te sosyalist tezi devam 

ettirirler. Yine bu düşünürler de Katarların Kiliseyle çatışmasının dini çatışma kisvesi 

altında bir sosyal devrim hareketi olduğunu savunurlar.207  

Faşizm tarihçisi Gioacchino Volpe, Movimenti religiosi e sette ereticali nella 

società medievale italiana isimli çalışmasında Katarlar hareketini hakların yükselen ruhu 

ve devrimsel sınıf hareketinin yükselişi olarak değerlendirmiştir. Milli sosyalizm 

mitolojisti Alfred Rosen da 1930’da208 Katarları Roma ruhbanlığına karşı savaşan Vizigot 

ve Alman savaşçılar şeklinde övgü dolu bir şekilde anlatmayı tercih etmiştir.  

Almanyalı ve Leibzig’deki Karl Marx Üniversitesinde çalışan Koch, Engels’ın 

teorisini kullanmıştır. Ona göre Orta Çağ’da en büyük kuvvet din olduğu için o dönemin 

halkı sosyo-ekonomik memnuniyetsizliklerini hep dini terminolojiyle dile 

                                                
204 Emily McCaffrey, “Imaging the Cathars in Late-Twentieth-Century Languedoc.” Contemporary European 

History, c. 11, no. 3, 2002, s. 409–427. JSTOR, www.jstor.org/stable/20081845. 
205  Arno Borst, Die Katharer, s. 45. 
206  Richard Abels, Ellen Harrison, “The Participation of Women in Languedoc Catharism”, Medieval Studies, XLI. 

Cilt, 1979, Toronto, Canada. s. 215-217. 
207  Borst, Die Katharer, s. 48. 
208  The Myth of the Twentieth Century 



	

59 

	

getirmişlerdir.209 Koch’un çalışmalarının başlarında da Karl Kautsky’den etkilendiği 

iddia edilmektedir. 

Ernst Werner, Martin Erbstösser, Gottfried Koch gibi Marksist tarihçiler Orta 

Çağ heretiklerini özellikle Katarlar anlatımlarında materyalist bakış açısının öncüleri 

olmuşlardır. Klasik Materyalist argümanla Katar heresisini XII. yüzyıl Batı 

Avrupası’ndaki demografik, ekonomik ve sosyal değişimin sonuçları olarak 

açıklamışlardır. Nüfustaki ani artış, şehirlere göç, ekonominin tekelleşmesi gibi 

sebeplerin Katarların çıkışını etkilediğini savunurlar. Tekstilin de Katarların çıkmasında 

etkili olduğunu savunurlar. Söz konusu tarihçiler Orta Çağ’da tekstil endüstrisini pek çok 

proto-kapitalist endüstriden biri olarak görürler. Dokumacılığın revaçta olduğunu 

vurgulayarak pek çok “Katar”ın bu dokumacılar arasından çıktığını öne sürerler. Onlara 

göre bu tekstil çalışanları kendi üzerlerinde kurulan baskıları ve ideolojik düzlemi 

protesto etmek için böyle bir isyana kalkışmışlardır.210 

Ancak Koch, yukarıda belirtildiği gibi Katarları bir alt sınıf hareketi olarak 

sunmasına rağmen şaşırtıcı bir şekilde doktorların da Katar hareketinin burjuva ve 

okumuş sınıfından olduğunu iddia etmektedir.211 

Marksist araştırmacılara Engels’ın Almanya’da Köylüler Sınıfı isimli kitabından 

ilham alan Markéta Machovcová ile Milan Machovec212, Bernhard Töpfer213 gibi214 Rus 

kökenli tarihçileri de eklemek gerekmektedir. 

                                                
209  G. Koch, Frauenfrage und Ketzertum im Mittelalter: Die Frauenbewegung im Rah- men des Katharismus und des 

Waldensertums und ihre sozialen Wurzeln (12-24). Jahrhundert), Forschungen zur Mittelalterlichen Geschichte � 
(Berlin, 1962). s. 20. 

210  Lutz Kaelber, Schools of Ascetism: Ideology and Organization in Medieval Religious Communities. University 
Park, Pa: Pennsylvania State University Press, 1998. s. 196-197. 

211 Bkz. Peter Biller, “Cathars and Material Woman”, Ed. Peter Biller, A. J. Minnis, Medicine Theology and Natural 
Body, York: York Medieval Press, 1997, s. 155. 

212  Markéta Machovcová, Milan Machovec, Utopie blouznivců a sektářů, Praha, 1960. 
213  Bernhard Töhfer, Das Kommende Reich des Friedens: Zur Entwicklung chiliastischer Zukunftshoffnungen im 

Hochmittelalter, 1964. 
214 David, Zbiral, “Problems in the Study of Religious Dissent in Medieval Europe”, http://www.david-

zbiral.cz/lectures/problems-in-the-study-of-religious-dissent-in-medieval-europe.htm. Bu bilgiler Zbiral’ın 
sitesinden alınmıştır. Kendisi ile bizzat bu çalışması hakkında 2017 yılında IMC Leeds’te Orta Çağ Kongresinde 
bu çalışmasını konuştuk ve ne zaman yayınlamayı düşündüğünü sorduk. Kendisi öğrencileri ile birlikte üzerinde 
çalıştıklarını ancak uzun sürecek bir çalışma olduğunu belirtti. Çalışma hala yayınlanmış değildir. Ancak, 
güncellenmiş biçimine academia.edu’deki sayfasından erişilebilir: 
https://www.academia.edu/5637409/Bibliography_of_Ancient_Medieval_and_Early_Modern_Christian_Heresy_
Inquisition_and_Witchcraft  



	

60 

	

Katarların yaşadıkları dönem, sosyal ve dini ortam göz önüne alındığında din 

adamı sınıfına kadınları da dahil etmeleri dikkate değerdir. Bundan dolayı Katarlartarihi 

ile ilgili kadın çalışmaları yapan araştırmacıların da ilgisini çekmiştir. Duayen Katarlar 

tarihçilerinden Wakefield, 1974 yılında yayınlanan meşhur Heresy, Crusade and 

Southern France isimli eserinde Orta Çağ’da kadınların heretik öğretilere daha meyilli 

olduğunu belirtir ve Languedoc’ta yaşananların bu tezini doğruladığını öne sürer.215 

Gerçekten de tarihçiler arasında böyle bir izlenim yaygındır. Söz gelimi Monteillou216 

hakkındaki çalışmasında Emmanuel le Roy Katarlarda domus yani evin önemini 

vurgulamaktadır. Malcolm Lambert da heresinin ailede yerleşmesi ve nüfuz 

kazanmasında kadınların rolünün çok önemli olduğunun altını çizer.  

Marksist Katar okuması ile tanınan G. Koch Katarlar ile alakalı kadın 

çalışmalarını ilk başlatan isimlerdendir. Koch, Marksist yorumlarının yanında Katarlar 

hareketini kadınların ve ailelerin Orta Çağ’da erkek egemen sistemi temsil eden Katolik 

Kilisesine bir isyan hareketi olarak tanımlamıştır.217 Katarlarda kadın konusu üzerine 

çalışan ve “Katarlar” dönemi Toulouse sosyolojisi üzerine yaptığı çalışmalarından 

tanıdığımız John Mundy, Koch’un konuyu biraz abarttığını söyleyerek onu eleştirir.218 

Koch bu çalışmasını2191960’ta yayınlamıştır. Daha sonra onu takiben Anne Brenon hem 

Katarlarda kadının önemi vurgulayan hem de Oksitanya220 milliyetçiğini savunan 

çalışmalar yapmıştır. Ancak Koch ile farkı, Koch’un kadınları daha pasif sunmasına karşı 

Brenon meşhur Doat koleksiyonundan221 getirdiği delillerle Katarlar hareketinde 

                                                
215 W. L. Wakefield, Heresy, Crusade and Inquisition in Southern France, 1100-1250, Berkeley, 1974, s. 74. 
216  Le Roy Ladurie, Emmanuel, Barbara Bray, Montaillou: Cathars and Catholics in a French village, 1294-1324, 

2013. 
217  Ayrıntılı bilgi için ayrıca bkz. Richard Abels, Ellen Harrison, “The Participation of Women in Languedoc 

Catharism”, Medieval Studies, XLI. Cilt, 1979, Toronto, Canada. s. 215-217. 
218  Lorralds and the family, s. 80. 
219  G. Koch, Frauenfrage und Ketzertum im Mittelalter: Die Frauenbewegung im Rah- men des Katharismus und des 

Waldensertums und ihre sozialen Wurzeln (12-24). Jahrhundert), Forschungen zur Mittelalterlichen Geschichte, 
(Berlin, 1962). 

220  Languedoc bölgesi için kullanılan bir başka ifadedir. 
221  Doat: Projenin tam ismi ‘The Genesis of Inquisition Procedures and the Truth-Claims of Inquisition Records: The 

Inquisition Registers of Languedoc, 1235-1244’ dur. Ancak dile kolaylık sağlamak için ‘Doat’ olarak anılmaktadır. 
Doat isminin kaynağı ise yıpranan ve çürümeye yüz tutan Engizisyon kayıtlarını XVII. yüzyılda yeniden kayda 
geçen ve günümüze kadar gelmelerini sağlayan John Doat’tır. Projenin sitesinde, projenin uzun isminin iki amacını 
yansıttığı belirtilir: Birincisi, en erken dönemlerinde Engizisyon prosedürlerinin gelişimi, ikincisi de toplanan 
bilgileri bu prosedürün nasıl şekillendirildiğine dair sorular sorma imkanıdır. Bir diğer deyişle Doat, Paris’teki 
Bibliothéque Nationale de France’daki Doat koleksiyonundaki ciltlerin İngilizce’ye tercümesi faaliyetidir. Bu 
kayıtlar sayesinde dönemin Languedoc’ unda yaşayan insanların hayatlarının kısa parçalarını bulup meydana 



	

61 

	

kadınların çok aktif olduğunun altını çizer. Bunun yanında 2001 yılında Vanderbilt 

Üniversitesi’nde yapılan “Medieval Heresies and Women’s Freedom” isimli basılmamış 

doktora tezi222, John Arnold’ın “Heresy and Gender in the Middle Ages” makalesi,223 

Valdensiyanlarda kadını konu alan Women in a Medieval Heretical Sect224, Shannon 

McSheffey’in Gender and Heresy isimli eserinde olduğu gibi “Katarlar”da kadın konusu 

günümüzde de çalışılmaya devam etmektedir. 

Liberal tarih anlatısını benimseyen yazarlar arasında ilk akla gelenler Engizisyon 

Tarihi isimli eseriyle tanıdığımız Henry Charles Lea ve günümüz tarihçilerinden Ian 

Robert Moore’dur. 1888’de225 Lea, dinin fazla kurumsallaşması ve 

tahammülsüzleşmesiyle akıl ve farkındalığın baskı gördüğünü savunmaktadır. Lea’ye 

göre hayal edilip yapılandırılmış bir tehdit algısı Engizisyon denilen şeytani yargıyı 

yaratmıştır. Bu anlatıda heretikler de kurban olarak sunulmuştur.226 Ian Robert Moore, 

1987’de227 yayınladığı eserinde eklesiastik, seküler ve entelektüel Avrupalı elitlerin kendi 

düşmanlarını yaratıp onları daha iyi kontrol edebilmek için zulmü seçtiklerini 

belirtmektedir.228 Tam da bu noktada David Zbiral, Moore’daki Foucault etkisinden söz 

etmektedir.229 Moore’a göre Katolik-Katar çatışmasını oluşturan temel neden güç, gücün 

kontrolü230 ve merkezileşmedir231. Ayrıca Moore, o dönemde Yahudiler, Müslümanlar, 

heretikler, cüzzamlılar, homoseksüeller gibi azınlıkların baskıya uğradıklarını 

kaydetmektedir. Yine Moore’a göre bu baskının doğası isimsel, sınıfsal ve steriotip olarak 

                                                
çıkarmak isteyen tarihçiler bu araştırmalarına imkân bulabilmektedirler. Proje, günümüzdeki birçok Orta Çağ 
heresioloğunun hocası Peter Biller’ın Paris Milli Kütüphanesi’nde araştırmaları esnasında 21. ve 26. ciltlerin en 
önemli bilgileri içerdiğini fark edip araştırmacıları tercümeye teşvik etmesiyle başlamıştır. Lucy Sackville, Brushi, 
John Arnold gibi önemli heresiologların da katkıda bulundukları proje, belli aralıklarla York Üniversitesi’nde 
yapılan doktora tezleriyle sürdürülmektedir. Ayrıntılı bilgi için bkz. https://www.york.ac.uk/res/doat/project/ ve 
Peter Biller, Caterina Bruschi, Shelagh Sneddon, Inquisitors and heretics in thirteenth-century Languedoc: edition 
and translation of Toulouse inquisition depositions, 1273-1282, Brill: 2011. 

222  Cynthia Stewart, “Medieval heresies and Women’s Freedom”, Doktora Tezi, Vanderbilt University, 2001. 
223  J M Bennett and R M Karras, eds, The Oxford Handbook of Medieval Women and Gender (OUP, 2013), 31. bölüm, 

s. 496-510. 
224  Shulamith Shahar, Women in a Medieval Heretical Sect: Agnes and Huguette the Waldensians, Çev. Yael Lotan, 

Boydell Press, 2001. 
225  Lea, H. C., A History of the Inquisition in the Middle Ages, 1888. 
226 Zbiral, http://www.david-zbiral.cz/lectures/problems-in-the-study-of-religious-dissent-in-medieval-europe.htm. 
227  The Formation of a Persecuting Society. 
228  Moore, Robert I., The Formation of a Persecuting Society: Authority and Deviance in Western Europe, 950-1250, 

Oxford: Blackwell [1987] 2007. 
229  Zbiral, http://www.david-zbiral.cz/lectures/theorizing-the-repression-of-religious-dissent1.htm 
230  Moore, Formation of Persecuting Society, 2007. 
231  Robert I. Moore, The War on Heresy: Faith and Power in Medieval Europe, Cambridge: Belknap Press of Harvard 

University Press, 2012, s. 330. 



	

62 

	

ötekinin oluşturulması şeklindedir ve daha sonra bu baskıya fiziksel zulüm de dahil 

olmuştur. Ona göre kamuoyunda önce algı oluşturulup sonra fiziksel zulüm kolaylıkla 

icra edilmiştir. Öte yandan Moore, Orta Çağ’daki zulmün işleyişinde tarihi ve morfolojik 

güçlü bir bağın var olduğunu iddia etmektedir.232 Ayrıca Moore, Yahudilerin ve 

heretiklerin morfolojik eşdeğerliliğinden bahsetmektedir.233 Bunun ötesinde cadı avcılığı 

ve XII. yüzyıl totalitarizminin yalnızca morfolojik değil, tarihi de olduğunu ve dikkatlice 

formüle edildiğini belirtmektedir.234 

Görüldüğü gibi genelde Orta Çağ Hristiyan heretikleri özelde Katarların tarih 

yazımı konusunda dini ve ideolojik arka planlar muazzam yaklaşım farklılıkları 

yaratmaktadır. 

II. GELENEKSEL GÖRÜŞ 

Geleneksel görüşün alamet-i farikalarından birisi, belki de en önemlisi 

heretiklerin Maniheist kökene dayandırılıyor olmasıdır. Gelenekselci görüşü savunan pek 

çok tarihçi olmasına karşın bu çalışmada en çok etkili olduğunu düşündüğümüz bazı 

tarihçilerden bahsedilecektir. Örneğin akademide, özellikle Türk akademisimde 

“heretiklerin” “Maniheist” olduğu fikrinin yaygınlaşmasında en çok Steven Runciman 

etkili olmuştur. Balkan dillerini içine alan ondan fazla dile hakimiyeti ve donanımıyla 

alanın duayenlerinden kabul edilen Runciman, 1947 yılında ilk basımı yapılan Medieval 

Manichee235 isimli eseriyle oldukça uzun bir zaman tarihçilerin bu konudaki fikirlerini 

şekillendirmeye imkân vermiştir. Arno Borst Die Katharer’ini236, Obolensky The 

Bogomils’ini237, Söderberg “La Religion des Cathares”ını238, Vaillant ve Puench meşhur 

makalelerini239 bu eser sonrasında kaleme almışlardır. 

                                                
232  Moore, Formation of Persecuting Society, 2007. 
233  Moore, The War on Heresy, s. 96. 
234  Moore, Formation of Persecuting Society, 2007, s. 30. 
235 Steven  Runciman, The medieval Manichee: a study for the Christian dualist heresy. Cambridge: Cambridge 

University Press. 1982.  
236  Borst, Arno. Die Katharer. Wien: Karolinger, 2012. 
237  Dimitri Obolensky, The Bogomils: A Study in Balkan Neo-Manicheism, 2. Baskı (Twickenham: Cambridge 

University Press, 1972. 
238 Söderberg, Hans.  La Religion des Cathares. Almqvist & Wiksell, 1949. 
239  Puech, H., A. Vaillant, “Le Traité Contre les Bogomiles de Cosmas le Prétre : Traduction et étude”, Travaux publiés 

par l'Institut d'Études Slaves, XXI. Paris, 1945. 



	

63 

	

Runciman, ilginç bir biçimde kitabının başında “Orta Çağ Maniheizmi” ifadesini 

daha çok Kiliseyi temsil eden kimselerce bütün “düalistler” için kullandığını ve bu ifadeyi 

gören tarihçilerin konuya temkinli yaklaşmaları gerektiğini söyler.240  Dolayısıyla aslında 

Runciman geleneksel fikrin eleştirilme sebeplerinden birini baştan kabul etmiştir ve 

bunun farkındadır. Ancak bu, onu yine de geleneksel (jeneoloji teorisi) düşünceyi 

savunmaktan alıkoymaz. Runciman bir heretik grubu tarif etmenin kökenini bulmaktan 

her zaman daha kolay olduğunu ifade eder. Çünkü ona göre heretikler hep daha önceki 

bir geleneği yanlış anlamışlardır.241 Bu sebeple Pavlikenleri (Paulisians) anlatırken hangi 

erken dönem heresi geleneğine isnat edileceğinin belli olmadığını belirtir. Ancak daha 

sonra da ilginç bir biçimde Pavlikenlerin Gnostiklerin düalist geleneğini takip ettiklerini 

söyler.242Runciman’ın jeneoloji fikrini en bariz ifade ettiği yerlerden birisi Bogomilleri 

anlattığı kısımdır. Runciman burada Ermenistan’dan Anadolu’ya, oradan İmparatorluk 

şehrine, oradan Balkanlara IX. yüzyılda heresinin yayılması için uygun bir ortam 

olduğunu belirterek aslında klasik geleneksel düşünce haritasını çizmiş olur.243 Bütün 

kitap boyunca tüm gelenekleri birbirine bağlar ve bu geleneklerin zaman içerisinde çeşitli 

bölgelerde aldıkları yerel isimleri anlamları ile birlikte uzunca sıralar.244 Bu diziliş dahi 

bizatihi bütün grupları tek bir grup olarak gördüğünü kanıtlamaya yeter görülebilir. 

Bogomiller alanında önde gelen otoritelerden biri olan Obolensky’nin eserleri 

diğer geleneksel görüşü savunanlara nazaran günümüze daha yakındır. Bu sebeple onun 

1950 sonrası jeneolojik görüşü takip eden nadir tarihçilerden biri olduğunu söyleyebiliriz. 

Obolensky, Maniheizmin kadim bir gelenek olarak Bogomiller ve Katarlar aracılığıyla 

Avrupa’da devam ettiğini savunur. Ona göre Maniheizm Avrupa’ya iki büyük dalga ile 

girmiştir: İlki, III. yüzyıldan VII. yüzyıla kadar varlığını devam ettirmiştir ve Suriye, 

Anadolu, Filistin’in güneyinden (Judaea) Mısır’a, Kuzey Afrika, İspanya, Güney Galya 

(Gaul) ve İtalya olmak üzere tüm Akdeniz coğrafyasını içine alır.  Buradan Roma 

                                                
240  Steven Runciman, Medieval Manichee: A Study of the Christian Heresy, 8. Baskı (Cambridge: Cambridge 

University Press, 1999), s. 17. 
241  Runciman, Medieval Manichee, s. 59. 
242  Runciman, Medieval Manichee, s. 62. 
243  Ayrıntılı bilgi için bkz. Runciman, Medieval Heresy, s. 63. 
244  Bogomiller, Katarlar, Cathari, Kathari, Ketzer, Patarenler, Patareni, Patarini, Pavlikenler, Publicani, Poplicani, 

Albigenler, Albigeois, Albegenses, Phundaitler, Babuni gibi…Ayrıntılı bilgi için bkz. Runciman, s. 184-185. 



	

64 

	

Hristiyanlığı medeniyetinin iki merkezi olan Roma ve Bizans’a erişmiştir. Obolensky’ye 

göre pek çok yönden Maniheizmin değişime uğramış hali olan ve “Neo-Maniheizm”245 

şeklinde anılan ikinci dalga ise eski inanışların tekrar Orta Çağ’ın başında canlanmasıyla, 

IX. yüzyıl ve XIV. yüzyıl arasında, Karadeniz’den Atlantik ve Ren nehrine kadar Orta 

Avrupa’nın güneyini tamamen kaplamıştır.246 Obolensky, Maniheizm’in bu devam 

edebilme başarısının, Hristiyanlığa adapte edilmesinin kolaylığından kaynaklandığını 

iddia etmektedir. Gerçekte bu durum ona göre, Farisi düalizmi ve Hristiyanlığın, Neo 

Maniheizmi Avrupa’nın Güneyine kadar taşıyacak olan “Pavlikenlik” adıyla vücut 

bulmasıdır. Bunun yanında Obolensky, XI. yüzyıl İtalya’sına ait yer isimleri ve aile 

isimleri vererek İtalya ve Bulgaristan arasında bir bağlantı olduğunu da kaydeder.247 

Obolensky ayrıca henüz geniş bir “Neo-Maniheizm” tarihinin yazılmadığından yakınır, 

ona göre bunun için özellikle Bulgaristan, Sırbistan, Bosna, Güney İtalya ve Kuzey 

Fransa olmak üzere Avrupa ülkelerindeki kökenleri ve gelişimi incelenmelidir.248 

1879’da Paris’te yayınlanan Les Albigois Leurs Origenes Action de L’église Au 

XIIe Siécle isimli çalışmasıyla L’Abbe C. Douais jeneolojik görüşü savunan eski ve 

meşhur araştırmacılar arasındadır. Douais, “Ne Afrika’nın Maniheistleri ne İspanya’nın 

Priscillianistleri ne Anadolu’nun Pavlikenleri ne de Bulgaristan’ın Bogomilleri ne 

İtalya’nın Patarenleri ne de Almanya’nın Katarları bize kendilerine yabancı bir dini takip 

ediyor gibi gelmemektedir”249 diyerek bütün grupların düalist ve birbirinin devamı 

olduklarını anlatmaya çalışmaktadır. Bu görüşünü eserinin başka bölümlerinde de gayet 

net biçimde ifade etmektedir. Douais Maniheistlerden gelen düalizmin Albililerle250 (yani 

Katarlar olarak bilinen XII. ve XIII. yüzyıl Güney Fransa dini muhalefetiyle) gerçek bir 

tarihsel bağlantısı olduğunu kaydeder. Ona göre Maniheistlerden gelen düalizm, XI. 

                                                
245  Obolensky çalışmasının bu bölümünde her ne kadar “Neo-Maniheizm olarak bilinen” ifadesini kullansa da esasında 

bu terimi kullanmasıyla meşhur XI. yüzyıl reddiyecisi Ademar zamanından sonra günümüzde bu terimi tercih eden 
nadir kişilerdendir. 

246 Dimitri Obolensky, The Bogomils: A Study in Balkan Neo-Manicheism, 2. Baskı (Twickenham: Cambridge 
University Press, 1972), s. 8.  

247 Obolensky, Bogomils, s. 8. 
248 Obolensky, Bogomils, s. 8. 
249  L’Abbe C. Douais, Les Albigeois Leurs Origenes Action de L’eglise Au XIIe Siécle, 1. Baskı, (Paris: Librarie 

Academique, 1879) s. III-IV. 
250  Güney Fransa’da Albi bölgesinden çıktıkları için Katarlara literatürde Albililer (Albigensians, Albigeois) de 

denilmektedir. 



	

65 

	

yüzyılda Doğuya, Dicle'nin kıyısında, Hazar Denizi yakınında, Karadeniz'in kuzeyindeki 

bölgelerde, Tuna'nın illerinde uzanmaktadır.251 Schmidt gibi Douais de Bogomil 

heresisinin Batıya iki koldan geldiğini iddia eder: Biri Bosna ve Dalmaçya ve böylece 

İtalya ve Fransa, diğeri Macaristan ve Kuzey Almanya’dır.252 

Douais, aynı zamanda Maniheizmin beş safhası olduğunu savunur. İlk safha, III. 

ve V. yüzyıllarda imparatorluk ve papalık ile olan mücadele süresi, ikincisi, Tuna 

nehrinin aşağısında bulundukları süre, üçüncüsü de VII. yüzyıla kadar geçen zaman 

dilimini kapsamaktadır. Ona göre bu son zaman diliminde Maniheizm, İmparatorluk 

hukukunun şiddetinden kaçarak mezhepleşmiştir.253 Douais için en önemli safha, 

Maniheizm’in üçüncü ve dördüncü safhalarıdır: VII. yüzyıldaki Pavlikenler ve X. 

yüzyıldaki Bogomiller. X. yüzyıl itibarıyla, Bogomiller, Bulgaristan’da, Balkanlar’dan 

Slav ülkelerine ve Yunanistan’a yayıldıkları dördüncü bir Maniheizm biçimi olarak 

gelişmişti.254 Ona göre XI. yüzyılda Maniheizm, en başarılı safhasına girmiş ve doğunun 

tamamına yayılmıştır. Öte yandan Douais, Pavlikenlerin sadece isim olarak Samosatlı 

Paul'la ilişkili olduğunu, gerçekte Maniheizmin doğrudan varisleri olduğunu savunur. 

Douais ayrıca Albililerin de açıkça düalistlerden başkası olmadıklarını söyler. Ona göre, 

XII. yüzyıl Fransa toplumunun dini ve ahlaki durumu Katarların şaşırtıcı düzeyde bir 

hızla yayılmasını sağlamıştır. Katarlar böylelikle Güney’deki siyasal gücü ele geçirecek 

derecede cüretkâr olabilmişlerdir.255 Bununla birlikte Douais’in XIII. yüzyılın Kilise 

yazarlarının “Katarların” öğretileri ile Maniheist öğretinin farklılıklarından çok, 

benzerlikleri olduğunu görüp dile getirdiklerini söylemesi ve bunun onların türünü 

anlayabilmek için gayet yeterli olduğunu ifade etmesi de dikkate değerdir.256 

Geleneksel görüşü savunan tarihçilerden biri de Arno Borst’tur. Borst’a göre 

Maniheizm’den gelen düalizm Batıya sirayet ettiği gibi tüm atmosferi de istila etmişti. 

Borst, hiçbir bölgenin düalizmi kendisinin icat etmediğini, fakat düalist hareketlerin körü 

                                                
251  Douais, Les Albigeois, s. III. 
252  Lucy E. Bosworth, “Perceptions of the Origins and Causes of Heresy in Medieval Heresiology”, Doktora Tezi, 

University of Edinburgh, 1995; Douais, Les Albigeois, 7. Bölüm. 
253 Bosworth, “Perceptions of Heresy”; Les Albigeois, 5. Bölüm. 
254 Bosworth, “Perceptions of Heresy”; Douais, Les Albigeois, 6. Bölüm. 
255  Douais, Les Albigeois, s. II 
256  Douais, Les Albigeois, II-III. 



	

66 

	

körüne taklitle değil, bilakis, bulundukları tarihsel bağlama göre yeniden yorumlanmak 

suretiyle değişerek ortaya çıktıklarına inanmaktadır.257 Borst, düalizmin süreç içerisinde 

tam bir “heresi” kıvamına geldiğini belirtir. Biraz açmak gerekirse, Borst’a göre “heresi”, 

düalist gnostik Maniheizmin en klasik ve en katı haline gelmiştir. Böylelikle Maniheizm 

dini bir “Hristiyan dini heresisi”ne dönüşmüştür.258 Borst ayrıca XII. yüzyılda düalizmin 

Balkanları259 ele de geçirdiğini iddia etmektedir.260 Ayrıca Borst Katarlar hakkında 1950 

öncesindeki ideolojik okumaları “Kaynakların ve Araştırmacıların Aynasında Katarlar” 

bölümünde ilk işaret eden kişi olması yönüyle de önemlidir. 261 

Peder Dondaine de geleneksel görüşün en önemli temsilcilerindendir. Bu 

konudaki fikrini şu şekilde özetlemektedir: Oksitan262 Katarları, Bogomillerin 

oğullarıydı, Bogomiller de Maniheistlerin varisleriydi.263 Russell, Dondaine’in 

çalışmalarının yıllarca araştırmacılara öncülük ettiğini belirtir.264 Gerçekten Dondaine’in 

birçok reddiye, vaaz ve engizisyon metni üzerine yaptığı pek çok çalışması takdire 

şayandır. Buradan hareketle Schmidt, Dondaine, Douais gibi isimlerin Orta Çağ heresisi 

çalışmalarına yaptıkları en büyük katkının Latince pek çok Katar reddiyesini literatüre 

kazandırmaları olduğunu söylenebiliz. Bu çeviri ve edisyon hareketi aslında kaynakların 

erişime açılmasını sağlayıp metinleri daha kullanılır hale getirerek başka açılımlara imkân 

vermiştir.  

Ancak Dondaine ileriki yıllarda reformcu yani güncel görüşe yaklaşmış gibi 

görünmektedir. “L’hiérarchie Cathare en Italie” isimli makalesinde bunu 

gözlemlemekteyiz.265 Dondaine, bu makalede XII. yüzyıla kadar Batı’da “Katarizmin” 

bulunmadığını belirtmektedir.  Dondaine, Batı’da XII. yüzyılın ortalarından önce sadece 

                                                
257  Arno Borst, Die Katharer, s. 59-60. 
258  Borst, Die Katharer, s. 63. 
259  Bogomilleri kastetmektedir. 
260  Borst, Die Katharer, s. 66. 
261  Lucy J. Sackville, Heresy and Heretics of the Thirteenth Century: The Textual Representations, (York: York 

Medieval Press), 2011, s. 2; A. Borst, Die Katharer, Monumenta Germaniae Historica Schriften 12, Stuttgart, 1953, 
s. 1–58. 

262  Güney Fransa’yı tanımlamak için kullanılan terimlerden biridir. (Occitan) 
263  Jeffrey Russell, “Interpretations of the Origins of Medieval Heresy”, Medieval Studies, 25, no 2, 1963, s. 36. 
264  Russell, “Origins of Medieval Heresy”, s. 48. 
265  Russell, “Origins of Medieval Heresy”, s. 36. 



	

67 

	

birbirinden uzak ve toprak altına girmiş küçük grupların var olduğundan bahseder.266 

Dondaine’in fikrinin değişiminde Morghen’la girdiği tartışmaların payı olabilir.267 Ancak 

öte yandan Dondaine’in Morghen’a yaptığı eleştirilerin haklı ve esaslı eleştiriler olduğu 

söylenebilir. Morghen, “Problemes sur l’origine de l’heresie au Moyen Age”268 isimli 

makalesinde düalist ve münzevi geleneğin Hristiyanlığın bizzat kendi içerisinde 

olduğunu iddia eder. Dondaine’in 1952 yılında yayınladığı “L’origine de l’heresie 

Medievale” isimli makalesi, Morghen’ın Medievo Cristiano isimli çalışmasına bir cevap 

niteliğindedir.269 Dondaine bu çalışmasında Morghen'ın argümanını şu şekilde özetler: 

Batıda heretikliğin başlangıcına işaret eden heterodoks akımlar, inançsızlığa karşı çıkan 

dini ve medeni vicdanın ve manevi bir hayat arzusunun tezahürleriydi. Dondaine ayrıca 

Morghen’ın “heresi”nin dışarıdan gelen bir kökeni olmadığını, kendi dini ve sosyal 

atmosferinin “heresi”yi doğurduğunu söylediğinin altını çizer.270 Dondaine, Morghen’ın 

kaynaklar konusunda çok seçici olduğunu belirtir ve teolojik yorumlar içeren kaynakları 

heretiklere karşı önyargılı bularak eleştirir. Dondaine bu noktadan hareketle Morghen’ın 

öne sürdüğü tez için kullandığı kaynakları tarihsel açıdan yeterince kritik edip etmediğini 

sorgular.271 

Jeneoloji fikrini benimseyen tarihçilerden bazıları “heretik” geleneklerin 

Maniheist kökenden geldiğini düşünmez. Bu bizim güncel görüş kategorisine dahil 

ettiğimiz düşünceye yaklaşmada kaydedilen bir evre olarak da düşünülebilir.  Örneğin 

Söderberg272 jeneolojik düşünceyi savunsa da Runciman ve diğer gelenekçiler gibi 

Maniheizmin Batı heresisinin kökeni olduğunu savunmaz. Södenberg, Maniheizmin 

Batıda V. yüzyıl, Bizans’ta ise VI. yüzyıl’dan sonra yok olduğunun altını çizer. Bununla 

beraber, Gnostik yahut düalist grupların Doğuda IX. ve X. yüzyılda tekrar ortaya çıktığına 

                                                
266  Russell, , “Origins of Medieval Heresy”, s. 48. 
267  Morghen güncel görüşü ilk dillendiren isimler arasındadır. 
268 Morghen, R. “Problèmes sur l'origine de l'hérésie au Moyen-âge”, Hérésies et sociétés dans l'Europe pré-

industrielle : 11e-18e siècles : communications et débats du Colloque de Royaumont,  
  Revue Historique 236, no. 1 (1966): 1-16. Ağustos, 29, 2020. http://www.jstor.org/stable/40950825. 
269 Antoine Dondaine, “L’Origine de l’héresie médiévale: a propos d’un livre récent’, Rivista di Storia della Chiesa in 

Italia 6(1952). (İlk baskı, Bari, 1944) 
270 Dondaine, “L’origine”, s. 47. 
271 Dondaine, “L’origine”, s. 50-51. 
272  Söderberg, La Religion des Cathares  isimli çalışmasında, Bizans ve Batı dünyasındaki Hristiyan düalizminin 

doğasını inceler. 



	

68 

	

da işaret etmektedir. Södenberg’e göre Bogomiller ve Pavlikenler Batıda dini muhalefetin 

doğasını şekillendirmeleri açısından çok büyük önem arz etmektedir. Yine Södenberg’e 

göre “Katarlar” Bogomil hareketinin bir neticesidir. Bunun da ötesinde, XI. yüzyılın 

başında heretikler “certaines doctines cathares”i benimsemişlerdi. Söz konusu heretikler, 

XI. yüzyıl’ da Toulouse, Orléans, Chalon-sur Marne, Reims, Monforte ve Artois’te 

görülmüşler ve böylelikle XII. yüzyıldaki Batı ve Doğu düalizmi irtibatının kurulmasını 

sağlamışlardır. 

Schmidt de Maniheist kökeni kabul etmeyen geleneksel düşünceye sahip 

tarihçiler arasındadır. Ona göre Batı’da düalizmin izleri X. yüzyıla kadar uzanmaktadır. 

Schmidt’e göre “heresi”nin en uzun ve sağlam kökleri Dalmaçya’dan İtalya’ya geçer, 

sonra Macaristan üzerinden Kuzey Almanya’ya ulaşır.  Sonra, XI. yüzyıldan itibaren de 

düalizm Macaristan, Trakya ve hatta Yunanistan’ın bazı önemli şehirlerine bile sirayet 

ettiğini savunur.273 Katarların sahte bir din olduğunu iddia eden Schmidt esasında 

“Katarlar” ile “düalizm” terimlerini de birbirinin yerine kullanmaktadır. Çünkü eserinin 

başka bir bölümde “Katarlar”ın erken dönemde hem Doğu hem de Batı olmak üzere her 

yere yayıldığını belirtmektedir. Tüm bölgeye ulaşan bu yayılmada ona göre Slavların 

kendi çıkarları için çok iyi kullandıkları ticaretin etkisi kritiktir. Öte yandan Schmidt 

Maniheist düalizm ile Katar düalizminin aynı olmadığını belirtir. Yani Schmidt 

“heresi”nin Maniheizm’den bu yana gelen bir gelenek olduğunu kabul etmez. Ancak 

Bizans Bogomilleri ve Batı Katarlarının aynı mezhep olduğunu iddia eder. Ona göre 

Bogomiller de Pavlikenlerden etkilenmişlerdir.274 

Maniheist kökenden gelmediği iddiası artık geleneksel görüşten kopuşu da 

beraberinde getirmiştir. Söderberg, Morghen, Scmitd gibi isimler yeni görüşün 

benimsenmesine öncülük etmişlerdir. Onların argümanlarının bir nevi geçiş aşaması 

olduğunu söyleyebiliriz. Geleneksel görüşün sonunda zikrettiğimiz Söderberg’in görüşü 

geleneksel görüşten kopuş aşamasına epey yaklaşmıştır. Ancak kesin dönüşün 

                                                
273 Charles Schmidt, Histoire et Doctrine de la Secte Des Cathares ou Albigeois, 1. Baskı: (Paris, Genevre, Méme 

Maison, 1849), s. 10. 
274 Anne Bradford Townsend, “The Cathars of Languedoc as Heretics: From the Five Perspectives of Five 

Contemporary Scholars", Doktora Tezi, University of Cincinnaty, Ohio, 2007, s. 87. 



	

69 

	

Morghen’la gerçekleştiğini söyleyebiliriz. Morghen’ın modern güncel tarihçilerden farkı 

ve iddialarını zayıflatan noktası, düalist düşüncenin Hıristiyanlık dininin bizzat kendi 

içerisinde var olduğu iddiasıdır. Dondaine onu bu görüşü sebebiyle kıyasıya eleştirmiştir. 

Dondaine’in Morghen eleştirileri gerçekten dikkate değerdir. Bu konuda haklı olsa da 

Morghen’ın jeneolojik görüşü eleştirmesine getirdiği itirazlar heresi çalışmalarının yeni 

bir evreye geçmesine mâni olmamış gibi görünmektedir. Bu anlamda Morghen’ın 

Katarlar çalışmalarında bir dönüm noktası olduğu konusunda hakkını teslim etmek 

gerekmektedir.  

Daha sonra bazı çalışmalarda “geleneksel” olarak adlandırılan ancak bizim 

güncel görüşe dahil ettiğimiz Claire Taylor, John Arnold, Andrew Roach, Peter Biller 

gibi isimleri dahil ettiğimiz güncel görüş gündeme gelmiştir. Günümüzde bu tarihçiler 

henüz hayattadırlar. Ancak günümüz tarihçilerin hepsi aynı fikirde değillerdir. I. R. 

Moore ve Mark Pegg’in öncülük ettiği daha çok “septik” olarak isimlendirilen görüş de 

bu tarihçilere bazı önemli eleştirilerde bulunmuşlardır. Septiklerle sürdürülen tartışma 

halen canlıdır ve Katarlar çalışmaları bağlamında çok kıymetlidir. 

III. KATARLAR VE MANİHEİST KÖKEN İDDİASI 

Katarların Maniheist kökenli olmadıklarına dair en güçlü delil, bu iddianın 

tamamen Katolik kaynaklarından alınması, Katarların asla kendilerini Maniheizmin 

devamı olarak tanımlamamasıdır.  Bunun yanında Katolik kaynaklarındaki Maniheizmin 

olumsuz bir niteleme olduğunu da akılda tutmak gerekmektedir. Katolik reddiye ve 

vaazlarında “heresi” ve “Maniheizm” sık sık birlikte kullanılmaktadır. Moore’un da işaret 

ettiği gibi Maniheizm’e yapılan referansların kaynağı Augustinus okumalarıdır. Özellikle 

Chabbenes’li Ademar’ın 1018’de Aquitaine’de “Maniheistlerin” ortaya çıktığını 

kaydetmesinden itibaren batı heresisinin yabancı kaynaklı olduğu fikri genel bir kabul 

haline gelmiştir.275 Moore’a göre Ademar’ın neo-Maniheizm ifadesi doğrudan 

                                                
275  I. R. Moore, “The Origin of Medieval Heresy”, History 55/183 (1970): s. 21. Moore ayrıca R. I. Moore aynı eserde 

Orta Çağ’a ait kroniklerdeki bilgiler, manastırlara ait kütüphanelerdeki Orta Çağ otoritelerinin yazdığı eserlerden 
beslenen günümüz bilgileriyle kolaylıkla karıştırılabildiğini aktarmaktadır. 



	

70 

	

okuyucusunu Augustinus’a yönlendirmektedir. Zira o dönemde Augustinus’un Maniheist 

reddiyeleri ve heresi yazıları Katolik camiaca gayet iyi bilinmekteydi.  

Katarların Maniheist kökenli olduğunu iddia etmenin ne kadar kullanışlı bir araç 

olduğundan biraz bahsetmek gerekebilir. Hayatının dokuz yılını Maniheist olarak geçiren 

ve daha sonra Katolikliğe döndüğünde Maniheizm’e dolayısıyla “heretiklere” birçok 

reddiye kaleme alan Augustinus’un Hıristiyan dünyasındaki etki sahası ve “Adil/Haklı 

Savaş” teorisi akılda tutulmalıdır. Çünkü bu sebeple Katarları Maniheizm’e bağlamak, 

hem heresi hakkındaki bütün tanım ve kanaatlerin onlara da teşmil edilmesini 

kolaylaştıracak hem de onlara uygulanan şiddetin de meşrulaştırmasını nasıl mümkün 

kıldığı anlaşılacaktır. Burada bizi ilgilendiren en önemli husus, “Maniheizmin” bir etiket 

olarak kullanıldığı net bir şekilde bilinirken, Orta Çağ Avrupası heresi tarihini 

“Maniheizm tarihi”ymiş gibi okumanın ne derece doğru olduğu meselesidir. Bu 

bağlamda geleneksel görüşü benimsemek, aslında hemen hemen Orta Çağda 

“heretiklere” yazılan reddiyeler ve kroniklerle aynı tarafta durmak, dolayısıyla objektif 

bir yaklaşımdan uzak olmak anlamına gelmektedir. Bu görüş hususunda günümüz 

tarihçilerinden hem “geleneksel” (yani güncel) hem de şüpheci görüşü savunan bütün 

tarihçiler ittifak etmişlerdir. Bu mutabakat aynı zamanda Katolik kaynaklarının Katarlar 

hususunda kullanılsa dahi dikkatli kullanılması ve bazı süzgeçlerden geçirilmesi 

konusunu da kapsamaktadır.   

Maniheist kökenin reddedilmesine dair bazı diğer argümanlara da kısaca göz 

atacak olursak: Güncel görüşe dahil ettiğimiz Janet ve Bernard Hamilton, Maniheistler 

düalist olsalar da Hıristiyan değillerdir, dolayısıyla Hristiyan olduğunu iddia eden gruplar 

Maniheizm’e isnat edilemeyeceğini belirtirler.276 Bu konudaki ikinci argümanları da 

Hıristiyanlığın, kendisiyle hemen hemen aynı dönemde gelişen Gnostisizmin 

kozmolojisiyle ortak noktalarının bulunmasıdır. Ayrıca, Hıristiyan Gnostikler, Eski ve 

Yeni Ahit’teki kozmolojik önermeleri kendilerine göre tekrar yorumlayıp gizemlerini 

ortaya çıkardıklarını düşünmüşler ve Kilisenin sıradan insanlardan gizlediği İsa’nın 

                                                
276  Hamilton, Janet, Bernard Hamilton, Yuri Stoyanov, and Leyla Kuzucular. Bizans Döneminde (650-1405) Hristiyan 

Düalist Heretikler, (Christian Dualist Heresies in the Byzantine World, C. 650-C. 1450 : Selected Sources) Ankara: 
Yurt Kitap, 2010. s. 35-36. 



	

71 

	

öğretilerine ulaştıklarını iddia etmişlerdir. Bütün bunlara rağmen, XI. yüzyıldan sonra 

Bizans dünyasında varlığını sürdüren organize Gnostik grupların olmadığı konusunda 

elimizde yeterli kanıt bulunmadığını dile getirirler.277 Bunun yanı sıra Hamiltonlar Orta 

Çağdaki Hristiyan düalistlerin Gnostiklerin devamı olmadıklarını, son Hristiyan düalizmi 

dönemine kadar kalabilmiş son Gnostiklerin Markionistler olduğunu belirtmektedir.278 

IV. PARADİGMA DEĞİŞİKLİĞİ: GÜNCEL VE SEPTİK GÖRÜŞ 

Güncel paradigma değişikliğinin icat teorisiyle gerçekleştiği düşünülmektedir. 

İcat teorisini kabul eden tarihçilerin septikler, kabul etmeyen tarihçilerin de çoğunlukla 

güncel görüşü savunan tarihçiler olduğunu rahatlıkla söyleyebiliriz. Güncel görüşte, 

Katarların teriminin kullanılmasında bir sakınca görülmez. Dikkatli kullanıldığı takdirde 

Engizisyon kayıtlarının kullanılabileceğini düşünülür. Söz konusu tarihçiler elbette 

Katarların Maniheizm kökenini reddeder, Doğu kökenlerini yani jeneoloji teorisini kabul 

etmez. Ancak Andrew Roach, Bernard Hamilton, Yuri Stayenov’un da içinde bulunduğu 

önemli bir kısmı Katarlar-Bogomiller bağlantısının mümkün olduğunu savunur.  

Güncel görüşü savunan tarihçilerin birçoğu, Peter Biller’ın öncülük ettiği ve 

York ekolü diyebileceğimiz yaklaşım da Katarların engizisyon kayıtlarındaki aile 

şecereleri, meslekleri sosyal ağları gibi konular üzerinden incelenmesini öngörmektedir. 

John Arnold, Lucy Sackville, Rebecca Rist, Claire Taylor gibi Katarları çalışan önemli 

bilim insanlarını yetiştiren ekol, Doat projesi279 kapsamında doktora tezleri yazdırmak ve 

kitap yayınlamak suretiyle çalışmalarına devam etmektedir.   

Bundan sonraki bölümlerde septik tarihçilerin görüşleri icat teorisi kısmında 

açıklanacaktır. Terim tartışmalarında hem şüpheci hem de güncel görüşü savunan 

                                                
277  Hamilton, Bizans Düalist Heretikleri, s. 37. 
278  Hamilton, Bizans Düalist Heretikleri, s. 38. 
279  https://www.york.ac.uk/res/doat/project/ Projenin tam ismi ‘The Genesis of Inquisition Procedures and the Truth-

Claims of Inquisition Records: The Inquisition Registers of Languedoc, 1235-1244’ dur. Ancak dile kolaylık 
sağlamak için ‘Doat’ olarak anılmaktadır. Doat isminin kaynağı ise yıpranan ve çürümeye yüz tutan Engizisyon 
kayıtlarını XVII. yüzyılda yeniden tekrar eden ve günümüze kadar gelmelerini sağlayan John Doat’tır. Dolayısıyla 
Doat projesi, Paris’teki Bibliothéque Nationale de France’deki Doat koleksiyonundaki ciltlerin İngilizceye 
tercümesi faaliyetidir. Bu kayıtlar sayesinde dönemin Languedoc’unda yaşayan insanların hayatları hakkındaki 
bilgilere erişebilmek isteyen tarihçilere imkân sunabilmektedir. Proje, günümüzdeki birçok Orta Çağ 
heresioloğunun hocası Peter Biller’ın Paris Milli Kütüphanesi’nde araştırmaları esnasında XXI. ve XXVI. ciltlerin 
önemli bilgileri içerdiğini fark edip araştırmacıları tercümeye teşvik etmesiyle başlamıştır. 



	

72 

	

tarihçilerin düşüncelerine yer verilecektir. Bogomil-Katar bağlantısı kısmında daha çok 

güncel görüş ön plana çıkacaktır. 

A. İcat Teorisi 

Güncel tartışmaların bel kemiği diyebileceğimiz ana tartışma heresinin sonradan 

icat edildiği teorisi etrafında şekillenmektedir.280 Foucaultcu tarih düşüncesindeki 

dönüşümün heresi çalışmalarına bir yansıması olarak tanımlayabileceğimiz bu yaklaşım 

1990’larda belirmeye başlayan, Mark Pegg’in ve I. R. Moore’un başını çektiği şüphecilik 

akımıdır. Bu düşünürler şüphecilerin yanı sıra revizyonalistler, radikal septikler, icatçılar, 

yapı-sökümcüler diye de anılmaktadırlar. Foucault’nun iktidar kavramından hareketle 

Katarların zavallı kurbanlar gibi takdim edilmesinin realiteyle ne düzeyde örtüştüğünü 

sorgulamaktadırlar. Yine engizisyoncuların “Katarlar”a yapıştırdığı heretik etiketi 

üzerine bu kadar eğilmelerini bu motivasyonlarının bir neticesi olarak görmek 

mümkündür. “Katarlar, tarihçilerin bir illüzyonu, bir mit, XII. yüzyıl Güney Fransasında 

zulmeden toplumun ürettiği bir bostan korkuluğu281, Albi Haçlı Seferi ve Engizisyonun 

kendini gerçekleştiren bir kehaneti, bir icadıdır” demektedirler. Bu tarihçiler temel 

itibarıyla Katarların gerçekten var olup olmadığını da sorgulamaktadır. İşte “şüpheci” 

tanımı bundan kaynaklanmaktadır. Bu tartışmayı en derli toplu ve detaylı görebildiğimiz 

çalışmalardan birisi 2016 yılında yayınlanan Katarların tekrar soruşturmaya (inquisition) 

tabi tutulduğunu ima eden ve günümüzdeki Katar tarihçilerinin bazılarının görüşlerini 

beyan ettiği Cathars in Question isimli eserdir.   

Şüpheci görüşü savunan tarihçiler yalnızca Pegg ve I. R. Moore’dan ibaret 

değildir. Ancak tartışmaya daha çok katılan ve en çok gündemde olan bu iki isimdir. 

Moore’un, 1999’da yayınlanan, Monique Zerner’ın editörlüğünü yaptığı Inventer 

l’hérésie? Discours polémiques et pouvoirs avant l'Inquisition isimli eserden etkilendiği 

söylenmektedir. Uwe Brunn ve XII. yüzyılın ortalarında Rheinland'da heresi raporları 

                                                
280  Günümüz kaynaklarında gelenekselci ve şüpheci şeklinde ayrılır ve şüpheci olmayan bütün tarihçiler çoğunlukla 

“gelenekselci” sayılır. 
281 (Straw man of a persecuting society) John Arberth, Contesting the Middle Ages: Debates That Are Changing Our 

Narrative of Medieval History, Taylor & Francis Group, 2018. 



	

73 

	

üzerine yazdığı eseri, Hilbert Chiu ve akademik teolojide düalizmin inşasıyla ilgili 

açıklamaları ve Mark Pegg'in XIII. yüzyılın ortalarını konu alan çalışması bu gruptandır. 

Şüpheci kategorisine dahil edilen tarihçilerin hepsi aynı görüşte değillerdir. En 

radikal septiklerden kabul edilen Pegg’in düşüncelerini incelediğimizde “Katarlar”ın bir 

Balkan heresisi olmadığı, zulmeden toplumun inşa ettiği bir topluluk282 olmadığı ve 

dahası böyle bir fenomenin Orta Çağ’da hiç var olmadığı iddiaları dikkat çekmektedir. 

Ona göre “Katarlar” yalnızca XIX. yüzyıl akademisyenlerinin bir icadıdır.283 Hatta Orta 

Çağ entelektüelleri heresiyi nasıl icat ettiyse, XIX. yüzyıl akademisyenleri de aynı şekilde 

Katarları icat etmişlerdir. XIX. yüzyılda din çalışan akademisyenlerin genel çalışma 

prensiplerini doğru bulmamış olması onu bu kanaate sevk etmiştir. Pegg’e göre bu 

akademisyenler dinleri yalnızca soyut doktrinler, farklı tutumlar ve hiç değişikliğe 

uğramamış temsiller gibi sunmuşlardır. Bunun sonucunda Katarlar araştırmacıların 

zihninde değişmez, sabit düalist bir öğretiden ibaret bir hareket olarak kalmaya mecbur 

bırakılmıştır. Halbuki ona göre, düalizm Katarların ayrılmaz bir parçası değildir. Bilakis 

Oksitan (occitan)284 kültürü dinin çok önemli bir parçasıdır. Pegg’e göre ‘İyi İnsanlar’a 

(Katarlar) atfedilen meziyetler, aslında Oksitan kültüründe bulunan nezaket ve kutsallığın 

birer ifadesidir. 

Pegg jeneoloji fikrini kıyasıya eleştirmektedir. Ona göre XIX. yüzyıl 

akademisyenleri, adeta yüzyıllar boyunca bir sürü farklı toplum ortaya çıkmamış, bu 

toplumlar zamanla hiç kaybolmamış, hiç coğrafi ve kültürel farkları olmamış ve tamamen 

aynılarmış gibi “Katarlar”ı jeneoloji teorisiyle, Maniheizm’e kadar geriye doğru 

götürerek düalist bir zincirle birbirine bağlamışlardır. Pegg bu argümanını güçlendirmek 

için Sör Thomas Browne’dan bir alıntı yapar ve onun meseleyi gayet veciz bir şekilde 

özetlediğini belirtir: “(Heretikler) Yazarları gibi yok olmadılar. Arathusa nehri gibilerdi. 

Bir yerde yok olsalar da başka bir yerde yine çıktılar.” Dolayısıyla Pegg özetlediğimiz 

sakıncalar sebebiyle Katarizm olmaksızın yeniden bir heresi tarihi yazılması gerektiğini 

                                                
282  Construction of a Persecuting Society. 
283  Mark Gregory Pegg, “The Paradigm of Catharism; or, the Historians’ Illusion,” in Sennis, Cathars in Question, 21. 
284  Dönemin Güney Fransasında Oksitan dili (ok dili) konuşulmaktaydı. Bölge zaman zaman Oksitanya ve kültürü ve 

dili de Oksitan şekilde anılmaktaydı. 



	

74 

	

ifade etmektedir. XIX. yüzyıl din çalışmalarındaki bakış açısının yalnızca tek bir 

metinden hareket ettiğini285 ancak buna mukabil artık tarihi ve antropolojik derinlikle ve 

daha geniş bakış açılarıyla konuya yaklaşılması gerektiğini savunmaktadır. Bunu yanında 

fikirlerin ve toplumların birbiriyle örtüşmesi gerektiğini de ifade etmektedir. 

Pegg, şüpheci olmasına rağmen, bazı noktalarda Moore’dan ayrılmaktadır. Bu 

noktalardan biri Moore’un meşhur “zulmeden toplumun inşası” teorisidir. 

“Gelenekselci”lerden kabul edilmesine rağmen, Claire Taylor dahi, Moore’un bu 

teorisini, heresinin anlaşılmasına büyük katkı sağladığını belirterek takdir etmiştir.286 

Bunun da ötesinde, sırf Moore’un bu teorisini konuşmak üzere, Michigan’da bir Orta Çağ 

kongresi toplanmış ve daha sonra söz konusu kongre bu teorinin ismiyle 

kitaplaştırılmıştır.287 

Moore Formation of a Persecuting Society’ sinde zulüm gören toplulukların 

yalnızca heretikleri değil, geç dönem XI. yüzyıl sonrası Hristiyan toplumunda dışlanan 

Yahudiler, Müslümanlar gibi “azınlıkları”, cüzzamlı, vebalı gibi görünür sağlık sorunu 

yaşayan, ancak dini bakımdan da cezalandırıldığı düşünülen insanları, eşcinseller gibi 

toplumun ahlaki açıdan doğru bulmayıp reddettiği kesimleri de kapsadığını iddia 

etmektedir. Bunun için de Orta Çağ otoritelerinin kınanması gerektiğini belirten Moore, 

şunları aktarmaktadır: “Zulüm, siyasi nüfuz yarışında bir silah olarak başladı ve galip 

gelenlerce toplum üzerindeki güçlerini pekiştirebilmek için bir araca dönüştürüldü.288 

Moore, zulmün durup dururken ortaya çıkmadığını ve yeni hedefler doğrultusunda 

                                                
285 Pegg ayrıca Encyclopedia Britanica’da Conybeare’ in Maniheistlerin doğrudan torunları olduğu konusunda şüphesi 

olmadan yazdığı Cathars maddesinin de araştırmacılara ciddi bir tesiri olduğunu kaydeder. Söz konusu maddede 
heresi gruplarının zaman ve mekândan bağımsız olarak tamamı aynı heresi olarak algılandığını, uzun süren gizli 
diasporadan sonra X. ve XIV. yüzyıllarda Pavlikenler Bogomiller olarak gün yüzüne çıktıklarını, bu grupların 
düalist eğilimleri olan her heresi gibi ayrımcılığa maruz kaldıklarını söylediklerini aktarır. Bu maddeye göre 
Maniheistlerin ardılları olan Bogomiller sık sık İtalya’yı ziyaret etmektelerdi. Bu durum İtalya’daki Katarlarla 
bağlantı kurulduğunu ifade etmektedir. (s. 182). Albigensis maddesinde de (Paul Daniel Alphandéry) Conybeare’e 
göre daha dizginlenmiş bir tonda yazıldığından bahseder. Maniheistler göz ardı edildiğini ancak Bogomil ve 
Pavliken etkisinin net olarak kabul edildiğini aktarır. Albigenler (Katarlar)’in ilk Limousin’de 1012 ve 1020 
civarında görüldüğünü ve son olarak XI. yüzyılın ilk zamanlarında Toulouse’a göç ettikleri aktarılır. 80 yıl sonraki 
edisyonda da Encyclopedia of Religion’da aynı şekilde olduğunu belirtmiştir. Böylelikle bu yazarlar Pegg’e göre 
kendilerinden önceki yüzyılda Katarlar hakkında ve diğer bütün heretikler hakkında ne düşünüyorlarsa onu kendi 
çağlarına aktarmışlardır. 

286 Claire Taylor, Heresy, Crusade and Inquisition in Medieval Quercy (Heresy and Inquisition in the Middle Ages), 
York Medieval Press, 2011, s. 17. 

287 International Medieval Congress Kalamazoo, Michigan, Moore, I. R. Ve Michael Frasetto, Heresy and the 
persecuting society in the Middle Ages: Essays on the work of R. I. Moore, Leiden: Brill, 2006. 

288  Moore, Formation of Persecuting Society, 146. 



	

75 

	

baskının arttırılmadığını düşünmektedir. Ona göre, daha ziyade, heretiklerin tespit edilip 

toplumdan dışlanması, otoritenin meşrulaştırılması ve genişletmesine de imkân 

tanımıştır. Merkezi güçlerin yükselişe geçmesi de bunu pekiştirmiştir. Moore’a göre, bu 

durumun ortaya çıkma sebebi, yeni çıkan eğitimli seçkinlerin, okullar vasıtasıyla 

fikirlerini yaymasıdır. Moore, bu eğitimli kesimin, hem seküler yönetimi hem de dini 

merkezileştirip bürokrasiyi oluşturmak suretiyle fikirlerini topluma dayattığını 

savunur.289 

Biraz daha açmak gerekirse Moore’un eserinin temel iddiası, prenslerin veya 

piskoposların kanaatlerinin, zamanla halk nezdinde heretikler ve Yahudiler gibi ötekiler 

hakkında bir nefret duygusu oluşturulması ve bununla zulmün kolay uygulanmasına 

zemin hazırlanmasıdır.290 Dolayısıyla bu grupların aslında gerçekte bir tehlike 

oluşturmadıkları, ancak bir tehdit algısının inşa edildikten sonra, bunun herkesçe kabul 

edilmesi sağlanıp zulmün bu şekilde meşrulaştırıldığı fikri savunulmaktadır.  

Öte yandan, Orta Çağ heresi tarihi sahasındaki çalışmalarına yarım asırdır 

devam eden Moore, daha önce bizim güncel görüş olarak tanımladığımız bakış açısına 

sahipken sonradan “septik” görüşe katılmıştır. Moore, Georges Duby’nin tarihin 

değiştiğini söylemesi gibi tarih biliminin ve tarihçinin de gelişmeye açık olması 

gerektiğini vurgular. Moore’a göre değişen ve gelişen yalnızca tarih ve tarihçi değildir. 

Ona göre Katarlar bağlamında XIII. yüzyılda yaşanan en büyük yanılgılardan biri 

heresinin aynı kaldığının zannedilmesidir. Moore bu yanılgıyı bilinçli bir farkındalık 

göstermediğimizde, istasyonda bulunduğumuz trenin değil de başka bir trenin hareket 

ettiğini zannetmemize benzetir.291 XIII. yüzyıl Kilise’si entelektüelerinin de heresiyi 

daima sabit kaldığını zannedip XII. yüzyıldaki heresiyle aynı olduğunu düşünmeleri de 

bunun gibidir. Moore heresinin de değiştiğini ve geliştiğini savunur. Buradan hareketle, 

bizim ancak gözlerimizi bir noktada sabitlemediğimiz takdirde dünyanın bir akış içinde 

olduğunu anlayabileceğimizi belirtir.292 

                                                
289 Michael D. Barbezat, Burning bodies: communities, eschatology, and the punishment of heresy in the Middle Ages, 

2018.  s. 5. 
290  Moore, Formation of Persecuting Society. 
291  http://rimoore.net/2016/11/13/cathars-in-question-a-response-to-pete-biller/ 
292  http://rimoore.net/2016/11/13/cathars-in-question-a-response-to-pete-biller/ 



	

76 

	

 Öte yandan “gelenekselciler”den olarak bilinen Peter Biller, Moore’un özellikle 

bu değişimini The War on Heresy kitabının değerlendirmesi üzerinden epey sıkı bir 

eleştiriye tabi tutmaktadır. Örneğin Moore’un Katarlar tarihi hakkındaki görüşlerinin 

değişimi konusunda, uzmanı olduğu XI. yüzyıldan uzaklaşarak akademik olmayan, 

popüler bir yaklaşımla XII. ve XIII. yüzyıllara yönelmesini rahatça hareket edebileceği 

kendi sahasından uzaklaşması olarak değerlendirir. Bundan dolayı Biller’a göre 

Moore’un kullandığı kaynaklar yeterince güvenilir değildir. Bu sebeple Moore’un 

argümanlarının zayıfladığını düşünür.  

Moore’un çok radikal bir değişimle şüpheci fikre geçtiğini belirten Biller, 

Katarizmin “yapılandırılmış” bir grup olduğu önerisini sunduğunu aktarır. Moore bu 

teoriyle Katarların “icat” edildiğini, bu icatta yerel Kilisenin, Kilise adamlarının sıkı 

sıkıya muhafaza ettikleri hayal güçlerinin293 ve 1230 sonrasında Domiken 

Engizisyoncuların yaratıcılığının etkili olduğunu belirtmektedir. Biller’ın Moore’a 

eleştirileri bunlarla sınırlı kalmaz, ayrıca belgelere yaklaşımı da eleştirir. Biller’a göre 

Moore, bir taraftan belgelerin siyasi bağlamı ve yazarların abartılı davranıp 

davranmadığıyla ve metnin sahte olup olmadığıyla ilgilenirken diğer taraftan metnin 

yazıldığı bağlamı değerlendirmeyi ve bu bağlamı, metnin türü, dili ve şekliyle 

ilişkilendirmeyi ihmal etmektedir. Buradan hareketle Biller, Moore’un eleştirel yorum 

yaparken tek yönlü bir tutum sergilediğini savunur. Böylelikle, metnin varlığını göz ardı 

eden ve değerini takdir etmeyen bir yaklaşım sergilediğini düşünür. Hatta bu konudaki 

eleştirisini sertleştirerek Moore’un Toulouse’daki heresinin varlığıyla ilgili uzlaşma 

kararnamelerini değerlendirmesini ve süreç içerisinde ulaştığı neticeyi eleştirir. Ona göre 

Moore, Canterburyli Gervase’nin 1177’de yazdığı ve heretiklerin iki prensipten294 

bahsettiği bir mektuptan söz etmesini “niçin başka bir kaynakta değinilmemiş,” diyerek 

geçiştirmiştir. Biller, Moore’un eserin ilerleyen bölümlerinde söz konusu kaynağı 

“otantikse” diyerek itibarsızlaştırıp, nihayet son bölümde metnin sahte olduğu sonucuna 

vardığını söyler.  

                                                
293  Augustinus ve daha sonra XII. ve XIII. yüzyıllarda yazılan reddiyeler kastedilmektedir. 
294  Kötü ve İyi Tanrı, düalizm. 



	

77 

	

Moore’un en önemli iddialarından birisi, Katarlar kilisesinin XIII. yüzyıla kadar 

fiziken hiç görülmediği, dolayısıyla XIII. yüzyıl öncesinde Katarların bir fenomen olarak 

var olmadıkları düşüncesidir.295  Dolayısıyla bu kilisenin Doğu kökenlerinin tamamen bir 

mitten ibaret olduğunu belirtir. Hatta bu konuda Biller, Moore’un Bogomillerin hala 

konuşulmasını tahfif eden ifadesi konusunda, Moore’u edebi bir şekilde ifade etmiş olsa 

da delille izale etmediği sebebiyle eleştirir.296 Diğer taraftan Moore, Biller’ın XII. 

yüzyılda organize olmuş bir düalist yapı olabilirdi düşüncesini zaten hiçbir zaman inkâr 

etmediğini söyleyerek kendisini savunur. 

Şüpheci tarihçilerden Jean-Louis Biget, önce evanjelik amaçlarla yola çıkan dini 

muhalefetin(“heresi”nin) giderek ruhbaniyet karşıtlığına(anticlericalism), daha sonra da 

düalist bir heresiye dönüştüğünü iddia eder. Ancak Biget, bu muhalefetin, sadece 

entelektüel Kilise adamlarından oluşan seçkinlerin zihinlerinde var olduğunu ve halka bu 

şekilde lanse ettiklerini düşünmektedir.297 Yine şüpheci tarihçilerden Julien Théry-

Astruc, Katarlara ait olduğu iddia edilen “düalist öğretinin” entelektüellerin hayal 

ürünlerinin topluma yansıtılması sonucunda ortaya çıktığını, dolayısıyla Katarlarda 

düalizmin gerçekten var olmadığını iddia etmektedir.298 

Moore’a göre, Uwe Brunn, XII. yüzyılda Rhineland’da Katarların görüldüğünü 

iddia eden “geleneksel” görüşe öldürücü darbeyi vuran kişidir.299 Frankafon 

çalışmalarındaki -Katarların tarihi gerçekliğini sorgulayan- şüpheci yaklaşım Monique 

Zerner’ın Inventer l’hérésie?300’si ile başlamıştır. Brunn, bu şüpheci kanadın yeni 

temsilcisidir. Brunn, terim tartışmalarında da şüpheci görüşle aynı fikirdedir. Katar 

teriminin, Rheinland'da, XII. yüzyılda, özellikle Schönaulu Eckbert’in diğer 

reddiyelerden öğrendiği kalıpları çeşitli muhalif grupları tarif etmek için kullanmasıyla 

                                                
295  Detaylı bilgi için bkz. I. R. Moore, The Birth of Popular Heresy, University of Toronto Press, 1995. 
296  Peter Biller, “Goodbye to Cathars”, Cathars in Question, s.288 Text and context in early popular heresy, 2009’daki 

Leeds conferansı) 

297 Micheal D. Barbezat, Burning Bodies, Escotology and the Punishment of Heresy in the Middle Ages,  Cornell 
University Press, 2018, s.7; Jean-Louis Biget, Hérésie et inquisition dans le Midi de la France (Paris: Picard, 2007), 
107–15. 

298  Julien Théry-Astruc, “The Heretical Dissidence of the ‘Good Men’ in the Albigeois (1276–1329): Localism and 
Resistance to Roman Clericalism,” ed. Antonio Sennis, Cathars in Question, s. 81. 

299  Moore, “Principles at Stake,” 262, burning bodies. 
300  Monique Zerner, ed., Inventer l’hérésie? Discours polémiques et pouvoirs avant l’inquisition (Nice: Centre 

d’Études Médiévales, 1998). 



	

78 

	

ortaya çıktığı neticesine ulaşır.301 Brunn’a göre, bunun sebebi, Benedikt keşişi Eckbert’in, 

Augustine’un Maniheizm ve Katarlar kelimelerinin bir arada olduğu Kilise 

konseylerinden, rahiplik eğitiminde karşılaştığı edebi kavramlardan bir türlü kendisini 

alamamasıdır. Netice itibarıyla Brunn’un çalışması, Eckbert’in “Katarlarını” başka 

yerlerdeki diğer muhalif gruplarla ilişkilendirmek ve onların teolojisini Katar teolojisine 

uygulamaya çalışan modern bilimsel anlatılara meydan okumaktadır. 

Pegg ve Brunn, heresi çalışmalarındaki historiografinin iki kanaldan geldiğini 

savunur. Birisi Orta Çağ yazarlarının varsayımları ve zihinleri oluşturdukları filtrelerden 

hareket eder. Diğeri heresi alanındaki modern bilimsel verilerle şekillenir. 

B. Terim Tartışması 

Orta Çağ Hristiyan “heresisi” hakkındaki en güncel tartışmaların merkezinde, bu 

grupların Katolik kaynakları vasıtasıyla çalışılmasının nesnellik konusunda ciddi 

sıkıntılara sebebiyet vermesi yer alır. Bu sebeple bu grupları “heretik”, “düalist”, “Katar” 

gibi ifadelerle isimlendirmenin Katolik kaynakların etkisinde kalmak ve Kilise’nin 

tarafında yer almak anlamına geldiği düşünülmektedir. Dolayısıyla Katarlar terimi, 

“heretik”, “heresi” terimleri gibi artık tartışmaya açık durumdadır. Bunun sebebi 

Cathari kelimesini ilk defa meşhur Katar reddiyecisi Katolik Schönaulu Eckbert’in, 

1163’te Köln’deki “heretikleri” tanımlarken kullanmasıdır. Sonraki yıllarda Sermones 

Contra Catharos ismindeki reddiyesinde de aynı ifadeyi kullanmıştır. Söz konusu dini 

muhalefet grubu kendilerinden hiçbir zaman “Katar” şeklinde bahsetmemiş, kendilerini 

“İyi Hristiyanlar”, “İyi Kadınlar”, “İyi Erkekler” olarak tanımlamışlardır. Dolayısıyla 

“Katar” teriminin reddiyelerdeki kullanımı, hatta cathar kelimesinin cat’den geldiği ve 

kediye taptıkları gibi iddialar da göz önünde bulundurulursa, aslında “Katarlar” 

kelimesinin bir aşağılama ifadesi olduğu rahatça anlaşılabilir. Bunun yanı sıra “heretik” 

tanımlamasının aşağılama içerdiği, bir ötekileştirme ifadesi olduğu ve “doxa”nın, yani 

doğrunun zıttını ifade ettiği dolayısıyla asla objektif olmadığı zaten açıktır. Ayrıca 

                                                
301  Barbezat, Burning Bodies, s. 6; Uwe Brunn, Des contestataires aux “Cathares” Discours de réforme et propagande 

antihérétique dans les pays du Rhin et de la Meuse avant l’Inquisition (Paris: Institut d’Études Augustiniennes, 
2006).  



	

79 

	

“Maniheist” ve bunu ima eden “düalist” terimleri de çok objektif görünmemektedir. Zira 

“maniac” kelimesinden türetildiği bilinen “Maniheist” terimi Orta Çağ’da bir aşağılama 

ifadesi olarak da kullanılmaktaydı. “Katarizm” kelimesini ilk olarak tartışmaya 

açanlardan birisi Corruption of Angels isimli eseriyle Mark Pegg’dir.302 Pegg’in bu 

konudaki temel iddiası, -yukarıda bahsettiğimiz Schönaulu Ecbert’in reddiyesine 

referansla- Katar kelimesinin Katolikler tarafından kullanıldığı, hatta ilk defa bir 

reddiyede kullanıldığıdır. Pegg, ayrıca Katarların kendilerine Katar değil de erkeklerine 

“İyi Adam”, kadınlarına ise “İyi Kadın” dediklerini de hatırlatmaktadır. Bu tartışmaya 

2012 yılında katılan I. R. Moore, The War on Heresy isimli çalışmasıyla Pegg’in tezine 

destek vermiştir. Daha sonra 2016 yılında yayınlanan ve “Katarlar” hakkındaki en güncel 

çalışma olan Cathars in Question isimli eserde, sahanın duayenlerinden Biller, kitapta 

kendisine ayrılan bölümde bu konuyu ele almış ve söz konusu araştırmacıları epeyce 

eleştirmiştir. Biller, terimler hakkında takip edilen bir prensibin gerekliliğini vurgularken, 

aynı zamanda Pegg ve Moore’un Almanca literatürdeki eleştirel yaklaşımları takip 

etmediklerini belirtmiştir. Daha sonra I. R. Moore, kendi sitesinde Peter Biller’ın bu 

yazısına “Cathars in Question: a Response to Peter Biller” başlığıyla bir cevap 

vermiştir.303 Sonuç olarak “Katar” kelimesinin kullanımı tartışmaya açılmış fakat bu 

konuda henüz tam bir mutabakat sağlanamamıştır. 

C. Bogomil-Katar Bağlantısı ve Düalizm Tartışması 

Katar- Bogomil bağlantısını daha çok güncel görüşü savunan tarihçiler kabul 

etmektedir. Bogomillerin ve Katarların katıldığı düşünülen St. Félix-de-Caramen konsili 

Bogomil-Katar bağlantısını savunan tarihçiler açısından kritik bir bağlantı noktası ve 

argümanları için bir delil niteliğindedir. Çünkü bu tarihçilere göre bu konsil Bogomillerin 

ve mutlak düalizmin Languedoc’a gelişi anlamına gelmektedir. St. Félix, Toulouse’un 

güneyinde, yani Languedoc bölgesinde bulunmaktadır. Bu toplantı, söz konusu 

tarihçilerce bir nevi Katarların ılımlı düalizmden mutlak düalizme geçme seremonisi gibi 

                                                
302  Pegg, bu eserde ve “On Cathars, Albigenses or Good Men of Languedoc” isimli makalesinde “Katar” ve 

“Katarizm” kelimelerini ele almaktadır. 
303 Bkz: http://rimoore.net/2016/11/13/cathars-in-question-a-response-to-pete-biller/ 



	

80 

	

anlaşılmaktadır. Ancak bu konsilin çok da mühim olmadığını düşünen bazı tarihçiler de 

vardır ve Mark Pegg bunlardan birisidir. Pegg, bu konsilin gerçekten toplandığına dair 

delillerin yeterince ikna edici olmadığını savunur.304 Anne Brenon da konsilin 

eklesiyastik organizasyonlar açısından önemli olduğunu ancak Katar doktrinleri 

açısından mühim olmadığına inanır.305 

İtalyan Raffaello Morghen gibi diğer bazı tarihçiler, özünü Bogomil öğretisinden 

alan, dolayısıyla birçok açıdan onlardan etkilenmeleri beklenmesine rağmen heretiklerin 

düalizme açık bir referans vermemelerine dikkat çeker. Hatta beklenilenin aksine, 

Katarların bazı inançları, Cosmas’ın306 eserinde belirtilen Bogomil inançlarıyla 

kıyaslanamayacak düzeyde Bogomiller’den farklıdır.  Morghen, Katarların tüm 

özelliklerinin dış etkilere ihtiyaç duyulmadan da anlaşılabileceğini ileri sürmektedir. 

Bunun da ötesinde Morghen’a göre Dondaine’in yaptığı analojilerde bazı sakıncalar da 

bulunmaktadır.307 

Günümüz tarihçilerinden Bogomil bağlantısını en çok savunanlardan birinin 

Bernard Hamilton olduğu söylenebilir. Hamilton’a göre, aksini iddia eden tarihçilerin 

“Bogomillerin X. yüzyılda Batı Avrupa’da olduklarına dair kuvvetli bir delil yoktur” 

itirazı çok önemli değildir. Nitekim ona göre söz konusu dönemde Bizans 

İmparatorluğu’nda dahi Bogomilleri teşhis edebilmek ve onları Ortodoks keşişlerden 

ayırt edebilmek hiç kolay bir iş değildir. Bu sebeple Bogomillerin Avrupa’da 

tanınamamış olmalarının normal karşılaması gerektiğini söyler. Yine Hamilton, XI. 

yüzyılın ilk yarısında Batı Avrupa’da önemli sayıda Ortodoks keşişin var olduğunu, 

ancak eğer XI. yüzyılın ilk yarısında Bogomiller ve Batı Avrupa arasında gerçekten bir 

bağlantı vardıysa dahi bu bağlantının hem görünür düzeyde olmadığını hem de uzun 

soluklu olmadığını belirtir. Öte yandan Hamilton, 1325’ te son Katar din adamlarının 

izlerinin Batı Avrupa’dan silinirken Papa XII. John, Bosnalı Stephen Katromanic’e 

kalabalık bir heretik grubunun bir araya gelip Bosna’ya göç ettiğini yazmıştır. Hamilton 

                                                
304  Pegg, Corruption of Angels. 
305  Anne Bradford, “Possible Origins”, s. 28-29. 
306  Bogomiller hakkında birinci elden bilgi edinilebilen bir kaynaktır. 
307  Barber, The Cathars, s.1-2. 



	

81 

	

Papa’ya ulaşan bu bilginin doğru olması durumunda Bogomil ve Katar bağlarının son ana 

kadar devam ettiği sonucunun çıkarılabileceğini iddia etmektedir. 

Bogomil-Katar bağlantısını savunan bir başka tarihçi Frasettodur. Frasetto’a 

göre Eckbert ve Everwin’in beyan ettikleri Lombers’taki toplantı, Katar heresisinin 

ortaya çıkışı ve misyonerlerin Bizans dünyasından Latin Avrupa’ya yayılmalarının gayet 

belirgin bir işaretidir. Bu misyonerler büyük olasılıkla ilk Katar topluluklarını 

oluşturdular ve Bulgaristan’dan Bogomil düalizmini kendileriyle birlikte götürdüler. 

(Muhtemelen Rhineland, Lombardy ve diğer ticaret yollarını takip ederek.) 

Batı Avrupa’ya düalizmin gelişine dair en kesin delil, geleneksel olarak 1167 

yılında olduğu söylenen ancak daha büyük olasılıkla 1174 yılında gerçekleşen St. Félix-

de-Caramen konsilidir. Her ne kadar bu toplantıyı bildiren belge muhtemelen bu tür 

birkaç toplantıyı bir araya getirse ve 1232 yılında yazılsa da Languedoc ve Güney 

Fransa'daki Katarizmin kökenleri ve doğası hakkında net bir kanıt sunmaktadır. Konsil, 

Kuzey Fransa, Albi ve Lombardiya'dan Katar piskoposlarının bir araya gelmesiyle 

birlikte, Carcassonne, Agen ve Toulouse'daki Katarlar kiliselerinin temsilcileriyle yapıldı 

ve başkanlığını Doğu misyoneri Papa Niquinta veya Constantinople Nicetas 

gerçekleştirdi.308 

Malcolm Lambert da gelenekselci olmayan ve fakat Bogomil etkisini kabul eden 

tarihçiler arasındadır. Lambert Ademar’ın XI. yüzyılda heretikleri tasvir ederken 

Maniheizme benzettiğinin farkındadır. Onun Aquitaine’de Maniheistlerin ortaya çıktığını 

iddia ettiğini belirtir. Evliliği, et yemeyi, vaftizi, haçı, “Kutsal” Kilisenin kurtarıcılığını 

reddettiğini belirtir.309 Ayrıca çalışmasının başka bir bölümünde Ademar’ın heretikler 

için Maniheist demekten çekinmediği yineler ve bu konuda yalnız olmadığını belirtir. 

Landulf’un Montforte’taki grup için Yukarı Lorrraine’deki gruplar için bir kronikçinin, 

Chalon-sur-Marne’nin Liege’li Wazo’ya yazdığı mektupta bölgesindeki heretiklerin 

Maninin Kutsal ruh olduğuna inandıklarını belirtir. Ancak Lambert’a göre bu kişilerin 

                                                
308 Micheal Frasetto, Heretics Lives : Medieval Heresy from Bogomil and the Cathar to Wyclif and Hus, London, Profile 

Books, 2007, s. 76-78. 
309  Malcolm Lambert, Medieval Heresy : Popular Movements from the Gregorian Reform to the Reformation, c. VI, 

Oxford : Blackwell, 2002, s. 491. 



	

82 

	

Maniyi duymuş olmaları pek muhtemel değildi.310 Dolayısıyla aslında Lambert 

geleneksel görüşü desteklemez ama heresi gruplarını XI. yüzyıldan itibaren incelemeye 

başlar. Ayrıca Katarların Bogomillerin mirasçısı olduğunu düşünmektedir.  

Bernard Hamilton’ın radikal düalizmin Nicetas’ın ziyaretinden sonra 

benimsenmiş olduğunu kabul ettiğini ifade eder. Albi Haçlı Seferi bittiğinde Cascassonlu 

Bartholomew’un Agen’de ılımlı düalizmin güçlenmesi için çalıştığını ancak çok etkili 

olmadığını belirtmektedir. Anne Brenon’un Les Cathares isimli eserinde (s. 131-140) 

Languedoc’taki Katarların din adamlarının Nicetas sayesinde mutlak düalizme geçtikleri 

görüşünü reddettiklerini belirttiğini aktarır. Buna delil olarak da Brenon’un Raimon de 

Baimiac’ın ılımlı düalizmini gösterdiğini kaydeder.311 Katarların Bogomillerin mirasçısı 

olduğunu söyler. Bunu genellikle ibadet üzerinden delillendirir. İkisinin de haçı 

reddetmesi gibi mit ve doktrinlerinin birbirine geçmelerine rağmen tamamen aynı iki grup 

olmadıklarını belirtir.312 Bunları da yine consolomentum gibi bazı ibadetler üzerinden 

anlatır. Ancak biz Katarların ibadetleri konusunda elimizdeki verilerin güvenilir 

olmadığını düşündüğümüz için bu konu üzerinde durmayacağız. 

Sonuç olarak, Katarların yazım tarihi en az Katarlar kadar enteresan ve 

anlaşılmayı bekleyen bir serüvene benzetilebilir. XIII. yüzyıldan başlayan ve XIX. 

yüzyıla kadar çeşitli dini, dini ve ideolojik arka planlara doğrudan maruz kalan bu tarih 

yazımının, günümüzde nispeten daha objektif yöntemlerle çalışılmaya başlandığını 

söylemek mümkündür.  

Son dönemdeki Katar tarih yazımı hakkındaki tartışmalara baktığımızda, 

Katarların objektif çalışılma ölçütünün biraz abartılarak Katarların varlığının 

sorgulanmasına kadar ileriye götürüldüğü “septik” yaklaşım dikkat çekmektedir.  

Her ne kadar Türkiye’deki çalışmaların pek çoğunda heretiklerin Maniheizm ve 

Doğu kökenli olduğu mutlak bir hakikatmiş gibi kabul edilse de bu görüş artık günümüz 

                                                
310  Malcolm Lambert. Medieval Heresy, s. 38. 
311  Malcolm Lambert, Medieval Heresy, s. 143. 
312 Malcolm Lambert, The Cathars., c. VIII, 344, Malden : Blackwell Publishing, 2007, s. 32.  



	

83 

	

tarihçilerinden hem septik görüşü kabul edenler hem de reddedenlerce terk edilmiş ve 

tedavülden kalkmıştır.  

Katarların yazım tarihine dair son dönemdeki çalışmalara bakıldığında keskin 

bir ayrım göze çarpmaktadır. Septik görüşü savunmayan bütün tarihçiler gelenekselci 

olarak nitelendirilmektedir. Ancak jeneolojik görüşü savunan, Maniheist kökeni 

savunmayan, her ikisini de köken olarak kabul etmeyen ancak Bogomiller bağlantısının 

mümkün olduğunu düşünen ve bunun doğru olmadığını düşünenler gibi pek çok 

kategoriden söz edilebilir. Dolayısıyla bu çalışmada septik görüşe karşı çıkan her 

tarihçinin aynı biçimde düşünmediği ve en azından bir kategorinin daha eklenmesinin 

daha münasip olacağı söylenmektedir. Burada öngörülen tasnife göre 1950 öncesi 

savunulan Maniheist köken ve jeneoloji teorisi geleneksel görüş, bu kökenleri kabul 

etmeyen ancak septik görüşü reddeden tarihçiler güncel görüş olarak tanımlanmakta ve 

septik görüş üçüncü bir kategori olarak kabul edilmektedir.  

Çalışmadaki iddialardan bir diğeri şudur: Septik görüş birçok konuda eleştirilse 

de Katarlar çalışmalarının tekrar gündeme alınması ve geliştirilmesi bakımından çok 

faydalı olmuştur. Güncel görüşü savunan tarihçiler septik tarihçileri eleştirse de 

Maniheist kökenin ve jeneoloji teorisinin reddi, Katolik kaynaklarından elde edilen 

verilerin mutlak gerçeklik olarak alınmaması gibi pek çok konuda onlarla fikir birliği 

içerisindedirler. Dolayısıyla bu iki düşüncenin asla bir araya gelemeyeceği düşüncesi çok 

gerçekçi değildir. İleriki dönemlerde bir noktada uzlaşmaları pek tabii mümkündür. 

Septik görüş “Katarlar” ismi dahil olmak üzere, “heresi”, “düalizm” gibi 

terimleri de tartışmaya açmıştır. Septik görüşün “Katarlar gerçekten “heretik” bir hareket 

miydi yoksa Katolik Kilisesi’nin kendi tahayyülleri sonucunda kendinin var ettiği bir 

düşman kategorisi miydi?” sorusunu gündeme getirmesi ve dönemin siyasi ve sosyal 

yapısını anlatan kaynaklardan yeniden yapılandırma suretiyle bir tarih yazılması gerektiği 

fikri Katarlar çalışmalarında bir paradigma değişimine sebep olmuştur. Bu değişim 

yukarıda bahsettiğimiz neticeler sebebiyle elbette çok kıymetlidir. Dini ve siyasi 

muhalefetin getirdiği bir ötekileştirmenin varlığı da yadsınamaz. Ancak dini açıdan hiçbir 

farklılık yaşanmasaydı ve Katarlar yalnızca Katoliklerin zihinlerinde ürettikleri ve 



	

84 

	

şeytanlaştırdıkları bir düşman olsaydı ne Katarlar canlı canlı yakılırken ateşe gülerek 

giderlerdi, ne de Albi Haçlı Seferi ve Engizisyon Mahkemelerinin kurulması gibi ciddi 

ve büyük neticeler ortaya çıkardı.  



	

85 

	

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM  

ÇATIŞMA SÜRECİ 

I. XII. YÜZYIL LANGUEDOC’UNUN SOSYO-KÜLTÜREL VE 

EKONOMİK DURUMUNA GENEL BİR BAKIŞ 

XII. yüzyıl, tarihçilerin, uzun XII. yüzyıl, devrim yüzyılı şeklinde andıkları313, 

Rönesans ve Reformun asıl bu yüzyılda gerçekleştiğini düşündükleri önemli bir zaman 

dilimini ifade etmektedir.314 Bunun yanında, bu yüzyıl, Avrupa’da ilk üniversitelerin 

yaygınlaştığı, Müslüman düşünürlerden yapılan çevirilerle batıdaki aydınlanmayı ifade 

eden ‘tercüme faaliyetleri’ sayesinde birçok dönüşümün gerçekleştiği dönemi ifade 

etmektedir. 

Siyasi bakımdan Avrupa ve Orta Doğu’daki gelişmeler de oldukça canlıdır. 

Doğuda Müslümanlar Kudüs’ü fethederken, Selçuklular Anadolu’da hüküm 

sürmekteydi. Hristiyan dünyasında büyük sihizmanın yankıları sürerken 

Konstantinopolis, Haçlıların şehri yağmalarına şahit olurken İspanya’da da Endülüs 

Emevi Devleti son dönemlerini yaşamaktaydı. 

XII. ve XIII. yüzyılın başlarında Languedoc bölgesindeki siyasete  kontlar ve 

kent soylu elitler arasındaki ilişkiler yön vermekteydi.315 Feodal yapının hüküm sürdüğü 

bu coğrafyada bağımsız kontluklar hakimdi.Avrupa’da yaygın siyasi yapının feodalizm 

olması Kiliseyi daha güçlü hale getirmiştir.316 Merkezi bir otorite yerine parçalanmış 

birlikler Kilisenin kontrolünü kolaylaştırmaktaydır.317 Feodal yapının bir dezavantajı 

                                                
313  Pegg, A Most Holy War, s. 148. 
314 Bazı tarihçiler ısrarla Orta Çağın karanlık çağ olmadığını ifade etmeye çalışmaktadır. Latinceden Arapça vasıtasıyla 

çevirileri ele alan söz konusu eser de bunlardan biridir. Detaylı bilgi için bkz. Charles Homer Haskins, The 
Renaissance of the Twelfth Century, Harvard University Press, 1955. 

315  Shulevitz, Deborah Gail. “Heresy, Money, and Society in Southern France, 1175-1325”, Doktora Tezi. Columbia 
University, 2017, s. 63. 

316  Feodal yapı hakkında detaylı bilgi için bkz. Marc Bloch, Feodal Toplum, Çev. Mehmet Ali Kılıçbay, Doğu-Batı, 
2021. 

317 Feodal sistemin korunması ve güçlendirilmesi kilisenin de çıkarlarına hizmet ediyordu. Kilise  Tanrı’nın insanları 
öğretiyordu: (i)Ruhban: herkes için dua edenler, (ii) feodal beyler: savaşanlar  ve (iii)köylü ve zanaatkârlar: 
çalışanlar. Detaylı bilgi için bkz. Ye. Agibalova G. Donskoy, Ortaçağ Tarihi, Çev. Çağdaş Sümer, Yordam Kitap, 
İstanbul, 2018. 



	

86 

	

olarak asillerin mirasla el değiştirdiği kontluklarda topraklar lordların miraslarıyla sürekli 

olarak bölünmekteydi. Bu durum kontlukların güvenliği konusunda bir tehlike 

arzedebiliyordu. Söz gelimi Toulouse kontluğunda kontlar genellikle topraklarını 

Aquitaine Dükü, Barselona kontu, Aragon Kralı ve daha sonra on ikinci yüzyılda 

İngiltere'nin Plantagenet Krallarının Prettingleri (Henry II ve Richard I gibi rakiplerden 

korumakla meşguldü.318  Languedoc’daki şövalyeler profesyonel olmalarına karşın 

bölgenin ordusu çok kuvvetli değildi ve bu sebeple de şehirler kalelerle sıkı şekilde 

korunuyordu. Ordunun güçlü olmamasından dolayı özellikle İspanya’dan ya da farklı 

bölgelerden paralı askerler getirilmekteydi.319 Nitekim bu askerler ileride Albi Seferinde 

de savaşmışlardır. 

Languedoc bölgesi her ne kadar birbirinden bağımsız kontluklardan oluşsa da 

aynı dilin, Oc dilinin konuşulması ve sosyo-ekonomik ve kültürel seviyenin oldukça 

yüksek olmasıyla Kuzey Fransa’dan ayrılmaktaydı. Languedoc dili, kültürü, ekonomik 

düzeyi itibariyle Kuzey Fransa’dan ziyade İspanya’daki Leon ve Kastilya krallıkları ile 

daha uyumluydu. Moore, bu konuda Languedoc’un Avrupalı olmaktan ziyade daha çok 

Müslümanlara benzediğini kaydetmektedir. Kuzeydeki asiller isimlerini yazamadıkları 

halde Güneyde felsefe, edebiyat oldukça yaygındı.320 Bunun yanında Languedoc’ta 

bugün de tarihçilerin veri olarak kullandıkları ozanların deyişleri meşhurdu ve hatta bu 

bölge şairler diyarı olarak anılmaktaydı.321 Grekçe, Arapça ve İbranice’ye önem 

veriliyordu. Dolayısıyla Endülüs Emevi Devleti vasıtasıyla İslam ve Yahudi düşüncesi 

bu bölgeye ulaşmıştı.322 Liman bölgesi olması hem farklı düşünceleri görüp tanıma 

anlamında geniş bir perspektif sunarken, öte yandan ticaretin ve ekonominin güçlü 

olmasıyla gelen müreffeh ortam daha sofistike bir toplumu mümkün kılmaktaydı. 

                                                
318 Mundy, Liberty and Political Power, 50. Mundy kırk akademik yılını Katarlar dönemi Toulouse’u hakkındaki 

çalışmalara ayırmıştır. The Repression of Catharism at Toulouse, Routledge’dan yayınlanan Studies in the 
Ecclesiastical and Social History of Toulouse in the Age of the Cathars’ı en önemli eserleri arasındadır. 

319  Costen, Cathars and Albigensian Crusade, s. 47. 
320  Muharrem Gül, Orta Çağ, s. 182.  
321 Ozanlar hakkında detaylı bilgi için bkz. Wood, Leslee Veora. “Love and War: Troubadour Songs as Propaganda, 

Protest, and Politics in the Albigensian Crusade”, Yayımlanmamış Doktora Tezi. University of Kansas, 2017, 
Catherine Leglu, Rebecca Rist ve Claire Taylor. The Cathars and the Albigensian Crusade: A Sourcebook. 
Routledge, 2013. 

322  Muharrem Gül, Orta Çağ, s. 182.  



	

87 

	

Aristokratik toplumun açıklığı elitlerin323 sekülerliği Katarlar hareketinin yayılmasına 

imkan vermiştir. Zira elit kesimdeki seküler kimseler, Tanrı ile aracısız bir sistem sunması 

sebebiyle Katarları kendilerine daha yakın bulmaktadırlar. Böylelikle Katarlar 

Languedoc’un üst aristokrasisini kendi tarafına çekmeyi başarmış,324 heresi gün geçtikçe 

kadınlar ve elitler arasında daha popüler hale gelmiştir. Katarlar kadınlara “din adamı” 

sınıfına girme imkanı dahil olmak üzere farklı statü ve imkanlar sunmuştur. Örneğin 

sosyo-ekonomik düzeyi düşük kızlara eğitim imkanı sunan merkezler açılmıştır. Bu 

faaliyetler daha sonra Kilise tarafından taklit edilmiş ve ilk rahibe toplulukları ortaya 

çıkmıştır.325 

Languedoc’un ekonomik durumunun kültürel düzeyine yansımış olması, 

Bourdieu’nun bütün sermaye türlerinin temelinin ekonomik sermaye olduğu düşüncesini 

doğrumaktadır. Katarlar ve Katoliklerin çatışmasına geniş bir perspektiften bakıldığında, 

Bourdieu’nun sosyal alan ve sermaye kullanımını fişlere benzetmesini anımsatmaktadır. 

Bourdieu, ekonomik sermayeyi siyah fiş, kültürel sermayeyi mavi fiş ve sosyal sermayeyi 

kırmızı fişle özdeşleştirmektedir. Buna göre söz konusu çatışmada ilk zamanlarda 

Katarların kültürel sermayesinin oldukça güçlü olduğunu görmekteyiz. İleride ele 

alacağımız üzere ekonomik sermaye konusunda da Katolik Kilisesi ile mukayese 

edilebilecek ölçüde olmamakla birlikte, halen günümüzde mevcut kiliselerinden ve 

dönemdeki imkanlarından hareketle iyi durumda oldukları söylenebilir. Katarların güçlü 

oldukları bir başka konu da sosyal sermayeleridir. Katarlar hareketinin daha çok elit 

kesimi etkisi altına alması, Languedoc bölgesindeki birçok kontun onları korumasından 

hareketle sosyal sermayelerinin de güçlü olduğu açıktır. Ancak süreç içerisinde Kilise 

laik otoriteleri kendi tarafına çekmeyi başarmış ve hatta sonunda kontlara doğrudan 

müdahale edebilme yetkisine sahip olmuştur.  

Katolik Kilisesinin Katarlarla yalnızca dini alanda değil, ekonomik, kültürel ve 

sosyal sermaye konusunda da rekabete girdiği açıktır. Bölgeye Katolikliğe döndürmek 

                                                
323 Languedoc eltleri hakkında detaylı bilgi için bkz: Elaine Graham-Leigh The Southern French Nobility and the 

Albigensian Crusade, , The Boydell Press, 2005. 
324  Le Goff, Avrupa’nın Doğuşu, s. 99. 
325 Sean martin 



	

88 

	

için gönderilen Katolik vaizleri, alarında habitus farkının olması hasebiyle bölge halkına 

hitap edememişlerdir ve etkili olmaları mümkün olmamıştır. Zira Katar kamilleri 

özellikle Kutsal Kitap konusunda oldukça derin ve doyurucu bilgiye sahiplerdi. Bölgeye 

vaaz vermek üzere gönderilen Aziz Dominik bu durumu fark ederek öğrencilerini Paris, 

Bologna gibi yeni üniversite şehirlerine göndermiştir. Languedoc’taki kültürel seviyenin 

yüksek olması durumu ileride de devam etmiştir. Montpellier’de üniversite kurulmadan 

önce dahi bölgede sanat ve hukuk öğrencileri mevcuttur. Ayrıca Montpellier tıp 

konusunda yüzyılın ortalarında ünlenmiştir.326Ancak buna rağmen Languedoc bölgesinde 

elitlerin ve siyasi otoritelerin daha gelişmiş ve müreffeh bir ortamda nispeten daha 

bağımsız bir hayat sürmeleri Kilise açısından rahatsız vericidir.  

Languedoc’un ekonomisi daha çok uluslararası ticaret ve yerleşim yerlerinin 

genişlemesi üzerine kaimdir. XII. yüzyılın ilk zamanlarında uzun ticaret yollarının geçtiği 

fuarlar düzenlenmekteydi. Diğer kentlere, Fransa’nın batı kıyısına ve Britanya’nın doğu 

kıyısına satışlar yapılıyordu. XIII. yüzyılın ortalarında ticaret için Cebel-i Tarık boğazı 

kullanılmadan evvel Languedoc kasabaları ülke içindeki şehirliler için lüks materyalleri 

ithal etmek için ihracat yapmak üzere üreten bir sınıf üretmiştir.327 zenginliğin ve zengin 

sınıfın artması Toulouse’un değirmenlerinin sayısının artmasından da anlaşılabiliyordu. 

12. yy ın ortasında 60 tane çalışır durumda değirmen vardı. Ticaret daha çok deri ve 

kıyafet üretimi şeklinde diğer akdeniz şehirleri ile yapılıyor(Endülüs). Bu dokumacılar 

arasından çok Katar çıkmıştır(Duvernoy)328 

Languedoc ekonomisinin büyümesi, kırsal kesimde tahıl, tarımsal ürünler, şarap 

balık ve gibi diğer gıda maddeleri ile,  deri ve hayvancılık temelli endüstrilerle birlikte, 

ayrıca bakır ve kurşun gibi metalleri içeren madencilikle başlamıştır.  Şehrin yün, keten 

ve şap(alum) baskın olduğu tekstil endüstrisi329 de gelişmekteydi. Pirenlerin güneyinde 

                                                
326  Costen, Cathars and Albigensian Crusade, s. 38. 
327  Costen, Cathars and Albigensian Crusade, s. 36-38. 
328  Costen, Cathars and Albigensian Crusade, s. 36. 
329 Dokumacılık en belirgin gelir kaynakları arasındadır. Bugün Engizisyon metinlerinden öğrendiğimiz kadarıyla 

dokumacılar arasından çok Katar müntesibi çıkmıştır. Bu konu Katarlar çalışmalarının gündemine dahil konular 
arasındadır. Dokumacılar hakkında detaylı bilgi için bkz.: Lutz Kaelber, “Weavers into Heretics? The Social 
Organization of Early-Thirteenth-Century Catharism in Comparative Perspective”, Social Science History, c. 21, 
sayı. 1 Cambridge University Press, Bahar, 1997), s. 111-137  



	

89 

	

Navarre, Aragon ve Katalonya ile Kuzey'de Fransa ve Champagne330 ile  uzun mesafeli 

ticaret vardı.331 Bu zenginlik ticaretteki satışlara da istihdam olanaklarına da 

yansımaktaydı.332 özellikle giyim konusunda ticaret ünlüydü. (s. 39) bu da elit kesimin 

güçlenmesini sağlıyor. Kırsal kesimde tahıl ve şarap üretimi var. hem kırsal kesimde hem 

de şehirlerde elit kesim vardı. Lordların miraslarıyla toprakları sürekli olarak 

bölünmekteydi. 

XII. yüzyılın başlarında, büyük ölçüde kırsal alanda bulunan aristokrasi, 

topraklarının zenginliği geçinmekteydi. Buna bağlı olarak, ekonomik gelirleri, tuz, şarap 

ve tahıl vergileri ve gümrük kârları gibi gelirlerini kemiren ücretleri fes etmeleri ile 

sağlanmaktaydı. Bununla birlikte, onikinci yüzyıl boyunca, birçok asil aile şehre taşındı 

ve gayrimenkul spekülasyonunun yanı sıra ticaret ve tefeciliğe karıştı. Bu, şehirden 

yatırımcılara sık sık topraklarını kaybeden kırsal sakinlerin zararına işledi.333 

Andrew Roach, Katarların gelirlerinin en fazla consomentum vasıtasıyla vefat 

eden Katar müntesiplerinden geldiğini belirtir.334 Bu durum, Katar çalışmalarında önemli 

bir konu olan sadaka/hayır işleri (charity) ekonomisini doğurur. Katar kamilleri zaman 

içerisinde bu gayriresmi sürecin bir parçası haline gelirler.335 Kilisenin işlenmiş ve hatta 

işlenmemiş günahlar için para karşılığı endüljans dağıttığı bir dönemde bu para akışı 

elbette ki Kiliseyi rahatsız edecektir.  

Languedoc halkının refah içerisinde yaşadığı dönemde Avrupa’da Haçlı 

seferlerinin sebepleri arasında sayılan durumlar baş göstermekteydi: Nüfusun artışı, tarım 

devrimi sebebiyle daha fazla toprak ihtiyacı.  

Dönemin en önemli hadiselerinden biri de Kilisenin Haçlı Seferlerine çıkma 

sebeplerinden biri olarak aktarılan tarım devrimidir.  Bu devrimle demir tarım aletleri, 

tekerlekli oraklı, asimetrik saban, uzun saplı orak gibi aletlerin gelişmesi toprağın daha 

                                                
330  Kuzey Fransa’da ilk şampanyanın üretildiği yerdir. 
331  Gail, “Heresy, Money, Society”, s. 62. 
332  Costen, Cathars and Albigensian Crusade, s. 39. 
333  Gail, “Heresy, Money, Society”,s. 63. 
334  Roach, “Cathar Economy”, s. 53. 
335 Roach, “Cathar Economy”, s. 54. 



	

90 

	

derin sürülmesini sağlamış ve ekili alanlar, verim, ürün çeşitliliğinin artmasını 

sağlamıştır.336 

Genel itibariyle Haçlı seferlerinin sebepleri, aslında spesifik olarak Albi Haçlı 

seferinin de sebeplerine oldukça paraleldir. Bunların en önemlilerinden birisi nüfusun 

artışıdır. 10. ve 14. yüzyıllarda nufüs neredeyse iki katına çıkmıştır. Nüfusun artışı ve 

tarımın gelişmesi ile toprağın daha fazla değer kazanması yayılmacılığı tetikleyen en 

önemli saiklerdendir. Goff, Fransız yayılmacılığının Albi seferinde etkili olduğunu 

belirtir ve bunu sömürgecilik olarak da nitelendirir. Zira ona göre tarım devriminin en 

etkin sonuçlarını Kuzey Fransa’nın almış ve aynı bölgede nüfus artışı en yüksek düzeye 

çıkmıştır. Dolayısıyla Albi seferinin Güney Fransa’daki bereketli toprakları almak gibi 

de çok etkili bir sebebi vardır. Bu sebeple bahsi geçen durum çatışmanın yalnızca dini 

değil, ekonomik bir çatışma da olduğunun kanıtlarından biridir.337 Orta Çağda toprak 

yalnızca Avrupa değil, bütün dünyada çok anlam ifade etmektedir. 

XII. yüzyıl Hristiyan dünyasında da ihtişamın yükseldiği bir döneme tekabül 

etmektedir. Kiliselerin onarılması ve görkemli kiliselerin inşa edilmesi gündemi o kadar 

meşgul etmiştir ki bu sayede inşaat sektörü gelişmiş ve bu sebeple yeni istihdam 

imkanları ortaya çıkmıştır.338 

Tarihçi Glaber’ın bu konuda kiliselerin inşası ve tamirinin gereksiz bir rekabete 

dönüştüğünü aktarır ve her kilisenin komşusundakinden daha gösterişli kilisesi olduğunu 

ispatlamaya giriştiğini söyler.339 Günümüzde de halen Avrupa’daki pek çok gösterişli 

Kilisenin ortaçağda inşa edilmiş olması dikkat çekicidir. 

Kilisenin gerek feodal sistemin nimetleri gerekse günahların affı-endüljans, 

ibadetler gibi gelir getiren kaynakları sayesinde lükse düşkünlüğü ve bunun bir vechesi 

olarak çok da elzem olmadığı halde ihtişamlı Kiliselerin inşası ve onarımı halk nezdinde 

tepkilere sebep olmaktadır. Bu bağlamda heretiklerin dünyaya sırtını dönmesi ve zühd 

hayatı felsefeleri ile yoksulluğu yüceltmeleri rağbet edilme sebeplerinden biri haline 

                                                
336 Le Goff, Ortaçağ Batı Uygarlığı, s. 68-69. 
337 Detaylı bilgi için bkz. Goff, Ortaçağ Batı Uygarlığı, s. 74-75. 
338 Goff, Ortaçağ Batı Uygarlığı, s. 68-70. 
339 Le Goff, Ortaçağ Batı Uygarlığı, s. 67. 



	

91 

	

gelmiştir. Bu yüzyıl dünyada olduğu gibi Languedoc’ta da birçok konuda kırılma noktası 

kabul edilmektedir. Bu bağlamda bu yüzyıl, daha önce Tanrı’nın cezası olarak kabul 

edilen sözünü ettiğimiz yoksulluğun yüceltilmesi ve bu sebeple Valdoculuk, Katarizm 

gibi dini hareketlerin zuhur edeceği, bu grupların etkisi ile Kilisenin daha sonraki 

yüzyıllarda Hristiyanlıkla birlikte anılacak Fransisken, Sisteryen ve Dominiken 

tarikatlarını kurduğu döneme tekabül etmektedir. Engizisyonun Katarlar için kurulması, 

büyük çapta organizasyonlar gerektiren Lateran konsillerinin yapılması, Papalık ve yerel 

otoriteler, Kilise ve heretiklerin arasındaki güç ilişkileri ve savaşlarının tüm hızıyla 

devam etmesi dikkate değer bir başka konudur. Ayrıca Katarların Hristiyan olmalarına 

karşın Haçlı Seferi’ne maruz kalmaları, 11. yy.dan itibaren Albi Seferi dışında beş haçlı 

seferinin neredeyse art arda gerçekleşmesi gerçekten ilginçtir. Elbette bunun için 

lordlardan ve halktan yüklü miktarda vergi tahsil edilmiştir.  

Doğuda kontrolü kaybeden Kilise, Hristiyan birliği konusunu en önemli 

gündemi haline getirmiş ve bu uğurda kendi geliştirdiği çeşitli meşrulaştırma 

yöntemleriyle en ağır zulümleri “Tanrı’nın öyle istediğine” inanarak gerçekleştirir 

duruma gelmiştir. Özellikle Gregoryen reformundan sonra Papalık giderek güçlenmiş ve 

en sonunda siyasi otoritelere doğrudan müdahale edebilir noktaya ulaşmıştır.340 

II. LANGUEDOC BÖLGESİNDE DİNİ ÇATIŞMA 

A. Kilisenin Akidelerini Red ve Katarlarin İnançlari 

Katarların inançları hakkındaki bilgilerin kaynakları Katarlara atfedilen birkaç 

anonim metin haricinde tamamen Katolik yazarlara aittir. Bu metinler Katarlara dair 

yazılan reddiyeler, Engizisyon görevlileri için yazılan kitapçıklar, Katolik vaizlerin Katar 

inancından döndürmek maksadıyla verdikleri vaaz metinleri ve Engizisyon kayıtlarından 

oluşmaktadır. Dolayısıyla düalizm dahil olmak üzere bütün bilgilerin kesin bilgi 

olmadığını akılda tutmak gerekmektedir. Katarların inançlarına dair bilgilerin hem 

kendilerine düşmanlık besleyen Katolikler tarafından kaleme alınmış olması hem de 

                                                
340  Bu konu ileriki bölümlerde şiddetin meşrulaştırılması bölümünde ele alınmıştır. 



	

92 

	

onların bakış açısına göre Katarların gnostik kökenli olduğu iddiasına dayanması bu 

konudaki veriler hakkında büyük soru işaretlerini beraberinde getirmektedir. Katarların 

inançlarına ayırdığımız bu kısımda yukarıda bahsettiğimiz Katolik yazarların birincil 

kaynaklarına ve bu konudaki ikincil literatür kullanılacaktır. Önceleri bizzat Bogomil 

olup bir dönem içlerinde bulunmuş Cosmas ve Tsar Borris’in Bogomiller hakkındaki 

aktardıkları da birincil metin olmaları açısından önemlidir. Katoliklerin Katarların 

Bogomillerle irtibatı konusunda şüphelerinin olmadığı düşünülerek metinde bu bilgilere 

de yer verilmiştir.341 

1. Düalizm 

Katarların düalist inançlarını açıklamadan önce günümüzde bu sahada önde 

tarihçilerin bu konudaki şüphelerine ve güncel tartışmaya göz atmak faydalı olabilir. 

Öncelikle St. Félix-de-Caramen konsili Bogomil-Katar bağlantısını savunan Bernard 

Hamilton, Andrew Roach342 gibi akademisyenlerin iddialarına gösterdikleri delillerden 

biridir. Çünkü onlara Bogomiller ve mutlak düalizm Languedoc’a, dolayısıyla Katarlara 

bu konsil ile gelmiştir. Bu toplantı söz konusu tarihçilere göre Katarların ılımlı 

düalizmden mutlak düalizme geçme seremonisi gibidir. Mark Pegg Corruption of 

Angels’da bu konsilin gerçekleştiğine dair delillerin ikna olmaya Anne Brenon da 

konsilin eklesiyastik organizasyonlar açısından önemli olduğunu ancak Katar doktrinleri 

açısından önemli olmadığına inanır. Jean Duvernoy, çalışması boyunca Katarların bir 

Hristiyan Kilisesi olduğunu aktarır. Tamamının havarilerin hayatına ve Yeni Ahit’e 

dayanan, kendilerine has organizasyonları, ibadetleri ve ayinleri olduğunu söyler.343 

Ayrıca Bernard Hamilton’ın radikal düalizmin Nicetas’ın ziyaretinden sonra 

benimsenmiş olduğunu kabul ettiğini ifade eder. Albi Haçlı Seferi bittiğinde Cascassonlu 

Bartholomew’un Agen’de ılımlı düalizmin güçlenmesi için çalıştığını ancak çok etkili 

olmadığını belirtmektedir. Anne Brenon’un Les Cathares isimli eserinde (s. 131-140) 

                                                
341 Katarların Bogomillerle bağlantısı günümüz akademisyenleri açısından da tartışmalıdır. St. Felix konsilinin 

gerçekleştiğini iddia eden akademisyenler Katarların Bogomil misyonerleri vasıtasıyla onların inançlarından 
etkilendiğini düşünmektedirler. Detaylı bilgi için ikinci bölüme müracaat edilebilir. 

342  Bu konudaki detaylı bilgi için de yine çalışmanın ikinci bölümüne müracaat edilebilir.  
343  Anne Bradford Townsend, “The Cathars of Languedoc as Heretics: From the Perspectives of Five Contemporary 

Scholars”, Doktora Tezi, Union Institute&University Cincinnati, Ohio, 2007, s. 28-29. 



	

93 

	

Languedoc’taki Katarların din adamlarının Nicetas sayesinde mutlak düalizme geçtikleri 

görüşünü reddettiklerini belirttiğini aktarır. Buna delil olarak da Brenon’un Raimon de 

Baimiac’ın ılımlı düalizmini gösterdiğini kaydeder.344 Düalizmin Katarlarda var 

olduğunu savunan tarihçiler arasına John Arnold345, I. R. Moore346, Peter Biller347, 

Malcolm Barber348, Catherina Brushi349’yi de dahil etmek mümkündür. Ancak söz 

konusu tarihçiler düalizmi mutlak bir gerçeklik olarak ele almazlar. Katar çalışmaları 

daha önce de ifade ettiğimiz gibi Katarların inançlarından ziyade daha çok Languedoc’un 

sosyo-kültürel yapısı gibi konulara yönelmiştir. Nitekim Claire Taylor’a göre engizisyon 

kayıtlarında var olan Katarların düalizmini “ispatlayan” veriler engizisyon görevlilerin 

yönlendirici ve kasıtlı soruları neticesinde istedikleri doğrultuda cevaplandığı için 

“düalizm” sonucuna ulaşılmıştır.350 

İtalyan Raffaello Monghen gibi diğer bazı tarihçiler ise özü Bogomil 

öğretisinden gelen ve dolayısıyla birçok açıdan etkilenmiş olmasının zaten ihtimal 

dahilinde olmasına rağmen, bu heretiklerde aşikâr bir düalizm referansının olmamasına 

dikkat çekerler. Hatta bilakis bazı heretiklerin inançları, Cosmas’ın eserinde belirtilen 

Bogomil inançlarıyla kıyaslanamayacak düzeydedir.  Morghen, onların tüm özelliklerinin 

dış etkilere müracaat etmeden gayet yeterli bir biçimde açıklanabileceğini ileri 

sürmektedir. Bunun da ötesinde ona göre Dondaine’in yaptığı analojilerde bazı tehlikeler 

de mevcuttur.351 Katarların düalizm öğretisinin biraz da Katarları diğer gnostik 

geleneklere isnat edilmesi sebebiyle de biraz şüpheyle yaklaşılan bir konu olduğu 

söylenebilmekle birlikte, diğer inançlarına nazaran daha fazla veriden çıkarıldığı 

söylenebilir.352 

                                                
344  Lambert, Cathars, s. 143. 
345  John Arnold, Belief and Unbelief , Inquisition and Power: Catharism and the Confessing Subject in the Medieval 

Languedoc, Philadelphia, 2001. 
346  Moore, Origins of the Heresy ve Formation of the Persequiting Society. 
347  Biller, Arnold, Heresy and Literacy, s. 61-82. 
348  Barbar, The Cathars, Flarlow, 2000. 
349  Bruschi, Wandering Heretics. 
350  Claire Taylor, “Evidence for Dualism in Inquisitorial Registers of the 1240s: a Contribution to a 

Debate” History, 98, 2013, s. 324. 
351  Barbar, The Cathars, Flarlow, 2000. 
352  Katarlar’ın düalist olup olmadıkları hakkındaki tartışmanın detayları için bkz. Claire Taylor. 'Evidence for Dualism 

in Inquisitorial Registers of the 1240s: a Contribution to a Debate' History, 98, 2013, (331), 319-345. Taylor bu 
makalesinde Engizisyon Mahkemelerindeki şahitlerin ifadelerini kullanarak aynı zamanda heretik inançların 
kökenine dair tartışmalar hakkındaki görüşmelerini beyan etmiştir. Taylor bu konudaki en yetkin isimlerden biridir. 



	

94 

	

Katarlar hakkında reddiye yazan isimlerden biri olan Rainerius’da Summa’sında 

Katarların düalizm inancının neticesi olarak şeytanın bu dünyayı yarattığını iddia 

ettiklerini aktarmaktadır.353 Katarlara atfedilen “Gizli Akşam Yemeği” isimli metinde 

Yuhanna, gizli akşam yemeğinde Mesih İsa’ya ona kimin ihanet edeceğini sorduğunda, 

İsa, ona şeytanın ihanet edeceğini belirtir. Ona göre şeytan daha önce göklerin değerlileri 

arasında, “Baba”nın tahtında görünmez ve her şeyi düzenleyen iken, gücü cehenneme 

kadar ulaşır. Ancak o, Yüceler Yücesi gibi olmak ve bulutların üzerine yerleşmek ister.354 

Sonra havadaki ve sudaki meleklere giderek: “Her şey benimdir, eğer bana kulak verirsen 

tahtımı bulutların üzerine yerleştirir ve Yüceler Yücesi gibi olurum.” diyerek melekleri 

kandırır ve beşinci göğe yükselir. Bunun neticesinde, Baba’nın emriyle bu meleklerin, 

tacı, tahtı, cübbesi alınır. Şeytanın da şanı ve ışığını alır, yüzü tıpkı insanlar gibidir ve 

ateşten parlayan bir demiri andırır. Sonra Baba’ya “Günah işledim, bana sabırlı davran” 

diyerek yalvarır ve Rab ona acır, yedinci güne kadar istediğini yapması için ona müsaade 

eder. Bunun üzerine şeytan da dünyayı ve insanı yaratır: 

Yeryüzüne bütün canlıları, hayvanları, ağaçları ve otları çıkarmasını 

emretti. Denize balıkları ve havayı, göklerin kuşlarını yaratmasını 

emretti. Ve insanı kendisine hizmet etmesi için düşündü; kil aldı. 

Yerden ve insanı kendine benzetti. Sonra ikinci semânın bir meleğine 

çamurdan bir bedene girmesini emretti. Bu bedenden bir parça aldı ve 

bir kadın suretinde başka bir beden yaptı" ve bir meleğe emir verdi. 

İçine giren ilk cennettir. Ve melekler, bu şekilde kendilerine ölümlü bir 

forma sahip oldukları ve şimdi farklı formlarda var oldukları için 

derinden üzüldüler. Ve Şeytan onlara etin işlerini çamurdan 

vücutlarında yapmalarını emretti, fakat onlar nasıl günah 

işleyeceklerini bilmiyorlardı. Günahı yaratan, ayartmak suretiyle 

                                                
Taylor’ın doktora çalışması da düalizm konusunda önemli bir kaynak olarak nitelendirilebilir. 1999’da Nottingham 
Üniversitesinde savunduğu tezi: Dualist Heresy in Aquitaine and the Agenais, c.1000-c.1249 ismiyle kitaplaşmıştır. 
(Boydell & Brewer/ Royal Historical Society, 2005) Claire Taylor ile gerek Leeds şehrinde 2017’de 50. si 
düzenlenen Orta Çağ Kongresi’nde bizzat görüşmemiz gerekse e-mail vasıtasıyla görüşmelerimizde Katarların 
gnostik geleneklerine dahil olmadığı hakkındaki fikrini yinelemiştir. 

353  Rainerius, Summa, terc. Wakefield & Evans, Heresies of High Middle Ages, s. 335.  
354  Detaylar için bkz. Walter L. Wakefield and Austin P. Evans, Heresies of the High Middle Ages, Columbia Univ. 

Press, 1991, s. 458.  Krş. M. R. James, "The Apocryphal New Testament",Translation and Notes, Oxford: Clarendon 
Press, 1924. 



	

95 

	

amacını şu şekilde gerçekleştirmiştir: Bir cennet dikti, insanları oraya 

yerleştirdi ve meyvelerinden yememelerini emretti. Şeytan cennete 

girdi ve cennetin ortasına kamıştan bir yatak dikti; tükürüğünden bir 

yılan yaptı ve kamışlarda kalmasını emretti. Böylece şeytan, ihanetini 

anlamasınlar diye hile bilgisini gizledi. Onlara, "Cennetin bütün 

meyvelerinden yiyin, fakat hayır ve şerrin meyvesinden yemeyin" 

diyerek onlara girdi. Bunun üzerine kötü şeytan, kötü yılana girerek, 

kadın suretindeki meleği aldattı ve başına günahın özlemini 

döktü"…Bu yüzden [soy] Tanrı'nın oğulları değil, şeytanın oğulları ve 

yılanın oğulları olarak adlandırılır, babalarının şeytani arzularını yerine 

getirir. Bundan sonra şeytan, Âdem'deki meleğin başına özlemini döktü 

ve [her iki melek de] sefahat şehvetine kapıldılar, birlikte şeytanın ve 

şeytanın çocuklarını doğurdular. Yılan, dünyanın sonuna kadar.355 

Katarlar döneminde yaşayan kronikçilerden Raynaldus’un yıllıklarında da 

onların düalist öğretisi şu şekilde aktarılmaktadır: “Heretikler, biri görünmez şeyleri 

yaratan iyiliksever Tanrı ve diğeri görünenleri yaratan kötü niyetli Tanrı olmak üzere iki 

Yaratıcı olduğunu savunurlar. Yeni Ahit'i iyiliksever Tanrı'ya, Eski Ahit'i ise kötü niyetli 

Tanrı'ya atfederler.”356 

Tek bir iyi tanrı ve alemin yaratıcısı vardı, onun oğlu yani en çok sevdiği meleği 

“Lucifer” gururu sebebiyle isyan etti ve kovuldu. Ancak daha sonra Lucifer dünyayı 

yaratır ve onu sürgünde takip eden melek ve ruhları insan bedenlerine yerleştirir. Onlar 

da mahpus kalırlar. Ta ki tanrı İsa’yı kurtuluş mesajı ile göndererek merhamet edinceye 

kadar. Bu sebeple katar öğretisine göre insan şeytanın habis dünyasını reddederek pişman 

olmak ve ölünceye kadar sade bir hayat yaşamalıdır. Bu kurallara uyan bir ruh bedenin 

ölümünden sonra cennetteki aslî evine erişecektir.357 

                                                
355 Walter L. Wakefield and Austin P. Evans, Heresies of the High Middle Ages, Columbia Univ. Press, 1991, s. 458.  M. 

R. James, "The Apocryphal New Testament", Translation and Notes, Oxford: Clarendon Press, 1924. 
356  Raynaldus, "Annales," S. R. Maitland, çev., History of the Albigenses and Waldenses, London: C. J. G., F. 

Rivington, 1832, s. 392-394. 
357  Wakefield & Evans, H. H, s. 47. Wakefield ayrıca bu konudaki detaylı bilgiyi 1229’da Florance’daki heretiklerin 

itiraflarını içeren Jean Guirald’ın Historie de Inquisition au Moyen Age: Origines de l’Inquisition dans le midi de 
la France: Cathares et Vaduois isimli eserinden ulaşabileceğimizi kaydetmektedir. (A. Picard, 1935, s. 446-457) 



	

96 

	

Katarlar döneminde yaşayan tarihçiler Katarların düalizm konusunda ikiye 

ayrıldığını ve “Mutlak” ve “Ilımlı” düalizm görüşüne sahip olduklarını kaydederler. Söz 

gelimi tarihçi Les Vaux-de-Carney’li Peter’dan öğrendiğimiz kadarıyla, Katarların bu iki 

tanrısı, görünmeyenleri yarattığını varsaydıkları ve "İyi huylu Tanrı" olarak 

adlandırdıkları ile "kötü Tanrı" adını verdiklerini görünenlerin yaratıcısı olduğunu 

düşündükleridir.358 

Radikal düalistler Zerdüştler gibi ışık ve karanlığı temsil eden iyilik ve kötülük 

tanrısına inanıyorlardı. Her iki tanrı da kendi evrenini yaratmıştı. Yine genel düalist 

inançta görüldüğü gibi iyi tanrı görünmeyen alemi-cenneti- kötü tanrı da görünen alemi 

ve tüm bedenleri yaratmıştır. Kötü tanrının yani Lusifer’in oğlu cennete gizlice girmiş ve 

iyi tanrının bazı melekleri üzerinde egemenlik kurmayı da başarmıştır. Böylece cennette 

bir mücadele başlar ve bunun neticesinde Lusifer ve melekleri cennetten kovar.359 

Yeni Ahit'i iyi huylu Tanrı'ya, Eski'yi kötü niyetli Tanrı'ya atfetmektedirler. Yeni 

Ahit'i, onda yer alan Eski Ahit'ten bazı pasajlar dışında, tamamen reddederler. Onlara 

göre Eski Ahit’in Tanrısı yalancıdır. Sebebini ise şu şekilde açıklamaktadırlar: Eski 

Ahit'in yazarının bir "yalancı" olduğunu ileri sürerler, çünkü ilk yaratılanlara, "İyiyi ve 

kötüyü bilme ağacından her gün yerseniz, ölümü tadacaksınız"360 demiştir. Ancak o 

ağaçtan yedikten sonra onun söylediği gibi ölmemişler, yasak meyveyi yedikten hemen 

sonra ölmüşlerdir.361 Bunun yanında Peter’a göre Katarlar Eski Ahit Tanrısını Hem 

Sodom ve Gomore halkını yaktığı ve Tufan'ın sularıyla dünyayı yok etmesi hem de 

Firavun'u ve Mısırlıları denize atması sebebiyle “katil” olmakla suçlamışlardır. Eski 

Ahit'in tüm atalarının lanetlendiğini söyler, Vaftizci Yahya'nın en büyük şeytanlardan biri 

olduğunu iddia ederler.362 

                                                
358  Peter of Les Vaux-De-Cernay, (On the Sect of Heretics),  çev. Peter Biller& John Arnold, Heresy and Inquisition 

in France, s. 40. 
359  Sonia Lee, “The Struggle Between Cistercian and Cathar 1145-1220 A.D. and its Possible Influence on Holy Grail 

Literature” Basılmamış Doktora Tezi, New York University. 1975. (Son dönem çalışmalarında Katar inançlarına 
çok fazla yer verilmemesi sebebiyle ikincil literatür daha çok eski tarihlere ait çalışmalardan oluşmaktadır.) 

360  Yaratılış, 2.17. 
361  Peter of Les Vaux-De-Cernay, (On the Sect of Heretics), Heresy and Inquisition in France, s. 40. 
362  Peter of Les Vaux-De-Cernay, Heresy and Inquisition, s. 40. 



	

97 

	

“Ilımlı Katarlar” kökenlerini Bogomillerden aldığı düşünülmektedir. Bazı 

tatihçilere göre Katarlara Fransızca’da “Bourge” İngilizcede “Bugger” denmiş olması 

onların Bogomillerden gelmiş olabileceğinin bir kanıtıdır.363 Bogomillere göre şeytan, 

kötülüğün vücut bulmuş şeklidir. Kötülük problemine bu şekilde bir çözüm bulmuşlardır. 

Bogomillerin teslis inancı yerine düalizmi tercih ettiklerini Cosmas’dan364 öğreniyoruz. 

Katar düşüncesine göre madde kötü ve arzî, beden ise ruhun hapishanesidir. Bu dünyada 

hapishanede olan ruh ölünce yükselecek, kurtulacak ve aslî vatanına dönecektir. Öte 

yandan Katarlar’ın bu düşüncesi şu şekilde ifade edilmektedir: “Katarlar ölümden değil, 

yaşamaktan korkarlar.”365 

Günümüzde mevcut bulunan kaynaklara göre Katarlardaki düalizm fikri Katar 

inancının temelidir ve hemen hemen diğer bütün inanç ve ibadetler bu fikir ile bir şekilde 

irtibatlıdır. Mesela evliliğin ve çocuk sahibi olmanın tasvip edilmemesi, “endura” denilen 

ölüm orucu, maddeye önem vermeme ve hakir görme, riyazet vb. gibi uygulamalar 

tamamen düalizmden kaynaklanmaktadır. Cehennem inancını reddetmelerine rağmen 

tenasüh ile bu dünyada kalmaya devam etme düşüncesi de esasında bu dünyanın 

“hapishane” olduğunu gösteren bir diğer destekleyicidir.366  

Katarlar, düalizmi kabul ettiklerinden teslisi reddetmektedirler. Katolik 

reddiyeci Moneta’nın aktardığına göre Katarlar, Oğul'un Baba'dan daha aşağıda, Kutsal 

Ruh'un da Oğul'dan daha aşağıda olduğuna ve her birinin cevherinin farklı olduğuna 

inanmaktadırlar. Katolik yazarlara göre Katarlar, sakramentleri, cehennemi, arafı, 

bedenin yeniden diriliş doktrini de vb. reddederek Katolik kilisesi ile çok temel 

meselelerde ayrışmışlardır.  

                                                
363  Lee Sonia, The Struggle. 
364 Cosmas, Katolik bir rahiptir ancak Bogomillerin arasına bir Bogomil gibi sızar. Onlarla birlikte yaşamasına rağmen, 

taraflı bir yaklaşıma sahip olduğundan, aktardığı bilgilere de yine temkinle yaklaşılmalıdır. 
365  Lambert, Medieval Heresy, s. 120. 
366  Feyza Uzunoğlu, “Orta Çağ Avrupasında Bir Heretik Gnostik Hareket Olarak “Katarlar”, Yüksek Lisans Tezi, 

Marmara Üniversitesi, 2010, s. 29. 



	

98 

	

2. İnsanın Ortaya Çıkışı: Adem ve Havva 

Katarlar insanın yaratılışının da Lucifer’in sürgünde görünen dünyayı yarattığı 

ve melek ve ruhları insan bedenlerine yerleştirdiğine inanırlar. Melek ve ruhlar böylece 

insan bedeninde mahpus kalmışlardır. Ancak İsa’nın kurtuluş mesajı merhametle ruhlara 

erişir. İnsanlar bu sebeple ruh vaftizini kabul etmek zorundadır. İnsan, şeytanın habis 

dünyasını reddetmeli, pişmanlık ile ölünceye kadar sade bir hayat yaşamalıdır. 

Dolayısıyla bu kurallara uyan bir ruh, bedenin ölümünden sonra cennetteki aslî evine 

erişecektir.367  

Peter, Katarların İyi Tanrı'nın iki karısı olduğuna inandıklarını kaydeder: Ohola 

ve Oholiva.368 Onlardan oğullar ve kızlar doğmuştur. Tek tanrı olduğuna inanan 

Katarların da olduğunu belirten tarihçi Peter, o tanrının da İsa ve Şeytan olmak üzere iki 

oğlu olduğuna inandıklarını iddia etmektedir. Peter ayrıca bu gruba göre her şey 

başlangıçta iyi iken, vahiy kitabındaki kaselerin369 bunu bozduğunu aktarmaktadır. 

Tsar Boris, Bogomiller hakkında bilgi veren ikinci önemli kişidir. Onun 

aktardığına göre Bogomiller Âdem ve Havva’nın şeytan tarafından yaratıldığına 

inanırlar.370  Bogomillerin  kullandığı “Mammon” ifadesi de dikkate değerdir. Evlenen 

ve dünyaya karışan insanlara “Mammon”un kulları demişlerdir. Cosmas, ayrıca yine kötü 

bir ifade olarak “mamonidista, mamonitchista yani “şeytanın çocukları” sözünü 

kullanmışlardır.371Ancak, Cosmas, Bogomillerin şeytanın yaratıcı ve dünyanın yönetici 

olduğunu düşündükleri fikrine karşıdır. 

                                                
367  Wakefield & Evans, H.H.M.A., s. 47 
368  Büyüğünün adı Ohola, küçüğünün Oholiva'ydı. Benim oldular; oğullar, kızlar doğurdular. Ohola Samiriye'dir, 

Oholiva da Yeruşalim. Hezekiel, 24:3. Peter of Les Vaux-De-Cernay, (On the Sect of Heretics), Heresy and 
Inquisition in France, s. 41. 

369  Sonra tapınaktan yükselen gür bir sesin yedi meleğe, “Gidin, Tanrı’nın öfkesiyle dolu yedi tası yeryüzüne boşaltın!” 
dediğini işittim. Vahiy, 16:1.  

370  Janet, Hamilton, Bernard Hamilton, Yuri Stoyanov. Christian Dualist Heresies in the Byzantine World, C. 650-C. 
1450: Selected Sources. Manchester, UK: Manchester University Press, 1998. s. 261 

371  Milan Loos, Dualist Heresy in the Middle Ages, Academia, Prague: 1974. s. 58. 



	

99 

	

3. İsa’nın Tabiatı 

Moneta’nın söylediğine göre Katarlar, İsa'nın insan olmasını, enkarnasyonunu 

ve çarmıha gerilmesini inkâr etmişlerdir. Onlara göre Mesih'in ruhunun doğası gereği bu 

olaylar sadece gerçek gibi görünmüş olabilirlerdi.372 Katarlara göre, İsa hayali görünüşlü 

bir melektir. Ne acı çekmiş ne de tekrar göğe yükselmiştir. Onun kurtarıcılık vazifesi 

yalnızca insanlığa doğru öğretiyi, yani Katar öğretisini tebliğ etmektir. Ancak Yeni 

Ahit’teki bu metaforları literal olarak alan Katolik öğretisi muharreftir ve şeytanın işini 

yapmaktadır.373 

Bogomillere göre İsa ne kendi ne de insanlığın kurtuluşu için çarmıha 

gerilmiştir. Bilakis mecbur bırakıldığı için çarmıha gerilmiştir.374 İsa’nın vefatı kurtuluş 

anlamına gelmez, insanlığın kurtuluşu yalnızca onu öğretileri ile mümkün 

olabilir.375İsa’nın tüm mucizeleri yalnızca günahtan kurtulan insanın alegorisinden 

ibarettir. Bogomiller İsa’nın bu dünyaya gelebileceğini ancak bu gelişin onun maddi 

bedeniyle olmayacağı düşünüyorlardı.376 

Doketik bir kristoloji anlayışını benimseyen Katarlar’a göre İsa cennetten düşen 

bir melektir. Dolayısıyla ne Tanrı’nın oğludur ne de insandır. Onun varlığı, cennetten 

düşüşü ve gökyüzüne geri dönüşü kadar anlamlı değildir. İsa’nın kurtarıcılığı konusunda 

Katarlar arasında tam bir mutabakat yoktur. Genel kanaat İsa’nın kurtarıcı olduğu 

yönünde olsa da kimi Katarlar’a göre de İsa kurtarıcı değil, yalnızca bir vaiz ve elçidir.377  

Bogomiller de İsa’nın tanrı olmadığını düşündüyseler de onlar için İsa’nın özü 

meselesi bir problem değildi. Onlara göre Meryem de yalnızca günaha mecbur kalmış 

sıradan bir kadındır.  

                                                
372  Cremonalı Moneta, Adversus Catharos et Valdenses, terc. James Edward Myers, “Morality Among Cathar Perfects 

and Believers in France and Italy, 1100-1300”, Basılmamış Yüksek Lisans Tezi, Western Michigan University, 
1976. 

373  Sonia Lee, “The Struggle”. 
374  Loos, Dualist Heresy, s. 55.  
375  Loos, Dualist Heresy, s. 55.  
376  Loos, Dualist Heresy, s. 54.  
377  Uzunoğlu, “Katarlar”, s. 29. Katarlar’daki İsa anlayışı hakkında detaylı bilgi için bkz. Kenneth Cyril Carveley, 

“Ecclesiological Docetism: in Early and Medieval Dissent and Heresy in Eastern and Western Christianity” 
Basılmamış Doktora Tezi, University of Leeds, 1990. 



	

100 

	

Radikal düalistler İsa’nın düşüşü esnasında diğer melekler gibi aşağı bir konuma 

düşmediğini, günahkâr değil, bilakis ve bizatihi bir melek olduğunu savunmaktadırlar. 

İsa’nın kurtarıcı olup olmaması konusu tartışmalıdır. Ilımlı dualistler ise İsa’nın 

enkarnasyonuna tamamen karşıdırlar.378 İsa’nın görünüşünün insan formunda olduğunu 

savunurlar. İsa’nın enkarnasyonuna karşı olmadıkları gibi İsa’nın Meryem’de 

insanlaştığını iddia ederler. Ilımlı düalistlere göre bu sebeple tekrar diriliş bu sebeple 

gerçek olarak algılanmıştır. Onlara göre İsa ikili bir tabiata sahip olup düşüşü esnasında 

bir tabiatını bırakır. İsa yeryüzüne ait bir ebeveynden doğmuş bir insandır.379 Radikal 

dülialistler ise İsa’nın sadece “corpus phantasticum/fantastik beden” olduğunu söylerler.  

Katoliklere göre ise İsa “angelus incarnatus” yani, enkarne olmuş melektir. Bu 

hem gökyüzünü hem de yeryüzünü birleştirilmesi anlamına gelir. Dolayısıyla bu görüş 

gökyüzüne ait bir ruh ve ölümlü bir beden oluşu yönüyle düalizm anlayışına zıttır.380Öte 

yandan Katar inancına göre vücuda sahip olduğu söylenenler, ruh ve can olmak üzere üç 

sınıf melek vardır. Lusifer’in mağlubiyetinden sonra bir vücuda sahip olduğunu 

söyleyenler yok olmuş ve böylelikle vücutları Lusifer’e bağlanarak onlara rehberlik eden 

ruhları iletişimi kaybetmişlerdir. İsa bu insan bedeninde mahpus kovulmuş melekleri 

kurtarmak üzere gelmiştir. Yeni Ahit’te İsa ile ilgili kaydedilen olaylar bu dünya için 

değil, bu dünyanın bir üstünde ve fakat cennetin bir altındaki dünya ile ilgilidir.381  

Melekleri üç türe ayrılmaktadırlar: Vücuda sahip olanlar: bundan, “ruh ve can” 

yani iki soyut mefhum kastedilmektedir. Lusifer’in mağlubiyetinden sonra bir vücuda 

sahip olduğunu söyleyenler yok olmuş ve böylelikle vücutları Lusifer’e bağlanarak onlara 

rehberlik eden ruhları onlarla iletişimi kaybetmişlerdir. İsa bu insan bedeninde mahpus 

kovulmuş melekleri kurtarmak üzere gelmiştir.  

Yeni Ahit’te İsa ile ilgili kaydedilen olaylar bu dünya için değil, bu dünyanın bir 

üstünde ve fakat cennetin bir altındaki dünya ile ilgilidir. 382 

                                                
378  Arno Bost, Les Cathares, Paris: Payot, 1974, s. 141. 
379  Borst, Les Cathares, s. 142. 
380  Borst, Les Cathares, s. 143. 
381  Walter L. Wakefield, Austin P. Evans, Heresies of the High Middle Ages : Selected Sources Translated and 

Annotated, New York : Columbia University Press, 1991, s. 47 
382  Wakefield, H.H.M.A, s. 47 



	

101 

	

Consolomentum almamış Katar inananları ölümden sonra “ruh göçü” ile 

cezalandırılarak bu dünyada kalacak, belki de bir hayvanın bedeninde yer alacak, böylece 

yolunu kaybeden ruh bedenden bedene girecektir, ta ki günahlarının kefaretini ödeyip 

cenneti hak edene kadar. Bu noktada radikal düalistler ve ılımlı düalistler mutabıktılar.383  

4. Meryem 

Katarlar, Meryem Ana'nın çeşitli görüşlerine sahipti. En popüler olanlar, 

Meryem'i, O'nun doğumunun ortaya çıkmasını mümkün kılmak için O'ndan önce 

dünyaya gelmiş olan Mesih gibi meleksi bir varlık olarak gördü. Kiliseyi kötü Tanrı'nın 

bir yaratımı olarak görüyorlardı ve bu nedenle sadece işe yaramaz değil, aynı zamanda 

zararlıydılar.384 

Cosmas’ın aktardığına bakılırsa Bogomilere göre Meryem, sıradan ve günahkâr 

bir kadından başkası değildi.385 Dolayısıyla Bogomiler Meryem kültünü kabul 

etmezlerdi. Onu metaforik olarak alırlar ve ona herhangi bir tazimde bulunmazlardı. 

Cosmas Bogomillerin pejoratif kelimelerin kullandıklarını iddia ederken öte yandan, 

Bogomiller hakkında birinci elden haber aldığımız ikinci kişi olan Zigabenus, bazı 

Bogomillerin iddiasına göre, Logos dünyasının yaratılmasından 5500 yıl sonra Oğul, 

Meryem’in kulağından girerek orada vücut bulmuş ve tekrar kulağından çıkmıştır. 

Meryem bu esnada hiçbir şey hissetmemiştir. Daha sonra Meryem, İsa’yı Beytüllahim’de 

bulmuştur. Kısaca, onlara göre Meryem, İsa’nın fiziki bedenini dünyaya getirmemiş, 

doğurmamıştır.386 Böylesi bir açıklama, elbette hem geleneksel Hristiyan dogmasına hem 

de Ekümenik konsillerde alınan kararlara aykırıdır. Bir diğer deyişle Bogomiller hem 

İsa’nın enkarnasyonuna hem de Meryem’e tazime karşıdırlar.387 

Bunun yanında Bogomiller Katolik Kiliselerini de münafıkların ibadet ettikleri 

sokak köşeleri olarak nitelendirmişlerdir.388 

                                                
383  Sonia Lee, “The Struggle”.  
384  Cremonalı Moneta, Adversus Catharos et Valdenses, “Morality Among Cathar Perfects”. 
385  Loos, Dualist Heresy, s. 54  
386  Kadir Albayrak, Bogomilizm ve Bosna Kilisesi, İstanbul: Emre, 2005. s. 201. 
387  Obolensky, Dimitri. The Bogomils: A Study in Balkan Neo-Manichaeism, 1948, s. 117-120. 
388  Loos, Dualist Heresy, s. 54  



	

102 

	

5. Reenkarnasyon 

Reenkasnasyona daha çok uzak doğu dinlerinde rastlandığı bilinse de Batı’da da 

okur yazarlık öncesi Kelt inançlarında da var olduğu bilinmektedir.389 Consolomentum 

almamış Katar inananları ölümden sonra “ruh göçü” ile cezalandırılarak bu dünyada 

kalacak, belki de bir hayvanın bedeninde yer alacak, böylece yolunu kaybeden ruh 

bedenden bedene girecektir, ta ki günahlarının kefaretini ödeyip cenneti hak edene kadar. 

Bu noktada radikal düalistler ve ılımlı düalistler mutabıktırlar. 390  

Tarihçi Peter’in aktardığına göre Katarların, herhangi bir ruh yedi dünyevi 

bedende art arda yerleştikten sonra kefaretleri tamamlanmış gibi olduklarına inandıklarını 

belirtmektedir.391 Katarların inancına göre ruhlar Lusifer’in düşüşü sebebiyle bedende 

tutsaktır. Bu ruhlar eğer iyi adamlar ve iyi kadınlarla irtibata geçebilir ve consolomentum 

alabilirse kurtuluşa erebilirlerdi.392 Katarların reenkarnasyon inancına dair kanıtların 

çoğu ya Engizisyon kayıtları ya da diğer Katolik kaynaklarına dayansa da Katarlara 

atfedilen İki İlke Kitabında Katolik inancının tek bir hayat yaşandığı ve sonra Tanrı’nın 

bu ruhları yargıladığı inancı eleştirilmektedir.393 

René Nelli Katarların bir inananın öldüğünde ağzından dalgalı bir şey çıktığına 

ve cennete gittiğine inandıkları için birinin vefat ettiği evin çatısından bir tuğla aldıklarını 

aktarmaktadır.394 Tarihçi Peter de Katarların dirilişi reddederek ruhları kibirden dolayı 

cennetten atılan ve yüceltilmiş bedenlerini havada bırakan melek ruhları olduğu inancıyla 

duyulmamış hikayeler uydurduklarını aktarmaktadır.395  

                                                
389  Andrew Phillip Smith, The Lost Teachings of the Cathars: Their Beliefs and Practices, Watkins, 2015, s. 90. 
390  Sonia Lee, “The Struggle Between Cirtercian and Cathars 1145-1220 A.D. and its Possible Influence on Holy Grail 

Literature”, Yayınlanmamış Doktora Tezi, New York University, 1975. s. 17. 
391  Peter of Les Vaux-De-Cernay, (On the Sect of Heretics), Heresy and Inquisition in France, s. 41. 
      Katarların reenkarnasyon anlayışı hakkında detaylı bilgi için bkz. Arthur Guirdham, Cathars and Reincarnation, 

Kahle, Austin Foundation, 1978.  https://archive.org/details/catharsreincarna0000guir  
392  Andrew Phillip Smith, The Lost Teachings of the Cathars: Their Beliefs and Practices, Watkins, 2015, s. 90. 
393  Smith, The Lost Teachings of the Cathars, s. 90. 
394  Sonia Lee, “The Struggle”.  
395  Peter of Les Vaux-De-Cernay, (On the Sect of Heretics), Heresy and Inquisition in France, s. 41. 



	

103 

	

B. Kilisenin Sakrament ve Pratiklerini Red 

Katarlar, Kilisenin Kutsal Kitabı öğretme, yorumlama, doktrin önerme ve Tanrı 

ile insan arasında sakramentler aracılığıyla arabuluculuk yapma yetkisini 

reddetmektedirler.396 Zaten Katarların Kilisenin inançları konusunda önemli itirazlarının 

olduğu düşünüldüğünde pratikler noktasında da eleştirilerinin ve farklılıklarının olması 

beklenen bir durumdur. Katarlar, evharistiya, vaftiz, günah çıkarma, haçı kutsal sayma 

gibi çok temel konularda Katolik yaklaşımı reddederek onları kör ferisiler397 olarak 

nitelendirirler. Bunun yanında Bogomiller Katolik Kiliselerini de münafıkların ibadet 

ettikleri sokak köşeleri olarak nitelendirmişlerdir.398 Katarlara göre de Kilise ve onun 

sakramentleri, kötü Tanrı'nın erkekleri ve kadınları kandırmak ve onların gerçek Katar 

inancına dönüşmelerini engellemek için kullandığı araçlardır.399 

Katarlar Bernard Gui’ye göre Roma Kilisesi'nin din adamlarının ve rahiplerinin 

kötü yaşam tarzlarına, kibirlerine, açgözlülüklerine vurgu yapmaktadırlar. Ferisiler 

dedikleri din adamları ve keşişler onlara göre söylemleri ile yaşantıları çelişen sahte 

peygamberlerin durumuna benzetirler.400 

Katarların en büyük eleştirisi de Kilisenin bu ibadetler vasıtasıyla maddi çıkar 

elde etmesidir. Kilisenin yedi sakramentini401 reddeden Katarlar, onun yerine yalnızca 

consolomentum dedikleri bir tür vaftizi sakrament olarak alır, haftalık bazı ayinleri yerine 

getirirlerdi. Bu kısımda önce Katarların Kilisenin uygulamaları hakkındaki görüşleri ele 

alınacak, daha sonra Katarların pratikleri hakkında bilgi verilecektir. 

1. Günah Çıkarma 

Katarlar, Roma Kilisesi rahiplerine yapılan itirafın faydasız olduğunu iddia 

ederler. Rahiplerin günahkâr olabileceğinden, günahları bağışlayamayacaklarını ve 

insanları günahlardan alıkoyamayacaklarını ve üstelik murdar olduklarından başkalarını 

                                                
396  Cremonalı Moneta, Adversus Catharos et Valdenses, “Morality Among Cathar Perfects”. 
397  Loos, Dualist Heresy, s. 54   
398  Loos, Dualist Heresy, s. 54  
399  Cremonalı Moneta, Adversus Catharos et Valdenses, “Morality Among Cathar Perfects”. 
400  Bernard Gui, Manual. 
401  Vaftiz, Efkaristya, Krizmasyon, Tövbe ve Günah İtirafı, Yağ sürme, Ruhbanlık, Evlilik. 



	

104 

	

temizleyemeyeceklerini düşünürler.402 Bu sebeple Katarlara göre Kilisenin yaptığı onay 

ve itiraf, tamamen boş ve anlamsız olarak kabul edilir.403 

Cosmas’ın aktardığına göre, Bogomiler de İsa’nın kominyonunu, evharitayı ve 

vaftizi reddetmektedirler. Onlara göre Kilise’deki litürjiler ve diğer okunan dualar “boş 

tekrarlardan” başka bir şey değildir, ki İsa, takipçilerini bunun için uyarmıştır. Onlara 

göre İsa, onlara yalnızca “Rabbin duasını” okumaları gerektiğini öğretmiştir. Bogomiller, 

dua ederken “Rabbin duası”nı okur, su kullanmadan yaptıkları vaftizde de bu duayı 

okurlar.404 

2. Evharistiya/Ekmek Şarap Ayini 

Bernard Gui’ye göre Katarlar, efkaristiya ayinini ekmeğin Mesih'in bedenini 

içeremeyeceğini söyleyerek reddederler. Çünkü onlara göre eğer İsa’nın bedeni en büyük 

dağ kadar olsaydı bile Hristiyanlar şimdiye kadar onu tamamen tüketirdi.405 Bu söylem 

birçok metinde karşımıza çıkmaktadır. Tarihçi Raynaldus’un aktardığına göre de 

Katarlar, “İsa'nın bedeni, Alpler kadar büyük olması dahi uzun zaman önce tüketilmiş 

olacaktı” küfrünü basit insanların kulaklarına fısıldamışlardır.406 

Engizisyon kayıtlarını incelediğimizde, ekmek şarap ayinini kabul etmediği 

iddia edilen kişilerin bu durumu delil kabul edilerek heretiklikten yargılandığını 

görmekteyiz. Örneğin birinin şahitliği üzerine, rahip tarafından kutsanmış ekmeğin 

Mesih'in bedeni değil, ekmekten başka bir şey olmadığını söylediğini duyduğunu 

söylemesi üzerine heretik kabul edilmiştir. 407 “Ekmek gerçekten İsa’nın bedeni olsaydı 

çoktan tükenmiş olması gerekirdi.” sözü engizisyon kayıtlarında da çokça yer almaktadır. 

Engizisyon görevlisi Ranulph'un huzurunda bir muhbirin sanık hakkında bu sözü 

                                                
402  “Inquisitor’s Manual of Bernard Gui(d.1331) early 14th century” çev. J. H. Robinson, Readings in European 

History, (Boston: Ginn, 1905), s. 381-383. 
403  Raynaldus, "Annales," in S. R. Maitland, trans., History of the Albigenses and Waldenses, (London: C. J. G. and 

F. Rivington, 1832), pp. 392-394. 
404  Loos, Dualist Heresy, s. 54   
405  Bernard Gui, Manuel, s. 381-383. 
406  Raynaldus, "Annales," in S. R. Maitland, trans., History of the Albigenses and Waldenses, (London: C. J. G. and 

F. Rivington, 1832), pp. 392-394. 
407  Biller, Brushi, Sheddon, Thirteenth-century, s. 347. 



	

105 

	

söylediği iddiasıyla yargılandığı kaydedilmektedir.408 Yine Raynold Arnold isminde 

başka bir sanığın, bir şahidin kendisi için İsa Mesih'in bedeni kurban edilseydi, Tanrı'nın 

yüz yıl boyunca yenmiş olacağını söylediğini duyduğunu içeren ifadesine cevaben bunun 

sadece bir şaka olduğunu söyleyerek kendisini savunduğu yer almaktadır.409 

3. Vaftiz 

Cosmas’ın ifadesine göre Bogomiller akıl baliğ olmadıkları iddiasıyla bebek 

vaftizini reddederler.410 Bu düşüncenin Pelagius’a kadar uzandığı bilinmektedir. Zira 

Augustinus ile Pelagius arasında bebek vaftizi konusunda derin bir tartışma vuku 

bulmuştur. Cosmas’ın ifadesine göre, Bogomiller insanların anne rahmine düşmesinden 

itibaren Kötü Tanrı’nın kontrolünde olduklarına inanırlar. Onlara göre su ile vaftiz 

çocukların temizlenmesi mümkün değildir. Çünkü onlara göre çocuklar şeytanın 

çocuklarıdır.411 

Katarlar, vaftizin, suyun maddi ve bozulabilir olduğunu ve bu nedenle kötü 

gücün yaratıldığını ve ruhu kutsallaştıramayacağını iddia ederler. Katarlar, kutsal vaftiz 

suyunun nehir suyuyla aynı olduğunu412, Kilise adamlarının tıpkı ölülerin gömülmesi için 

toprağı, onları mesh ederken hastalara yağı ve rahiplere yapılan günahların itirafı için 

sattıkları gibi413 bu suyu açgözlülükten sattıklarını savunmaktadırlar. 

Engizisyon mahkemesi kayıtlarından da birçok kişinin vaftizi kabul etmeme 

sebebiyle heretik olduğuna karar verilip yargılandığını görmekteyiz. Bunun yanında 

birkaç metinde Katarların Kutsal Vaftizci Yahya'yı kabul etmediklerine dair ifadeler yer 

almaktadır.414 Kayıtlardan bir diğerinde yerel bir rahibin annesinin bir heretik olduğu 

bilinen Raymond isminde bir sanığın onu yakalayan iki memuru astığını doğrulamıştır. 

Söz konusu kişi için heresiyi sevdiği, kafirlere yakın olduğu ve vaftizin, evliliğin ve 

                                                
408  Biller, Brushi, Sheddon, Thirteenth-century, s. 212. 
409  Biller, Brushi, Sheddon, Thirteenth-century, s. 617. 
410  Loos, Dualist Heresy, s. 58  
411  Loos, Dualist Heresy, s. 58  
412  Raynaldus, "Annales," in S. R. Maitland, trans., History of the Albigenses and Waldenses, (London: C. J. G. and 

F. Rivington, 1832), pp. 392-394. 
413  Bernard Gui, Manuel, s. 381-383. 
414  Bkz. Biller, Brushi, Sheddon, Thirteenth-century, s. 415. Başka bir kayıt için bkz. 483. 



	

106 

	

eucharist'in değerini inkâr ettiği ve sadece Yeni Ahit'e inandığı iddiaları dikkat 

çekmektedir.415 

4. Haçın Kutsallığı/İkonoklazm 

Katarlar, İsa'nın insan olmasını dolayısıyla çarmıha gerildiğini kabul etmedikleri 

için haçın kutsallığını reddederler416. Haça tapınılmaması veya hürmet edilmemesi 

gerektiğini de şu şekilde temellendirirler: hiç kimse bir babanın, akrabanın veya arkadaşın 

asıldığı darağacına tapmaz. Haça tapanların eğer ona tapıyorlarsa benzer nedenlerle tüm 

dikenlere ve mızraklara da tapmaları gerektiğini söylerler.  Çünkü eğer İsa'nın bedeni 

çarmıha gerildiyse ve haç kutsalsa o zaman başındaki dikenli taç ve askerin mızrağı da 

kutsal olmalıdır.417  

Bogomillere göre de haç Şeytana aittir. Cosmas, Bogomillerin haçtan 

Pavlisyanlardan daha çok nefret ettiğini söyler. Argümanları ise Katarlarınkine çok 

benzer şekildedir: “Onun önünde nasıl eğilebiliriz? Çünkü onda Yahudiler Tanrının 

oğlunu haça gerdiler?  Eğer birisi Kralın oğlunu odunla öldürmüş olsa o odun o krala 

sevimli gelebilir mi? Buradan da anlaşıldığı üzere İsa’nın acısının da gerçek olduğuna 

inanmaktadırlar. 

Engizisyon görevlisi Jacques Fournier’in anlatımında Katarların Kilisenin 

ikonlarını put olarak düşündüklerini aktardığını görmekteyiz:418 “Kafirler Aziz 

Meryem'in resmine rastladıklarında, heykelle alay ederek bana şöyle dedi: "Bu Meryem'e 

biraz para ver." Tanrı'nın gerçek Kilisesinin insan yüreğini olduğunu, maddi kilisenin 

değersiz ve içinde görülen Mesih'in ve azizlerin bu imgelerinin putlar olduğunu 

söylerler.”419 

                                                
415  Biller, Brushi, Sheddon, Thirteenth-century, s. 483. 
416  Bu konuda detaylı bilgi için bkz. Beverly Mayne Kienzle, “The Clash between Catholics and Cathars over 

Veneration of the Cross”, Ed. Willem van Asselt, Paul van Geest, Daniela Müller, Theo Salemink, Iconoclasm and 
Iconoclash Struggle for Religious Identity Second Conference of Church Historians Utrecht, Brill, London, Boston: 
2007, s. 263-278.   

417  Bernard Gui, Manuel, s. 381-383 
418  Elizabeth Sherman, “Jacques Fournier and Thirteenth- Century Inquisitorial Methods”, Pope Benedict XII (1334-

1342), Amsterdam University Press 2018. 
419  Katarların ikonoklazm anlayışının detayları için bkz. Anne Brenon, “Cathars and the Representatıon of the Divine: 

Christians of the Invisible” Ed. Willem van Asselt, Paul van Geest, Daniela Müller, Theo Salemink, Iconoclasm 



	

107 

	

5.  Evlilik 

Katarlar, konfirmasyon ve komünyonu tamamen değersiz ve boş buldukları gibi; 

kutsal evliliğin zina olduğunu ve bu evlilikle oğulları ve kızları doğuran kimsenin 

kurtulamayacağını vaaz etmişlerdir.420 Düalizm başlığı altında ele aldığımız gibi 

maddenin ve dünyanın kötü olduğunu düşündükleri için bu dünyaya canlı getirmenin de 

kötü bir eylem olduğuna inanmaktadırlar. 

Aziz Bernard Katarların evliliği yadsımalarını kıyasıya eleştirmektedir. Bernard, 

bu hareket sebebiyle kadınlar kocalarını ve kocalarını da karılarını, genç-yaşlı katip ve 

rahiplerin halklarını terk ettiklerini ve oradaki kadınların ve dokumacıların aralarına 

katıldıklarını belirtir. Bernard ayrıca bunun büyük bir yıkım olduğunu tilkilerin 

kurnazlıkları ile evlilik konusunda iki yüzlü olduklarını savunur. Ona göre heretikler 

evliliği kınarlar ancak kızı, kız kardeşi, yeğeni gibi hiçbir akrabası olmadıkları halde 

birlikte yaşamakta ve birçok ahlaksızlığa kapı aralamaktadırlar. Heretikler buna karşın 

bekarlık yemini ettiklerini ve İncil’de bunu yasaklayan bir pasaj olmadığını iddia 

etmektedirler. Bu durumun şüphelere yol açacağını savunan Bernard’ın heretikler için 

oldukça sert ifadeler kullandığı söylenebilir.421 Bernard’ın vaazlarının sırası 

incelendiğinde ilk vaazlarında daha sakin bir üslup takip ederken zamanla ifadelerinin 

oldukça keskinleştiğini görmek mümkündür. 

C. Katarların Pratikleri 

1. Consolomentum 

Consolomentum için genellikle susuz vaftiz ifadesi kullanılmaktadır. 

Consolomentum mükemmelliğe bir geçiş seremonisidir ve bu vaftiz alındıktan sonra bazı 

kuralları takip etmek gerekmektedir. Dünyayı kötü tanrının yarattığına inandıkları için 

yeni bir canlının dünyaya getirilmesi yasaktır. Bu sebeple cinsellik yasak olduğu gibi 

                                                
and Iconoclash Struggle for Religious Identity Second Conference of Church Historians Utrecht, Brill, London, 
Boston: 2007, s. 247-263.   

420  Peter of Les Vaux-De-Cernay, (On the Sect of Heretics), Heresy and Inquisition in France, s. 41. 
421  Detaylı bilgi için bkz. Aziz Bernard’ın 65. ve 66. Vaazı: 

https://www.pathsoflove.com/bernard/songofsongs/sermon65.html  



	

108 

	

cinsel birliktelikle meydana gelen hayvansal gıdaların tamamı yasaktır. Yemin etmek, 

yalan söylemek, şiddet yasaktır.  Bu kuralları uygulamayı zor bulan kimseler din adamı 

sınıfa katılamaz ancak dinleyiciler statüsünde harekete dahil olur. Dinleyiciler 

consolomentum almak için sekerat anına kadar beklemektedir. Eğer bir kişi öleceğini 

düşünerek consolomentum alır fakat ölmezse ona intihar etme hakkı tanınmaktadır. 

Burada reenkarnasyon inancı da devreye girmektedir. 

2. Apparelhamentum 

Bu ibadet toplu bir tövbe olarak nitelendirilebilir. İbadet Hristiyanlıktaki en 

erken günah çıkarma uygulaması olarak bilinir ve ayda bir toplu olarak icra edilir. Af da 

toplu bir şekilde verilir ve kefaret olarak dua, rükû ve oruca kadar çeşitli cezalar 

verilebilir. Bu ayine kimi zaman diyakon kimi zaman da piskopos iştirak eder.422 

Kişi doğumundan o güne kadar gece, gündüz, bilerek veya bilmeyerek yaptıkları 

sebebiyle Tanrıdan af diler, günahlarının bağışlanmasını diler. Kötü ruhların bedenlerine 

girmesi ve kandırmaları sebebiyle işledikleri günahlardan, dillerinin boş söze, alay ve 

kötülüklere, yargılama ve kınamaya, kendilerinin dünyaya ve içindekilere karışmaları 

sebebiyle af dilerler.423 

3. Traditio 

Traditio mükemmelliğe giriş törenidir. Önce bir mükemmel uzunca Kutsal 

Kitap’tan pasajlar okur. Daha sonra aday kimseye Rabb’in Duasını okur, o da onu cümle 

cümle tekrar eder. Ardından mükemmel şöyle der: "Size bu Kutsal Duayı iletiyoruz ki, 

onu bizden, Tanrı'dan ve kiliseden alabilesiniz…Eğer bunu yapmayı ihmal ederseniz, 

kefaret etmelisiniz.” Aday kimse cevap verir; "Onu sizden ve Kiliseden alıyorum". Sonra 

döner ve şükreder ve mükemmelin ayakları önüne eğilerek melioramentumunu yapar. 

Sonra mükemmel aday kimseye sorar, "Kardeşim, kendini inancımıza teslim etmek 

istiyor musun?" Bu soru üç kez tekrar edilir ve hepsine evet cevabı verilir. Mükemmel 

                                                
422  Uzunoğlu, “Katarlar”, s. 36. 
423  Lyon Ritüelinden genel itiraf litürjisinin metni için bkz. Medieval Sourcebook: Cathar Rites: 

https://sourcebooks.fordham.edu/source/cathar-appara.asp. 



	

109 

	

"Kendinizi Tanrı'ya ve İncil'e veriyor musunuz?” diye sorar. "Evet" cevabından sonra 

"Bundan böyle ne et ne yumurta, ne peynir, ne de yağ yiyeceğinize, sadece su ve odundan 

(yani sebze ve balıkla) besleneceğinize, yalan söylemeyeceğinize, yemin etmeyeceğinize, 

öldürmeyeceğinize, hiçbir şekilde lükse girmeyeceğinize ölüm korkusuyla inancınızı asla 

terk etmeyeceğinize söz veriyor musunuz? Mükemmel “evet” cevabını alır. Daha sonra 

Mükemmel Kutsal Kitaptan belirli pasajları okumaya devam eder. Sonra aday kimseye 

Tanrı’nın emirlerini yerine getirip etten ve dünyadan nefret etmesini ve sonuna kadar bu 

şekilde devam ederse ruhunun kurtuluşa ereceğini umduğunu belirtir. Mükemmel adayı 

kimse de: "Bu iradeye sahibim, Tanrı'ya benim için dua et ki bana güç versin" der. 

Mükemmel, “Tanrı'nın size vermiş olduğu bu nimeti burada bulunan dostumuza vermeniz 

için Tanrı'nın sevgisiyle size dua ediyoruz." der. Aday kimse, melioramentumunu 

yaptıktan sonra: Düşüncede, sözde, eylemde yaptığım tüm günahlar için Tanrı'dan, 

Kilise'den ve hepinizden af diliyorum." der. Daha sonra Katarlar ve Şahitler 

Meclisi:"Tanrı'ya, bize ve Kilise'ye yemin olsun ki, günahlarınız bağışlansın ve Tanrı'ya 

onları bağışlaması için dua ediyoruz." derler “Adoremus, Patrem, et Filium et Spiritum 

Sanctam (Baba, oğul ve kutsal ruha tapalım)” sözünü üç defa tekrar ederler.424 

4. Haftalık Ayinleri 

Katarlar haftalık olarak babamız duası, günah çıkarma ve kominyon ayinlerini 

yerine getirirlerdi. Günahları alıkoyamayacaklarına ve murdar olduklarından başkalarını 

temizleyemeyeceklerine inanırlar. Ayrıca İncilleri ve Mektupları yerel dilde okur, onları 

kendi lehlerine ve Roma Kilisesi'nin durumuna karşı uygulayıp açıklarlar. Bunu ritülelin 

detaylarını ayrıntılı olarak anlatmak çok uzun sürebilir ancak yazdıkları, etkilerini 

bulaştırdıkları kitaplarda ve müritlerinin din değiştire itiraflarında durum daha ayrıntılı 

olarak okunabilir.425 

                                                
424  Detaylı bilgi için bkz. Medieval Sourcebook, Fordham University: https://sourcebooks.fordham.edu/source/cathar-

traditio.asp.  
425  Bernard Gui, Manuel, s. 381-383.  



	

110 

	

5. Hiyerarşileri 

Tsar Boris’in aktardığına göre Bogomiller Katolik Kilisesindeki hiyerarşi 

konusunu da ruhbanlığın Şeytan icadı olduğunu söyleyerek reddederlerdi.426 

Bogomillerin kendi dini sosyal yapıları mükemmeller ve inananlardan oluştuğu 

söylenmektedir.427 Gui de Katarların "mükemmel" veya "iyi adamlar" olarak 

adlandırıldığını aktarır. Tarihçi Raynaldus da aynı bilgiyi tekrar ederek mükemmeller 

hakkında “siyah bir elbise giyenler, iffetliymiş gibi davranır, et, yumurta ve peynir 

yemezler” ifadelerini kullanmaktadır.428 

Bernard Gui, Katar mükemmellerinin yalancı görünmemeye çalıştığını ancak 

özellikle Tanrı hakkında sürekli yalan söylediklerini iddia etmektedir. Ayrıca hiçbir 

nedenle yemin etmemeleri gerektiğini de söylerler. “İnananlar” mükemmellerin hayat 

tarzını takip etmeyi başaramasalar da yine de inançları sebebiyle kurtuluşa ermeyi 

ummuşlardır. İnanç olarak da tamamen aynıdırlar. Gui ayrıca, inananlar denilen grubun 

faiz, tecavüz, cinayet, şehvet, yalan yere yemin ve her türlü kötülüğü yaptıklarını 

savunmaktadır. Onların sadece ölüm anında Rabb’in Duasını okumaları ve 

mükemmellerden consolomentum alırlarsa tazminat, itiraf veya kefaret olmadan 

kurtulacaklarına inandıklarını kaydetmektedir.429 

Gui engizitörler için yazdığı kitapçığında ayrıca mükemmellerin arasındaki 

liderlerin Diyakoz ve Piskopos denildiğini belirtmektedir. İnananların hiçbiri, bu 

Diyakozlar ve Piskoposlar öldükleri sırada üzerlerine ellerini sürmeden (consolomentum 

almadan) kurtulabileceklerini düşünmezler; ama ne kadar kötü olursa olsun, ölmekte olan 

herhangi bir kişi, eğer Rabb’in duasını okuyabilirse heretiklere göre kurtulmuş sayılır ve 

hemen cennete uçar.430 

                                                
426  Hamilton, Janet, Bernard Hamilton, Yuri Stoyanov. Christian Dualist Heresies in the Byzantine World, C. 650-C. 

1450: Selected Sources. Manchester, UK: Manchester University Press, 1998. s. 262. 
427  Angelov, Dimitŭr S. The Bogomil Movement. Sofia: Sofia Press, 1987. s.23 
428  Raynaldus, "Annales," in S. R. Maitland, trans., History of the Albigenses and Waldenses, (London: C. J. G. and 

F. Rivington, 1832 ss. 392-394. 
429  Bernard Gui, Manuel, s. 381-383. 
430  Bernard Gui, Manuel, s. 381-383. 



	

111 

	

6. Yemin Etmemek 

Aziz Bernard, Katarların yemin etmekten kaçındıklarını şu şekilde beyan 

etmektedir: "Yemin et ya da yemin etme ama sırrına ihanet etme, derler fakat diğer 

zamanlarda, Evanjelist Matta'nın "Ne gök ne de yer tarafından asla yemin etmeyin" vb. 

demesi nedeniyle, asla yemin etmezler. “Katarların yemin etme konusunda hassas 

davrandıklarını ancak alan yere yemin etmeyi hafife aldıklarını iddia etmektedir. 

Özellikle sırlarını ifşa etmemek için yalan yere yemin ettiklerini aktarmaktadır.431 Aynı 

şekilde engizisyon görevlileri için yazdığı kitapçıkta Bernard Gui de Katarları tarif 

ederken “Genellikle yemin etmeyen, yalan söylemeyen veya başkaları hakkında kötü 

şeyler söylemeyen iyi Hristiyanlar olduklarını iddia ederler.” ifadelerini 

kullanmaktadır.432 Engizisyon kayıtlarında da Katarların yemin etmekten kaçınmasına 

dair pek çok kayda rastlamak mümkündür. 

7.  Havarilerin Yaşam Tarzını Takip ve Asketik Yaşam 

Katarların en büyük iddialarından biri, havarilerin hayat tarzını Kilisenin değil, 

kendilerinin takip ettiğidir. Bu konuda özellikle Kilisenin lükse düşkünlüğüne vurgu 

yapmaktadırlar. Bernard Gui’nin aktardığına göre Katarlar, havarilerin öğrettikleri gibi 

İsa Mesih'in inancına ve onun müjdesine bağlı olduklarını ve havarilerin manevi torunları 

olduklarını iddia etmektedirler. Roma Kilisesi'nin piskoposlar, din adamları, keşişler ve 

özellikle Engizisyoncular, Katarlara göre kendilerinin iyi Hristiyanlar olmalarına rağmen 

onlara zulmettiklerini ve onları heretik olarak adlandırdıklarını savunurlar. Mesih ve 

havarilerinin Ferisiler tarafından gördüğü zulüm gibi Kilisenin kendilerine 

zulmettiklerini öne sürmektedirler.433  

Aziz Bernard da vaazlarında Katarların havarilerin yolunu takip ettikleri 

iddiasına yer vermektedir.  

                                                
431  Aziz Bernard, 65. vaaz. 
432  Bernard Gui, Manual, s. 381-383. 
433  Bernard Gui, Manual, s. 381-383. 



	

112 

	

Aziz Bernard, bir sonraki bölümde ele alacağımız “üzüm bağını harap eden 

küçük tilkilerin” yakalanmasının zorluğuun anlatırken heretiklerin söylemlerinin gayet 

“ortodoks” gibi göründüğünden, söyledikleri ile yaptıklarının bir olup gayet iyi görünen 

bir hayat tarzı olduğundan bahsetmektedir. Heretikler kimseye zarar vermedikleri, 

kimseyi sıkıntıya sokmadıkları, kendini kimsenin üstünde tutmadıkları için onları tespit 

etmek zordur. Yüzleri oruçtan soluktur, aylaklık yemez, kendi elinin emeklerini yerler.434 

III. BİR SİMGESEL İKTİDAR MALZEMESİ OLARAK VAAZLAR 

XII. yüzyıl Languedoc toplumu kültürel ve ekonomik açıdan gelişmişliğin yanı 

sıra farklı fikirlere de -nispeten- daha açık ve saygılı bir toplumdu. Bu duruma 

Languedoc’un hem limana yakınlığının hem de yakın komşusu Endülüs Emevi 

Devleti’nin kültürel ve entelektüel mirasının katkıda bulunduğunu söylemek 

mümkündür. Ancak heretiklerin kilise otoritesini tehdit ettiği düşünülmeye başlandığında 

gözle görünür şekilde dini muhalefet aleyhine bir kamuoyu oluşturulma gayreti söz 

konusu olmuştur. Netice olarak Languedoc toplumu, daha önce ahenk içinde yaşadıkları 

ve muteber gördükleri muhalif grubu zaman içerisinde “heretik” kategorisinde 

değerlendirmeye başlamıştır. En nihayetinde aynı toplum, muhaliflerin diri diri 

yakılmalarına duyarsız kalabilmiştir. Bu hızlı dönüşümün nasıl gerçekleştiği üzerinde 

durmak gerekmektedir. Bu çalışmanın iddialarından birisi, bu dönüşümün en önemli 

sebeplerinden birinin Kilisenin vaazlar ve reddiyeler üzerinden heresi grupları aleyhine 

gerçekleştirdiği itibarsızlaştırma ve hatta kara propagandanın etkisi ve bir sonucu 

olduğudur. Kilisenin dini muhalefet grubunun itibarını sarsmak ve insanları “doğru yola 

davet etmek” adına gerçekleştirdiği vaaz kampanyaları, muhalif gruplarla yapılan halka 

açık tartışmalar ve yazılan reddiyeler vasıtasıyla ciddi bir etki sahası oluşturulduğunu 

görmekteyiz. Sistematik fiziksel şiddet başlamadan, yani toplu yakılma hadiseleri olsa da 

Albi Haçlı Seferi patlak vermeden ve Engizisyon Mahkemeleri kurulmadan önce de 

savaşın devam ettiği esnada da bu faaliyetler yoğun olarak sürdürülmüştür. 

                                                
434  Aziz Bernard, 65. vaaz. 



	

113 

	

Languedoc’ta gerçekleştirilen bu propaganda faaliyetlerini, Bourdieu’nün XX. 

yüzyılda özelde televizyon, genelde medya kanalıyla gerçekleştiğini iddia ettiği simgesel 

iktidar kavramı çerçevesinde düşünmeyi deneyebiliriz. Bourdieu, simgesel şiddetin, 

şiddeti uygulayanların ve bu şiddete maruz kalanların dahi farkında olmadan 

gerçekleştiğini savunur. Buna aslında bir çeşit ‘algı yönetimi’ de denilebilir. Bu sebeple 

çalışmanın bu kısmında XII. ve XIII. yüzyıl Languedoc’ unda yaşananlar sebebiyle 

Katolik Kilisesi’nin vaazlar, münazaralar ve reddiyeler kanalıyla yürüttüğü faaliyetlerde 

kullanılan dil üzerine eğilecek ve bu dili Bourdieu’nün “simgesel iktidar” kavramı 

çerçevesinde değerlendirmeye çalışacağız. Bu faaliyetler bir nevi “medya” vazifesi 

görmüş ve toplumun fikirlerini Kilise lehine dönüştürmeyi başarmıştır. Kilisenin o 

dönemde hem siyaset hem de gündelik hayat üzerindeki nüfuzunu da hesaba katarsak bu 

dönüşümün çok da zor olmadığını söylenebilir. 

Araştırmanın bu kısmında dini muhalefet grubu hakkında kara propaganda 

amacıyla kullanılan benzetmeleri, metaforları -ve hatta zaman zaman ithamları- 

inceleyecek ve belli başlı kategoriler üzerinde durulacaktır. Bunlardan birisi heresiyi 

özellikle Orta Çağ’da salgın hastalıkların nasıl algılandığı düşünüldüğünde “heresinin ne 

kadar tehlikeli olduğunu” vurgulamak için hastalıklarla özdeşleştirmektir. Böylece 

insanların bir nevi tiksinti ve korkuyla heretiklerden uzaklaşmaları umulmuş gibi 

görünmektedir. Kullanılan hastalık terimlerinin en sık cüzzam, fil hastalığı gibi çeşitli 

deri hastalıkları, veba, zehir, kanser, vücuda yayılan mikrop ve böcek gibi başlıklar 

üzerinde yoğunlaştığı görülmektedir. Söz konusu hastalıkların tanrının cezalandırması ve 

çeşitli günahların neticesi olarak görülmesi, hastaların toplum tarafından dışlanması, 

tedavisinin mümkün olmamasından dolayı hastaların yaşayan ölülermiş gibi muamele 

görmeleri şeklindekiunsurlar da göz önünde bulundurulduğunda bu söylemin ne kadar 

tesirli olduğu anlaşılacaktır. Daha sonra heretikler için en çok kullanılan ifadelerden biri 

olan “üzüm bağındaki tilkiler” ifadesi Güney Fransa’nın ekonomik gelir kaynaklarından 

olan “üzüm bağlarının” önemi ve Kutsal Kitap’a referansla söylendiğinde yaptığı derin 

tesir üzerinde düşünülmeye değer görünmektedir. Yine aynı şekilde Kutsal Kitap 



	

114 

	

kaynaklı “koyun kılığındaki kurtlar”, “tarladaki zararlı otlar” gibi heretikleri tanımlamak 

üzere kullanılan ifadeler üzerinde duracağız. 

Heretikleri nitelemek için kullanılan hastalıklara yakından bakıldığında daha çok 

deri hastalıkları olduğu ve dolayısıyla görünürdeki bir rahatsız ediciliği vurgulaması 

bakımından da bir nevi imaj zedeceyicisi, bir itibarsızlaştırma aracı gibi kullanıldığı 

açıktır. Burada insanlarda bir uzaklaştırma hatta bir tiksinti uyandırabilme gayretinin yanı 

sıra kusursuz-mükemmel görün(e)memenin kimi zaman büyük bir eksiklik olarak 

algılanmasından da söz edilebilir. Bu konuda Bourdieu iyi görünmenin ve güzelliğin de 

bir ‘sermaye’ çeşidi olduğunu vurgulaması akılda tutulabilir. Örneğin bir şirket için satış 

temsilcisi seçilirken yazısız kurallar içinde de olsa -ki bazen prezantabl olma şartı açıkça 

da ifade edilebilir- böyle bir kriterin dikkate alınmadığı söylemek mümkün değildir. Hatta 

günümüzde estetik ameliyatlarını da bu kapsamda değerlendiren bazı çalışmalar 

mevcuttur. Burada üzerinde durduğumuz konu görünürlük üzerinden oluşturulan bir algı 

olduğu için bunun önemli bir nokta olduğunu söyleyebiliriz. Dolayısıyla burada fiziki 

açıdan kusurlu olmanın dini bakımdan da kusurlu-günahkâr olmayla ilişkilendirildiğini 

ve bu bağlantının dini muhalefet grubu aleyhine bir söyleme dönüştürüldüğünü ifade 

etmek mümkündür. 

A. Cüzzam 

Cüzzam Orta Çağ’da Haçlı Seferleri sırasında daha çok yaygınlaşan ve bütün 

dünyanın o dönemde en çok korktuğu hastalık olarak bilinir.435 Orta Çağ’da Avrupa’da 

dini muhalefet grubuna -metaforik manada- “cüzzamlı” denildiğinde ne kastedildiğini 

anlayabilmemiz için o dönemde gerçek cüzzam hastalarının toplumda nasıl 

görüldüklerine bir bakmak gerekebilir. Her şeyden önce Orta Çağ’da cüzzamlı olmak, 

yaşayan bir ölü muamelesi görmek anlamına geliyordu. Dini bakımdan cüzzam hastalığı, 

Tanrının laneti ve cezası olarak da algılanıyordu. Bu sebeple insanlar bu hastalığa 

tutulmaktan sadece ölecekleri için değil, ölene kadar yaşayacakları tecrit, horlanma, 

                                                
435  M. Zeki Palalı, “Cüzzam”, DİA, c. 8, İstanbul, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınevi, 1993, s. 150. 



	

115 

	

dışlanma, dini açıdan “günahkâr” görülme ve maruz bırakılacakları hukuki 

mahrumiyetler sebebiyle de korkuyorlardı.436  

Orta Çağ’da genetik olduğu düşünülen cüzzam, esasında kronik ve bulaşıcı bir 

hastalıktı.437 Cüzzamlılar hem bulaşma riski sebebiyle hem de dini açıdan kusurlu 

görülmeleri sebebiyle şehirlerin dışında yaşamaya mecbur bırakılmışlardı. Kaldı ki Eski 

Ahit’in Levililer bölümünün on üçüncü kısmı deri hastalıkları yasasına ayrılmıştır. Bu 

bölümün söz konusu kanaatlerde tesiri yadsınamaz. Levililer’de cüzzamlıların kirli 

olduklarını vurgulayan ve şehrin dışına çıkarılmalarını emreden pasajda şunlar 

aktarılmaktadır: 

Rab Musa’ya şöyle dedi: “İsrail halkına de ki; deri hastalığı veya 

akıntısı olan ya da ölüye dokunduğundan kirli sayılan herkesi 

ordugâhın dışına çıkarsınlar… Aralarında yaşadığım ordugâhlarını 

kirletmemeleri için onları ordugâhın dışına çıkaracaksınız.438 

1179 yılında gerçekleştirilen III. Lateran Konsili’nde “heretiklerin” yanında 

cüzzamlılar da konu edilmiştir. Bu konsilde cüzzamlıların toplumdan ayrıştırılması 

meselesi bir seremoniye de bağlanmıştır. Öncelikle cüzzamlıların teşhisi yapılıyordu. 

Burada kişinin hasta olup olmadığının kâhin tarafından tahlili söz konusuydu. Uzun 

detaylarla birlikte kişinin hasta olup olmadığı teşhis edilmeye çalışılırdı. Bunun için 

şüpheli kişideki semptomlara bakılır ve hastalığın semptomları uyuyorsa yedi gün 

gözlemde tutulurdu. Sonraki belirtilere göre de hasta olup olmadığına karar verilirdi.439 

Bir erkeğin ya da kadının derisinde beyaz parlak lekeler varsa kâhin ona 

bakmalı. Derideki lekeler beyaz ve solgunsa sadece deride çıkan 

kırmızı lekelerdir. Kişi temizdir...Kâhin adama bakacak. Saçı dökülmüş 

baş ya da alnındaki şişlikler deri hastalığının yol açtığı yaralar gibi 

kırmızımsı beyazsa adam deri hastalığına yakalanmıştır. Kirlidir. 

Başındaki yaradan ötürü kâhin kesinlikle onu kirli ilan edecektir. Böyle 

                                                
436  Nathaniel Brody Saul, The Disease of the Soul: Leprosy in Medieval Literature, Cornell University Press: 1974, s. 

60-61. 
437  Moore, “Heresy as Diseease”, University Press, 1976.  
438  Levililer, 5:1-4.  
439  Detaylı bilgi için bkz. Levililer, 13:1-38. 



	

116 

	

bir hastalığa yakalanan kişinin giysileri yırtık, saçları dağınık olmalı, 

kişi ağzını örtüp “Kirliyim! Kirliyim!” diye bağırmalı. Hastalığı devam 

ettiği sürece kirli sayılacaktır, çünkü kirlenmiştir. Halktan uzak, 

ordugâhın dışında yaşamalıdır. 

Hastalıklar, özellikle cüzzam gibi görünür ve ölümcül olanları, maddi ve manevi 

açıdan da hastalıklı olmak anlamına geliyordu. Yine Levililere göre doğum yapan 

kadınların temizlenmesi ritüelinde olduğu gibi deri hastalığına yakalananların da 

temizlenmesi mecburiydi.  

Avrupa’da sadece İngiltere diğer ülkelere nispeten daha müsamahakâr olduğu 

için orada sembolik toprağa verme440 işlemi çok fazla uygulanmıyor ve mecburi 

değildi.441 Yine III. Lateran Konsili’nde cüzzamlıların şehrin dışında yaşamaları yanında 

sağlıklı insanlarla aynı kilise ve mezarlıkları paylaşmamaları gerektiği de 

yinelenmiştir.442 Bu sebeple Orta Çağ Avrupasında çokça leprosarium (cüzzam evi)443 

mevcuttur.444 1167 ve 1209 yılları arasında sadece Toulouse’da dahi dört beş cüzzamlı 

evi olduğu bilinmektedir.445 

Bunun yanı sıra cüzzamlılar, cüzzamlı olduklarının anlaşılabilmesi için 

yaşadıkları yerleşim yerine göre değişiklik arz eden farklı kıyafet yahut bir işaret taşımak 

mecburiyetindeydiler. Bu bazen bir zil, bazen bir düdük, bazen de De Profundis isimli 

şarkıyı söylemek yoluyla olabiliyordu. Böylece durumları hakkında sağlıklı insanları 

uyarmış oluyorlardı.446 

Bir cüzzamlı hastalığını kendi ilan etmek zorundaydı.  Ancak söz konusu 

istenmeyen uygulama ve muameleler yüzünden kendini ilan etmekte çekimser davranan 

hastalar ise genelde komşuların ihbarıyla anlaşılıyordu. Cüzzamlının cenaze törenindeki 

seremonilere yakından bakmak gerekirse: Seremonide cüzzamlı sunağın önünde diz 

                                                
440  Kişinin ölmeden kendi cenazesine katılması. 
441  Nathaniel Brody Saul, Leprosy in Medieval Literature, s. 64.  
442  R. I. Moore, The Formation of a Persecuting Society: Authority and Deviance in Western Europe, 950-1250 : 2. 

Basım, Malden, MA: Blackwell: 2007,  s. 49. (yeni baskı isamdaki s.51-mansi, 22, col. 230) 
443  Özellikle 12.yy Güney Fransa’sında sayılarının ciddi bir artış gösterdiği bilinmektedir. 
444  Cüzzam evleri ile ilgili birçok çalışma göze çarpmaktadır. Öte yandan cüzzam Orta Çağ tarihini o kadar meşgul 

etmiştir ki “leproloji” isminde bir bilimden de söz edilmektedir. 
445  Barber, The Cathars, s. 63. 
446  Nathaniel Brody Saul, Leprosy in Medieval Literature, s. 64. 



	

117 

	

çöker.447 Siyah elbiseler giyer (Amiens gibi bazı yerlerde cüzzamlı mezarda bekletilirdi.) 

Papaz cüzzamlıya: “Bu dünyada ölü ol, Tanrı’ya tekrar doğ” dedikten sonra cüzzamlı 

cevaben: “Ey İsa! Kurtarıcım! Beni dünyanın dışına aldın. Bana vücut giydirdin. Beni 

ahiret gününde yeniden dirilt” derdi. Cüzzamlının cüzzamlı olduğu böylece ilan 

edildikten sonra papaz ona yasakları söylerdi: 

Sana kiliseye, manastıra, değirmene, pazar meydanına, insanların 

toplandığı yerlere girmeyi yasaklıyorum. Evinden hem insanların seni 

tanıması hem de yalınayak çıkmaman için cüzzamlı kıyafetini 

giymeden çıkmanı yasaklıyorum. Ellerini yahut sana ait herhangi bir 

şeyi çeşme, pınar ve derelerde yıkamanı ve hatta su içmeyi 

yasaklıyorum. Eğer su içmek istiyorsan onu matarana yahut kasene 

koy. Sana senin olmayan herhangi bir şey almanı yasaklıyorum…Eğer 

biri sana bir şey sorarsa rüzgâr yönünde durup cevap verme konusunda 

başarısız olmanı yasaklıyorum. Başkalarıyla karşılaşıp onların senden 

hastalık kapma ihtimaline binaen dar sokaklardan geçmeni 

yasaklıyorum. Su yolundan geçtiğinde bir kuyuya yahut ipe 

eldivenlerini giymediğin sürece dokunmanı yasaklıyorum. Çocuklara 

dokunmanı ve onlara bir şey vermeni yasaklıyorum. Kendinin olmayan 

herhangi bir kaptan yemeni ve içmeni yasaklıyorum. Cüzzamlılar 

olmadığı sürece başka insanlarla toplu olarak yemeni ve içmeni 

yasaklıyorum.448 

Levililerde deri hastalarının paklanması için Rabbe sunu yapılması gerektiği 

söylenmektedir. Yine detayları uzunca anlatılan bu kısımda:  

Eğer kişi yoksulsa ve bunları alacak gücü yoksa arınmak üzere 

sallamalık suç sunusu olarak bir erkek kuzu, tahıl sunusu olarak 

zeytinyağıyla yoğrulmuş onda bir efa449 ince un ve bir log zeytinyağı 

alacak…Pak kılınmak için sekizinci gün hepsini Rabbin huzuruna 

                                                
447  Seromoni detayları için bkz. Leprosy: Disease of the Soul, s. 66-69. 
448  Leprosy: Disease of the Soul, s. 66-67. 
449  Yaklaşık bir buçuk kilogram. 



	

118 

	

buluşma çadırının giriş bölümüne getirip kahine verecek.”450 Buradaki 

sunu gibi Yeni Ahit’te Matta’da İsa'ya kendisini iyileştirmesi için 

ayaklarına kapanarak yalvararak “İstersen beni pak kılabilirsin” diyen 

cüzzamlıya da elini uzatıp “İstiyorum pak ol” dedikten sonra iyileşince 

ona bunları kimseye söylememesini ve kahine gidip kendini 

göstermesini ve şahitlik için onlara Musa’nın buyurduğu sunuyu 

sunmasını salık verir.451 

Hem bu bölümde İsa’nın hastayı iyileşmesine rağmen bir rahibe göndermesi 

hem de Levililerde deri hastalığına tutulmuş kişiden “Kirliyim! Kirliyim!” diye 

bağırmasının istenmesinin manevi kirlilik düşüncesini pekiştirdiği söylenebilir. 

Cüzzam esasında aynı zamanda, kişinin cennete daha hızlı ulaşabilmesi için 

Tanrı’nın lütfettiği bir hastalık olarak da görülmekteydi. Bir diğer deyişle cüzzamlılar 

temiz değillerdi ancak Aziz Francis örneğinde olduğu gibi tüm kirliliğine rağmen onları 

sevmek de bir kutsallık emaresi olarak görülüyordu.452 Ancak Kilise bir taraftan olaya bu 

şekilde bakarken diğer taraftan papaz ve piskoposlar cüzzamı manevi bir dejenerasyon 

metaforu olarak kullanmaya devam ediyorlardı. Dolayısıyla cüzzam hem günahkarlık 

alameti hem de Tanrı’nın lütfu olması bakımından saygıya değer sayılabiliyordu. Bu 

tutarsızlığa rağmen cüzzam öyle utanç verici bir kusur olarak algılanıyordu ki cüzzam 

hastaları dinin kendilerine vaat ettiği Arafı değil, daha dünyadayken cehennemi 

yaşamaktaydılar.453 

XII. yüzyıl ilahiyatçıları “günah”la “cüzzam”ı neredeyse eş anlamlı olarak 

kullanmışlardır.454 Öte yandan heresi cüzzama benzetilirken bu hastalığa günah ve 

ahlaksızlığın sebep olduğu düşüncesi de heretiklere yapılan ithamlarla paralellik arz 

etmektedir. Buna örnek olarak Béroul’un Tristan isimli çalışması verilebilir. Bu 

çalışmada hem heretiklerin hem de cüzzamlıların şehvet düşkünü kimseler olduğuna ve 

                                                
450  Levililer, 14: 21-23. 
451  Matta, 8: 2-4. 
452  Rod Edmond, Leprosy and Empire: a Medical and Cultural History, Cambridge University Press, 2006, s. 1. 
453  Nathaniel Brody Saul, Leprosy in Medieval Literature, s.61. 
454  Berly Smalley, The Becker Conflict and the Schools: a Study of Intellectuals in Politics, Oxford, 1973, s. 132. 



	

119 

	

hastalıklarının cinsel yollarla bulaştığına dair söylemler mevcuttur.455 Ayrıca heretiklerin 

ve cüzzamlıların sapkın partiler düzenledikleri, Engizisyon kayıtlarında, reddiyelerde ve 

vaazlarda çok fazla tekrarlanan ve heretikleri itibarsızlaştırmak için sıkça müracaat edilen 

ithamlar arasındadır.  

Orta Çağ Avrupasında asil bir aileden gelmek malumdur ki varlıklı ve muteber 

olmak demektir. Ancak cüzzama yakalanan bir kimse asiller sınıfında dahi olsa 

cüzzamlıların kaderini paylaşmak durumundadur. Örneğin Heinrich isminde bir şahıs 

cüzzama yakalandığında konumu ve mülklerinden feragat etmek durumunda kalmıştır. 

Çünkü iyileşme ümidiyle tüm mal varlığını Kilise’ye bağışlamıştır.456 Örnekte görüldüğü 

gibi Kilise cüzzamlılardan kendileri isteseler de istemeseler de maddi gelir elde 

etmekteydi. 

B. Vaazlarda Cüzzam  

Vaazlarda heresinin hastalıkla özdeşleştirilmesi örneklerinin en çok kullanılanı 

kanser ve cüzzam alegorisidir. Neredeyse bütün polemikçiler heresinin hastalık gibi 

yayıldığından bahsederler. Schönaulu Eckbert Katarlar457 hakkında şunları söyler: 

Bütün bölgelere yayıldılar. Böylece Tanrı’nın Kilisesi her yere 

saçtıkları zehir sebebiyle tehlikeye düşmüş oldu. Çünkü mesajları? 

Tıpkı cüzzamın dört bir yana yayılması gibi kanser gibi yayıldı. Bu 

yüzden İsa’nın kıymetli bedeni kirlendi.458 

Öte yandan Dominik tarikatı üyesi Romanslı Humbert, vaazının “Heretiklere 

karşı hac’ı vaaz etmek hakkında” isimli bölümünde şunları kaydetmektedir: 

“Heresinin bütün günahlar arasında en kötüsü olduğu bilinmelidir. Diğer birçok 

günahta ısrar ve inat yoktur ancak hereside vardır. Çünkü Augustinus’a göre “hata 

                                                
455  Moore, “Heresy as Diseease”, University Press, 1976. 
456  Ed. Anne J. Duggan, Nobles and Nobility in Medieval Europe: Concepts, Origins, Translations, Boydell Press, 

King's College London 1998, s. 165. 
457 Kendisi “Katar” isminin mucididir ve bu sebeple Katarlar kelimesinin objektif olmadığı savunulmuştur. Çünkü 

Katarlar şeklinde bilinen grup kendilerine “İyi Hristiyanlar” “İyi İnsanlar” “İyi erkekler” “İyi kadınlar” derler. Asla 
“Katarlar” dememişlerdir. 

458  “ita per omnes terras multiplicati sunt, ut grande periculum paciatur dei a pessimo quod undique adversus earn 
effundunt. Nam sermo eorum serplt ut cancer ut quasI lepra volatilis longe lateque discurrit preciose christi membra 
contaminans'. Sermones, I, Harrison, c. I, s. 7-8.   



	

120 

	

yapabilirim ancak heretik olmamalıyım” dediği sürece hata kişiyi heretik yapmaz… 

Heresi başka insanlara ulaşır. Çünkü bulaşıcıdır. Bu sebeple kutsal metinlerde cüzzamla 

özdeşleştirilmiştir. Gerçek iman bilgisine sahip olmayanları ve çeşitli hatalı öğretileri 

savunanları cüzzamlı gibi düşünmek garipsenecek bir durum değildir. 459 

Lilleli Alan da yine Güney Fransa’daki dini muhalefetten olan ancak Valdocular 

şeklinde bilinen ve Katarlardan ayrılan grubun vaaz ofisini ele geçirmesi sebebiyle ruhen 

cüzzamlı olduklarını iddia eder. Çünkü ona göre onlar ruhen (cüzzamda olduğu gibi) 

lekelenmişlerdir.460 Mercyli Henry de 1178’de Toulouse’a gittiğinde şehirde heresiden 

cüzzama, eşcinsellikten sapıklığa kadar her türlü pisliğin şeytani biçimde hem toplumsal 

düzeni hem de şehrin maneviyatını tehdit ettiğini öne sürer.461 

Toulouse engizitörü Bernard Gui, 1320’li yılların Fransız Krallığı’nda 

cüzzamlıların sağlıklı insanlara karşı yaptıkları kötü bir planının tespit edilip 

engellendiğinden bahseder. Gui’ye göre bedeni hasta ve aklı kaçık bu insanlar sağlıklı 

insanlara büyük bir komplo kurmuşlardır. Bu kişiler her yerdeki kuyu, nehir, 

çeşmelerdeki suların içerisine toz şekilde zehir ve bulaşıcı maddeler koyarak suları 

zehirlemeyi düşünmüşlerdir. Yine Gui’ye göre cüzzamlılar, bu işi, bu sulardan içen 

sağlıklı insanları cüzzama yakalatmak, ölecek noktaya getirmek yahut öldürmek için 

yapacaklardı. Böylece onlara göre cüzzamlıların sayısı artıp sağlıklı insanların sayısı 

azalmış olacaktı.462 O kadar ki bu olay üzerine Fransa Kralı V. Philip “Bütün cüzzamlıları 

bildirin bir yerde toplayıp onları yakalım. Köklerini kurutana kadar yakalım” demiştir.463 

Cüzzamlıların, Kralın 1321 yılının haziran ayında da Güney Fransa ziyaretinde krala ve 

kraliyet sarayına saldırdıkları iddia edilmektedir.464 Bu ayaklanmada da birçok cüzzamlı 

                                                
459  On the Instruction of Preachers, Book 2, chap. 62; Maxima Bibliotheca Veterum Patrum, ed. M. de La Bigne 

(Geneva, 1677), c. 25, s. 555. 
460 De Fide Catholica, II: (PL 210, 379.) Lucy E. Bosworth Perceptions of the Origins and Causes of Heresy in Medieval 

Heresiology, Doktora tezi, Universty of Edinburgh, 1995. 
461  I. R. Moore, The War on Heresy: Faith and Power in Medieval Europe, London: Profile Books: 2014, III, s. 218.

  
462  Malcolm Barber, “Lepers, Jews and Muslims: The Plot to Overthrow Christendom in 1321”, History, c. 6, No. 216 

(1981), s. 1-17.   Bu hadise cüzzamlılar konusunda çok meşhurdur ve birçok araştırmada zikredilmektedir. 
463 Murat Serdar, "Ortaçağ Avrupasında Tanrının Laneti Cüzzam ve Cüzzam Evleri". Sosyal Bilimler Araştırmaları 

Dergisi 9 (2014 ): 100-110, s.119. 
464  Nathaniel Brody Saul, Leprosy in Medieval Literature, s. 96. 



	

121 

	

ya öldürülmüş ya da yakılarak yok edilmiştir.465 Bu ve bunun gibi hadiselerden dolayı I. 

R. Moore birçok çalışmasında Orta Çağ Avrupasında zulüm görenlerin sadece heretikler 

değil, Müslümanlar, Yahudiler, cüzzamlılar, cadılar ve eşcinseller olduğunu belirtir. 466 

Nitekim bu hadisede yalnızca cüzzamlılar değil, Yahudi ve Müslümanlar da töhmet 

altında tutulmuştur. Müslümanların tehdit olarak düşünülmesi dinden ziyade siyasi bir 

tehdit olarak algılanmalarından da kaynaklanmaktadır. Çünkü İspanya tecrübesi coğrafi 

ve tarihi bakımdan yakın olduğu için halen tazedir ve bu sebeple bu olayda Yahudilerden 

ziyade Müslümanların suçlandığı kaydedilmektedir. Hatta suçlamalarda sürekli gündeme 

gelen Müslüman bir cüzzamlıdan da bahsedilmektedir.  Bunun da ötesinde söz konusu 

dönem ve coğrafyada, cüzzamlı, hain, eşcinsel, ahlaksız kadın ve Sarazen-Müslüman 

kelimelerinin itibarlı kişilere hakaret için kullanıldığı bilinmektedir.467 

Fontcaudeli Bernard Valdocuların mesajını Fransa boyunca kustukları hain bir 

virüs olarak nitelendirir.468 Fontcaudeli Bernard cüzzamda bedenin değişebilen 

renklerinin heretik kişilerdeki hakikatle sahteliğin karışımını temsil ettiğini belirtir.469 

Heresinin gerçekten cüzzam gibi havayı kirleten bir zehir, bir virüs olduğuna 

inanılıyordu.470Bunun da ötesinde heretiklerin cüzzamlılarla aynı fiziksel özellikleri 

sergiledikleri tarif edilmiştir. “Cüzzamlıların kıyafetleri yırtık pırtık ve çok pistir. Tıpkı 

gezici heretik vaizler gibi. Hepsi “paupere Christi”dir. Yahut öyle olduklarını iddia 

ederler.471 

Kilise tarafından kullanılan bu hastalık alegorisine daha önceden aşina olunduğu 

ve eski metinlere de referans yapıldığı aşikardır. Örneğin William the Monk Lausannelı 

Henry’e karşı itirafı savunurken İsa’nın şifa bulmuş cüzzamla ilgili sözleri hakkında 

şunları söylemiştir: “Git kendini bir rahibe göster ve Musa’nın emrettiği gibi kendini 

                                                
465  Nathaniel Brody Saul, Leprosy in Medieval Literature, s.97. 
466  I. R. Moore, The War on Heresy, s. 6. 
467  David Nirenberg, Communities of Violence: Persecution of Minorities in the Middle Ages,  Princeton University 

Press, 2015, s. 105. 
468  Adversus Waldensium sectum, Prologus, (PL 204, 793) 
469  leprosi quippe corpore varius color, designat io haeretico homine veritatem falsitati permistam'. Adversus 

Waldensium sectam, II: i (PL 204, 798).   
470  R. I. Moore, The Formation of a Persecuting Society: Authority and Deviance in Western Europe, 950-1250 : 2. 

Basım, Malden, MA: Blackwell: 2007, s. 63. 
471  Moore, The Formation of a Persecuting Society 63. Moore, “Heresy as Diseease”, University Press, 1976, s. 5-6. 



	

122 

	

temizlemek için bir şey sun.” Cüzzam tedavisi ile ilgili Levililerdeki talimatlarını aktardı 

ve Yeni Ahit’teki pasajı Ortodoks bir tarzda yorumladı: “Bize göre bu hastalık günahlara 

işaret eden bir şeyden başkası değil.”472 Hastalığa sebebiyet veren dengesizlik de bir 

günah tecellisidir. Dolayısıyla hastalıklar kendilerinin vücut ifadeleri olan günahlara göre 

tasnif edilirler: Cüzzam çeşitli hatalar ve heretik öğretinin ta kendisidir.473 Burada da net 

bir şekilde heresi ve cüzzamın aynı tutulduğunu görmekteyiz. 

Bunun yanı sıra heretiklerin veba, virüs, kanser vb. gibi birçok hastalık terimine 

referansla itibarsızlaştırılmaya çalışıldığını görmekteyiz. Hastalıkların büyük bir tehdit 

unsuru olarak görüldüğü ve özellikle çaresiz deri hastalıklarından şiddetle korkulduğu bir 

dönemde bu propagandanın işe yaramamış olması imkansızdır. Bütün bu itibarsızlaştırma 

hareketleri, temelsiz ithamlar, kamuoyunun nazarında muhalif grubun gözden 

düşürülmesi projesini başarı kılmıştır ve tam da Bourdieu’nün medyayla gerçekleştiğini 

savunduğu “simgesel şiddet” bütün keskinliğiyle gerçekleşmiştir.  

C. Kutsal Kitap Referanslı Olumsuz Benzetmeler 

Kilise entelektüellerinin heretiklere yaptıkları itibarsızlaştırma faaliyetinin sözel 

araçları hastalık alegorilerinden ibaret değildir.  Kilise, bunların yanında Kutsal Kitap’tan 

aldığı pek çok metaforlarla heretiklere karşı adeta bir şiddet retoriği geliştirmiştir. Kutsal 

Kitap referansının muhataplarında oluşturacağı etki tahmin edilebilir düzeydedir. Bu 

nefret dilinin Katolik reddiye ve vaazlarında yüzyıllarca kullanılması neticesinde bir 

külliyatın oluşması bu yöntemin oldukça etkili ve kullanışlı olduğuna işaret etmektedir. 

Söz gelimi yalnızca Ezgilerin Ezgisi’ndeki ifadelere referansla söylenen “Küçük 

Tilkiler474 benzetmesinin dahi tek başına geniş bir literatüre tekabül ettiği söylenebilir. 

Ünlü heresi tarihçisi Grundmann, bu retorik kalıpların XI. yüzyıldan XV. yüzyıla kadar 

kullanılmaya devam edildiğinin altını çizmektedir.475 Günümüz tarihçilerinden Kienze, 

heretikler için kullanılan ifadelerin (i) Şeytanlaştırma, (ii) Kirli, pis gösterme, (iii) Onların 

                                                
472  nam nos lepram nichil aliud intelligimus quam diversas maculas peccatorum. 
473  Lepra est doctrina haereticorum falsa atque varia… leprosy sunt haeretici dominum jhesum christum 

blasphemantes. 
474  Ezgilerin Ezgisi, 2.15.  
475 Detaylı bilgi için bkz. Ed. Jennifer Kolpacoff Deane, Herbert Grundmann(1902-1970): Essays on Heresy, 

Inquisition, and Literacy, Trans. Steven Rowan, York Medieval Press, 2019. 



	

123 

	

sosyal düzen için bir tehdit olduklarına inandırma ve (iv). Apokaliptik olduklarını ileri 

sürme gibi dört ayrı işlevselliklerinden bahsetmektedir.476 

 Sisteryanlar üzerine yaptığı çalışmasıyla bilinen Kienze’ye göre, böyle büyük 

ve önemli bir literatürün şimdiye kadar etraflıca ele alınmamış olması, daha çok 

Dominikenlerin vaazları ve Haçlı Seferi vaazlarına daha fazla ilgi gösterilmesiyle 

ilgilidir.477 Ancak bu konunun hiç gündeme gelmediğini de söylemek güçtür. Zira 

yukarıda belirttiğimiz gibi Grundmann, Sacville, Moore, Rist gibi tarihçiler bu 

metaforları incelemişlerdir. 

 Kutsal Kitap referanslı metaforların heretik grupların tamamına yönelik 

kullanılmış olması ilginçtir.  Bu metaforlardan en sık kullanılanlarının şunlar olduğunu 

söylebiliriz: Küçük tilkiler,478 yılanlar,479 köpekler,480 koyun kılığına girmiş kurtlar,481 

köstebekler,482 sürüngenler,483 zararlı otlar,484 yoldan çıkaran ruh ve şeytanın öğretileri,485 

kangren gibi yayılan sözler.486 Sadece Papa III. Innocent’ın Güney Fransa Katarlarıyla 

ilgili mektuplarında yer alan benzetmeler dahi oldukça çeşitlidir: küçük tilkiler, 

tarlalardaki zararlı otlar, sokaklardaki sürüngenler, Kutsal Kitabın vahit-kıyamet 

bölümündeki siyah at, iğrenç kokan(fetid) bir ağacın filizleri ve dallar.487 Grundmann, 

vaazlarda heretiklerin gizlilikleri, kurt gibi saklanmaları ve aldatıcı görünüşleri üzerinde 

durulduğunu aktarmaktadır. Grundmann’ın öğrencisi Patschovsky de heretikleri 

                                                
476 Beverly Mayne Kienzle, Cistercians, Heresy and Crusade in Occitania, 1145-1129: Preaching in the Lord’s 

Vineyard, York Medieval Press, 2001, s. 81. Kienzle, Cistercians, Preface. 
477  Kienzle, Cistercians, Preface. 
478  Ezgiler ezgisi, 2.15.  
479  Mezmurlar, 9.29. 
480  II. Peter. 
481  Matta 7.15.  
482 Isidore, heretiklere köstebek denmesinin sebebini şöyle açıklar: Köstebekler kör olduklarından her zaman kiri kazar, 

toprağı atar ve sebzelerin altındaki kökleri yutar. Isidore of Seville, Etymologies, edited and translated by Stephen 
A. Barney, W. J. Lewis, J. A. Beach, Oliver Berghof, Cambridge University Press, 2006. Köstebek metaforu ile 
ilgili şu yazı da dikkate değerdir: Blind Heretics Under Ground-Excerpts from the Cultural History of the Mole. 
http://my-albion.blogspot.com/2016/06/blind-heretics-under-ground-excerpts.html  

483  Medieval Sourcebook: Caesarius of Heisterbach: Medieval Heresies: 
https://sourcebooks.fordham.edu/source/caesarius-heresies.asp.  

484  Matta 13.24-30-36-52.  
485   I Timothy 4.2.  
486  Ed. Andrzej Pleszczyński Joanna Sobiesiak Michał Tomaszek Przemysław Tyszka, Imagined Communities: 

Constructing Collective Identities in Medieval Europe, Ed. Andrzej Pleszczyński Joanna Sobiesiak Michał 
Tomaszek Przemysław Tyszka, Brill, 2018, s. 368; E.E. Vodola, Excommunication in the Middle Ages, Berkeley 
and Los Angeles, 1986, in s. 4-9. 

487  Vahiy 6: 4-5. Rebecca Rist, The Papacy and Crusading Europe, 1198-1245, Bloomury Academic, 2009, s. 56. 



	

124 

	

itibarsızlaştırmak için kullanılan putperestlik, canavarlık, ucubelik gibi terimlerini ele 

almaktadır. 

D. Küçük Tilkiler 

Günümüzde dahi halen vaazlarda kullanılan küçük tilkiler ifadesi Neşideler 

Neşidesindeki şu pasaja referansla söylenmektedir: “Yakalayın tilkileri bizim 

için/Bağları bozan küçük tilkileri/Çünkü bağlarımız yeşerdi.”488 “Küçük tilkiler” terimi 

Katarlar için o kadar sık kullanılan bir ifadedir ki, neredeyse onları tanımlar haline 

gelmiştir. Bu sebeple söz konusu ifade Katarlara dair pek çok çalışmanın başlığında bu 

tanımı ima etmek ve okuyucuların dikkatini çekmek için tercih edilegelmiştir. 

Orta Çağ fabllarında en çok kullanılan hayvan karakterlerinden birinin küçük 

olmasına rağmen hinliği, kurnazlığı ve sinsiliği ile tanınan tilki olduğu bilinmektedir.489 

Bunun yanında Güney Fransa’nın halen üzüm bahçeleri ve şaraplarıyla ünlü olduğu 

düşünüldüğünde bize buradaki imanın yalnızca dini değil, ekonomik de bir referansının 

olabileceğini düşündürmektedir. Çünkü oradaki zengin ahaliden gelen vergiler artık 

Kilise’ye değil, Katarlara akmaktadır. Dolayısıyla üzüm bağına tilki dadanmıştır. Kutsal 

Kitaba referansla kullanılan ifadeyi ilk kullananın Origen olduğu söylenmektedir.490 

Innocent 1205 yılında yazdığı mektupta heretiklerin tilkiler gibi manevi kuyruklarının 

olduğunu söylemektedir.491 Innocent 1205 yılında yazdığı mektupta heretiklerin koyun 

kılığındaki kurtlar olduğunu söylemektedir. 492 

III. Innocent’ın kullandığı dil ve tasvirler muhatabını çürüme ve yozlaşma 

fikrine yönlendirmektedir.493 III. Innocent ayrıca heretikleri büyüyen inancın saflığını 

bozan zararlı otlara ve yumuşatılması gererken pütürlü yerlere benzetmiştir.494 Ona göre 

                                                
488  Neşideler Neşidesi, 2/15. 
489   https://digitalcommons.calpoly.edu/cgi/viewcontent.cgi?referer=&httpsredir=1&article=1880&co ntext=bts.  
490  Barbezat, Burning Bodies. 
491 Mektup Alnord Amalric’e yazılmıştır ve yine Tanrının üzüm bağını mahveden küçük tilkilere de referans 

verilmektedir. Lorraine Marie Alice Simonis, “The Kingdom, the Power and the Glory: the Albigensian Crusade 
and the Subjugation of the Languedoc”Doktora Tezi, Washington and Lee University, 2014. 

492  Matta 7.15. 
493   Lucy Sackville, “Heresy in Thirteenth Century Catholic Texts”, Doktora Tezi, University of York, 2005. 
494  Matta 13.25-30. 



	

125 

	

Tanrı’nın üzüm bağında üzümleri taşıyan asmaların filizlenmesi, ancak bu pürüzlerin 

giderilmesi ile mümkündür.495 

III. Innocent 1214 yılındaki mektubunda ise Embrun, Aix-en-Provence, Arles ve 

Narboone bölgesindeki piskopos (prelate) ve rahipleri (III. mahşerin dört atlısındaki 

siyah at ile karşılaştırır.496 İnançlı Katolikleri tanrının sürüne benzetmiştir.497 Bunun 

yanında Kilisenin heretiklerle karşı karşıya gelişini Aziz Peter’in fırtınada ala bora olmuş 

yelkenli gemisine benzetmektedir.498 

Aziz Bernard’ın 65. ve 66. vaazları Ezgilerin Ezgisi hakkındadır. 1143 yılındaki 

heresi karşıtı misyon sırasında yazılmıştır. Bu pasaja referans yapan bu vaaz elbette 

Augustinus’a ve Lyonlu İraneus’a kadar uzanmış oluyordu. Sihizmatikler ve heretikler 

kurnazdır ve kendilerini mütevazi gösterirler. Böylelikle Kutsal Kitap’ta geçen her tilki 

ifadesi Aziz Bernard’ın ezgilerin ezgisi yorumu gibi yorumlanır olmuştur.499 

Sackville, Alain de Lille’nin Bernard’dan az bir vakit sonra ondan bahseden 

kitabı hakkında yorum yaparken şunları kaydettiğini aktarır: Yoldan çıkarıcı yaratıklar 

olarak tilkiler yerin altında yaşayan heretikler olarak anlaşılmalıdır. Üzümler, Kilise 

olarak anlaşılmalı frailtyleri sebebiyle onları bizim için yakalayın. Bu gelenek çok 

uzundur ancak Bernard’ın bu kurtlar benzetmesi takip edilen yıllarda tilkinin kullanılması 

şüphesiz en tesirlisiydi. Orta Çağ’da fabllarda aslandan sonra en çok kullanılan hayvan 

tilkiydi.500 

Aziz Bernard Albililer Haçlı Seferinin organize edilmesi yani ortam 

sağlanmasında çok etkili olmuştur. Bunun için Katarların heterodoksiden heresi haline 

gelişleri önemli bir adımdır.  

Kilisenin vaazlarda kullandığı ifadeler ve vaazların kullanılış biçiminin sözel bir 

şiddete dönüşmesi, bir nevi zamanının medya vazifesini görmesi, itibarsızlaştırma çabası 

                                                
495  Yeşaya, 5.7. 
496  Vahiyler 6.4-5. 
497  Luka 12.32.. 
498  Markos, 4.27-40. 
499 Lucy Sackville, “Heresy”, s. 157-158. 
500 Lucy Sackville, “Heresy”, s. 157-158. 



	

126 

	

gütmesiyle Bourdieu’nün “simgesel şiddet”ini andırmaktadır. Ancak heretikler bu 

suçlamaları kabullenmedikleri için tam anlamıyla simgesel şiddet olarak isimlendirmek 

doğru olmayabilir. Bu daha çok Faucoult’nun “iktidar” kavramına daha yakındır. 

Yönetim yönettiklerini bir nevi pasifize etmiştir. 

Vaazlarda kullanılan terimler simgesel iktidar malzemesi yapılarak 

itibarsızlaştırılmaya yararken, aynı zamanda Erving Goffman’ın stigması gibi etiketleme 

suretiyle de dışlamayı beraberinde getirmektedir. Nitekim Goffman’a göre etiketlenen 

kişi daha önce grup içinde ‘bütünün bir parçası, normal, dolayısıyla toplumsal normlara 

uygun ve uyumlu biri’ iken, etiketlenerek kusurlu, noksan, dikkate alınmayacak kadar 

değeri düşen bir konuma itilmiştir.501 Bu sayede normal olan ile ayıplı ve etiketli olan 

arasında sosyal bir sınır meydana gelir.502 Yine Goffman itibarsızlaştırmaya da atıf 

yaparak ‘stigma’ teriminin, derinden itibarsızlaştırıcı olan bir niteliğe atıfta bulunmak için 

kullanıldığını belirtmektedir.503 

Goffman’ın stigmayı değerlendirdiği üç kategori de dikkate değerdir. İlki 

vücutta görülebilecek çeşitli fiziksel aksaklıklar yahut “iğrendirebilecek” olumsuzluklar. 

Cüzzam tam da bu şekilde sunulmuş gibi görünmektedir. İkincisi irade zayıflığı, ihanet 

sayılan inançlar ve sahtekârlık olarak değerlendirilen karakter özellikleri, (zihinsel 

bozukluk, bağımlılık, alkolizm, eşcinsellik, işsizlik, intihar girişimleri ve radikal politik 

duruşlar gibi). Bu kategori de “heresi” etiketini tanımlar gibi görünmektedir. Sonuncusu 

da ırk, ulus ve dinin kabile etkiletidir, bu etkiletler nesil yoluyla aktarılan ve bir ailenin 

tüm üyelerini eşit derecede olumsuz etkileyen etiketlerdir. Bu kategori de çalışmanın son 

bölümünde değinilen heretiklerin çocuklarının bazı haklarının elinden alınmasını 

anımsatmaktadır.504 

Öte yandan heresi hakkında burada gelinen nokta aslında tam da Bourdieu’nun 

heterodoks, ortodoks ve doksa kavramlarına hakkında ortaya attığı iddiayı da doğrular 

niteliktedir. Yine Kurtz’un Politics of Heresy isimli kitabında iddia ettiği gibi heresi 

                                                
501 Erving Goffman, Stigma: Notes on the Management of Spoiled Identity, Touchstone, 1963. 
1963, s. 3 
502  Goffman, Stigma, s. 6. 
503  Goffman, Stigma,  s. 13. 
504  Goffman, Stigma, s. 14. 



	

127 

	

kavramının sosyolojik bir kavram olduğu iddiasını da doğrulamaktadır.505 Bu teori her 

zaman geçerli olmak zorunda olmamakla birlikte Katarlar ve Katolik Kilisesi bağlamına 

uygun görünmektedir.  

Bourdieu, “doğal ve sosyal dünyanın kendi kendini ispatlayan olarak 

görünmesini sağlayan temel deneyim, konuşulabilir ve düşünülebilir olanı çerçeveleyen 

evrensel söylem, sosyal düzenin verili hakikatleri”506 olarak tanımladığı doksayı hakim 

grubun kendi düzenini devam ettirebilmek adına ortodoks kıldığını savunur. Zira 

Bourdieu’nun işaret ettiği heretik söylem ya da heterodoks olan, mevcut düzeni yıkıcı 

potansiyele sahiptir.507 

Siyasi ve sosyal alandaki mücadeleler sonucunda kazanan grubun ortodoks 

kabul edildiğini ve diğer bütün grupların ona boyun eğmek durumunda kaldığını 

savunur.508 Bourdieu’ya göre böylece ortodoksluğun dirençli gücü “heretik” muhalefetin 

itici gücüne mukavemet gösterir.509 Ancak ona göre sosyal yapıların yeniden 

anlamlandırılabilmesi için heterodoksinin mücadelesi elzemdir. Tahakküm altındaki 

birey ve gruplar, bilinç ve söylemle ortak bir neden oluşturmalıdırlar. Bunun neticesinde 

bu birey ve gruplar ancak toplumsal düzeni tanıyıp onları boyun eğmeye zorlayan 

toplumsal düzenin algı kategorilerini sorguladıkları takdirde harekete geçebilirler.  

Kilise laik otoriteleri arkalarına alarak simgesel iktidarı temin ettikten sonra 

Katoliksizim ortodoks olmaya devam etmiştir. Böylece Katarlar marjinalize edilerek 

tamamen heresi hale geldiler, üstelik artık yalnızca dini değil siyasi bir tehdit de oluşturan 

heresi. 

Kilise politik gücü arkasına aldığında simgesel iktidarı kullanıyor, heresinin 

siyasi bir tehdit olduğu fikrine inanılınca doğrudan heresi oluyorlar. Kilise vaazlar 

vasıtasıyla Katarları itibardan düşürmek için Golfman’ın stigma kavramını anımsatan 

                                                
505  Detaylı bilgi için bkz. Lester R. Kurtz, The Politics of Heresy: The Modernist Crisis in Roman Catholicism, 

University of California Press, 1986. 
506  Bourdieu, 1984: 471. 
507 Kazım Ateş, Türkı̇ye’de Mı̇llı̇yetçilik, Yurttaşlık ve Alevı̇ler: “Öztürkler” ve “Heretı̇k Ötekı̇ler” Doktora Tezi, 

Ankara Üniversitesi, 2010, s. 169. 
508  Ateş, “Alevilik”, s.169-170. 
509  Bourdieu, Language and Symbolic Power, 1991. 



	

128 

	

etiketlemelerle aleyhlerinde kara propaganda yürütmüştür. Bu bağlamda hastalık 

alegorileri ve kutsal kitap referansları yanında Katar kelimesi Maniheist heresi gibi 

kavramlar da bu etiketlemeye dahil edilebilir. Bu konudaki güncel tartışmaları çalışmanın 

ikinci bölümünde olur bulmak mümkündür. 

Bütün bunlara bakıldığında heresi kelimesinin sadece dini değil aynı zamanda 

sosyolojik ve siyasi bir kavram olduğunu da görmekteyiz 

Çünkü bir hareket doğrudan ortaya çıktığı anda her risk olmaz hata Fransisken 

Tarikatı nda gördüğümüz gibi önceleri Katoliklerin her işi kabul etmelerine rağmen Papa 

ile anlaşan aziz François Hareketi’ni bir Katolik hareketi tarikatı haline getirdi oysa 

Waldo ile öğretileri arasında çok bir fark yoktu ama Fransuva III. Innocent ile görüşüp 

kendisi ile ilgili şüpheleri bertaraf etti ve ona biat etti. Bu sebeple heresi Siyasi anlamda 

başarılı olmanın yanında otorite ile iyi geçinmenin de gerektiri bir ortamda her ikisinde 

yapamamaktır. Hem güçsüz hem de otoriteye boyun eğmeyen üstelik pek çok bakımdan 

tehdit olarak görülen Katarlar şiddetin manevi olarak meşrulaştırılmasıyla en ağır 

şiddetleri maruz kalarak ortadan kaldırmışlar. 

IV. KATARLAR VE DOMİNİKEN TARİKATININ KURULMASI 

XII. yüzyılda Languedoc toplumundaki değişim ve dönüşümler, halkın Katarları 

Kiliseden daha sempatik bulmasına sebep olmuştur.  Zira Katarlar, minimalist ve çileci 

bir yaşam tarzını benimsemiş, bunun havarilerin takip ettikleri yola daha uygun olduğunu 

vurgulamışlardır. Katarların böylesi bir hayat tarzını öncelemeleri, halk nezdinde daha 

çok itibar kazanmalarını sağlamış ve hareketin hızla yayılmasının önemli sebeplerden biri 

olmuştur. Mamafih Katarların Kilise hakkındaki eleştirilerine bakıldığında bu tesirin 

tanıdık geldiği söylenebilir. Zira, tıpkı XVI. yüzyılda Martin Luther’in Kilisenin lükse 

düşkünlüğü, müsrifliği ve endüljansı eleştirdiği gibi Katarlar da Kilisenin söz konusu 

yaklaşımlarını doğru bulmadıklarını,510 bu tür bir hayat tarzının havarilerin hayatları ile 

ilgisi olmadığını belirtmişlerdir.511 Yine Kilisedeki yozlaşma da eleştiri noktalarından 

                                                
510  Holy Heretics, Holmes, s. 32, Stoyenov, The Other God, s. 193. 
511  Eco, Orta Çağ, c. 2, s. 242. 



	

129 

	

biridir. Nitekim Kilise de bu yozlaşmanın farkında olacak ki 1059’daki I. Lateran 

Konsili’nde, dini makamları para ile satan veya nikahsız birliktelik yaşayan rahiplere 

karşı tedbirler alınmıştır.512 Kilisenin dünyevileşmesini eleştiriyor olmaları, Katarları 

yoksulluğu yücelten bir hayat prensibine yönlendirmiştir. 

Languedoc toplumunda bu eğilimlerin revaçta olması, aynı dönemde aynı 

bölgede Katarlara karşı vaaz kampanyaları yürüten Sisteryan rahip Aziz Bernard’ın da bu 

etkilerden uzak kalamamasına sebep olmuştur. Bernard, çileci mistisizmin yükselmesi 

sebebiyle Kilisenin tavrını değiştirmesi ve reforma gitmesi gerektiğini savunmaktadır.513  

 Katarların çileci ve yoksulluğu yücelten hayat tarzları Languedoc toplumunda 

uyandırdığı yankı sebebiyle yoksulluk, artık eskisi gibi Tanrı’nın günahlarından dolayı 

kişiye verdiği bir ceza değil, Kutsal Kitap’ın tavsiye ettiği bir hayat tarzını tercih etmek 

şeklinde yorumlanmaktaydı.514 Dominiken, Fransisken, Valdoculuk gibi önemli tarikat 

ve dini hareketler bu ilhamla kurulmuşlardır. Hatta Valdoculuk ve Fransiskenler arasında 

yoksulluğa bakışları ve “dilenci tarikatlar” grubuna girmeleri bakımından neredeyse 

hiçbir fark yoktur. Bu tarikatlar da yine aynı dönemde ve aynı coğrafyada 

filizlenmişlerdir.515 Burada esas odaklanılması gereken konu şudur: Seküler insanların 

aracısız ve çileci bir dini düşünce sistemi olan Katarları Kiliseye tercih etmeleri ve kitleler 

halinde “heresiye” katılmalarından mütevellit Kilise yetkililerinin kendilerince onlar için 

“ortodoks” bir alternatif oluşturmaya mecbur kalmaları. Böyle bir karara Sisteryan 

vaizlerin bölgeye gönderilmesi ve bir süre orada bulunmaları neticesinde varılması, 

Sisteryen vaizlerin bölgeyi iyi okuyup tahlil edebildiklerini göstermektedir. Öte yandan 

heretiklerin hızla ilerlemesi ve halkın teveccühünü kazanmaları Kilisede endişe ve 

korkuya neden olmuş ve bu konu Lateran Konsili’nde gündeme getirilmiştir. 

Plantagehet’in temsilcisi, heretiklerin iyi niyetli olsalar dahi Roma senatosunda 

                                                
512  Eco, Orta Çağ, c. 2, s. 226. 
513  Eco, Orta Çağ, c. 2, s. 242. 
514  Eco, s. 242. 
515  Fransisken tarikatı da ilk kurulduğunda heretik olmakla suçlanmıştır. Fransiskenlerin Katoliklerce onaylanması 

ancak Valdocuların heretik kabul edilmesi bu anlamda yine heretik kavramının “siyasi” bir tanım olduğunu 
hatırlatmaktadır. Alanın duayen hocalarından Andrew Roach, Glasgow Üniversitesinde verdiği ve bizzat 
katıldığımız yüksek lisans dersinde şunları söylemiştir: Aziz Fransuva III. Innocent ile görüşür ve dans etmeye 
başlar. Sonra Papa’ya onun meczup olduğu söylenir ve böylece Papa, Aziz Fransuva’nın bu siyasi davranışı 
sebebiyle onun zararsız olduğu kanaatine varır ve tarikatı onaylamış olur. 



	

130 

	

uyandırdığı güvensizliği şu şekilde aktarmaktadır: “Bu kişilerin sabit evleri yoktur. Yün 

elbiselerle, yalın ayak, çiftler halinde dolaşırlar. Hiçbir şeyleri yoktur. Havarilerde olduğu 

gibi her şeyleri ortaktır. Çıplak İsa’nın izinde çıplak yürürler. Şimdi ayaklarını 

kıpırdatmakta bile zorlandıklarından başlangıçta mütevazi davranıyorlar, ancak onları 

kabul edecek olursak bizi kovacaklardır.”516 

Kilise, heretiklerin,  bu maneviyatçı tutumlarıyla halkın gönlünü kazandıklarının 

farkına vardığında Katolik vaizler de gittikleri yerlerde daha sade bir yaşam tarzı 

sergilemeye çalışmış, kendilerince takvada heretiklerle yarışıp onların Kilise hakkındaki 

iddialarının iftira olduğunu anlatmaya çalışmışlardır.517 Katoliklerin bütün bu olanlar 

karşısında kendisine çeki düzen verme gayretine ilginç birkaç anekdota yer vermek 

gerekirse: Dominik ve Diego, İspanya ve Fransa’ ya yaptıkları yolculuklar sırasında Papa 

III. Innocent’in elçileri ve büyük konsillerin başpiskopos ve piskoposlarıyla karşılaşırlar. 

Bu kimseler, “hak yolu” savunmak adına neler yapmaları gerektiği konusunda Diego’nun 

tavsiyelerine uyarak görkemli atlarını, kıyafetlerini ve bütün aksesuarlarını bırakarak 

İncil’in fakirliğine uygun duruma gelmişlerdir. Böylece sözleri kadar, davranışlarıyla da 

Mesih’e olan inançlarını göstermişler ve bu yolla heretiklerin “yoldan saptırdığı” 

insanları gerçek inanca tekrar döndürmeyi amaçlamışlardır. Bunun yanında Diego ve 

Dominik, rahiplere maiyetlerini görevden almalarını, dilenci ve gezici vaizler olarak 

bölgeye gitmelerini tavsiye etmiştir.518 Böylece Diego, birkaç rahiple beraber, yürüyerek 

yolculuklar yapmış hem sözleriyle hem de davranışlarıyla vaazlarda bulunmuştur.519 Bu 

durum da aslında Katarlardan esinlenilmiştir. Çünkü Katar rahiplerinin çoğu gezici 

vaizlerdir. Bütün bu öykünmeler neticesinde, Katarların bir replikası sayılabilecek 

Dominiken tarikatı kurulmuştur. Böylelikle Katarlar, Kilise’de yüzyıllarca etkili olacak 

Dominiken tarikatının kurulmasına, çeşitli reformlara ve Kilisede önemli yapısal 

değişikliklere sebep olmuştur. Bu durum, fail kabul edebileceğimiz Katarların, yapı kabul 

edilebilecek Kilisede bir değişimi beraberinde getirdiği, Katarların Dominikenlerin 

                                                
516  Umberto Eco, 2, s. 230; G. Merlo Grado, Eredici ed Eresie Medievali, 1989. 
517  Esgin, “Engizisyon”, s. 221. 
518  Aumann, Christian Sprituality, s. 108. 
519  Salihe Esen, “Dominiken Tarikatı ve Katolik Kilisesi'ndeki Yeri”, Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi SBE, 2015, 

s. 88-89. 



	

131 

	

kurulmasında önemli bir itici güç olması bakımından bir katalizör vazifesi gördüklerini 

düşündürmektedir. 

Dominiken tarikatı, Dominik Guzman ve İspanya piskoposu (bishop) Osmanlı 

Diago tarafından kurulduğunda iki amacı vardı: heresiyle mücadele etmek ve havarilerin 

yaşam tarzı ekseninde vaaz, öğretim ve manevi rehberlik (pastoral care) faaliyetleriyle 

ortodoksiyi güçlendirmek.520 Dolayısıyla tarikatın heresiyle mücadele etmenin yanında 

Kilisenin dünyevileşmesinin karşısında Katarların zühd hayatına bir alternatif geliştirmek 

istedikleri açıktır. Zira Katarlar da söylem itibarıyla “havariler gibi yaşadıklarını” öne 

sürmektedir. 

Dominikenler Katolik doktrini için Katarlarla savaşmak üzere kurulduğu için,521 

temel görevleri heretikler aleyhine vaaz vermekti.522 Ancak tarikat kurulur kurulmaz 

onaylanmamıştır, önce grupların yasaklanması sonra da Papa III. Innocent’ın ölümü bu 

durumu geciktirmiştir. Bir sonraki Papa III. Honorius 1216’da tarikatı resmi olarak 

onaylamıştır. Bu onaydan dört yıl sonra, tarikat, benzersiz evanjelik amacını kısa ve öz 

bir şekilde şöyle ifade etmiştir: "Bizim tarikatımız özellikle en başından beri ruhların vaaz 

edilmesi ve kurtuluşu için kuruldu."523 Bu bakış açısının ileride Domikenlerin dünya 

tarihinde daha önce görülmemiş işkencelerin gerçekleştiği Engizisyondaki faaliyetlerine 

de motivasyon kaynağı olması enteresandır. 

Dominikenlerin kuruluşunda Katarların etkisi zaten kabul edilmektedir. Ancak 

Katarlarla öyle benzerlikleri vardır ki ya hareketten epey ilham alınmış ya da Languedoc 

toplumuna “ortodoks” bir alternatif sunmak adına bu benzerlikleri bilinçli olarak yapılmış 

gibi görünmektedir. İlk olarak, Dominikenler kendilerini Katarlara karşı güçlendirmek 

için dini eğitim de alıyorlar.524 Bu da esasında Katarlara göre halka hitap etme konusunda 

yetersiz kaldıklarının kanıtıdır. Nitekim Katarlar dini liderlerini eğittikleri için özellikle 

                                                
520 Ames, Rightous Persecution, s. 6. Dominiken tarikatının güncel internet sitelerinde halen Katarlar dönemi hakkında, 

“Aziz Dominik ve piskoposu Osma’nın Languedoc’ta heresiyle mücadelede papalığın resmi olmayan 
temsilcileriydi” şeklinde bir ifadenin yer alması da dikkate şayandır. 

521 Piotr Stolarski, Friars on the Frontier: Catholic Renewal and the Dominican Order in Southeastern Poland,   1594–
1648 (Catholic Christendom, 1300-1700, Routledge, 2010, s. 107. 
522  Stolarski, Friars on the Frontier, s. 110. 
523   Ames, Righteous Persecution. 
524   Janet Burton, Monastic and Religious Orders in Britain, 1000-1300, Cambridge University Press, 1994.  
s.110. 



	

132 

	

Kutsal Kitap konusunda yetkinlerdi ve insanları kolayca ikna edebilme yeteneğine 

sahiplerdi. Dominikenler bunu da dikkate aldılar ve kendilerini geliştirebilmek için 

sistematik olarak Kutsal Kitap çalıştılar. Hatta Dominik Guzman, bu sebeple talebelerinin 

daha iyi eğitim alabilmesi için onları zamanın üniversite şehirleri olan Paris ve 

Bolonya’ya göndermiştir.525 Bunlara ek olarak gezici vaazlarıyla tanınan Katarlara benzer 

şekilde526 Dominikenlerde de gezici vaizlik uygulamasını görmek mümkündür.527 Aynı 

şekilde bir başka paralellik olarak Katarların sisteminde dünyevi metaları sevmek kötü 

görülüp, yoksulluk yüceltildiği gibi Dominikenlerin de bunu takip ederek yoksulluğu 

yüceltmişlerdir. Buna elbette, gezici vaizlik, sade yaşam, havarilerin yaşamını örnek 

aldığını öne sürmek528 eklenebilir.  

Kilise, Orta Çağ’da kadınların çok kötü konumlarına rağmen, Katarlardan 

esinlenerek kadın manastırları kurmuştur. Üstelik bu manastırlar Katarların 

manastırlarının yapısının aynısıdır.  

Katarların kadınları dini lider statüsüne kadar yükseltmeleri ve kadınları 

erkeklerle eşit görmeleri, onların Languedoc toplumunda takdir toplamalarını sağlayan 

özelliklerinden biriydi. Katarlar dul kadınlar ve genç kızların hayat şartlarını iyileştirmek 

ve inançlarını yaymak için evler kurmuştu. Aziz Dominik bunu fark edip buradaki 

kadınlardan bazılarını Katolikliğe döndürmeyi başardı. Daha sonra minik dini gruplar 

oluşturdu. Başlangıçta kadınları heretiklerden korumak için ve Katarların apostalik 

evlerinden esinlenerek kurduğu evleri, daha sonra kadın manastırlarına dönüştürdü.529 Bu 

manastırlar çok geçmeden tarikatın eğitim merkezi haline geldi. Pek çok kadın ve çocuk 

bu manastırlara kabul edildi. Böylelikle sosyo-ekonomik durumu iyi olmayan ailelerin 

kızları, daha önce bu Katarların evinde eğitim görürken Dominik sayesinde Katolik 

manastırlara geçmiş ve böylece Dominiken rahibelerin çekirdek grubu oluştu.530 

                                                
525  Burton, Monastic and Religious Orders in Britain, s. 110. 
526  Detaylı bilgi için bkz. Catharina Brushi, Wandering Heretics, özellikle Cathars and its Mobility bölümü, s. 50-100. 
527  Burton, Monastic and Religious Orders in Britain, s.111. 
528  Burton, Monastic and Religious Orders in Britain, s.111. 
529 Sean Martin, Cathars, s. 45. 
530  Aumann, Christian Sprituality in the Catholic Tradition, s. 37, 59, 69. 



	

133 

	

Bütün bunlar göz önüne alınarak, Kilisenin Güney Fransa piskoposluğunu 

reforme edebilmek ve heretiklere karşı bir alternatif oluşturabilmek için Dominiken ve 

Fransisken tarikatlarını öne çıkardığı, bu tarikatların Kilisenin birçok alanda işine 

yaradığı ve Kilisenin saygınlığını geri kazanmasını sapladığı öne sürülebilir. 

Sonuç olarak, Dominikenler, Sisteryenler, Fransiskenler, Katarlar ve 

Valdansiyanların hemen hemen aynı zamanlarda aynı coğrafyada zuhur etmiş olması 

dikkati hak etmektedir. Görüldüğü üzere Martin Luther’in Protestanlığı kurmasında etkili 

olan Kilise eleştirileri XII. ve XIII. yüzyılda da insanların başka dini arayışlar içerisine 

girmesine sebep olmuştur. Katarlar döneminde Kilisenin hem otorite hem de maddi 

anlamda güçlenmesiyle doğru orantılı gelişen lükse düşkünlük konusu, Languedoc 

toplumunda Katarların yaşam tarzının havarilere daha yakın olduğunu düşünmelerine 

sebep olmuştur. Bu sebeple Kilise kendine çeki düzen verme ihtiyacı hissetmiş ve 

Katarların pek çok yönünü kopyalamak suretiyle kendilerince “ortodoks” bir alternatif 

geliştirmişlerdir. Keza, önceleri heretik kabul edilen, hatta misyonerlik için Fas’a kadar 

gidip Müslümanların yok ettiği Fransiskenlerin davranışını da bir nevi intihar olarak 

değerlendirip yakılmalarına ve Valdocularla öğretilerinin çok benzer olmasına rağmen, 

Kilisenin Fransiskenlere onay vermesi de esasında “heresi” konusunun gerçekte siyasi bir 

mesele olduğunun göstergesidir. Yine Fransiskenlerin bu uygulamalardan sonra engizitör 

olup heretikleri yargılamaları, Albililer Haçlı Seferi kampanyalarına katılmış olmaları da 

hayli enteresandır. Bütün bunların yanında, Katarların Kiliseyi bu kadar telaşa düşürmesi, 

Kiliseyi yapısal değişikliklere gitmeye mecbur bırakmış ve Kilisede önemli reformların 

gerçekleşmesinde itici bir güç vazifesi görmüştür. 



	

134 

	

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM  

ŞİDDETİN KUTSANMIŞ DAYANAKLARI 

I. ŞİDDETİN KADEMELİ OLARAK NORMALLEŞME SÜRECİ 

Engizisyonun yürürlüğe girmesi ve Albi Haçlı Seferi’yle şiddeti en marjinal 

boyutlarına ulaştırmanın mümkün olduğunun görülmesi, esasında uzun bir süreç 

içerisinde gerçekleşmiştir. Bu süreci hem şiddetin meşrulaştırılması hem de Engizisyon 

Mahkemesi görevlilerinin yetkilerinin arttırılması olarak da okuyabiliriz. Bu süreçte en 

çok dikkatimizi çeken olay, toplum dönüşümünün yanı sıra laik otoritelerin Kilisenin 

ısrarları neticesinde heretiklerin dînî olduğu kadar aynı zamanda siyasi de bir tehdit 

olduklarına ikna edilmesidir. Bir taraftan heretikler aleyhine düzenlenen vaazlar ve kara 

propaganda ile Languedoc toplumu nezdinde itibarsızlaştırılmaya ve Katolikliğe 

döndürülmeye çalışılırken diğer taraftan laik otoriteler konsiller ve temaslar vasıtasıyla iş 

birliği için ikna edilmeye çalışılmıştır.  

Kilisenin siyasi gücü arkasına alması, simgesel iktidarı, sosyal ve ekonomik 

sermayeyi de arkasına alması demekti. Örneğin bilinen ilk engizitör olan Marburglu 

Condrad, bu göreve sosyal çevresi güçlü ve ahalice tanınan biri olması sebebiyle 

getirilmiştir. Heretikleri uzunca bir süre Kilise tespit etmesine karşın hükümleri laik 

otorite tarafından uygulanmıştır. Kilisenin bütün bu şiddet eylemlerini gerçekleştirirken 

kendisine destek araması esasında toplumun hala istedikleri kıvama gelmediğinin yanı 

sıra Kilisenin toplumun tepkisinden çekindiğini düşündürmektedir. Nitekim zaman 

zaman engizitörlerin öldürülmesi gibi bazı isyan hareketleri vuku bulmuştur531. Ancak 

Kilise daha sonra siyasi gücü arkasına alıp kendi otoritesini sağlamlaştırdığında kimseye 

hesap vermeme rahatlığıyla hareket edebilme özgürlüğünü elde etmiştir.  

Şiddetin kanıksanması ile birlikte Albi Haçlı Seferi ve Engizisyon Mahkemesi 

hadiselerinin ard arda gelişen değil, iç içe gerçekleşen süreçler olduğunu görmekteyiz. 

                                                
531  Bu hadiselere ileriki sayfalarda yer verilecektir. 



	

135 

	

Dolayısıyla Engizisyon Mahkemeleri Albi Haçlı Seferi tamamlandıktan sonra 

kurulmamıştır. Kilisenin siyasi otoriteyi kendi argümanlarına ikna ettikçe ve Languedoc 

toplumu heretiklere yönelik şiddeti kanıksayıp normal görmeye başladıkça şiddetin dozu 

biraz daha arttırılmıştır. Bu sürecin Kilise babalarının metinlerinin referans alınması, 

dönemin Kilise yazarlarının vaazlarla toplumu dönüştürmesi, Kutsal Kitap’tan 

referanslarla zulmün Hristiyan itikadına uygun olduğunu anlatan metinlerin yazılması ve 

nihayet konsil kararlarının yavaş yavaş yürürlüğe konulmasıyla gerçekleştiğini söylemek 

mümkündür. 

Katolik tarihindeki şiddetin temelleri konusunda farklı görüşler ortaya 

konulmuştur. Elbette Hristiyanlık tarihinde otorite ve çeşitli çıkarlar için yalnızca 

Katoliklerin şiddeti kullandığını belirtmek çok adil olmayacaktır. Ancak araştırma 

konumuz itibarıyla bu çalışmada Katolik Kilisesi’nin söz konusu coğrafyadaki 

uygulamaları incelenmeye çalışılacaktır.  

Eski Ahit’teki Tanrı, Yehova algısının Katolik düşüncesinde de yer edindiğini 

savunan tarihçiler mevcuttur ve bu yaklaşım çok da haksız görünmemektedir.532 “İntikam 

alan” ve “zulmeden” Tanrı telakkisi Hristiyanlığın ilk dönemlerinde Hristiyanlığa karşı 

yapılmış olsa da Roma İmparatorluğu’nun resmi olarak Hristiyanlaşmasıyla Kilise 

“gerçek” Hristiyanlığa zarar verdiğini düşündükleri kişi ve gruplara en ağır cezaları 

vermekten çekinmemiştir. 

Kilisenin heretikler hakkındaki düşüncesi yalnızca ana akım kabul ettikleri 

Katolik düşüncesinden ayrılmaları sebebiyle değil, aynı zamanda Tanrı’ya karşı büyük 

bir cürüm işlediklerini düşünmeleri nedeniyledir. Bu sebeple Kilise düşünürlerine göre, 

birinin canına kıymak nasıl büyük bir cürümse Tanrı’ya isyan etmek bundan çok daha 

büyük bir cürümdü. Böylesi büyük bir cürmün intikamını almak Kiliseye göre Kilise 

görevlilerine düşmektedir. Heretiklere duyulan nefret daha önce bahsettiğimiz gibi bazı 

hastalık metaforları, Kutsal Kitap referanslı metaforlarla pekiştirilmiştir. Şiddetin daha 

önce dünya tarihinde hiç görülmemiş ve engizitörlerin bu süreçte icat ettikleri “yaratıcı” 

                                                
532 George Ryley Scott, İşkencenin Tarihi, Çev. Hamide Koyukan, Dost Kitabevi, 2001, s. 61. 



	

136 

	

işkencelere kadar ilerlemesi de bu nefret psikolojisinin ürünüdür. Öte yandan otoritesini 

sapasağlam kurmaya kararlı Kilise için Engizisyon mahkemeleri ve Albi Seferi’ndeki 

zulüm, bir bakıma bir iktidarın ifadesidir. Toplumun yavaş yavaş dönüşmesi ve bu 

zulümlere sessiz kalır hale gelmesi, laik idarecilerin Kilisenin ısrarlı çabalarına kayıtsız 

kalamayarak heretikliği siyasi bir tehdit olarak düşünmek suretiyle canlı yakılma 

cezalarını gerçekleştirmesi de elbette bir bakıma iktidarın otoritesini yansıtma biçimidir. 

“Heretikler” cenahında ise durum epey farklıdır. Katolik kaynaklarından 

öğrendiğimiz bilgiler eğer doğruysa düalist inancı benimseyen, bu dünyayı ”kötü 

Tanrı’nın” yarattığına ve dünyanın büsbütün kötü olduğuna inanan heretikler hallerinden 

çok şikayetçi değil gibi görünmekteydiler. Katarlar bu dünyaya İsa gibi acı çekmek için 

geldiklerini iddia etmekteydi. Hatta bu sebeple Katolik Kilisesi’ni eleştirirler. Zira onlara 

göre Kilise, bu dünyaya zulme uğramak üzere gelmişken kendisini zulümden azade 

kılarakbaşkalarına zulmeden konumuna evrilmişti.533 İleriki sayfalarda bahsedeceğimiz 

üzere bazı Katar din adamları/kamiller (perfect) canlı canlı yakılmaları için hazırlanan 

ateşe, gülümseyerek gitmişlerdir. Ancak buna rağmen Katarlar içinde de zaman zaman 

yukarıda bahsettiğimiz gibi isyan vb. hadiseler de vuku bulmuştur. 

Şiddetin meşrulaştırılması konusunda ilk akla gelen isimlerden birisi Aziz 

Augustinus’tur. Onun ‘adil savaş’ teorisi Orta Çağ’ın ortalarında (High Middle Ages) 

yaşayan Hristiyan teologlar için önemli bir referans kaynağı olmuştur. Augustinus 

önceleri heretiklerin kendilerini düzeltme ve tevbe etme haklarının olduğunu, onların 

kaybolmuş koyunlar olarak değerlendirilmesigerektiğini belirtir. Augustinus ayrıca 

baskının gerçekte heretik olan kimseleri münafık Hristiyanlara dönüşmesinden endişe 

ettiğini kaydeder.534 Ancak daha sonra bu fikrini tamamen değiştirir. Augustinus, yine 

heretik bir grup olduklarını düşündüğü Donatistler için “Kovuşturma ve hitabet/vaaz 

etme” silahlarının düşmanlarının inatlarını kıracak kadar güçlü olmadığını kaydeder. 

Katolik bakış açısına göre heretik kabul edilen ve Augustinus’un muasırları olan Donatist, 

Rogatist ve Plegiarislere yine bu meşhur ‘just war-adil savaş’ teorisi bağlamında neden 

                                                
533  Bernard Gui, Wakefield, Heresies of High Middle Ages, s. 326. 
534  Vincentus’a 50. Mektup. 



	

137 

	

zulmedilmesi gerektiğini uzun uzun anlatmaktadır. O, Donatistlerin çok aktif 

olmalarından şikayetçidir ve Kilisenin Tanrı’nın koyduğu yetki ile heretikleri 

sınırlandırması ve onların düzeltilmeleri gerektiğini salık verir.535 

Augustinus’a göre, kötülüğü ortadan kaldırmak için kötülüğe kötülükle 

mukabele edilmelidir, çünkü Tanrı’nın adaleti bunu gerektirir. Eğer kişi kendi adalet 

duygusunu karıştırır ve merhamet etmeye kalkarsa hata etmiş olur. Zira ‘Kilise dışında 

kurtuluş yoktur’ (Extra Ecclesiam Nulla Salus) ve bu sebeple ona göre Yahudiler İsa’ya 

nasıl zulmettiyse İsa da Yahudilere aynı şekilde zulmederek gerekli olan neyse onu 

gerçekleştirmiştir. Firavun, Tanrı’nın insanlarına ağır işlerle baskı yapmış, ancak Musa 

da putperestlere aynı şekilde sert davranmıştır.536 Jezabel peygamberleri öldürmüştür 

ancak İlyas da sahte peygamberleri öldürmüştür. Sare’nin elinde otorite bulunduğunda 

Hacer’e eziyet etmesi de yine aynı gereklilik içindir.537 Bu örnek ve gerekçeler için 

yaklaşık yirmi sayfa ayıran Augustinus, bu şekilde heretiklerin neden yok edilmesi 

gerektiğini anlatır ve heretiklere zulmün meşruiyetini ispat etmeye çalışır. 

Augustinus’a göre laik otoritenin uygulayacağı güç yöntemleri her halükârda 

yararlı ve gereklidir. Bu nedenle, eğer imparatorluk yasaları Tanrı'nın hakikatiyle ters 

düşüyorsa bu yasalara uymayan kişi, büyük bir ödül alacaktır; ancak İmparatorluk 

yasaları ilâhî hakikati destekliyorsa bu yasalara itaat etmeyi reddeden, kendisini en 

şiddetli azaba maruz bırakmış demektir. 

Pavlus, heretiklerin toplumda birliği bozacağını, iman ve amelde çeşitliliğe 

sebep olacağını, dolayısıyla şeytani olduğunu belirtmiştir.538 Augustinus bu minvalde 

otorite, toplum ve hakiki inanç kavramları ekseninde Pavlus’un heretikler hakkındaki 

uyarılarını539 yinelemiştir.  

Augustinus gibi XII. ve XIII. yüzyıl Kilise yazarları da aynı referansları 

kullanmışlardır. Özellikle bu yüzyıllarda ileriki sayfalarda aktaracağımız Engizisyonun 

                                                
535  Letters, s. 56-57. 
536  Hristiyan devletlerindeki Yahudi baskısını kastetmektedir. Letters, s.62. 
537  Letters, s.61. 
538  Augustinus’un heretiklerin zulmü hak ettikleri düşüncesini takipçisi Seville’li Isodore“Etmologie” isimli eserinde 

devam ettirmiştir. 
539  3:10-11, ayrıca Matta 18: 15-17, Luka 17: 8. 



	

138 

	

ikinci safhasında devreye giren Dominiken engizitörlerin Engizisyonu meşrulaştırma ve 

hatta adeta –haşa- ilahi gücü ellerinde tutuyormuş gibi davranışta bulunmaları hayli 

enteresandır.  

Daha önce piskoposlar Engizisyonda “inancı koruma merkezli çalışırken ilk defa 

Dominkenlere “dolaşın ve yoldan çıkanları arayın” denilmiştir. Yani heretikleri 

kovuşturma vazifesi de onlara verilmiştir. Bu sebeple Dominkenler “Tanrı’nın köpeği” 

anlamında “domini camis” olarak anılmışlardır. 

Luis de Paramo “De Origine et Progressu Officii Sanctae Inquisitionis” isimli 

eserinde Engizisyonun meşrulaştırılması ve geçmişe dayandırılması konusunda epey ileri 

gitmiş gibi görünmektedir. Paramoya göre Tanrı, en büyük ve ilk engizitördür. Zira 

Paramo, heretiklere uygulanan hukuki süreci insanlığın ilk yaratılış dönemine 

dayandırmaktadır. Ona göre Tanrı Adem’e “Adem, Adem, neredesin?” (Adam, Adam, 

ubi es?) derken onu aynı sorgulayıcı engizisyon gibi sorgulamaktadır. Bu sebeple Tanrı 

heretiklere yapılan adil ve haklı yargılamanın nasıl olduğunu öğreten engizitörlerin en 

büyük öğreticisidir.540 Yine Tanrı’nın Adem’e "Sana çıplak olduğunu kim söyledi? Size 

yememenizi emrettiğim ağaçtan mı yediniz? Bu yaptığınız nedir?” gibi soruları da en iyi 

engizitör olarak cevaplarını zaten bildiği halde sormuştur.541 Burada Paramo aslında 

engizitörlerin sordukları soruları her zaman cevap almak için değil, cevapları 

kendilerinde olduğu halde sorabilecek yetkiye sahip olduklarını da ima etmektedir. 

Paramo’ya göre Adem yalnızca Aden cennetini değil, bunun yanında imanı, 

zekatı, itidali ve Allah’ın korumasını da kaybetmiştir. Bu yönüyle Adem cezalandırılmış 

heretikler için bir arketip niteliğindedir.542 

Paramo ayrıca Baba’nın İsa’yı yalnızca insanlığın kurtarıcısı değil, aynı 

zamanda kanunu uygulayanlar için bir öğretici olduğunu savunur. Paramo’ya göre Kilise 

heretiklerle mücadeleyi yüzyıllarca ihmal etmiştir. Katarlarla mücadelede piskoposlar 

                                                
540  Paramo, s.27. Kimberly Lynn Hossain, Origins of Inquisitional Practice, Was Adan the First Heretic? Diego de 

Simancas, Luis de Paramo, and the Origins of Inquisitional Practice, s. 203. 
541  Ames, Spiritual Foundations of Christian Heresy Inquisitions, s.20. 
542  Detaylı bilgi için bkz. Kimberly Lynn Hossain, Origins of Inquisitional Practice, Was Adan the First Heretic? 

Diego de Simancas, Luis de Paramo, and the Origins of Inquisitional Practice. 



	

139 

	

yetersiz kalmış ve ancak güçlü Papalık ve Dominiken tarikatı bu mücadeleyi 

canlandırabilmiştir.543 

XIII. yüzyıla geldiğimizde Dominiken rahip ve engizitör Cremonalı Moneta(v. 

1250) Summa adversus Catharos et Valdenses isimli reddiyesinde İsa’nın gerçekte 

dünyaya barış değil, kılıç getirmeye geldiğini ve zulmetmek üzere dünyaya gönderildiğini 

savunur.544 Moneta ve çağdaşı Kilise din adamlarına göre, Matta’da anlatılan ve on iki 

havariye verilen bu öğüt yalnızca Kutsal Engizisyonla yerine getirilmiştir.545 Mesih’in 

adil kılıcı Tanrı’nın hakikatini inkar edenleri-yani heretikleri-soruşturma, tutuklama, 

sorgulama, işkence, vurma yoluyla cezalandırma, inatçı-heretik-kişinin yakılarak infaz 

edilmesi ancak o dönemde gerçekleşmiş ve bu sebeple Mesih’in kılıç getireceği müjdesi 

ancak Engizisyon Mahkemeleri ile gerçekleşmiştir. 

Moneta’nın meslektaşı ve çağdaşı Etienne de Bourbon ya göre de “zulmeden 

İsa”546 her zaman adaletle hükmetmiştir.547 Cremonalı Moneta ve arkadaşlarına göre, 

kötülüğün Tanrı'ya karşı savaşının ısrarı, Hristiyan Batı'da heretiklerin varlığıyla 

kanıtlanmıştır.548 

1170-1253 yılları arasında yaşamış Robert Grosseteste’e göre heresi, Kutsal 

kitaba zıt bir biçimde, insan fikriyle ortaya çıkan, açıktan öğretilen ve azimle savunulan 

bir seçimdir. Burada ve diğer Kilise yazarlarının metinlerinde seçim kelimesinin inatçılık, 

bencillik ve alçak gönüllükten uzak anlamlarını taşıdığını görmekteyiz.549 

                                                
543  Paramo, De origine et progressu Officii Sanctae Inquisitionis, s. 90-91. 
544  Moneta of Cremona, Adversus Catharos et Valdenses libri quinque, ed. T. A. Ricchini (Rome, 1743, repr. 

Ridgewood, N.J.: Gregg Press, 1964.  
545  Detaylı bilgi için bkz. Heresy.., Lucy Sackville 
546  Etienne de Bourbon, Tractatus (1877), 373. 
547  Etienne de Bourbon, Tractatus, 1877, 373. 
548  Lucy Jane Sackville, “The Textbook Heretic: Moneta of Cremona's Cathars”,Cathars in Question. ed. / Antonio    
Sennis. York Medieval Press/Boydell & Brewer, 2016. ss. 208-228. 

549  Bu tanım Dominiken St. Giles’li John ve Grosseteste arasındaki bir yazışmada kaydedilmiştir. Chronica majora, 
ed. Henry Richards Luard, Rolls Series, 7. Cilt, Londra 1872-83. Repr. Wiesbaden, 1964. Cilt 400-2, Christine 
Ames, “Obeying God, not man: Heresy, Inquisitors, and Obedience in the Dominican Order, Ed. Cornelia Linde, 
Making and Breaking the Rules: Discussion, Implementation, and Consequences of Dominican Legislations, 
Oxford University Press, 2018, s. 43. 



	

140 

	

Katarların yaşadığı dönemde, şiddetin meşrulaştırılmasında Papaların ve Kilise 

yazarlarının Kutsal Kitap referansları dikkate değerdir. III. Innocent, Kilisenin heretiklere 

karşı mücadelesini, fırtınada dalgalara savrulan Aziz Petrus’un gemisine benzetmiştir. 

(Markos 4. 37-40) Ayrıca heretikleri kurt kılığına girmiş koyunlara (Lupi rapaces in 

ovium vestimentis), mısırı kirleten ve büyüyen inancın saflığını lekeleyen daralara (Matta 

7. 15, Matta 13. 25-30), Rabbin bağında meyve veren asmalar dikilebilsin diye 

düzleştirilmesi gereken pürüzlü yerlere benzetmiştir. (İşaya 5.7)550 

Innocent III ve Gregory IX'un sapkınlık ve engizisyon üzerine birkaç metni, Eski 

Ahit'te Tanrı tarafından doğrudan veya bir vekil tarafından yapılan kutsal öldürmenin 

birçok örneğini ortaya çıkardı: Phineas; Musa'nın altın buzağıya tapanları öldürmesi 

(Çıkış 32:25-29); Düşmüş Eriha kentinden hazinenin bir kısmını çalan ve sonrasında 

Yeşu ve İsrailliler tarafından Tanrı'nın “öfkesini” yatıştırmak için taşlanarak öldürdüğü 

Achan (Yeşu 7:20–26); Musa ve Harun'un İsrailoğulları üzerindeki liderliğine isyan 

ettikleri için Datan, Abiron ve Korah’ın diri diri gömülmesi (Sayılar 16); İlyas'ın Kişon 

Nehri’nde Baal'ın 450 peygamberini öldürmesi (3 Krallar 18:40); Mattathias pagan bir 

puta kurban kesen bir İsrailliyi öldürmesini (I Maccabees 2:24–26)551 zulmün 

meşrulaştırılmasında kullanmışlardır.  

Heretiklere yönelik zulmü meşrulaştırmak için Papaların onları 

“Müslümanlardan daha kötü” olarak resmetmeleri de ilginçtir. 1208 yılında III. Innocent 

yazdığı bir mektupta heretikleri ve onları destekleyenlerin (Toulouse Kontu IV. 

Raymond’ı kastederek) Hristiyan toplumuna daha sağlam bir şekilde 

yerleşebildiklerinden ahlaki bakımdan Müslümanlardan daha kötü olduklarını iddia 

etmiştir.552 III. Innocent aynı karşılaştırmayı Albi Haçlı Seferi çağrısında da yapmıştır. 

                                                
550  Innocent III, ‘Equo rufo de’ (17 January 1214), in Recueil des historiens des Gaules et de la France, ed. Dom 

Bouquet, 24 vols., 2nd edn. (Paris, 1880), XIX, 587–8; ‘Cum oculos nostre’ (2 April 1215), in Layettes du Trésor 
des chartes, ed. A. Teulet et al., 5 vols. (Paris, 1863), I, 415–16; ‘Vergentis in senium’ (25 March 1199), in Die 
Register Innocenz’ III, .   

551  Ames, Rightous Perseqution, s. 191. 
552  Latincesi:‘Sectatores ipsius eo quam Saracenos securius quo pejores sunt illis’; Innocent III, ‘Si tua regalis’ (10 

Mart 1208), in PL 215, 1359. Bkz.R. Foreville, ‘Innocent III et la Croisade des Albigeois’, Paix de Dieu et guerre 
sainte en Languedoc au XIIIe siècle = Cahiers de Fanjeaux 4 1969, 184–217 (s. 191). Rist, Cathars in Question, 
s.225.   



	

141 

	

Papa III. Honorius da bu konuda III. Innocent’ı takip etmiştir. 1218 tarihli bir 

mektupta, Viyana ve Arles başpiskoposlarına, Yakın Doğu'ya Haçlılar için ayrılan 

yirminci verginin yarısının, Toulouse kasabası halkına karşı (heretiklere karşı) yürüteceği 

sefer için Montfortlu Simon’a verilmesi gerektiğini belirtmiştir. Papa III. Honorius, aynı 

mektupta şunları kaydetmiştir: “Kafirlerin Müslümanlardan daha beter olduğu apaçık 

belli olduğuna göre, onlara en az Müslümanların küstahlıklarına karşı çıktığımız kadar 

karşı çıkmamız gerekmektedir".553 

III. Innocent mektuplarında, heretikleri kutsal bir gayeyle öldürmenin 

gerekliliğini ve Kutsal Kitap’taki “dayanaklarını” açıklaması bir bakıma teoriktir. Ancak 

yıllar sonra Papalık Engizisyon Mahkemeleri’ni kuran akrabası Papa IX. Gregory (1227–

41) bunları yalnızca heretikleri yargılayan Engizisyon (inquisitio hereticae pravitatis) ve 

verilen ölüm cezasının meşrulaştırılmasında açıkça kullanmıştır. IV. Gregory’ye göre bu 

metinler heretiklerin laik otoritelerce infazının tarihi örnekleri ve gerekçeleriydi.  

Dominikenler Kutsal Kitap’taki öldürme hadiseleri konusunda yukarıdaki 

anlatılanlarla hemfikirdir. Ancak onlar bir adım öteye gitmiş ve Engizisyonu Eski 

Ahit’teki Tanrı'nın kendi zamanlarında bir yansıması olarak sunmuşlardır. 

Engizisyonları, "tutkulu şiddetli, zorlayan, işkence eden ve yakan” Tanrı'nın bir kolu 

olarak tanımlamış ve bunun için sağlam gerekçeler ileri sürmüşlerdir.554 

IV. Gregory -tıpkı Albi Haçlı Seferi’nde III. Innocent’ın Kudüs’e yapılan haçlı 

seferlerine verilen endüljansın aynısını vadetmesi gibi- 1230' larda Almanya, Bosna ve 

İtalya'da heretiklere karşı yapılacak olan Haçlı Seferlerine izin vererek ve Doğu'da sefer 

yapanlarla aynı endüljansı vadederek Hristiyanlara karşı haçlı seferlerini genişletmeye 

devam etmiştir. 

II. ENGİZİSYONUN KUTSALLIĞI SORUNSALI 

Engizisyonun ikinci safhasında, papalık engizisyonu döneminde devreye giren 

Dominiken engizitörlerin Engizisyonu dini metinler ve sonradan geliştirdikleri çeşitli 

                                                
553  Honorius III, ‘Cum haereticos deteriores’ (5 September 1218), in Horoy III, col. 30. Rist, Cathars in Question, s. 

239. 
554  Ames, Righteous Persecution, s. 227. 



	

142 

	

yöntemlerle meşrulaştırmak suretiyle adeta Tanrısal gücü ellerinde tutuyormuşcasına 

hareket etmeleri biraz da kendilerini hakikatin temsilcisi olduğu kadar tahakküm etme 

yetkisine sahip bir varisi olarak gördüklerini göstermektedir. Bu anlamda Engizisyon 

mahkemelerinin “kutsal” mı yoksa “kutsanmış” mı olduğu tartışmaya açık bir meseledir. 

Bir taraftan, engizisyon görevlilerinin daha çok Dominiken ve Fransisken rahiplerden 

seçilmesi, engizitörlerin öldürüldüklerinde ve hatta kendiliğinden öldüklerinde dahi 

“şehit” sayılmaları, kendilerine mucizeler atfedilmesi, aziz ilan edilmeleri gibi hadiseler 

söz konusudur. Fakat diğer taraftan, kademe kademe yetkileri arttırılarak en sonunda papa 

dışında kimseye hesap vermeyen, sınırsız yetkilere sahip, dünya tarihinde daha önce 

görülmemiş işkenceleri icat ederek uygulayan, heretiklerin mallarının müsadere edilerek 

mirasçılarına verilmemesi yoluyla haksız kazanç elde edebilen engizitörler ve buna ek 

olarak heretiklere yeterince işkence etmediği düşünüldüğü için görevden azledilen 

engizitörler bu konuyu tartışmaya değer kılmaktadır.  

Esasında bütün bunlar, meşrulaştırmanın birer devamı olarak değerlendirilebilir. 

Zira heretiklerin, heretik olduklarını itiraf ettirmek için işkence uygulanmasının dahi 

meşru olduğu ve birçok kişinin tam da bu sebeple, işkenceden kurtulabilmek için 

mecburen heretik olduğunu kabul etmesi, ölülerin heretik olduğu anlaşılınca 

mezarlarından çıkarılıp yakılmaları ve insanların canlı canlı ateşte yakılmaları dururken 

bütün bunlara hükmeden ve kendi eceliyle ölen engizitörlerin şehit olarak lanse edilmesi, 

ancak yapılanların meşrulaştırılmaya çalışılmasıyla açıklanabilir. Kaldı ki bu kadar 

zulmün olduğu, korkunun kol gezdiği bir evrende555, engizitörlerin öldürülmesi gayet 

normal bir toplumsal tepki olarak okunabilir. Bu durum, aynı zamanda Kilisenin bütün 

gücüne ve laik otoritenin desteğini elde etmiş olmalarına rağmen hala toplumu ikna 

edebilmek için çabaladığını göstermektedir. 

Heretikler konusundaki son dönem çalışmalarına göz attığımızda, Katolik 

kaynakların taraflı olmasından hareketle Engizisyon kayıtlarının Katoliklerce 

tutulduğunun farkında olarak Katarların inançları hakkında değil, dönemin Languedoc 

toplumunun sosyo-kültürel yapısını yapısökümcü bir yaklaşımla bir kazı çalışmasıyla 

                                                
555  Bkz. Pınar Ülgen, “Orta Çağ Avrupasında Ölüm, Korku ve Umut”. 



	

143 

	

incelenmesinin genel bir eğilim olduğunu daha önce çalışmanın ikinci bölümü olan 

Katarların Kökeni Hakkındaki Güncel Tartışmalar bölümünde izah edilmişti.   Christine 

Ames, Engizisyonun yeni bir tartışma konusu açılmaksızın çalışılmasını eleştirir. Ona 

göre, heresi soruşturmalarını, yalnızca siyasi ve dünyevi, sosyal açıdan ele alıp yalnızca 

modern dönemdeki disiplin ve baskı kavramlarıyla açıklamak mümkün değildir. Konuyu 

biraz açmak gerekirse güncel tartışmalar kısmında ele aldığımız gibi I. R. Moore’un 

başını çektiği yeni çalışmalar, Foucault’nun kurumlar ve iktidar eleştirilerini temel alarak 

engizisyonu daha çok siyasi disiplin aracı olarak resmetmiştir.556 Bu bakış açısına göre 

Engizisyon bir nevi iktidarın bir baskı aygıtı gibidir. Ancak Ames buna karşı çıkmaktadır. 

Zira ona göre, Orta Çağ Hristiyanlarının zihin yapılarındaki disiplin, toplum ve iktidar 

kavramları, modern dönemde Foucault’nun yorumlarında kullandığı karşılıklarıyla aynı 

değildi. Ames’e göre, Moore’un ve Pegg’in dediği gibi Kilise kendi kendine hayali bir 

düşman üretmemiş,557 Hristiyan şiddeti ve zulmünü, heretikler üzerinden bizatihi 

Hristiyan inancı üretmiştir.558 Çünkü engizitörler, Papa ve genel anlamda Kilise yazarları, 

öldürme fikirlerini daima Kutsal Kitap ve Kilise babalarına dayandırmışlardır. 

Dolayısıyla engizitörlerin yaptıklarını ‘İsa’nın emrettiğine’ inanmalarının dikkate 

alınmaması durumunda, Hristiyan düşüncesindeki bu köklü değişim göz ardı edilmiş 

olur.559 Bu bağlamda Ames, bu yaklaşımıyla sadece Moore’u değil, John Arnold’ı560, 

James Given’ı561, Edward Peter’s’ı562 ve Mark Pegg’i563 de eleştirmektedir.  

Ames, Engizisyoncuların şehitlik ve azizlikle kutsanması, hükümlerin Kutsal 

Kitap ve Kilise babalarının metinleri ile meşrulaştırılmaları, engizisyoncuların genellikle 

Dominiken ve Fransisken tarikatlarına mensup keşişlerden seçilmelerinden hareketle, 

engizisyonun yalnızca dini iktidar, otorite, dünyevi motivasyonlar için değil, esasen dini 

                                                
556  Moore’un bu tezi hakkında detaylı bilgi için daha önce sözü geçen War on Heresy ve Persecuting Society isimli 

eserlerine müracaat edilebilir. 
557  Pegg ve Moore’un bu konudaki fikirlerini yine ikinci bölümde ‘Septik Görüş’ başlığı altında detaylı bir şekilde ele 

almıştık. 
558  Ames’in fikirleri için bkz. Righteous Persecution, Ames, “Does Inquisition Belong to Religious History?” The 

American Historical Review, Cilt.110, Sayı.1, 2005. 
559  Ames, Righteous Persecution. 
560  John Arnold, Repression and Power. 
561  James Given, Inquisition and Medieval Society: Power, Discipline, and Resistance in Languedoc. 
562  Edward Peters, Heresy and Authority in Medieval Europe. 
563  Pegg, Corruption of Angels. 



	

144 

	

saiklerle kurulduğunu vurgulamaktadır. Ames’e göre Engizisyon Mahkemeleri tamamen 

“dini” kurumlardır ve din tarihi çalışmaları içerisinde değerlendirilmelidir. Bu iddiasını 

temellendirmek için de mahkeme kayıtlarını ve engizisyoncular için hazırlanan el 

kitaplarını kullanır. Argümanını güçlendirme maksadıyla ise engizisyoncuların aziz ilan 

edilmelerini, Dominikenlerin kuruluş amacı vaaz iken Engizisyonda 

görevlendirilmelerini örnek göstermektedir. 

Ames, Dominkenlerin Engizisyon dünya görüşünü ilk icat edenler olmasalar da 

Hristiyan metinlerini ve geleneğini manipüle ettiklerini belirtir.564 Bunun yanında Ames, 

Dominiken engizitörlerin 1231 ve 1331 yılları arasında, Roma Kilisesi’nin, ‘inatçı’565 

olduklarına veya bir inquisitio hereticae pravitatis'te566 yargılanmasına karar verilen 

kişilerin sadece aforoz edilmesiyle yetinilmediği, bunun yanında ölümü "hak ettikleri" 

konusunda resmen hemfikir olunan bir dini atmosferde çalıştıklarını da ilave eder.567 

Ona göre, Dominikenler heretiklerin öldürülmesi gerektiği düşüncelerini, diğer 

Kilise yazarları gibi Kutsal Kitap’a dayandırırlar.568 Ancak onlar bu fikirleri bir adım 

daha öteye götürerek Engizisyonu, Eski Ahit’teki Tanrı'nın kendi zamanlarındaki bir 

yansıması olarak sunmuşlardır. Engizisyonları, “tutkulu şiddetli, zorlayan, işkence eden 

ve yakan” Tanrı'nın bir kolu olarak tanımlamış ve bunun için kendilerince güçlü 

argümanlar ileri sürmüşlerdir.569  

Araştırmada gelinen nokta, Engizisyon Mahkemeleri’nin elbette tamamen 

seküler kurumlar olduğunu iddia etmenin makul olmadığıdır. Zira söylemi, işleyişi, 

dayanakları gibi pek çok unsur, dine yapılan referansların çok kuvvetli olduğunu 

göstermektedir. Ancak mahkemenin işleyişinde vuku bulan heretiklerinin mallarının 

müsadere edilmesindeki bazı usulsüzlük ve suistimaller, kimi zaman şahsi husumetler 

sebebiyle mahkemelerin yanlış yönlendirilmesi gibi hadiseler, bize bu kurumların 

yalnızca “maneviyatçı” bir işleyiş içerisinde olmadıklarını ifade etmektedir. Bunun 

                                                
564  Bkz. Ames, Righteous Persecution, 
565  Heretiklere bu şekilde de hitap ettikleri bilinmektedir. 
566  Heresi engizisyonu anlamına gelmektedir. 
567  Ames, Righteous Persecution, s.190. 
568  Bu konuyu “Şiddetin Kademeli olarak Normalleştirilmesi” bölümünde ele almıştık. 
569  Ames, Righteous Persecution, s. 227. 



	

145 

	

yanında bir kişi, topluluk yahut kurumun daima dini referansları kullanıyor olması bütün 

motivasyonunun ve işleyiş biçiminin din temelli olduğu anlamına gelmez.  Zaman zaman 

din de kişiler ve kurumlar tarafından dünyevi maksatları kamufle etmek için 

kullanılabilmektedir. 

Öte yandan eğer Kilisenin o kadar büyük bir otorite tutkusu olmamış olsaydı, 

Ortodoks kilisesi ile bölünmesini hariç tutarsak, XVI. yüzyıla kadar Hristiyanlığı tek 

başına temsil etmesi mümkün olmazdı. Dolayısıyla Kilise, bu uğurda ilk yüzyıllardan beri 

kendi içerisinde zuhur eden farklı sesleri susturmuş ve dini otoritesini muhafaza etmiştir. 

Bu sebeple Engizisyon Mahkemeleri’nin yalnıza dini motivasyonlarla kurulup işlediğini 

söylemek de kısıtlı bir bakış açısını beraberinde getirmektedir. Nitekim, Kilisenin kendi 

içerisinde de yapılanları doğru bulmayan, itiraz eden kimseler olmuştur. Ancak bu kişiler 

ya görevlerinden azledilmiş yahut cezalandırılmışlardır.  Örneğin, Papa III. Innocent, 

papalığının ikinci yılında, 25 Mart 1199’da gerçekleşen Vergentis’te, heretiklerin çokça 

barındığı Viterbo’nun klerjisine, laik yetkililere yazarken heretikleri yakalamada isteksiz 

ve yetersiz bulduğu kişiler hakkında, Kutsal Kitap’a referansla “Havlayamayan sessiz 

köpekler”570 ifadesini kullanmıştır. Bu kadar sert bir dil kullanmasında Viterbo’nun III. 

Innocent’ın dini ve siyasi otoritesini sarsmış olmasının etkili olduğu söylenebilir.571  

Yine azledilme hadiselerine örnek olarak Mont Aime’de 1239 yılında 200 

kişinin canlı canlı yakılması ile meşhur engizitörden sonra göreve başlayan Robert 

ismindeki bir engizitör, heretiklere etkili ceza vermediği gerekçesiyle görevden alınıp 

Dominikenler tarafından hapse atılmıştır.572 

Aslında burada önemli olan husus, Engizisyonun dini motivasyonlarla mı yoksa 

dünyevi, siyasi ve ekonomik nedenle mi ortaya çıkmasından ziyade, Engizisyon 

Mahkeme kararlarının çok şiddetli olmasına, tarihe bir zulüm tarihi olarak geçmesine 

rağmen, Engizitörlerin fedakâr, şehit, aziz olarak nasıl sunulmuş olabildikleridir. 

                                                
570  İşaya, 56: 10. 
571  Detaylı bilgi için bkz.Wolfgang P. Müller and Mary E. Sommar, Medieval Church Law and the Origins of the 

Western Legal Tradition: A Tribute to Kenneth Pennington (pp. 170-178). The Catholic University of America 
Press: 2006, Washington, DC. içinde Mute Dogs, Unable to Bark’: Innocent III’s Call to Combat Heresy (ss. 170-
178) 

572  Dick van Niekerk, “The Forgotten Cathars of Mont Aimé (1239)”, Pentagram, 2017, sayı 4, s. 48-52. 



	

146 

	

İnsanları buna nasıl ikna edebildikleri ve nasıl bu kadar manipülatif olabildikleridir. Aynı 

zamanda bu durum, halen sosyal baskıdan çekindikleri anlamına da gelmektedir. Çünkü 

bir bakıma bu şekilde meşrulaştırma çabaları devam etmektedir. 

Engizisyonun meşrulaştırılması sürecinde engizitörlerin şehit olarak sunulması 

da kullanılmıştır. İlginçtir ki canlı canlı yakılan Katarlar ateşe gülerek giderek “onurlu 

ölüm”573 fikrini benimsediklerine işaret ederlerken, Protestanlar Katarları Protestanlığın 

ilk şehitleri, Fransız milliyetçiler de yine “şehitler” derken Katolikler de hem öldürülen 

hem kendiliğinden vefat eden engizisyon görevlilerini şehit saymışlardır. Hatta bu 

“şehitlerden” Veronalı Peter zamanla bir kült haline gelmiştir.574  

Bu sözde din şehitliğinin ilk örneği, 1242'de güney Fransa'daki Avignonet'te 

öldürülen Dominiken engizisyoncu Guillaume Arnaud ve meslektaşları olarak 

aktarılmaktadır.575 Bunun yanında Lombardiya'da engizitör ve Como'daki manastır keşişi 

olan Lecco’lu Pagano  Lecco, 1277'de Valtellina bölgesinde, söylendiğine göre soylu ve 

"küfrünü ilan eden" Venostalı Corrado’nin kışkırtmasıyla şehit edilmiştir.576 

Katalonya'daki İberya'nın Urgell ilçesi üç engizisyoncu şehit çıkarmıştır: 1242'de 

Blanes’li Pons, 1260'ta B Traversa’lı Bernard, ve yine 1277'de Urgell'deki Cadireta’lı 

Peter. Bernard de Caux isminde sıradan bir sebeple üstelik engizisyonda artık çalışmadığı 

bir vakitte ölmesine rağmen aziz ilan edildiğine dair kanıtlar vardır.577 

Étienne de Salagnac'ın dediği gibi engizitörlerin ölümleri "Rab İsa Mesih'in 

inancı uğruna acı çekmek içindi." Kardinallerin Guillaume Arnaud ve arkadaşları 

hakkında yazdığı gibi "yalnızca ölüm nedeni değil, zamanı, türü, tarzı ve tüm koşulları" 

                                                
573 Şehitlik hakkında Fatmanur Dikmen’in yaptığı çalışma meseleyi etraflıca anlayabilmek açısından önemlidir. 

Fatmanur Dikmen, Kemal Ataman, “Şehitlik Olgusunun Arkeolojik Bir Analizi”  
https://www.okuokut.org/kurs/isnad-atif-sistemi-ile-akademik-yazim/ders/sehitlik-olgusunun-analizi-ars-gor-
fatmanur-dikmen-prof-dr-kemal-ataman. Ayrıca bkz. Fatmanur Dikmen, “Şehitlik Oldugu Üzerine Sosyolojik Bir 
Analiz”, Doktora Tezi, Uludağ Üniversitesi, 2022. 

574  Veronalı Peter hakkında detaylı bilgi için bkz. Donald Sherm Pradlo, “Peter of Verona: The Martyred Inquisitor” 
Doktora Tezi, University of Virginia May 2004. 

575 Christine Ames,  Righteous Persecution: Inquisition, Dominicans, and Christianity in the Middle Ages (University 
of Pennsylvania Press, 2009, s. 65. 

576  Ames, Righteous Persecution s. 65. 
577  Ames, Righteous Persecution, s. 65. Detaylı bilgi için bkz. Yves Dossat, “II. L'inquisiteur Bernard de Caux et 

l'Agenais”, Annales du Midi Année 1951 63-13, s. 75-79. 



	

147 

	

engizisyon görevlilerini "İsa Mesih'in şehitleri" yapmaya katkıda bulundu. Engizisyon 

muhaliflerinin elinde ölmek, inanç uğruna ölmek demekti. 

III. ENGİZİSYON MAHKEMELERİNİN KURUMSALLAŞMASI 

Orta Çağ Avrupasında Katolik Kilisesi, XI. yüzyılda Hristiyan dünyasının 

Ortodoks ve Katolik olarak ikiye bölünmesi, IV. Haçlı Seferi’ndeki yenilgi, Kudüs’ün 

Müslümanlarca fethedilmesi gibi hadiseler sebebiyle Doğu’daki otoritesini neredeyse 

kaybetmiş görünmekteydi. Katarların yok edilmesindeki en etkili isimlerden biri olan 

Papa III. Innocent, yalnızca Katarları ortadan kaldırarak Kilise otoritesini 

sağlamlaştırmak için değil, aynı zamanda ne pahasına olursa olsun Katolik birliğini 

sağlayabilmek adına birçok faaliyet girişiminde bulunmuştur. Ancak en çok odaklandığı 

mesele elbette heretiklerin ortadan kaldırılmasıdır. Bu sebeple Innocent, artık Batı’da, 

özellikle elinde bulundurduğu kıta Avrupasında otoritesini mutlak hale getirmeye 

kararlıydı. Bu amaç uğruna içeriden gelen farklı sesleri susturmak için her şeyi denemeyi 

göze almış görünüyordu. Katarlara bu kadar fazla ehemmiyet verilmesinin arkasında 

elbette siyasi ve ekonomik sebepler de vardır. Fakat bu otorite ve kontrol tutkusu, 

Kilisenin Orta Çağ’ı Hristiyan Dünyası için “karanlık çağlar” haline getirecek 

Engizisyonu kurmasına kadar ileri gitmiştir. Engizisyon Mahkemeleri ise temelde ana 

akım Hristiyanlık olarak kabul edilen “Katolik” mezhebine göre "yolundan sapan, 

uzaklaşan" kimseler, dolayısıyla heretik ve sonraki dönemlerde yine heretik olarak kabul 

edilecek topluluklar için kurulmuş mahkemelerdir. Bu topluluklar içinde en fazla 

Protestanlar, Morisko ismi verilen Müslüman (/kökenli) insanlar, Konverto ismi verilen 

Yahudi (/kökenli kimseler) ve şifacı oldukları için heretik ve cadı ilan edilen kadınlar 

Engizisyonun gazabına uğramışlardır.578 Özellikle meşhur İspanya kararları üzerinden, 

Müslümanlara ve Yahudilere verilen cezalarla tanınan Engizisyon Mahkemelerinin, 

aslında kendi dindaşları olan Katarlar için icat edilmiş olması gerçekten ilginçtir. Zaten 

                                                
578  Müslümanların ve Yahudilerin Katolik Engizisyonu döneminde heretik kabul edildiğine dair ilginç metinler söz 

konusudur. Örneğin ünlü reddiye yazarlarından Huescalı Durand, Cremonalı Moneta ve Alignanlı Benedict Yahudi 
ve paganları Katarların ataları olarak nitelendirir. Bunun yanında bazı Engizisyon kayıtlarında Yahudi ve 
Müslümanlar heretiklerle bağlı “mezhepler” olarak aktarılmıştır. Trachtenberg, The Devil and the Jews, s. 177-81. 
Bu konuda detaylı bilgiye ulaşabilmek için bkz. Lucy E. Bosworth, “Perseptions of The Origins and Causes of 
Heres in Medieval Heresiology”, Doktora Tezi, University of Edinburgh, 1995, s. 214, 220. 



	

148 

	

Müslüman ve Yahudiler de haddizatında “heretik” görüldükleri için bu mahkemelerde 

yargılanmışlardır. Nitekim inquisitio usulü her türlü suç için kullanılırken, inquisitio 

hereticae pravitatis yalnızca heretiklerin sorgulanıp yargılanmasını ifade ediyordu.579 

Engizisyon 1184 yılında başlamış, yedi yüzyılı aşkın bir süre boyunca Avrupa 

ve Amerika’da faaliyet göstererek 1826 yılında son bulmuştur. Bir Engizisyon 

Mahkemesinin kurulabilmesi için tıpkı Haçlı Seferi kararının çıkarılmasındaki gibi ya 

papalığın bir kararnamesi ya da krallık, prenslik veya yerel din adamları gibi yerel 

yönetim organlarından birinin onayı gerekiyordu.  

Aslında Engizisyonun başlama tarihi üzerinde tam bir mutabakat yoktur. Ancak 

resmi temellerinin 1184 yılında gerçekleşen Verona sinodunda atıldığını söylemek 

mümkündür. Söz konusu sinod, Papa III. Lucius ve Roma İmparatoru I. Friedrich 

Barbarossa’nın nezaretinde gerçekleştiriletirilmiştir. Bazı tarihçiler, Engizisyonun 

kuruluşunu Toulouse Konsili ile de bağlamaktadır. Engizisyon Mahkemelerinin kuruluş 

tarihi konusunda fikir ayrılığı olsa da tarihçiler bu mahkemelerin ilk olarak heretikleri 

bertaraf etmek için kurulduğu konusunda hemfikirdir.  

Engizisyonun kurumsallaşması bir süreç içerisinde gerçekleşmiş, sanki hızlı 

alınan bir kararla kurulan Engizisyon zamanla kurumsal bir yapı haline gelmiştir. Nitekim 

Engizisyon Mahkemelerinin kurulması planlı ve sistemli değildir. Önce piskoposluk 

Engizisyonu olarak başlayan bu mahkemeler daha sonra papalık engizisyonuna dönüşür. 

Keza, önceleri Roma hukukundan alınan accusatio usulü uygulanırken daha sonra hem 

hâkim hem savcının aynı kişinin olduğu ilginç bir sistem olan inquisitio yürürlüğe 

girmektedir. Bu mahkemeler, yeni gelişmelerle ve Konsiller vasıtasıyla Kilisenin siyasi 

otoriteyi giderek daha iyi ikna etmesi suretiyle elini daha güçlendirdikçe süreç giderek 

daha sert bir hal almıştır. Elbette buna paralel olarak da engizitörlerin yetkisi arttırılmış, 

en sonunda Papa dışında kimseye hesap vermek zorunda olmayacak kendilerine kadar 

yetki verilmiştir. Yine buna paralel olarak da engizitörler kutsanmış, adeta manevi olarak 

da dokunulmaz ilan edilmişlerdir. 

                                                
579  Ames, Medieval Heresies, s. 336. 



	

149 

	

Verona Sinodunda Papa III. Lucius “Ad abolendam diversam haeresium 

pravitatem, quae in plerisque mundi partibus modemis coepit tempo bus pullulare” (yakın 

zamanlarda dünyanın çeşitli bölgelerinde sık sık ortaya çıkmaya başlamış olan 

heretikliklerin ahlaksızlıklarını ortadan kaldırmak için) adı altında bir hüküm yayınlar. 

Bu önemli belgede afarozla (peetuo anathemati) cezalandırılan bütün heretiklikler isim 

ve soy isimleriyle birlikte belirtilir.580 Ad abolendam piskoposlara heretikler için 

engizisyon kurmayı emretmektedir. Diğer konsillerde de laik otoriteler heretikleri 

cezalandırmaya davet edilmiştir. Ancak bu fermandan sonra harekete geçildiği 

bilinmektedir. Örneğin Toulouse ve Reims konsillerinde de Kilise laik otoriteleri sahaya 

çekme çabasını açıkça ilan etmesine rağmen o dönemde feodal beyliklerin liderleri olan 

kont ve baronlar, toplumda kaos istemedikleri için bu çağrılara çok kulak asmamışlardır. 

Fakat Kilisenin ısrarıyla süreç içerisinde ikna edilmişlerdir. Bunun yanında Ad 

abolendam uzun vadede Kilisenin heretiklere karşı şiddeti meşrulaştırmasının en etkili 

hamlelerinden biri olmuştur.581 

 Ad abolendam582 isimli Verona sinoduna ait papalık fermanı ve 1199 yılında III. 

Innocent’ın yayınladığı “Vergentis Senium” engizisyonun kurucu metinleri kabul 

edilmektedir. Vergentis Senium isimli fermanda III. Innocent heretiklerin mallarının 

müsadere edileceğini, heretiklerin çocuklarının ebeveynlerinin günahları sebebiyle 

sürekli bir mahrumiyete tabi tutulacağını ferman etmektedir.583 

“Engizisyon” kelimesi, sorgulama, soruşturma anlamına gelen latince inquisitio 

kelimesinden gelmektedir. Engizisyon, bilindiği üzere, Roma Katoik Kilisesinin kendi 

inanç ve pratiklerini kabul etmeyen kimseleri bulup cezalandırdıkları kurumu ifade 

etmektedir.584 Engizisyon Mahkemeleri ilk kurulduğunda accusatio (kovuşturma) ismi 

verilen Cermen metotlarını kullanıyordu.585 Bu usülde birinin heretik olduğunu iddia 

eden kimse bu iddiasını ispatlamakla mükellefti. Dava yargıç önünde görülüyordu ancak 

                                                
580  Umberto Eco, Orta Çağ, s.250. 
581  Sacville, A Companion of  Heresy Inquisitions, s. 116. 
582  Metnin tercümesi için bkz.: GuyTestas, Jean Testas, Orta Çağ Hristiyan Dünyasında Dinsel Şiddet Engizisyon. 
583  Britanica, III. Innocent, https://www.britannica.com/topic/Vergentis-in-senium 
584  Merriam Webster, Inquisition, https://www.merriam-webster.com/dictionary/the%20Inquisition.  
585  1200 ve 1300 arası yürürlükteki Engizisyon prosedürünün kökenleri için bkz.  Adhémar Esmein, History of 

Continental Criminal Procedure, Çev. John Simpson, The Lawbook Exchange Ltd, 2000. s. 78. 



	

150 

	

ispat mecburiyeti ihbar eden kişiye aitti. Bu sebeple yargıç, sanığın suçsuz bulunması 

durumunda, suçu sanığa isnad edenlere yönelik suçlamada bulunulmasına imkân 

tanıyordu. Ancak bu uygulamanın suçlayanlar açısından caydırıcı olması, yöntemin 

inquisitio ile değiştirilmesine sebebiyet verdi. Böylece bu caydırıcılık da ortadan 

kaldırılmış oldu. Bu yöntemde suçlayan kişi, ispat edebilmesi durumunda mahkûmun 

mülkiyetinin bir kısmına yahut tamamına hak kazanabiliyordu. Bu şartlar altında 

suçlanan kişinin kendini temize çıkarabilmesi için ya kendisinin masum olduğuna dair 

yemin edebilecek şahitler bulması yahut bu şahitlerin suçlayanlarla yüzleşmesi 

gerekiyordu.586 Dolayısıyla bu yöntem su-i istimale açıktı. Şahsi husumetler ve mal elde 

etmek için iftiraların önüne geçebilmek adına böyle bir risk şart koşulmaktaydı. 

Kilise, birini ihbar etmenin riskini göz önünde bulunduran halkın çekimser 

davranmasından dolayı heretiklerin yakalanmasında bu yöntemin çok etkili olmadığına 

kanaat getirince, çeşitli konsiller vasıtasıyla yeni bir usul belirledi: inquisitio. Bu yeni 

yöntemde yargıç şüphelinin araştırılması sürecine dahil oluyordu. Adhemar Esmein'in 

deyimiyle, accusatio süreci tartışmalı, sözlü ve açıktan yapılırken inquisitio yazılı, gizli 

ve re’sen uygulanmaktaydı. Bu usulde yargıç, sanıkları “ortak suçlama” kavramıyla halk 

arasındaki söylentilere dayanarak dahi suçlama yetkisine sahipti. Bunun yanında yargıç, 

şahit ve diğer kanıtların aranmasında aktif rol oynamaktaydı.587 Ancak burada kanıtlama 

sorumluluğu da yargıca aitti.588 

Kilisenin Katarları kovuşturma süreci çok kolay değildi. Zira hareket hem 

yaygın hem de gizliydi. Bu sebeple piskoposluk yetkilerinin artırılması icap ediyordu. 

Verona Sinodunda yayınlanan “Ad abolendam” isimli papalık fermanı işte bu amaca 

hizmet ediyordu. Buna göre başpiskopos ve piskoposlar, heretiklerin yaşadığını 

düşündükleri her yerleşim yerinde şahsen veya baş diyakozları aracılığıyla herkesi yılda 

bir ya da iki kez ziyaret edecek ve yaşam tarzları farklı olan kimseleri ihbar etmeleri için 

zorlayacaktı. Kilise, Katarların yemin etmediklerini bildiği için şüphelenilen kişinin 

kendini temize çıkarabilmesi için yemin etmesi gerekmekteydi. Kişinin yemin etmeyi 

                                                
586  James Given, Heresy and Authority, s. 21. 
587  Arnold, Inquisition and Power, s.30. 
588  Arnold, Inquisition and Power, s.30. 



	

151 

	

reddetmesi durumunda bu tutumu doğrudan bir itiraf olarak değerlendiriliyordu.589  Buna 

göre artık soruşturmayı piskoposlar yapacaklardı. Böylelikle 1184’ten itibaren 

piskoposluk engizisyonunu görüyoruz. Ancak Verona Sinodu çok etkili olmamış ve Albi 

Haçlı Seferi zaferinden sonra önceki sorunların tekrarlanmaması adına sistematik bir 

kovuşturma gerektiğine kadar verilmiştir. 1209’da Avignon, 1215’te Montpellier ve 

nihayet IV. Lateran Konsili ile bu prensip onaylanır.590 

Engizisyonun kurumsallaşması, şiddetin kademeli olarak artması ve engizisyon 

görevlilerinin yetkilerinin arttırılmasının bir paralellik arz ettiği söylenebilir. Verona 

sinodu öncesi, Beziérs’de, (1131), Narbonne’da (1132), Kilise bu konsillerde de  

heresiyle savaşında laik otoriteyle iş birbirliği yapmak istemiş ancak o dönemde kontlar 

toplumda kaos istememişlerdir.  Verona sinodunda piskoposlara heretik için soruşturma 

yetkisi verilmiştir. Bu sebeple bu sinod ‘Piskoposluk Engizisyonu’nun başlangıç tarihi 

kabul edilir. Ayrıca laik otorite bu sinod ile birlikte Kilise ile işbirliğine ikna olmuştur. 

Ayrıca Toulouse’da ve Reims’de konsiller düzenlenmiştir. Toulouse konsilinin bu 

şehirde yapılması da heretiklere göz dağı vermek içindir. 

1199’da Viberto’ya gönderdiği mektubunda, yani Vergentis Senium’da III. 

Innocent, heretikliği Tanrı’ya ihanetle bir tutar. Böylelikle heretikler yargılanırken Eski 

Roma’da davalarında kullanılan usul ve normlar takip edilir.  Bu durumda heretiklerinin 

ölümle cezalandırabileceği belirtilir. Bunun yanında heretiklerin malları müsadere edilir 

ve çocukları üç nesil boyunca kamu hizmetine yasaklı kabul edilir.591 

1139 tarihli Lateran konsili, Toulouse konsilinin yirmi yıl önceki cümlesini 

tekrarlayarak: yalnızca İsa’nın bedeninin ve kanının kutsallığını, çocukların vaftizini 

kınayanların(heretiklerin) din anlayışını değil, aynı zamanda savunucularını da mahkum 

eder.592 

                                                
589  Turbelville, Medieval Heresy & Inquisition, s. 143-144. 
590  Turbelville, Medieval Heresy & Inquisition, s. 143. 
591  Sackville, A Companion to Heresy Inquisitions, s. 116. 
592  Sackville, Heresy and Heretics, s. 89. 



	

152 

	

1179 III. Lateran konsili sırasında Fransa ve Rhineland’de ortaya çıkan 

heretikler gündeme gelmiştir.593 Bu konsilde heretiklerin ve heretik grupların594 

tamamının aynı kefeye konulması netleşir: “Bazıları Katarlar, bazıları Patarenler, bazıları 

Pavlikenler ve bazıları başka isimlerle adlandırılsalar da aslında şimdilerde Gascony, Albi 

ve Toulouse bölgelerine ve başka yerlere yayılmış çok daha fazla sayıda düşman 

demektir.”595  

1207 yılına ait Cum ex Officii Nostri’de ise dozaj biraz daha arttırılarak: "Daimi 

bir yasa olarak kararlaştırıyoruz ki orada bulunan her heretik derhal alınıp yasaya göre 

cezalandırılmak üzere laik mahkemeye teslim edilecektir. Tüm malları da satılacaktır. 

Bununla birlikte, içinde bir heretiğin yakalandığı ev, tamamen yok edilecek ve hiç kimse 

onu yeniden inşa etmeye kalkmayacaktır ki orası bir kötülük, bir pislik yuvası olsun." 

Ayrıca, heretiklerin inananları, savunucuları ve sempatizanlarının, mallarının dörtte biri 

kadar, para cezasına da hükmolunur. Buradan elde edilen gelirler de halka hizmet için 

kullanılacaktır.596 Böylelikle heretiklerin malları ve canlarını almak mübah ve müstehap 

görülür.  

IV. Lateran konsilinde heresi, asıl konu haline gelir. Heretikler seküler otoriteye 

ve temsilcilerine devredilir. Seküler güçlerden, eklesiastik otoriteden onlara verilmiş 

heretikleri ihraç edeceklerine dair yemin alınmıştır.597 IV: Lateran’da da heretikleri tek 

tek saymak yerine "her ne ad altında olursa olsun, tüm heretikler" şeklinde bahsedilerek 

aforoz edilir. Bu konsilde Ad abolendam'dan ve III. Innocent'ın kendi kararnamesinden, 

Vergentis in senium'dan alınan ‘Gerçekte farklı yüzleri olan ancak kuyrukları birbirine 

bağlı tilkilere’ benzetilir.598 Heretiklerin inançlarının birbirinden farklı olsa da gururları 

aynıdır ve hepsi Kilise doktrinine uymaz. Dolayısıyla bütün heretik ve heresi grupları 

genelleştirilir. Bu konsile göre heretikleri savunan, destekleyen veya inananlara ya da 

                                                
593  Wakefield, Evans, Heresies of High Middle Ages, s. 351. 
594  Katarların yaşadığı dönemde Languedoc’ta Valdensiyanlar ve Beguinler gibi farklı heresi gruplarının da varlığı 

bilinmektedir. Beguinler hakkında detaylı bilgi için bkz: Louisa Anne Burnham, So Great a Light, So Great a 
Smoke- The Beguin Heretics of Languedoc: Conjunctions of Religion and Power in the Medieval Past , Cornell 
University Press, 2008. 

595  Tanner, Decrees Of The Ecumenical Councils, 1, 211-25, canon 27, s. 224-25. 
596  Peters, Heresy and Authority, s. 178. 
597  Sackville, A Companion To Heresy Inquisitions, s.116. 
598  Salmon’un tilkileri. Bu ifade döneminde görselleştirilmiştir ve bu görsel çalışmanın ekler kısmında yer almaktadır. 



	

153 

	

onları gizlemek için bilinçli bir seçim yapanlara ceza verilecektir.599 Yine IV. Lateran 

konsilinde şunlar kaydedilmiştir: “Her iki cinsiyetten tüm inananlar, sağduyu yaşına 

ulaştıktan sonra, yılda en az bir kez tüm günahlarını kendi rahiplerine sadakatle itiraf 

edecek ve en azından Paskalya'da saygıyla kabul ederek verilen kefaret için de ellerinden 

gelenin en iyisini yapacaklardır. Efkaristiya ayinini, belki kendi rahiplerinin tavsiyesi 

üzerine kabul etmezlerse, yaşamları boyunca Kiliseden koparılacaklar ve öldüklerinde 

Hristiyan cenaze töreninden mahrum bırakılacaklar.600  

Kutsal, ortodoks ve Katolik inancına karşı yükselen her heresiyi aforoz ediyor 

ve lanetliyoruz. Hangi görevde olurlarsa olsunlar, laik otoriteler, saygınlık kazanmak ve 

inananlar arasında sayılmak istiyorlarsa inancını savunmak için alenen yemin etmeleri 

gerektiği konusunda uyarılacak, teşvik edilecek ve gerekirse dini kınama ile 

zorlanacaktır. Kilise tarafından işaret edilen tüm heretikleri kendi yargı yetkisine tabi 

topraklarda ellerinden geldiğince yok etmeye çalışacaklardır. 

 

Gregory IX, 1231 yılındaki Excommunicamos’ta tövbe etmeyen heretikler için 

cezayı şöyle belirlemiştir: "animadversio debita", nefret borcu, yani ölüm cezası.  IV. 

Innocent, 1252 yılındaki Ad Extirpanda’da, diğer bazı suçlulara uygulanan işkencenin 

heretiklere de uygulanması gerektiğini belirtmiş ve işkence sürecini resmen başlatmıştır.  

 
... hükümdar ... işbu belgeyle, yakalanan tüm heretikleri, tıpkı hırsızlar 

ve soyguncuların suç ortaklarını suçlamaya ve suçlarını itiraf etmeye 

zorlamaları gibi, hayatlarını tehlikeye atmayacak veya uzuvlarına zarar 

vermeyecek şekilde işkence yaparak işbirlikçilerinin isimlerini 

vermeye zorlaması emredilmiştir. Zira bu heretikler, ruhların katili ve 

kutsalların hırsızlarıdır, bundan dolayı asıl hırsız bunlardır. 

                                                
599  Sackville,  A Companian to Heresy Inquisitions, s.116. Konsilin ana metnine ulaşmak ve kanonları daha detaylı 

okumak için bkz: https://sourcebooks.fordham.edu/basis/lateran4.asp (15 Haziran 2022) 
600  Peters, Heresy and Authority, s. 177.  



	

154 

	

IV. HAÇLI SEFERİ TARTIŞMALARI BAĞLAMINDA ALBİLİLER 

SAVAŞI 

Şiddetin kutsal dayanakları başlığı altında incelediğimiz üç mesele, (i)şiddetin 

normalleşmesi, (ii)Engizisyon Mahkemelerinin kutsal olup olmaması meselesi ve 

(iii)Albililer savaşının Haçlı Seferleri’ne dahil edilip edilmemesi problemlerinin birbirini 

tamamlar nitelikte olduğunu söyleyebiliriz. Bir başka deyişle Kilise şiddeti neden 

meşrulaştırmışsa aynı sebeple Engizisyonu kutsal saymış, yine aynı motivasyonla 

Albililere yönelik savaşı ‘Haçlı Seferi’ olarak formüle etmiştir.  

Albililer Haçlı Seferi historiyografisine baktığımızda, savaşın çok uzun yıllar 

boyunca haçlı seferi kategorisinde değerlendirilmediğini görürürüz. Bunun sebebi “Haçlı 

Seferi” tanımının daha çok “Kutsal toprakları Müslümanlardan almak için yapılan 

savaş”601 yapılması, Albililer gibi Hristiyanlara karşı düzenlenen savaşların haçlı 

düşüncesinden bir kopuş, siyasi bir savaş olarak görülmesidir. Ancak uzun yıllar süren 

bu göz ardı ediş, çoğulcu ekole mensup tarihçiler tarafından Albililer savaşının Haçlı 

Seferi kategorisinde değerlendirilmesi gerektiğini savunmalarıyla farklı bir boyut 

kazanmıştır. Norman Housley ve Jonathan Riley-Smith çoğulcu görüşe sahip 

tarihçilerdendir ve Albi’nin Haçlı Seferi kategorisinde değerlendirilmesi gerektiğini 

düşünmektedirler. Housley bunun yanında, Albi’nin zaten var olan bir yapının devamı 

olduğu kanaatindedir.602 

Albililer savaşı Hristiyan olduğunu ifade eden gruplara yönelik gerçekleştirilen 

tek haçlı seferi değildir. Bu savaştan daha önce de sonra da benzer çeşitli savaşlar vuku 

bulmuştur. Bu sebeple tarihçiler, Hristiyan-Hristiyan haçlı seferlerinin kökenlerinin 

bundan daha eskiye, Gregory VII' nin (taht. 1073-85) reform papalığına kadar uzandığını 

                                                
601 Crusade maddesi:  
https://www.merriam-webster.com/dictionary/crusade?utm_campaign=sd&utm_medium=serp&utm_source=jsonld  
602  Fatih Durgun, "They are Worse than Saracens With Their Strong Hand and Their Arm Stretched in Fight": 

Multifaceted Context Of The Albigensian Crusade”. Journal Of International Social Research, c. 10, sayı 48, 
2017/2/1 s. 192; Housley, 2006, s. 61. Albililer seferinin bir Haçlı Seferi olup olmadığı tartışması hakkında detaylı 
bilgi için bkz. Laurence W. Marvin, “The Albigensian Crusade in Anglo-American Historiography, 1888–2013”, 
History Department, Evans School of Humanities, Berry College, History Compass 11/12, 2013, Eray ÖZER, 
“Modern Dönem Albi Haçlı Seferi Tarihyazımının Gelişimi ve Değişen Bakış Açıları”,  Tarih Yazımı, Journal of 
Historiography, 2021, 3(2): 265-285.  



	

155 

	

iddia etmektedirler.603 Yine IV: Haçlı Seferinde haçlı askerlerinin Konstantinopolis'i 

yağmalaması da buna dahil edilebilir. Papa IX. Gregory (1227–41) de 1230' larda 

Almanya, Bosna ve İtalya'da heretiklere karşı haçlı seferlerine izin vermiş ve III. 

Innocent’ta gördüğümüz gibi doğuda sefer yapanlarla aynı endüljansı vaat ederek 

Hristiyanlara karşı haçlı seferlerini genişletmeye devam etmiştir.604 Yine XV. yüzyılda 

John Hus’un takipçileri üzerine düzenlenen Hussite Haçlı Seferi de aynı kategoride 

değerlendirilmelidir. Sonuç itibariyle çoğulcu tarihçiler Haçlı Seferi tanımını genişletmiş 

oldular. Bazı kaynaklarda “Albi Haçlı Seferleri” şeklinde kaydedilmektedir. Seferin çok 

uzun bir zaman dilimini, birçok merkezi kapsaması ve kumandanların zamanla 

değişmesinden dolayı böyle bir isimlendirme uygun görülmüş olabilir.605 

Çalışmanın bu kısmında, Albililer Haçlı Seferi hakkındaki tarih yazımı 

konusunu başka çalışmalara bırakarak, “Haçlı Seferi” teriminin bu savaş için neden 

isabetli olduğu konusunu ele alınacaktır. Bunun yanında Haçlı Seferi olarak 

nitelendirmenin yanında, kısmen diğer haçlı seferlerinde de gördüğümüz savaşın 

tamamen kutsal motivasyonlarla yapılmamış olma ihtimalini de göz önünde 

bulundurmaya çalışacağız. 

Albililer savaşının haçlı seferi olduğunu düşünmemizin sebeplerine, diğer Haçlı 

Seferlerine verilen engizisyonun hatta bir adım daha fazlasının vadedilmiş olması, III. 

Innocent’ın haçlı seferi çağrısı yaparak çeşitli diplomatik yazışmalar yapması, 

silahlandırılan askerlere haç işareti taşıyan kıyafetler giydirilmesi, savaşın diğer haçlı 

seferlerinin sebeplerine benzer sebeplerinin olmasını dahil edebiliriz. Burada öncelikle 

bu saydığımız maddeler üzerinde tartışarak haçlı seferi olmasına rağmen savaşın nasıl bir 

etnik temizlik ve Fransa’nın milli ve kültürel bütünlüğüne hizmet ettiği üzerinde 

duracağız.  

                                                
603  John Aberth, Contesting the Middle Ages: Debates that are Changing our Narrative of Medieval History Routledge, 

2018, s. 83. 
604  Aberth, Contesting Middle Ages, s. 84. 
605  Örneğin savaş 1209’ da başlamıştır. Savaşın en önemli aktörlerinden III. Innocent’ın 16 Temmuz 1216’ da aniden 

kendiliğinden öldüğü iddia edilmektedir. Bir diğer önemli isim olan komutan Montfortlu Simon da 25 Haziran 
1218’ de ölmüştür. Çoğu kaynağa göre savaş yirmi yıl sürmüştür. Ancak Montségur’ un düşüşü 1244’ ü bulmuştur. 



	

156 

	

  V. ENDÜLJANS 

Engizisyon ve Albililer Haçlı Seferinde şiddetin meşrulaştırılması konusunda 

Augustinus’un adil savaş teorisinin çokça kullanıldığından kısaca bahsetmiştik. Burada 

bu konuya biraz daha yakından bakmaya çalışacağız.  

Augustinus’un meşhur adil savaş teorisi esasında Aristoteles’in düşüncesinde de 

mevcuttur. Aristoteles, savunma savaşlarını adil savaş olarak nitelendirir. Fetih 

savaşlarını adil savaş kategorisinde değerlendirmez ancak ilginç şekilde köle elde etmek 

için yapılan savaşları da adil savaş olarak nitelendirir.606 Augustinus düşünce sistemini 

oluştururken Cicero ve Ambrose’tan etkilenmiştir. Ambrose, kendisinden önceki 

düşünürlerden kilisenin üstünlüğünü savunmasıyla ayrılmış, imparatorun piskoposları 

değil, piskoposların imparatorları yargılama yetkisine sahip olduklarını iddia etmiştir. 

Bunun yanında Ambrose’un Roma’nın düşmanı olarak nitelendirdiği barbarlar da 

inançlarından dolayı cezalandırılmalıdır.607 

Augustinus, meşru otorite kavramının içine Tanrı’yı da dahil ettiği için Tanrı’nın 

yönettiği dini savaşları koşulsuz olarak “adil” kabul eder. Bu sebeple bu düşüncesini 

pasifist Hristiyanlara karşı Roma’nın askeri gücünü meşrulaştırmak için dahi kullandığını 

görmekteyiz.608 

Şiddetin meşrulaştırılması konusunda ilk akla gelen isimlerden birisi Aziz 

Augustinus’tur. Onun ‘adil savaş’ teorisi yüksek Orta Çağ’ın ortalarında (High Middle 

Ages) yaşayan Hristiyan teologlar için önemli bir referans kaynağı olmuştur. Augustinus 

önceleri heretiklerin kendilerini düzeltme ve tevbe etme haklarının olduğunu, onların 

kaybolmuş koyunlar olarak değerlendirilmesi gerektiğini belirtir. Augustinus ayrıca 

baskının gerçekte heretik olan kimseleri münafık Hristiyanlara dönüşmesinden endişe 

ettiğini kaydeder.609 Ancak daha sonra bu fikrini tamamen değiştirir. Augustinus, yine 

                                                
606  Ali Çaksu, “Aristoteles ve Adil Savaş Teorisi”, Felsefe Dünyası, s. 54, ss. 53-70. 2011. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/1463974  
607  Amrose ve Cicero’nun haklı savaş düşüncesi hakkında detaylı bilgi için bkz. Feryal Kalkavan Taslaman, 

“Geçmişten Günümüze “Haklı Savaş” Kavramının Yorumu”, Basılmamış Doktora Tezi, İstanbul Üni. SBE., 
Uluslararası İlişkiler ABD, İstanbul 2011,  s. 23.  

608  Augustinus’un haklı savaş teorisi hakkında detaylı bilgi için bkz. Seda Ensarioğlu, “İslam siyaset literatüründe âdil 
savaş kavramı”Basılmamış Doktora Tezi, Uludağ Üniversitesi SBE, Bursa, 2015. 

609  Vincentus’a 50. Mektup. 



	

157 

	

heretik bir grup olduklarını düşündüğü Donatistler için “Kovuşturma ve hitabet/vaaz 

etme” silahlarının düşmanlarının inatlarını kıracak kadar güçlü olmadığını kaydeder. 

Katolik bakış açısına göre heretik kabul edilen ve Augustinus’un muasırları olan Donatist, 

Rogatist ve Plegiarislere yine bu meşhur ‘just war-adil savaş’ teorisi bağlamında neden 

zulmedilmesi gerektiğini uzun uzun anlatmaktadır. O, Donatistlerin çok aktif 

olmalarından şikayetçidir ve Kilisenin Tanrı’nın koyduğu yetki ile heretikleri 

sınırlandırması ve onların düzeltilmeleri gerektiğini salık verir.610 

Augustinus’a göre, kötülüğü ortadan kaldırmak için kötülüğe kötülükle 

mukabele edilmelidir, çünkü Tanrı’nın adaleti bunu gerektirir. Eğer kişi kendi adalet 

duygusunu karıştırır ve merhamet etmeye kalkarsa hata etmiş olur. Zira ‘Kilise dışında 

kurtuluş yoktur’ (Extra Ecclesiam Nulla Salus) ve bu sebeple ona göre Yahudiler İsa’ya 

nasıl zulmettiyse İsa da Yahudilere aynı şekilde zulmederek gerekli olan neyse onu 

gerçekleştirmiştir. Firavun, Tanrı’nın insanlarına ağır işlerle baskı yapmış, ancak Musa 

da putperestlere aynı şekilde sert davranmıştır.611 Jezabel peygamberleri öldürmüştür 

ancak İlyas da sahte peygamberleri öldürmüştür. Sare’nin elinde otorite bulunduğunda 

Hacer’e eziyet etmesi de yine aynı gereklilik içindir.612 Bu örnek ve gerekçeler için 

yaklaşık yirmi sayfa ayıran Augustinus, bu şekilde heretiklerin neden yok edilmesi 

gerektiğini anlatır ve heretiklere zulmün meşruiyetini ispat etmeye çalışır. 

Augustinus’a göre laik otoritenin uygulayacağı güç yöntemleri her halükârda 

yararlı ve gereklidir. Bu nedenle, eğer imparatorluk yasaları Tanrı'nın hakikatiyle ters 

düşüyorsa bu yasalara uymayan kişi, büyük bir ödül alacaktır; ancak İmparatorluk 

yasaları ilâhî hakikati destekliyorsa bu yasalara itaat etmeyi reddeden, kendisini en 

şiddetli azaba maruz bırakmış demektir.613 

XIII. yüzyıl Kilise yazarları Augustinus’un bu teorisini çok kullanmışlardır. 

Onun heretikler aleyhine kaleme aldığı yazıların Katarlar’a yönlendirildiğinden daha 

önce bahsetmiştik. XIII. yüzyıl Kilise yazarları, adil savaş nosyonunu, inatçı 

                                                
610  Augustine, Letters, s. 56-57. 
611  Hristiyan devletlerindeki Yahudi baskısını kastetmektedir. Letters, s.62. 
612  Augustine, Letters, s.61. 
613  Bkz. Ames, Righteous Persecution. 



	

158 

	

günahkarlar, isyancılar veya haksız yere toprakları, mülk veya hakları ele 

geçirenlerin cezalandırılması da dahil edilen bir savunma eylemi olarak benimsediler 

ve popüler hale getirdiler.614 Adil savaş teorisi de “Bunu Tanrı’nın istediği” gerekçesiyle 

heretiklere zulmün teorik zemine oturtulmasında çok etkili olmuştur. O dönemde kurulan 

üniversiteler-özellikle Paris’te eğitilen papazlar- vasıtasıyla Kilise bu düşüncesini 

derinleştirme imkânı bulmuştur. Nitekim Dominiken kanonist Aziz Raymond adil savaş 

teorisinin resmi formülasyonunu gerçekleştirmiş oldu. Raymond’a göre haklı savaş için 

şu beş unsurdan birinin söz konusu olması gerekmektedir: (i) savaş yürütenlerin 

meslekten olmayan kişiler olması, (ii) savaşın amacının ya çalıntı malların iadesi ya da 

Kilise'nin savunulması olması, (iii) savaşın gerçekten gerekli olması (iv) savaşçıların 

cezalandırma arzusunu içermeyen adil bir niyete sahip olmaları; (v) savaşın uygun otorite 

sayesinde yürütülmesi.615 Raymond’ın teorisi ve III. Innocent’ın kanonik bilgisini bu 

konuya yönlendirmesi neticesinde Orta Çağ Haçlı Seferleri haklı savaşlar olarak kabul 

edildi. Böylece Kiliseye ve ona bağlı yapılarına yönelik her türlü tehdit haklı savaş 

kapsamına dahil edildi. Bu sayede ilk Haçlı Seferi de dahil olmak üzere bütün haçlı 

seferleri meşru kategorisinde değerlendirildi. 

Papa III. Innocent da heretiklerle mücadelesinde onları “Müslümanlardan daha 

şerli” olarak nitelemektedir. Bu söylemi gerek Haçlı Seferi çağrısında gerekse dönemin 

laik otoritelerini ikna etmek üzere yazdığı mektuplarda sıklıkla dile getirmektedir.616 

Ey İsa’nın askerleri, ileri! İleri ey Hristiyan ordusunun cesur erleri! 

Kutsal Kilise’nin evrensel ıstırap çığlığı sizi uyandırsın! Dinin 

hamiyeti, Tanrıya karşı işlenen bu korkunç suçun intikamı için size 

ilham versin! Tanrının size vahyettiği şekliyle, bu hain heresinin 

köklerini kurutun! Tanrının gücüyle ve yardımıyla617 heresinin 

                                                
614  Jessalynn Bird, “Paris Masters and the Justification of the Albigensian Crusade”, Crusades, Routledge, 

2007, s. 119. 
615  John W. Bauer, “Conflict And Conscience: İdeological War And The Albigensian Crusade”, Basılmamış yüksek 

Lisans Tezi, MAJ, USA B.S., United States Military Academy, West Point, New York, 1995. 
 https://apps.dtic.mil/sti/pdfs/ADA471153.pdf 
616  Albililer Haçlı Seferindeki laik otorite ve Kilise iş birliği hakkında detaylı bilgi için bkz. Nunn, Alexis, "The 

Albigensian Crusade: The Intersection of Religious and Political Authority in Languedoc (1209-1218)" (2017). 
WWU Honors Program Senior Projects. 57.   

617 III. Innocent bu çağrısında İngilizcedeki “Strong hand and an outstreched arm” ifadesini kullanmaktadır. Bu ifade 
Kutsal Kitap’ta İsrail lehine Tanrı’nın gücünü kullanması anlamına gelmektedir. Psalm 136:12 (CEBA) Walker 



	

159 

	

takipçilerine Müslümanlara saldırdığınızdan daha pervasızca saldırın. 

Çünkü bunlar daha şerliler.618 

III. Innocent’ın bu tarihi seslenişinin yanında, 28 Mart tarihli papalık fetvası 

(bull) başrahipleri Albi Haçlı Seferi hakkında vaaz vermeleri ve endüljansı vadetmelerini 

ilan etmektedir. Tudela’lı William, III. Innocent’a Albi Seferinde endüljans verilmesi 

fikrini Arnald-Amalric’in verdiğini aktarır.619 Bu ilanı yayma işi Citeaux ’ta orduyu 

kurmak ve yönetme görevi Arnald-Amalric’e verilmiştir.  Tudelalı William, III. Innocent 

’a Albi Seferi’nde endüljans verilmesi fikrini Arnald-Amalric ’in verdiğini aktarır. III. 

Innocent, Albi Haçlı Seferinde, muhaliflere karşı saldırıya motive edebilmek için 

haçlılara yalnızca tam endüljans değil, aynı zamanda “heretiklere” ait toprakları-Toulouse 

kontunun arazileri dahil olmak üzere- zapt etme hakkını da vadetti.620 

Daha önce endüljansı elde edebilmek için uzun yolculuklar ve büyük 

meşakkatlere katlanmak zorunda olan Katolikler için bu bulunmaz bir fırsattı. Zira zaten 

komşuları olan Güney Fransa’da savaşa katılmak, dönemin şartları düşünüldüğünde 

Kudüs vb. merkezlere gitmekten çok daha kolaydı. Yine de bu seferin “Hristiyanların” 

üzerine yapılan bir Haçlı Seferi olması önemli bir çoğunluk için kafa karışıklığı demekti. 

Söz gelimi seferin en önemli komutanlarından Montfordlu Simon, savaştaki 

acımasızlığıyla tanınmasına rağmen ilk etapta savaşa katılmaya çok istekli değildi. Bunun 

yanında III. Innocent bu savaşta endüljansı kırk gün savaşta kalma şartıyla taahhüt etti ve 

birçok kişi kırk günden sonra hemen ayrıldı. Savaşın uzun sürmesinin sebeplerinden 

birinin bu olduğunu söyleyebiliriz. Çünkü Kilise çok güçlü olmasına karşın savaş çok 

uzun sürmüştür. Birçok kayda göre savaş yirmi yıl sürse de Montségur Kalesi’nin düşüşü 

1244 ’ü bulmuştur. 

9 Ocak 1208 ’de Papalık yüksek rütbeli papazları ve soyluları “heretiklere” karşı 

silahlandırmaya çağırır. Kilisenin koruması altına alınmak için haç işareti içeren 

                                                
Reid Cosgrove, “Clergy and Crusade, The Church in Southern France and Albigensian Crusade” Doktora Tezi, 
Saint Louis University, 2012, s. 1. Malcolm Barber ayrıca bu Eski Ahit dilini Narbonne, Arlas, Vienne…gibi 
merkezlerdeki asilleri ve eklesiastikleri etkilemek suretiyle intikam için kullandığını belirtmektedir. (Cathars, 
Barber, s.107.) 

618  Cosgrove, “Clergy and Crusade, s. 1. 
619  Costen, Cathars and Albigensian Crusade. 
620  Barber, Cathars, s. 120. 



	

160 

	

kıyafetler giymeleri gerekmektedir. Bu takdirde mülkleri güvence altına alınacak ve 

borçları silinecektir.621 

III. Innocent, endüljans vaadini giderek artmıştır. Tarihçi Peter, 1209’daki Haçlı 

Seferi çağrısının etkili olmasına karşın, 1210’da bir isteksizlik olmasından şikayet 

etmektedir.622 Bunun üzerine Rist’in aktardığına göre elçileri Papa III. Innocent’tan 

endüljans vaadini netleştirmelerini istediklerini aktarmaktadır. Bu sebeple kırk günü 

tamamlamayan hiç kimsenin endüljansı elde edemeyeceğinin altı çizilir.623 

Aix-en-Provence başpiskoposuna yazdığı 1198 yılındaki mektubunda III. 

Innocent, tüm Hristiyanları heretiklere karşı 'kuşanmaya' (hereticos accingantur) ve 

elçileri Rainier ve Guy’ın kilisenin heretiklere karşı mücadelesinde yardım etmeye teşvik 

ettiği 'Cum unus Dominus' isminde bir mektup göndermiştir. Innocent bu mektubunda, 

şeytan'ın sinagogları dediği Katarlar Kilisesini, Evanjelik, apostolik ve peygamberlik 

öğretilerini yozlaştırarak ayrı kiliseler oluşturmalarını son derece hayret ve üzüntüyle 

takip ettiklerini aktarır. Bunun yanında Innocent, Rainier’den heretiklere afaroz 

edildikten sonra herhangi bir yardımda bulunan herkesin de kesin bir dille afaroz 

edilmesine devam edilmesini emreder.624 

III. Innocent’ın Fransa kralı II. Philip Augustus'a hitaben yazdığı mektubu da 

dikkate değerdir. Papa, bu mektubunda Orta Çağda oldukça meşhur olaracak olan “iki 

kılıç” metaforunu kullanır. Buna göre Kilise’nin ihtiyaç duyduğu vakitlerde manevi ve 

laik otoriteler güç birliği oluşturmalıdır.625 Papa ayrıca (1204) 'de yazdığı 'Ad sponsae 

suae’ isimli mektubunda Philip ve oğlu Louis'i ve Fransa'nın soylularını heretikleri yasal 

haklarından menetmelerini ve mallarına el koymalarını istemiştir. 1204 tarihli 'Etsi nostra 

navicula 'da da papanın elçilerine kralı, oğlu Louis'i ve Fransız asillerini, heretikleri 

günahlarının bağışlanması karşılığında mallarına el koymaları gerektiği konusunda 

                                                
621  Costen, Cathars, s. 6. 
622  Daniel Power, “Who Went on the Albigensian Crusade?” The English Historical Review, c. 128, sayı, 534, Ekim 

2013, s. 1047–1085. 
623  Rebecca Rist, “Salvation and the Albigensian Crusade: Pope Innocent III and the plenary indulgence” Reading 

Medieval Studies, University of Reading, 36, 2010, s. 95-112. 
624  Mektubun tam metni ve detaylar için bkz. Albigensian Crusade a sourcebook, s. 33-34. 
625  Yine mektubun tam metni ve detaylar için bkz. Albigensian Crusade a sourcebook, s. 34-35. 



	

161 

	

etkilemeye çağırdı. Doğu'da savaşanlara verilen aynı endüljansı kazanacaklarını bir kez 

daha vurguladı: 

... ve günahlarının bağışlanmasını emrediyoruz, çünkü onların 

heretiklere karşı imanla mücadele etmeleri karşılığında Kutsal bölge 

(Kudüs)’ye yardım için denizi aşanlara verdiğimiz endüljansın aynısını 

almalarını istiyoruz.626 

1205’te Papa’nın hem elinin daha güçlendiğini hem de endüljans konusunda 

daha cömert olduğunu söyleyebiliriz. 'Ne populus Israel' ismindeki mektubunda Fransa 

kralı ve oğlu Louis’den heretikliği yasaklamalarıı ve mallarına el koymalarını ister.  

Ancak manevi kılıcın eksikliğine bir destek olması için kılıcınızı 

kullanarak, Krallığınızın Yüceliğinin elçilere güçlü bir yardım ve iyilik 

etmesine müsaade edin. Böylece, takdire şayan bir gayretle insanlar 

nezdinde şan ve şeref kazanmanın yanı sıra, Kutsal Topraklara yardım 

götüren herkese bahşettiğimiz günahların bu affını, endüljansı almayı 

hak edebilirsiniz.627 

1207’de bir adım daha öteye giderek:   

Heretiklerin tüm mallarının kamu malı haline getirilmesini ve hem sizin 

hem de kendi şahsınızda çalışan veya gerekli yardımı yapan ve 

toprağınızın adamlarına karşı silahlanacak kişiler için yapılmasını 

diliyoruz. Onları boyun eğdirmek için ilan ettiğimiz günahların 

bağışlanmasının etkili olmasına izin verirseniz Kutsal topraklar için 

çalışanlara verdiğimiz endüljansın aynısını bahşedilecektir.628 

Görüldüğü gibi Albililer Haçlı Seferi’nde Papa III. Innocent organize ettiği diğer 

Haçlı Seferleri’nde olduğu gibi bir endüljans vadetmektedir. Bunun da ötesinde, savaşma 

konusunda Fransa Kralı’nın çok istekli olmamasının da tesiri ile Innocent, savaşın kırk 

                                                
626  Rebecca Rist, “Salvation and the Albigensian Crusade: Pope Innocent III and the Plenary indulgence” Reading 

Medieval Studies, University of Reading, 36, 2010, s. 95-112. 
627  Rebecca Rist, R.  “Lupi rapaces in ovium vestimentis': Heretics and Heresy in Papal Correspondence” Sennis, 

A. (ed.) Cathars in Question, York Medieval Press, 2016, ss. 229-241. 
628  Rist,  “Lupi rapaces”, s. 231. 



	

162 

	

gün içerisinde başarılı olabileceğini öngörerek yalnızca kırk gün savaşma şartıyla bu 

endüljansa nail olunacağını ilan etmiştir. 

VI. ETNİK TEMİZLİK 

Les Vaux-de-Cemaylı Peter’ın Historia Albigensis isimli eseri bu Haçlı Seferi 

için o dönemde yazılmış ve günümüze ulaşan en ayrıntılı kaynaklardan biridir.629 Bu 

çalışmada savaşın gidişatı konusunda çok detaylı bilgiye yer verilmeyecektir. Ancak çok 

önemli gördüğümüz bazı hususlardan bahsedilecektir. Bunlar: Bezier’in düşüşü, etnik 

temizlik/soykırım meselesi, savaşın önemli figürlerinden VI. Raymond ve savaşın 

beklenmeyen neticeleridir.  

Beziér, Castalnau’lu Peter’ın vaaz vermek için gidip kovulduğu yer olması ve 

Katarların yoğun yaşadığı bir yerleşim yeri olması bakımından önemlidir. Albililier 

savaşının ilk başladığı yerdir. Şarkılar diyarı ( terre de sang) denilmesine Languedoc’un 

bu düşüşten sonra kan diyarı diye anıldığı kaydedilmektedir.630 

Bezier katliamı Albi Haçlı Seferi’nin nişanesi gibidir. O dönemde savaş kuralı 

olarak kadınlara ve çocuklara dokunulmazdı. Ancak Bezier bir istisna olmuştur.631 Bu 

büyük katliam Avrupa’da daha önce hiç görülmediği için tarihçilere soykırım ifadesini 

kullandıran en önemli sebeplerden biridir. Ayrıca Katoliklerden heretikleri teslim etmek 

                                                
629  Albi Seferi hakkında elimizde pekçok birincil ve ikincil kaynak bulunmaktadır: Vaux-de-Cernay, Peter of les. The 

History of the Albigensian Crusade, Edited and translated by W.A. Sibly and M.D. Sibly. Woodbridge, Suffolk: 
1998,  The chronicle of William of Puylaurens – the Albigensian crusade and its aftermath. Translated by W.A. 
Sibly and M.D. Sibly. Woodbridge, Suffolk: 2003, William of Puylaurens, Chronica Magistri Guillelmi de Podio 
Laurentii, The Song of the Cathar Wars: a history of the Albigensian Crusade. Tr. Janet Shirley. Ashgate 2000, ) 
Eserin ilk yarısı güçlü bir pro-haçlı imajı çizmektedir, diğer yarısı anti-haçlıgibi görünmektedir. Epey eski ve ilginç 
bir çalışmadır, ozanların verilerine dayanır, ancak dikkatlice okunursa istifade edilebilir. Albi Seferi için yapılan 
vaazlar için: Bériou, Nicole. “La prédication de croisade de Philippe le Chancelier et d’Eudes de Châteauroux en 
1226.” Cahiers de Fanjeaux 32  (1997): 85-109, C. Léglu, R. Rist & C. Taylor. The  Cathars and the Albigensian 
Crusade (2014) kaynakların çevirisi. Ozan kültürü ve papalığa ait dökümanlar için önemli bir katkıdır. İkincil 
kaynaklar: D. Power, ‘Who went on the Albigensian Crusade’, English Historical Review, 128 (2013), 1047-85, 
B. Hamilton ‘The Albigensian Crusade and Heresy’ in New Cambridge Medieval History, 5. cilt, c1198-c1300 
(2009), M. Pegg, A Most Holy war: the the Albigensian Crusade (2008), E. Graham-Leigh, The Southern French 
Nobility and the Albigensian Crusade, 2005, M. Costen, The Cathars and the Albigensian Crusade (1997), L. W. 
Marvin The Occitan War: a military and political history of the Albigensian Crusade, 1209-1218 (2008), J. Strayer 
The Albigensian Crusade (orijinali 1971’de, fakat 1997’de daha iyi şekilde yayınlanmıştır, W.L. Wakefield, 
Heresy, Crusade and Inquisition (1974). 

 J. Sumption, The Albigensian Crusade (1978) askeri tarih anlamında iyidir. W.L. Wakefield, Heresy, Crusade and 
Inquisition (1974). Listeye katkılarından dolayı Andrew Roach’a teşekkür ederim. 

630  Aubrey Burl. “God's Heretics, s. 182(ibooks) 
631  Tudela, Laisse, 21.  



	

163 

	

istediklerinde: “Hayır, teslim edemeyiz, biz onlarla birlikte büyüdük, aralarında 

akrabamız da var, ayrıca onların hayat tarzının ne kadar değerli olduğunu da görüyoruz.” 

dedikleri kaydedilmektedir. Bunun üzerine Haçlı ordusu Katolik ve heretik ayırt 

etmeksizin bir günde 20.000 kişiyi katletmişlerdir. Bezier’in ve Albi’nin en ünlü 

ifadesinin kullanılması da şu şekilde gerçekleşmiştir: Sisteryan tarihçi Heisterbachlı 

Caesarius(1170-1240)’un aktardığına göre  Güney Fransa’daki papalık elçisi Arnaud 

Amaury’ye haçlıların “gerçek Hristiyanları” heretiklerden nasıl ayırt edeceğiz sorusuna 

“Hepsini öldürün, Tanrı kendisininkileri ayıracaktır.”  ifadesi Frasetto gibi bazı tarihçiler 

tarafından şüpheyle karşılansa da Sisteryan bir tarihçiden nakledildiği göz önüne 

alındığında dikkate değerdir. En azından büyük bir çoğunluk bu sözün Beziers’deki 

katliamın iyi bir tanımı olduğu konusunda hemfikirdir. 

Strayer “hepsini öldürün” ifadesinin Alman bir keşişin aktardığını gerçekliğinin 

kesin olmadığını söyler. Ancak ona göre bunun bir önemi yoktur. Çünkü Papa III. 

Innocent’nın yaş, cinsiyet, statü ayırmaksızın katliam yaptığı söylenir. Ölen Katoliklere 

de sempati duymazlar. Zira eğer heretik komşularını teslim etselerdi onlara barış teklif 

edilmesi ihtimal dahilinde olabilirdi. Arnaud Amaury, Innocent III’a yazdığı mektupta 

şunları söylemiştir: İlahi adaletin işleyişi muazzamdı. Ne yaş ne cinsiyet ne de statü 

ayırmadan hepsini öldürdük.”.632 Arnald-Amalric’in Papaya gönderdiği resmi raporlara 

göre delegeler 20.000 kişinin öldürüldüğünü iddia etmişlerdir.  

Bu katliamdan sonra Beziér’den gelen dumanlar üzerine Narbonne şehri 

kendiliğinden teslim olmuştur. Bilinen bütün heretikleri teslim etme, orduya yiyecek 

vermek ve vergi ödemeyi teklif ediyorlar. Bunun karşılığında kendilerinin korunmasını 

istiyorlar. 

Albililer Haçlı Seferi hakkındaki bir başka husus da soykırım meselesidir. 

“Soykırım” teriminin mucidi olarak bilinen ve holocaust çalışmalarıyla tanınan Raphale 

Lerner’ın Albi Haçlı Seferi için söyledikleri dikkate değerdir. Lemkin, Albi Haçlı 

Seferi’nin din tarihindeki en net soykırım vakalarından biri olduğu fikrindedir. Soykırım 

                                                
632  Zoe Oldenburg, Crusades, s. 111-112. O’shea, Yellow Cross, s. 87. 



	

164 

	

kavramını Albi için kullanan araştırmacılardan bir diğeri de şüpheci ekolden Mark 

Pegg’tir. Pegg, Albililer Haçlı Seferi’nde ilahi kurtuluşun toplu katliamla ilişkilendirip 

katliamı haklı göstererek batıda soykırım başlatıldığını belirtir. Ona göre bu Hristiyanlığı 

kurtarıcı cinayet etiği, Haçlı Seferi katliamlarını on üçüncü yüzyıldan önceki diğer büyük 

cinayetlerden ayıran konudur. Pegg’in şu anektodu da ilginçtir. Ona göre bir haçlı askeri, 

Toulouse'u vebalı bir fırıncının boğazını kestiğinde yalnızca onun ruhunu temizlemekle 

kalmaz, aynı zamanda Hristiyan âleminin ruhunu da temizlemiş sayılırdı. Pegg, Albi 

Seferi’nin sıradan bir kan dökme değil, soykırım olarak değerlendirilmesinin tarihsel 

açıdan yarar sağlayacağı kanaatindedir.”633 

Ancak Lerner gibi bazı tarihçiler Pegg’in bu kanaatine katılmaz. Lerner, Pegg’in 

A Most Holy War isimli kitabını sert bir dille eleştirdiği kitap değerlendirmesinde onun 

soykırım iddiasına da karşı çıkmaktadır. Ona göre ilk olarak Haçlı Seferi için verilen 

endüljans, teknik olarak edebi kurtuluşu garanti etmez. Tam anlamıyla günahlardan 

arınma ve günah çıkarma gerekmektedir. İkinci olarak da ona göre her ne kadar adil olup 

olmadığı tartışılabilecekse de bu savaş “kafirlere” karşı yapılmıştır. Güney Fransa’da 

popülasyonu yok etmek niyeti yoktur.634 Burada Lerner’ın bu eleştirilerini 

değerlendirecek olursak teknik olarak Haçlı Seferi endüljansını tartışmak çok makul 

görünmemektedir. Çünkü böyle bir tartışma söz konusu bile olmamıştır. Burada önemli 

olan husus, papanın bu savaş için endüljans vermesi ve hatta diğer endüljanslardan daha 

imtiyazlı şekilde savaşa teşvik etmiş olmasıdır. İkinci husus, esasında asıl konu bu savaşın 

Hristiyan perspektifinden “adil” olup olmadığıdır. Dolayısıyla başka bir tartışma konusu 

diyerek göz ardı etmek, asıl meseleyi ıskalamaktır. Haçlıların niyetlerinin ne olduğunu 

günümüz şartlarında değerlendirme imkânımız bulunmamaktadır ve fakat Bezier’deki 

katliamda öldürülenlerin “kafir” mi yoksa Katolik mi oldukları sorgulanmamıştır. 

Savaşın en önemli neticelerinden biri de tam da Güney Fransa’daki popülasyonun büyük 

ölçüde ortadan kaldırılmış olmasıdır.  

                                                
633  Pegg, A Most Holy War, s. 188. 
634 Detaylı bilgi için bkz. Robert E. Lerner, “A Most Holy War: The Albigensian Crusade and the Battle for 

Christendom (review)”, Common Knowledge, Duke University Press, Volume 16, Issue 2, Spring 2010, s. 292. 



	

165 

	

VII. ARADA KALIŞ 

Katarların en önemli merkezlerinden olan Toulouse’un kontu VI. Raymond 

“heretiklere” yakınlığı ile bilinmekte, hatta zaman zaman “Katar” olmakla 

suçlanmaktadır. Raymond kontları bölgenin en saygın ve en zengin kontlarıdır. VI. 

Raymond’ın dedesi IV. Raymond I. Haçlı seferi kahramanıdır. Raymond’ın yaşadıklarını 

görmek savaşın karmaşasını anlayabilmek açısından faydalı olabilir. Kendisi önce 

Kiliseye karşı Katarları savunmuş, bu sebeple birkaç kere aforoz edilmiş, bir orta yol 

bulabilmek için çabalamış ancak daha sonra haçlıların ciddiyetini anlayınca topraklarını 

muhafaza edebilmek için Haç giyinip haçlılara dahil olmuş ancak yine de ilginç bir 

şekilde topraklarını haçlıların elinden kurtaramamıştır. 

VI. Raymond’ın kendisi Katar olmasa da Katarlara sempati beslediği ve çok 

uzun yıllar onlara müsamaha gösterdiği bilinmektedir. Bunun yanında Kiliseye göre onun 

en büyük ikinci hatası III. Lateran konsilinde yasaklanmış olmasına rağmen paralı asker 

bulundurmaya devam etmesidir. VI. Raymond Albililer Haçlı Seferi’nde ve Katar 

tarihinde önemli bir şahsiyettir. Asiller arasında da çok muteber kabul edilir. Raymond 

aralarında pek çok Katarın bulunduğu asillerin desteğini de kaybetmek istememiştir. 

Kiliseye vergi vermeyi de reddetmişlerdir. VI. Raymond bu ve bunun gibi sebeplerce 

defalarca aforoz edilmiştir. Bu aforozlardan biri 1207 yılında gerçekleşmiştir ve papalık 

elçisi Castelnaulu Peter’a aittir. Bu sebeple 1208 yılındaki papalık elçisi Peter’ın şüpheli 

ölümünden IV. Raymond sorumlu tutulmuştur. III. Innocent da bu olayı duyduğunda IV. 

Raymond’ı kınamış ve kat’i bir dille tekrar aforoz etmiştir. İşin ilginç tarafı şudur ki bu 

olaydan sorumlu tutulan IV. Raymond’ın “heretikleri” kolladığı iddia edilse de hiçbir 

zaman Kiliseyi siyasi olarak karşısına almak istememiştir. Defalarca aforoz edilmiş ve 

defalarca af dilemiştir.  

Albi Haçlı Seferi’nin başlaması papalık elçisi Castelnaulu Peter’ın öldürülmesi 

ile başlamıştır. Bu ölümden Toulouse kontu VI. Raimond sorumlu tutulmuştur. Bunun 

üzerine Papa III. Innocent kat’i bir dille VI. Raimon’ı kınamış ve aforoz etmiştir. Katilden 

sorumlu tutulan VI. Raimon Kiliseyi “heretikleri” kolladığı iddia edilse de hiçbir zaman 

Kiliseyi siyasi olarak karşısına almak istememiştir. Bu sebeple defalarca aforoz edilmiş 



	

166 

	

ve defalarca af dilemiştir. Haçlı Seferlerine hazırlığın böyle büyük çapta olduğunu 

duyduğunda da kendini savunmak için Roma’ya bir temsilci göndermiştir.  Sonra VI. 

Raimon’da bir uzlaşma(reconsulation) töreni yapılmıştır. Söz konusu tören, kasabanın 

merkezindeki St. Gilles Kilisesi’nde birçok piskoposun hazır bulunmasıyla 

gerçekleştirilir. IV. Raimond burada Kilisenin emirlerine itaat edeceğine söz verir ve 

yemin eder. “Heretiklere” müsamaha gösterdiğini, bu sebeple imanın şüpheli olduğunu, 

Castelnaulu Peter’ın ölümünde payı olduğunu “itiraf” eder. Daha sonra Kilisenin 

mahzenine inerek çıplak halde, Kilisenin şehit kabul ettiği Castelnaulu Peter’ın tabutunun 

önünde onu takdis eder. Bütün bu hadiseler bir liderin halk önünde küçük düşmesi 

şeklinde yorumlanmıştır.635 Ancak törenden dört gün sonra VI. Raymond haçı alır ve 

Haçlı Sefer’ine dahil olur. Bu sebeple Langudoc boyunca sahip olduğu tüm topraklarını 

saldırılardan muhafaza etmiş olur.636 

VIII. BEKLENMEYEN NETİCELER: PARİS BARIŞI 

III. Innocent’ın savaşın kırk gün süreceğini umarak verdiği kırk günlük 

endüljans savaşın kaderini belirleyen önemli kararlardan biri olmuştur. Çünkü zaten 

Hristiyanlara karşı savaştığı için kafa karışıklığı yaşayan Hristiyanlar kırk günü 

tamamladıklarında, hatta bir kısmı tamamlamadan savaşı terk etmiştir. Bu sebeple savaş 

resmi kayıtlara göre yirmi yıl sürmüştür. Savaşın sona ermesi 1229 Paris Barış’ı ile 

mümkün olmuştur. Savaş, 1208’de papanın çağrısından bu tarihe kadar Fransa’nın 

gündeminde yer almıştır. Ancak bazı kaynaklarda 1250 yılının Languedoc için bir dönüm 

noktası olduğu ve kırk yıl süren savaştan sonra Albililer Haçlı Seferi’nin son bulduğu 

aktarılmaktadır. Esasında bu iddia gayet makuldür. Zira son Katar kalesi Montségur 

1244’te düşmüştür. Toulouse kontu Raymondların sonuncusu 1249 Eylül’ünde ölmüştür. 

Toulouse’un çoğu kızı Jeanne ve kocası, Kral Louis’nin kardeşi Alphonse de Poitiers’ 

kalmıştır. Onların 1271’deki ölümlerinden sonra da bölge, krallığın topraklarına dahil 

edilmiştir.637 

                                                
635   M.D. Costen, Cathars and Albigensian Crusade, Manchester University Press, Manchester: 2007, s. 122. 
636  Costen, Cathars; Guébin et Maissonneuve, 1951, s. 37. 
637  Ed. Firnhaber-Baker, Violence and the State in Languedoc, 1250–1400, “War and peace in post-Albigensian 

Languedoc, 1250–1270”, Cambridge University Press, s. 24-25.. 



	

167 

	

Haçlılar, Fransa'nın on üçüncü yüzyılda bir ulus devlet olarak ortaya çıkmasına 

önemli ölçüde katkıda bulundu. Papalar, bu kademeli devlet inşası sürecinde istemese de 

büyük bir rol oynadı. Fransa krallarını güney Fransız siyasetine dahil etme arzusu, seküler 

güçlerin Katarlara karşı mücadelede Kiliseye yardım etmesi gerektiğine dair sağlam bir 

kanaatten kaynaklanıyordu. Böylece III. Innocent, sonunda Fransız krallığının 

genişlemesine yol açacak bir olaylar zincirini harekete geçirdi. Albigensian Haçlı Seferi, 

Kapetian devlet inşasının önemli bir yöntemi haline geldi.638 

Albililer Haçlı Seferi tarihçisi Strayer, ayrıca savaşın sonunda Fransız 

monarşisinin gücünü arttırdığını ve papalığı ona daha bağlı hale getirdiğini belirtir. Hatta 

bu mesele daha sonra Avignon papalığına sebebiyet verdiğini belirtmiştir.639 

 

SONUÇ 

XII. yüzyıl, tarihçilerin en uzun yüzyıl olarak nitelendirdikleri pek çok 

coğrafyada önemli dönüşümlere işaret eden bir asırdır. Languedoc, ozanları sayesinde 

‘şiir diyarı’ olarak tanımlanacak kadar edebiyat alanında gelişmiş ve liman şehirlerini 

kapsaması sebebiyle sosyo-ekonomik ve kültürel bakımından ileri bir bölgedir. Bölge 

insanı hem Endülüs Emevi devletine yakınlığı hem de uluslararası ticarete uygun konumu 

sayesinde Müslüman ve Yahudi kültürlerini tanımış ve böylece farklı bakış açıları 

kazanma imkânı bulmuştur. Bu değişim ve gelişim sebebiyle zamanla Kilisenin 

gönderdiği Katolik papazlar Languedoc toplumuna hitap etme konusunda yetersiz 

kalmıştır. Öte yandan bölgede züht hayatlarıyla tanınan, yoksulluğu yücelten, havarilerin 

hayat tarzını devam ettirdiklerini ve kendilerinin gerçek Hristiyanlar olduğunu iddia eden 

ve derin Kutsal Kitap bilgileriyle halkı etkisi altına alan Katarlar ismiyle bilinen dini bir 

topluluk ortaya çıkmıştır. Söz konusu grup, Kilisenin problemli tutumu ve toplumun çok 

                                                
638   David Potter, A History of France, 1460–1560: The Emergence of a Nation State, New Studies in Medieval History, 

1995. 
639  Joseph Strayer, Albigensian Crusades, Dial Press, New York: 1971, s. 174. 



	

168 

	

çeşitli inanç ve kültürlere aşina olması gibi sebeplere de bağlı olarak kısa zamanda geniş 

bir kitleyi etkisi altına almıştır. Bu noktada Katarların Kiliseye yönelttiği haklı eleştiriler 

de önemli rol oynamıştır. Katarların Kiliseye yaptığı eleştirilerin pek çoğu XVI. yüzyılda 

Martin Luther’in 95 teziyle benzer niteliktedir. Bunlar arasında Kilisenin lükse 

düşkünlüğü, ibadetler ve endüljans vasıtasıyla Hristiyan inancını maddi çıkarlarına alet 

etmesi, Kutsal Kitap’ın insanların anlamayacağı dilde okunması gibi birçok benzerlik öne 

çıkmaktadır.  Bu sebeple -ikinci bölümde de bahsedildiği üzere- bazı Protestan düşünürler 

Katarları kendilerinin öncüleri olarak nitelendirmektedirler. Kilisenin bu tutumu halkın 

Kiliseden ziyade bu tür gruplara yönelmesine sebep olmuştur. 

Katarların çağdaşı olan ve aynı coğrafyada varlıklarını sürdüren Beguinler ve 

Valdocular gibi dini topluluklar da Katolik Kilisesinin “heretik” ilan ettiği gruplardandır. 

Ancak bu gruplar Katarlar kadar etkili olamamış dar kapsamlı gruplardır ve bu sebeple 

Kilise tarafından bir tehdit unsuru olarak görülmemişlerdir. Katarlar ise daha geniş bir 

kitleye hitap etmeleri ve daha etkili bir grup olarak tanınmaları sebebiyle Kilisenin hedefi 

haline gelmiştir. Bu süreçte Kilisenin bölgedeki nüfuzunun azalması ve Katarların 

özellikle elitler arasında yaygınlaşması da bu grubun tehdit olarak görülmeye 

başlanmasını tetikleyen temel sebeplerdendir. Kiliseye ödenen vergilerin Katarlara 

akmaya başlaması da feodal sistem vasıtasıyla gelir elde eden Kiliseyi rahatsız eden 

ekonomik sebeplerin başında gelmektedir. 

Katarların bir tehdit haline gelmesi ile başlayan Katolik-Katar çatışmasını 

merkeze alan araştırmada bu çatışmanın temel saikleri incelenmeye çalışılmıştır.  Béziers 

katliamı gibi Avrupa’nın ilk soykırımı olarak anılan geniş çaplı bir hadisede dahi 

Katarların Katolik komşuları tarafından korunarak Haçlılara teslim edilmemesi gibi 

olaylar göz önünde bulundurulduğunda, toplumun bu kadar benimsediği grubun birden 

heretik, düşman, öteki ilan edilmesi ve Hıristiyan olmalarına rağmen üzerlerine bir Haçlı 

Seferi düzenlenmesi dikkati hak eden bir mesele olarak karşımıza çıkmaktadır. Bunun 

ötesinde engizisyon mahkemelerinin icat edilmesine sebep olacak kadar büyük bir 

husumetin ortaya çıkaran değişikliği ve nedenlerini anlamak da bu çalışmanın temel 

hedefidir.  



	

169 

	

Çalışmada yöntem olarak uygunluğu sebebiyle nitel metotlar tercih edilmiştir. 

En çok müracaat edilen metot tarihsel metot olmakla birlikte, Katarların yazım tarihine 

yakından bakmak ve kaynak eleştirisi yapabilmek için historiyografik metot, hadiseleri 

sebep-sonuç ekseninde değerlendirebilmek ve gerçek sebeplerini tespit edebilmek için 

için keşfedici metot, olayları bağlamında değerlendirebilmek için ise bağlamsalcılık ve 

post modern tarih yazımı yaklaşımında benimsenen interdisipliner yaklaşımdan 

yaralanılmıştır. Daha çok sosyoloji biliminden yardım alınan çalışmada, hadiseler, bir 

teori uyarlama yoluyla açıklanmaya çalışılmıştır. Bu bağlamda teorik çerçeve olarak 

Fransız sosyolog Bourdieu’nun oyun teorisi alınmış ve teori XII. ve XIII. yüzyıl 

Languedoc’undaki Katolik-Katar çatışması kontekstine adapte edilmiştir. 

Bourdieu’nün oyun teorisine göre hayat bir mücadele sahasıdır. Bu mücadeleyi 

kazanabilmek için sosyal, kültürel, ekonomik sermayeler gibi farklı sermaye türlerine 

ihtiyaç duyulur. Simgesel iktidar içinse bu sermaye imkanlarının tamamına sahip olmak 

gerekmektedir. Araştırmanın konusu olan XII. yüzyıl Languedoc’u bu bağlamda 

incelendiğinde Kilise’nin Katarların büyümesinden rahatsız olma sebeplerinin yalnızca 

dini otoritelerinin sarsılması olmadığı görünmektedir. Feodal sistemin ve tarım 

devriminin getirdikleri ile birlikte Kilise, maddi çıkarlarına engel oldukları gerekçesiyle 

Katarları kendisine rakip ve bir tehdit olarak görmeye başlamıştır. Dolayısıyla bu iki grup 

yalnız dini zeminde değil aynı zamanda siyaset ve ekonomi alanlarında da mücadeleye 

girmiş gibi görünmektedir. Bu mücadelenin üstün gelen tarafı da sosyal, ekonomik ve 

kültürel sermayesini arttıran, siyasilerin tam desteğini alan böylelikle sözde 

ortodoksluğunu devam ettirebilen Kilise olmuştur. Bu mücadele Bourdieu’nun 

heterodoksi ve ortodoksi konusunda ileri sürdüğü siyasi başarı tezini hatırlatmaktadır. 

Elbette bu teori bütün dinler ve durumlar için geçerli değildir, ancak Katarlar ve Katolik 

Kilisesi çatışması özelinde açıklayıcı olabilecek niteliktedir. 

Araştırmaya Katarlar hakkında yapılmış çalışmaların incelenmesi adına 

öncelikle Katar historiyografisi üzerinde çalışılarak başlanmıştır. Katarların yazım 

tarihindeki aşamalar incelenmiş ve ilgili metinler alt okumaya tabi tutulmuştur. Bu 

çalışmada ilk ulaşılan sonuç, literatürde Katarları Maniheizm ve diğer heretik hareketlere 



	

170 

	

dayandıran gelenekselci görüşün tek taraflı kaleme alınan Katolik kaynakları esas alması 

ve dolayısıyla objektif olmaması sebebiyle artık muteber görülmemesidir. Bu değişimde 

etkili olan unsurlardan biri 1950’ lerde din çalışmalarındaki dönüşümdür. Öte yandan 

günümüz Katarlar tarihçilerinin yaklaşımları hakkında ‘geleneksel’ ve ‘şüpheci’ şeklinde 

iki keskin ayrımın varlığı dikkat çekmektedir. Ancak tarihçilerin yaklaşımları çeşitlilik 

arz etmektedir ve bu yaklaşımların yalnızca iki kategoride değerlendirilmesi toptancı bir 

bakışını da beraberinde getirmektedir. Bu sebeple çalışmada söz konusu tasnife en 

azından bir kategorinin daha eklenmesini önerilmektedir: Maniheist kökeni reddeden 

fakat Engizisyon mahkemelerinin kayıtlarını -Katolik kaynağı olduğunun bilincinde 

olmak suretiyle- temel alan yapı-sökümcü çalışmalar güncel görüşe dahil edilebilir. 

Böylece Maniheist kökeni reddeden ve fakat Katarları “Katoliklerin var ettikleri hayali 

bir düşman” olarak nitelendiren ve tarihte hiç olmadıklarını savunan şüpheci görüş ile 

aynı kategoride tanımlanmayacaklardır. Diğer yandan şüphecilerin Katarların hiç 

yaşamamış olması gibi bazı fikirlerini aşırı bulmaları gerekçesiyle Katarları Maniheist 

kökene dayandıran eski söyleme de dahil edilmemiş olacaklardır. Böylelikle tarihçilerin 

Katarların kökeni hakkındaki yaklaşımlarının daha net anlaşılmasına imkân 

sağlanacaktır. 

Katolik Kilisesi’nin Katarlar’ın Languedoc bölgesini etkisi altına alması 

sebebiyle aldığı ilk önlem halkı Katoliklik inancına geri döndürebilmek için bölgeye 

vaizler göndermek olmuştur. Kilise’nin bu amaçla gönderdiği ilk vaizlerden olan Aziz 

Bernard ve Osmalı Diago’nun bölgeye gelişi önemli bir dönüm noktasına tekabül 

etmektedir. Vaazlar tarihsel ve teolojik açıdan önemli olduğu gibi şu hususlarla da 

doğrudan ilintilidir: i. Bu vaazların içeriği Katolik Kilisesi perspektifinden Katarların 

inançları hakkında bilgi vermektedir. ii. Katarların toplum üzerindeki etkisini ve bölgeyi 

anlayabilmesi için Katolik Kilisesi’ne önemli ip uçları veren bir faaliyettir. iii.  Vaazlar 

vasıtasıyla temin edilen bu ip uçları sayesinde Kilise kendine çeki düzen vererek reforma 

yönelmiş ve Dominiken, Sisteryan ve Fransisken tarikatlarının kurulmasına kapı 

aralamıştır. iv. Söz konusu vaazlar Katarlar aleyhine yapılan kara propaganda faaliyetinin 



	

171 

	

en önemli aracıdır. v. Albi Haçlı Seferinin hazırlığında önemli bir aşamayı 

oluşturmuşlardır.  

Katarlara dair kaynakların kahir ekseriyetinde Languedoc’ta Katolik vaizlerin 

yürüttüğü vaaz faaliyetlerinin etkisiz olduğu ve bu sebebiyle Kilisenin sert tedbirlere 

başvurduğu iddia edilmektedir. Ancak bu çalışmada varılan netice, vaazların etkisiz değil, 

bilakis çok kritik bir önemi haiz olduklarıdır. Nitekim bu vaazlar neticesinde birçok kişi 

Kilisenin isteği doğrultusunda Katolik inancına geri dönmüştür. Ancak daha da önemlisi, 

simgesel iktidar kullanılarak “veba, cüzzam, mikrop” gibi hastalık alegorileri ve 

“Tanrının üzüm bağına dadanan küçük tilkiler, koyun kılığındaki kurtlar, yılanlar, zararlı 

otlar” gibi Kutsal Kitap metaforlarıyla Katarların itibarsızlaştırılması, ötekileştirilmesi ve 

toplumun bu vaazlarla dönüştürülmesidir. Bu metaforlar yoluyla yapılan etiketlemeler 

aynı zamanda Goffman’ın stigma kavramını hatırlatmaktadır. Vaaz faaliyetleri ve resmi 

yazışmalar ve konsillerle paralel biçimde hem toplumun ve hem de laik otoritenin 

dönüştürülmesinin sağlanması da bu durumu destekler niteliktedir. Bölge halkı ve 

siyasiler Katarların dini olduğu kadar siyasi bir tehdit olduğuna inandırıldığında ise 

heresinin vatana ihanetle eş tutulması mümkün hale gelmiştir. Dolayısıyla bu dönüşümün 

en önemli adımı söz konusu vaaz faaliyetleridir. Bunun neticesinde Kilise engizisyon 

mahkemelerini kurabilecek ve Albililer Haçlı Seferini düzenleyebilecek ortamı temin 

etmiştir ve şartlar böylece yeterince olgunlaşmıştır. Bu durumun açıklanmasında 

Bourdieu’nın simgesel iktidar kavramı yol gösterici olmakla birlikte simgesel şiddet 

kavramı söz konusu duruma tam olarak uymuyor gibi görünmektedir. Zira Katarlar 

kendilerini heretik bir hareket olarak görmemiş ve onlara yakıştırılan etiketleri kabul 

etmemiştir. Hareketin müntesiplerinden bir kısmı Katolik inancına dönmüş olsa da büyük 

çoğunluğu ölmeyi tercih etmiş ve Kilisenin ve toplumun onlara biçtiği rolü kabul 

etmemişlerdir. 

Çatışmanın siyasi kanadını temsil eden kontlar önceleri kendi topraklarında 

kargaşa istemediği için Kilise’nin taleplerini dikkate almazken, süreç içerisinde III. 

Innocent’ın ısrarlı papalık fermanları ve düzenlediği geniş katılımlı konsillerle ikna 

olmuşlardır. III. Innocent bu uğurda Katarları “Müslümanlardan daha tehlikeli” ilan 



	

172 

	

etmiş, Katarlar üzerine düzenlenen Albililer Haçlı Seferi’ne katılanlara Kudüs üzerine 

düzenenlenen haçlı seferi için verilen endüljansın aynını vaat etmiş ve hatta bunun için 

yalnızca kırk gün savaşma şartı sunmuştur. Nitekim bu durum savaş esnasında kırk günü 

dolduran askerlerin savaşı terk etmesiyle Kilise’nin aleyhine dönmüştür. 

Katarlara karşı mücadelede dini, siyasi, ekonomik imkanlar seferber edilirken 

kalemin gücünden de istifade edilmiş ve XIII. yüzyıl Kilise yazarlarınca Haçlı Seferleri 

ve heretiklerle mücadele adına her türlü şiddeti meşrulaştırabilmek için Augustinus’un 

adil savaş teorisi kullanılmıştır. Katolik vaizler Katarlara karşı Kutsal Kitap üzerine 

derinleşmek adına o dönemde ortaya çıkan üniversitelere gönderilmişlerdir. Bunun yanı 

sıra Augustinus’un adil savaş teorisi üzerine sayısız eser de kaleme alınmıştır. 

Şiddetin meşrulaştırılmasında kullanılan diğer argümanlar da hayli ilginçtir. 

Örneğin Paramo ismindeki bir yazar, Tanrı’nın Adem ve Havva’yı sorgulaması sebebiyle 

ilk engizitör olduğunu iddia etmiştir. Engizisyon görevlileri ecelleriyle ölseler dahi şehit 

sayılmış, aziz ilan edilmiş ve kendilerine mucizeler atfedilmiştir. Bütün bu işkence ve 

Hristiyanların üzerine düzenlenen haçlı seferinin makul ve meşru zemine oturtulabilmesi 

için ise çoğunlukla Augustinus’un “Haklı Savaş” teorisi kullanılmıştır. Heretiklik Tanrıya 

ve vatana ihanet sayılmış, heretiklerin çocukları mirastan mahrum bırakılmanın yanında 

üç nesil boyunca kamu hizmetinden men edilmiş, heretiklerin malları müsadere edilerek 

Kilise’ye devredilmiştir.  Engizisyon mahkemelerinde daha önce dünya tarihinde hiç 

görülmemiş işkenceler uygulanmış, öldükten sonra heretik olduğu anlaşılan kişiler 

mezarlarından çıkarılıp yakılmıştır. Heresi etiketi, önceleri yalnızca dini bakımdan 

ötekileştirmeye yararken süreç içerisinde heretik görülen kişiler siyasi bir tehdit olarak da 

kabul edildiğinden bu kimselerin malları ve canları mübah haline gelmesini de 

sağlanmıştır. Kilisenin heretikleri tespitinden sonra siyasi otoriteler heretiklere verilen 

hükümleri infaz etmişlerdir.  Sonraki engizitörlerin Papadan başka kimseye hesap 

vermeyen hem hakim hem de savcı vazifesi gören bir konuma getirilmesiyle de siyasi 

otorite bir nevi devre dışı bırakılmıştır.  

 



	

173 

	

Araştırmanın konusu olan Katolik-Katar çatışmasının temel saiklerinin tespit 

edilmesi noktasında hem Kilisenin sert tedbirleri hem de Albililer Haçlı Seferi ve 

engizisyon mahkemelerinde izlenen yöntemler yol gösterici olmuştur. Engizisyon 

mahkemelerinde Katarların mallarının müsadere edilmesi, Beziérs katliamında Katolik-

Katar ayrımı yapılmaksızın etnik kıyım gerçekleştirilmesi gibi bilgilere ulaşılması da 

meselenin yalnızca dini sebeplere bağlı olmadığı kanaatini pekiştirmektedir. Bunun 

yanında Avrupa’da tarım devrimi ile yeni yerlere ihtiyaç duyulması, nüfusun artması gibi 

genel olarak Haçlı Seferlerinin sebepleri arasında zikredilen durumların burada da geçerli 

olduğu görülmektedir. III. Innocent her ne kadar bütün yazışmalarında dini söylemleri 

kullanmış ve gerçekten Hristiyan birliğini sağlamak için farklı teşebbüslerde bulunmuş 

olsa da şu sebeplerle bu çatışmanın sadece dini temelli olmadığını söylemek mümkündür: 

(i)Bu süreçte Avrupa tarihinde ilk soykırım olarak ifade edilen Beziérs’de kadın, erkek, 

çocuk ayrımı yapılmaksızın Katolik olsun Katar olsun bütün şehir kılıçtan geçirilmiştir. 

(ii) Toulouse kontu VI. Raymond daha sonra haçlılara katılmasına rağmen topraklarını 

kurtaramamıştır. (iii) Engizisyon mahkemeleri ile heretiklerin malları müsadere edilmiş, 

çocuklarına miras bırakmalarına müsaade edilmemiş ve elde edilen bu gelirler tamamen 

Kilise hazinesine aktarılmıştır. (iv) Papa III. Innocent iki kılıç metaforunu kullanarak laik 

otoriteleri harekete geçirmeye çalışmış ve nihayetinde ikna etmeyi başararak onlarla iş 

birliği içerisine girilmesini sağlamıştır. Bununla birlikte daha sonra Kilisenin taç giyme 

törenleri gibi vasıtalarla Kilisenin dünyevi otoritenin de üzerinde bir konuma sahip 

olmaya çalıştığı, heretiklerle mücadele etmeyen yöneticilerin azledildiği ve ileriki 

dönemlerde Kilisenin bu otorite mücadelesinin “Avignon Papalığı” hadisesine kadar ileri 

gittiği görülmektedir. Dolayısıyla Kilisenin otorite mücadelesi Katarlarla sınırlı 

kalmadığı gibi yalnızca dini alanda değil, siyaset, ekonomi gibi alanları da çevrelemiştir.  

Sonuç olarak, görünüşte Kilise bu süreçte tamamen dini söylemlerle hareket 

etmiş olsa da çalışma neticesinde ulaşılan bilgiler ve sonuçlar bu çatışmanın yalnızca dini 

alanda olmadığına işaret etmektedir. Bu alanlar içerisinde siyaset ve ekonomi en belirgin 

sahalar gibi görünmektedir. Bunun yanı sıra sosyal sermaye ve kültürel sermaye olarak 

nitelendirilen unsurlar da Katar-Katolik çatışmasında belirleyici olmuştur. 



	

174 

	

Araştırma boyunca ulaşılan neticeler yanında, çalışmada kapsamın genişliği ve 

araştırmanın sınırlılıkları sebebiyle ele alınmamış olan ancak daha sonraki araştırmalarda 

incelendiği takdirde bu sahada yeni bilgilere ve bakış açılarına ulaşılmasını sağlayacak 

noktalara değinmek yararlı olacaktır. Örneğin, III. Innocent’ın Albililer Haçlı Seferi 

hakkında kaleme aldığı papalık fermanları, mektupları ve savaş kampanyalarında 

kullanılan vaaz metinlerinin bu bağlamda kullanılmasıyla derinlikli çalışmalar olacaktır. 

Bunun yanında XII. yüzyıl Languedoc ortamının Annales Okulu perspektifiyle sosyo-

ekonomik durum merkeze alınarak çalışılması da bu çalışma sonucunda ulaşılan 

bulguların biraz daha detaylandırılmasını sağlayacaktır. Çalışmanın sınırları gereği daha 

çok Kilisenin girişimleri ve faaliyetleri ile bu uygulamaların Katarlar üzerindeki tesirleri 

ele alınmıştır. Daha sonraki çalışmalarda Katarların aktivitelerine daha çok yer verilebilir.  

 



	

175 

	

KAYNAKÇA 

Abels, Richard ve Ellen Harrison. “The Participation of Women in Languedoc 
Catharism”, Medieval Studies. Cilt.61, 1979, ss.215-217. 

Aberth, John. Contesting the Middle Ages: Debates that are Changing our Narrative of 
Medieval History. Routledge, 2018. 

Abraham, Friesen. “Medieval Heretics or Forerunners of the Reformation: The Protestant 
Rewriting of the History of Medieval Heresy”, Alberto Ferreiro (Ed.). The Devil, 
Heresy and Witchcraft in the Middle Ages: Essays in Honor of Jeffrey. 

Adhémar Esmein, History of Continental Criminal Procedure. John Simpson (çev.). The 
Lawbook Exchange Ltd, 2000. 

Akram, Muhammad “Internationalisation of the Study of Religion and its Methodological 
Challenges”, Islamic Studies 58: 3, 2019. 

 
Aktay, Yasin. “Pierre Bourdieu ve Bir Maxwell Cini Olarak Okul” Güney Çeğin, Emrah 

Göker, Alim Arlı ve Ümit Tatlıcan (Ed.). Ocak ve Zanaat, İstanbul: İletişim 
Yayınları, 2016.  

Albayrak, Kadir. Bogomiller ve Bosna Kilisesi. Emre Yayınları, 2005.  

Alexis Nunn, "The Albigensian Crusade: The Intersection of Religious and Political 
Authority in Languedoc (1209-1218)". WWU Honors Program Senior Projects, 
2017.  

Alfred Rosenberg. The Myth of the Twentieth Century, Legion for the Survival of 
Freedom. 1982.  

Ames, C. Caldwell. “Obeying God, Not Man: Heresy, Inquisitors, and Obedience in the 
Dominican Order”. Cornelia Linde (Ed). Making and Breaking the Rules: 
Discussion, Implementation, and Consequences of Dominican Legislation 
içinde. Oxford University Press, 2018. 

Ames, Christine Caldwell. “Does Inquisition Belong to Religious History?” The 
American Historical Review, Cilt.110, Sayı.1, 2005. 

Ames, Christine Caldwell. Righteous Persecution: Inquisition, Dominicans, and 
Christianity in the Middle Ages. University of Pennsylvania Press, 2008.  

Ames, Christine Caldwell. The Spiritual Foundations of Christian Heresy Inquisitions: A 
Companion to Heresy Inquisitions. Brill, 2019. 



	

176 

	

Amman, Mehmet Tayfun “Sosyal Tabakalaşma Günümüz Fransız Sosyolojisinin 
Yaklaşımları”, Yayımlanmamış Doktora Tezi. İstanbul Üniversitesi SBE, 
İstanbul, 1995. 

Amman, Tayfun. “Sosyal Tabakalaşma ve Günümüz Fransız Sosyolojisinin 
Yaklaşımları”, Yayımlanmamış Doktora Tezi, İstanbul Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, İstanbul, 1995. 

Angelov, Dimitŭr S. The Bogomil Movement. Sofia: Sofia Press, 1987. 

Antes, Peter Armin W. Geertz, and Randi R. Warne(ed.), New Approaches to the Study 
of Religion, c. 1. 

Arnold, John H. Belief and Unbelief, Inquisition and Power: Catharism and the 
Confessing Subject in the Medieval Languedoc. Philadelphia, 2001. 

Arnold   John H, Peter Biller(Translated and Edited ), Heresy and inquisition in France, 
1200-1300, Manchester University Press, 2016. 

 
Arnold, John Inquisition and Power, University of Pennsylvania Press, 2001. 
 
Arslanbaay, Merve “Hıristiyan Albililere (Katharlara) Yönelik Haçlı Seferi: Sebepler, 
İbtidâ ve Akisler (1209-1216)” Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi, 2020.  
 
Aumann, J. Christian Spirituality in the Catholic Tradition.  

Baltacı, Ali. “Nitel Araştırma Süreci: Nitel Bir Araştırma Nasıl Yapılır?”, Ahi Evran 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi (AEÜSBED), Cilt.5, Sayı.2, 2019. 

Barber, Malcolm. “Lepers, Jews and Muslims: The Plot to Overthrow Christendom in 
1321”, History, Cilt.6, Sayı.216, 1981.  

Barber, Malcolm. The Cathars in Languedoc: Dualist Heretics in Languedoc in the High 
Middle Ages. Harlow: Longman, 2000. 

Barbezat, Michael D. Burning bodies: communities, eschatology, and the punishment of 
heresy in the Middle Ages, 2018.  

Bauer, John W. “Conflict And Conscience: İdeological War And The Albigensian 
Crusade”, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. MAJ, West Point, New York: 
USA B.S., United States Military Academy, 1995. 

Bedouelle, Guy. Les Albigeois, Témoins du Véritable Évangile: L’historiographie 
Protestante du XVIe et du Début du XVIIe Siècle: Historiographie du 
Catharisme, (Cahiers de Fanjeaux 14). Toulouse: Privat 1979. 

Bennett, J. M. ve Karras, R. M. (Ed.). The Oxford Handbook of Medieval Women and 
Gender (OUP, 2013). 



	

177 

	

Bériou, Nicole. “La prédication de croisade de Philippe le Chancelier et d’Eudes de 
Châteauroux en 1226.” Cahiers de Fanjeaux. Cilt.32, 1997.  

Berlinerblau, Jacques “Toward a Sociology of Doxa, Hererodoxy and Orthodoxy”, 
History of Religions, c. 40, sayı 4, Mayıs 2001.  

 

Biller, Peter, Caterina Bruschi ve Shelagh Sneddon. Inquisitors and Heretics in 
Thirteenth-Century Languedoc: Edition and Translation of Toulouse Inquisition 
Depositions 1273-1282. Brill, 2011. 

Biller, Peter. “Cathars and Material Woman”. Peter Biller ve A. J. Minnis (Ed.). Medicine 
Theology and Natural Body, York: York Medieval Press, 1997. 

Biller, Peter. “Goodbye to Catharism”, Antonio Sennies (Ed.). Cathars in Question, 
Boydell & Brewer, 2016. 

Bilodeau, John. “Secrecy and the Social Construction of Heresy in Medieval 
Languedoc”, Yayımlanmamış Doktora Tezi. Concordia University, 2010.  

Bird, Jessalynn. Paris Masters and the Justification of the Albigensian Crusade. 
Routledge, 2007. 

Bloch, Marc. Feodal Toplum, Çev. Mehmet Ali Kılıçbay, Doğu Batı Yayınları, 2021. 

Borlandi, Massimo. Sosyolojik Düşünce Sözlüğü. “Pierre Bourdieu”, İstanbul: İletişim 
Yayınları, 2011. 

Borst, A. ve Die Katharer. Monumenta Germaniae Historica Schriften 12 Stuttgart. 1953. 

Borst, Arno. Les Cathares. Paris: Payot, 1974. 

Bouquet, Dom. Innocent III, ‘Equo rufo de’ (17 January 1214): Recueil des historiens 
des Gaules et de la France. 2. Baskı. Paris, 1880.  

Bourbon, Etienne de. "Çeşitli Vaaz Edilebilir Malzemeler Üzerine Bir İnceleme". J. 
Berlioz, J. L. ve Eichenlaub (Ed.). Tractatus de Diversis Materiis 
Praedicabilibus, Brepols, 2002. 

Bourdieu, Pierre ve Jean-Claude Passeron. Reproduction in Education, Society and 
Culture. Sage Publications, 1990. 

Bourdieu, Pierre ve John Richardson (Ed.). Handbook of Theory and Research for the 
Sociology of Education. Mehmet Murat Şahin (çev.). New York: Greenwood, 
1986. 

Bourdieu, Pierre ve Loïc J. D. Wacquant. Düşünümsel bir Antropoloji için Cevaplar. 
Nazlı Ökten (çev.). İstanbul: İletişim Yayınları, 2007.  



	

178 

	

Bourdieu, Pierre, Filiz Öztürk, Büşra Uçar, Mustafa Gültekin ve Aslı Sümer. Sosyoloji 
Meseleleri. Ankara: Heretik Yayınları, 2016. 

Bourdieu, Pierre, Monique De Saint Martin ve Jean-Claude Passeron. Academic 
Discourse: Linguistic Misunderstanding and Professorial Power. Polity, 1996. 

Bourdieu, Pierre. “Simgesel Sermaye ve Toplumsal Sınıflar”, Cogito, Sayı.76, 2014.  

Bourdieu, Pierre. “The Forms of Capital”, John Richardson (Ed.). Handbook of Theory 
and Research for the Sociology of Education New York: Greenwood, 1986.  

Bourdieu, Pierre. Akademik Aklın Eleştirisi: Pascalca Düşünme Çabaları. Burcu Yalım 
(çev.). 2. Baskı. İstanbul: Metis Yayınları, 2016. 

Bourdieu, Pierre. Distinction: A Social Critique of the Judgment of Taste. Richard Nice 
(çev.). Harvard University Press, 1984. 

Bourdieu, Pierre. Eril Tahakküm. Bediz Yılmaz (çev.). 2. Baskı İstanbul: Bağlam 
Yayınları, 2015. 

Bourdieu, Pierre. Other Words: Essays Towards a Reflexive Sociology. Matthew 
Adamson (çev.). Stanford: Stanford University Press, 2010. 

Bourdieu, Pierre. Outline of a Theory of Practice. Richard Nice (Ed.). 11. Baskı. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1995. 

Bourdieu, Pierre. Seçilmiş Metinler. Levent Ünsaldı (çev.). Ankara: Heretik Yayınları, 
2013. 

Bourdieu, Pierre. Televizyon Üzerine. Turhan Ilgaz (çev.). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 
1997.  

Bourdieu, Pierre. The Logic of Practice. Stanford: Stanford University Press, 1980. 

Bourdieu, Pierre. Toplumbilimin Sorunları. Işık Ergüden, Kesit (çev.). 1996. 

Braudel, Fernand Tarih Üzerine Yazılar, Çev. Mehmet Ali Kılıçbay, Doğu Batı Yayınları, 
Tarih Dizisi, 2016. 
 
Braudel, Annales, E.S.C., 1957. 
 
Brenon, Anne. “Cathars and the Representatıon of the Divine: Christians of the Invisible”. 

Willem van Asselt, Paul van Geest, Daniela Müller ve Theo Salemink (Ed.). 
Iconoclasm and Iconoclash Struggle for Religious Identity Second Conference 
of Church Historians Utrecht, London, Boston: Brill, 2007. 

Breisach, Ernst Historiography: Ancient, Medieval, and Modern, University of Chicago 
Press, 1983. 

 



	

179 

	

Brunn, Uwe. Des Contestataires aux “Cathares” Discours de Réforme et Propagande 
anti Hérétique Dans Les Pays du Rhin et de la Meuse Avant l’Inquisition. Paris: 
Institut d’Études Augustiniennes, 2006.  

Bruschi, Caterina. The Wandering Heretics of Languedoc. Cambridge, New York: 
Cambridge University Press, 2012. 

Burl. Aubrey. God's Heretics. The History Press, 2005. 

Burnham, Louisa A. So Great a Light, So Great a Smoke. Cornell University Press, 2008.  

Burton, Janet. Monastic and Religious Orders in Britain. St David's University College, 
University of Wales: Cambridge University Press, 2012. 

Caesarius of Heisterbach. Dialogus Miraculorum: The Dialogue on Miracles, Henry von 
Essen Scott ve C.C. Swinton Bland (çev.). London, 1929.  

Caldwell, Christine Ellen. “Doctors of souls: Inquisition and the Dominican Order, 1231–
1331”, Yayımlanmamış Doktora Tezi. University of Notre Dame, 2002. 

Calhoun, Craig. “Bourdieu Sosyolojisinin Ana Hatları”, çev. Güney Çeğin, Ocak ve 
Zanaat: Pierre Bourdieu Derlemesi, İstanbul: İletişim Yayınları, 2010. 

Cameron, Euan. “Medieval Heretics as Protestant Martyrs”, Diana Wood (Ed.). Martyrs 
and Martyrologies, Oxford: Blackwell, 1993.  

Carveley, Kenneth Cyril. “Ecclesiological Docetism: in Early and Medieval Dissent and 
Heresy in Eastern and Western Christianity”, Yayımlanmamış Doktora Tezi. 
University of Leeds, 1990. 

Catherine Leglu, Rebecca Rist ve Claire Taylor. The Cathars and the Albigensian 
Crusade: A Sourcebook. Routledge, 2013. 

Costen, M. D. Cathars and Albigensian Crusade. Manchester: Manchester University 
Press, 2007. 

Çaksu, Ali “Aristoteles ve Adil Savaş Teorisi”. Felsefe Dünyası, Sayı.54, 2011.  

Çeğin, Güney. “Tabiiyyet ve Simgesel Şiddet Kavramları Üzerinden Foucault ve 
Bourdieu’yü Birlikte Okumak”, Terkipler: Tarihe, Topluma ve Siyasete Dair 
Yazılar, Kaf Kitap Kafe Yayınları, 2017. 

Çolak, Hüseyin. “Bogomilizm Doktrini ve Tarihi Gelişimi”, Yayımlanmamış Yüksek 
Lisans Tezi. Marmara Üniversitesi, 1997.  

Deane, Jennifer Kolpacoff Herbert Grundmann(1902-1970): Essays on Heresy, 
Inquisition, and Literacy, Trans. Steven Rowan, York Medieval Press, 2019. 



	

180 

	

Delanoy, Matthew A.  “The Reconquista: The Complications of Just War and the 
Possibility of Genocide”, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Kean 
University, 2014. 

Dereci, Olgu Nur. ‘Bourdieu’, Sermaye ve Sınıf: ‘Akademisyenlerimizi Tanıyoruz’ 
Köşesinin Doktorları ile Nitel Bir Çalışma. Yurt ve Dünya. Cilt.12, 
https://yurtvedunyadergisi.wordpress.com/ (1 Nisan 2019). 

Dondaine, Antoine. “L’Origine de l'hérésie Médiévale: A Propos D’un Livre Récent’. 
Rivista di Storia della Chiesa in Italia (1952).  

Dossat, Yves. L'inquisiteur Bernard de Caux et l'Agenais, Annales du Midi Année. 1951. 

Douais, L’Abbe C. Les Albigeois Leurs Origines Action de L'Eglise Au XIIe Siècle. 1. 
Baskı, Paris: Librairie Academique, 1879. 

Duggan Anne J. (Ed.). Nobles and Nobility in Medieval Europe: Concepts, Origins, 
Translations, Boydell Press, King's College London 1998. 

 
Durgun, Fatih. "They are Worse than Saracens with Their Strong Hand and Their Arm 

Stretched in Fight: Multifaceted Context of The Albigensian Crusade”, Journal 
of International Social Research, Cilt.10, Sayı.48, 2017.  

E. Gray, David. Doing Research in the Real World. Sage Publications, 2004. 

Eco, Umberto. Orta çağ: Katedraller, Şövalyeler, Şehirler, çev. Leyla Tonguç Basmacı 
İstanbul: Alfa Basım Yayım. 2014.  

Edmond, Rod. Leprosy and Empire: a Medical and Cultural History. Cambridge 
University Press, 2006. 

Ensarioğlu Seda. “İslam Siyaset Literatüründe Âdil Savaş Kavramı”, Yayımlanmamış 
Doktora Tezi, Uludağ Üniversitesi SBE, Bursa, 2015. 

Esen, Salihe. “Dominiken Tarikatı ve Katolik Kilisesi'ndeki Yeri”, Yayımlanmamış 
Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi SBE, 2015. 

Esgin, Mehmet “Hıristiyanlıkta Engizisyon Mahkemeleri”, Yayımlanmamış Doktora 
Tezi. Selçuk Üniversitesi, 1998. 

Eysenbach, Gunther Christian Köhler, “How Do Consumers Search For And Appraise 
Health Information On The World Wide Web? Qualitative Study Using Focus Groups, 
Usability Tests, And In-Depth Interviews”, BMJ: British Medical Journal, Vol. 324, 
No. 7337, 2002. 

 

Field, John. Sosyal Sermaye. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2008. 



	

181 

	

Firnhaber-Baker, J. Violence and the State in Languedoc 1250–1400: War and Peace in 
Post-Albigensian Languedoc 1250–1270. Cambridge University Press. 

Fite, George L. “The Disease of the Soul, Leprosy in Medieval Literature”, JAMA. 1974. 

Fontcaudelı, Bernard. Adversus Waldensium sectam, II. 

Fontcaudelı, Bernard. Adversus Waldensium Sectum, Prologus. 

Foreville, R. ‘Innocent III et la Croisade des Albigeois’, Paix de Dieu et guerre sainte en 
Languedoc au XIIIe siècle = Cahiers de Fanjeaux. Cilt.4, 1969, ss. 184–217. 

Frasetto, Michael. Heresy and the Persecuting Society in the Middle Ages: Essays on the 
Work of R. I. Moore. Leiden: Brill, 2006. 

Genç, Mehmet. Tarih Araştırmaları Oturumu Üzerine Yorum: Türkiye’de Sosyal Bilim 
Araştırmalarının Gelişimi. Ankara: Türk Sosyal Bilimler Derneği, 1986. 

Giddens, Anthony ve Philip W. Sutton. Sosyolojide Temel Kavramlar. Ali Esgin (çev.). 
Ankara: Phoenix Yayınları, 2014. 

Given, James. Inquisition and Medieval Society: Power, Discipline, and Resistance in 
Languedoc. Cornell University Press, 2001. 

Göker, Emrah. “Ekonomik İndirgemeci mi Dediniz?” Ocak ve Zanaat. İstanbul: İletişim 
Yayınları, 2016.  

Graham-Leigh, Elaine. The Southern French Nobility and the Albigensian Crusade. The 
Boydell Press, 2005. 

Grant, Cynthia, Azadeh Osanloo. “Understandıng, Selectıng, and Integrating a 
Theoretical Framework in Dissertation Research: Creating The Blueprint for 
Your “House”, Administrative Issues Journal Education Practice and Research. 
2015. 

Gray, David E. Doing Research in the Real World, Sage Publications, 2004. 

Gregory Pegg, Mark. A Most Holy War: The Albigensian Crusade and the Battle for 
Christendom (Pivotal Moments in World History), Oxford University Press, 
U.S.A, 2009. 

Gui, Bernard. Inquisitor’s Manual (d.1331) Early 14th Century: Readings in European 
History. J. H. Robinson (çev). Boston: Ginn, 1905. 

Guirald. Jean, Historie de Inquisition au Moyen Age: Origines de l’Inquisition dans le 
midi de la France: Cathares et Vaduois. 1935. 

Gül, Muammer. Orta Çağ Avrupa Tarihi. Bilge Kültür Sanat Yayınları, 2009.  



	

182 

	

Hamilton B. “The Albigensian Crusade and Heresy” M. Pegg (Ed.). New Cambridge 
Medieval History içinde. 5. Cilt, 2009. 

Haskins, Charles Homer. The Renaissance of the Twelfth Century. Harvard University 
Press, 1955. 

Heale Roberta ve Helen Noble. “Integration of a Theoretical Framework into Your 
Research Study”, Evid Based Nurs. 2019. 

Hodziç, İsmajil. Bogomilizm ve Bosna Hersek Bogomilleri. Samsun, 2007.  

Hollday, Ruth.ve Joanne Elfving-Hwang. “Gender, Globalization and Aesthetic Surgery 
in South Korea”, Body & Society. Cilt.18, Sayı.2, 2012. 

Holmes, Edmond. The Holy Heretics: The Story of the Albigensian Crusade. Watts, 1948.  

Hossain, Kimberly Lynn. Origins of Inquisitional Practice, Was Adam the First Heretic? 
Diego de Simancas, Luis de Paramo, and the Origins of Inquisitional Practice. 

Housley, Norman. The Later Crusades, 1274-1580: From Lyons to Alcazar. Oxford 
University Press, 1992.  

Innocent III, ‘Si tua regalis’ (10 Mart 1208), in PL 215, 1359.  

Isidore of Seville, Etymologies, edited and translated by Stephen A. Barney, W. J. Lewis, 
J. A. Beach, Oliver Berghof, Cambridge University Press, 2006. 

Işık, Halim. “Hristiyan Düalist-Gnostik Bir Tarikat Olarak Bogomilizm ve Avrupa 
Heretik Toplumlarına Etkileri”, Balkan Araştırmaları Enstitüsü Dergisi. 
Temmuz 2017.  

Işık, Halim. “Katharlar: Balkan Kökenli, Avrupa Orta çağında Katoliklerce Yakılarak 
Öldürülen Heretik Hristiyan Dini Hareket Üzerine Bir İnceleme”, Mevzu, Sayı.9, 
2019.  

İnce, Hilal Onur. (Ed). Günümüzde Siyasette Yeni Yaklaşımlar: Eleştiriler, Farklılıklar, 
Çözüm Arayışları. İstanbul: Doğu Batı Yayınları, 2011. 

İnce, Hilal Onur. (Ed). Günümüzde Yeni Siyasal Yaklaşımlar-II. Ankara: Doğu-Batı 
Yayınları, 2010. 

James, M. R. The Apocryphal New Testament: Translation and Notes. Oxford: Clarendon 
Press, 1924. 

Janet, Hamilton, Bernard Hamilton ve Yuri Stoyanov. Christian Dualist Heresies in the 
Byzantine World, C. 650-C. 1450: Selected Sources. Manchester, UK: 
Manchester University Press, 1998.  



	

183 

	

Janet, Hamilton, Bernard Hamilton, Yuri Stoyanov ve Leyla Kuzucular. Bizans 
Döneminde (650-1405) Hristiyan Düalist Heretikler. Ankara: Yurt Kitap, 2010.  

Jean-Louis, Biget, Hérésie et Inquisition dans le Midi de la France. Paris: Picard, 2007. 

John H. Arnold ve Peter Biller. Heresy and inquisition in France, 1200–1300 
(Manchester Medieval Sources). Manchester University Press, 2016. 

Joosse,  Paul “Becoming a God: Max Weber and the Social Construction of 
Charisma”, August 2014, Journal of Classical Sociology 14(3):266-283, 
Projects: The sociology of Donald TrumpReimagining Charisma: From 
Classical Origins to Contemporary Applications. 

 

Jourdain, Anne ve Sidonie Naulin. Pierre Bourdieu'nün Kuramı ve Sosyolojik 
Kullanımları çev. Öykü Elitez, İstanbul: İletişim Yayınları, 2016. 

Kaelber, Lutz. “Weavers into Heretics? The Social Organization of Early-Thirteenth-
Century Catharism in Comparative Perspective”, Social Science History. Cilt.21, 
Sayı.1, Bahar 1997.  

Kaelber, Lutz. Schools of Asceticism: Ideology and Organization in Medieval Religious 
Communities. University Park, Pa: Pennsylvania State University Press, 1998. 

Kaya, Ali. “Pierre Bourdieu’nün Pratik Kuramının Kilidi: Alan Kavramı” Ocak ve 
Zanaat. İstanbul: İletişim Yayınları, 2016.  

Kienzle, Beverly Mayne. “The Clash between Catholıcs and Cathars over Veneratıon of 
the Cross”, Willem van Asselt, Paul van Geest, Daniela Müller ve Theo 
Salemink (Ed.). Iconoclasm and Iconoclash Struggle for Religious Identity 
Second Conference of Church Historians Utrecht, London, Boston: Brill, 2007. 

Koch, G. Frauenfrage und Ketzertum im Mittelalter: Die Frauenbewegung im Rahmen 
des Katharismus und des Waldensertums und ihre sozialen Wurzeln (12-14. 
Jahrhundert). Forschungen zur Mittelalterlichen Geschichte, Berlin, 1962. 

Köse, Hüseyin. Bourdieu Medyaya Karşı: Medya, İşbirlikçi, Zorba ve Çığırtkan, Papirüs. 
2020. 

Kurtz, Lester The Politics of Heresy: The Moderist Crisis in Roman Catholicism, 
Berkeley: The University of California Press, 1986. 

 

Kütükoğlu, Mübahat. Tarih Araştırmalarında Usul. İstanbul: Kubbealtı Neşriyat, 1998. 

La Bigne Genevalı, M. On the Instruction of Preachers. Bibliotheca Veterum Patrum, 
1677. 



	

184 

	

Ladurie, Emmanuel, Le Roy ve Barbara Bray. Montaillou: Cathars and Catholics in a 
French village, 1294-1324, 2013. 

Lambert, Malcolm. Medieval Heresy: Popular Movements from the Gregorian Reform to 
the Reformation. Oxford: Blackwell, 2002.  

Lambert, Malcolm. The Cathars. 8. Cilt. Malden: Blackwell Publishing, 2007.  

Lancee, Bram, Immigrant Performance in the Labour Market Bonding and Bridging 
Social Capital. Amsterdam University Press, 2012. 

Lawrence, Bruce B. (Ed.). On Violence: A Reader. Aisha Karim, Durham: Duke 
University Press, 2007. 

Le Goff, Jacques. Avrupa’nın Doğuşu. M. Timuçin Binder (çev.). İstanbul: Literatür 
Yayıncılık, 2008. 

Le Goff, Jacques. Orta Çağ Batı Uygarlığı. çev. Hanife Güven ve Uğur Güven, İzmir: 
Dokuz Eylül Yayınları, 1999. 

Lea, H. C. A History of the Inquisition in the Middle Ages. Cambridge University Press, 
2010. 

Lee, Sonia. “The Struggle Between Cistercian And Cathar 1145-1220 A.D. and its 
Possible Influence on Holy Grail Literature”, Yayımlanmamış Doktora Tezi. 
New York University, 1975.  

 Lerner, Robert E. “A Most Holy War: The Albigensian Crusade and the Battle for 
Christendom (Review)”, Common Knowledge, Cilt.16, Sayı.2, 2010. 

Letters, Augustinus. The Fathers of the Church: A New Translation. Wilfrid Parsons 
(çev.). Catholic University of America Press, 1953. 

Limborch, Philipp van, Historia inquisitionis cui subiungitur Liber sententiarum 
inquisitionis Tholosanae ab anno Christi MCCCVII ad annum MCCCXXIII. 
Amstelodami: Apud Henricum Wetstenium, 1692.  

Loos, Milan. Dualist Heresy in the Middle Ages. Academia, Prague, 1974.  

Luard, Henry Richards (Ed.). Chronica Majora, Rolls Series. 7. Cilt, Londra: Repr. 
Wiesbaden, 1964.  

Lucy, E. “Bosworth Perceptions of the Origins and Causes of Heresy in Medieval 
Heresiology”, Yayımlanmamış Doktora Tezi. University of Edinburgh, 1995. 

Machovcová, Markéta ve Milan Machovec, Utopie Blouznivců a Sektářů. Praha, 1960. 

Marshall, Gordon. Sosyoloji Sözlüğü. Osman Akınhay ve Derya Kömürcü (çev.). Ankara: 
Bilim ve Sanat Yayınları, 2005.  



	

185 

	

Martin, Sean. Cathars: The Most Successful Heresy in the Middle Ages. Pocket 
Essentials, 2014.  

Marvin L. W. The Occitan War: A Military and Political History of the Albigensian 
Crusade, 1209-1218. 2008. 

Marvin, Laurence W. “The Albigensian Crusade in Anglo-American Historiography, 
1888–2013”, History Department, Evans School of Humanities, Berry College, 
History Compass. Cilt.11, Sayı.12, 2013. 

McCaffrey, Emily. “Imaging the Cathars in Late-Twentieth-Century 
Languedoc”, Contemporary European History. Cilt.11, Sayı.3, 2002, ss.409–
427. www.jstor.org/stable/20081845 (10 Ocak 2022). 

Merlo, Grado G. Eredici ed Eresie Medievali. Universale Paperbacks il Mulino, 1989. 

Moore, R. I. “Principles at Stake: The Debate of April 2013 in Retrospect”, Cathars in 
Question. Boydell & Brewer, 2016. 

Moore, R. I. “The Origin of Medieval Heresy”, History. Cilt.55, Sayı.183, 1970.  

Moore, R. I. The Birth of Popular Heresy. The University of Toronto Press, 1995. 

Moore, R. I. The Formation of a Persecuting Society: Authority and Deviance in Western 
Europe, 950-1250. 2. Baskı, Malden, MA: Blackwell: 2007.  

Moore, R. I. The War on Heresy: Faith and Power in Medieval Europe. London: Profile 
Books, 2014.  

Morghen, R. “Problèmes sur l'origine de l'hérésie au Moyen-âge”, Hérésies et Sociétés 
dans l'Europe pré-İndustrielle: 11e-18e Siècles. Communications et débats du 
Colloque de Royaumont.  

Mundy, J. H. Liberty and Political Power in Toulouse: 1060-1230. Columbia University 
Press, 1954. 

Mundy, J. H. Studies in the Ecclesiastical and Social History of Toulouse in the Age of 
The Cathars. Routledge, 2006. 

Mundy, J. H. The Repression Of Catharism At Toulouse:  The Royal Diploma of 1279 
(Studies And Texts (Pontifical Inst Of Mediaeval Stds). Pontifical Institude of 
Medieval Studies, 1985. 

Myers, James Edward. “Morality Among Cathar Perfects and Believers in France and 
Italy, 1100-1300”, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Western Michigan 
University, 1976. 

Nirenberg, David . Communities of Violence: Persecution of Minorities in the Middle 
Ages,  Princeton University Press, 2015. 



	

186 

	

Obolensky, Dimitri. The Bogomils: A Study in Balkan Neo-Manicheism. 2. Baskı. 
Twickenham: Cambridge University Press, 1972. 

Ortaylı, İlber, Tarih Yazıcılık Üzerine, Cedit Neşriyat, 2009. 
 

O'shea, S. The Perfect Heresy. The Revolutionary Life and Death of the Medieval 
Cathars. London, 2001. 

Özer, Eray. “Modern Dönem Albi Haçlı Seferi Tarihyazımının Gelişimi ve Değişen Bakış 
Açıları”, Tarih Yazımı, Journal of Historiography. Cilt.3, Sayı.2, 2021.  

Özer, Eray “'Tanrı kendinden olanı bilir': Albi Haçlı Seferi'ne dair dönem kroniklerinin 
tarihyazımı açısından incelenmesi”, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Medeniyet 
Üniversitesi, 2021. 

 
Özışık, Sakin. “Orta çağ Hristiyan Heresi Gruplarından Pavlikanlar”, Basılmamış Yüksek 

Lisans Tezi, Cumhuriyet Üniversitesi, 2007. 

Özkan, Fulya “The Rise of Interdisiplinary Approaches in The Social Sciences During 
The Twentieth Century”, Kastamonu Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler 
Fakültesi Dergisi, c. 18, sayı 1. 

 

Özsöz, Cihat. “Bourdieu’nün Temel Kavramlarına Giriş”. Sosyoloji Notları. Sayı.1, 
2007. 

Özsöz, Cihat. “Pierre Bourdieu Sosyolojisi ve Simgesel Şiddet”, Yayımlanmamış 
Yüksek Lisans Tezi. Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Ankara, 
2009.  

Özsöz, Cihat. Pierre Bourdieu Simgesel Şiddet, Eğitim, İktidar. Yapı Kredi Yayınları, 
2014. 

Palabıyık, Adem. “Pierre Bourdieu Sosyolojisinde Habitus, Sermaye ve Alan Üzerine”. 
Liberal Düşünce. Cilt.16, Sayı.61-62, 2011. 

Palalı, M. Zeki “Cüzzam”, DİA, C.8. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınevi, 1993. 

Paramo, Luiz. De Origine et Progressu Officii Sanctae Inquisitionis, Eiusque Dignitate 
et Utilitate: de Romani Pontificis Potestate et Delegata Inquisitorum: Edicto 
Fidei et Ordine Judiciario Sancti Officii Quæstiones Decem, Libri tres, ex 
Typographia Regia. 1598. 

Pegg, Mark Gregory. “The Paradigm of Catharism; or, the Historians’ Illusion,” Sennis, 
Cathars in Question. Boydell & Brewer, 2016. 

Pegg, Mark Gregory. The Corruption of Angels: The Great Inquisition of 1245-1246. 
Princeton University Press, 2001. 



	

187 

	

Pegg, M. A Most Holy War: the Albigensian Crusade, Oxford University Press, 2008. 
 

Peyrat, Napoléon. Histoire des Albigeois. Paris: G. Fischbacher, 1882. 

Potter, David. A History of France, 1460–1560: The Emergence of a Nation State. New 
Studies in Medieval History, 1995. 

Power, Daniel. “Who Went on the Albigensian Crusade?” The English Historical Review, 
Cilt.128, Sayı.534, Ekim 2013. 

Pradlo, Donald Sherm. “Peter of Verona: The Martyred Inquisitor”, Yayımlanmamış 
Doktora Tezi. University of Virginia, 2004. 

Puech, H. ve A. Vaillant. Le Traité Contre les Bogomiles de Cosmas le Prétre: Traduction 
et étude, Travaux publiés par l'Institut d'Études Slaves, Paris, 1945. 

Purkis, William J. “Crusading and Crusade Memory in Caesarius of Heisterbach’s”, 
Dialogus Miraculorum. Cilt.39, Sayı.1, 2013. 

Puylaurens, William. Chronica Magistri Guillelmi de Podio Laurentii, The Song of the 
Cathar Wars: a history of the Albigensian Crusade. Janet Shirley, Ashgate, 
2000. 

Rainerius, Summa. Heresies of High Middle Ages. Wakefield & Evans.  

Raynaldus, Annales, S. R. Maitland. History of the Albigenses and Waldenses. London: 
C. J. G. and F. Rivington, 1832. 

Ricchini T. A. (Ed.). Moneta of Cremona: Adversus Catharos et Valdenses Libri 
Quinque. Ridgewood, N.J.: Gregg Press, 1964.  

Rist, Rebecca. “Lupi Rapaces in Ovium Vestimentis’: Heretics and Heresy in Papal 
Correspondence” A. Sennis (Ed.). Cathars in Question, Boydell & Brewer, 
2016. 

Ritzer, George ve Jeffrey Stepnisky. Sosyoloji Kuramları, çev. Himmer Hülür. Ankara: 
Deki Sosyoloji, 2014. 

Roach, Andrew. “Cathar Economy”. Reading Medieval Studies. Cilt.12, 1986. 

Runciman, Steven. The Medieval Manichee: A Study for the Christian Dualist Heresy. 
Cambridge: Cambridge University Press. 1982.  

Russell, Jeffrey. “Interpretations of the Origins of Medieval Heresy”, Medieval Studies. 
Cilt.25, Sayı.2, 1963. 



	

188 

	

Sackville, Lucy J. Heresy and Heretics in the Thirteenth Century: The Textual 
Representations, Heresy and Inquisition in the Middle Ages. York Medieval 
Press, 2011. 

Sackville, Lucy J. “The Church’s Institutional Response to Heresy in the 13th Century”, 
A Companion of Heresy Inquisitions. Brill, 2019. 

Saul, Nathaniel Brody. The Disease of the Soul: Leprosy in Medieval Literature. Cornell 
University Press, 1974. 

Schmidt, Charles. Histoire et Doctrine de la Secte Des Cathares ou Albigeois. 1. Baskı. 
Paris, Genève: Même Maison, 1849. 

Scott, John ve Gordon Marshall. A Dictionary of Sociology. Oxford: Oxford University 
Press, 2005.  

Serdar, Murat. “Ortaçağ Avrupasında Tanrının Laneti Cüzzam ve Cüzzam Evleri”, Sosyal 
Bilimler Araştırmaları Dergisi, Cilt.9, Sayı.2, 2014. 

Sneddon, Shelagh, Caterina Bruschi, Peter Biller. Inquisitors and Heretics in Thirteenth-
Century Languedoc: Edition and Translation of Toulouse Inquisition Depositions, 1273-
1282. Leiden: Brill, 2011. 
 
Sherman, E.  “Medieval Charity and Heresy in Southern France”, Yayımlanmamış 

Doktora Tezi. Saint Louis University, 2012. 

Sherman, Elizabeth. Jacques Fournier and Thirteenth- Century Inquisitorial Methods: 
Pope Benedict XII (1334-1342). Amsterdam University Press, 2018. 

Shulamith Shahar, Women in a Medieval Heretical Sect: Agnes and Huguette the 
Waldensians, Yael Lotan (çev.). Boydell Press, 2001. 

Shulevitz, Deborah Gail. “Heresy, Money, and Society in Southern France, 1175-1325”, 
Yayımlanmamış Doktora Tezi. Columbia University, 2017. 

Smalley, Beryl. The Becker Conflict and the Schools: a Study of Intellectuals in Politics. 
Oxford, 1973.  

Smith, Andrew Phillip. The Lost Teachings of the Cathars: Their Beliefs and Practices. 
Watkins, 2015. 

Sparks, Chris Heresy, Inquisition and Life Cycle in Medieval Languedoc, Suffolk, York   
Medieval Press, 2014. 

 
Söderberg, Hans. La Religion des Cathares. Almqvist & Wiksell, 1949. 

Stayenov, Yuri. The Other God: Dualist Religions from Antiquity to the Cathar Heresy.  
New Haven: Yale University, 2000. 



	

189 

	

Stewart, Cynthia. “Medieval heresies and Women’s Freedom”, Yayımlanmamış Doktora 
Tezi. Vanderbilt University, 2001. 

Stolarski, Piotr. Friars on the Frontier: Catholic Renewal and the Dominican Order in 
Southeastern Poland, 1594–1648. 2010. 

Strayer, Joseph. Albigensian Crusades. New York: Dial Press, 1971. 

Suğur, Serap ve Aylin Görgün Baran (Ed.). Sosyolojide Yakın Dönem Gelişmeler. 
Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Web-Ofset, 2013. 

Sumption, J. The Albigensian Crusade. Faber & Faber, 1978.   

Swardz, David. Culture and Power The Sociology of Pierre Bourdieu. Chicago: 
University of Chicago Press, 1997. 

Swardz, David. Kültür ve İktidar: Pierre Bourdieu’nün Sosyolojisi. Elçin Gen (çev.). 
İstanbul: İletişim Yayınları, 2013. 

Tanner, Norman. Decrees of the Ecumenical Councils. Cilt.1. 

Taslaman, Feryal Kalkavan. “Geçmişten Günümüze ‘Haklı Savaş’ Kavramının Yorumu”, 
Yayımlanmamış Doktora Tezi. İstanbul Üni. SBE., İstanbul, 2011.  

Tatlıcan Ümit, Güney. Bourdieu ve Giddens: Habitus veya Yapının İkiliği. İstanbul: 
İletişim Yayınları, 2007.  

Taylor, Claire. Dualist Heresy in Aquitaine and the Agenais, c.1000-c.1249. Boydell & 
Brewer/ Royal Historical Society, 2005.  

Taylor, Claire. Heresy, Crusade and Inquisition in Medieval Quercy (Heresy and 
Inquisition in the Middle Ages). York Medieval Press, 2011. 

Taylor. Claire. “Evidence for Dualism in Inquisitorial Registers of the 1240s: a 
Contribution to a Debate”. History. Sayı.98, 2013. 

Taylor, Claire Heresy, Crusade and Inquisition in Medieval Quercy (Heresy and 
Inquisition in the Middle Ages), York Medieval Press, 2011. 

 

Testas, Guy ve Jean Testas. Orta Çağ Hristiyan Dünyasında Dinsel Şiddet Engizisyon. 
Ali Erbaş (çev.). İnsan Yayınları, 2003.  

Teulet, A. vd. Cum Oculos Nostre’ (2 Nisan1215): Layettes du Trésor des Chartes. 5. 
Cilt. Paris, 1863. 

Togan, Zeki Velidi, Tarihte Usul, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, 449,  
Tarih Araştırmaları: 1, İstanbul 1969. 

 



	

190 

	

Théry-Astruc, Julien. “The Heretical Dissidence of the ‘Good Men’ in the Albigeois 
(1276–1329): Localism and Resistance to Roman Clericalism”. Antonio Sennis 
(Ed.). Cathars in Question. Boydell & Brewer, 2016. 

Tittenbrun, Jacek. “Concept of Capital in Pierre Bourdieu’s Theory”, Miscellanea 
Anthropologica et Sociologica. Cilt.17, Sayı.1, 2016. 

Toprak, Bilal “Din Arkeolojisinin İmkanı ve Göbeklitepe” Doktora Tezi, İstanbul 
Üniversitesi, 2019. 

 

Tosh, John Tarihin Peşinde, Türk Tarih Vakfı Yurt Yayınları, Çev. Özden Arıkan, 1997. 
 

Townsend, Anne Bradford. “The Cathars of Languedoc as Heretics: From the Five 
Perspectives of Five Contemporary Scholars", Yayımlanmamış Doktora Tezi. 
University of Cincinnati, Ohio, 2007. 

Töpfer, Bernhard. Das Kommende Reich des Friedens, Zur Entwicklung chiliastischer 
Zukunftshoffnungen im Hochmittelalter. Forschungen zur Mittelalterlichen 
Geschichte 1964. 

Turbelville, A. S. Medieval Heresy & Inquisition, Crosby Lockwood and Son 7 Stationers' 
Hall Court. London: E.C. 4 and S Broadway, Westminster, S.W. İ, 1920. 

Turner, Jonathan H. The Structure of Sociological Theory. Thomson Wadsword 
Publishing, 2003. 

Türk, H. Bahadır. “Sihirden Nefret Eden Bir İlüzyonist: Bourdieu, Gelenek ve İdeoloji”, 
Ocak ve Zanaat. İstanbul: İletişim Yayınları, 2016.  

Uzunoğlu, Feyza. “Orta Çağ Avrupası’nda Bir Heretik Gnostik Hareket Olarak Katarlar”, 
Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Marmara Üniversitesi, 2010.  

Ülgen, Pınar. “Orta Çağ Avrupasında Ölüm, Korku ve Umut”, Arkhe Dergisi. Sayı.15. 

Vaux De-Cernay, Peter. On the Sect of Heretics. Peter Biller ve John Arnold (çev.). 
Heresy and Inquisition in France. 

Vaux-de-Cernay, Peter. The History of the Albigensian Crusade. W.A. Sibly ve M.D. 
Sibly (Ed.). Suffolk: Woodbridge, 1998.   

Wakefield, W. L. Heresy, Crusade and Inquisition in Southern France, 1100-1250. 
Berkeley, 1974. 

Walter L. Wakefield, Austin P. Evans. Heresies of the High Middle Ages: Selected 
Sources Translated and Annotated. New York: Columbia University Press., 
1991. 



	

191 

	

Waardenburg, Jacques, Classical Approaches to the Study of Religion: Aims, Methods 
and Theories of Research, 2 vols. The Hague: Mouton, 1973. 

 

William of Puylaurens. The Albigensian Crusade and its Aftermath. W.A. Sibly ve M.D. 
Sibly (çev.). Suffolk: Woodbridge, 2003.  

Williams, Robert C. The Historian's ToolBox: A Student's Guide to the Theory and Craft 
of History. Routlegde, 2012. 

Wolfgang, P. Müller ve Mary E. Sommar. Medieval Church Law and the Origins of the 
Western Legal Tradition: A Tribute to Kenneth Pennington. Washington, DC: 
The Catholic University of America Press: 2006.  

Wood, Leslee Veora. “Love and War: Troubadour Songs as Propaganda, Protest, and 
Politics in the Albigensian Crusade”, Yayımlanmamış Doktora Tezi. University 
of Kansas, 2017. 

Ye. Agibalova ve G. Donskoy. Ortaçağ Tarihi. Çağdaş Sümer (çev.). İstanbul: Yordam 
Kitap, 2018. 

Yel, Ali Murat. “Bourdieu ve Din Alanı, Sermaye, İktidar, Modernlik”. Ocak ve Zanaat, 
Pierre Bourdieu Derlemesi. İstanbul: İletişim Yayınları, 2016.  

Zerner, Monique (Ed.). Inventer l’hérésie? Discours polémiques et pouvoirs avant 
l’inquisition. Nice: Centre d’Études Médiévales, 1998. 

Zoe Oldenburg, Crusades. Pantheon Books, 1961.  

İNTERNET KAYNAKLARI 

Bourdieu, Pierre. Cultural Reproduction and Social Reproduction, 1973. 
https://edu301s2011.files.wordpress.com/2011/02/cultural-reproduction-and-
social-reproduction.pdf (15 Haziran 2022). 

Britannica, III. Innocent. https://www.britannica.com/topic/Vergentis-in-senium (15 
Haziran 2022). 

Cathar rites: https://sourcebooks.fordham.edu/source/cathar-appara.asp (15 Haziran 
2022). 

Cathar traditio. https://sourcebooks.fordham.edu/source/cathar-traditio.asp (15 Haziran 
2022). 

Cathars in question. http://rimoore.net/2016/11/13/cathars-in-question-a-response-to-
pete-biller/ (15 Haziran 2022). 



	

192 

	

Çeviri Konuşmalar, Ünlü Fransız Düşünür Pierre Bourdieu Kültürel Sermaye Kavramını 
Anlatıyor [Video]. https://www.youtube.com/watch?v=Ar_IxWC1KUw, (26 
Ekim 2018). 

Definition of crusade. https://www.merriam-
webster.com/dictionary/crusade?utm_campaign=sd&utm_medium=serp&utm_
source=jsonld (20 Şubat 2022). 

Dikmen, Fatmanur ve Kemal Ataman. Şehitlik Olgusunun Arkeolojik Bir Analizi.  
https://www.okuokut.org/kurs/isnad-atif-sistemi-ile-akademik-
yazim/ders/sehitlik-olgusunun-analizi-ars-gor-fatmanur-dikmen-prof-dr-kemal-
ataman (15 Haziran 2022). 

Engizisyon kayıtları için: John Duvernoy:  http://jean.duvernoy.free.fr/text/listetexte.htm.  
 

Guirdham, Arthur. Cathars and Reincarnation, Kahle, Austin Foundation, 1978.  
https://archive.org/details/catharsreincarna0000guir (15 Haziran 2022). 

Historical and Phenomenological Approaches to the Study of Religion Some major 
developments and issues under debate since 1950. 
https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9783110815818.41/html 
(20 Şubat 2022). 

Honorius III, ‘Cum haereticos deteriores’ (5 Eylül1218). 
https://apps.dtic.mil/sti/pdfs/ADA471153.pdf (15 Haziran 2022). 

https://digitalcommons.calpoly.edu/cgi/viewcontent.cgi?referer=&httpsredir=1&article
=1880&co ntext=bts (15 Haziran 2022). 

Maniac maddesi. https://www.etymonline.com/word/maniac (28 Ağustos 2020). 

Medieval Sourcebook: Twelfth Ecumenical Council: 
Lateran IV 1215. https://sourcebooks.fordham.edu/basis/lateran4.asp (15 
Haziran 2022). 

Medieval Sourcebook: Caesarius of Heisterbach: Medieval Heresies: 
https://sourcebooks.fordham.edu/source/caesarius-heresies.asp. (20 Eylül 
2022). 

York project. https://www.york.ac.uk/res/doat/project/  (15 Haziran 2022). 

Rist, Rebecca. “Salvation and the Albigensian Crusade: Pope Innocent III and the Plenary 
Indulgence”, Reading Medieval Studies, University of Reading, Cilt.36, 2010, 
ss.1-16.  http://www.jstor.org/stable/40950825. 

Sociology Live. Cultural capital [Video]. 
https://www.youtube.com/watch?v=5DBEYiBkgp8, (27 Mart 2019). 



	

193 

	

Vincentus’a Mektup. https://www.newadvent.org/fathers/1102093.htm. (15 Haziran 
2022). 

Zbiral, David. Bibliography of Ancient 
https://www.academia.edu/5637409/Bibliography_of_Ancient_Medieval_and_
Early_Modern_Christian_Heresy_Inquisition_and_Witchcraft (15 Haziran 
2022). 

Zbiral, David. Problems in the study of religious dissent. http://www.david-
zbiral.cz/lectures/problems-in-the-study-of-religious-dissent-in-medieval-
europe.htm. (15 Haziran 2022). 

Zbiral, David. Theorizing the repression of religious dissent. http://www.david-
zbiral.cz/lectures/theorizing-the-repression-of-religious-dissent1.htm (15 
Haziran 2022). 

Blind Heretics Under Ground-Excerpts from the Cultural History of the Mole. http://my-
albion.blogspot.com/2016/06/blind-heretics-under-ground-excerpts.html (20 Eylül 
2022). 

 

 

 

 



	

194 

	

EKLER  

 
Languedoc 
 



	

195 

	

 
  
……….. 

  
Languedoc’ta kontluklar 



	

196 

	

 
Béziers şehri 

 
            Carcassonne şehri 



	

197 

	

 
Minérve şehri 

 
Toulouse kontluğu 
 
 
 



	

198 

	

 
12. yüzyılda Fransa 



	

199 

	

 
12. yüzyılda Aquitaine 
 

 



	

200 

	

 
1100 yılında dünyanın siyasi durumunu gösterir harita 



	

201 

	

 
 
1180’de Fransa 



	

202 

	

 
14. yüzyılda Fransa (Albililer Haçlı Seferinden sonra)  



	

203 

	

 



	

204 

	

 
……………… 
 



	

205 

	

 
Yıllara göre Fransa 



	

206 

	

…..

 
Albililer Haçlı Seferi esnasında Fransa 



	

207 

	

 



	

208 

	

 
Languedoc 
 
 
 
 
 
 



	

209 

	

 
12. ve 14. yüzyıllar arasında heretikler ve siyasi durum 
 
 
 
 



	

210 

	

 
Katarların yayıldığı bölgeler 
 



	

211 

	

 
 
 
 
 
 

 
Jeneoloji teorisine göre Katarların Kökeni 
 



	

212 

	

 
1199 yılında Avrupa’nın siyasi durumu 
 
 

 
 



	

213 

	

 
Albililer Savaşına dair bir tasvir 

 
Heretiklerin yakılmasını temsil eden bir tasvir (Yahudi ve Müslümanların kullandığı 
sakal biçimlerinin resimde yer alması dikkat çekicidir.) 



	

214 

	

 
 
 

  
Aziz Dominik heretiklerin kitaplarını yakıyor. (Petro Berruguete) 
 



	

215 

	

 
 
  
 

 
“İnsanları kötü sözleriyle etkileyen heretikleri” temsil eden bir resim 

 
III. Innocent’ın bahsettiği kuyruklarından bağlanmış küçük tilkiler  



	

216 

	

 
Aziz Bernard II. Haçlı Seferinin gerekliliğini anlatan meşhur vaazını veriyor.  
 
 
 
 
 



	

217 

	

 

 
Albililer Haçlı Seferi 
 
 

 
Albi Haçlı Seferi 



	

218 

	

 

 
Üzüm bağına dadanan küçük tilkileri tasvir eden bir resim 

 
Beziér katliamı sonrasında şehirden kovulan Katarlar 



	

219 

	

 

 
 

 
Katarlara dair müzeden görüntüler 
 



	

220 

	

 

 
Katarlara dair müzeden görüntüler 
 



	

221 

	

 

 
Katarlara dair müzeden görüntüler 
 
 
 



	

222 

	

 
Katar Kalesi  
 
 
 
 



	

223 

	

 

 
Albi Kalesi 
 

 
Albi Kalesi 
 
 



	

224 

	

 
 
 
 
 

 
Katar Kalesi 
 

 
Katar Kalesi Endülüs Mimarisiyle benzerliği dikkat çekmektedir. 
 
 



	

225 

	

 
 
Katar Kalesi 
 
 

 
Albi Kalesi 
 


