
           
 

 

 

 

 
 

  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ 

GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

EKİM 2022 

GÜNDELİK HAYATTA 

BİR DİRENİŞ PRATİĞİ OLARAK SANAT  

(ART AS A PRACTICE OF RESISTANCE IN EVERYDAY LIFE) 

 

Tez Danışmanı: Prof. İnsel İNAL 

 

Selin Yağmur SÖNMEZ 

TEMEL EĞİTİM ANASANAT DALI 

 

TEMEL SANAT VE TASARIM PROGRAMI 

 

 

 

 



ii 

 

  



i 

 

 

 

                            

           

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                            

 

 

 

 

 

              

 

 

 

                                                      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
EKİM 2022 

GÜNDELİK HAYATTA 

BİR DİRENİŞ PRATİĞİ OLARAK SANAT 

(ART AS A PRACTICE OF RESISTANCE IN EVERYDAY LIFE) 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Selin Yağmur SÖNMEZ 

Tez Danışmanı: Prof. İnsel İNAL 

 

MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ  

 GÜZEL SANATLAR ENSTİTÜSÜ 

TEMEL EĞİTİM ANASANAT DALI 

 

TEMEL SANAT VE TASARIM PROGRAMI 

 

 

 

 



ii 

 

 

 

  



iii 

 

Kaldırım taşlarının altındaki kumsalı görenlere,



iv 

 

 

  



v 

 

 

 

 

Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü tez yazım 

klavuzuna uygun olarak hazırladığım bu tez çalışmasında; 

 

• tez içindeki bütün bilgi ve belgeleri akademik kurallar çerçevesinde elde 

ettiğimi, 

• görsel, işitsel ve yazılı tüm bilgi ve sonuçları bilimsel etik kurallarına uygun 

olarak sunduğumu,  

• başkalarının eserlerinden yararlanılması durumunda ilgili eserlere bilimsel 

normlara uygun olarak atıfta bulunduğumu,  

• atıfta bulunduğum eserlerin tümünü kaynak olarak gösterdiğimi, 

• kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı,  

• ücret karşılığı başka kişilere yazdırmadığımı (dikte etme dışında), 

uygulamalarımı yaptırmadığımı, 

• ve bu tezin herhangi bir bölümünü bu üniversite veya başka bir üniversitede 

başka bir tez çalışması olarak sunmadığımı 

 

beyan ederim. 

 

Selin Yağmur Sönmez 

 

 

  



vi 

 

 

 



ix 

  

GÜNDELİK HAYATTA BİR DİRENİŞ PRATİĞİ OLARAK SANAT 

ÖZET 

Bu çalışma, gündelik hayatta bir direniş pratiği olarak estetik eylemin olanaklarını 

araştıran ve bu ilişkiyi günümüz koşullarında yeniden tanımlamayı amaçlayan bir 

girişimdir. Araştırma, çıkış noktasını tarihte sanatın toplumsal hayatın işleyişinde ve 

düzenlenmesinde söz sahibi olmaya başladığı 18. yüzyılda ortaya çıkan sosyal sanat 

söylemlerinden alır ve takip eden yüzyılda sanatın değişen toplumsal konumunu 

açıklar. Ardından 20. yüzyılda toplumda öncü bir rol üstlenmeye başlayan avangart 

sanat hareketlerinin, ortak noktalarını ve düşünsel arka planını da dikkate alarak; 

gündelik hayatla kurduğu ilişkileri inceler. Nitekim mevcut (verili) durumları olduğu 

gibi kabul etmeyerek toplumda ütopyacı vizyonlar güden, vizyonlarını yaratıcı 

eylemlere dönüştürerek başka bir toplumsal işleyiş biçiminin imkanlarını gündeme 

getiren bu avangart hareketlerin tümü, toplumda bir direniş potansiyelini açığa 

çıkarmaktadır ve bu direnişi estetik ifade biçimleri ile yapmaktadır. Ancak 

avangartların açığa çıkardığı direniş potansiyelinin, günümüzün postmodern yapısı, 

medyanın artan etkisi ve neoliberal ekonomi politikaları dolayısıyla giderek etkisini 

yitirdiği düşünülmektedir. Bu nedenle avangart bir hareket olan Sitüasyonist 

Enternasyonal’in teorik altyapısını oluşturan Gösteri Toplumu tezi yeniden ele 

alınmış ve bu tezi güncelleme amacıyla eklemeler yapılmıştır. Bu eklemeler 

doğrultusunda, yaratıcı ve oyuncu eylemler vasıtasıyla hayatın dönüştürülmesinin 

bugünkü imkanlarını gündemine alan çalışmada güncel örneklere de yer verilmiştir. 

 

Anahtar Kelimeler: gündelik hayat, direniş, avangart sanat, estetik eylem, gösteri 

toplumu, sitüasyonist enternasyonal. 

 

  



x 

  

 

  



xi 

  

ART AS A PRACTICE OF RESISTANCE IN EVERYDAY LIFE 

ABSTRACT 

This study is an attempt that explores the possibilities of aesthetic action as a practice 

of resistance in everyday life and aims to redefine this relationship in today's 

conditions. The research takes its starting point from the social art discourses that 

emerged in the 18th century when art began to have a say in the functioning and 

regulation of social life in history and explains the changing social position of art in 

the following years. Then, considering the common points and intellectual 

background of the avant-garde art movements that started to play a leading role in 

society in the 20th century; examines their relations with everyday life. As a matter 

of fact, all these avant-garde movements, which do not accept the current (given) 

situations as they are, pursue utopian visions in society and bring the possibilities of 

another social functioning to the agenda by transforming their visions into creative 

actions, reveal a potential of resistance in society and make this resistance with 

aesthetic forms of expression. However, it is thought that the resistance potential 

revealed by the avant-gardes is gradually losing its effect due to today's postmodern 

structure, the increasing influence of the media, and neoliberal economic policies. 

For this reason, the Society of Spectacle thesis, which constitutes the theoretical 

infrastructure of the Situationist International, which is an avant-garde movement, 

has been reconsidered and additions have been made to update this thesis. In line 

with these additions, current examples are also included in the study, which focuses 

on the current possibilities of transforming life through creative and playful actions. 

 

 

Keywords: everyday life, resistance, avant-garde art, aesthetic action, society of 

spectacle, situationist international. 

  



xii 

  

 

  



xiii 

  

ÖNSÖZ 

 

 

 

 

Bu çalışmanın en önemli amaçlarından biri, geçmiş ile bugün arasındaki bağı 

göstererek, tarihsel süreç ile güncel olaylar arasında ilişki kurmayı kolaylaştırmak; 

bunu yaparken de herkes tarafından okunabilecek ve anlaşılabilecek genel bir 

çerçeve çizmekti. Bu çerçeve, elbette tüm konuyu açıklığa kavuşturmak için tek 

başına yeterli gelmese de konuyla ilgili araştırmalarını derinleştirmek isteyen kişiler 

için iyi bir çıkış noktası olacak. 

 

Uzun soluklu bir çalışmanın ürünü olan bu tezin oluşumuna katkı sağlayan kişilere 

bir teşekkür borçluyum. 

Öncelikle, lisans eğitimi aldığım dönemde, biz öğrencileri için, sanatın diğer 

disiplinlerle ilişkisini kavramayı sağlayan faaliyet alanları açan Dr. Öğr. Üyesi H. 

Avni Öztopçu’ya; alternatif bir sanat alanı yaratmak için birlikte kurduğumuz, 2015-

2019 yıllarında aktif çalışmalar yürüttüğümüz Sanat Enstitüsü’nden arkadaşlarım 

Aslıhan Mumcu ve Aras Yazıcı’ya, düşüncelerimin gelişimine olan katkılarından 

ötürü teşekkür etmek isterim. 

Araştırmalarımın henüz çok başlarında iken, çalışmamı özgür bir ortamda sunmam 

için bana fırsat veren Poedat ekibine ve bu ekiple tanışmama vesile olan Emre 

Akaltın’a da teşekkür ederim. Çalışma sürecimde araştırmamın her aşamasını 

paylaştığım, beni can kulağıyla dinleyen, anlayan, her zaman desteğini hissettiren 

Zehra Üğüten’e ise özel bir teşekkür borçluyum. Bu sürecin aşamalarına tanıklık 

eden ve yardımlarını esirgemeyen Emre Buldum’a da sonsuz teşekkürler. Bana 

verdiği manevi destekten ötürü Yurdanur Akça’ya ise minnettarım. Her zaman 

desteğini gördüğüm abim Sercan Sönmez ve babam Süleyman Sönmez’e de 

sevgilerimi sunar, çok teşekkür ederim. 

Son olarak, yorum ve sorularıyla çalışmamın son halini almasında önemli katkıları 

bulunan tez jüri üyelerine ve kendisiyle çalışmaktan kıvanç duyduğum, fikirlerimi 

olgunlaştırmama yardımcı olan, daima beni destekleyen ve cesaretlendiren tez 

danışmanım Prof. İnsel İnal’a saygılarımı ve teşekkürlerimi sunarım. 

 

 

Selin Yağmur Sönmez 

 



xiv 

  

 

  



xv 

  

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖZET...................................................................................................................... ix 

ABSTRACT ........................................................................................................... xi 
ÖNSÖZ ................................................................................................................ xiii 

İÇİNDEKİLER ..................................................................................................... xv 
ŞEKİL LİSTESİ.................................................................................................. xvii 

KISALTMALAR ................................................................................................. xix 
GİRİŞ ...................................................................................................................... 1 

1. 18. YÜZYIL VE SONRASINDA SANATIN TOPLUMDA DEĞİŞEN 

KONUMU ............................................................................................................... 6 

1.1 1789 Fransız Devrimi ve Sanatın Toplumsallaşma Süreci ............................... 6 
1.1.1 Devrim Ertesinde Sanatta Özgürleşme Adımları ve Yeni Eğilimler......... 13 

1.1.2 Toplumda Sanatçının Avangart (Öncü) Olarak Tanımlanması ................ 15 
1.2 Fransız Devrimi’nin Avrupa’daki Yankıları ve 1830’larda Sanatın İşlevine 

Dair Yeni Görüşler ..............................................................................................17 
1.3 1848 Devrimleri ve Sanatçının Değişmekte Olan Toplumsal Konumu ...........24 

1.4 1871 Paris Komünü Döneminde Sanatçının Bir Eylemci Olarak Toplumsal 

Hayata Katılımı ...................................................................................................33 

1.5 19. Yüzyılın Sonunda Estetik Deneyimdeki Dönüşümler ...............................37 
2. SANAT VE GÜNDELİK HAYAT İLİŞKİSİ BAĞLAMINDA 20. Y.Y.’IN 

AVANGART HAREKETLERİNİN İNCELENMESİ ........................................ 40 
2.1 İtalyan Fütürizmi: Hareketin Ortaya Çıkışı, Düşünsel Arka Planı ve Gündelik 

Hayatla Kurduğu Yeni İlişki Biçimleri ................................................................40 
2.2 Sovyet Avangartları: Hayatta ve Sanatta Devrimci Dönüşüm.........................58 

2.3 Dada: Savaş Karşıtı Bir Eylem Biçimi ...........................................................73 
2.4 Sürrealizm: Gerçeğe Müdahale Eylemi ..........................................................89 

2.5 Sitüasyonist Enternasyonal: Eser Olarak Metalar Yerine Durumların Yaratımı

 .......................................................................................................................... 105 

2.5.1 Gösteri Toplumu Kavramı ve Gösterinin İmal Edilme Tarzı Olarak 

Yabancılaşma ................................................................................................ 116 

3. GÜNDELİK HAYATTA BİR DİRENİŞ PRATİĞİ OLARAK SANATIN 

OLANAKLARI ................................................................................................... 124 

3.1 Avangardın Tarihi ve Tanımına İlişkin Kuramsal Tartışmalar ...................... 124 
3.2 1990 Sonrasında Katılıma ve Sürece Dayalı Proje Sanatının Yükselişi ........ 128 
3.3 Gösteri Toplumunun Bugünkü Anlamı ........................................................ 132 

3.4 Günümüz Koşullarında Estetik Direniş ........................................................ 134 
4. SONUÇ ............................................................................................................ 151 

KAYNAKLAR .................................................................................................... 160 
ÖZGEÇMİŞ ........................................................................................................ 167 

 

  



xvi 

  

 

  



xvii 

  

ŞEKİL LİSTESİ 

Sayfa 

 

  

  

Şekil 1: Jacques-Louis David, Marat'nın Ölümü, tuval üzerine yağlı boya, 165 x 128 

cm, 1793, Belçika Kraliyet Güzel Sanatlar Müzesi, Brüksel. ...........................11 

Şekil 2: Louvre Müzesi'nin ilk yıllarında sanatçılar usta ressamların eserlerini etüt 

ederken. Hubert Robert, Büyük Louvre Galerisi, 1794-96 dolayları, tuval 

üzerine yağlı boya, 37x41 cm, Louvre, Paris. ..................................................12 
Şekil 3: Eugène Delacroix, Halka Yol Gösteren Özgürlük, Temmuz 1830, tuval 

üzerine yağlıboya, 260 x 325 cm Louvre, Paris. ..............................................19 
Şekil 4: Bir Falanster Fikri: Victor Considerant, Sosyal Kader (fr. Destinee Sociale), 

cilt 1., 2. baskı, 1847. East Anglia Üniversitesi, Norwich. Görsel: Anonim. .....23 
Şekil 5: Horace Vernet - Rue Soufflot'taki Barikatlarda, Paris, 25 Haziran 1848, 

1848-49. 36x46, German Historical Museum (Deutsches Historisches Museum), 

Berlin. .............................................................................................................28 

Şekil 6: Gustave Courbet, Ornans’ta Cenaze, 1849-50, Orsay Müzesi, Paris, Fransa.

........................................................................................................................30 

Şekil 7: Gustave Courbet, Taş Kıranlar, 1849, tuval üzerine yağlı boya, 165 x 257 

cm, Gemäldegalerie, Dresden. .........................................................................32 

Şekil 8: Vendome Sütunu Yerde: Paris Komünü, Paris, Fransa Ulusal Kütüphanesi 

(BnF). Fotoğraf: Braquehais Bruno (1823-1875). ............................................36 

Şekil 9: Giacomo Balla, Sokak Lambası 1910-11 (1909 tarihli), tuval üzerine yağlı 

boya, 174.7 x 114.7 cm,The Museum of Modern Art, New York.....................44 

Şekil 10: Galleria'da İsyan, Umberto Boccioni, tuval üzerine yağlı boya, 74 x 64, 

1910, Brera Sanat Galerisi, Milan. ...................................................................46 

Şekil 11: Milan'daki Fütürist Akşam’ı betimleyen bir karikatür, Umberto Boccioni, 

1911. ...............................................................................................................48 

Şekil 12: Fütürist Hareket’in kurucusu Filippo Tommaso Marinetti (merkezde), 

Fütürist sanatçılarla (soldan sağa) Luigi Russolo, Carlo Carrà, Umberto 

Boccioni ve Gino Severini. ..............................................................................51 
Şekil 13: Maleviç'in Süprematist eserlerinin yer aldığı 0,10 Sergisi'nden bir görünüm 

(Siyah Kare isimli resim merkezde), Petrograd, 1915. .....................................64 
Şekil 14: Flamalarla Sirenler Senfonisi'ni yöneten Arseniy Avraamov, Moskova, 

1923. ...............................................................................................................71 
Şekil 15: Gaz Maskeleri isimli eserin Sergei Eisenstein prodüksiyonu. Moskova 

Gazhanesi, 1924. .............................................................................................72 
Şekil 16: Restoran Meierei, 1935 dolayları, Kabare Voltaire'in 1916'daki mekanı, 

Baugeschichtliches Archiv der Stadt, Zürih. ....................................................76 
Şekil 17: Marcel Janco, Cabaret Voltaire, tuval üzerine yağlı boya (kayıp eserin 

fotoğrafı), 1916. ..............................................................................................78 



xviii 

  

Şekil 18: Hugo Ball’ı Kabare Voltaire’de kübist kostümü içinde sözcüksüz şiirini 

okurken gösteren bir kartpostal, bilinmeyen fotoğrafçı, Zürih, 1916. ............... 80 

Şekil 19: Kurukafa maskesiyle George Grosz. ........................................................ 85 
Şekil 20: Beş parçalı bir Cadavre Exquis (Nefis Ceset) Örneği, António Domingues, 

Fernando Azevedo, António Pedro, Marcelino Vespeira ve Moniz Pereira, 1948.

 ....................................................................................................................... 91 

Şekil 21: Uluslararası Sürrealizm Sergisi’ne ait davetiye, 1938. .............................. 96 
Şekil 22: Salvador Dali'nin "Yağışlı Taksi" isimli çalışmasından bir görünüm, 

Uluslararası Sürrealizm Sergisi, Paris. Fotoğraf: Denise Bellon. ..................... 98 
Şekil 23: André Masson’un mankeni, Uluslararası Sürrealizm Sergisi, Paris, 1938. 

Fotoğraf: Denise Bellon. ................................................................................. 99 

Şekil 24: Hélène Vanel, sergide gerçekleştirdiği performans esnasında. ................ 101 
Şekil 25: Ziyaretçiler el fenerleri ile Uluslararası Sürrealizm Sergisi’ni gezerken, 

Paris, 1938. ................................................................................................... 102 
Şekil 26: Asger Jorn tarafından yapılan bir saptırma örneği. L’avant-garde se rend 

pas (Avangart Asla Vazgeçmez), 1962. ......................................................... 108 
Şekil 27: Cavern of Anti-Matter (Anti-Madde Mağarası) isimli sergiden bir görüntü, 

1959, Galerie Rene Drouin, Paris. ................................................................. 110 
Şekil 28: “RSG-6’nın Yok Edilişi” isimli sergiden bir fotoğraf, 1963. .................. 114 

Şekil 29: Yönerge No:2: Réalisation de la Philosophie (Felsefeyi Gerçekleştir), Guy 

Debord, 1963. ............................................................................................... 115 

Şekil 30: Michéle Bernstein'ın "Zafer" serisi, Paris Komünü Zaferi adlı çalışmadan 

bir detay, 1963. ............................................................................................. 115 

Şekil 31: Renee Green, Sanatçının Açılıştan Önce Yaşadığı Daire, 1993. ............. 130 
Şekil 32: Clegg ve Guttmann, Firminy Müzik Kütüphanesi, 1993. ........................ 131 

Şekil 33: Adbusters (Reklam Avcıları) tarafından hazırlanan bir karşı-reklam örneği.

 ..................................................................................................................... 138 

Şekil 34: DTÖ protestosunda kaplumbağa kostümlü aktivistler, Seattle, 29 Kasım 

1999. Fotoğraf: Paul Joseph Brown, Seattle Post-Intelligencer. ..................... 142 

Şekil 35: 13 Ocak 2012'de Occupy Museums tarafından gerçekleştiren eylemden bir 

görünüm. Fotoğraf: Erik Mcgregor. .............................................................. 144 

Şekil 36: Kazova tekstil işçilerinin direnişin 100. gününde fabrika önünde 

düzenledikleri etkinlikten bir fotoğraf. .......................................................... 146 

Şekil 37: A.B.D.'deki tur süresinde çekilen bir fotoğraf. Jeremy Deller, It Is What It 

Is, 2009. ........................................................................................................ 147 

Şekil 38: Dig Cunt (Am Kaz), Gelitin, Coney Island, New York, A.B.D., 2007. ... 150 

file:///C:/Users/user/Desktop/YENİ%20BELGELER/SON%20BELGELER/MSGSU%20TEZ-Selin%20Yağmur%20Sönmez.docx%23_Toc119831347
file:///C:/Users/user/Desktop/YENİ%20BELGELER/SON%20BELGELER/MSGSU%20TEZ-Selin%20Yağmur%20Sönmez.docx%23_Toc119831347


xix 

  

KISALTMALAR 

S.E. : Sitüasyonist Enternasyonal 

I.S. : Internationale Situationniste 

 
  



xx 

  



1 

 

GİRİŞ  

Gündelik hayatımızı sürdürme biçimlerimizi etkileyen ve yaşam koşullarımızı 

oluşturan siyasi, sosyal ve ekonomik düzenlemelerdir. Bu düzenlemeler, hayat 

algımızı, yaptığımız seçimleri, zevklerimizi, eyleme biçimlerimizi, hatta gelecek 

beklentilerimizi etkilemekte, kimi zaman doğrudan şekillendirmektedir.  

Ancak yönetim biçimlerinin, sosyal yapıların ve ekonomik düzenlemelerin bir 

geçmişi vardır ve bunlar kendiliğinden oluşmazlar. Bunları oluşturan ve 

günümüzdeki biçimine kavuşturan bir dizi tarihsel olay ve bu olaylara yön veren 

insanlar vardır. Mevcut sistemlere itiraz edildiğinde, koşulların iyileştirilmesi ve 

yeniden düzenlenmesi söz konusu olur yahut bu karşı çıkışlar, devrimci durumlar ve 

devrimci sonuçlar doğurur. Dolayısıyla gündelik varoluş tarzlarını büyük ölçüde 

belirleyen sistemler, birer sabit değildir; değiştirilebilir ve düzenlenebilir. Bu 

sistemler, nasıl gündelik hayatı etkiliyorsa, esasen gündelik yaşam içindeki 

değişikliklerden de aynı şekilde etkilenir ve onlar vasıtasıyla şekillenirler.  

Gündeliğin içinde küçük sayılabilecek bireysel eylemler bile toplumsal bir durumla 

ilişkilidir.1 Bu nedenle gündelik hayat, kesinkes toplumsal bir olgudur ve toplum 

biliminin de araştırma alanına girer. Felsefi bir terim olan gündeliklik ise felsefi 

bakış açısı olmadan anlaşılamayacak bir kavramdır. Ancak bu kavram, felsefeyi 

dışlar. Dolayısıyla gündelik, felsefeyi kendi araçlarını kullanarak aşma kapasitesine 

sahip bir kavramdır. Bunun nedeni hem yaşanmışlığı hem düşünceyi içermesidir. 

Bütüncül bir alana yayılır. Çünkü gündelik, yaşanan anlardan oluşmaktadır.2  

Raoul Vaneigem’in ifadesiyle; “Bir insanın yirmi dört saatinde tüm felsefeden daha 

fazla gerçek vardır.”3 Gündelik hayat, farklı olanakları mümkün kılacak içeriğe sahip 

olması nedeniyle, bu olanakları gerçekleştirmek için “kendisinden yola çıkmanın 

kaçınılmaz olduğu diyalektik bir etkileşim” alanıdır.4 

 

 
1 Lefebvre, Gündelik Hayatın Eleştirisi I, 63. 
2 Lefebvre, Modern Dünyada Gündelik Hayat, 24-25. 
3 Vaneigem, Gündelik Hayatta Devrim, arka kapak yazısı. 
4 Lefebvre, Modern Dünyada Gündelik Hayat, 24-25. 



2 

 

Gündelik hayat, bir olanaklar alanı olsa da yaşamın her anına yayıldığı için sıklıkla 

gözden kaçar. Halbuki o, barındırdığı potansiyeller bakımından, üretkenliğin 

alanıdır. Keşfedilmeye açık yapısıyla da kendi içinde bir gizem barındırır. En 

önemlisi de o, insanın tüm faaliyetlerinin, üzerinde temellendiği ortak zemini 

oluşturur.5  

Gündelik hayat “...bizim doğayla dönüştürücü bir praksis içine girdiğimiz, yoldaşlığı 

ve aşkı öğrendiğimiz, iletişimsel becerileri edinip geliştirdiğimiz, normatif 

kavramları pragmatik biçimde formüle edip uyguladığımız, çok çeşitli arzuları, 

acıları ve coşkunlukları hissettiğimiz… ….hayati önemdeki çevredir.”6 Gündelik, 

“...hem bireysel hem de kolektif anlamda, bizim kendi çok yönlü becerilerimizi 

geliştirdiğimiz ve tümüyle bütünleşip gerçek anlamda insan olduğumuz ortamdır.”7 

Gündelik hayatın dönüştürülmesi ve yeniden organize edilmesi, onun içinde 

barındırdığı direniş potansiyelini açığa çıkarmakla mümkündür. Nitekim direnişi 

temelde siyasi olmaktan çok kültürel bir olgu olarak ele alan Hedges’in tanımladığı 

üzere, direniş: yaşanan hayatı sorgulamaya ve onun tutarsızlığı içinde anlam aramaya 

ilişkin bir eylemdir.8 

Direniş, iktidar ve tabi olan ilişkisinin bulunduğu, tahakküm uygulayanla ezilenin 

olduğu, toplumsal eşitsizliklerin yaşandığı her yerde farklı biçimlerde ortaya çıkar. 

Başka bir ifadeyle, “Tahakküm ilişkileri, aynı zamanda direniş ilişkileridir.”9 

Toplumun içinde barındırdığı direniş ve karşı duruş potansiyelleri ise, direniş eylemi 

açığa çıkmadıkça, tam olarak bilinemez.  

Direniş potansiyelini yaratan esasen iktidarın kendisidir. Ancak iktidar, uzaklarda bir 

yerde bulunan ve yukarıdan gelen bir emir değildir. Michael Foucault’nun tabiriyle; 

iktidar, ilişkilerdir.10 Diğer insanlarla kurduğumuz bir ilişkiler ağıdır. Dolayısıyla 

iktidar, tek başına ele alınacak bir olgu değildir. Tersine, iktidar ilişkileri gündelik 

hayatın içindedir ve her gün karşımıza çıkmaktadır. Öyleyse direniş imkanları da 

gündelik hayatın içindedir ve gündelik hayatın yeniden organize edilmesi yoluyla 

 

 
5 Gardiner, Gündelik Hayat Eleştirileri, 14. 
6 Gardiner, 14. 
7 Gardiner, 15. 
8 Hedges, “The Cost of Resistance”. 
9 Scott, Tahakküm ve Direniş Sanatları, 85. 
10 İçinde bulunduğumuz sisteme mahkum değiliz. 



3 

 

radikal durumlar yaratabilmek mümkündür. Bu çalışmada gündelik yaşamın odağa 

alınmasının temel sebebi budur.  

Sanat, toplumda gizli direniş potansiyellerini açığa çıkarabilecek soruların sorulduğu, 

yalnızca eleştirel teorinin değil, pratiğin de alanıdır. Sitüasyonist Enternasyonal 

hareketin öncüsü Guy Debord’a göre sanat; “hayatın derinlemesine kullanımına dair 

soruların tüm kapsamıyla ve pratik terimlerde sorulduğu tek alandır.”11 Sanat, 

hiyerarşik yapısı, gelenekleri ve beğenileriyle hakim toplumun işleyişini 

değiştirebilecek bir potansiyele sahiptir. Başka bir ifadeyle; hayat şiirdir ve her insan 

şairdir.12 

Hayatın ekonomik koşullar ve tahakküm ilişkileri ile ele geçirilişinin eleştirisi, ancak 

hayatı yaşanabilir kılacak yaratıcı/dönüştürücü potansiyeli barındıran estetik eylem 

ile mümkündür. Nitekim estetik eylem, galerilerle ve müzelerle sınırlı olmayan, 

herkes tarafından üretilebilme ve alımlanabilme potansiyeli barındıran bir etkinliktir. 

Dolayısıyla belirlenmiş bir mekanla ve zamanla sınırlı kalma zorunluluğu yoktur. 

Gündelik hayatı sanatın yaratıcı potansiyelini kullanarak dönüştürür.  

Bu bağlamda gündelik hayat koşullarımızı direniş pratikleriyle yeniden yaratmanın 

olanaklarını araştıran çalışma, sanatsal ifade biçimlerinin bu konudaki yerini 

sorgulamaktadır ve estetik eylemlerin gündelik yaşamın dönüştürücü potansiyelini 

nasıl açığa çıkardığı incelenmektedir. 

Çalışmada, bir eylem biçimi olarak sanatın, gündelik hayatla nasıl bir ilişki 

kurabileceği; tarihte bu ilişkinin ne zaman kurulmaya başlandığı, avangart 

sanatçıların bu ilişkinin düzenlenmesi konusunda ne gibi adımlar attığı 

araştırılmaktadır. Tarihsel araştırmalar temelinde, bugün gündelik hayatta bir direniş 

pratiği olarak estetik eylemin olanaklarını konu edinen çalışmada, günümüzde 

avangart sanatçılarla benzer yöntemler kullanan sanatçı ve eylemcilerden de 

örneklere yer verilmektedir. 

Tezin amacı, sanatın gündelik hayatla nasıl ilişki kurabileceğini araştırmaktır. Zira 

sanat, toplumsal dönüşümü mümkün kılacak türden bir etkiye sahipse, toplumda 

direniş potansiyelini açığa çıkaracak olan gündelik hayatla kurduğu ilişkidir. Çünkü 

 

 
11 Debord ve Canjuers, “Devrimci Programın Birliğini Tanımlamaya Doğru”, 330. 
12 Artun, Sanat Manifestoları, 29. 



4 

 

gündelik hayata giremeyen, yani toplum tabanına yayılamayan sanatın, sermaye 

sınıfının güdümünden kurtulması imkansızdır. Bu amaçla, gündelik hayatın içinde 

sanatın, farklı kullanım biçimlerini örnekleyen girişimlere yer verilecektir. Tarihsel 

örneklerden yola çıkılarak oluşturulan çalışma, bugünün koşullarını tanımlayarak 

sanatsal ifade biçimlerinin gündelik hayatı dönüştürme konusundaki potansiyel 

olasılıklarını yeniden düşünmeye odaklanır. En temelde bir yaşam praksisi olarak 

sanatın olumsallığını gösterebilmek kaygısını gütmektedir. 

Çalışma, önce toplumda sosyal sanat söylemlerinin ortaya çıktığı 18. ve 19. 

yüzyıllardan başlayarak; bu yüzyıllarda yaşanan önemli toplumsal hareketleri ve 

bunlara koşut olarak sanatçının tarihsel izlekte devrimci durumlarla şekillenen 

toplumsal konumunu ele almaktadır. Ardından 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren 

özerkliğini eline almaya başlayan sanatçıların 20. yüzyılda ortaya çıkardığı avangart 

sanat akımlarını odağına alarak; bu akımların gündelik hayatı yaratıcı bir biçimde 

dönüştürmeye yönelik eylemlerini incelemektedir. Son olarak geçmiş yüzyıllarda 

oluşturulan tarihsel temellerden hareketle; günümüz koşullarında sanatın hayatı 

dönüştürme potansiyelini avangart sanat tartışmaları üzerinden irdelemekte ve bugün 

bu konuda çalışmalar yürüten hareketlere odaklanmaktadır. 

Kapsamı, sosyal sanat kavramının ve avangart hareketlerin ortaya çıkışından, 20. 

yüzyılda yapılan eylemlere ve bugünün tartışmalarına kadar geniş bir alana yayılan 

çalışmada, temel örnekler üzerinde durulmaktadır. 

Sanatın ve sanatçının toplumsal konumunun geçirdiği dönüşümü, bu konudaki 

kavramların ortaya çıkışını ve gelişimini göstererek, bir temel oluşturma amacıyla 

tez, kronolojik bir akış içerisinde ele alınmış ve tarihsel bir sunum tercih edilmiştir. 

Bununla birlikte kimi yerlerde açılan parantezlerde, kavramların ve tarihsel olayların 

birbirleriyle ilişkilerine de değinilmektedir. Son bölümde ise kuramsal tartışmalar 

merkeze alınmıştır. Tarihsel izlek, bazı kuramsal tartışmaların daha anlaşılır 

kılınmasına hizmet etmesi bakımından tercih edilmiştir.  

Birinci bölümde toplumda sosyal sanat söylemlerinin ortaya çıktığı 18. yüzyıl 

Fransa’sından hareketle; öncelikle 1789 Fransız Devrimi açıklanacak ve bu dönemde 

düşünürlerin sanatın ve sanatçının rolüne dair yaptığı tanımlamalarına yer 

verilecektir. Takip eden 19. yüzyılda yaşanan siyasi, sosyal ve ekonomik 



5 

 

değişimlerin etkisiyle beraber; toplumda sanatçılara nasıl öncü (avangart) bir rol 

atfedildiğine ve sanatın özgürlüğünü nasıl elde etmeye başladığına değinilecektir. 

20. yüzyıla doğru gelirken sosyal sanat ve avangart kavramlarına tarihsel bir bakış 

sunulacak ve estetik kavramının geçirdiği dönüşüm ele alınacaktır. Avangart 

düşüncenin nasıl ortaya çıktığı ve sanatın toplumdaki rolünün nasıl şekillenmeye 

başladığı hakkında bilgiler içerecektir. Bu bilgiler verilirken dönemin toplumsal ve 

siyasi yapısı da göz önünde bulundurulacaktır, zira avangart sanatın şekillenmesinde 

toplumda yaşanan siyasi ve sosyal dönüşümler önemli bir yere sahiptir. 

İkinci bölümde tarihsel sıralamaya bağlı kalınarak 20. yüzyılın avangart hareketleri 

hakkında bilgiler verilecek; avangart grupların gündelik hayatla olan ilişkileri ve 

gündelik hayatla bağlantılı sanatsal pratikleri ele alınacaktır. Bu bölümde, avangart 

grupların faaliyetlerini yürüttüğü dönemin koşulları, siyasi iklimi ve kimi yerlerde 

döneme düşünsel etkide bulunduğu düşünülen filozofların görüşlerine de yer 

verilecektir. Zira bunlar geride bırakıldığı takdirde değişen estetik bakışın 

kavranması zor olacaktır. 

Üçüncü bölümde tüm bu tarihsel olayların kuramsal alanda ne gibi tartışmalar 

yarattığına, avangardın sonu tezlerine ve karşıt görüşlere yer verilecektir. Bugün 

gündelik hayatta bir direniş pratiği olarak sanatın olanaklarını tartışırken gündeme 

alınabilecek konulara değinilecek ve ‘bugünün koşullarında neler yapılabilir?’ 

sorusuna cevaben güncel pratiklerden örnekler verilecektir. 

 

 



6 

 

1.  18. YÜZYIL VE SONRASINDA SANATIN TOPLUMDA DEĞİŞEN 

KONUMU 

1.1 1789 Fransız Devrimi ve Sanatın Toplumsallaşma Süreci 

18. yüzyılda yaşanan Fransız Devrimi (1789), önce Avrupa’nın ve sonra tüm 

dünyanın sosyal sistemlerinde yüzyıllar sonra bile yaşanacak dönüşümler için bir 

parametre olmuştur. Bu önemli olay, günümüz sosyal ve politik yapılanmasının 

oluşumunda olduğu kadar; gündelik hayatın geçmişten günümüze aldığı formun 

biçimlenmesinde de hayati bir yere sahiptir. Tüm dünyaya halkalar halinde yayılan 

değişim ve dönüşümlerin fitilini ateşleyen Fransız Devrimi, geçmişte kalmış tarihsel 

bir olay olmaktan ziyade hala etkisini sürdüren bir devinim noktasıdır.  

Fransız Devrimi, gündelik hayattaki direniş eylemleri ile yaratılan radikal durumlar 

vasıtasıyla, mevcut otoritelerin yerinden edilebileceğini göstermiştir. Bu devrim, 

yönetim biçimlerinin Tanrı ya da doğal bir güç tarafından yaratılmış, verili ve 

değişmez olgular olmadıklarını ortaya koymuştur.13 Fransız Devrimi örneğinde, 

radikal durumların yaratımı ile gelişen bir dönüşümün sürecini izleyebilmek ve 

sonuçlarını görebilmek mümkündür. 

Fransız Devrimi’nin düşünsel arka planını oluşturan, aydınlanmacı düşünürlerin 

özgürlükçü fikirleridir.14 Bu fikirler etrafında şekillenen devrimci dönüşümler 

sayesinde sanatçılar, otonom bir birey olarak toplumda varlığını ortaya koyabilmeye 

başlamıştır. Sanatçıların toplumsal meselelerle ilişkili duruma gelebilmesinin ve 

toplumda bir yer edinebilmesinin imkanları, Fransız Devrimi döneminde yaşanan 

direniş hareketlerinin etkisiyle açığa çıkmıştır. Avrupa’da monarşiye karşı çıkışın 

yaşandığı bu dönemde, hayatın yeniden düzenlenmesi konusunda, düşünürler, 

sanatçılara ve bilim insanlarına düşen görevi tanımlamaya başlamıştır. Nitekim 

sanatın hayatı dönüştürücü gücünü ifade eden sosyal (toplumsal) sanat kavramının 

kullanımı, Fransa'da yaşanan devrimci dönüşümle aynı döneme denk düşmektedir. 

 

 
13 McNeill, Dünya Tarihi, 690. 
14 Çıvgın ve Yardımcı, Çağdaş Dünya Tarihi, 171. 



7 

 

Fransız Devrimi öncesinde Avrupa devletlerinin hemen hemen hepsinde görülen 

siyasal düzen, mutlak monarşidir. Mutlak monarşi, tanrının yeryüzündeki temsilcisi 

olarak görülen kralın yönetimde tam hakimiyeti anlamına gelmektedir.15 Fransa’da 

da kral, mutlak erktir ve devlet; yerelde dolaylı bir yönetim biçimi sürdürmekte, aracı 

olarak ayrıcalıklı sınıflar olan aristokratlar ve ruhbanlardan faydalanmaktadır.16 

Devrim öncesinde soylulara ve saray çevresindekilere has özel bir etkinlik olarak 

sanatın işlevi de bu imtiyazlı kesimi bir bakıma halktan ayırmaktır.17 Sanat üretimi 

ise baskıcı ve otoriter bir yönetime tabidir.18 

Fransa’da nüfusun ayrıcalıklı sınıflar dışında kalan %98’lik kesimi, vergi ödemekle 

yükümlüdür ve neredeyse hiçbir hakkı yoktur. Genel anlamda ele alınırsa, bu 

kesimin içinde şehirlerde ticaretle uğraşan burjuvalar, toprağı işleyerek geçimini 

sağlayan köylüler ve kırsalda el işçiliği yapan zanaatkarlar bulunmaktadır.19 

Amerikan Bağımsızlık Savaşı’nın (1775-1783) ardından Fransız devletinin, savaş 

borçları nedeniyle yaşadığı finansal krizi çözmek için yüksek miktarda vergi 

toplamaya yönelmesi, yönetimden rahatsız olanlar arasında ittifakların kurulmasına 

ve bu ittifakların pekişmesine sebep olmuştur.20  

Burjuvazi-halk cephesinin ittifakıyla gerçekleşen devrimde, karşıt grupları bir araya 

getiren nedenlerin farkını belirtmek gerekir. Örneğin köylüler için, Fransa’nın siyasi 

ve sosyal sisteminde Orta Çağ’dan beri süregelen eşitsizlikler, temel nedendir. 

Ödemekle yükümlü oldukları ağır vergiler altında ezilen köylüler, devamlı artan 

fiyatlar sebebiyle de temel gıda olan buğday ve ekmeğe erişim kaygısı 

yaşamaktadır.21 Ekonomik anlamda güçlenmeye başlayan burjuvaların amacı ise 

yönetimde söz sahibi olmak ve mevcut ekonomik durumlarını koruyabilmektir.22 

Kral XVI. Louis’nin (1754-1793, Fransa) ülkedeki ekonomik krizin çözümü için 

Genel Meclis’i (fr. Etats Generaux)23 toplantıya çağırmasının ardından mecliste 

ayrıcalıklı sınıflar dışında kalan kesimi temsil eden burjuva, hak taleplerini dile 

 

 
15 Çıvgın ve Yardımcı, 167. 
16 Tilly, Avrupa’da Devrimler, 226. 
17 Hauser, Sanatın Toplumsal Tarihi, 146. 
18 Hauser, 144. 
19 Çıvgın ve Yardımcı, Çağdaş Dünya Tarihi, 167-69. 
20 Tilly, Avrupa’da Devrimler, 226. 
21 Rude, Fransız Devrimi, 73. 
22 Hauser, Sanatın Toplumsal Tarihi, 144. 
23 Çıvgın ve Yardımcı, Çağdaş Dünya Tarihi, 166. 



8 

 

getirmeye ve güç kazanmaya başlamıştır.24 Genel Meclis’te kısıtlamalara maruz 

kalan burjuva temsilciler bir araya gelerek Jean-Sylvain Bailly’nin (1736-1793, 

Fransa) başkanlığında Ulusal Meclis’i kurmuştur.25 Bu girişimden sonra meclis 

binasına alınmayan temsilciler, bir tenis kortunda toplanmış ve anayasa 

onaylanıncaya dek faaliyetlerini sürdüreceklerine dair bir yemin töreni 

düzenlemiştir.26 Ulusal Meclis, Temmuz’da kendini Kurucu Meclis olarak ilan 

etmiştir. Kraldan alınan egemenliğin halka geçeceğini gösteren bu hamleyle devrim 

başlamıştır.27  

Öte yandan kralın eski rejimi sürdürme niyeti, devrimcileri silahlı bir örgütlenmeye 

yöneltmiştir. 14 Temmuz günü halk, monarşinin keyfi uygulamalarının sembolü olan 

Bastille Hapishanesi’ni basar ve hapishane görevlileri öldürülür. Bastille’in ele 

geçirilmesi olayı, devrimcilerin monarşiye karşı kazandığı önemli bir zafer olur.28 

Kral, bu hamleden sonra kendisine sunulan Fransız bayrağını kabul etmek zorunda 

kalır. Üç renkli bu bayrakta; mavi özgürlüğü, beyaz eşitliği ve kırmızı kardeşliği 

temsil etmektedir.29 

26 Ağustos 1789’da ilan edilen İnsan ve Yurttaş Hakları Bildirgesi, tarihte ilk defa 

bir toplumun hukuki anlamda büyük imtiyazları olan soylulardan ve kraldan 

kurtulduğunu müjdelemektedir.30 Bildirgede mülkiyet hakkının dokunulamaz ve 

kutsal temel bir hak olarak tanımlanması ise devrimin burjuva bakış açısını 

yansıtması bakımından dikkate değerdir.31  

Varlıklı burjuva sınıfı, hedefine ulaştığında mücadelesine destek veren diğer 

kesimleri saf dışı bırakmış ve devrimin kazanımlarını kendine mal etmek istemiştir. 

Toplumda yeni düzenlemelere gidildiğinde yoksul kesim de devrimden fayda 

görmüştür. Ancak devrim ertesinde ortaya çıkan hissiyat, bir düş kırıklığı olmuş, 

iyimser aydınlanmacı görüş etkisini yitirmeye başlamıştır. Çünkü aydınlanmacı 

liberal görüşe göre eşitlik ile özgürlük özdeş kavramlardır. Liberal görüş, aklı ve 

özgür düşünceyi baskı altına almanın düşüncelerin çarpıtılmasına neden olduğunu 

 

 
24 Rude, Fransız Devrimi, 63. 
25 Rude, 64-65. 
26 Rude, 65. 
27 Çıvgın ve Yardımcı, Çağdaş Dünya Tarihi, 178. 
28 Çıvgın ve Yardımcı, 178-79. 
29 Çıvgın ve Yardımcı, 179. 
30 Çıvgın ve Yardımcı, 184. 
31 Çıvgın ve Yardımcı, 184. 



9 

 

savunmaktadır ki onu zafere götüren de bu olmuştur. Devrim ertesinde ise bu iki 

kavramın birlikteliğinin uygulamada kendine yer bulamamış olması, kötümser bir 

hava yaratmıştır.32 

Fransız Devrimi’nin en önemli yanı, insanlar tarafından meydana getirilmiş 

kurumların varlığının sonsuz olmadığını göstermesidir. Devrim sonrası kültürün 

otoriteye tabiiyetine başkaldırı görülür. En önemlisi de devrim sonrası sanatçılar, 

eser üretiminde uyulması gereken kuralların ve yansıtılacak düşüncelerin yüce 

unsurlar olmadığını fark etmiş ve mevcut normlara şüphe ile yaklaşmaya 

başlamıştır.33  

Rokoko döneminin kültürel yapısı, devrimden sonra etkisini yitirmiş ve sanat 

alanında bir demokratikleşme başlamıştır. Elbette estetik eğilimlerdeki bu değişimler 

ve sanat alanındaki demokratikleşme bir anda yaşanmaktan ziyade zamanla 

olmuştur.34 

Devrimden önce düzenlenen sergilerle etkisini artıran Paris sanat ortamı, devrim 

sonrasında Rönesans devrinden beri sanatın merkezi kabul edilen İtalya’nın yerini 

almaya başlamış ve Paris, modern sanatın beşiği olmuştur. Paris kentini kültürün 

merkezi haline getiren en önemli etken, sergilerin yalnızca Salon’ların malı olmanın 

ötesine geçmesidir. Nitekim devlet 1600’lerin sonunda sanatsal etkinlikleri finanse 

edecek gücünü kaybetmeye başladığında, sanatçılar kendi çabalarıyla sergiler 

düzenlemeye başlamıştır. Bu nedenle Fransa’da sanatsal faaliyetler, ancak 17. ve 18. 

yüzyılda dikkate değer bir öneme sahip olabilmiştir.35 

Sanatın konumunun değişmesi ve demokratikleşme adımları, ilkin estetik eğilimlerin 

yönlendirmesi ile olmuştur. Örneğin; devrim öncesinde Güzellik ve Beğeni Üzerine 

Düşünceler (1765) isimli eserinde, ressam Anton Raphael Mengs şöyle yazmıştır: 

“güzel olan çoğunluğa seslenendir.”36 Devrimden önce sanatçıların hitap ettikleri 

toplumu sorgulamaları, devrimci dönüşüme ivme kazandırmış; devrim ertesinde ise 

kültürel alanda yavaş yavaş başlayan değişimler, sanatın otoriteden özgürleşmesinin 

yolunu açmıştır. Bu düşünceler ile devrim ertesindeki gelişmeler, sanatı halka 

 

 
32 Hauser, Sanatın Toplumsal Tarihi, 144. 
33 Hauser, 144. 
34 Hauser, 146. 
35 Hauser, 145. 
36 Mengs’ten akt. Hauser, 146. 



10 

 

ulaştıracak yönde adımlar atıldığını göstermekte ve sanatın toplumsal konumunun 

değişmeye başladığına işaret etmektedir. 

Devrim sonrası 1791 yılında Salon, tüm sanatçılara açık hale getirilmiştir. Bu dikkate 

değer bir gelişmedir. Çünkü devrim öncesinde Salon’da sadece Akademiye üye 

olanlar sergi açabilmektedir.37 Akademinin otoriter yapısını kıran bu hareket, devrim 

sayesinde gerçekleşmiş; böylece sanat, yalnızca sarayın ya da üst tabakanın sahip 

olabildiği bir mal olmaktan çıkmıştır.38 

Devrim ertesinde sanatın toplumsal hayata katılımı konusunda önemli bir adım 

atılmıştır. Fransız düşünür Marquis de Condorcet (1743-94, Fransa), Journal de la 

Societe de 1789 isimli derginin 1790 yılında yayınlanan tanıtım yazısında, sosyal 

sanat kavramının geliştirilmesi için çağrıda bulunur. Condorcet, sosyal sanatı, sosyal 

bilim ve sosyal matematik ile birleşen bir üçlünün parçası olarak görmektedir. Ona 

göre, bu üçlü, insan doğasının ilkelerine göre oluşturulan kolektif yaşamın rasyonel 

bir organizasyonu anlamına gelmektedir.39 Condorcet’nin sosyal sanat fikri, sanatın 

hayatın düzenlenmesinde etkili bir yere sahip olabileceğini gündeme getirmesi 

bakımından büyük önem taşıyan bir düşüncedir. Nitekim Condorcet’den etkilenen 

düşünürler daha sonra sanatın toplumsal rolü meselesini yeniden ele alacaktır. 

Döneminde etkili bir filozof olan Marquis de Condorcet 1791 yılında meclise 

seçilmiş bir kişidir. Condorcet, hükümetin karar alma sürecinde bütün halkın dolaylı 

şekilde bile olsa söz hakkı olması gerektiğini düşünen ve kanunlar önünde herkesin 

eşit olması gerektiğine inanan bir düşünürdür. Kölelik sistemine karşı çıkmış, idam 

cezalarının kaldırılması yönünde faaliyetler yürütmüş ve kadın haklarını 

savunmuştur. Ancak aydınlanmacı olanların da karşı devrimci olmakla itham edildiği 

terör döneminde tutuklanmış ve idam cezasına çarptırılmıştır.40  

Devrimcileri radikalleştiren ve terör dönemi olarak adlandırılan dönemi başlatan 

önemli olaylardan biri, döneminin önemli olaylarını resimlerinde ele alan ressam 

Jacques-Louis David (1748-1825, Fransa-Belçika)’in de ünlü eserine konu olan, 

gazeteci ve politikacı Jean-Paul Marat (1743-93, Prusya-Fransa)’nın öldürülmesi 

olayıdır. Zira devrimden sonra kralın eski rejimi sürdürme çabaları nedeniyle 

 

 
37 Hauser, 145. 
38 Hauser, 146. 
39 McWilliam, Dreams of Happiness, 3. 
40 Merriman, Modern Avrupa Tarihi, 518. 



11 

 

1792’de kanlı bir darbe yaparak yönetimi ele alan Konvansiyon’un 

radikalleşmesinde Marat, önemli rol oynamıştır. Marat, Sankülotların özgürlükçü 

fikirlerini yaygınlaştıran ve Jakobenler tarafından destek gören bir kişidir.41  

 

Şekil 1: Jacques-Louis David, Marat'nın Ölümü, tuval üzerine yağlı boya, 165 x 128 cm, 1793, 

Belçika Kraliyet Güzel Sanatlar Müzesi, Brüksel.  

Kaynak: https://artsandculture.google.com/asset/7QGjl9R141MCBw (E.T.: 01.10.2022) 

 

Jacques-Louis David, gazeteci Marat’nın Ölümü’nü resmederek gündelik hayatın 

içinden politik anlamı olan bir meseleyi konu edinmiştir. Nitekim döneminin politik 

olaylarını ele alan David’in bu tercihi, sanatın hayatla ilişki kurmasına katkıda 

bulunan, sanatın toplumla ve politika ile ilişkilenmesini mümkün kılan bir harekettir. 

 

 
41 Çıvgın ve Yardımcı, Çağdaş Dünya Tarihi, 189. 

https://artsandculture.google.com/asset/7QGjl9R141MCBw


12 

 

Konvansiyon döneminde, sanat alanında yapılan yeniliklerden en önemlisi, 

Louvre’da bir müzenin kurulmasıdır. Zira devrim öncesinde usta sanatçılara ait ünlü 

eserlerin kamuya açık alanlarda topluma gösterilmesi söz konusu değildir. Yapıtların 

çoğu kralın ve koleksiyonerlerin himayesindedir. Halka açılan müze içerisinde genç 

sanatçılar da usta olarak kabul edilen ressamların eserlerini inceleme ve bunları etüt 

ederek kendilerini geliştirme olanağı bulmuştur.42 

 

Şekil 2: Louvre Müzesi'nin ilk yıllarında sanatçılar usta ressamların eserlerini etüt ederken. Hubert 

Robert, Büyük Louvre Galerisi, 1794-96 dolayları, tuval üzerine yağlı boya, 37x41 cm, Louvre, Paris. 

Kaynak: https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl010063967 (E.T.: 26.09.2022) 

 

1795’e gelindiğinde Jakobenlerin lideri Robespierre’in de öldürülmesiyle etkisini 

yitiren radikal devrimcilik ve terör döneminden sonra Direktuvar isimli yasama 

organı yönetimi üstlenmiştir.43 Ülkedeki iç karışıklığı engelleme amacıyla hükümet, 

savaşta kazandığı askeri başarılarla ün kazanan Napolyon Bonapart’ı (1769-1821, 

 

 
42 Hauser, Sanatın Toplumsal Tarihi, 147. 
43 Merriman, Modern Avrupa Tarihi, 519. 

https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl010063967


13 

 

Fransa-Britanya İmparatorluğu) göreve çağırmıştır. Ayaklanmaları bastıran Bonapart 

ve destekçileri44 ise devrim takvimine göre 18 Brumaire’de (9 Kasım 1799) askeri 

bir darbe yaparak yönetimi ele geçirmiştir.45  

Napolyon’un İmparatorluğu döneminde ise sanatçılar ve eserleri satın alanlar 

arasındaki ilişkiler değişmeye başlamıştır. 18. yüzyılda giderek zenginleşmeye 

başlayan burjuva sınıfı, toplumda sanat eserlerine ilgi duyan ve satın alma niyetiyle 

resimlere yaklaşan bir zümre olmaya başlamıştır. Bu, 17. yüzyılda görülmeyen bir 

durumdur. Çünkü 17. yüzyılda eserler konusunda uzmanlaşmış kişiler ve 

amatörlerden oluşan küçük bir grup sanata meraklıdır.46 Devrimden sonra ise sanat, 

özgür beğeni ve seçimleri ifade edecek bir alan olarak görülmeye ve estetik 

konusuna ilgi duyan bir topluluğa hitap etmeye başlamıştır.47 

1.1.1 Devrim Ertesinde Sanatta Özgürleşme Adımları ve Yeni Eğilimler 

Devrim öncesi sanatta hakim üslup olan Klasisizm yerini, devrimden sonraki süreçte 

Romantizme bırakmıştır. Ancak devrimci fikirlerin yaygınlaşmasında olduğu gibi, 

romantik üslubun olgunlaşması da bir anda olmaktan ziyade zamanla olmuştur. 

Romantizm akımının açığa çıkmasında devrimin etkisi vardır, zira devrim 

olgunlaşmakta olan romantik eğilimlerin açığa vurulmasını olanaklı kılan ortamı 

sağlamıştır. Başka bir ifadeyle, devrim ertesinde sanatın özgürlük mücadelesi büyük 

ivme kazanmıştır. Bu mücadelenin ifade biçimi olan Romantizm, bu nedenle Fransız 

Devrimi’nden bağımsız düşünülemez. Bir direniş hareketi olarak Bastille 

Hapishanesi’nin ele geçirilmesi olayı dahi romantizmin anlamının kurulmasına 

simgesel bir katkıdır. Birbiriyle eştözlü bir bağa sahip olan Fransız Devrimi ve 

Romantizm akımı, sanatta özgürleşmenin ilk adımlarıdır.48 

Erken romantizmde akıl karşıtlığı vardır ve duygular ön plandadır. Devrimin son 

dönemlerinde ise romantizm, yeni bir hayat tarzını müjdeleyen, dünyaya yeni bir 

bakış getiren yönüyle öne çıkmaktadır ve sanat alanında bir özgürleşmenin habercisi 

olur.49  

 

 
44 Merriman, 521. 
45 Merriman, 554. 
46 Hauser, Sanatın Toplumsal Tarihi, 145. 
47 Hauser, 146. 
48 Tiber, “Romantizm ve Fransız Devrimi”, 29. 
49 Hauser, Sanatın Toplumsal Tarihi, 140. 



14 

 

Romantizmin öncelediği bu sanatsal özgürlük, geçmişteki dahi sanatçı algısının 

kırılarak, sanatsal yaratımın herkes tarafından özgürce yapılabileceği yönünde bir 

görüş tarzı ortaya çıkarmıştır. Erken döneminde değilse de, geç romantizmde her 

türden nesnel kuralın yerinden edilmesi söz konusudur. Zira her birey ifadesinde 

kendi standartlarını ortaya koymaya başlar. Devrimin etkisiyle açığa çıkan geç 

dönem romantizmine ait bu özellik, sanat alanındaki bir devrime işaret eder.50 

Romantizmin özgürlük mücadelesi, akademinin yerleşik kurallarına, kiliseye, saraya 

özgü sanata, büyük ustalara meydan okunması anlamına gelir. Tıpkı devrimcilerin 

mücadelesi gibi, romantizm de otoriteye ve geleneklere başkaldırarak yerleşik 

kuralları yıkmaya yönelik bir özgürlük mücadelesine dönüşür.51 Nitekim modern 

sanat mefhumu, bu türden bir özgürlük mücadelesinin ürünüdür. Çünkü modern 

sanatın birincil ilkesi, sanat üretiminde bireyin özgürlüğüdür. Modern sanat, her ne 

kadar belirli estetik normlara ihtiyaç duysa da onun en önemli özelliği, otoriteden 

bağımsız hareket etmesi, mevcut standartlar içine sıkışmaması ve kısıtlamalara karşı 

direnç geliştirebilmesidir.52 

Romantizmin açtığı çığır, sanatçının eser üretiminde özgürleşmesi, başka bir 

ifadeyle, otoritesini kabul ettiği bir topluluğa hitap etmek yerine, bir birey olarak 

varlığını ortaya koyması ve tek tek bireylere seslenmesidir. Bu önemli değişiklik, 

alışılagelmiş nesnel sanat yönetim biçiminin etkisini yitirmesi ve bireysel ifadede 

özgürlüğün yükselişi anlamına gelmektedir.53  

Romantizmin ortaya çıkışından önce sanatçılar, belirli bir topluluğun istekleri ve 

yönlendirmelerine uygun düşecek sanat eserleri üretirken, romantizmle beraber 

görülen kırılma, sanatçıların toplumun isteklerine zıt düşecek bir tavrı 

benimsemesidir.54 

Romantik üslup, ilkin Klasisizm akımının etkisinde olan sanatçılar tarafından 

benimsenmeye başlamıştır. İlk denemelerin bu iki akımın bir tür birleşimi olması ise 

hem klasisizmin hem de romantizmin temelini devrimden alan üsluplar olduğunu 

göstermektedir. Bu iki üslup arasındaki keskin ayrım ise 1820-30 yılları arasında 

 

 
50 Hauser, 140. 
51 Hauser, 141. 
52 Hauser, 141. 
53 Hauser, 141. 
54 Hauser, 141. 



15 

 

görülür. Bu dönemde romantizm, ilerici sanatçıların bir üslubu haline gelir ve klasik 

öğeler terk edilmeye başlanır.55 

1.1.2 Toplumda Sanatçının Avangart (Öncü) Olarak Tanımlanması 

Sanatta romantik eğilimlerin yükselişe geçtiği 1820’li yıllarda Claude-Henri de 

Rouvroy, Comte de Saint Simon (1760-1825, Fransa), sanatçıların toplumsal 

konumunun yeniden tanımlanmasını olanaklı kılan bir girişimde bulunmuştur. 1825 

tarihli Sanatçı, Bilgin ve Sanayici isimli diyalog üzerine kurulu metinde Simon 

tarafından sanatçılara toplumda öncü bir rol atfedildiği görülür. Ona göre sanatçılar, 

bilim insanları ve sanayicilerle iş birliği içinde çalışarak toplumsal hayatın 

düzenlenmesinde öncü rol almalıdır.56 

Simon’un bu tanımı, aydınlanmacı düşünür Condorcet’nin, 1790’da kullandığı sosyal 

sanat nosyonunu çağrıştırır. Nitekim Simon, ilerleme konusundaki görüşleri farklı 

olsa da ustası ve öncüsü olarak hitap ettiği Condorcet’nin fikirlerinden etkilenmiştir. 

Sosyolojinin kurucusu olarak kabul edilen Auguste Comte (1798-1857, Fransa) da 

Simon’un öğrencisidir ve toplum biliminin kökenleri de esasen Saint Simon’un 

fikirlerine dayanmaktadır. Simon’u, toplumu bilimsel bir metotla incelemeye 

yönelten temel neden ise 1789 Fransız Devrimi sonrası Avrupa toplumlarının nasıl 

bir sosyal sisteme ihtiyaç duyduğunu tespit edebilmektir.57 

Simon, devrimin kazanımlarından sonra yapılacak işin toplumun yeniden organize 

edilmesi olduğunu düşünür. Feodal toplum ile endüstri toplumu arasında bir ayrım 

yapan ve endüstri toplumu kavramını ortaya atan Simon, endüstriyel üretimin ve 

emeğin değer gördüğü bir toplum hayal eder. Simon’un ütopyacı vizyonları vardır ve 

fikirleri sosyalizmin öncülü olarak kabul edilir. Onun tanımladığı endüstri 

toplumunda, zihinsel ve fiziksel çalışmanın her türü değer görür. Ona göre, toplumu 

ayakta tutan soylular ve mülk sahipleri değil, üreticilerdir. Bu toplumda da ancak 

bilim insanları, sanayiciler, mühendisler ve sanatçılar öncü olabilir. Fakat bu 

gruplardan hiçbiri toplum üzerinde tahakküm kurmamalıdır. Çünkü yönetmek, 

zorlamak anlamına gelir, oysa Simon, gönüllülüğe dayalı bir organizasyon kurmak 

 

 
55 Hauser, 141. 
56 Harrison, Wood, ve Gaiger, Art in Theory, 1815-1900, 37. 
57 Durkheim, Socialism and Saint-Simon, 64-69. 



16 

 

istemiştir.58 “Eğer yönetimin aşağı yukarı bastırıldığı her sosyal teoriye ‘anarşist’ 

deniyorsa, bu adı Saint-Simon doktrinine de vermek gerekir.”59 

Modern kullanımından önce ordunun en ön saflarında yer alan öncü birlikleri ifade 

eden askeri bir terim olan avangart (fr. avant-garde) kelimesi60 de sanatın toplumdaki 

öncü rolünü ifade etmek için Saint Simon tarafından ilk kez sanatsal bağlamda 

kullanılmıştır.61 Sanatçı, Bilgin ve Sanayici adlı diyalog metninde sanatçı, şöyle 

söylemektedir: “Biz sanatçılar avangart olarak hizmet edeceğiz…”62 

Simon’a göre sanatçı avangarttır zira sanat, toplumun sağaltımında en etkili güçtür. 

Sanat; şiir, roman, resim, heykel, tiyatro gibi ifade araçlarını kullanarak yeni fikirleri 

yaygınlaştırmaktadır. Hedefi doğrudan insanların hayal gücü olduğu için de en canlı 

ve kalıcı etkiyi tesis eder.63 

Saint Simon’un fikirleri hem Fransız Devrimi'nin hem de aydınlanmacı görüşün bir 

ürünüdür. Simon’un erken dönem yazılarında da toplumun düzenlenmesinde bilim 

ve teknolojiye öncelik verildiği görülür. 1824’lere gelindiğinde ise mekanik bir 

toplum görüşünden sıyrılmış ve toplumu canlı bir organizma olarak ele alan romantik 

eğilimli bir görüşü benimsemiştir. Böylece Simon, toplumsal değişim sürecinde 

hayal gücünü ön plana almış ve sanata daha büyük bir rol vermiştir. Simon, sanatçı 

terimini kullanırken şair, yazar, ressam ve müzisyenleri, yani 'hayal gücü insanları'nı 

kastettiğini de açıkça ifade etmiştir.64 

Sanatçılara yüksek bir değer atfeden Simon, yaratıcılığa özel bir önem vermektedir. 

Onun fikirleri, 1830’lu yıllarda sanatçıların bireysel farkındalık ve özsaygıyı ön 

plana alan romantik eğilimleri ile kesişmektedir. Ancak Saint-Simon’un, sanatçıların 

toplumda öncü olması gerektiğini düşünmesinin temel nedeni, heyecan verici ve ikna 

edici yönü dolayısıyla duyguların ifadesi olan sanatın, toplumda olumlu bir etki 

yapacağına olan inancıdır. Bu nedenle Simon’da hayal gücü ve yaratıcılık, bireysel 

tatmin sağlama amacıyla değil, toplumda ortak bir amaca yönelik çalışmayla 

ilişkilidir. Sanat, çağdaş fikirleri yaygınlaştırabiliyor ve genel refahın artmasına 

 

 
58 Durkheim, 84-97. 
59 Durkheim, 97 çev. Selin Yağmur Sönmez. 
60 Strydom, “Theories of the Avant-Grade”, 11. 
61 Nochlin, “The Invention of the Avant-Garde: France, 1830-1880”, 2. 
62 Comte de Saint Simon, “The Artist, the Savant and the Industrialist”, 40 çev. Selin Yağmur 

Sönmez. 
63 Comte de Saint Simon, 40. 
64 Harrison, Wood, ve Gaiger, Art in Theory, 1815-1900, 37-38. 



17 

 

katkıda bulunuyor ise anlamlıdır. Zira toplum yaşayan bir organizma ise sanatın 

estetik tavrı, anti-bireyci olmalıdır.65 

Simon, sanatın uygulayıcılarını, benmerkezci olma ve kişisel kazanç sağlama 

amacıyla hareket etmektense, toplumsal bir sorumluluk duygusuyla ilişkili kılar. Bu 

sanatta etik bir yenilenme gerektirir ve hayal gücünün kullanımını rasyonel bir 

hedefe yönlendirir. Böylece sanatçılar, güncel sorunlarla yüzleşebilmek için içsel 

duyguların gücünü kullanarak dışa dönük bir strateji geliştirebilir.66 

Saint Simon’un, Endüstri Devrimi sonrası teknik yeniliklerle hızla dönüşüm geçiren 

toplumun organize edilmesinde, sanayicileri ve mühendisleri toplumun öncüleri 

olarak kabul etmesi son derece olağan görülebilir. Ancak sanatçıları da bu öncü 

gruba dahil etmesi, önemli bir yeniliktir. Zira o güne değin sanatçının görevi, 

yalnızca var olan gerçekliği çeşitli enstrümanlar aracılığıyla yansıtma olarak 

görülmektedir. Simon, sanatçının bir ayna gibi gerçekliği yansıtması fikrinin tersine, 

onun yaratıcı ve üretici gücünün ön plana çıkmasını sağlamıştır. Böylece kendisine 

atfedilen yansıtmacı rolden sıyrılan sanatçılar, gerçekliği taklit etmekten çok ona 

müdahale edebilir konuma gelecek, birer kurucu özne olabilecektir.67 Nitekim 20. 

yüzyıla gelindiğinde öncü sanatçılar, toplumsal hayatın düzenlenmesinde sanatın 

dönüştürücü gücünü kullanma arzusuyla avangart rolünü benimseyecektir. 

1.2 Fransız Devrimi’nin Avrupa’daki Yankıları ve 1830’larda Sanatın İşlevine 

Dair Yeni Görüşler 

Fransız Devrimi’ni de içine alan 1792 tarihinden başlayarak, 1815 yılına kadar 

Avrupa’da kesintisiz bir savaş dönemi yaşanmıştır. Uzun süre devam eden ve kimi 

zaman kıta dışında yaşanan muharebelerle de çakışan bu savaşlar son derece 

önemlidir, çünkü dünya haritasının değişmesine neden olmuşlardır.68  

20 yıl kadar süren bu savaş döneminden sonra Paris’in işgal edilmesi, Napolyon'un 

önce tahttan çekilmesine; Waterloo Muharebesi (1815) sonrasında ise iktidarını 

tamamen kaybetmesine yol açmıştır.69 Fransa’da taht tekrar Bourbon Hanedanlığına 

 

 
65 McWilliam, Dreams of Happiness, 47-48. 
66 McWilliam, 48. 
67 Günay, “Sovyet Avangart Sanatı”, 387. 
68 Hobsbawm, Devrim Çağı, 89. 
69 Hobsbawm, 100. 



18 

 

geçince, yönetime XVIII. Louis (1755-1824, Fransa) gelmiş, Fransa ise 1789’daki 

coğrafi sınırlarına geri çekilmiştir.70  

Diğer Avrupa devletleri, Fransız Devrimi’ni başta nispeten itidalle karşılasa da 

1815’e gelindiğinde devrime bakış büyük oranda değişmiştir. Çünkü Fransız 

Devrimi’nden ilhamla ortaya çıkan devrimci hareketler, etkisini ve gücünü çoktan 

göstermiştir. Devrimin bir Avrupa ülkesinden diğerine yayılarak sınırlarını 

aşabileceği, devrimci öğretilerini yayabileceği, siyasal sistemleri alt üst edebileceği 

anlaşılmış ve toplumsal bir devrimin olanaklı olduğu fikri zihinlere yerleşmeye 

başlamıştır. Ulus kavramının devletten bağımsız olduğu fikri yaygınlaşmış, halkın 

yöneticilerden ve hakim sınıftan bağımsız hareket edebileceği anlaşılmıştır.71  

Hobsbawm’a göre; Fransız Devrimi evrensel bir olaydır ve diğer ülkeler de bu olaya 

karşı bağışık olamaz. Özellikle savaşlar süresince seferlere çıkan Fransız askerler, 

devrimin bu evrenselliğini dünyaya yaymada son derece etkili olmuşlardır. Nitekim 

devrim öncesinde yalnızca Fransa’da değil, hemen hemen her yerde halk, yöneticileri 

tanrı gibi görmekte ve onların her yaptığının koşulsuz güzel olacağını söyleme 

zorunluluğunu hissetmektedir. Ancak Fransız Devrimi’nin yaygınlaştırdığı fikirlerle 

bir nevi gözü açılan halkları yönetmek artık kolay olmayacaktır.72  

Yaklaşık 20 yıl kadar süren kesintisiz savaşlardan sonra devletler, toprakların 

yeniden paylaştırılması ve barış yapma sürecine girmiştir. Zira krallar ve devlet 

adamları, savaşların tehlikeye düşürdüğü rejimlerin bütünlüğünü koruyarak, 

korktukları devrimlere karşı önlem almak niyetindedir. Bu nedenle 1815 yılından 

1854-56 yıllarında yaşanan Kırım Savaşı’na kadar, Avrupa’da büyük bir savaş 

çıkmamıştır. Hatta 1914 yılına gelene kadar ikiden fazla devletin karıştığı büyük bir 

savaş yaşanmaz. Bu dönemde uluslararası çapta bir savaşın engellenmesi başarı 

olarak görülebilir zira uluslararası düzeyde bir yığın devrimci ayaklanma ve çatışma 

yaşanmıştır.73  

Avrupa’da 1815 ile 1848 yılları arasında tüm dünyayı etkisi altına alan çeşitli 

devrimler gerçekleşmiştir. Bu devrimlerden biri, 1830’da Fransa’da yaşanan ve 

Bourbon Hanedanlığının yıkılmasıyla sonuçlanan Temmuz Devrimi’dir. Kültürün 

 

 
70 Hobsbawm, 114. 
71 Hobsbawm, 103-4. 
72 Hobsbawm, 104. 
73 Hobsbawm, 112-13. 



19 

 

siyasi alanda aktif ideolojik bir unsur olarak ele alınmasını ifade eden sosyal sanat 

kavramı da Temmuz Devrimi döneminde radikal çevrelerde ön plana çıkmıştır.74  

1830’lara hakim olan devrimci dalga, Avrupa’nın batısındaki aristokrat kesimin 

güçlenen burjuvaziye karşı aldığı yenilgiyi de kesinleştirmiştir.75 Bundan sonraki 

süreçte gelecek elli yıl boyunca bankacılardan, sanayicilerden ve yüksek makamlarda 

bulunan memurlardan oluşan büyük burjuva, hakim sınıf olacaktır. Fransa, İngiltere 

ve Belçika’da büyük burjuvaların benzer şekilde uygulamaya koydukları siyasal 

sistem, liberal kurumları demokrasi tehdidine karşı güvenceye alma üzerine kurulu, 

seçmenlere mülk sahibi olma ve eğitim sınırlaması getiren, anayasal monarşiye 

dayalı bir sistemdir.76  

 

Şekil 3: Eugène Delacroix, Halka Yol Gösteren Özgürlük, Temmuz 1830, tuval üzerine yağlıboya, 

260 x 325 cm Louvre, Paris. 

Kaynak: https://www.artsy.net/artwork/eugene-victor-ferdinand-delacroix-eugene-delacroix-la-

liberte-guidant-le-peuple-liberty-leading-the-people (E.T. 13.04.2022) 

 

 

 
74 McWilliam, Dreams of Happiness, 3. 
75 Hobsbawm, Devrim Çağı, 125. 
76 Hobsbawm, 125. 

https://www.artsy.net/artwork/eugene-victor-ferdinand-delacroix-eugene-delacroix-la-liberte-guidant-le-peuple-liberty-leading-the-people
https://www.artsy.net/artwork/eugene-victor-ferdinand-delacroix-eugene-delacroix-la-liberte-guidant-le-peuple-liberty-leading-the-people


20 

 

19. yüzyılın temellerini ifade eden 1830’lu yıllar, içinde bulunduğumuz ekonomik 

sistemin ve sosyal düzenin de şekillenmeye başladığı dönemdir.77 Politik alanda 

ortaya çıkan değişikliklerin arkasında yatan da esasen toplumsal ve ekonomik 

değişimler olmuştur. Toplumsal hayatta bir dönüm noktası sayılabilecek 1830 yılı, 

Avrupa’da ve ABD’de sanayileşme ve kentleşme bakımından olduğu kadar kültürel 

ve ideolojik açıdan da önemli bir yere sahiptir.78  

Bir sanatsal ifade aracı olarak edebiyat, 1830 Devrimi ertesinde önemli gelişim 

göstermiştir. Zira bu dönemden sonra Honoré de Balzac (1799-1850, Fransa) ve 

Marie Henri-Beyle Stendhal (1783-1842, Fransa) gibi yazarların roman türünde 

verdiği eserlerde gündelik yaşamın içindeki açmazların, çelişkilerin ve çatışmaların 

ifade edildiği; bireyler arasındaki psikolojik ayrımların çözümlemelerle ortaya 

çıkarıldığı görülür.79 1830 yılı, yüzyıl kadar uzun bir süre yazın alanını bu türden 

problemlerle meşgul edecek olan sanatsal bir eğilimin başlangıcı olarak 

yorumlanabilir. 

1830’lu yıllarda Fransız Devrimi ile güç kazanmaya başlayan burjuva sınıfının siyasi 

ve ekonomik yükselişi devam etmiş ancak yaşam tarzları ve düşünceleri farklı olsa 

da kapitalist burjuvalar, aristokratların yönetimde uygulayageldikleri yöntemleri 

neredeyse hiç değiştirmeden kullanmıştır. Aristokratları yenilgiye uğratarak hakim 

sınıf olan burjuvanın zaferinden sonra ortaya çıkan Romantizm akımına karşıt 

hareketler de 1830’lu yıllarda oluşmaya başlar.80 

Burjuvanın zaferinde, işçi sınıfından destek görmesinin önemli bir payı olmuştur. 

Zira emekçilerin ve burjuvaların devrim öncesindeki kaygılarında ortaklaştığı yanlar 

vardır. Ancak 1830 Devrimi ertesinde kendi haklarını elde etmek için orta sınıfa 

güven duyamayacağını fark eden emekçiler arasında bir sınıf bilincinin gelişmesiyle 

sosyalist teori, somutluk kazanmaya başlamıştır.81 1830 yılı, siyasi alanda radikal bir 

yeniliğin ortaya çıkışına zemin hazırlamış; Fransa, İngiltere ve diğer Avrupa 

 

 
77 Hauser, Sanatın Toplumsal Tarihi, 211. 
78 Hobsbawm, Devrim Çağı, 126. 
79 Hauser, Sanatın Toplumsal Tarihi, 211. 
80 Hauser, 212. 
81 Hauser, 212. 



21 

 

ülkelerinde işçi sınıfı, öz bilince sahip ve bağımsız bir güç olarak varlığını ortaya 

koymaya başlamıştır.82  

Tüm bu gelişmelere koşut olarak, 1830’lu yıllarda burjuva sanatının yahut toplumcu 

sanatın faydacı yaklaşımına ve klasik sanatın ideal formlarına karşı bir tavır olarak 

“sanat için sanat” görüşü ortaya çıkmıştır.83 

Romantik akımın içinden doğan bir mefhum olarak sanat için sanat; en başta klasik 

üslubun kuralcı yaklaşımına bir tepkidir. Daha sonraları ise sanat alanının dışa 

bağımlı yapısını ortadan kaldırmaya yönelik bir anlam kazanır ve sanatın tümüyle 

özgür biçimde icrasını ifade eder. Pierre Jules Théophile Gautier (1811-1872, 

Fransa) tarafından 1834 yılında ortaya atılan bu görüşe göre, sanat; burjuva sınıfının 

değerlerini yansıtma zorunluluğundan ve her türlü dış faktörden arındığı ölçüde 

sanattır. Sanat, bir araç olarak hizmet etmek yerine, sanat yapma amacıyla üretildiği 

zaman özerk olabilir. Romantik eğilimlerden beslenen sanat için sanat görüşünün 

açılımı; gerçekleşmekte olan güncel olaylardan sanatın kendini yalıtması ve 

toplumsal alana müdahaleden kaçınarak kendi korunaklı alanında varlığını 

sürdürmesi demektir. Ancak sanatın, varlığını muhafaza edebilmek için kendi içinde 

kapalı bir sistemi benimsemesi, hakim güç olan orta sınıf ile bir anlaşmaya gidilmesi 

ile de aynı anlama gelir. Sanatın, burjuva ile yaptığı bu örtülü anlaşmanın temelinde 

ise kendi özerkliğini elde edebilme çabası yatmaktadır.84 

1830’lu yıllara kadar sanatın bir propaganda aracı olabileceğini düşünen burjuva, 

1830’a gelindiğinde şüphe ile yaklaştığı sanatı, siyasetten uzak, toplumsal 

meselelerle ilgisiz bir alan olarak görmeye başlar. Sanat için sanat fikri, sanatçının 

siyasetin de üzerinde yüce bir konuma sahip olması, başka bir ifadeyle, altın bir 

kafese girmesi anlamına gelir.85 

Uzun yıllar boyu, hatta bugün bile estetiğin önemli tartışmalarından biri olan sanat 

için sanat mefhumu, sanatın ne için yapıldığına dair soruları ve sanatçının 

toplumdaki işlevini gündeme getirir. Sanat, hayatın gerçeklerini bir kenara koyup 

bizatihi kendi için üretildiğinde ve varlığını ortaya koyduğunda özerk olmaktadır. 

Kendi içindeki biçimsel tutarlılığını ve bütünlüğünü de bu özerkliğe borçludur. 

 

 
82 Hobsbawm, Devrim Çağı, 125-26. 
83 Hauser, Sanatın Toplumsal Tarihi, 212. 
84 Hauser, 226. 
85 Hauser, 227. 



22 

 

Çünkü toplum içindeki meselelerle uğraştığında, yaşamın zorunlulukları tarafından 

sınırlanan bir yapıya sahip olacaktır. Bu bakımdan özerklik, sanat üretiminde en 

temel gereklilik olarak gözükür. Ancak sanatın kendi içindeki özerk üretiminin, 

toplumda nasıl bir etki edeceği konusu tartışma yaratır.86 

Sanatın kendi varlığını sürdürebilmesi için özerk olması gerektiği açıktır. Ancak 

sanatın toplumdaki amacı ve etkisi her daim tartışma konusu olacaktır. Çünkü sanat, 

salt estetik haz üretme amacıyla kendi için varolmaya çabalasa da yalnız kendisi için 

varolamaz. Böyle bir çaba, toplum denen olgunun yok sayılması gibi gülünç bir 

anlam ifade eder. Estetik haz, toplumsal bir işleve yöneltildiğinde, kendi anlamını 

kaybetme tehlikesi taşısa da sanatın alımlayıcısının eserde kendini bulabilmesi veya 

ona katılabilmesi ancak bu yolla mümkündür. Bununla birlikte, sanatçı, üretiminde 

herhangi bir erek gütmese de eserin kendisi, toplumsal olanın ifadesi olabilir. 

Örneğin yalnızca estetik kaygılarla üretilen bir eserin biçimsel kurulumu, toplumsal 

bir karşılık bulabilir veya toplumsal meselelere değinen bir eser, pekala salt estetik 

yönden de incelenip yorumlanabilir.87 

1830’lu yıllarda sanatın toplumsallığı konusunu gündeme getiren önemli isimlerden 

biri ise Charles Fourier’dir (1772-1837, Fransa). Fourier, toplumsal hayatın 

düzenlenmesi konusunda çağdaşı Saint Simon kadar etkili görüşler ileri sürmüştür. O 

da Saint Simon gibi ütopyacı sosyalist olarak adlandırılır. İlk büyük eserini 1808’de 

yayınlayan Fourier, burjuva ideologları tarafından aklın hükmü ve aydınlanma ile 

gerçekleştirileceği vadedilen ilerlemenin, gündelik hayatta bir karşılığının 

olmadığını, eleştirel ve alaycı üslubuyla dile getirmiş bir düşünürdür.88 1832 yılında 

yayınlanan Le Phalanstere (Falanster) isimli dergi sayesinde de Fourierizm, 

1850’lerin sonlarına değin etkisini koruyacak olan radikal bir güç olmuştur.89 

Fourier’nin toplumsal değişim planı, insanın arzularını bilimsel açıdan ele alma 

uğraşı veren bir çabanın ürünüdür. Ona göre; fiziksel ve psikolojik dürtülerin 

temelinde iyi huylu arzular vardır ve arzuları bastırmak, suça yönelmeye veya sosyal 

antagonizmaya yol açmaktadır. Bu nedenle onun tasarısı, evrensel uyumun 

yakalanması adına, baskının ortadan kaldırıldığı bir gelecek tahayyülüdür. Fourier’e 

 

 
86 Hauser, 228. 
87 Hauser, 228. 
88 Engels, Ütopyadan Bilime Sosyalizmin Gelişimi, 64. 
89 McWilliam, Dreams of Happiness, 188. 



23 

 

göre, ancak arzunun içgörüsü, emeği zevk alınacak bir işe dönüştürebilir. Yoksulluğu 

ortadan kaldırmanın ve barışçıl bir ortamda kardeşçe yaşamanın olanakları, arzunun 

serbest bırakılması yoluyla açığa çıkacaktır. Kolektif mutluluğun imkanı da 

buradadır. Bu tasarının mekanı ise Phalanstere (Falanster)’dir.90 

 

Şekil 4: Bir Falanster Fikri: Victor Considerant, Sosyal Kader (fr. Destinee Sociale), cilt 1., 2. baskı, 

1847. East Anglia Üniversitesi, Norwich. Görsel: Anonim. 

Kaynak: Neil McWilliam, Dreams of Happiness: Social Art And The French Left, 1830 – 1850, 189. 

 

Falanster’de sanatçının konumu ise Fourier tarafından ölçülü biçimde tanımlanmıştır. 

Fourier, dayatmalara maruz kalmanın toplumsal sorunlara yol açtığını düşündüğü 

için sanatın özgürleşmesinin yolunun da her türlü ahlaki amaçtan arındırılması 

olduğunu düşünür. Saint-Simon’un tersine Fourier’de, sanatçıya bir liderlik vasfı 

verilmez; zira o, böyle bir girişimin de otoriter olma riski taşıdığının altını çizer.91 

Fourier’de, entelektüel bireylerin yetişmesine ortam sağlama arzusu ve sanatçıların 

toplumdaki armoniye katılımına teşvik vardır. Entelektüellik, yalnızca zengin 

sınıfların elde edebildiği bir lüks olmaktan çıkmalı, sanatçılar da kendi eğitim 

seviyesini yükseltebilecek imkanlara sahip olmalıdır. Bu, toplumsal uyumun 

önkoşuludur. Sanatçılar, bu imkanlara sahip olduğunda geniş bir kitleye hitap 

edebilecek, toplumda itibar görebilecek ve refah düzeyini yükseltecektir.92 

Fourier, yaratıcı edimin hep yoksulluk ve ihmal edilme üzerine gelişmesinden 

rahatsızlık duyduğu için sanatçılara zenginlik ve itibar vadetmiştir. Zira sanatçıların 

finansal açıdan bağımlı oluşu, onların kendi bağımsızlığından ödün vermesine yol 

açmaktadır. Piyasanın yönlendirmelerine maruz kalmanın da sanatçıların toplumsal 

eleştiri yapabilme kapasitesini kısıtladığını düşünmektedir. Ancak maddi 

kısıtlamalardan kurtulan sanatçılar, üretimlerinde özgür hareket edebilecektir. Bu 

sorunun çözümü için Fourier, sanatçılar için uluslararası fon destekleri sağlama 

 

 
90 McWilliam, 188-89. 
91 McWilliam, 189. 
92 McWilliam, 189. 



24 

 

amaçlı öneriler ileri sürmüştür. 1840’lı yıllarda Fourier’nin takipçileri ise onun 

görüşlerini kültürel alandaki gelişime katkısı bakımından yeniden ele alacaklardır.93 

1830’ların sanat için sanat ve toplumcu sanat görüşleri, paradoksal biçimde birbiri 

içine geçmiş haldedir. Örneğin Saint Simon’nun destekçileri ve Fourier’ciler, 

romantizmin öncüsü olduğu sanat için sanat görüşünün bencil ve bireyci yanına 

karşıdır. Ama aynı zamanda romantik akımın her türlü otoriteden ve kuraldan 

bağımsızlaşmayı ilke edinen özgürlük fikirlerini benimserler. Romantizmin doğalcı 

yaklaşımı da onların pozitif ve açık fikirli yanları ile örtüşür ve bu doğalcılık ile 

sosyalizm arasında bir yakınlık bulurlar. Romantikler ise kimi zaman etkinci 

(aktivist) olana, kimi zaman da sanat için sanat görüşüne yönelen bir kararsızlık 

sergiler.94 

1.3 1848 Devrimleri ve Sanatçının Değişmekte Olan Toplumsal Konumu 

1840’lı yıllara kadar Avrupa’da halkın büyük kesimi hala kırsalda yaşamaktadır; 

üretim ise kent ile kırsal kesimin iç içe geçtiği bir biçimde yapılmaktadır.95 Ancak 

1840’lardan sonra hızlanan kentleşmeyle beraber artan üretim ve ticaret, şehirde 

yaşayan orta sınıfların iddialarının artmasına yol açmıştır. Taşradaki üretimin 

azalması, endüstrileşmenin erken dönemlerinde rekabetin yükselişi ve nüfus artışının 

tarım kaynaklarına yaptığı baskı gibi sebepler hem yoksulluğu hem de hakim sınıfın 

gücünü yitirme kaygısını artırır.96 Öte yandan, işçiler de orta sınıftan bağımsız 

hareket eden bir güç olarak varlığını ortaya koymaya başlamıştır.97 

Toplumsal değişimlerle beraber, romantizmin hem devamı hem de ona karşıt bir 

akım olarak edebiyatta Stendhal ve Balzac tarafından temsil edilen doğalcılığın 

yükselişine tanık olunmuştur. Değişmekte olan toplumsal yaşamın incelenmesini 

içeren doğalcılıkta; yalnızca doğaya ya da yaşama yönelme değil, somut olguları ele 

alma yoluyla toplumsal hayatın gerçeklerini konu edinme vardır. Doğalcılığın 

sanatın toplumsallaşma sürecine en önemli katkısı ise insanların hayattan bağımsız 

bir yapıntı ile karşı karşıya olmaktansa, doğalcılıkta gerçeğe dair çok fazla imge 

 

 
93 McWilliam, 190. 
94 Hauser, Sanatın Toplumsal Tarihi, 228-29. 
95 Price, 1848 Devrimleri, 13-14. 
96 Price, 21. 
97 Hobsbawm, Devrim Çağı, 125-26. 



25 

 

bulabilmesi; böylece ona katılabilir veya karşı çıkabilir olmasıdır.98 Sanatın 

toplumsal meselelerle ilişkilenmesini olanaklı kılan bu önemli adımın devamında, 

doğalcılıkla iç içe geçen bir akım olarak gerçekçilik (realizm) de 1840’lı yıllarda 

yükselişe geçecektir. 

1848 Devrimlerinin hemen öncesinde Karl Marx (1818-1883, Almanya-Birleşik 

Krallık) ve Friedrich Engels (1820-1895, Almanya-Birleşik Krallık) tarafından 

yazılan Komünist Manifesto yayınlanmıştır. Burada proletarya (işçi sınıfı)’nın varlığı 

ilan edilir. Manifesto’nun yayınlanmasının ardından proletarya, kapitalist, komünist 

ve sosyalist gibi sözcükler, Avrupa’nın küçük ve radikal gruplarına has özel bir 

jargon olmaktan çıkarak artık gündelik dilin içine yerleşmeye başlar.99 

İşçi sınıfının, ilk defa bağımsız siyasal bir eylemci olarak içinde yer aldığı 1848 

Devrimleri, büyük çaplı bir devrimci dalgayı ifade eder. 1848’de Fransa, İtalya, 

Alman devletleri ve Habsburg İmparatorluğu’nda; 1847’de İsviçre’de devrimler olur 

ve bu devrimlerin etkisiyle ortaya çıkan kargaşa İspanya, Danimarka, Romanya, 

İngiltere, İrlanda ve Yunanistan’a kadar yayılır.100 

1848 Devrimleri, yalnızca bir ulusun verdiği mücadele ile sınırlı kalmaması yönüyle 

Fransız Devrimi’nden ayrılır. Farklı yerlerde eş zamanlı yaşanması nedeniyle 

“halkların baharı” olarak da anılır. Zira 1848 Devrimlerinde olduğu kadar hiçbir 

zaman bir “dünya devrimi” ne yaklaşılmamıştır.101  

Komünist Manifesto’nun yayınlanmasından sonra ilk devrim, Şubat 1848’de 

Fransa’nın Paris kentinde ortaya çıkmıştır. Kendiliğinden oluşan bu devrimci 

patlama, daha sonra Avrupa’nın başka yerlerinde de muhalifleri harekete geçiren bir 

eylem olmuştur.102  

Paris’te isyanı tetikleyen olay, ulusal seçim kampanyasını sonuçlandırma amacıyla 

düzenlenmesi planlanan bir ziyafetin, hükümet tarafından düzeni bozacağı 

gerekçesiyle iptal edilmesidir. Toplantının yasaklanması sonucu, radikallerin protesto 

çağrıları üzerine, işçi ve öğrencilerden oluşan gruplar meydanlarda toplanır. Bir 

sonraki gün bu protestolara orta sınıfın çıkarlarını koruyan sivil bir ordu olan Ulusal 

 

 
98 Hauser, Sanatın Toplumsal Tarihi, 229-30. 
99 Marx, Louis Bonaparte’ın On Sekiz Brumaire’i, 7 Ahmet İnsel’in sunuş yazısı. 
100 Hobsbawm, Devrim Çağı, 126. 
101 Hobsbawm, 126. 
102 Price, 1848 Devrimleri, 41. 



26 

 

Muhafızlar da destek verir. Böylece yalnızca büyük burjuva olarak tabir edilen 

hakim sınıfın çıkarlarını gözettiği düşünülen rejime karşı bir cephe oluşmuştur. 

Otoritesi sarsılmaya başlayan kral Louis-Philippe’in (1773-1850, Fransa-Birleşik 

Krallık) birtakım reformlar yapmaya razı gelmesiyle olaylar kısmen yatışmış olsa da 

Capucines Bulvarı'ndaki Dışişleri Bakanlığı askerlerinin halka açtığı ateş, olayların 

gidişatını değiştirir. Zira kralın kendi halkını öldürtmesi, insanları öfkelendirmiş ve 

olayları şiddetlendirmiştir.103   

Direnişçiler, özellikle sokak aralarında yük arabalarını devirerek ve kaldırım taşları 

gibi malzemeleri kullanarak çeşitli barikatlar oluşturmuştur. Nitekim Georges-

Eugène Haussmann’ın (1809-1891, Fransa) Paris kentinde devrimci hareketleri 

engelleme amacıyla düzenlemeler yapmasından hemen önce, dolambaçlı ve 

labirentvari yapısıyla Paris sokakları, direnişçilerin barikatlar kurarak kralın 

ordusuna karşı mücadele edebilmesini olanaklı kılan bir yapıya sahiptir.104  

Sokaklarda çatışmalar yaşanırken 23 Şubat günü, Hotel-de-Ville’de (Paris belediye 

binası) bir grup parlamenter ve cumhuriyetçinin toplanarak bir geçici hükümet 

kurmalarıyla devrim ortaya çıkmıştır.105  

Paris’te yaşanan olayların Avrupa’nın diğer kentlerine de yayılması uzun sürmemiş, 

Paris’ten gelen haberler sonrası liberal reformlar talep eden orta sınıflar ve işçiler 

çeşitli gösteriler yapmıştır.106  

Avusturya İmparatorluğu’nda patlak veren olayların başında, Macaristan’ın 

özerkliğini elde edebilmesi için anayasal bir reform programını devreye sokma 

girişimleri ve aydın bir meclisin kurulması için seçim yapılmasına yönelik çağrılar 

olmuştur. Baskıcı yönetimden rahatsız olduklarını ifade eden eğitimli gruplar ise 

yayınladıkları bir bildiride; adil vergilendirmenin olduğu bir sisteme geçilmesini, 

sansürün kaldırılmasını ve eğitimin yaygınlaştırılmasını talep etmiştir. Bu talepler 

sonrası, 13 Mart’ta Aşağı Avusturya Meclisi’nin toplanması, kalabalıkları bir araya 

getirmiş ve olaylar Paris’te olduğu gibi gelişim göstermiştir. Protestoları 

engellemeye çalışan askerler, halkın silahlı saldırısına aynı şekilde cevap verince 

direnişçiler, Paris’te olduğu gibi barikatlar kurmaya başlamıştır. Bu çatışmaların 

 

 
103 Price, 42. 
104 Price, 42. 
105 Price, 43. 
106 Price, 44. 



27 

 

ardından imparator, liberal bir anayasanın geçerli olacağını duyurmuş; Macarların 

kendi yasalarını yapmadaki özerkliğini de onaylamıştır.107  

İtalya’da ise bağımsız eyaletlerin yöneticileri, 1830 Temmuz Devrimi’nden sonra 

ortaya çıkan Fransız modeli anayasaların uygulamaya konulması yönünde baskılara 

maruz kalmaktadır. Avrupa’dan gelen haberlerle artış gösteren protestolarda, bir 

parlamento seçimi yapma ve basın özgürlüğünü tesis etme gibi talepler dile 

getirilmiştir. Göstericilerle askerler arasında şiddetli çatışmalar yaşanmaya 

başlayınca, halk tarafından sokaklara barikatlar kurulmuştur. İsyancıların çoğunun 

işçilerden oluştuğu çatışmalarda birçok kişi hayatını kaybetmiştir.108  

Almanya’da ortaya çıkan olaylarda da Paris’ten yayılan haberlerin etkisi vardır. Bu 

haberler, yönetimlere karşı siyasi taleplerin artmasına neden olmuştur. Batı 

Almanya’dan başlayan isyan dalgası sırasıyla; Bavyera, Doğu Prusya, Berlin ve 

Kuzey Almanya’yı sarmıştır.109  

Alman eyaletlerindeki muhafazakarlar, isyanların yol açtığı krizi çözmek için 

Avusturya ve Prusya’dan gelecek askeri bir desteği beklemiştir. Ancak Prusya kralı 

IV. Friedrich Wilhelm, (1795-1861, Prusya Krallığı) taşrada ve kentlerde yaşanan 

isyanlarla meşguldür. Üstelik Berlin’de çıkan ayaklanmalara karşı uygulanan askeri 

müdahale sonrası büyük bölümü işçilerden oluşan 200 kişinin öldürülmesi olayı, 

isyanları körüklemiştir. Bu olayın ardından kral Wilhelm, anayasal monarşi rejimini 

onaylamak durumunda kalmıştır. Böylece diğer Alman eyaletlerinde de benzer 

kararlar ilan edilmeye başlanır; zira yöneticiler olası devrim hareketlerini engellemek 

adına liberal politikalar izlemeye yönelmiştir.110  

Hükümetlerin kararları Hollanda ve Belçika’da da liberal değişiklikler yapılması 

yönünde olmuştur. Yöneticiler, ayaklanmaları engellemek için yoksulların durumunu 

kısmen iyileştirmeye ve daha çok kişiye seçme hakkı vermeye yönelmişlerdir.111  

Büyük Britanya’da ise 1848 ayaklanmalarının etkileri Londra, Glasgow ve 

Liverpool’da ve tekstil kentlerinde görülmeye başlanmıştır. Britanya’da ancak az 

sayıdaki bir işçi grubu isyanlara kalkışmıştır. Hükümet ise kendine karşıt hareketlerin 

 

 
107 Price, 44-45. 
108 Price, 46-47. 
109 Price, 47. 
110 Price, 48. 
111 Price, 48-49. 



28 

 

içindeki çekişmelerden faydalanmış ve ayaklanmaların önüne geçmek için askeri 

gücünü kullanmıştır.112  

1848’in Britanya’daki yankısı bir devrim ile değil; siyasi reformla sonuçlanmıştır. 

Zira ortaya çıkabilecek bir devrimin etkilerinden endişe duyan liberal orta sınıflar, 

devrim ihtimaline karşı sıkı önlemler almışlar ve korktukları işçi ayaklanmalarını 

engellemek için kışkırtıcı bir girişimde bulunmaktan kaçınmışlardır. Direnişçilerin 

bir kısmını tutuklamış, olası eylem planlarının önüne geçmek için protesto yapılacağı 

öngörülen meydanlara çok sayıda asker ve kolluk kuvveti göndermişlerdir.113  

1848 yılında Avrupa’yı etkisi altına alan devrimlerde işçiler, ilk defa örgütlü bir 

şekilde siyasi haklar talep etmeye başlamıştır. Her ne kadar başarısızlıkla 

sonuçlanmış gözükse de 1848 Devrimleri, önemli politik ve toplumsal dönüşümlerin 

yolunu açmıştır.114  

 

Şekil 5: Horace Vernet - Rue Soufflot'taki Barikatlarda, Paris, 25 Haziran 1848, 1848-49. 36x46, 

German Historical Museum (Deutsches Historisches Museum), Berlin.  

Kaynak: https://gallerix.org/storeroom/802827698/N/4673/?navi=1387 (E.T. 13.04.2022) 

 

 
112 Price, 49. 
113 Merriman, Modern Avrupa Tarihi, 699. 
114 Merriman, 699. 

https://gallerix.org/storeroom/802827698/N/4673/?navi=1387


29 

 

 

Fourier’ci sanat eleştirmeni ve kuramcı Gabriel-Desire Laverdant’ın 1848 

Devrimi'nden üç yıl önce yayınladığı Sanatın Misyonu ve Sanatçıların Rolü (De la 

Mission de I'art et du Rol des Artistes) adlı eserinde, sanatçının toplumsal 

konumunun da yeniden tanımlandığı görülür. Laverdant, bu eserinde sadece sanat ve 

toplumun birbirine bağımlılığı fikrini değil, aynı zamanda toplumsal eylem ve reform 

aracı, devrimci propaganda ve ajitasyon aracı olarak da sanatın rolünü, daha devrim 

öncesinde vurgulamıştır.115  

Laverdant’a göre, toplumun bir ifadesi olan sanat, sosyal eğilimleri açığa 

vurmaktadır. Bu nedenle de öncü ve açıklayıcıdır. Toplumun temelindeki vahşeti ve 

pisliği tüm çıplaklığıyla ortaya sermektedir. Avangart olmak ise sanatın toplumdaki 

bu öncü rolünü üstlenmekle ilgilidir.116 Laverdant, eserinde şöyle yazar: “Sanatın 

öncü rolünü kendine yaraşır biçimde yerine getirip getirmediğini, sanatçının 

gerçekten avangart olup olmadığını bilmek için, insanlığın nereye gittiğini bilmeli, 

insan ırkının kaderinin ne olduğunu bilmeli.”117  

Saint-Simon gibi, sanatın toplumsal hayata yön verebilecek öncü (avangart) 

potansiyeli olduğuna inanan Laverdant, sanatın toplumdaki rolünü doğrudan 

devrimcilikle ilişkili kılmıştır. 

1848’lere değin sanatın toplumsal işlevine dair öne sürülen görüşlerin ana amacı, 

hakim sınıf olan burjuvanın sanat üzerindeki otoritesini ortadan kaldırmak ve sanatı 

gündelik hayatla ilişkili kılmaktır. Çünkü geniş anlamda ele alınırsa 19. yüzyılın 

sanatı, burjuva bireyciliğine yakındır. Burjuvazi içinse sanat, bu sınıfa mensup 

kişilerin hayatlarındaki maddi kısıtlamalardan ve varoluşsal çelişkilerden 

kaçabilecekleri gündelik hayatın dışında başka bir alandır. 118 

1850’li yıllarda bu duruma karşı bir tavır geliştiren ise Fransız sanatçı Jean Désiré 

Gustave Courbet (1819-77, Fransa-İsviçre) olmuştur. Courbet, gündelik hayata dair 

toplumsal konuları ele aldığı gerçekçi yaklaşımıyla avangart bir eğilim gösterir.119 

 

 
115 Laverdant’dan akt. Poggioli, The Theory of the Avant-Garde, 9 çev. Selin Yağmur Sönmez. 
116 Poggioli, 9. 
117 Laverdant’dan akt. Poggioli, 9 çev. Selin Yağmur Sönmez. 
118 Hopkins, Dada and Surrealism, 2. 
119 Hopkins, 2. 



30 

 

Courbet tarafından 1849-50 yılları arasında yapılan Ornans'ta Cenaze (Fr. Un 

enterrement à Ornans) isimli tablo, bu eğilime bir örnek teşkil eder. Eser, 1850 

yılında Paris Salonu’nda sergilendikten sonra büyük tepki toplamıştır. Hatta kimi 

eleştirmenler tarafından iğrenç bir tablo olarak nitelendirilmiştir. Bu tepkilerin 

arkasında yatan fikir ise resmin gerçekliği değil, ideal olanı ele alması gerektiğidir. 

Courbet, ideal olanı yansıtmak yerine gerçekliği açıkça ortaya koyduğu için birçok 

eleştirmen tarafından çirkinliği övmekle suçlanmıştır. Kimi eleştirmenler ise 

ressamın sanatta yeni bir yol açtığını düşünmektedir. Tablonun bunca tepki 

çekmesinin en büyük sebebi dini, tarihi ya da mitolojik bir konuyu ele almaması, bir 

kasabanın gündelik hayatından sıradan bir olayı konu edinmesidir. Bu, o güne değin 

insanların görmeye alışık olduğu bir konu değildir. Courbet içinse, bir cenaze 

töreninde bir kişinin diğerleri tarafından son yolculuğuna uğurlanmasını betimleyen 

bu resim, büyük ölçekte resmedilmeye değerdir.120 

 

Şekil 6: Gustave Courbet, Ornans’ta Cenaze, 1849-50, Orsay Müzesi, Paris, Fransa.  

Kaynak: http://art-now-and-then.blogspot.com/2019/12/courbets-burial-at-ornans.html (E.T. 

15.05.2022) 

 

 
120 Riat, Gustave Courbet, 59-60. 

http://art-now-and-then.blogspot.com/2019/12/courbets-burial-at-ornans.html


31 

 

Courbet’nin eserleri, hem gündelik hayata dair ele aldığı konular ve gerçekçi 

yaklaşımı bakımından sanat alanında estetik bir yeniliğe işaret etmekte hem de içerik 

bakımından toplumsal konuları işlediği için politik bir angajmanı içinde 

barındırmaktadır. 

Courbet’nin resimlerine politik bir anlam kazandıran bir diğer unsur da toplumda 

yarattığı etki; özellikle de eleştirmenler tarafından sahiplenilmesi yahut sert bir 

şekilde eleştirilmesidir.121 Tepkilere yol açan bir başka önemli resim de Courbet’nin 

1849 yılında yaptığı Taş Kıranlar isimli tablodur. 

Tablo, ilk bakışta yalnızca gündelik hayatı konu edinen sıradan bir tablo olarak 

gözükse de içeriğinde derin bir anlam barındırır. Dönemin sosyal koşullarına da 

işaret eden bu derin anlam, yalnızca sanatın değil, toplum biliminin de araştırma 

alanına girmektedir. Courbet’nin resmindeki en önemli yenilik, onun dönemin sosyal 

sistemine yönelik eleştirel bir tavır alması ve bu tavrı açıkça ortaya koymaktan da 

çekinmemesidir. Courbet’nin resmine hakim olan genel üslubun akademinin ideal 

resim beklentisinin tam zıttı olduğu da aşikardır. Resme detaylı bir bakış atıldığında, 

sosyolojik atfı olan göstergeler ise kolaylıkla gözlemlenir. Resmin odağında bulunan 

taş kıran iki insan, emekçi olarak; o yıllarda artık sosyal bir sınıf olarak 

tanımlanmaya başlanan işçi sınıfı (proletarya) olarak tanımlanabilmektedir.122  

 

 
121 Clark, Image of the People, 137. 
122 Yılmaz, “Göstergebilimsel Çözümlemelerle Realist Sanat Eserlerinin Sosyolojik Anlatıları Üzerine 

İncelemeler”, 841. 



32 

 

 

Şekil 7: Gustave Courbet, Taş Kıranlar, 1849, tuval üzerine yağlı boya, 165 x 257 cm, 

Gemäldegalerie, Dresden.  

Kaynak: https://www.wga.hu/frames-e.html?/html/c/courbet/1/courb103.html (E.T. 29.05.2022) 

 

Taş Kıranlar resminde olduğu gibi Courbet, genellikle gündelik yaşamı konu edinmiş 

ve kırsal kesimde yaşayan kişileri resmetmiştir. Courbet’nin resimlerinde ağırlıklı 

olarak gündelik hayatın sıradan ve doğal görünümleri yer aldığından tasvirlerin ilahi 

olana değil, dünyevi olana yakın olması, izleyicilerin tasvirlerle gerçek yaşam 

arasında sıkı bir bağ kurmasını olanaklı kılar. Böyle bir bağın kurulabiliyor olması, 

eserlere gerçekte var olan bir sosyal sistemin doğrudan eleştirisi olarak yorumlanma 

yolunu açar. Taş Kıranlar isimli tablodaki bir diğer önemli gösterge de işçilerin 

yıpranmış giysileridir. Çalışan emekçilerin kıyafetleri, esasen işçilerin yaşam 

koşullarını ve çalışma hayatındaki zorlukları yansıtmakta; onların ekonomik 

koşullarını açıkça ortaya koymaktadır.123 

Özetle, Courbet’nin Taş Kıranlar isimli resmindeki tüm bu tasvirler, toplumsal 

sınıflar arasındaki eşitsizliğe gönderme yapmaktadır. İşçilerin toplumsal hayattaki 

yerini ve çalışma şartlarını yansıtan resim, yalnızca gündelik hayattan bir kesit 

 

 
123 Yılmaz, 842. 

https://www.wga.hu/frames-e.html?/html/c/courbet/1/courb103.html


33 

 

sunmakla kalmaz; tüm bu içeriği itibariyle toplumsal farkındalık yaratmaya aracılık 

eder.124  

Courbet’nin öncüsü olduğu realist (gerçekçi) hareket, toplumda sanatçının konumuna 

ve sanat-toplum ilişkisine dair bugün de sormakta olduğumuz soruların başlangıç 

noktası olarak kabul edilebilir. Realist hareketin etkisiyle, 1800’lerin ikinci yarısında 

hem sanatçı kavramının tanımında hem de sanatın toplumsal rolüne ilişkin bakış 

açısında büyük değişiklikler olmuştur. Sanatçıların toplumda bulundukları konumları 

sorgulamaları ve toplumda bir değişimi arzulamaları, onları işçi hareketleriyle de 

birlik olmaya yöneltmiştir. Böylece bir emekçi olduğunun farkında olan sanatçı, 

yalnızca bir tuvalin içine sıkışmayarak burjuva sanat kurumlarının dayatmalarına ve 

monarşiye karşı direnebilen politik bir eylemci olarak yeniden konum alabilmiştir.125 

1.4 1871 Paris Komünü Döneminde Sanatçının Bir Eylemci Olarak Toplumsal 

Hayata Katılımı 

1871 Paris Komünü’nden önce Fransa’da sanatın özgürlük olanakları üzerine 

birbirine karşıt iki farklı anarşist görüşün ortaya çıktığı görülmektedir. Genç yazar 

Emile Zola’nın (1840-1902, Fransa) Courbet’nin sanatının üslupsal niteliklerine 

duyduğu coşku ve Pierre-Joseph Proudhon’nun (1809-1865, Fransa) Courbet’nin 

gerçekçi estetiğine yönelik övgüsü, karşı karşıyadır.126 

Proudhon, bu konudaki görüşlerini 1865’te ölümünden sonra yayınlanan Du Principe 

de l'art et de sa Destination Sociale (Sanatın İlkeleri ve Toplumsal Hedefleri 

Üzerine) adlı son kitabında özetlemiştir. Proudhon’a göre, sanat üretimi kaçınılmaz 

olarak toplumsaldır. Çünkü sanatçının tarihe yön verebilme ve toplumu 

değiştirebilme potansiyeli vardır ve sanatçı, bu potansiyeli kullanabildiği ölçüde 

özgürdür. Proudhon’un Courbet’nin gerçekçiliğine duyduğu hayranlığın sebebi de 

budur: çünkü bir sanatçı olarak Courbet, eleştirel yaklaşımıyla tarihi 

dönüştürmektedir. Proudhon’a göre, Courbet anarşist eleştiri ve toplumsal dönüşüm 

arasında var olan diyalektik etkileşimi sanatsal alana doğru genişletmektedir.127 

 

 
124 Yılmaz, 842. 
125 Apostol, “Güvencesizlik ile Direniş Arasında Sanat İşçileri: Bir Tarih”. 
126 Antliff, “Freedom, Individualism, Revolution: Courbet, Zola, Proudhon and Artistic Anarchism”. 
127 Antliff. 



34 

 

Zola, Proudhon’dan farklı olarak, sanatçının toplumdaki konumundan ve tarihsel 

rolünden ziyade, sanatsal ifade özgürlüğü üzerinde durmuştur. Zola’ya göre, sanatın 

bir sanatçı için özgürlük aracı olabilmesinin koşulu, sanatçının kendi estetik 

duyarlılığını ortaya koyabilmesi ve kendi zevklerini yansıtabilmesi; bir başka 

deyişle, kendini ifadede özgür olabilmesidir. Nihayetinde sanatçıya toplumda 

eleştirel ve işlevsel bir rol atamak yerine, sanatsal ifade gücünün ve sanatçının kendi 

içindeki üslup yeniliklerinin sanatçıyı özgür kılacağını vurgulamıştır. Bu nedenle 

Zola’ya göre, Courbet’nin sanatı, toplumdaki görevi ve eleştirel tavrı bakımından 

değil, öncelikle resimlerinin sahip olduğu estetik yenilikler dolayısıyla, anarşist 

içeriği bakımından övgüye değerdir.128  

İkili arasında süregelen bu tartışma, 1860’ların sonlarına kadar devam etmiştir. 

1871’e gelindiğinde, iki ay kadar sürecek Paris Komünü’yle bu tartışma da bir 

anlamda çözünmeye uğramıştır. Zira iki teori de baskıcı bir rejim hüküm sürerken 

sanatta özgürlüğe nasıl ulaşılacağı konusunda üretilen anarşist sanat teorileridir. Paris 

Komünü ile birlikte teoriler pratiğe dökülme imkanı bulmuştur ve Komün, özgür 

sanatsal yaratım için yeni olanaklara ilişkin fikirler doğurmuştur.129 

Paris Komünü, 1870 yılında Fransa’nın Prusya’ya savaş ilan etmesinden kısa bir süre 

sonra uğradığı kesin yenilgiyle patlak veren olaylarla ortaya çıkmıştır. Fransa’nın 

yenilgisiyle Almanlar, Ocak 1871’de Paris’i işgal etmiş, ordunun silahlarına el 

koymuş ancak Paris çevresindeki atölye sahipleri ve işçilerden oluşan Ulusal 

Muhafızlar birliğine müdahalede bulunmamıştır. Mart ayına gelindiğinde Ulusal 

Muhafızlar, hem Louis Adolphe Thiers (1797, 1877, Fransa) liderliğinde kurulan 

yeni Fransa hükümetine hem de işgalci Almanlara karşı bir direniş başlatmak için 

hazırlıklara başlar. Daha önce Lyon ve Marsilya’ya kurulan özerk komünleri örnek 

alan direnişçiler, şehri yönetmek üzere bir komün kurar ve bütün Fransa içinde özerk 

belediyeler kurulması için çağrıda bulunurlar. Kimi bölgelerde kısa ömürlü komünler 

kurulur; kimi yerlerde ise bu girişimler başarısız olur. Paris’te kurulan komün ise 21 

Mayıs gününe kadar kente egemen olur. 21 Mayıs’la ile başlayan haftayla beraber 

 

 
128 Antliff. 
129 Antliff. 



35 

 

Versailles Hükümeti birliklerinin, barikatlar arkasında yavaş yavaş geri çekilen 

işçileri Paris sokaklarında katletmesiyle komün kanlı bir şekilde son bulur.130 

İki ay kadar devam eden bu Komün süresince Courbet, başkanlık yaptığı Sanatçılar 

Federasyonu’nun faaliyetlerini yürütmüştür. Bu federasyonun temel amacı, devrim 

sonrası dönemde radikal bir sanat programını uygulamaya koyabilmektir. Teorik 

olanın pratiğe de alan açmaya başladığı bu dönemde, Courbet ve yoldaşları sanatta 

tam özgürlük isteklerini açıkça dile getirme imkanı bulmuştur.131 

Paris Komünü döneminde yaşanan son derece dikkate değer bir olay, Vendome 

Sütunu’nun yıkılmasıdır. Bu olay, yalnızca bir sütunun yere indirilmesini değil; bu 

sütunun temsil ettiği anlamın da yıkılmasını ifade etmesi bakımından tarihte önemli 

bir yer tutar. Üstelik olay, eylemcilere bu konuda destek vermesi sebebiyle 

Courbet’nin de hayatını tamamen değiştirmiştir.132 

Paris Komünü’nden önce 1870 yılının Eylül ayında Courbet, Milli Savunma 

Hükümeti’ne sunduğu öneride bu sütunun niçin yıkılması gerektiğini açık bir şekilde 

dile getirir: “Vendôme Sütunu sanatsal hiçbir değer taşımamakla birlikte 

imparatorluk hanedanlığındaki savaş ve fetih düşüncelerini ifade etmektedir. Ki, aynı 

düşünceler bir cumhuriyet ulusunun reddettiği nosyonlardır, dolayısıyla yurttaş 

Courbet, Savunma Bakanlığı’nın bu sütunun yıkılması konusunda izin vermesi 

gerektiğini belirtmektedir.”133 Sonuçta Courbet’nin bu önerisi aynı yıl değilse de 

Paris Komünü döneminde gerçekleşme imkanı bulmuştur ve 16 Mayıs 1871’de 

Bonapartizmin ve militarizmin sembolü olan bu yapı yıkılmıştır.134 

Vendome Sütunu’nun yıkılması olayı, Marx’ın da uzun yıllar önce Louis 

Bonaparte’ın On Sekiz Brumaire’i isimli kitabında bahsi geçen bir konudur.135 Marx, 

1851-52 yılları arasında şöyle yazmıştır: “Fakat imparator pelerini en nihayet Louis 

Bonaparte’ın omuzlarına konduğunda, Napoleon’un Vendôme Sütunu’ndaki tunçtan 

heykeli yere devrilecektir.”136 

 

 
130 Tilly, Avrupa’da Devrimler, 243-44. 
131 Antliff, “Freedom, Individualism, Revolution: Courbet, Zola, Proudhon and Artistic Anarchism”. 
132 Kılçer, “Paris 1871 Komünü, Vendôme Sütunu ve bir ressam Gustave Courbet”. 
133 Courbet’den akt. Kılçer. 
134 Kılçer. 
135 Kılçer. 
136 Marx, Louis Bonaparte’ın On Sekiz Brumaire’i, 175. 



36 

 

Vendome Sütunu’nun yıkılması eyleminden sonra Courbet’nin adı Paris Komünü’yle 

anılmaya başlanmıştır. Kanlı bir şekilde bastırılan Komün’den sonra da hükümet 

sütunun yıkılmasından Courbet’yi sorumlu tutmuştur. Bu sebeple İsviçre’ye sürgüne 

giden Courbet, daha sonra verilen zararın onarılması için yüksek miktarda para 

ödemekle cezalandırılmıştır.137 

 

Şekil 8: Vendome Sütunu Yerde: Paris Komünü, Paris, Fransa Ulusal Kütüphanesi (BnF). Fotoğraf: 

Braquehais Bruno (1823-1875).  

Kaynak: https://www.courbet.ch/la-liberte/ (E.T. 16.04.2022) 

 

Vendome Sütunu’nun yıkılması, esasen heykelin temsil ettiği anlamı yıkıma uğratan 

estetik bir girişimdir. Courbet’nin Komün direnişçileriyle birlikte hareket ederek 

kamusal alana müdahalede bulunması ise sanatçının politik bir eylemci olarak hayata 

karışmaya başladığının göstergesidir. 

 

 
137 Kılçer, “Paris 1871 Komünü, Vendôme Sütunu ve bir ressam Gustave Courbet”. 

https://www.courbet.ch/la-liberte/


37 

 

1.5 19. Yüzyılın Sonunda Estetik Deneyimdeki Dönüşümler 

18. ve 19. yüzyılda yaşanan toplumsal dönüşümlerin etkisiyle sanat, giderek 

geleneksel bakış açılarından uzaklaşmaya başlamıştır. Özellikle 1880’li ve 1890’lı 

yıllarda Avrupa sembolizminin duyarlılığından hareketle, 19. yüzyılın sonunda resim 

alanında büyük yenilikler yapılmıştır. Van Gogh, Seurat, Gauguin ve Cézanne gibi 

ressamların eserleri, bu yenilikçi resim yaklaşımına örnektir. Gauguin ve Cézanne’ın 

resimlerinde radikal biçimde natüralizmden uzaklaşıldığı, renklerin bozulduğu ve 

boşluğun düzleştirildiği görülür. Bu tür yenilikler, Picasso’nun 1907’de yaptığı 

Avignonlu Kızlar eserinde görülebileceği gibi, Rönesans resim geleneğinden gelen 

doğrusal perspektifin dışlanmasının önünü açmıştır. Aynı dönemlerde Alman 

Ekspresyonizminin ve Fransız Fovizminin de renklerin natüralist olmayan 

kullanımlarını denediği görülür.138  

Estetik alandaki bu yeniliklerin toplumsal düzeyde de etkilerini göstermesi 

kaçınılmaz olmuştur. Toplumsal hayatın dönüşümünde estetik ve biçimsel yenilikler, 

gündelik hayatın içindeki deneyimlere nazaran sınırlı bir etkiye sahip olsa da daha 

sonra gelecek avangart sanatçılar için bir temel oluşturması bakımından önem arz 

etmektedirler. 

Sanat eserleri, her zaman yeniden üretilebilir veya kopyalanabilir olmuşsa da, bir 

yeniden üretim metodu olarak fotoğrafın kullanıma girmesiyle sanatın anlamı, bu 

dönemlerde başka bir değişime daha uğramıştır. Fotoğrafın bu anlam değişimine en 

büyük etkisi, insan eliyle üretimin yerini göze veya objektife ait olan bir işlevin 

alması olmuştur.139 

Tekniğin etkisiyle ortaya çıkan bu yer değiştirme, sanat eserlerinin de geleneksel 

etkilerini değiştirmiştir. Esasen sanat yapıtının fotoğrafın kullanımı ile değişen 

yapısı, onun şimdi ve burada oluşu, içinde bulunduğu mekana ve bağlama 

özgülüğünü yitirmesi şeklinde olmuştur. Eserin mülkiyetinin yerinden edilmesi, 

orijinal esere atfedilen anlamda bir kaymaya yol açmıştır. 140 

Benjamin’in ifadesiyle, teknik olarak yeniden üretim vasıtasıyla yitip giden, eserin 

sahip olduğu auradır. Bir eser tekrar üretilip çoğaltıldığında, bulunduğu yere 

 

 
138 Hopkins, Dada and Surrealism, 3. 
139 Benjamin, Teknik Olarak Yeniden Üretilebilirlik Çağında Sanat Yapıtı, 10. 
140 Benjamin, 11-12. 



38 

 

özgülüğünü kaybederek erişebilir olur ve hayatın içine girmeye başlar. Bu dönüşüm 

de geleneği kırarak, bir yenilenme sürecinin yolunu açar.141 

Bu yenilenme, eserlerin bir kitleye hitap edebilecek düzeyde kapsayıcı bir 

potansiyele sahip olması anlamına gelir. Auranın yok oluşu, toplumsal algı 

düzeylerinde değişime neden olmuştur. Bir nesnenin biricikliğinin ve 

benzersizliğinin yok olması, onun geçici ve tekrar edilebilir olması anlamına gelir. 

Kutsal veya büyüsel olarak algılanan nesneler, her yerde var olabilecek duruma 

getirilir.142 

Sosyalizmin ortaya çıkışıyla beraber fotoğrafın da devrimci bir yeniden üretim aracı 

olarak kullanımı yaygınlaşmıştır. Bu gelişme ise sanatta biriciklik, orijinallik ve 

sanat için sanat türünden görüşleri yaygınlaştırarak, auranın yok oluşunu bir problem 

olarak gündeme getirmiştir. Teknik yeniden üretimin en büyük katkısı ise kutsal ve 

tapınılası olarak görülen nesnelere olan bağımlılığın ortadan kalkmasıdır. Sanat 

eserlerinde aranan bir nitelik olarak orijinalitenin etkisini yitirmesini de beraberinde 

getiren bu süreç, sanatın toplumsal alandaki siyasi işlevinin de müjdecisidir.143 

Sanatı gündelik hayattaki deneyimlere yaklaştırma ve izleyicileri salt bakışla 

sınırlamayarak eserlere dahil etme girişimleri, önce İtalyan Fütürist avangartlarla 

başlar ve daha sonra Dada ve Sürrealizm akımlarında görülür. Dadacı ve Sürrealist 

sanatçılar, resimsel üsluplarını oluşturmada Kübistlerden, Fütüristlerden ve 

Ekspresyonistlerden etkilenir. Örneğin kübist kolajlar, Dadacıların fotomontaj 

tekniğini geliştirmesinde etkili olmuştur.144 

Ancak Dadacılar ve Sürrealistler Kübizmin resim alanındaki yeniliklerine rağmen, 

yine de onun “sanat için sanat” görünüşünden rahatsızlık duymuşlardır. Kübizm, 

görsel yeniliklerle izleyicileri şok etse ve gerçekliğe bakışta yeni bir algı oluştursa da 

nihayetinde özerktir. Resimdeki biçimsel yenilik, eserleri bakışa dayalı estetik haz 

nesneleri olmaktan çıkaramamaktadır. Gündelik hayatta bir dönüşüm yaratma 

potansiyeli deneyimin kendisindedir. Bu farkındalıkla hareket eden Fütürizm, Dada 

ve Sürrealizm gibi akımlar gündelik hayattaki deneyimlere odaklanmışlardır.145 

 

 
141 Benjamin, 14. 
142 Benjamin, 17. 
143 Benjamin, 20. 
144 Hopkins, Dada and Surrealism, 4. 
145 Hopkins, 4. 



39 

 

20. yüzyılın başlarında gelişen Fütürizm, Konstrüktivizm, De Stijl, Dada ve 

Sürrealizm gibi sanat hareketleri modern dünya deneyimi ile sanat arasındaki ayrıma 

karşı çıkar. Bunun temel nedeni ise siyasetle olan ilişkileri ve sanatın izleyicileriyle 

yeni bir ilişki kurması gerektiğine dair fikirleridir. Nitekim kültür kuramcısı Peter 

Bürger’e göre, 20. Yüzyılın başlarında Avrupalı avangartların temel amacı, sanatın 

özerkliğinin yani “sanat için sanat” fikrinin, başka bir birliktelik yaratmak için 

zayıflatılmasıdır; sanat ile hayatın birlikteliği: yani bir “yaşam praksisi olarak 

sanat”.146

 

 
146 Hopkins, 2. 



40 

 

2.  SANAT VE GÜNDELİK HAYAT İLİŞKİSİ BAĞLAMINDA 20. Y.Y.’IN 

AVANGART HAREKETLERİNİN İNCELENMESİ 

2.1 İtalyan Fütürizmi: Hareketin Ortaya Çıkışı, Düşünsel Arka Planı ve 

Gündelik Hayatla Kurduğu Yeni İlişki Biçimleri 

İtalya’da ortaya çıkan Fütürizm akımı, 20. yüzyılın sanatına ve kültürüne yön veren 

avangart kavramının şekillenmesinde büyük etkiye sahiptir. Fütürist Hareket, Birinci 

Dünya Savaşı öncesindeki teknolojik gelişmelerin ve endüstrileşmenin getirdiği 

yeniliklerin etkisindedir ve diğer Avrupa ülkelerine göre endüstrileşme yarışının 

gerisinde kalmış İtalya’da ortaya çıkan heyecanlı bir gelecek tahayyülüdür. Türkçeye 

“Gelecekçilik” olarak çevirebileceğimiz Fütürizm akımına adını veren hareketin 

kurucusu İtalyan sembolist şair Filippo Tommaso Marinetti (1876-1944, Mısır, 

İtalya)’dir. Fütürizm hareketi, Marinetti tarafından yazılan Fütürist Manifesto’nun 

1909’un şubat ayında La Gazzetta del Emilia başta olmak üzere, dönemin farklı 

İtalyan gazetelerinde yayınlanmasıyla adını duyurmuştur.147 Manifesto, aynı 

zamanda Marinetti’nin editörlüğünü yaptığı sembolist şiir dergisi Poesia’nın 1909 

Şubat-Mart sayısında da yer almıştır.148  

20 Şubat 1909’da ise manifesto, Paris gazetesi Le Figaro’nun ön sayfasında 

yayınlanır. Paris’te yayınlanmasının ardından manifesto, tüm dünyada büyük bir 

yankı uyandırır. Çünkü Paris, o dönemde Avrupa’nın sanat merkezidir. Bu kışkırtıcı 

manifestoyla Fütürist kelimesi de sanatçıların ve halkın hayal gücünü yakalamayı 

başarmıştır.149  

Fütürizm, kendisinden sonra gelen Dada ve Sürrealizm gibi avangart hareketler için 

neredeyse bir paradigma haline gelmiştir.150 Çünkü Fütürizmin kendisini bir 

manifestoyla ilan etme biçimi ve yenilikçi yaklaşımları, daha sonra ortaya çıkan 

 

 
147 Tonini, I Manifesti Del Futurismo Italiano. 
148 Marinetti, Poesia. 
149 Taylor, Futurism (Sergi Kataloğu). çev. Selin Yağmur Sönmez. 
150 Rainey, “Introduction: F. T. Marinetti and the Development of Futurism”, 1. 



41 

 

hareketler için bir çıkış noktası olmuştur. Fütürizmden sonra gelen avangart 

hareketler de manifesto ile kendilerini ilan etmişlerdir. En önemlisi de Fütürizmin 

sanatın hayatla kaynaşması gerektiğine dair fikirleri, Dada ve Sürrealizm gibi 

avangart hareketleri etkilemiştir. Fütüristler, “19. yüzyıl boyunca yaratılan sanat ve 

hayat ayrılığını reddetmişlerdir.”151 Temel amaçlarını ise şu sözlerle ifade 

etmişlerdir: “Hayata yeniden girmek istiyoruz.”152  

Fütüristler, resmin amacının yalnızca ‘insanı’ konu edinmek olduğunu da 

reddetmiştir. Titreyen, acıyı hissedebilen bir elektrik lambasının, en az acı çeken bir 

insan figürü kadar ilgi çekici olabileceğini düşünmektedirler. Fütüristlerin bu 

düşünceleri, insanı merkeze alan bir düşünme biçiminden ziyade çevresel etmenlerin 

de göz önünde bulundurulduğu bir sanat anlayışını gündeme getirmesi bakımından 

önem arz etmektedir.153 

Fütürist düşüncenin oluşumunda 20. yüzyıl filozofu Henri-Louis Bergson (1859-

1941, Fransa)’un fikirlerinin etkisi büyüktür. Zira Marinetti’nin ve Fütürist ressam 

Umberto Boccioni (1882-1916, İtalya)’nin yazdığı manifestolarda doğrudan adı 

geçmektedir. Nitekim Bergson’un, (Spinoza’nın ileri sürdüğü conatus kavramına 

benzer biçimde) “elan vital” olarak tanımladığı; yaşam enerjisi, itki, atılım gibi 

anlamlara gelen kavramı ve her şeyin bir oluş, akış halinde olduğu yönündeki 

düşünceleri, Fütüristleri fazlasıyla etkilemiştir. Fütüristler, hem resimlerinde bu 

oluşum halindeki gerçekliği görselleştirmeye çabalamış hem de bu düşünce onların 

eylemlerinde vücut bulmuştur.  

Fütüristlerin en önemli özelliklerinden biri de Fütürist resimle ilgili manifestolar 

kaleme almaları, manifestolarda geleceğe yönelik ifadeler kullanmaları ve Fütürist 

eserleri bu manifestolardan sonra vermeye başlamalarıdır.154 Bu, daha sonraları 

ortaya çıkan kavramsal sanatta olduğu gibi, Fütürizmin eser üretiminden önce 

düşünme eylemine dayalı bir hareket olduğuna işaret etmektedir. Dolayısıyla 

Fütürizm, fikirsel altyapılar üzerine kurulu bir sanatsal üretim pratiğine sahiptir. 

 

 
151 Rainey, 1.çev. Selin Yağmur Sönmez. 
152 Boccioni vd., “Futurist Painting: Technical Manifesto”, 65.İt. Orj. “Noi vogliamo rientrare nella 

vita.” çev. Selin Yağmur Sönmez. 
153 Rainey, “Introduction: F. T. Marinetti and the Development of Futurism”, 9. 
154 Taylor, Futurism (Sergi Kataloğu), 17. 



42 

 

Fütüristler, teknolojik gelişmelerle değişen hayatı, sanata uyarlama isteğindedir ve 

estetik kavramına da yeni bir bakış getirirler. Çok açık bir ifadeyle; Fütüristlere göre 

“gürleyen bir otomobil Semadirek Zaferi’nden155 daha güzel”dir.156 Onlara göre, 

artık estetik durağan ve geleneksel olan değil; yaşanılan çağın daha iyi bir ifadesi 

olması bakımından, dinamik ve yeni olandır.  

Marinetti, yayınladığı ilk Fütürist Manifesto’da modernizme övgüler yağdırır ve 

geçmişe değgin her şeyi, müzeleri, akademileri ve kütüphaneleri yıkmak 

gerektiğinden bahseder. Hatta bu tip yerleri mezarlara benzetir. Ona göre savaş bir 

mikrop kırıcı olarak görev görür. Marinetti, tıpkı bir ölünün mezarını ziyaret eder 

gibi müzeye gitmenin ve geçmişin sanat eserlerine hayranlık duymanın insanda 

ancak çürümeye yol açtığını, bu eylemle hiçbir ilerleme kaydedilemeyeceğini 

vurgular. Geçmişin tüm kalıntılarını ölü; geleceği de canlı ve dinç olarak gören 

Marinetti’nin heyecanını -yıldızlara bile meydan okuyan- manifestosunun her bir 

satırında hissetmek mümkündür.157 

1909’da ilk Fütürist Manifesto'nun yayınlanmasının ardından, 1910 yılında Umberto 

Boccioni, Carlo Carrà (1881-1966, İtalya), Luigi Russolo (1885-1947, İtalya), 

Giacomo Balla (1871-1958, İtalya) ve Gino Severini (1883-1966, İtalya-Fransa)’nin 

önce Fütürist Ressamlar Manifestosu’nu, sonra Fütürist Resim: Teknik Manifesto’yu 

yayınlayarak158 harekete destek olmalarıyla Fütürist düşünce büyük bir güç kazanır. 

Sanatçılar, İtalya’nın genç sanatçılarına seslendikleri Fütürist Ressamlar 

Manifestosu’nda, İtalyan sanatçıların 16. yüzyıldan beri antik ihtişamların 

sömürüsüyle yaşadığını, İtalya’nın diğer ülkelerin gözünde bir ölüler ülkesi olduğunu 

dile getirirler. Onlara göre, İtalya yeniden doğmalı ve siyasi bir diriliş 

gerçekleştirmelidir. Bu dirilişi entelektüel bir diriliş takip etmelidir.159 İtalya’yı 

geleneksel estetiğin ülkesi olarak tanımlayan sanatçılar, artık fabrikaların 

 

 
155 Semadirek Zaferi: [ing. The Victory of Samothrace]1863’te Ege Denizi’nin Semadirek açıklarında 

bulunan bir Helenistik heykel. 1980’lere kadar Louvre Müzesi’nin giriş kapısının karşısında duran 

heykel, klasik güzelliğin geleneksel bir sembolüdür. 
156 Marinetti, Poesia, 6. çev. Selin Yağmur Sönmez. 
157 Marinetti, “Sanat Manifestoları”, 102-6. 
158 Manifestolar için bkz. Rainey, Poggi, ve Wittman, Futurism, 62-67. 
159 Boccioni vd., “Manifesto of the Futurist Painters”, 62. 



43 

 

gürültüsünden, uçuş denemelerinden ilham alacaktır. Fütüristlere göre, “Yaşayan tek 

sanat, ayırt edici özelliklerini onu çevreleyen ortamda bulan sanattır.”160 

 

 
160 Boccioni vd., 62. çev. Selin Yağmur Sönmez. 



44 

 

 

Şekil 9: Giacomo Balla, Sokak Lambası 1910-11 (1909 tarihli), tuval üzerine yağlı boya, 174.7 x 

114.7 cm,The Museum of Modern Art, New York.  

Kaynak: https://brewminate.com/giacomo-balla-and-the-futurist-art-movement/ (E.T.: 01.10.2022) 

 

https://brewminate.com/giacomo-balla-and-the-futurist-art-movement/


45 

 

Geleneksel el işçiliğine, banalliğe ve akademizme eleştiriler yağdırdıkları Fütürist 

Ressamlar Manifestosu’nda, tür (genre) ressamlarından, portrecilerden, göl ve dağ 

ressamlarından kurtulmak gerektiğini söylerler161 ve sonuç bölümünde isteklerini 

maddeler halinde sıralarlar:  

 

1. Geçmişin kültüne, antik çağlara, bilgiçliğe ve akademik formalizme olan takıntıyı yok etmek. 

2. Her türlü taklidi hor görmek. 

3. Ne kadar şiddetli veya cüretkâr olursa olsun, her türlü özgünlüğü yüceltmek. 

4. Yenilikçilerin bastırıldığı ve susturulduğu ucuz "delilik" iftirasına cesurca ve gururlu bir 

şekilde göğüs germek. 

5. Tüm sanat eleştirmenlerini yararsız veya zararlı olarak kabul etmek. 

6. Kelimelerin tiranlığına isyan etmek: uyum ve hoş tat, Rembrandt ve Goya'nın çalışmalarını 

kolayca yok edebilecek olan esnek ifadeler. 

7. Tüm temaları, daha önce kullanılmış olan tüm konuları ideal sanat alanından uzaklaştırmak. 

8. Muzaffer bilim tarafından sürekli ve gürültülü bir şekilde dönüştürülen günümüz yaşamını 

betimlemek ve yüceltmek. 

Bırakın ölüler dünyanın en derin bağırsaklarına gömülsün! Geleceğin eşiğinin mumyalardan 

arındırılmasına izin verin! Gençlere, şiddete, cesurlara yer açın! 162 

 

Ressamlar, Fütürist Resim: Teknik Manifesto’da ise resmin teknik açıdan nasıl 

yenilenmesi gerektiğini daha detaylı açıklarlar. Tuvallerinde artık sabit ve durağan 

bir anın yerini, dinamik duyumun alacağını ilan ederler. Bir portre çizerken, ressamın 

resmini önünde duran modele benzetmekten öteye gitmesi gerektiğini, insanı 

çevreleyen atmosferin bütünüyle yansıtılması gerektiğini savunurlar. Ressamların o 

zamana kadar önlerinde duran nesneleri veya kişileri oldukları gibi resmetmesinden 

yakınarak, bundan böyle izleyiciyi resmin merkezine koyacaklarını dile getirirler.163 

Manifestoda geçen “Hayata yeniden girmek istiyoruz.”164 Cümlesiyle de ressamlar, 

sanatın hayatla ilişiğinin kopmasından duydukları rahatsızlığı ifade etmişlerdir. 

Yeni bilimsel buluşlarla değişen hayatın içinde, değişen bilinçle birlikte, artık insana 

evrensel hayatın merkezi olarak bakmak imkansızdır. Ressamlar için yeni ölçüt, 

 

 
161 Boccioni vd., 63. 
162 Boccioni vd., 63-64. çev. Selin Yağmur Sönmez. 
163 Boccioni vd., “Futurist Painting: Technical Manifesto”, 64-65. 
164 Boccioni vd., 64-65.çev. Selin Yağmur Sönmez. 



46 

 

doğaya bakmak olmalıdır; müzelere değil. Geçmişten beri süregelen sanatsal 

pratiklerin ve algıların etkisinden kurtulmak isteyen sanatçılar, modern dünyaya 

(doğaya) yeni bir gözle bakmayı önerirler. Fütürist ressamlar, içine doğdukları 

modern dünyanın ilkelleri olarak, bu dünyayı keşfetme arzusundadır. Hareketle, hızla 

değişen görünümleri ve renkleri yakalamak isterler.165  

 

Şekil 10: Galleria'da İsyan, Umberto Boccioni, tuval üzerine yağlı boya, 74 x 64, 1910, Brera Sanat 

Galerisi, Milan.  

Kaynak: https://pinacotecabrera.org/en/collezione-online/opere/riot-in-the-gallery/ (E.T.: 01.10.2022) 

 

Fütüristlerin yenilikçi bakış açıları ve sanatı hayata kaynaştırma istekleri, onları 

sanatsal anlamda farklı deneyler yapmaya yöneltir. 1910 yılında İtalya’da ‘Fütürist 

Akşamlar’ veya ‘Akşam Performansları’ olarak adlandırılan performanslar 

gerçekleştirirler. Bu performansların düzenlenme biçimi daha sonra Dadacıların 

düzenledikleri suarelerle büyük benzerlikler taşır. Aynı zamanda performans 

sanatının da ilk örnekleri sayılabilirler. Akşam Performansları’nda genellikle 

 

 
165 Boccioni vd., 66-67. 



47 

 

Marinetti ve diğer Fütüristler, Fütürizm hakkında konuşmalar yapar, Fütürist 

Manifesto’yu ve ardından başka şiirleri okurlar. Bu Akşamlar’ın ilki, 12 Ocak 

1910’da Trieste’de gerçekleştirilir. Sonra sırasıyla, Milan, Torino, Napoli ve 

Venedik’te. İlk performansın gerçekleştirildiği Trieste, o dönemde Avusturya-

Macaristan İmparatorluğunun bir parçasıdır. Burada yaşayan halkın yüzde 60’tan 

fazlası ise İtalyan’dır. Trieste’deki performansta Marinetti’nin, bütün özgürlüklerin 

ve ilerlemelerin ulus çevresinde gerçekleşebileceği yönündeki konuşmaları üzerine, 

performansın sonlarına doğru birkaç Avusturyalı salonu terk etmek ister, Marinetti 

ise tehdit içerikli konuşmalar yaparak Avusturyalılara gözdağı verir ve yerlerine 

oturmalarını söyler. Marinetti bu yaklaşımıyla Fütürizmin irredentizm166 ve şiddet 

tehdidi ile ilişkilendirilmesine yol açmıştır.167 

Milan’daki ikinci performansta Marinetti, başlangıcı Fütürizmin ilkelerini açıklayan 

bir konuşmayla yapar, sonrasında Armando Mazza (1884-1964, İtalya) Fütürist 

Manifesto’yu okur. Performans, yine irredantist bir gösteriye dönüşür. Fütüristlerin 

yaptığı milliyetçi konuşmalar nedeniyle olaylar çıkar, güvenlik güçleri Fütüristleri 

sahneden indirmeye çalışır, bunun üzerine eylemler sokağa taşınır. Tokatlar ve 

yumruklar havada uçuşur.168 

Torino’daki üçüncü Fütürist Akşam’da Carrà, Fütürizmin önemine değindiği 

doğaçlama bir konuşma yapar ve Boccioni, kendi öğrencilerinin tezahüratları 

eşliğinde “Fütürist Ressamların Manifestosu”nu okur. Burada ilk kez yeni sanatçılar 

performansa dahil olmuştur. Bu performansta bir şiddet olayı yaşanmamıştır ancak 

Fütüristler bir sonraki performansın yapılacağı Napoli’ye ulaştıklarında 160 kadar 

polis memuru onları sahnede karşılamıştır. Zira önceki Fütürist Akşamlar’da çıkan 

olayların medyada yer almasından ötürü performansların şiddet tehdidi barındırdığı 

bilinmektedir.169 

Napoli’deki Performans, aynı repertuarla devam eder fakat performansta iki yenilik 

olmuştur. Bu yeniliklerden ilki sanatçıların, Akşamlar’a tablolarını getirmeye 

başlamasıdır. Nihayetinde bu, performansları aynı zamanda gezici ve değişken bir 

 

 
166 İrredentizm: Yayılmacı milliyetçilik. 
167 Rainey, “Introduction: F. T. Marinetti and the Development of Futurism”, 9-10. 
168 Rainey, 10. 
169 Rainey, Poggi, ve Wittman, Futurism, 10. 



48 

 

sergi haline getirmiştir. İkinci olarak, çeşitli müzik dinletileri gerçekleştirilmiştir.170 

“Ancak bu eklemeler performansın temel çerçevesini neredeyse hiç değiştirmemiştir: 

bir provokasyon gösterisi ve …koreografiye tabi tutulan şiddetin cazibesi.”171  

Dördüncü performans ise diğerlerinden farklıdır. Temmuz ayında Marinetti, küçük 

bir grup Fütürist ile Venedik'e gider; San Marco Meydanı’na bakan saat kulesinin 

tepesine tırmanırlar ve aşağıya, şehrin sakinlerine, şehri “sahte bir antika pazarı” 

olarak lanetledikleri binlerce broşür atarlar. Halkı, şehrin kanallarını sarayların 

cüzzamlı kalıntılarıyla doldurmaya ve onların yerine etkileyici geometrik metal 

köprüler ve dumanı tüten fabrikalar koymaya çağırırlar.172  

 

Şekil 11: Milan'daki Fütürist Akşam’ı betimleyen bir karikatür, Umberto Boccioni, 1911.  

Kaynak: https://www.wikiart.org/en/umberto-boccioni/a-futurist-evening-in-milan (E.T.:01.10.2022) 

 

1 Ağustos’ta ünlü opera binası La Fenice'de başka bir Fütürist Akşam düzenlemek 

için tekrar Venedik'e gelirler. Marinetti, uzun zaman önce cesur gezginler ve 

tüccarlar olan Venediklilerin, daha sonra otel garsonlarına, tur rehberlerine, 

antikacılara, eski resimlerin taklitçilerine dönüştüğünü düşünmektedir. Bu nedenle 

 

 
170 Rainey, “Introduction: F. T. Marinetti and the Development of Futurism”, 10. 
171 Rainey, 10. çev. Selin Yağmur Sönmez. 
172 Rainey, 10. 

https://www.wikiart.org/en/umberto-boccioni/a-futurist-evening-in-milan


49 

 

burada Venediklileri aşağılayıcı konuşmalar yapar. Marinetti’nin bu kışkırtıcı 

konuşmalarının ardından bir çatışma yaşanır ve Passéist’ler (geçmişçiler)173 dövülür. 

Fütürist ressamlar Boccioni, Russolo ve Carrà konuşmayı tokatlarla sonlandırmıştır. 

Hem bir sporcu hem de Fütürist bir şair olan Mazza'nın yumrukları ise unutulmaz bir 

izlenim bırakır. Sonuçta Fütüristler, yine şiddete yönelmiştir.174 

Aralık 1910'da Marinetti, Fütürist faaliyetin kapsamını önemli ölçüde genişletmiştir. 

İlk dersini vermek için Londra'ya, bir ay sonra ise Paris’e gider. Bu sırada bir dizi 

deneme ve manifesto üretir. Marinetti, medyanın gücünü çok iyi kullanmaktadır. 

Hareketin başvuru kitabı sayılabilecek Fütürizm (Le Futurisme, 1911) isimli 

Fransızca bir derleme hazırlar. Büyük çaplı bir basın çalışması yapılır ve derlemenin 

20.000'den fazla kopyası Fütürizmle ilgilenen/ilgilenmeyen birçok kişiye 

gönderilir.175 

Tüm bu faaliyetler, (Fütürist Akşamlar, verilen dersler, broşürler ve kitapların 

dağıtımı) Fütürizm’in tanınmasında büyük rol oynamış ve Fütürist Hareketin üye 

sayısı artmaya başlamıştır. Aralık 1910'da besteci Francesco Balilla Pratella (1880-

1955, İtalya) da harekete katılır ve ilerleyen aylarda iki manifesto üretir.176 

Marinetti, Paris’te bulunan Bernheim-Jeune Galerisi’nin sanat yönetmeni Félix 

Fénéon (1861-1944, İtalya-Fransa) ile beraber 1911 yılının Ekim ayında açılışı 

yapılmak üzere bir Fütürist resim sergisi planlar fakat sergi, siyasi sebeplerle 

ertelenir. Osmanlı İmparatorluğu’nun zayıflığından faydalanarak bir Afrika kolonisi 

elde etmeye çalışan İtalya; Trablusgarp’taki İtalyan vatandaşlarını koruma 

bahanesiyle bölgeye egemen olan Osmanlı İmparatorluğu’na karşı 29 Eylül 1911’de 

savaş ilan etmiştir. Sergi yapılması planlanan Ekim ayında da İtalya, Trablusgarp’a 

saldırır. Savaş, Marinetti’yi heyecanlandırır, hatta bunu saldırgan bir manifestoyla 

kutlar. Ancak Marinetti’nin savaş yanlısı manifestosu yalnızca kendisi tarafından 

imzalanır. Çünkü 1911’de Carra’nın görüşleri anarşizme yakındır; Boccioni ise 

sosyalisttir. Yalnız kalması yine de Marinetti’yi caydırmamıştır ve Trablusgarp’ta 

 

 
173 Geçmişçilik [Alm. Passatismus] [Fr. Passetisme] [İng. Passatism]: “Sanatta geçmişin değerlerine 

ve geleneğine bağlı olma durumu; bu durumda bulunan sanat kollarının tümü.” Taner, And, ve Nutku, 

Tiyatro Terimleri Sözlüğü, 38. 
174 Rainey, “Introduction: F. T. Marinetti and the Development of Futurism”, 10-11. 
175 Rainey, 11. 
176 Rainey, 12. 



50 

 

savaş muhabiri olarak görev yapmak üzere yola çıkmıştır. Bölgede iki ay kadar savaş 

muhabiri olarak kalan Marinetti, çatışmaları hayranlıkla gözlemlemiştir.177  

Trablusgarp Savaşı hem keşif hem de bombalama amacıyla savaş uçaklarının 

kullanıldığı ilk savaş olma özelliğini taşımaktadır. Bu uçaklar, İtalyanlar tarafından 

Osmanlı’ya karşı kullanılmıştır. Yine aynı savaşta uçaklar vasıtasıyla ilk keşif 

fotoğrafları da çekilmiştir.178 Marinetti, kendisini fazlasıyla etkileyen bu savaşta 

yaptığı gözlemleri lirik bir düzyazı ile kaleme alır. Bu yazılar, Paris gazetesi 

L’Intransigeant’da yayınlanır.179 

1912’ye kadar İtalya’nın farklı kentlerinde; 1912 yılında ise sırasıyla Paris, Londra, 

Berlin, Brüksel, Lahey, Amsterdam, Münih ve yine Paris olmak üzere diğer Avrupa 

ülkelerinde Fütürist sergiler açılır.180 Bu sergilere kataloglar ve fütürist manifestolar 

eşlik eder. Çağdaş eleştirmenler genellikle eserlere değil, kataloglarda yer alan 

manifestolara ve her bir resim için verilen kısa açıklamalara bakar, bu açıklama 

yazıları, resimleri değerlendirmek için bir kolaylık sağlar.181 Bugün birçok sergide 

görmeye alışık olduğumuz resimlerin kavramsal altyapılarını ifade eden bu açıklama 

yazılarının sergilere eklenmesi, dönemine göre önemli bir yeniliktir. 

“5 Şubat 1912’de Paris’te açılan ilk Fütürist Resim Sergisi’nden, Marinetti’nin 

Londra’nın en büyük müzikholü Coliseum’da son görülüşüne dek; Fütürist 

etkinlikler Fransa, İngiltere, Almanya, ve Rusya’da, seçkin edebiyat 

incelemelerinden yüksek tirajlı gazetelere, metropol kültürünün her seviyesine 

yayılan tartışmalar yaratır”182 Fütürist Hareket’in giderek ün kazanmasının en önemli 

nedeni, provakatif manifestoların gazeteciler tarafından ilgi görmesi ve Fütürizmle 

ilgili haberlerin basında çokça yer almasıdır.183 

Fütürist ressamların başarısından etkilenen Marinetti, kendi alanına, edebiyata 

yönelmiş ve 1912 yılının mayıs ayında “Fütürist Edebiyatın Teknik Manifestosu”nu 

 

 
177 Rainey, 12. 
178 Guilmartin ve Taylor, “Military Aircraft”. 
179 Rainey, “Introduction: F. T. Marinetti and the Development of Futurism”, 12. 
180 Taylor, Futurism (Sergi Kataloğu), 12. 
181 Rainey, “Introduction: F. T. Marinetti and the Development of Futurism”, 14. 
182 Rainey, 13. çev. Selin Yağmur Sönmez. 
183 Basından ve galeri kataloğundan bir örnek için bkz: Pezzini, “The 1912 Futurist Exhibition at the 

Sackville Gallery, London: An Avant-Garde Show within the Old-Master Trade”, 471-79. 



51 

 

yayınlamıştır. Bu manifesto bazı eleştirmenler tarafından modern estetiğin dönüm 

noktası olarak görülmektedir.184 

 

Şekil 12: Fütürist Hareket’in kurucusu Filippo Tommaso Marinetti (merkezde), Fütürist sanatçılarla 

(soldan sağa) Luigi Russolo, Carlo Carrà, Umberto Boccioni ve Gino Severini. 

Kaynak: Alinari Archives/age fotostock https://www.britannica.com/biography/Filippo-Tommaso-

Marinetti (E.T.: 27.01.2020) 

 

Fütüristler, gündelik hayatı tiyatro sahnesiyle kaynaştırması, deneyselliği ve izleyici-

sanatçı ilişkisini alt üst etmesi bakımından son derece dikkate değer bir başka 

etkinlik olan Varyete Tiyatrolarını düzenlemişlerdir. Bu tiyatrolardan günümüze 

kalan görüntüler olmasa da 1913 yılında Marinetti’nin yayınladığı Varyete Tiyatrosu 

başlıklı manifesto vasıtasıyla bu etkinlikler hakkında detaylı bilgiler 

edinilebilmektedir. Marinetti bu manifestoda, dönemin çağdaş tiyatrosunu tarihsel 

yeniden yapılanma ile gündelik hayatın fotografik yeniden üretimi arasında salınan; 

gaz lambasının kullanıldığı dönemden kalma, yavaş, analitik, dar görüşlü ve 

seyreltilmiş bir tiyatro olarak tanımlamış ve ardından Fütürizmin niçin Varyete 

Tiyatrosu’nu önerdiğine değinmiştir.185  

 

 
184 Rainey, “Introduction: F. T. Marinetti and the Development of Futurism”, 15. 
185 Marinetti, “The Variety Theater”, 159. 

https://www.britannica.com/biography/Filippo-Tommaso-Marinetti
https://www.britannica.com/biography/Filippo-Tommaso-Marinetti


52 

 

Manifestolarını metaforlarla dolu, şiirsel bir dille yazan Marinetti, manifestosunda 

Varyete Tiyatrosu’nun doğuşunu Fütüristlerin elektrikten doğuşuna benzetir. Varyete 

Tiyatrosu’nu, yol gösterici bir ışığın etkisinde olmayan, gelenekten uzak ve 

dogmaların olmadığı bir tiyatro biçimi olarak tanımlar. Varyete Tiyatrosu, komik 

etkiler, erotik uyarım veya yaratıcı şaşkınlıkla halkın dikkatini başka yönlere 

çekmeyi ve eğlendirmeyi amaçlar. “Varyete Tiyatrosu’nun yazarları, aktörleri ve 

sahne teknisyenleri için var olmanın ve başarılı olmanın tek bir nedeni vardır: 

hareketsiz durmanın veya kendini tekrar etmenin mutlak imkansızlığından; çeviklik, 

hız, kuvvet, karmaşa ve zarafetin bilinen çeşitli kalıplarını kırmak için zihin ve 

kasların sürekli rekabetinden faydalanarak, sürekli yeni şaşırtma yöntemleri icat 

etmek.”186  

Varyete Tiyatrosu, Marinetti için yaratıcı çabaların vücut bulduğu bir alandır; 

modern mekaniğin bir ürünü olarak tanımladığı “Fütürist Harika”nın yaratıldığı 

yerdir. Bu “harika”yı oluşturan elemanları ise Marinetti şöyle sıralar: güçlü 

karikatürler, saçmalığın derinlikleri, beklenmedik ve hoş ironiler, kontrol edilemeyen 

mizah şelalesi, insan, hayvan, bitki ve mekanik dünya arasındaki derin analojiler, 

kinizmi açığa vuran ışıklar, esprileri, kelime oyunlarını, zekayı artıran bilmeceleri 

içine alan entrikalar, kişinin sinirlerini gevşetecek tüm kahkaha ve gülümsemeler 

gamı, zekayı sezdirmeden deliliğin sınırına iten aptallık, embesillik, kafasızlık ve 

absürtlük gamı, duyarlılığımızın en keşfedilmemiş bölgelerine doğru gizemli ve 

açıklanamaz uzantıları ile ışığın, sesin, gürültünün ve dilin tüm yeni üretimleri, iki 

dakika içinde iletilen bir dizi güncel olay, hicivli eğitsel pandomimler, duraksayan, 

usandırıcı yavaşlıklarıyla öfkelendiren jestler aracılığıyla izleyicilerin duyarlılığına 

derinden işleyen ızdırabın ve nostaljinin karikatürleri, komik jestler, tuhaf kılık 

değiştirmeler, bozulmaya uğramış kelimeler, sırıtmalar, kıç üstü düşmeler ile gülünç 

hale getirilen ağır terimler.187  

Marinetti, Varyete Tiyatrosu’nu, yeni ortaya çıkan duyarlılığın unsurlarının iç içe 

geçip kaynaştığı bir pota olarak tanımlar; bu potanın içinde, Güzel, Büyük, Ciddi, 

Dini, Vahşi, Baştan Çıkarıcı ve Korkunç olanın tüm eskimiş prototiplerinin ironik 

ayrışması ve onları tamamlayacak olan yeni prototiplerin soyut detaylandırılması 

 

 
186 Marinetti, 159. çev. Selin Yağmur Sönmez. 
187 Marinetti, 159-60. 



53 

 

izlenebilir. Bu nedenle Varyete Tiyatrosu, maddi ve ahlaki acılara gülerek kendini 

eğlendirmek için insanlığın şimdiye kadar sinir sistemi içinde rafine ettiği her şeyin 

sentezidir; tüm kahkahaların, gülümsemelerin, dürtülerin, çarpıklıkların ve insanlığın 

tüm sırıtmalarının birbiriyle kaynaştığı bir birleşimi. Marinetti’ye göre, gelecek 

yüzyılda insanları sallayacak olan tüm hazlar, (şiirler, resimler, felsefeler, mimari 

gelişmeler) o günün Varyete Tiyatrosu'nda tadılabilir. Çağdaş gösteri biçimleri 

arasında, Varyete Tiyatrosu’nun, formlarının ve renklerinin dinamizmine 

(hokkabazların, balerinlerin, jimnastikçilerin, renkli binicilik ustalarının, ayaklarının 

üzerinde dönen dansçıların sarmal siklonları) dikkat çeken Marinetti, hızlı ve 

kuvvetli dans ritimleriyle Varyete Tiyatrosu’nun, en yavaş ruhları uyuşuk hallerinden 

çıkmaya, koşmaya ve zıplamaya zorladığını ifade eder.188 

Varyete Tiyatrosu’nun en dikkat çekici yanı ise, kitle iş birliğini temel alması, yani 

katılımcı bir sanat anlayışına sahip olmasıdır. Marinetti’nin ifadesiyle: “Halk aptal 

bir röntgenci gibi durağan değil, gürültülü bir şekilde eyleme katılıyor, şarkılara eşlik 

ediyor, orkestraya eşlik ediyor, iradesiyle konuşarak ya da tuhaf diyaloglara katılarak 

aktörlerle iletişim kuruyor. Hatta aktörler müzisyenlerle atışıyor.”189 Varyete 

Tiyatrosu’nda seyircinin atmosferini sahnenin atmosferiyle birleştirmek için sigara 

ve puro dumanı da kullanılmaktadır. İş birliği içindeki bu atmosferde, eylem yalnızca 

sahnede değil, localarda ve orkestrada eş zamanlı olarak gerçekleşebilmektedir. 

Marinetti, Varyete Tiyatrosu’nu aynı zamanda bir okul olarak da düşünür: Erkekler 

için açgözlü içgüdülerini ortaya çıkarabilecekleri bir samimiyet okulu; zorlu 

akrobatik hareketlerin denendiği ve bedenin sınırlarının aşılmaya çalışıldığı 

kahramanlık okulu; zihinsel hesaplamaların ve hokkabazlıkların yapıldığı, incelikli 

zekanın, komplikasyonların ve ussal olanın senteziyle oluşan bir okul… Abartılı 

sorunları ve karmaşık politik olayları sembolik danslarla kısaca ve kesin olarak 

ergenlere ve yetenekli gençlere açıklayan ve tavsiyede bulunabilecek bir okul.190 

Marinetti, metinlerinde kadınları romantik hıçkırıkları olan ve iç çekmelerle insanı 

bunaltan varlıklar olarak tanımlar. Varyete Tiyatrosu’nun manifestosunda da kadın 

ve erkeklerin rolüne dikkat çeker. Ona göre Varyete Tiyatrosu, erkekler için bir 

 

 
188 Marinetti, 160. 
189 Marinetti, 160. çev. Selin Yağmur Sönmez. 
190 Marinetti, 161. 



54 

 

samimiyet okuludur; çünkü erkeklerin açgözlü içgüdülerini yüceltmekte ve kadından 

tüm perdeleri, tüm cümleleri, tüm iç çekişleri, onu maskeleyen ve deforme eden tüm 

romantik hıçkırıkları kaçırarak, hayvani niteliklerini; avlanma, baştan çıkarma, ihanet 

etme ve direnme gücünü ortaya çıkarmaktadır. Varyete Tiyatrosu, ideal aşkı ve 

romantik takıntıları küçümsemekte ve duyguları mekanize etmektedir. Bedensel 

mülkiyete dair obsesyonları, cinsel birleşmenin doğal fonksiyonlarına karşı duyulan 

şehveti küçümser ve onu tüm gizemlerinden arındırmak ister; bunun yerine ise basit, 

hafif ve ironik aşkı koyar.191 

Marinetti’ye göre, enerjik elektriğin ışığı, kasımlı (in. spasmodic) ve yumuşak ay 

ışığına galip gelmektedir.192 Marinetti’nin ay ışığını yok etme isteğini bir romantizm 

eleştirisi olarak okumak da mümkündür. Zira metinlerinde ay ışığını romantik; 

romantizmi de iç karartıcı, depresif ve durağan bir olgu olarak tanımlamaktadır. 

Varyete Tiyatrosu Marinetti’ye göre, doğal olarak anti-akademik, ilkel ve saftır; 

deneylerinin doğaçlama karakteri ve araçlarının sadeliğiyle dikkat çeker. Varyete 

Tiyatrosu, büyük "S" ile yazılan törensel, kutsal, ciddi ve yüce sanatı yok eder. 

Ölümsüz şaheserleri izinsiz kullanarak (çalarak) ve parodilerini yaparak, 

ciddiyetlerinden sıyırıp başka bir şekilde sunarak, onların sıradan görünmelerini 

sağlar; böylece onları yıkar ve yok eder.193 Bu yöntem, daha sonra Sitüasyonistlerin 

de kullandığı ve “çalıp değiştirme” (detorunament) olarak adlandırdıkları yöntemin 

aynısıdır. 

Varyete Tiyatrosu, perspektif, oran, zaman ve mekan anlayışlarımızı yok etmeye 

yönelik teknikler de kullanmaktadır. Tiyatro sahnesinin ortasında bulunan otuz 

santimetre yüksekliğinde küçük bir kapı aralığından, eksantrik Amerikan 

komedyenleri ciddiyetle, tekrar tekrar girip çıktıkça, kapıların açılıp kapanması, buna 

örnek gösterilebilir.194 

Varyete tiyatrosunun en dikkat çekici yanı ise izleyici ile sanatçılar arasındaki ilişkiyi 

tamamıyla değiştirmesidir. İzleyicileri çoğu zaman kışkırtma yoluyla sahnede 

gerçekleşen eylemlere dahil etmesi yani izleyiciyi yeniden konumlandırarak 

 

 
191 Marinetti, 161. 
192 Marinetti, 162. 
193 Marinetti, 162. 
194 Marinetti, 162. 



55 

 

katılımcı olmaya teşvik etmesidir. Örnek olarak, herkesi güldürme amacıyla bazı 

koltuklara güçlü bir yapıştırıcı sürmek ve seyircilerin oturduğu koltuklara yapışıp 

kalmasını sağlamak, aynı bileti on kişiye satarak veya bazılarını ücretsiz vererek bir 

kargaşaya sebep olmak, koltuklara kaşıntıya veya hapşırığa sebep olan tozlar 

serpmek gibi eylemler verilebilir.195 

Fütüristlerin gündelik hayat ile sanat; sanatçı ve izleyici arasındaki ayrımları 

yıkmaya yönelik eylemlerinin vücut bulduğu alanlardan biri de Sentetik 

Tiyatrolardır. Sentetik tiyatronun içeriği ve biçimi de yine bir manifesto ile 

tanımlanır. Bu manifestoyu Marinetti, 1915 yılında Emilio Settimelli (1891-1954, 

İtalya) ve Bruno Corra (1892-1976, İtalya) ile beraber Fütürist Sentetik Tiyatro 

başlığıyla yayınlamıştır. Bu manifestoda savaş, yoğunlaştırılmış Fütürizm olarak 

tanımlanır ve İtalya’nın savaş döneminde kitaplar ve dergilere değil; tiyatroya 

ihtiyacı olduğuna değinilir. Çünkü, Fütüristlere göre kitap ve dergiler, İtalyanları 

hızlı kararlar almaya, savaşın içine atılmaya ve girişimde bulunmaya teşvik edecek 

potansiyelde değildir. Ancak belli bir azınlığı ilgilendiren kitaplar ve dergiler, 

insanları yorar, hareketi engeller veya momentumu geciktirir. Savaş halindeki bir 

halkın zihnine zehirli şüpheler aşılayamaz. Bu dönemde İtalyanların yüzde 10 kadarı 

kitap okumakta ve yüzde 90’ı tiyatrolara gitmektedir ancak bu tiyatrolar “passéist” 

yani geçmişçidir. Oysa Fütüristlere göre bu çağdaş tiyatroların uyku ve 

monotonluktan başka bir getirisi yoktur. Fütüristlere göre, geçmişçi tiyatrolar 

pasifist, yasaklarla dolu, seyreltilmiş, açıklayıcı, analitik, durağan ve tarafsızdır. Bu 

nedenle şiddetli ve ezici hızın bir sentezi olan savaşın tam zıddıdır. Oysa Fütüristler 

savaşı yüceltir ve Fütürist bir tiyatro anlayışı önerirler.196 

Manifestoda “sentetik” bir tiyatro kuracaklarını ilan ederler. Manifestoya göre, 

Sentetik Tiyatro’nun mantığı, kısa bir sürede, hatta bir an içinde yalnızca birkaç 

kelime ve jestin kullanımıyla; fikirlerin, duyarlılığın, değişik durumların, gerçeklerin 

ve sembollerin ifade edilmesine dayanmaktadır. Fütüristlere göre yenilik yapmayı 

amaçlayan tiyatro yazarları daha önce tiyatrodaki söz uzunluğu, ayrıntılı analiz ve 

uzun hazırlık süreçleri gerektiren bir teknikten kendilerini kurtarmayı ve bir tür 

sentez yaratmayı akıllarına getirmemişlerdir. Oysa bu tiyatro, her şeyden önce o güne 

 

 
195 Marinetti, 163. 
196 Marinetti, Settimelli, ve Corra, “The Futurist Synthetic Theater”, 204. 



56 

 

değin uygulanan tüm teknikleri alt üst etmeyi amaçlar. Çünkü passéist tiyatrolar 

aslen tekniğin taleplerine tabidir. Fütüristlere göre, tiyatrodaki teknikler 

Yunanlılardan beri, kendini daha basit ifade etmeye yönelmek yerine giderek 

dogmatik, boğucu, titiz, gereksiz mantıklı ve bilgiç bir hale gelmiştir. Ancak 

kendisini tekniğin statik ve boğucu niteliğinden sıyıran ve kısa bir süreye; yalnızca 

bir an içine sığabilen Sentetik tiyatro, bu özelliğiyle sinema ile bile rekabeti 

sürdürebilir hatta üstesinden gelebilir.197 

Yalnızca bir anlık bir sürede birçok şey ifade edilebilirse, tiyatro metinlerinin de 

uzun olması anlamsızdır. Bu nedenle Fütüristler, metinlerini tiyatroda yazarlar ve bu 

metinlerin de kısa tutulmasından yanadırlar; zira “Bir sayfa yetecekken yüz sayfa 

yazmak aptalca...”dır.198 Ancak insanlar geçmişçi metinlere alışmıştır; bir karakterin 

uzun uzadıya betimlenmesi, insanları metinde anlatılan karakterin gerçekten de var 

olduğuna inandırır. Nitekim seyirci, bu türden bir tiyatroya alışmıştır ve karakterlerin 

bir dizi olaydan sonra ortaya çıktığını düşünmeyi yeğler. Oysa bu, seyircinin kendini 

kandırması demektir. Sentetik tiyatro, oyunun sonunda kötülerin kaybettiğini ve 

iyilerin kazandığını görmek isteyen kalabalıkların ilkel içgüdülerini tatmin etmek 

istemez. Zira bu da Fütüristlere göre aptalcadır. Doğruluk (verisimilitude) kaygısı 

üzerine gitmek de Fütürist tiyatro için bir anlam ifade etmez; çünkü doğruluğun 

yetenek ve değer kavramlarıyla ilintisi yoktur. Sahnede gerçekleşen her bir olayı 

mantıksal açıklamalara sıkıştırmak da saçmadır zira gündelik hayatta bile hiç kimse 

bir olayı sebep ve sonuçlarıyla tamamen kavrayamaz. İkili ilişkilerde bile olaylar her 

zaman mantık çerçevesinde, düzenli ve açık değildir. Bu bakımdan Sentetik Tiyatro, 

gündelik yaşamda olayların tecrübe edilme biçimlerine yakındır, demek yanlış 

olmaz. Çünkü Fütüristler, gündelik hayatta karşılaşılmayan ve mükemmel 

kurgulanmış bir gösteriyle izleyiciyi büyülemek ve kandırmak istemez. Bu türden bir 

kandırma yerine, tıpkı gerçek hayatta yaşanan deneyimlerin zihinlerimizde bıraktığı 

ardıl görüntüler gibi, fragmanlar üzerine kurulur. Fragmanlardan/anlardan oluşan 

modern hayat deneyimlerinden (gündelik hayatta bir tramvayın geçişini izlemek gibi) 

geriye akılda kalan ise ışıkların sinematik görüntüsü; seslerin veya kelimelerin 

 

 
197 Marinetti, Settimelli, ve Corra, 205-6. 
198 Marinetti, Settimelli, ve Corra, 206. 



57 

 

dinamik bir senfonisidir. Sentetik tiyatronun meselesi de bu dinamik senfoniyi 

yansıtmaktır.199  

Fütüristlerin sentetik tiyatroda aşmaya çalıştıkları (Bergson’un yaptığı gibi) 

sinematografik dünya görüşüdür. Bu görüşe göre, değişmeler art arda gelen olaylar 

dizgesi olarak algılanır. Ancak dizgelerden meydana gelen, olayların sıra sıra 

gerçekleştiğine dair bu görüş, gerçekte süreyi ve değişmeyi algılamamıza olanak 

tanımaz. Aksine olayların birbiri ardına gelen fotoğraf kareleri gibi kesik kesik 

algılanmasına sebep olur. Ki bu da bizi, her bir durumun/olayın art arda gelen 

bağımsız parçalardan ibaret olduğu sanısına götürür. Dolayısıyla bağımsız parçalar 

üzerinde egemenlik kurulabileceği ve bunların ölçülebileceği fikrini doğurur. Bu 

bakımdan sinematografik bakış açısı, statik özelliktedir.200 Fütüristlerin karşı 

oldukları, tam da bu statik görüştür.  

Bergson’a göre, değişmeyi ancak “süre” fikriyle açıklamak mümkündür. Dinamik 

dünya görüşü, statik olanın karşıtıdır ve bu görüşe göre; “gerçeklik hareket, değişme, 

süreklilik ve yaratmadan ibarettir.”201 Bu bakımdan Fütüristlerin sentetik tiyatrodaki 

deneyleri, Bergson’un süre ile ilgili fikirlerinin eyleme dökülmüş hali gibidir. 

Nitekim sentetik tiyatro, dinamik olmasının yanında eş-zamanlıdır. Fütürist sentezde, 

olaylar birbirinin içine geçerek iki farklı ambiyansı ve iki farklı zamanı aynı anda 

yansıtır.202 Böylelikle alışılagelmiş zaman ve mekan algılarını da değiştirmeyi 

amaçlar.  

Fütüristlerin gündelik hayatın içindeki yenilikleri sanata ve estetik anlayışına 

uyarlama istekleri, onları teknik açıdan yenilikçi kılmaktadır. En temelde yapılmak 

istenen, sanat eserlerinin hayattan kopuk durumunu değiştirmek ve sanatın sürekli 

nostaljik çağrışımı olan bir olgu olarak görülmesine itiraz etmektir. Kısaca hayattaki 

yenilikleri sanata dahil etme çabasındaki Fütüristler, hayatın içine girmek, geçmişçi 

fikirleri geride bırakmak; canlı ve taze bir etki yaratmak istemiştir. Ancak hareketin 

kurucusu Marinetti’nin savaş ve şiddeti de heyecanla karşılayarak benimseyip 

yüceltmesi, Fütürist hareketin bıraktığı izlenimi büyük ölçüde etkilemiştir.  

 

 
199 Marinetti, Settimelli, ve Corra, 206-7. 
200 Gündoğan, Bergson, 77-78. 
201 Gündoğan, 78. 
202 Marinetti, Settimelli, ve Corra, “The Futurist Synthetic Theater”, 207. 



58 

 

Fütürist deneylerin tamamı, avangart hareketlerin daha sonra sıklıkla kullanacağı 

teknik yenilikler olarak göze çarpmaktadır. Örneğin Dadaistler, Fütüristlerin 

tiyatrolarında sıkça kullandıkları tekniklerden faydalanmışlardır.203 (akrobatik 

hareketleri, ışığı, müziği ve dansı bir arada kullanarak şaşırtıcı etkiler ortaya 

çıkarmak vb.) Aynı zamanda yazın alanında yapılan yeniliklerle de avangartların dil 

ile olan ilişkilerini etkilemiştir. Avangartlar, Fütürizmin sanatın hayattan kopuk 

olmasına karşı itirazlarını da paylaşarak sanat ve hayat arasındaki ayrımı yıkmak 

istemiştir. Ancak kendisinden sonra gelen avangart hareketler, Fütüristlerin savaş 

yanlısı ve milliyetçi tavrını paylaşmamaları yönünden Fütürizmden ayrılır. 

Avangartlar, Birinci Dünya Savaşı’nın ardından milliyetçilik ve savaş yanlılığını 

benimsemez; aksine savaş karşıtı eylemlerle ortaya çıkarlar.  

2.2 Sovyet Avangartları: Hayatta ve Sanatta Devrimci Dönüşüm 

20. yüzyılın başlarında Rusya’da ardı ardına devrimler yaşanmış ve bu devrimler 

önemli toplumsal dönüşümlerin yolunu açmıştır. Bu devrimler, sırasıyla Rus Devrimi 

(1905), Şubat Devrimi (1917) ve Ekim Devrimi (1917)’dir. 1917 yılında yaşanan ve 

dünyanın ilk proleter (işçi) devrimi olma özelliğini taşıyan Ekim Devrimi’nden sonra 

avangart sanatçılar, ilk defa kendi düşünceleriyle paralellikler gösteren bir yönetim 

biçimine kavuşmuş ve böylece avangart arzular, toplumsal alanda bir karşılık 

bulabilmiştir. Başka bir ifadeyle, Saint Simon’un yıllar önce hayatın organize 

edilmesinde sanatçılara atfettiği öncü olma görevinin pratik denemeleri bu dönemde 

yapılmıştır.204  

Özellikle Ekim Devrimi ve onun ardında yatan devrimci fikirler, Sovyet 

Avangardının sanat anlayışını ve sanat üretim metotlarını büyük ölçüde 

şekillendirmiştir. Devrim sonrası Sovyet Avangart sanatçılar, yeni kurulacak 

toplumsal düzen için sanatın ifade gücünü kullanarak hayatı dönüştürmeyi 

arzulamışlardır. Dolayısıyla düşünsel temelleri devrimci bakış açısında yatan Sovyet 

Avangart sanatının neliğinin kavranabilmesi için, Rusya’da 20. yüzyıl başında 

yaşanan önemli toplumsal ve siyasal olayların muhakkak incelenmesi gerekir. Bu tür 

 

 
203 Şener, Dünden Bugüne Tiyatro Düşüncesi, 242-44. 
204 Günay, “Sovyet Avangart Sanatı”, 388. 



59 

 

bir inceleme, Sovyetlerin Rusya’sında gündelik hayatın düzenlenmesinde estetik 

direnişin nasıl bir rolü olduğunu saptayabilmek için büyük önem arz eder. 

Yüzyıl başında Rusya’nın geçirdiği toplumsal dönüşümleri önceleyen önemli 

gelişmeler olmuştur. Bu gelişmelerden biri, yaşanan köylü ayaklanmaları sonrası 

1861 yılında serfliğin (toprak köleliği) kaldırılması ve köylülerin resmi olarak 

özgürlüklerine kavuşmasıdır.205 Toprak köleliğinin kaldırılmasının ardından Nikolay 

Gavriloviç Çernişevski (1828-1889, Rus İmparatorluğu), 1863’te Nasıl Yapmalı? 

isimli romanını yayınlar. Bu roman, Rusya’da aydın insanların toplumsal ve siyasi 

alana aktif olarak katılmaya başladıklarını müjdeleyen bir eserdir.206 1870’li yıllara 

gelindiğinde ise popülist bir hareket olarak ortaya çıkan Narodnizm Hareketi, 

Rusya’da daha sonra yaşanacak toplumsal değişimlere zemin hazırlayan bir diğer 

önemli gelişmedir.207 

19. yüzyılın Rusya’sında yaşanan toplumsal hareketliliğin bir sonucu olarak siyasi 

partiler ortaya çıkar. 1890’da Ermeni Devrimci Federasyonu, 1892’de Leh Sosyalist 

Partisi, 1897’de Yahudi İşçi Partisi; 1898’de daha sonra Bolşevikler ve Menşevikler 

olmak üzere iki hizbe ayrılacak olan Rus Sosyal Demokrat İşçi Partisi kurulur. 

1901’de ortaya çıkan Sosyalist Devrimciler’in ve ayrıca Rus anarşistlerin de politik 

gruplar olarak varlığını ortaya koymaya başladığı görülür. Siyasi partilerin 

doğuşundan sonra ise devrimlere zemin hazırlayan birçok radikal işçi ayaklanması 

yaşanır.208  

Çar II. Nikolay’ın 1904 yılında imparatorluk topraklarını genişletmek amacıyla 

Japonya ile girdiği savaşta yenilgiye uğramasının, hükümetin itibarını kaybetmesinde 

ve devrimci ayaklanmalarla karşı karşıya kalmasında önemli bir payı vardır. Nitekim 

olaydan sonra dönemin İçişleri Bakanı öldürülmüş, halkın özgürlük talepleri artmış, 

zemstvo’lar (yerel yönetim organları) bir araya gelerek bir Ulusal Meclis’in 

kurulması yönünde taleplerde bulunmaya başlamıştır.209  

1905 Rus Devrimi, isyanları birbirinden bağımsız şekilde gelişen üç farklı grubun 

(burjuvalar, işçiler ve köylüler) ayaklanmasıyla ortaya çıkmıştır. Bu nedenle bu 

 

 
205 Kurat, Rusya Tarihi, 339. 
206 Çetinkaya ve Benlisoy, Gelecek 1917, 23. 
207 Çetinkaya ve Benlisoy, 23. 
208 Çetinkaya ve Benlisoy, 23-24. 
209 Tilly, Avrupa’da Devrimler, 289-90. 



60 

 

devrim, her bir grup için farklı bir anlam ifade eder. Liberal görüşlü burjuvalar için 

devrim, yönetim biçimi olarak otokrasinin yerine anayasal monarşinin getirilmesi 

anlamını taşırken; sosyalizmi savunan işçiler için, işçi ayaklanmalarını tetikleyerek 

örgütlenmelerin önünü açan bir olaydır. Köylüler içinse devrim, düzensiz, şiddetli ve 

geniş çaplı ayaklanmalar vasıtasıyla toprak üzerindeki haklarını dile getirdikleri bir 

döneme işaret eder.210  

22 Ocak 1905’te işçiler, hak taleplerini iletmek için saraya yürümüştür. Ancak Çarın 

askerleri işçilere ateş açmıştır. Birçok işçinin ölümüyle sonuçlanan ve “Kanlı Pazar” 

olarak bilinen bu olay, isyanların daha da büyümesine neden olmuştur. İşçi grevleri, 

St. Petersburg’taki İşçi Sovyeti önderliğinde ülke geneline yayılmış, ardından orduda 

da ayaklanmalar çıkmış, köylüler toprak sahipleriyle mücadeleye girmiş ve bazı 

bölgelerde özerklik talepleri dile getirilmeye başlanmıştır. Tüm ülkeye yayılan isyan 

dalgasını engellemek amacıyla Çar, anayasal düzenlemeler yapılacağı yönünde 

vaatler vermiştir. Böylelikle Duma adı verilen danışma meclisi kurulmuş ve 

yurttaşlara çeşitli özgürlükler sağlamak için temsili kurumlar oluşturulmuştur. Çarın 

girişimleri, muhaliflerin bir kısmını ikna etmiş olsa da çarı devirmeyi hedefleyen 

sosyal demokratlar (Bolşevikler ve Menşevikler) Çar için düşman konumuna 

gelmiştir.211  

Çar, henüz ilk Duma toplanmadan kendi siyasi gücünü koruyan yasalar çıkardığı için 

anayasal yönetim sınırlanmış; Duma’da yapılan hükümet eleştirileri de etkisiz 

kalmıştır. 1905 ayaklanmalarına katılanlar ise yakalanıp idam edilmeye başlamıştır. 

Dönemin başbakanı Pyotr Arkadyeviç Stolipin (1862-1911, Alman Konfederasyonu, 

Rus İmparatorluğu) özel mülkiyeti koruyacak bir tarım yasasını yürürlüğe koymuş, 

Duma’da seçimleri kısıtlamış, devrimcileri baskı altına almış ve ekonomide liberal 

reformlar yapmıştır.212 Hükümetin baskıları devam ederken örgütlü eylemler de artış 

göstermiştir. Bu süreçte binden fazla devlet yetkilisi öldürülmüş veya yaralanmıştır. 

1911’de ise Stolipin öldürülür. 1912’de Rusya, Balkan Savaşları’na katılır. Ancak 

savaş bile ülke içindeki çatışmaların seyrini değiştirmemiştir. 1912 yılında Lena’da 

gerçekleşen işçi grevleri sırasında ordunun 170 işçiyi öldürmesi de başka grevlerin 

tetikleyicisi olur. Devrim gücünü yitirmiş olsa da isyanlar ve toplumsal 

 

 
210 Carr, Lenin’den Stalin’e Rus Devrimi, 1917-1929, 48. 
211 Tilly, Avrupa’da Devrimler, 290. 
212 Tilly, 291. 



61 

 

hoşnutsuzluklar etkisini sürdürmeye devam eder.213 1914 yılında Birinci Dünya 

Savaşı’nın çıkması, Rusya’da yaşanan toplumsal hareketliliği bir süreliğine askıya 

alsa da ilerleyen yıllarda savaşın getirdiği yıkım, Çarlık rejiminin zayıflamasına yol 

açar ve toplumsal hareketlerin yeniden güç kazanmasına vesile olur.214  

1917 yılının Ocak-Şubat aylarında (Kanlı Pazar olayının yıldönümünde) işçiler 

büyük bir protesto düzenler. Talepler, yönetimde yeni düzenlemeler yapılması için 

geçici bir hükümetin yönetimi ele alması yönündedir. Dönemin Rus takvimine göre 

Şubat ayında genel grev için sokaklara dökülen işçiler, birlikte hareket ederek işçi 

komiteleri kurarlar. Buna karşılık Çar II. Nikolay, askerlerine protestoların 

engellemesi için işçi ve köylülerden oluşan isyancılara ateş açılması yönünde emir 

verir. Ancak hayli zor koşullarda çalışan askerlerin bir kısmı isyancıların safına 

geçmeyi tercih ederek emirleri uygulamayı reddeder. Böylece Petrograd’da askeri 

mühimmatı ele geçiren isyancılar, şehirde kontrolü ele alır ve Şubat Devrimi ortaya 

çıkar. II. Nikolay tahttan çekilir. Duma üyelerinin seçtiği bir komite, geçici hükümet 

olarak görev yapmaya başlar. Petrograd İşçi ve Asker Vekilleri Sovyeti (Petrograd 

Sovyeti) kurulur.215 Böylece, ılımlı geçici hükümetin ve Petrograd Sovyeti’nin 

yönetimi ele aldığı bir tür ikili iktidar dönemine geçiş yapılır.216  

1917 Şubat Devrimi’nden sonra Çarlık rejiminin yıkılmasıyla hızla dönüşüm 

geçirmeye başlayan Rusya’nın farklı bölgelerinde öz yönetim organları olarak 

sovyetlerin kurulması hız kazanır. Bu dönemde geçici hükümet, devam eden Birinci 

Dünya Savaşı’nda Rusya’nın itilaf devletleri ile aynı safta savaşı sürdürmesi 

taraftarıdır. Sosyalist görüşlü sovyetler ise savaşı sonlandırıp bir barış antlaşması 

yapmayı istemektedir. Savaş konusunda yaşanan bu fikir ayrılığı, geçici hükümet ile 

sovyetlerin ilişkisinin bozulmasına yol açar. Özellikle Temmuz ayında asker ve 

işçiler arasında artan barış talepleri sokak isyanlarına dönüşür. İsyanlar şiddetli 

şekilde bastırılır. Sovyetlerin taleplerine karşı durmak ve askeri bir diktatörlük 

kurmak isteyen dönemin genelkurmay başkanı bir darbe girişiminde bulunur. Bu 

darbe girişiminin engellenmesinde Bolşeviklerin önemli bir katkısı olur ve bu 

nedenle Lenin (1870-1924, Rus İmp.-SSCB)’in önderliğindeki Bolşevik parti güç 

kazanır. Geçici hükümetin askerleri savaşa göndermeye yönelik girişimleri ise asker 

 

 
213 Tilly, 292. 
214 Çetinkaya ve Benlisoy, Gelecek 1917, 24. 
215 Merriman, Modern Avrupa Tarihi, 1006-9. 
216 Merriman, 1009. 



62 

 

ve işçilerden oluşan Petrograd Sovyeti’ni harekete geçirir. Zaten gücünü toplumsal 

düzeyde kaybetmiş olan geçici hükümet, dönemin Rus takvimine göre Ekim 1917’de 

devrilir.217  

Ekim Devrimi’nin ardından kültür-sanat alanında ne tür düzenlemeler yapılacağı 

tartışma konusu olmuştur. Devrim sonrası geçmişle bağlarını koparmış yeni bir 

proleter kültürü üzerinde mi çalışılacağı yahut geçmişin temelleri üzerine yeni bir 

kültür mü inşa edileceği soruları bir süre tartışmaların gündemini oluşturur.218 

Nihayetinde yeni hükümetin tercihi eski kültürel mirası tamamen yok saymak yerine, 

Çarlık rejimini anımsatsa bile sanatsal değer taşıyan eserleri korumak ve onu aşarak 

üzerine bir proleter kültür (proletkült) inşa etmek yönünde olmuştur.219 Ancak yine 

de sanatsal mirasa verilen değerin, devrimci girişimleri gölgede bırakma ihtimaline 

karşı önlemler alınmış, yenilikçi fikirlere ve girişimlere özel bir destek verilmek 

istenmiştir.220 

Devrimden sonra kültür-sanat ve eğitim alanlarından sorumlu bakanlığın 

(Aydınlanma Komiserliği) başına Lenin’in sanat konusundaki donanımına çok 

güvendiği bir isim olan Anatoli Vasilyeviç Lunaçarski (1875-1933, Ukrayna, Fransa) 

getirilmiştir. Üniversite eğitimini Zürih’te alan Lunaçarski, Ekim Devrimi öncesinde 

yürüttüğü devrimci faaliyetler nedeniyle uzun süreler yurtdışında sürgünde yaşamış 

bir sanatçıdır. 1903 yılında Rus Sosyal Demokrat İşçi Partisi, Bolşevikler ve 

Menşevikler olarak ikiye ayrıldıktan sonra Bolşevik kanadını desteklemeyi tercih 

etmiş ve 1908’de partiden ayrılana dek Lenin’le yakın ilişkiler kurmuştur. Takip 

eden yılları yine sürgünde geçirmiş; bu dönemde edebiyat, müzik ve plastik sanatlar 

alanlarındaki avangart eğilimleri takip etmiş ve kendi sanatsal üretimlerini 

sürdürmüştür.221 Empresyonistlerin sanat alanına getirmiş olduğu yeniliklerden 

fazlasıyla etkilenen Lunaçarski, özellikle izlenimcilerin doğayı olduğu gibi kopya 

etmek yerine, ona kendi gözleriyle bakmalarını ve onu kendi gördükleri gibi 

resmetmelerini çok değerli bulmaktadır. Aynı zamanda öznel ifade gücünü ortaya 

koymaya başlayan sanatçılardan etkilenir ve bireyselleşme konusuna ilgi duyar. Zira 

Lunaçarski, “bireysel iradeye sahip çıkmanın kolektif iradenin parçası olmanın ilk 

 

 
217 Çetinkaya ve Benlisoy, Gelecek 1917, 27-30. 
218 Dinçer, “Devrim ile Sanatın Yoldaşlığı”, 277. 
219 Dinçer, 278. 
220 Dinçer, 279. 
221 Günay, “Sovyet Avangart Sanatı”, 384. 



63 

 

adımı” olduğunun bilincindedir.222 Sanat alanında gözlemlediği yenilikleri doğrudan 

uygulamak yerine Lunaçarski, incelediği sanat akımlarını birbirleriyle karşılaştırır ve 

yeni çıkarımlar yapar. Örneğin; Empresyonizmden etkilenmiş olsa da o, bir temele 

oturan kurucu ve yapıcı bir üslubun arayışındadır.223 Ancak içinde bulunduğu 

dönemi anlamayı ve aşmayı arzulayan bir sanatçı olan Lunaçarski, daha devrim 

öncesinde, toplumsal dönüşüm olmadan tek başına sanat alanında yapılan hiçbir 

yeniliğin yeterince etkili olamayacağını düşünmektedir. Çünkü sanat, hayattan ayrı 

düşünülemeyeceği için, politikadan da bağımsız değildir.224 O, bu nedenle devrimci 

faaliyetlere destek vermiştir. Ona göre, devrim yalnızca sanatta değil, hayatta da 

yapılmalıdır. 

Ekim Devrimi’nden önce daha 1915’li yıllarda Rusya’da yaşayan sanatçılar, 

Avrupa’daki sanatsal gelişmeleri yakından takip etmektedir ve sanat alanındaki 

yenilikleri yakalamış gözükmektedir. Nitekim Avrupa’da ortaya çıkan empresyonist, 

fütürist ve kübist çalışmaların, Rusyalı sanatçılar tarafından da pratik edildiği ve 

estetik alanda yeni deneyler yapıldığı görülür.225 Bu dönemde Rusya’daki sanatsal 

gelişkinliğe örnek teşkil edecek iki önemli sanatçı Kazimir Severinoviç Maleviç 

(1879-1935, Rus İmparatorluğu-Sovyetler Birliği) ve Vladimir Yevgrafoviç 

Tatlin’dir (1885-1953, Rus İmparatorluğu-Sovyetler Birliği).226 

1920’li yıllarda Avrupa’da bulunmuş olan Maleviç, Fütürizm gibi avangart 

hareketlerden ve sanat alanındaki yeni deneylerden haberdardır.227 Geometrik soyut 

resimleriyle tanınan Maleviç’in sanat tarihinde en bilinen eseri, 1915 yılında ürettiği 

Siyah Kare isimli resimdir.228 Bu yalın biçimli resmiyle soyut sanatın sıfır noktasına 

ulaştığı söylenebilir. Maleviç, Nesnesiz Dünya (1926) isimli eserinde, ürettiği 

çalışmaları kuramsal bir çerçeveye oturtmuş ve Süprematist akımın öncüsü olmuştur. 

Resimlerini tanınır-bilinir nesnelerin dünyasından soyutlayarak nesnesiz bir dünya 

yaratan Maleviç’e göre, sanatçı eser üretiminde özgür olmalıdır ancak eserlerin 

izleyicileri de bu özgürlüğü hak eder.229 

 

 
222 Günay, 385. 
223 Günay, 385. 
224 Günay, 385. 
225 Günay, 389. 
226 Günay, 389. 
227 Candil Erdoğan, Kazimir Maleviç, 32. 
228 Candil Erdoğan, 41. 
229 Candil Erdoğan, 41. 



64 

 

 

Şekil 13: Maleviç'in Süprematist eserlerinin yer aldığı 0,10 Sergisi'nden bir görünüm (Siyah Kare 

isimli resim merkezde), Petrograd, 1915.  

Kaynak: https://en.wikipedia.org/wiki/0,10_Exhibition#/media/File:0.10_Exhibition.jpg (E.T. 

01.10.2022) 

 

Avrupa’da sürgünde olduğu dönemde Lenin, Fütürizm ve Dadaizm gibi avangart 

akımları tanımıştır ve kültürel alandaki bu yeni girişimlerin destekçisidir. Bu nedenle 

Lenin’in yaşamını yitirdiği 1924 yılına kadar, Maleviç de diğer avangart sanatçılar 

gibi, sanat üretimi konusunda önemli bir özgürlük elde etmiştir. Ancak Lenin’in 

ölümünden sonra Josef Stalin (1878-1953, Rus İmp.-SSCB)’in iktidara gelişiyle 

Maleviç gibi avangartlar bir anlamda desteklerini yitirmiş, yeterince halkçı 

olmamakla suçlanmış ve dışlanmıştır. 230 

1917 Devrimi’nden önce daha 1900’lü yılların başında Rusyalı avangart sanatçıların 

estetiği sokağa taşıma denemeleri yaptığını, kışkırtıcı absürd eylemler düzenlediğini 

belirtmek gerekir. Örneğin Natalia Sergeevna Goncharova (1881-1962, Rus İmp.-

Fransa), Vladimir Vladimiroviç Mayakovski (1893-1930, Gürcistan-Rusya), Mikhail 

Fyodorovich Larionov (1881-1964, Moldova-Fransa) gibi sanatçılar, veya David 

Davidoviç Burlyuk (1882-1967, Ukrayna-A.B.D) ve kardeşleri abartılı kıyafetler 

 

 
230 Candil Erdoğan, 34. 

https://en.wikipedia.org/wiki/0,10_Exhibition#/media/File:0.10_Exhibition.jpg


65 

 

giyerek ve yüzlerini çeşitli şekillerde boyayarak sokaklarda dolaşmakta; kimi zaman 

da burjuva tarzı etkinlik mekanlarını basarak yaygara çıkarmaktadır.231 Rusya’da 

avangart sanatçıların absürd görünümlü kışkırtıcı denemelerini ve dönemin burjuva 

kültürüne karşı eleştirel tavırlarını, sanatı, sokağa taşıyarak halka yaklaştırma ve 

gündelik hayatın bir parçası haline getirme istencinin bir ifadesi olarak okumak 

pekala mümkündür.  

Rusya’da avangart sanatçıların sanatı hayatın içine dahil etme isteklerini tam olarak 

uygulama alanı buldukları, sanat ve hayatın kesişim noktasını yakaladıkları dönem 

ise 1917 Devrimi sonrası olur.232 1917 Devrimi, avangartlara, yaratıcı fikirlerinin 

yalnızca sanat alanıyla sınırlı kalmayarak hayata karışabileceği bir ortam sağlamış; o 

güne değin burjuva kurumlarının tekelinde bulunan sanatı, yeniden yaşama 

döndürecek bir olanaklar alanı yaratmıştır.233  

1917 Devrimi’nden sonra kapsamı kültür-sanat ve eğitim olan bakanlıkta 

Aydınlanma Komiserliği’nin (Narkompros) yönetiminde görev alan Lunaçarski, 

Lenin için, kültür-sanat faaliyetleri söz konusu olduğunda akla gelen en güvenilir 

isimdir. Lunaçarski, görevde olduğu süre boyunca avangart sanatçıların destekçisi 

olmuş ve kültür sanat alanındaki yenilikçi fikirlerin uygulamaya konulmasına 

öncülük etmiştir.234 

Devrim ertesinde kültür-sanat alanında yürütülecek çalışmaları yönetmek için 1918 

yılında IZO (Güzel Sanatlar Departmanı) kurulmuştur. Bu departmanda farklı 

yönelimlere sahip idareciler ve üyeler bulunsa da Moskova’daki toplulukta avangart 

sanatçıların ağırlığı hissedilmektedir. Buradaki idareci ve üyeler arasında Maleviç, 

Vasili Vasilyeviç Kandinski (1866-1944, Rusya.-Fransa) ve Olga Vladimirovna 

Rozanova (1886-1918, Rusya) gibi sanatçılar bulunmaktadır. Sanatçılar, devrimin ilk 

yıllarında Birinci Dünya Savaşı’nın getirdiği ekonomik sıkıntılar ve iç savaş 

ortamında büyük özveri ile çalışarak iki yıl içinde toplam 28 sergi düzenlemiştir.235 

Sergilerde gösterilecek çalışmalar için bir jüri değerlendirmesi yoktur ve dolayısıyla 

gönderilen tüm çalışmalar sergide yer alabilmektedir. Eserlerini satamadığı için 

 

 
231 Günay, “Sovyet Avangart Sanatı”, 391-92. 
232 Günay, 392. 
233 Günay, 394. 
234 Günay, 395. 
235 Günay, 397. 



66 

 

maddi zorluklar yaşayan sanatçıların 1926 adet çalışması da başında Aleksandr 

Mihayloviç Rodçenko (1891-1956, Rusya) ve Varvara Fyodorovna Stepanova 

(Litvanya-Rusya)’nun bulunduğu müze departmanı tarafından satın alınmıştır. Satın 

alınan bu eserler, Rusya’nın kırsal kesiminde açılan müzelere gönderilmiştir.236 

Özellikle ülkenin dört bir yanında müzelerin açılması ve müzelere sanat eserlerinin 

gönderilmesi, Sovyet Avangart sanatının temelini oluşturan sanat eserlerinin 

görünürlüğünü artırmış ve eserlerin korunması vasıtasıyla avangardın üzerinde 

serpilip geliştiği dönemin belleğinin tutulması mümkün olmuştur.  

Devrim sonrası gelişen Sovyet Avangart sanatında, sanatın gündelik hayatın içine 

girmeye başlamasını olanaklı kılan en önemli unsur da sanatçı, izleyici ve sanat eseri 

arasındaki ilişkinin geçirdiği dönüşümdür. Bu dönüşümün dinamiklerinden 

hareketle; sanatın bir direniş aracı olarak kullanımıyla, hayatı estetize etmenin 

olanaklarını yeniden düşünmek mümkün olmuştur. 

Hayata sirayet etme potansiyeli bağlamında ele alındığında kolektif hareketler, 

teatral ve performatif eylemler, başka bir ifadeyle izleyici olanların katılımının 

olanaklı olduğu sanatsal formlar öne çıkar. Bu sanat formlarına Sovyetlerin 

Rusya’sından örnekler vermeden önce kültür-sanat alanını şekillendiren ve siyasetten 

bağımsız ele alınamayacak olan devrim sonrası ortaya çıkan tartışmaları göz önüne 

almak faydalı olacaktır. Zira devrim sonrası Sovyet sanatının nasıl biçimleneceği 

konusunda önemli tartışmalar olmuştur ve bu dönemin avangart sanatını tek bir 

yönelimle açıklamak mümkün değildir. Örneğin Lunaçarski, devrim ve sanat üzerine 

kaleme aldığı bir yazısında şöyle demiştir: “Biz devrimci sanatı arıyoruz. Bu arayış 

büyük tartışmalarla birlikte yürüyor.”237  

Bu tartışmaların belki de en önemlisi, genel anlamıyla ele alınırsa bireysellik ve 

kolektif yapılanma temelinde ortaya çıkan tartışmadır. Devrim sonrası kuramsal 

temeli Aleksandr Aleksandroviç Bogdanov (1873-1928, Rus İmp.-SSCB)’un fikirleri 

etrafında gelişen ve bir proleter kültürü inşa etmeyi amaçlayan Proletkült hareketi, bu 

tartışmanın kolektif yapılanma ayağını oluşturur. Bu hareket, burjuva tarzı sanatın 

daha çok bireyler tarafından üretilip tüketilmesinden duyulan rahatsızlığa karşı bir 

 

 
236 Günay, 397. 
237 Lunaçarski, Devrim ve Sanat, 138. 



67 

 

tavır olarak kolektif biçimde üretilen sanatı merkeze alır.238 Öznellik ve özgünlük 

yalnızca bir sanatçıya atfedilmemelidir; çünkü sanatçılar, tıpkı bir endüstri gibi 

işleyen kolektif yaşamın üretimine katkıda bulunan yaratıcılardır. Nitekim 

Bogdanov’a göre, yaratma eylemi ile üretici emek arasında belirgin bir ayrım 

bulunmaz. Dolayısıyla yaratım, bireysel bir içkinlik düzleminde gelişen ve bir kişiye 

ait iç dinamiklerden hareketle ortaya konulanı değil; rasyonelleşmiş üretime katılımı 

ifade eder.239 Yaratıcılık, bir bütünün parçası olarak işleyen emek sürecinde, sistem 

içinde yeni yollar keşfetmek, malzemelerle yeni biçimler ortaya çıkarmak veya onları 

farklı düzenlemelerle bir araya getirmek gibi işlevler görür.240 Bu türden kolektif 

tarzda bir yaratımın ise burjuva bireyciliğinin aksine toplumsal düzeyde bir dönüşüm 

getireceği ileri sürülebilir.241  

Ancak Bogdanov’a kıyasla daha ince bir düşünce yapısına sahip olan Lev Davidoviç 

Bronştayn-Troçki (1879-1940, Rus İmp.-Meksika), kolektivite anlayışının toplumsal 

fayda uğruna öznelliği baskılayarak elde edilemeyeceğini savunmaktadır. Nitekim 

Troçki, kolektif yaratıcılığı tetikleyen unsurun, içsel psikolojik bir durum olduğunun 

bilincindedir. Bu konudaki görüşlerini şöyle dile getirir: “Kendine yepyeni bir dış 

dünya yaratmakta ve böylece kendini de yeniden yaratmakta olan günümüz insanının 

içsel hayatına nasıl, hangi gerekçeyle ve hangi zeminde sırtını dönebilir sanat? Sanat 

bu yeni insanın kendini eğitmesine, güçlenmesine ve incelikler kazanmasına 

yardımcı olmayacaksa ne işe yarar?”242 Bu sorular, içsel yaşama girmeden dış 

dünyada, bir başka deyişle gündelik hayatta bir dönüşümün mümkün olamayacağını 

düşünen Troçki’nin görüşlerinin özeti niteliğindedir. Nitekim o, kolektivitenin, 

tekilliklerin özgürlüğünden, yani bireylerin özgür düşüncelerinden ve yaratıcı iç 

dünyalarından kendiliğinden doğup büyüyeceğine inanmaktadır.   

Bireysellik ve kolektif yapılanma temelinde ayrıldığı ifade edilen bu tartışmaların, 

birbirine zıt gibi görünse de esasen birbirini beslediğini ve öz itibari ile aynı hedefe 

yöneldiğini söylemek yanlış olmaz. Bir tür çatışma yaratmış olsa da bu tartışmalar, 

devrim sonrası açığa çıkacak olan sanat ve hayat formlarının merkezi dinamiği 

olarak okunabilir. Bununla birlikte her iki bakış açısının da çıkış noktası aynıdır: 

 

 
238 Bishop, Yapay Cehennemler, 61. 
239 Bishop, 61. 
240 Bishop, 61. 
241 Bishop, 62. 
242 Troçki’den akt. Bishop, 62. 



68 

 

Bolşevik Devrimi’yle gerçekleşen toplumsal dönüşümü kültürel alana uyarlama 

arzusu. 

Devrimin ilk yıllarında sanatçıların, genel burjuva tarzı beğenilere ve sanatı 

himayesinde tutan kurumsal yapılara karşı geliştirdikleri itirazlar göz önüne 

alındığında, toplumsal dönüşümün çoktan sanatçıların eser üretim metotlarını 

şekillendirmeye başladığını söylemek mümkündür. Sanatçılar, çok açık bir biçimde 

hayata katılmak istemektedir. Bu istek, kimi zaman günlük yaşamda kullanılagelen 

eşyaların veya mobilyaların tasarımını yapmak vasıtasıyla kimi zaman ise kolektif 

eylemlerle açığa çıkmıştır. Birliktelik ve herkesin katılımı yoluyla üretilen eser veya 

ürün fikri, Sovyet sanatında ön plana çıkar. Resim sanatı gibi disiplinler ise kolektif 

çalışma zorluğu ve geçmişten beri burjuvazinin zevkleri için üretilen metaları 

anımsatması sebebiyle nispeten geri planda kalır. Rodçenko, Tatlin, Stepanova ve 

Lyubov Sergeyevna Popova (1889-1924, Rus İmp.-SSCB) gibi sanatçılar, geleneksel 

olanı sürdürmekten ziyade yeni sanat formlarının arayışına girerler.243 

Kolektif yapısı nedeniyle ortak icra etmeye uygun bir tür olarak tiyatro, proletkült 

hareketi için önem kazanır. Tiyatro alanında daha 1910’lu yıllarda hiyerarşik yapıyı 

kaldırmayı hedefleyen ve izleyicinin esere katılımını artırmak amacıyla yapılmaya 

başlanan avangart denemeler olmuştur. Vsevolod Emilyeviç Meyerhold (1874-1940, 

Rus İmp.-SSCB)’un tiyatro sahnesiyle izleyicileri ayıran platformu kaldırması ve 

oyunu farklı alanlara yayarak eser-izleyici ilişkisini alt üst etmesi, bu denemelere bir 

örnektir.244 

Proletkült hareketi, profesyonel tiyatroları eleştirir ve amatör tiyatro modelini 

benimser. Çünkü profesyonel tiyatrolar, sahnede performe edilmekte ve alanında 

uzmanlaşmış bir tiyatro ekibi bulunan bu tiyatrolar, belli bir izleyici kitlesine hitap 

etmektedir. Proletkült kuramcılarına göre ise amatör tiyatro sokakla ve halkla daha 

yakın ilişki kurabilme potansiyeline sahiptir ve izleyicilerin oyuna katılımı çok daha 

kolaydır. Proletkült hareketinin tiyatro alanında yaptığı denemeler, iyi bir 

prodüksiyona sahip olmaması, katılımcı sayısının çokluğu ve kitleleri 

yönlendirmenin zorluğu nedeniyle sanatsal açıdan zayıf olduğu konusunda 

eleştirilere maruz kalmıştır. Bu, gerçekten de bir anlamda doğru bir eleştiri olsa da 

 

 
243 Bishop, 59. 
244 Bishop, 63. 



69 

 

proletkült kuramcısı Platon Mikhailovich Kerzhentsev (1881-1940, Rus İmp.-

SSCB)’in de belirttiği üzere proletkült tiyatrosu, yeni yeni gelişmektedir ve bir 

organizasyonsuzluk olması doğaldır. Çok sayıda kişinin katıldığı amatör denemeler, 

türünün ilk örnekleridir. Nitekim tarihsel gerçeklikte kendine yer bulamamış olan bu 

türün gelişimi ancak zamanla mümkündür.245  

Eleştirilere maruz kalan birçok çalışmadan sonra, 1920 yılında son derece etkili ve 

sanatsal yanı çok kuvvetli bir performans gerçekleştirilir. Bir hafıza yaratma 

amacıyla Ekim Devrimi’nde yaşanan tarihsel olayın yeniden canlandırıldığı Kışlık 

Saray’a Saldırı isimli bu performans, Nikolai Nikolayevich Evreinov (1879-1953, 

Rus İmp.-Fransa)’un yönetmenliğinde yapılmıştır. Canlandırmada 8.000 kişi rol 

almıştır ve yaklaşık 100.000 izleyicisi olan performans, gerçek olaylardan bile daha 

etkili olmuştur. Kışlık Saray’ın önündeki üç farklı alana yayılan ve sokakta yapılan 

performansta sahneler, aksiyonun önem sırasına göre aydınlatılır. Geleneksel 

sahnede, kırmızı ve beyaz ordular temsil edilmiş; genel sahnede ise tarihsel kışlık 

saraya saldırı olayı canlandırılmıştır. Tabur liderlerine savaş provaları yaptırılmış, 

tarihsel gerçeklik canlandırılırken kurgu, olaylara verilen öneme göre düzenlenmiştir. 

Böylece yapılan kurgu vasıtasıyla yeni bir tarihin de yazılması söz konusu olur. 

Olaya gerçek hayatta katılmış olan insanlarla iletişim kurularak bu kişilerin 

performansta yer alması da sağlanmıştır.246  

Evreinov’un bellek tiyatrosu üzerine yaptığı kuramsal çalışmalarda görülebileceği 

üzere, esas düşüncesi, tiyatronun gündelik hayatın içinde gerçekleştirilecek bir sanat 

formu olmasıdır. İnsanları kendi yaşamlarının aktörü olmaya çağıran Evreinov, 

1915-17 yılları arasında yayınlanan İnsanın Kendisi İçin Tiyatro isimli teorik 

çalışmasında; “Bırakın hayatımızın her saniyesi tiyatro olsun.” demiştir.247 

 Evreniov’da olduğu gibi, yaşamı sanatsal bir ifade aracılığıyla dönüştürmek arzusu, 

temelde Bolşeviklerin tiyatroya bakışını şekillendiren unsurdur. Bolşevik tiyatroların 

çoğunluğunda bu düşünce ortaktır. Performanslar, büyük kitlelerce gerçekleştirilir ve 

gerçek olayların da aşılması hedeflenir. Böylece, halkın kendi belleğini oluşturması, 

başka bir ifadeyle kendi tarihini yaratması mümkün olabilir.248 Tüm bu fikirler, 

 

 
245 Bishop, 65. 
246 Bishop, 69-70. 
247 Evreniov’dan akt. Bishop, 70. 
248 Bishop, 70. 



70 

 

tiyatronun ancak hayatın bir parçası olması yoluyla etkili bir tür olacağı anlamına 

gelir ve insanların gündelik yaşamını kurgulayabilme kapasitesine gönderme yapar. 

Nitekim insan, ancak kendi hayatını kurgulama yoluyla özgürleşebilir. Kendi 

hayatının hem yazarı hem aktörü olarak iş gördüğünde, yalnızca hayatı 

sanatsallaştırmaz; aynı zamanda mevcut geleneklerin veya yerleşmiş algıların körü 

körüne devam ettirilmesinin önüne geçebilir. Böylece gündelik hayat, bir rastgelelik 

içinde salınmak yerine, bireyler tarafından düzenlenebilir ve dönüştürülebilir olur. 

Kışlık Saray’a Saldırı örneğinde olduğu gibi, gerçeklik ve kurgu arasındaki ayrım 

bulanıklaştıkça; sanat ve hayat arasındaki ayrımın da yok edilmesi mümkün olur. 

Nitekim hayat, artık bir tiyatrodur.  

Gündelik yaşamla sanatı buluşturarak katılımcılığı teşvik eden bir diğer önemli 

çalışma da Siren Senfonileri’dir. Senfonilerde fabrika düdükleri, araba klaksonları, 

gemi sirenleri gibi hayatın içinden seslere yer verilmiş; klasik sanat formunu aşan ve 

kitle katılımını hedefleyen denemeler yapılmıştır.249 Örneğin; Arseniy Avraamov 

(1886-1944, Rus İmp.-SSCB) tarafından 1922 yılında Bakü’de icra edilen konser, 

Kızıl Ordu’ya ait gemilerin top atışları ile başlamış; konserde enstrüman olarak kilise 

çanları, fabrika ve tren sesleri kullanılmıştır. Marşlar söyleyen halk, koroyu 

oluşturmuş, böylece konserin yalnızca dinleyicisi değil katılımcısı olmuştur.250  

 

 
249 Bishop, 75. 
250 Günay, “Sovyet Avangart Sanatı”, 400. 



71 

 

 

Şekil 14: Flamalarla Sirenler Senfonisi'ni yöneten Arseniy Avraamov, Moskova, 1923.  

Kaynak: https://www.e-skop.com/skopbulten/rus-avangardi-sirenler-senfonisi/2734 (E.T.: 

01.10.2022) 

 

Proletkült tiyatrolarına örnek teşkil edecek bir diğer oyun da 1924 tarihli Sergei 

Mikhailovich Tretyakov (1892-1937, Rus İmp.-SSCB) tarafından yazılan Gaz 

Maskeleri isimli eserdir. Prodüksiyonu yönetmen Sergei Eisenstein (1898-1948, Rus 

İmp.-SSCB) tarafından üstlenilen oyun, gazhane işçilerinin bir gaz kaçağını onarmak 

için iş kıyafeti ve maske kullanmadan verdikleri mücadeleyi konu edinmektedir.251 

 

 

 
251 Bishop, Yapay Cehennemler, 66. 

https://www.e-skop.com/skopbulten/rus-avangardi-sirenler-senfonisi/2734


72 

 

 

Şekil 15: Gaz Maskeleri isimli eserin Sergei Eisenstein prodüksiyonu. Moskova Gazhanesi, 1924. 

Kaynak: Claire Bishop Yapay Cehennemler: Katılımcı Sanat ve İzleyici Politikası, çev: Mine 

Haydaroğlu, Koç Üniversitesi Yayınları, İstanbul, s.66.  

 

Eser, kentin ücra bir köşesinde bulunan Moskova Gazhanesi’nde sahnelenmiştir. 

Seyircilerin, makine ve tankların arasında bulunan ahşaptan yapılma sıralarda 

oturduğu atmosferde, gaz kokuları gerçekten etrafa yayılmaktadır. Gaz kaçağının 

işçiler tarafından giderilmesiyle sona eren oyun, amatörce gerçekleştirilmiş olsa da 

işçilerin sorunu çözmek için hayatlarını tehlikeye atması, son derece vurucu bir etki 

yapmıştır.252 Genellikle benzer içeriklere sahip proleter tiyatro kültüründe bu oyun, 

kaliteli prodüksiyonu, sahnelenme başarısı ve atmosferinin gerçekliği nedeniyle öne 

çıkmıştır.253  

 

 
252 Bishop, 66. 
253 Bishop, 67. 



73 

 

2.3 Dada: Savaş Karşıtı Bir Eylem Biçimi  

Birinci Dünya Savaşı (1914-18)’nın bu kadar uzun yıllar süreceği, bunca kıyımın 

yapılabileceği belki de kimsenin aklına gelmemiştir. Dolayısıyla bu savaş, insanları 

fazlasıyla sarsmış, düşüncelerini kökten değiştirmiştir. Çünkü 1914 öncesinde çok 

güçlü olan, insanların akla ve ilerlemeye olan inançları yerle bir olmuştur.  Çok genel 

anlamda söylersek; Dada Hareketi temelde, savaşı yaratanın aklın ve ilerleme 

düşünceleri olduğu fikrinden hareketle ortaya çıkan, savaş ve akılcılık karşıtı 

eylemsel bir tavırdır. Yerleşik birçok fikre, hatta sanata da karşı çıkarlar. Dada 

eylemlerinin temeli, sanatsal yaratımı hayatın içindeki bir olay, bir eylem olarak 

kavramaya dayalıdır.254 

Dada, Birinci Dünya Savaşı’nın başlamasından iki yıl sonra, 1916’da Zürih’te ortaya 

çıkmıştır. O dönemde İsviçre’nin tarafsız olması nedeniyle Zürih, savaşın 

tehditlerinden kaçan birçok sanatçı ve yazarın sığındığı güvenli bir şehirdir. 

Mülteciler arasında Vladimir Lenin ve Bolşevik lider Grigory Zinoviev (1883-1936, 

Rus İmp.-SSCB) de vardır. Dada hareketinin kökeni, şair ve kuramcı Hugo Ball 

(1886-1927, Almanya-İsviçre) tarafından 5 Şubat 1916’da Zürih’te açılan Kabare 

Voltaire’e dayanır. Hareketi önceleyen ise 1913 yılında hareketin kurucularını 

Münih’te bir araya getiren Revolution (Devrim) adlı dergi olmuştur.255 

Dada henüz ortaya çıkmadan önce hareketin kurucusu Hugo Ball, Münih’te felsefe 

eğitimi almaktadır ve çalışmalarını Friedrich Nietzsche (1844-1900, Almanya) 

üzerine yoğunlaştırmıştır. Ancak Ball, buradaki eğitimini yarıda bırakıp Berlin’de 

Max Reinhardt (1873-1943, Avusturya-Macaristan İmp.-A.B.D.)’ın okulunda tiyatro 

eğitimi almaya başlar ve sonra da bu okulda eğitmen olur. Max Reinhart’tan aldığı 

eğitimin Ball üzerinde önemli bir etkisi olmuştur. Zira Reinhardt tarafından 1901 

yılında kurulan Schall und Rauch (Ses ve Sis) isimli kabare, eleştirel bir tavırda 

sanata atfedilmiş kutsallığı ve geleneksel algıları kırmaya yönelik müzikli ve danslı 

gösterilerin yapıldığı bir mekandır. Berlin şehri, Ball’ı ekspresyonist sanatçılarla bir 

araya getirmesi bakımından da ayrı bir öneme sahiptir. 1912 yılında Münih’e dönen 

Ball’ın çeşitli tiyatro oyunları sahnelenmiştir ve farklı yayınlarda tiyatro eleştirileri 

ile şiirleri yer almıştır. Münih, o dönemde avangart sanatçıların buluşma noktası ve 

 

 
254 Altınyıldız Artun ve Artun, Dada kılavuz, 51. 
255 Altınyıldız Artun ve Artun, 36-37. 



74 

 

sanatın merkezidir. Aynı zamanda liberalizme, burjuva kültürüne, din 

sömürücülerine ilk başkaldırıların da gerçekleştirildiği şehirdir. Münih, Ball’ı 

Richard Huelsenbeck (1892-1974, Almanya-İsviçre), şair Hans Leybold (1892-1914, 

Almanya) ve daha sonra eşi olacak olan aktris ve şarkıcı Emmy Hennings (1885-

1948, Almanya-İsviçre) ile bir araya getirmiştir. Bu grup daha sonra birlikte 

Revolution (Devrim) isimli dergiyi çıkarmıştır. Ekim 1913’te Leybold ve Ball’ın ilk 

sayısını yayınladıkları bu dergi, muhalif bir dergidir ve kimi zaman sansüre maruz 

kalmaktadır. Dergi, 5. sayısını yayınladığı sırada Birinci Dünya Savaşı patlak 

vermiştir. Leybold, savaşın başlamasından kısa süre sonra ölür. Ball, savaşa Alman 

ordusunda katılmak ister ancak sağlık koşulları elvermediği için askere alınmaz. 

Daha sonra Belçika’ya savaşı görmek için gider. Burada gördükleri Ball’ı dehşete 

düşürmüştür ve tanık olduklarından sonra savaşa karşıt bir tavır alır. Kendisini roman 

yazmaya ve siyaset felsefesi ile ilgili okumalar yapmaya veren Ball’ın okuduğu 

yazarlar arasında Rus anarşistler Pyotr Kropotkin (1842-1921, Rus İmp.-SFSC) ve 

Mihail Bakunin (1814-1876, Rus İmp.-İsviçre) de vardır.256  

Ball, Huelsenbeck’le birlikte 1915 yılında savaşta ölenleri anmak üzere bir suare 

(akşam toplantısı veya şiir gecesi) düzenlemiştir. Bu şiir gecesinde okudukları Edebi 

Manifesto Dada’nın öncülüdür, denebilir. Zira İkili, her türlü “izm”e karşı çıktıkları, 

akılcılığı yerdikleri ve radikal bir konum almayı hedeflerini açık bir şekilde dile 

getirdikleri manifestoyu okuyarak amaçlarını ilkin burada deklare etmiştir. Aynı yıl 

içinde birkaç suare daha düzenleyen ikili, özetle devrimci bir yaklaşım sergilemiş ve 

Alman milliyetçiliğine karşı çıkmıştır. Suarelerde Fütürist deneyler de övülmüştür.257 

Nitekim bu toplantılar, Fütürist Akşamlar’ın repertuarıyla büyük benzerlik 

taşımaktadır. 

Alman milliyetçiliğinin giderek etkisini artırmasından rahatsızlık duyan Ball ve 

Hennings, ülkeyi terk ederek Zürih’e giderler. Bu kaçak yolculuktan önce Ball’ın 

Almanya’da bir tiyatro kurma hayali vardır ancak savaş nedeniyle bu mümkün 

olmamıştır. Ball, hayalini Zürih’te gerçekleştirir. Fakat bu çok kolay olmamıştır; 

çünkü Ball ve Hennings kabarenin kurulmasından önce maddi sıkıntılar yaşamış ve 

çeşitli işlerde çalışmak zorunda kalmıştır. Sonunda bir varyete tiyatrosunda iş 

 

 
256 Altınyıldız Artun ve Artun, 44-46. 
257 Altınyıldız Artun ve Artun, 46-48. 



75 

 

bulurlar. Burada Hennings gösterilere çıkmış, Ball ise oyun yazarı ve piyanist olarak 

çalışmıştır.258  

Ancak ikilinin hayali, kendi tiyatrolarını kurmaktır. Bunun için Ball, Jan Ephraim 

isimli bir kafe sahibini avangart ve yenilikçi bir kabare açma konusunda ikna eder. 

Aslen adı Meierei olan bu kafe de çeşitli toplantıların yapıldığı ve şiirlerin okunduğu 

bir kabaredir. Olasılıkla yiyecek-içecek satışlarının artacağını düşünerek bu teklifi 

kabul eden kafe sahibi Ephraim, 50 kişilik oturma alanı ve küçük bir sahnesi olan 

mekanını Ball ve Hennings’e ücretsiz olarak bırakmıştır.259 

 

 

 

 
258 Altınyıldız Artun ve Artun, 48-49. 
259 Altınyıldız Artun ve Artun, 50. 



76 

 

 

Şekil 16: Restoran Meierei, 1935 dolayları, Kabare Voltaire'in 1916'daki mekanı, Baugeschichtliches 

Archiv der Stadt, Zürih.  

Kaynak: https://olgaistefan.wordpress.com/2009/11/19/cabaret-voltaire-from-dada-to-nietniet/ (E.T.: 

01.10.2022) 

 

İsmini Kabare Voltaire koydukları bu mekana çeşitli sanatçılar destek olmuştur. Bu 

sanatçılar arasında ilk katkı sağlayan Hans Arp (1887-1966, Almanya-İsviçre), hem 

kabarenin duvarlarını ve sahnesini boyamış hem de resimlerini kabareye getirmiştir. 

Dada hareketinin kurucularından sayılan Tristan Tzara (1896-1963, Romanya-

https://olgaistefan.wordpress.com/2009/11/19/cabaret-voltaire-from-dada-to-nietniet/


77 

 

Fransa) ve Marcel Janco (1895-1984, Romanya-İsrail) da kabarenin ilk gösterisinin 

yapılacağı gün oradadır. Kabare Voltaire’i açarken Ball’ın amacı Zürih’e sığınan 

sanatçıların bir araya gelebilecekleri, kendilerini özgürce ifade edebilecekleri ve yeni 

deneyler yapabilecekleri bir alan oluşturmaktır. Bu alan; resim, müzik, dans, tiyatro, 

şiir gibi farklı sanat dallarını bir araya getirerek bunların birlikteliğinden oluşan bir 

sanat eseri olacaktır. Zira böyle bir alanda asıl eser, yaratma eyleminin kendisidir.260 

Kabare Voltaire, Dadaist tavrın gelişip yeşerdiği alan olmuştur. Bu bakımdan 

Dada’nın tarihinde belki de en önemli yeri tutar. Kabarenin açılışı 5 Şubat 1916’da 

yapılmıştır. İlk gün kabare ekibinde Hugo Ball, Emmy Hennings, Tristan Tzara, 

Hans Arp, Marcel ve Georges Janco vardır. Oldukça hareketli geçen gecede 

Hennings şarkılar söylemiş, metinler ve farklı şiirler okunmuş, zaman zaman 

sahneye izleyiciler de çıkıp şarkılara eşlik etmiştir. Açılıştan sonra 6 ay boyunca 

devamlı olarak suareler (akşamlar) yapılmaya devam etmiş, bu suarelerde fütürizm, 

ekspresyonizm ve sembolizm akımlarının şairlerinden şiirler okunmuştur. Daha 

sonra Huelsenbeck de Zürih’e gelmiş ve davuluyla suarelere dahil olmuştur. 

Sanatçılar suarelerde çeşitli müzik, ses ve dans denemeleri yapmış, şiirlere düdük, 

çıngırak ve davul gibi farklı enstrümanlarla eşlik etmeye başlamışlardır. Janco’nun 

tasarladığı maskların takılması ise sahnede farklı bir dramatik etki yaparak 

sanatçıların yaratıcı eylemlerine katkıda bulunur. Tüm bunların yanında kabarede 

ressamların çalışmaları da yer alır. Duvarlarda Vasili Kandinski (1866-1944, Rus 

İmp.-Fransa), Elie Nadelman (1882-1946, Polonya-ABD), Amedeo Modigliani 

(1884-1920, İtalya-Fransa), August Macke (1887-1914, Almanya-Fransa) ve Pablo 

Picasso (1881-1973, İspanya-Fransa) gibi ressamların resimleri vardır.261 

 

 
260 Altınyıldız Artun ve Artun, 51. 
261 Altınyıldız Artun ve Artun, 52-56. 



78 

 

 

Şekil 17: Marcel Janco, Cabaret Voltaire, tuval üzerine yağlı boya (kayıp eserin fotoğrafı), 1916. 

Kaynak: Dada and Surrealism: A Very Short Introduction, s.5 

 

Suarelerin en önemli özelliği, tıpkı Fütürist etkinliklerde olduğu gibi, seyircilerin 

sahnedeki faaliyetlere katılması yoluyla sanatçı ve izleyici arasındaki ayrımların 

ortadan kaldırılmasına yönelik eylemlerin yapılmasıdır. Ball, 2 Mart 1916 tarihinde 

Zamanın Dışına Kaçış isimli günlüğüne suarelerle ilgili şöyle bir not düşmüştür: 

“İzleyicileri artistik şeylerle eğlendirme çabası, bizi heyecan verici ve öğretici bir 

biçimde canlı, yeni ve naif tutuyor. İzleyicilerin beklentileriyle yarış halindeyiz ve bu 

yarış bizim tüm buluş yapma ve tartışma gücümüzü kullanmamızı gerektiriyor.”262  

 

 
262 Ball, “Zamanın Dışına Kaçış”, 60. 



79 

 

Dadaistler, Fütürist tekniklerden haberdardır; Huelsenbeck’in aktarımına göre, Tzara 

vasıtasıyla Marinetti ile bağlantı kurmuş ve yazışmışlardır. Dadacılar, Marinetti’nin 

savaş yanlısı tavrına karşılardır ancak onun vasıtasıyla haberdar oldukları 

“simultane” (eş zamanlı) kavramını severek devralmışlardır. Örneğin, Tzara sahnede 

eşzamanlı şiirler okumuştur.263 Tzara’ya göre kolektif şekilde okunan bu şiirler; 

dinleyicileri, parça parça algıladıkları dinletiyi kendilerince bir araya getirmeye ve 

parçalar arasında bağlantılar kurmaya zorlamaktadır.264 Yine Marinetti’den ödünç 

aldıkları gürültü müziğini (le bruit) de Dadaistler sıklıkla kullanmışlardır. Esasen 

gürültü müziği, yalnızca müzik türü olarak ele alınamaz; çünkü içinde çok farklı 

unsurları bir arada bulundurur. İçinde hem hareket hem şiir hem tencere kapağı, 

düdük, daktilo, çıngırak sesi gibi unsurlar olan gürültü, hayatın kendisinin bir 

yansıması sayılabilir. Dolayısıyla gürültü, bir akıl eylemi olan armonik nitelikteki 

müziğin karşıtıdır. Her hareketin bir ses ürettiği düşünülürse, her çıkan ses de bir 

eylem çağrısıdır. Huelsenbeck’e göre, “katıksız eylemciler” olan Fütüristlerin 

savaştan etkilenmesine yol açan da gürültünün etkisidir.265 

Hugo Ball, kabarede ilk kez kendi icat ettiği sözcüksüz şiirlerini de okumuştur. 

Marinetti’nin Parole in Liberta’sıyla (Özgürleşen Sözcükler) benzerlikler taşıyan 

sözcüksüz şiirler; cümlelerin söz dizimi kurallarını yıkan ve farklı biçimlerde bir 

araya getirilen seslerden yeni bir bütün oluşturulmasıyla kurulan şiirlerdir. Genel 

beğeni algısını yıkan ve yeni bir dil yaratma amacıyla oluşturulan bu şiirler hem 

milliyetçi söylemleri hem de her türden sınırlayıcı düşünceleri 

anlamsızlaştırmaktadır. Seslerden oluştuğu ve soyut olduğu için teatral icraya da son 

derece uygundur. Nitekim bu şiirler, yalnızca bir araya getirilmiş sözcüklerden 

oluşan bir anlam dizgesi değildir; dolayısıyla icra edildiği atmosferde çeşitli 

çağrışımlara açık yapısıyla yeni ve büyülü anlamlar kurma olanakları 

yaratmaktadır.266  

 

 
263 Huelsenbeck, “En Avant Dada”, 68. 
264 Tzara’dan akt. Demos, “Zurich Dada: The Aesthetics of Exile”, 16. 
265 Huelsenbeck, “En Avant Dada”, 69. 
266 Altınyıldız Artun ve Artun, Dada kılavuz, 56-59. 



80 

 

 

Şekil 18: Hugo Ball’ı Kabare Voltaire’de kübist kostümü içinde sözcüksüz şiirini okurken gösteren 

bir kartpostal, bilinmeyen fotoğrafçı, Zürih, 1916.  

Kaynak: https://monoskop.org/Hugo_Ball#/media/File:Hugo_Ball_1916.jpg 

 



81 

 

Dadacılar, 1916 yılının Haziran ayında Cabaret Voltaire adında bir antoloji 

yayınlamıştır. Bu antoloji, kabarede yapılan etkinliklerin ve Dadaist eserlerin bir 

dokümantasyonu olması bakımından Dada tarihinde önemli bir yere sahiptir. 

Antoloji, daha sonra yayınlanacak olan Dada dergilerinin de öncüsü sayılabilir. Aynı 

zamanda “Dada” kelimesi de ilk defa bu antolojinin içinde yer alan Hugo Ball’a ait 

sunuş yazısında kullanılmıştır.267  

Kabare Voltaire, 23 Haziran 1916’da Ball tarafından kapatılmıştır. Ancak kabarenin 

kapanışının ardından suareler, “Dada suareleri” olarak düzenlenmeye devam etmiştir. 

Bu suarelerin altı kişiden oluşan ekibine besteci Hans Heusser (1892-1942, İsviçre) 

de katılmıştır. Kapanıştan sonra 1919 yılına değin Zürih’te toplam sekiz Dada suaresi 

düzenlenmiştir. Bunlardan ilki Waag Salonu’nda; daha sonraki beş suare ise 1917’de 

açılan Galeri Dada’da gerçekleştirilmiştir. Kabare Voltaire’in bulunduğu 

Spiegelgasse’den farklı olarak, Galeri Dada burjuva kesiminin yoğun olduğu kent 

merkezinde yer almaktadır. Dolayısıyla bu mekan Dadacılara, burjuvaziye karşı sert 

eleştirilerini doğrudan adresine ulaştırma imkanı vermiştir.268  

Kabarenin kapanmasının ardından düzenlenen Dada suarelerinde kimi zaman 

izleyicileri eğlendirecek kimi zaman kışkırtacak performanslar yapılmıştır. Bu 

suarelerde okunan manifestolar da birer performans olarak değerlendirilir. Çünkü 

Dadacılar, manifestolarını yalnızca okumakla kalmamış, onları icra etmişlerdir. 

Dadacılar, bu manifestoları tıpkı müzik, şiir, dans gibi bir tür olarak öne çıkarmıştır. 

Martin Puchner (1969, Almanya)’in “manifesto sanatı” olarak adlandırdığı bu türün 

en önemli özellikleri ise eleştirel bir tavırda kaleme alınmaları ve bireysellikten 

ziyade birlik olma çağrısı barındıran eserler olmalarıdır.269 

Kabare Voltaire’in kapanması, Dadacılar arasında zaten varolan anlaşmazlıkların bir 

sonucudur. Bu anlaşmazlık, Galeri Dada döneminde artış göstermiştir. Galeri 

Dada’da sergiler açılmakta ve sergi konuşmaları yapılmaktadır. Etkinlikler ücretlidir 

ve mekan akşamları kafe olarak çalışmaktadır.270 Huelsenbeck’in yıllar sonra 

aktardığına göre, mekan; çay içme ve birbirine hava atma meraklısı yaşlı kadınların 

 

 
267 Altınyıldız Artun ve Artun, Dada kılavuz, 78. 
268 Altınyıldız Artun ve Artun, 84. 
269 Puchner, Marx ve Avangard Manifestolar, 46. 
270 Altınyıldız Artun ve Artun, Dada kılavuz, 150. 



82 

 

toplandığı bir alan olmuştur.271 Bu mekanın havası kaçmış, bir başkaldırı eylemi olan 

hareket, ana amacından sapmaya başlamıştır. 

Tristan Tzara ile yaşadığı anlaşmazlıktan sonra Hugo Ball, İsviçre’den ayrılmış; 

Tzara Paris’e giderek hareketin etki alanını büyütmeye çalışmış; Huelsenbeck de 

Berlin’e giderek Dadacı faaliyetlerini sürdürmüştür.272 Zürih’te kalan Dadacılar Hans 

Arp, Marcel Janco, Hans Richter (1888-1976, Almanya-İsviçre) ve Viking Eggeling 

(1880-1925, İsveç-Almanya) Devrimci Sanatçılar Birliği’ni kurmuştur.273  

Devrimci Sanatçılar Birliği (radikal Dadacılar), 1919’un mayıs ayında sanatın ve 

sanatçının görevlerine değindikleri bir manifesto yayınlayarak amaçlarını 

açıklamıştır. Hareketin kurulmasında 1917 Sovyet Devrimi etkili olmuştur. Zira 

Rusya’da devrimden sonra sanat alanında avangartların aktif rol alması, Avrupalı 

sanatçılara ilham olmuştur.274 Devrimci Sanatçılar Birliği, Dada’nın artık yapıcı bir 

rol üstleneceğini ve toplumda sanatın anlamını yeniden kurma vaktinin geldiğini 

düşünmektedir. Sanatçılar, sanatın piyasa tarafından yönlendirilmesine karşı çıkmış; 

sınıf ayrımı olmadan sanatın herkese hitap edebildiği bir toplumsal düzeni 

arzuladıklarını dile getirmiştir. Soyut sanatın insanlığı özgürleştirici potansiyeline 

vurgu yapmış; farklı arzuları dile getirerek topluma yön verecek olanların da 

sanatçılar olduğunu ifade etmişlerdir.275 

Dada hareketini 1917’de Berlin’e taşıyan Huelsenbeck ise Dada’nın kuruluş 

aşamasındaki amaçlarını sahiplenmiştir. Birinci Dünya Savaşı devam ederken 

Berlin’de, sosyal ve politik gerilimler üst düzeylere ulaşmıştır. Sokaklarda komünist 

eylemci grup Spartakistlerin protestoları ve işçi eylemleri sürmektedir. Dönemin 

avangart sanatçıları da 1918 Kasım Devrimi’nin eski rejimi ortadan kaldırma 

girişimlerine destek vermektedir. Huelsenbeck’in Berlin’de bir araya geldiği 

sanatçılar arasında George Grosz (1893-1959, Almanya), Raoul Hausmann (1886-

1971, Avusturya-Macaristan İmp.-Fransa), John Heartfield (1891-1968, Almanya), 

Wieland Herzfelde (1896-1988, İsviçre-Almanya) ve Hannah Höch (1889-1978, 

 

 
271 Dickerman, Dada, 35. 
272 Altınyıldız Artun ve Artun, Dada kılavuz, 106. 
273 Altınyıldız Artun ve Artun, 260. 
274 Altınyıldız Artun ve Artun, 262. 
275 Foster, Hans Richter: Activism, Modernism, and the Avant-garde, 61-62. 



83 

 

Almanya) gibi isimler vardır. Bu sanatçıların hepsinin ortak yanı, Alman 

milliyetçiliğine karşı çıkmaları ve devrim fikrini benimsemeleridir.276 

Alman milliyetçiliğine karşı bir tutum geliştiren sanatçılar, sokaklarda dolaşırken 

giydikleri kıyafetlerle bu düşüncelerini yansıtmayı amaçlamıştır. Örneğin 

Huelsenbeck, askeri doktor üniforması giymekte ve elinde bir kırbaçla sokaklarda 

gezmektedir. Grosz ise bazen Prusya generali gibi giyinmekte ve çevresindekilere 

emirler vermektedir. Herzfelde de sakalının yarısını traş edip pis bir askeri üniforma 

ile dolaşarak askerliği hor gördüğünü göstermektedir. Sanatçılar aynı zamanda 

Prusya subaylarının ve zengin toprak sahiplerinin 19. yüzyıldan sonra kullanmaya 

başladığı bir aksesuar olan monoklu da sıklıkla kullanmışlardır.277  

Kızgınlıklarını göstermek için sergiler düzenlemiş, aniden gelişen eylemler yapmış; 

şiir, afiş, fotomontaj, karikatür, dergi vb. araçları kullanarak fikirlerini ifade 

etmişlerdir. Bir isyan hareketi olarak Dada, Berlin’deki eylem grubunun adını Kulüp 

Dada olarak Die Freie Strasse (Özgür Sokak) isimli dergi aracılığıyla ilan etmiştir. 

Grup üyeleri, 1918-20 yılları arasında Kabare Voltaire’deki gibi, katılımcıların 

gösterilere dahil edilmesini hedefleyen kışkırtıcı etkinlikler yapmışlardır.278 

Berlin’de Dadacıların düzenlediği 12 Nisan 1918 tarihli suarede yaşanan olaylar, 

Dadacı direnişin gündelik hayatı nasıl kesintiye uğrattığını gösteren bir örnektir. Bu 

suarenin düzenlendiği mekanın duvarlarında ressam Lovis Corinth (1858-1925, 

Prusya Krallığı.-Hollanda)’in Alman milliyetçiliğini öven resimleri asılıdır. Suare, 

Huelsenbeck’in Hayatta ve Sanatta Dadaizm isimli sunuşuyla başlamıştır. Grosz, 

seyircilerin başında futbol topları sektirmiş ve kışkırtıcı danslar yapmıştır. Sanatı 

lanetleyerek naralar atan Grosz, duvardaki resimlerin üzerine işer gibi yapmıştır. 

Hausmann’ın da bir manifesto okuduğu esnada, seyirciler ışıkları söndürerek 

etkinliğe son vermiştir. Ardından gelen Polis, Hausmann’ı götürerek bir süre 

gözaltında tutmuştur.279 

Dada, sanatsal ifade araçlarını kullanarak ve yaratıcı eylemler icat ederek esasen 

hayatı dönüştürmek istemiştir. Dadacılar üzerinde toplumsal olayların etkisi 

büyüktür. Örneğin Raoul Haussman’a göre, 1919’da Rosa Luxemburg (1871-1919, 

 

 
276 Altınyıldız Artun ve Artun, Dada kılavuz, 285. 
277 Altınyıldız Artun ve Artun, 286. 
278 Altınyıldız Artun ve Artun, 287-90. 
279 Altınyıldız Artun ve Artun, 291. 



84 

 

Polonya.-Almanya) ve Karl Liebknecht (1871-1919, Almanya)’in öldürülmesine 

proleterler bile yeterince tepki gösterememiştir. Halbuki bu olay, ona göre kabul 

edilemez niteliktedir ve tam da bu sebeple Dadacılar eylemlerini sürdürmelidir.280 

Çünkü sanat, toplumsal olaylardan etkilenmeyen, yalıtılmış bir alan değildir. 

Toplumsal gelişmelere duyarsız kalamayan Berlin Dadacılarının eylemleri, sanat 

kurumunun dışına taşar ve kolektif biçimde üretilen bedensel performanslara 

dönüşür. Sanat tarihçisi Gavin Grindon, Berlin Dadacılarının eylemleri ile ilgili 

olarak şöyle söyler: “Berlin Dadacıları eylem sanatını güzel sanatlardan biri haline 

getirdiler.”281  

Raoul Hausmann ve Richard Huelsenbeck tarafından yazılan Dadaizm Nedir ve 

Almanya’da Ne İstiyor? (1919) başlıklı manifesto, Berlin Dadacılarının amaçlarını 

açık bir şekilde ortaya koyan metindir. Bu manifestoda sıralanan talepler arasında; 

entellektüel insanların enternasyonal devrimci bir birlik kurmaları, hayatın hakikatini 

kavramak ve onu gerçekten deneyimleyebilmek için aşamalı şekilde işsizliğe 

geçilmesi, özel mülklerin kamusallaştırılarak halka açılması, sanatta mülkiyetin 

kaldırılması, gibi maddeler bulunmaktadır.282 

Spartakist harekete destek veren George Grosz, yaptığı karikatür tarzı çizimlerle 

Berlin’in dilencilerini, savaş mağdurlarını ve savaşa sessiz kalarak keyfine bakan 

zengin burjuvaları karşı karşıya getirerek eleştirmiş bir sanatçıdır. 1918 yılında 

düzenlenen ilk suarenin ardından fikirlerini eyleme dökme amacıyla sokaklara 

çıkmıştır. Berlin’in meşhur alışveriş caddelerinde kafasına ölümü çağrıştıran bir 

kurukafa maskesi takarak ve eline bir baston alarak dolaşmıştır. Onun bu eylemi, 

savaşın yarattığı şiddeti ve travmatik etkiyi vurgulama amacı taşımaktadır. Vitrinlere, 

kafelerin masalarına hatta garsonların üzerine Dadacı sloganlar içeren çeşitli yazılar 

yapıştıran Grosz’un eylemleri, gazetelerde de yer almıştır. Grosz’un eylemi ve onu 

takip eden diğer Dada eylemleri, gündelik hayatın akışında değişiklik yaratma 

arzusunun göstergeleridir.283  

 

 

 
280 Altınyıldız Artun ve Artun, 321. 
281 Grindon, “Sürrealizm Dada ve Çalışmanın Reddi: Radikal Avangardda Özerklik, Eylemcilik ve 

Toplumsal Katılım”, 80. 
282 Hausmann ve Huelsenbeck, “Dadaizm Nedir ve Almanya’da Ne İstiyor? (1919)”, 332-33. 
283 Altınyıldız Artun ve Artun, Dada kılavuz, 324-25. 



85 

 

 

Şekil 19: Kurukafa maskesiyle George Grosz. 

Kaynak: https://www.e-skop.com/skopbulten/dadanin-100-yili-dadanin-sokak-eylemleri/2969 

(E.T.14.07.2022) 

 

Raoul Hausmann ve Johannes Baader (1875-1955, Almanya)’in eylemleri ise hem 

siyasi hem dini otoriteleri kökten sarsacak niteliktedir. Baader delice girişimleri 

nedeniyle resmiyette akıl hastası olarak kabul edilmektedir. Bu durum, onun daha 

özgür biçimde eylemlerini gerçekleştirmesini mümkün kılmıştır.284 Onun dini 

 

 
284 Altınyıldız Artun ve Artun, 326. 

https://www.e-skop.com/skopbulten/dadanin-100-yili-dadanin-sokak-eylemleri/2969%20(E.T.14.07.2022
https://www.e-skop.com/skopbulten/dadanin-100-yili-dadanin-sokak-eylemleri/2969%20(E.T.14.07.2022


86 

 

otoritelere ve savaşa destek veren kiliseye karşı bir nefret duyduğu aşikardır. Öyle ki 

yazdığı mektupları “İsa” adıyla imzaladığı bilinmektedir. Onun çılgın eylemleri 

dadayı bile aşacak niteliktedir. Nitekim unvanı da Ulu Dada’dır. Huelsenbeck aşırı 

uçlardaki delice eylemlerinin şaka gibi algılanmasından dolayı Baader’den pek 

hoşlanmasa da gündelik hayatın içindeki estetik deneyleri oldukça ilgi çekicidir. 

Çünkü kendisine mevcut dini ve siyasi otoritelerin temsil ettiği rolleri yakıştırarak, 

gerçekliği çarpıtma yoluyla hiyerarşik sistemleri sarsmayı amaçlamıştır.285 

Baader’in dini otoriteleri sarsmak için yaptığı eylemlerden biri 1917 yılında 

Hausmann’la beraber Christus GmbH (İsa Ltd. Şirketi) adında bir şirket kurmasıdır. 

Ardından sokakta düzenledikleri törende mor bir pelerin giyen Baader, savaş karşıtı 

her bireyin bir İsa olduğunu ve bu nedenle savaşmasının mümkün olmadığını ifade 

eden belgeler dağıtmıştır. Baader 1918’de de Berlin Katedrali’ni basarak kürsüye 

çıkıp cemaate karşı, savaşın nedeninin kimsenin İsa’yı önemsememesi olduğunu 

haykırmış; kilisenin savaşa destek vermesinden duyduğu rahatsızlığı eyleme 

dökmüştür.286 

Baader ve Hausmann 1919 yılında düzenledikleri ve bir Dada cumhuriyeti kurmayı 

esas alan eylemlerinde ise zengin kesimin bulunduğu Nikolassee semtinde 

yaşayanların isimlerinden oluşturdukları bir liste ile darbe yapmayı hedeflediklerini 

Berlin belediye başkanına iletmişler; bir panik ortamı yaratmayı amaçlamışlardır. 

İhbardan sonra belediye başkanı semte askerlerini çıkararak bölgeyi kontrolde 

tutmaya çalışmıştır.287 

Berlin Dadacıları, tüm bu eylemleriyle kabul görmüş otoritelerin sarsılması için 

çalışmışlar; yerleşik algıların, sorgulanmadan kabul edilen inançların ve iktidar 

mekanizmalarının içindeki saçmalığı ortaya dökmeye çabalamışlardır. Hem sanatı 

hem hayatı özgürleştirme uğraşındaki bu eylemler, basit protestolar değil; hayatı 

estetize etme uğraşlarıdır. 

Almanya’da Dada eylemlerinin yansımalarının görüldüğü bir diğer şehir de 

Köln’dür. Birinci Dünya Savaşı esnasında İngiliz işgali altındaki Köln’de Dadacı 

faaliyet yürütenler arasında Max Ernst (1891-1976, Alman İmp.-Fransa), Johannes T. 

 

 
285 Altınyıldız Artun ve Artun, 326-28. 
286 Altınyıldız Artun ve Artun, 328-30. 
287 Altınyıldız Artun ve Artun, 330-31. 



87 

 

Baargeld (1892-1927, Polonya-Fransa), Angelika Hoerle (1899-1923, Almanya) ve 

Heinrich Hoerle (1895-1936, Almanya) vardır. Sanatın yaratıcı gücüne inanan grup, 

Köln’de yaşayan burjuvazinin devrim korkusunu hedef alan kışkırtıcı çalışmalar 

yapmıştır.288 Köln’de Dadacıların son sergisi olan Dada Erken İlkbahar (1920), 

işlerinin müzede sergilenmesinin kabul edilmemesi üzerine, Dadacıların bir 

birahanenin üst katını kiralayarak kendi çabalarıyla açtıkları bir sergidir. Sergide 

işleri yer alan sanatçılar, Ernst, Baargeld, Arp ve Willy Fick (1893-1967, Almanya-

Kanada)’tir.289 

Sergi alanına ulaşmak için birahanenin tuvaletinin önünden geçmek gerekmektedir. 

Bu nedenle sergi, bar tuvaletini kullanmaya gelen müşterilerde de merak 

uyandırmaktadır. Sergi, izleyicileri katılıma teşvik etmektedir. Örneğin, Ernst’in bir 

çalışmasının yanında balta bulunmaktadır ve Ernst, izleyicilerin bu baltayı kullanarak 

heykelini parçalamasını istemektedir. Heykel dağıldığı zaman da yeni bir tane 

yapmaktadır. Bu yolla çalışmalara dahil olan izleyiciler, sergide bulunan diğer işleri 

de parçalamıştır. Birahanede alkolü fazla kaçıran bir ziyaretçi de sergideki içi kırmızı 

renkli suyla dolu akvaryumu kırarak, suyun etrafa saçılmasına neden olmuştur. 

Dadacılar bu sergiyle genel estetik algısını alaşağı etmeyi amaçlamış, sanat eserinin 

kutsallığını yıkmaya girişmiştir.290 

1920’de düzenlenen Birinci Enternasyonal Dada Fuarı, Dadacıların Berlin’deki son 

büyük etkinliği olmuştur. Raoul Hausmann, George Grosz ve John Heartfield 

tarafından organize edilen bu sergiye; Hans Arp, Max Ernst, Otto Dix (1891-1969, 

Almanya) ve Francis Picabia (1879-1953, Fransa) gibi sanatçılar da katkı vermiştir. 

Dadacıların fotomontaj, afiş, dergi, asamblaj vb. teknikleri kullanarak oluşturdukları 

174 çalışma mekana yerleştirilmiştir.291  

Sanat piyasasını eleştirme ve ortadan kaldırma amacıyla düzenlenen sergide, 

geleneksel sergileme yöntemi de alt üst edilmek istenmiştir. Sergi salonlarına hakim 

olan düzenli ve sakin ortamın yerine, kaotik bir sergileme tercih edilmiştir. Örneğin, 

tavanda John Heartfield ve Rudolf Schlichter (1890-1955, Almanya) tarafından 

yapılan Prusyalı Baş Melek isimli bir heykel vardır. İçi doldurulmuş bir askeri 

 

 
288 Altınyıldız Artun ve Artun, 463. 
289 Altınyıldız Artun ve Artun, 471. 
290 Altınyıldız Artun ve Artun, 472-73. 
291 Altınyıldız Artun ve Artun, 419. 



88 

 

formayla oluşturulan heykelin başı ise domuz kafası biçimindedir. Bu örnekte olduğu 

gibi, sergide devrimci ve siyasi içerikli çalışmalar yer aldığından polis, sergiyi takibe 

almıştır. Fuarı ilgi çekici yapan bir unsur da Dadacıların, tarihte başyapıt olarak 

kabul edilen eserler üzerinde oynamalar yaparak oluşturdukları çalışmaların yer 

almasıdır. Kabul görmüş estetik algısına bir eleştiri niteliği taşıyan bu çalışmalar, 

estetiğin anlamında bir dönüşüm yaratma uğraşının göstergeleridir.292 

Dada akımının Fransa’da yaygınlaşması ise Tristan Tzara’nın Fransa’ya gitmesiyle 

olmuştur. Tzara, Paris’e vardığında avangart sanat çevresiyle bağlantıları olan 

Francis Picabia onu desteklemiştir. Tzara, hareketi Paris’e taşıyınca; burada daha 

sonra Sürrealizm’e yön verecek bir edebiyat dergisi olan Litterature etrafında 

toplanan; Andre Breton (1896-1966, Fransa), Philippe Soupault (1897-1990, Fransa), 

Louis Aragon (1897-1982, Fransa) ve Paul Eluard (1895-1952, Fransa) gibi şairler, 

Dada hareketine destek vermiştir. Litterature dergisi, zamanla bir Dada yayını halini 

almıştır.293  

Litterature ekibiyle beraber Tzara, Paris’te Zürih’teki gibi suareler düzenlemiştir. İlk 

suarede Tzara, bir manifesto okuması beklenirken sıradan bir gazete haberini 

okumuştur. Aragon ve Breton da zilleri kullanarak ona ses desteği vermiştir. 

Dinleyicilerin suarelerin ciddiyetsiz tavrına karşı tepki göstermeleri, Tzara’yı daha 

da kışkırtıcı olmaya yöneltmiştir. Sessizce oturarak gösterileri izlemeye alışkın olan 

seyirciler, Paris suareleri vasıtasıyla isyan çıkarmaya hazır gruplar haline gelmiştir. 

Dadacılar da kendi içlerinde yaşadıkları çatışmalar sayesinde ateşli bir gruba 

dönüşmüştür.294 Ancak Paris’teki Dada eylemleri, Kabare Voltaire’dekilerin bir 

yinelenmesinden öteye gidememiştir. Grup arasındaki fikir ayrılıkları ise bir süre 

sonra Breton’la Tzara’nın yollarını ayırmıştır.295 

Tzara’nın en büyük başarısı, Dadacı fikirlerin Fransa’da yaygınlaşmasını sağlamak 

olmuştur. Nitekim Dadacı fikirlerin dönemin sanat merkezi olarak kabul edilen 

Paris’te benimsenmesi, hareketin bilinirliğini artırmıştır. Dada hareketi, diğer 

 

 
292 Altınyıldız Artun ve Artun, 423-25. 
293 Altınyıldız Artun ve Artun, 622. 
294 Altınyıldız Artun ve Artun, 622-23. 
295 Altınyıldız Artun ve Artun, 629-31. 



89 

 

avangart sanat akımlarını etkilemiş; 1920’lerden sonra Berlin’de Konstrüktivizme 

ilham vermiş, Paris’te Sürrealizme kaynaklık etmiştir.296 

2.4 Sürrealizm: Gerçeğe Müdahale Eylemi 

Birinci Dünya Savaşı’nın getirdiği yıkımın ardından Dadacılar, savaşı yücelten 

propagandalara karşı çıkmışlar ve sanatın gündelik hayatı dönüştürücü gücünü 

kullanarak, estetiğin tanımını değiştirecek nitelikte eylemler yapmışlardır. 

Sürrealistler de Dadacıların, sanat alanındaki yeniliklerin, sosyal ve politik 

radikalizmle bağlantılı olması gerektiği yönündeki düşüncelerini paylaşmışlardır. 

Nitekim Sürrealistlere göre, sanatçının misyonu estetik zevkin ötesine geçmek, 

sanatın hayata etki etmesini sağlamaktır. Sanat, hayata sirayet etmeli, ondan 

kopmamalıdır. Bununla birlikte Sürrealizm bir yaşam vizyonudur; çünkü Sürrealist 

bakış açısı insanların olayları görüş biçimini ve hayatı algılama/deneyimleme 

tarzlarını tümüyle değiştirmektedir. Sürrealistlerin nihai amacı da şair Jean Nicholas 

Arthur Rimbaud (1854-1891, Fransa)’nun “hayatı değiştirme” çağrısından başka bir 

şey değildir.297 

Sürrealizm, Birinci Dünya Savaşı ertesinde gelişen, yerleşmiş fikirlere ve politik 

ortama karşı cephe alan Dada akımının içinden doğmuştur. Sürrealizmin kavramsal 

kökenleri ise 1919 yılında kurulan ve Dadaizmin merkezi olmayı amaçlayan 

Litterature dergisine uzanır.298 Litterature dergisi etrafında toplanan Louis Aragon 

(1897-1982, Fransa), Andre Breton (1896-1966, Fransa), Léon-Paul Fargue (1876-

1947, Fransa), Andre Gide (1869-1951, Fransa) ve Paul Valery (1871-1945, Fransa) 

gibi yazarlar bu dergi vasıtasıyla birbirlerini tanıma imkânını bulmuştur.299  

Sürrealistler, Dada toplantılarına sık sık katılmaktadır, bu nedenle Sürrealistlerin 

teknikleri ve yaratıcı yaklaşımları Dada akımı etrafında şekillenmiştir. Birbirlerine 

benzerlikleri bakımından bu iki akımı ayırmak güçtür. Örneğin, 1920 yılında Andre 

Breton ve Philippe Soupault (1897-1990, Fransa) tarafından yazılan, ilk ruhsal 

otomatizm denemesi olarak kabul edilen ve aslen Dadacılara özgü ruhsal boşalma 

 

 
296 Altınyıldız Artun ve Artun, 595. 
297 Hopkins, Dada and Surrealism, 3. 
298 Passeron, Sürrealizm Sanat Ansiklopedisi, 11. 
299 Passeron, 8. 



90 

 

üslubuyla kaleme alınan Les Champs Magnétiques (Manyetik Alanlar) isimli kitap, 

çok sonraları Sürrealist bir eser olarak anılmaya başlanmıştır.300 

Kendi içinde küçük gruplara ayrılan Dada hareketinden Sürrealist bir grubun çıkması 

çok zor olmamıştır. Sürrealistler, 1924’te Litterature dergisinin son sayısının 

yayınlanmasının ardından, Centrale Surrealiste’yi (Sürrealist Araştırmalar Bürosu) 

kurmuş ve La Revolution Surrealiste (Sürrealist Devrim) isimli bir dergi çıkarmaya 

başlamıştır. Andre Breton’un birinci Sürrealizm Manifestosu da bu dergide 

yayınlanmıştır. Manifestonun yayınlanmasıyla Sürrealistlerin Dada’dan ayrılması 

kesinleşmiş ve Sürrealizm ayrı bir hareket olarak konum almıştır.301 

Breton’un, birinci Sürrealizm Manifestosu’nda Sigmund Freud (1856-1939, 

Avusturya İmparatorluğu-Birleşik Krallık)’un 1900’lerin başından beri yayınladığı 

rüya çalışmalarına duyduğu hayranlığı görmek mümkündür. Freud’un rüya, 

gerçeklik, bilinç ve bilinçaltı üzerine araştırmaları, Breton’u fazlasıyla etkilemiştir. 

Breton’a göre, rüyalara yönelen Freud, çok haklı bir iş yapmıştır, zira uykuda 

olduğumuz -rüya gördüğümüz- zamanlar, en az uyanık geçen zamanımız kadar 

hayatımızda yer kaplamaktadır.302  

Freud, gerçeklik algısının kurulmasında rüyaların önemine değindiği Düşlerin 

Yorumu (1899) adlı kitabında şöyle yazar: “Zihinsel olan şeyin kökeni konusunda 

doğru bir görüş oluşturmadan önce bilinçli olma özelliğine aşırı değer verilmesinden 

vazgeçilmesi temeldir. …Bilinçdışı daha büyük evren olup daha küçük olan 

bilinçlilik evrenini kapsar. Bilinçli olan her şeyin, bilinçdışı bir ön evresi vardır…”303 

Psikanaliz yöntemiyle bu büyük evreni araştırma işine girişen Freud gibi, 

Sürrealistler de sanat alanındaki deneyleriyle keşifler yapma yoluna girmişlerdir. 

Sürrealistler, her zaman şair Comte de Lautréamont (1846-1870, Uruguay-

Fransa)’un şiirin yalnızca bir kişi tarafından değil, herkesçe yapılabileceği görüşünü 

paylaşmışlardır.304 Örneğin, resim yaparken Sürrealistlerin sıklıkla oynadıkları 

Cadavre Exquis (Nefis Ceset) isimli bir oyun vardır. Oyun, bir kağıdın üzerine farklı 

kişilerce ve sırayla kelimeler yazılmasına, bu kağıdı diğer oyuncuya vermeden önce 

 

 
300

 Passeron, 9. 
301 Passeron, 11. 
302 Breton, “Manifesto of Surrealism (1924)”, 10-11. 
303 Freud, Düşlerin Yorumu 2, 327. 
304 Passeron, Sürrealizm Sanat Ansiklopedisi, 262. 



91 

 

kağıdın yazılı bölümünün katlanmasına dayanmaktadır. Böylece kağıt açıldığında, 

rastlantısal cümleler ortaya çıkmaktadır. Sürrealistlerin, kendi kurdukları ardışıllığa 

dayalı bu oyunun ismi de 1925’te Paris’te toplanan sanatçıların ilk defa oynadıkları 

bu oyunla rastlantısal olarak elde ettiği ilk cümleden, “Nefis ceset yeni şarabı içti” 

cümlesinden çıkmıştır.305 Sürrealistler, bu oyunu resim ve çizim yaparken de bir 

metot olarak kullanmış ve resim yüzeyini parçalara bölerek sanatçıların, birbirinden 

habersiz kendilerine ait alanı resimlediği ortak çalışmalar üretmişlerdir. 

 

Şekil 20: Beş parçalı bir Cadavre Exquis (Nefis Ceset) Örneği, António Domingues, Fernando 

Azevedo, António Pedro, Marcelino Vespeira ve Moniz Pereira, 1948.  

Kaynak: (https://gulbenkian.pt/museu/works_cam/cadavre-exquis-156480/) (E.T.:12.04.2021) 

 

Sürrealistlerin çıkardıkları dergiler, onların fikirsel gelişimlerinin izlerini 

sürebileceğimiz belgelerdir. Çıkardıkları ilk iki dergi de içinde “devrim” kelimesini 

barındırır. Birinci manifestonun yayınladığı La Revolution Surrealiste (Sürrealist 

 

 
305 Passeron, 263. 

https://gulbenkian.pt/museu/works_cam/cadavre-exquis-156480/


92 

 

Devrim) dergisi toplam 12 sayı olmak üzere 1924-29 yılları arasında faaliyet 

göstermiştir. İlk sayısında ikinci manifestonun bulunduğu Surréalisme au Service de 

la Révolution (Devrime Hizmet Eden Sürrealizm) dergisi ise toplam 6 sayı olarak 

1930-33 yılları arasında yayınlanmıştır.306  

Surréalisme au Service de la Révolution dergisinde ikinci Sürrealist Manifestonun 

yayınlanmasından sonra Sürrealistler kendi içlerinde siyasi konularda fikir 

ayrılıklarına düşmüşlerdir. Breton’un Troçki’ye yakınlığı, hareketin içinde ayrılıklara 

sebep olmuştur. 1931’de Aragon Sürrealistlerden ayrılmıştır.307 1933 yılında ise daha 

önceden Komünist Parti üyesi olan Sürrealistlerin tamamı partiden kovulmuştur.308 

Sürrealistler, 1933 yılından sonra siyasi alandaki çalkantıların etkisiyle kendi içlerine 

kapandıkları bir döneme girmişler ve Minotaure isimli dergiyi çıkarmaya 

başlamışlardır.309 

1930’lu yıllar aynı zamanda dünyada Sürrealist hareketin ününün giderek artmaya 

başladığı dönemdir. Andre Breton’un, Çekoslovakya, İngiltere, Japonya, İsviçre gibi 

çeşitli ülkelerde verdiği seminerlerin ardından Sürrealist hareketin etkisi dünyaya 

yayılmış ve bu akımdan farklı gruplar türemiştir. Bu etki, insanların faşist 

yönetimlerin baskıcı politikalarından bunaldığı bir dönemde, böyle bir harekete 

ihtiyaç duyduğunun bir göstergesidir.310 

Sürrealist düşüncenin gelişiminde Paris sokaklarının rolü büyüktür. Özellikle 1920 

ve 1930’lu yıllarda Sürrealist sanatçılar Paris sokaklarında gezintilere çıkmaktadır. 

Çünkü onlar için sokak, farklı keşifler yapılabilecek, her daim hareketli ve ilham 

verici bir yerdir. Sokaklarda herhangi bir amaç olmadan başıboş dolaşmak 

Sürrealistler tarafından sıklıkla yapılan bir eylemdir.311 Breton sokakla ilişkisini 

şöyle anlatmaktadır: “Benim tek gerçek yuvam sokaktır: sürprizlerini ve dolambaçlı 

yollarını hayatıma açabileceğini hayal ettiğim, maruz bıraktığı rahatsızlıklar ve 

 

 
306 Passeron, 11. 
307

 Passeron, 13. 
308 Passeron, 11. 
309 Passeron, 13. 
310 Passeron, 13. 
311 Cardinal, “Çözünür Kent: Sürrealist Paris Algısı”. 



93 

 

bakışlarla sokak. Başka hiçbir yerde olmadığı kadar orada var olan koşullara kendimi 

bıraktım.”312 

Sokaklarda dolaşma eylemi, Sürrealistler için en az şiir yazmak kadar sanatsal bir 

eylemdir. Şiirlerinde gerçeği sorgulayan Sürrealistler için gözlerinin önünde duran 

sokaklardaki gerçekliğe bakmamak mümkün değildir. Hatta sokaklar onlar için bir 

çıkış noktası bile sayılabilir.313 

Sokak, farklı karşılaşmalar yaratmaya muktedir bir mekandır ve sürekli değişen 

hareketli yapısıyla bir olanaklar alanıdır. Dolaşma eylemi esnasında herhangi bir 

faydacı amacı (otobüse yetişmek, doktor randevusuna gitmek, okula gitmek vb.) 

olmayan kişi için sokaklar, fırsatları görebilme ve yeni durumları tecrübe etmeye 

hazır olma anlamına gelmektedir. Dolayısıyla yapılması gereken bir işe değil, içinde 

bulunulan ana odaklanıldığı için bu eylem, bilinci olasılıklara açan bir kavrayış 

sağlamaktadır.314 

Breton’un en sevdiği ve sık gittiği mekanlardan biri o dönemde hal olarak kullanılan 

Les Halles’dir. Breton buraya daha çok geceleri uğrar çünkü pazar toplandıktan 

sonraya ortaya saçılan sepetlerden yayılan meyve ve çiçek kokuları, onda doğanın 

kente galip geldiği hissini yaratmaktadır. Sürrealistler, Marché aux Puces’teki 

gizemli ve yapısal olarak bir labirente benzeyen bit pazarında gezinmeyi ve burada 

daha önce satın almayı düşünmedikleri nesnelerle karşılaşmayı da severler. Kenti 

deneyimlerken meydanlardaki heykellere de ilgisiz kalmazlar. Örneğin, Place 

Denfert-Rochereau meydanında yer alan bronz aslan heykeline, Max Ernst’in kolaj 

çalışmalarında rastlanmaktadır.315 

Kentin içindeki dükkanların, afişlerin, reklam panolarının, sokak tabelalarının 

üstünde bulunan yazılar birlikte düşünüldüğünde; bunlar kente özgü kelimelerden 

oluşan bir şiir oluşturmaktadır. Sürrealistler, elbette bu kent şiirinden etkilenir; 

kelimeler çeşitli görselleri zihinlerinde yaratmalarına olanak verir, kimi zaman da 

görseller şiiri önceler. Breton, üzerinde büyük bir ampül olan reklam görselinden 

etkilenir. Aragon, şehirde gözüne ilişen bir yazıdan bahseder; bir levha üzerinde 

 

 
312 Breton’dan aktaran: Cardinal. 
313 Cardinal, “Çözünür Kent: Sürrealist Paris Algısı”. 
314 Cardinal. 
315 Cardinal. 



94 

 

“Burada İngilizce Konuşulur” yazmaktadır. Bu yazı, Aragon’un zihninde gizli 

konuşmalar yapmak için bir araya toplanan bir grup insan canlandırmıştır.316 

Sürrealist gezintiler, temelde kendisini sıradan bir bakışla göstermeyen, gündelik 

hayatın içinde, derinlerde bir yerlerde gizli olan başka bir gerçekliğin peşine 

düştükleri deneyimlerdir. Bu deneyimler vasıtasıyla keşfettikleri ise onların sanatsal 

üretimlerine esin kaynağı olmuştur.317 Örneğin, Breton otomatizm318 tekniğiyle 

ürettiği Poisson Soluble (Çözünür Balık, 1924) isimli eserinde “Karanlık basarken 

başkentin dar sokaklarında elinde bir âsâyla dolaşmanın ne anlama geldiği bilmeye 

değer”319 diye yazmıştır. 

Roger Cardinal, Sürrealist geziler ile bilinçdışındaki düşüncelerin sembollerinin 

bilinçteki karşılığını araştıran Freud’un yaptığı analizler arasında bir bağlantı kurar. 

Nitekim Sürrealistler özellikle ilk dönemlerinde Freud’un rüya analizlerinden 

etkilenmiştir. Freud, rüyalarda sembollerle örtük bir şekilde temsil edilenin bilinçteki 

karşılığını bulmaya çalışmaktadır; Sürrealistler de gezilerinde bilinçdışının 

faaliyetine kendini bırakmaktadır. Örneğin, belirli bir rotası olmadan amaçsız bir 

şekilde dolaşan kişi, farkında olmadan kendisini çeken mekanlara doğru 

yönelmektedir. Bu yönelme hali, rastgele gibi gözükebilir ancak bilinçdışında henüz 

anlamını bilmediğimiz bazı semboller bizi kendilerine doğru çekmekte veya 

itmektedir. Örneğin bir heykel, bir şekil, bir mimari yapı kişide çok farklı duygular 

uyandırabilir. Dolayısıyla görülen, işitilen, deneyimlenen her simgenin, bilinçaltında 

örtük bir anlamı vardır ve gezilere yön vermede bu anlamlar belirleyicidir.320 

Sembolik ve gizli kalmış anlamlar dışında tarihsel anlamlar da gezilerde belirleyici 

rol oynamaktadır. Sürrealistler, gezilerinde bilinçaltındaki anlamlara olduğu gibi, 

tarih katmanlarının altındakine de ilgi duymaktadır. Ancak bu ilgi, çoğunlukla 

turizmcilerin pazarlama amacıyla faydalandığı tarihsel anlatılardan farklıdır. 

Sürrealistler, bir yerin yalnızca tarihine değil, tarihsel olarak yaptığı özel çağrışıma 

ilgi duymaktadırlar. Örneğin 19. Yüzyıl düşünürlerinden Sürrealistleri etkilemiş olan 

 

 
316 Cardinal. 
317 Cardinal. 
318  Tr. Kendiliğinden yazım. 
319 Breton’dan aktaran: Cardinal. 
320 Cardinal. 



95 

 

Charles Fourier’nin Palais-Royal’i ziyaret ettiğini öğrenmek, bu mekanın tüm 

ağırbaşlı duruşuna rağmen ona yaşamsal bir anlam katmaktadır.321 

1930’lu yıllarda Sürrealistlerin oynadıkları, kentin görünümünü değiştirmek üzerine 

kurulu bir oyun vardır. Bu oyun sayesinde hayaller kurarak abartılı denebilecek 

biçimde kent görüntüsü üzerinde oynamalar yaparlar. Örneğin, Sürrealistler 

tarafından üzerinde oynanmış bir fotoğraf vardır ve bu fotoğrafta, 17. Yüzyıl Zafer 

Takı (Arc de Triomphe) meydandaki yerinde yoktur. Breton, kullanılabilir olmayan, 

milliyetçi bir anlam barındıran bu devasa yapının yerine, bir yazısında Babil’in Asma 

Bahçeleri’nin inşa edilmesini önermiştir.322 

Sürrealistlerin gezintileri ve kent algıları ilk bakışta öznel deneyimler olarak 

gözükebilir ancak tüm bu deneyimlerin, bir başkasının öznel deneyimleri ile 

birleşerek kente dair genel bir algı oluşturduğu açıktır. Dolayısıyla tüm bu geziler, 

amaçsız, başıboş ve şiirseldir ancak bize apaçık ortada olan bir gerçeği 

göstermektedir: Kentin düzenlenmesinde, yalnızca rasyonel ve faydacı amaçların 

değil, gündelik hayatını bu mekanlarda geçiren insanların kent algılarının da hesaba 

katılması gerektiği gerçeği.323 

Minotaure dergisini yayınladıkları dönem boyunca Sürrealistler hem sanatsal hem 

siyasi hem de kuramsal temellerini daha sağlam bir yere oturtmuştur. Önce 1936 

yılında Londra’da, sonra 1938 yılında Paris’te açılan iki büyük Sürrealist sergiyle 

dünyada yankı uyandırmışlardır. Özellikle 1938’de Paris’te açılan Uluslararası 

Sürrealizm Sergisi dikkate değerdir.324 Bu sergi, sergileme biçimi bakımından 

bulunduğu döneme göre birçok yenilik barındıran ve geleneksel sergileme 

alışkanlıklarını tamamen değiştiren bir sergidir.  

Sürrealist sanatçılar, birçok defa grup içinde ayrılıklar, çatışmalar yaşamış olsalar da 

bu sergi, 14 farklı ulustan neredeyse tüm Sürrealist sanatçıları bir araya getirmiştir. 

Sergide Andre Breton, Salvador Dali (1904-1989, İspanya), Marcel Duchamp (1887-

1968, Fransa), Man Ray (1890-1976, A.B.D.-Fransa), Wolfgang Paalen (1905-1959, 

Avusturya-Meksika), André Masson (1896-1987, Fransa), Max Ernst, Giorgio de 

 

 
321 Cardinal. 
322 Cardinal. 
323 Cardinal. 
324 Passeron, Sürrealizm Sanat Ansiklopedisi, 14. 



96 

 

Chirico (1888-1978, Yunanistan-İtalya) gibi tanınmış isimlerden; Hans Bellmer 

(1902-1975, Alman İmp.-Fransa), Méret Oppenheim (1913-1985, Alman İmp.-

İsviçre), Richard Oelze (1900-1980, Alman İmp.-Almanya), Joseph Cornell (1903-

1972, A.B.D.) ve Toyen (1902-1980, Avusturya-Macaristan İmp.-Fransa) gibi 

harekete yeni katılan sanatçılara kadar birçok sanatçının çalışmaları yer almıştır.325 

 

Şekil 21: Uluslararası Sürrealizm Sergisi’ne ait davetiye, 1938.  

Kaynak: https://www.e-skop.com/skopdergi/exposition-internationale-du-surr%C3%A9alisme-paris-

1938/1941 

 

Serginin organize edilmesinde Breton, şair Paul Éluard’la beraber çalışmıştır. Bu 

ikili, Salvador Dali ve Max Ernst’e teknik danışmanlık görevini vermiştir. Serginin 

aydınlatma sorumlusu Man Ray; tasarım sorumlusu ise Wolfgang Paalen’dir. Grup 

üyeliğine pek sıcak bakmasa da Marcel Duchamp da sergi için görev almış ve 

bugünkü anlamda bir sanat yönetmeni olarak çalışmıştır.326 

 

 
325 Schneede, “Exposition Internationale du Surréalisme, Paris 1938”. 
326 Ricci, “The International Surrealist Exhibition of 1938”. 

https://www.e-skop.com/skopdergi/exposition-internationale-du-surr%C3%A9alisme-paris-1938/1941
https://www.e-skop.com/skopdergi/exposition-internationale-du-surr%C3%A9alisme-paris-1938/1941


97 

 

Sergi, o güne değin süregeldiği gibi duvarlarda asılı resimlerden oluşmamaktadır. 

Ziyaretçiler ise sakin ve huzurlu bir biçimde duvarda asılı resimleri hayranlıkla 

izledikleri bir sergiyi gezmemektedir. Sergide, rüya benzeri bir atmosfer vardır; 

izleyiciler kimi zaman eğlenceli kimi zaman da ürkütücü uyarılarla bir düşsel yol 

izlemeye teşvik edilmektedir.327 

Serginin ön taraftaki avlusunda ziyaretçileri Dali’nin Taxi Pluvieux (Yağışlı Taksi) 

isimli eseri karşılamaktadır. Bir tür yerleştirme olan bu eser, eski bir araç içinde 

yapılan düzenlemelerden oluşmaktadır. Sarmaşıklarla kaplı araçta devamlı sağanak 

yağış oluşturan bir boru sistemi vardır. Aracın içinde, biri gece elbisesi ile oturan bir 

kadın, diğeri köpekbalığı kafalı bir adam olmak üzere, iki cansız manken 

bulunmaktadır. Mankenlerin etrafı marul, hindiba ve canlı salyangozlar ile 

çevrelenmiştir.328  

Bu çalışmada kullanılan metaforların seçiminde 1937 yılında Minotaure dergisinde 

yayınlanan Benjamin Péret tarafından yazılan makalenin yanında yer alan çevresi 

yabani otlarla dolu bir lokomotif fotoğrafından esinlenilmiş olduğu düşünülmektedir. 

Nitekim bu görüntü hem Dali hem de diğer Sürrealistler için çarpıcı bir etkiye 

sahiptir. Çünkü yabani otların insan üretimi bir aracı sarıp sarmalamasıyla kurulan 

metafor, vahşi doğanın rasyonel uygarlığa galip gelmesini temsil etmektedir. Hemen 

hemen aynı bağlama oturan Yağışlı Taksi isimli eserde de vahşi ve ilkel doğa hem 

sarmaşıklarla hem de köpek balığı kafası gibi bilinçaltından çıkan çarpıcı 

metaforlarla uygarlığı tehdit etmektedir.329 

 

 
327 Ricci. 
328 Ricci. 
329 Schneede, “Exposition Internationale du Surréalisme, Paris 1938”. 



98 

 

 

Şekil 22: Salvador Dali'nin "Yağışlı Taksi" isimli çalışmasından bir görünüm, Uluslararası Sürrealizm 

Sergisi, Paris. Fotoğraf: Denise Bellon.  

Kaynak: https://www.artic.edu/artworks/236349/rainy-taxi-of-salvador-dali-international-surrealist-

exhibition-paris (E.T.: 01.10.2022) 

 

Girişte Yağışlı Taksi’nin yer aldığı avlu hariç, sergide iki ayrı bölüm vardır. Bu 

bölümlerden ilkini Plus Belles Rues de Paris (Paris’in En Güzel Sokakları) 

https://www.artic.edu/artworks/236349/rainy-taxi-of-salvador-dali-international-surrealist-exhibition-paris
https://www.artic.edu/artworks/236349/rainy-taxi-of-salvador-dali-international-surrealist-exhibition-paris


99 

 

oluşturmaktadır. Bu bölümde, Paris sokaklarının isimlerini taşıyan tabelalar ve cansız 

mankenler bulunmaktadır. Paris sokaklarına atıfta bulunularak şiirsel bir kurgu 

oluşturulmuştur; kimi sokak isimleri de uydurulmuştur. Mekanda her bir sanatçı 

farklı bir cansız manken ile düzenleme yapmıştır ancak bu düzenlemelere diğer 

Sürrealist sanatçılar da katkıda bulunmuştur. Wolfgang Paalen’in mankeni yosun ve 

mantarla kaplanmış, başına ise büyük bir yarasa yerleştirilmiştir; Man Ray’in 

mankeninin üzeri büyük gözyaşları ile bezenmiştir ve figürün kafasına lületaşından 

yapılma pipolar ile camdan balonlar konulmuştur. Bu mankenler arasında en ilgi 

çekici olanlardan biri ise Andre Masson’un mankenidir; figürün kafası bir kuş 

kafesinin içine geçirilmiş, ağzı kadife bir bezle sarılmış ve tam ortasına da bir hercai 

menekşe yerleştirilmiştir.330 

  

Şekil 23: André Masson’un mankeni, Uluslararası Sürrealizm Sergisi, Paris, 1938. Fotoğraf: Denise 

Bellon.  

Kaynak: https://magazine.artland.com/the-shows-that-made-contemporary-art-history-the-

international-surrealist-exhibition-1938/ (E.T.: 01.10.2022) 

 

 

 
330 Schneede. 

https://magazine.artland.com/the-shows-that-made-contemporary-art-history-the-international-surrealist-exhibition-1938/
https://magazine.artland.com/the-shows-that-made-contemporary-art-history-the-international-surrealist-exhibition-1938/


100 

 

Serginin üçüncü bölümü ise en ilginç bölümdür. Ana salonu oluşturan bu alanın 

yerleri, kum ve yapraklarla kaplanmıştır ve tavanında (sergi kataloğunda yazdığı 

üzere) 1200 kömür çuvalı asılıdır. Çuvallar, gazete gibi hafif malzemelerle 

doldurulmuştur ancak içlerine ilave edilen kömür tozunun aşağıya sızması 

sağlanmıştır. Köşelere yerleştirilen dört yatak, rüyalara yönelmeye davet eden 

semboller gibidir. Ortada yanmakta olan bir demir mangal vardır ve az ileride de 

sazlıklarla donatılmış küçük bir gölet bulunmaktadır.331 

Sergide yaratılmak istenen atmosferi destekleyecek ses ve koku gibi öğeler de 

kullanılmıştır. Bir hoparlörden Alman ordusunun ayak sesleri verilirken, diğer 

yandan delilerin çığlıkları duyulmaktadır. Bir köşede elektrikli bir ocağın üzerinde 

kahve pişmektedir ve kahve kokusu mekâna yayılmaktadır.332 

Sergide ayrıca Dali’nin önerisi üzerine bir performans da gerçekleştirilmiştir. 

Oyuncu Hélène Vanel (1898-1989) performansında önce üstünde zincirlerle çıplak 

bir şekilde minderlerin arasından çıkmıştır, daha sonra ise parçalanmış gece 

elbisesiyle, histeri krizi geçiren bir kişiyi canlandırmıştır.333 

 

 
331 Ricci, “The International Surrealist Exhibition of 1938”. 
332 Schneede, “Exposition Internationale du Surréalisme, Paris 1938”. 
333 Schneede. 



101 

 

 

Şekil 24: Hélène Vanel, sergide gerçekleştirdiği performans esnasında.  

Kaynak: https://www.e-skop.com/skopdergi/exposition-internationale-du-surr%C3%A9alisme-paris-

1938/1941 (E.T.: 01.10.2022) 

https://www.e-skop.com/skopdergi/exposition-internationale-du-surr%C3%A9alisme-paris-1938/1941
https://www.e-skop.com/skopdergi/exposition-internationale-du-surr%C3%A9alisme-paris-1938/1941


102 

 

 

Şekil 25: Ziyaretçiler el fenerleri ile Uluslararası Sürrealizm Sergisi’ni gezerken, Paris, 1938.  

Kaynak: https://magazine.artland.com/the-shows-that-made-contemporary-art-history-the-

international-surrealist-exhibition-1938/ (E.T.: 01.10.2022) 

 

Kurt Schwitters (1887-1948, Almanya) tarafından üretilen ve daha kişisel bir niteliği 

olan Merzbau’yu saymazsak; Uluslararası Sürrealizm Sergisi, içinde bulunan 

yerleştirmelerle yarattığı doğa simülasyonu, kokuların kullanımı, kömür 

çuvallarından dökülen tozlar ile mekâna yayılmış bir kolajın ilk örneği gibidir. Tıpkı 

kolaj tekniğindeki gibi birbiri ile ilgisiz farklı parçalar bir araya getirilmiştir. Bu 

https://magazine.artland.com/the-shows-that-made-contemporary-art-history-the-international-surrealist-exhibition-1938/
https://magazine.artland.com/the-shows-that-made-contemporary-art-history-the-international-surrealist-exhibition-1938/


103 

 

sergide, modernist ve müzelere özgü bir yaklaşım olan beyaz duvarlarda sergileme 

de açıkça reddedilmiştir.334 Ortaya çıkan ise bütünüyle kurgusal ve deneyimlenebilen 

üç boyutlu bir mekân olmuştur. Sürrealistler, izleyicileri keyiflendirecek bir görsel 

şov yapmaktan ziyade kendi sürrealist yaşam vizyonlarını kurgusal bir mekânın içine 

yansıtmışlardır. Sergide yaratılan atmosfer de izleyicilerin bu alana dahil olmalarını, 

mekânı yaşamalarını olanaklı kılmaktadır. 

Sürrealistlerin yaptıkları yalnızca teknik yenilikler değildir; Sürrealist yazar Joyce 

Mansour’un söylediği gibi “Sürrealist olan resim tekniği değil, ressam ve ressamın 

yaşam vizyonudur.”335 Sürrealizm, gerçeklik algısına ve gündelik hayata yeni bir 

bakış getirmek ister; gerçeğin, aklın, deliliğin ne anlama geldiğini sorgulatır.  

Uluslararası Sürrealizm Sergisi, daha önce bu kadar kapsamlı bir örneği olmayan bir 

sergi türünü geliştirip şekillendirmesi bakımından da önem taşımaktadır. Serginin 

tamamına bakılırsa, içindeki tek tek yapıtlardan öte, bir bütün olarak serginin 

kendisinin bir yapıt olduğu görülür. Nitekim sergiyi deneyimleyen izleyiciler de 

içinde olmak üzere, sergi alanında gerçekleşen her faaliyet bu yapıta dahildir. Bu 

sergiyi bu kadar dikkate değer kılan da Sürrealistlerin, tıpkı kendilerinden sonra 

gelen Sitüasyonistlerin yaptığı gibi, bir “durum kurma” veya “bir hayat anı yaratma” 

amacı taşıdıklarının açıkça görülmesidir. 

1936’da Londra’da ve 1938’de Paris’te açılan uluslararası sergilerden sonra 

Sürrealist hareket adeta kendini bulmuştur; Sürrealist sanatçılar kendilerine özgü bir 

sanat anlayışı ve üslup geliştirmişlerdir ve Sürrealizm bir ekol olma yolundadır. 

Ancak tam da Paris’te açılan sergiden bir yıl sonra, 1939 yılında başlayan İkinci 

Dünya Savaşı, grup üyelerinin farklı ülkelere dağılmasına sebep olmuştur. Magritte 

Belçika’da; Sürrealistlerin bir kısmı Fransa’da kalsa da sanatçıların birçoğu 

Amerika’ya gitmiştir.336  

Sürgündeki sanatçılar Amerika’ya sanatsal anlamda yeni bir soluk getirmişse de bu 

olay, sürgünden sonra geri döndükleri Fransa’da grubun tekrar bir araya gelmesini 

zorlaştırmıştır. Çünkü Fransa’da kalan sanatçılar ile sürgünden dönenlerin tecrübeleri 

birbirinden çok farklıdır. Örneğin Breton Amerika Birleşik Devletleri’nde radyo 

 

 
334 Schneede. 
335 Joyce Mansour’dan aktaran: Rosemont, Surrealist Women, XXXIII. 
336 Passeron, Sürrealizm Sanat Ansiklopedisi, 15-16. 



104 

 

programcılığı yapmış ve daha sonra da 1941 yılında programın çıktılarını Genèse et 

Perspective Artistiques Du Surréalisme adlı eserde toplamıştır. Bu çalışmanın 

isminde geçen “artistik” sözcüğü Breton’un başlardaki anti-sanat tavrının ne kadar 

değiştiğini göstermektedir.337 

Amerika’da kalan Sürrealist sanatçılar da tekrar bir araya gelememişlerdir. Bunun en 

temel iki sebebi vardır. Birinci sebep, Amerika Birleşik Devletleri’nde Paris’teki gibi 

bir kahve kültürünün olmamasıdır. Çünkü Paris’te sanatçıların kahve içilen 

mekanlarda toplanmaları, grubun birlikteliğinde önemli bir yere sahiptir.338 Önceleri 

Sürrealistler için Paris kafeleri vazgeçilmez mekanlardır. Bu mekanların bazen 

içlerinde bazen de dışarı atılmış masalarında buluşup sohbet etmektedirler ve yoldan 

geçenler de konuşmalara dahil olmaktadır. Böylece bu mekanlar hem sanatçıları bir 

arada tutmakta hem de gündelik hayatın içinde farklı karşılaşma olanaklarını 

mümkün kılmaktadır. Sürrealist düşüncenin gelişiminde de bu mekanların önemi 

yadsınamazdır.339 

İkinci önemli sebep ise Amerika’daki Sürrealist sanatçıların ülkenin farklı yerlerine 

dağılmış olmalarıdır. Örneğin, grubun önemli isimlerinden Max Ernst Arizona’da 

kalırken Man Ray Kaliforniya’dadır. Tüm bu faktörlerin üzerine sanatçılar arasında 

yaşanan çatışmalar da grubun dağılma sürecini hızlandırmıştır. Sonraları 1942 

yılında New York’ta açılan First Papers of Surrealism (Sürrealizmin ilk Belgeleri) 

isimli sergi dışında, Sürrealistlerin himayesinde açılan önemli bir sergi olmamıştır. 

1945 yılına gelindiğinde Maurice Nadeau (1911-2013, Fransa) tarafından yayınlanan 

Histoire du Surréalisme (Sürrealizmin Tarihi) isimli eser ise akımın yavaş yavaş 

geçmişte kaldığını gösteren işaretlerden biri olarak okunabilir.340   

Sürrealistler, hayatı dönüştürmeye yönelik amaçları ve düşünsel alanda öne 

sürdükleri yenilikçi fikirler ve resim alanında yaptıkları teknik yenilikler ile, 

Sürrealist fikirlerden esinle ortaya çıkan estetik eylemlerin tetikleyicisi olmuştur. 

 

 
337 Passeron, Sürrealizm Sanat Ansiklopedisi, 15-16. 
338 Passeron, 16. 
339 Cardinal, “Çözünür Kent: Sürrealist Paris Algısı”. 
340 Passeron, Sürrealizm Sanat Ansiklopedisi, 16. 



105 

 

2.5 Sitüasyonist Enternasyonal: Eser Olarak Metalar Yerine Durumların 

Yaratımı 

Sitüasyonist Enternasyonal (Durumcu Enternasyonal), 1957 yılında Guy Debord 

(1931-1994, Fransa) ve Gil Joseph Wolman (1929-1995, Fransa) tarafından kurulan, 

öncülüğünü Isidore Isou (1925-2007, Romanya-Fransa)’nun yaptığı Letrizm (1946-

52) akımından esinle doğmuş uluslararası bir avangart sanat hareketidir. Hareketi 

etkileyen diğer akımlar ise Hayalci Bauhaus Uluslararası Hareketi (1953-7) ve 

CoBrA (1948-51)’dır. Sitüasyonist Enternasyonal (S.E.)’in kurucuları Debord ve 

Wolman, 1950’lerde Letrizm hareketine katılmış ancak daha sonra akımın estetik 

kaygılarını abartılı bulmaları nedeniyle hareketten ayrılarak 1952’de Letrist 

Enternasyonal’i kurmuştur. Letrist Enternasyonal Hareket, metalarla kuşatılmış 

hayatın içinde sanatı, bir nesne üretim aracı olmaktan çıkarmayı ve gündelik hayatı 

dönüştürmeyi amaçlamıştır.341 Letrist Enternasyonal harekete İtalyan ve Danimarkalı 

sanatçıların da katılımı sonrası S.E. kurulmuştur. Grubun çalışma merkezleri Paris, 

Amsterdam ve Kopenhag’tadır ancak Birleşik Krallık, İtalya ve Almanya’da da 

faaliyet gösterir. Grup, çeşitli tartışmalar yürütür ve kolaj, film gibi alanlarda 

çalışmalar üretir. Daha çok kuramsal çalışmalara eğilen ve edebi yönü ağır basan 

S.E.’nin en önemli çalışmalarından biri 1958-72 seneleri içinde on iki cilt olarak 

çıkan Internationale Situationniste (I.S.) isimli dergidir. Grubun faaliyet raporlarının 

da yer aldığı bu dergilerde, çoğunlukla siyasi konular işlenmekte, medyaya yönelik 

eleştiriler yapılmakta ve kültürel bir devrimi amaçlayan makaleler yer almaktadır.342 

Hareketin düşünsel temelleri, İkinci Dünya Savaşı ertesinde ortaya çıkan felsefi ve 

sosyolojik kuramlara dayanmaktadır. S.E.’nin kurucularından Guy Debord’un 

fikirleri, 1950’lerde ayak bastığı Paris’in, barları, sinemaları ve kitapçılarıyla dolu 

kültürel ortamında şekillenir.343  

Hareketin adında geçen durum kavramı (fr. situation) Jean-Paul Sartre (1905-1980, 

Fransa)’ın Varlık ve Hiçlik (1943) adlı eserinde, varoluş ve özgürlük ilişkisini 

açıklarken başvurduğu bir terimdir. Sartre’a göre; “...yalnızca durum halinde 

özgürlük vardır ve ancak özgürlük aracılığıyla durum olur.”344 Ona göre, varoluş; 

 

 
341 Bishop, Yapay Cehennemler, 91. 
342 Bishop, 91. 
343 Wollen, “Bitter Victory”, 30. 
344 Sartre, Varlık ve Hiçlik, 583. 



106 

 

hem içinde hem ötesinde yaşanan mevcut (verili) bir durum ve çevre içinde, öznenin 

o durumda, kendisinin de verili olma biçimini seçmesiyle, varoluştur.345 Başka bir 

ifadeyle; özne, eğer içinde bulunduğu duruma (koşullara) mahkumsa; bu mevcut 

durumu ancak kendi özgür seçimiyle kuracağı bir durum vasıtasıyla aşabilir. 

Debord’u büyük oranda etkileyen bir diğer eser de Marksist sosyolog Henri Lefebvre 

(1901-1991, Fransa)’in Gündelik Hayatın Eleştirisi (1946) isimli çalışmasıdır. 

Debord, Lefebvre’in gündelik hayatı dönüştürme çağrısını, Sartre’cı durumların 

yaratılması olarak tasavvur etmiştir. Verili olanı kabul etmek yerine, yeni durumlar 

kurmayı da sanatsal ve pratik bir etkinlik olarak görmüştür. Bu etkinliğin nihai amacı 

ise çalışma ve boş zaman ayrımını ortadan kaldırarak hayatı özgürleştirmektir.346  

S.E. çıkış noktasını, Claire Bishop’un saptadığı gibi, görsel sanatlardan çok güncel 

olaylara duyulan ilgiden almaktadır. Bunun temel nedeni, sanatsal ifade araçlarının 

veya estetik alandaki yeni buluşların, kapitalist sistemin işleyişini kolaylaştıran 

araçlar olarak formüle edilmesidir. Örneğin Sitüasyonistler, Sürrealizmin hayata yeni 

bir bakış getirerek onu özgürleştirmeyi mümkün kılabilecek estetik eylem 

biçimlerinin, iş hayatına uyarlandığını gözlemler. İş hayatında verimliliği artırmak 

için beyin fırtınası yönteminin kullanılması, bu duruma bir örnektir. Oysaki 

Sürrealistlerin amacı, bilinçdışını serbest bırakarak devrimci bir durum yaratmaktır. 

Sitüasyonistleri Sürrealizmden uzaklaştıran, devrimci arzuların, kapitalizmin 

işleyişini kolaylaştıran araçlara dönüşmesi olmuştur.347 Ancak bu eleştirel tutum bir 

kenara bırakılırsa, Sitüasyonistler, Sürrealizmin ahlak kurallarından yalıtılmış özgür 

bir ruhu betimleyen tarafını benimser.348 

S.E.’nin önemli referans noktalarından biri de Dada Hareketidir.349 Bunun nedeni, 

Dada’nın anti-sanat tavrını benimsemiş olmasıdır. Zira S.E.’de sanatın, hayat olarak 

varlığını sürdürebilmesi adına baskılanması, Dada’nın anti-sanat tavrı ile hemen 

hemen aynı anlama gelir.   

S.E. tarafından geliştirilen en önemli eleştirel pratiklerden biri, var olan kültür 

ürünlerini kullanarak onları saptırmaktır. Sitüasyonist bir yöntem olarak saptırma (fr. 

 

 
345 Wollen, “Bitter Victory”, 30. 
346 Wollen, 30. 
347 Bishop, Yapay Cehennemler, 91. 
348 Bishop, 91. 
349 Bishop, 92. 



107 

 

detournement); geçmişte üretilmiş medyumların, yeniden farklı bir bütün oluşturacak 

şekilde kullanımı anlamına gelmektedir.350  

Saptırılmış unsurlar, iki temel kategoriye ayrılabilir. Bunlar; küçük (minör) sapmalar 

ve aldatıcı sapmalardır. Küçük sapma, tek başına bir önemi olmayan ve böylece tüm 

anlamını yerleştirildiği yeni bağlamdan alan bir unsurun saptırılmasıdır. Tarafsız bir 

cümlenin, sıradan bir gazete yazısının veya fotoğrafın kullanımı, bu türden 

saptırmaya örnektir. Aldatıcı saptırma ise bunun tersine, önemli bir öğenin 

saptırılmasıdır. Örneğin Saint-Just’e ait bir sloganın veya Eisenstein'ın filminden 

alınan bir kesitin kullanımı söz konusu olduğunda öğeler, bir önceki bağlamından 

kopar ve farklı bir kapsam türetilir.351 

Sanatsal avangart tarafından sıklıkla kullanılagelen bir taktik olan saptırmayı güçlü 

kılan unsur, hem geçmiş anlamı muhafaza etmeyi sürdürmesi hem de bu anlama 

eklemlenen yeni/karşıt öğeleri içinde barındırmasıdır. Böylece anlam hem 

zenginleşmekte hem de yıkıma uğratılmaktadır. Bir sanat eserinin veya kültürel 

öğenin saptırılması, kendisini içermesi bakımından bir olumlama; onu ciddiyetinden 

sıyırdığı için de bir olumsuzlamadır.352 

 

 

 
350 Knabb, “Detournement as Negation and Prelude”, 67. 
351 Debord ve Wolman, “A User’s Guide to Detournement”, 16. 
352 Knabb, “Detournement as Negation and Prelude”, 68. 



108 

 

 

Şekil 26: Asger Jorn tarafından yapılan bir saptırma örneği. L’avant-garde se rend pas (Avangart Asla 

Vazgeçmez), 1962.  

Kaynak: https://news.cision.com/danish-agency-for-culture/i/the-avant-garde-never-gives-up--l-avant-

garde-se-rend-pas--1962-,c1438828 (E.T.: 10.10.2022) 

 

S.E.’nin ilk dönem faaliyetlerine örnek olarak, 1959 yılında Paris’te yer alan 

galerilerde açılan iki sergi gösterilebilir. Bunlardan ilki, o dönemde grubun üyeleri 

arasında yer alan Asger Jorn (1914-1973, Danimarka) tarafından Galerie Rive 

Gauche’da açılan Modifikasyonlar (Peinture Detournee) isimli sergidir. Bu sergi, 

sanatçının tekilliğine dair geleneksel bakış açısını eleştirmeyi amaçlamaktadır. Bu 

https://news.cision.com/danish-agency-for-culture/i/the-avant-garde-never-gives-up--l-avant-garde-se-rend-pas--1962-,c1438828
https://news.cision.com/danish-agency-for-culture/i/the-avant-garde-never-gives-up--l-avant-garde-se-rend-pas--1962-,c1438828


109 

 

bağlamda Asger Jorn, başkaları tarafından üretilen ve eskicilerden temin ettiği 

resimlerin üzerine müdahalede bulunarak, bunları sergilemiştir.353  

1959 yılındaki diğer sergi ise Pinot-Gallizio (1902-1964, İtalya)’nun Galerie Rene 

Drouin’de açılan sergisidir.354 Gallizio, uzun rulolar halindeki tuval bezleri üzerine 

yaptığı ve endüstriyel resim olarak adlandırdığı soyut resimleri ile tanınmaktadır. 

Gallizio, kendi icadı olan bu endüstriyel resimleri, metre hesabıyla keserek 

satmaktadır. Bir üretim bandında üretilen ürünleri çağrıştıran bu endüstriyel 

resimlerle Gallizio, geleneksel tuval resmi algısını yıkmakta, aynı zamanda da 

mekanik üretim tarzını eleştirmektedir. Onun endüstriyel resmi, biricik olmakla 

övünen resimlerden değildir. Hatta faydasız ve anti-ekonomik bir yapıttır. Resimsel 

üretimi, hayatın bir parçası haline getirmeyi amaçlayan bu endüstriyel resimler; 

benzersiz sanat eseri ve biricik sanatçı imajını yıkmayı hedeflemiştir.355  

Gallizio’nun endüstriyel resimlerinden oluşturulan Cavern of Anti-Matter (Anti-

Madde Mağarası) isimli serginin kurgulanma sürecinde ve organizasyonunda Guy 

Debord ve eşi Michèle Bernstein (1932, Fransa) aktif olarak çalışmıştır.356 Sergide 

Sitüasyonistler, tuvallerle kaplanan beyaz duvarları alt üst etmek istemiş ve tüm 

galeri alanını 145 metre uzunluğundaki endüstriyel resimlerle kaplama kararı 

almıştır.357 

Debord ve Bernstein, galeri sahibine tüm galeriyi alt-üst edecek bu öneriyi kabul 

ettirmek için hayli mücadele vermiştir. Zira bu öneri, dönemin kabul görmüş sanat 

sergisi tarzını saptırmakta; başka bir ifadeyle “detourne” etmektedir. Sitüasyonistlere 

göre, galeri, endüstriyel resimlerle kaplandığında, bu resimler artık sanat nesneleri 

olmaktan çıkacak ve gündelik hayatın sıradan işleyişini kırarak, onun içinde yeni bir 

“durum” yaratacaktır.358  

Sergide, karanlık bir mağara olarak tasavvur edilen ve içinde sinestetik bir atmosfer 

yaratılan mekanın tüm duvarları renkli soyut biçimlerle kaplanmıştır. Ayrıca her ne 

kadar Debord bu fikre karşı çıkmış olsa da ziyaretçiler, mekanda dolaşırken geri 

bildirim seslerinden oluşan çeşitli ortam seslerini işitebilmektedir. Bitkisel 

 

 
353 Bishop, Yapay Cehennemler, 92. 
354 Bishop, 92. 
355 Corniso, “İmajinist Bauhaus”. 
356 Pezolet, “The Cavern of Antimatter”, 78. 
357 Pezolet, 79. 
358 Pezolet, 79. 



110 

 

parfümlerden, tütsü ve balzam karışımlarından yapılan ve henüz kurumamış olan 

boyanın kokusu da alınmaktadır. Aynı zamanda bir kimyager olan Gallizio 

tarafından hazırlanan özel bir içki de ziyaretçilere ikram edilmiştir.359  

 

Şekil 27: Cavern of Anti-Matter (Anti-Madde Mağarası) isimli sergiden bir görüntü, 1959, Galerie 

Rene Drouin, Paris.  

Kaynak: https://www.pinotgallizio.org/index.php?a=opere&b=3 (E.T. 04.07.2022) 

 

Sergi mekanı, teknolojik olanla ilkel olanın tuhaf karışımından oluşan bir mağara 

görüntüsü çizmektedir. Mağara, korunaklı yapısıyla yaşamı, tekinsizliği ile ölümü 

temsil eder gibidir. Atmosferde hem yaşamsal yenilenmeye hem de endüstrileşmeyle 

hız kazanan meta kültürüne atıf vardır. Bu ikisinin karışımından doğan ütopik bir 

görünüm yaratılmıştır. Zira Gallizio, bu kavramlar arasındaki sınırları 

bulanıklaştırarak onları parçalamak ve yıkıma uğratmak istemiştir. Gallizio'nun ifade 

ettiği üzere yıkma eylemi; her zaman inşanın ön koşulu olmuştur.360 Gallizio şöyle 

yazar: “Resimlerim/sürekli yıkım/jesti inşa etmenin tek yolu.”361  

 

 
359 Pezolet, 79. 
360 Pezolet, 80. 
361 Gallizio’dan akt. Pezolet, 80. 



111 

 

Gallizio, sergide yıkıma uğratmak istediği kavramları çarpıştırmayı denemiştir. 

Nitekim serginin adında da yer alan anti-madde kavramı, maddeye karşıttır. Ona 

göre, tavanlardan ve duvardan gelen sinestetik enerji, madde ve anti-madde gibidir. 

Bu enerji çarpışması, bir yenilenme ve geçici gerçeklik alanı olarak tasavvur edilen 

mağarada yansıtılmak istenmiştir.362  

Gallizio'nun sergi ile ilgili fikirlerinden de çıkarılabileceği gibi o, sürrealist fikirlere 

(özellikle de Salvador Dali’ye) yakınlık duyar. Debord ise sürrealist fikirleri, politik 

içerikten yoksun bulmaktadır. Nitekim ikilinin mağara sergisine bakış açıları da 

önemli farklılıklar gösterir. Bu fikir ayrılığı, Debord’un başlarda desteklediği 

endüstriyel resimden uzaklaşmasına neden olmuştur. Öyle ki Anti-Madde Mağarası 

sergisinden sonra ikilinin arası açılmış ve Gallizio gruptan atılmıştır. Çünkü mağara 

sergisi, sanatı gündelik hayatın içine karıştıracak bir eylemden ziyade ticari bir başarı 

olmuştur. Oysa Sitüasyonistler, sanat piyasasıyla bağlarını koparmak istemektedir. 

Özellikle Debord'un, sürrealist tekniklerle sanatın aşılamayacağı yönünde görüşleri 

vardır.363 

Endüstriyel resim tekniği Debord’a, ilk bakışta heyecan yaratan bir deney alanı gibi 

görünmüştür. Ancak sonuçta bu teknikler, bir neo-avangart sanat piyasası 

oluşturmaktan başka bir işe yaramamıştır. Sitüasyonistlerin hedeflediği toplumsal 

değişimi yaratmaktan ziyade, piyasaya hizmet etmiştir. Nitekim mağara olayı, hızlı 

bir şekilde dönüşmüş; gündelik olanı kesintiye uğratacağı yerde bir koleksiyon sanatı 

haline gelmiştir. Endüstriyel tarzda üretilen eserlerin sayısının çokluğu da 

Sitüasyonistlerin beklentisinin tersine sanat piyasasında bir enflasyona yol 

açmamıştır. Hatta bu resimler, hızla popülerleşmiş ve Peggy Guggenheim, Michel 

Tapié ve Willem Sandberg gibi tanınmış koleksiyonerler tarafından satın alınmıştır. 

Sergiyi izleyen günlerde de Paris’te Mağara sergisini andıran neo-sürrealist türde 

sergiler açılmaya başlanmıştır.364  

Bu sergiyi takip eden yıllarda, S.E.’nin sanattan uzaklaşarak siyasete ve edebiyata 

daha yakın bir konum aldığı, kuramcılar arasında yaygın bir görüştür. Hatta Peter 

Wollen (1938-2019, İngiltere) gibi eleştirmenler, 1957-62 yıllarını kapsayan dönemi 

S.E.’nin sanata daha yakın olduğu, bundan sonraki dönemi ise siyasetle daha fazla 

 

 
362 Pezolet, 80. 
363 Pezolet, 82. 
364 Pezolet, 82. 



112 

 

ilişkilendiği dönem olarak kabul etmektedir. Nitekim 1960’ların başında sanata yakın 

bir tutum takınan birçok S.E. üyesi, gruptan ayrılmış yahut çıkarılmıştır. Gruptan 

ayrılanlar arasında Constant Nieuwenhuys (1920-2005, Hollanda) ve Asger Jorn gibi 

isimler vardır.365  

Ancak T.J. Clark (1943, İngiltere) ve Danold Nicholson Smith (?, İngiltere) gibi 

eleştirmenler, bu görüşe karşı çıkmıştır. Bu eleştirmenler, S.E.’nin kendi içinde iki 

döneme ayrıldığı görüşüne katılmamış ve S.E.’nin esas özelliğinin sanat ile siyaseti 

ilişkilendirmek olduğunu savunmuştur. Tom McDonough (1969, A.B.D.) ise 

S.E.’nin sanatı değil; metalaşma kapasitesine sahip kültür nesnelerini dışladığını 

söyler.366  

Claire Bishop’a göre ise; “S.E.’nin görevi sanatı siyasetin bir alt katmanına almak 

değil; hem modern sanatı hem de devrimci siyaseti, ikisini de aşarak 

canlandırmaktı.”367 Başka bir deyişle, S.E.’nin asıl amacı, sanat ve hayat arasındaki 

ayrımı ortadan kaldırarak ikisini birbirine kaynaştırmaktır.  

Hareketin kurucusu Guy Debord’un 1963 yılında kaleme aldığı Sitüasyonistler ve 

Siyasette veya Sanatta Yeni Eylem Biçimleri isimli yazısında ise S.E.’nin sanat ile 

siyaset ilişkisine dair soruların cevapları mevcuttur. Debord yazısında, modern 

sanatın da radikal devrimci hareketlerin de etkisini yitirmesine neden olanın bir ve 

aynı olduğunu vurgular. Nitekim 1930’lu yıllardan beri modern sanatın da devrimci 

politikanın da sorunu ortaktır: denetleyici-baskıcı rejimlerin ve yabancılaşmanın, 

insan ilişkilerini gösteriye dayalı bir biçime sokarak, bireyleri edilgin bir tüketim 

aracına dönüştürmesi. Bu nedenle gündelik hayatın ele geçirilişini engellemek ve onu 

özgürleştirmek için bütüncül bir yaklaşımla hem sanatı hem radikal devrimci fikirleri 

yeniden canlandırmak gerekir.  

Bu bütüncül yaklaşıma değindiği yazısında Debord; “...Sanat ve siyasetin birleşik 

vizyonundan bahsettiğimizde, bunun kesinlikle sanatın herhangi bir şekilde siyasete 

tabi kılınmasını tavsiye ettiğimiz anlamına gelmediği netlik kazanacaktır.”368 

demiştir. Radikalizmin hem sanatta hem de devrimci siyasette canlanışı ise bu 

 

 
365 Bishop, Yapay Cehennemler, 92. 
366 Bishop, 93. 
367 Bishop, 93. 
368 Debord, “The Situationists and the New Forms of Action in Politics or Art”, 160 çev. Selin 

Yağmur Sönmez. 



113 

 

ikisinin de aşılması, başka bir deyişle, onların temel arzusunun gerçekleştirilmesi ile 

mümkündür. 

Debord’un metninde, S.E.’nin iç içe geçmiş sanatsal-politik tavrının üç önemli 

bileşeni vurgulanmıştır. Birincisi, metinde S.E.’nin statüsü, sanatsal avangart olarak 

tanımlanır. İkinci olarak metin, estetik eylemler yoluyla insanın gündelik hayatını 

özgürce düzenlemesine giden yolu bulma arayışını ifade eder. Üçüncüsü ise 

hareketin teorik ve pratik çalışmalarının yeni bir devrimci durum inşa etmeye yönelik 

olduğu açıklanır. İnsanın kendi tarihi üzerindeki egemenliğinin yegane unsuru olan 

özgür yaratımı olanaklı kılacak olan da bu üç alanda aynı anda sürdürülecek bir 

muhalefettir.369  

Debord’un hem S.E.’nin politika ile ilişkisine hem de yaşanmakta olan politik 

eylemlere değindiği Sitüasyonistler ve Siyasette veya Sanatta Yeni Eylem Biçimleri 

isimli bu kapsamlı metni; S.E. üyelerinin, 1963 yılında açtığı RSG-6’nın Yok Edilişi 

adlı sergiye de eşlik etmiştir. Danimarka’nın Odense şehrinde bulunan Galerie 

EXI’de açılan sergi, grup tarafından bir galeri içinde düzenlen son etkinliktir. Ancak 

bu kolektif sergi, hareketin amaçlarını ve sanatsal eylem biçimini ortaya koyan bir 

örnek olmuştur.370 

Sergi, Britanya hükümetine mensup kişilerin nükleer bir saldırı durumunda 

saklanması için tasarlanan RSG-6 isimli sığınağın, Barış Casusları isimli İngiliz bir 

grup tarafından ifşa edilmesinden sonra düzenlenmiş ve iktidarın gizli alanlarını 

açığa çıkaran bu eylemi gündemine almıştır.  

S.E., savaş karşıtı bir hareket olan Barış Casusları’nın eylemini, tekil bir direnişten 

ziyade, toplumsal mekanların hakim sınıf tarafından domine edilmesine karşı bir 

tepki olarak ele alır. Aynı zamanda bu eylem, farklı yerlerde benzer ifşa girişimlerini 

de tetiklemiştir. RSG-6’nın Yok Edilişi, hakim güçlere karşı girişilen mücadelelere 

destek vermek ve bu mücadelenin kapsamını sanatsal alana doğru genişletmek 

amacıyla düzenlenmiştir.371 

Galeride yer alan ilk odada, devamlı siren sesleri işitilmektedir ve bu bölüm, ölü 

bedenlerle dolu bir sığınak olarak tasavvur edilmiştir. Yan odada ise duvarlara 

 

 
369 Stracey, “Destruktion Rsg-6: Towards A Situationist Avant-Garde Today”, 311. 
370 Stracey, 311. 
371 Debord, “The Situationists and the New Forms of Action in Politics or Art”, 164. 



114 

 

Kennedy, de Gaulle ve Hruşçev gibi, siyasi liderlerin fotoğrafları asılmıştır. 

Katılımcılar, bir hedef olarak asılı duran fotoğraflara doğru ateş etmeye çağrılmıştır. 

Fotoğrafların yanında ise Debord tarafından hazırlanan çeşitli yönergeler asılıdır. 

Debord beyaz tuvaller üzerine, “felsefeyi gerçekleştir”, “yabancılaşmış emeğe son” 

gibi sloganlar yazmıştır. Bu sloganları sokakta duvarlara yazılan yazılar olarak, 

resimleri ise saptırılmış soyut resimler olarak tanımlamıştır. Bir diğer odada ise J.V. 

Martin’in hazırladığı ve olası bir üçüncü dünya savaşı ertesinde dünyanın durumunu 

tasvir eden termonükleer haritalar bulunmaktadır. Haritaların yanında ise Michele 

Bernstein tarafından üretilen Zafer Serisi sergilenmektedir. Bernstein’ın alçıyla veya 

oyuncak askerleri kullanarak oluşturduğu üç boyutlu tablolardan oluşan seride; 

geçmişte yenilgi ile sonuçlanmış olan Paris Komünü gibi devrimci durumlar, bir 

zafer olarak yeniden canlandırılmıştır.372 

 

Şekil 28: “RSG-6’nın Yok Edilişi” isimli sergiden bir fotoğraf, 1963.  

Kaynak: https://e-skop.com/skopdergi/mucadeleyi-farkli-cephelere-yaymak-politikada-ve-sanatta-

yeni-eylem-bicimleri-ve-situasyonistler/2897 (E.T.: 10.10.2022) 

 

 

 
372 Debord, “Mücadeleyi Farklı Cephelere Yaymak: Politikada ve Sanatta Yeni Eylem Biçimleri ve 

Sitüasyonistler”. 

https://e-skop.com/skopdergi/mucadeleyi-farkli-cephelere-yaymak-politikada-ve-sanatta-yeni-eylem-bicimleri-ve-situasyonistler/2897
https://e-skop.com/skopdergi/mucadeleyi-farkli-cephelere-yaymak-politikada-ve-sanatta-yeni-eylem-bicimleri-ve-situasyonistler/2897


115 

 

 

Şekil 29: Yönerge No:2: Réalisation de la Philosophie (Felsefeyi Gerçekleştir), Guy Debord, 1963. 

Kaynak: Neo-Avant-Garde, Ed. David Hopkins, Rodopi Yayınları, Amsterdam-New York, 2006, 

s.319. 

 

 

Şekil 30: Michéle Bernstein'ın "Zafer" serisi, Paris Komünü Zaferi adlı çalışmadan bir detay, 1963. 

Kaynak: Neo-Avant-Garde, Ed. David Hopkins, Rodopi Yayınları, Amsterdam-New York, 2006, 

s.323. 



116 

 

 

2.5.1 Gösteri Toplumu Kavramı ve Gösterinin İmal Edilme Tarzı Olarak 

Yabancılaşma 

Sitüasyonist Enternasyonal, temeli sanatsal ifade biçimlerine dayanan 

yaratıcı/oyuncu taktiklerin geliştirilmesi ve gündelik hayata geçirilmesi yoluyla, 

mevcut düzenin eleştirisini yapan bir direniş hareketidir. I.S. adıyla çıkarılan 

dergiler, bu eleştirel tavır ve taktikler hakkında bir başvuru kaynağı; hareketin 

kurucularından Guy Debord tarafından kaleme alınan Gösteri Toplumu (1967) isimli 

kitap ise hareketin kuramsal altyapısını oluşturan temel kaynaktır.  

Gündelik hayatın işleyiş biçimi haline gelen ve dünyayı kuşatan “gösteri” 

kavramının anlamını ele alan Gösteri Toplumu tezi, S.E.’nin eleştirel tavrının ve 

mücadelesinin sebeplerini ortaya koyması açısından incelenmeye değer bir 

çalışmadır. Öte yandan “gösteri” kavramının toplumsal düzeyde ne ifade ettiğini ve 

gündelik hayatı nasıl etkilediğini ele alan bu kaynak, gündelik yaşamda neye karşı 

direnç geliştirilebileceğine dair fikirler sunar. Bu nedenle, Gösteri Toplumu, bir 

sonraki bölümde ele alınacağı üzere, günümüz koşullarında estetik direnişin 

olanaklarını düşünürken başvurulacak temel bir kaynaktır. 

Bilindiği üzere 20. yüzyıla değin toplumların büyük çoğunluğunu çiftçiler 

oluşturmaktadır. Çiftçilerin yaşam biçimini yönlendiren en önemli olgu ise 

mevsimsel döngülerdir. Ancak 20. yüzyıl başlarında hızla endüstrileşmeye başlayan 

toplumlarda artan kentleşme, köy yaşamıyla büyük farklılıklar göstermektedir. 

Gündelik yaşam biçimini tümüyle değiştiren bu büyük farklılıklar, uygarlıkların 

kültürel yapısını derinden etkilemiştir.373 

 

 
373 McNeill, Dünya Tarihi, 713-14. 



117 

 

Kent yaşamında kitle iletişim araçlarının kullanımı ise yeni bir kültürel devrin 

başlangıcının işaretidir. 1920’lerde etkili olmaya başlayan radyo ve sinema, özellikle 

1930’lu yıllardan itibaren politik yaşamda aktif bir rol oynamaya başlamıştır. Kitap 

veya gazete gibi kitle iletişim araçlarından farklı olarak radyo, söylenen kelimelere 

yazılan kelimelerden daha fazla güç kazandırmıştır. Radyo ve sinemaya benzer 

şekilde tesirleri olan televizyon ise İkinci Dünya Savaşı ertesinde ortaya çıkmıştır. 

Televizyonun radyodan farkı, kişilere tıpkı gündelik hayattaki gibi yüz yüze ilişkilere 

benzer ‘görüntüler’ sunmasıdır.374 

Bilgilerin ve görüntülerin tek bir merkezden kitlelere bir defada iletebilmesi, ilk 

bakışta insanlar arasındaki etkileşimi hızlandıracak teknik bir gelişme olarak 

görülebilir. Ancak insanları bir kapsama alanında birleştiren ve kitleleştiren bu 

iletişim araçlarının, kişileri yönlendirmek ve belli bir düşünceyi empoze etmek için 

kullanılmaya başlanması çok uzun sürmemiştir. Nesnelere duygular yüklenmiş ve 

insanların bilinçaltında belli bir ürünü çağrıştırmak için reklamlar üretilmiştir.  

Adolf Hitler (1889-1945, Avusturya Macaristan İmparatorluğu-Nazi Almanyası) gibi 

siyasetçiler, yalana başvurmaktan ve halkı kandırmaktan çekinmeyerek bu kitle 

iletişim araçlarını bir propaganda aracı olarak sıklıkla kullanmıştır. Özellikle 

kitlelerde coşkulu duygular uyandırmak için bilinçli ve sistematik bir şekilde 

çalışmalar yürütüldüğü bilinmektedir.375 

Bilgilerin ve imajların kitle iletişim araçları vasıtasıyla bir merkezden yayılarak 

kitlelere tek seferde iletilebilmesinin, yalnızca etkileşimi hızlandıran bir teknik 

ilerleme olarak değerlendirilemeyeceği açıktır. Bununla birlikte teknik gelişmeler, 

tek başına insanın yaşam kalitesini belirlemez; bu gelişmeler, sosyal bir varlık olarak 

insanın, toplumsal hayata katılım süreçlerinde değişiklikler yaratır. Geçmişten 

günümüze kullanılagelen medya araçlarının kitleler üzerindeki tesirleri hakkında her 

geçen gün daha fazla araştırma yapılmaktaysa da bu araçların toplumsal yapıyı neden 

ve nasıl değiştirdiğine dair açıklayıcı metinler içermesi bakımından Gösteri Toplumu 

tezi, hala ayrı bir yere sahiptir ve önemini korumaktadır.  

 

 
374 McNeill, 714. 
375 McNeill, 714. 



118 

 

Toplumsal anlamda ele alındığında kitle iletişim araçlarının yaygınlaşması, yalnızca 

mesaj iletme/alma faaliyetlerini ve iletişim kurma yöntemlerini büyük ölçüde 

değiştirmekle kalmamış; gündelik hayatın yapısında büyük dönüşümlere neden 

olmuş ve en önemlisi insanlar arasındaki ilişki biçimlerini etkilemiştir. Bunun 

nedeni, bu araçların kullanımının yaygınlaşmasına paralel, doğrudan iletişim ve 

diyaloğun yerini dolayımlar vasıtasıyla kurulan iletişimin almasıdır.  

Gösteri denildiğinde ilk akla gelen, insan zihninde uyandırılmaya çalışılan fikirlere 

hizmet eden tasarlanmış imajların, kitle iletişim araçları vasıtasıyla propaganda 

amacıyla veya düşünsel-duygusal reaksiyon yaratmak için kullanımıdır. Ancak 

Debord’a göre gösteri, kitle iletişim araçlarıyla yayılma kapasitesini artıran imajların 

insanların zihinlerine girerek duygularını suistimal etmesinin ötesinde, “nesnelleşmiş 

bir dünya görüntüsü”376 anlamına gelir. Çünkü gösteri, halihazırdaki üretim 

biçiminin hem amacı hem sonucudur. Bu, üretim tarzının bir gündelik hayat modeli 

sunması ile ilişkilidir. Nitekim eğlence kültürü, bilgi aktarımı yahut reklamlar 

aracılığıyla olsun; esasen gösterinin sunduğu bir yaşam modelidir. (x marka bir 

telefonun, işlevi nedeniyle hayatı kolaylaştıracak bir araç olarak değil, sahip olma 

yoluyla elde edilecek bir yaşam tarzı olarak pazarlanması buna örnektir.) Dolayısıyla 

gösteri, gerçek yaşama eklenen bir süs değil, gerçekdışılığın ta kendisidir. Mevcut 

üretim tarzının bir ön kabulü ve tüketim yöntemlerinin onaylanmasıdır. Özetle 

gösteri, Debord’a göre, mevcut hayat koşullarının sürekli doğrulanması anlamına 

gelir. Çünkü mevcut üretim tarzı, sosyal hayatın da nasıl işleyeceğini belirleyen bir 

olgudur.377 

Bu bağlamda Debord’un gösteri toplumuna dair eleştirisini yalnızca medyanın insan 

zihni üzerinde etki yapma kapasitesine verilen bir tepki olarak değerlendirmek son 

derece yüzeysel bir değerlendirme olur. Çünkü Debord’a göre; “Gösteri, bir imajlar 

toplamı değil, kişiler arasında var olan ve imajların dolayımından geçen bir 

toplumsal ilişkidir.”378 

 

 
376 Debord, Gösteri Toplumu, 35. 
377 Debord, 35. 
378 Debord, 35. 



119 

 

Debord’a göre; gösteri toplumunda “görünen şey iyidir iyi olan görünür.”379 Bu, 

dışsal olanın (gösterilenin veya görülenin) ön plana çıkarılması ve özün (görünenin 

altında yatan gerçekliğin) dışlanması yahut sorgulanmaması anlamına gelir. 

Debord, kitabında hakim işleyişin neden olduğu ayrılık konusuna (gerçeklik ve imaj 

olarak ikiye ayrılma hali) değinir. Mevcut üretim biçimlerinin bir sonucu olarak 

ortaya çıkan bu ayrılık, gösteri içinde bir bütünlük olarak algılanmaktadır. Üretimin 

simgelerinden oluşan gösteri, kendini birleştirici ve bütünleştirici bir olgu olarak 

sunar. Ayrılık, gerçeklik ve gösteri olarak ikiye bölünme anlamına gelir. Ancak bu 

ikiye bölünme, kendi içinde de ikiye ayrılır. Çünkü gerçek bir eylem, seyredilme 

aracılığıyla bir gösteriye dönüşme kapasitesine sahiptir ve gösteri de fiili bir etkinlik 

olarak hayata geçirildiği için gerçeklik haline gelir. Böylece Debord’un ifade ettiği 

üzere; “gerçek anlamda alt üst edilmiş bir dünyada doğru bir yanlışlık anı” olur. 

Ayrılığın net bir çizgisi yoktur; o da kendi içinde ayrılırken, bir bütün olarak 

kavranır. Özetle, kimi zaman gösteri, gerçekle ilişkili hale gelir kimi zaman da 

gerçek, gösteriye dönüşür.380  

Tam da bu nedenle gösteri kavramını açıklayabilmek için yapay ayrımlar yapmak 

şarttır. Çünkü gerçek ve gösteri kavramlarının birbirine karışma kapasitesi vardır. 

Gösteri, olaylar içindeki çeşitliliği ve zıtlığı ortadan kaldırarak her şeyi tek bir 

görünüme indirger. Böylece toplumsal yaşamı basit bir görünüşe indirgeme suretiyle 

yaşamın yadsınması olarak açığa çıkar. Buna rağmen gösteri, kendisini yadsınamaz 

bir olgu olarak sunar ve talebi edilgen bir kabuldür. Debord’un tabiriyle; “O modern 

edilgenlik imparatorluğunun asla batmayan güneşidir.”381 

Endüstriyel üretimin ve ekonomik gelişmenin bir imajı olarak gösteri, iktisadi toplum 

tarafından üretilir. Onun ihtişamıyla donatılmış bir dünyada ise bir amaç bulunmaz; 

çünkü “gösteri kendinden başka hiçbir şeye varmak istemez.”382 Gösteri ancak 

ekonomik ilişkilerin insan yaşamı üzerindeki belirleyici ve baskıcı tavrını besleyerek 

kitleleri kendine bağımlı kılar.383 

 

 
379 Debord, 37. 
380 Debord, 36. 
381 Debord, 37. 
382 Debord, 38. 
383 Debord, 38. 



120 

 

İktisadın domine ettiği bir toplumsal düzende, bireyler bir nesneye sahip olma 

aracılığıyla kendi özneliğini kurar. Bu, “var olma” yerine “sahip olma” anlamına 

gelir. “Gibi görünme” de sahip olmanın devamında ortaya çıkar. Toplumsal düzeyde 

kabul gören bu “gibi görünme” biçimleri ise bireyin kendi öznesini yaratmasını 

imkansız kılar; başka bir ifadeyle birey, ancak kendisi değilse toplumda var 

olabilecek duruma gelir.384  

Gösteride, hayatın basit imajlarla tanımlanması söz konusudur. Bu imajların ise 

davranışları belirleme gücü vardır. Hipnotik davranışlarla şekillenen dünya 

görüntüsü içinde gerçeklik, sekteye uğrar. Böylece doğrudanlık yerine imajların 

dolayımıyla algılanan bir dünya açığa çıkar. Dolayımlarla gösterme, soyut ve 

çarpıtılmaya açık bir duyu olan görmeyi etkiler. Çünkü bir imaj, bir eylem değildir. 

Onun üzerinde fiili değişiklikler yapılamaz yahut o, kişilerin eylemleriyle 

düzenlenemez. Bu nedenle gösteri, eylemden bağımsız bir temsil biçimidir ve 

diyaloğun zıddıdır. Yaşamın somut halinin yerini çeşitli görsel temsiller aracılığıyla 

soyutlayan gösteri, gerçeğin bir spekülasyonudur.385 

Bu spekülasyon, mevcut iktidarı besleyen güçtür ve iktidarın uzmanlaşmasının 

sonucudur. Nitekim hiyerarşik bir düzenin devamlılığı, ancak gösteri ile 

mümkündür.386  

Hayat koşullarının bütüncül bir yönetimi olarak iktidarın sürdürülmesi, gösteriye 

bağlıdır. Gösteri, aslında sınıflar ve insanlar arasında var olan ilişkileri örter ve bu 

ilişkileri bir nesnelliğe indirger. Böylece kaçınılmaz bir doğa kanunu gibi işler.387  

 

 
384 Debord, 39. 
385 Debord, 39. 
386 Debord, 40-41. 
387 Debord, 41. 



121 

 

Ancak unutulmamalıdır ki gösteri, doğal gibi görünen teknik gelişmelerin 

kendiliğinden bir sonucu değildir. Bu teknik gelişmeler, sadece gösteri toplumu 

tarafından kullanılmaya son derece uygun araçlar sağlar ve gösterinin devamlılığını 

temin eder. Bu nedenle gösterinin, yalnızca kitle iletişim araçları tarafından istila 

edilen bir dünya görüntüsü olmadığı anlaşılmalıdır. Çünkü gösteriyi var eden, tek 

başına bu araçların kullanımının yaygınlaşması değil; bu araçların yönetiminin bir 

merkezde toplanmasıdır. Nitekim hayat koşullarını belirleyen yönetimlerin yararına 

kullanıldığı sürece bu araçlar, dönemin toplumsal ihtiyaçlarını tatmin eder gibi 

görünür. Ancak iktidar mekanizmalarına hizmet eden araçlar yansız değildir. 

Dolayısıyla iletişim, gösteri toplumunda diyalog anlamına gelmez. İletişim, bir 

merkezden yayılan, tek yanlı bir aktarım aracı olur. Böylece kitle iletişim araçları, 

mevcut iktidarın ve yönetim biçiminin doğrulandığı bir araç olarak sınıfların 

tahakkümünü pekiştirir.388  

Gösteri, toplumsal iş bölümü modelinin kutsal ve sorgulanamaz bir düzen gibi 

işlemesiyle açığa çıkar. Geçmişte de toplumsal sınıfların birbirinden ayrılma 

biçimleri, kutsal bir gücün buyruğu gibi görülmüştür. Çünkü gösteri, gücü elinde 

bulunduranların arzularına uygun düşen tahakküm biçimlerini çoğaltmaya ve 

seyredilme vasıtasıyla kutsallaştırmaya yarar. İktidarın değiştirilemez ve karşı 

konulamaz doğal bir güç gibi işlemesine ve birleştirici bir unsur olarak görülmesine 

olanak tanır. Ancak gösteri, bir sahte kutsallıktır. O, bilinçli eylemin tersidir. Çünkü 

bütünleştirici görüntüsünün altında ortaklığı, birlik olmayı ve eleştiriyi imkansız 

kılmaktadır.389 

Gösteri, üretkenliğin artması ile genişleyen serbest pazara hizmet eden bir araçtır. 

İşçinin ürettiği ürüne yabancılaşarak ondan ayrılmasına yol açar. Endüstriyel üretim 

koşullarında üreticilerin birbiri ile doğrudan iletişimini engeller. Böylece birlik olma, 

diyalog kurma imkansız hale gelir.390 

Doğrudan üretim için yapılmayan yaratıcı faaliyetler, gösteriye hizmet etmediği için 

toplumda kendine yer bulamaz. Çünkü etkinlikler, gösteriye hizmet ettiği ölçüde 

anlamlıdır. Boş zaman olarak tanımlanan çalışma saatleri dışında kalan zamanların 

artması veya çalışmanın özgürleşmesi bir anlam ifade etmez. Çünkü bu tarz bir 

 

 
388 Debord, 41. 
389 Debord, 42. 
390 Debord, 42. 



122 

 

özgürleşme, çalışmanın içinde gerçekleşen bir özgürleşme veya emek gücü ile 

işleyen dünyanın özgürleşmesi değildir. Debord şöyle yazar: “Çalışmada yitirilen 

hiçbir etkinlik, çalışmanın sonucuna boyun eğerek yeniden kazanılmaz.”391 Çünkü 

bizatihi çalışma etkinliğinin kendisi, gösteri sisteminin ürünlerini yaratmaya ve 

böylece sistemin devamlılığına hizmet eder. 

Üreticinin, ürettiği mallara yabancılaşmasıyla tecrit koşulları oluşmuş olur. Üretim 

odaklı teknik, tecrit koşullarını yaratırken, teknik gelişme de tecriti yaratır. Bu 

döngüsellik, uygulanagelen ekonomik sistemin bir sonucudur. Zira “Otomobilden 

televizyona kadar, gösteri sisteminin seçtiği bütün mallar aynı zamanda “yalnız 

kalabalıklar”ın tecrit koşullarını sürekli olarak güçlendirmek üzere sistemin 

kullandığı silahlardır.”392 

Gösteri, tecrit koşullarını var ederken dünyanın birlik olma potansiyelini yok eder. 

Bu anlamda o, tamamlanmış bir ayrılıktır. Dünyanın yalnızca bir bölümünün 

temsilidir. Ve bu temsil, dünyadan üstün bir konumda bulunur. Gösterinin 

izleyicileri, tecrit koşullarını temin eden bir ilişki ile birbirine bağlanır.393 

Tıpkı üreticinin kendi ürettiği mala yabancılaşması gibi, izleyici de seyrettiği 

nesneye yabancılaşır. Öyle ki “İzleyici ne kadar çok seyrederse o kadar az yaşar; 

kendisini egemen ihtiyaç imajlarında bulmayı ne kadar kabul ederse kendi var 

oluşunu ve kendi arzularını o kadar az anlar.”394 Devamlı sürdürülmesi gereken bir 

faaliyet olarak gösteri, kişinin davranışlarını kendisine ait olmaktan çıkararak onları, 

bir sunum öğesine dönüştürür. Bu ise bireyin bilinçli olarak kendi varlığını ortaya 

koyacak davranışlarda bulunmasını olanaksızlaştırır. 

Nitekim gösteri koşullarında bir emekçi, insan olarak kendini var etmekten uzaktır. 

Çünkü o, esasen öznelliğini değil; kendisiyle ilişiksiz bir gücü üretir. Dolayısıyla 

emekçi, ne kadar üretirse, o kadar mahrum olur. Çünkü üretici, ürettiği mallarla dolu 

olan bir dünyanın içinde, yaşadığı zaman ve mekana da yabancılaşır.395 

Yabancılaşma kavramı, gösterinin imal edilme tarzını yansıtır. Çünkü ürettiği 

nesneden uzaklaşan emekçi, esasen kendini üretme olasılığından uzaklaşır. Kendi 

 

 
391 Debord, 43. 
392 Debord, 43-44. 
393 Debord, 44. 
394 Debord, 44. 
395 Debord, 45. 



123 

 

yaşamını kuracağı yerde, üreticisi olduğu ürünlerle bezenmiş dünyada kendi 

yaşamından ayrı düşmektedir.396  

 

 
396 Debord, 45. 



124 

3.  GÜNDELİK HAYATTA BİR DİRENİŞ PRATİĞİ OLARAK SANATIN 

OLANAKLARI 

18. yüzyılda toplumsal sanat nosyonunun kullanımının ardından toplumda sanatın 

konumu değişmeye başlamış; 19. yüzyılda Saint Simon’un sanatçılara atfettiği 

avangart (öncü) rolüyle de sanatçıların toplumda kurucu bir özne olarak var 

olmasının önü açılmıştır. Sanatçıların yalnızca çeşitli enstrümanlar aracılığıyla 

doğayı kopya etmek yerine, hayata karışarak, toplumsal işleyişte söz sahibi olması 

gerektiği fikri yaygınlık kazanmaya başlamıştır.  

20. yüzyılın avangart sanatçıları, toplumsal meselelerle yakından ilgilenerek, 

kendilerini çevreleyen ortamı ve koşulları sorgulamış; geleneklere, yerleşik algılara 

ve otoriteye meydan okuyarak bu öncü rolü sahiplendiğini göstermiştir. Nitekim 20. 

yüzyıl, bir savaş yüzyılıdır ve sanatçıların hayatı, toplumsal ve siyasi gelişmelere 

bağışık değildir. Bu nedenle sanatçılar, en başta, kendi yaşamları dolayısıyla, 

politiktir. Onlar, sanatın yaratıcı potansiyelini kullanarak gündelik hayatı 

dönüştürmek, başka bir ifadeyle yaşamı estetize etmek istemiştir. 

Avangart sanatçıların, gündelik hayatı dönüştürme amacıyla yaptığı estetik deneyler 

ve yaratıcı girişimler, günümüzde de sanatçıları ve eylemcileri etkilemekte; onların 

estetik direniş yöntemleri, güncel hareketlere ilham kaynağı olmaktadır. 

21. yüzyılda bir direniş pratiği olarak sanatın gündelik hayatı dönüştürme 

imkanlarının ele alındığı bu bölümde; avangardın bugün ne ifade ettiğini yeniden 

düşünmek amacıyla, 1960 sonrası kuramsal alandaki yansımalarına yer verilecek; 

1990’larda proje olarak tanımlanan, katılım ve süreç temelli sanatın yükselişi 

incelenecek, günümüzde gösteri toplumunun ne anlam ifade ettiğine değinilecek ve 

sanat aktivizmi olarak tanımlanabilecek eylemlerden örnekler verilecektir. 

3.1 Avangardın Tarihi ve Tanımına İlişkin Kuramsal Tartışmalar 

İtalyan akademisyen, yazar ve eleştirmen Renato Poggioli (1907-1963, İtalya-

A.B.D.), ilkin 1962 yılında kitaplaştırılan “Avangart Kuramı”nda avangart sanatı, 



125 

hem bir ‘çokluk’397 hem de genel bir fenomen olarak ele alır. Ona göre, sanat tarihine 

ait bir fenomen söz konusu olduğunda bu, onun sosyolojik bir olgu kadar estetik bir 

gerçek olarak da ele alınmaması anlamına gelir.398 O, avangardı, bir sanat türü olarak 

incelemez; sanatın içinde ve dışında ortak bir ‘psikolojik durumun’ ve benzersiz bir 

‘ideolojik gerçeğin’ ortaya çıkardıkları vasıtasıyla inceler.399 

Psikolojik durum ile, avangardın psikolojik kökenini, bir başka ifadeyle psişik 

tohumlarını veya köklerini kastetmektedir. Bu psişik tohumlar ve kökler, 

avangartların temel eğilimlerini, içgüdüsel kuvvetlerini, kendilerine özgü 

(idiyosenkratik) indirgenemez ve bastırılamaz yapılarını ifade eder. Poggioli, 

‘ideoloji’ ile de bu yapıların ve eğilimlerin mantık formüllerine indirgenerek 

rasyonalize edilmesini kastetmektedir. Daha açık bir ifadeyle söylersek; bunların 

birer teoriye dönüştürülmelerini, programlara ve manifestolara indirgenmelerini, bir 

konum alarak katılaşmalarını, hatta bir duruş, tavır haline gelmelerini 

kastetmektedir.400 Poggioli’ye göre “…ideoloji, yalnızca psişik bir durumun 

mantıksal (veya görünüşte-mantıksal) gerekçelendirilmesi değil, akışkan olanın 

kristalizasyonu ve askıya alınmış bir duygusal durumun bir işe veya eyleme 

dönüşmeden önce bile, davranışsal bir kod olarak kristalleşmesidir.”401 

Poggioli’ye göre, ideoloji her zaman sosyal bir olgudur. “Doğrudan bir ideoloji 

tarafından kontrol edilen ve ifade edilen psişik durum, bir grubun psişik durumu 

kadar bireysel veya kolektif değildir: aksi halde, ona bir felsefe veya din 

demeliydik.”402 Söz konusu avangart olduğunda ise Poggioli için ideoloji; bir 

topluluk tarafından, geniş anlamıyla topluma karşı, katı bir şekilde kullanılan, 

kendini ortaya koyma veya kendini savunma iddiasıdır. Ona göre, avangartların öne 

sürdüğü kültürel ve sanatsal manifestoların hem sosyal hem antisosyal karakteri göz 

önünde bulundurulursa, avangart ideolojinin kesinkes sosyal bir fenomen olduğunu 

bile söyleyebiliriz. Avangart psikolojiyi bir grup psikolojisi olarak tanımlayan 

Poggioli, onun edebi, kültürel ve sanatsal bir çalışmadan ziyade sosyolojik bir tabana 

 

 
397 (Orj. İt. Molteplicità), çev. Selin Yağmur Sönmez (G. Fitzgerald kitabın İngilizce versiyonunda bu 

terimi ‘manifold’ olarak çevirmiştir.)  
398 Poggioli, The Theory of the Avant-Garde, 3. 
399 Poggioli, 4. 
400 Poggioli, 4. 
401 Poggioli, 4 çev. Selin Yağmur Sönmez. 
402 Poggioli, 4 çev. Selin Yağmur Sönmez. 



126 

dayandığını ifade eder ve tam da bu nedenle, avangardın teknik ve plastik 

doktrinlerini öncelikle psikoloji ve ideoloji açısından inceler.403 

Kültür kuramcısı Peter Bürger’in Avangard Kuramı’na göre, avangardı ayırt eden 

onun (avangart sanatın) sanat kurumlarına ve kurumlaşmaya karşı olan eleştirisidir. 

Ona göre, avangardın en belirgin özelliği, sanatçıların kurumlara olan bağlılıklarını 

yıkması, hayatın içine girmesi ve hayatı sanatsallaştırma isteğidir; bu nedenle 

“Bürger’de avangardın ömrü iki dünya savaşı arası dönemle sınırlıdır.”404 Nitekim 

Bürger’e göre, avangartların bu dönemden sonra kurumlaşma eleştirileri etkisini 

yitirmiş ve sanat, kurumların hizmetine girmiştir. Avangart sanatçıların eserleri tam 

da karşı oldukları kurumlarda ve müzelerde sergilenmeye başlamış, sanat piyasasına 

angaje edilmiştir. Avangartların karşı oldukları ve eleştirdikleri sistem, onların 

eserlerini ve hatta eleştirel tavırlarını, kendi içine almak suretiyle yok etmiştir.405 

Bürger 1974 yılında yayınlanan kuramında, yirminci yüzyılın başlarında faaliyet 

gösteren avangart hareketleri “tarihsel” bir olgu olarak tanımlar ve bu dönemdeki 

kazanımların, ilerleyen dönemlerde tekrar elde edilemeyeceğini savunur. Fredric 

Jameson ve Perry Anderson da avangardın neden tarihsel olarak kalacağını ve 

günümüzde niçin böyle bir avangardın mümkün olmadığını açıklamaya girişirler. Bu 

araştırmacıların öne sürdüğü tez, günümüz toplumunun kapitalizmin hakimiyeti 

altına alınarak tamamen sindirilmiş olduğudur. Oysa yirminci yüzyılın erken 

dönemlerinde kapitalizm ile eski üretim biçimleri arasında bir gerilim mevcuttur.406 

Başka bir ifadeyle: “Avangard bitmiştir çünkü mümkünlüğün sosyoekonomik 

koşulları ortadan kalkmıştır.”407 

Sanat tarihçisi Hal Foster (1955, A.B.D.) ise 1996 yılında yayınlanan Gerçeğin Geri 

Dönüşü: Yüzyılın Sonunda Avangard isimli kitabında, avangardın tarihselliğini 

tartışır. Bürger’in yaygınlaştırdığı tarihsel ve neo-avangart (yeni avangart) tanımını 

tekrar ele alır. Bürger’in tarihsel avangardı saf bir kökene dayandıran ve yeni 

avangardı etkisiz bir tekrar olarak değerlendiren kuramını eleştirir. Bürger’in 

kuramında bir tür hataya düştüğünü ve zamane sanatının tutkularını idrak 

 

 
403

 Poggioli, 4. 
404 Artun, “Kuramda Avangardlar ve Bürger’in Avangard Kuramı”, 22. 
405 Artun, 22. 
406 Puchner, Marx ve Avangard Manifestolar, 6-7. 
407 Puchner, 7. 



127 

edemediğini ifade eder.408 Foster’a göre, yeni avangart, tarihsel olanı yok etmek bir 

yana, onu ilk defa kavramayı başarmıştır. Foster, Freudyen bakış açısını 

benimseyerek tarihsel ve yeni avangart arasındaki ilişkiyi ertelenmiş eylem 

nosyonuyla açıklamıştır. Ona göre, tıpkı bir bireyde travmanın ortaya çıkmasına 

neden olanın, iki ayrı eylem olması gibi (önce bir olay yaşanır, ardından başka bir 

olay ilkini hatırlatır), tarihsel ve yeni avangart da birbirine bu türden bir bağ ile 

bağlıdır. İlk ortaya çıkan eylemin tam olarak kavranması, ancak ikinci deneyimle 

mümkünse; tarihsel avangart ve yeni olan arasındaki bağı oluşturan bu ertelenmiş 

eylem sürecidir.409  

Edebiyat eleştirmeni Martin Puchner (1969-Almanya) de avangardı tarihsel olarak 

adlandırmaya ve onun bugünkü koşullarda mümkün olmadığı görüşlerine karşı çıkar. 

Çünkü avangart sanatçılar, hala projelerini devam ettirmektedir. Puchner, bugünün 

avangartlarının, geçmişte olup bitenleri yeniden canlandırmak isteyen gruplar olarak 

değerlendirilmelerini eleştirir. Ona göre, tarih yazımı, geçmişin eleştirel bir biçimde -

bugünü de içine alarak- ele alınmasıdır. Bugünün avangartları da bize, yeniden 

düşünmemiz gereken notları hatırlatırlar. Kısacası, “Sorun günümüzdeki 

avangardlarda değildir; asıl sorun, onları imkansız hale getiren tarih 

yazıcılığındadır.”410  

Örneğin; Rett Kopi411, geçmişte yazılan manifestoları belgelemektedir fakat bunu, 

geçmişe duyulan bir özlem olarak yapmaz; bu manifestoların belgelerinin geleceği 

de şekillendirme potansiyelini göz önünde bulundurduğu için yapar. Onlar için 

avangart manifestolar, geçmiş hakkında bilgi sahibi olunabilecek kaynaklardır. Bu 

kaynaklar, gelecekte yazılacak yeni manifestoların da tetikleyicisi olurlar. O halde 

Rett Kopi, bir bakıma geleceği belgelemektedir, demek yanlış olmaz. “Tarih, şimdiki 

zamanın manifestolarını göz ardı etmek zorunda olduğu geri dönüştürülemezin bir 

parçası haline gelmeyi bıraktıktan sonra, bir düşman değil, şimdiki zamana ait olan 

avangardların bir müttefikine dönüşür.”412 

 

 

 
408 Foster, Gerçeğin Geri Dönüşü, 39. 
409 Foster, 59. 
410 Puchner, 7. 
411 2007’de Ellef Prestseater ve Karin Nygaard tarafından çıkarılan bir felsefe dergisinin avangart 

sanat manifestolarını içeren ve bir arşiv aktivizmi ortaya koymayı hedefleyen sayısı. 
412 Puchner, 17. 



128 

Sanat tarihçisi ve kuramcı Claire Bishop’a göre, 1917 dolaylarındaki tarihsel 

avangart hareketler ile 1968 olaylarına yol açan, genellikle “neo-avangart” olarak 

adlandırılan hareketler, 1990’lardaki katılımcı sanat kavramını da şekillendirmiştir. 

Nitekim 1990’lı yıllarda, toplumsal içerikler yeniden ele alınmaya başlanmış ve sanat 

üzerine kolektif düşünceler tekrar gündeme gelmiştir. Tarihsel avangart ve neo-

avangart birer dönüm noktası olarak kabul edilirse; 1990 yılı da Bishop’un belirttiği 

gibi, başka bir dönüm noktası olarak ele alınabilir. Katılımcı sanatın 1990’lı yıllardan 

sonraki yükselişi ise 1989’da komünizmin çöküşüyle ilişkilidir. Bishop, “katılımcı 

sanat”ın temel arzusunun, coğrafi konumundan bağımsız olarak, sanatçı, sanat 

nesnesi ve izleyici arasındaki geleneksel ilişki biçimlerini alt üst etmek olduğunu 

söyler. 1990’lı yıllarda yükselişe geçen katılımcı sanatla birlikte, sanatçı artık bir 

nesne/meta üreticisi değil, sitüasyonların (durumların) kurucusu olarak görülmeye 

başlanmıştır. Artık sanatçıdan bitmiş bir eser vermesi beklenmez, uzun vadeli 

“projeler” üzerinde çalışılır; tamamlanmış eserden çok, sürecin kendisi önem 

kazanmaya başlar. İzleyicinin, fiilen çalışmalara dahil olması yoluyla, fiziksel olarak 

pasifliğinden çıkması ve eserin seyircisi değil, “katılımcısı” olması amaçlanır. 

İzleyicilerin katılımcı olarak konumlandırılmasının temel amacı ise sanat 

etkinliklerinin kapitalist koşullarda üretilme ve tüketilme tarzları üstünde bir baskı 

oluşturmaktır.413 

3.2 1990 Sonrasında Katılıma ve Sürece Dayalı Proje Sanatının Yükselişi 

Avangart sanat hareketlerinin Bolşeviklerin kolektivizmi ile şekillendiği 1917 yılının 

ardından, Sitüasyonist Enternasyonal gibi, 1968 hareketlerine ilham veren, eleştirel, 

otoriteye ve yabancılaşmaya karşı direnişe geçen avangart sanat gruplarının ortaya 

çıktığı görülmektedir. Tarihte iki önemli anı ifade eden 1917 ve 1968, sanatın ve 

sanatçının toplumsal konumunda olduğu kadar, sanat eserinin üretim metotlarında da 

önemli değişimler meydana getirmiştir. Bu iki tarihi birer dönüm noktası olarak ele 

alan Claire Bishop’un ileri sürdüğü üzere, Sovyetlerin dağıldığı ve Berlin Duvarı’nın 

yıkıldığı 1989 yılı da sanat alanında bir diğer dönüm noktasıdır. Bunun temel nedeni 

 

 
413 Bishop, Yapay Cehennemler, 10-11. 



129 

ise sosyalizmin yıkılışını ifade eden bu tarih sonrasında, Doğu Avrupa’da yükselişe 

geçen serbest pazar ekonomisi ve neoliberal reformlardır.414 

1917 ve 1968’e nazaran sanatın üretim biçimiyle daha dolaylı bir ilişkisi bulunsa da 

1989 yılını dikkate değer kılan, en başta baskıcı bir rejimin sonuymuş gibi 

kutlanmasına rağmen henüz 10 yıl geçmeden kolektif politik bir perspektifin 

yoksunluğundan kaynaklanan karamsar bir döneme geçişi temsil ediyor olmasıdır. 

Bu bağlamda 1917 ve 1968’den daha dolaylı bir etkiye sahip olan 1989 yılı ertesinde 

oluşan iyimser hava, zamanla yok olurken, özgürleşme olanağının da yalnızca 

tüketim alanıyla sınırlı kaldığı görülmektedir.415 

1990’ların ilk yıllarındaki toplumsal değişiklikler, sanat alanındaki etkisini ise 

sonuçtan çok süreci ön plana alan ve ‘proje’ sözcüğü ile ifade edilen bir sanat 

türünün ortaya çıkışıyla göstermiştir.416 Bu sözcük, 1960’lı yılların sonlarında da 

farklı sanatçı grupları tarafından kullanılmış olsa da ilk kullanımları bir sanat eseri 

önerisi anlamındadır. Ancak 1990 sonrasında yaygınlık kazanan ‘proje’ kelimesi 

sanatın, bir süreç içinde gerçekleştirilen, zamana yayılan, stüdyonun dışına taşabilen 

ve açık uçlu yeni bir türünü ifade etmek için kullanılır. Bununla birlikte proje, 

tamamlanmış bir yapıt yerine koyulabilecek yeni bir sanat formunu ifade 

etmektedir.417 

1990 sonrasında kültürel alanda gözlenen en önemli değişim, izleyicinin katılımına 

dayalı, kolektif pratiği esas alan, araştırma gruplarının yahut aktivistlerin toplumsal 

meselelere odaklandığı disiplinler-ötesi sosyal sanat projelerinin artışıdır. Sosyal 

projelere duyulan bu ilginin temelinde ise politik ve kolektif yapılanmaya duyulan 

ihtiyaç yatmaktadır.418 

Mekanı temel alarak oluşturulan formel sanat biçimlerinin terk edildiği ve sanatçıyı 

gündelik yaşam alanlarında yeniden konumlandıran sanat projelerinden Project Unite 

1990 sonrası sanat alanındaki bu dönüşüme örnek teşkil edebilecek bir sosyal sanat 

projesidir. 

 

 
414 Bishop, 209. 
415 Bishop, 209. 
416 Bishop, 209. 
417 Bishop, 210. 
418 Bishop, 210. 



130 

Project Unite, mimar Le Corbusier tarafından tasarlanan ve Avrupa’da farklı yerlerde 

bulunan sosyal konut (Unité d'Habitation) projelerinden biri olan Firminy binasında 

gerçekleştirilmiştir. İnşaatına 1965’te başlanan Firminy konut projesi, bakımsız bir 

haldedir ve şehir merkezinden uzak bir tepede konumlanmıştır. Sanat projesinin 

hedefinde, bu yapı içerisinde sanatçıların belirli bir süre birer apartman dairesinde 

yaşamaları ve binanın kullanılmayan dairelerinde bir sergi düzenleme fikri vardır. 

Sanatçı Christian Philipp Müller (1957, İsviçre)’in kurguladığı bu projenin hazırlık 

aşaması dört yıl sürmüş; A.B.D. ve Avrupa’dan toplam 40 sanatçı, tasarımcı ve 

mimar projeye davet edilmiştir. Proje katılımcıları, Firminy’de bulundukları süreçte 

apartman sakini rolünü benimsemiş ve boş bulunan 29 dairede bir sergi yapmak için 

çalışmışlardır.419 

 

Şekil 31: Renee Green, Sanatçının Açılıştan Önce Yaşadığı Daire, 1993.  

Kaynak: Couverture du catalogue de l’exposition Project Unite, tome I, 1993. 

 

Kimi sanatçılar, Fransızca bilmediği için dairelerde kaldıkları dönemde zor zamanlar 

yaşarken, kimileri de bu mekanı işçi sınıfına mensup Cezayirli göçmenlerle 

buluşulabilecek, farklı diyaloglara zemin oluşturabilecek ve toplumla sanatın 

ilişkisinin araştırabileceği bir alan olarak görmüştür. Benzer bir amaçla hareket eden 

sanatçı Renee Green (1959, ABD), üzerinde ‘göç’ yazılı bir ceket ile dolaşmış; 

 

 
419 Bishop, 212-13. 



131 

apartman dairesinde yaşadığı süreçte de bir günlük tutmuştur.420 Göçebe bir sanatçı 

olarak mekana özgü bir çalışma üretmenin sürecine odaklanan Green, kendi yaşadığı 

daireyi de sergilemiştir. Onun notlarında ve çizimlerinde izleyiciler, sanatçının 

gündelik hayatına dair izleri ve bulunduğu ortamdaki rolünü görebilmektedir.421 

Sanatçıların birçoğu birbirinden bağımsız sergi alanları olarak daireleri kullanmayı 

ve binanın mimarisine yoğunlaşan çalışmalar yapmayı tercih etmiş; projede yer 

alanların yalnızca birkaçı bina sakinleri ile diyalog kurmayı başarmıştır. Bunlardan 

Clegg ve Guttman ikilisinin, bina sakinlerinin de dahil olduğu Firminy Müzik 

Kütüphanesi isimli çalışması, iyi bir ilişkilenme örneğidir. Bina tasarımının bir 

kütüphane raf sistemi olarak düzenlenmesiyle oluşturulan çalışmada, her daire sakini, 

yaşadığı konuta denk gelen rafa kendi hazırladığı kayıtlardan oluşan müzik kasetini 

yerleştirmiştir.422 

 

Şekil 32: Clegg ve Guttmann, Firminy Müzik Kütüphanesi, 1993.  

Kaynak: Couverture du catalogue de l’exposition Project Unite, tome I, 1993. 

 

 

 
420 Bishop, 213. 
421 Bishop, 214. 
422 Bishop, 213. 



132 

Komünal bir yaşam alanı olarak inşa edilen bir binada gerçekleştirilen Project Unite 

sergisi, içinde halihazırda ikamet eden kimselerin bulunduğu bir mekanda 

yapılmıştır. Bu proje örneğinde, sanatın toplumsal hayatla ilişkilenme çabası açıkça 

gözlenebilmektedir. Eserlerin üretilme ve sergilenme yöntemleri de esasen sanatın 

toplumsal konularla ilişkilenmeye ve gündelik mekanlarla bütünleşmeye başladığı 

bir geçiş dönemine işaret etmektedir.423  

3.3 Gösteri Toplumunun Bugünkü Anlamı 

Guy Debord’un Gösteri Toplumu kitabı, 1967 yılında yayınlanmıştır. Kitap 

yayınlandıktan 11 yıl sonra Debord, kitabın İtalyanca 4. baskısına yazdığı önsözde, 

ileri sürdüğü tezlerin geçerliliğini koruduğunu ve yüzyılın sonuna kadar hatta daha 

da uzun bir süre koruyacağını fark ettiğini dile getirmiştir.424 

Debord’un gösteri sisteminin gündelik hayattaki insan ilişkilerini nasıl tesiri altına 

aldığını ilk defa açıkça ortaya koyan gösteri toplumu tezi, kendisinden sonra gelecek 

olan tezler için bir paradigma olması bakımından büyük önem taşımaktadır. Aynı 

zamanda Gösteri Toplumu kitabı, Sitüasyonist Enternasyonal hareketin teorik 

altyapısını oluşturan kaynak kitaptır.  

Guy Debord’un Gösteri Toplumu tezini öne sürdüğü dönemden bugüne medya 

araçları, tüketim nesneleri ve kapitalist ekonomi politikaları önemli değişimler 

geçirmiştir. Dolayısıyla günümüzde gündelik hayatta bir direniş pratiği olarak 

sanatın olanaklarını tartışırken gündelik hayatı büyük ölçüde domine eden kültür 

endüstrisinin geçirdiği bu dönüşümü incelemek gerekir. Nitekim son 60-70 yıl içinde 

kültür endüstrisinin hızla yükselişine tanık olunmuştur. Dolayısıyla bugünün gösteri 

toplumunu tanımlarken bu hızlı yükselişin hem siyasi alanla hem de estetikle olan 

ilişkisini de ele almak gerekir.425  

Günümüzde sergi salonları, film stüdyoları, reklam şirketleri, sosyal medya 

kuruluşları hem sanatın hem de aktivizmin yaratıcı fikirlerini sömürerek, ortaya 

çıkan ürünleri kültür endüstrisinin alınıp satılabilen metalarına ve tüketim 

nesnelerine dönüştürmektedir. Keyif alınan eylemler, düşlenen dünyalar yahut 

 

 
423 Bishop, 214. 
424 Debord, Gösteri Toplumu, 21. 
425 Thompson, İktidarı Görmek, 11. 



133 

bireylerin kendilerini tanımlamak için kullandıkları terimler bile günden güne 

karmaşık ve büyük ekonomi politikalarının kontrol alanına girmektedir. Ancak 

kültürel faaliyetler ile hayatı denetimi altına alan bir sistem olarak kapitalizmin 

ilişkisi, bugün büyük ölçekte gerçekleşmesi bakımından, basitçe ifade edilebilecek 

bir yüzeysellikten uzaktır.426 

Kapitalizmin bugünkü anlamını oluşturan, yalnızca görkemli ışıkları olan alışveriş 

merkezleri, sürekli işleyen fabrikalar veya politikacıların makamları değildir, zira 

bugün kapitalizm, kendisini insanların gündelik hayatına sirayet ederek var etmekte 

ve bireylerin yaşamlarının içinden çıkmaktadır. Kültür endüstrisinin yaşamın 

ekonomik boyutuna bu denli etki etmesi, bireyleri kapitalist sisteme entegre olmaya 

mecbur bırakmaktadır. Bu nedenle bugünkü ekonomi politikalarını yalnızca sanatın 

ve aktivizmin yaratıcı potansiyelini kullanması ve domine etmesi bakımından 

eleştirmek yeterli gelmez. Çünkü kültür endüstrisi ve ekonomi arasındaki ilişki, artık 

bireylerin hayata nasıl katılacağını belirleyen bir unsur olmuştur.427  

Bireylerin gündelik hayata katılım biçimlerini radikal şekilde etkileyen unsurlar, kitle 

iletişim araçlarının yaygınlaşması, reklamların insan zihni üzerinde etki yaratma 

kapasitesinin yükselmesi, video oyunlarının artışı, internet ve sosyal medya 

aracılığıyla içerik aktarımlarının çeşitlenmesi gibi unsurlar olarak örneklendirilebilir. 

Kapitalist kültürel ekonomi, bu türden yeni unsurlar vasıtasıyla bireylerin hayat 

tarzlarına, çalışmalarına, eyleme biçimlerine hatta beklentilerine sızarak gündelik 

yaşamı şekillendirmeye başlamıştır.428  

Ancak kültür endüstrisinin ürünlerinin insan üzerinde yarattığı etkinin fark edilmesi 

günümüzde geçmişe nazaran daha zor bir hale gelmiştir. Zira ekonominin giderek 

daha çok yön vermeye başladığı bu kültür endüstrisinin bir ürünü de bireyin kendisi 

olmuştur.429  

Günümüzde gelinen nokta, bireylerin bu sisteme yönelik eleştirilerinde sözde özgür 

olduğu, ancak esasen onun tarafından belirlenen çerçevede davranmaya, yemeye, 

 

 
426 Thompson, 11. 
427 Thompson, 11. 
428 Thompson, 11-12. 
429 Thompson, 12. 



134 

çalışmaya, gezmeye, oyunlar oynamaya, uyumaya hatta hayal kurmaya mahkum 

olduğu gerçeğidir.430 

Debord’un gösteri toplumuna dair eleştirilerinden biri, iletişimin tek yanlılığı 

üzerinedir. Bir televizyondan gelen görüntü ve seslere alıcılar tarafından anında 

cevap verilemiyor olması, Debord’un eleştirdiği bu tek yanlılığa örnektir. Çünkü bu 

durumda izleyici, pasif bir şekilde iletileri alan kişidir. Ancak günümüzde kitle 

iletişim biçimleri, internetin kullanıma girmesinden itibaren farklılaşmış, özellikle 

sosyal medyanın kullanımıyla iletişim tek yanlı olmaktan çıkmıştır. Nitekim iletiler 

artık tek bir merkezden dağılmamakta, bireyler kendi içeriklerini üretebilmekte ve bu 

içerikleri yayabilmektedir. İzleyiciler de canlı yayınlara katılma veya video 

kayıtlarına yorum yazarak yanıt verme gibi seçeneklere sahip olmuştur.  

Ancak Debord’un eleştirisini yaptığı bu tek yanlılığa son veren teknolojik araçların 

gelişimi (televizyonun hala zihinlere farklı fikirleri empoze etmek için kullanılan 

güçlü bir araç olması bir kenara), gösteri toplumunu yok etmemiş, yalnızca boyutunu 

ve yapısını değiştirmiştir. Kendi özgür içeriklerini üreten bireyler, bu içerikleri 

paylaştıkları mecralarla özdeş olmaya ve ister istemez o mecralara bağımlı hareket 

etmeye başlamıştır. Zira büyük sosyal medya kuruluşları için üretilen “içerik” bir 

anlam ifade etmez; onun yalnızca üretilmesi ve izlenerek tüketilmesi; açık bir 

ifadeyle, sadece söz konusu şirketin ekonomik gelişimine katkıda bulunuyor olması 

önemlidir. Dolayısıyla içerik kavramı, içeriksizleşerek bir tüketim nesnesine 

dönüşmektedir. Bu farklılaşma, beklenenin aksine, Debord’un yıllar önce eleştiriye 

tabi tuttuğu tek yanlılığın zayıflattığı insan ilişkilerini güçlendirmek bir yana, onu 

daha da cılızlaştıran bir unsur olmuş ve gösteri toplumunun varlığını pekiştirmiştir. 

3.4 Günümüz Koşullarında Estetik Direniş 

Bugün eylemi, estetik bir form olarak ele almayı mümkün kılan, 20. yüzyıldaki 

avangart sanat hareketlerinin, gündelik hayattaki edimlerin de bir sanat eseri 

olabileceği yönündeki görüşleridir. Bu nedenle 21. yüzyılda ortaya çıkan çeşitli 

direniş hareketlerini yorumlarken estetiğin değişen tanımını göz önünde 

bulundurmak gerekir. 

 

 
430 Thompson, 12. 



135 

Avangart sanatçıların toplumsal meselelere eğilen eylemlerinde görülen, sanatı, 

hayatın bir parçası haline getirme veya hayatı sanatsallaştırma isteği, bugünkü 

toplumsal hareketlerin içinde etkisini sürdürmeye devam etmektedir. Zira bugün 

küreselleşme ve kapitalizm karşıtı hareketlerin kullandığı yaratıcı direniş yöntem ve 

stratejilerinin çoğu, temelini avangart hareketlerin estetik deneylerinden 

almaktadır.431  

Öte yandan, hayatı sanatsallaştırma arzusu, sanatçılar tarafından gündelik hayatı 

dönüştürme amacı taşıyan, katılımı ve paylaşımı ön plana alan, toplumsal meselelere 

eğilen ve eylemi estetik bir form olarak ele alan sanat projelerinin içinde de kendine 

yer bulmaktadır. 

21. yüzyılda avangart hareketlerin izi sürüldüğünde; gündelik hayatı dönüştürme 

amacı güden estetik eylemlerin, sanat ve aktivizmin iç içe geçtiği bir ara alanda 

sürdüğü ve artivizm gibi kavramlarla tanımlandığı görülmektedir. 

Serge Lemonie ve Samira Quardi, Artivisme: Art, Action Politique et Résistance 

Culturelle (2010) isimli çalışmalarında artivizm kavramını hem sanat hem aktivizmi 

içine alan eylem ile estetiğin kesişim noktası olarak tanımlamaktadır.432 

Propagandadan farklı bir anlam taşıyan artivizm, onlara göre: “...yaratıcılığın, hayal 

gücünün, mizahın, yoldan çıkarmanın ve oyunun gücüne güvenerek eylem ve direniş 

biçimleri icat eder ve deneyimler.”433  

Nato Thompson ise sanat ve aktivizmin açığa çıkardığı melez durumları ele aldığı 

İktidarı Görmek: 21. Yüzyılda Sanat ve Aktivizm (2015) isimli kitabında, bu alanların 

birlikteliğini tanımlamak için sanat aktivizmi mefhumunu kullanmaktadır.434 

Claire Bishop, özellikle 1989’da Sovyetlerin çöküşünden sonra kolektif şekilde 

gerçekleştirilen, süreç temelli ve katılım bazlı sanatsal çalışmaların artışına dikkat 

çekmişti. Artivist hareketlerin de aynı yıllarda artış gösterdiği, daha doğrusu, bu 

hareketlerin de katılımla gerçekleşen bir sanat eseri olduğu söylenebilir. Ancak 

artivizmi, sergi mekanları ile sınırlı kalmadan, kurumların dışına taşan, sanat olma 

iddiası bulunmayan ve gündelik hayatı dönüştürmeyi amaçlayan estetik eylemler 

olarak tanımlamak daha doğru olacaktır. 

 

 
431 Fırat ve Kuryel, Küresel Ayaklanmalar Çağında Direniş ve Estetik, 22. 
432 Fırat ve Kuryel, 22. 
433 Lemoine ve Quardi’den akt. Fırat ve Kuryel, 23. 
434 Thompson, İktidarı Görmek, 8. 



136 

Günümüzde avangart sanat hareketlerinin gündelik hayatı dönüştürmeye yönelik 

estetik deneylerinden ilham alan pek çok sanatçı ve eylemci vardır. Yine de sanat ve 

aktivizmin kesişim noktasına işaret eden bu eylemlerin çeşitli örnekler üzerinden 

açımlanması ve incelenmesi gerekir. 

Bugünün koşullarında yaratıcı ve gündelik hayatı dönüştürücü eylemler kapsamında 

ele alınabilecek bir örnek olarak, 1989 yılında başlatılan ve hala aktif olan Kanada 

merkezli Adbusters (Reklam Avcıları) Hareketi’nin faaliyetleri incelenmeye 

değerdir. 

Adbusters, Kalle Lasn (1942, Estonya) ve Bill Schmalz tarafından 1989 yılında 

kurulan ve medya eylemcilerinden oluşan kolektif bir harekettir. Bu hareketin 

kuruluşunda etkili olan olay, 1988 yılında Kanada’da kereste endüstrisini 

canlandırmak için Forests Forever (Ormanlar Sonsuza Kadar) isimli bir reklamın 

yayınlanmasıdır. Film sektöründe çalışan Kalle Lasn ve Bill Schmalz, ağaçların 

kesilmesine sebep olan kereste endüstrisinin ormanı koruduğuna dair halka güven 

vermeye yönelik hazırlanmış Ormanlar Sonsuza Kadar isimli reklamın, gerçekleri 

yansıtmadığı görüşündedir. Milyon dolarlar harcanarak yürütülen bu reklam 

kampanyalarına ve endüstrinin gereğinden fazla ağaç kesmesine bir tepki olarak bir 

kısa film hazırlarlar. Ormanlar Sonsuza Kadar İsimli reklamın çarpıttığı gerçekleri 

anlatan ve ‘ağaç çiftliklerinin birer orman olmadığı’ mesajını taşıyan bu kısa film 

(veya karşı-reklam), Kanada televizyon istasyonları tarafından yayınlanmak 

istenmemiş ve geri çevrilmiştir. Kalle Lasn ve Bill Schmalz ormanların geleceğinin 

tehlikede olduğunu anlatan bu kısa film için hiçbir Kanada kanalının kendilerine 

yayın zamanı satmaması üzerine, medyada bilginin demokratik bir şekilde 

yayınlanamadığını fark etmişlerdir.435  

Bu olaydan sonra, Kalle Lasn ve Bill Schmalz, 1989 yılında Adbusters Media 

Foundation’ı kurmuşlar ve Adbusters (Reklam Avcıları) Hareketi’ni başlatmışlardır. 

Bu hareket ile büyük şirketlerin tekelindeki medyanın yalnızca göstermek 

istediklerini halka yansıtmasına ve insanları sürekli bir ürün satın almaya 

yönlendirmesine karşı bir mücadeleye girişmişlerdir. Kendilerini “kültür bozucuları” 

olarak adlandıran ve medya eylemcilerinden oluşan reklam avcıları, iyi 

biçimlendirilmiş çeşitli görsel hikayelerle sürekli bir satın alma çağrısı yapan 

 

 
435 Lasn, Kültür Bozumu, 34-35. 



137 

medyanın havasını kaçırmayı ve mevcut güç sistemlerini zayıflatmayı amaçlayan 

eylemler yapmaktadır. 

Kültür bozucuları, 60’lı yıllarda insan hakları mücadeleleri, 70’lerde feminizm ve 

80’lerde çevreci hareketler ne anlama geliyorsa, bugün için kültür bozumunun aynı 

anlama geldiğini ifade etmektedir.436 Yirminci yüzyılda insanları tüketen kadın-

erkek, siyah-beyaz, sağ-sol gibi eski siyasi savaşların artık geride kalacağını ifade 

eden Lasn, Kültür Bozumu adlı kitabında şöyle yazmıştır: “Artık uğrunda 

çarpışmaya değecek, bizi özgürleştirecek tek savaş, şirketlerin “cool” (havalı) üretme 

makinesine karşı vereceği savaştır.”437 

Bugünün dünyasında medyanın kitleleri nasıl tesiri altına aldığını çözümlemek hayati 

bir önem taşımaktadır. Çünkü günümüzde markalar yalnızca ürünlerinin tanıtımını 

yapmamakta; medya aracılığıyla sosyal yaşamda anlamın kurulma biçimini de 

şekillendirmektedir. Dolayısıyla kültür bozucuları, aslen büyük şirketler ve markalar 

tarafından yalnızca kar elde etmek için insan zihnine gönderilen iletilerin 

etkilerinden korunmayı sağlamaya çalışmaktadır. En önemlisi de “kitle iletişim 

araçlarıyla kurduğumuz ilişkinin biçimini ve toplumsal yaşamda anlamın oluşum 

biçimini”438 değiştirmeyi hedefleyen çalışmalar yürütmektedir. 

Kalle Lasn, 1999 yılında yayınlanan Kültür Bozumu adlı kitabında, Amerika’nın 

tescilli bir markaya dönüştüğüne değinmiştir -diğer ülkelere de yayılmış bir marka- 

ve kültürün de artık halk tarafından değil, şirketler tarafından yalnızca satın alınmak 

için üretilen bir ürün haline geldiğini yazmıştır.439 “Markalar, ürünler, modalar, 

şöhretler, eğlenceler – kültür üretimini çevreleyen gösteriler – artık kültürümüzün 

kendisi oldu. Bize biçilen rol daha çok dinlemek ve seyretmek; daha sonra 

duyduklarımız ve gördüklerimiz doğrultusunda satın almak.”440  

İnsanları sürekli olarak bir ürün/hizmet satın almaya, satın alma yoluyla “cool” 

olmaya davet eden reklamlar ne Amerikalılara ne de diğer dünya vatandaşlarına 

televizyonda izletilen refahı ve mutluluğu getirememiştir. Lasn, medya aracılığıyla 

satın alma dürtülerinin yönlendirildiği bir çağda, gelişimi hızlandırması beklenen 

 

 
436 Lasn, vii. 
437 Lasn, xiii. 
438 Lasn, viii. 
439 Lasn, ix. 
440 Lasn, ix. 



138 

endüstriyel üretimin, ancak bir alışveriş çılgınlığına yol açtığını ve aşırı tüketimin 

aslında yerküreye giderek zarar verdiğini fark etmiş ve buna karşı bir mücadeleye 

girişmiştir. Kurucusu olduğu Adbusters Media Foundation’ın yayınları ve kolektif 

olarak düzenlenen -televizyon kapatma haftası, hiçbir şey satın almama günü gibi- 

yaratıcı eylemler ile, medyanın, değerleri ve yaşam biçimlerini büyük ölçüde 

şekillendirmeye başladığı bu çağda, manipüle edilmeden, özgürce hareket 

edebilmenin yollarını aramaktadırlar.441 

 

Şekil 33: Adbusters (Reklam Avcıları) tarafından hazırlanan bir karşı-reklam örneği.  

Kaynak: https://www.adbusters.org/spoofs-ads/name-these (E.T.: 09.10.2022) 

 

Tıpkı Paris’teki 1968 ayaklanmalarına ilham veren Sitüasyonist Enternasyonal 

hareketin yıllar önce medyanın ve tüketim kültürünün toplumsal ilişkileri 

yönlendirmesine karşı çıkan eylemleri gibi, Adbusters eylemcileri de bireyleri “bahtı 

kara asalak tüketici”442 konumundan çıkaracak olanın, gündelik hayattaki eylemlerde 

ve seçimlerde yattığı görüşündedir. 

Lasn, bir süpermarketin otoparkında yaşadığı ve bir tür uyanış olarak adlandırdığı 

eylemlerden birini şöyle anlatmaktadır:  

 

 
441 Lasn, x-xi. 
442 Lasn, xii. 

https://www.adbusters.org/spoofs-ads/name-these


139 

“Market arabasını alabilmek için makineye madeni para atarken koyun gibi 

davrandığımı fark ettim. Her hafta nefretle geldiğim, hiç yerli sebze-meyve 

satmayan, para ödetmek için beni daima sırada bekleten steril bir market zincirinde 

para harcayabilme ayrıcalığı için makineye bozuk para atıyordum. Alışverişim 

bittiğinde paramı geri alabilmek için, verimlilik uzmanlarının tasarladığı biçimde 

arabayı diğer arabaların arkasına koyup kırmızı düğmeye basmam gerekiyordu. 

Kafamda bir sigorta attı. Durdum ve kimsenin seyretmediğinden emin olmak için 

etrafa baktım. Sonra cebimdeki yamuk bozukluğu alıp makinenin deliğine bütün 

gücümle ittirdim. Sonra da Buda heykelciği anahtarlığımla parayı sıkışana kadar 

makinenin içine çaktım. …Sonra da o süpermarketten ayrılarak yolun sonundaki 

küçük manava yöneldim. Kendimi aylardır hissetmediğim kadar zinde hissettim.”443 

Lasn’ın bu eylemi, “Sistem seni öğütüyorsa, öğütme makinesinin fişini çek.”444 

fikrinin eyleme dökülmüş bir örneği gibidir. 

Kültür bozucuları, uzun yıllardır düzenledikleri televizyon kapatma haftası (yakın 

zamanda dijital detoks olarak değişmiştir) ve hiçbir şey satın almama günü gibi tüm 

dünyaya yayılan toplu eylemler gerçekleştirmektedir. Adbusters’ın sık kullandığı 

metotlardan biri de Sitüasyonistlerin detournement (saptırma) olarak adlandırdıkları 

yöntemi kullanarak karşı-reklamlar üretmektir. Bu karşı-reklamların amacı, -tıpkı 

hareketin kuruluşunda etkili olan olayda olduğu gibi- hedeflerine aldıkları reklamın 

genel görüntüsünü ve duygusunu taklit ederek, tüketiciyi reklamda yer alanın tam 

zıddının beklediğini açığa çıkarmaktır.445  

Örneğine John Carpenter tarafından yönetilen 1988 yapımı They Live (Yaşıyorlar) 

filminde de rastlanabilecek, reklamların altında yatan gerçek mesajları ifşa etme; 

karşı-reklamlarda, filmdeki gibi doğrudan bir metin olarak değil, karşı mesaj ve kimi 

zaman alay unsurunu da içinde barındıran metaforların kullanımıyla verilmektedir. 

Örgütlü eylemler organize eden Black Spot (Kara Leke) Kolektifi ise Adbusters’ın 

aktivist kolunu oluşturmaktadır. Black Spot Kolektifi, Adbusters’ın reklam karşıtı 

fikirlerini sokaklara taşımaktadır. Çağrılarını Adbusters’ın resmi web sitesinden 

yapan kolektifin, bugün 140.000 üyesi bulunmaktadır. Kolektif, 24 saatliğine bile 

 

 
443 Lasn, xii. 
444 Lasn, xii. 
445 Lasn, 146. 



140 

olsa sokakları reklamlardan arındırmak için; billboard, broşür, afiş, pano gibi çeşitli 

alanlarda yer alan ve satın alma çağrıları yapan tüm reklamların ve logoların 

üzerlerini kara lekelerle kapatma gibi eylemler düzenlemektedir. 

Doğrudan küresel ekonomi politikalarını hedef alan önemli örneklerden biri ise 1999 

yılında A.B.D.’de ortaya çıkan Dünya Ticaret Örgütü (D.T.Ö.) protestoları olmuştur. 

Bu büyük çaplı eylem, Washington eyaletine bağlı Seattle’da düzenlenen, 135 

ülkeden delegelerin ve devlet başkanlarının katıldığı D.T.Ö. zirvesinin toplandığı 

günlerde ortaya çıkmıştır. Daha evvel de Dünya Bankası’nın projelerine veya 

özelleştirme girişimlerine karşı benzer kaygılarla ortaya çıkan hareketler olmuşsa da 

Seattle buluşması, küresel sistemi bütünüyle hedef alan ilk büyük protesto olmuştur. 

Bu önemli olay, bir dalga etkisi yaratmış; böylece Uluslararası Para Fonu (IMF), 

Dünya Bankası ve G-8 gibi kurumların uluslararası çapta düzenlenen zirve 

toplantıları daha sonraları da sıklıkla protesto ile karşılaşmıştır.446  

Seattle’da düzenleyecekleri protesto için farklı aktivist gruplar günler öncesinden 

buluşup hazırlıklar yapmış, küreselleşme konusunda bilinçlenme amacıyla çeşitli 

çalışmalar yürütmüşlerdir. Sivil toplum kuruluşu üyeleri, işçi sendikaları, çevreciler, 

dini gruplar ve öğrenciler gibi çeşitli kesimlerden oluşan aktivistler, sokaklarda 

yapılacak olan tiyatro gösterilerini planlamışlar ve şiddetsiz protesto eylemleri 

üzerine çalışmışlardır. Protestoyu organize eden aktivistlerin bir bölümü farklı 

şehirlerden gelse de çoğunluğu Seattle’dandır ve gruplardan bir kısmı, toplantının 

düzenleneceği yerin yakınlarındaki Speakeasy isimli internet kafede buluşmuştur. Ön 

hazırlıklarını burada tamamlayan aktivistler, protesto için kartondan kuklalar 

hazırlamıştır. Göz altına alınma ihtimaline karşı avukatlar da hukuki destek 

konusunda hazırlık yapmışlardır.447 

Aktivistlerin protestolarının başarısı, yalnızca toplantının tamamlanmasını ve zirvede 

alınan kararların deklarasyonunu engellemekle sınırlı kalmamış; Seattle eylemleri, 

D.T.Ö. toplantısının çıktılarının yer alması beklenen gazetelerin manşetlerini de ele 

geçirmiştir. Toplantı için şehre gelen uluslararası medya organları, sokaklarda 

küresel sisteme karşı verilen geniş çaplı bir mücadeleye tanık olmuş, bu mücadele 

 

 
446 Hardt ve Negri, Çokluk, 302-3. 
447 Hardt ve Negri, 302. 



141 

medyada büyük yankı uyandırmıştır. Eylemlerde özellikle şiddet açığa çıktıkça 

medya, konuya daha ilgili yaklaşmaya başlamıştır.448 

Protestocuların birçoğu şiddet yanlısı değildir, hatta ortamda barışçıl bir hava vardır. 

Eylemcilerin en şiddetli protestoları, Starbucks ve McDonald’s gibi global şirketlere 

ait dükkanların camlarının indirilmesini içeren; mülkiyeti hedef alan türden 

eylemlerdir. Bu eylemler nedeniyle de kimse yaralanmamıştır. Medyanın fazlasıyla 

ilgisini çeken bu türden eylemler sonrasında protestolara haberlerde daha çok yer 

verilmeye başlanır.449 

Protestoların ve toplantı bölgesinin işgalinin ısrarla devam etmesi, böyle bir eylem 

için hazırlıksız bulunan polis teşkilatını daha sıkı önlemler almak üzere harekete 

geçirmiştir. Protestoculara karşı en başta yumuşak davranan polis, eylemlerin şiddeti 

artınca hem protestoculara hem de Seattle halkına karşı biber gazı ve plastik mermi 

kullanmaya başlamıştır. Kontrolden çıkan polis, daha sonra gerçek mermi de 

kullanmış ve Göteburg’ta bir kişinin yaralanmasına; Cenova’da ise bir kişinin 

ölümüne sebep olmuştur.450 

Medyanın protestolara olan ilgisi, bu ilgiden fayda sağlamak isteyenler için de 

önemli bir malzeme olmuştur. Örneğin, Dünya Bankası yetkililerinden, tanınmış 

köşe yazarlarına kadar birçok kişi, protestocuların küresel sistemin içindeki 

eşitsizliğe, adaletsizliğe ve küreselleşmenin yarattığı yoksulluğa yönelik 

eleştirilerinde haklı olduğunu söylemiştir. Dönemin A.B.D. başkanı Bill Clinton 

(1946-A.B.D.) ise, henüz protestolar sürerken kendi iktidarını sağlamlaştırmak üzere, 

protestocuları destekler görünen konuşmalar yapmıştır.451 

Ancak küresel liderlerin desteği yahut D.T.Ö.’nün 1999 yılındaki toplantısının 

engellenmiş olması, çok da büyük bir başarı olmamıştır. Zira D.T.Ö., küresel sistemi 

sembolize eden bir yapıysa da en güçlü kurum değildir. Üstelik bu yapı, önemli bir 

hasar da almamıştır ve D.T.Ö. zirvesi, daha sonraki yıllarda yüksek güvenlik 

önlemleri alınarak düzenlenmiştir.452 

 

 
448 Hardt ve Negri, 302. 
449 Hardt ve Negri, 303. 
450 Hardt ve Negri, 303. 
451 Hardt ve Negri, 304. 
452 Hardt ve Negri, 304. 



142 

Bu protestoda dikkate değer en önemli husus, birbirine karşıt gibi görünen ve çok 

farklı çevrelerden gelen grupların, küresel sisteme karşı bir direniş hareketi 

başlatmasıdır. Bu direniş hareketi için Seattle, bir buluşma noktası olmuştur. Örneğin 

Seattle buluşmasında daha önceleri farklı çıkarlara sahip görünen sendikalarla 

çevreciler iş birliği yapmıştır. Çelik işçileri ile dok işçileri kendi bulundukları 

kortejden ayrılıp deniz kaplumbağası kuklalarının bulunduğu grubun içine karışmış, 

sokaktaki protestolara katılmıştır. Seattle örneğinde olduğu gibi daha sonraları da 

başka yerlerde küresel ekonomi politikalarını protesto amacıyla birçok topluluk bir 

araya gelmiştir.453 

Seattle buluşmasında eylemcileri bir arada tutan, farklı grupların birleşerek, merkezi 

bir yapı altında toplanmaları değil, bu farklılıklarını koruyarak bir arada olacakları 

bir ortam yaratabilmeleridir. Bu türden bir ortam, yeni bir direniş yönteminin de 

habercisi olmuştur: farklı grupların hem birlikteliklerini hem de tekilliklerini 

koruduğu geniş ve açık bir ağda buluşmak.454 

 

 

 
453 Hardt ve Negri, 304-5. 
454 Hardt ve Negri, 304-5. 

Şekil 34: DTÖ protestosunda kaplumbağa kostümlü aktivistler, Seattle, 29 Kasım 1999. Fotoğraf: Paul 

Joseph Brown, Seattle Post-Intelligencer.  

Kaynak: https://digitalcollections.lib.washington.edu/digital/collection/imlsmohai/id/16535/ (E.T.: 09.10.2022) 

https://digitalcollections.lib.washington.edu/digital/collection/imlsmohai/id/16535/


143 

Gündelik hayatın alışıldık işleyişinde yaratılan kırılma anları olan bu işgal 

eylemlerine bir diğer örnek de 2011 yılının Eylül ayında başlayan Occupy Wall 

Street’tir. Bu işgal hareketinin bir uzantısı olarak da Occupy Museums (Müzeleri 

İşgal Et) Hareketi ortaya çıkmıştır. Occupy Museums, müze ve sanat kurumlarındaki 

etkinliklerin içeriğine ve bu kurumların finansal kaynaklarını kullanım biçimine 

yönelik eleştirel bir müdahale olmuştur. Occupy Museums, bir kamusal mekan olan 

müzelerin işgal edilmesini ve bu alanların demokratik bir tartışma mekanına 

dönüştürülmesini hedefleyen eylemler yapmıştır.455 

New York Modern Sanat Müzesi (MoMA)’nde düzenlenen Diego Rivera: Modern 

Sanat Müzesi için Duvar Resimleri isimli sergi esnasında ise içlerinde Occupy 

Sotheby’s, Art and Labour, ve 16 Beaver adlı kolektiflerin de olduğu sanatçı ve 

aktivistler, müzenin ikinci katında bir toplantı organize etmiştir. Müzede radikal 

devrimci bir sanatçı olan Diego Rivera (1886-1957, Meksika)’nın çalışmaları yer 

alırken; kentin diğer tarafında bulunan, toplumun yalnızca %1’lik kesimine hitap 

eden bir kurum olan Sortheby’s müzayede evinde sendikalı işçiler toplu halde işten 

çıkarılmaktadır. Üstelik, MoMa’nın yönetim kurulunda bulunan iki kişiden biri, 

müzayede evinde yönetim kurulu üyesi olarak bulunmakta, diğeri ise danışman 

olarak görev yapmaktadır. Bu iki durum arasındaki çelişkiyi vurgulamak isteyen 

Occupy Museums eylemcileri, Diego Rivera, André Breton ve Lev Troçki tarafından 

yazılan Bağımsız Devrimci Sanat için (1938) başlıklı manifestoyu sesli okumuştur.456 

Occupy Museums, aynı zamanda bu müdahaleyi gerçekleştirmek için özellikle cuma 

gününü seçmiştir. Zira diğer günler müzeye giriş ücreti 25 dolardır; cuma günleri ise 

Target isimli mağaza zincirinin sponsorluğunda müzeye ücretsiz girilebilmektedir. 

Ancak karşılığında müze, cuma gününü “Target Free Friday” olarak isimlendirmiştir. 

Müzenin bu isimlendirmede bir marka adını vurgulayarak reklam yapması da 

eylemciler tarafından protesto edilmiştir. Çünkü müzeye haftada bir gün ücretsiz 

giriş uygulaması, esasen 1970’lerde Artists Workers Coalition’ın öncü girişimleri 

sonucu herkesin müzeye ücretsiz erişim hakkı elde edebilmesi için uygulamaya 

konmuştur.457 

 

 
455 Thompson, İktidarı Görmek, 60. 
456 Thompson, 61. 
457 E-skop, “‘Bağımsız ve Devrimci Bir Sanat İçin’: Occupy MoMA”. 



144 

 

Şekil 35: 13 Ocak 2012'de Occupy Museums tarafından gerçekleştiren eylemden bir görünüm. 

Fotoğraf: Erik Mcgregor.  

Kaynak: https://www.artnews.com/art-in-america/features/occupy-moma-58661/ (E.T.: 10.10.2022) 

 

https://www.artnews.com/art-in-america/features/occupy-moma-58661/


145 

Türkiye’den bir işgal örneği ise 2013’te İstanbul Bomonti’de bulunan Kazova 

Trikotaj A.Ş. fabrikasının kapanmasının ardından, işçilerin fabrikaya el koyarak 

patronsuz bir üretim modeline geçmesi ile yaşanmıştır. Zaten aylardır maaşlarını 

alamayan işçiler, 2013 Ocak’ında fabrikanın beklenmedik şekilde kapatılmasından 

ve el değiştirmesinden sonra işyeri önünde direnişe geçmiş; bu direniş hareketini 

fabrikanın işgal edilmesi takip etmiştir. Gezi Direnişi (2013) döneminde açık 

forumlarda konuyu gündeme getiren işçiler, Özgür Kazova olarak Kasım 2014’te 

fabrikada bulunan makineleri kullanarak patronsuz üretime geçiş yapmıştır.458 

Gündelik hayatın alışılagelmiş seyrini değiştiren bu eylem, işçilerin esasen 

kendilerine ait olduğunu anladıkları üretim araçlarını ele geçirmesiyle 

gerçekleşmiştir. Fabrikanın ani kapanışından sonra başka bir işte çalışmak yerine, 

işçiler kendi iradeleriyle, kendi belirledikleri koşullarda işlerine devam etmiştir. 

İşgalden sonra gönüllülüğe dayalı ve eşitlikçi bir üretim modeli benimseyen işçiler, 

kendi öz yönetimlerini oluşturmuş ve dayanışma temelinde faaliyetlerini 

sürdürmüştür. Her hafta düzenledikleri toplantılarda, yapacakları çalışmalar 

hakkındaki kararları birlikte almıştır.459 Öz yönetim, gündelik hayatın kolektivite 

temelinde nasıl eşitlikçi bir şekilde sürdürülebileceğini gösteren bir örnek 

oluşturmuştur.460 

Üretimlerini yaratıcı bir şekilde geliştirme fırsatı da elde eden işçiler, belirli 

standartlarda üretimin yanında yeni denemeler de yapmışlardır. Ancak en önemlisi 

onların bu girişimi, insanlar arası iletişimi değiştiren bir eylem olmuştur. Zira 

kapitalist üretimde diyalog alanları kapalıdır. Ancak yapacakları çalışmalar hakkında 

konuşan işçiler için diyalog kurma, ortak karar verme ve paylaşımın kapısı da 

açılmıştır. Gündelik hayatın dönüşümü, yeni tartışmaları ve karşılaşmaları da 

gündeme getirmiştir.461 

 

 
458 Bakçay Çolak, “Özgür Kazova İşgal Fabrikası ve Kooperatif Deneyimi”, 293. 
459 Bakçay Çolak, 294. 
460 Bakçay Çolak, 300. 
461 Bakçay Çolak, 301. 



146 

 

Şekil 36: Kazova tekstil işçilerinin direnişin 100. gününde fabrika önünde düzenledikleri etkinlikten 

bir fotoğraf. 

Kaynak: https://kazovaiscileri.blogspot.com/p/blog-page.html?m=1 (E.T.: 10.10.2022) 

 

Toplumun farklı kesimleri ile bir araya gelme ve yeni diyalog alanları açma amacı 

taşıyan bir örnek olarak ise Sanatçı Jeremy Deller (1966, İngiltere) tarafından 2009 

yılında yapılan It Is What It Is: Conversations About Iraq (Neyse O: Irak Hakkında 

Konuşmalar) isimli proje ele alınabilir. Projede sanatçı, Irak’taki bir pazar alanına 

düşen bomba nedeniyle 38 kişinin hayatını kaybettiği olaydan sonra, el-mütenebbi 

Caddesi’nde bulunan ve patlamada büyük hasar gören bir arabayı A.B.D.’ye 

götürmüştür. Harap olmuş haldeki otomobilin, bir römorkun arkasına yerleştirilerek, 

New York City’den Los Angeles’a götürülmesini ve bu yol boyunca da farklı 

noktalarda durarak sergilenmesini içeren proje, o dönemde Irak’ta sürmekte olan 

savaşa dair somut bir veriyi görünür kılarak savaş hakkında konuşma amacıyla 

üretilmiştir. Araç, rota boyunca üniversite kampüslerinde ve çeşitli meydanlarda 

sergilenmiş, sergilendiği süre içinde otomobilin yanına gelen kişilerle savaş üzerine 

https://kazovaiscileri.blogspot.com/p/blog-page.html?m=1


147 

konuşmalar yapılmıştır. Konuşmalara Irak savaş gazisi Jonathan Harvey ile Iraklı 

mülteci ve sanatçı Esam Pasha eşlik etmiştir.462 

4000 km’den fazla yol kateden bu gezici serginin her durağında projeye ilgi gösteren 

insanlarla çeşitli diyaloglar kurulmuştur. Sadr kentinde yaşanan çatışmalar, Irak 

Savaşı ile Vietnam Savaşı’nın benzer yönleri, Irak-İran ilişkileri, Bağdat Müzesi’nin 

tahribatı, savaş gazilerinin travmaları, İslam tarihi, farklı mezhepler arasındaki 

dinamikler, Bağdat’taki sanatçıların durumu, Saddam Hüseyin döneminde gündelik 

yaşam, terör karşıtlığı, Obama’nın siyasi vaatleri, Afganistan’daki savaş, petrol 

endüstrisinin geleceği gibi, birçok farklı konu etrafında şekillenen diyaloglar 

olmuştur.463 

 

Şekil 37: A.B.D.'deki tur süresinde çekilen bir fotoğraf. Jeremy Deller, It Is What It Is, 2009.  

Kaynak: https://www.jeremydeller.org/ItIsWhatItIs/ItIsWhatItIs_Video.php (E.T.: 10.10.2022) 

 

Çalışma, farklı diyalog alanları açmayı ve bu diyaloglara herkesin katılımını 

hedeflemiştir. Projede öğretici bir tavır benimsenmemiş; deneyim ön plana 

 

 
462 Thompson, İktidarı Görmek, 35. 
463 Thompson, 36. 

https://www.jeremydeller.org/ItIsWhatItIs/ItIsWhatItIs_Video.php


148 

alınmıştır. Katılımcıların savaşı deneyimlemiş kişilere doğrudan soru sorabilmeleri, 

uzmanlarla konuşma fırsatı elde edebilmeleri; sohbetlerin, açık uçlu olması ve 

yönünü de diyalogların belirlemesi amaçlanmıştır.464 

Projenin siyasi bir propaganda mı yoksa bir pazarlama yöntemi mi olduğunu 

anlamaya çalışan kişilerin dikkatlice yaklaştığı çalışmanın, uzun süre devam eden 

sohbetler sonunda kişilerin katılımıyla gerçekleşen bir deneyimi hedeflediği 

anlaşılmıştır. Konuşmalara dahil olan savaş gazileri, bu sohbetlerde kendi acı dolu 

deneyimlerini ifade etme imkanı bulmuş, askerlerin anne babaları, çocukları 

hakkında konuşmuş, Araplar ve Iraklılar ise terör karşıtlığının yarattığı paranoyaya 

dair kaygılarını paylaşmıştır. Iraklı sanatçı ve mülteci Pasha da Irak’taki savaşın 

kültürel etkilerini ve kendi yaşadığı zorlu deneyimleri aktarmıştır. Savaşla ailesel bir 

bağı olmayan katılımcılar da konuşmaları dikkatle dinlemiştir.465 

Çalışma, New Museum (New York), Hammer Museum (L.A.) ve Museum of 

Contemporary Art (Chicago) olmak üzere üç farklı müzede sergilenmiştir. New 

Museum’daki sergiye, her gün savaşı birebir deneyimlemiş farklı bir kişi (muhabir, 

doktor, gazi, akademisyen, aktivist) dahil olmuştur. Katılımcılar, bu kişilerle birebir 

konuşma olanağı bulmuştur. Alışılageldik eser türünü ve sergileme formatını aşan bu 

çalışmada sanatçı Deller’ın yaptığı, bir diyalog alanının oluşumuna katkı sağlamak 

olmuştur.466 

Deller’ın eyleminde, yukarıda bahsi geçen diğer örneklerdeki gibi doğrudan bir 

mesaj iletme kaygısı veya açık politik bir duruş yoktur. Bu nedenle onun 

çalışmasının, aktivizm ile sanat arasında kurulan ilişkinin farklı bir boyutunu temsil 

ettiğini belirtmek gerekir. Deller’ın çalışmasında, dolayımsızlık değil, açık uçluluk 

ve muğlaklık görülür. Ancak toplumsal meseleleri ele alan, kamusal alanda 

gerçekleştirilen, anlamı belirsiz görünen ve yoruma açık olan bu tür estetik 

eylemlerin de politik içerimleri vardır. Kimi durumlarda da bu belirsizlik, sanatçılar 

tarafından özellikle tercih edilir.467 

Muğlak ifade tarzı, reklamlarda kullanılan türden açık ve doğrudan anlatım diline 

verilen bir tepki olarak tercih edilebilir. Zira görselliğin insanları manipüle etme 

 

 
464 Thompson, 36. 
465 Thompson, 36. 
466 Thompson, 37. 
467 Thompson, 49. 



149 

amacıyla kullanıldığı bir çağda, muğlak jestler, bireylerin kendi yorumlarını 

yapabilmesine olanak tanır.468 Kendiliğindenliğe ve farklı yorumlara olanak vermek, 

aynı zamanda çelişkili durumları açığa çıkarmanın da bir yoludur. 

Kimi zaman da biçimsel ret, sanatçılar tarafından özellikle benimsenen bir direniş 

pratiği olabilir. Eserin anlamının belirsiz bırakılması, fazla açık seçik olmanın 

getireceği zararlardan korunmak adına yapılan bir tercih de olabilir. Ancak yine de 

her alımlayıcı veya katılımcının, bu belirsiz ve açık uçlu anlatımları yorumlama 

becerisi yahut bilgi düzeyi değişkenlik gösterdiğinden, bu türden çalışmaların 

yaratacağı etki de belirsizlik içinde kalır.  

Öte yandan muğlak jestler, daha sonradan kapitalist ideolojilere de kolaylıkla 

eklemlenebilir olması yönüyle tehlikelidir. Özellikle büyük şirketler veya galeriler, 

bu çalışmalardan kazanç sağlama konusunda sanatçıları teşvik edebilir.469 İçeriğin 

asıl mecrasından (gündelik hayattan) koparılması, onun kolaylıkla sindirilmesine ve 

bir gösteri malzemesine indirgenmesine sebep olabilir. Bu nedenle toplumsal alanla 

ilişki kurmaya yönelik olan ancak niyetini açık etmeyen bu türden sanat projelerini 

yorumlarken önemli olan husus, sanatçılar tarafından ortaya konan çalışmaların, 

hangi mecralarda gösterildiği ve hangi kurum tarafından niçin fonlandığı konusunda 

detaylı bir araştırma yapmaktır. 

Açık anlatımdan kaçmanın, sanatçılar için bir tür özgürlük alanı yarattığı durumlar 

da olmaktadır. Tıpkı 20. yüzyılın avangart sanat hareketlerinin estetik eylemlerinde 

olduğu gibi, akıl-dışılığın ve absürtlüğün kullanımı, sanatçılar için baskıcı bir 

ortamda kaçış noktaları yaratmanın bir yolu olur. 

Örneğin 2006 yılında eteam isimli kolektif tarafından International Airport Montello 

(Montello Uluslararası Havalimanı) isimli bir proje gerçekleştirilmiştir. Bu projede, 

Nevada eyaletinin Montello isimli küçük bir kasabasında, uzun yıllardır 

kullanılmayan bir uçak pistinin trafiğe açılması için bölgede yaşayanlarla ortak bir 

çalışma yürütülmüştür. Ekonomik sıkıntıların giderek arttığı ve çok az sayıda kişinin 

yaşadığı bu kasabada bir uçak uçurmak, kulağa absürt gelse de iki kişilik eteam 

grubu, proje için ödenek bulmayı ve kasabalıları, bu hedef etrafında örgütlemeyi 

başarmıştır. Kasaba sakinleri, çalışmalara dahil olmuş ve uçak uçurma projesinde 

 

 
468 Thompson, 51. 
469 Thompson, 55. 



150 

çeşitli görevler almıştır. Proje, hayal kurmanın ve birlikte hareket ederek bu hayali 

gerçekleştirmenin mümkün olduğunu göstermiştir.470  

Avusturyalı kolektif Gelitin’in 2007 yılında yaptığı Dig Cunt (Am Kaz) eylemi ise 

belirsizliğin yarattığı karmaşık durumların kullanımına bir örnek oluşturur. Dört 

kişiden oluşan grup, her gün Coney Island plajına giderek bir çukur kazmış ve gün 

sonunda bu çukuru kapatmıştır. Bir hafta boyunca devam eden bu eylem esnasında, 

grubun yanına gelen insanlar, ne olup bittiğini anlamaya çalışmış ve ekibe eylemleri 

hakkında sorular sormuştur. Günlerini bir iş yaparak, daha sonra da bu işi bozarak 

geçiren, kumda oyun oynar gibi görünen dört kişinin bu eylemi, ilk bakışta oldukça 

anlamsız bir çaba olarak görünebilir. Ancak çalışma, öncelikle seçilen isim nedeniyle 

kışkırtıcı bir nitelik taşır. 471 Bununla birlikte, gündelik hayattaki her eylemin anlamlı 

olma zorunluluğunu yıkar ve neyin anlamlı olduğuna dair yeni bir sorgulamanın 

kapısını açar. Kısacası, kamusal alanda yapılan ve ilk bakışta anlamsız görünen bu 

türden estetik eylemler, gündelik hayatın olağan akışını bozar ve mevcut düzenin 

eleştirisini yapabilmeye katkıda bulunan bir direniş yöntemi olarak okunabilirler. 

 

Şekil 38: Dig Cunt (Am Kaz), Gelitin, Coney Island, New York, A.B.D., 2007.  

Kaynak: https://www.gelitin.net/projects/dig_cunt/ (E.T.: 11.10.2022) 

 

 

 
470 Thompson, 45-46. 
471 Thompson, 48. 

https://www.gelitin.net/projects/dig_cunt/


151 

4.  SONUÇ 

Sanatın gündelik hayatı dönüştürme potansiyelini ve bir direniş yöntemi olarak 

kullanımını araştıran çalışmada, öncelikle 18. ve 19. yüzyıllardan itibaren toplumda 

sanatın ve sanatçının değişmekte olan konumu ele alınmıştır. Sanatın toplumda 

dönüşüm yaratma potansiyeline gönderme yapan bir kavram olarak sosyal sanat 

nosyonunun literatüre girdiği döneme denk düşen; hem Avrupa’da hem dünyada 

önemli siyasi-sosyal dönüşümlerin önünü açan Fransız Devrimi (1789) ve sanata 

etkisi incelenmiştir. 

Haksızlık ve eşitsizliklere karşı direnişe geçilerek radikal durumların yaratımı 

vasıtasıyla gerçekleştirilen Fransız Devrimi, tarihsel bir olay olarak değil, 

kendisinden sonra gelen toplumsal hareketlere ilham olacak ve etkisini koruyacak bir 

devinim noktası olarak tanımlanmıştır. Mutlak erkin, toplumların birlikte hareket 

etmesiyle alaşağı edilebileceğini gösteren bu devrime, diğer ülkelerin de bağışık 

olamaması, Fransız Devrimi’nin niteliğini evrensel yapmıştır. 

Sanatın gündelik hayatla ilişki kurabilmesini olanaklı kılanın, sosyal sanat 

nosyonuyla ilişkili olarak, toplumsal alandaki devrimci dönüşüm olduğu çıkarımına 

varılmıştır. Fransız Devrimi’nin getirdiği özgürlükçü fikirler ertesinde, 1820’lerden 

sonra yükselişe geçen romantik eğilimler ise sanatta bir özerkleşme sürecine girildiği 

göstermiştir. 

Sosyal sanat nosyonunu literatüre kazandıran Condorcet’nin izinden giden Saint 

Simon’un da devrim sonrası toplumun ihtiyacı olan sosyal sistemi tespit edebilmek 

için yürüttüğü çalışmalar, toplumsal hayatla sanatçının kuracağı yeni ilişkinin 

habercisi olmuştur. Toplumsal hayatın, gönüllülüğe dayalı bir organizasyon olması 

gerektiğini düşünen Simon, üretim ve emeğe değer verilen bir sosyal sistem hayal 

etmiş, bu toplumsal düzende de sanatçılara öncü (avangart) rolü vermiştir. Simon’un 

tanımı, sanatçının topluma yön verebilecek kurucu bir özne olarak yeniden 

konumlanmasını mümkün kılmıştır. 



152 

Saint Simon’un çağdaşı Charles Fourier’nin görüşlerinden ilham alan sanat 

eleştirmeni Laverdant’ın ise 1845’te yayınlanan eserinde sanatın bir eylem aracı 

olarak devrimci fikirleri yaygınlaştırma potansiyeline yaptığı vurgu, toplumda 

avangart sanatçıların devrimci durumların yaratımına katkı sağlayabilecek bir yerde 

konumlanabileceğini ifade etmiştir. 

19. yüzyıla değin gündeme getirilmeye başlanan sanatın toplumsal konumu ve işlevi 

meselesi, devrimcilik fikirleriyle doğrudan ilişkilenmeye başlamışsa da 19. yüzyılın 

ikinci yarısına değin pratik alanda karşılığını bulamamıştır. Sanatın bu devrimci 

potansiyelini açığa çıkarmasının olanaklarının ise 1830’larda işçi sınıfının güç 

kazanmaya başlamasının ardından, 1848 Devrimlerinde örgütlenerek, bağımsız bir 

şekilde siyasi hak taleplerini dile getirmesiyle ilişkili olarak açığa çıkabildiği 

görülmüştür. 

1850’lerde Gustave Courbet’nin, burjuva tarzı sanat anlayışını tersine çevirecek 

türden bir yenilik yaparak, toplumsal gerçekliği olduğu şekilde ortaya koyması, 

Laverdant’ın avangart sanatın rolünü tanımlarken kullandığı açıklayıcı olma vasfının 

pratik ifadesi olmuştur. Eserleriyle dönemin sosyal sistemine yönelik eleştirel tavrını 

ortaya koyan Courbet; izleyicilere, gerçek hayatla bağlantı kurarak, mevcut 

toplumsal düzenin doğrudan eleştirisini yapabilme olanağı açmıştır. 

Proudhon’a göre, Courbet, estetik formlar aracılığıyla toplumsal bir meseleyi 

sanatsal alana doğru genişletmiş; Emile Zola’ya göre ise Courbet’nin eserleri, 

içeriğindeki özgür tavrı nedeniyle toplumsal özgürleşme faaliyetlerine katkıda 

bulunmuştur. Yazarların 1850-60’lı yıllarda öne sürdüğü bu görüşler, hem sanatçının 

özgürleşme sürecine katkıda bulunmuş hem de sanatın toplumla ilişkisini yeniden 

düşünmeyi gerekli kılmıştır. 

Sanat, ister estetik kaygılarla, biçimsel özgürlüğün bir ifadesi olarak ortaya konsun, 

isterse bir toplumsal özgürleşme aracı olarak kullanılsın, her halükarda devrim 

süreçleri ile ilişki halinde gelişmiştir. Toplumsal devrimler, kimi zaman estetik 

eğilimlere yön vermiş kimi zaman da bu eğilimler, sosyal bir dönüşüm sürecine 

girildiğini müjdeleyen göstergeler olmuştur. 

Şüphesiz, Proudhon, Marx ve Baudelaire gibi, dönemin filozof ve yazarları ile yakın 

ilişkide bulunan Courbet’nin çarpıcı realizminin temelinde de sınıf mücadelesinin 

yansımaları vardır. O, işlediği toplumsal konular bakımından sanatın gündelik 



153 

yaşamla olan ilişkisine yeni bir boyut kazandırmıştır. Bununla birlikte, Courbet’nin 

sanat alanına en büyük katkısı, bir duruş olarak sergilemeyi tercih ettiği edimsellik 

olmuştur. Sanatçı, ancak bu edimsellik sayesinde gündelik hayatın işleyiş tarzı 

üzerine eleştirel bir tavır ortaya koyarak, otoriteye karşı çıkıp direnebilen, kendi 

iradesi ile hareket ederek, kolektif bir yapı içinde özgürlüğün olanakları üzerine 

çalışan bir birey olabilmiştir. Courbet’nin Paris Komünü (1871) döneminde içine 

karıştığı olaylarda görülebileceği gibi, sanatçı sahip olduğu edimsel tavır sayesinde 

kamusal alanda söz hakkı elde etmeye başlamıştır.  

19. yüzyıl sonlarına gelindiğinde, sanatın özerkliğini eline almaya başlamasıyla, 

estetik alandaki yenilikçi denemeler de artış göstermiştir. Ancak 20. yüzyılın 

avangart sanatçılarının eleştirel tavrında görüldüğü üzere, genel anlamda ele alınırsa 

19. yüzyıldaki estetik gelişmeler, biçimsel alanla sınırlı kalmış ve sanat, henüz 

hayatla bütünleşebilen bir etkinlik olamamıştır. Bu nedenle 20. yüzyılda ortaya çıkan 

avangart sanat hareketleri, hayatla ilişiğinin zayıf olması bakımından eleştirdikleri bu 

akımlara karşı bir tavır almıştır.  

20. yüzyılda hayatı estetize etmeyi amaçlayan avangart sanat hareketlerinin ilki, 

İtalyan Fütürizmi olmuş; ardından bu eğilim Sovyet Avangartları, Dadacılar, 

Sürrealistler ve Sitüasyonistlerde de görülmüştür. Sanatın toplumsal dönüşümde 

etkin bir rol oynaması gerektiğini düşünen 20. yüzyılın avangartları, siyasetle de 

yakın ilişki kurmuştur. Onlar, Peter Bürger’in ifade ettiği gibi, sanatı bir yaşam 

praksisi olarak yeniden kurmak istemişlerdir. 

Bu hareketlerden ilki olan ve 1909 yılında İtalya’da ortaya çıkan Fütürizm, İtalyan 

şair Marinetti tarafından yazılan bir manifestoyla ilan edilmiştir. 20. yüzyılın 

sanatına yön veren avangart kavramının şekillenmesinde büyük rol oynayan akım, 

Birinci Dünya Savaşı öncesinde endüstrileşmenin etkisiyle ortaya çıkmıştır. 

Heyecanlı bir gelecek tahayyülü olarak Fütürizm; geleneksel sanatı dışlamış, sanatın, 

yalnızca müze ve sergi salonlarıyla sınırlı kalmasına tepki göstermiştir. 

Fütüristler, 19. yüzyıl boyunca yaratılan sanat ve hayat ayrılığını reddederek, 

“Hayata yeniden girmek istiyoruz.”472 demiştir. Bu arzuyla, gündelik hayatı tiyatro 

sahnesiyle kaynaştıran yeni sanat formları icat etmişlerdir. Sanatçı-izleyici arasındaki 

sınırları kaldırmayı amaçlayan deneyler yapmış; izleyicileri, röntgenci 

 

 
472 Boccioni vd., “Futurist Painting: Technical Manifesto”, 65. 



154 

pozisyonundan çıkararak, katılıma teşvik etmişlerdir. Bedenin sınırlarını zorlayan 

deneyleriyle de enerjinin gücünü, insan eylemlerine uyarlamak istemişlerdir. Estetik 

deneylerinde Henri Bergson’un yaşama yönelmeye ve devinime ilişkin bir kavram 

olan elan vital mefhumunun etkisi görülmüştür. 

Fütürist deneylerin tümü, avangart hareketlere daha sonra ilham verecek teknik 

yenilikler olmuştur. Hareket dünyada büyük yankı uyandırmış, Fütürist deneyler, 

Fransa, İngiltere, Almanya ve Rusya’da ilgi görmüştür.  

1900’lerin başında, Rusya’da avangart sanatçılar, estetiği sokağa taşıma denemeleri 

yapmıştır. Natalia Goncharova, Vladimir Mayakovski, Mikhail Larionov gibi 

sanatçılar; David Burlyuk ve kardeşleri, absürd kıyafetler giyip yüzlerini boyayarak 

sokaklarda dolaşmıştır. Kimi zaman da burjuva tarzı etkinlik mekanlarını basarak 

yaygara çıkarmışlardır.  

Dünyanın ilk işçi devrimi olan Ekim Devrimi (1917) sonrası, Rusya’da avangart 

sanatçılar, sanatı hayatla bütünleştirme arzularını uygulama alanı bulmuştur. 1917 

Devrimi, burjuvaziye hizmet eden sanatı, yaşama döndürecek olanaklar yaratmıştır. 

Saint Simon’un hayatın düzenlenmesinde sanatçılara atfettiği öncü olma rolünün 

pratik denemelerinin, bu dönemde yapıldığı görülmüştür. 

Sovyet Avangardında da sanatı, gündelik hayata yaklaştıran sanatçı-izleyici-eser 

arasındaki ilişkinin dönüşüme uğratılmasıdır. Bu nedenle katılımı teşvik eden 

kolektif teatral eylemler öne çıkmıştır. İnsanların kendi yaşamlarının aktörü 

olabileceğini düşünen yönetmen Evreinov, bu düşüncesini; “Bırakın hayatımızın her 

saniyesi tiyatro olsun.”473 diyerek özetlemiştir.  

Sovyet Devrimi’nden hemen önce Avrupa’da ortaya çıkan bir başka avangart hareket 

olan Dada ise Birinci Dünya Savaşı’nın başlamasının ardından Zürih’e sığınan 

sanatçıların müşterekliği ile kurulmuştur. Kökeni, 1916’da Zürih’te açılan Kabare 

Voltaire’e dayanan hareket, savaşı yaratan akıl ve ilerleme düşüncelerine karşı 

geliştirilen bir eylem biçimi olmuştur. Anti-sanat tavrını benimseyen Dadacıların, bu 

tavrının nedeni, sanatsal üretimin hayatın dışında değil, yaşamla özdeş bir eylem 

olduğu görüşüdür. Dada Hareketi’nin kurucuları Hugo Ball, Emmy Hennings ve 

 

 
473 Evreinov’dan akt. Bishop, Yapay Cehennemler, 70. 



155 

Richard Huelsenbeck’i 1913’te bir araya getiren de Revolution (Devrim) adlı 

dergidir. 

Dadacılar için deneysel bir ortak mekan olan kabarede üretilen eser, yaratım 

eyleminin kendisi olmuştur. Kabarede düzenlenen suarelerde, sanatçılar çeşitli ses, 

müzik ve dans denemeleri yapmıştır. Okunan şiirlere düdük ve çıngırak gibi farklı 

seslerle eşlik etmişlerdir. Fütürist tiyatroda olduğu gibi, izleyicilerin katılımı teşvik 

edilmiş, sanatçı-izleyici arasındaki sınırlar aşılmaya çalışılmıştır.  

Dada akımının içinden doğan bir hareket olan Sürrealizm ise hayatı yeniden 

kurgulama ve deneyimleme biçimlerinin arayışındadır ve nihai amacı, gerçekliğe 

müdahale ederek hayatı değiştirmektir. Bu amaçla hareketin üyeleri, 1924’te 

Sürrealist Araştırmalar Bürosu’nu kurmuş; ardından bir dergi çıkarmaya başlamıştır. 

1924-33 yılları arasında çıkardıkları dergilerden ikisi de “devrim” kelimesini içinde 

barındırmıştır. 

1920-30’lu yıllarda Sürrealist sanatçılar, hareketli Paris sokaklarında gezintilere 

çıkarak amaçsız, başıboş ve rotasız dolaşma eylemleri yapmışlardır. Farklı keşiflere 

imkan sağlayan bu gezilerde, şehrin gizli gerçeklerinin peşine düşerek edindikleri 

deneyimler, onların sanatsal üretimlerine katkıda bulunmuştur. 1930’larda 

Sürrealistler, şehrin görünümünü değiştirmeyi temel alan oyunlar icat etmiştir. 

1938 yılında Paris’te açılan Uluslararası Sürrealizm Sergisi’nde ise izleyiciler 

tarafından deneyimlenebilecek rüya benzeri bir atmosfer yaratılmıştır. Ziyaretçilerin 

katılımıyla gerçekleşen sergi, kurgusal ve deneyimlenebilen üç boyutlu bir eser 

olmuştur. Sürrealistler, bir görsel şov sunmamış; izleyicilerin mekânı yaşamaları 

arzulanmıştır.  

Sürrealizmin hayatla sanatı buluşturmaya yönelik deneysel girişimleri, aynı zamanda 

Dadanın anti-sanat fikirleri, avangart bir hareket olarak Sitüasyonist Enternasyonal’i 

de etkilemiştir. 1957 yılında Guy Debord ve Gil Wolman tarafından kurulan, 

uluslararası avangart bir hareket olan S.E., sanatı, bir nesne üretim aracı olmaktan 

çıkarmayı hedeflemiştir. S.E., çıkardığı dergilerde; politik konulara, medya 

eleştirilerine ve kültürel devrimi hedefleyen makalelere yer vermiştir. 

S.E. üyeleri, sanatsal ifade biçimlerinin veya estetik buluşların, kapitalizmin 

işleyişini kolaylaştıran unsurlar olarak formüle edilmesinden rahatsızlık duymuştur. 

Temel eleştirileri, devrimci arzuların, kapitalizmin işleyişini kolaylaştıran araçlar 



156 

olarak işlev görmeleri üzerinedir. Bu nedenle alışılageldik sanat sergisi tarzını 

saptırmayı ve gündelik hayatın içinde yeni bir durum yaratmayı önermişlerdir. 

Devrimci politikanın da sanatın da aşılması gerektiğini düşünen S.E., sanat ile siyaset 

arasındaki çizgilerin kesişmesini sağlamıştır. 1967’de Guy Debord tarafından yazılan 

Gösteri Toplumu isimli kitap ise S.E.’nin çalışmalarını, kuramsal bir temele 

oturtmuştur. 

Debord, kitabında nesneleşmiş dünya görüntüsünün eleştirisini yaparak, ekonomik 

ilişkilerin, insan ilişkilerini nasıl belirlediğine değinmiştir. Gösteriyi, insanlar 

arasında imajların dolayımıyla kurulan bir ilişki olan tanımlayan Debord; gösterinin 

en başta insanlar arasındaki diyaloğu zedelediğini ifade etmiştir. Zira mevcut üretim 

biçimleri, bir tüketim modeli ve gündelik hayat tarzı sunmaktadır. Gösterinin reddi, 

avangartların nihai hedefi olan sanatı hayatla buluşturmanın ön koşuludur ve bu ret, 

devrimi gündelik hayatta yapmakla mümkündür.  

Günümüzde gündelik hayatın yaratıcı dönüşümünün olanaklarını tartışabilmek adına, 

kültür endüstrisinin yaygınlaşmasıyla değişmekte olan gösteri toplumunun bugünkü 

anlamını yeniden tanımlama gerekliliği doğmuştur. Debord’un tezi, avangart 

hareketlerin mevcut durum eleştirisinin ve sanatı gündelik hayata yaklaştırmayı 

amaçlayan tavrının, bugün nasıl konumlandığını çözümlemede kullanılan bir araç 

olarak ele alınmıştır. 

1990’lı yıllardan başlayarak sanatı, proje olarak isimlendirilen, disiplinler-ötesi 

yaklaşımı benimseyerek, stüdyo, galeri gibi belirli bir alanla sınırlı kalmadan ve 

zamana yayılan biçimde üretmeye doğru bir eğilimin olduğu görülmüştür. Bu 

eğilimin temelinde ise 1989’da Sovyetlerin yıkılmasından sonra ortaya çıkan kolektif 

bir ufuk arayışının etkisi vardır. 

Sanatın ve sanatçıların gündelik mekanların içine girerek, artık ille de sanatçı olarak 

isimlendirilmesine gerek duyulmayan yerel topluluklarla iç içe sürdürdüğü yaratıcı 

faaliyetler, büyük artış göstermiştir. Günümüzde düzenlenen birçok sanat 

etkinliğinde de bu türden bir deneyim olarak yaşanan hayat anlarının ve topluluk 

faaliyetlerinin belgeleri sergilenmektedir. 

Bu türden faaliyetlerin hemen hepsinin tarihte izi sürüldüğünde; kaynağını, 20. 

yüzyılda ortaya çıkan avangart sanat gruplarının yöntem ve tekniklerinden aldığı 

anlaşılmaktadır. Avangart stratejiler, sanatı hayatla ilişkili kılma arzusuyla ortaya 



157 

çıkmıştır. Bu arzunun da estetik ve yaratıcı olanı sokağa taşıma, politikaya angaje 

olarak yahut sanatın pratik araçlarını kullanarak mevcut işleyişi sekteye uğratma, 

içinde bulunulan durumu yeniden düşündürme gibi amaçlarından temelini aldığı 

açıkça gözlenir. 

Özellikle 1990 sonrasında, toplumsal sorunlarla giderek daha ilişkili hale gelen, 

kolektif bir ufuk arayışıyla şekillenen sanatsal faaliyetlerin kaynağını aldığı bu 

avangart hareketlerin, geçmişte nasıl ve neden bu türden bir çabaya giriştiklerini 

bugün hatırlamak elzemdir. Zira, gündelik hayatı sanatsallaştırma girişimleri, 

yalnızca farklı deneyimleri tatmak ya da bu deneyimlerin belgelerini sergileyerek 

retinal veya düşünsel bir haz almak için yapılmamıştır. 

20. yüzyıl avangart sanatçılarının sanat ve gündelik hayat arasında kurduğu ilişki, 

hayatı estetik bir deneyim olarak yaşanabilir kılmaya, düşünceleri veya hayalleri 

gerçekliğe kavuşturmaya yöneliktir. Bu tür faaliyetlerin nihai amacı da gündelik 

hayatta devrim yapmaktır.  

Gündelik hayatı dönüştürme arzusuyla hareket eden avangart sanatçıların külliyatı, 

bugünün koşullarında sanatın nasıl bir direniş aracı olabileceğini düşünürken 

yalnızca yaratıcı taktikleri veya eğildiği toplumsal konular bakımından değil; sahip 

olduğu temel arzunun ve amacın gerçekleşme potansiyelleri bakımından da ele 

alınmalıdır. 

Bununla birlikte, Bürger’in önemli saptamalarından biri olan, avangardın kurum 

karşıtı tavrı da benzeri bir bakış açısıyla değerlendirilmelidir. Avangart sanatçılar, 

gündelik hayatı dönüştürmeyi amaçlayan estetik politik eylemlerin kurum içerisinde 

gerçekleştirilemeyeceğini anladıkları için, kurumsallaşmaya karşı çıkmıştır. Özellikle 

günümüzde büyük şirketler tarafından fonlanan kurumların, sergi 

organizasyonlarının ve bienallerin içerisinde yapılacak eleştirilerin, toplumsal bir 

dönüşüme vesile olmak bir yana, mevcut güç sistemlerini pekiştirmenin dışında bir 

etkisinin olamadığı görülmektedir. 

Üstelik bugün süreç temelli sergilerin içinde, 17. İstanbul Bienali’nde olduğu gibi, 

yerel toplulukların doğal yaşam koşullarının bir gösteri malzemesi haline getirilmesi 

ve farklı kültürlere ait simgelerin sergilenerek ilgi çekici nesneler düzeyine 

indirgenmesi, doğal ürünlerin satışını gerçekleştirmek için doğal yaşam konseptine 

dönülmesi gibi, tehlikeler vardır. Tüm bunların sanatı hayatla kaynaştırmak yerine, 



158 

gündelik hayatın dahi sanat kisvesi altında metalaşarak tüketilmesine hizmet ettiği 

anlaşılmalıdır. 

Günümüzde avangart sanatçıların gündelik hayatı dönüştürme arzusunun daha çok 

sanat ve aktivizmin bir aradalığı ile yürüyen bir ara alanda devam ettiği 

görülmektedir. Hayatı estetize etme uğraşlarının, bugün medyanın domine ettiği 

kültür endüstrisinin ürünlerine karşı mücadele veren hareketlerin içinde sürdüğü; 

bireylerin, sosyal sınıflar arasındaki eşitsizliğe yol açan ve özünde yabancılaştırıcı ve 

ayrıştırıcı ekonomi politikalarına karşı bir araya gelerek direnişe geçtiği durumlarda, 

açığa çıktığı görülmektedir. 

Nitekim bu türden hareketler, sanatın hayattan bağımsız bir kategori olarak var 

olmasına karşı çıkarak anti-sanat tavrını benimseyen Dadacıların veya gündelik 

hayatı yabancılaşmamış bir deneyime dönüştürmeyi arzulayan Sitüasyonist 

Enternasyonal hareketin amaçladığı gibi, estetik deneyimin herkesçe üretilebileceğini 

gösteren örneklerdir. 

Bugün birçoğumuza doğal olarak gelişen yahut kendiliğinden oluşmuş gibi görünen 

sanat-kamusal alan ilişkisinin, Courbet gibi sanatçıların verdikleri mücadeleler 

sonrası gelişebildiğini hatırlamak önemlidir. Özellikle içinde bulunduğumuz 

kapitalist dönemin koşullarında, geçmiş mücadelelerin izleri, yok edilme yahut 

gösterinin bir parçası haline getirilme tehdidiyle karşı karşıyadır. Böyle bir tehdidin 

farkında olmak, günümüz koşullarında gündelik hayatın sanatla dönüştürülmesinin, 

Debord’un deyimiyle, felsefenin gerçekleştirilmesinin önündeki engeli ortadan 

kaldırmanın ilk basamağıdır. 

Avangardın geçmişini günümüz koşullarında yeniden canlandırmak mümkün 

değildir. Buna karşın avangart sanat hareketlerine ait manifestoların ve kuramsal 

kitapların gözden geçirilerek, günün koşullarına göre yeniden ele alınması, 

geliştirilecek teorilere öncülük edecektir. Bu çalışmanın literatüre en önemli katkısı 

da bir direniş eylemi olarak sanatın, bugünün koşullarında gündelik hayatı 

dönüştürmesinin olanaklarını tartışmaya açmasıdır. 

Sanat üretiminin özerk bir faaliyet olarak sürdürülmesinin ön koşulu, geçmiş 

kazanımlar ışığında bugün sanatın devrimci süreçlerle yeniden ilişkilenmesidir. 

Hayatın yabancılaşmamış bir deneyim olarak yaşanması, bu ilişkinin yeniden 



159 

kurulması ile mümkündür. Direnişin olanakları gündelik hayatın içindedir ve her 

insan, hayatı estetize etme potansiyeline sahiptir. 

 



160 

KAYNAKLAR 

7 Mayıs 1981’de Louvain Katolik Üniversitesi’nde Prof. André Berten ile 

röportaj, “Michel Foucault: İçinde bulunduğumuz sisteme mahkum değiliz” çev. 

İlker Kocael., t.y. https://www.youtube.com/watch?v=N3nU44c5578&t=26s. 

 

Altınyıldız Artun, Nur, ve Ali Artun. Dada kılavuz: 1913-1923; Münih, Zürih, 

Berlin, Paris. Çeviren Nur Altınyıldız Artun, Ali Artun, Işık Ergüden, Elçin Gen, 

Can Gündüz, Ufuk Kılıç, Kemal Lichternest, Kaya Özsezgin, ve Mustafa Tüzel. 

Sanathayat Dizisi 42. İstanbul: İletişim Yayınları, 2018. 

 

Antliff, Allan. “Freedom, Individualism, Revolution: Courbet, Zola, Proudhon and 

Artistic Anarchism”. The Anarchist Library. Erişim 01 Mayıs 2022. 

https://theanarchistlibrary.org/library/allan-antliff-freedom-individualism-revolution. 

 

Apostol, Corina L. “Güvencesizlik ile Direniş Arasında Sanat İşçileri: Bir Tarih”. 

Çeviren Ayşe Boren ve Derya Yılmaz. skopbülten, 15 Aralık 2015. https://www.e-

skop.com/skopbulten/sanat-ve-direnis-guvencesizlik-ile-direnis-arasinda-sanat-

iscileri-bir-tarih/2737. 

 

Artun, Ali. “Kuramda Avangardlar ve Bürger’in Avangard Kuramı”. İçinde 

Avangard Kuramı. İstanbul: İletişim Yayınları, 2014. 

 

———, ed. Sanat Manifestoları: Avangard Sanat ve Direniş. Çeviren Kaya 

Özsezgin, Ufuk Kılıç, Can Gündüz, Elçin Gen, Mustafa Tüzel, Ece Erbay, Melih 

Cevdet Anday, Sabahattin Eyüboğlu, ve Erdoğan Alkan. İstanbul: İletişim Yayınları, 

2015. 

 

Bakçay Çolak, Ezgi. “Özgür Kazova İşgal Fabrikası ve Kooperatif Deneyimi: 

Gündelik Hayatı Örmek”. İçinde Küresel Ayaklanmalar Çağında Direniş ve Estetik, 

1. baskı., 291-320. Sanathayat Dizisi 34. İstanbul: İletişim Yayınları, 2015. 

 

Ball, Hugo. “Zamanın Dışına Kaçış: Bir Dada Günlüğü (1927)”. İçinde Dada 

kılavuz: 1913-1923; Münih, Zürih, Berlin, Paris, 59-65. İstanbul: İletişim Yayınları, 

2018. 

 

Benjamin, Walter. Teknik Olarak Yeniden Üretilebilirlik Çağında Sanat Yapıtı. 1. 

baskı. İstanbul: Zeplin Kitap, 2020. 

 

Bishop, Claire. Yapay Cehennemler: Katılımcı Sanat ve İzleyici Politikası. Editör 

Özge Açıkkol. Çeviren Mine Haydaroğlu. İstanbul: Koç Üniversitesi Yayınları, 

2018. 

 



161 

Boccioni, Umberto, Carlo Carra, Luigi Russolo, Giacomo Balla, ve Gino 

Severini. “Futurist Painting: Technical Manifesto”. İçinde Futurism: an Anthology. 

New Haven: Yale University Press, 2009. 

 

———. “Manifesto of the Futurist Painters”. İçinde Futurism: an Anthology. New 

Haven: Yale University Press, 2009. 

 

Breton, Andre. “Manifesto of Surrealism (1924)”. İçinde Manifestoes of Surrealism, 

çeviren Richard Seaver ve Helen R. Lane. The United States of America: The 

University of Michigan Press, 1969. 

 

Candil Erdoğan, Firdevs. Kazimir Maleviç. Editör Serap Yüzgüller. 1. Baskı. 

Sanatın Büyük Ustaları. İstanbul: Hayalperest Yayınevi, 2021. 

 

Cardinal, Roger. “Çözünür Kent: Sürrealist Paris Algısı”. Çeviren Nur Altınyıldız 

Artun. Sürrealizm ve Mimarlık, 21 Mayıs 2014. https://www.e-

skop.com/skopdergi/cozunur-kent-surrealist-paris-algisi/1964. 

 

Carr, Edward Hallett. Lenin’den Stalin’e Rus Devrimi, 1917-1929. Çeviren Levent 

Cinemre. İstanbul: Yordam Kitap, 2011. 

 

Clark, T. J. Image of The People: Gustave Courbet and The 1848 Revolution. 

Princeton, N.J.: Princeton University Press, 1982. 

 

Comte de Saint Simon, Claude-Henri de Rouvroy. “The  Artist, the Savant and 

the Industrialist”. İçinde Art in Theory, 1815-1900, çeviren Jonathan Murphy. United 

Kingdom: Blackwell Publishing, 1998. 

 

Corniso, Francesca. “İmajinist Bauhaus”. Çeviren Ali Artun. Skopdergi, 27 Şubat 

2019. https://www.e-skop.com/skopdergi/imajinist-bauhaus/4578. 

 

Çetinkaya, Y. Doğan, ve Foti Benlisoy. Gelecek 1917: Tarih, Devrim, Kültür. 

İstanbul: Habitus Yayıncılık, 2018. 

 

Çıvgın, İzzet, ve Remzi Yardımcı. Çağdaş Dünya Tarihi. 3. Basım. Eğiten Kitap 

Yayınevi, 2011. 

 

Debord, Guy. Gösteri Toplumu ve Yorumlar. Editör Işık Ergüden. Çeviren Ayşen 

Ekmekçi ve Okşan Taşkent. İnceleme Dizisi 26. Ayrıntı Yayınları, 2014. 

 

———. “Mücadeleyi Farklı Cephelere Yaymak: Politikada ve Sanatta Yeni Eylem 

Biçimleri ve Sitüasyonistler”. Çeviren Kaya Özsezgin. Skopdergi, 12 Mayıs 2016. 

https://e-skop.com/skopdergi/mucadeleyi-farkli-cephelere-yaymak-politikada-ve-

sanatta-yeni-eylem-bicimleri-ve-situasyonistler/2897. 

 

———. “The Situationists and the New Forms of Action in Politics or Art”. İçinde 

Guy Debord and The Situationist International: Texts and Documents, çeviren 

Thomas Y. Levin. Cambridge, Massachusetts, London England: The Mit Press, 

2002. 



162 

Debord, Guy, ve Pierre Canjuers. “Devrimci Programın Birliğini Tanımlamaya 

Doğru”. İçinde Sanat Manifestoları: Avangard Sanat ve Direniş. İletişim Yayıncılık, 

2015. 

 

Debord, Guy, ve Gil J. Wolman. “A User’s Guide to Detournement”. İçinde 

Situationist International Anthology. Berkeley, CA: Bureau of Public Secrets, 2006. 

 

Demos, T.J. “Zurich Dada: The Aesthetics of Exile”. İçinde The Dada Seminars. 

Washington, DC: National Gallery of Art, 2005. 

 

Dickerman, Leah, ed. Dada: Zurich, Berlin, Hannover, Cologne, New York, Paris. 

Washington, DC: National Gallery of Art, 2006. 

 

Dinçer, Yeşim. “Devrim ile Sanatın Yoldaşlığı”. İçinde 100. Yılında Ekim Devrimi, 

1. Baskı., 277-94. Yordam Kitap, 2017. 

 

Durkheim, Emile. Socialism and Saint-Simon. Editör Alvin W. Gouldner. Çeviren 

Charlotte Sattler. London: Taylor & Francis e-Library, 2009. 

 

Engels, Friedrich. Ütopyadan Bilime Sosyalizmin Gelişimi. Çeviren Erkin Özalp. 

Yordam Kitap, 2018. 

 

E-skop. “‘Bağımsız ve Devrimci Bir Sanat İçin’: Occupy MoMA”. skopbülten. 28 

Ocak 2012. https://www.e-skop.com/skopbulten/bagimsiz-ve-devrimci-bir-sanat-

icin-occupy-moma/539. 

 

Fırat, Begüm Özden, ve Aylin Kuryel, ed. Küresel Ayaklanmalar Çağında Direniş 

ve Estetik. 1. baskı. Sanathayat Dizisi 34. İstanbul: İletişim Yayınları, 2015. 

 

Foster, Hal. Gerçeğin Geri Dönüşü: Yüzyılın Sonunda Avangard. Çeviren Esin 

Hoşsucu. 2. baskı. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2017. 

 

Foster, Stephen C., ed. Hans Richter: Activism, Modernism, and the Avant-garde. 

Cambridge, Massachusetts, London England: The Mit Press, 1998. 

Freud, Sigmund. Düşlerin Yorumu 2. Çeviren Emre Kapkın. İstanbul: Payel 

Yayınevi, 1996. 

 

Gardiner, Michael. Gündelik Hayat Eleştirileri. Çeviren Deniz Özçetin, Babacan 

Taşdemir, ve Burak Özçetin. Ankara: Heretik Yayınları, 2016. 

 

Grindon, Gavin. “Sürrealizm Dada ve Çalışmanın Reddi: Radikal Avangardda 

Özerklik, Eylemcilik ve Toplumsal Katılım”. İçinde Küresel Ayaklanmalar Çağında 

Direniş ve Estetik, editör Aylin Kuryel ve Begüm Özden Fırat. İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2015. 

 

Guilmartin, John F., ve John W.R. Taylor. “Military Aircraft”. İçinde 

Encyclopaedia Britannica. Erişim 22 Mart 2021. 

https://www.britannica.com/technology/military-aircraft. 

 



163 

Günay, Yiğit. “Sovyet Avangart Sanatı: Eksik Kalan Arayış”. İçinde 100. Yılında 

Büyük Ekim Devrimi. İstanbul: Yazılama Yayınevi, 2017. 

 

Gündoğan, Ali Osman. Bergson. İstanbul: Say Yayınları, 2013. 

 

Hardt, Michael, ve Antonio Negri. Çokluk: İmparatorluk Çağında Savaş ve 

Demokrasi. Çeviren Barış Yıldırım. 3. baskı. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2020. 

 

Harrison, Charles, Paul Wood, ve Jason Gaiger, ed. Art in Theory, 1815-1900: 

An Anthology of Changing Ideas. United Kingdom: Blackwell Publishing, 1998. 

 

Hauser, Arnold. Sanatın Toplumsal Tarihi: Rokoko, Klasisizm, Romantizm, 

Naturalizm, Empresyonizm ve Film Çağı. Çeviren Yıldız Gölönü. 1. Baskı. Büyük 

Fikir Kitapları Dizisi 58. İstanbul: Remzi Kitabevi, 1984. 

 

Hausmann, Raoul, ve Richard Huelsenbeck. “Dadaizm Nedir ve Almanya’da Ne 

İstiyor? (1919)”. İçinde Dada Kılavuz, çeviren Nur Altınyıldız Artun. İstanbul: 

İletişim Yayınları, 2018. 

 

Hedges, Chris. “The Cost of Resistance”. Erişim 10 Temmuz 2022. 

https://www.truthdig.com/articles/the-cost-of-resistance/. 

 

Hobsbawm, Eric J. Devrim Çağı: Avrupa 1789-1848. Çeviren Bahadır Sina Şener. 

Ankara: Dost Kitabevi Yayınları, 2003. 

 

Hopkins, David. Dada and Surrealism: A Very Short Introduction. Very Short 

Introductions 105. Oxford ; New York: Oxford University Press, 2004. 

 

Huelsenbeck, Richard. “En Avant Dada: Bir Dadaizm Tarihi (1920)”. İçinde Dada 

kılavuz: 1913-1923; Münih, Zürih, Berlin, Paris, çeviren Nur Altınyıldız Artun, 68-

70. İstanbul: İletişim Yayınları, 2018. 

 

Kılçer, Cengiz. “Paris 1871 Komünü, Vendôme Sütunu ve bir ressam Gustave 

Courbet”. Yeni Ülke Dergisi (blog), 05 Nisan 2021. 

https://www.yeniulke.com.tr/2021/paris-1871-komunu-vendome-sutunu-ve-bir-

ressam-gustave-courbet-2401/. 

 

Knabb, Ken, çev. “Detournement as Negation and Prelude”. İçinde Situationist 

International Anthology, Rev. and Expanded Ed., 67-68. Berkeley, CA: Bureau of 

Public Secrets, 2006. 

 

Kurat, Akdes Nimet. Rusya Tarihi: Başlangıçtan 1917’ye Kadar. 2. Baskı. Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1987. 

 

Lasn, Kalle. Kültür Bozumu: Sonumuzu Hazırlayan Tüketim Çılgınlığından 

Kurtulmanın Yolları. Çeviren Cem Pekman ve Ahmet Ilgaz. İstanbul: Bağımsız 

Yayınlar, 2004. 

 

Lefebvre, Henri. Gündelik Hayatın Eleştirisi I. Çeviren Işık Ergüden. 4. İstanbul: 

Sel Yayıncılık, 2017. 



164 

———. Modern Dünyada Gündelik Hayat. Çeviren Işın Gürbüz. İstanbul: Metis 

Yayınları, 2020. 

 

Lunaçarski, Anatoli. Devrim ve Sanat: Denemeler, Konuşmalar, Notlar. Çeviren 

Süheyla Kaya ve Saliha Kaya. Ankara: İnter Yayınları, 2000. 

 

Marinetti, F. T. “Fütürizm Manifestosu”. İçinde Sanat Manifestoları: Avangard 

Sanat ve Direniş, çeviren Kaya Özsezgin. İstanbul: İletişim Yayınları, 2015. 

 

———, ed. Poesia. Milano, 1909. 

https://bluemountain.princeton.edu/pdfs/periodicals/bmtnaai/issues/1909/02_01/bmtn

aai_1909-02_01.pdf. 

 

———. “The Variety Theater”. İçinde Futurism: an Anthology, 159-64. New Haven: 

Yale University Press, 2009. 

 

Marinetti, F. T., Emilio Settimelli, ve Bruno Corra. “The Futurist Synthetic 

Theater”. İçinde Futurism: an Anthology, 204-9. New Haven: Yale University Press, 

2009. 

 

Marx, Karl. Louis Bonaparte’ın On Sekiz Brumaire’i. Çeviren Tanıl Bora. 5. baskı. 

İletişim Yayınları 1500. İstanbul: İletişim Yayınları, 2020. 

 

McNeill, William H. Dünya Tarihi. Çeviren Alaeddin Şenel. Ankara: İmge Kitabevi, 

2019. 

 

McWilliam, Neil. Dreams of Happiness: Social Art and The French Left, 1830-

1850. Princeton, N.J: Princeton University Press, 1993. 

 

Merriman, John. Rönesans’tan Bugüne Modern Avrupa Tarihi. Çeviren Şükrü 

Alpagut. İstanbul: Say Yayınları, 2020. 

 

Nochlin, Linda. “The Invention of the Avant-Garde: France, 1830-1880”. İçinde 

The Politics of Vision: Essays on Nineteenth-Century Art and Society. New York: 

Harper & Row Publishers, 1989. 

 

Passeron, Rene. Sürrealizm Sanat Ansiklopedisi. Çeviren Sezer Tansuğ. Birinci 

Basım. İstanbul: Remzi Kitabevi, 1982. 

 

Pezolet, Nicola. “The Cavern of Antimatter: Giuseppe ‘Pinot’ Gallizio and the 

Technological Imaginary of the Early Situationist International”. Grey Room 38 

(Ocak 2010): 62-89. https://doi.org/10.1162/grey.2010.1.38.62. 

 

Pezzini, Barbara. “The 1912 Futurist Exhibition at the Sackville Gallery, London: 

An Avant-Garde Show within the Old-Master Trade”, 1912, 9. 

 

Poggioli, Renato. The Theory of the Avant-Garde. Çeviren Gerald Fitzgerald. 

Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1968. 

 



165 

Price, Roger. 1848 Devrimleri. Çeviren Nail Kantemir. İstanbul: Babil Yayınları, 

2000. 

Puchner, Martin. Marx ve Avangard Manifestolar: Devrimin Şiiri. Çeviren Çağrı B. 

Kasap. İstanbul: Altıkırkbeş Yayın, 2012. 

 

Rainey, Lawrence S. “Introduction: F. T. Marinetti and the Development of 

Futurism”. İçinde Futurism: an Anthology. New Haven: Yale University Press, 2009. 

 

Rainey, Lawrence S., Christine Poggi, ve Laura Wittman, ed. Futurism: An 

Anthology. New Haven: Yale University Press, 2009. 

 

Riat, Georges. Gustave Courbet. Çeviren Michael Locey. New York: Parkstone 

International, 2012. 

 

Ricci, Benedetta. “The Shows That Made Contemporary Art History: The 

International Surrealist Exhibition of 1938”. Erişim 16 Mart 2021. 

https://magazine.artland.com/the-shows-that-made-contemporary-art-history-the-

international-surrealist-exhibition-1938/. 

 

Rosemont, Penelope. Surrealist Women: An International Anthology. Surrealist 

Revolution Series. London: Athlone Press, 1998. 

 

Rude, George. Fransız Devrimi. Çeviren Ali İhsan Dalgıç. İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2020. 

 

Sartre, Jean-Paul. Varlık ve Hiçlik: Fenomenolojik Ontoloji Denemesi. Çeviren 

Turhan Ilgaz ve Gaye Çankaya Eksen. İstanbul: İthaki Yayınları, 2021. 

 

Schneede, Uwe M. “Exposition Internationale du Surréalisme, Paris 1938”. Çeviren 

Mustafa Tüzel. skopdergi, 21 Mayıs 2014. https://www.e-

skop.com/skopdergi/exposition-internationale-du-surr%C3%A9alisme-paris-

1938/1941. 

 

Scott, James C. Tahakküm ve Direniş Sanatları: Gizli Senaryolar. Çeviren Alev 

Türker. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2018. 

 

Stracey, Frances. “Destruktion Rsg-6: Towards A Situationist Avant-Garde Today”. 

İçinde Neo-Avant-Garde. Amsterdam - New York: Rodopi Yayınları, 2006. 

 

Strydom, Piet. “Theories of the Avant-Grade”, 1984. 

https://doi.org/10.13140/RG.2.1.4925.4805. 

 

Şener, Sevda. Dünden Bugüne Tiyatro Düşüncesi. Ankara: Dost Kitabevi, 2010. 

 

Taner, Haldun, Metin And, ve Özdemir Nutku, ed. Tiyatro Terimleri Sözlüğü. 

Ankara Üniversitesi Basımevi, Türk Dil Kurumu Yayınları, 1966. 

 

Taylor, Joshua C. Futurism (Sergi Kataloğu). New York: The Museum of Modern 

Art, 1961. Exhibition URL: www.moma.org/calendar/exhibitions/2821. 

 



166 

Thompson, Nato. İktidarı Görmek: 21. Yüzyılda Sanat ve Aktivizm. Çeviren Erden 

Kosova. 1. Baskı. İstanbul: Koç Üniversitesi Yayınları, 2018. 

Tiber, Gilles. “Romantizm ve Fransız Devrimi”. İçinde Romantizm Sanat 

Ansiklopedisi, çeviren Özdemir İnce. İstanbul: Remzi Kitabevi, 1988. 

 

Tilly, Charles. Avrupa’da Devrimler: 1492-1992. Çeviren Özden Arıkan. 1. baskı. 

İstanbul: Alfa Yayınları, 2016. 

 

Tonini, Paolo. I Manifesti Del Futurismo Italiano. Brescia: L’arengario Studio 

Bibliografico, 2011. 

 

Vaneigem, Raoul. Gençler İçin Hayat Bilgisi El Kitabı: Gündelik Hayatta Devrim. 

Çeviren Işık Ergüden ve Ali Çakıroğlu. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1996. 

 

Wollen, Peter. “Bitter Victory: The Art and Politics of the Situationist 

International”. İçinde On the Passage of a Few People Through a Rather Brief 

Moment in Time: The Situationist International 1957-1972. Cambridge, 

Massachusetts, London England: The Mit Press, 1989. 

 

Yılmaz, Uğur. “Göstergebilimsel Çözümlemelerle Realist Sanat Eserlerinin 

Sosyolojik Anlatıları Üzerine İncelemeler”. Ordu Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi 11, sy 3 (25 Kasım 2021): 837-52. 

https://doi.org/10.48146/odusobiad.991774. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



167 

ÖZGEÇMİŞ 

 

 

Selin Yağmur Sönmez, 2012 yılında Marmara Üniversitesi Atatürk Eğitim Fakültesi 

Resim-iş Öğretmenliği Bölümü’nde eğitim almaya başladı. 2014-15 döneminde 

Erasmus+ programı kapsamında Jan Evangelista Purkyne Üniversitesi’nin Sanat ve 

Tasarım Fakültesi’nde eğitimine devam etti. 2016-2019 yılları kurucuları arasında 

yer aldığı bağımsız bir sanat inisiyatifinde alternatif sanat eğitim metotları üzerine 

çalışmalar yürüttü. 2017 yılında Marmara Üniversitesi’nden mezun oldu. Marmara 

Üniversitesi bünyesinde eğitim süreçlerini belgeleme amacıyla H. Avni Öztopçu 

tarafından başlatılan ve öğrenciler tarafından sürdürülen “ders BELGELİĞİ” 

çalışmalarına aktif katılım sağladı. Yurt içinde ve yurt dışında bağımsız sergi 

projelerinin yürütücülüğünü üstlendi. 2017 yılında Mimar Sinan Güzel Sanatlar 

Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Temel Eğitim Bölümü Temel Sanat ve Tasarım 

Programı’nda yüksek lisans eğitimine başladı. Sanatçı ve sanat eğitimcisi olarak 

çalışmakta olan Sönmez, gündelik hayatın sanatla ilişkisi ve sanatın hayatı 

dönüştürücü etkisi üzerine teorik ve pratik çalışmalar yürütmektedir.


