
GAZETECİLİK ANABİLİM DALI

EYLÜL 2016

T.C.

GAZİ ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ

E
Y

L
Ü

L
 2
0
1
6

G
A

Z
E

T
E

C
İL

İK
 A

N
A

 B
İL

İM
 D

A
L

I
H

Ü
L
Y

A
E

R
A

S
L

A
N

DOKTORA

TEZİ

HÜLYA ERASLAN

OSMANLI BANKASI BASKINI' NIN (1896) 
OSMANLI ERMENİ BASININDA ELE ALINIŞI  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



OSMANLI BANKASI BASKINI’NIN (1896) OSMANLI ERMENİ BASININDA ELE ALINIŞI   

 

 

 

 

 

Hülya ERASLAN 

 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

GAZETECİLİK ANA BİLİM DALI 

GAZETECİLİK BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

GAZİ ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  

 

 

 

 

 

EYLÜL  2016



Hülya ERASLAN tarafından hazırlanan "Osmanlı Bankası Baskını'nın (1896) Osmanlı Ermeni Basınında 

Ele Alınışı" adlı tez çalışması aşağıdaki jüri tarafından OY BiRLiĞi / ev ÇOKLUĞU ile Gazi Üniversitesi 
Gazetecilik Anabilim Dalında DOKTORA TEZi olarak kabul edilmiştir. 

Danışman: Prof. Dr. Ayhan BiBER 

Halkla ilişkiler ve Tanıtım, Gazi Üniversitesi 

Bu tezin; kapsam ve kalite olarak Doktora Tezi olduğunu onaylıyorum/0Aaylı:ıııııyoıuııı 

Üye: Prof. Dr. Özlen ÖZGEN 

Halkla ilişkiler ve Tanıtım, Gazi Üniversitesi 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Doktora Tezi olduğunu onaylıyorum/gnaylamıı,·orul'l'l 

Üye (Başkan): Prof. Dr. Birsen KARACA 

Kafkas Dilleri ve Kültürleri, Ankara Üniversitesi 
..... 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Doktora Tezi olduğunu onaylıyorum/o.nayliHfııyorul'l'l 

Üye: Prof. Dr. Nazife GÜNGÖR 

Medya ve iletişim Sistemleri / Yeni Medya ve Gazetecilik, Üsküdar Üniversitesi 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Doktora Tezi olduğunu onaylıyorum/onaylaFt1ıyoruR1 

Üye: Prof. Dr. Cem YAŞiN 

Gazetecilik, Gazi Üniversitesi 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Doktora Tezi olduğunu onaylıyorum/on.ıyl.ımıyerum 

Tez Savunma Tarihi: 19.09.2016 

� ...... :: .. �--� 

,, 

Jüri tarafından kabul edilen bu tezin Doktora Tezi olması için gerekli şartları yerine getirdiğini 

onaylıyorum. 

Sosyal B 





iv 

 

OSMANLI BANKASI BASKINI’NIN (1896) OSMANLI ERMENİ BASININDA ELE ALINIŞI   

 (Doktora Tezi) 

 

Hülya ERASLAN  

 

GAZİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

Eylül 2016 

 

ÖZET 

1878  Berlin  Konferansı’yla  birlikte  uluslararası  nitelik  kazanan  Ermeni  sorunu,  dönemin  egemen  güçleri 
tarafından ‐İngiltere başta olmak üzere Rusya, Fransa, Avusturya Macaristan ve Almanya‐ yaratılmış, Osmanlı 
Devleti’nin  iç  siyasetine  karışmanın  bir  aracı  olarak  kullanılmıştır.  Osmanlı  topraklarında  Sırp  isyanı  ile 
başlayan milliyetçilik hareketinin son temsilcisi Osmanlı Ermenileri olmuşlardır. Büyük güçlerin desteklerine 
güvenerek özellikle 1890’lardan  sonra Anadolu  topraklarında  isyan başlatan Hınçak ve Taşnak Komiteleri, 
şiddet ve terörü amaçlarına ulaşmada meşru bir yöntem olarak kabul etmişlerdir. 1890‐1896 yılları arasında 
İstanbul da dâhil olmak üzere Anadolu’da gerçekleştirdikleri eylemlerde  çok  sayıda Ermeni  ve Müslüman 
hayatını kaybetmiştir. Osmanlı ve Ermeni tarih  literatüründe “isyan”, “katliam”, “kıyam” olarak tanımlanan 
bu olaylar ve sonuçları Osmanlı toplumsal yaşamını derinden etkilemiştir. Çalışmamızın konusunu oluşturan 
Taşnak Ermeni Komitesi öncülüğünde İstanbul’da gerçekleştirilen “1896 Osmanlı Bankası Baskını” bu olayların 
en  çok  ses  getireni  olmuştur.  Bu  olay, Osmanlı  Ermeni  toplumu  üzerinde  kısa  ve  uzun  vadeli  çok  çeşitli 
sonuçlar yaratmıştır. Osmanlı Devleti’nin finans merkezi olan, İngiliz ve Fransız sermayeli Osmanlı Bankasının 
Ermeni milliyetçileri tarafından hedef seçilmesinin temelinde Ermeni sorununun çözümünde Avrupalı güçleri 
bir an önce harekete geçirip, kalıcı sonuçlar alma isteği vardır. 19. yüzyıl, Osmanlı Ermeni toplumu için sınıfsal, 
mezhepsel, kültürel, toplumsal, siyasal ve ekonomik olarak dönüşüm ve değişim yüzyılıdır. Ermeni toplumu, 
İstanbul ve Taşra Ermenisi ayrılığı başta olmak üzere mezhepsel olarak Gregoryan, Protestan, Katolik; sınıfsal 
olarak  üst  (bürokrat,  amira),  orta  (esnaf,  zanaatkâr,  gazeteci,  yazar),  alt  (hamal)  katmanlardan  oluşur. 
Avrupa’da eğitim görüp gelen Jön Ermenilerle birlikte, ihtilalci hareketlerden etkilenen gruplar olduğu kadar, 
var olan düzenin korunup gitmesinden yana olanlar, Abdülhamit tarafgirliği yapanlar da vardır. Bu çalışmada 
Osmanlı Bankası Baskını olayı üzerinden  yola  çıkarak  çok  katmanlı Osmanlı  Ermeni  toplumunun  yaşanan 
olaylardan  nasıl  etkilendiği,  dönemin  Osmanlı  Ermeni  basını  üzerinden  okunmaya  çalışılmıştır. 
İmparatorluk’ta  1831  yılında  yayımlanan  Takvim‐i  Vekâyi’nin  Ermenice  nüshasıyla  başlayan  Ermeni 
gazeteciliği,  yüzyılın  ikinci  yarısından  itibaren  hızla  gelişmiş,  özellikle  1890’lı  yıllarda  gazete  İstanbul  ve 
taşradaki  Ermeni  cemaati  için  ‐okuryazarlılık  ve  gazeteye  erişim  koşullarındaki  tahmini  bilgilere  rağmen‐ 
önemli bir iletişim aracı olabileceğinin işaretlerini vermeye başlamıştır. Bu çalışmayla banka baskını olayından 
hareketle İmparatorluk’ta yayımlanan Ermeni gazetelerinin yayın politikaları ortaya konulmuştur. Uluslararası 
sistemin temsilcisi olan Osmanlı Bankasının işgali ve ardından yaşanan olayların Osmanlı Ermenilerinin rutin 
hayatını nasıl etkilediği, ne tür değişim ve dönüşümlere yol açtığı kendi günlük ve haftalık gazeteleri üzerinden 
incelenmiştir.  İşgalin  ve  olayların  yaşandığı  sırada  İstanbul’da  yayımlanan  üç  gazete  ile  birlikte‐  Cerîde‐i 
Şarkiye, Mecmûa‐i Ahbâr ve Manzûme‐  i Efkâr‐  istibdat koşullarının daha az hissedildiği Varna’da çıkarılan 
İravunk  adlı  gazetenin  yayın  politikasında  Ermeni  sorununun  nasıl  ele  alındığı,  nasıl  tarihselleştirildiği  ve 
çözümü için nasıl bir kamuoyu yaratma pratiği oluşturulduğu saptanmıştır. 
 
 
 
Bilim Kodu  :  2179, 2045, 2076, 2175, 2234, 2292, 2294, 4008    
Anahtar Kelimeler   :  Osmanlı Ermeni Basın Tarihi, Ermeni Basın Tarihi. Osmanlı Bankası Baskını,     
                                               Mecmûa‐i Ahbâr, Cerîde‐i Şarkiye, İravunk, Manzûme‐i Efkâr, İletişim Tarihi.  
Sayfa Adedi  :  321 
Tez Danışmanı   : Prof. Dr. Ayhan BİBER             



v 

 

 
 

THE RAID OF THE OTTOMAN BANK (1896) IN THE OTTOMAN ARMENIAN PRESS 

(Ph. D. Thesis) 

Hülya ERASLAN 

 

GAZİ UNIVERSITY 

INSTITUTE OF SOCIAL SCIENCES 

September 2016 

 

ABSTRACT 

The Armenian question, which acquired international qualification by means of the Congress of Berlin in 1878, 
was constituted by the sovereign powers of the period – particularly England, Russia, France, Austria Hungary, 
and Germany‐, and it was used as a tool to interfere in the internal affairs of the Ottoman Empire. The last 
actor of  the nationalism movement starting with  the Serbian uprising  in  the Ottoman  territories was  the 
Ottoman Armenians. The Dashnak and Hunchak Committee,  relying on  the support of  the Great Powers, 
started  a mutiny  in  Anatolian  territories  particularly  after  1890s  adopting  the  violence  and  terror  as  a 
legitimate way to reach their goal. Between 1890 and 1896, many Armenians and Muslims were killed  in 
nearly 40 incidents in Anatolia as well as in İstanbul. These events, described as “uprising”, “massacre”, and 
“mutiny” in the literature of the Ottoman and Armenian history, and their results influenced the Ottoman 
society deeply. “The Raid of the Ottoman Bank”  in 1896  in  İstanbul by the Armenians  led by The Dashnak 
Armenian Committee, which is also the subject of the study, was one of these events that made a tremendous 
impact. This event brought in wide range of short‐ and long‐term consequences on the Ottoman Armenian 
society. The underlying reason why they targeted the Ottoman Bank, which was a financial center established 
by England, and later France became a partner, was that they desired to provoke the European Powers to get 
involved  in  the Armenian Question  to attain positive  results. The 19th  century was  the era  in which  the 
Ottoman  Armenian  society  experienced  a  class,  sectarian,  cultural,  social,  political,  and  economic 
transformation. In addition to the gap between İstanbul Armenians and Anatolian Armenians, which is the 
primary  class  difference  among  the  Ottoman  Armenians,  there  exist  denominational  classes,  namely 
Gregorian, Protestant, and Catholic, and class differences, namely the upper class (bureaucrats, amiras), the 
middle class (tradespeople, artisans, journalists, authors), and the lower class (hamal). Besides, there were 
some groups negatively affected by the revolutionary movements, Young Armenians studied in Europe, and 
also some other groups advocating the preservation of the existing order and also supporting Abdulhamit II. 
In the Ottoman Empire, Armenian journalism began with the Armenian copy of Takvim‐i Vekâyi published in 
1831, which progressed rapidly in the second half of 1890s, and it became an important communication tool 
for Armenians in İstanbul and Anatolia in 1890s, even though their literacy rate and access conditions are not 
known. In the present study, the agendas and the policies of the Armenian press in the Ottoman Empire were 
determined through the raid of the Ottoman Bank. How the raid of the Ottoman Bank, which was an actor of 
the international system, and the events after the raid affected the Ottoman Armenian routine life, and what 
kind of transformations and changes were caused by this incident were examined through daily and weekly 
Ottoman Armenian newspapers.  In  the present study, how  the Armenian Question  is discussed, how  the 
events are historicized, and how a public opinion is created to solve the problems were identified through an 
analysis of  the publishing policies of  three newspapers published  in  İstanbul  (Cerîde‐i  Şarkiye, Mecmûa‐i 
Ahbâr,  and Manzûme‐i  Efkâr)  and  one  newspaper  (İravunk)  published  in Varna, where  the  presence  of 
autocratic conditions is felt less. 
Science Code   : 2179, 2045, 2076, 2175, 2234, 2292, 2294, 4008          
Key Words      : Ottoman Armenian Press, Armenian Press, The raid of the Ottoman Bank (1896)    
     Mecmûa‐i Ahbâr, Cerîde‐i Şarkiye, İravunk, Manzûme‐i Efkâr, History of   
    Communication 
Page Number         : 321 
Supervisor   : Prof. Dr. Ayhan Biber 



vi 

 

TEŞEKKÜR 

Bu çalışmada tez danışmanlığımı Prof. Dr. Naci BOSTANCI’dan devralan, Kastamonu 

İletişim  Fakültesi’nde dekan olmasına  rağmen  tez danışmanlığımı  sürdüren  ve desteğini 

üzerimden çekmeyen Prof. Dr. Ayhan BİBER’e en içten teşekkürlerimi sunarım. 

Ermenice eğitimime yoğun katkı veren ve bana her zaman yol gösterici olan Prof. 

Dr.  Birsen  KARACA’ya,  İstanbul’daki  varlığıyla  akademik  ilerleyişime  yardımlarını  eksik 

etmeyen,  Ankara’daki  ziyaretlerinde  tez  yazım  sürecime  ilgi  gösteren  Prof.  Dr.  Nazife 

GÜNGÖR’e, akademik sohbetlerimizde daha iyisi için zihin açıcı tavsiyelerde bulunan Prof. 

Dr. Özlen ÖZGEN’e ve Prof. Dr. Cem YAŞİN’e çok teşekkür ederim. 

  

 



vii 

 

 
 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖZET ...................................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ............................................................................................................................... v 

TEŞEKKÜR .............................................................................................................................. vi 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................................... vii 

ÇİZELGELERİN LİSTESİ ............................................................................................................ xi 

KISALTMALAR ....................................................................................................................... xii 

TRANSKRİPSİYON ................................................................................................................ xiii 

1. GİRİŞ ................................................................................................................................. 1 

2. 19. YÜZYIL OSMANLI ERMENİLERİ VE ERMENİ BASINI ...................................... 33 

2.1. 19. Yüzyıl Osmanlı Ermeni Toplumu .......................................................................... 33 

2.1.1. 19. Yüzyıl Osmanlı Ermeni Toplumu ve Dinsel Yapı ........................................ 33 

2.1.2. 19. Yüzyıl Osmanlı Ermeni Nüfusu ve Meslekleri ............................................ 36 

2.1.3. 19. Yüzyıl Osmanlı Ermeni Toplumu Tanzimat ve Islahat Fermanları ............. 43 

2.1.3.1. Ermeni Nizamnamesi ........................................................................ 46 

2.1.4. 19. Yüzyıl Osmanlı Ermeni Toplumu ve Millîyetçilik ....................................... 48 

2.1.4.1. Misyoner Faaliyetlerinin Etkisi ..................................................................... 51 

2.1.4.1.1. Katolik Misyonerler ........................................................... 52 

2.1.4.1.2. Protestan Misyonerler ...................................................... 53 

2.1.4.2. Mıhitarist   Öğreti .............................................................................. 57 

2.2. 19. Yüzyıl Osmanlı Ermeni Basını............................................................................... 59 

2.2.1. Osmanlı Ermeni Basınının Doğduğu ve Geliştiği Ortam: Basımdan 
Basına .............................................................................................................. 59 

2.2.2. 19.Yüzyıl Osmanlı Ermeni Basını ..................................................................... 69 

2.2.2.1. Osmanlı Ermeni Basını ve Kültürel Modernleşme ............................ 69 



viii 

 

Sayfa 

2.2.2.2. Okuyan Ermeni Kamusu ve Osmanlı Kamuoyu ................................. 71 

2.2.2.3. Dilde Sadeleşme ve Ermeni Harfli Türkçe Basın ................................ 78 

2.2.2.4. Tanzimat Dönemi Ermeni Basını ....................................................... 85 

2.2.2.4.1. Osmanlı Topraklarında Ermenice İlk Özel Dergi: Dinî 
Propaganda Aracı ............................................................. 92 

2.2.2.5. II. Abdülhamit Dönemi ve Basın ...................................................... 100 

2.2.2.5.1. II. Abdülhamit ve Ermeni Basını ...................................... 102 

2.2.2.5.2. Sansür ve Hukuki Uygulamalar ....................................... 108 

2.2.2.5.3. Sansür Uygulamaları ....................................................... 109 

3. ERMENİ SORUNU VE OSMANLI BANKASI BASKINI ........................................... 117 

3.1. Büyük Güçler ve Ermeni Sorunu .............................................................................. 117 

3.2. Ermeni Sorununu Önceleyen İlk İsyanlar: Sırp, Yunan, Bosna Hersek ve Bulgar 
Ayaklanmaları .......................................................................................................... 121 

3.3. Ermeni Sorununun Ortaya Çıkışı: Ayastefanos ve Berlin Antlaşmaları ................... 124 

3.3.1. Ayastefanos Antlaşması ................................................................................ 126 

3.3.2. Berlin Konferansı ve Ermeni Sorunu ............................................................. 130 

3.4. Ermeni Komiteleri ve İsyanlar Dönemi .................................................................... 133 

3.4.1. Hınçak Komitesi ............................................................................................. 136 

3.4.2. Taşnak Komitesi ............................................................................................ 137 

3.4.3. İsyanlar Dönemi ............................................................................................ 138 

3.4.3.1. Zeytûn İsyanları ............................................................................... 138 

3.4.3.2. Kumkapı Gösterisi ........................................................................... 141 

3.4.3.3. Sasun İsyanı ..................................................................................... 144 

3.4.3.4. Bâb‐ı Âli Gösterisi (18 Eylül 1895) ................................................... 146 

3.5. Osmanlı Bankası Baskını .......................................................................................... 149 

3.5.1. Baskın Öncesindeki Gelişmeler ..................................................................... 149 



ix 

 

 
 

Sayfa 

3.5.1.1. Baskın Öncesi Komitenin Elçiliklere Gönderdiği Bildiriler ............... 152 

3.5.2. Banka Baskını Olayı ....................................................................................... 156 

3.5.2.1. Banka Baskınının Yansımaları .......................................................... 171 

4. OSMANLI ERMENİ BASINI ve OSMANLI BANKASI BASKINI ............................ 181 

4.1. Osmanlı Bankası Baskını Arifesinde Osmanlı Ermeni Basını ................................... 181 

4.2. Mecmûa‐i Ahbâr (1884‐1914) ve Osmanlı Bankası Baskını .................................... 188 

4.2.1. Mecmûa‐i Ahbâr ’ın Biçim ve İçerik Özellikleri ............................................. 188 

4.2.2. Mecmûa‐i Ahbâr ve Osmanlı Bankası Baskını ............................................... 191 

4.3. Cerîde‐i Şarkiye (1885‐1921) ve Osmanlı Bankası Baskını ....................................... 209 

4.3.1. Cerîde‐i Şarkiye’nin Biçim ve İçerik Özellikleri .............................................. 209 

4.3.2. Cerîde‐i Şarkiye ve  Osmanlı Bankası Baskını ................................................ 212 

4.4. Manzûme‐i Efkâr (1866‐1917) ve Osmanlı Bankası Baskını .................................... 242 

4.4.1. Manzûme‐i Efkâr’ın Biçim ve İçerik Özellikleri .............................................. 242 

4.4.2. Manzûme‐i Efkâr ve Osmanlı Bankası Baskını .............................................. 247 

4.5. İravunk (1896‐1911) ve Osmanlı Bankası Baskını ................................................... 259 

4.5.1. İravunk’un Biçim ve İçerik Özellikleri ............................................................ 259 

4.5.2. İravunk ve Osmanlı Bankası Baskını .............................................................. 264 

5. SONUÇ ......................................................................................................................... 277 

KAYNAKLAR ........................................................................................................................ 283 

EKLER .................................................................................................................................. 297 

Ek‐1. İravunk (1. Sayfa) ................................................................................................... 298 

EK‐2. Mecmûa‐i Ahbâr(4‐1. Sayfa) ................................................................................. 302 

EK‐3. (Manzûme‐i Efkâr (4‐1. Sayfa)............................................................................... 304 

EK‐4. Cerîde‐i Şarkiye  (1. Sayfa) ..................................................................................... 307 

EK‐5. Osmanlı Bankasının 1890’lara Ait Bir Fotoğrafı (L’Illustration, 1896:185)............ 311 



x 

 

Sayfa 

EK‐6. Bankalar Caddesi 1892 .......................................................................................... 311 

EK‐7. Bankalar Caddesinin Yeni Görüntüsü .................................................................... 312 

EK‐8. Eski Osmanlı Bankasının Yeni Hali (Salt Müze ve Kütüphane) .............................. 313 

EK‐9. Baskının Gerçekleştiği Dönemde Karekin Pastırmacıyan (Armen Garo)............... 314 

EK‐10. Dr. Karekin Pastırmacıyan, (Pasdermadjian, 1918:X). ........................................ 314 

EK‐11. Bedros Paryan (Papken Suni) .............................................................................. 315 

EK‐12. Bedros Paryan’ın Mezuniyet Fotoğrafı (arka sıra sağdan üçüncü) ..................... 315 

EK‐13. Hayk Tiryakiyan (Hraç Andresyan) ...................................................................... 316 

EK‐14. Marsilya’ya Gönderilen On Yedi Komiteciye Ait Olduğu İddia Edilen 
Fotoğraf (L’Illustration, 1896:352). .................................................................... 316 

EK‐15. Osmanlı Bankası Baskını’nı Betimleyen Tasvirler ................................................ 317 

EK‐16. Olaylardan Sonra Bulunan Bombalar (Feigl, 1984:69) ........................................ 317 

EK‐17. Olaylar Sırasında Tahrip Olan Bir İşyeri Resmi (Throsine, 1897:51) ................... 318 

ÖZGEÇMİŞ .......................................................................................................................... 319 

 

 



xi 

 

 
 

ÇİZELGELERİN LİSTESİ 

Çizelge  Sayfa 

Çizelge 3.1. Marsilya’ya giden 17 kişinin kimler olduğu bilgisi .......................................... 168 



xii 

 

KISALTMALAR 

Bu çalışmada kullanılmış kısaltmalar açıklamaları ile birlikte aşağıda sunulmuştur.  

Kısaltmalar                                 

BOA  : Başbakanlık Osmanlı Arşivi  

Çev  :  Çeviren 

FO  : Foreign Office  

Haz  : Hazırlayan  

HR. SYS.   : Hariciye Nezareti Siyasi Kalemi 

NARA  : National Archives  

OBA  : Osmanlı Bankası Arşivi  

Y. PRK. KOM.   : Yıldız Perakende Komisyonlar Maruzatı 

Y. PRK.BŞK.   : Yıldız Perakende Evrakı Bâskitabet Dairesi Maruzatı 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   



xiii 

 

 
 

TRANSKRİPSİYON 

Ermenice sözcük ya da 

sözcük grupları  

Batı Ermenice-Türkçe 

Transkripsiyonu  

Doğu Ermenice-Türkçe 

Transkripsiyonu  

 

 Մխիթարեան Mıkhitaryan  Mıhitaryan  

Թագվիմի Վագայի Լրոյ 

Գիր 

Takvim-i Vekâyi Lıro Kir Takvim‐i Vekâyi Lıro Gir 

կաթողիկոս Gatoğigos  Katoğikos  

Դրոշակ Troşag  Droşak  

Ազգային 

Սահմանադրություն 

Հայոց 

Azkayin Sahmanatrutyun 

Hayots  

Azgayin Sahmanadrutyun 

Hayots 

Մէճմուաի Ախպար Mecmûa‐i Akhbâr  Mecmûa-i Ahbâr 

Իրաւունք İravunk  İravunk  

Մանզումէի եֆքար Manzûme‐i Efkâr  Manzûme-i Efkâr 

Ճէրիտեի Շարգիյէ Cerîde‐i Şarkiye   Cerîde-i Şarkiye 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiv 

 

Tezde Yer Alan Ermeni İsimlerinin Ermenice ve Türkçe Kullanımları1   

Յակոբ Ժ. Հաչիկյան Agop J. Hacikyan  Agop J. Haçikyan 

Անահիտ Տեր‐Մինասյան  Anaide Ter Minassian  Anaide Ter Minasyan 

Արման Ժ.Կիրակոսյան  Arman J. Kirakossian    Arman J. Kirakosyan 

Ավետիս Սանջյան Avedis K. Sanjian  Avedis K. Sanjyan 

Ավետիս Նազարբեկյան  Avetis Nazarbekian  Avetis Nazarbekyan  

Պետրոս Տէր Մաթոսեան 
 

Bedross Der Matossian  Bedros Der Matosyan 

Տիգրան Մեսրոպ Գալիջյան  Dikran Mesrob Kaligian  Dikran Mesrob Kaligyan 

Գաբրիել Բասմաջյան  Gabriel Basmajian  Gabriel Basmacıyan  

Հակոբ Մեղապարտ  Hagop Meğabard  Agop Meğabard  

Յոսեփ Վարդանեան  Hosep Vartanian  Hosep Vartanyan 

Ճենիֆըր Մանուկյան  Jennifer Manoukian  Jennifer Manukyan 

Գարեգին Փաստրմաճեան  Karekin Pasdermadjian  Karekin Pastırmacıyan 

Գևորգ Բարդակչյան   Kevork B. Bardakjian  Kevork B. Bardakçıyan 

Գրիգոր Յակոբ Բասմաճեան Krikor Agop Basmajian Krikor Agop Basmacıyan 

Լուիզ Նալբանդյան  Louise Nalbandian   Louise Nalbantyan 

Մանուկ ժ. Սոմակեան  Manoug J. Somakian Manuk J. Somakyan 

Մարի Քիլբորն Մաթոսյան Mary Kilbourne Matossian  Mary Kilbourne Matosyan  

Մեսրոպ Կ. Գրիգորեան  Mesrob K. Krikorian  Mesrob K. Krikoryan 

Փոլ Բապուճեան  Paul B. Paboudjian   Paul B. Pabuçyan  

Նուրհան Ուզունեան  Nourhan Ouzounian  Nurhan Uzunyan 

Փիթեր Բալաքյան  Peter Balakian  Peter Balakyan 

Ռեյմոնդ Հ. Գևորգյան  Raymond H. Kevorkian  Raymond H. Kevorkyan  

Ռազմիկ Փանոսյան  Razmik Panossian  Razmik Panosyan  

Ռիչարդ Հովհաննիսյան  Richard Hovannisian  Richard Hovanisyan 

Սիմոն Փայասլյան  Simon Payaslian  Simon Payaslıyan 

Սիմոն Զավարյան  Simon Zavarian  Simon Zavaryan 

 Ստեփան Զօրյան  Stepan Zorian  Stepan Zoryan  

Հովհաննես  Տերոյենց Պատվելի 

Չամուրճյան 
 

Teroyents Hovhannes 

Patveli Chamurchian 

Teroyents Hovhannes 
Patveli Çamurçyan 

Վահագն Տատրյան  Vahakn N. Dadrian  Vahakn N. Dadriyan  

Վարդան Արթինյան  Vartan Artinian  Vartan Artinyan  

     

 

                                                            
1 Tezde yer alan Ermeni isimleri transkripsiyon ve transliterasyon genel kullanımları ile yazılmıştır. Akademik 
çalışmalarda karışıklığa neden olmaması için bu yöntem tercih edilmiştir. İsimlerin Ermeni dilindeki özgün hali 
de yukarıdaki tabloda gösterilmiştir.  



1 

 

 
 

1. GİRİŞ 

Ermeni sorunu, 19. yüzyılın son çeyreğinden itibaren Osmanlı İmparatoluğu’nun iç ve 

dış  siyasetinin  önemli  bir  parçası  haline  gelmiştir.  1877‐1878  Osmanlı  Rus  Savaşı’nın 

ardından  imzalanan  Berlin  Antlaşması’yla  birlikte  uluslararası  boyut  kazanan  sorun, 

dönemin büyük güçleri tarafından Osmanlı İmparatorluğu’nun iç işlerine müdahalenin aracı 

olarak  sık  sık  kullanılmıştır.  Yüzyılın  başında  Sırp  isyanı  ile  başlayan  milliyetçi/ayrılıkçı 

hareketlere, yüzyılın sonuna doğru en sadık millet olarak kabul gören Osmanlı Ermenileri 

de katılmıştır. Amaçlarına ulaşmada şiddeti meşru bir yöntem olarak kabul eden Hınçak ve 

Taşnak  Ermeni  komiteleri  1890‐1896  yılları  arasında  Anadolu’da  ve  İstanbul’da 

düzenledikleri gösteri ve ayaklanmalarda çok sayıda insanın hayatını kaybetmesine neden 

olmuşlardır. 1896 yılının Ağustos ayında, Taşnak Ermeni komitesi önderliğinde İstanbul’da 

gerçekleştirilen Osmanlı Bankası Baskını’yla, Ermeni sorununun somut çözümü için Avrupa 

devletlerinin Osmanlı İmparatorluğu’na doğrudan müdahalesi amaçlanmıştır. 

Bu çalışmada, Ermeni komiteciler tarafından Osmanlı Bankasına düzenlenen baskının 

Osmanlı  Ermeni  basınında  nasıl  ele  alındığı  incelenecektir.  26  Ağustos  18962  tarihinde 

gerçekleştirilen bu eylem,  İngiliz ve Fransız ortak sermayesi  ile kurulan ve aynı zamanda 

Osmanlı Devleti’nin resmi  finans kuruluşu olan Bank‐ı Osmanî‐i Şahane’yi3 hedef almıştı. 

Baskını düzenleyen Taşnak Komitesi, şehrin en ünlü binasını ve mali merkezini ele geçirerek 

uluslararası  kimliğe bürünmüş olan Ermeni  sorununa hem Avrupa devletlerinin hem de 

kendi  cemaatinin  ‐özellikle  en  alt  sınıfının‐  dikkatini  çekmeyi  amaçlamıştı.4  Bu  eylem 

sayesinde  tehdit  ettiği  Avrupa  devletlerini,  Ermeni  sorununun  çözümünde  aktif  bir  rol 

oynamak  için  harekete  geçirecek,  çok  parçalı  İstanbul  Ermeni  cemaatini  de  yürütülen 

                                                            
2  26 Ağustos 1896  tarihi miladi  yıla  ait bir  tarihtir. Osmanlı  süreli  yayınlarında üç  tür  tarih  kullanımı  söz 
konusudur:  mali,  hicri  ve  miladi.  Bu  üçlü  tarih  verme  sistemi  Osmanlı  Ermeni  süreli  yayınlarında  da 
kullanılmıştır.  Banka baskını hicri takvime göre 17 Rebiülevvel 1314, mali takvime göre 14 Ağustos 1312’de 
gerçekleşmiştir.  
3 Osmanlı  topraklarında  bankacılık  faaliyetleri,  Tanzimat  hareketinin  bir  ürünü  olarak  1856  yılında  İngiliz 
sermayesi  ile kurulan Bank‐ı Osmanî (Ottoman Bank)  ile başlamıştır. Bir grup Fransız sermayedarının 1862 
istikrazını üstlenmesinin ardından Ottoman Bank tasfiye edilmiş, yerine 1863 yılında İngiliz ve Fransız ortak 
katılımıyla “Bank‐ı Osmanî‐i Şahane” kurulmuştur (Autheman, 2002: 15‐40). 
4 Baskını düzenleyen kişilerden biri olan Armen Garo’nun anlattıklarından hareketle Osmanlı Bankası genel 
müdür yardımcılarından Gustav Wülfing’in yazdığı rapor: OBA, LA 23,999,  28 Ağustos 1896.  



2 

 

 

mücadele  karşısında  heyecanlandırıp  ayaklandıracak  ve  bağımsız  Ermenistan’ı  kurma 

çabasında komitecilerin yanında yer almalarını sağlayacaktı.  

Osmanlı Bankası Baskını, Anadolu’da ve İstanbul’da gerçekleştirilen çok sayıda Ermeni 

eylemlerinin en sonuncusu ve ulusal‐uluslararası alanda da en çok ses getireni olmuştur. 

Kapitalist  piyasayı  düzenleyen,  Osmanlı  İmparatorluğu’nun maliyesini  yöneten  bankayı 

işgal girişimi Ermeni komitacıların bekledikleri sonuçları yaratmasa da etkili olmuş; Avrupa 

kamuoyunun gündemini yoğun bir biçimde meşgul etmiş ve insani sonuçları açısından da 

binlerce cana mâl olmuştur. Ağustos ayında aynı gün, eş zamanlı ve devamında İstanbul’un 

başka semtlerine de saldırılar düzenlenmiş, bombalar patlatılmış, dinamitler ateşlenmiştir5. 

Bu baskının ardından da  İstanbul’da karışıklıklar artmış, çok sayıda Ermeni ve Müslüman 

hayatını kaybetmiştir.  

Baskın  olayının  gerçekleştiği  tarihte  Osmanlı  başkentinde  Osmanlıca  Tercümân‐ı 

Hakikât, Sabah  ve  İkdam, Servet‐i Fünûn dergisi; Fransızca Stamboul;  İngilizce‐Fransızca 

Levant  Herald;  Ermenice  ve  Ermeni  harfli  Türkçe  Cerîde‐i  Şarkiye,  Mecmûa‐i  Ahbâr, 

Manzûme‐i  Efkâr,  Aravelk  ile  Rumca  ve  İbranice  gazeteler  bulunmaktadır.6  Basın 

hayatındaki bu görünüm İstanbul’un çok dilli, çok kültürlü yapısının önemli bir göstergesidir.  

19.  yüzyılın  başından  beri  ayrılıkçı  hareketlerle  ve  isyanlarla  uğraşan  Osmanlı 

İmparatorluğu’nun  güvenilir  kategorisinde  görmüş  olduğu  ve  “millet‐i  sadıka”  olarak 

tanımladığı Ermeni  toplumu  ile  yaşadığı  krizi  yönetme biçimine, dönemin büyük  güçleri 

sürekli müdahalede bulunmak  istemiştir.  İngiltere, Rusya, Fransa ve Almanya değişen ve 

çatışan  emperyalist  çıkarları  doğrultusunda,  Ermeni  sorununun  tekrar  tekrar  farklı 

boyutlarda  üretilmesine  katkıda  bulunmuş  ve  dönemin  tek  iletişim  aracı  olan  gazete 

sayesinde  yaşanan  olayları,  pek  çoğu Osmanlı Devleti’nin  aleyhinde  bir  dil  inşa  ederek 

                                                            
5 Armen Garo, Gustav Wülfing’e bankaya karşı yapılan eylemin bütün kentte aynı anda gerçekleştirilen yedi 
saldırıdan sadece biri olduğunu anlatmıştı (Eldem, 1999: 234).   
6 İstanbul’da 1890’lı yıllarda yayımlanan gazete sayısına ait bilgiler Ahmet Emin Yalman’ın The Development 
of Modern Turkey as Measured by Its Press isimli doktora tezinde paylaştığı 1891 yılına ait bilgilerdir: 1891 
yılında  İstanbul’da günlük olarak altı    (Tarîk, Tercümân‐ı Hakikat, Saâdet, Sabah, Servet, Zuhûr),     haftalık 
olarak siyasi nitelikte iki  (Mizan, Mürüvvet),  dokuz Ermenice, sekiz Rumca, iki Fransızca, iki Fransızca‐İngilizce, 
üç  İbranice, bir Almanca, bir Bulgarca, bir Arapça, bir de Farsça gazete yayımlanmaktaydı. 1890’ların  ikinci 
yarısından  itibaren  Genç  Türklerin  muhalif  eylemleri  karşısında  Abdülhamit,  basın  hayatını  olumsuz 
etkileyecek ciddi önlemler almaya başlayacaktır.  



3 

 

 
 

dünya kamuoyuna duyurmuştur. Osmanlı Bankası Baskını ile ilgili olarak Avrupa, Amerika 

ve hatta Hindistan’daki gazetelerde çoğunlukla Osmanlı İmparatorluğu’nun Ermeni sorunu 

ile ilgili yürütmüş olduğu politikaya ilişkin muhalif haber ve yorumlar yapılmıştır. Bununla 

birlikte  zaman  zaman  Ermenilerin  yapmış  olduğu  şiddet  eylemlerinin  kabul  edilemez 

olduğunu söyleyen, İngiltere’nin Ermeni sorununun doğup büyümesindeki rolünü ele alan 

yazılar da dönemin basınında yer almıştır.7 

Osmanlı Bankası Baskını,  İstanbul’da düzenlenen modern anlamdaki  terör/tedhiş 

olaylarının  ilk  örneklerinden  birisi  hatta  ilki  kabul  edilir.  (Alkan,  2006:  73‐81).    Saldırıyı 

düzenleyen Taşnak (1890) Komitesi  ile diğer Armenakan (1885) ve Hınçak (1887) Ermeni 

Komiteleri,  amaçlarına  ulaşmada  terör  yöntemini  kullanmayı  meşru  kabul  etmişlerdir 

(Nalbandian, 1963). Siyasi amaçlarına ulaşmada planlı bir biçimde kitleleri korku ve panik 

havasına sokmayı amaçlayan Ermeni eylemciler, bu yöntemin güvenirliliğine ve geçerliliğine 

inanmışlardır. 19. yüzyılın son onlu yıllarında yaşanan bu olayların etkisi İmparatorluğun en 

üst kademesinde yer alan padişah II. Abdülhamit’in hayatından en sıradan insanın günlük 

yaşantısına  kadar her  yerde hissedilir olmuştur. Bu  çalışmada  İstanbul halkının  tümünü 

etkileyen Osmanlı Bankası Baskını’nın ve sonrasında yaşanan olayların İstanbul’da Ermenice 

ve Ermeni harfli Türkçe yayımlanan Cerîde‐i Şarkiye, Mecmûa‐i Ahbâr, Manzûme‐i Efkâr’da 

ve Varna’da çıkan İravunk adlı yayın organlarında nasıl ele alındığı incelenecektir. 

Osmanlı  başkenti  İstanbul,  19.  yüzyılın  özellikle  ikinci  yarısında  Batı  Ermeni 

toplumunun  idari,  siyasi, ekonomik ve belki de en önemlisi bir kültür merkezi olmuştur 

(Panossian, 2006: 84‐86). Özellikle eğitim alanında başlayan seferberlikle okullar açılmış, 

düşün  dünyasını  zenginleştirecek  yazınsal  faaliyetler  hız  kazanmıştır.  Bu  dönemdeki 

entelektüel  canlanmanın  kamusal  alandaki  görünümü  edebiyat  alanındaki  yeni  edebî 

eserler, çeviri romanlar, tiyatro eserleri, Ermenice ve Ermeni harfli Türkçe gazete ve dergiler 

olmuştur.   

                                                            
7  İ. Selahattin, Osmanlı Devlet Arşivleri Hazine‐i Evrak bölümünde bulunan Osmanlı Bankası Baskını  ile  ilgili 
dosyayı  inceleyerek Ermenilerin  İstanbul’daki Osmanlı Bankası Baskını başlıklı bir makale kaleme almıştır. 
Selahattin, makalesinde  olaylarla  ilgili  dünya  basınından  toplanmış  haberleri  ayrıntılı  olarak  okuyuculara 
aktarmıştır. 
 



4 

 

 

İmparatorluk’ta  1831  yılından  itibaren  yayımlanan  Takvim‐i Vekâyi’nin  Ermenice 

nüshasıyla  (1832)  başlayan  Ermeni  gazeteciliği,  yüzyılın  ikinci  yarısından  itibaren  hızla 

gelişmiştir.   Özellikle 1890’lı  yıllarda gazete,  İstanbul  ve  taşradaki Ermeni  cemaati  için  ‐

okuryazarlık ve gazeteye erişim koşullarındaki tahmini bilgilere rağmen‐ önemli bir iletişim 

aracı  olabileceğinin  sinyallerini  vermeye  başlamıştır.  Bu  çalışmayla,  bir  banka  baskını 

örneğinden hareketle İmparatorluk’ta yayımlanan gazetelerin ve özelinde Ermeni basınının 

istibdat  dönemi  koşullarında  doğasının  ne  olduğu  ortaya  çıkarılmaya  çalışılacaktır. 

Uluslararası  sistemin  temsilcisi  olan  Osmanlı  Bankasının  işgali  ve  ardından  yaşanan 

olayların,  Osmanlı  Ermenilerinin  rutin  hayatını  nasıl  etkilediği,  ne  tür  değişim  ve 

dönüşümlere yol açtığı kendi günlük ve haftalık gazeteleri üzerinden okunacaktır. İşgalin ve 

olayların yaşandığı sırada İstanbul’da yayımlanan üç gazetede ‐ Cerîde‐i Şarkiye, Mecmûa‐i 

Ahbâr ve Manzûme‐i Efkâr‐ ve istibdat koşullarının daha az hissedildiği Varna’da8 çıkarılan 

İravunk  adlı  gazetenin  yayın  politikasında,  Ermeni  sorununun  nasıl  ele  alındığının 

karşılaştırmalı incelemesi yapılacaktır. İstanbul basınının yanı sıra Balkanlarda yayımlanan 

ve  Taşnak  Komitesi’nin  etkisi  altında  olan  İravunk  gazetesinde  Ermeni  sorununun  ne 

olduğu,  nasıl  tarihselleştirildiği,  İstanbul’da  yaşanan  olayların  payitaht  dışında  nasıl 

betimlendiği ortaya konulacaktır. Balkan toprakları, 19. yüzyılda özellikle de yüzyılın ikinci 

yarısından  itibaren  milliyetçiliğin  getirdiği  ayrılıkçı  politikalar  sonucunda  farklı  siyasi 

oluşumların meydana geldiği yer olmuştur.  İmparatorluğun  iki ayrı bölgesinde gazetecilik 

pratiklerinin  ‐haber  kaynaklarından  haberin  üretimine,  dağıtımına  ve  tüketimine  kadar 

geçen süreç‐ nasıl işlediği, benzerlikleri ve farklılıkları anlaşılmaya çalışılacaktır. 

 

                                                            
8 İravunk gazetesinin yayımlandığı Varna şehri 1876 yılında özerkliğini elde etmiş Bulgaristan prensliği sınırlaгı 
içerisindedir.   



5 

 

 
 

 En yalın anlatımıyla Osmanlı İmparatorluğu’nun paylaşım sorunu olarak tanımlanan 

“Doğu  Sorunu”9  kavramına, 19.  yüzyılın  son  çeyreğinden  itibaren  “Ermeni  sorunu”10 da 

dâhil edilmiştir. Osmanlı’nın “millet‐i sadıka”11 olarak gördüğü Ermeni tebaası için gerekli 

görülen  reformların  yapılmasını  isteyen  “Avrupalı  Büyük  Güçler”12,  Ermeni  sorunu 

üzerinden Osmanlı’nın  içişlerine müdahaleyi meşru  kılacak  bir  zemin  yaratma  çabasına 

girişmişlerdir (Sonyel, 2009).  

1877‐1878 Osmanlı‐ Rus Savaşı’ndan sonra imzalanan Berlin Antlaşması13 ile Ermeni 

sorunu, Osmanlı İmparatorluğu’nun Avrupa devletleriyle olan ilişkisinde öncelikli gündem 

maddelerinden biri haline gelmiştir. Tanzimat ve Islahat Fermanları’nda gayrimüslim halka 

ve özelinde Ermeni cemaatine söz verilen reformların gerçekleşmediği bahanesiyle sorun, 

Ermeni  dinî  liderlerin  çabalarıyla  uluslararası  alana  taşınmıştır.  Ermeni  sorununun 

anlaşılabilmesi,  19.  yüzyılın  başından  itibaren Osmanlı  ve  Ermeni  toplumunda  yaşanan 

toplumsal,  siyasal,  idari,  askeri,  kültürel,  eğitimsel  değişim,  dönüşüm  ve  gelişmelerin 

birlikte  ele  alınabilmesi  ile  mümkündür.  İmparatorluğun  en  uzun  yüzyılı  olarak 

nitelendirilen  19.  yüzyılla  birlikte  geleneksel Osmanlı  sistemi14,  daha  önceki  yüzyıllarda 

                                                            
9 “Doğu Sorunu” ya da “Şark Meselesi” olarak bilinen sorun ilk defa 1815 Viyana Kongresi’nde Rus delegeleri 
tarafından  kullanılmaya  ve  siyasi  içerik  kazanmaya  başlamıştır.  19.  yüzyılın  ilk  yarısında  Osmanlı 
İmparatorluğu’nun  toprak  bütünlüğünün  korunması,  aynı  yüzyılın  ikinci  yarısında  Türklerin  Avrupa’daki 
topraklarının  paylaşılması,  20.  yüzyılda  da  İmparatorluğun  bütün  topraklarının  paylaşılması  anlamında 
kullanılmıştır.  “Doğu  Sorunu”nun  başlangıç  tarihi  açısından  tarihçiler  arasında  tam  bir  görüş  birliği 
bulunmamaktadır. Bu konuyu, İslam’ın doğuşuna kadar götürenler olduğu gibi Türkler’in Avrupa’ya yayılışını, 
sorunun başlangıcı olarak görenler de vardır. Ama bu sorunla son yüzyıl anlayışı içinde, emperyalist devletlerin 
Osmanlı İmparatorluğu’nu iktisadi ve siyasal nüfuz ve hükmü altına almak veya sebepler yaratarak parçalamak 
ve  Osmanlı  yönetiminde  yaşayan  çeşitli  ulusların  egemenliklerini  sağlamak  istemelerinden  doğan  tarihi 
sorunların tümü birden anlaşılmaktadır (Lee, 1998: 57‐58). 
10 Literatürde “Ermeni sorunu” olarak geçen kavramın 19. yüzyıldan önce de var olduğu tartışmaları için 
bakınız: (Karaca, 2003). 
11  Millet‐i  sadıka,  Osmanlı  İmparatorluğu’nda  Ermenilerin  devlete  olan  bağlılığından  dolayı  verilmiş  bir 
tanımdır.  Osmanlı  Devleti’nin  çok  uluslu  yapısı,  İslam  hukukuna  uygun  olarak,  etnik  kökenleri  dikkate 
alınmadan, sadece mensup oldukları din veya mezhep esasına göre gruplandırılmışlardır. Bu nedenle Osmanlı 
halkı Türk, Rum, Bulgar ve Arap olarak değil, Müslüman, Ortodoks, Katolik ve Yahudi olarak isimlendirilmiş ve 
bu grupların her birine Fatih Sultan Mehmet' den itibaren Arapça din ya da mezhep anlamına gelen "millet" 
adı verilmiştir.  İslam milleti, Rum milleti, Yahudi milleti, Ermeni milleti  şeklinde örnek verilebilir  (Bozkurt, 
1993: 51).   
1218. yüzyıldan 1861’e kadar “Avrupalı Büyük Güçler” “Avrupa Beşlisi’ydi: İngiltere, Fransa, Avusturya, Prusya 
ve Rusya. Daha sonra bu yapıya, birleşik krallık haline gelen İtalya 1871’de katıldı. Aynı yıl Birleşik İmparatorluk 
Almanya’sı da Prusya’nın yerini aldı (Davison, 2003: 12).  
13  93  Harbi  olarak  bilinen  ve  Osmanlı’nın  Ruslara  karşı  yenildiği  bu  savaşın  sonunda  önce  Ayestefanos 
Antlaşması imzalanır. Bu antlaşma maddelerinden hoşnut kalmayan başta İngiltere olmak üzere diğer Avrupa 
devletleri antlaşmayı yenileme kararı alır.  
14 Genel  geçer  tarih  anlatılarında Osmanlı Devleti  kuruluş dönemi  (1300‐1453),  yükselme dönemi  (1453‐
1579), duraklama dönemi (1579‐1699),  ve gerileme dönemi (1699‐1922) olarak bölümlendirilir. Son dönem 



6 

 

 

başlayan değişimlerle farklılaşmıştır. Uzun yıllar “üstünlük psikolojisi” ile yaşayan Osmanlı 

Devleti,  savaş  alanındaki  yenilgilerinin  artması  ve  toprak  kayıpları  yüzünden Avrupa’nın 

askeri anlamda yakalamış olduğu gelişmeleri  takip etme yoluna gitmiştir  (Mardin, 2002: 

10).   

Toprak kayıpları ve askeri alandaki yetersizliklerin yanı sıra Osmanlı İmparatorluğu, 

19. yüzyılda yeni siyasi, sosyal ve ekonomik sorunlarla da karşı karşıyaydı. Siyasi anlamda 

Sırp ve Yunan isyanları, Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın isyanı, Mısır Sorunu, Osmanlı yönetici 

sınıfında  acil  reformlar  yapılması  gerekliliğini  ortaya  koymuştu.  18.  yüzyıldan  itibaren 

imparatorluğun  iktisadi  olarak  da modernleşen  Avrupa  sistemine  uyum  sağlayamaması 

ekonomik sıkıntıları kaçınılmaz bir hale getirmişti. Bununla birlikte Batılı ülkelere tanınan 

ticari  imtiyazlar 15 ve 16. yüzyıldan  farklı olarak, eşitsiz bir biçimde Osmanlı Devleti’nin 

aleyhine  işlemeye  başlamıştı.  İltizam  usulüne  son  verilip,  vergi  kaynaklarının  saptanıp, 

düzenli  bir  biçimde  toplanması, mali  yapının  toparlanması  için  zaman  kaybetmeksizin 

uygulanması gereken politikalardı. Bu yüdendir ki Tanzimat bürokratları sorunların çözümü 

için merkezi yapıyı güçlendirme siyasetini öncelikli hale getirmişlerdi (Ortaylı, 1983: 11‐12). 

III. Selim ile birlikte “Nizam‐ı Cedit” adı altında askeri alanda başlayan modernleşme 

olgusu II. Mahmut ile birlikte 19. yüzyılda hukuk, eğitim, maliye olmak üzere pek çok sistemi 

kapsamıştır.  Osmanlı  Devleti’nde  modernleşmenin  temel  amacı  merkezi  iktidarın 

güçlenmesini  sağlamaktı.  Tebaanın  yaşam  standartlarını  yükseltmek  ya  da  bürokratik 

yapılanmanın kalitesini arttırmak daha sonraki hedeflerdi. Modernleşme beraberinde yıkıcı 

                                                            
Osmanlı  tarih yazımında bu  sınıflandırma biçimi  ciddi eleştirilerle karşı karşıya kalmıştır. Oryantalist bakış 
açısını  temsil eden bu  sınıflandırmanın özellikle Osmanlının  son dönemlerini  “decline”/“gerileme, çökme” 
olarak nitelendirmesi sorgulanan bir düşünce tarzıdır. Osmanlının içinde bulunduğu durumu Batı uygarlığını 
temel  alarak  ileri‐geri  olarak  tanımlamanın  sorunlu  bir  değerlendirme  olduğu  tartışması  yapılmaktadır. 
Bernard Lewis’in Modern Türkiye’nin Doğuşu adlı eserindeki tarih anlatısı bu eleştirilerin ilk hedefi olmuştur. 
Bununla  birlikte  16.  yüzyıldan  başlamak  üzere Osmanlı  İmparatorluğu’nun  klasik  düzeni,  içten  ve  dıştan 
kaynaklanan gelişmeler sonucu değişime uğramaya başlamıştır. Kuruluşundan itibaren Osmanlı Devleti’nde 
padişah  adil  bir  yönetim  anlayışıyla  tebaasını  tanrı  adına  en  iyi  şekilde  korur  ve  yönetirdi.  Adaletli  bir 
yönetimin esas alındığı bu yapıda iki önemli sistem bulunurdu: ülkenin tümünü yatay bir biçimde kapsayan 
tımar sistemi ile tımar sistemini ve askeri zümreyi içine alan kul sistemi. Bu iki temel yapı, 16. yüzyılın ikinci 
yarısından  itibaren  işlevlerini sürdürmede eskisi kadar başarılı olamamıştır. Bu duruma yol açan gelişmeler 
şöyle sıralanabilir: Avrupa’dan gelen enflasyon süreci, tüfeğin gelişip yayılması, Avrupa’da ve özellikle Akdeniz 
bölgesindeki  nüfus  artışı,  uluslararası  ticaret  yollarının  önemsizleşmesi,  İmparatorluğun  doğal  sınırlara 
ulaşmış  olması  ve  fetihlerin  azalması  ve  durması.  17  ve  18.  yüzyıldaki  siyasi  gelişmelerle  birlikte  toprak 
kayıpları ve gelişen Avrupa’nın da etkisiyle 19. yüzyılda Osmanlı Devleti pek çok sorunla mücadele etmeye 
başlamıştır (İnalcık, 2003; Akşin, 2007).  



7 

 

 
 

etkilere de yol açtı. Eski düzenin simgeleri, kalıpları ve kurumları yeni toplumsal ve siyasal 

kalıplarla  yer  değiştirmeye  başladı.  Oldukça  önemli  bir  gelişme  de  gayrimüslim  ile 

Müslümanlar arasındaki dinsel farklılığın siyasi ve toplumsal bir anlam kazanması oldu. Bu 

farklılıklar yeni kimlikler olarak ön plana çıktı. Bu ciddi değişimin yansımaları, yöneten ve 

yönetilenler  arasındaki  ilişkıye  de  yansıdı  (Karpat,  2014:  82‐83).  19.  yüzyılın  en  önemli 

gelişmesi Osmanlı  İmparatorluğu’nun  siyasi modernleşmesini  sağlamak  için uygulamaya 

koyduğu  reformlardır.   Tanzimat Fermanı  ile müslim/gayrimüslim ayrışması son bulmuş, 

yasa önünde herkes eşit  sayılmış,  tüm  tebaaya eşit hak, mal, onur  ve  yaşam güvencesi 

sağlanmıştır15 (Shaw ve Shaw, 2010: 93).   

Tanzimat dönemi öncesi geçerli olan kurallar, Gülhane’de okunan Tanzimat Fermanı 

ile değişmiştir. Dinî  temelli millet  sistemi  yerine Osmanlı  vatandaşı  kavramı  konmuştur. 

Hukuki  statü  farkları ortadan kalkmış,  tek hukuk  sisteminin  tüm Osmanlı vatandaşlarına 

uygulanması  kararı  alınmıştır  (Bozkurt,  1993).  Kısacası  1839  tarihli  Tanzimat  Fermanı, 

gayrimüslimler  ve Müslümanları  aynı  kabul  eden  “eşitlik  ilkesini”  benimsemiştir.    1856 

yılındaki  Islahat  Fermanı  ise,  Avrupalı  güçlerin  koruması  altında  olan Hristiyan  tebaaya 

ayrıcalıklı  bir  statü  yaratmıştır  denebilir.  Özellikle  Tanzimat  Fermanı’nın  eşitlik  ilkesi 

Hristiyanları merkezileşmenin  yarattığı  idari etkilerden  korumuştur. Bu  sayede Hristiyan 

tebaa kendi kültürel ve dinî özelliklerini sürdürebilmiştir.  Aynı zamanda bu işin ekonomik 

boyutu da çok önemlidir. Hristiyanlar, Avrupa  ile kurulan  finansal  ilişkiden en kârlı çıkan 

grup  olmuştur  (Karpat,  2014:  101‐102).  1839  ve  1856  yıllarındaki  fermanlar  aracılığıyla 

Avrupa’nın  kanatları  altında  olan  Hristiyan  tebaa  içinden  kapitalist  ekonominin  hür 

yasalarına tabi olan toplumsal gruplar ön plana çıkmıştır.  Etnik ve dinî duyguları canlanan 

                                                            
15 Teokratik bir devlet anlayışına sahip Osmanlı’da Müslüman  ile gayrimüslim toplumlar arasında Tanzimat 
Fermanı öncesi ciddi hukuki statü farkları vardı. Müslüman ahaliye İslam ve örfi hukuk kuralları uygulanırken 
gayrimüslimlere özel hukuk alanında, parçası oldukları  topluluğun din ve  sosyal yaşamına  ilişkin kuralları; 
kamu hukuku alanında da İslam hukukunun gayrimüslim ahali için geçerli olan yasaları uygulanıyordu. Sosyal 
yaşamda gayrimüslim gruplara önemli kısıtlamalar getirilmişti: Evleri Müslüman ahalinin evlerinden renk ve 
yükseklik bakımından farklıydı ve Müslümanların ibadet yeri olan camilere bitişik oturamıyorlardı. Giydikleri 
kıyafetlere  fermanlarla  kısıtlamalar  getirilmişti.  Elbiselerinin  renkleri  ve  kumaşları  kurallarla  belirlenmişti. 
İzinsiz binek hayvanına binmeleri ve silah taşımaları yasaktı. Askerlik hizmetine katılmadıkları  için cizye adı 
verilen  bir  vergi  ödüyorlardı.  Mahkeme  önündeki  şahitliklerinin  yetersizliği,  kamusal  alanda  görev 
alamamaları o dönemin kısıtlayıcı hükümleri olarak karşımıza çıkar. Her milletin başında devletçe onaylanmış 
kendi cemaatince sevilen bir dinî lider bulunurdu. Söz konusu dinî lider, mensubu oldukları ahalinin çıkarlarını 
korur, topluluğun malları ile ilgilenir, eğitim işlerini yönetir, hukuksal işlerini çözer, dinî mali ve hukuki işlerin 
giderlerini karşılamak için cemaatinden vergi toplardı (Bozkurt, 1993).   



8 

 

 

gayrimüslimler  ekonomik  alanda  da  güç  kazanmışlardır. Bu  durum  uluslaşma  yolundaki 

fikirlerin gelişmesini hızlandırmıştır (Karpat, 2014: 93).  

Tanzimat  ve  Islahat  Fermanı’nın  yaratmış  olduğu  olumlu  hava,  modernleşme 

pratikleri  ile birlikte Ermeni cemaatinin  içindeki geleneksel  ilişki biçimlerinin kırılmasında 

etkili  olmuştur.  Osmanlı  Ermeni  toplumunda  en  önemli  makam,  İstanbul  Ermeni 

Patrikliği’dir.16  Hem  ruhani  hem  dünyevi  düzenlemelerden  sorumlu  bu makam  Ermeni 

cemaatinin  işleriyle  ilgili  olarak  Osmanlı  yönetimince  resmen  tanınmış  tek  makamdır 

(Koptaş’tan aktaran Vartan Artinian, 2004: 12). Ermeni Patrikliği üzerinde 16. yüzyılın ikinci 

yarısından  itibaren Amira17 adı verilen Ermeni aristokrasisinin çok büyük etkisi olmuştur 

(Dadyan, 2011: 85‐86).  İstanbul Ermeni kilisesinin  sahip olduğu güç, Avrupa’da yaşanan 

aydınlanmacı  hareket  ve  bu  hareketin  Fransa,  İtalya  ve  Avusturya’daki  eğitim 

kurumlarından ders alan Ermenilerin üzerinde yaratmış olduğu etki ve Tanzimat döneminin 

beraberinde  getirmiş  olduğu  Osmanlıcılık  düşüncesiyle  sarsılmaya  uğramıştır  (Somel, 

2007).  Ermeni  Patrikliği’nin  en  önemli  sıkıntılarından  bir  tanesi  de  Katolik  ve  Protestan 

inanışların  Ermeniler  arasında  giderek  yayılmaya  başlamasıdır.  1836  yılında  Katolik 

Ermenilerin,  1850’de  Protestan  Ermenilerin  ayrı  bir  cemaat  olarak  kabul  edilmesi 

Gregoryen Ermeni kilisesinin varlığını ciddi anlamda tehdit etmeye başlamıştır (Koptaş’tan 

aktaran Vartan Artinian, 2004: 12).  

Ermeni millî bilincinin gelişmesinde önemli bir payı bulunan bir diğer unsur ise, dış 

kaynaklı  Venedik  ve  Viyana’da  Ermeni  rahiplerince  geliştirilen  Mıhitarist  öğretidir.  Bu 

öğretinin  takipçisi olan Katolik  rahipler, Ermeni  tarihi ve diline  sahip çıkarak okullarında 

bunların  öğretilmesini  sağlamışlardır.  Bu  öğreti  ile  yetişen  Ermeni  gençleri,  laiklik  ve 

Batılılaşmadan yana olmuşlardır (Hacikyan, Basmajian, Franschuk ve Ouzounian, 2005: 50).  

Okullaşma oranı, özellikle bu dönemde Protestan misyonerlerin yardımları sayesinde de 

gözle görülür bir seviyede artış göstermiştir. Enver Ziya Karal, Protestan misyonerlerinin, 

                                                            
16 1461 yılında Fatih Sultan Mehmet  tarafından kurulan  İstanbul Ermeni Patrikliği 1922 yılında kapanarak, 
Kudüs’e taşınmıştır.   
17 Kanuni  Sultan  Süleyman, 1554  yılındaki Revan  ve Nahcivan Seferleri’nde Van’da  sarraflık  ve  tüccarlıkla 
uğraşan Ermenileri İstanbul’a getirtmiştir. Kısa sürede büyük servetlere sahip olan bu kişiler hem imparatorluk 
hem de Ermeni cemaati içinde iktidar sahibi olmuşlardır. Başlangıçta Ermenice Prens anlamına gelen “İşhan” 
kelimesi ile anılan bu aristokrat sınıf 18. yüzyıldan itibaren “Emir” kelimesi anlamına gelen “Amira” unvanı ile 
anılır olmuştur (Dadyan, 2011: 85‐86).  



9 

 

 
 

Osmanlı İmparatorluğu’ndaki faaliyetlerini 1840’lı yıllarla birlikte genişlettiklerini söyler. Bu 

sürecin  oluşumundaki  ve  gelişimindeki  rol,  İngiltere  ve  Amerika’ya  aittir.  Osmanlı 

topraklarındaki  Katolik  nüfusun  koruyucusu  Fransa  ve  Avusturya  iken,  Ortodoksların 

koruyucusu Rusya’dır. İngiltere, Hristiyan halk üzerinde söz sahibi olabilmek adına Amerika 

ve  Almanya’dan  gelen  Protestan  misyonerleri  aracılığıyla,  İngiliz  konsoloslarının  da 

destekleri sayesinde para ve daha başka yardımlarda bulunarak farklı din ve mezhepteki 

halkı Protestan yapmaya girişmiştir. Farklı bölgelerde çok  sayıda kolejler açarak, Ermeni 

toplumunun üzerinde ciddi etkiler yaratmışlardır.  Lübnan, Anadolu ve İstanbul’da faaliyete 

geçen kolejlerde Ermeniler, tarihleri ve edebiyatları hakkında bilgi sahibi olup; insan hakları, 

millîyetçilik gibi kavramları gündemlerine almışlardır (Karal, 1983: 128‐129).  

Fransız İhtilali’nin yaymış olduğu fikirler, Katolik ve Protestan misyoner faaliyetleri, 

Tanzimat ve Islahat Fermanları’yla getirilmiş reformlar, Osmanlıcılık ideolojisi ve Mıhitarist 

öğreti  yüzünden,  19.  yüzyılın  ikinci  yarısından  itibaren  kilisenin  otoritesi  zayıflamaya 

başlamış, dini yapıyla Ermeni  cemaatinin yeni yetişen gençleri arasında  çatışmalar daha 

belirgin hale gelmiştir. Artinyan,  kilisenin  karşısına  yurt dışında eğitim görmüş,  ticaretle 

uğraşan ve laikleşme çabası içerisinde kaygıları olan yeni bir Ermeni sınıfının ortaya çıktığını 

söyler.  Osmanlı’daki  Ermeni  nüfusunun  çoğunluğunun  eyaletlerde  yaşamasına  karşın 

toplam sayının yüzde 20,4’ ünün kentlerde yaşadığı tespit edilmiştir. Özellikle İstanbul’da 

yaşayan  Ermeniler,  cemaat  politikalarının  belirlenmesinde  öncü  rol  oynamışlar  ve  1863 

tarihli  Ermeni  Millet  Nizamnamesi’nin  hazırlanıp,  Osmanlı  Hükümeti’nce  kabulünü 

sağlamışlardır  (Artinian, 2004: 20). Somel’e göre; 1860’larda görülen bu yapısal  reform, 

Ermeni  toplumunun  sadece  bir  görünümünün  yansımasıydı.  İstanbul  Ermenilerinin, 

Osmanlı  Ermenileri  üzerindeki  kültürel  ve  toplumsal  egemenliği  karşısında  bir  popülist‐

taşra tepkisi de ortaya çıkmıştı. İstanbul Ermeniliği, Osmanlı kurulu düzeniyle az çok anlaşıp 

bir kültürel aydınlanma, kültürel millîyetçilik anlayışı ile yetinirken; Anadolu Ermeniliği var 

olan durumdan memnun değildi. Tanzimat reformlarının, Anadolu’daki Ermenilerin can ve 

mal  güvenliğini  korumadaki  başarısızlığı,  Kürt  aşiretlerinin  Ermeni  nüfusuna  düzenlediği 

saldırılardan dolayı, Doğu Anadolu’daki Ermeniler, hem Bâb‐ı Âli’ye hem de  İstanbul’daki 

cemaate karşı da oldukça tepkiliydi (Somel, 2007: 4). 



10 

 

 

19.  yüzyılın  ilk  yarısından  itibaren  iç  ve dış dinamiklerin etkisiyle  Ermeni  sorunu 

düşünsel düzeyde oluşturulmuş, ikinci yarısından itibaren de uluslararası ilişkilerin nesnesi 

haline  getirilmiştir.  1877‐1878  Osmanlı‐Rus  Savaşı’nın  ardından  imzalanan  Berlin 

Antlaşması’nın 61. maddesine göre; Osmanlı Devleti, Doğu Anadolu’da yönetsel reformlar 

yaparak,  Hristiyan  halkın  varlığını  korumakla  yükümlüydü.  Avrupalı  büyük  güçler,  söz 

konusu maddeyi  gerekçe  gösterip,  Ermenilerin  yaşadıkları  sorunları  sürekli  gündemde 

tutup,  Osmanlı’nın  içişlerine müdahale  edeceklerdi  (Uras,  1987:  248).  1890’lara  kadar 

Düvel‐i Muazzama’nın  faaliyetlerinden memnun  olmayan  Ermeniler,  “bağımsızlıklarını” 

elde etmek için ses getirecek şiddet içerikli eylemler düzenlemeye başladılar. İstanbul’u da 

bu eylemlerin merkezine koydular. 1890 Kumkapı Ermeni Olayı, 1895 Bâb‐ı Âli Gösterisi, 

1896 Osmanlı Bankası Baskını, Ermeni komiteciler tarafından İstanbul’da gerçekleştirilmiş 

önemli olaylardı. Çok sayıda Ermeni ve Müslümanın hayatını kaybettiği bu olayların ortak 

amacı, Ermeni  toplumunu  tatmin edecek  ıslahatların yapılması ve  son kertede bağımsız 

Ermenistan’ın  kurulmasıydı.  Banka  baskınından  önceki  olaylarda  aradıklarını  bulamayan 

Ermeni  komiteciler  bu  son  eylemle  istediklerini  elde  edebileceklerdi. Gerçekleştirdikleri 

baskın hareketi, Ermeni komiteciler açısından başarısızlıkla sonuçlanmış olsa da Osmanlı 

devletiyle  büyük  güçler  arasında  uluslararası  bir  krizin  çıkmasına  yetmişti.  Diplomatik 

incelemelerden  anlaşılan,  İstanbul’daki  baskın  ve  sonrasında  yaşananlardan  Osmanlı 

hükümetinin  sorumlu  tutulmuş  olmasıydı.  Eylemciler, Osmanlı  banka müdürü  Sir  Edgar 

Vincent ve yabancı elçiliklerin  temsilcileri sayesinde  II. Abdülhamit’in elinden kurtulmayı 

başarmışlardı (Sakaoğlu, 1993‐1994: 167‐168). 

Osmanlı  hükümetinin,  suçlulara  gerekli  cezaları  veremeyişi  bile  uluslararası 

sistemde Osmanlı hükümeti açısından işlerin iyi gitmediğinin ciddi bir göstergesidir. Öyle ki 

baskını  düzenleyen  Armen  Garo  diğer  adıyla  Karekin  Pastırmacıyan,  1908  yılında  II. 

Meşrutiyet’in  ilanından sonra Osmanlı Meclisi’ne Erzurum’dan milletvekili olarak girmeyi 

başarabilmiştir.  Birinci  Dünya  Savaşı’ndan  sonra  Kafkas  Ermeni  Ulusal  Konseyi’nin 

temsilciliğini  üstelenen  Garo,  Amerikan  hükümetinin  22  Nisan  1920’de  bağımsız 



11 

 

 
 

Ermenistan’ı  resmen  tanıması üzerine Ermenistan Cumhuriyeti’nin  ilk ve  tek büyükelçisi 

olmuştur (Mesrobian’dan alıntılayan Garo, 2009: 15)18.  

Literatürde “Ermeni sorunu” konusunda yazılmış Türk, Ermeni ve Batı kaynaklı pek 

çok  çalışma  bulunmaktadır. Özellikle  son  otuz  yıldır  alana  ilişkin  yeni  arşiv  belgelerinin 

bulunması, sözlü tarih çalışmalarının yapılması ve yeni yaklaşımlarla birlikte farklı nitelikteki 

araştırmaların ortaya çıkması yeni değerlendirmeleri zorunlu kılmaktadır. Bu çalışmaların 

kritiğini yapmak bu tezin amaçları ve sınırları dışındadır.19 Çalışmamızın konusunu oluşturan 

Ermeni  sorunu  çerçevesinde,  Osmanlı  Bankası  Baskını  ile  ilgili  olarak  önemli  akademik 

çalışmalar bulunmaktadır. Kronolojik olarak bu çalışmalara baktığımızda, ilki 1985 yılında İ. 

Selahattin’e  ait  Ermenilerin  İstanbul’daki  Osmanlı  Bankası  Baskını  adlı  makaledir.  Bu 

makale,  genel  tarih  kitaplarının dışında  konuyu  ilk defa monografik bir  şekilde ele  alan 

incelemedir.  Söz konusu olayla ilgili olarak Osmanlı Arşivi’ndeki belgelerden yararlanılarak, 

olayın  nasıl  gerçekleştiğinin  öyküsü  anlatılmış,  Avrupalı  güçlerin  elçilikler  düzeyinde 

Osmanlı İmparatorluğu’na karşı nasıl eleştirel bir tutum sergilediği aktarılmıştır. Makalede, 

Avrupa, Amerika, Rusya ve Hindistan’da yayımlanan gazetelerdeki Osmanlı Bankası Baskını 

ile  ilgili  çıkan  haberlerden  örnekler  paylaşılarak,  olayla  ilgili  dünyada nasıl  bir  kamuoyu 

oluşturulmaya çalışıldığı gösterilmiştir.  

Konu  ile  ilgili  doğrudan  ikinci  bir  kaynaksa  “Ermeni  Teröristlerin Osmanlı Başşehri 

İstanbul’daki Saldırıları ve 1896 Osmanlı Bankası Baskını (ABD’deki 11 Eylül Saldırılarıyla bir 

Mukayese)” isimli makaledir. Bu çalışmada Necmettin Alkan, Osmanlı Bankası Baskını’nı, 11 

Eylül 2001 tarihinde Amerika’da gerçekleşen terör saldırısıyla karşılaştırır. Terör kavramı ve 

terör saldırıları üzerine inşa ettiği makalesinde Alkan, dönemin farklı siyasi görüşünü temsil 

eden dört Alman basın organının  ‐Germania, Kölnische Zeitung, Frankfurter Zeitung und 

Handelsblatt, Vorwaerts‐ banka baskınını nasıl haberleştirdiğini aktarır. Alkan makalede, 

olayın  gerçekleştiği  tarihle  ilgili  gazetelerdeki  bilgi  aktarımını,  itilaflı  noktalar  arasında 

değerlendirmiştir.  Yazarın,  zamanlama  ile  ilgili  sorunları  açıklarken  Osmanlı  süreli 

                                                            
18 Armen Garo’nun Osmanlı Bankası Armen Garo’nun Anıları kitabına 1976 yılında yazmış olduğu önsözden 
bu bilgi elde edilmiştir. 
19 Ermeni sorunu başlığı altında 19. ve 20. yüzyıldaki olayları konu edinen önde gelen çalışmaların bütünlüklü 
bir biçimde Türk, Ermeni ve Batı kaynaklı araştırmalar olarak kategorize edilip karşılıklı olarak analiz edilmesi, 
bu çalışmaların eleştirel bir tarih okumasından geçirilmesi gerekmektedir. 
 



12 

 

 

yayınlarındaki  mali,  hicri  ve  miladi  olarak  üç  farklı  tarih  kullanımına  dikkat  etmediği 

anlaşılmaktadır. Alkan’ın  itilaflı gördüğü bir diğer konu  ise baskını gerçekleştiren örgütün 

kim  ya da  kimler olduğunu bilgisidir. Alman  gazetelerindeki banka baskını haberlerinde 

eylemi  gerçekleştiren  grubunun  adı  verilmemiş  “bir  grup  devrimci  Ermeni  gencinden” 

bahsedilmiştir.  İkincil kaynaklardan öğrenilen haberlerde  ise dört  farklı örgütün  ‐Hınçak, 

Taşnak, Sant ve Kurban‐ eylemi ayrı ayrı ya da birlikte gerçekleştirdiğine dair net olmayan 

ifadeler  bulunmaktadır. Makalede  haberleri  incelenen  dört  Alman  gazetesinin  sahiplik 

yapıları ve genel yayın politikalarına ilişkin bir bilgi bulunmamaktadır. Bu eksikliğe rağmen 

gazetelerin baskın ve sonrasıdaki olayları değerlendiren haberleri Alman basınının Ermeni 

sorununa nasıl baktığı konusunda önemli  ipuçları vermektedir. Yazara göre Alman basını 

Avrupalı diğer devletlere göre olayları olabildiğince  tarafsız vermiştir. Olaylarda hayatını 

kaybeden  Ermeni  sayısının  Avrupa’daki  kaynaklarla  benzerlik  taşıması  ve  Müslüman 

kayıplardan  söz  edilmemesi  rağmen  Necmettin  Alkan,  Alman  gazetelerinin  haberlerini 

“objektif” olarak kabul eder.  Bu görece “tarafsız” haberlerin nedenini de o dönemde her 

alanda gelişmeye başlayan Osmanlı‐ Alman ilişkisine bağlar.  

Osmanlı Bankası Baskını ile ilgili bir diğer araştırma Edhem Eldem’e ait “26 Ağustos 

1896  “Banka  Vakası”  ve  1896  “Ermeni  Olayları”  adlı  çalışmadır.  Bu  makale  diğer 

çalışmalardan  farklı  bir  bakış  açısına  sahiptir.  Eldem’e  göre  banka  işgali  ve  arkasından 

yaşanan olaylar münferit  ve  sınırlı  vakalardır,  işgal  ve olayları merkeze  alan  tartışmalar 

Ermeni sorununun çözümüne katkıda bulunmayacaktır. Edhem Eldem, olayları ve belgeleri 

ayrıntılı  bir  şekilde  inceleyerek,  çelişen  ve  çatışan  yorumları  karşılaştırmalı  bir  biçimde 

açıklar. Olaya  ilişkin  kaynakları 3  kategoriye ayırarak ele alır. Birinci  kategoride olaylara 

doğrudan  müdahil  olmuş  kişi  ve  kurumlara  ait  belgeler;  ikinci  kategoride  olayların 

gerçekleştiği dönemle eş zamanlı ya da hemen sonrasında kaleme alınmış tanıklıkla yorum 

arası  değerlendirme  yapan  çalışmalar  yer  alır.    Son  kategoride  ise,  bu  iki  kategorideki 

çalışmalara  dayalı  olarak  tarihsel  analiz  yapan  incelemeler  vardır.    Tüm  bu  kaynaklar 

makalede  Eldem  tarafından  ayrıntılı  ve  eleştirel  bir  şekilde  incelenir.  Edhem  Eldem’in 

konuyla ilgili ikinci çalışması, “Banka Vakası” ve 1896 İstanbul Katliamı’dır. Bu çalışmasında 

da Eldem, banka baskının kısa bir anlatısından sonra bu konunun tarih yazımı bazında Türk 

ve  Ermeni  eserlerinde  nasıl  aktarıldığı  eleştirisini  sistematik  bir  şekilde  inceler.  Birinci 



13 

 

 
 

makaleye ek olarak  ikinci çalışmasında, The Times’ın banka baskını  ile  ilgili olarak yaptığı 

haberleri ayrıntılı ve eleştirel bağlamda ele alır.  

Son olarak da banka baskını üzerine ayrıntılı bir doktora  çalışması bulunmaktadır: 

Osmanlı Devleti Dış Politikasında  Ermeni  Sorunu: 1896 Osmanlı Bankası Baskını Örneği. 

Fikrettin Yavuz’ a ait bu çalışma, konu ile ilgili en kapsamlı araştırmadır. Ermeni sorununu 

birkaç farklı dönemlendirmeyle ele alır. Birinci dönem Ermeni millî bilincinin oluştuğu “fikri 

hazırlık evresi”dir. Bu dönem, Ermeni  cemaati arasında misyoner  faaliyetlerini, Osmanlı 

Devleti’nin değişim çabalarının ürünleri olan Tanzimat ve  Islahat Fermanları  ile bunların 

sonucu  olarak  ortaya  çıkan  Ermeni Millet Nizamnamesi’ni  de  içine  alan,  asıl  kırılmanın 

yaşandığı süreci kapsar. İkinci evre, 1877‐ 1878 Osmanlı Rus Savaşı’nın ardından imzalanan 

Ayastefanos ve Berlin Antlaşması’ndan  sonraki  süreci  içeren, Ermenilerin yaşadığı yerde 

reformların yapılmasını öngören dönem “Diplomatik Teşebbüsler” dönemidir. Reformlarla 

ilgili olarak beklentileri karşılanamayan ayrılıkçı Ermeni kanadının silahlı mücadele başlattığı 

“İsyanlar  Dönemi”dir.  Yavuz’un  çalışması  5  bölümden  oluşur.  Birinci  bölümde,  banka 

baskınını ve Ermeni olaylarını terör bağlamında açıklar. Fikri hazırlık süreci olarak ele aldığı 

konuları  ayrıntılı bir  şekilde  inceler.  İkinci bölümde doğrudan banka baskını  ayrıntılı bir 

şekilde ele alınmıştır. Üçüncü bölümde banka baskını sonrasında Beyoğlu, Galata ve çevresi, 

Fındıklı,  Boğazkesen,  Samatya,  Bahçekapısı,  Karagümrük,  Eyüp,  Fener,  Şehzadebaşı, 

Şehrimini, Kasımpaşa ve Hasköy’de meydana gelen olaylar aktarılmıştır. Dördüncü bölümde 

olayların Avrupa kamuoyundaki yansımalarına yer verilmiştir. Son olarak da banka baskını 

ve  olaylarının  dış  politikasındaki  etkileri  incelenmiştir.  Yavuz  tezinde  iki  arşivden 

yararlanmıştır: Başbakanlık Osmanlı Arşivi ve Osmanlı Bankası Arşivi. Osmanlı Bankası ve 

İstanbul olayları ile ilgili konsolosluk raporları ve İngiliz dışişleri yazışmalarını tezin önemli 

kaynaklarındandır. Tezde konuyla ilgili Avrupa kamuoyunun algı yönetimini yapan İngiltere 

ve  Amerika’daki  süreli  yayınlara  da  yer  verilmiştir.  Osmanlı  Bankası  Baskını’nı  ve 

devamındaki olayları inceleyen kaynakları çalışmasında kullanmıştır.  

Bu yayınların dışında Osmanlı Bankası Baskını  ile  ilgili olaylara  tanık olmuş kişilerin 

kaleme aldığı  raporlar  ve  kitaplar da  çalışmamız açısından oldukça önemli  kaynaklardır. 

Osmanlı  Bankası  Baskını’nı  düzenleyenlerden  biri  olan  ve  daha  sonra  1908‐1912  yılları 



14 

 

 

arasında Osmanlı Meclis üyelerinden birisi olacak, Taşnak lider Karekin Pastırmacıyan’ın20 

kaleme  aldığı  “Osmanlı  Bankası  Armen  Garo’nun  Anıları”21  adlı  kitapta,  olayların  nasıl 

geliştiği birinci ağızdan anlatılmıştır.  Bu kitapta Garo’nun anılarından ayrı olarak, konuyla 

ilgili çeşitli yazışmaları gösteren ekler de bulunmaktadır.  

Osmanlı  Bankası  Arşiv  ve  Araştırma  Merkezi’nin  baskın  ile  ilgili  olarak  internet 

ortamında  paylaştığı  dosya  önemli  belgeler  içermektedir22.  Dosyada,  Osmanlı  Bankası 

Müdürü Sir Edgard Vincent’in ve yardımcıları Gustav Wülfüng  ile Gaston Auboyneau’nun 

olaylarla ilgili ayrıntılı bir biçimde Paris ve Londra ile paylaştığı İngilizce ve Fransızca  raporlar 

ve konu ile ilgili gazete makaleleri yer almaktadır.  

Dönemin Zaptiye Müdürü Hüseyin Nazım Paşa’nın 2 ciltlik “Ermeni Olayları Tarihi”  

kitabı  ile  “Hatıralarım  Ermeni Olaylarının  İçyüzü”  adlı  eseri,  doğrudan Osmanlı  Bankası 

Baskını öncesinde, olayın gerçekleşme sırasında ve sonrasında yaşananları anlatan önemli 

kaynaklardır.  

Esat Uras’ın 1953 yılında  ilk baskısı yapılan “Tarihte Ermeniler ve Ermeni Meselesi” 

isimli çalışması, Ermeni sorununu tarihsel bir süreç içerisinde ele almaktadır. Ermenice bilen 

Uras’ın, Ermeni kaynaklarından yararlanarak bu eseri kaleme alması eserin araştırmacılar 

için önemli bir başvuru kaynağı niteliğini taşımasını sağlamıştır.  

Aynı derece de önem taşıyan bir diğer eserse Kamuran Gürün’ün Ermeni Dosyası adlı 

eseridir.  

                                                            
20 Karekin Pastırmacıyan adlı kişinin kullandığı takma ad Armen Garo’dur.  
21  Bu  kitap  ilk  olarak  1948  yılında Hayrenig  Press  tarafından  Ermenice  olarak  basılmıştır.  Kitapta  Armen 
Garo’nun  tamamlanmamış el yazıları ve Simon Vratzian’ın editörlüğündeki gazete makaleleri vardır. Daha 
sonra kitap İngilizce’ye çevrilmiştir.  
22  Osmanlı  Bankası  Arşivindeki  “Attack  on  Bank  in  Costantinople,  23,999”  (OBA),  ve  Londra  Arşivindeki 
belgelerin   (LA 23,999) ve Guidall Library’de yer alan, Reports, letters, telegrams etc. Relating to the attack 
on  the    Ottoman  Bank  in  Constantinople  by  Armenian  revloutionaries,  Ms.  23999/1.  (GL).  dosyadaki 
belgelerin birbirleriyle aynı olduğu Fikrettin Yavuz’un vermiş olduğu bilgi ile öğrenilmiştir.  



15 

 

 
 

Edhem  Eldem’in  “Osmanlı  Bankası  Tarihi”  adlı  kitabı  banka  tarihi  ile  ilgili  bilgiler 

verirken özellikle Abdülhamit döneminde bankanın geçirmiş olduğu önemli problemlerde 

Ermenilerin üstlendiği kimi rolleri aktarması açısından araştırmacılar için değerlidir.  

Banka tarihi ile ilgili bir diğer çalışma ise, Bank‐ı Osmanî‐i Şahane adlı kitaptır. Andre 

Autheman’ın bu çalışması da bankanın kuruluşu, geçirdiği ortaklık ve aşamaları inceleyen 

bir eserdir.  

Louise Nalbantyan, The Armenian Revoluitonary Movement adlı kitabında, Ermeni 

milliyetçiliğinin  uyanışındaki  unsurları  ayrıntılı  bir  şekilde  ele  alır.  Ermeni  komitelerinin 

devrimci yönlerini ön plana çıkaran çalışmada komitelerin parti programlarına dair kapsamlı 

bilgiler bulunur. Arman  J. Kirakosyan editörlüğünde hazırlanan The Armenian Massacres 

1894‐1896 British Media Testimony  ve The Armenian Massacres 1894‐1896 U.S. Media 

Testimony adlı iki ayrı kitap, İngiltere ve Amerika’daki gazetelerde yer alan Ermeni sorunu, 

İstanbul’da yaşanan olaylarla ilgili haber ve yorumları içermektedir. Bu eserler sayesinde, 

banka baskınına dair önemli bilgiler elde edilmiştir. Yine Kirakosyan’ın, British Diplomacy 

and the Armenian Question from the 1830 to 1914 adlı çalışması da  İngiltere’nin tarihsel 

süreç  içerisinde  Ermeni  sorununa  bakışını  yakalamak  açısından  değerlidir.  Empires  in 

Conflict:  Armenia  and  the  Great  Powers,  1895‐1920  isimli  çalışmada, Manoug  Joseph 

Somakyan,  Ermeni  sorununu,  İngiltere  ve  Rusya’nın  ürettiği  politikalar  üzerinden 

değerlendirir. M. K. Nerusyan, Hay Joğovordı Badmutyun (Հայ Ժողովրդի Պատմություն) 

(Ermeni Halkı  Tarihi)  adlı  kitabında  Ermeni  sorununun  ortaya  çıkışını, Hr.  R.  Simonyan, 

Hayots Badmutyun  (Հայոց Պատմություն)  (Ermeni Tarihi)  isimli  çalışmasında, Osmanlı 

Bankası Baskını’nın nasıl gerçekleştiğini aktarır. 

İstanbul ve Varna’daki Ermeni gazeteleri bu çalışmanın temel kaynaklarıdır. İstibdat 

rejimini en ağır şartlarda yaşayan İstanbul’da ve görece daha özgür bir ortamın bulunduğu 

Varna’da  yayımlanan  gazetelerin  haber  ve  yorumları  incelenerek,  gazetelerin  kamuoyu 

yaratmada  bir  gücü  olup  olmadığı,  varsa  halkın  üzerinde  nasıl  bir  etkisi  olduğu 

araştırılacaktır. 

 



16 

 

 

Osmanlı  topraklarında  gazete,  kapitalist  çıkarların  peşinden  koşan Avrupalı  güçler 

tarafından  çıkarılmaya  başlanmıştır.  Son  yapılan  çalışmalarla  Osmanlı  topraklarında 

gazetenin tarihini 1793 yılına kadar götürmek mümkündür.  İstanbul’da  ilk gazete Fransız 

İhtilali’nin propagandasını yapmak amacıyla Fransızlar tarafından yayımlanmıştır. Kısa süre 

içerisinde bu güçlerin yerli ortakları olan Rumlar, Yahudiler, Ermeniler de haber ihtiyaçlarını 

karşılamak için kendi gazete ve dergilerini yayımlamaya girişmişlerdir (Alemdar, 2001: 16). 

Osmanlı  İmparatorluğu  sınırlarında  ilk Ermenice  gazete,  İstanbul’da 13 Ocak 1832 

tarihinde Takvim‐i Vekâyi’nin, Takvim‐i Vekâyi  Lıro Kir  (Թագվիմի Վագայի Լրոյ Գիր) 

ismiyle yayımlanan nüshasıdır (Kalemkaryan, 1893: 34‐37). 1839 yılında İzmir’de Ermenice 

İşdemaran Bidani Kidelyats (Շտեմըրան Պիտանի Գիտելտաց )“Gerekli Bilgiler Klavuzu” 

isimli dini  içerikli  ilk özel Ermenice gazete yayımlanmıştır ( Tuğlacı, 2004: 659).    İlk süreli 

yayınların  ardından  Tokat,  Tiflis,  Van  gibi merkezlerde  de  süreli  yayınların  sayısı  hızla 

artmıştır.  Özellikle  yüzyılın  ikinci  yarısından  itibaren  İstanbul,  Batı  Ermenileri  açısından 

gazetecilik  faaliyetlerinin  merkezi  haline  gelmiş,  Osmanlı  ve  Ermeni  siyasi 

modernleşmesinin  günlük  hayattaki  pratikleri,  kendini  basın  yayın  faaliyetlerinde 

göstermiştir.  Anadolu  Ermenileri,  İstanbul  Ermeni  cemaati  kadar  etkili  olmasa  da 

misyonerlerin  yardımıyla  açtıkları  okullarda  gazetecilik  ve  dergicilik  faaliyetlerini 

yürütmüşlerdir (Somel, 2007).  

Osmanlı basın tarihi üzerine yapılan akademik çalışmalar, son yıllarda sayısal olarak 

artış gösterdiği gibi içerik olarak da çeşitlenmeye başlamıştır. Osmanlıca (Türkçe) basın ile 

birlikte İmparatorluk’taki çok dilli basın hayatını oluşturan Ermenice, Ermeni harfli Türkçe,  

Rumca, Grek harfli Türkçe (Karamanlıca), İbranice, İbrani harfli Türkçe, Fransızca gibi farklı 

dillerdeki  gazete  ve  dergiler  araştırmacılar  için  yavaş  yavaş  ilgi  odağı  haline  gelmiştir. 

Osmanlı Ermeni basın tarihi yazım geleneğini değerlendirmeden önce Osmanlı basın tarihi 

yazımının  geçirdiği  kısa  dönüşümün23  ne  olduğunun  ortaya  konması,  çalışmamızın 

                                                            
23 Osmanlı basın tarihi yazımı alanında son dönemde görülen yeni yaklaşımlar Osmanlı tarih yazımının geçirmiş 
olduğu değişimin etkisiyle açıklanabilir. Dünyada ve Türkiye’de tarih denilen bilgi alanına ilişkin düşüncelerde 
ve algılamalarda 20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren çok önemli dönüşümler ve farklılaşmalar oldu. Tarihin, 
tarih  yazımının,  tarihçinin,  tarihçiye biçilen  rolün ne  olduğuna  dair  kuramsal  düzeyde  önemli  tartışmalar 
yapılmaya başlandı. Bu hesaplaşmalar aslında sosyal bilimler alanında yaşanan pozitivizm sonrası dönemin 
ontolojik, epistemolojik ve metodolojik bunalımlarının tarih alanına yansımasıydı (Özel, 2009:16). 
 



17 

 

 
 

konusunu oluşturan Abdülhamit dönemi Ermeni basını hakkında söz söylememize yardımcı 

olacaktır.  

Osmanlı basın tarihi çalışmaları iki koldan yürütülmüştür. İlki doğrudan basın tarihini 

konu  edinen24  ve  gazete monografilerine25  yer  veren  araştırmalar,  ikincisi  de  Osmanlı 

Devleti’nin siyasi, toplumsal ve kültürel tarihi önceliğinde dönemin basın yayın faaliyetleri 

hakkında  bilgi  veren  çalışmalardır.26  Gazetenin  imparatorluk  topraklarındaki  doğuşu  ve 

işlevleri üzerine yazılanların sınırlı oluşu ve benzer çıkarımlarda bulunulmuş olması Osmanlı 

basın  tarihinin uzunca bir  süredir  ihmal edilmiş olduğu  izlenimini uyandırmaktadır.   Gül 

Karagöz  Kızılca,  Voicing  the  Interests  of  the  Public  Contestation,  Negotiation,  and  the 

Emergence of Ottoman Language Newspapers During the Financial Crises of the Ottoman 

Empire,  1862‐1875  adlı  doktora  tez  çalışmasında,  Osmanlı  basın  tarihi  yazımı  üzerine 

eleştirel bir okuma yaparak, gazetenin Osmanlı toplumu için ne ifade ettiği bilgisini özgün 

bakış  açısıyla  yenilemiştir.  Kızılca,  gazetenin  ortaya  çıkışı  ve  gelişimini 

Oryantalist/modernist  paradigmanın27  iddia  ettiği,  Osmanlı’nın  geri  kalmışlık  tezini 

                                                            
24 Doğrudan Osmanlı basın tarihi üzerine inceleme yapan çalışmalardan bazıları: Ahmet Emin Yalman’ın The 
Development Of Modern Turkey As Measured By Its Press; Orhan Koloğlu’nun Osmanlı’dan 21. Yüzyıla Basın 
Tarihi; 1908 Basın Patlaması; Hıfzı Topuz’un 100 Soruda Başlangıçtan Bugüne Türk Basın Tarihi; Hasan Refiğ 
Ertuğ’un Basın  ve Yayın Hareketleri Tarihi;  Fuat  Süreyya Oral’ın Türk Basın Tarihi Osmanlı  İmparatorluğu 
Dönemi 1728‐1922 1831‐1922; Enver Benhan Şapolyo’nun Türk Gazetecilik Tarihi ve Her Yönü İle Basın; Nuri 
İnuğur’un  Basın  Yayın  Tarihi; Hamza  Çakır’ın Osmanlı’da  Basın  İktidar  İlişkileri,  Palmira  Brumett’in  İkinci 
Meşrutiyet Basında İmge ve Emperyalizm 1908‐1911. 
25 Osmanlı döneminde  yayımlanmış gazetelerin  yayın politikalarıyla  ilgilenen  çalışmalar arasında Korkmaz 
Alemdar’ın  İstanbul  (1875‐1964)  Türkiye’de  Yayımlanan  Fransızca  Bir  Gazetenin  Tarihi;  (Orhan  Koloğlu 
Takvim‐i Vekayi; Nesimi Yazıcı, Takvim‐i Vekayi Belgeler; İlhan Yerlikaya’nın Abdülhamit Döneminde Basın Yarı 
Resmi Vakit Gazetesi (1875‐1884) örnek verilebilir. 
26 Niyazi Berkes’in Türkiye’de Çağdaşlaşma; Bernard Lewis’in Modern Türkiye’nin Doğuşu.  
27 Osmanlı  tarih  yazımında 90’lı  yıllara  kadar  tarihsel gelişim  sürecini anlatmak  için Batı Avrupa merkezci 
oryantalist  bakış  açısının  etkisiyle  “modernite”  paradigması  kullanılıyordu.  On  altıncı  yüzyıl  sonlarından 
itibaren Osmanlı’nın  gerileme  sürecine  girdiği  saptaması  18.  yüzyıl  ile  birlikte  önce  Avrupalı  seyyahların 
eserlerinde  ardından  da  pek  çok  akademisyenin  çalışmalarında  temel  varsayım  olarak  kabul  edildi.  90’lı 
yıllarda her toplumun aynı anda ve aynı biçimde ilerleyemeyeceği kabulü ve gelişmenin göreceli bir kavram 
olduğu saptaması tarih yazımında karşılaştırmalı tarih analizlerinin ortaya çıkmasına yol açtı. Gerileme karşıtı 
akademik  çalışmalar  Edward  Said’in Oryantalizm  adlı  eseriyle  de  kendine  dayanak  noktası  bulmuş  oldu. 
Böylece az gelişmişlik, geri kalmışlık tezleri yerini ağırlıklı olarak “kültürel tarih” çalışmalara bıraktı. Kültürel 
tarihin konusu, insana dair her şey olarak belirlenmiş, belli bir mekan ve zamandaki toplumların, bireylerin 
ürettikleri maddi ve düşünsel ürünlerin hepsi bu tarihin ilgi alanına girmiştir (Ergenç, 2012: Xi‐Xii). Dana Sajdi, 
gerileme  ve  gerileme  karşıtı  tezlerin  teorik  ve  pratik  temellerini  tartıştığı,  Gerileme,  Hoşnutsuzluklar  ve 
Osmanlı Kültürel Tarihi başlıklı yazısında kültürel tarih alanının uzun yıllar Osmanlı medeniyetinin gerilemiş 
olduğuna  ilişkin  çalışmaların  ağırlığından  ihmal  edildiğini  savunur.  Gerileme  karşıtı  tezlerin  medeniyet 
sorgulamasıyla  kültürel  tarih  çalışmalarının  da  önü  açılmıştır.  Sajdi, metinsel  okumalar,  kitap  kültürünün 
incelenmesi, Osmanlı metinlerinde birinci ağızdan anlatıların ortaya çıkışının  incelenmesi, melankolinin ve 
kaygıların incelenmesinin artık mümkün olduğunu söyler (Sajdi, 2014: 14‐15, 51). Siyasi güçlükler nedeniyle 
tüm eleştirilere rağmen akademik çalışmalarda varsayımsal olarak Avrupa kökenli gerileme tezleri alanda hala 



18 

 

 

onaylayan  çalışmalardaki  gibi  reformist  bir  çabanın  ürünü  olmaktan  çok,  Osmanlı 

toplumunun  toplumsal,  siyasal,  kültürel  ve  ekonomik  yapısı  ile  açıklanması  gerektiğini 

savunur. Kızılca’ya göre; gazete geleneksel anlatıların  ileri sürdüğü gibi yalnızca bir kayıt 

tutma  aracı  değil,  aynı  zamanda  toplumdaki  olayların,  vakaların,  çıkar  grupların 

düşüncelerinin  yansıtıldığı  bir  aygıttır.  Osmanlı  topraklarında,  okuryazar  oranın  sınırlı 

oluşundan yola çıkarak gazeteyi seçkinci bir araç kategorisinde değerlendiren çalışmaların 

aksine  Kızılca,  gazeteyi  özellikle  1860’lardan  sonra  alt  ve  orta  sınıflara  da  seslenen, 

kamuoyu yaratma potansiyeli çok güçlü olan bir araç olarak resmeder. Tanzimat’ın getirmiş 

olduğu reform politikaları sayesinde artan okul ve okuryazar sayısı, gazete sayısı ve tirajının 

da  artmasına  neden  olmuştur  (Kızılca,  2011:4‐32).  Kızılca’nın  bir  diğer  önemli  çalışması 

Osmanlı/Türk Basın Tarihi Yazımı Üzerine Eleştirel Bir Değerlendirme isimli makalesidir. Bu 

makalesinde Kızılca, mikro ölçekte Osmanlı basınının ortaya çıkışını eleştirel bir bağlamda 

ele alır. Osmanlı basın tarihi yazımını geleneksel ve eleştirel olarak  ikiye ayıran Kızılca’ya 

göre; geleneksel yazımda basının ortaya çıkışı, devletin modernleşme isteğinin bir parçası 

olarak anlatılır. Osmanlı yönetici seçkinleri, basını toplumun gelişmesi  için bir araç olarak 

görmüşlerdir. Geleneksel tarih yazımında, Osmanlı halkına pasif bir rol biçilmesini de ciddi 

bir  biçimde  eleştiren  Kızılca,  gazetenin  farklı  çıkar  grupları  tarafından  sahiplenilip 

kullanıldığının  vurgusunu  yapar.  Namık  Kemal’in,  yeniçerilerin  ortadan  kalkmasından 

toplum  ve  devlet  arasında  bozulan  dengenin  gazete  aracılığıyla  halkın  lehine  yeniden 

kurabileceği  örneğinden  hareketle  Kızılca  makalesinde,  gazete  ile  toplum  arasındaki 

etkileşimin geleneksel tarih yazımında ele alınmayışına dikkat çeker (Kızılca, 2016). 

Osmanlı’da  İletişimin  Diyalektiği  adlı  kitabında  Serdar  Öztürk,  Osmanlı’nın 

toplumsal  yapısı  ile  iletişim  ilişkisini  doğrudan  ya  da  dolaylı  bir  biçimde    ele    alan   

çalışmaların  karşılaştırmalı  bir  kritiğini  yapar.  Osmanlı  toplumsal  yapısına  ilişkin 

yaklaşımlarda  iletişim  güçlerinin  gelişmişliği  ile  toplumsal  yapı  arasındaki  ilişki  ihmal 

edilmiştir.  Oysa  iletişim  güçleri  Osmanlı  toplumsal  yapısının  temel  unsurlarından  bir 

tanesidir.  İlber Ortaylı, Taner Timur ve Halil Berktay’ın bu konudaki çalışmaları, Osmanlı’nın 

                                                            
varlığını sürdürmektedir  (Sajdi: 2014: 58). Özer Ergenç, tarih yazımındaki bu kırılmalarla ilgili çok önemli bir 
saptama  yapar.  Osmanlı  tarih  yazımındaki  kırılmaların,  paradigma  değişikliklerinin  dışardan  önerilmiş 
olmasıdır. Tarih alanına ilgi duyanlar kolaylıkla konu değişimlerini, yaklaşım farklılaşmalarını tespit edebilirler. 
Bu  durumda  asıl  üzerinde  düşünülmesi  gereken  nokta  bu  değişimlerin  kendi  tercihlerimiz  ve 
gereksinimlerimizden kaynaklanmamış olmasıdır (Ergenç, 2012: Xi‐Xii). 



19 

 

 
 

toplumsal  yapısı  ile  iletişim  güçleri  arasında  doğrudan  ilişki  kuran  az  sayıdaki 

çalışmalardandır.  Öztürk,  kitabında  Ortaylı,  Berktay  ve  Timur’un  çalışmalarını  iletişim 

güçlerini  merkeze  alarak  ayrıntılı  bir  biçimde  inceler.  Ortaylı,  Osmanlı’da  ulaşım  ve 

haberleşme  teknolojilerinin  gelişmemişliğini  merkezi  denetimin  yetersizliği  ile 

ilişkilendirmiş, Osmanlı’yı  “âdem‐i merkezi bir  feodal devlet” olarak nitelemiş  ve devlet 

iktidarını  yerel  otoritelerle  hatta  belli  bir  dönemden  sonra  da  dış  güçlerle  paylaşmak 

zorunda kaldığının altını  çizmiştir. Berktay, Osmanlı  toplum yapısının  “feodal” olmasının 

nedenini toplumsal yapı ile iletişim güçleri arasında doğrudan bir sistemin gelişmemesinde 

bulmuştur.  Timur  ise,  Osmanlı  Devleti’ni  merkezi  bir  imparatorluk  olarak  tanımlar  ve 

merkeziyetçilik  özelliğini  sağlayan  unsurlardan  bir  tanesini  de  gelişkin  iletişim  güçlerine 

(gelişkin  yol  şebekesi  ve  posta  örgütü)  bağlar.  Bu  yönüyle  Timur, Ortaylı  ve  Berktay’ın 

düşüncelerine aykırı bir görüş öne  sürer  (Öztürk, 2010: 70‐102). Öztürk’e göre, Osmanlı 

toplumsal  yapısını  iletişim  güçlerini  merkeze  alarak  inceleyen  çalışmalarda,  iletişim 

güçlerinin yürütmüş olduğu direniş ve mücadele alanı görmezden gelinmiştir. Bu durum 

toplumsal  yapının  değişim  ve  dönüşüm  sürecinde  merkezi  iktidarın  dışında,  toplum 

tarafından  iletişim  güçlerinin  nasıl  kullandığı  sorularının  sorulmamasına  yol  açmıştır. 

Öztürk, Osmanlı toplumsal yapısı ile iletişim güçlerinin arasında sadece uyumun değil aynı 

zamanda çelişkinin de olduğunun, iletişim güçlerinin içinde hem toplumsal yapının hem de 

toplumsal muhalefetin izlerinin de bulunduğu saptamasını yapar. Çalışmada, J.C. Scott’un 

Direniş  Sanatları  eserindeki  kavramlar  yardımıyla  Osmanlı  toplumsal  yapısı  ve  iletişim 

güçleri  arasındaki  ilişkide  “direniş”  aranmıştır.  Osmanlı’daki  iletişim  güçlerinin  önce 

toplumsal yapıyla uyumlu ilişkisi daha sonraki bölümde ise aynı iletişim güçlerinin toplumsal 

yapıyla  çelişkili  ilişkisi  incelenerek, Osmanlı’daki  iletişim  diyalektiği  tanımına  ulaşılmıştır 

(Öztürk, 2010: 101‐105). 

Devlet eliyle ortaya çıkan Osmanlı Ermeni basını, misyonerlerin çabasıyla gelişme 

göstermeye  başlamıştır.  Yurtdışında  eğitim  gören  Ermeni  aydınının  ülkeye  dönerek 

gazetecilik  faaliyetlerine  girişmesiyle  birlikte  Osmanlı  Ermeni  basın‐yayın  kültürünün 

oluşum evresi tamamlanmıştır. Bununla birlikte Osmanlı Ermeni toplumu için gazetenin ne 

anlama  geldiği, okuryazarlık oranının  artışı  ile birlikte bu  iletişim  aracının nasıl bir  güce 

dönüştüğü,  Ermeni  toplumunca  bir  direniş  aracı  olarak  kabul  görüp  görmediğinin 

değerlendirilmesi için ayrıntılı monografik çalışmalara ihtiyaç vardır. 



20 

 

 

Osmanlı basın  tarihinin bir parçası olan  Ermeni basın  tarihi uzun  yıllar  ihmal edilmiştir. 

Murat Cankara, Çifte Maduniyet Çifte İşlev: Ermeni harfli Türkçe Basında Dil ve Kimlik isimli 

makalesinde,  bu  ihmalin  nedenini  Osmanlı  kültür  tarihini  konu  edinen  akademik 

çalışmalarda  “Ermeni”  katkılarının  görmezden  gelindiği  savıyla  açıklar. Günümüze  kadar 

basın tarihi üzerine yapılmış pek çok çalışmada Osmanlı basınının, Osmanlıca/Türkçe süreli 

yayınlarla bir tutulduğu saptamasını yapan Cankara, eleştirisinde haksız değildir. Ama basın 

tarihindeki egemen  anlatım biçimi, özellikle Ermeni  gazetecilik pratiklerini dışlamak  için 

yapılmamıştır. Çok dilli28 Osmanlı ülkesinde bu dilleri bilen araştırmacılar olmadığından ve 

de tarih, edebiyat ve ilahiyat bölümlerinde Osmanlıcanın öğretilmesinden dolayı alandaki 

çalışmalar  ağırlıklı  olarak  Osmanlıca/Türkçe  gazete  ve  dergiler  üzerine  yoğunlaşmıştır. 

Osmanlı basın tarihi üzerine yapılan çalışmalardaki ayrımlarda Osmanlı basınını oluşturan 

Osmanlıca  dışındaki  diğer  yayınların  kategorileştirilip  isimleştirilmesi  de  sorunludur.  Bu 

yayınlar Osmanlı basın tarihi üzerine yapılan çalışmaların pek çoğunda  ihmal edildiği gibi 

üzerine değerlendirme yapılan araştırmalarda da  “Azınlık basını”29, “Türkçe Dışı Basın”30, 

“Yabancı Dilde Basın”31 şeklinde adlandırılmıştır. Cankara, Hıfzı Topuz’un 100 Soruda Türk 

Basın  Tarihi  adlı  çalışmasında  Ermeni  ve  Rum  basınlarının  yalnızca  iki  soruya  sığdırılıp, 

Yahudi,  Arap,  Bulgar  basınına  yer  verilmediği,  Türkçe/Osmanlıca  yayımlanan  Sabah 

gazetesinin de  sahibinin Rum, müdürünün  Ermeni olmasına  rağmen  Türk basını  altında 

değerlendirildiğini söyler. Hıfzı Topuz’un bu çalışması akademik basın tarihçiliği açısından 

eleştirebilir ama  tıpkı Orhan Koloğlu’nun araştırmaları gibi  söz konusu  çalışma da alana 

ilişkin farklı gazete ve dergiler hakkında da bilgi toplayan öncü eserlerden bir tanesidir.  

Ermeni basın tarihi  ile  ilgili çalışmalar özellikle son 20 yıldır sosyal bilimler alanında 

çok  kültürlülük,  dil  ve  kimlik  politikalarının  tartışılmaya  başlanmasıyla  birlikte  artış 

göstermiştir. Ermeni basını  ile  ilgili olarak basın  tarihi kitaplarında yer alan ansiklopedik 

bilgiler hariç ilk sistematik çalışma Hasmik A. Stepanyan’a ait Ermeni harfli Türkçe Kitaplar 

                                                            
28 Araştırmacı Ziyad Ebüzziya’nın yapmış olduğu  tespite göre  İstanbul’da Fransız elçiliğince yayımlanan  ilk 
Fransızca gazeteden itibaren Cumhuriyet dönemine kadar 22 dilde (Almanca, Arapça, Arnavutça, Boşnakça, 
Bulgarca, Çerkezce, Ermenice, Farsça, Fransızca, Gürcüce, Hırvatça, Hintçe, İngilizce, İtalyanca, Kürtçe, Rumca, 
Romence, Rusça, Sırpça, Urduca, Ladino ve İbranice) toplam 2046 gazete ve dergi yayımlanmıştır (Ebüzziya, 
1985: 29‐45). 
29 Hamza Çakır’ın Osmanlıda Basın İktidar İlişkileri adlı kitabında bu tanımlama kullanılmıştır.  
30 Orhan Koloğlu’nun Osmanlı’dan 21. Yüzyıla Basın Tarihi çalışmasında kullanılmıştır.  
31 Türkçe dışındaki basın yabancı olarak  ‐İngilizce’nin  Foreign Language kullanımı‐ olarak kabul edildiğinden 
bu tanımlama kullanılır.  



21 

 

 
 

ve  Süreli  Yayınlar  Bibliyografyası  (1727‐1968)’dır.    Stepanyan’ın  bu  eseri,  Ermeni  harfli 

Türkçe  yazım  alanının  bir  tarihi  dökümünü  içerir.  Ermeni  harfli  Türkçe  çalışmalar  14. 

yüzyıldan 20.  yüzyıla  kadar  yazma eserler, basılı  kitaplar  ve  süreli  yayınlar olarak  çeşitli 

alanlarda varlık göstermiştir. Ermeni harfli Türkçe kitaplar, 1727 yılından itibaren basılı hale 

gelirken; Ermeni harfli  süreli yayınlar  ise, 1840 yılında Takvim‐i Vekâyi’nin Ermeni harfli 

Türkçe olarak yayımlanmaya başlamasıyla ortaya çıkmıştır.   Stepanyan, çalışmasında 250 

yılı aşkın bir sürede 50 farklı şehirde 200 kadar basımevinde 2 000’den fazla Ermeni harfli 

Türkçe kitap, 1840 ‐ 1947 yılları arasında da 119 (18’i el yazması) Ermeni harfli Türkçe süreli 

yayın tespit etmiştir (Stepanyan, 2005: 21). Çalışmamızdaki gazetelerin Ermenice sütun ve 

haberleri olmakla birlikte ağırlıklı olarak Ermeni harfli Türkçe yayınlardır. Stepanyan’ın, bu 

bağlamda şu tespiti çok önemlidir: Ermeni harfli Türkçe gazetelerin Batı Ermenilerin günlük 

yaşantısını  incelemek açısından  son derece önemli  kaynaklardır.  Sınırlı da olsa, Osmanlı 

Devleti’nin sosyal ve ekonomik durumu,  imparatorluk milletlerinin kültürü hakkında bilgi 

verirler (Stepanyan, 2005: 21).  

Stepanyan’ın çalışmasını bir adım daha öteye götüren katalog, Zakarya Mildanoğlu 

tarafından hazırlanan “Ermenice Süreli Yayınlar 1794‐2000” adlı eserdir. Bu kitap, yaklaşık 

olarak 3650 Ermenice ve Ermeni harfli Türkçe süreli yayın hakkında genel bilgileri içerir. Bu 

katalog, akademik Ermeni basın tarihçiliği yapacak araştırmacılar için yol gösterici, önemli 

bir  çalışmadır.  Osmanlı  Ermeni  basınına  ilişkin  yapılmış  olan  değerlendirme  ve 

sınıflandırmalar  ile  birlikte  tezde  kullanılmış  olan  gazeteler  hakkında  genel  bilgiler  bu 

kitaptan elde edilmiştir.  

Ermeni harfli Türkçe, Ermeni gazetecilik pratiklerinde olduğu kadar Ermeni edebiyat 

tarihi açısından da ayrıcalıklı bir konuma sahiptir. Murat Cankara, İmparatorluk ve Roman: 

Ermeni harfli Türkçe Romanları Osmanlı/Türk Edebiyat Tarih Yazımında Konumlandırmak 

isimli  doktora  çalışmasında,  Ermeni  harflerle  Türkçe  yazmanın  dinsel,  dilsel  ve  seküler 

boyutlarını  tartışır.  Cankara,  tezinde  örnek  romanlar  üzerinden  Osmanlı  Ermenileri  ile 

Müslüman Türkler arasındaki kültürel etkileşimleri inceler. Bizim çalışmamızda da Osmanlı 

basınını oluşturan Türkçe/Osmanlıca basın ile Ermeni harfli Türkçe ve Ermenice gazeteler 

arasındaki  etkileşimin  boyutuna  bakılacaktır.  Osmanlı  basını  ile  Osmanlı  Ermeni  basını 

arasındaki  geçişlilikler  ortaya  konmaya  çalışılacaktır.  Ermeni  cemaati  dinsel  anlamda 



22 

 

 

Gregoryan, Protestan ve Katolik olarak çok mezhepli; amira, zanaatkâr, tüccar, işçi, hamal 

olduğu  için  de  sınıfsal  olarak  üst,  orta  ve  alt  sınıfa mensup  bireylerden  oluşmaktadır. 

Kişilerin gazete tercihleri de aidiyet duydukları dinsel bağlılıkları, aldıkları eğitim, kültürel 

sermayeleriyle  değişmektedir.  Osmanlı  Bankası  Baskını’nın  planlayıcılarından  Karekin 

Pastırmacıyan nam‐ı diğer Armen Garo, anılarında baskın  ve  sonrasındaki karışıklıklarda 

kazanılması gereken hedef kitlelerin Ermeni alt sınıflar olduğundan söz eder. Çalışmamızda, 

söz  konusu  gazetelerin  yazdıkları  haberler  ve  yorumlarıyla  hedef  kitlelerine  hükümet 

güdümünde doğru mesajlar verip vermediği, ihtiyaç duyulan bir biçimde kamuoyu yaratıp 

yaratmadığı incelenecektir. Bu istenilen bilgilerin elde edilmesine yardım edecek bir diğer 

çalışma, Günil Özlem Ayaydın Cebe’ye aittir. 19. Yüzyılda Osmanlı Toplumu ve Basılı Türkçe 

Edebiyat: Etkileşimler Değişimler, Çeşitlilik adlı doktora tez çalışmasında 1800‐1900 yılları 

arasında Arap, Ermeni ve Yunan harfleriyle basılmış Türkçe metinlerin bibliyografik bir veri 

tabanını hazırlamıştır. Cebe,  veri  tabanından hareketle alanla  ilgili önemli  saptamalarda 

bulunmuştur. Osmanlı’daki modernleşme serüvenini edebiyat üzerinden okumaya çalışan 

Cebe, Osmanlı’nın Müslüman ve gayrimüslim cemaatleri arasında çok güçlü bir etkileşim ve 

alışveriş olduğu yargısına varmıştır. Özellikle basım ve yayıncılık alanındaki ilerlemenin sözlü 

ve yazılı kültürden basılı kültüre çarpıcı bir geçişe ivme kazandırdığını, bu durumun da yeni 

toplumsal ve edebi dönüşümlere yol açtığını savunmuştur. Cebe’nin çalışması, 19. yüzyılın 

son döneminde Ermeni cemaatinin yayıncılık piyasasındaki etkinliğine ilişkin yüzdelik bilgi 

vermesi açısından önemlidir. 

II. Meşrutiyet dönemi, Osmanlı basın tarihi alanında üzerinde yoğun çalışma yapılan 

dönemlerin başında gelmektedir. Ohannes Kılıçdağ, yüksek lisans ve doktora çalışmalarını 

II.  Meşrutiyet  döneminde  Anadolu’daki  Ermenilerin  basın  yayın  faaliyetleri  üzerinden 

yürütmüştür.  İkinci  Meşrutiyet  Sonrası  Anadolu  Ermenilerinde  Burjuva  Dönüşümü  ve 

Osmanlıcılık başlıklı yüksek lisans tezinde, Sivas ve Harput’ta Ermenice olarak yayımlanan 

iki  süreli  yayın  üzerinden  Anadolu  Ermenilerinin  burjuva  dönüşümünü  ve  Osmanlıcılık 

söylemini  incelemiştir. Bilim ve  teknolojik gelişmeler,   Batı  tarzı okulların yaygınlaşması, 

gönüllü  sosyal  örgütlerin  ve  kamusal  hayatın  ortaya  çıkışı,  hukukun  üstünlüğü,  kanun 

önünde  eşitliğin  tesisi,  girişimciliğin  yaygınlaştırılması  burjuva  dönüşümünün  temel 

ölçütleri olarak ele alınmıştır. Kılıçdağ, bu dönüşümde Osmanlı’nın hukukun üstünlüğü ve 

kanun önünde eşitlik maddelerini gerçekleştirmede başarısız olduğunu, diğer alanlarda ise 



23 

 

 
 

görece de olsa bir gelişimin yaşandığını saptamıştır. Çalışmada Anadolu’daki bazı Ermeni 

entelektüellerin  İkinci Meşrutiyet  ile  birlikte  Ermeni  kamuoyunu  Osmanlıcılık  etrafında 

şekillendirme çabalarını incelenmiştir. Kılıçdağ, Birinci Dünya Savaşı’na kadar da bu kanaat 

önderlerinin  Osmanlıcılık  etrafında  Anadolu’daki  Ermenileri  şekillendirme  konusunda 

önemli ilerlemeler elde ettiklerini söylemiştir. Bizim çalışmamızda yer alan kimi gazeteler, 

İstanbul’daki  olaylardan  sonra,  Ermeni  vatandaşlarına  hükümete  sadık  kalıp  hükümetle 

birlikte  hareket  etme  çağrısında  bulunur.  Kılıçdağ’ın  tespitleri,  19.  yüzyılın  sonlarındaki 

İstanbul Ermeni basınındaki bazı yayın organları için de geçerli olan söylemdir. 1908 Devrimi 

Sonrasında  Osmanlı  Ermenilerinin  Sosyo‐Politik  Düşünce  ve  Beklentileri:  Umut  ve 

Umutsuzluk Arasında isimli doktora tezi de, Kılıçdağ’ın çalışmalarının devamı niteliğindedir. 

1908 sonrası Osmanlı Ermenilerinin devletle, diğer gruplarla ve kendi toplumuyla ilişkisini 

temel  alarak  anayasal  bir  aygıt  yaratma  sürecinde  yapılan  değişim  ve  uygulamaları, 

dönemin gazete makaleleri, kitapları ve kitapçıkları üzerinden incelenmiştir. Özelikle basın 

tarihi açısından bu çalışmanın önemi tezin temel kaynaklarının Anadolu Ermenilerinin Sivas, 

Tokat, Erzurum, Trabzon, Harput, Adapazarı ve İzmir’de yayımladıkları Ermenice gazeteler 

olmasıdır. 

Tezde  yer  alan  Ermeni  modernleşmesi,  toplumsal  değişim,  edebiyat  ve  basın 

hakkındaki  bilgiler  çoğunlukla  Ermenice  ve  Ermeni  yazarlar  tarafından  yayımlanan 

eserlerden elde edilmiştir. Vartan Artinyan’a ait Osmanlı Devleti’nde Ermeni Anayasası’nın 

Doğuşu  (1839‐1863)  isimli  çalışma  Ermeni  Nizamnamesi’nin  ortaya  çıkışını  önceleyen 

Tanzimat  ve  Islahat  Fermanları’nın,  gayrimüslim  çoğunluğa  vaat  edikleri  hakları 

değerlendirmek açısından önemlidir. Selçuk Akşin Somel’in Osmanlı Ermenilerinde Kültür 

Modernleşmesi,  Cemaat  Okulları  ve  Abdülhamid  Rejimi  isimli  makalesi  de  Ermeni 

toplumunun toplumsal ve kültürel modernleşmesini inceleyen değerli bir çalışmadır. Pars 

Tuğlacı’nın  hazırlamış  olduğu  Tarih  Boyunca  Batı  Ermenileri  adlı  3  ciltlik  eser  Batı 

Ermenilerinin edebiyatına, mimarisine, eğitimine, dinî hayatına, siyasi yaşamına ve basınına 

dair  çok  ayrıntılı  bilgiler  içeren  kronolojik  kitaplardır.  Badmutyun  Hay  Lrakrutyun 

(Պատմութիին  Հայ  Լրագրութէան)  (Ermeni  Basın  Tarihi),  Teotig’e  ait  Baskı  ve  Harf 

Ermeni Matbaacılık Tarihi adlı kitap, Agop Jack Haçikyan editörlüğünde derleme kitap The 

Heritage of Armenian Literature, Eremya Chelebi Kömürjian's Armeno‐Turkish poem The 

Jewish bride ve Kebikeç dergisinde yayımlanan Frederich von Kraaelitz‐Greifenhorst’a ait 



24 

 

 

 Ermeni  Harfleriyle  Türkçe  Hakkında  Araştırmalar  adlı  çalışma  Ermeni  basın  tarihi  ve 

entelektüel hayatı hakkında bilgi içeren önemli kaynaklardır.  

Osmanlı İmparatorluğu’nun iletişim tarihine ve basın tarihine ilişkin çalışmalar da bu 

tezin  temel  kaynaklarındandır.  Suraiya  Faroqhi’nin, Osmanlı Kültürü  ve Gündelik  Yaşam 

Ortaçağdan Yirminci Yüzyıla isimli kitabı, Osmanlı bilgi kaynaklarından, okuyan kamusuna, 

haber merkezlerinden, matbuat kültürüne değin çok kapsamlı bir çalışmayı  içermektedir. 

Bu çalışma, büyük basın tarih anlatısı içine Ermeni basınını yerleştirebilmeye yardım eden 

bir kaynaktır. Osmanlı Bankası Baskını, zamanlama olarak basın tarihimizde istibdat olarak 

adlandırılan  dönemde  gerçekleştirilmiş  bir  olaydır.  II.  Abdülhamit  döneminde  basının 

özelliğini  ele  alan  çalışmalar  literatür  taramamıza  giren  kaynaklardandır.  Ahmet  Emin 

Yalman’ın  The Development  of Modern  Turkey  as Measured  by  its  Press  adlı  çalışması 

Osmanlı basın tarihi üzerine düşünebilmek için başvurulması gereken ilk kaynaklardandır. 

Dönemin  çeşitli  gazetelerine  ait  tiraj  bilgisi  bu  kitapta  yer  almaktadır.  Paul  Fesh’in 

Abdülhamit’in  Son Günlerinde  İstanbul,  Fatmagül  Demirel’in  II.  Abdülhamit  Döneminde 

Sansür,  İlhan  Yerli  Kaya’nın,  II. Abdülhamit Döneminde Basın  Yarı Resmi Vakit Gazetesi 

(1875‐1884)  adlı  çalışması,  dönemin  basın  dünyasındaki  uygulamalarına  dair  ayrıntılı 

bilgiler  vermektedir.  Server  İskit’in,  Türkiye’de Matbuat  Rejimleri,  Türkiye’de Matbuat 

İdareleri  ve  Politikaları,  Türkiye’de  Neşriyat  Hareketleri  Tarihine  Bir  Bakış  adlı  kitapları 

basına yönelik düzenlemelerle ilgili kayıtları tutmaktadır. Orhan Koloğlu’nun, Muzır Ararken 

Alay  Konusu Olan  Rejim:  II.  Abdülhamit  Sansürü,  Erdal  Yavuz’un,  Jön  Türk  Basını,  Şerif 

Mardin’ in, Türkiye’de İletişim Modernleşmesinin Erken Bir Safhası Üzerine Bazı Notlar adlı 

makaleleri de  dönemin  basını  hakkında  önemli  değerlendirmeler  yapmaktadır. Bununla 

birlikte Niyazi Berkes’in Türkiye’de Çağdaşlaşma  ile Bernard Lewis’in Modern Türkiye’nin 

Doğuşu çalışmaları Osmanlı tarihi ve II. Abdülhamit üzerine ayrıntılı incelemeler yapan tez 

için yol gösterici kitaplardır. 

Abdülhamit döneminin ön plana çıkan bir diğer özelliği “jurnalcilik” uygulamalarıdır. 

Jurnalciliğin, Osmanlı Devleti’deki yerini anlayabilmek için tarihsel süreç içerisinde geçirmiş 

olduğu evreleri anlamamız gerekmektedir. Cengiz Kırlı’nın Sultan ve Kamuoyu adlı kitabı ile 

Kahvehaneler ve Hafiyeler 19. Yüzyılın Ortalarında Osmanlı’da Sosyal Kontrol isimli makalesi 



25 

 

 
 

ve  Asaf  Tugay’ın  İbret  Abdülhamit’e  verilen  jurnaller  ve  jurnalciler  adlı  çalışması  bize 

dönemle ilgili ilginç uygulamaları göstermektedir.  

Bu çalışmalar üzerinden Osmanlı Bankası Baskını’nın, İstanbul ve Varna’daki Ermeni 

basınında nasıl ele alındığı ortaya konulmaya, gazetelerin bu konuyla ilgili bir yayın politikası 

oluşturup oluşturamadığına bakılacaktır.  

Çalışmada,  Osmanlı  İmparatorluğu’ndaki  Ermeni  basınının  iyi  anlaşılması  için  söz 

konusu dönem hakkında, dönemin öncesi ve sonrasındaki siyasal, sosyal, dinsel ekonomik, 

kültürel,  düşünsel  gelişmeleri  konu  edinen  çalışmalar  hakkında  da  literatür  taraması 

yapılmış, Amerikan Arşivi’ndeki, ve Osmanlı Arşivi ve Osmanlı Bankası Arşivi’ndeki konuyla 

ilgili  belgelerden  yararlanılmış,  gazete  incelemelerinde  ise  betimleyici  ve  niteliksel 

tasarımdan faydalanılmıştır.  

Araştırmanın Amacı  

Kitle  iletişimi  bütün  toplumlar  için  her  zaman  önemli  bir  etkinlik  olmuştur. 

Toplumların gelişme düzeyine göre; bu etkinliğin gerçekleştirilme biçimi farklılık gösterir. 

Kitle  iletişim araçlarına neden  ihtiyaç duyulduğunu, tarihsel süreç  içerisinde bu araçların 

nasıl  değişim  ve  dönüşüme  uğradığını,  içeriğinin  nasıl  şekillendiğini  bilmek  o  toplumun 

genel  ve  özel  tarihini  ortaya  çıkarmada  son  derece  faydalıdır. Avrupa’da  17.  yüzyıldan, 

Osmanlı İmparatorluğu’nda ise 19. yüzyılın ilk yarısından 20. yüzyılın ilk onlu yıllarına kadar 

gazete  en  önemli  kitle  iletişim  aracı  olma  özelliğini  korumuştur. Osmanlı  topraklarında 

gazetenin ortaya çıkışı ve gelişimi Batı Avrupa’dan daha farklı bir biçimde yaşanmıştır. Kısa 

sürede çok dilli bir görünüme sahip olan Osmanlı İmparatorluğu’nda Ermeni basını da önce 

devlet eliyle ortaya çıkacak sonra misyoner faaliyetleriyle gelişmeye başlayıp, kendine bir 

yol haritası bulacaktır. Osmanlı İmparatorluğu’ndaki Ermeni toplumu 19. yüzyılın özellikle 

ikinci yarısından itibaren çok sayıda çeşitli türlerde süreli yayın çıkartmıştır. Gazetenin 19. 

yüzyıl Osmanlı Ermeni toplumu için ne ifade ettiği, içerik ve ideolojik olarak nasıl şekillendiği 

örnek bir olay üzerinden bu çalışma ile okunmaya çalışılacaktır. Bu çalışma, istibdat dönemi 

koşullarında İstanbul’da ve Balkanlar’da yayımlanan Ermeni gazetelerinin Osmanlı Bankası 

baskını  ve  sonrasındaki olayları, haber  ve  köşe  yazılarına  taşıyıp  taşıyamadığını,  taşıdığı 



26 

 

 

haber ve köşe yazılarının da içeriğinin ne olduğu ve olayları nasıl inşa edip aktardığını ortaya 

koymayı amaçlanmaktadır.  

Araştırmanın Önemi   

Gazeteler, günlük gelişmeleri aktarma özelliklerinden dolayı modern zamanların tarih 

yazımında  önemli  bir  yere  sahiptirler.  İçeriklerinin  zengin  ve  sürekli  oluşu  gazeteleri 

toplumsal  olayların  incelenmesinde  vazgeçilmez  araçlara  dönüştürmüştür.  Toplumsal 

olayları  anlama  çabasında  olan  tarihçi,  gazete  aracılığıyla  olayları  günü  gününe  takip 

edebilir;  sosyolog olayların niteliklerini  saptayabilir,  siyaset bilimcisi  toplumdaki egemen 

düşünüş  biçimini  araştırabilir  (Alemdar,  1978:  VII).  Şerif Mardin’in  de  vurguladığı  gibi, 

Osmanlı  ve  Türkiye  üzerine  çalışan  pek  çok  araştırmacı  için  gazeteler  vazgeçilmez 

kaynaklardır  (Mardin,  2003).  Çok  uluslu Osmanlı  İmparatorluğu’nda  ortaya  çıkan  süreli 

yayınları  incelemek  hem  geçmişi  doğru  anlamak  hem  de  günümüzü  bu  geçmiş  üzerine 

güvenilir bir şekilde inşa etmek için gereklidir. 

Çok  dilli  Osmanlı  İmparatorluğu’nda  önemli  bir  etkiye  sahip  olan  Ermeni  basını 

hakkında bilinenler sınırlıdır. Osmanlı’daki Ermeni basını üzerine yapılan çalışmalar, gazete 

isimlerini  ve  bu  gazetelerin  hangi  dönemde  yayımlandıklarını  saptamanın  ötesine 

geçememiştir. Yapılan bu çalışmalarda da eksiklikler ve hatalar mevcuttur. Ayrıca Osmanlı 

Bankası  Baskını  sırasında  Osmanlı  topraklarında  yayımlanan  Ermeni  basınının  yayın 

politikaları hakkında günümüze kadar herhangi bir  inceleme yapılmamıştır. Bu bağlamda 

yapılacak çalışma genel olarak Osmanlı basın tarihi ve özel olarak da Osmanlı Ermeni basın 

tarihi  araştırmalarında önemli  bir  eksikliği  gidermiş  olacaktır. Aynı  zamanda  bu  çalışma 

günümüzde tartışılan “1915 Olayları”nın öncesinde yaşanan gelişmeleri Ermeni basınından 

takip  edebilme  fırsatını  bize  tanıyacaktır.  Tarihin  yazılmasında,  geçmişin  anlaşılmasında 

yardımcı  kaynaklar  olan  gazeteler,  Osmanlı  Ermeni  toplumunun  yaşanan  olayları  nasıl 

görüp değerlendirdiğini anlama  fırsatı  sağlayacaktır. Osmanlı basın  tarihi üzerine yorum 

yapabilmek  için  öncelikli  koşul,  imparatorluğun  çok  dilli  yayın  hayatının  bilinmesidir. 

Osmanlı Ermeni basını Ermenice ve Ermeni harfli Türkçe yayınlar olmak üzere niceliksel 

olarak  basın  tarihi  içerisinde  önemli  bir  yere  sahiptir.  Ermeni  basın  tarihi  üzerine  bilgi 

birikiminin artması önemli bir eksikliğin giderilmesine yardımcı olacaktır. 



27 

 

 
 

Çok  uluslu  Osmanlı  İmparatorluğu’nun  iletişim  tarihinin  yazılabilmesi  için  sadece 

devletin resmi yayın organı olan Takvim‐i Vekâyi’ nin incelenmesi yeterli değildir. Fransızca, 

Ermenice,  Ladino,  Arapça,  Rumca,  Almanca  gibi  çok  çeşitli  dillerde  yayımlanmış  süreli 

yayınların da araştırılması, bütünlüklü yapı içerisinde bu yayınların tanıklık ettiği yaşamsal 

farklılıkların  ortaya  konulması  gerekmektedir  (Alemdar,  2001:  266‐277).  İmparatorluk 

tarihinde yaşanan pek çok olayı detaylı bir  şekilde  inceleyecek, karşılaştırmalı çalışmalar 

yapabilecek  çok  sayıda  yetkin  tarihçi  bulunmaktadır.  Tarih  alanımızda  oluşan  bu  bilgi 

birikimi özelde iletişim tarihi alanında yeni yeni ortaya çıkmaktadır. 

Varsayımlar  

1.  Osmanlı  İmparatorluğu’nun  pek  çok  bölgesine  yayılmış,  ticaret  ve  zanaat 

alanlarında yoğun faaliyet gösteren Ermenilerin çıkardıkları gazeteler onların düşünce ve 

çıkarlarını savunmak amacıyla yayımlanmıştır. Sayıca çok ve çeşitli olmaları farklı çıkarların 

sözcülüğünü yapan gazeteler olduğunu düşündürmektedir. 

2.  Ermeni  gazeteleri  arasında  millîyetçilik  akımlarından  etkilenenler  olduğu  gibi, 

Osmanlı  İmparatorluğu yönetimiyle  ters düşmemeye çalışan ve bu  tutumunu uzun  süre 

sürdüren yayın organları da olmuştur.  

3. Ermeni gazeteleri gelişkin bir  (Ermeni) burjuvazinin  sözcülüğünü üstlenen yayın 

araçları olmuştur. 

4. Uluslararası koşulların yarattığı ortam itibariyle şiddet veya isyan fikirleri, bu fikirleri 

sahiplenen gazeteler aracılığıyla filizlendirilmiştir. 

5. Sosyal hareketler tarihini anlamanın bir aracı da gazeteler olabilir mi?  

6. İstibdat Dönemi’ne rağmen gazete kamuoyu oluşturma aracı olabildi mi? İktidarın 

ikna aracı haline mi dönüştü? 

7.  İstanbul’daki  Osmanlıca/Türkçe  basın  ile  Ermenice  basın  arasında  sınırlar  çok 

keskin değildir. Sınırlı sayıdaki yayın organları arasında etkileşim vardır.  



28 

 

 

Sınırlılıklar 

Bu çalışmada; Cerîde‐i Şarkiye, Manzûme‐i Efkâr, Mecmûa‐i Ahbâr ve İravunk adlı dört 

gazete,  Banka  baskını  olayının  gerçekleştiği  tarih  olan  26  Ağustos  1896  tarihinden  II. 

Abdülhamit’in, banka baskınına karışmış olan kişileri affettiği döneme kadar geçen yaklaşık 

altı  aylık  dönem  itibariyle  eldeki  nüshalar  üzerinden  incelenmiştir.  Ağırlıklı  olarak 

gazetelerdeki Ermeni harfli Türkçe metinler kullanılmıştır. 

Tanımlar  

19. yüzyıl Osmanlı tarih yazımı üzerine çalışanlar, bu dönemin en önde gelen özelliğini 

nitelemek  için  modernleşme  kavramını  kullanmışlardır.  Modernleşme,  Batılı 

toplumbilimciler tarafından, bütün gelişmekte olan toplumların batı toplumlarına benzer 

aşamalardan geçecekleri anlayışından hareketle oluşturulmuş bir kavramdır (Kongar, 2008: 

227). Sanayi Devrimi’nin ardından, aydınlanma fikirlerinin çocuğu olarak Avrupa’nın Kuzey 

Atlantik kıyılarında doğan Modernleşme Projesi, insan aklına dayanan yönüyle bir insan için 

iyi  olanın  ancak  onun  kendisi  tarafından  belirlenebileceği  varsayımından  hareket  eder. 

Modernleşme  kavramı  dört  temel  alan  üzerinde  oluşturulmuştur:  ekonomik,  kültürel, 

toplumsal ve kurumsal (Tekeli, 2002: 19). Modernleşmenin ilk kez ortaya çıktığı ‘merkez’in 

dışında  kalan  ‘çevre’  toplumlarında  modernitenin  etkilerine  karşı  çok  farklı  tepkiler 

doğmuştur  (Tekeli,  2002:  21).  Cedid,  ıslahat,  reform,  devrim,  asrileşme,  çağdaşlaşma, 

Batılılaşma  olarak  da  çeşitli  kavramların  kullanıldığı  bu  döneme  ilişkin  yapılan 

tanımlamalarda  asıl  ortak  nokta  “değişim”  olgusuna  dayanır.  Modernleşme,  “zinde 

bulunduğu  zaman  yakın  bir  döneme  ait  olan  çağdaş,  asri  olmak,  içinde  bulunan  çağa 

egemen olan zevk, anlayış, kural ve tekniklere uygun düşmek, uygun duruma gelmek veya 

getirmek  gibi  bir  anlama”  sahiptir  (Karpat,  2014:  9).  İlber Ortaylı’ya  göre  ise; Osmanlı 

toplum  tarihindeki modernleşme  olgusu,  doğal  değişim  ve  gelişmenin  çok  ötesinde  bir 

kavramdır.  Tarih  anlatıcılığında  toplumların  modernleşmesi,  gelişmiş  toplumun 

özelliklerinin  az  gelişmiş  toplum  tarafından  benimsenmesi  olarak  kabul  görmektedir. 

Ortaylı,  bu  tanımı  yeterli  bulmaz.  Ona  göre;  modernleşme  var  olan  değişmenin 

değişmesidir. Modernleşme, toplumlarda çapıcı değişimlere yol açar, o ana kadar toplumda 

geçerli olan kültür kalıpları ve kurumları yıkılır. Osmanlı’da modernleşme pratikleri benzer 



29 

 

 
 

değişimlere  yol  açmış,  yeni  toplumsal  hareketlilikler  yaratarak  niceliksel  ve  niteliksel 

boyutlarda yenileşmeler yaşatmıştır. İçsel ve dışsal etkiler bu olgunun yaşanmasını zorunlu 

kılmıştır. Bu bağlamda  yaşanan bu değişimi olumlu  yorumlayanlar olduğu  gibi olumsuz, 

gerileme,  yozlaşma  şeklinde  tartışanlar  da  vardır.  Ayrıca  Osmanlı  modernleşmesinin 

gerekliliği ve koşulları, İkinci Viyana Bozgunu’ndan Tanzimat Fermanı’na kadar geçen süreç 

içerisinde  tarih  tarafından  hazırlanmıştır.  Bu  süreçten  sonra  ise  devlet  yöneticileri 

modernleşmeyi halka dikte ettirmişler,  kısa  sürede modernleşme olgusu hızlanarak  çok 

büyük  boyutlara  ulaşmıştır  (Ortaylı,  1983:  9‐11).  Modern  öncesi  dönemin  önemli 

temsilcilerinden biri olarak Osmanlı İmparatorluğu’nda da modernitenin etkilerine karşı çok 

farklı  tepkiler  doğmuştur.  Osmanlı  İmparatorluğu,  modern  öncesi  dönemin  üretim 

ilişkilerine,  ulaşım  ve  haberleşme  teknolojilerine  dayanan  bir  örgütlenmeye  sahiptir. 

Tanrı’nın  yeryüzündeki  gölgesi  olan  “halife‐sultan”  meşruiyetini  ilahi  olan  güçlerden 

almaktaydı. Sultan  ile çevresinde bir halka  şeklinde büyüyen ailesi  ‐ailelerinden alınarak 

sadece  Sultana  hizmet  etmek  ile  görevlendirilen‐  ve merkezi  bürokrasi  bu  ilahi  düzeni 

dünyada  gerçekleştirmekle  görevliydiler.  Sınırlı  bir merkezi  ordusu  ve  askeri  sistemi  ile 

bütünleşmiş bir toprak rejimi vardı. Mülkiyet düzeni Sultan, tımar sahibi ve reaya arasında 

iş  bölümünü  düzenlemekteydi.  Millet  sistemi  ise,  değişik  dinlere  mensup  reayanın 

toplumsal barış içerisinde yaşamasına olanak veriyordu. 

Modernleşme  Projesi’nin,  Osmanlı  İmparatorluğu’nun  karşısına  çıkışı,  devletin 

imparatorluk vasıflarını yitirdiği bir dönemde olmuştur. İmparatorluk bu vasıfları yitirirken, 

yönetici sınıf için, kaybedilen vasıfların yeniden elde edilebilme modeli olarak görülmüştür. 

Yönetici  sınıf  ‐sultan  ve ona hizmet  ile  görevli bürokrasi‐ bir  yandan  ilişkide olduğu dış 

güçlerin temsilcilerinin etkisi ile diğer yandan da karşılaştıkları sorunların baskısı altında eski 

kurumsal  yapıları  değiştiren  ve  modern  kurumları  oluşturan  reformlar  yaparlarken; 

Modernleşme Projesi de var olan toplumsal yapıyı içten etkilemekteydi (Tekeli, 2002: 22). 

Modernleşme  Projesi’nde  bir  diğer  önemli  aşaması  eğitim  kanalları  oluşturmasıdır. 

Modernitenin gerektirdiği ekonomik ve sosyal  ilişkilerin kurulmasında önceki dönemden 

daha çok eğitimli kişiye ihtiyaç vardır. Bu önce dışarıya öğrenci göndermek, sonra da içeride 

modern eğitim kurumlarının oluşturulması şeklinde gerçekleşmiştir. Böylece eğitim aracılığı 

ile Modernleşme Projesi’nin evrensel saydığı hukuk, ahlak, bilim, sanat anlayışı  topluma 

girmeye başlamıştır.  Sürecin üçüncü  ayağı,  yapılan modernleşme  girişimlerinin  var olan 



30 

 

 

siyasal  ve  ekonomik  bunalımı  derinleştirmesi  ve  daha  köklü  değişikliklerin  yapılmak 

zorunluluğunun ortaya çıkmasıdır (Tekeli, 2002: 23). 

Osmanlı aydınlarının çoğu, ilkelerine sıkı sıkıya bağlı oldukları Batı’ya yetişebilmek için 

farklı  yollar  önerseler  de  bekleyecek,  kaybedecek  zamanları  olmadığının  farkındaydı. 

Tanzimat ile birlikte belirgin bir şekilde ortaya çıkan aydınlar, taklitçi zihniyeti amansız bir 

şekilde eleştirirken; Batı uygarlığının temelini oluşturduğuna inandıkları özgürlük ve fenin 

benimsenmesi  gerektiğini  ileri  sürüyorlardı.  Yeni  Osmanlılar  Hareketi’nin  Tanzimatçılığı 

eleştirirlerken kullandıkları anahtar kavramlar, özgürlüğü sağlayacağına inandıkları anayasa 

ile teknik ve bilimi yaygınlaştıracak olan maarif idi (Mardin, 2002: 16). 

Modernleşme kavramıyla eş değer anlamda kullanılan bir diğer olgu ise “Batılılaşma” 

sözcüğüdür. Batılılaşma, Batı Avrupa’nın toplumsal ve fikirsel bileşimini erişilmesi gereken 

bir hedef olarak gören yaklaşımdır. Bu yaklaşım bazen ılımlı bir biçimde ortaya çıkmış, bazen 

de  köktenci‐geleneksel  öğelerimizi  eleştiren  boyutlara  ulaşmıştır.  Ama  Osmanlı  tarihi 

yazımında daha  çok Batı’yı her hususta örnek  almak  isteyenler  tarafından  kullanılmıştır 

(Mardin, 2002: 9). 

Çalışmamız içerisinde netlik kazanması gereken tanımlamalar arasında yabancı dilde 

basın, Osmanlı basını, Ermeni basını kavramları yer almaktadır. Bilindiği gibi 18. yüzyılın son 

yıllarından  itibaren  Osmanlı  topraklarında  gazetecilik  faaliyetleri,  Fransızlar  tarafından 

başlatılmış  ve  kısa  süre  içerisinde  İngilizler,  Almanlar,  İtalyanlar  haber  ihtiyaçlarını 

karşılamak ve sahip oldukları düşüncelerin propagandalarını yapmak üzere önemli ticaret 

merkezlerinde süreli yayınlarını yayımlanmaya başlamışlardır. Tüm bu gelişmeler, Osmanlı 

ülkesinde yabancı dilde basın olarak adlandırılan olgunun gelişmesini sağlamıştır. Osmanlı 

topraklarında  Cumhuriyet  dönemine  kadar  yabancı  dilde  basının  dili  ağırlıklı  olarak 

Fransızca  olmuştur.  Yabancı  dilde  yayımlanan  gazeteler  genel  olarak  kendi  ülkelerinin 

politikalarını desteklemişlerdir. Ancak Osmanlı  İmparatorluğu’nu savundukları düşünülen 

dönemleri  de  olmuştur.  Bu  durum,  savundukları  yabancı  tüccarların  çıkarlarının 

imparatorluk  çıkarları  ile  aynı  doğrultuda  olduğu  dönemlerde  görülmüştür.  “Osmanlı 

yanlısı” yayın politikaları, kendi hükümetlerinin  tepkisine yol açmış ve üstün gelen çoğu 

zaman Avrupa’nın çıkarları olmuştur (Eraslan, 2009: 5‐7). 



31 

 

 
 

Avrupalı güçler haricinde Osmanlı tebaası tarafından imparatorluk sınırları içinde ve 

dışında yayımlanan gazete ve dergiler ise, Osmanlı Basını olarak adlandırılmaktadır. Takvim‐ 

i Vekâyi’den önce 1828 yılında Mısır’da yarı Türkçe yarı Arapça yayımlanan Vaka‐i Mısriye, 

bu basının ilk örneği olarak kabul edilebilir. Daha sonra merkez İstanbul’da, II. Mahmut’un 

modernleşme  politikaları  içerisinde  başlattığı  ilk  Türkçe  gazete  ile  bu  kavram  daha  da 

güçlenmiştir.  Takvim‐i  Vekâyi,  Türkçe  dışında  Fransızca,  Ermenice,  Rumca,  Arapça  ve 

Farsça, Ermeni harfleriyle Türkçe olarak çok dilli bir şekilde yayımlanmıştır (Kabacalı, 2000: 

50‐51). Osmanlı Basını olarak kabul ettiğimiz bu olgu imparatorluk tebaasını oluşturan çok 

farklı  dinsel  ve  etnik  grup  tarafından  çıkarılmaya  başlanan  tüm  süreli  yayınları 

kapsamaktadır. Ermenice ve Ermeni harfli Türkçe olarak yayımlanan gazete ve dergiler ise 

Osmanlı topraklarındaki Ermeni basını olarak tanımlanmaktadır. 

   



32 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



33 

 

 
 

2. 19. YÜZYIL OSMANLI ERMENİLERİ VE ERMENİ BASINI  

2.1. 19. Yüzyıl Osmanlı Ermeni Toplumu  

  19.  yüzyıla  kadar  Osmanlı  İmparatorluğu’nda  yaşayan Müslüman  ve Müslüman 

olmayan unsurlar, millet sistemi sayesinde Osmanlı topraklarında barış ve güven içerisinde 

yaşamışlardır. Millet sistemi, ulus sisteminden farklı olarak din ve mezhep üzerine kurulu 

bir örgütlenme biçimiydi. Fransız İhtilalinin getirmiş olduğu millîyetçi ve ihtilalci fikirler tüm 

Avrupa’da olduğu gibi Osmanlı ülkesinde de kurulu düzeni alt üst etmiştir (Sonyel, 2009: 

37).  Farklı  dinî  unsurlardan  oluşan  tebaa  arasında  Müslümanlar  “millet‐i  hâkime” 

kategorisinde değerlendirilmiştir. Fakat Müslüman olmayan unsurların da ülkenin ve ortak 

yaşamın hemen her yerinde ve alanında büyük payları vardır. Düşünsel yaşamdan güzel 

sanatlara, bilimden tekniğe bütün Osmanlı toplumları “sembiyotik”  ilişkiler  içerisindeydi. 

Gayri Müslim  halk  arasında, Müslümanların  kendilerini  en  yakın  hissettikleri  toplumsal 

kesim, Ermenilerdi. Bu duygular karşılıklı olmuştu ki Ermenilere millet‐i sadıka adı verilmişti 

(Mete Tuncay’dan aktaran Yarman, 2001: VI). 

  19.  yüzyıl  Osmanlı  için  askeri,  kültürel,  siyasal,  toplumsal,  dinsel,  yönetimsel, 

eğitimsel ve de  finansal bir dönüşümün, değişimin yüzyılıdır. Böyle bir süreçten Osmanlı 

Ermeni tebaasının etkilenmemesi mümkün değildi. Kültürel ve ulusal uyanışın etkisi altında 

Ermeni  toplumu Anadolu  topraklarında kendi devletlerini kurma hayalini yaşatma  fırsatı 

bulmuşlardı (Salt, 2014: 84). 

2.1.1. 19. Yüzyıl Osmanlı Ermeni Toplumu ve Dinsel Yapı  

  Osmanlı  İmparatorluğu’nun  kurulduğu  yıllarda;  Ermeniler  İran,  Bizans  ve 

Gürcistan’da  küçük  krallıklar  ve  prenslikler  halinde,  Anadolu’da  ise  Selçuklulara  bağlı 

yaşıyorlardı. Osmanlı devletinin kurulmasıyla birlikte  ilk padişah Osman Bey, Ermenilere 

Kütahya’da ayrı bir toplum olarak örgütlenme hakkı tanımıştır. Osmanlı başkentinin 1324 

yılında Bursa’ya taşınmasıyla birlikte Kütahya Ermenileri de Bursa’ya gelmişlerdir (Sonyel, 

2009: 28). Fatih Sultan Mehmet  İstanbul’u ele geçirdiğinde şehrin çok kültürlü nüfusunu 

incelemiş, Rum, Ermeni ve Yahudi ve farklı gruplardan oluşan halkın ülke çıkarına yapacağı 



34 

 

 

katkının önemini kavramıştır (Yarman, 2001: 3). İstanbul’un fethinden hemen sonra Fatih 

Sultan  Mehmet,  Rum  Patriğini  Osmanlı  topraklarındaki  Sırplar,  Bulgarlar,  Ulahlar, 

Moldovyalılar ve Meliktiler dahil  tüm dindaşları üzerinde dinî ve  sivil yetkilerle donatıp, 

Ortodoks Hristiyanların lideri ilan ederken, 1461’de de Bursa Ermeni Piskoposu Hovakim’i, 

tüm  Ermenilerin patriği olarak  seçmiştir  (Artinian,  2004:  23). Hovakim’i halkıyla birlikte 

İstanbul’a davet eden Fatih Sultan Mehmet32, Anadolu’nun  çeşitli  illerinden de pek  çok 

Ermeni’yi  İstanbul’a  getirterek,  başta  Samatya  ve  Galata  olmak  üzere  İstanbul’un 

belirlenmiş  semtlerine  yerleştirerek,  İstanbul’da  bir  Ermeni  kolonisi  oluşturmuştur  

(Dadyan, 2011a: 341). Fatih Sultan Mehmet’in İstanbul’u fethinden sonra İstanbul’da farklı 

güçler arasında denge unsuru oluşturmada Ermeni cemaati ayrıcalıklı bir yere sahiptir. Türk 

nüfusuyla birlikte İstanbul’da Rum, Ermeni ve Yahudiler, bilim, sanat ve zanaat alanlarında 

yaratılması planlanan çok kültürlülüğün kurucuları arasında yer aldılar. Öncelikle Fener Rum 

Patrikliği’nin İstanbul’da kalması için patriğin daha önceden sahip olduğu tüm yetkilerinin 

aynı şekilde devamını sağlayan bir ferman hazırlandı. Fener Rum Patrikhanesine karşın bir 

denge unsuru olarak da Bursa Ermeni Ruhani Önderi Hovakim, İstanbul’a çağrıldı ve benzer 

ayrıcalıklar fermanla kendisine de tanındı. 1461 yılında kurulan İstanbul Ermeni Patrikliği’ne 

yapılan  atamaların  tamamı,  16.  yüzyılın  ortalarına  kadar  Kilikya  piskoposlarından 

atanmıştır. Başlangıçta dinî bir lider olmanın ötesinde çok fazla ayrıcalığı olmayan patriğe, 

Yavuz  Sultan  Selim’in  halifeliğinden  sonra  cemaatin  günlük  işlerini  düzenleme  yetkisi 

verilmiştir: Dinî konularda suç işleyenleri cezalandırmak, din adamlarını mükâfatlandırmak 

ve  cezalandırmak,  evlenme,  boşanma  konularıyla  ilgilenmek  gibi  alanlarda  patrik  yetki 

sahibi olmuştur. Yavuz Sultan Selim, Çaldıran seferinden sonra Tebriz bölgesindeki Ermeni 

zanaatkârları İstanbul’a getirtmiştir. İran bölgesinden gelen yeni Ermeni nüfusu, Eçmiyadzin 

Katolikosluğu’na bağlı olduğundan yeni seçilen  İstanbul Patriği, Eçmiyadzin taraftarı olur. 

Böylece Kilikya Katolikosluğu  ile Eçmiyadzin Katolikosluğu arasında yüzyıllardır bitmeyen 

sürtüşmenin  temeli  atılır.  Yine  İstanbul’daki  Ermeni  cemaati  arasında bir başka  çatışma 

noktası da yerli‐yeni tartışmasıdır. Anadolu’dan İstanbul’a göç eden Ermeniler, iki yüzyıldır 

İstanbul’da yaşayan Ermeniler tarafından küçük görülmüştür. Bu durum bize günümüzde 

                                                            
32  Fatih  Sultan Mehmet’in  Bursa’dan  İstanbul’a  getirdiği  Ermenileri  “Yerli  Ermeniler”;  sonradan  ve Doğu 
Anadolu’nun Kafkasya’nın ve İran topraklarının ele geçirilmesinden sonra oralardan getirilen Ermenilere de 
yabancılar  (taşralılar)  denmiştir.  Asılları  Kilikya’dan  gelen  yerli  ve  Doğu’dan  gelen  yabancı  Ermeniler  ile 
Hristiyan Gregorien, Katolik, Ortodoks ve Protestan mezhebini kabul eden Ermeniler arasında zaman zaman 
çatışmalar olmuş ve bunlar birbirlerine karşı düşmanca hareket etmişlerdir (Sakarya, 1984: 24).  



35 

 

 
 

Ermeni  cemaati  içerisinde  görülen  İstanbullu  ‐  taşralı Ermeni  ayrımının  temellerinin 17. 

yüzyılda atıldığını göstermektedir (Bebiroğlu, 2003: 16‐20). 

Fatih  Sultan  Mehmet,  Süryani,  Gürcü,  Keldani  ve  Kıpti  toplumlardan  oluşan 

Ortodoks olmayan Hristiyan tebaayı da  ‐bu grupların dinî önderlerini korumakla birlikte‐ 

Ermeni patriğinin denetimi altına  vermiştir. Bu  toplumlar günlük  rutin  işlerde  ve evlilik, 

ölüm,  seyahat  gibi  konularda  Ermeni  Patrikliği’ne  bağlanmışlardır  (Artinian,  2004:  23). 

Ermeniler, Bizans döneminde yaşadıkları sıkıntıları ‐din değiştirme, dillerini terk etme gibi 

ciddi  baskıları‐  Osmanlı  döneminde  yaşamamışlardır.  Öyle  ki  dinlerini  ve  kültürlerini 

yaşamakta serbest olan Ermeniler aile hukukuyla ilgili konularda da kendi din adamlarına 

başvurma hakkına sahiptirler. Sunulan bu rahat ortamın karşılığında eli silah tutan ve sağlıklı 

olan  erkeklerden  “cizye”  adı  altında  belli  bir miktar  vergiyi Osmanlı  devletine  ödemesi 

istenmiştir (Dadyan, 2011: 341). 

  Ermeni  toplumunun  kurucu  unsuru  kilisedir.  M.S.  IV.  yüzyılın  başlarında 

Ermenilerin toplu olarak Surp Krikor Lusavoriç33 etrafında Hristiyanlığı kabul ettikleri rivayet 

edilir  (Seyfeli,  2005:28).  Dinî  liderler  de  kendilerine milletin  temsilcisi  anlamına  gelen 

Katogikos/Gatoğigos/Katolikos  (կաթողիկոս)  adını  vermişlerdir34  (Sakarya,  1984:  24). 

Murat  Berberioğlu, Gregoryan  Ermeni  tanımlamasını  galat‐ı meşhur  bir  ifade  olduğunu 

ifade  eder.  Gregoryan  Ermeni,  ilk  Ermeni  Katolikosu  olan  Krikor  Lusavoriç  isminden 

türetilen  bir  kavramdır.  Türkiye  doğumlu  Ermenileri  için  kullanılan  ve  Türk  devleti 

tarafından da kabul edilen bir isimdir. Din adamları bu kullanımın hatalı olduğunu belirtip, 

Ermeni Kilisesinin doğru ve tam isminin Doğu Ortodoks Ermeni Apostolik Kilisesi olduğunu 

                                                            
33 Surp Lusavoriç, Ermenistan’da ailesinin öldürülmesi üzerine Kayseri’ye getirilmiş burada vaftiz edilmiş ve 
bir Hristiyan olarak yetiştirilmiştir. Ermenistan’da iktidarın değişmesiyle yurduna dönen Lusavoriç, tereddüt 
etmeden dinî kimliğini açıklamış ve bunun üzerine derin kuyulara atılmıştır. Aziz Krikor’un, kuyudan çıkıp kralı 
iyileştirmesiyle birlikte tüm ahalinin topluca MS. 301 yılında Hristiyanlığı kabul ettiği görüşü yaygındır  (Seyfeli, 
2005: 28).  
34    Katolikos  (կաթողիկոս)  sözcüğü  Yunanca  “katholikos”  kelimesinden  gelir  ve  evrensel  anlamını  taşır. 
Ermeni, Gürcü ve Nasturi kiliselerinde başpatrikle eş anlamlı kullanılan kavramdır. Katolikoslar ayrıcalıklı birer 
başpiskopos olmakla birlikte belirli bir patriğe bağlıdırlar. Tarihsel süreç içerisinde katolikos kavramı patrik ya 
da baş patrikle aynı manada kullanılmaya başlanmıştır. Günümüzde Ermeni Apostolik Kilisesine bağlı dünya 
üzerinde iki Katolikosluk bulunmaktadır. İlki Eçmiyadzin’deki “Bütün Dünya Ermenileri” diğeri de Lübnan’daki 
Antilyas’daki Kilikya Katolikosluğudur. Günümüzde bu iki makamla eşit düzeyde önemli iki yer Kudüs Patrikliği 
ile İstanbul Patrikliği’dir (Bebiroğlu, 2003: 5‐6). 



36 

 

 

vurgularlar.  Ermeni  Kilisesi,  “apostolik”  tanımlamasını  Ermeni  toplumunun  İsa’nın  iki 

havarisi tarafından Hristiyan yapılmasıyla almıştır (Bebiroğlu, 2003: 4).   

  19.  yüzyıla  kadar  Ermeni  toplumu, Osmanlı Devleti  tarafından  tek mezhepli bir 

cemaat  olarak  kabul  edilmiştir. Önce  Roma  Katolik  Kilisesi’nin  çalışmaları35  daha  sonra 

Amerikan ve  İngiliz misyonerlerin Ermeni toplumunu Protestan mezhebine geçirmek  için 

harcadıkları çabalar 19. yüzyılın  ilk yarısında meyvesini vermeye başlamıştır. 1830 yılında 

önce  Katolik  Ermeniler,  yirmi  yıl  sonra  1850  yılında  da  Protestan  Ermeniler  Osmanlı 

hükümetince  ayrı  bir  millet  olarak  tanınmıştır    (Sonyel,  2009:  31;  Kiskira,  1971).  Bu 

mezheplere daha yakından baktığımızda; çoğunluğu Apostolik kilisesine bağlı Gregoryan 

Ermeniler  oluştururken,  ikinci  sırada  Fransız  Katoliklerin  çalışmaları  sonucunda  Katolik 

mezhebine  geçen  Ermeniler  bulunur.  Katolik  Ermeniler  arasında  Mıhitarist  öğretiyle 

yetişen,  bilimsel  çalışmalar  yapan  ve  yayıncılık  faaliyetlerini  sürdüren  rahipler  yer  alır. 

Mıhitarist öğreti sayesinde Ermeniler, millî kimlik ve kültürlerine sahip çıkmanın bilincine 

varmışlardır.  Üçüncü  grup  ise,  önce  İngiliz  misyonerlerin  daha  sonra  Amerikan 

misyonerlerin etkisi altına girip din değiştiren Protestan Ermenilerdir.  

2.1.2. 19. Yüzyıl Osmanlı Ermeni Nüfusu ve Meslekleri  

Osmanlı Ermenilerinin nüfus bilgisi hakkında tam bir görüş birliği yoktur. Avrupalılar, 

Doğu’daki altı il için ‐Sivas, Erzurum, Elazığ, Bitlis, Van, Diyarbakır‐ bölgelerini kapsayan alanı 

Ermenistan  olarak  nitelendirmişlerdir.  Osmanlı  Ermenileri,  nüfus  olarak  imparatorluk 

topraklarında dağılmış olmakla birlikte ağırlıklı olarak Anadolu’da sözü geçen vilayetlerde, 

Kilikya  bölgesinde,  İstanbul,  İzmir  gibi  büyük  şehirlerde  yaşıyorlardı.  Avrupalılar  için 

Ermeniler, “Doğudaki Avrupalılar” gibi idealleştirilmiş bir tanımlama içine sokulmuş olsa da 

bu niteleme Osmanlı bürokrasisi içerisinde yer edinmiş sınırlı sayıdaki elit Ermeniler için bir 

                                                            
35  Katolik misyonerler,  1054  yılında  Bizans  kilisesinin  Roma  kilisesinden  tamamen  ayrılmasından  itibaren 
yeniden Bizans’ı Roma’ya bağlamak  için propaganda çalışmalarına başlamışlardır. Katolik misyonerler 1220 
yılında Haliç kıyısına gelerek Venedik kolonisinde kalıp Galata’da bir manastır ve kilise kurmuşlardır. Fransız 
Katolikler, 16. yüzyıldan itibaren hem Hristiyanlığı yaymak hem de İstanbul’daki azınlıkları eğitmek amacıyla 
Osmanlı topraklarına gelmişlerdir. Misyonerler, Osmanlı Devleti’ndeki tersane, kadırga ve önemli şahısların 
evlerinde  çalışan  Hristiyan  esirlerin  dinlerine  sadık  kalmaları  için  yoğun  propaganda  faaliyetlerine 
girişmişlerdir. Bu propaganda etkinliklerinin sürekliliği Osmanlı Ermeni Katolik toplumunun ortaya çıkmasını 
sağlamıştır (Şahin, 2008: 39‐43).   



37 

 

 
 

anlam  ifade  ediyordu.  Doğu’daki  Ermeni  nüfusun  kendisi  gibi  tebaa  olan  Müslüman 

nüfustan çok fazla farkı yoktu (Salt, 2015: 82).  

Krikor Hagop Basmacıyan, 19. yüzyılın sonlarında kaleme almış olduğu Social and 

Religious Life  in  the Orient adlı eserinde Ermenistan bölgesi ve Ermeni nüfusu hakkında 

genel bir değerlendirme yapar. Ermenistan bölgesi, herhangi siyasi bir anlam katmaksızın 

coğrafi olarak Türkiye,  İran ve Rusya arasında bölünmüştür. Ermeni nüfusu bu üç bölge 

arasında dağılmıştır. Ermeni toplumunun 1890 yılındaki sayıları 4 000 000 civarındadır. Bu 

sayının 2 000 000’u Türkiye’de, 1 500 000’ü ç Rusya’da ve 50 000 İran’da yaşamaktadır. Geri 

kalan  nüfus  Tuna  nehri  boyunca,  Hindistan,  Avrupa  ve  Amerika  Birleşik  Devletleri’ne 

dağılmıştır. 200 000 fazla Ermeni de İstanbul’da yaşamaktadır (Basmacıyan, 1890: 38). 

Doğu vilayetlerinde Müslüman ve Hristiyan nüfusu üzerine yapılan  tartışmalarda 

rakamlar arasında çok büyük farklılıklara rastlanmaktadır. Kemal Karpat, nüfus rakamlarının 

güvenilir  olup  olmadıklarına  bakılmaksızın  propaganda  amaçlı  kullanmanın  çok  kolay 

olduğunun altını çizerek yanlış bilginin yayımlandıktan sonra mutlak bir gerçek olarak kabul 

edildiğini belirtir. Osmanlı Ermeni nüfusu üzerine yazılanlar ve çizilenler bu duruma iyi bir 

örnek  oluşturur. Osmanlı  kaynakları  ve  İngiliz  konsolosluk  raporları,  1878  ‐  1914  yılları 

arasındaki Ermeni nüfusunu 1 250 000  ile 1 400 000 olarak açıklarken, Osmanlı Ermeni 

nüfusunun  2  500  000  civarında  olduğunu  açıklayan  çok  sayıda  araştırmacı  ve  politikacı 

bulunmaktadır.   Kullanılan bu bilgi Fransız  ismini kullanan bir  İstanbul Ermeni’sine aittir.  

Marcel Léart36 isimli bu kişi Kirkor Zohrap olarak tanınan edebiyatçıdır (Karpat, 2010: 9).  

Ermeni  kaynaklarına  göre;  İstanbul’daki  Ermeni  nüfusu,  5.  yüzyılda  5  000’e 

ulaşmıştır.  Aziz  Mesrop’un,  M.S.  404  tarihinde  Ermeni  alfabesini  bulmasıyla  birlikte 

İstanbul’un Ermeni nüfusunda asker ve tüccar düzeyinde artışlar gözlenmiştir. 5. yüzyılda 

Bizans  İmparatoru’ndan  izin  alan  Ermeni  patrikleri,    Ermeni  alfabesinin  öğretilmesi  için 

                                                            
36 Marcel  Léart 1913 yılında Paris’te  La Question Arménienne à  la  Lumière de Documents  isimli bir kitap 
yazmıştır. Léart, bu kitabında 1882 ve 1912 yıllarına ait Ermeni nüfusunu açıklamıştır. Léart, 1882 yılına ait 
Ermeni nüfusunu 2 660 000 olarak açıklarken1912 yılına ait altı vilayetteki toplam Ermeni nüfusunu da 1 018 
000  olarak  bildirmiştir.  Léart,  çalışmasında  bu  bilgilerin  Patrikhane  ait  belgelerden  aldığını  söylemiştir. 
Kamuran Gürün, bu bilgileri kontrol etmek istemiş; fakat Léart’ın sözünü ettiği Patrikliğin istatistik belgelerini 
bulamamamıştır. Bununla birlikte Gürün, 1880 ile 1881 yıllarında İngiliz sefirine verilen istatistikleri bulmuş 
ve  bu  belgelere  göre  de,  1880  yılında  6  vilayette  Ermeni  nüfusunun  658  500  olarak  gösterildiğini  tespit 
etmiştir. Léart ise, aynı dönemde bu rakamı 1 630 000 olarak açıklamıştır.  



38 

 

 

İstanbul’da kilise ve okul açmıştır. 7. ve 8. yüzyılda Müslümanların baskısıyla Batı’ya göç 

eden Ermeniler, Rum toplumuyla karışınca Bizans kilisesine bağlı Ermeni Rum (Hay ‐ Horom) 

toplulukları oluşmaya başlamış, Bizans yönetiminde bu grup görev almıştır. Büyük Selçuklu 

ve Anadolu Selçuklu döneminde Ermenilere dinî baskı yapılmadı hatta Kütahya’da Ermeni 

Ruhani önderliği (Murahhaslık‐Araçnort) kurulmuştur. 12. Yüzyılda İstanbul’daki Ermeniler 

Kilikya’daki  Ermeni Katolikosluğuna bağlanmıştır.  13.  Yüzyılda  Söğüt bölgesinde  kurulan 

Osmanlı  devleti  için  Ermeni  cemaati  Bizans’a  karşı  bir  önlem  oluşturmuştur.  Bursa’nın 

fethinden  sonra  bu  Kütahya  ruhani  önderliği  (murahhaslığı)  buraya  taşınmıştır  (Arsen 

Yarman’dan aktaran Bebiroğlu, 2003: 14‐16).  

Ermeni  Patrikhanesi’ne  ait  veriler,  Osmanlı  nüfus  sayım  verileri  ve  Avrupa 

konsoloslarının  rakamlarına  bakıldığında  ortak  bir  rakamda  buluşmak  zor  gibi  gözükür. 

Vartan Artinyan,  İstanbul’daki Ermeni toplumunun popülasyonu hakkında önemli bilgiler 

toplamıştır. Önce payitaht İstanbul’da sonra da Osmanlı topraklarındaki Ermeni nüfusuna 

kronolojik olarak bakıldığında; 15. yüzyılın sonundaki 1478 yılına ait nüfus sayımına göre, 

İstanbul’da 16 026 hanede 120 000 kişi yaşıyordu. Bunların 9 486’sı Müslüman, 3 743’ü 

Rum,  1  647’si  Yahudi,  847’si  de  Ermeni’ydi.  17.  yüzyılın  ortalarında  Fransız  Elçiliği, 

İstanbul’da  8  000  yerli  aile,  50  000  göçmen  Ermeni  olduğu  çıkarımında  bulunmuştur. 

Ubicini37, 1840 yılında İstanbul’da 222 000 Ermeni’den söz ederken Harutyan Mırmıryan38, 

19. Yüzyıl İstanbul Ermenilerinin nüfusunun hiçbir zaman 150 000’i aşmadığını söyler. Krikor 

Zohrab’a göre  ise, 1878 yılında  İstanbul Ermeni nüfusu 135 000’dir.   Dönemin üç Ermeni 

gazetesindeki ‐Mışag (Irgat), Arevelyan Mamul (Doğu Basını), Artzakank (Yankı)‐39 bilgileri 

değerlendiren Vartan Artinyan, 19. yüzyılın üçüncü çeyreğinde başkentteki Ermeni sayısını 

250 000 ile 300 000 olarak açıklar ( Artinian, 2004: 19‐20).  İngiliz gezgini H. F. B. Lynch, 19. 

yüzyılın sonlarında 1895’de İstanbul’da 180 bin Ermeni’den söz eder (Lynch, 1901: 427).   

Osmanlı Ermeni nüfusu için Ubicini 1854 yılında 2 400 000, Ermeni patrikliği 1872 

yılında 3 000 000, Krikor Zohrab aynı yıl için nüfusu 2 600 000 olarak belirlemiştir (Artinian, 

                                                            
37 Vartan Artinyan, J. H. A. Ubici’nin Lettres sur la Turquie (1854) adlı eserinden aktarmıştır.  
38 Vartan Artinyan, Harutyun G. Mırmıryan, Masnagan Badmutyu Hay Medzadunneru (1909) adlı eserinden 
aktarmıştır.  
39 Vartan Artinyan, Mışag gazetesinin 1876 yılındaki 26. sayısında; Arevelyan Mamul gazetesinin 1878 yılına 
ait 283. Sayfasından; Artzakank gazetesinin 1882 yılındaki 36. sayısından nüfus verilerini derlemiştir.   



39 

 

 
 

2004:  19‐20).  Berlin  Kongresi’nde  Ermeni  Patrikhanesi’nin  delegasyonu,  Osmanlı 

Ermenistanı’nda 3 000 000 Ermeninin yaşadığını iddia etmiştir. Bu rakam, daha sonra 1 780 

000’ine indirilmiştir.  Lynch de, Armenia Travels and Studies adlı çalışmasında bu rakamın 

kabul edilemeyecek derecede yüksek olduğuna yer vermiştir. Çalışmamızda kullandığımız 

Ermeni gazetesi Cerîde‐i Şarkiye’de yazı işleriyle ilgilenen Vahan Vardapet, 3/15 Aralık 1886 

tarihli  yazısında  ülke  genelindeki  bütün  nüfusu  1  263  900  olarak  ifade  etmiştir  (Vahan 

Vardapet’ten aktaran Lynch, 1901: 427).   

 Jeremy  Salt  ise,  toplumsal  çalkantının en  yoğun olduğu 1895  yıllarında Osmanlı 

topraklarında  1  300  000  Ermeninin  olduğu  ve  bunların  600  000  kadarının  Doğu’da 

yaşadığının kabul edildiğini belirtir (Salt, 2015: 82). Ermeni nüfus bilgisiyle ilgili söylenmesi 

gereken en önemli noktalardan bir  tanesi,  şehirli Ermeni nüfusun yüzde olarak diliminin 

sadece yüzde 20,4 olmasıdır. Artinyan’a göre, Ermeni toplumunun 19. yüzyıl politikalarını 

belirleyen ve onların hayatına yön verecek Ermeni Nizamnamesi’ni hazırlayanlar  İstanbul 

Ermenileridir (Artinian, 2004: 20).  

Osmanlı İmparatorluğu döneminde modern anlamdaki nüfus sayımı II. Abdülhamit 

döneminde gerçekleştirilmiştir.40 1886 yılında Amerikan sefirinin, II. Abdülhamit’e, ziyareti 

sırasında Amerika’da son yapılan nüfus sayımından söz etmesi padişahın dikkatini çekmiş 

ve benzer bir sayımın yapılması  için sefirin de yardımıyla hazırlıklar başlamıştır. 1881/82‐

1893 yılında gerçekleşen nüfus sayımı ilk kapsamlı Osmanlı nüfus sayımıdır (Karpat, 2010: 

91). 1893 yılında Gregoryen Ermenilerin nüfusu ülke genelinde 1 001 465 iken, Protestan 

ve Katolik Ermeni nüfusu Katolik ve Protestan içerisinde değerlendirildiğinden net bir rakam 

vermek  güçtür.  Bununla  birlikte  1896  yılında  Gregoryen,  Protestan  ve  Katolik  Ermeni 

gruplar toplamda 1 157 519’dur. Osmanlı Bankası Baskını’nın gerçekleştiği 1896 yılına ait 

nüfus verilerini Kamuran Gürün, üç farklı grup üzerinden ‐Patrikhane, yabancı kaynaklar ve 

Osmanlı kaynakları‐  kısaca özetlemiştir. Ortaya çıkan tabloda Osmanlı Ermeni nüfusu Batı 

kaynaklarında 1 300 000  ‐ 1 500 000 arası;   Osmanlı  istatistiklerinde 1 160 000  rakamı 

verilmekle  birlikte  vergi  kaçırmak  amacıyla  sayım  dışı  kalan  150  000  Ermeni  daha 

                                                            
40 1831 yılında  II. Mahmut döneminde gerçekleşen nüfus sayımı  ilk sayım kabul edilmekle birlikte bilginin 
toplanma süreci ve zamanlaması ile ilgili ciddi sıkıntıları vardır. Kemal Karpat, Osmanlı Nüfusu 1830‐1914 adlı 
eserinde bu problemi ayrıntılarıyla açıklamıştır.  



40 

 

 

eklendiğinde sayı 1 300 000’e ulaşır. Ermeni kaynakları, Vahan Vardapet’in verdiği rakamı 

güvenilir bulduğuna göre, 1896 yılına ait sayı 1 300 000 olarak kabul edilir (Gürün, 2006: 

138‐139).   

Halil İnalcık, Osmanlı İmparatorluğu’nun toplumsal yapısını devlete vergi ödeyen ve 

ödemeyen olarak iki gruba ayırır:  İlki vergiden muaf olan savaşçı ve yönetici olarak bilinen 

grup, diğeri  ise vergi veren,  zanaatkâr,  tüccar ve köylüden oluşan  ikinci grup  41  (İnalcık, 

2003:  113‐115).  Osmanlı  Ermeni  cemaati  de,  Osmanlı  Hükümeti’ne  imparatorluktaki 

gayrimüslim  tebaanın  erkeklerinden  alınan  “cizye”  adıyla  anılan,  vergiyi  ödemekle 

yükümlüydü.  Bu  vergi  daima  nakit  alınır  ve  doğrudan  merkeze  aktarılırdı.  Vergiler 

sıralamasında cizye en meşru kabul edilen vergiydi (İnalcık, 2000: 105‐112).  

18. yüzyılda Osmanlı Ermenileri arasında çok farklı sosyal sınıflar ortaya çıkmıştır. Bu 

geniş yelpaze şöyleydi: büyük ekonomik gücü elde tutan tüccarlar, Amiralar, vezirlerin mali 

durumunu yöneten bankerler, paşalar, cemaatin hayır kurumları, Avrupa’daki merkezlerde 

eğitim  görmüş  demokratik  fikirlerle  dolu  entelektüel  seçkinler,  kiliseye  ait  kurumlar, 

tacirler,  esnaf,  zanaatkârlar  ve  de  işçiler.    Çok  çeşitli  sosyal  yapılardan  oluşan Osmanlı 

Ermenileri, devletin ve tebaanın gözünde etnik dinî bir cemaat olarak biliniyordu. Dinsel ve 

günlük hayattaki uygulamalar ve hukuki düzenlemeler patriklik tarafından yönetiliyordu. Bu 

yasal  düzenlemelerin  sınırı  da  padişah  fermanı  ile  belirlenmişti.  1830’larda Amiralar  ile 

esnaf locası arasında büyük bir sorun patlak vermiş, esnaf locaları okul yönetimi ve diğer 

alanlarda  söz  sahibi  olmayı  talep  etmişti.  19.  Yüzyılın  ortasında  Amiralar  sayıları  160’a 

yakındı,  neredeyse  sona  doğru  yaklaştığında  Ermeniler  toplumsal  ve  kültürel  evrimin 

sancılarını yaşıyorlardı (Hacikyan ve diğerleri, 2005: 16).   

Osmanlı  İmparatorluğu,  fetih  ideolojisine  uygun  olarak  örgütlenmiş  bir  yapıydı. 

Toplumsal organizasyon, askeri yapının güçlendirilmesine hizmet etmekle yükümlüydü. O 

                                                            
41 Osmanlı’daki vergi sistemini genel olarak Reâyâ zümresi ve tımar sistemi üzerine kurulduğunu iddia etmek 
yanlış olmaz. Reâyâ sınıfının, en önemli özelliği vergi yükümlüsü olmasıdır. Askeri zümre ise, modern devletten 
farklı olarak padişah adına görev yaptıkları için hiçbir zaman vergi ödemezler. Hizmetleri karşılığında devlet 
kendilerine  ödeme  yapar  ama  bu  hazineden  direkt  kendilerine  yapılan  bir  ödeme  değildir. Devlet  adına 
yönetmiş oldukları Reâyâ’nın ödediği dirlik vergisini alırlar. Kapıkulu ve yeniçeri gibi doğrudan saraya bağlı 
askeri  zümre  hizmetleri  karşılığında  ise  “ulufe”  alırlardı.  Reaya  en  geniş  anlamıyla  ister Müslüman  ister 
Hristiyan olsun, askeri sınıftan tamamıyla ayrı üreten ve vergi veren tebaa idi, daha dar anlamda ise kentli ve 
köylü göçebelerden ayrı köylü halktı (İnalcık, 2003: 113‐115).   



41 

 

 
 

yüzdendir  ki  ekonomik  faaliyetler  askeri  faaliyetlerin  bir  uzantısı  olarak  görülmekteydi. 

Ticaret her zaman savaşın ardından geliyordu. Oysa İstanbul, daha baştan hem askeri hem 

ticari  faaliyetin  merkezi  olabilecek  biçimde  örgütlendirilmiş  bir  şehirdi.  16.  Yüzyıldan 

itibaren  İstanbul’un ticari  faaliyetlerinin büyük bir kısmı Rum ve Ermeni tüccarların eline 

geçmiştir. Denizcilik  faaliyetlerinde ön planda daha çok Rumlar olsa da Ermeniler de bu 

alanda  çeşitli  faaliyetlerde  bulunuyorlardı.  Tüm  bu  gelişmeler  göz  önüne  alındığında, 

Avrupa ile iyi ilişkiler kurma onların ülkedeki yerli ortakları olma görevi gayrimüslim halka 

düşmüştür.  Hem  yabancı  ülkelerle  yapılan  ticarete  konu  olan  malların  pek  çoğu 

gayrimüslimlerin denetimi altındaydı hem de Türkler genel olarak ticaretle ilgilenmiyorlardı 

(Yarman,  2001:  48‐49).    Osmanlı  Ermeni  toplumu  İstanbul,  İzmir,  Trabzon  gibi  liman 

kentlerinin  yanında  Erzurum,  Erzincan  gibi  ticaret  yollarının  üzerindeki  kentlerde  de 

Rumlarla birlikte uluslararası ve yerel ticarette önemli roller üstlenmişlerdir. Pek çok Ermeni 

bu  şehirlerde  ticaret  ve  zanaat  ile uğraşıp  altın,  gümüş, metal  işçilikte  ve  takı  işlerinde 

uzmanlaştılar.    Kendi  loncalarını  oluşturup,  ürettikleri  işin  kalitesini  ve  kendi  çıkarlarını 

korudular. Bu loncalar zamanla gücü ele geçirdiler ve pek çok toplumsal olaylarda ön plana 

çıktılar  ve  kimi  zaman  kendilerini  patriklikle  mücadele  halinde  buldular  (Hacikyan  ve 

diğerleri, 2005: 16).  

Kent  merkezlerindeki  Ermeni  toplumu,  ağırlıklı  olarak  ticaretle  uğraşsalar  da 

zanaatkâr bir millet olarak da bilinirdi.  Fırıncı,  taş ustası,  kiremitçi,  kalemkâr,  keresteci, 

hatta  eşekçi  ve  lağımcı  olan  Ermenler  de  vardı.  İpekçilikte,  perdecilikte,  işlemecilikte, 

terzilikte,  saat  yapımında, bakırcılıkta, demircilik,  anahtar  yapımında ön plandayken 18. 

yüzyıl ve özellikle de 19. yüzyılda kuyumculuk doğrudan Ermeni  toplumuna atfedilmeye 

başlandı (Artinian, 2004: 20).  

19.  yüzyılın  ilk  çeyreğinde Osmanlı  Devleti’nin  bürokrasisinde  en  ayrıcalıklı  sınıf 

Amiralardı. Osmanlı Ermenilerinin özellikle de İstanbul Ermeni cemaatinin 18. yüzyılın ikinci 

yarısından  itibaren  liderleri  haline  gelen  Amiralar  daha  önceden  de  İstanbul  ve  kimi 

eyaletlerde  tanınırlığı  olan  elitlerdi  (Barsoumian,  2007:  16).    Kanuni  Sultan  Süleyman 

döneminde, Ermeniler arasında imtiyazlı sınıf olarak kabul edilebilecek bir grup ortaya çıkar. 

Bunlar Ardzruni prenslerinin soyundan gelen sarraflardı ki bunlar Agın’dan (Eğin) İstanbul’a 

getirilmişlerdi.  Ermeniler  tarafından  “işhan”,  “prens”  olarak  adlandırılan  bu  grup, 



42 

 

 

Osmanlılar  tarafından  “hacı”,  “hoca”,  “çelebi”  isimleriyle  anılmıştır.    Bu  ayrıcalıklı  sınıf 

yaşadıkları  dönemin  en  büyük  sermayedarları, Osmanlı  sarayının  sarraf  ve  kuyumcuları 

olmuşlardır.  Yıllar  sonra  “emir”  kelimesinden  türetilen  “Amira”  unvanını  alan  bu  sınıf 

padişahın hizmetinde yer aldıklarından dolayı vergiden muaf, kürk giyme, sakal bırakma, 

ata binme, emrinde silahlı adamlar bulundurma, istediği yere istediği evi dikebilme gibi pek 

çok  hakka  sahiptiler.  Sahip  olduğu  ayrıcalıkları  sayesinde  Amiralar,  kısa  sürede  Ermeni 

cemaatinin sözcülüğünü üstlenmişlerdir (Dadyan, 2011: 341‐342). 18. yüzyılın ortasından 

itibaren Patrikliğin ve cemaatin işlerini kontrol etme yetkinliğine sahip oldular. Çelebi ya da 

Hoca olarak anılan grup, prototip kişilerin rollerini ve toplum içindeki işlevlerini üstlenerek 

sorun çözme pratiğinin en belirleyici kişileri oldular (Barsoumian, 2007: 33).  Öyle ki maddi 

güçleri ve sosyal statüleri sayesinde patrikhane ve kiliseyi ele geçirmişlerdir. Kendilerinden 

oluşan bir patrikhane  idare heyeti kurarak gerektiğinde patriği seçip göreve getiriyorlar, 

gerektiğinde  uygulamalarını  beğenmedikleri  patriği  görevden  alıyorlardı.  3.Selim 

döneminde  ise, bu  sınıfa  sarraf olmayan,  saraya hizmet eden ekmekçibaşı, barutçubaşı, 

hassa mimarı  gibi  yeni  aileler  katıldı  ve bu  grup  güçlerine  güç  katmış oldu. Dadyan’lar, 

3.Selim  zamanında baruthanenin başına getirildiler, Kazaz Artin ve Düzoğulları paradan, 

Balyan  ailesi mimariden  sorumluydu.  Üst  düzey  Rum  yöneticileri,  1821  yılında  Yunan 

isyanının  patlak  vermesiyle  birlikte  devlet  hizmetinden  uzaklaştırılmışlardı.  Bu  durum, 

Ermeni cemaatinin saray hizmetlerinde yükselmesine neden olurken,   Ermeni cemaatine 

“tebaa‐i  sadıka”  ve bu  sınıfa üye olanlara da  “Amira” denmeye başlamıştır.  II. Mahmut 

döneminde, Amiralar güçlerinin zirvesine ulaşmışlardır. Fransa’nın Katolik propagandasına, 

Rusya’nın Ermenileri yanına çekme propagandasına karşı Osmanlı Hükümeti’nin yanında 

yer  alıp  cemaat  için  çalışmışlardır.  Amiralar  aynı  zamanda  pek  çok  kilise  ve  okulun 

onarılmasında, yeni kiliselerin, okulların, manastırların, hastanelerin yapılmasında da aktif 

rol üstlenmişler, Ermeni cemaatine doğrudan hizmete girişmişlerdir (Dadyan, 2011: 341‐34, 

Dalyan, 2011: 10‐11). Amiraların gücünü yitirmesiyle orta  sınıf olarak kabul edilebilecek 

esnaf grubu 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren güç kazanır. Böylece önceleri Amiralar ile 

birlikte  kilise  yönetiminde  yer  almaya başlayan esnaf  veya orta  sınıf  yönetimindeki üye 

sayısı Amiraların sayısını geçmeye başlamıştır. Kırım Savaşı ve yabancı bankaların Osmanlı 

Devleti içerisinde etkinlik göstermesiyle birlikte aristokrat sınıf mal varlıklarını da yitirir. Bu 

dönüşüm  Kirkor  Odyan,  Serviçen,  Garabed  Tütüncüyan,  Nahabed  Rusiyan  gibi  1848 

İhtilali’nden etkilenen gençlerin, Avrupa’dakine benzer bir değişimi yaratmak  için ulusal 



43 

 

 
 

bilincin  artmasıyla  birlikte  toplumu  kilise  ve  Amiraların  etkisinden  kurtarmak  için 

çalışmalara girişirler (Dalyan, 2011: 11‐12).   

İstanbul,  İzmir  ve  giderek  büyüyen  bir  kaç merkez  dışında  Anadolu’daki  feodal 

lordlara ve paşalara boyun eğen yoksul bir Ermeni köylü nüfus da bulunmaktaydı. Taşradan 

merkeze  sürekli  bir  göç  akışı  vardı,  bunların  bir  kısmı  yeni  yerlere  taşınmaya  zorlandı, 

diğerleri  ekonomik  imkânlarla  kandırılmışlardır.  Her  grup  kendi  geleneklerine 

göreneklerine, diyalektiğine ve davranışlarına sahipti (Hacikyan ve diğerleri, 2005: 16).  

2.1.3. 19. Yüzyıl Osmanlı Ermeni Toplumu Tanzimat ve Islahat Fermanları 

3  Kasım  1839  tarihinde  bütün  elçilerin,  ulemanın,  devlet  erkânının  gayrimüslim 

cemaatlerin ruhani ve dünyevi temsilcilerin önünde okunan Tanzimat Fermanı bir haklar 

beyannamesi  olarak  kabul  edilir.  Bâb‐ı  Âli  bürokratlarınca  hazırlanan  ve  sultan  adına 

yayımlanan bu ferman imparatorluk sınırlarında önemli bir yeniliktir.  Hükümdarın mutlak 

hakkını sınırlayan bu yasayla kanun devleti statüsü getirilmiş,    tüm  tebaanın can ve mal 

güvenliğinin sağlanacağı sözü verilmiş, iltizam uygulaması son bulmuş ve farklı dine mensup 

tebaanın  kanun  önünde  eşit  haklara  sahip  olduğu  belirtilmiştir  (Ortaylı,  1985:  1545). 

Ortaylı’ya göre, bu metni klasik Osmanlı adaletname geleneğinin devamı olarak görmek 

gerekir.  Çünkü Osmanlı  hükümdarları,  tahta  çıktıkları  zaman  tebaasına  adalet  vadeden 

fermanlar çıkarırlardı. Balkan ulusçuluğu ‐Yunan  isyanı  ile başlamıştı‐ Tanzimat’ın  ilanının 

ana  nedenlerinden  biriydi.  Ferman  Osmanlılık  düşüncesini  içeriyordu,  gerilemenin  ve 

millîyetçilik  rüzgârının hızının bu  fermanla  azaltılacağı düşünülüyordu.  18.  yüzyıla  kadar 

Osmanlı  topraklarındaki her din  ve etnik  grup üyeleri  kompartımanlar halinde  yaşar  ve 

Osmanlı ismi sadece devlet için kullanılırdı, şimdi Tanzimat’la birlikte her din ev etnik grup 

bir araya gelip yeni Osmanlı aydınını oluşturuyordu (Ortaylı, 1985: 1546‐1547). 

 Tanzimat dönemi Mustafa Reşit Paşa, Ali Paşa, Fuad Paşa ve Mithat Paşa adlı dört 

paşa  tarafından yürütülmüştür. Bu paşaların ortak noktası, Batılılaşmanın Osmanlı’yı bir 

nebze olsun rahatlatacağına dair duydukları inançtır. Onlara göre, imparatorluğu kurtarmak 

için  yeni bir eşitlikçi  yurttaşlığın  yaratılması  yani  “Osmanlılığın”  yaratılması gerekiyordu. 

Tanzimat döneminde, eşitlik ilkelerine yönelik açıklamalar sadece iç reform programları ile 



44 

 

 

değil, uluslararası kriz dönemlerinde de diplomatik silah olarak kullanılmıştır. 1839 yılında 

Gülhane’de  okunan  ferman Mısır  Valisi  Kavalalı Mehmet  Ali  Paşa’nın,  imparatorluğun 

toprak  bütünlüğünü  tehlikeye  soktuğunda  Avrupa  desteğini  almak  için  çıkarılmıştır 

(Davison, 2003: 172‐175).   

1856  yılında  kabul  edilen  Islahat  Fermanı,  Tanzimat  Fermanı’nın  devamı 

niteliğindeydi.    Kırım  Savaşı’nın  ardından  İngiltere  ve  Fransa,  Türkleri  Batılılaşma  ve 

ıslahatlar  yapma  konusunda  yeni  adımlar  atmaya  zorlamışlardı.  Paris  Antlaşması 

imzalanmadan önce Avrupa’nın uluslararası sistemin devamlılığı  için Osmanlı Devleti’nin 

kurtarılmaya  değer  olduğunun  ispatlanması  gerekiyordu.  Bu  yüzdendir  ki  Sultan 

Abdülmecid, 18 Şubat 1856 tarihinde Islahat Fermanı adıyla anılan yeni “Hatt‐ı Hümayun”u 

yayımlamıştır.  Kırım  Savaşı’nın  ardından  1856  yılında  imzalanan  Paris  Antlaşması’nın 

içerisinde Osmanlı devleti  istememesine  rağmen  Islahat Fermanı’nın  içeriği hakkında bir 

madde konulmuştu. Buna göre: 

Uyrukların refah ve saadetini başlıca işi bilen Padişah, ırk ve din farkı gözetmeksizin, 
uyruklarının  durumunu  düzenlemek  için  bir  ferman  vermekle  imparatorluktaki 
Hristiyan ahali hakkında yüksek ve cömert düşüncelerini ifade buyurdukları gibi, bu 
yoldaki  düşüncelerinin  yeni  bir  delilini  göstermiş  olmak  için,  bu  fermanı 
kendiliğinden  anlaşmayı  imzalayan  devletlere  göndermeyi  uygun  bulmuşlardır. 
Antlaşmayı  imzalayan devletler, sultanın serbest  iradesiyle kendiliğinden çıkardığı 
bu fermanın yüksek değerini kabul eder (Bebiroğlu, 2003:40).  

Bu maddenin ardından Osmanlı Devleti, iplerin kendi elinde olduğunun garantisini 

sağlamak için: “Bu ferman antlaşmayı imzalayan devletlere, padişaha ne kendi tebaası ile 

olan münasebetlerine, ne de Osmanlı devletinin iç idaresine teker teker ya da toplu olarak 

müdahale etmek için bir hak ve yetki vermeyeceği tabiidir” (Bebiroğlu, 2003: 40).  

Bu yeni ferman bir öncekinin genişletilmiş halini kapsıyordu. Tanzimat fermanından 

farklı  olarak  bu  Islahat  gayrimüslim  halka  kendi  idari  yapılarında  yeni  düzenlemeler 

yapmasına olanak tanıyordu: 

(…)  Atalarımca  en  eski  zamanlardan  beri  değişik  tarihlerde,  ülkemde  korumam 
altındaki Hristiyan toplumlara ve diğer gayrimüslim toplumlara tanınan tüm imtiyaz 
ve  ruhani muafiyetler  aynen  korunup  sürdürülecektir.  Bütün  Hristiyan  ve  diğer 
gayrimüslim toplumlar belli bir süre içinde ve kendi içlerinden bu görev için seçilmiş 



45 

 

 
 

bir  görüş  birliğiyle,  benim  tasvibim  ve  Bâb‐ı  Âli’nin  denetimi  altında  imtiyaz  ve 
muafiyetlerini  inceleyerek ve aralarında tartıştıktan sonra uygarlığın  ilerlemesinin 
ve çağın gerekli kıldığı reformları Bâb‐ı Âli’ye sunacaklardır(….) (Artinian, 2005: 94).  

Kemal  Karpat’a  göre,  1856  yılında  ilan  edilen  Islahat  Fermanı,  Avrupalı  güçlerin 

koruması altında olan Hristiyan tebaaya ayrıcalıklı bir statü yaratmıştır. Özellikle Tanzimat 

Fermanı’nın eşitlik ilkesi, Hristiyanları merkezileşmenin yarattığı idari etkilerden korudu. Bu 

sayede Hristiyan tebaa kendi kültürel ve dinî özelliklerini koruyabilmiştir.  Aynı zamanda bu 

işin ekonomik boyutu da çok önemliydi. Hristiyanlar, Avrupa ile kurulan finansal ilişkiden en 

karlı  çıkan  grup  oldu.  1878  yılında Gelibolu’daki  İngiliz  askeri  ataşesinin  üstüne  yazdığı 

raporda, Osmanlı’daki Hristiyan  tebaanın Rusya’daki köylülerden çok daha  iyi bir yaşam 

sürdürdüğünü  yazmıştır  (Karpat,  2014:  100‐101).  1839  ve  1856  yıllarındaki  fermanlar 

aracılığıyla Avrupa’nın kanatları altında olan Hristiyan tebaa içinden kapitalist ekonominin 

hür yasalarına tabi olan toplumsal gruplar ön plana çıktı. Etnik ve dinî duyguları canlanan 

gayrimüslimler ekonomik alanda da güç kazandı. Bu durum uluslaşma yolundaki fikirlerin 

gelişmesini hızlandırdı (Karpat, 2014: 93).     

Osmanlı  Ermeni  cemaati,  tüm  Osmanlı  tebaası  gibi  Tanzimat  ve  Islahat 

Fermanları’nın getirmiş olduğu eşitlikçi ve özgürlükçü havadan etkilenmişti. Abdülmecid 

döneminde  Tanzimat  Fermanı’yla  birlikte  iltizam  usulü  de  uygulamadan  kaldırılmıştır. 

Amiraların  temel  geçim  kaynakları olan  vergi  sistemi  tamamen değişime uğramıştır. Bu 

durum sarrafların başarılı iş hayatlarında gördükleri ilk sıkıntılı durumdur. (Dadyan, 2011a: 

343).  1840 yılında merkezileşme politikalarıyla birlikte yerel yönetimlerde paşaların yerini 

maaşlı memurlar almaya başlamıştır.   1842 yılında yeni vergi sistemi çok ciddi tepkilerle 

karşılaşınca kaldırılmak zorunda kalmıştır. Sivil vergi toplayıcıları yerlerini askeri yönetim ve 

onların çalışanlarının yerel güçlerle kurdukları güçlü  ilişkilere bırakmıştır.   Görece bu yeni 

durumla birlikte Ermeni sarraflar, Anadolu ve Rumeli Kampanyaları olarak bilinen şirketlerle 

imparatorluk hazinesi  için  gelir  toplamaya başladılar. Bu  kampanya, Anadolu  ve Rumeli 

olarak  ikiye ayrıldığı gibi her  iki bölümde altı ayrı sarraftan oluşuyordu. Güçlü bir Avrupa 

yarışının olmayışı ve düzenli bir yapıya dönüşememesi yüzünden bu kampanyalar kısa süre 

işlevsiz hale gelmiş ve sistem çökmüştür (Barsomuian, 2007: 71).   



46 

 

 

Tanzimat Fermanı’yla birlikte gelen eşitlik  ilkesi, Ermeni cemaati  içinde söz sahibi 

olmak  isteyen yeni zengin ve esnafları da görünür hale getirmişti. Avrupa’da eğitim alan 

“Genç Ermeniler”, Amiraların karşısında çıkmış oldu. Islahat Fermanı ile birlikte Avrupa’daki 

kolej  ve  üniversitelerden  mezun,  Osmanlı  bürokrasisi  ve  diplomasisinin  en  üst 

kademelerinde görev alan yeni bir  sınıf doğmuş oldu. Osmanlı  tarihinde  ilk gayrimüslim 

nazır, Nafia Nazırı Kirkor Ağaton ile birlikte Sultan Vahdettin döneminde son gayrimüslim 

nazır  Posta‐Telgraf Nazırı Oskan Mardikyan’a  kadar  pek  çok  Ermeni  nazır  ve müsteşar 

Osmanlı Devleti’nde görev aldı (Dadyan, 2011: 342).   

Tanzimat  ile  birlikte  Osmanlı  Devleti  kilisenin  sivil  yetkilerini  sınırlama  yoluna 

gitmiştir. Kiliselerin nedensiz yere sivilleri sürgüne gönderme yetkisi elinden alınmış sadece 

dinî alanla sınırlı yetkiler verilmiştir. 1863 yılındaki Ermeni Nizamnamesi ile birlikte siviller 

de toplumsal konularda söz sahibi olma hakkı kazanınca daha önceden ölüm dışındaki ceza 

ve  kuraları elinde  tutan din  adamlarının  tekeli  kırılmış oldu.  Ermeni  toplumundaki  idari 

meclislerde de Amira sınıfının yerini tüccarlar, bürokratlar ve aydınların alınmasının yolu 

açılmış oldu (Dalyan, 2011: 11).  

2.1.3.1. Ermeni Nizamnamesi  

Ermeni  toplumu  Islahat  Fermanından  sonra  kendi  iç  işlerinin  düzenlenmesi  ilgili 

çalışmalara  hızla  başlamıştır.  Bu metin,  1860  yılında  “Azgayin  Sahmanatrutyun Hayots” 

(Ազգային Սահմանադրություն Հայոց) (Ulusal  Ermeni Anayasası)  adıyla Bâb‐ı Âli’ye 

sunulmuştur. Bu metin hükümetin onayından geçmediği  için, 1863 yılında değişikliklerle 

birlikte Osmanlı yönetimince kabul edilmiştir. Son olarak 1916 yılında üçüncü kez başka bir 

metin kaleme alınmıştır. Türkçe çevirisinde bu düzenlemelerin  ismi “nizamname” olarak 

adlandırılmıştır. Osmanlı harfleriyle Türkçe metin başlığı ya da Ermeni harfli Türkçe metinin 

adı “Nizamname‐i Millet‐i Ermeniyan”dır. Burada dikkat çekici unsur, Ermeni toplumunun 

anayasa olarak adlandırdığı düzenleme Osmanlı toplumu için nizamname düzeyinde kabul 

görmüştür (Berberoğlu, 2003)  

Arus Yumul’a göre; Ermeni Nizamnamesi, hem iç hem de dış etkenlerin sonucunda 

ortaya  çıkmıştır. Sarraflar ve  teknokratlardan olarak  iki gruptan oluşan Amira  sınıfından 



47 

 

 
 

sarraflar,  1840  yılında  Ermeni  milletinin  kurumlarına  maddi  katkıda  bulunmaktan 

vazgeçince, patrik cemaatin idari ve mali işlerini yürütmesi için 24 kişiden oluşan yeni bir 

komite atamıştır. 24 kişiden oluşan bu komitenin 22’si esnaf, 2’si Amiradan oluşuyordu. Bu 

komiteyle  ilk  kez  Ermeni  esnafı  milletin  kararlarında  söz  sahibi  olurken;  Amiralar  da 

güçlerini kaybetmeye başlamışlardır. 1844 yılında patriklik 16 Amira, 14 esnaftan oluşan 

karma bir meclis kurmuştur. Millet  idaresi böylelikle tek sınıfın egemenliğinden kurtulma 

şansını  yakalamıştı.  Amiralar  kolay  kolay  iktidarı  paylaşmayacaklarından  patriğin 

kendilerine danışmadan işleri yürüttüğünü iddia etti. Sadrazam Mustafa Reşit Paşa da, bu 

durum karşısında fermanla bu milleti sivil ve ruhani olarak iki kurula ayrılabileceğini iddia 

etti.  İstanbul’daki din görevlileri bir araya gelerek Sivil ve Ruhani meclisler  seçtiler. Sivil 

kurul Ermeni cemaatinin dünyevi işleri ile Ruhani kurul dinî ve ruhani işlerle ilgilenecekti. 

1847 yılından 1860 yılına kadar  işler, bu  iki meclis üzerinden yürütüldü (Alboyacıyan’dan 

aktaran Yumul, 1999/2000: 339‐342).   

1856  Islahat  Fermanı,  her milletin  idari  yapısında  yeni  düzenlemelere  gidilmesi 

gerekliliğini getirmişti. Bu maddeyle her millet bir komisyon kuracak ve komisyonda alınan 

kararların  Bâb‐ı  Âli  onayından  geçmesiyle  yürürlüğe  girebilecekti.  Ermeniler,  Islahat 

Fermanın imzalanmasından dokuz ay sonra 18 Kasım 1856 tarihinde bir Anayasa Komitesi 

kurmuş, dört ay gibi kısa bir zamanda bir metin hazırlayarak 22 Mart 1857 tarihinde Bâb‐ı 

Âli’ye sunmuşlardır.  12 maddeden oluşan taslakta ağırlıklı konular patriklik, millet okulları, 

millî  kurumları  konu  almıştır. Bâb‐ı Âli  yapmış olduğu  incelemede  “devlet  içinde devlet 

olmaz”  gerekçesiyle  taslak  onaylanmayacaktır  (Artinian,  2004:  94‐96).   Dönemin Masis 

gazetesinde  yer  alan  habere  göre,  anayasa  taraftarları  itiraza  sebep  olanları  kanun  ve 

düzene karşı olan kendi iradelerinin kanun sayılmasına alışmış Bâb‐ı Âli’de nüfuz sahibi olan 

anayasa karşıtı tutucu Amiralar olarak görüyorladı (Masis’ten aktaran Yumul, 1999/2000: 

343). Tanzimat reformlarının sonucuyla birlikte  İstanbul’daki Ermeni toplumundaki siyasi 

değişim  Amiraların  da  güçlerinde  sınırlılıklar  getirdiğinden  söz  etmiştik.    Amiralar  ile 

Büyüyen Ermeni burjuvazisi ile – orta sınıfı temsil eden  tüccar ve esnaf‐ yer değiştirmişti.  

Matossyan, 19. yüzyılın  ilk yarısında oluşan yeni Ermeni tüccar ve esnaf grubuyla 

büyüyen  yeni  Ermeni  entelektüellerinin  işbirliği  içinde  Ermeni  anayasalcılık  hareketinin 

özünü oluşturduklarını söyler.  Bu grubun amacı geleneksel otoriteyi engelleyip toplumun 



48 

 

 

işlerini bir anayasa ve ulusal meclis aracılığıyla çözümlemeye girişmektir.  Uzunca bir süre 

muhafazakâr ve  liberal yapılar arasında var olan mücadeleden ve Osmanlı Hükümeti’nin 

taslak anayasaya müdahalesinden sonra Ermeni Ulusal Anayasası 24 Mayıs 1860 tarihinde 

oybirliğiyle  kabul  edilmiştir.  Osmanlı  yönetimince  17 Mayıs  1863  tarihinde  de  Ermeni 

Anayasa’sı onaylanmıştır (Matossian, 2014: 10‐11). Matossyan’a göre, ulusal meclis küçük 

bir parlamento gibi çalışmaya başlar. İmparatorluğun bu yeni kurumunda geleneksel siyaset 

yürütülmeye,  seçimler,  oylar,  duyumlar,  tartışmalar  ve  fikirlerin  değişimi  ve  karar  alma 

süreci  işletilmeye  başlar.  Matossyan’a  göre;  periyodik  bir  biçimde  olmasa  da  Doğu 

eyaletlerinde  bile  anayasal  uygulamalar  yürürlüğe  konmuştur.  Matossyan, 

imparatorluktaki Ermeni siyasal düşünce biçiminin gelişmesindeki gerçek katkının mimarı 

olarak Ermeni basınını gösterir.  Osmanlı Ermeni basınının etkili bir rol oynamasıyla kamusal 

alan  yaratılmaya  çalışılmıştır.  Basın,  Ermeni  çıkar  gruplarının  siyasi  ve  yönetimsel 

reformlarla ilgili düşüncelerini açıkladığı önemli bir araç haline gelmiştir. 1855 ‐ 1876 yılları 

arasında  İstanbul’da  neredeyse  yüze  yakın  Ermeni  ve  Ermeni  harfli  Türkçe;  İzmir’de  13 

gazete ve dergi yayımlanmıştır. Erzurum, Bitlis, İzmit ve Sivas, Ermeni basınının görüldüğü 

diğer şehirlerdir. (Matossian, 2014: 10‐12).  Ermeni Ulusal Anayasası’nın doğuşu ile birlikte 

eğitim konseyi oluşturuldu, kısa sürede okullar yaygınlık kazanarak eyaletlerde sayıları arttı. 

Ermenice konuşmayan Ermeniler arasında Ermenice eğitime ağırlık verildi. Eğitim alanında 

gerçekleştirilen bu girişimleri, Ermeni toplumundaki liberal yapılar ve tüccarlar tarafından 

temsil edilen yükselen orta sınıfın desteği olmaksızın düşünmek imkânsızdır. Özellikle 19. 

yüzyılın  ikinci  yarısından  itibaren  imparatorluktaki  kıyı  ve  büyük  şehirlerdeki  Ermeniler 

arasında kültürel millîyetçiliğin yayılmasında bu kurumlardan bazıları çok önemli rol oynadı. 

İmparatorluk dışındaki Ermeni gruplar – Venedik’teki Katolik Ermeni Mıhitarist grubu bu 

ekibin başında gelir. Aynı  şekilde Katolik  ve Protestan misyonerler de, modern eğitimle 

tanışmada önemli bir yere sahiptir. Okulları aracılığıyla‐  Gaziantep (1874), Merzifon (1886), 

Tarsus  (1888), Harput  (1852), Kayseri  (1871)  İzmir  (1878)  ve  İstanbul  (1863)‐ Protestan 

misyonerler Batı’nın siyasi fikirlerini öğrencilere aktarmayı başarmışlardır.   

2.1.4. 19. Yüzyıl Osmanlı Ermeni Toplumu ve Millîyetçilik  

Fransız ihtilalinin yaratmış olduğu başarı aurası, sloganları, sembolü ve dili 19. yüzyıl 

ve sonrasında gerçekleşen pek çok benzer etkinlikler  için bir şablon model olmuştur. 19. 



49 

 

 
 

yüzyıl  boyunca  Osmanlı  Ermenileri  dört  önemli  değişim  geçirmişlerdir.  İlki  Ermeni 

Rönesans’ı  sonucu  gerçekleşen  kültürel  millîyetçiliğin  ortaya  çıkışı;  Ermeni  Ulusal 

Anayasası’nın  (1863)  ilanı  ile  birlikte  Ermeni  toplumu  içerisinde  ortaya  çıkan  güç 

dinamiklerindeki değişiklikler  ve  Ermeni Ulusal Anayasası’nın oluşumu  ve  son olarak da 

Ermeni  tüccar  sınıfının  yükselişidir  (Matossian,  2014:  2,  9‐10).    Ermeni millîyetçiliği  de 

doğrudan Fransız ihtilalinden hem de onun etkisiyle imparatorluk topraklarında 1804 Sırp 

Ayaklanması ve özerkliği ile başlayan 1821 ‐ 1829 Yunan Ayaklanması ile devam eden hızla 

Balkan  ulusları  arasında  yayılan  ayrılıkçı  hareketlerden  etkilenmişti.  Yunan  isyanın 

sonucunda bağımsızlığını elde etmesi kültürel millîyetçilik pratiklerini yaşayan Ermenilerin 

de harekete geçmesi için bir örnek model olmuştur (Ortaylı, 1999: 23).   

Suny, 19. yüzyılda Ermeni millîyetçiliğini tanımlamanın oldukça zor olduğunu söyler. 

Ermeniler, coğrafik, siyasi ve sınıfsal olarak bölünmüşlerdir. İstanbul’daki Ermeni tüccarların 

millîyetçi duygularının Petersburg’daki öğrenciden ya da Karabağ’daki köylüden oldukça 

farklı olduğunu belirtir. Ona göre, genel olarak denilebilecek tek şey şudur: Batı Türkiye’de 

ya da Kafkas şehirlerinde Ermeniler başka etnik gruplarla iletişim haline geçmişler, bu sırada 

millet ve millîyetçilik kavramlarını daha çok Batı bağlamında kullanmışlardır (Suny, 1983: 

10). 19. yüzyılın başlarında Rusların Trans‐Kafkasya bölgesine girişiyle birlikte Ermeniler, 

toplumsal  ve  coğrafi  olarak  iki  temel  alana  bölünmüştür:  Trans‐Kafkasya  ve  Anadolu 

Ermenileri.  Coğrafi  olarak  Ermenistan  Ermenileri  Türk  İmparatorluğu  ile  İran  arasında 

ayrılmış daha sonra Ararat vadisinin de Ruslarca ele geçirilmesiyle parçalanma 3 bölüme 

ayrılmıştır.  Suny,  bu  bölgesel  ayrım  üzerinden  Osmanlı  Ermeni’si  ile  Rusya  Ermeni’si 

arasındaki  farklılıkları  anlamaya  çalışır.  Coğrafi  bölünmenin  ötesindeki  Doğu  ve  Batı 

Ermenileri  olarak  sosyal  ayrışmanın  iki  bölgedeki  insanlar  üzerine  etkisi  kültürel  ve 

toplumsal  olarak  hissedilmiştir.  Türkiye  Ermenileri,  19.  yüzyıl  ile  birlikte  Rusya  Ermeni 

yurttaşlarına göre çok  fazla geri kalmış,  fakir, eğitim düzeyi düşük, kentleşme olgusu  ile 

karşılaşmamış, dış dünyadan bîhaber olarak yaşamaktadır.  İstanbul  ve  İzmir’deki varlıklı 

Ermenilerin  aksine  onlardan  binlerce  kilometre  uzakta  bulunan  Doğu’daki  Ermenilerin 

şehirli, ticaretle uğraşan sınıfla çok sınırlı bir bağlantısı vardı. Çarın yönetimi altındaki Rusya 

Ermenileri, Kürt ve Türk komşularının  tehditleriyle karşılaşan Anadolu Ermenilerine göre 

çok daha güvenlikliydiler. Doğu ve Batı olarak dikey ve coğrafi bölünmelerin ötesinde her 

toplumun yatay bölünmeleri yani  sınıfsal ayrımlar arasındaki mesafe  çok daha büyüktü. 



50 

 

 

Türkiye ve Rusya’daki zengin Ermenilerinin çoğu kentlerde yaşıyordu ve iyi eğitimliydi. Ama 

nüfusun büyük bir bölümü köylerde yaşayan, fakirlik kültürü ile çevrelenmişti. 19. yüzyılda 

kentte yaşayan bir Ermeni ile köyde yaşayan bir Ermeni arasında abartısız 100 yıllık bir fark 

vardı.  Fransız  İhtilali’nin,  Endüstri  Devrimi’nin,  Batı  tarzı  yaşam  biçiminin  kodlarından 

tamamen  habersizdiler.  Bakü,  Tiflis,  İstanbul  ve  İzmir  şehirlerinde  yaşayan  orta  zengin 

Ermeni sınıfı, yabancıların gözünde orta sınıf olarak çok iyi gelişmiş, Avrupa değerlerini ve 

yaşam  tarzını  çok  iyi  benimsemişlerdi.  Yabancılarla  çok  iyi  ilişkiler  kuran Ortadoğu’nun 

Yahudi  iş adamları gibi  ticarette ve endüstride  ilerlemiş bir Ermeni stereotipi oluşmuştu 

(Suny, 1983: 7,9‐10).  Pannosian’ a göre de, özellikle İstanbul Ermeni toplumu sınıfsal olarak 

en karışık heterojen gruptu.  Osmanlı Ermenileri, İstanbul’da bir imparatorluk kolonisinden 

çok  daha  fazlasıydılar.  Yerleşik  bir  cemaatin,  tüm  Osmanlı  Ermenilerinin  temsilciliğini 

İstanbul  Ermenileri  yürütüyorlardı. 19.  yüzyıl  ile birlikte  İstanbul, Osmanlı  Ermenilerinin 

sadece yönetimsel, dinsel,  siyasi ekonomik ve kültürel merkezi değil aynı  zamanda  tüm 

diğer Ermeni kolonileri ve kadim bir geçmiş atfettikleri kafalarındaki “tarihi Ermenistan” için 

de en önemli şehirdi. Diğer ticari kolonilerin zenginlikleri ve şöhretleri azalırken İstanbul’da 

yaşayan Ermenilerin zenginliği ve ünleri yükselişe geçmişti. Tartışmasız bir biçimde İstanbul, 

Ermeni  finans  sektörünün başkenti  ve Rusya dışında  Ermeni  cemaatinin  gücü  ve  kültür 

merkeziydi.  19.  yüzyılın  sonuna  doğru  Tiflis’teki  Ermeniler,  İstanbul’daki  Ermenilerle 

entelektüel ve cemaat için siyasi etki yaratma üzerinden yarışabilirdi (Pannosian, 2006: 84).  

Bedross Der Matossyan çalışmasında, Osmanlı  topraklarındaki  farklı  ırka mensup 

toplulukları tanımlamak için “ulusal grup” yerine “etnik grup” demeyi tercih ettiğini belirtir. 

Etnik grup kavramını yaygın kültürel özellikleri paylaşan ve/veya kendisinin ortak soyun bir 

parçası  olması  veya  ortak  bir  tarihi  geçmişe  sahip  olma  olarak  tanımlar. Millîyet  ya  da 

millîyetçilik  fikri 19. yüzyılın  ikinci yarısı  ile 20. yüzyılın başlarında  imparatorlukta ortaya 

çıkan kültürel ve siyasi millîyetçiliği müjdeleyen siyasi ve entelektüel aktivistlerin fikirleriyle 

sınırlıydı. 19. yüzyılda Osmanlı  İmparatorluğu’ndaki gruplar kendilerini bir ulusun parçası 

olmaktan çok etnik‐dinî bir topluluğun parçası olarak görmüşlerdir. Kimlikleri dinsel, dilsel 

ve kültürel çeşitlilikle, bölgesel ve yerel bağlılıklarıyla vurgulanan birbiriyle çakışan bir dizi 

kimliklerin birleşmesinden oluşuyordu. Örneğin, anadili Arapça olan, Bağdat’ta büyümüş 

bir Irak Yahudi’si ana dili Ladino olan Selanik’te yaşayan Selanik Yahudi’si  ile aynı değildi. 

Benzer bir şekilde Sivas’ta yaşayan ve yerel Osmanlı Türkçesi konuşan bir Ermeninin kimliği 



51 

 

 
 

Ermeniceyi  akıcı  bir  şekilde  konuşan  ve  kendinî  Ermeni  burjuvazisi  olarak  tanımlayan 

İstanbullu bir Ermeninin kimliği  ile aynı değildi. Dilsel, kültürel, bölgesel, yöresel, dinsel ve 

sınıfsal çeşitliliğe rağmen, etnik sınırlar önemli birleştirici unsur olmuştur. Matossyan, etnik 

sınır  kavramını,  sosyal  antropolog  Fredrick Barth’dan ödünç  alarak Osmanlı  tebaası  için 

uyarlar. Birincisi 20. yüzyılın başında Osmanlı  İmparatorluğu’nda bir gruptan diğer gruba 

geçişler olsa da vazgeçilemeyen etnik sınırdır. Etnik sınırlar bir grubun diğeriyle herhangi bir 

iletişim,  etkileşim,  bilgi  yoksunluğundan  gerçekleşmez,  etnik  sınır  kişisel  yaşam 

tarihlerimizde  değişebilen  ortaklık  ve  üyeliklere  rağmen,  somut  kategoriler  aracılığıyla 

dışarda bırakma ve özümseme gerektiren sosyal süreçlerle devam ettirilir. İkinci olarak da 

durgun, ısrarcı ve yaşamsal öneme sahip ilişkiler bu sınırlar karşısında sürdürülür. Yani etnik 

farklılık sosyal etkileşimin yokluğuna dayanmaz, onlar aslında kurulmuş sosyal sitemlerin 

kökenleridir. “Ermeniler”, “Araplar”, “Yahudiler” ve Osmanlıyı oluşturan diğer etnik gruplar 

arasındaki  etnik  sınırlar  etkileşim  yoksunluğundan  değil,  tersine  yoğun  bir  etkileşimin 

sonucundan oluşmuştur  (Mattosian, 2014: 2‐4). Osmanlı  İmparatorluğu’nda 19. yüzyılda 

görülen  ayaklanmaları,  bağımsızlık  hareketlerini  gerçekleştirenlere    “etnik  grup”  ya  da 

“ulusal  grup”  olarak  isim  koymanın  ötesinde  bu  grupların  ayrılıkçı  hareketlere 

başvurmalarını düşünsel anlamda besleyen kimi unsurlar vardı. Osmanlı Ermenileri bazında 

ele  alındığında;  16.  yüzyıldan  itibaren  önce  Fransız  Katolikler  daha  sonra  Protestan 

misyonerle Ermeni toplumunu kültürel, dilsel ve dinsel düzeylerde değiştirip etkilemişlerdi. 

Ermeni  kültürel  millîyetçiliğinin  oluşmasında  en  büyük  rol  Katolik  mezhebini  seçen 

Mıhitarist  öğretiden  kaynaklanıyordu.  Bu  iki  önemli  unsur  net  anlaşılmadan  Ermeni 

düşünce yapısının 19. yüzyılda nasıl geliştiğini anlamak mümkün gözükmüyor.  

2.1.4.1. Misyoner Faaliyetlerinin Etkisi  

Osmanlı Ermenilerinde millî bilincin ortaya çıkıp gelişmesinde Katolik misyonerlerin 

olduğu kadar Protestan misyonerlerinin de etkisi büyüktür. Öğrettikleri disiplin, açtıkları 

okullar,  yayımladıkları  gazete  ve dergilerle  Ermenilerin  kültürel olarak miraslarına  sahip 

çıkarak, toplumda var olmalarına yardım etmişlerdir.  

 



52 

 

 

2.1.4.1.1. Katolik Misyonerler 

Osmanlı toprakları önce Fransız Katolik misyonerlerin sonra da İngiliz ve Amerikan 

Protestan  misyonerlerinin  hedef  bölgesi  haline  gelmiştir.  İlk  Katolik  misyonerler, 

İstanbul’da Bizans ve Roma kiliselerinin birleştirilmesi yani Greklerin Katolikleştirilmesi için 

gelmişlerdi (Şahin, 2008: 40).  Ermeni Katolik cemaati de, 17. yüzyılın başında Fransız Cizvit 

ve  Kapusen misyonerlerin Osmanlı  İmparatorluğu’na  yerleşmesiyle  başlayan  bir  sürecin 

ürünüydü. Bu misyonerlerin temel amacı Türklerin ve Yahudilerin Hristiyanlaştırılmasıydı 

ama kısa sürede bu dönüşümün  imkânsız olduğunu anlayan misyonerler çözümü, hedefi 

mezhep  sapkınlarına  döndürmede  buldu  (Kevorkyan  ve  Pabuçyan,    2012:  87). Osmanlı 

ülkesinde  uzun  yıllardan  beri  Katolik  tacirler  grubu  vardı  ve  ticari  işlerini  buradan 

yürütüyorlardı.  İkili antlaşmalarla ülkeye giriş çıkışlardaki sorunlar çözülmüş, Venediklere 

seyahat  izni  tanınmıştı.  1774  yılındaki Küçük Kaynarca Antlaşması’yla da bütün  yabancı 

Katolikler,  Fransız  Elçiliği’nin  koruması  altına  alınmıştır.  Bu  sayede  imparatorluk 

topraklarında gerekli çalışmaları yaparak sayılarını arttırabilecek ortamı hazırlamış oldular. 

Müslümanları ve Musevileri Hristiyanlığa döndürmede başarısız olan bu ekip, ülkenin yerli 

Hristiyan tebaasına yönelmişlerdir. Katolik kilisesi uzunca bir süre Ermeni Kilisesi’ni Papalığa 

bağlı hale getirmek  istese de  istenilen bağlılık ancak Papa XV Gregorious  ile 1622 yılında 

başlar. 1642 yılında Clement Galano, Ermeniler arasında çalışmak üzere Osmanlı başkentine 

gelmiş  ve Düzyan,  Tıngıryan  ve Kılcıyan  gibi  varlıklı Amira  ailelerini Katolik  yapmışlardır  

(Artinian,  2004:  45‐46).  Latin  misyonerler,  1688  yılında  Erzurum’da  kurdukları  büyük 

misyonun şubeleri sayesinde Kars, Bayezid ve Trabzon’a, 1735 yılında da Ankara’daki yedi 

kilisenin  dördünü  ele  geçirerek,  İç Anadolu  Bölgesi’nde  oldukça  etkili  hale  gelmişlerdir. 

Ermeni Patrikhanesi, Latin misyonerlere oldukça tepkilidir. Osmanlı yönetim anlayışıyla da 

bağdaşmayan bu yeni mezhepsel hareketlere, hem Papa hem de  cemaat karşı çıkmıştır 

(Artinian, 2004: 45‐47).  

Katolik papazları, Ermeni cemaatine, Katolik mezhebinin Gregoryen cemaatine göre 

daha  esnek  ve  serbest  olduğunu  hissettirince  Osmanlı  Ermeni  cemaati  de  tercihini 

Katoliklikten yana kullanmıştır. Mezhep değişikliğinin artmaya başlamasıyla birlikte Osmanlı 

yönetimi de Katolikliğe karşı kesin bir tavır alarak bazı Katolik Ermenilerin cezalandırılması 

yönünde  tepki  göstermiştir  (Şahin,  2008:  68‐70).  Cevdet  Paşa  Tarihi’nde,  Katolik 



53 

 

 
 

mezhebinin  Osmanlı  topraklarında  yaratmış  olduğu  sıkıntılar  günlük  hayatta meydana 

gelen sorunlarla anlatılır. Ölüm, evlilik gibi etkinliklerde mezhepsel problem gün yüzüne 

çıkar. Örneğin, Katolik mezhebine mensup bir kişinin ölümünden sonra defin işlemi oldukça 

sıkıntılıdır;  çünkü  Gregoryen  Ermeniler  Katoliklere  kesinlikle  yardım  etmeme  kararı 

almışlardır.  Yaz  günlerinde  defin  işleminin  yapılmaması  ya  da  uzatılması  halkı  veba 

mikrobuyla karşı karşıya getirmiştir. Yaşamsal öneme sahip böyle bir soruna çözüm yine 

devlet eliyle getirilmiştir (Cevdet Paşa, 1973: 80‐90). 18. yüzyıl boyunca İstanbul’daki Papa 

taraftarlarıyla  Ermeni  halkı  arasında  ciddi  çatışmalar  yaşanmıştır.  Öyle  ki  İstanbul 

Ermenileri, Katolik kiliseleri terk edip Latin kiliselere gitmeye bile başlamışlardır. Bir yüzyıl 

sonra ise Katolik Ermeniler için sıkıntılı ilişkiler normalleşmeye başlar. 1831 yılında Sultan II. 

Mahmut, Osmanlı  devletindeki  Katolikleri  resmen  tanımıştır.  1844  yılında  İstanbul’daki 

Katolik Ermeni sayısının 10 000 ile 13 000 arasında olduğu tahmin edilir. Katolik Ermenilerin, 

Ermeni milleti üzerindeki doğrudan etkisi öğrenimde olmuştur. Zengin kent aristokrasisinin 

çocukları  “Genç Ermeniler”, Batı’da eğitim almak  için Avrupa’ya gitmeye başlamışlardır. 

Örneğin,  sarayın  baştabibi  Garabed,  1761  yılında  Padova  Üniversitesi’nden  mezun 

olmuştur.  Katolik  cemaatin  eğitime  verdiği  önem  Apostolik  rahiplerin  eğitiminin  de 

motivasyon  kaynağı  olmuştur.  Yurt  dışında  okuyan  pek  çok  kişi  ülkeye  dönüp  Batı’da 

aldıkları eğitimi verecek tarzda okullar kurma yoluna girişmişlerdir.  (Artinian, 2004: 46‐47, 

50‐53). 

2.1.4.1.2. Protestan Misyonerler 

19.  yüzyılda  Ortadoğu  dünya  tarihinde  siyasi  savrulmaların  yaşandığı  önemli 

merkezlerden  birisi  olmuştur.  Yüzyılın  başından  itibaren  Batılılar  bölgede  hâkimiyet 

kurabilmek  için dinî gruplar aracılığıyla Ortadoğu  insanını değiştirip dönüştürme  faaliyeti 

içerisine girmiştir. Fransız‐Katolik  (Cizvit), Rus  (Ortodoks), Alman,  İngiliz ve de Amerikalı‐

Protestan misyoner grupları bu mücadelenin önde gelenlerindendir. Dinsel gerekçelerle 

yola  çıkan bu  grupların  temel  amacı, bölgesel  gücü  ele  geçirmekti. Amerikalı Protestan 

misyonerler,  Ortadoğu’ya  geldiklerinden  daha  önce  dünyanın  pek  çok  yerinde  birlikte 

çalıştıkları  İngiliz meslektaşlarını bulmuşlardır.   1810 yılında Boston’da kurulan Amerikan 

Board of Commissioners for Foreign Missions (ABCFM) adlı misyonerlik teşkilatından önce 

Amerika’da  Kızılderilileri  Hristiyanlaştırmak  için  misyonerlik  teşkilatları  kurulmuştu.  



54 

 

 

Kızılderililerin  dillerini  öğrenen  misyonerler  o  dillerde  hazırladıkları  İncil  ve  diğer  dinî 

kitaplarla Hristiyanlığı Kızılderili çocuklarına öğretmişlerdi. Ciddi bir dinî eğitimden geçen bu 

çocuklar da  kendi  kabilelerine dönüp  yeni misyonerler olarak  cemaatlerini eğitme  işine 

başlamışlardı. Amerikan Board  kurulduğu  zaman  kendisine  İngiltere  kökenli misyonerlik 

teşkilatlarını örnek almışlar ve dünya haritası üzerinde çalışmalarına başlamışlardır. Önce 

Hindistan’a  gidip,  Hint  dillerinin  tamamını  öğrenip, matbaa  sayesinde  İncil’i  bu  dillere 

çevirip  risaleler  basıp,  çocukların  eğitimi  için  okullar  açmışlardı.  İngiltere,  1799  yılında 

imzalanan Osmanlı‐İngiliz  siyasi  ittifak  ve  ticaret  antlaşmasının  ardından misyonerlerini 

Ortadoğu’ya  yönlendirmiş  ve  bölge  dillerini  öğrenmelerini  sağlayıp  bölgedeki  İngiliz 

nüfuzunu kuvvetlendirme yoluna gitmiştir (Aksu, 2010: 14‐17). 

Dinsel  amaçlarla  yola  çıkan  misyonerler  sömürgecilik  tarihinin  yazılmasında  da 

önemli görevler üstlenmişlerdir.  İlk olarak misyonerlik  faaliyetleri, yerli kültürün ortadan 

kaldırılmasında  aktif  rol  oynamıştır.  Misyonerler  gittikleri  yerlerdeki  insanların  sadece 

dinsel  tercihlerini değil, yöre halkının gelenek görenek biçimlerinden siyasi ve ekonomik 

tercihlerine  kadar hemen hemen  tüm  yaşamlarını değiştirip dönüştürmüşlerdir.  İkincisi, 

misyoner  raporları önemli bilgi  kaynakları haline  gelmiştir. Bölge  insanı hakkında  siyasi, 

ekonomik, toplumsal, kültürel pek çok bilgi toplayan misyonerler bu bilgileri raporlaştırıp, 

merkezle paylaşmıştır. Bu raporlar bir yüzyıl önceki bilgi kaynağı olan seyahatnamelere göre 

çok  daha  gerçekçi  daha  ayrıntılı  bilgiler  içermektedir.  Hristiyanlığın  tebliği  sırasında 

misyonerler  kendi  yaşam  tarzlarını da pazarlamışlardır.  Sermaye  sahipleri misyonerlerin 

yeni  pazarların  açılmasındaki  öncü  gücünü  keşfettikçe  onlardan  yardımlarını 

esirgememişlerdir.  Yolculuk  masraflarından,  kitap  basımına,  matbaacılık  harcamalarına 

kadar pek çok gideri karşılamışlardır (Aksu, 2015: 38‐40).  

1880  yılında ABCFM’nin  faaliyetlerini özetleyen Bartlett Raporu’na,  şöyle başlar: 

“Misyoner faaliyetleri açısından Türkiye, Asya’nın anahtarıdır.” Uygur Kocabaşoğlu’na göre, 

15  Ocak  1820  tarihinde  Amerikalı misyonerler  anahtarı  kilide  sokmayı  başarmışlardır. 

Anahtarı çevirmek de ABCFM misyonerleri Plinky Fisk ve Levi Parsons’a kalmıştır. Osmanlı 

topraklarına ayak basan bu iki misyonerin hedefi Kudüs’tür. Bu kutsal kente gidecekler ve 

oradan  başlayarak  tüm  dinsizleri, Müslümanları  ve  de  sözde  Hristiyanları  (Protestanlık 

dışındaki  tüm mezhepler) doğru  yola  getireceklerdir  (Kocabaşoğlu,  2000:  23). Ama  kısa 



55 

 

 
 

sürede bu durumun mümkün olmayacağı anlaşılınca hedeflerini Ermeni grubuna yönelttiler 

(Kevorkyan ve Pabuçyan, 2012: 87). Türkiye’de Protestanlığın yayılmasında en büyük görevi 

Amerikan  misyonerleri  gerçekleştirmiştir.  Ama  daha  öncesinde  de  farklı  birkaç  adım 

atılmıştır. 1760’lı yıllarda İstanbul’daki Ermeni bir papazı,  Ermeni Kilisesi’nin bazı hatalarını 

ifşa eden bir kitap kaleme aldı. Bu kitap asla basılmadı fakat gizli bir biçimde bireysel olarak 

elden  ele  dolaştı.  Bu  kitap,  Protestanlığın  kabul  görmesi  ve  kilisede  gerekli  reformların 

yapılması  için  iyi bir başlangıç oldu.   Bu gelişmenin ardından  İngiliz ve Rus din adamları 

insanların  ruhsal  durumlarıyla  ilgilenip,  insanlara  Kutsal  kitapla  ruhsal  dinginliğin 

yakalanabileceğini söylediler. Eski Ermenice’ye İncil çevrilebildi ama bunun çoğaltılması ve 

kitlelere  ulaştırılması  çok  zordu.  Yine  bu  toplumlar  İncil’i modern  Ermenice’  ye  çevirip 

bunlardan binlerce basıp Ermeniler arasında dağıtımını  sağladılar  (Basmajian, 2012: 53). 

Amerikan  Board  adına Anadolu’ya,  Filistin’e  gelen  ilk Amerikalı misyonerler  Revs. Wm. 

Goodell, H.G. O. Dwight, John B. Adger, B. Schneider, W. G. Schauffler, C. Hamlun, E. Riggs, 

and G. W. Wood’dur. Bu misyonerler  ilk geldiklerinde  İstanbul’daki Ermeni Patrikliği  ve 

onun  cemaati  tarafından  iyi  karşılandılar  ama  kısa  süre  içinde  bu  kişilere  karşı  tavırlar 

değişti.  İstanbul’daki  birkaç  yıldan  sonra  Bursa,  Erzurum,  Trabzon  önemli  misyoner 

durakları oldu. İmparatorluğa yeni gelen bu misyonerler farklı türde vaaz etmeye başlayınca 

insanların gözlerinde farklı görülmeye başlandılar. Pek çok kişi dua meclislerine ve Şabat 

hizmetlerine  katılıp,  misyonerlerce  yayımlanan  dinî  risaleleri  okumaya  başladılar. 

Misyonerler aynı  zamanda bulundukları yerlerde okullar açtılar. Ermeni ailelerin bazıları 

çocuklarını bu okullara gönderdi. Bu kolay bir iş değildi. Aynı zamanda misyonerler pek çok 

zorlukla  karşı  karşıyaydı.  Zor  dillerde  uzman  olmak  gerekiyordu,  aynı  zamanda  bölge 

insanının düşünme biçimi ve duyguları da öğrenilmeliydi.  

Zorluklarla ve engellerle  çevrelenmiş misyonerlerin vaazları ağızdan ağıza, evden 

eve,  köyden  köye,  şehirden  şehre  yayılıyordu.  İstanbul  Patrikliği  ve  Ermeni milleti,  bu 

yaşanan durumdan huzursuz olup misyonerlerce yürütülen hareketi durdurma  çabasına 

giriştiler. Misyonerlere hizmet edenlere karşı zulüm ve baskı yapılmaya başlandı.  Protestan 

Ermenileri eski dindaşları ve kilise tarafından aynı zamanda Katolik Ermenileri tarafından da 

zulüm  ve  eziyete  uğradılar.  Ermenilerin,  Amerikan  misyonerlerinin  evine  gitmeleri 

yasaklandı, bazı Ermeniler sürgün edildiler, sosyal ve ekonomik baskıya tabi tutuldular. Bu 

durum  karşısında  misyonerler  Ermenice  öğrenmede  geciktiler  (Hamlin,  2012:  173). 



56 

 

 

Amerikalı Protestan misyonerler arasında erkek misyonerler yanında kadın misyonerler de 

vardı. Genç yaşta Türkiye’ye gelen Mary E. Van Lennep’in hatıralarının  satır aralarından 

Osmanlı’daki  Ermeni  toplumuna  karşı  misyonerlerin  göstermiş  olduğu  ilgiyi  okumak 

mümkündür. Misyoner Mary, Ermeni toplumunun oldukça zeki olduğunu ve onların dilini 

öğrendiği  takdirde  kendileriyle  rahatça  din  bilgisi  üzerine  konuşabileceğinden  söz  eder. 

Mary, Ermenice öğrenmeye de oldukça heveslidir. 1843 yılının Aralık ayında İzmir’e gelip 

yerleşir.  Tüm  Ermeni  milletinin  uyanma  aşamasında  olduğunun  altını  çizen  Mary 

İstanbul’da Ermeni kızları için bilgi ve kutsallığın patikalarında eğitim veren bir okul açmayı 

planlar.  Mary,  Ermeni  milletinin,  geleceğin  anne  adaylarını  ve  kadınlarını  eğitmeyi 

amaçlamıştır. Bu yüzden anılarında İstanbul’a gidilmesi gerektiğini vurgular. Beraberindeki 

ekibinden H. olarak açıkladığı kişi vaaz işleri ile ilgilenecek, Mary’nin kendisi, ev işlerini genç 

kızlara  öğretecek  ve  onların  temel  karakterlerinin  şekillenmesine  yardım  edecektir.  Bu 

arada yetenekli bir öğretmen de çocukların eğitimi için gerekli olan diğer konular hakkında 

bilgi verecektir. Hristiyan bir ailenin kucağındaki bu kızlardan beklenen de daha sonra kendi 

Hristiyan  evlerini  kurmalarıdır.  Mary  hatıralarında  oldukça  zahmetli  olan  bu  iş  için 

ailesinden dua etmelerini istemekte, başarmaları için güçlü olmaları gerektiğinin de altını 

çizmektedir (Hawes, 1850: 269‐270).  

İlk Protestan Ermeni kilisesi, 1846 yılının Haziran ayında açıldı. Gregoryan ve Katolik 

Ermeniler  ulustan  bağımsız  bir  Protestanlık  adlı mezhebin  kurulması  karşısında  üzüntü 

duyuyorlardı. Kilise ve ulus, birliğin sağlanması açısından son derece önemliyken bu durum 

parçalanmaya yol açmıştı. Gregoryen Ermeniler diğer Protestan Ermenilere zorluk çıkarma 

konusunda haklı olduklarını düşünürken diğerleri de ayrı olma konusunda kendilerini yetkin 

görüyorlardı. Hükümet zulme uğrayan Protestanları koruma altına alıncaya kadar bu ayrım 

devam etti. İstanbul’da Avrupa temsilcileri özellikle İngilizler, Sir Stradfor Canning ‐İstanbul 

İngiliz elçisi‐ Protestanlığın ayrı bir mezhep haline gelmesi  için oldukça çaba sarf etmişti. 

Nihayet 15 Kasım 1847 tarihinde  İmparatorluk Protestanlığı ayrı bir mezhep olarak kabul 

etti, zülüm ve baskıdan bu mezhebe mensup insanları kurtarmış oldu (Basmajian, 1901: 56). 

20.  yüzyılın  başında  50  000  kişiden  oluşan  Protestan  cemaati,  155  ibadethane,  281 

misyoner merkezi  ve  İmparatorluğa  dağılmış  452  okula  sahipti.  Harput,  Antep, Maraş, 

Amasya,  Kayseri,  İstanbul  başlıca  merkezleriydi  (Kevorkyan  ve  Pabuçyan,    2012:  88).  

Artinyan’a  göre,  Protestan misyonerlerin  Ermeni milletinin  eğitim  faaliyetleri  üzerinde 



57 

 

 
 

olumlu etkileri olmuştur. Özellikle yüzyılın ikinci çeyreğinde Protestan okullarının açılması 

karşısında Ermeni cemaatinin orta ve yüksekokullara  ihtiyacı olduğunu göstermişti. 1836 

yılında açılan Nersesyan okulu, 1838 yılında iki Amira’nın katkısıyla kurulan Cemaran okulu 

bu ihtiyacın ürünleriydiler. Bu okullar, sarraflar ile esnaflar arasındaki çatışmanın daha da 

şiddetlenmesine  yol  açmış  ve  Ermeni milleti  içinde halk hareketinin  gerçek başlangıcını 

oluşturmuşlardı (Artinian, 2004: 57).   

  1840’lı  yıllardan  itibaren  Amerikan  misyoner  eğitimi  nicelik  ve  nitelik  olarak 

değişmeye başlayacaktır. Osmanlı ülkesinde yaşanan değişim görevleri sadece “İncil”i halka 

öğretmekle görevli olan misyonerleri de etkileyecektir. Bu duruma yol açan nedenler şöyle 

sıralanabilir. Birincisi İmparatorluğun her kesiminin, her sınıftan insanın eğitim ihtiyacının 

artmış olmasıdır.  İmparatorluk 19. yüzyılda tam bir yapısal dönüşüm geçirir. Tanzimat da 

bu  değişimin  doğrudan  bir  sonucuydu.  Eğitim,  eğitilmiş  insan  Tanzimat’ın  öncelikli 

hedeflerindendi.   Sınıf, din, mezhep farkı olmaksızın  İmparatorluk’taki herkes eğitimi hak 

ediyordu. Ermeni ticaret ve zanaat ustaları da bu eğitim talep eden kişilerdendi.  İkincisi, 

Tanzimat’ın  getirmiş  olduğu  atmosferle  birlikte  Protestanların  kendi  kiliselerine 

kavuşmaları,  Bâb‐ı  Âli’ce  ayrı  bir  millet  olarak  kabul  edilmeleri  Ermenilerin  Amerikan 

misyoner  okullarına  olan  talebini  arttırmıştır.  1860’larda  oluşturulan  Bölgesel  Ermeni 

Protestan Kilisesi Birlikleri önce eğitim olmak üzere halkın her türlü sorunuyla ilgilenmeye 

başladılar. Üçüncüsü Tanzimat  ile birlikte hukuksal ve  idari düzeyde uluslararası sisteme 

kavuşmaya  başlayan  eğitim,  sosyal  yaşantıdaki  değişim  1860’lı  yıllardan  itibaren  daha 

nitelikli  eğitim  ihtiyacını  ortaya  çıkarmıştır.  O  yüzdendir  ki  New  England’daki  gibi  yeni 

okullar  ortaya  çıkmaya  başlayacaktır.  Sonuncu  olarak  da  Katolik  misyonerlerin  eğitim 

kurumlarının bu kadar iyi olması Protestan Ermeniler için de bir rekabet duygusu yaratmıştı.  

(Kocabaşoğlu 2000: 54‐60).  

2.1.4.2. Mıhitarist   Öğreti  

Mıkhitaryan veya Mıhitarist     sözcüğü, sonradan Katolikliği kabul edip, Venedik’e 

yerleşen genç bir Ermeni Apostolik rahip olan Mıhitar’ın adından gelir (Manok, 2013: 24).  

18.  yüzyılda  Başrahip  Mıhitar,  Ermeni  kültürüne  sahip  çıkarak  Ermeni  millî  bilincinin 

uyanışının  temelini  atmıştır.  1676  yılında  Sivas’ta  orta  sınıfa mensup  tüccar  bir  ailenin 



58 

 

 

çocuğu  olarak  dünyaya  gelen  Manuk,  Sivas’ta  kutsal  rahiplik  rütbesini  aldıktan  sonra 

kendisine  teselli  eden  rahatlatan  anlamına  gelen Mıhitar  ismini  alır. Manastırda  aldığı 

eğitimi  yetersiz  bulan  Mıhitar  kendini  geliştirmek  için  Eçmiyadzin’e  doğru  yola  çıkar. 

Erzurum’da  Katolik  propagandası  yapan  Cizvit  tarikatı  ile  karşılaşan  Mıhitar,  Katolik 

misyonerlerden ve onların örgütlenme biçiminden çok etkilenir. Ermeni toplumunun geri 

kalmışlığını  fark eden rahip bu sorunu aşmanın çaresini kilise ve okullarda arar. Osmanlı 

Ermenilerinin  millet  bilincinin  oluşması  için  İstanbul’a  gelerek,  eğitim  ve  öğretim 

faaliyetlerine başlar. 8 Eylül 1701 tarihinde de 16 öğrencisiyle birlikte Mıhitarist Birliği’ni 

kurar (Şahin, 2009: 244). 

Gregoryen Ermeniler tarafından dışlandıkları, Osmanlı Hükümeti tarafından da baskı 

gördükleri  için Mıhitar, çareyi Venedik şehri Modon’a göçmekte bulur. Bu toprakların da 

Osmanlı tarafından işgal edilmesiyle, Mıhitar ve ekibi Venedik’e taşınır. Venedik’te çok iyi 

karşılanan  Mıhitar  ve  ekibine  daha  önceden  veba  salgınında  karantina  adası  olarak 

kullanılan San Lazzaro adası verilir. Bu adada manastır, dinî kurum ve akademi kuran ekip 

bir  entelektüel merkezin  de  temelini  atmış  olur.    Batı  ile  Ermeniler  arasında  bir  köprü    

kuran Mıhitar, Batı’nın metodlarını kullanarak kendinden sonra gelecek nesillere köklü bir 

sistem bırakır. 1811 yılında Viyana’da da başka bir akademi kuran bu rahipler, doğu ve batı 

dillerinde kitap basma  işlerine girişirler. Venedik’te ve Viyana’da  sahip oldukları matbaa 

teknolojisi sayesinde Avrupa’nın en tanınmış edebiyat, fen, matematik, tarih, coğrafya, dinî 

eserleri  Ermenice’ye  çevirmişlerdir.  Basılan  kitap  ve  dergiler  Osmanlı  dışındaki  Ermeni 

nüfusunun  olduğu hemen hemen her  yere  gönderilip,  Ermeni  toplumunun bilgilenmesi 

sağlanıyordu (Manok, 2013: 25‐26).  Mıhitaristler, iki temel hedef üzerine odaklanmışlardı: 

Mıhitarist  öğretinin  şu  anda  ve  gelecekteki  çalışmalarını  yürütebilecek  kalitede  öğrenci 

yetiştirmek ve de Ermeni milletinin manevi ve entelektüel aydınlanmasını sağlamak. Kısa 

sürede Ermeni dilini geliştirerek, kamuoyunun dikkatini çeken Mıhitaristler, 19. yüzyılda 

Avrupa’yı  etkileyecek  hümanizmin  Ermeni  kültüründe  de  ortaya  çıkması  için  çaba 

harcamışlardır (Şahin, 2009:250). Zekiyan, Mıhitarist ideallerin ve çalışmaların temelinde iki 

noktanın  ağır  bastığını  söyler.  Mıhitarist  öğreti,  içerik  açısından  tam  bir  Hristiyan 

hümanizmidir.  İkincisi  de  dinsel  ‐  teolojik  boyut  açısından  zamanın  ötesine  geçen  bir 

ekümenizm (Zekiyan, 2001: 69).  



59 

 

 
 

Osmanlı  Ermeni  gazetecileri  arasında  Mıhitarist  okullarda  okuyup  Osmanlı 

topraklarına dönen pek çok kişi bulunur. 1700’lü yıllarda Galata’da açtıkları okulun ömrü 

kısa olsa da Venedik’te Paris’te Los Angeles’ta çok sayıda okul kurmuşlardır. Açılan yaklaşık 

100 kadar okulun 55’ini Venedik, 45’ini Viyana Mıhitarist Birliği açmıştır. 2000’li yıllarda 

birleşen bu iki ayrı birlik kurulduklarından bu yana yayıncılık hayatının gelişmesinde Ermeni 

kültürünün canlanıp süreklilik kazanmasında etkili olmuştur (Manok, 2013: 27‐28).  

2.2. 19. Yüzyıl Osmanlı Ermeni Basını  

 2.2.1. Osmanlı Ermeni Basınının Doğduğu ve Geliştiği Ortam: Basımdan Basına  

Osmanlı  Ermeni  basını,  19.  yüzyılın  ilk  yarısında  tıpkı Osmanlıca/Türkçe  basında 

olduğu gibi devlet tarafından başlatılmıştır. Devletin resmi yayın organı Takvim‐i Vekâyi’nin, 

1832 yılındaki Ermenice, 1839 Tanzimat Fermanı’nın ilanıyla birlikte Ermeni harfli Türkçe, 

1840 yılında da ilk yarı‐resmi gazete olan Cerîde‐i Havadis’in Ermeni harfli Türkçe nüshasıyla 

Osmanlı  Ermeni  tebaası  gazete  ile  tanışmıştır42.  Kısa  süre  içinde,  1820’lerden  itibaren 

Osmanlı topraklarına gelip, Ermenice öğrenen Amerikan misyonerleri, Ermeni toplumuna 

Protestanlık mezhebini  aşılamak  amacıyla  gazeteyi propaganda  aracı olarak  kullanmaya 

başlayacaktır (Mildanoğlu, 2014: 12). Özellikle yüzyılın ikinci yarısından itibaren eğitim ve 

kültürel alandaki modernleşme politikaları sonucu artan okul, okuryazarlık oranı ve millî 

bilincin  de  yükselmesiyle  ile  beraber  gazete,  özellikle  İstanbul’da  yaşayan  Ermeni 

cemaatinin  günlük  yaşam  pratiklerine  yavaş  yavaş  nüfuz  edecektir.  II.  Meşrutiyet  ile 

birlikteyse  yaklaşık 30  yıl  süren  istibdat döneminin  yaratmış olduğu baskıcı politikaların 

kalkmasıyla Ermeni basını imparatorluk topraklarındaki diğer dillerdeki gazete ve dergilerde 

olduğu gibi sayısal olarak artacak ve görece daha özgür bir dönem yaşayacaktır.  

Osmanlı  Ermeni  basınının  nasıl  bir  gelişim  gösterdiğini  değerlendirebilmek  için 

Osmanlı topraklarındaki haber ve bilginin dolaşımına kısaca bakmak, basım faaliyetlerinin 

gelişimini  izlemek,  Osmanlı’daki  okuyan  kamunun  varlığı  üzerine  konuşmak,  Osmanlı 

                                                            
42 Osmanlı  topraklarında  ticaretle  uğraşan, dil  bilen,  dünyadaki  gelişmeleri  yakından  takip  eden  bir  grup 
Osmanlı Ermeni’sinin gazete ile daha önceden tanışmış olabileceği kabul edilebilir.   



60 

 

 

Ermeni nüfusunun bu yapıdaki yerini  tespit etmek ve okuryazar Ermenilerin motivasyon 

kaynakları üzerine düşünmemiz gerekir.  

Osmanlı İmparatorluğu, diğer büyük devletler gibi ihtiyaç duyduğu haberi ve bilgiyi 

etkili  bir  biçimde  toplayıp,  değerlendirebilecek  bir  örgütlenme  yapısının  gerekliliğini 

bulunduğu  coğrafyanın  kendisine miras bıraktığı haberleşme  sistemlerinden öğrenmişti. 

Roma  İmparatorluğu’nun  yıkılışından  sonra  Avrupa’da  haberleşme  geleneği  ortadan 

kalkmış  ve  sistemde on  yüzyıl  süren bir  gerilik meydana  gelmişken, Doğu’da Ahamenid 

sistemi  Sasanilerden Moğollara  kadar  bir  süreklilik  göstermişti. Osmanlı Devleti  de,  16. 

yüzyılın sonuna kadar İslam devletleri uygulamalarından almış olduğu menzil, ulak, çavuş 

ve peyk örgütlenmeleriyle devlet konularına  ilişkin haber  iletimlerini  sağlıklı bir biçimde 

yürütmüştür. Devlet ricalinin kullandığı resmi haberleşme sisteminin dışında haberleşmeye 

ihtiyaç duyan yerel yönetici ve tüccarlar da özel kişiler aracılığıyla –kervanlar, hacılar, ulak 

ya  da  özel  ulaklar,  gezginler,  ozanlar,  dervişler‐  haberlerini  iletmişlerdir.  Yöneticiler 

makamlarını  korumak  zorunda  olduklarından  İstanbul’da  olup  biteni  yakından  takip 

etmişlerdir. Osmanlı tüccarları, ülke dışında Moskova, Venedik, Mısır, Kuzey Afrika gibi uzak 

yerlere mal taşıdıklarından uluslararası piyasa hakkında habere gereksinim duymuşlardır. 

Osmanlı  topraklarında uzak ülkelere gidip gelen kişiler “doğunun  tefecisi” olarak bilinen 

Rum,  Ermeni  ve  Yahudiler  uzak  mesafelerden  mal  ile  birlikte  haber  de  taşımışlardır  

(Alemdar, 1981: 22, 36, 72, 76). 

Suraiya  Faroqhi,  Osmanlı  devletindeki  sıradan  insanların,  haberi  uzak  diyardaki 

komşularından ya da meslek gruplarından öğrendiklerini  söyler. Özellikle din adamları –

rahipler,  imamlar‐  ibadet  esnasında  uzak  vilayetlerdeki  haberleri  cemaatleri  ile 

paylaşmışlardır. Resmi kanallar, bir zaferin kutlanması,  şenlik yapılmasını emreden ya da 

yeni  bir  vergiyi  bildiren  fermanlar  o  dönemin  kanaat  önderi  olarak  kabul  edilen  din 

adamlarınca halkla paylaşılmıştır. Geleneksel iletişim biçiminin sözlü kültüre dayandığı bu 

sistemde Anadolu ve Rumeli köylerinde yaşayan insanlar için hayat gözleriyle gördükleriyle 

sınırlı kalıyordu. Kadıya şikâyette bulunmak, kente pazara gitmek ve Cuma namazları  için 

kent merkezine gitmek bu insanlar için önemli eylemlerdi. Payitaht İstanbul, köylü için farklı 

bir anlam taşıyordu: Burası vergi ve asker toplama haberlerinin geldiği, şikâyetlerin ulaştığı 

bir mekândı. Erkekler habere ulaşmada da kadınlara göre daha şanslıydı. Göçebeler aynı 



61 

 

 
 

zamanda haber taşıyıcısıydılar. Savaşlara katılanlar, savaş tutsakları da bilgi ve haberi yayan 

gruplardandılar (Faroqhi, 2003: 75, 79‐80).  

İmparatorluğa  hizmet  eden  büyük  haberleşme  sistemi,  16.  yüzyılın  sonlarından 

itibaren  gücünü  Avrupa’daki  gelişen  sistem  karşısında  yitirmeye  başlamıştır.  Ticaret 

yollarının değişmesi, askeri yenilgilerin artması,  toprak kayıplarını yaşanmaya başlaması, 

ülkenin  ekonomisini  ayakta  tutan  tımar  sisteminin  giderek  bozulması  var  olan  iletişim 

sisteminin  işleyişinde  sıkıntılar  yaratmıştır  (Alemdar,  2009:  1).  II. Mahmut  döneminde 

başlayan  ve  Abdülmecid  döneminde  de  devam  eden  reform  uygulamaları,  sivil  halka 

yönelik  imar  ve  refah  çalışmalarında  da  kendinî  göstermiştir. Daha  önceki  dönemlerde 

devlete  fazla  yük  getirmeden  yöre  halkı  tarafından  yürütülen  haberleşme  ve  ulaşım 

hizmetleri Avrupa’daki gibi devlet tarafından gerçekleştirilmeye başlanmıştır. 23 Ekim 1840 

tarihinde  Posta  Nezareti’nin  kurulmasıyla  birlikte  “tatar‐ulak‐menzil”  sistemleriyle 

yürütülen  sistem Avrupa’da olduğu  gibi ücretini ödemek  kaydıyla halkın da  kullanımına 

açılmış, kısa  sürede ülkenin pek  çok yerine posta merkezleri ve postaneler kurulmuştur 

(İhsanoğlu, 1995: VII‐VIII).  1855 yılında Kırım Savaşı sırasında telgrafın gelişi, 1866 yılında 

da  ilk  demir  yolu  hattının  açılışıyla  II. Mahmut’un  başlattığı merkezileşme  politikalarını 

güçlendirmiştir (Lewis, 1998: 96).   

Avrupa’da kapitalist  sistemin gelişimiyle ortaya çıkan  iki  iletişim aracı matbaa ve 

gazetenin Osmanlı topraklarında kullanılmasını destekleyecek gelişmeler yaşanmadığından 

ülkeye  gelişleri de  gecikmeli oldu. Hareketli harflerle baskı  tekniği  yani matbaa  ilk defa 

Uygur  Türkleri  tarafından  bulunmuş,  Çinliler  tarafından  geliştirilmiş,  15.  yüzyılda  da 

Avrupalılar  tarafından  keşfedilmiştir  (Binark,  1979).  Çok  uluslu  Osmanlı  topraklarında 

matbaa  tıpkı Avrupa’daki  gibi ona  ihtiyaç duyan  gayrimüslimler  tarafından  kullanılmaya 

başlanmıştır.  Niyazi  Berkes, matbaanın  Türkler  tarafından  iki  yüz  yıllık  bir  gecikme  ile 

kullanılışını  dinsel  nedenlerle  ya  da  hattatların  işsiz  kalma  korkusundan  çok  toplumun 

ekonomik, kültürel, sosyal olarak bu araca  ihtiyaç hissetmemesiyle açıklar (Berkes, 2002: 

55‐63).  İlber  Ortaylı’ya  göre, matbaanın  tek  başına  yenilik  ve  aydınlık  getiremeyeceği 

ortadadır. Rusya’ya da matbaa 16. yüzyılda girmiştir ama  işlerlik kazanması Büyük Petro 

döneminde başlamıştır. Osmanlı modernleşmesi, askeri yeniliklerin yanında kendinî idari, 

mali, edebiyat, mimari alanlarına kadar pek  çok pratikte kendinî hissettirdi. Avrupa’dan 



62 

 

 

coğrafya, matematik  kitabı  yanında  gazete  ve  roman  da  giriş  yaptı  ve  kültürel  siyasal 

modernleşme pek çok alanda boy gösterdi (Ortaylı, 1983: 24).   

Osmanlı  topraklarında matbaa  ilk olarak 149443’de Yahudiler  tarafından, 1567’de 

Ermeniler, 1627’de Rumlar tarafından kurulmuştur (Gerçek, 1939: 28‐29).  Bu matbaalarda 

basılan metinler 19. yüzyıla kadar kültürel aydınlanmaya faydası olan metinler değildi.  Daha 

çok dinî içerikleri ağır olan İncil, dua kitabı, aziz menkıbeleri gibi yazılı kaynaklardı (Ortaylı, 

1983: 24).	Ermeni matbaacılığının öncüsü Hagop Meğabard’dır. 1512 yılında Gutenberg’in 

hareketli matbaayı icat edişinden altmış yıl sonra Hagop Meğabard Venedik’de ilk Ermeni 

matbaasını  kurmuştur.  Bu  şehri  seçmesinin  iki  nedeni  vardı,  ilki  başka  şehirlerle 

karşılaştırıldığında Katolik kilisesinin sansürü yabancı dillerde materyal basımında çok daha 

esnek  olmasıydı.  İkincisi  şehirdeki  Ermeni  nüfusu  ve  aynı  zamanda  bu  şehrin  Ermeni 

tüccarlar  için bir  geçiş noktası oluşuydu.   Hagop Meğabard burada beş  kitap basmıştır: 

Urbatagirk (Cuma Kitabı), Narek (Şiir kitabı), Pataragatetr (Dua kitabı), Akhtark (Astrolojik 

ilmi eser), Parzamumar (Takvim) ve Tagharan (Şarkı kitabı). Seçilen eserlerin çoğu didaktik 

kitaplardı (Hacikyan ve diğerleri, 2005: 43).  

 Matbaa,  Avrupa’da mezhepler  arası mücadelede  dinî  propaganda  aracı  olarak 

kullanılmıştır.  Benzer  gelişmeleri  Osmanlı  Ermenileri  arasında  da  gözlemlemek 

mümkündür. Ermeniler arasında Katoliklik propagandası oldukça yaygındı. Osmanlı Devleti, 

bu duruma 17. yüzyıla kadar dur diyebilmişti, fakat yaşanan kırılma ile birlikte 18. yüzyılda 

çok  sayıda  Katolik  Ermeni  kilise  değiştirdiklerinden  dolayı  Fransızlara  tanınan 

kapitülasyonlardan faydalanacaklardı. 1698’de İstanbul’da açılan Ermeni matbaasında çok 

sayıda Ermeni Katoliklik propaganda risalesi basılmıştı. Osmanlı devleti kilise içinde var olan 

anlaşmazlıkları ve problemleri görünce çözümü Ermeni matbaalarını kapatmakta bulmuştu 

(Berkes, 2002: 60).   II. Mustafa (1695‐1703) döneminde, 1701 yılında Temmuz ve Ağustos 

aylarında  İstanbul’da bir grup Ermeni bazı kitapları değiştirip yeniden basmaya kalkışmış 

                                                            
43  Ali  Birinci,  Osmanlı  Tıbaat  ve  Matbuat  Hayatında  (1567‐1908)  adlı  eserinde  bu  bilgiyi  Giambattista 
Toderini’nin verdiği örneğe dayandırır: İbranice yazılmış çocuk kitabının baskı tarihi 1494’tür.  



63 

 

 
 

ama yakalanınca matbaaları yakılıp, ruhsatları da iptal edilmiştir44 (Ahmet Refik Altınay’dan 

aktaran Ali Birinci, 2014: 2).  

16.  ve  17.  yüzyıllarda  İtalya’da,  Avrupa’nın  Lvov  şehrinde,  New  Julfa’da, 

Amsterdam’da, San Lazzaro (Venedik) adasında Ermeni matbaaları kurulmuştur. Daha çok 

dinî  içerikli  yayınlarla  –dua  kitapları,  İncil,  propaganda  amaçlı  din  kitapları‐    takvim 

basılmıştır.  Ermeni  matbaası  ayakta  kalmak  için  Ermenilerin  çoğunlukta  olduğu 

merkezlerde kurulmak zorundaydı.  Amsterdam’da basılan kitaplar Ermenilere ulaşmak için 

oldukça  dolambaçlı  yollar  tercih  ediyorlardı.  Botlarla  İzmir’e  oradan  da  çeşitli  şehirlere 

ulaştırılıyordu.  Ermenistan’da  koşullar  uygun  olmadığından  matbaacılık  faaliyetleri  de 

İstanbul’da artmaya başlamıştı (Hacikyan ve diğerleri, 2005: 48).  

Ermeni  alfabesi  5.  yüzyılda Meşrob Maşdots45  tarafından  icat  edilmiştir.  Hagop 

Meğabard tarafından Venedik’te başlatılan matbaacılık faaliyetinin, her toplumda olduğu 

gibi  Ermeni  toplumunda  da  Ermeni  kültürünün  oluşup  gelişmesinde  ayrıcalıklı  bir  yeri 

vardır.  Ermeniler  için matbaa  kültürünün  önemi,  farklı  topraklara  dağılmış  olan  Ermeni 

toplumu  arasında  kültürel  birliği  sağlamasından  kaynaklanır.  Osmanlı  topraklarında 

Ermeniler, 19.  yüzyılda  Türk matbaacılığının  gelişmesine de  katkıda bulunmuşlardır. 16. 

yüzyıldan beri matbaacılık işi ile ilgilenen bu toplumun ileri gelenlerinden bazıları Osmanlı 

Devleti’ndeki  saray matbaası  olarak  bilinen Matbaa‐i Amire’de müdürlük  de  yapmışlar, 

farklı  karakterlerdeki Osmanlıca  harfleri matbaaya  uyarlamayı  başarmışlar,  farklı  punto 

üretimini  de  gerçekleştirmişlerdir.  Boğos  Arabyan,  III.  Selim  zamanında matbaacı  olan 

babası  ile  İstanbul’a gelerek ondan basım  işlerini öğrenmiştir. Başarılı çalışmaları sonucu 

Tiflis’e giderek Gürcü Kralı için de Gürcü matbaasını kurmuştur. Tiflis’ten Eçmiadzin’e giden 

Arabyan burada da matbaa kurulmasına yardım etmiştir. Boğos Arabyan, Arapça harflerin 

dökümünde  de  çalışmış,  nesih  ve  ta’lik  harfleri  hazırlayarak  Osmanlı  devletine  hizmet 

                                                            
44  Sadaret Kaymakamı’na emir  şöyle  gitmiştir:  “İstanbul’da Galata’da  iki mahalde  ve Valde Hanı’nda bazı 
müfsidler yeni basma peyda ve Ermeni taifesinin kitapların tağvir ve yeniden bazı ilhal ile basma peyda idüb 
Ermeni  tayifesinin  arasına  yayb  ihtilal  ve  tefrikaya bais  fesad  ve habasetleri  zahir olmağla” buna  cesaret 
edenlerin yakalanması Asitane kaymakamına yazılmış bunun müsebbibi olan rahip Haçadur yakalanmış fakat 
kaçmıştır. Bu durum  karşısında Valde  ve Vezir hanlarında  vesair  yerlerde bu misüllü  kitap basmacılarının 
araştırılıp  bi’l  külliye  aletlerin  yakılması  ve  kar‐hanelerinin  iptali,  Sadaret  Kaymakamlığına  emredilmiştir 
(Birinci, 2014: 2).   
45 Mesrob Maşdots’un, Ermeni Alfabesi’ni ortaya çıkardığı tarih kesin olmamakla birlikte 412 yılı temsili olarak 
kabul edilir.  



64 

 

 

etmiştir.  Sultan  II. Mahmut, Boğos Arabyan’ın matbaasını  ziyaret etmiş  ve 1816  yılında 

Arabyan’ı Saray Matbaası’nın müdürü yapmıştır (Teotig, 2012:  87‐89, Tuğlacı, 1991).   

Osmanlı  topraklarında Ermeniler  tarafından açılan  ilk matbaa,  İstanbul’da Tokatlı 

Gregoryen  Ermeni  olan  Tokatlı  Apkar  Tıbir  tarafından  açılmış,  1567  yılında  çalışma 

faaliyetlerine  başlamıştır  (Seropyan,  1994:  181).  Ermeni  krallarından  Senekerim’in 

soyundan  geldiği  söylenen  Apkar  Tıbir,  1562’de  Eçmiadzin  Katolikosu,  Sivaslı Mikael’in 

Roma’ya gönderdiği delege heyetine başkanlık yapmış ve Papa  IV. Piu  ile Venedik Dükü 

Heronimos Toj’dan Ermenice kitap basma  iznini almıştır. Venedik’te  ilk Ermenice  takvim 

“Oratsuyts”  (1565) ve Mezâmir kitabı “Sağmasaran”  (1566) adlı eseri basmış ve bunları 

Papa’ya  sunmuştur.  Sonra  oğlu  Sultanşah  ile  birlikte  Latin  ruhanilerinin  zulmünden  ve 

sansüründen uzak kalmak  için matbaa araç ve gereçlerini yanına alarak  İtalya’dan kaçıp 

Osmanlı  devletine  sığınmıştır  (Tuğlacı,  2004:  186;  Tuğlacı,  1991).    Baskı  takımıyla 

imparatorluk  topraklarına  gelmesinden  dolayı  Tıbir  önce  tutuklamış,  sonra masumiyeti 

kanıtlanınca serbest bırakılmış ve Kefeli semtindeki Surp Nigoğayos Kilisesine46 yerleşerek 

İstanbul’da ilk Ermeni matbaasını kurmuştur. Matbaada 1567’de Rahip Khor Viraplı Arakel 

önderliğinde İstanbul’da Pokr Keraganutyun gam Aypenaran (Küçük dilbilgisi veya alfabe) 

adını taşıyan ilk Ermenice kitabı basmıştır. 1568’de “Barzadumar” (Kilise Takvimi) “Jamakirk 

yev Badarakamaduyts” (Ayin ve duaları) “Donatsuyts”, 1569 yılında da “Maşdots” (Ermeni 

Kilisesinin vaftiz, düğün vs. ayin ritüelleri)  isimli eserler basılır. (Teotig, 2012: 73, Tuğlacı, 

2004: 187).   Anadolu’da  ilk matbaa Rahip Mıgırdiç Khrimyan (Türkiye Ermenileri  İstanbul 

Patriği ve Eçmiadzin Katolikosu olmuştur) tarafından Van’da Varak Manastırı’nda açılmıştır. 

Aslında  bu matbaa,  ilk önce  İstanbul’da  açılmış  daha  sonra Van’a  taşınmıştır. Dönemin 

politikasında  rol  oynayacak  Ardzvi  Vaspuragan  (Vaspuragan  Kartalı)  adlı  dergiyi 

yayımlamıştır.  Daha sonra da Muş’ta Klak Manastırı’nda başka bir matbaa kurulmuştur.  

İstanbul’da Ermeni basımevlerinin  ikinci başlangıcı Eremya Çelebi Kömürciyan’dır. 

1677 ‐1678 yılları arasında dinsel manzumelerden oluşan iki kitap basılmıştır. Bu iki kitap 

da  kendisine  aittir.  İyi  bir  dilci  olan  Eremya  Çelebi’nin matbaası  kısa  ömürlü  olmuştur. 

                                                            
46  İstanbul’da biri Topkapı’da diğeri Hisar Dibi’nde olmak üzere  iki kilise bulunmaktaydı. H. Asadur’a göre, 
Apkar’ın matbaası Topkapı’da bulunuyordu. Bu kilise daha sonra camiye çevrilerek Kefeli cami adını almıştır. 
Patrik Ormanyan’a göre ise, Apkar’ın kilisesi diğer kilisedir (Teotig, 2012: 74).  



65 

 

 
 

(Seropyan, 1994: 182).  Aynı sene Eremya Çelebi’nin yazılarını örnek alan Merzifonlu Krikor 

tarafından İstanbul’daki üçüncü matbaa açılmıştır. Bu matbaa, 45 yıl boyunca 14 çeşit kitap 

basmıştır (Tuğlacı, 1991).   17. yüzyılda İstanbul’da 80 bine yakın Ermeninin yaşadığı tahmin 

edilir.  Şehir,  Ermeni  yayıncılığının  ve matbaacılığın merkezi  haline  gelmeye  başlamıştır 

(Raymond  H.  Kevorkian’dan  aktaran  Birinci,  2014:  2).    İstanbul’da  Asdvadzadur  Tıbir, 

1699’da  kendine  ait  bir matbaa  kurmuş,  ölümünden  sonra  oğulları Ohannes Minas  ve 

Harutyun  yaklaşık  26  yıl  bu  matbaanın  faaliyetlerini  sürdürmüştür.  47  Lale  Devri’nin 

ardından İstanbul’da 1730’lu yıllardan başlayarak kitapçı dükkânları açılmaya başlanmıştır. 

Bunlardan ilki Asdvadzadur Tıbir’in kitaplarını satan Manuk’un kitaphanesiydi. 19. yüzyıldan 

                                                            
47 Osmanlı’daki Ermenilere ait matbaaa ve Ermeni   matbaacılara baktığımızda: Apkar Tıbir, Eremya Çelebi 
Kömürcüyan, Merzifonlu Krikor, Asdvadzadur Akulyats Taşdetsvo, Eçmiadzin ve Surp Zorvar Matbaası, Hacı 
Asdvadzadur Tıbir, Sarkis Tıbir, Diratsu Kevork Sarkisyan, Hacı Mardios Tıbir, Ladinalı Bedros, Tokatlı Rahip 
Sarkis, Edgar, Yeni ve Yetersiz Matbaa, Diratsu Parseğ ve Hagop, Kapriyel Tıbir, Sarkis ve Mikayel Tıbir, Tragatsi 
Apraham Tıbir, Diratsu ya da Çınçin Hovhannes, Bedrosyan Isdeppannos, Hovhannes ve Hagop, Hovhannes 
ve Boğos, Mayr Tıbradun, Madteos Tıbir, Boğos Hovhannesyan, Abuçehli Boğos Arabyan, Boğos Arabyan’ın 
Büyük Oğlunun Matbaası, Arapyan Kardeşler, Harutyun ve Khaçik Arabyan, Boğos Hovhannesyan, Meryem 
Ana Kilisesi Matbaası, Apraham Amira Terziyan, Türkçe isimli Matbaalar (Matbaa‐i Amire (Saray Matbaası), 
Şirket‐i  Hayriye,  Cemiyet‐i  İlmiye‐i  Osmaniye, Mecmua‐i  Havadis,  Seda‐yı  Hakikat,  Alem,  Ticaret  Odası, 
Ahter,), Yabancı İsimli Matbaalar ( A.B. Churchill, İmprimerie de St Benoit, N. De Castro, K. Johnson, Henry 
Kahol, Matbaa Makedonya, Asma Altı, La Turci, Antuan Çeliç, Manuel Ardil), Hovhannes K. Mühendisyan, 
Harutyun  Minasyan,  Arevelyan  Matbaası,  G.  S.  Ütücüyan,  Hovhannes  Markaryan,  Harutyun  Papazyan, 
Tahmizciyan Matbaası, H. Deroyents, Rahip Mıgıdiç Khırimyan, Tateos Divitciyan, Rupen Kürkcüyan, Kapriyel 
Yeranyan, H. D. Isdepanyan Matbaası, Hovsep Kavafyan, Canig Aramyan, Tozlıyan Biraderler, Boğıs Kirişçiyan, 
A. n.  Şahnazaryants, Arşag Hagop Boyacıyan, Kevork  Zartaryan, Bedros Cezveciyan, Markaryanlar, Oksen 
Khocasaryan,  S.  Ğ.  Bardizbanyan,  Simeon  Mikayelyan,  Yeğya  M.  Dındesyan,  Keşişyanlar,  Hayasdanyats 
Matbaası, Mikayel  G.  Sarıyan,  Aram  Aşçıyan,  Harutyun  Baronyan,  Garabet  Biberyan,  Hovh. Manugyan, 
Karekin Bağdadlıyan, Rahip Vahan Der Minasyan, Ermeni Mürettipler Şirketi, Harutyun Asaduryan, Serviçen, 
Dikran  Civelekyan,  Boğos  Hagopyan,  Berberyanlar,  Arevelk  Matbaası,  Hovhannes  Tolanyan,  Sahag 
Nigoğosyan,   Onnig  Parseğyan, Madteosyanlar, Gomidas Uğurluyan,  Kayseryanlar  ve Manzume,  Isdepan 
Yazıcıyan, Nerses C. Aramyan, Takvor Sancakcıyan, Mihran H. Papazyan, Rokos Sakayan, Püzantion Matbaası, 
K.S. Mağazacıyan,  V.  ve  H.  Der  Nersesyan,  Cihan Matbaası,  Onnig  Arzuman,  Jamanag Matbaası,  Arşog 
Garoyan, Hovnan  K.  Palakaşyan, Dikran Doğramacıyan, Hovhannes M. Aznavur, Osm.  Kordzatsagan  Ing., 
Gutenberg Matbaası,  Şant Matbaası, Araks Matbaası, Kader Matbaası, Vağinag S. Pürad, Hayg Tiryakyan, 
Nışan  Babigyan,  Manug  H.  Koçunyan,  Travaux  De  Ville,(Nerses  Papazyan,  Becidyan  Kardeşler,  Corci 
Şişmanyan,  Arevdıragan Nor Dıbaran,  Terziyan  ve Ortakları, Giligya Matbaası, Hırant  Keresteciyan,  Izkon 
Papazyan, Hagop Kounyan, ARDAŞ H.  Şişmanyan, M.Kapakcıyan, Mik Der  Sahakyan, Hagop Holas, Hırant 
Kışdegan, Simon Ohanyan.  İzmir’de: Eçmiadzin ve S. Sarkis Zoravar adıyla açılan matbaalar,   Hacı Margos, 
Amerikan  Hayırsever  Cemiyet Matbaası,  Homan  Hallok,  Kulielmos  Griffit,  Isdepanos  Babonyants,  Ğugas 
Baltazaryan,  Mesrobyan  Okulu  Matbaası,  Tatigyan,  Arakadzunyats  Matbaası,  Badanegan  Matbaaları, 
Dedeyan Kardeşler, Papaz Vırtanes, Krikor Mıseryan, Madteos Mamuryan, Mamuryan’ın çocukları, Parseğ 
Keşişyan.  Kudüs: Arakelagan Atoro  Spts. Hagopyants, Apraham Muradyan. Nigomaitia  (İzimit)  ve Armaş, 
Çarkhapan  Surp  Asdvadzadzin Manastrı Matbaası,  Van  (  Jamgoçyan,  Parseğyan, Muş  (Daron),  Sivas  (A. 
Vartanyan  ,  Bursa,  Edirne  (Papaz D.  Ğevont), Adapazarı  (Adruşan Matbaacılık  Cemiyeti),  Konya, Giresun 
(Petag),  Samsun  (Arekag), Trabzon,  Serari Kardeşler, Garin  (Erzurum), Erzincan, Yevtogya  (Tokat), Harput 
(Mamüret’ül Aziz), Amasya, Merzifon (Nerso ve Arabyan matbaası), Antep (Avedis Khanzedyan ve Ortakları 
Ticret matbaası) (Teotig, 2012).   



66 

 

 

vereceğimiz  son örnek Ohannes Mühendisyan’dır.   Matbaasında 1840‐73  arası pek  çok 

Ermenice ve Rumca kitaplar basılmıştır (Tuğlacı, 1991).   

Osmanlı  topraklarında  Ege  denizinin  kıyısında  İzmir’de  de  çok  sayıda  matbaa 

kurulmuştur.  İzmir  Ermeni matbaacılığında  İstanbul’dan  sonra  entelektüel  canlanmanın 

ikinci merkeziydi. İlk matbaa 1759 yılında Mathesi Marco tarafından kuruldu ve daha sonra 

Mesropian Tetetyan ve Mamurian, matbaa dükkanlarıyla bu geleneği devam ettirmişlerdir 

(Hacikyan, 2005: 48).  

Pars  Tuğlacı  yapmış  olduğu  araştırmasında,  Osmanlı  İmparatorluğu’nda  Ermeni 

matbaasının  ilk  kurulduğu  1567  yılından  1923  yılına  kadar  toplam  İstanbul’da  131, 

Anadolu’da ise 63 matbaa saptamıştır. Bu matbaalarda Ermenice ve Ermeni harflerle Türkçe 

basılan gazete ve dergi sayısı olarak 598 rakamını vermektedir. Venedik, Viyana Mıhitarist 

Manastırları  kütüphanelerinde,  Erivan’daki  Aleksandr Miasnikyan Halk  Kütüphanesi’nde 

Mesrob Maşdots Yazma Eserler Kütüphanesi’nde ve Ermenistan Sanat ve Edebiyat Müzesi 

Kütüphanesinde  yaptığı  incelemelerde  İstanbul’da  1850  yılına  kadar  yani  283  yılda  525  

kitap  tespit  etmiş  ve  bunların  on  dördünün  tarihsiz  olduğunu  belirtmiştir.  Ermenice  ve 

Ermeni  harflerle  Türkçe  yazılan  kitapların  türlerine  bakıldığında  din,  kilise,  dil,  tarih, 

coğrafya, edebiyat (Roman, şiir, mizah, tiyatro oyunu) çocuk eğitimi, gezi notları, mantık, 

felsefe,  antoloji,  biyografi,  sözlük,  anı,  takvim,  salname,  çeviri  eserler  ve  ders  kitapları 

olduğu görülür (Tuğlacı, 1991).   

Ermeni  matbaacıları,  dünyanın  dört  bir  yanına  dağılıp,  gittikleri  ülkede  basım 

faaliyetleriyle uğraşmışlardır. Osmanlı İmparatorluğu’nda İstanbul, İzmir, Kudüs, İzmit, Van, 

Muş, Sivas, Edirne, Adapazarı, Konya, Giresun, Samsun, Trabzon, Erzurum, Erzincan, Tokat, 

Harput,  Amasya,  Merzifon,  Antep  gibi  şehirlerde  basım  faaliyetlerini  başlatmışlardır.  

Bununla birlikte  Polonya, Avusturya‐Macaristan, Fransa, İran, Hollanda, Almanya, İngiltere, 

Hindistan, Rusya, Amerika, Mısır, Romanya, Bulgaristan, Yunanistan, İsviçre, İsveç gibi pek 

çok ülkede matbaalarını kurup kitap, dergi ve süreli yayın basmışlardır (Teotig, 2012).  

Ali  Birinci,  Sultan  Abdülaziz  ve  Abdülhamid  dönemlerinde  İstanbul’da  Ermeni 

matbaacılığının  çok  geliştiğinin  altını  çizer.  III.  Selim  ile  başlayan  yenilik  hareketleriyle 



67 

 

 
 

birlikte matbaa  devletin  ihtiyaç  duyduğu  bir  araç  haline  gelir  ve  özellikle  de  19.  yüzyıl 

merkezileşme  politikalarının  sonucunda  bürokratik  yapının  daha  işlevsel  hale  gelişi  ve 

eğitim  alanında  artan  okullaşma  oranı  ile  kitaba  duyulan  ihtiyacın  artması matbaanın 

önemini daha da artırmıştır (Birinci, 2014: 4).  

Osmanlı’da  matbaa  alanında  ilk  hukuki  düzenleme  1857  yılındaki  Matbaa 

Nizamnamesi’dir.48  Bu  düzenlemeye  göre;  matbaa  açmak  isteyenlerin  durumları  önce 

Maarif  Nezareti  daha  sonra  da  Zaptiye  Nezareti’nce  soruşturulacak,  gerekli  izinler 

alındıktan sonra da matbaayı açabileceklerdir.49 Matbaalarda basılacak kitap ve  risaleler 

Maarif  Nezareti’nce  incelendikten  sonra  zararlı  olup  olmadığına  karar  verilecek  ve 

Sadaret’ten  izin alındıktan sonra basılacaktır.  İzni alınmadan basılan kitap ve risaleler  ise 

tespit  edildiğinde  derhal  toplatılacak,  matbaa  kapatılacak  ve  kişilere  gerekli  ceza 

verilecektir (İskit, 1939: 846‐847).  

 Ermeni matbaacı Agop’a verilen  izin belgesinden o dönemde, Osmanlı ülkesinde 

sistemin nasıl işlediğini aşağıdaki örnekle netleştirebiliriz:  

“Bazı kütüb ve resail tab’ etmek üzere Agop Boyacıyan’nın Dersaadet’te bir matbaa 
küşadı  istidasında bulunduğu  ve matbaa nizâmı haricinde hareket etmeyeceğine 
dair kefalet‐i kaviyeye dahi rabt olunduğu beyanıyla icra‐yı icabı ifadesine mütedair 
tevarüd  eyleyen  tezkere‐i  behiyeleri  Meclis‐i  Vâlâ’ya  lede’l‐havale  Dersadet’te 
mevcut olan bu gibi şeraitle meşrut ve mukayyed bulunan sair matbaalarda da ara 
sıra  bazı  resail‐i  muzırra  tab’  ü  neşredilmekte  olunduğuna  mebni  bu  makule 
neşriyat‐ı  muzırraya  meydan  verilmemek  üzere  bu  defa  küşadı  istida  olunan 
matbaada ve gerek sair matbaalarda müceddeden basılacak resail  ibtida Meclis‐i 
Maarif ’te görülüp mahzur ve mazarrâtı olmadığı tebeyyün eyledikten sonra tab’ ü 
neşrine  müsaade  kılınması  ve  şu  kaideye  ittiba  edilmek  şartıyla  matbaa‐yı 
mezkûrenin  küşadını  ruhsat  itası  hususunun  savb‐ı  vâlâlarına  havalesi  tensip 

                                                            
48  1857  yılında  yürürlüğe  giren Matbaa  Nizamnamesi’nden  önce,  basımcılık  faaliyetleri  7  ayrı  irade  ile 
düzenlenmiştir. Bunlar 1840 yılında “Tabıane‐i Amire’de herkesin kitap  tab ettirebileceği hakkında  irade”; 
1841 yılında “Takvimhane‐i Amire’de tab olunacak kütüp ve resali‐i mütenevvianın kablelistizan tab ve temsil 
ettirilmemesi hakkında  irade”, 1842  yılında  Tabıhane‐i Amire’den  satın  alınıp  taşraya  gönderilecek  kütüp 
resmi gümrüğünün matbaa‐i mezkûreden tesviyesiyle müşterisi yedine gümrük tezkeresi ifasına dair İrade”; 
1846 yılında “Tabıhane‐i Amire’den mübaaya olunup taşraya götürülecek kütüphaneden Dersaadet ve taşra 
gümrük ve ihtisap rüsumu alınmaması hakkında irade, 1849 yılında “Nezaret‐i Celile‐i Hariciye tarafından mahı 
halin  yirmisi  tarihile  bilcümle  sefaretlere  ita  olunan  tezkerenin  sureti”;  1854  yılında  “Tabıhane‐i  Amire 
haricinde bila seniyye kütüb ve evrak‐ı saire basılmaması hakkında nizamın temaaimi icrası hakkında irade”; 
son olarak da 1856 yılında “Takvimhane‐i Amire haircinde eshabı tarafında işletilmekte olan matbaaların tabi 
olacakları şurut ve kuyud hakkında irade (İskit, 1939: 837‐845).  
49 Bu belgeler olmadan matbaa açılmasına izin verilmez.  



68 

 

 

olunmuş ve bi’l‐istizan irade‐i seniyye‐i cenâb‐ ı pâdişâhî dahi ol‐merkezde müteallik 
şerefsudûr  buyurulmuş  olmağla  iktizasının  ifasına  himmet  olunması  siyakında 
tezkere.” 18 Şevval 283 (23 Şubat 1867) (BOA. Maarif Ayniyat Defteri Nu. 1068, sıra 
nu. 1305’tan aktaran Birinci, 2014: 4).   

II. Abdülhamit devrinde matbaacılık sektörünün gelişmesi için matbaa makinaları ve 

aletleri ithal gümrük vergisinden muaf tutulmuştur. 15 Aralık 1881 yılında çıkarılan vergiden 

muaf  tutma kanunu 8 Ocak 1888  yılına kadar yürürlükte kalmış, Osmanlı  tebaasının bu 

konuda  bilgilenmesi  için  gümrük  kapılarına  duyurular  konulmuş,  gümrük  memurları 

uyarılmıştır.  Bununla  beraber  matbaacılara  hükümet  tarafından  yapılan  yardımlar  ve 

ihsanlar devam  etmiştir.  22 Ocak  1888  yılında matbaaları  yeniden  tespit  ve  ruhsatların 

yenilenmesi  ile  ilgili  Nizam‐Nâme‐i  Cedid  yürürlüğe  girmiştir.  Bu  yenileme  kanunu, 

Abdülhamit dönemindeki Ermeni cemaatinin matbaacılık faaliyetleri hakkında net bilgilere 

ulaşmamızı sağlar. Ali Birinci, Osmanlı  salnamelerinde pek az  istisnayla her  sene basılan 

listelerde matbaaların,  gazetelerin,  kitapların  ve mevkutelerin  isimlerinin  bulunmasının 

araştırmacıya  verdiği  bilgi  açısından  çok  değerli  olduğunun  altını  çizer.  II. Meşrutiyet’in 

ilanıyla ortadan kaldırılan uygulama son listesini 1908 yılında açıklamıştır. Bu son salnameye 

göre,  toplam  98  matbaadan  söz  edilir.  Birinci,  isimleri  nedeniyle  36’sının  Ermeni 

vatandaşlara ait olabileceği tahmininden hareketle bu verileri yüzdelik olarak değerlendirir. 

Buna göre;  İstanbul’daki matbaaların yüzde 36,73’ünün sahibi Osmanlı Ermenileridir. Bu 

oran  ciddi  bir  rakamdır.  Esat  Uras’ın  Tarihte  Ermeniler  ve  Ermeni Meselesi  kitabından 

İstanbul’daki  toplam  nüfus  ve  Ermeni  nüfusu  hakkında  verilen  bilgiyi  temel  alan50  Ali 

Birinci’ye göre; İstanbul’daki 2 336 Ermeni başına bir matbaa düşerken, nüfusun geri kalan 

825 885 kişisine 62 matbaa, 13 321 kişiye de bir matbaa düşüyordu (Birinci, 2014: 14‐20). 

Bu  durum,  II. Meşrutiyet  dönemindeki  Ermeni  gazete  ve  dergi  sayısının  çokluğuyla  da 

ispatlanabilir. 

1887 yılından başlamak üzere 1890’ların sonlarına kadar yapılan ruhsat yenileme 

vesikalarından İstanbul’da 30’un üzerinde Ermeni matbaasının var olduğu tespit edilebilir. 

Tezin konusunu oluşturan Osmanlı Bankası Baskını  tarih olarak 26 Ağustos 1896 yılında 

gerçekleşmiştir. Bu dönemde İstanbul’da yaklaşık olarak 30’a yakın Ermeni matbaası tespit 

                                                            
50 1914 nüfus sayımında İstanbul nüfusu: 909 978, Ermeni nüfusu 84 093’tür (Uras, 1950: 143). 



69 

 

 
 

edilebilir  (Birinci,  2014:  10‐18).51  Günil  Özlem  Ayaydın  Cebe’nin,  19.  Yüzyılda  Osmanlı 

Toplumu ve Basılı Türkçe Edebiyat: Etkileşimler, Değişimler, Çeşitlilik isimli doktora tezinde 

1800  ‐  1900  yılları  arası  Arap,  Ermeni  ve  Yunan  harfleriyle  basılmış  Türkçe metinlerin 

bibliyografik bir veri tabanını hazırlamıştır.  Bu veri tabanı; Özel Ermeni Matbaalarının Yıllara 

Göre Üretimi’nin grafiğini gösterir. Buna göre; 1820’li yıllarda başlayan düşünsel üretim 

1850’den  itibaren artışa geçmiş, okullaşma oranındaki artış, matbaacılık  faaliyetlerindeki 

hızlı  ilerleme,  kitap  üretiminin  artmasıyla  beraber  1860,  1870,  1880’lere  kadar  küçük 

düşüşlerle  birlikte  istikrarlı  artışlar  göstermiştir.  1880  ile  1890  arasında  büyük  artışlar 

yaşanırken, 1890’lar ve 90’ların ilk senelerinde zirveye ulaşan Ermeni harfli Türkçe üretimi 

gerçekleşmiştir (Ayaydın Cebe, 2009: 306). Ermeni harfli Türkçe Din ve Edebiyat Yapıtlarının 

Yıllara Göre Üretim Grafikleri de verdiği bilgiler açısından oldukça önemlidir (Ayaydın Cebe, 

2009: 318).   

2.2.2. 19.Yüzyıl Osmanlı Ermeni Basını 

2.2.2.1. Osmanlı Ermeni Basını ve Kültürel Modernleşme  

Ermeni toplumunun tarihsel süreç içerisinde düşünsel düzeyde geçirdiği dönüşüm 

Ermeni yazarlar tarafından farklı isimler ve dönemlerle açıklanmıştır. Haryy Jewell Sarkiss, 

Haçlı Seferlerinden yirminci yüzyılın ilk yarısına kadar geçen süreci Ermeni rönesansı olarak 

tanımlar. Bu sürecin ortaya çıkıp gelişmesinde dört temel etken rol oynamıştır: İlki Ermeni 

toplumunun 16. yüzyılda matbaa ile tanışmasıdır. İkincisi 14. ve tekrar 17. yüzyılda faaliyet 

                                                            
51 Bu matbaaların isimlerini Ali Birinci makalesinde şöyle bildirmiştir. Parantez içindeki ilk yıl kuruluş, ikinci yıl 
ise ruhsat yenileme yılıdır. Buna göre; (Mıgırdıç Nişanyan’ın matbaa başvurusu (1887‐?) ve Mihran Efendi’nin 
başvurusu (1887‐?), Tolayan Matbaası (1888‐1895), Zareh Matbaası (1888‐1895), Berberyan Matbaası (1888‐
1895), Karakin Bağdadlıyan Matbaası (188‐1895), Kaspar Matbaası (1889‐1897), Nikoğosyan Matbaası (1889‐
?), Mihran Papazyan Matbaası (1889, 1896), Ohannes Civelekyan Matbaası (1888, 1895), İstepan Nordikyan 
Matbaası  (1889‐?) Oseb  Kavafyan Matbaası  (1889‐1890), Agop Boyacıyan Matbaası  (1889‐1895), Vahran 
Markaryan Matbaası  (1889‐?), Karabet Biberyan Matbaası  (1889, 1892), Aram Aşçıyan Matbaası, Serviçen 
Çakıryan Matbaası (1889, 1895), Agop Matosyan (1889‐1895), Agop Minas (1889‐1895), Leon Terziyan (1889‐
1895), İstepan Yazıcıyan (1889‐?), Sarıyan Matbaası (1889‐1896), Şirket‐i Mürettibiye Matbaası (1889‐1895), 
Samuel Hazerosyan Matbaası (1889‐1895), Boğos Arapyan matbaası (1889‐ 1899), Mihran Matbaası (1889‐
1896), Parseh Aramyan’ın matbaası (1890, ?), Musiki Osmani Matbaası (1892, ?), Mikail Mikailyan (1890,?), 
Parsehyan Matbaası (1892‐1895) Mokosyon Matbaası (1892‐1896), Babayan Matbaası (1892, 1895),  Agadivir 
Matbaası  (892‐1895),  Sancakcıyan matbaası  (1892‐1895), Uğurluyan Matbaası  (1893,  ?),  Kitapçı  Karabet 
Matbaası (1893‐1895), Kalpakçıyan Matbaası (1893‐1895), Hayrenik Gazetesi Matbaası (1893‐1895), Nerses 
Papayan (1894‐1895), Nişan Selimciyan Matbaası (1894‐1895), Apik Arabyan (1894, 1895). Bu veriler, Ermeni 
basınının doğasının ne olabileceğinin tespiti için çok önemlidir.  
 



70 

 

 

gösteren  İtalyan misyonerlerinin  eğitici  etkisi,  üçüncüsü  Klasik  Ermeni  edebiyatının  18. 

yüzyılda  Venedik’te  yeniden  canlanması  ve  son  olarak  da  19.  yüzyılda  Ermeni  dilinin 

modernleşmesi ve Ermeni yazınının yükselişidir. Sarkiss’e göre; Ermeni rönesansı, Avrupa 

Rönesansı’na benzer bir biçimde  gelişme  göstermiş,  rönesansın  gelişmesinde öncü  alan 

yazın  alanı  olarak  kabul  görmüştür  (Sarkiss,  1937:  433).  Boğos  Levon  Zekiyan,  Ermeni 

toplumunun  dönüşümünü  “modernite”  olgusuyla  açıklar  ve  Sarkiss  gibi,  Ermeni 

toplumunun modernite  serüvenini  dört  döneme  ayırarak  inceler  fakat  kırılma  noktaları 

farklıdır. Birincisi, oluşum dönemi olarak adlandırılan 1520’lerden 1620’lere kadar geçen 

süreçtir.  Bu  süreç  ilk  Ermenice  kitapların  basılmasından  başlar,  Katolikos  IV.  Movses 

Datevatsi’nin  Eçmiyadzin  Piskoposluğu’na  getirilmesine  kadar  devam  eder.  1630’lardan 

itibaren başlayan Ermeni kapitalizminin büyük canlanışı ikinci dönemi oluşturur. Bu dönem, 

İstanbul’da Mıhitarist  Birliğinin  kurulduğu  18.  yüzyıla  kadar  geçen  devirdir.  Bu  süreçte 

İstanbul  ön  plandadır,  çünkü  İstanbul’daki  ruhani  ve  sivil  önder  Ermeni  Patriği 

Eçmiyadzin’deki ruhani önderden daha büyüktür. İstanbul, Ermeni milletinin etnik başkenti 

olduğundan  önemli  bir merkezdir  ve  18.  yüzyılın  ilk  yarısına  kadar  Ermeni  kapitalizmi 

burada etkin bir faaliyet gösterir, bu tarihten sonra bir tür gerileme yaşanır. Üçüncü dönem, 

Mıhitarist  Birliği’nin  kurulmasından  1840’lara  kadar  süren  Hümanistik  dönem  olarak 

adlandırılan “Yeniden Doğuş” (Veradzınunt) ismiyle bilinen dönemdir. Bu dönem de kendi 

içinde  iki  büyük  evreye  ayrılır.  İlki  1770’lere  kadar  devam  eden  Ermenilerin  geçmişten 

getirdikleri dinsel ve kültürel mirasın yeniden gün yüzüne çıkarılmasına yönelik çabalardır. 

İkinci  dönemde  Avrupa’da  gelişmeye  başlayan  entelektüel  ortamın  yarattığı  havadan 

etkilenen Ermenilerin kendilerine ait siyasi düşünceler oluşturmaya başladığı evredir. Bu 

dönemin izleri güçlü İngiliz etkisinin olduğu Hindistan’daki Ermeni kolonisinde gözlemlenir. 

İlk  Ermeni  gazetesinin  de  Hindistan’da  bu  koloni  tarafından  çıkartıldığının  hatırlanması 

gerekir. Son dönem ise Sekülerleşme dönemidir: 1840’lardan 1915 tarihine kadar getirilen 

“Uyanış”  (Zartonk)  dönemidir.  Bu  dönemde  kendi  içinde  romantik  hareket  ve  gerçekçi 

sembolist akımlar olarak ikiye ayrılmıştır. Zekiyan, bu ayrıma pek sıcak bakmaz; çünkü ayrım 

yapacak kadar birbirinden uzun dönemler değildir ve ilk Ermeni siyasi partilerin kurulması 

“Uyanış”  ideolojisinin bir yansımasıdır  (Zekiyan, 2001: 33‐35). Bu değişimin hızı ve etkisi 

merkezden  çevreye,  şehirden  taşraya  farklılık gösterse de 19. yüzyılın  sonunda Osmanlı 

Ermenileri  (İstanbul‐  Taşra  Ermenileri)  bu  dönüşümden  payına  düşeni  almıştır.  Burada 

dikkat çekilmesi gereken asıl nokta tarihsel süreç içerisinde matbaanın, kitabın ve gazete ve 



71 

 

 
 

derginin modernleşmedeki belirleyici güç olmasıdır. Tanzimat Ferma’nın  ilanından sonra 

Osmanlı  Ermenileri  için özellikle  İstanbul  Ermenileri  için  “kültürel modernleşme” olarak 

tanımladıkları  değişim  ve  dönüşüm  sosyal,  siyasal,  ekonomik,  kısacası  günlük  yaşam 

pratiklerinde yavaş yavaş hissedilmeye başlamıştır.  

2.2.2.2. Okuyan Ermeni Kamusu ve Osmanlı Kamuoyu   

Benjamin  Fortna,  yaygın okumanın modern  toplumla  eşanlamlı olduğunun  altını 

çizer. Eskiden  seçkinci kategorisinde değerlendirilen okuma pratiğinin gazete aracılığıyla 

daha geniş bir tabana yayılması millîyetçilik duygusunun pekişmesinde rol oynamıştır. Öyle 

ki gazete okuryazarlığı  ile birlikte gazetelerde yayımlanan  tefrika  romanları, yeni okurun 

sayısını daha da arttırmış ve millî bilincin yükselmesinde etkili olmuştur (Benjamin, 2013: 

20). 19. yüzyılda Batı’da okuyan kamu, kitlesel okuryazarlığa ulaşmıştır. Aydınlanma çağıyla 

beraber  okuryazarlıkta  gerçekleşen  ilerlemeler  aynı  şekilde  devam  ettirilmiş,  özellikle 

gazete ve ucuz roman sayısı hızla artan yeni okurlar yaratmıştır (Lyons, 1999: 313). Benedict 

Aderson’a  göre  de  matbuat  kapitalizmi/print  capitalism  ve  okuryazarlık,  ulusal 

kaynaşmanın itici güçleriydi. 16. yüzyılda 20 000 000 kitap basılırken, bir yüzyıl sonra on katı 

bir artışla kitap sayısı 200 000 000’u buluyordu ve yayıncılık sektörü de zengin kapitalistlerin 

tekeline  girmeye  başlamıştı.  Latince’nin  sınırlı  sayıda  insan  tarafından  okunması  arzı 

sınırlıyordu.  Yayıncılar  bu  durum  karşısında  çareyi  halk  dillerine  yönelmede  buldular. 

Burada dikkat edilmesi gereken önemli bir gelişme Latince’nin kendi içindeki dönüşümüdür. 

Latince, daha çok kişiye ulaşabilmek adına kilise dili olmaktan çıkıp halkın gündelik dili olma 

iddiasına  büründü.  Ama  hiçbir  zaman  siyasal  bir  sisteme  karşılık  gelemediğinden 

evrenselleşemedi.  Reform  hareketinin  de  yaratmış  olduğu  etkiyle  matbaa  toplumsal 

değişimde merkeze konmayı başardı (Anderson, 1995: 52‐56). 

Benedict  Anderson,  Hayali  Cemaatler’de  millîyetçiliğin  kökenlerini  matbuat 

kapitalizmine  bağlamıştır.  Hiç  kuşkusuz  19.  yüzyılın  ilk  yarısından  itibaren  Ermeni 

ulusalcılığının gelişmesinde de matbaanın ve onun ürünleri olan basılı kitap ve gazetelerin 

önemi yadsınamaz. Önceki başlıklar altında tartıştığımız misyoner faaliyetlerinin, Mıhitarist 

öğretinin, Tanzimat ve Islahat Fermanlarının etkisini düşünmeksizin ulusal bilincin temeline 

matbaa teknolojisini yerleştirmek bizi teknolojik determinizm anlayışına götürür. 18. ve 19. 



72 

 

 

yüzyılda Avrupa’da okuma pratikleri üzerine  yaşanan gelişmeler, Osmanlı ülkesinde  çok 

farklı  şekillerde  ortaya  çıkmıştır.  Devlet  kültürünün  belirleyici  olduğu  bir  sistemde 

gayrimüslim tebaanın burjuva kültürü gelişkin Avrupa  ile  ilişkiler kurması ve onlara özgü 

pratiklerin  kendi  toplumu  için bir  ihtiyaç olup olmadığını düşünmesi oldukça önemlidir. 

Basım ve basın kültürünün, Avrupa  ile bire bir benzerlik taşımadığı Osmanlı toplumunda 

yaşanan gelişmeleri açıklarken, iç dinamikler merkeze alınmakla birlikte dış dinamiklerin de 

önemi  yadsınmamalıdır.  Yukarıda  yapılan  tartışmalar  bağlamında,  Osmanlı  Ermeni 

matbaacılığının  gelişmişliği  beraberinde  Osmanlı’da  Ermeni  cemaati  içerisinde  okuyan 

kamunun varlığını sorgulamayı gerektirir. Johann Strauss’un, Osmanlı  İmparatorluğu’nda 

Kimler Neleri Okurdu? (19‐20.Yüzyıllar) makalesinde, yapmış olduğu saptamalar bize benzer 

değerlendirmeleri Osmanlı Ermeni toplumu için yapmayı zorunlu kılıyor. Özellikle yüzyılın 

ikinci  yarısından  itibaren  artan  Ermeni  okuryazarlığı  ve  okul  sayısıyla  birlikte  okuyan 

kamunun portresi nasıl çizilebilir? 

Belki de Büyük Britanya  tek  istisna olmak üzere, dünyada Türkiye’den daha  fazla 
okuyan millet bulunmaz (...) İmparatorlukta neredeyse herkes okuma yazma bilir ve 
şu anda başkentin çeşitli okullarında eğitim görmekte olan sekiz binden fazla çocuk 
bulunmaktadır.” Bu kanı, ilk bakışta ne kadar şaşırtıcı görünse de izleyen cümlelere 
baktığımızda  kulağa  daha  gerçekçi  gelecektir.  “Ne  var  ki,  Osmanlı  kadın  ve 
erkeklerinin  ilgisi tek tük  istisnalar dışında şimdiye dek Kuran’la ya da önemsiz ve 
yararsız türlerle sınırlı kalmıştır, bunlar da tek bir yeni düşünce esinlemekten, zihni 
besleyecek  ya da  aydınlatacak etkiler  yaratmaktan  aciz,  sırf boş  vakit  geçirmeye 
yarar eğlenceliklerdir (Strauss, 2014: 3).   

Osmanlı’daki  okuma  pratikleri  üzerine  önemli  analizlerde  bulunan,  Osmanlı 

İmparatorluğu’nda kimler neleri okurdu sorusuna yanıt arayan Strauss, yukarıdaki dikkat 

çekici gözlemi,  Julia Pardoe’nin 1835 yılında  İstanbul’a yaptığı seyahatinde kaleme aldığı 

Sultanlar  Şehri  İstanbul  adlı  kitabında  bulmuştur.  Strauss,  Pardoe’nin  19.  yüzyılda 

gerçekleşecek Osmanlı edebiyat dünyasındaki “devrim” öncesi Müslüman Türklerin okuma 

alışkanlıklarını  çarpıcı  bir  biçimde  resmeder.  Strauss’a  göre,  Osmanlı  topraklarında 

Türklerin yanında Rumların, Bulgarların, Ermenilerin, Yahudilerin, Arapların, Frenklerin ve 

Levantenlerin  de  oluşturduğu  oldukça  büyük  “okuyan  ulus”  vardır.  Strauss,  modern 

tarihçilerin ulusalcı paradigma çerçevesinde ulusların Batı  tarzı kendi millî edebiyatlarını 

gerçekleştirme  çabasında  olacağına  dair  tespitinin  Osmanlı  İmparatorluğu’ndaki  kimi 

cemaatler için sorunlu olabileceğinin altını çizmiştir. Türkçe konuşan Rum Ortodoksların ve 



73 

 

 
 

de  Türkofon  Ermenilerin  ortaya  çıkarmış  oldukları  kimi  ürünlerin  ulusalcı  paradigmaya 

uymamasından  dolayı  sınıflandırma  konusu  sıkıntılıdır.  Bu  yüzdendir  ki  edebiyat  tarihi 

çalışmalarında son döneme kadar bu çalışmalar yok sayılmıştır (Strauss, 2014: 4). 

19.  yüzyılda  Osmanlı’daki  okuryazar  oranının  ne  olduğu  konusundaki  bilgiler, 

tahminlerden  öteye  netlik  kazanamamıştır.  Bu  bilgi  yüzyılın  sonuna  doğru  okullaşma 

oranın, basılan kitap sayısının artmasına paralel bir biçimde üzerine konuşabilmeyi mümkün 

kılar. Tanzimat öncesi Osmanlı toplumunun ne kadarının okuryazar olduğu konusunda kesin 

bir bilgi yoktur. Gül Karagöz Kızılca, Faroqhi ve Pertev Naili Boratav’ın sözlerini ettikleri saray 

ve ulema kültürü  ile sözlü kültür arasındaki “orta bölge”nin varlığına dayanarak saray ve 

dinî  seçkinler  dışında  da  tüm  ülke  halkının  sadece  söze  dayalı  kültüre  aşina  olduklarını 

düşünmenin  yanıltıcı  olduğunu  vurgular  (Kızılca,  2016:  80).  Suraiya  Faroqhi,  Bektaşi 

dergâhlarında, kentlerdeki sıbyan mekteplerinde halkın dinî ve edebi kitaplarla tanışmasını 

okuma  kültürü  ile  buluşma  olarak  tanımlar  (Faroqhi,  2003:  201‐203).  Bununla  birlikte 

Osmanlı’daki  kamusal mekânlar  olarak  tanımlayacağımız,  dinsel mekanlar, meyhaneler, 

dükkanlar, hamamlar, bozahaneler, gündelik siyasete  ilişkin devlet sohbetlerinin yapıldığı 

kahvehaneler bilgi alışveriş merkezleridir (Kızılca, 2016: 81). 

Cengiz Kırlı, Sultan ve Kamuoyu adlı kitabında 19. yüzyılın ortalarına gelindiğinde 

İstanbul  halkının  farklı  haber  alma  kaynaklarından  birisinin  de  Takvim‐i Vekâyi  gazetesi 

olduğunu söyler. Herkesin görebilmesi için duvarlara yapıştırılan bu gazete, okuma yazması 

olanlar tarafından okunuyordu. Çoğu zaman da “dedikodu” denilen bilgi edinme biçimiyle, 

gazeteye yazılan haberler günlük sohbetlerin bir parçası oluyordu. Bu sayede okuma yazma 

bilmeyenler de gazetenin içeriğinden haberdar olabiliyordu. Aynı şekilde Avrupa’da çıkan 

gazetelerde yazılanları, Beyoğlu’ndaki Avrupa elçiliklerinde çalışanlardan veya Galata’daki 

tüccarlardan  öğreniyorlardı.  Kırlı,  gazetelerin  halkın  güvendiği  kaynaklar  olmadığını  da 

vurgular.  Gazeteler,  devletin  halkın  bilmesini  istediği  haberlerden  oluştuğunun  da 

farkındaydı (Kırlı, 2009: 52‐53). Roderic Davison, Osmanlı İmparatorluğu’nda Reform 1856‐ 

1876  isimli çalışmasında Osmanlı’daki okuma oranları üzerine değerlendirmede bulunur. 

1840  yıllarında  başlayan  eğitim  reformu  1856  yılına  kadar  fazla meyve  vermediği  için 

geleneksel  medrese  ve  mekteplerde,  Müslüman  Türkleri  ulemadan  gelen  kişiler 

okutuyordu. Öğretilen konular da değişmemişti.  Pek çok Türk’ün eğitimi azdı ya da hiç 



74 

 

 

yoktu. Davison, Ziya Bey’in 1868 yılında Müslüman nüfusun okuryazarlık oranını yüzde 2 

olarak tahmin ettiğini belirtir. Tanzimat Dönemi’nin sonunda Ahmet Mithat, okuma‐ yazma 

bilmeme oranını yüzde 90‐95 olarak açıklar. Süleyman Paşa ise, aynı dönemde İstanbul’da 

ancak 20 000 Müslümanın  gazete okuduğunu  tahmin eder  (Davison, 2005: 71). Donald 

Quarter, Davison’un  verdiği  bilgileri  tartışır  ve  erken  19.  yüzyılda  okuryazarlık  oranının 

yüzde 2‐3 olabileceğini yüzyılın sonunda ise yüzde 15’lere çıkabileceğini söylemiştir (Kızılca, 

2011).  Orhan  Koloğlu,  Avrupa  Kıskacında  Abdülhamit  adlı  eserinde  1900’lerin  başında 

İstanbul’da Times’ın sadece 95 abonesi varken, Le Temps’in 3‐4 bin sattığını söyler. Ahmet 

Mithat Efendi de 1872 yılında  imparatorlukta 55 bin gazete okuyan olduğunu  ileri sürer. 

Ahmet Emin Yalman’a da gönderme yapan Koloğlu, 1890’larda İstanbul’da 30‐40 bin gazete 

yayımlandığını söylemiştir (Koloğlu, 2011: 44‐45). Kıraathaneler, kahvehaneler sesli okuma 

pratiklerinin gerçekleştiği yerlerdi. Okuma yazma bilmeyenler bu okuma pratiği sayesinde 

olan bitenden haberdar olabiliyordu. Ahmet Emin Yaman, The Development of Modern 

Turkey as Measured by  Its Press  isimli doktora tezinde, Abdülhamid dönemindeki birkaç 

binlik tirajın 1914 yılındaki tirajdan çok daha önemli olduğuna dikkat çeker (Yalman, 1914: 

47). Okuma  yazma  bilmeyen  insanlar,  kahvehane  ve  kıraathanelerde  bir  araya  gelerek 

okuma pratiğini geliştirip hem de düşünsel paylaşımlarda bulunurlar. Bu tam da Hükümet’in 

keşfetmiş olduğu halk ve kamuoyunun kendisidir. 

Osmanlı  Devleti’nin,  19.  yüzyıl  öncesi  özellikle  siyasi  kriz  zamanlarında  “devlet 

sohbetlerini” tespit etmek için kamusal yerleri titizlikle gözlediği ve yapanları cezalandırdığı 

arşivden çıkan belgelerle tespit edilmeye başlandı. 16. yüzyıldan itibaren önce İstanbul’da 

açılmaya başlayan kahvehaneler, kentli halkın tüketim alışkanlıklarının ve sosyal kalıplarının 

değişiminde  önemli  rol  oynayan  mekanlar  olarak  kabul  edilebilir  (Kırlı,  2009:  18‐19). 

Kahvehaneler, kısa sürede genellikle toplanacak yeri olmayan halk için camiden, kiliseden 

daha  çekici hale  gelmiştir  (Alemdar, 1981: 79).  16.  yüzyılın  sonuna doğru  sayıları 50’ye 

ulaşan  kahvehaneler,  Osmanlı  Hükümeti’nin  de  hedef  mekânları  haline  gelmişti. 

Kahvehaneler, açık bir biçimde ahlaki düzene bir tehdit olarak görülmüştür. Kırlı’nın, 1840‐ 

1844 yıllarına ait  İstanbul’daki  sıradan  insanın günlük konuşmalarını  içeren 1 364  jurnal 

üzerine yapmış olduğu çalışmasında; 19. yüzyıl modernleşme paradigması altında Osmanlı 

Hükümeti’nin  halkının  ne  düşünüp  ne  konuştuğunu  sistemli  bir  biçimde  kaydettiğini 

görürüz. Hafiyecilik öteden beri Osmanlı hükümetinin yöntemlerinden olsa da bu belgeler 



75 

 

 
 

ışığında;  süreksiz,  düzensiz,  münferit  nitelik  taşıyan  dinleme  faaliyeti  1840’dan  sonra 

kamuoyu  dinleme  pratiğine  dönüşmüş  ve  II.  Abdülhamit  ile  birlikte  zirve  noktasına 

ulaşmıştır (Kırlı, 2009: 24‐25).  

Çok  uluslu,  çok  dinli,  çok  dilli  imparatorluğun  kendine  özgül  yapısından  dolayı 

ulusalcı bakış açısıyla Osmanlı okuma pratikleri üzerine analizler yapmak çalışmaların çok 

boyutlu bir biçimde ele alınmasını engelleyecektir. Osmanlı başkenti İstanbul, Avrupa’daki 

pek  çok  şehir  gibi basım  ve  yayıncılık merkeziydi.  Türkçenin  yanında  Ermenice, Rumca, 

İbranice,  Arapça  pek  çok  dilde  kitap,  gazete,  dergi  yayımlanmaktaydı.  Strauss,  İstanbul 

başta olmak üzere Osmanlı  topraklarında yaşayan  farklı cemaatler arasında görünenden 

çok  daha  derinlikli  bir  ilişki  ve  iletişimin  olduğunun  altını  çizer.  Gayrimüslimler, 

Müslümanlar  gibi  Kuran  öğrenimi  görmeseler  de  onlar  da  kendi  dinlerinin  kitapları, 

risalelerini takip ediyorlardı. Ermeni cemaati içinde ‐Rum ve Yahudi cemaatlerinde olduğu 

gibi‐  erken  dönem  yayıncılık  faaliyetlerinin  ağırlıklı  noktasını  dinsel  kitaplar  içeriyordu. 

1830’lardan sonra Osmanlı topraklarına gelen Amerikan misyonerleri de Ermenice öğrenip, 

kutsal  kitapları  Ermeni  harfli  Türkçe’ye  ve  Ermenice’ye  çevirerek,  Ermeni  cemaatinin 

okuryazarlığının gelişmesinde çok önemli bir gelişme kaydetmişlerdi (Strauss, 2014: 6). 

1831  yılında  Ermeni  misyonerliğini  kurmak  ve  Ermenileri  Protestanlaştırmak 

amacıyla  İstanbul’a  gelen William Goodell  (1792‐1867)  ABCFM misyonerlerindendir.  İlk 

görev yeri olan Beyrut’a gittikten sonra Osmanlı ülkesine gelir ve 35 yıla yakın bir süreyi 

imparatorluk topraklarında geçirir. Goodell, Osmanlı İmparatorluğu’nda Ermenilere yönelik 

eğitim  ve  yayım  faaliyetleri  ile  ilgilenmiştir.  Kitab‐ı Mukaddes’i,  Ermeni  harfli  Türkçe’ye 

çevirmiştir (Hamlin, 2012: 172‐173). 

Genç  yaşta Osmanlı  ülkesine  gelen  kadın misyoner Mary  E. Van  Lennep  (1850), 

Osmanlı  topraklarına  ulaşır  ulaşmaz  Ermenice’yi  öğrenmek  için  oldukça  çaba  harcar, 

Ermenice’nin aslında çok zor olmadığını, gramerinin basit olduğunu ve dilin de karmaşık 

olmadığını  anlatır.  Zor  olan  kelimelerdir,  ama  aynı  zamanda  kelimelerin  telaffuzu  da 

eğlenceli  bir  biçimde  kabadır.  Özellikle  19.  yüzyılın  ilk  yarısında  İstanbul’daki  Ermeni 

cemaatinin  günlük  pratiklerinde  Türkçe’yi  kullandıklarına  dair  izler  buluruz  Mary’nin 

anılarında.  Ermeni  bir  gençle  yaptığı  dinî  sohbetten  aldığı  keyfi  anlatırken,  birlikte  dua 



76 

 

 

etmek için Ermeni harfli Türkçe bir kutsal kitaptan bölüm okuduklarını daha sonra da önce 

İngilizce sonra da Türkçe dua ettiklerini anlatır: “…birkaç gün sonra,  İstanbul’daki Ermeni 

tarikatından bir arkadaş bizi ziyarete geldi. Hristiyanlıkla ilgili güzel bir sohbet ettik. Daha 

sonra Ermeni harfli Türkçe Kutsal Kitap’ dan bir bölüm okuduk. H. İngilizce daha sonrada 

Türkçe  dua  etti”  (Hawes,  1850:  317).  Yine  Robert  Koleji’nin  kurucusu  Cyrus  Hamlin, 

Amerikan Board misyonerlik  teşkilatına  (ABCFM) kabul edildikten sonra karısı  ile birlikte 

1839  yılında  İstanbul’a  gelip  yerli  Protestanlar,  din  adamları,  vaizler  ve  misyonerler 

yetiştirmek  için  gecesini  gündüzüne  katan  çalışkan  bir  din  adamıdır  ve  Ermeni  diliyle 

yakından ilgilenir. Among the Turks ve My Life and Times adlı eserlerinde Ermenice ile ilgili 

anekdotlarını  anlatır. Hamlin,  İstanbul’a  ilk  gelişinden  itibaren  Ermenice  öğrenmek  için 

oldukça isteklidir ama Protestanlara yapılan baskıdan dolayı gizli koşullar altında Ermenice 

öğrenmeye çalışır. Hatta yaşanan birtakım olaylar yüzünden dili öğrenmekte gecikmeler 

yaşamıştır. Günlük  konuşulan  Ermenice’yi  öğrenebilecek  şartları  yaratmış,  Ermenice’nin 

içine pek çok Türkçe kelimenin karıştığını da keşfetmiştir (Hamlin, 2012: 173). “’ (…) Misyon 

teşkilatı bizlerin, Ermeni ırkının dili olarak Ermeniceyi benimsememiz ve onu en mükemmel 

hale  getirmemiz  gerektiğini  açıkça  gördü.  Kitab‐ı  Mukaddes’i  böyle  karmaşık  bir  dile 

tercüme fikri alay konusu oluyordu. Yeni Ahit’in son derece bozuk bir tercümesi vardı ve 

ona  küçümser  bir  tavırla  atıfta  bulunuyordu.  Fakat  Ermeni  alfabesi,  Kutsal metinlerin 

yenileme gücüne ayak uydurduğu düşünülerek çevrildiği öteki dillerin alfabelerinden çok 

daha iyiydi” (Hamlin, 2012: 198). 

Misyonerlerin açmış olduğu okullar da bu okuryazar kitlenin oluşup büyümesi için 

daha kurumsal bir yapı sağlamıştı. Strauss, pek çok okurun yalnızca tek bir dil bildiğini ama 

tüm cemaatlerden okurları kendine çeken yapıtlar ve cemaatler arası çok sayıda  iletişim 

yolları olduğu vurgular (Strauss, 2014: 5‐6). 19. yüzyılın  ikinci yarısından  itibaren Kanun‐i 

Esasi  (1876)  ile  birlikte modernleşme  siyasetiyle  hızlanan merkezileşme  ve  bürokratik 

yapının  güçlendirilmesi politikaları  imparatorlukta devlet  kademesinde  görev  alan Rum, 

Ermeni ve Yahudi cemaatine ana dillerinin yanında Türkçe bilme zorunluluğunu getirmişti 

(Cankara, 2011: 56). 

19. yüzyılın  ikinci yarısından  itibaren Osmanlı toplumu  için yeni bir edebî tür olan 

romanın, gündelik yaşama müdahil olması ile birlikte okurun sayısı ve niteliğinde değişimin 



77 

 

 
 

başlangıcı olmuştur.  Bu ilk romanlar ve özellikle de Fransız edebiyatının önde gelen eserleri 

gazete  ve  dergilerde  tefrikalar  halinde  yayımlanmaya  başlamıştır.  Kırım  Savaşı  ve 

sonrasında  gelen  Islahat  Fermanı  ile  birlikte  okur  sayısının  artacağı  ve  niteliğinin 

iyileştirileceğine  dair  temel  atılmış  oluyordu.  O  dönemin  okurunu,  günümüz  kitlesel 

okuruyla  karşılaştırmak  ya  da  döneminin  Avrupa  okuruyla  karşılaştırmak  ve  bu  okura 

olumsuzluk atfetmek iyi bir değerlendirme olmayacaktır.  

Strauss,  Osmanlı  topraklarında  modern  okuma  gereçlerinin  kimler  tarafından 

sağlandığı sorusuna da yanıt bulmaya çalışır. İmparatorluk’taki çok dilli –Rumca, Ermenice, 

İbranice, Bulgarca, Arapça vb.‐ yazınsal kültürün işlerliğini sağlayan matbaacılık faaliyetleri 

yurt  içinde ve yurt dışındaki basımevlerinde gerçekleştirilmekteydi. Özellikle gayrimüslim 

cemaatlerin  yayın  ihtiyacı,  Batı  Avrupa’nın  Viyana,  Venedik,  Leipzig,  Amsterdam,  Paris, 

Londra gibi şehirlerdeki basım merkezleri tarafından karşılanmaktaydı. Ermeni dil, kültür ve 

tarihini korumakla görevli Mıhitaristler, Venedik ve Viyana’da kendi okul ve matbaalarını 

kurarak Ermeni cemaatinin eğitimine önem vermişler, kültürel gereksinimlerini karşılayacak 

yapıtlar  üretmişlerdir.  Özellikle  bu  okullarda  19.  yüzyıl  Osmanlı  Ermeni  edebiyat  ve 

gazeteciliğinin gelişmesinde rol oynayacak kişiler yetişmiştir. Mıhitarisler bununla beraber 

Klasik Ermenice”nin yaşayıp gelişmesinin baş savunucularıydı. Dönemin çağdaş romanlarını 

bile  Klasik  Ermenice’ye  çevirdiklerinden  genç  kuşaklar  bu  eserlerle  ilgilenmemişlerdir 

(Strauss,  2014:  15‐20).  Zaman  içerisinde  İstanbul  Ermeni matbaacılığın merkezi  haline 

gelmiştir. Ermeni cemaati, basım yayım  faaliyetleri konusunda o kadar yeteneklidirler ki 

devletin matbaacılık faaliyetlerinin de başına geçen etnik grup olmaları şaşırtıcı değildir. 

Ermeni okur profilinin şekillenmesindeki bir diğer önemli aktör grup ise, Amerikalı 

Protestan misyonerlerdir.  Bu misyonerler,  Bulgarca  ile  Arnavutça’nın  yanında Modern 

Ermenice’nin  de  gelişimine  katkıda  bulunmuşlardır.  Anadolu’da  açtıkları  okullarda 

verdikleri eğitimin dışında çıkardıkları okul gazete ve dergileri Ermeni dilinin gelişiminde 

önemli derecede etkili olmuştur. Misyoner yayınları aslında tüm Osmanlı nüfusuna seslense 

de  ürünlerin  alıcıları  Yunan  ve  Ermenilerle  sınırlıydı.  İstanbul’da misyonerlerin  çıkarmış 

olduğu Rumca ve Ermeni harfli Türkçe yayınların sayısı da azımsanmayacak bir seviyedeydi. 

Strauss, bu yayınların Türkçe basım kültürünün gelişmesine de yardımcı olduğunu vurgular. 



78 

 

 

Türk  yayıncılar  ve  matbaacılar,  misyonerlerin  resimli  gazetelerinden  klişeler  ödünç 

almışlardır (Strauss, 2014: 20). 

2.2.2.3. Dilde Sadeleşme ve Ermeni Harfli Türkçe Basın  

19.  yüzyılla  birlikte  okuma  alışkanlıklarında  da  önemli  değişmeler  meydana 

gelmiştir. Öncelikle klasik diller yerini yerel çeşitliliklere bırakmış,  iki dillilik son bulmaya 

başlamıştır. Ermenice’nin 19. yüzyılda geçirmiş olduğu dönüşüm bu değişimin en dikkat 

çekici kanıtıdır. Mıhitarist öğretinin merkezi olan Venedik ve Viyana’daki Ermeni rahipler, 

Klasik  Ermenice’nin  (Grabar)  yaşaması  için  ellerinden  geleni  yapsalar  da  Modern 

Ermenice’nin  yüzyılın  ortasından  itibaren  gelişme  göstermesini  engelleyememişlerdir. 

Modern  Ermenice  yeni  gelişen  edebî  dillerden  birisidir  ve  bu  yeni  dilin  Ermeni  ulusal 

hareketi  ile yakından  ilgisini fark eden Jön Ermeniler, bu dilin geliştirilmesi  için çaba sarf 

etmeye başlamışlardır  (Strauss, 2014: 9‐11). Modern Ermenice yaygınlaşıncaya kadar da 

Osmanlı  topraklarındaki Ermeni  cemaati  konuştukları Türkçe’yi Ermeni alfabesi  ile  yazılı 

kültüre geçirmiştir. Akabi Hikayesi’nin yazarı Vartan Paşa Tarikhi Napoleon Bonaparte adlı 

kitabının önsözünde, 19. yüzyılın  ikinci yarısından  itibaren Ermeni harfli Türkçe yazınının 

egemen hale gelmesinin temel nedenini eski Ermenice’nin çok az kişi tarafından bilinmesine 

ve yeni dilin (Aşharabar) yeterince gelişmemiş ve Grabar Ermenicesi’nin etkisinden henüz 

kurtulamamış olmasına bağlar ve durumu  şöyle özetler: “Ermeni milletinde Türkçe’yi  iyi 

bilen  ama  Ermenice’ye  aşina  olmayanların  sayısı  Ermenice  bilip  Türkçe’ye  aşina 

olmayanların sayısından fazla olduğundan çoğunluğa saygı göstermek açısından bu kitabın 

zorunlu olarak Türkçe yazılması yeğlenmiştir”52 (Strauss, 2014: 9‐10). 

Kadın Misyoner Mary E. Van Lennep’in (1850),  İstanbul’daki anılarından yine Türkçe 

ve Ermenice’nin gündelik hayattaki kullanımına ilişkin bilgiyi görebiliriz: 

Perşembe akşamı sana yazmış olsaydım,  İzmir’in güzelliğine karşı koyamadığımızı 
söylerdim ama burada mutluyuz, Ermenilerle olan çalışmamız bizim  için çok ama 
çok önemli. Onların  sorgulayıcı  zekalarını  görmek  çok mutluluk  verici, H. onlarla 

                                                            
52  “Milleti  Ermeniyende,  lisanı  Türkiye  oldukca  vakıf  olub  ibarei  Ermeniyane  aşna  olmayanlar  lisanı 
Ermeniyane  vakıf  olarak  ibareyi  Türkiyeyi  aşna  olmayanlardan  ziyade  olduklarından  ekseriyetin  hatırına 
riayeten bu  te’lifimizde dahi  lisanı  türki bilicab  tercih olunmuşdur”  (Tarihi Napolyon Bonapart  imperatoru 
ahalii Fransa kitabından aktaran Strauss, 2014: 9‐10). 
 



79 

 

 
 

konuşmak için saatlerce zaman harcıyor ve Ermenilerin her konuda zekalarının çok 
iyi  işlediğini anlatıyor. Benim size yazdığım akşam, onlar da masada H.  ile Türkçe 
konuşuyorlardı. Türkçe’ye çok iyi derecede çevrilmiş Ermeni harfli Türkçe Gençlerin 
Gece Düşünceleri adlı bir kitap var. Doğu zihniyetini yakından ilgilendiriyor, gençler 
içten bir biçimde bu konu hakkında konuştular. Ben de evde kendileri gibi hisseden 
gerçek insan istiyorum. Onların dillerini öğrenmek için çaba harcıyorum ve dillerini 
çok da zor bulmuyorum. H. de bu Ermenice’ye çalışıyor ama o Türkçe bildiğinden 
bana  göre  daha  avantajlı.  Ermeniler  kendi  dillerini  kullanmayı  tercih  etmelerine 
karşın henüz hepsi Türkçe dilini kullanıyor (Hawes, 1850: 321‐322). 

Amerikan misyoneri Cyrus Hamlin’in anılarından da Osmanlı Ermeni  toplumunun 
özellikle yüzyılın  ilk yarısında gündelik hayatlarında, Türkçe kullanımının ne kadar yaygın 
olduğunu okuruz:  

“Bebek  İlahiyat  Okulu,  modern  Ermenicenin  en  sade  şekliyle  konuşulması  ve 
yazılmasını  sağlamak  konusunda  hiç  de  az  bir  etkıye  sahip  değildi.  Ermenice  o 
zamanlar kaba,  işlenmemiş bir  lisandı; Katolik Ermeniler onu burun kıvırarak terk 
etmiş ve Türkçeyi seçmişlerdi. (...) Modern Ermenice şu an tamamıyla yenilenmiş 
vaziyettedir;  güzel  ve  işlenmiş  bir  dil  halini  almıştır.  Elli  yıl  önce misyonerlerin 
hazırladığı kitaplar ve çeviriler, dikkatle gözden geçirilip yeni baskıları yapılmadıkça 
modası geçmiş olarak değerlendirilmektedir” (Hamlin, 2012: 198).  

19.  yüzyıl  Ermeni  toplumu  için  ciddi  bir  kırılma  yüzyılıdır  ve  kendi  toplumları 

açısından “kültürel rönesans”, “kültürel aydınlanma” dönemi olarak kabul edilir. Kültürel 

aydınlanmanın  ilk  durağı  da  Ermenice  olmuştur.  Klasik  Ermenice  olarak  bilinen Grabar 

Ermenice, 19. yüzyılda yerini “Aşkharapar”  (Dünya Dili) diline bırakmıştır. Batı Ermenice 

dilinin yeterince gelişmiş olmaması ve Grabar döneme fazla bağımlı kalınması nedeniyle pek 

çok çalışma Batı Ermeni toplumunun aşina olduğu Ermeni harfli Türkçe basılmıştır. Dil bilim 

açısından bakıldığında da, Eremya Çelebi Kömürcüyan, Rusya Ermenilerinden farklı olarak 

Osmanlı Ermenilerinin –Anadolu, Kırım ve Güney Rusya’daki Ermenilerin‐   Türklerle  çok 

yoğun bir  iletişim haline girdiklerini, gündelik yaşamlarına Türkçe’den çok  sayıda kelime 

aldıklarını ve  zamanla Ermenice’nin yerini Türkçenin aldığını,  ister  istemez Ermeni harfli 

Türkçe gibi bir alanın Ermeni  literatüründe yer edindiğinin altını çizer  (Tietze ve Sanjian, 

1981:  9).  Аynı  zamanda  Türkçe  etnik  dilini  bilmeyen  gayrimüslimler  tarafından  önemi 

giderek artan bir dil haline gelmişti. Bu durum hem Karamanlıca, hem de Ermeni harfli 

Türkçe alanında önemli sayıda kitap üretimi ve gelişmiş bir basın oluşmasına yol açmıştı  

(Strauss, 2014: 9‐11). 



80 

 

 

Andreas  Tietze,  İstanbul’daki  Rumlar  gibi  Ermenilerin  de  Türkofon  olduklarını 

vurgular.  Tietze,  Ermeni  cemaatinin  atalarının  dilleri  hakkında  çok  az  bilgiye  sahip 

olduklarına dikkat çeker. Dönemin  İstanbul’unda pek çok Ermeni Türkçe konuşmaktadır. 

Cemaatler arasındaki iletişimde de Rum ya da Ermeni yazarlar, dindaşları ile yazışmalarında 

Türkçe’yi kullanmayı tercih etmişlerdir. Bu yazarların bir kısmı Türkofon olduğundan ya da 

Türkçe’yi  iyi bildiğinden  iki dilli kişiler olarak kabul görmüşlerdir. Ana dilinin çok zahmetli 

olduğunun bilincinde olan yazar Rumca ya Ermenice metinlerden çok tüm okuyucu kitlesine 

seslenebilmek için tercihini kendi ana dilindense Türkçe’den yana kullanmıştır. Rumlar ve 

Ermeniler Ermenice  ve Rumca  yazmayı  sadece okulda öğrenmişler, evde,  yaşadıkları  ve 

çalıştıkları  yerlerde  Türkçe’yi  kullanmışlardır.  Papazların  kullandığı  eski  dil  onlara  çok 

yabancıdır. Bir metni okuyup, anlamak Türkçe olarak çok daha kolaydır; ama yazım sistemi 

okuldaki  öğrendikleri  gibidir.  1702  yılında Galata  Cizvitleri,  Ermeni  Patriği’nden  Ermeni 

kiliselerinde  iletişim  aracı  olarak  Türkçenin  kullanılması  için  izin  almıştır.  Birinci  Dünya 

Savaşı’ndaki  göçten  sonra  bile  Türkçe  konuşan  Ermeniler,  Türkçe’ye  bağlı  kalmayı 

sürdürmüşlerdir.  Venedik’de  San  Lazzaro  adasındaki  tiyatro  gösterilerini  bile  Türkçe 

yapmışlar, Metastasio’nun oratoryosundaki dört metin Ermeni papaz tarafından Türkçe’ye 

çevrilmiş ve 1831 yılında Ermeni alfabesiyle basılmıştır. Benzer bir durum Rum  cemaati 

arasında da yaşanmıştır. Karaman’da yaşayan Rum Ortodoksları, Yunan alfabesiyle Türkçe 

yazıp  çizmeyi  tercih  etmişlerdir.  Karamanlıca  (Graeco‐Turkish)  ile  Ermeni  harfli  Türkçe 

(Armeno‐Turkish)  19.  yüzyılda  çok  daha  geniş  bir  kitleye  hitap  ederek,  dinî  sorunlarını 

aşmıştır.  Eremya  Kömürciyan’ın  Yahudi  Gelini  çalışması,  17.  yüzyıla  ait  iyi  bir  örnektir 

(Tietze, 2011: 393‐394). 

Osmanlı Ermenileri, gündelik yaşamlarında ağırlıklı olarak Türkçe’yi kullanmışlardır. 

İster  kentte  ister  taşrada  yaşasın,  ister  yüksek  bir  zümreye  ait  olsun  ister  olmasın  tüm 

Osmanlı  Ermenilerinin  yaşadıkları ortamda  geçerli  olan  dil  Türkçe  idi.  Türkçe,  pazardan 

saraya kadar tüm kamusal alanı ele geçirmiş ve Osmanlı Ermenilerini ve diğer gayrimüslim 

tebaayı  bu  dili  kullanmaya  mahkûm  etmişti.  Aslında  bu  durum,  Türkçenin  seküler 

egemenliğinin bir sonucuydu. Sömürgeci bir toplum olmayan Osmanlı İmparatorluğu’ndaki 

bürokratik yazışmalardaki resmi dilde de Anadolu’nun çok kültürlü toplumlarındaki gayrı 

resmi dilde de Türkçe vardı. Bu durum Osmanlı Ermenilerinin Türkçe ile ilişkisini zamanla 

daha  da  güçlendirmiştir.  Öyle  ki  Ermenice  konuşabilen  Anadolu’daki  ve  İstanbul’daki 



81 

 

 
 

Ermeniler  Ermenice’nin  içine  Türkçe  pek  çok  kelime  eklemişlerdir.53  Türkçenin  kamusal 

alandaki  varlığının  bir  diğer  etkisi  Osmanlı  Ermenilerinin  ana  dillerinin  içine  bu  dilden 

kelimeleri dahil etmelerinde görülebilir (Manuokian, 15 Ekim 2014).  

Tüm bu tartışılanlar  ışığında, Ermenice harfli Türkçenin 14. yüzyılın başından beri 

kullanıyor  olması  şaşırtıcı  değildir.  Zorunluluk  ve  alışkanlık  Ermeni  toplumunu  Türkçe 

kullanmaya itmiş ama onlar dinsel nedenlerden dolayı kutsal saydıkları alfabelerine sadık 

kalmışlardır.  1911  yılında  Viyana  Akademisi’nde  sunulan  Friedrich  von  Kraelitz‐ 

Greinfenhorst’in, Ermeni Harfleriyle Türkçe Hakkında Araştırmalar adlı çalışması, Ermeni 

toplumunun büyük göçler sonrasında gittikleri yerde millîyetlerini yitirip, ana dilleri olan 

Ermenice yerine gittikleri ülkenin lisanını konuşma dili olarak aldıklarını söyler.  Diasporada 

yaşayan tüm Ermeniler için din bağlayıcı olan tek araçtır. Osmanlı toplumunun bir parçası 

olan  Ermeniler  de  millîyetlerini  ve  anadillerini  unutup  Türkleşmişlerdir.  İstanbul, 

Anadolu’nun Batı bölgeleri, Kilikya, Trabzon çevrelerinde ve İmparatorluk sınırları dışında 

da  ‐İran,  Azerbaycan,  Bulgaristan‐  Türkçe  konuşan  Ermeniler  bulunmaktaydı.  Türkçe 

konuşan Ermenilerin dili “Ermeni harfli Türkçe” olarak anılırdı. Ermeni Alfabesinin kullanım 

nedenlerine  gelince öncelik dinsel nedenden  kaynaklanıyordu  (Kraelitz – Greinfenhorst, 

1991).  Surp  Aziz Mesrop  405  yılında  Palu  civarında  Ermeni  alfabesini  üretmiştir.  Aynı 

zamanda Mesrop, Ermeni toplumunca Ermenice yazıyla öğretim yapan okulun kurucusu ve 

ilk öğretmeni olarak da bilinir. Muş’ta doğan Surp Mesrop, 365‐373 yılları arasında Patrik 

Nerses’in  yanında  klasik  dilleri  öğrenmiştir.  394  yılında  rahiplikle  beraber  kendisine 

yerleştiği İran’da bilge anlamına gelen “Maşdots” unvanı da verilmiştir (Yarman, 2012: 67‐ 

70). Ermeni alfabesinin Osmanlı Ermenilerince kabul edilme nedenleri arasında kullanım 

pratikliği de önemli bir yer tutar. Türklerin kullandığı Arap alfabesine göre Ermeni alfabesi 

Türkçe için çok daha uygundur. Arap alfabesi sadece uzun sesleri gösterdiğinden Türkçe için 

oldukça problemlidir; oysa Ermeni alfabesi Türkçe’deki tüm sesleri karşıladığından tercih 

edilmiştir.  Ermeni  alfabesinin  kullanılmasının  bir  diğer  nedeni  de millîyetçi  düşüncedir. 

Ermeni milleti  Ermeni  alfabesi  üzerinden  kendi  aralarında  bir  bağlılık  duygusu  kurgusu 

yaratmışlardır. Bununla  birlikte  Türkçe  konuşan  Ermeniler,  Türkçenin  Ermeni harfleriyle 

                                                            
53 Ermenice’nin içine yerleştirilen Türkçe kelimeler için bkz: Ilıcak, Ş. ve Gochgarian, R. (2007) Kendi Kendine 
Ermenice, İstanbul, Ermeni Patrikliği Yayınları, 11‐12.  



82 

 

 

yazımında bir birlik  içinde değillerdir  (Kraelitz – Greinfenhorst, 1991). Bunu, çalışmamızı 

yaparken incelediğimiz gazete sayılarında da görmek mümkündür.   

Osmanlı  Ermeni  toplumda  Ermeni  harfli  Türkçe  basın  kavramıyla,  önemli  bir 

bölümünün  anadili  Türkçe  olan  ya  da  gündelik  yaşamında  Türkçe’yi  konuşan  Osmanlı 

Ermenilerinin haber  ihtiyaçlarını karşılamak  için kutsal metinlerinin yazılı olduğu Ermeni 

alfabesini kullanarak yayımladıkları gazete ve dergiler topluluğunu ifade ediyoruz. Ermeni 

harfli  Türkçe  basın  kavramından  önce  Ermeni  harfli  Türkçe  metinden  söz  etmek 

gerekmektedir. Osmanlı Ermenileri, Ermeni alfabesine sadık kalarak pek çok sayıda roman, 

hikâye,  tiyatro  oyunu  yazarak  çok  geniş  bir  Ermeni  harfli  Türkçe  metni  literatüre  

azandırmışlardır. 19. yüzyılın başından  itibaren dünyada okuma alışkanlıklarını değiştiren 

pek  çok  önemli  gelişme  yaşanmıştır.  Osmanlı  Ermenileri  de  bu  yaşanan  değişimden 

paylarına düşeni almışlardır. 

Gazete  ve  yazarların  anılarından  Ermeni  harfli  Türkçe  yayınların  Türk  aydınları 

tarafından  da  yakından  takip  edildiğini  görüyoruz.  Ahmet  İhsan  Tokgöz’ün,  Matbuat 

Hatıralarım  (1930‐1931)  adlı  eserinden  Ermeni  harfli  Türkçe  gazetelerini  okuduğunu 

öğreniriz: “ (…) Fransızca'yı istediğim gibi anlamaya başlamadan, İstanbul’da Türkçe olarak 

Ermeni  harfleriyle  yayımlanan  gazeteler  ve  romanlara  sarılmıştım.  Çünkü  sınıftaki 

arkadaşlarımdan üç beş derste Ermeni harflerini öğrenmiştim. Ermeni harfleriyle Türkçe 

çıkan Manzûme‐i Efkâr ve Cerîde‐i Şarkiye’yi su gibi okuyordum (…) ” (Tokgöz, 2012: 41‐42). 

Tokgöz,  Ermeni  harfli  Türkçe  Cihan Mecmuası  başlıklı  anekdotundan  öğrenmiş  olduğu 

Ermenice harfleri sayesinde aynı zamanda Ermeni harfleriyle Türkçe çıkarılan Cihan isimli 

dergiye makaleler yazdığını anlatır. Avrupa dergilerini taklit eden Cihan, 15 günde bir teknik, 

ekonomi, edebiyat konularıyla  ilgili yazılar yayımlar. 1888 yılında yayımlanmaya başlayan 

derginin ömrü, iki yıla yakın sürerken, sahibi de Sabah gazetesinin yazarı Diran Kelekyan’dır 

(Tokgöz, 2012: 50‐51). 

Halit Ziya Uşaklıgil de, yaşantısını kaleme aldığı Kırk Yıl (1987) adlı eserinde gençlik 

yıllarında ailesiyle birlikte  İstanbul’dan  İzmir’e göç ettiğini ve öğrenim hayatıyla  ilgilenen 

dedesinin  kendisini  İzmir’deki  Katolik  Ermenilerinin  okulu  olan  Mıhitarist  rahiplerinin 

okuluna gönderdiğini anlatır. Uşaklıgil, bu okulda disiplin ve çalışmanın ne demek olduğunu 



83 

 

 
 

anladığını, burada verilen eğitimin geçmiş hayatında karşılaşmış olduğu eğitim sisteminden 

çok farklı olduğunun altını çizer.  

(…) Anladım ki okul, o zamana kadar tanık olduğum ötekilerden başka bir şeydir. Bir 
kazan ki sürekli olarak altında alevlendirilen ateşle durmadan bir dakika soğumadan 
kaynamaktadır. Saatin yelkovanına takılmış bir zincir çocukları etüd salonlarından 
sınıflara,  yemek  salonundan  ara  dinlenmesine  bahçelerine;  buradan  gene 
dersliklere, etüd salonuna durmaz dinlenmez bir dolaşımla sürüklenip götürüyordu 
(Uşaklıgil, 1987: 116).   

Rahipler, ocakları Viyana’da ve Venedik’ de bulunan bir cemaati ki, özellikle Ermeni 
Katolikleri  için  Türkiye’de  şubeler  açmış,  kurmuşlardı.  Bunların  içinde  gerçekten 
bilgin, fen uzmanı adamlar vardı. Örneğin bu arada okulda dinsel törenlerle uğraşan, 
bununla birlikte okul kitaplığını ve laboratuvarını yöneten yaşlı ama yüksek boyu ile 
dik başı  ile pek dinç bir rahip vardı ki bir gün Antranik Bey’in Türkçe fizik kitabını 
okuduğumu görerek: ‐ Ermenice harfleri bilseniz, bu yolda kitaplardan bizde Türkçe 
yazılmış pek çok kitaplar bulurdunuz (Uşaklıgil, 1987: 118‐119).  

Uşaklıgil, anılarında, rahibin Ermeni harfli Türkçe yazılmış çok nitelikli bir coğrafya 

kitabı  ile  geri  döndüğünü  yazar  ve  rahib Uşaklıgil’e Mıhitarist  rahiplerinin  pek  çoğunun 

Ermenice’yi terk etmiş olan Ermeni Katolikleri için bu çeşitten zengin bir kitaplık meydana 

getirmek  için  çok  çalıştıklarını  anlatmıştır.  Uşaklıgil,  rahiplerin  Viyana  ve  Venedik’teki 

Katolik Ermeni okullarından söz ettiklerini, kendisine orada okumasına izin verilse küçük bir 

bilgin olarak ülkeye geri dönebileceğini anlattıklarını aktarır (Uşaklıgil, 1987: 119). 

Ermeni harfli Türkçe eserler, Osmanlı Ermenilerinin geçirmiş olduğu siyasi ve sosyal 

dönüşümlerden etkilenmiş, yayıncılık tarihi açısından  inişli çıkışlı bir gelişme göstermiştir. 

Ermeni  harfli  Türkçe  eserlerin  basım  tarihini  Stepanyan,  1727‐1840,  1850‐1890  ile 

1890’lardan günümüze kadar getirerek üç dönem üzerinden inceler. İlk dönem eserlerinin 

ağırlıklı  olarak  varlık  nedeni mezhep  kavgalarıdır.  Trieste’deki  ve  Viyana’daki Mıhitarist 

rahipler öncülüğünde, Katolik inancı yaymak amaçlı dinî nitelikli Ermeni harfli Türkçe eserler 

basılmıştır. Protestanlık mezhebinin Anadolu’daki Ermeniler arasında yayılmasını  isteyen 

Amerikalı misyonerler  de Osmanlı  topraklarına  ayak  basar  basmaz  Türkçe  ve  Ermenice 

öğrenmeye girişmişler, kutsal kitabı Ermeni harfli Türkçe ve Ermenice’ye çevirmek için çaba 

harcamışlardır. Bu  iki mezhebe karşı da Gregoryan Ermeniler, konuşma dili Türkçe olan 

Ermeniler için ruhani, vaaz içerikli kitaplar basmışlardır. Bu dinî eserlerin yanı sıra Mıhitarist 



84 

 

 

öğretinin taşıyıcısı olan rahipler Viyana ve Venedik’ de sözlükler, tarih, dil, coğrafya, felsefe 

içerikli kitaplar yayımlamışlardır. 1850‐70 yılları arasında –henüz Ermeni sorununun Doğu 

sorununun bir parçası haline gelmediği dönem‐ Volter, Rasin, Lamartine, Hugo, E. Sue gibi 

düşünürlerin eserleri de Ermeni harfli Türkçe olarak basılmıştır (2005: 21). Sansürün yoğun 

bir biçimde hissedildiği İstibdat döneminde ise aşk, macera, fantastik ve güncel konuların 

işlendiği çalışmalara ağırlık verilmiştir (Stepanyan, 2005: 22). 

Ermeni  harfli  Türkçe  gazeteler,  Batı  Ermenilerin  günlük  yaşantısını  incelemek 

açısından  son  derece  önemli  kaynaklardır.  Sınırlı  da  olsa, Osmanlı Devleti’nin  sosyal  ve 

ekonomik  durumu,  imparatorluk  milletlerinin  kültürü  hakkında  bilgi  vermişlerdir 

(Stepanyan,  2005:  22).  19  yüzyılın  ortalarında  özellikle  İstanbul’da  yaklaşık  10  dergi  ve 

gazete Türkçe konuşan Ermeni nüfusunu bilgilendirme görevi  ile ortaya çıkmıştır. Ermeni 

harfli  Türkçe  basın,  zamanın  din,  ahlak,  ulusal  ve  sosyal  konularına  ilişkin  haberler 

yapmışlardır.  Çok  uzun  sürmemesine  rağmen,  bazıları  20.  yüzyılın  başına  kadar  yayın 

hayatını sürdürmüştür. Akabi’nin yazarı Hosep Vartanyan tarafından İstanbul’da Mecmûa‐ 

i  Havâdis  (1852‐1863)  basılmıştır.  Zohal  (Saturn,  1855‐1857),  Hovhannes  Patveli 

Çamurcuyan  tarafından  çıkartılmaya  başlanan  bir  başka  önemli  yayındır.  1857  yılında 

Yerevak/Yerevag  (Ermenice  Satürn  anlamına  gelen)  olarak  isim  değiştirmiştir.  Ağırlıklı 

olarak, eğitici, filolojik ve dinî makaleler yayımlanmıştır. Yayın ilk başta, ayda iki kez çıkan 

bir dergiydi, sonrasında haftada bir kez yayımlanmıştır. Yayımlanmaya 1857‐1862 ve 1864‐ 

1866  yılları  arasında  devam  etmiştir.  İstanbul’  da  basılan Garabet  Panosyan  tarafından 

düzenlenen  Manzûme‐i  Efkâr  (1866‐1917)  önce  günlük  sonrasında  haftalık  olarak 

yayımlanmıştır. İlk Türkçe‐Ermenice günlük gazete olan Manzûme‐i Efkâr, oldukça şiddetli 

ekonomik, politik ve sosyal durumları eleştiren  liberal bir görüşü devam ettirmiştir. 1880 

yılında  Sultan  Abdülhamit’in  sansür  uygulamaları  gazetenin  liberal  politikalarını  da 

etkilemiştir.  1900’lerde  Ermenice  de  gazete  diline  eklenmiştir  ve  iki  dilli  yayının 

editörlüğünü  daha  sonra Misak  Koçunyan  üstelenmiştir.  Tercümân‐ı  Efkâr  (1877‐1884), 

Dikran Civelekyan tarafından  İstanbul’da yayımlanmış, Cerîde‐i Şarkiye (1885‐1913) onun 

devamı  olarak  basılmıştır.  Gazete,  Türkçe  konuşan  Ermenilerin  ihtiyacını  karşılamasına 

rağmen, 1890 yılında bazı Ermenice makaleler yayımlamaya başlamış ve  iki dilli bir yayın 

organınına  dönüşmüştür. Gazetenin  liberalizmini  sonuna  kadar  sürdürdüğü  iddia  edilir. 

Adana’daki  ve  Kilikya’nın  diğer  bölgelerindeki  Ermeniler  giderek  Türkçe  konuşmaya 



85 

 

 
 

başlamıştır. Adana (1910‐1915) özellikle onlar için yayımlanmıştır. Adı geçen yayınlara ek 

olarak  Ermenice  olan  bazı  dergiler,  Ermeni  harfli  Türkçe  ek  basmışlardır.  G.  Ayvazyan 

tarafından  İstanbul’da süreli olarak basılan Mamul  (Basın) ve  iyi bilinen bir mizahçı olan 

Hagop Baronyan tarafından haftalık basılan Tatron/Tadron (Tiyatro) sözünü etmeye değer 

yayınlardır. 1875’de Baronyan, bu yayının Ermeni harfli Türkçe ekini yazmıştır. Bu gelenek, 

20. yüzyılda pekâlâ devam etmiştir ancak 1915 olaylarından sonra bazı Ermeniler Avrupa’ya 

ve Amerika Birleşik Devletleri’ne göç edince Ermeni harfli Türkçe basın da yavaş yavaş yok 

olmuştur (Hacikyan ve diğerleri, 2005: 59‐60).  

2.2.2.4. Tanzimat Dönemi Ermeni Basını  

19. yüzyıl Osmanlı basını denildiğinde söz konusu olan ulusal bir basın değil aslında 

imparatorluk  basınıdır.  Osmanlı  topraklarındaki  basının  gelişimi  çizgisel  bir  ilerlemenin 

dışına çıktığı zamanlar olsa da ‐istibdat dönemi‐ kendi içinde tutarlı bir gelişme göstermiştir. 

Osmanlı basın tarihi incelemeleri sınıflandırmasını siyasi olayları merkeze alarak Tanzimat, 

İstibdat  ve Meşrutiyet  dönemleri  üzerinden  yapmıştır.  Tanzimat  dönemi  basını,  genel 

olarak Osmanlı  basınının  ve  özel  olarak  da  Ermeni  basınının  doğup  geliştiği,  gazetecilik 

pratiklerinin temellerinin atıldığı devirdir. 

Batı’da gelişen ticari sistem ve kültürel aydınlanma sonucu matbaadan sonra ortaya 

çıkan araç gazetelerdir. Kapitalizm denilen olgu Avrupa’da gazetenin ortaya çıkışından önce 

haberleşme  ihtiyacını  gazetenin öncüleri olan haber  kâğıtları  ve haber mektuplarını 14. 

yüzyıldan  itibaren  dolaşıma  sokmuştur.  Avrupa’da  kapitalist  ekonomiye  geçiş  süreciyle 

birlikte basımevlerinin ve sonrasında gazetenin yaygınlaşması bir rastlantı değil, toplumsal 

yapının  gereksinimlerini  karşılamak  için  bir  zorunluluktur  (Koloğlu,  1992:  69).  Osmanlı 

topraklarında, gazetenin doğuşu ve gelişmesi, Batı Avrupa’dakinden çok farklı bir biçimde 

gerçekleşmiştir.  Batı  burjuvazisinin  her  türlü  haber  ihtiyacını  karşılamak  için  haber 

mektuplarından türeyen gazete Osmanlı’da Batı’nın sömürgecilik politikalarının bir sonucu 

olarak ortaya çıkmış ve yaygınlaşmıştır (Kocabaşoğlu, 1991: 141). Fransızca olarak başlayan 

gazetecilik Batı sermayesinin ve onların yerli ortaklarının çıkarlarını savunmuştur. Osmanlı 

ülkesindeki bu  ilk gazetecilik pratikleri Batılıların yerli ortakları olan Ermenileri, Rumları, 

Yahudileri nasıl etkilemişti? Ermeni/Yahudi/Rum “burjuvazisi” kendi çıkarını savunmak için 



86 

 

 

gazeteye  ihtiyacı  olduğu  bilincine  sahip miydi? Osmanlı  Ermeni  basını  kendi  burjuvazisi 

tarafından mı  yoksa  Ermeni  aydını/Jön  Ermeni  tarafından mı  sahiplenilmişti?  Protestan 

misyonerlerin  İzmir’de  başlattığı  gazetecilik  faaliyetleri  sadece  dinî  propaganda  araçları 

mıydı?  Misyonerlerin  öncülüğünde  açılan  Anadolu  okullarındaki  gazetelerin  işlevleri 

nelerdi?  Tüm  bu  soruların  yanıtları  için  öncelikle  Osmanlı’daki  Ermeni  basını  ve  diğer 

dillerdeki  gazete  ve  dergiler  üzerine  sistemli  monografik  incelemelere  ihtiyaç  vardır. 

Osmanlı  basın  tarihi  yazımı  geleneğine  baktığımızda, Osmanlı’daki  gazete  ve  gazetecilik 

pratikleri  üzerine  yapılan  değerlendirmelerin  ağırlıklı  olarak  Osmanlıca/Türkçe  basın 

üzerinden  yapıldığını  görüyoruz.  Dil  bilmezlik,  arşiv  yetersizliği,  Osmanlıcanın  görece 

öğrenim  kolaylığı  (imkân  ve  dile  aşinalık),  ve millîyetçilik  ideolojisinden  kaynaklı  olarak 

Osmanlıca/Türkçe yayınlar üzerine çalışmalar ağırlık kazanmış durumda. Oysa imparatorluk 

topraklarındaki 22 ayrı dilde çıkan gazete ve dergiler bir bütün içerisinde Osmanlı basınını 

temsil eder. Son dönem akademik araştırmalarda gazetenin işlevini kayıt tutma aracılığıyla 

sınırlandıran  ve onu elitist bir  araç olarak  tanımlayan  çalışmalar  sorgulanmaya başlandı 

(Kızılca,  2011:  2).  Osmanlı  basını,  artık  Osmanlı  toplumunun  sosyal,  siyasal,  kültürel, 

ekonomik yapısının tam olarak anlaşılması için temel kaynak kabul ediliyor. Bu çalışmalar 

doğrultusunda  yapılacak  yorumlar  ve  verilecek  yanıtlar,  Osmanlı  topraklarında  Ermeni 

basınının doğuşu ve gelişiminin anlaşılması açısından oldukça önemli gözüküyor. 

Osmanlı topraklarında da  ilk gazete  İstanbul’da Fransızlar tarafından 1793 yılında 

Bulletin   de   Nouvelles adıyla yayımlanmıştır.54 Bu yayının temel amacı Fransız  İhtilali’nin 

propagandasını yapmaktır. Bu yayını Le Bulletin de la Légation de la République Française 

près la Porte Ottomane adıyla başka bir gazete izledi. 1796 yılının Eylül ayında La Gazette 

française  de  Constantinople  adlı  başka  bir  gazete  İstanbul’da  çıkmaya  başlar.  Fransız 

İhtilali’nin yarattığı ortamda çıkan son gazete ise Le Mercure Oriental’dir (Alemdar, 1978: 

4‐6).   Osmanlı yönetiminin Avrupa basınıyla  ilk karşılaşması Fransız  İhtilali  ile yaşamıştır. 

                                                            
54  Fransızların Osmanlı  topraklarında  çıkartmış olduğu  ilk  gazetenin  tarihi 1795 olarak biliniyordu. Viyana 
kütüphanesinde yapılan son çalışmalarda, 1793 yılına ait bir bülten bulunmuştur. Fransız temsilci, Osmanlı 
Hükümeti  ile diplomatik  ilişkilerde bulunarak devrim karşıtı propagandaları etkisizleştirmek  için bir bülten 
yayımlama fikrini ortaya atmıştır. Ayda  iki kez yayımlanan bülten 19 ay boyunca çıkartılmıştır. Bu yayını Le 
Bulletin de la Légation de la République Française près la Porte Ottomane adıyla başka bir gazete izledi. 15 
günde bir yayımlanan bu bültenin 1796 Eylül’üne kadar 31 sayı çıktığı biliniyor. 1796 yılının Eylül ayında La 
Gazette française de Constantinople adlı gazete İstanbul’da çıkmaya başlar. Fransız ihtilali ile ilgili son yayın 
ise Le Mercure Oriental gazetesidir (Alemdar, 1978: 4‐6).   



87 

 

 
 

Bâbı‐Ậli, ihtilali Avrupalıları birbirine düşüren bir eylem olarak kabul ettiğinden, İngilizlerin 

ve  Avusturyalıların  uyarılarına  rağmen,  Fransız  elçiliğinin  devrim  haberlerinden  oluşan 

haber bültenlerini  İstanbul’da yayımlanmasını hoşgörüyle karşılamıştır. Ancak Fransa’nın 

özellikle Rumları ayaklandırmak için çıkardığı Türkçe ve Rumca bildirileri, bültenleri Osmanlı 

topraklarında  yaydığını  fark  edince  derhal  yasak  koymuştur  (Koloğlu,  1992:  69).  1798 

Eylül’ünde Fransızların Mısır’ı işgal etmesiyle İstanbul’daki Fransız Elçiliği kapatılmış ve tüm 

memurları  Yedikule  Zindanları’na  hapsedilmiş  ve  baskı  makinelerine  de  el  konmuştur 

(İnuğur, 2002: 168). 

Osmanlı topraklarında, gazetecilik faaliyetlerinin yabancılar tarafından başlatılması 

üzerinde  önemle  durulması  gereken  bir  konudur.  Osmanlı  İmparatorluğu’nun 

genişlemesinin durduğu, askeri yenilgilerin sayısının arttığı, ekonomik gücün eskiye oranla 

azaldığı bir dönemde Avrupa,  ticaretini sürdürebileceği yeni yollar keşfedip, okyanuslara 

dayanıklı gemiler yapıp, ticaret yollarını kaydırıp, ekonomisini güçlendirme yoluna gitmiştir. 

Osmanlı özellikle ticaret yollarının değişiminden tümüyle etkilenmemek adına Avrupalılara 

bir  takım  ticari ayrıcalıklar  tanıma yolunu  seçmiştir. Ticari ayrıcalıkların önemini anlamış 

olan  Avrupalılar,  Osmanlı  topraklarında  ülkeyi  tanıyıp  Türkçe  konuşmayı  bilen  ortaklar 

aramaya başlamışlardır. Rum, Ermeni ve Yahudi  tüccarlar, bu sistemin bir parçası haline 

gelerek itaat görevlerini layığıyla yerlerine getirmişlerdir (Alemdar, 1982: 4‐12). 

 Özellikle  ticaret  şehri olan  İzmir haberciliğin  geliştiği önemli merkezlerden birisi 

haline gelmiştir. İzmir’de 1824 yılından itibaren sırayla Le Smyrneen, Spectateur Oriental ve 

Courrier de Smyrne adlı yayınlar çıkarılır. Bu gazetelerin çoğu  İzmir’e yerleşen tüccarların 

çıkarlarını  yansıtır. Bu  yayınların  arasında  Le  Smyrneen, Yunan  İsyanı’nı destekleyen  tek 

gazetedir.  Osmanlı  şehrinde  Osmanlı’nın  çıkarlarına  aykırı  bir  yayın  politikasının 

yürütülmesi, Osmanlı Devleti’nin kabul edeceği bir durum değildir. Hariciye Nazırı, Fransız 

Elçiliği tercümanına bu durumun kabul edilemez olduğunu anlatır. Bu durum karşısında el 

değiştiren gazete, aylık periyottan haftalık yayın organına döner ve ismi de Le Spactetateur 

Oriental olarak değiştirilir. Bu gazete, Yunan  İsyanı’nda Osmanlı yanlısı bir  tavır sergiler. 

Rum korsanlarının, Akdeniz ticaret gemilerine saldırmalarından dolayı onlara açıktan cephe 

alır. Bu ticaret gemilerinin pek çoğu İzmir’den Avrupa’ya yük taşıyan gemilerdir. Bu sayede 

gazete,  İzmir’de ticaret yapan Fransızların ve ortaklarının sesi olmuş, onlar tarafından da 



88 

 

 

sahiplenilmiştir.  Buna  karşın  Fransız  Hükümeti,  İngiltere  ve  Rusya  ile  birlikte  Osmanlı 

topraklarında  bağımsız  Yunanistan’ın  kurulmasını  desteklemektedirler.  Le  Spectateur 

Oriental’in büyük devletlere karşı Osmanlı politikalarının savunucusu olması oldukça dikkat 

çekicidir.  İngiliz Büyükelçisi Stratford, Bab‐ı Âli’ye derhal bu yayınların durdurulması  için 

başvurmuştur. Gazete, Osmanlı yanlısı tutumundan ödün vermeyip, Bâb‐ı Ậli de duruma 

müdahale  etmeyince  İngiliz  Büyükelçisi  çareyi  kapitülasyonları  bahane  edip  İzmir’deki 

Fransız  Konsolosluğu’na müracaat  etmekte  bulmuştur.  Bu  zor  durum  karşısında  gazete 

kapatılmıştır.  Kısa  süre  içinde  gazete  yeniden  açılır;  ama  politik  çizgisinde  herhangi  bir 

değişiklik yapmaz. Fransız İhtilali’nin yaratmış olduğu hava ve gazetenin okuyucu kitlesinin 

yaratmış olduğu etkiyle gazete, Fransa başta olmak üzere İngiltere ve Sardunya hükümetleri 

ve  faaliyetleri  hakkında  olumsuz  yazılar  kaleme  almaya  devam  eder.  Fransa’da  hukuk 

eğitimi alan İzmir’deki ticaret ve basın hayatıyla yakından ilgilenen Alexendre Blacque, bu 

kez Le Courrier de Smyrne adlı gazeteyi yayıncılık hayatına sokacaktır. 1828 yılında çıkarılan 

bu gazete de, Le Spectetaeur gibi Osmanlı yanlısıdır. Bu kez de Ruslar, bu gazeteye karşı 

şikâyetlerini  dile  getirmişler,  Bâb‐ı  Ậli’yi  devreye  sokmaya  çalışmışlardır55.  Osmanlı 

bürokrasisi ise, Alexandre Blacque’ı Osmanlı’ya yaptığı hizmetlerden dolayı takdir etmiş ve 

kendisine gazetenin yayın politikasının Osmanlı  için  faydalı olduğunun belirtildiği bir yazı 

gönderilmiştir  (Budak, 2012). Bununla birlikte  İstanbul ve  İzmir’de  İngilizler, Almanlar ve 

İtalyanlar  da  kendi  yayın  organlarını  çıkartıp,  çıkarları  doğrultusunda  yayın  yapmaya 

başlamışlardır. Bu durum, Osmanlı  topraklarında  yabancı dilde basın  kavramının ortaya 

çıkmasına yardımcı olmuştur. 

İstanbul’daki  ve  İzmir’deki  gazetecilik  pratikleri  Osmanlı’daki  devlet  eliyle 

gerçekleşecek  basın  yayın  faaliyetlerinin  yol  göstericisi  olmuştur.  Osmanlı  bürokrasisi 

gazeteyle Osmanlı  topraklarında  yaratmış olduğu  çıkar  kavgasıyla  tanışmıştı. Batılılaşma 

yanlısı  II. Mahmut ülkesinde yaşanan basın kavgalarının  farkındaydı, Avrupa’nın Akdeniz 

politikasındaki  gündemini  belirleyen  Alexandre  Blacque’ın  yazılarını  çevirtip  okuyordu 

(Koloğlu, 2006: 22). Bununla beraber 1828 yılından  itibaren II. Mahmut’un rakibi Kavalalı 

Mehmet Ali Paşa da Vakayi‐i Mısriye gazetesini çıkartmaktaydı. Yarısı Türkçe yarısı Arapça 

                                                            
55 İzmir’deki batı aleyhine yayım yapan gazetelerin kapatılmasıyla ilgili ayrıntılı bilgiyi Lûtfi tarihinden anlatan 
Selim Nüshet Gerçek’in Türk Gazeteciliği 1831‐1931 adlı eseridir. 



89 

 

 
 

olan bu gazetenin varlığı da,  II. Mahmut’un, Alexandre Blaque’ı  İstanbul’a çağırıp devlet 

eliyle bir gazete çıkartmasında rol oynayacaktır.  

1829  yılında  imzalanan  Edirne  Antlaşması’ndan  sonra  devletin  yeniden 

yapılanmasına  karar  verilip,  ıslahat meclisleri  oluşturuldu.  Bu meclislerin  görevi  devlet 

idaresinde  merkezileşme  politikasına  bağlı  olarak  yeni  yapılanmalar  oluşturulmasıydı. 

Gazete  çıkarma  önerisi  de  bu  ıslahat  meclislerinden  gelmiştir.  II.  Mahmut,  gazete 

çıkartmanın  gerekliliği  konusunda  ikna olmuş  ve  gazetenin  ismini de  kendisi  koymuştur 

(Çavdar,  2007:  14).  II.  Mahmut,  gazete  çıkartılması  için  hazırladığı  fermanda  gazete 

çıkarmayı çoktan beri istediğini ama zamanlaması açısından kararsız kalmıştır. II.Mahmut, 

gazete çıkarmanın artık vaktinin gelmiş olduğunu dinî kurallara ve düzene karşı da bir yanı 

olmadığından ülkeye ve topluma büyük faydası olacağını söylemiştir: 

Bu hususun  sûret‐i  tanzîmine bakılması pek çok vakitten berû emelim  idi. Ancak 
vakit  ve  mevsimi  henüz  gelmemiş  olduğundan  vaktine  ta’lîkan  sükût‐u  ihtiyâr 
itmekte  idim.  İşte  li’llâhil‐hamd mevsim ve sırası gelüb  şer’i serîfe ve nizâma aslâ 
dokunur  yeri  olmadığından mâada mülkce  pek  çok menâfii  olacağı  dahî  cümle 
tarafından teslîm ve istihsân olunmasına bu suretle takririnde beyan olduğu üzere 
bu  hususa  nezaret  içün  ta’dâd  Vak’a‐nüvis  Es’ad  Efendi  diğerlerinden münâsib 
görünmekle mûmâ‐ileyh nâzır ve mûmâ‐ileyhimâ Sârım Efendi ile Said Bey dahi ol 
veçhile memûr tayin ve maaşları dahi gazeteci mersûme kalacak 130.000 kuruşdan 
uydurulsun (Yazıcı, 1983: 67). 

1  Kasım  1831  yılında  Takvim‐i  Vekâyi  gazetesi  yayın  hayatına  başlar.  Takvim‐i 

Vekâyi,  İstibdat  dönemindeki  uzun  bir  arayı  saymazsak  90  yılı  aşkın  ömre  sahip  bir 

gazetedir. Gazetenin  ilk dönemi olarak kabul edilecek 1831‐1860 arası oldukça  farklı bir 

içeriğe sahip yayın organıdır.  İlk on yıllık döneminde  ise, Türk gazeteciliğinin temellerinin 

atılmasında  öncü  rol  oynamıştır.  Vukuat‐ı  Resmiye  ve  Gayr‐i  Resmiye  olmak  üzere  iki 

bölüme  ayrılan  gazetede, Umur‐u  dâhiliye, Mevadd‐ı  Askeriye,  Es’ar,  Fünun,  Tevcihat‐ı 

İlmiye, Umur‐ı Hariciye, Garibe gibi alt başlıklarla iç ve dış haberlere yer verilmiştir. İçeriği, 

İstanbul  başta  olmak  üzere  başka  illerdeki  devlet memurları  tarafından  ülke  çapındaki 

olaylar  derlenerek  Takvimhane‐i  Amire  Nezareti’ne  gönderiliyor  orada  da  bu  bilgi  ve 

belgeler  üzerinden  seçim  yapılırdı.  Yayımlanan  sayıların  önce  müsveddeleri  hazırlanıp 

saraya gönderilirdi. Genelde küçük değişikliklerle birlikte müsveddelerin aynen basımına 

izin verilirdi (Koloğlu, 1981: 14‐32, Yazıcı, 1983: 39‐50). 



90 

 

 

Takvim‐i Vekâyi’nin dikkat çeken özelliklerinden bir tanesi çok dilli bir yayın organı 

olmasıdır. Hem  iç hem de dış kamuoyuna alınan kararların, yapılan atamaların doğru bir 

şekilde aktarabilmesi için hedef kitlenin dillerinde seslenmek ister. Çok dillilikle amaçlanan, 

öncelikle  bütün  Osmanlı  vatandaşlarının  yurt  içinde  ve  dışında  olanları  öğrenmesi; 

yabancıların  Osmanlı  yönetiminin  görüşünü  öğrenmesi,  yanlış  haberlerin  yayılmasını 

engelleyerek  iç huzurun bozulmasının önlenmesi, devlet  icraatının herkesçe bilinip buna 

uyulması  sayesinde  devlette  birliğin  sağlanmasıdır  (Koloğlu,  1981:  1‐15).  Bu  gazetenin 

yayımlanmasından  4  gün  sonra,  5  Kasım  1831  tarihinde  Fransızca’sı  olan  Moniteur 

Ottoman56  yayımlamıştır. Osmanlı  İmparatorluğu,  çok  –uluslu,  çok‐dilli bir  imparatorluk 

niteliği taşıdığından Takvim‐i Vekâyi’nin resmi dil olan Türkçe’den başka dillerde de baskıları 

yapılmıştır. Fransızca, Ermenice, Rumca (Ottomanikos Minitor), Arapça (Takvimü’l Vakayi) 

ve  Farsça  nüshalar  da  aynı  tarihler  de  yayımlanmıştır.  Bir  de  gazetenin  1839  Tanzimat 

Fermanı’ndan sonra Ermeni harfleriyle Türkçe57 nüshasının da olduğu belirlenmiş böylelikle 

gazetenin Türkçesi  ile birlikte altı değil yedi ayrı nüshanın  çıktığı  saptanmıştır  (Kabacalı, 

2000:  51‐55).  Takvim‐i  Vekâyi’nin  mukaddemesinde  çok  dillilik  net  bir  şekilde  ifade 

edilmiştir:  

(…) ahval ve havadis vakayı beher gün kalem ile tahrir (yazmak) edip ammeye neşr 
(kamuya yaymak) etmekte vecihle güçlük olmağla  (zor olduğundan) bunun kolay 
tarafı darüssaltanat es seniyyede mevcud olan tabıhaneden başka bu husus için bir 
diğer basmahane  ittihaz olunarak  (bir başka matbaa kurularak) vekayi‐i rûzmerre 
(her  günkü  olay)  orada  elsine‐i  mütenevvia  (çeşitli  dillerde)  üzere  tabı  ve 
neşrolunmak  (basımı  ve  dağıtımı) muktazi  (yeterli)  ve münasib  (uygun)  görülüb 
şöyleki  Sultan el müslimin daim mülki  ala  yövmeddin  ve efendimiz hazretlerinin 
şefkat  ve  inayet  ve  hamiyyet  ve  riayet  perverlikleri  kâffei  ehli  islam  ve  ulema‐i 
tebaayı ve reyası haklarına bil‐vech mebzul ve aşikar ve kezalik dost mahed olan 
bilcümle  düvele  hüsn  safvvet  şahaneleri  derkar  olmak  üzere  lisan  ahar  ile 
tercümeleri dahi tabı olunmak maslahatı için mücerred el etvar lisan ahire vaıf ve 
ünteheb birinin istihdamı olunması erkan‐ı devlet‐i aliye beyinlerinde karar bulmuş 
(…) (Koloğlu, 1981: 33) 

                                                            
56 Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma adlı kitabında Le Moniteur Ottoman’ın da resmi nitelikte bir gazete 
olduğunu; fakat Takvim‐i Vekâyi ile birbirinden farklı olduğunu söyler. Osmanlıcasının iç olaylar kadar Avrupa 
olayları hakkında havadis vermeye önem verdiği halde Fransızcası Türkiye olaylarını ve padişahın reformlarını 
Avrupalı okuyuculara tanıtmaya ve beğendirmeye önem vermiştir. Le Moniteur Ottoman’da yer alan yazıların 
Fransızca okuyan Avrupalılara Osmanlı devleti hakkında dolaşan yanlış görüşleri düzeltme, iç ve dış politikasını 
tanıtma, ticaret alanındaki ilerlemelerin bildirme amaçlarını güttüğü belirtilir (2004: 200‐201). 
57 Viyana’daki Mıhitarist Manastırı’ndaki kütüphanede bu yayının bir nüshasına ulaşılmıştır. 
 



91 

 

 
 

Takvim‐i Vekâyi, 10. sayısında başka bir ilanla bu çok dilliliği tekrar duyurdu:  

Mahaza  şevketmeab  efendimiz  hazretlerinin  lazıme‐i  mahiyet  adalet 
berhümayunları muktezasından olarak memalik‐i mahruse‐i devlet‐i aliye’de kain 
yani saye‐i refetvaye‐i hazret cihanbanide mustazill olan kâffei ümem ve memalik 
intifa eylemeleri için mukaddeme‐i Takvim‐i Vekâyi her lisanda yani arabi, farisi ve 
rum ve ermeni zebanında basılmak matlub ve mevud olduğuna Binâen (…) (Koloğlu, 
1981: 33). 

Osmanlı topraklarında  ilk Ermenice gazete, Osmanlı hükümeti tarafından 13 Ocak 

183258  tarihinde  Takvim‐i  Vekâyi  Lıro  Kir  adıyla  yayımlamıştır. Gazete  koleksiyonlarının 

eksikliği nedeniyle basın tarihi ile uğraşan çalışmalarda gazetenin ismi ile ilgili olarak farklı 

bilgiler mevcuttur59. Pars Tuğlacı’nın Batı Ermenileri adlı çalışmasının ilk cildinde sözü edilen 

gazeteye ait iki örnek resim koymuştur (Tuğlacı, 2004: 580). Bu gazetelerin aynı günlerde 

yayımlanan  gazeteler  olduğunu  iddia  ederek,  birini  Ermenice  diğerinin  de  Takvim‐i 

Vekâyi’nin Ermeni harfli Türkçe nüshası olduğunu iddia etmiştir.  Oysa gazetelerin üzerinde 

yazılanlardan yayınların farklı günlerde çıkmış iki ayrı gazete olduğunu söylemek mümkün 

gözüküyor. Takvim‐i Vekâyi’ nin Ermenice nüshasının başlığında  “Takvim‐i Vekâyi Lıro Kir” 

(Takvim‐i Vekâyi Gazete) yazmaktadır.60 Bu gazete, Ermenice ve Ermeni harfli olarak iki dilli 

bir yayın organıdır.  İsminin altında Ermenice “Birinci yıl Ermenice baskının çevirisi” yazısı 

yer almaktadır. Gazetenin numarası 13, tarihi de 23 Şaban 1247’dir.61 Bir diğer Takvim‐i 

Vekâyi’nin  Ermenice  nüshası  olduğu  iddia  edilen  gazete  Lıro  Kir  (Medzi  Derutyanın 

Osmanyan)62’dır.  Örnek  gazetenin  sayısı  15,  tarihi  de  17  Şubat  1832’dir.  Bu  yayın 

Ermenice’dir.  Bu  bilgilerden  yola  çıkarak  iki  ayrı  yorumda  bulunmak  mümkündür.  Bu 

                                                            
58 1831 yılında Takvim‐i Vekayi’nin Ermenice olarak Dersaadet’de basılmasına izin verilmesi için Padişah’a bir 
arz tezkeresi sunulmuştur (Tuğlacı, 2004: 579).  
59 Teotig, gazetenin adından Haydarar Lıro Medzi Derutyanın Osmanyan (Büyük Osmanlı İmparatorluğu’ndan 
Haberler) olarak söz eder (2012: 91). Orhan Koloğlu, gazetenin birkaç defa isim değiştirdiğini açıklayıp, yayını 
Lırakir  (Gazete) olarak  adlandırır  (1992:  97). Hıfzı  Topuz  ise, bu  karışıklığın  Ermeni basın  tarihinde  sorun 
yaratmış olduğundan söz ederek, konuya açıklık getirmeye çalışmıştır. Lrokir adı 13. sayıda Havadis‐i Devlet‐i 
Aliyye‐i Osmaniye, 1841’de Haydarar Kir Lro Osmanian (Osmanlı Haberleri Rehberi), 1846’da Haydarar Lırakir 
(Rehber Gazete), 1849’da Surantak Puzantyan (Bizans Habercisi) ve Surantak Gostantyan (İstanbul Habercisi) 
adıyla yayımlanmıştır (Topuz, 2003: 74). 
60 Başlığın altında:  “Birinci yıl baskı Ermenice  çeviri”,  tarih  ve  yer bilgisini  yer alır.   23  Şaban 1247  tarihli 
gazetenin, Konstantinople’de yayımladığı yazılıdır. 13 Ocak’tan beri gazete yayımlanmaktadır.   
61 Bunun miladi karılığı 27 Ocak 1832 tarihidir.  
62 Gazetenin 15. sayısı, 17 Şubat 1832 tarihine denk gelmektedir.  



92 

 

 

yayınların isim değiştirdiğini, birbirinin devamı olduğunu söyleyebiliriz ya da aynı dönemde 

birbirinden bağımsız iki ayrı gazete olduğu düşünülebilir.  

Türkçe  ve  onun  Ermenice  nüshası  Takvim‐i  Vekâyi,  Boğos  Arabyan’ın 

müdürlüğündeki saray matbaası olan Matbaaa‐i Amire’de yayımlanmıştır. Bu gazetelerin 

tirajı 500’dür (Teotig, 2012: 91). Orhan Koloğlu, doğrudan devlet tarafından finanse edilen 

bu  gazetenin  150  ye  yakın  abonesi  olduğunu  söylemiştir  (Koloğlu,  1992:  97).  Teotig, 

gazetenin  Ermenice  çevirisinin  Patrikhane  Sekreteri Diratsu Husig  tarafından  yapıldığını 

belirtir (Teotig, 2012: 91). Seropyan ise, güncel Ermeniceyi haber dilinde kullanan gazetenin 

çevirilerinin, Kevork Krikoryan  tarafından  yapıldığından  söz  eder  (Seropyan, 1994). Pars 

Tuğlacı  da,  Kevork  Krikoryan’ın  başyazarlığında  gazetenin  İstanbul’da  çıkarıldığından 

bahseder. Türk bilgini olarak nitelendirdiği Krikoryan’ın, Türkiye Ermenilerinin  ilk gazete 

yazarı olduğunu belirtir (Tuğlacı, 2004: 580). 

Türkçe ve Ermenice nüshalı  resmi gazetenin basımı  için devlet, Boğos Arabyan’a 

2000 kuruş aylık ödemiştir. Gazeteler taşradaki yönetici ve önderlere bedava dağıtılmıştır. 

Devlete ait her türlü belge Matbaa‐i Amire’de basılmıştır. Boğos Arabyan’ın, Ortaköy’deki 

dökümhanesinde sadece Matbaa‐i Amire için harf hazırlanmıştır. Sultan tarafından özel bir 

ferman  çıkartılmadıkça bunları dışarı  çıkarmak yasaktır. Bu harflerin okkası 40 kuruştur. 

Ermenice harflerin bir okkası  ise 25‐30 kuruşa denk gelir. Birinci Meşrutiyetin  ilanından 

sonra bu katı uygulamalar kalkmış ve harfler Avrupa’dan getirtilmeye başlanmıştır (Teotig, 

2012: 91). 

 1840  yılında  yayınlan  yarı  resmi  Cerîde‐i  Havadis  gazetesinin  Ermeni  harflerle 

Türkçe63  olarak  basılmış  nüshası  da  bulunmaktadır.  Sorumlusu  Haçadur  Vosganyandır 

(Mildanoğlu, 2014: 391).  

2.2.2.4.1. Osmanlı Topraklarında Ermenice İlk Özel Dergi: Dinî Propaganda Aracı  

Ermeniler  tarafından çıkartılan  ilk özel gazete  ise  ticaretin geliştiği  İzmir’de 1839 

yılında  yayımlanan  İşdemaran  Bidani  Kidelyats  (Gerekli  Bilgi  Topluluğu)  dir.  Bu  gazete 

                                                            
63 Osmanlı basın  tarihi  ile  ilgilenen pek çok çalışmada, Cerîde‐i Havadis gazetesinin Ermenice yayımlandığı 
belirtiliyor. 



93 

 

 
 

Osmanlı topraklarına 1820’den itibaren Protestanlığı yaymak için gelen İngiliz ve Amerikan 

misyonerleri tarafından çıkartılmıştır. Aylık bir dergi olan bu yayın 1842 yılına kadar düzenli 

olarak  basılır,  1846  yılına  kadar  da  düzensiz  periyodlarla  yayımlanır.    Bu  gazetenin 

finansmanı  Amerika’daki  American  Board  of  Commisssioners  for  Foreign 

Missions’dır.64Ekonomik  sıkıntı  çekmeyen  yayın  organı,  misyonerlik  faaliyetlerini  tam 

anlamıyla yerine getirir, çoğu zaman ücretsiz olarak okuyucuya dağıtılır. Mildanoğlu, dergi 

yönetiminin okuru dinî konulara boğmamak için, zaman zaman bilimsel ve başka ilgi çekici 

konulara da yer verdiğini  söyler. 1854 yılında  İstanbul’a  taşınan dergi 1915 yılına kadar 

Avedaper ismiyle yayın hayatına devam etmiştir (Mildanoğlu, 2014:12).   

Osmanlı Ermenilerinin çıkarmış olduğu ilk özel yayının dinî nitelikli oluşu bizim onu 

Batı’daki anlamda bir gazete olup olmadığını sorgulamamıza yol açar. Dünya üzerinde  ilk 

Ermeni gazetesi, Aztarar (Haberci), 16 Ekim 1794 tarihinde Hindistan’ın Madras şehrinde 

rahip Harutyun  Şmavonyan  tarafından aylık periyodlarla çıkarılmaya başlanmıştır. Köken 

olarak İran’ın Şiraz şehrinde doğan Şmanvonyan, Hindistan’daki Ermeni kolonisi için sadece 

28  aboneyle  Ermeni  gazetecilik  serüvenine  atılmıştır. Aylık  gazete olarak  yayımlanmaya 

başlayan Aztarar, siyasi, kültürel toplumsal ve ticari bilgiler, “İç Olaylar”, “Kitap Eleştirisi”, 

“Muhabir Cevapları”, ticaret ve taşımacılık reklamları gibi dönemin günlük haber ilanlarını 

sayfalarına  taşımıştır.  Ermeni  gazeteciliğinin  kurucusu  Şmavonyan, papazlık  görevlerinin 

yanı  sıra  gazetesinin  editörü,  yayıncısı,  mürettibi  (dizgici),  baskıcısı  olarak  yayıncılık 

faaliyetlerinin tüm aşamalarını gerçekleştirmiştir. Gazetesinin baskısında kullanacağı kâğıdı 

da kendisi üretmiştir  (Seth, 1937: 1–4). Klasik Ermenice  ile çıkan gazete, Madras Ermeni 

Cemaati’nin  “hayırsever  ve  iffetli  bayanları”na  atfedilmiştir.  Zengin  Ermeni  sınıfının 

desteğini alarak, yayın hayatına başlayan gazete, İngiltere’nin basın kültüründen kazandığı 

deneyimle İstanbul, Nor Nahçivan ve Eçmiyadzin gibi şehirlerde de okunmaya başlanmış, 

abonelikler elde etmiştir (Mildanoğlu, 2014: 11). 1794 ‐ 1796 yılları arasında 18 sayı çıkan 

yayının  amacı,  Ermeni  cemaatinin  arasındaki  ilişkiyi  güçlendirmek  ve  sosyal  ve  kültürel 

canlanmayı  sağlamaktı.  Calcutta,  Madras’tan  sonraki  ikinci  önemli  Ermeni  nüfusunun 

yaşadığı yerdi ve orada da basın yayın faaliyetleri çok kısa bir süre içinde gelişme göstermişti 

(Hacikyan  ve  diğerleri,  2005:  49).  Bu mütevazı  başlangıçla  Ermeni  gazeteciliği,  143  yıl 

                                                            
64 Bu kurum, Congregational Church adına dış görevler misyonerlik programını yürütüyordu.  



94 

 

 

boyunca tüm dünyaya yayılmış Avrupa, Asya, Afrika, Amerika ve Ermenistan’da çok sayıda 

gazete  ve  dergi  yayımlanmaya  başlamıştır.  Günümüze  Ermeni  gazeteciliğinin  doğmuş 

olduğu topraklarda Hindistan’da Ermenice tek bir yayın bile kalmamıştır. Aztarar’ın üç adet 

kopyası Eçmiadzin’de, Vatikan’da ve bir de özel şahsa ait bir kütüphanede bulunmaktadır. 

Viyana’daki Mıhitarist Kütüphanesi’nde bulunan kopyası ise gazetenin eksik bir kopyasıdır. 

Not edilmesi gereken bir diğer önemli bilgi, Seth çalışmasında Ermeni gazeteciliğinin 1794 

yılındaki doğuşundan 1937 yılına kadar 1 586 gazete ve derginin tespit edildiğinden söz eder 

(Seth,  1937:  4‐5).65  Son  dönemde  Zakarya Mildanoğlu’nun  hazırlamış  olduğu  Ermenice 

süreli  yayın  kataloğunda  (1794‐2000  yılları  arası)  3  650’ye  yakın  gazete  ve  dergi 

saptanmıştır. Aztarar’ın  içeriğinden  ve  İngiliz  gazeteciliğini örnek  alan  yapısından dolayı 

kapitalist  dünyanın  bir  yayın  organı  sayılabilir;  ama  aynı  tespiti  1839  tarihli  İşdemaran 

Bidani Kidelyats (Gerekli Bilgi Topluluğu) için yapmak şimdilik pek mümkün gözükmüyor. Bu 

dergi,  üzerine  yapılacak  inceleme  bizim  onun  niteliği  hakkında  bilgi  sahibi  olmamıza 

yarayacaktır. Bununla birlikte 1799 yılında Venedik’te Mıkhitaryan matbaasında çıkartılan 

yıllıkları görürüz. 1812 yılında dilde sadeleşme ve halk diliyle Venedik’te yayımlanan Tidag 

Püzantyan dergisi de Ermeni toplumundaki ilk gazetecilik pratikleri örneklerindendir. Kilise 

ve Mıhitarist öğretinin geliştirmiş olduğu iletişim alt yapısı, bu ilksel örnekleri sadece kendi 

coğrafi alanıyla sınırlamayacak, Osmanlı Ermeni Cemaati’nin de bu yayınlar hakkında bilgi 

sahibi olmasına yol açacaktır. 

İşdemaran Bidani Kidelyats (Gerekli Bilgi Topluluğu) isimli yayını, 10 Ağustos 1840 

yılında yine İzmir’de yayımlanmaya başlayan Arşaluys Araradyan (Ararad Şafağı) isimli dergi 

izler. 15 günde bir çıkan bu dergi 1887 yılına kadar yayın hayatına devam eder. Bu dergi, 

Zakarya Mildanoğlu’na göre, gerçek anlamda ilk Ermenice siyasi yayındır. Bu yayın, Osmanlı 

Hükümeti  hakkındaki  bilgileri,  dış  dünyada  yaşanan  siyasi  gelişmelerle  ilgili  ve  de  diğer 

gazetelerde  çıkan  haberleri  sütunlarına  taşımıştır.  1862  yılından  itibaren  Patrikhane  ve 

Ermeni  okulları  hakkında  makale  ve  haberleri  artık  millî  haberler  başlığı  altında 

yayımlayacaktır.  Zaman  zaman dergide  ticari haberler,  filoloji,  tarih  ve  coğrafya  ile  ilgili 

çeşitli konularda bilgiler verilmiş, İngiliz gazetelerinden çeviriler yapılmış, yayına başladığı 

                                                            
65 Aztarar’ın 100. yılında (1894) Ermeni gazeteciliği, İstanbul, İzmir, Tiflis, Venedik, Viyana, Marsilya ve ABD’de 
kutlamalar yapmış, Viyana’daki Mıhitaristler de Ermeni basınının babasının sanatsal bir resmini yayımlamış 
çevresine de Ermenice gazete ve dergi yayımlayan Ermeni gazetecileri yerleştirmiştir (Seth, 1937: 5). 
 



95 

 

 
 

günü her yıl kutlayarak yurtseverlik ve eğitimin önemini içeren makaleler kaleme almıştır. 

Sahibi ve editörü olan Ğugas Baltazaryan yanında Khaçadur Ağazaryan, K. Sultanyan, M. 

Papazyan, G. Dedeyan,  Isdepan  Vosganyan,  S.  Balabanyan, Hovhannes  Çamurcuyan,  K. 

Papazyan, Hovhannes Şahinyan gibi  isimler de dergiye yazılarıyla katkıda bulunmuşlardır 

(Mildanoğlu, 2014: 17). 

İzmir’de  1843  ‐  1848  yılları  arasında  15  günde  bir Hayrenaser  (Yurtsever)  isimli 

gazete Ermeni okurlarıyla buluşur. Bu gazete Arakadzunyats Cemiyeti’nin yayınıdır.66 Siyasi, 

ticari,  eğitim  yazılarına  ağırlık  verir.  İlk  sayısında  dilde  sadeleşme  hareketinin  izlerini 

görürüz. Mildanoğlu’nun tespitine göre, gazetenin dilinin basit Modern Ermenice olacağı, 

yabancı  kelimelere yer verilmeyeceği  ve de gerekli görülen  yerlerde Klasik Ermenice  ve 

Türkçe ile notlar düşüleceği belirtilmiştir. Bu yayında dikkat çeken nokta; siyasi haberlere 

yer  verileceği  fakat  milliyetçilik  ile  ilgili  konularda  dikkatli  olunup,  hükümet  ile 

tartışmalardan ve dinsel tartışmalardan uzak durulacağı açıklanmıştır  (Mildanoğlu, 2014: 

117‐18). Hayrenaser’in yayınladığı dönemde, ülkede henüz basın kanunu ile ilgili herhangi 

bir  düzenleme  bulunmamaktadır.  Ama  gazetenin  kendine  bir  takım  kurallar  koyması 

gazetecilik  faaliyetleri  açısından  oldukça  ilginçtir.  Mildanoğlu,  gazetenin  dil,  eğitim  ve 

modernleşme  ile  ilgili  kimi  yazılarından  dolayı  saldırıya  uğradığını,  engellere  takıldığını 

yazar. Oldukça büyük bir yangın sonrası gazetenin maddi hasara uğramasıyla gazete kapanır 

(Mildanoğlu, 2014: 18). 

1846  ‐ 1852  yılları  arasında  İstanbul’da  yayın hayatını  sürdüren bir diğer  gazete 

Hayastan’dır.  İlk altı ay Surhantag Gostantunobolso (İstanbul Postası)  ismiyle yayımlanır. 

Ermeni Patrikhanesi’nin yarı resmi organıdır. Hovhannes Çamurcuyan’ın yazı işleri müdürü 

olduğu dönemde kilise ve Osmanlı hükümetinin çıkarlarını kollayan gazete, Çamurcuyan’ın 

görevden  ayrılmasıyla  Ermenilerle  ilgili  siyasi,  toplumsal  gelişmeleri  de  aktarıp, 

Anadolu’daki zorunlu göç uygulamaları üzerine yazıp, Avrupa’daki özgürlük mücadelelerini 

içeren haberleri yayınlamıştır. Eğitim, yardım ve aydınlanma amacı taşıyan kuruluşlara tam 

                                                            
66 Arakadzunyats Cemiyeti, 1812 yılında, İstanbul’da “halkı kitap ve gazete okumaya teşvik etmek ve okumayı 
yaygınlaştırmak  amacıyla  kurulmuştur.  Darphane  Emiri  Hovhannes  Çelebi  Düzyan  himayesinde  kurulan 
cemiyet  İstanbul’da  gazete  yayımlama  kararı  alır  ama  gazetenin  Venedik’te  Mıhitarist  rahiplerinin 
denetiminde yayımlanmasına karar verilir. Halk diliyle hazırlanan Tidag Püzantyan (Bizans Gözlemcisi) geniş 
halk kitlelerine ulaşmayı hedeflemiştir (Mildanoğlu, 2014: 12). 



96 

 

 

destek vermiştir. Aynı  zamanda Apostolik  ve Katolik kiliseleri arasındaki  tartışmalara da 

sütunlarında yer vermiştir. 1852 yılında gazete, Garabed Ütücüyan’ın eline geçmiştir. Masis 

(Ağrı  Dağı)  adıyla  yayına  devam  etmiştir.  Dönemin  önemli  yazarları  bu  gazetede,  Batı 

Ermenilerinin yazı dilini geliştirmek için çaba harcamışlardır (Mildanoğlu, 2014: 19, 23). 

Bununla  beraber  İstanbul’da  yüzyılın  ilk  yarısına  kadar  gazetecilik  faaliyetleri 

gösteren hakkında çok da fazla bilgi sahibi olmadığımız Haydarar Lırakir (Bildiri Gazetesi) 

(1846‐1849), Püzantion (Bizans) (1848), Hayrenaser (Yurtsever) 1850‐1853 adlı yayınlar da 

vardır.  1851  yılında  İstanbul’da  çok  çeşitli  dergiler  de  çıkmıştır. Hovhannes Hisaryan’ın 

önderliğinde Panaser (Filolog) adlı dergi yayımlanır. 1852 yılında, İzmir’de Arpi Araradyan, 

İstanbul’da Noyyan Ağavni (Nuh Güvercini) liberal eğilimleriyle dikkat çeken iki yayın organı 

olmuşlardır. Osmanlı  Ermeni  basın  tarihi  açısından  önemli  bir  yere  sahip  olan Mıgırdiç 

Khrimyan tarafından çıkarılan Ardzvi Vasburagan (Van Kartalı), 1855 yılında İstanbul’da ilk 

sayılarını yayımlamaya başlar. 1857 yılında  İstanbul’daki yayını durdurarak, Van’a geçen 

Khrimyan, Van Manastırı’nda 1858 yılında gazetesini çıkartmaya başlar. Gazete, toplumsal 

sorunlara ilişkin konuları da gündeme alan bir yayın organıdır (Mildanoğlu, 2014: 23). 

1863 yılında Ermeni Nizamnamesinin yayımlanmasıyla tüm dünyada Ermeni basın 

yayın faaliyetlerinde hareketlenmeler başlar. 1870’lere doğru farklı konularda uzmanlaşmış 

periyodlar  ortaya  çıkar.  İzmir’de  İravunk  (Hak)  (1860),  İstanbul’da  Joğovrtayin  Kidutyun 

(Halk  Bilimi)  (1880)  bunların  önde  gelenleridir.  1870’li  yıllar  siyasi  hareketler  açısından 

oldukça yoğun bir dönemdir. Mşag  (Rençper) gazetesi günlük hale gelirken, 1882 yılında 

Apkar Hovhannisyan  tarafından Tiflis’te Artzakank  (Yankı)  ile Nor Tar  (Yeni Yıl), muhalif 

yayın  organları  olmuşlardır.  Püzant  Keçyan  yönetiminde  1884  yılında  Arevelk  (Doğu) 

yayımlanmaya başlar. Bu dönem siyasi çalkantıların başlayacağı dönem olması nedeniyle 

oldukça  önemlidir.  1885  yılında Mıgırdiç  Portukalyan  tarafından  Armenia  (Ermenistan) 

yayımlanmaya başlamıştır. Hınçak Partisi, Cenevre’de haftalık yayın organı Hınçak’ı (Çan) 

çıkartacaktır. Bu dergi, parti örgütlenmesi ve faaliyetlerine bağlı olarak Paris, Atina, Londra 

gibi merkezlerde  1914  yılına  kadar  faaliyet  göstermiştir.  Taşnak  Partisi  de,  resmi  yayın 

organı Troşag / Droşak  (Bayrak)  ile 1891 yılında yayın hayatına atılır. Patrikhane’nin yarı 

resmi  organı  sayılan  Püzantion’un  (Bizans)  yayına  başladığı  1896  yılı  pek  çok  gazetenin 

yayının durdurduğu oldukça zor bir dönemdir. Yeni gazeteler çıkarmak için gerekli izin artık 



97 

 

 
 

verilmemektedir. 1896 yılında Varna’da farklı odaklardaki Ermeni özgürlük mücadelerinin 

birleştirilmesini isteyen İravunk çıkarılmaya başlanır.   

İlginç bir konu da  Jamanak’ta  (Zaman) yayımlanan,  tasarlanmış ama uygulamaya 

konmamış  Ermeni  Matbuat  Nizamnamesi’dir.  Osmanlı  topraklarında  basın  ile  ilgili  ilk 

düzenleme,  1864  yılında Matbuat  Nizamnamesi  ile  yapılmıştır.  Fransa’da  III.  Napolyon 

zamanında hazırlanan 1852  tarihli basın  kanunu örnek  alan bu nizamname, 1909  yılına 

kadar yürürlükte kalmıştır  (Kudret, 1977: 5). Matbuat Nizamnamesi’nin maddelerini ana 

hatlarıyla hatırlayacak olursak, gazete çıkarmak isteyenler Osmanlı vatandaşı iseler, Maarif 

Nezareti’ne, yabancı uyruklu iseler Hariciye Nezareti’ne başvuracaklar ve haklarında gerekli 

inceleme yapıldıktan sonra ruhsatları Matbuat Müdürlüğü tarafından verilecektir. Gazete 

müdürü  ya  da  sahibi,  gazetenin  her  nüshasını  bulunduğu  bölgenin  idari  amirine  teslim 

edecektir. İstanbul’da çıkan bir yayın ise Matbuat Müdürlüğü’ne, taşrada ise valiliğe teslim 

edecektir. Devletin güvenliğine, padişahın kendisine ve ailesine, nazırlara, hükümete, dost 

bir devlete ya da hükümdara, elçiliklere yönelik aleyhte yayınlar yapılmayacaktır. Yapıldığı 

takdirde  hapis  ya  da  para  cezası  hükümleri  getirilmiştir  (İskit,  1939:  691‐695).  Yasa 

yürürlüğe konur konmaz  ilk cezalar da verilmeye başlanmıştır. Levant Herald gazetesinin 

Girit  ile  ilgili asılsız haber  vermesinden dolayı yazı  işleri müdürü 50 Mecidiye altın para 

cezasına  çarptırılmıştır.  Yine  çalışmamızda  kullandığımız  Manzûme‐i  Efkâr,  Garabet 

Panosyan’ın  yazısı  nedeniyle  ceza  almıştır.  İçeriği  belirtilmeyen  yazıda  kişilik  haklarına 

saldırı olduğu gerekçesiyle cezanın verildiği açıklanmıştır (Demirel, 2007: 33‐34). Aradan 3 

yıl geçmeden Osmanlı Hükümeti, 1867 yılındaki Alî Kararnamesi  ile hükümet tüm yetkiyi 

eline alıp sert önlemler almıştır (İskit, 1939: 696). 

Osmanlı basını, 1864 yılına kadar görece daha özgür bir dönem geçirmişti. Yasalarla 

kuralların daha netleşmediği bir dönemde 1860 yılında Şinasi ve Agâh Efendi’nin Tercümân‐ 

ı  Ahval  gazetesi,  1862  yılındaki  Tasvir‐i  Efkâr  yayın  yapmışlardır.  Bu  ilk  özel  gazetecilik 

deneyimleri  de,  Osmanlı  Hükümeti’ne  basın  alanında  yasal  düzenlemelerin  yapılması 

gerekliliğini hissettirmiştir. Aynı yıllarda Osmanlı Ermeni basını da görece daha özgür bir 

ortam  yaşıyordu.  Islahat  Fermanı  ile  gelen  ayrıcalıklı  havada,  cemaat  içi  idari  yapıyı 

düzenleyen  ve  kendilerinin  anayasaları  olarak  gördükleri  Ermeni  Nizamnamesi  ile 

uğraşıyorlardı. Meğu (Arı), Mamul (Basın), Zepür (Meltem), Masis (Basın), Varaka‐i Havadis 



98 

 

 

(Haber Gazetesi) ve diğer yayınlar tenkitleri ve mizahlarıyla muhalif bir hava yaratmışlardı. 

Bu muhalif  havanın  cemaat  içinde  yarattığı  gerginlik  karşısında Millî Meclisleri,  Ermeni 

basınının “dizginsiz özgürlüklerini” kısıtlamak  için önlemler almışlardır. 1874  ‐1884 yılları 

arasında Nerses  Vartabed  Varjabedyan,  Doktor  Serviçen,  Stepan  Paşa  Aslanyan,  Krikor 

Odyan, Krikor Ağaton’ın yer aldığı Meclis Komisyonu, 14 maddeden oluşan bir matbuat 

nizamnamesi hazırlamışlar ve kendi meclislerine sunmuşlardır. Bu nizamname tasarısının 

net  tarihi  hakkında  bir  bilgi  bulunmamaktadır.  Osmanlı  Ermeni  basın  tarihinde  daha 

önceden böyle bir çalışma yapılmadığından tasarı oldukça önemlidir. Tasarıda cemiyet için 

bir düzenleme mevcuttur. İçinde din, ahlak ve Millî Anayasa’ya (Ermeni Millet Nizamnamesi 

kast  ediliyor)  aykırı,  kötüleyici  yazılar  kaleme  alınmayacaktır.  Yayınlayan  gazetelere  ve 

başyazarlara cezalar verilecektir. “Milletin yüce idaresinin, “Devletin hazır ceza emsallerini 

takiple”  bir  gazete  için  para  cezasından  başka  yayını  durdurma  ya  da  “süresiz  olarak 

kapatma”  kararı  vermeye dahi hakkı olacaktır”  şeklinde  yapılan  yorumdan  yola  çıkarak, 

tasarının 1864 Osmanlı Matbuat Nizamnamesinden sonra tasarlandığını düşündürmektedir 

(Yarman, 2012: 222). 

Ermeni Matbuat Nizamnamesi  

1. Matbuat, Devlet’in bahşettiği ölçüde, Millet içinde serbesttir. Dolayısıyla herhangi 

bir millî mesele  serbestçe  tenkit edilebilir, ancak dinî meseleler Kilise’nin yetkisi dışında 

değildir. 

2. Matbaacı ve yazar, yazının altına isimlerini koymalıdır. 

3. Hiç kimsenin, isim verme veya ima yoluyla, Ermeni milletinin dinîne, anayasasına 

ve yönetimine hakaret etmeye, bunları alaya almaya ya da kötülemeye hakkı yoktur. 

4. Matbuatın, Ermeni milleti görevlilerini eleştirdiği takdirde, ortaya attığı iddiaları 

ispata gücü olmalıdır. Aksi halde bir görevlinin  şan  ve  şerefine halel getirecek bir yayın 

yapamaz. 

5. Patriğe, din adamlarına, ruhani veya sivil meclis üyelerine karşı matbuat yoluyla 

hakaret edilemez. 



99 

 

 
 

6. Matbuatın,  herhangi  bir  bireyin  şahsi  veya  ailevi  işlerini  yayımlayarak  tenkit 

etmeye ve yermeye hakkı yoktur. 

7.  Ermeni  Millî  Meclisi’ne  karşı  kışkırtıcı  bir  üslupla  yazılan  ve  millet  içinde 

huzursuzluk yaratmak amacıyla kaleme alınan yazılar yayımlanamaz. 

8. Ermeni milleti, mevzubahis düzenlemelere uymayanları yargılar. 

9. Ermeni milleti, bu yargılama hakkını Ermeni Millî Meclisi tarafından gizli oylama 

yoluyla seçilmiş beş üyeden oluşan bir komisyon eliyle icra eder. 

10. Matbuat Komisyonu, görevini Millî  İdare’den bağımsız olarak  icra eder; ancak 

her yasama yılı başında hesap vereceği Millî Meclis’e karşı sorumludur. 

11. Üçüncü ve yedinci maddelere muhalif davrananlar için bizzat Komisyon savcılık 

yapacak ve yazının yazar ya da matbaacısını yargılayıp ceza verecektir. Diğer maddelere 

muhalif yazılar içinse Komisyon, savcılık yapmak mecburiyetinde olmamakla beraber zarar 

gören tarafından itiraz edildiği takdirde kanunların icrasını ihmal edemez. 

12. Matbuat suçları için tanımlanan cezalar, mevzubahis suçların vehametine göre 

sırasıyla şunlardır: 

a) Verilen hükmü, hüküm  giymiş olan  süreli  yayında  ve  Ermeni milletinin Resmi 

Gazetesi’nde büyük harflerle yayımlatmak. 

b) Hükümlü yazının hem yazarına hem de matbaacısına 100 kuruştan 500 kuruşa 

kadar para cezası ödetmek. 

c) Hükümlü  yayını  iki haftadan üç  aya  kadar  kapatma  cezasına  çarptırmak.  Eğer 

hüküm giyen yayın kitap ise satıştan men etmek. 

d) Hükümlü yayını süresiz olarak yayından kaldırmak. 



100 

 

 

13. Matbuat Komisyonu, işlenen suçun ağırlığına, Devlet’in hazır ceza emsalleriyle 

karşılaştırarak karar verir. 

14. Komisyon, gazeteler ve matbuat ile doğrudan ilişkıye geçer; ancak lüzum hâsıl 

olduğunda Devlet’e de müracaat eder (Yarman, 2012: 223‐225).   

Osmanlı  Ermeni  Cemaati’nde  uygulamaya  geçmeyen  bir  Ermeni  Matbuat 

Nizamnamesi hazırlama girişimi oldukça önemlidir. Ermeni Nizamnamesi’nin hazırlanması 

ve kabulü sırasında yaşananlar cemaat içi çatışmaların ‐kilise, Amira, genç Ermeniler, esnaf 

grubu‐ dönemin basın pratiklerine yansıması gazetenin  sınırlı da olsa etkili bir kamuoyu 

aracı olmaya başladığının kanıtı şeklinde okunabilir.  

2.2.2.5. II. Abdülhamit Dönemi ve Basın  

  II.  Abdülhamit  dönemi  diğer  bir  deyişle  “İstibdat  dönemi”, Osmanlı  basın  tarihi 

içerisinde sert basın politikalarıyla ön plana çıkmış bir devrin hikâyesidir. Sansür ve jurnal 

mekanizmalarıyla  dönemin  düşün  dünyası  denetim  altına  alınmaya  çalışılmıştır. 

Abdülhamit  dönemi  basın  tarihi  üzerine  yapılan  değerlendirmelerde  ise,  ağırlıklı  olarak 

Osmanlıca/Türkçe  gazetelerinin  monografileri  ile  dönemin  ağır  basın  kanunları, 

gazetecilere  verilen  cezalar  (sürgün,  hapis,  para),  kapatılan  dergi  ve  gazeteler,  sansür 

memurlarının  fazla  iş  bilir  halleri,  para  yardımlarıyla  yurt  içi  ve  dışındaki  gazeteleri 

denetleme mekanizmaları,  jurnalcilik  uygulamaları  yer  alır.  Bu  çalışma  konularından  da 

anlaşılacağı gibi II. Abdülhamit’in ülke içindeki ve dışındaki basınla ilişkisi iktidarda kaldığı 

süre boyunca pek sıcak olmamıştır. 

Osmanlı basın tarihinde, gazeteciler ve yayınlarıyla ilgili hukuki düzenlemeler ihtiyaç 

duyuldukça ortaya çıkmıştır. Korkmaz Alemdar, kapitalist gelişmenin dışında kalmış, kendi 

ulusal  burjuvazisini  yaratamamış,  yeni  sınıfın  ürünü  olan  gazete  ve  onun  gerektirdiği 

özgürlük anlayışına sahip olmayan ülkelerdeki basın kültürünün nasıl değerlendirileceğinin 

ciddi bir sorun olduğunun altını çizer. II. Abdülhamit dönemindeki sansür pratikleri kabul 

edilemez uygulamalardır; ama bu uygulamaların  sadece Osmanlı  İmparatorluğu’na özgü 

olup  olmadığının  araştırılması  elzemdir. Dönemin  diğer  imparatorluk  ve  devletlerindeki 

gazetecilik pratiklerinin karşılaştırmalı basın tarihi çalışmalarıyla ortaya çıkartılması dünya 



101 

 

 
 

ölçeğinde gelişmelerin net bir şekilde okunabilmesi  için gereklidir (Korkmaz Alemdar’dan 

aktaran Odabaşı, 2016: 9).   

Orhan  Koloğlu,  Avrupa’nın  Kıskacında  Abdülhamit  adlı  kitabında  II.  Abdülhamit 

dönemindeki  Rusya  basını  hakkında  kısa  bir  değerlendirme  yapar.  Rusya  dışındaki  tüm 

toplumlarda dinamik, çoğulcu birer kamuoyunun ve değişik düzeylerde de olsa görece bir 

basın  özgürlüğünün  olduğunu  söyler.  Rusya,  panislavist  politikalarını  Hristiyanlığın 

koruyuculuğunu  üstlenme  bahanesiyle  Avrupa  devletlerini  ikna  etmek  için  doğrudan 

diplomatik  ilişkilerle, kamuoyunu  ikna etmek  için  ise basını ele geçirmek gibi yöntemlere 

başvurmuştu. Osmanlı İmparatorluğu’ndan çok daha katı ve kapalı bir basın rejimine sahip 

Rusya’nın, dil meselesinden dolayı kendi gazeteleri aracılığıyla diğer devletlere meramını 

anlatması pek de mümkün değildi. Çözümü gazete veya gazeteci satın almakta bulan Rusya, 

İngiltere’deki Standart’ı ve Brüksel’deki Le Nord’u ele geçirmiştir (Koloğlu, 2011: 14‐15). 

Orhan  Koloğlu,  Osmanlı  toplumunda  sansür  uygulamalarının  19.  yüzyıla  kadar 

toplumun kendi iç dinamiklerine göre şekillendiğine vurgu yapar. 19. yüzyılın hemen birkaç 

yıl öncesinde batı kökenli olarak imparatorluk topraklarında yayımlanmaya başlayan gazete 

bu  gelenekselliğin  kırılmasında  önemli  rol  oynamıştır.  Kapitalist  sistemin  taşıyıcısı  olan 

gazete geldiği toprakların sansür yöntemlerini de – basın hukuku, sınırlamalar‐ beraberinde 

ülke topraklarına taşıyacaktır. Özellikle gazetenin resmi yayın organı olmaktan çıkıp yavaş 

yavaş  gelişmeye, muhalif  bir  araç  olarak  var  olmaya  başladığı  yıllarda Osmanlı  ülkesini 

çevreleyen  imparatorluklarda  da  ciddi  sansür  uygulamaları  olduğunu  söylemek 

mümkündür.  İçlerinde  en  katı  uygulamalarıyla  dikkat  çeken  yukarıda  sözünü  ettiğimiz 

Rusya’da dışarıdan gelen yayınların ülkeye sokulması engellendiği gibi içerideki yayınlar da 

ön  sansüre  tabi  tutulurdu.  Osmanlı  devletinde  muhalif  yayınların  sesi  yükselmeye 

başladıkça,  gazeteler  ve  içeriğindeki  tenkit  dolu  yazılar  da  bürokraside,  hükümet 

cephesinde  ve  elçiliklerde  pek  de  hoş  karşılanmadı.  İlginçtir  ki,  özgürlük  bekçisi  olan 

Avrupalı devletler, elçilikleri aracılığıyla kapitülasyonları bahane ederek yayın organlarının 

kendilerine yönelttiği eleştirileri beğenmedikleri gibi o gazetelerin kapatılması  için Bâb‐ı 

Âli’yi zorlamışlardır. Koloğlu, görece bağımsızlık  ilkesini benimsemiş Almanya, Avusturya‐ 

Macaristan  ve  İtalya  gibi  ülkelerde  basın  rejimlerinin  hükümet  politikasını  onaylamaya 

zorlandığının altını çizer. İngiltere, Belçika ve Hollanda liberal rejimler olarak gözükseler de 



102 

 

 

son  kertede basının  ekonomik  kaynağından  gelen  kontrol  sisteminin devrede olduğunu 

belirtir. İmparatorluk ve cumhuriyet rejimlerinin değişimlerine göre aşırı özgürlükle sıkı bir 

kontrol  arasında  gidip  gelen  Fransa  kendi  sömürgelerinde  basını  ciddi  denetim  altında 

tutmuştur.  Fransızlar  Tunus’u  (1881),  İngilizler Mısır’ı  (1882)  işgal  ettiği  sırada  İstanbul 

gazetelerinin, bu ülkelerin sömürgelerine sokulması yasaklanmıştı (Koloğlu, 1987: 79).  

Edwin  Pears,  Mısır’da  yaşanan  olaylar  hakkındaki  haberlerin  1879  yılından 

Abdülhamit’in tahtan ayrılışına kadar Türkiye’de yayımlanan gazetelerde hiçbir şekilde yer 

almadığını Life of Abdul Hamid kitabında açıklar. O dönemin gazeteciliği hakkında bilgi verir. 

Yakınçağ  tarihine  ilişkin  bilgileri,  Türkçe  gazetelerden  okumak  neredeyse  imkânsızdır. 

Yabancıların  gazete  ya  da  o  dönemin  haberleşme  araçlarından  birisi  olan  telgraftan 

haberleri takip etmesi ise asla engellenemezdi. Ama, bu bilgiler ancak sansür memurunun 

kontrolünden  geçtikten  sonra  yayımlanabilirdi.  Yabancı  bir  imparatorluktan,  kraliyet 

ailesinden  birisi  öldürüldüğünde  haber  sadece  “bir  şekilde  aniden  öldü”  şekli  ile  yer 

alıyordu, Abdülhamit ölen kişilerin suikasta kurban gittiği bilgisinin paylaşılmasına kesinlikle 

izin vermiyordu. Bombalar atılmışsa ona dair de bir şey de yazılmıyordu. (O dönemde pek 

çok lider ve eşi öldürülmüştü.) Ermeni, Rum ya da Bulgar bir grup isyana kalkıştığında bazen 

bir paragrafla eşkıya grubunun hızla birlikler tarafından dağıtıldığı bölgede huzurun hemen 

sağlandığı yazılırdı. Genellikle de olaylar üstü kapalı bir şekilde bile  ifade edilmezdi. Yerel 

bir gazeteyi okunduğunda; örneğin, 1894 ‐ 1898 arası Ermeni katliamları ile ilgili olarak çok 

büyük olağanüstü durumlardan söz edilmez, sadece bir grup eşkıyadan söz edilirdi. Makbet, 

Hamlet,  Julia Sezar ve diğer oyunlar,  İngilizce ya da Fransızca olarak bir prensin  şiddetle 

öldürüldüğünü anlatan tüm gösteriler yasaklanmıştı (Pears, 1917: 197‐198). 

2.2.2.5.1. II. Abdülhamit ve Ermeni Basını  

Abdülhamid  ve  uygulamaları,  “Doğu  Sorunu”  ve  özellikle  de  Ermeni  sorunu 

bağlamında  dönemin  Batı  Avrupa  ülkeleri  tarafından  bilinçli  bir  biçimde  gazete  ve 

dergilerde  negatif  bir  biçimde  ele  alınmış,  ülkenin  meşruiyet  dayanağını  yıpratmayı 

hedefleyen  halkla  ilişkiler  kampanyaları  yürütülmüştür.  Ermeni  sorununu  ve  Ermeni 

olaylarının, Almanya, Avusturya, İngiliz ve Fransız karikatürlerinde nasıl işlendiğini Avrupa 

Karikatürlerinin Tasvirlerine Göre Ermeni Meselesi ve Olayları isimli makalesinde inceleyen 



103 

 

 
 

Necmettin Alkan, karikatürler aracılığıyla Osmanlı Hükümeti ve Türklerinin, Anadolu’daki 

Ermenilere  zulmedip,  Ermenileri  keyfi  olarak  öldürdükleri  savının  Avrupa  kamuoyuna 

sunulduğunu aktarır. Tek yanlı anlatımların ağırlıklı olduğu metinlerde, Türk fanatizmi ve 

Müslümanlardaki Hristiyan karşıtlığı en çok işlenen temadır. Oryantalist bakış açısıyla çizilen 

resimlerde,  “barbar”,  “cani”,  “zevk düşkünü” bir Türk  tasviri hâkimdir. Türkleri olumsuz 

figürlerle ötekileştirirken, Ermenileri din kardeşliğinden dolayı masum ve mazlum olarak 

göstermişlerdir  (Alkan,  2014). Günümüz  çalışmalarında  da Abdülhamit’in  olumsuz  imajı 

aynı şekilde kullanılmaya devam edilmektedir. Öyle ki iktidarda olduğu süre Türk basınının 

en  karanlık  dönemi  olarak  bilinir.  Şükrü  Hanioğlu,  Osmanlı’da  özellikle  Abdülhamit 

döneminde uygulanan sansür biçiminin Avrupa’da uygulanan sansür biçiminden oldukça 

farklı olduğunu vurgular. Ona göre, Osmanlı gibi modernite ithal eden bir ülkede sansürün 

oynadığı rol önemlidir. Osmanlı sansürü, Rus ve Japonya sansürleri gibi Batı ülkelerinden 

farklı  bir  denetim mekanizması  içeriyordu. Modernitenin  geleneksel  fikirleri  tamamıyla 

ortadan  kaldırmasının  önüne  geçmek  için  sansür  yaygın  bir  biçimde  kullanılmıştır. 

Abdülhamit’in  uyguladığı  sansürün  kendine  has  özelliği,  bunu  siyaset  aracı  olarak 

kullanmasından kaynaklanmıştır. Öyle ki sansür, bu dönemde “ne yazılmayacağını” değil 

“ne yazılacağını” da belirleyen bir siyaset halini almıştır (Hanioğlu’ndan aktaran Demirel, 

2007:  18‐19).  Çalışmamızın  dördüncü  bölümünde  görüleceği  gibi  Osmanlı  Bankası 

Baskını’ndan  hemen  sonra  padişah,  ülkedeki  düzeni  sağlamak  için  gazeteler  aracılığıyla 

olaylarla ilgili tebligatlar yayımlatmıştır. Bu tebligatlar, Zaptiye Nazırlığı tarafından kaleme 

alınmış ve olan bitenler karşısında halkın sükûnetle davranması istenmiştir.  

Zakarya Mildanoğlu, Osmanlı Ermeni basınına uygulanan sansürün iki ana kaynağı 

olduğuna dikkat çeker. İlki, Osmanlı Ermenilerinin maruz kaldığını iddia ettiği katliam, talan 

ve  haksız  vergilendirme  haberlerine  diğeri  de  Ermeni  cemaatinin  kendi  içindeki  güç 

odaklarının onaylamadıkları gelişmeleri anlatan yayınlarına yönelik sansür uygulamalarıdır. 

Özellikle Abdülhamit döneminde yaşanan  siyasal gelişmelere paralel bir biçimde Ermeni 

basını,  geçici  yayın  durdurma,  kapatılma,  gazetecilerinin  hapse  atılması  ya  da  sürgüne 

gönderilmesi gibi cezalarla karşı karşıya kalmıştır (Mildanoğlu, 2014: 284‐286). Bu noktada 

hatırlanması  gereken  önemli  bir  konu  19.  yüzyılın  ikinci  yarısından  itibaren  Osmanlı 

İmparatorluğu’nun  ağır  yaptırımlar  içeren  basın  politikalarının  sadece  Ermeni  basınına 



104 

 

 

yönelik olmadığıdır. Dönemin pek çok muhalif yayın organı uygulanan cezalardan payına 

düşeni almıştır. 

Nadir Özbek, Modernite, Tarih ve İdeoloji: II. Abdülhamid Dönemi Tarihçiliği Üzerine 

Bir Değerlendirme başlıklı makalesinde, Habermas’ın kamusal alan tartışmasının Osmanlı 

tarihi kapsamındaki kullanış biçimini kritik eder. Habermas’ın formüle ettiği kamusal alan 

kavramında aile  ile devlet arasında burjuva  liberal bireyin rasyonel siyasi bir özne olarak 

kendisini kurduğu ve burjuva siyasetin şekillendiği bir zemindir. O yüzdendir ki kamusal alan 

sivil toplum kavramları Avrupa kültürüne ait kavramların güçlü devlet ve cemaat kültürün 

belirleyici olduğu  toplumları anlamaya yardımcı olmaz  şeklinde  itirazlar yükselmiştir. Bu 

itirazlara  yeni  itirazlar  ile  karşılık  verip  kamusal  alan  kavramını  burjuva  liberal  özünden 

önemli ölçüde uzaklaşıp kavrama toplumsal sınıf ve grupları bütün çeşitliliği ve karmaşıklığı 

içinde kuşatan geniş, çoğul, uzlaşmaya açık ama çatışma barındıran, rasyonel olmayan bir 

siyaset  zemini  olarak  yeni  bir  anlam  verilmiştir.  Özbek,  Abdülhamid  dönemi  ile  ilgili 

çalışmalarında, kamusal alan kavramını, padişahın siyasi otoritesinin kurulduğu ve kitlelerin 

siyasete  katılmasının, Abdülhamid’in  siyasi  kurgusu  dahilinde  gerçekleştiği  ölçüde  siyasi 

rejimin meşrutiyetinin tahkim edilmesine hizmet eden siyaset zemini olarak tanımlamıştır 

(Özbek, 2014: 84‐85). Elizabeth Frierson, Unimagined Communities: Women and Education 

in  the  Late  Ottoman  Empire  1876‐1909  isimli  doktora  tezinde  (1995),  Abdülhamit 

dönemindeki  yaygınlaşan  kadın  dergilerini  inceleyerek  kamusal  alanın  alt  ve  orta  sınıf 

eğitim  görmüş  kadınları  da  kapsayacak  şekilde  genişlediğini  göstererek,  kamusallığın 

insanlara  sunduğu  imkânların  dönemin  patriarkal  ve  otokratik  siyasi  kültürü  tarafından 

koşullandırıldığının  altını  çizmiştir.  Frierson  çalışmasında  Batı’daki  anlamıyla  kullanılan 

kamusal alan kavramını dışlamıştır (Özbek, 2004: 81). 

Abdülhamit döneminde matbuat kapitalizminin doğup geliştiğini  söylemek yanlış 

olmaz. II. Abdülhamit döneminde 1881 yılında matbaacılığın özel sektör olarak geliştiği bir 

dönemde matbaa ve aletlerinin ithal gümrük vergisinden muaf tutulması bu iddianın yanlış 

olmadığını göstermek açısından önemlidir. Çok sayıda Ermeni vatandaş matbaa açmak için 

ruhsat  talebinde  bulunmuştur.  Sinan  Çetin’in,  II.  Abdülhamid  Dönemi  İstanbul’unda 

Kitapçılar ve Katalogları 1884‐1901 başlıklı yüksek lisans tezi, bize yeni kurulan bu piyasanın 

ne kadar da önemli olduğunun kanıtlarını  sunar. 1884 yılından  itibaren Kitapçı Arakel’in 



105 

 

 
 

önderliğinde meta olarak kitap basma ve bunun Osmanlı okuru için yaygınlaştırılması adına 

oynadıkları rol çok önemlidir. II. Abdülhamid döneminde basılı materyallerin sayısında ve 

çeşitliliğinde  gözlenen  artış,  basılı materyalle  uğraşan  ticari  girişin  farklı  bir  kolu  olan 

kitapçıların  sayısını  da  arttırmıştır  (Çetin,  2010:IV). Murat  Cankara’nın  ve  Günil  Özlem 

Ayaydın Cebe’nin doktora  tezlerinde, 19. yüzyılın son döneminde Osmanlı Ermenileri ve 

Müslüman/Türkleri  arasındaki  kültürel  etkileşimi  gazetecilerin  ve  yazarların  anı  ve 

kitaplarından  yola  çıkarak  tartışırlar.  Ayaydın  Cebe’ye  göre,  Türkçe  edebiyat  alanında 

cemaatler arasındaki etkileşim ve alışverişler bugün sanılandan çok daha fazladır. Bu sadece 

yazarlıkla  sınırlı  değildir, matbaacılık,  yayıncılık,  kitapçılık,  çevirmenlik  gibi  etkinliklerin 

oluşumunda iletişimin varlığı çok net ortaya çıkar (Cebe, 2009: 283). 

Yine  bu  tezlerde,  matbuat  dünyasında  oluşmaya  başlayan  kapitalist  ilişkilerin 

gündelik hayattaki örneklerine dikkat çekerler. Ahmet İhsan Tokgöz, Eski Babıâli kitapçıları 

ve  Şemseddin  Sami  Bey’in  kamusu  başlıklı  anısında,  Babıâli  yokuşundaki  matbuat 

hayatından söz eder: 

(…) Caddede “Esad Efendi Kütüphanesi” diye tek bir Türk dükkânı vardı. Dükkânın 
sahibi  hâkimlikte  bulunmuş,  bilginlerdendi.  Abdülhamid  çok  geçmeden  zavallıyı 
sürgüne gönderdi. Hürriyet’in (II.Meşrutiyet) ilanından sonra dönüp dükkanını açtı 
ve Basiret”çi Ali Efendiyle birleşti. Fakat ikisinin de ömürleri yetmemişti. Esad Efendi 
Kütüphanesi’nden  başka,  kitapçılar  Ermeni’ydi.  Hepsi  kardeş  olan  Kayseriyeli 
(Kayserili) Kaspar, Ohannes ve Kirkor’un üç dükkânıyla kitapçı Aleksan ve kitapçı 
Arakel  bunların  en  meşurlarıydı.  Arakel,  yazar  ve  çevirmenlerden  esir  alır  ve 
yayıncılık  yapardı.  Sonraları  diğerleri  de  yaptılar.  Sabah’çı  Mihran  da  ben 
mektepteyken Şemseddin Sami’nin Fransızcadan Türkçeye kamusunu (sözlüğünü) 
basmıştı (Tokgöz, 2012: 38‐40). 

  İstanbul’da  yayıncılık  faaliyetlerinin  arttığı  bir  dönemde Ahmet  İhsan  Tokgöz’ün, 

Matbuat Hatıralarım’da, dönemin çevirmen‐matbaacı‐kitapçı ilişkisini çok daha iyi okunur 

(Cankara, 2011: 201).  İlk tercüme ettiğim roman ve Ahmet Mithat Efendi’yle  ilk görüşme 

başlıklı  anısında  Tokgöz,  matbuat  kapitalizminin  nasıl  işlediğini  kendi  çevirmenlik 

hikâyesinden yola çıkarak anlatır: 

Arkadaşlar mektepte  küme  küme  toplandıkça  istikbalimizden,  içine  atılacağımız 
hayatta  yapacağımız  şeylerden bahsediyorduk. Artık  sınıfta benim adım  çıkmıştı; 
bana “Mütercim İhsan” diyorlardı. Çünkü Vagabond ismindeki bir romanı Bir Serseri 



106 

 

 

başlığıyla mektep  tatilinde  tercüme  etmiş;  Beyazıt’ta  tramvayın  durduğu  yerde 
dükkânı  bulunan,  Asır  Kütüphanesi  sahibi,  “tâbi‐i  gayyur”  (çalışkan  yayıncı)  diye 
tanınan Kirkor Efendi’nin eliyle bastırıp ortaya çıkarmıştım. Kitapçı Kirkor romanı, 
garip  bir  tesadüf  olarak  ömrümde  ilk  gördüğüm  matbaada,  yani  Matbaa‐i 
Askeriye’de  bastırmıştı.  O matbaadan  getirilen  nemli  ilk  prova  kâğıtlarını  bana 
verdikleri vakit, içimde öyle bir tatlı çarpıntı duymuştum ki, tarif edemem. Roman 
forma  forma  çıkarılmıştı;  yayıncım  Kirkor  durumdan  memnundu.  Galiba  epey 
satıyordu ve ben iki sütunlu sayfalardan oluşan tercümemin 16 sayfasına kırk kuruş, 
şimdiki parayla dört lira çeviri hakkı alıyordum (Tokgöz, 2012: 43‐44). 

Kitapçı Kirkor Efendi’nin, izini bu kez de Ahmet Rasim’in yazılarında süreriz. Münir 

Süleyman Çapanoğlu, Basın Tarihine Dair Bilgiler ve Hatıralar (1962) adlı eserinde, önemli 

yazar  ve  gazetecilerin  Osmanlı  basın  tarihine  ilişkin  makalelerini  derlemiştir.  Ahmet 

Rasim’in Matbuat Tarihinden Bir Nokta Daha isimli yazısında Ermeni kitapçı Kirkor Efendi’ 

den dönemin gazetecilik ve kitapçılığına ilişkin bilgi edinîriz. Kirkor Efendi, 1881 yılından beri 

Ahmet  Rasim’in  tanıdığı  bir  kitapçıdır.  “Yeni  kitapçılık”  adındaki  dükkânıyla  döneminin 

bilinen  esnaflarından  biridir.  Dükkânının  yanmasından  sonra  bu  işi  bırakmak  zorunda 

kalmıştır. Ahmet Rasim, Kirkor Efendi ile tanıştığı dönemde Osmanlı okuruyla ve matbaacılık 

faaliyetleri hakkında  ilgimizi çekecek bir yorumda bulunur. “Kirkor Efendi karşıma oturur 

oturmaz, eski medeniyetin artakalmış eserlerinden birine tesadüf etmiş gibi sevinçli sevinçli 

seğirttim. O devrin muharrirliği bile hususi bir  şiara malik  idi. Yeni yeni matbaalar açılıp 

işliyordu.  Her  hafta mecmualar,  kitaplar  neşrediliyor.  (Gençlik) mekteplerden  doğruca 

kitaplara gidip geliyordu ”  (Çapanoğlu, 1962: 46). Ahmet Rasim, Kirkor Efendiyle yaptığı 

sohbetten  Osmanlıdaki  gazetecilik  pratiklerine  ilişkin  de  ilginç  bir  bilgi  öğrenir.  Kirkor 

Efendinîn kitapçılığa “gazete müvezziliğinden” gelmiş olduğunu ve Kayseri’den gelen tüm 

Ermenilerin memleketten bu iş için geldiklerini anlatır.  

“−Peki kitapçılığa nereden başladın? 
 −Gazete müvezziliğinden!... 
−Durdum. Hiç hatırıma gelmemişti.  
−Müvezzi mi idin? 
−Hangimiz değildik. (Arakel), (Kasbar), kardeşim (Ohannes Ferit) ne idiler? Hepsi 
müvezzi…  (Arakel)  köprü  başında  (Kasbar)  ile  (Karabet)  de Bayazıt  tarafından 
bulunurlarmış (Sonradan, devrin ön planda gelen kitapçılarından oldular. Hepsi 
de…  Türk  Maarifine  hizmet  etmişlerdir.)  sonradan  (Kasbar)  Efendi  benimle 
(Ohannes)  i memleketten getirtti müvezzi yaptı. Biz  ta  (Yedikule) dışarısındaki 
(Kazlıçeşmeye) kadar giderdik.  
−Bak ben, bunları bilmiyordum. Sonra? 



107 

 

 
 

−Bizim  geldiğimizde  rahmetli    (Kasbar) efendi  (Ferah)  apartmanı  tarafında bir 
dükkânda  kitapçılık  ediyordu.  O  zaman  bu  apartmanda  yoktu  ya.  Sonradan 
(Karabet) efendi ile ortak oldu. Şimdi tütüncü dükkânı olan ve eski zaptiye sokağı 
denilen  (Ebusuut)  caddesinin  karşısındaki  sokağın  başındaki  dükkanı  açtılar. 
(Arakel) de kitapçı idi” (Çapanoğlu, 1962: 46‐47).   

Arsen Yarman, Ermeni Yazılı Kültürü adlı çalışmasında, Raymond Kevorkyan’ın Les 

Imprimes  Armeniens  isimli makalesinden  alıntı  yaparak,  Osmanlı  Devleti’ndeki  Ermeni 

milletinin  18.  yüzyıldan  itibaren  kitapçı  ve  ayak  satıcısı  olarak  yürütmüş  oldukları  kitap 

dağıtım işleri hakkında bilgi verir. Osmanlı topraklarında kitap ve gazete dağıtımı konusunda 

bilinenlerin  oldukça  sınırlı  olduğunu  söylememiz  gerekir.  16.  ve  17.  yüzyılda Avrupa’da 

kitaplar, papazlar tarafından dağıtılırken; 18. yüzyıldan  itibaren  farklı kişi ve kurumlar da 

devreye girmeye başlar.  İstanbul’da da kitapçı, matbaacı ve çoğu kez yayıncılık  faaliyeti, 

istisnasız  tek ve aynı kişi  tarafından gerçekleştirilirdi. Hatta öyle ki, yazar da kârdan pay 

almak  için matbaacıyla ortak olurdu. Yayıncı‐matbaacı‐kitapçı küçük atölyesinde ürettiği 

yayınların  dışında  dinî  kurumlarca  ve  okullar  tarafından  basılan  kitapları  da  satardı. 

Manastır ve mektep matbaaları ise kendilerine bağlı bir okur pazarının olmasından dolayı 

daha şanslıydılar. 18. yüzyıldan itibaren bu dağıtım şekline ayak satıcılığı olarak adlandırılan 

yeni bir  sistem daha eklenmiştir. Müslümanların binmesine  izin verilen at, Hristiyanlara 

yasaklandığı  için  katır  üzerinde  köy  köy  dolaşan  seyyar  satıcılar  ortaya  çıkmıştır.  Yurt 

dışından getirilen bir  iki parça kumaşın, dikiş malzemelerinin yanında Venedik,  İstanbul, 

Moskova’dan  getirilen  kitaplar  da  satılan  malzemeler  arasındadır.  Mevsim  şartlarının 

olanak  verdiği  şekilde  işleyen  bu  sistem  küçük  perakendecilik  şeklinde  ilerlemektedir. 

Piyasa  da  ayak  satıcılar,  papazlar  ve matbu  kitap  dağıtıcıları  adilane  bir  biçimde  işleri 

yürütmüşlerdir. Ayak satıcıları daha çok eğlence, masal, bulmaca kitaplarıyla, salname, ilahi 

kitaplar ve dua çizelgeleriyle Ermenice İncil ve Tevrat dağıtırlardı. Özellikle Mıhitarist örgütü 

sistemli  olarak  dağıtım  işlerini  gerçekleştirmiştir.  18.  yüzyılda  Venedik’te  yayımlanmış 

kitapların dağıtımı ve satışını yapanlar İstanbullu Vartaped ailelerdir. Mıhitarist pederler bu 

kişiler  aracılığıyla  Venedik’teki  kitap  piyasasını  ele  geçirmiştir. Mıhitarist  pederler  aynı 

zamanda Osmanlı ülkesindeki misyonerlerden de  kitap dağıtım  işinde  yararlanmışlardır. 

Misyonerler,  mezhebin  son  çıkan  yayınlarını  yanlarında  götürürlerdi  (Kevorkian’dan 

aktaran Yarman, 2012: 148‐149).  

 



108 

 

 

2.2.2.5.2. Sansür ve Hukuki Uygulamalar 

Server  İskit, Osmanlı basın  tarihinde matbuat  için 1909  yılına  kadar  geçerli olan 

kanunun  Sultan Abdülaziz döneminde  Fuat Paşa  sadrazam  iken  yapılmış 1864  yılına  ait 

Matbuat  Nizamnamesi  olduğunun  altını  çizer.  1864  tarihli  nizamnamede  de  gazete  ve 

dergilerin sansürü için bir ima bile mevcut değildir (İskit, 1943: 97). 1867 yılındaki Ậli Paşa 

Kararnamesi günümüzün kanun hükmündeki kararnameleri gibi 12 Mart 1867 tarihindeki 

Girit Sorunu nedeniyle basına sansür getirmiş düzenlemedir. Buna göre: 

(…)  basın  ve  yayının  genel  düzeltim  ve  gelişmeye  tam  bir  araç  ve  hükümetin 
çalışmaları hakkında bile yararı olabileceği düşüncesiyle, devlet, bunların fikirlerini 
bir  dereceye  kadar  serbest  bırakmak  isteğinde  bulunmakla  birlikte,  gazetelerin 
varlık  sebepleri  ve  hayırlı  görevleri,  fikirleri  birleştiren  ve  yararlı  şeylere  hizmet 
olduğu halde, birçok uydurma ve yalanla  zihinleri bulandırmakla ve  sonuçta halk 
arasında çatışmayı zorlayan bir yola gitmelerine aldırışsız gözle bakılması hükümetin 
görevine aykırı olacağından ve şu durumun yüce padişahlık tarafından düzeltilmesi 
(Osmanlı) uyruklarının ve ülkenin durumu ve gelişme ve bayındırlık sağlanması için 
her zamankinden çok elden gelenin esirgenmediği bir sırada ortaya çıkıp sürmesi bir 
kat daha üzücü olduğundan, güvenlik ve düzenin korunması esasına dayanılarak, bu 
kurala uymayan gazete ve dergilerin bütün devlet ve tüm millete dönük zararlarının 
önlenmesi  yönünden,  basınla  ilgili  düzenlemelerin  hükümleri  dışında  olarak, 
hükümetçe  cezalandırma  işlemlerine  ve  koruyucu  önlemler  alınmasına  karar 
verilmiştir (….) (Kabacalı, 1990: 30‐31). 

 Artan  muhalif  yayınlar  sonucunda  Mahmut  Nedim  Paşa’nın  son  sadrazamlığı 

sırasında, 11 Mayıs 1876 tarihinde yeni bir sansür kararnamesi daha hazırlanır. Bir önceki 

kararnamedeki kurallar yeterli görülmediğinden yeni kurallar getirilmiştir. Buna göre;   

Matbuat  İdaresi  Osmanlı  basınının  içeriğini  dikkatlice  takip  etmekte  olup 
gerektiğinde  kapatma  cezası  veya  tamamen  kapatma  cezaları  uygulanmaktadır. 
Ülkenin içinde bulunduğu bu hassas ortamda, gazetelerin tamamen kontrol altına 
alınması gerekmektedir. Bundan böyle ülkenin her yanında yayımlanan gazeteler, 
basılmadan önce incelenecek ve bu işi İstanbul’da Matbuat İdaresi, eyaletlerde de 
yerel idarenin tayin edeceği bir memur yapacaktır (İskit, 1939: 50). 

23 Aralık 1876 tarihinde Kanun‐ı Esasi’nin  ilanıyla birlikte 12. maddeyle “Matbuat 

kanun dairesinde  serbesttir” hükmü yer almıştır. Yine Kanun‐ı Esasi’nin 113. maddesine 

göre,  devletin  herhangi  bir  bölgesinde  ihtilal  ihtimali  görülür  ise,  hükümetin  o  bölgede 

geçici  olarak  sıkıyönetim  ilanına  hakkı  vardır.  Yine  hükümetin  emniyetini  ihlal  ettikleri 



109 

 

 
 

saptanan  kişilerin  yurtdışına  sürgün  etme  hakkı  bu  yasaya  göre  padişahın  yetkisine 

verilmiştir.  Sadrazam Mithat Paşa, 5  Şubat 1877  tarihinde  görevinden uzaklaştırılmıştır. 

Abdülhamit,  meclisi  açarken  yapmış  olduğu  konuşmada,  “Matbuat  Kanunu”nun 

hazırlanması  gerektiğini  vurgulamış,  bu  açıklama  sonrası  bir  tasarı  bile  hazırlanmıştır. 

Tasarının  birinci  bölümünde matbaa  açma  şartları,  ikinci  bölümde  süreli  yayınlarla  ilgili 

düzenlemeler,  üçüncü  bölümde  de  basın  suçlarına  ilişkin  uygulanacak  hükümler  yer 

almıştır. Meclis’te  tartışılan  tasarıya mizah  yayınlarıyla  ilgili uygulamalar da  eklendikten 

sonra kabul edilmiştir. Ama bu kadar uğraş verilen yasa yürürlüğe konmamıştır (Kabacalı, 

1990: 49‐50). 1864 yılındaki nizamname, Abdülhamit’in  iktidarı boyunca yürürlükteki tek 

basın kanunu olmuştur. Bununla birlikte II. Abdülhamit, 2 Ekim 1877 tarihinde İdare‐i Örfiye 

Kararnamesi ile sıkıyönetim ilan etmiştir. 1882 yılında da eskiden siyasi olmayan yayınlar da 

tehlikeli sınıfına dâhil edilerek sansürden geçmeye başlamıştır. Aslında 1857 yılından beri 

her  çeşit  kitap  ve  risaleler  kontrolden  geçirilirdi  ama  asıl  kontrol  mekanizmasının 

sertleşmesi  Abdülhamit  döneminde  gerçekleşmiştir.  Öyle  ki  1878  yılında  Matbuat 

Müdürlüğü’ne  bağlı  Abdülhamit  yanlısı  adamlardan  oluşan  bir  sansür  heyeti  bile 

oluşturulmuştur.  Basın  tarihinde  bu  sansür  heyetine  ilişkin  pek  çok  komik,  akıl  almaz 

hikâyeler mevcuttur  (İskit, 1943: 97‐98). 1857  tarihli Matbaa Nizamnamesi ardından 22 

Ocak  1888  tarihinde  yeni  bir Matbaalar Nizamnamesi  hazırlanmış  o  da  19  Aralık  1894 

tarihinde tekrar değişmiş, 29 Temmuz 1909 tarihli Matbaalar Kanunu’na kadar yürürlükte 

kalmıştır (Demirel, 2007: 34‐39). 

2.2.2.5.3. Sansür Uygulamaları 

Abdülhamid  dönemindekinde  gazeteler  ve  gazetecilik  pratikleri  hakkında  İhsan 

Şeref’in yaptığı açıklama önemlidir: 

Gazeteler, onları yazan gazeteciler bu gidişatın fena bir gidişat olduğunu bilirlerdi. 
Fakat bu fenalıklara dair gazeteler yine bir tek kelime yazamazlardı. Yazamadıkları 
şöyle dursun sahifalarını hep dualarla senalarla doldururlar ve memleketimizi güya 
cennetten bir numune  inmiş gibi halka  inandırmaya uğraşırlardı  (İhsan  Şeref’ten 
aktaran Ebru Boyar, 2006: 417).  

 Osmanlı’nın matbuat rejimi ve politikaları üzerine pek çok sayıda eser vermiş olan 

Server İskit de, Abdülhamit dönemi basın atmosferini şöyle açıklar: 



110 

 

 

(…) padişahlar devrinde matbuat rejimi daima padişahların keyfine uydurulmak ve 
susturulmak istenmiştir ve hele Hamit zamanında kasten tayin edilen cahil kontrol 
memurları, fikir âlemimizde, vicdani de olsa hiçbir mesuliyet tanımadan bilâperva 
her türlü tahribatı yapmışlardı onlarca her şey muzırdı hatta ilim ve fen bile muzırdı. 
Muzır her şey daima muzırdı, beyaz kâğıt, tabı âlâtı, hatta mürekkep ve kalem dahi 
muzırdı ve matbu her kağıt, evrak muzırdandı (İskit, 1943: 98). 

Abdülhamit  döneminde  ilk  basın  sansürü,  1878’de  Sıkıyönetim Nizamnamesinin 

uygulanması  ile  başlamıştır.  Önceleri  sadece  siyasal  gazeteler  sansürden  geçerken, 

1882’den itibaren tüm gazeteler sansürden payına düşeni almaya başlamıştır. İmparatorluk 

sınırları içerisinde ve dışarısında yayımlanan Türkçe ve yabancı dildeki her türlü gazete ve 

kitaplar,  sansür memurunun  kontrolünden  geçmeye  başlamıştır  (Topuz,  1996:  36).  Bu 

devirde sansür memuriyeti önem kazanmış, padişahın güvenini kazanmış kişiler bu sistemin 

içerisinde yer alabilmiştir (Jeltyakov, 1979: 101). Arda Odabaşı tarafından Türkiye’de Sansür 

Eğlenceleri  ismiyle yayımlanan kitap,  II. Abdülhamit dönemindeki sansür uygulamalarının 

günlük yaşamdaki haliyle traji‐komik yanlarını okuyucuyla paylaşır. Bu çalışma, Fatmagül 

Demirel’in Osmanlı  Arşivleri’ndeki  belgeler  üzerinden  hazırlamış  olduğu  II.  Abdülhamid 

Döneminde  Sansür  isimli  çalışmasını  aslında  tamamlar  niteliktedir.  Demirel,  kitabında, 

Abdülhamid  dönemindeki  iç  ve  dış  basındaki  gazetelere,  gazete  sahiplerine,  kitaplara, 

sansür  heyetlerine,  elçilerin  faaliyetlerine,  gazetelerin  ülkeye  girişine  kadar  uygulanan 

denetim mekanizmaları ve sansür hakkında ayrıntılı bilgiler vermektedir. Bu belgeye dayalı 

tarih,  Odabaşı’nın  Osmanlıca’dan  transkripsiyonunu  yaptığı  ve  Türkçeleştirdiği  çalışma 

sayesinde dönemin basın kültürünün okuyucunun zihninde de somutlaşmasını sağlamıştır. 

1894 yılında Osmanlı ülkesine gelen  Jacques Loria  (takma  ismi Comte de Persingnac’dır) 

tarafından kaleme alınan bu çalışma, Paris’te La Revue dergisinde Fransızca yayımlanırken; 

Kahire’deki Jön Türk gazetelerinden Şûrâ‐yı Osmanî’de de tefrika edilmiştir (Odabaşı, 2016: 

13‐17). Kitapta geçen Abdülhamit döneminde uygulanan sansür biçimlerine dair birkaç kısa 

hikâyeden  bahsetmek  olayların  daha  net  anlaşılmasını  sağlayacaktır.  Trenle  Paris’ten 

İstanbul’a  seyahat  eden  kişinin  sözlüğünde  “T”  harfiyle  başlayan  bölümdeki  Türkiye 

maddesinin  gümrük  memurları  tarafından  kopartılıp  alınması,  o  dönemde  basılan 

sözlüklerin  bomba,  anarşi  gibi maddelerinin  silinmesini  anlatan  pek  çok  örnekle  birebir 

uyuşmaktadır  (Odabaşı,  2016:  75‐76).  Şirketi  adına  Türkiye’ye  seyahat  eden  tek  kelime 

Türkçe bilmeyen Alman tüccarın gazete kâğıdına sarılı tavuğunun yağlı paketine sırf gazete 

diye  gümrük  memurunca  el  konulması  ve  yabancıya  “Bir  gazete  ha?  Bilmiyor musun 



111 

 

 
 

Osmanlı memleketlerine gazete  sokmak  yasaktır”  şeklinde  verilen  yanıt,  komik olmanın 

ötesinde  gerçekten  trajiktir  (Odabaşı,  2016:  76‐77).  Yazara  göre,  gazetelerde  haber 

yapılmayacak  konulardan  biri  de  mahkeme  haberleridir.  Hükümet  tarafından  zorunlu 

kılınan  bazı  davalar  dışında  gazeteler  siyasi  olsun  olmasın  yargılamalara  dair  bir  şey 

yazamazdı ve hikâyeyi şöyle sürdürür: 

O halde, Tükiye gazeteleri ne yazabilir? Mademki politikadan, dinlerden, hükümet 
memurlarından,  mahkemelerden,  refahtan,  iktisattan,  edebiyattan  bahsetmek 
yasaktır, bu gazeteler sayfalarını ne ile doldururlar? Diyeceksiniz. Değil mi? Yazılacak 
şey  çok!  Rıfat  Bey’in  bana  vermiş  olduğu  cevabı  unuttunuz mu?  Köpeklerden, 
yağmurdan  (Ağustos’ta  olmamak  şartıyla),  güzel  havadan  (mehtapta  olmamak 
şartıyla), padişahın memurlarından (onları methetmek ve kibirlendirmek şartıyla) ve 
daha bu gibi birçok şeylerden bahsedebilirler (Odabaşı, 2016: 91).  

Yazı  işleri müdürleri, gazeteye girecek tüm yazıların provalarını her akşam sansür 

kuruluna göndermişler, burada sansür memurları bu yazıları kontrol edip, gerekli görülen 

kelime,  cümle,  paragraf  çıkarıldıktan  sonra  geri  yollamışlardır.  Sansür  memurunun 

gazetelerden  attığı  bölümler,  çoğu  zaman  düzenlemeler  için  vakit  kalmadığından  beyaz 

boşluklar halinde bırakılmıştır. Akşin, bu dönemden bahsederken sansür memurlarının ne 

olur ne olmaz diye Abdülhamit’ten daha kuruntulu davranmak zorunda kaldığını söyler. Bu 

dönemin diğer bir özelliği gazetelerin ve dergilerin dizgi yanlışları, kullandıkları kelimeler 

yüzünden  sık  sık kapatılışıdır. Öyle ki devletin  resmi gazetesi olan Takvim‐i Vekâyi, dizgi 

yanlışlığı yüzünden 1890’dan 1908’e kadar yayımlanmamıştır (Akşin, 2006: 38). Berkes, bu 

dönemde kullanılan dile karışılmasını, halkların dilsizleştirilmesi, beyinlerin  çember  içine 

alınmasını rejimin devlet  idaresini kolaylaştıran yöntemleri olarak görür. Millet, hürriyet, 

murat, Reşat, vatan, dolap, yıldız, ihtilal, anarşi, rüya, dinamit, müsavat, adalet, istikbal, Jön 

Türk,  buhran,  miting,  gibi  sözcükler  bu  devirde  kullanılması  sakıncalı  kelimelerden 

bazılarıdır (Berkes, 2005: 350).  

Niyazi Ahmet Banoğlu’nun, 13 Kasım 1955 tarihinde Dünya gazetesinde başlayan 

Abdülhamit  Devri  Basın  Rezaletleri  isimli  yazı  serisinde,  dönemin  sansür  uygulamaları 

ayrıntılı bir biçimde ele alınmıştır: 

Gazeteleri  para  ile  satın  almak,  bir  harfin  yanlış  çıkmasıyla  gazete  kapamak, 
Abdülhamit devrinde adi ahvaldendi. Bütün vesikalarıyla umumi tarihimiz gibi, gene 



112 

 

 

bütün vesikalarıyla bir basın tarihimiz bugüne kadar yazılmamıştır.  Umumi tarihimiz 
yazılamamıştır, çünkü imparatorluk devri vesikaları henüz tasnif bile edilememiştir. 
Basın tarihimiz yazılamıyor, çünkü ya birçok vesikalar dağınık ve hususi ellerdedir 
yahut mühim bir kısmı, gene arşivlerde uyumaktadır  (Dünya, 13 Kasım 1955).   

Sadrazam Tahsin Paşa da, Abdülhamit’in basın ile ilgili düşüncelerini Yıldız Hatıraları 

adlı  eserinde  aktarma  fırsatı  bulmuştur.  Padişaha  yakın  isimlerden  birinin  ağzından 

dönemin basın politikalarına  ilişkin açıklamalar değerlendirmemize  ışık tutması açısından 

oldukça yararlıdır:  

Sultan  Hamit,  matbuata  çok  ehemmiyet  verirdi.  Dâhilde  olsun,  hariçte  olsun, 
gazetelerin  neşriyatını  dikkat  ve  alaka  ile  takip  ederdi.  Dâhilde  intişar  eden 
gazeteleri sansür ile kayıt altında tutabilmek mümkündü. Ancak Avrupa’da çıkan ve 
gerek mensup oldukları hükümetler, gerek hitap ettikleri efkarı umumiye üzerinde 
icra‐ı  tesir eden  gazetelere  karşı  yapacak bir  şey olmadığından bunları  yakından 
takip ettirir, bunların neşriyatına muhtelif suret ve vasıtalarla cevap verirdi. Ecnebi 
gazeteleri içinde bilhassa ehemmiyet verdiği şunlardı: Tymis, Tan, Kölnişe, Çaytung, 
Tribüna,  Standard.  Bu  gazetelerin  siyasi  makale  ve  mütalaaları  günü  gününe 
tercüme ve takdim olunurdu. Bunların içinde tashihe muhtaç gördüklerine ve cevap 
verilmek icap edenlere matbuat‐ı ecnebiye müdürü, saray mütercimleri, bazı maruf 
muharrirler  vasıtasıyla  lazım  gelen  cevapları  tanzim  ve  neşrettirirdi.  Avrupa 
gazetelerinden  bazılarının  İstanbul’daki  muharrir  ve  muhabirleri  saraya  davet 
olunarak muhtelif  suretlerle  taltifleri  unutulmazdı.  Bu  siyasetten  hayli  faydalar 
görülmüş, birçok makaleler muvafık surette yazdırılmıştı.  

Sultan Hamit,  şehzadeliği zamanında  intişar eden Ceride‐i Havadis, Tasvir‐i Efkar, 
Basiret,  Çaylak,  Çıngıraklı  Tatar  vesaire  gibi  gazetelerin  serbest  neşriyatı  halk 
üzerinde ruhi tesirler yaptığını bilirdi. Esasen dâhili politika işleriyle daha o vakitten 
meşgul  olan  ve muhtelif mahfil  ve  eşhasa  ile  sık  sık  temasta  bulunan  Şehzade 
Abdülhamit  Efendi  bu  gazetelerin  neşriyatına  yabancı  değildi.  Bunların 
muharrirlerini dairesine davet eder, kendileriyle gizlice görüşürdü. O zaman yabancı 
memleketlerde intişar eden ve aleyhimizde neşriyatta bulunan Avrupa gazetelerini 
de meşhur kıraathane  sahibi Sarafim Efendi ve kitapçı Elmino vasıtasıyla getirtip 
okurdu.  

Matbuat yoluyla efkâr‐ı umumiye üzerinde müessir olmuş olan Abdülhamit Efendi 
saltanata geçtiği zaman bu hususta hayli tecrübe edinmiş bulunuyordu. Binaenaleyh 
kendi  saltanatı  zamanında  bu  kabil  neşriyata  cevaz  vermeyeceği  ve  ilk  fırsatta 
matbuat  hürriyetini  takyit  ve  hatta  kaldıracağı  tabi  idi.  Mamafih  saltanatın  ilk 
senelerinde matbuatın elinden hürriyeti almakla  işe başlamayı muvafık  ihtiyat ve 
basiret görmemişti.  

Bu  itibarla  birkaç  sene matbuatı  serbest  bırakmıştı.  Ancak  bu  serbesti  anbean 
kuvvetlenmekte  olan  muafiyet  idare  ile  bir  arada  yürüyemeyeceğinden  305 
tarihinden  itibaren  sansür  usulüyle  şiddetlendirmeğe  başlandı.  Rıdvan  paşanın 
Dâhiliye Müsteşarlığı zamanında büsbütün korkunç bir  şekil aldı. Bir aralık o hale 
gelmişti ki, gazetelerde hükümdarın fikirlerine muhalif yazılar şöyle dursun, tertip 



113 

 

 
 

hataları bile gazete sahipleri için tehlikeyi davet eder olmuştu. Dâhiliye Nezaretine 
bağlı idiyse de hakikaten saraydan emir alır ve saraya hesap verirdi. Birçok işgüzarlar 
da sık sık gazeteler hakkında jurnaller verirler her hangi bir gazetede intişar eden bir 
makale,  bir  fıkra,  hatta  bir  kelimeden  türlü  türlü  manalar  çıkararak  vehim  ve 
vesveseyi tahrik ederlerdi (…) (Tahsin Paşa, 1999).  

Abdülhamit’in yöntemlerinden bir diğeri de basını kendi  lehine çevirmek  için kimi 

gazetelere  para  yardımında  bulunmasıdır.  14  Kasım  1955  tarihinde  Banoğlu’nun  arşiv 

belgelerine dayanarak kaleme aldığı yazı oldukça önemlidir: 

24 Eylül 1890 tarihli bir vesika, bize bu hususta bir fikir vermektedir. Baş kitabetten 
Sadarete sorulan bir suale hususi bir tezkere ile verilen cevap, Hariciye bütçesinden 
Hariciye Mektupçusu Münir Bey (sonra Paris Sefiri olan Münir Paşa ) vasıtasıyla 6 
bin 7 yüz küsur altın tahsisat ve aylık dağıtıldığı bildirilmekte, bunun da müfredatı 
gösterilmektedir.  Buna  göre  221027  kuruş  yabancı memleketlerdeki  gazetelere 
Osmanlı  Bankası  vasıtasıyla  (750  frank  Liberte  gazetesine,  1000  frank  Volter 
gazetesine, 1000  frank Republik Fransez Prees’e, 500  frank Matbuat memuru M. 
Chesnel’in maaşı, 200 frank Jil Plas, 500 frank M. Alis’in maaşı, 300 frank tasarruf 
olunmaktadır ( Dünya Gazetesi, 14 Kasım 1955). 

Bununla  birlikte  39  002  kuruş  Münir  Bey  vasıtasıyla  İstanbul’da  oturan  bazı 

muharrirlere, posta, telgraf ücretlerine; 26 003 kuruş Paris’te İstikamet gazetesine; 10 401 

kuruş Paris’te Oryan gazetesine; 15 602 kuruş Peşte ’de Revü Doryan gazetesine; 100 000 

kuruş Levant Herald gazetesine  (İstanbul); 67 606 20 kuruş Monitör Oryantal gazetesine 

(İstanbul);  24  000  kuruş  Emanek‐ül  Ümem  gazetesine  (İstanbul);  36  000  kuruş  Saadet 

gazetesine  (İstanbul); 30 000 kuruş Bizantis gazetesine  (İstanbul); 84 160 kuruş La Türki 

gazetesine (İstanbul); 24 000 kuruş İstanbul gazetesine para ödenmiştir (Dünya Gazetesi, 

14 Kasım 1955). 

Osmanlı  Devleti’nde  1862  yılına  kadar  basın  ile  ilgili  denetim  ve  düzenleme 

konusunda  bir  kurumsallaşma  görülmemiştir.  Basının  etkin  bir muhalefet  aracı  olarak 

görülmeye başlanmasıyla birlikte basın üzerinde kontrol mekanizmasının oluşmasına karar 

verilmiştir.  2  Şubat  1862  yılında  Maarif‐i  Umumiye  Nezaretine  bağlı  olarak  Matbuat 

Müdürlüğü  kurulmuştur.  Devlet matbaası  olan Matbaa‐ı  Amire’nin  düzenli  çalışmasını 

sağlama görevi olan bu kurum aynı zamanda devletin resmi gazetesi olan Takvim‐i Vekâyi 

gazetesinin de müsveddelerini inceleyecektir. Kurum kuruluşundan yedi yıl sonra Dâhiliye, 

daha  sonra Hariciye ve 1877 yılında  tekrar Dâhiliye Nezareti’ne bağlanmıştır. Sürekli bir 



114 

 

 

kurum değişikliğinin nedeni olarak da “İstanbul’da değişik dillerde çıkan gazetelerin halkın 

zihnini karıştıracak yayınlar yaptığını bunları engellemek ve halkın yararına yönelik yayınlar 

yapılmasını  sağlamak”  olarak  gösterilmiştir. Matbuat Müdürlüğü  her  ne  kadar Dâhiliye 

müdürlüğüne bağlı olsa da asıl emir ve kararların alındığı yer saraydır. Abdülhamid 1878 

yılında  Matbuat  Müdürlüğü’nün  içinde  sadık  adamlarından  oluşan  bir  sansür  kurulu 

oluşturarak her türlü materyali denetimden geçirmiştir (Demirel, 2007: 43‐53). 

Özellikle 1877  ‐ 1878 Osmanlı  ‐ Rus Savaşı  ile birlikte  sansür, ülke  topraklarında 

giderek  hissedilir  hale  gelmişti.  Günlük  iç  ve  dış  siyasetin  dışında  gazetelerde  edebi 

tartışmalara  bile  sınırlar  getirilmiştir.  26  Mayıs  1879  tarihinde  Matbuat  Müdürlüğü, 

Tercüman‐ı Hakikat  ve Vakit’teki edebi  tartışmaları  “hadd‐i marufu”  (kabul edilen  sınır) 

olarak  nitelendirip,  bu  tartışmaya  daha  fazla  devam  edilmemesini  yüksek  emre 

dayandırarak, tenbih ve ihtar ediyordu. Yabancı basın ve yayınları da Matbuat Müdürlüğü 

kontrol ediyordu. “Muzır” damgası yiyen bu yayınların yayımlanmasını engelleyici kurallar 

koyuyordu  (Koloğlu,  1987:  80).  Vilayetlerde  sansür  işleri  mektupçu  denilen  kişinin 

donanıma paralel bir şekilde yürüyordu. Gazetecilik yapmış bir mektupçu o vilayetin resmi 

yayın organını da kendisi çıkartıyordu. Ama mektupçu, bu alanda bilgisi olmayan bir memur 

ise  keyfi  uygulamalar  artıyordu.  Bir  mektupçunun  yasakladığına  diğeri  hoşgörüyle 

yaklaşabiliyordu (Koloğlu, 1987:81). 

Diğer  ilginç  bir  sansür  uygulaması  da  gazetelerin  yazı  dizilerine  “  Devamı  var” 

ibaresinin  konmasıydı.  Koloğlu  bu  uygulamanın  asılsız  olduğunu,  Yıldız  Başkâtipliğinden 

çıktığı ileri sürülen bir uydurma genelgeye dayatılmıştır. Paul Fesh, kitabında bu genelgeyi 

şöyle özetler: 

1.  Sultanın  sağlının  iyiliği,  hasatın  bolluğu,  ticaretin  ve  sanayinin  ilerlemesi 

haberlerine öncelik veriniz. 2. Ahlak açsından Maarif Nazırınca onaylanmamış hiçbir 

dizi  romanı  yayımlamayın.  3.  Bir  sayıda  bitmeyecek  edebi  ve  ilmi  yazıları 

yayımlamayın. “Devamı var” deyimini kullanmayın. 4. Bir makalede beyaz boşluk ya 

da  birkaç  satırlık  noktalı  yerleri  bulundurmaktan  kaçının.  Şüphe  uyandırır.  5. 

Şahsiyetten  özellikle  yöneticilerin  yolsuzlukları,  suçları  ve  hatalarından 

bahsetmekten  kaçının.  6.  Kişilerin  ve  grupların  yönetim  aleyhindeki  şikâyet 

başvurularını  yayımlamayınız.  7.  Her  türlü  tarihî  ve  coğrafi  isimleri  kullanmak 

yasaktır.  8.  Yabancı  hükümdarlara  yöneltilen  suikastlerden  ve  dışardaki 



115 

 

 
 

ayaklanmalardan  bahsetmek  yasaktır.  9.  Bu  genelgeden  gazetelerde  bahsetmek 

yasaktır (Fesh, 1999: 52‐53). 

Aslında  gerçekliği  konusunda  şüphe  uyandıran  bu  metnin  yaşadığı  toplumun 

rejimini ana hatlarıyla verdiğini söylemek gerekir (Koloğlu, 1987: 82). 30 yıllık süre zarfında 

Abdülhamit, sansür uygulamalarını çeşitlendirmiş ve sıklaştırmıştır.  

   



116 

 

 

   



117 

 

 
 

3. ERMENİ SORUNU VE OSMANLI BANKASI BASKINI  

3.1. Büyük Güçler ve Ermeni Sorunu  

Ermeni  sorunu, 19.  yüzyılın  ilk  yarısında Osmanlı Ermeni  cemaatinin   yaşamsal  ‐

siyasi, kültürel, toplumsal‐ koşullarında ıslahatlar yapılması talebiyle ortaya çıkmış, yüzyılın 

sonuna  doğru  Osmanlı  topraklarında  bağımsız  Ermenistan  kurulması  isteğine  doğru 

evrilmiştir. Öyle  ki  Doğu  Sorunu’nun  bir  parçası  olan  Ermeni  sorunu,  yüzyılın  sonunda 

Avrupa devletleri için Doğu Sorunu’yla özdeşleşmiştir.  

Osmanlı  İmparatorluğu, 19. yüzyılda modernleşme paradigmasıyla birlikte yüzünü 

Avrupa’ya dönmüştü. Avrupa’nın büyük güçleri olan Rusya,  İngiltere, Fransa, Avusturya, 

Almanya,  19.  yüzyılda  Doğu  siyaseti  üzerinden  Osmanlı  Ermenilerinin  koruyuculuğunu 

üstlenmişlerdi  (Davison, 2003: 12).   

1774 Küçük Kaynarca Antlaşması  ile birlikte Osmanlı Devleti, Avrupa’da büyük bir devlet 

olma  özelliğini  yitirmiş  ve  büyük  devletlerin müdahalesine  açık  bir  İmparatorluk  haline 

gelmişti. Bu antlaşmayla Rus ticaret gemileri, 17. yüzyılın sonundan beri yabancı devletlere 

kapalı  olan  İstanbul  ve  Çanakkale  boğazlarından  geçebilecek,  Rusya  Osmanlı 

İmparatorluğu’na konsolos gönderebilecek,  İstanbul’da Ortodoks kilisesi  inşa edebilecek, 

dahası bu kilise üzerinden Osmanlı ülkesindeki Hristiyan halkın  inanç koruyuculuğunu da 

üstlenecekti.  Süreç  içerisinde  Batılı  devletler,  Osmanlı’nın  iç  işlerine  müdahaleyi 

kendilerinde bir hak olarak görmeye başlayacaklardı (Sonyel, 2009: 30). 1856 yılında Kırım 

Savaşı sonunda imzalanan Paris Antlaşması ile İngiltere, Fransa ve Avusturya, Rusya’ya karşı 

Osmanlı’nın bağımsızlık ve toprak bütünlüğünü garanti ettiler. Böylece Rusya’nın, Osmanlı 

Devleti bünyesindeki Hristiyanlara yönelik hâkimiyeti de nihayet son buldu ve tüm Avrupa 

devletleri, Osmanlı’daki Hristiyan tebaa üzerinde söz sahibi oldu. Kırım Savaşı’ndan sonra 

ilan  edilen  Islahat  Fermanı  aslında  büyük  güçlerin  gayrimüslim  halkın  koruyuculuğunu 

üstlendiğini açıkladığı belgeydi. Osmanlı Devleti, dış müdahalelerin zorlamasıyla bu fermanı 

ilan etmişti (Shaw ve Shaw, 2003: 122, 180). 



118 

 

 

  İngiltere, 18. yüzyılın sonundan itibaren Ortadoğu politikasında Osmanlı Devleti’ni 

Rusya’nın ve panslavizmin yayılmasını önlemek  için siper olarak kullanmıştı (Sonel, 2008: 

47).  İngiltere’nin  Osmanlı  İmparatorluğu’yla  diplomatik  ilişkilerine  ağırlık  vermesi,  19. 

yüzyılın başlarına denk gelir.  İngiltere, başlangıçta Fransa ve Rusya’nın aksine tek bir dinî 

grubu korumak yerine tüm dinî gruplara yönelik ticari çıkarlarının korunmasını izleyen bir 

politika  benimsemişti.  1840  yılında  ise  değişen  denge  politikaları  sonucunda  İngiltere, 

Rusya ve Fransa’nın karşısında Osmanlı’daki Protestanları koruma görevini üstendi. Ama 

İmparatorluk sınırlarında Protestan nüfusun yok denecek kadar az olması İngiltere için ciddi 

bir  sorundu.  İngiltere  işe  kendisi  için  gerekli  dinî  grup  olan  Protestanları  oluşturmakla 

başladı ve görevi Protestan misyonerlere verdi. Protestan misyonerler en çok Ermeniler 

üzerinde  etki  sahibi  oldular.  Ermeniler,  Lübnan,  Ankara  ve  İstanbul’da  faaliyete  geçen 

kolejler  aracılığıyla  kendi  tarih  ve  edebiyatları  hakkında  bilgi  sahibi  oldular.  İngiltere, 

çoğunlukla Amerikan misyonerlerinin de  yardımıyla Osmanlı  topraklarında üzerinde  söz 

sahibi olabileceği bir Protestan Ermeni grubu yaratmış oldu. 1847 yılında Protestanlar ayrı 

bir  dinî  cemaat  olarak  Osmanlı  Devleti’nce  kabul  edildi.  İngiltere  beklediği  fırsatı 

yakalamakta gecikmedi ve Protestanların lehine pek çok istekte bulundu (Başak, 2008: 46‐ 

47).  Emperyalizmin  bir  bileşeni  olan  oryantalizm,  Batılı  toplumların  yabancı  toplumları 

denetim  altında  tutma  yolu  ve  bir  düşünce  tarzıdır.  Salt’a  göre;  İngiliz  kurumlarının, 

geleneklerinin,  öğretilerinin  ve  inançlarının  dünyanın  en  iyisi  olduğuna  dair  oluşturulan 

algının değiştirilemez oluşunun arka planında gücün çarpıcı gerçekleri ile desteklenen ırksal 

ve  dinsel  duygular  bulunmaktadır. Anglosakson  ırkının,  üstün  ırk  olup  diğer  aşağı  ırklar 

üzerinde  kurduğu  hegemonyasının  kaynağı  manevi  güçlere  dayanmaktadır.  Batı’nın 

egemen ırklarının Doğu’nun tebaa ırkları ile olan ilişkisini yetişkin‐çocuk ilişkisine benzeten 

Salt,  İngiltere’nin  Doğu’da  elinde  bulundurduğu maddi  güçle manevi  gücünü  sınırsızca 

arttırmış olduğunun altını çizer (Salt, 2014: 30). 

  Osmanlı  İmparatorluğu,  16.  yüzyıldan  itibaren  en  ayrıcalıklı  ilişkiyi  Fransa  ile 

kurmuştu.  18  Şubat  1836  tarihinde  imzalanan  antlaşma  ile  Fransızlara  bir  takım  ticari 

imtiyazlar  tanıdı. Bu  antlaşmayla  kapitülasyonlar  yürürlüğe  girmiş oluyor hatta Osmanlı 

sultanları,  İtalyan devletlerine tanıdıkları ticari  imtiyazlardan çok daha fazlasını Fransa’ya 

tanımış oluyorlardı. 1740  yılında  Fransızların, Osmanlı ülkesindeki  kapitülasyon hakkının 

yenilenmesiyle birlikte yabancı ve azınlık hakları açısından bir dönüm noktası yaşandı. 



119 

 

 
 

Fransa, ülkedeki tüm Katolik azınlıkları himayesi altına almış, Katoliklerin davalarına Fransız 

konsoloslukları  gözetiminde  bakılmaya  başlanması  kararlaştırılmıştı.  1789  Fransız 

İhtilali’nden sonra yaşanan savaşlarda Osmanlı tarafsız kalmışken Napolyon Bonaparte’ın 

1798’de  Mısır’ı  işgal  etmesi,  iki  ülke  arasındaki  krizi  tırmandırmıştır  (Mangaltepe  ve 

Karacakaya, 2010: 2‐5). Napolyon, Mısır ve Suriye seferleri sırasında da Ermenilerle bir hayli 

ilgilenmiş, 1802’de hazırladığı bir bildiriyle Ermenistan’da ve Suriye’de yaşayan Ermenilerin 

İstanbul’daki Fransız Büyükelçisi’nin koruması altında olduğunu duyurmuştu. Hatta daha da 

ileri giden Napolyon, Katolik Ermenilerini Osmanlı’ya karşı kışkırtmak istemiş ama bu talebi 

İstanbul’daki Fransız Büyükelçisi tarafından durdurulmuştu. Napolyon’un, Ermenilere olan 

ilgisi sürmüş hatta Paris’te Doğu Dilleri Okulu’nda bir Ermeni kürsüsü kurmuştu  (Sonyel, 

2009: 31). 

   Rusya  ile çıkarları Osmanlı  İmparatorluğu’ndaki Ortodoks nüfus üzerinden sürekli 

çatışan Avusturya Macaristan  İmparatorluğu  da, Osmanlı’daki Balkan  isyanları  sırasında 

kışkırtıcılık  rolünü  üstlenmiş  hatta  1908  yılında  Bosna Hersek’i Osmanlı’dan  koparmıştı. 

Sonraki dönemde Rusya  ile  ittifak olup Osmanlı’yı Avrupa’dan atma planlarına girişmişti 

(Yalçın, 2015: 80). 

19.  yüzyılda  Avrupalı  devletlerin  politikalarını  kısaca  özetleyecek  olursak,  Rusya 

Akdeniz’e inebilmek, İngiltere Uzakdoğu’daki sömürgelerine güvenli ve kolay ulaşabilmek, 

Fransa gelişmekte olan sanayisi için hammadde ve pazar bulabilmek için Ortadoğu’ya göz 

dikmişlerdi  (Eser,  2014:  906).  Baştan  beri Osmanlı  topraklarındaki  yerli  ortakları  olarak 

gördükleri  ‘Ermeni  cemaatine  sahip  çıkma  politikası’  adı  altında  kendi  isteklerini  yerine 

getirtmeye çalışmışlardı. 

Batı’nın,  Osmanlı  İmparatorluğu’na  askeri,  hukuksal,  yönetimsel  alanlardaki  yol 

göstericiliği ekonomik alanda Osmanlı piyasasını ele geçirmesi ile sonuçlanmıştır. Avrupa’da 

seri halde üretilen ürünler yerli üretimin tahtını sarsmaya başlamış, bir zamanlar Osmanlı 

padişahının  yabancı  ülkelere  sunduğu  lütuflar,  artık  hak  haline  dönüşmüştü.  Gümrük 

vergisinin görece çok az oluşu, Osmanlı Devleti’nin değişen uluslararası ekonomik sisteme 

ayak uyduramayışı, toprakları tam anlamıyla Avrupalı tacirlerin istilasına bırakmıştır. 1838 

yılında  İngiltere  ile  imzalanan  Osmanlı  ‐  İngiliz  Ticaret  Antlaşması,  daha  sonra  benzeri 



120 

 

 

antlaşmaların Fransa,  İsveç, Norveç,  İspanya, Hollanda, Belçika, Danimarka  ile yapılması 

Osmanlı’nın mali çöküşünü hızlandırmıştır. 1856 yılındaki Kırım Savaşı, yaşananları daha da 

sıkıntılı hale sokmuş; Bâb‐ı Âli, 1881 yılında Duyun‐u Umumiye’nin kurulması ile birlikte tam 

anlamıyla mali iflasını ilan etmişti (Davison, 2003: 14). 

Kamuran Gürün, Ermeni sorununu hazırlayan sebepleri dört başlık altında inceler: 

Ermeni  kilisesi,  din  faktörü, misyoner  faaliyetleri  ve  propagandadır.  Kuruluşu  4.  yüzyıla 

kadar uzanan Ermeni kilisesi, Ermeni cemaatinin hayatında önemli bir yer kaplamaktadır. 

“Apostolik Ermeni Kilisesi”nin  ruhani merkezlerinden biri olan Eçmiadzin, Ermeni  ruhani 

önder Aziz Kirkor’un kurduğu ilk kilise olduğu inancıyla ayrıcalıklı varlığını korumaktadır.67 

Osmanlı Bankası Baskını’nda ön planda rol alan Karekin Pastırmacıyan için Ermeni kilisesi, 

Ermeni  milletinin  kilise  tarafından  can  verilen  ruhunun  yeniden  dünyaya  gelmek  için 

yaşattığı vücuttur. Louis Nalbandyan  içinse kilise, millîyetçi çabada, müstesna  liderleri ve 

belli başlı manastırlarıyla hem dinî hem entelektüel bir kuvvet olarak önemli rol oynayan 

kurumdur.  Boyacıyan  ise  Ermeni  kilisesini  Ermeni  toplumunun  olmazsa  olmazı  olarak 

nitelendirmiştir (Gürün, 2006: 49‐50). 

Birinci bölümde hakkında ayrıntılı bilgi verdiğimiz Katolik ve Protestan misyonerler, 

Hristiyanlığın  temel  ilkelerini yaymanın da ötesinde  siyasi olayların gelişmesinde önemli 

roller üstlenmişlerdir. Misyoner faaliyetlerinden en çok etkilenen Ermeni cemaati olmuş, 

Amerikan milyonerleri,  diplomat ve tanınmış kişilerle yakın bağlar kurarak, yaşanan olayları 

görmeden  kimi  zaman  kulaktan  kulağa  aktarılan  bilgiye  dayanarak  Avrupa’yı,  dünya 

kamuoyunu bilgilendirecek mektuplar kaleme aldılar (Salt, 2015: 22).  

Propaganda faaliyetlerinde Ermeni cemaati, Avrupa ve Amerika’nın, Ermeni sorunu 

ile  ilgili olarak Osmanlı  aleyhine düzenlediği  kampanyalar  sayesinde başarılı olmuşlardı. 

Avrupa gazeteleri, propagandanın kullanıldığı etkili mecralara dönüşmüştür. 8 Mayıs 1895 

yılında Times’da çıkan bir habere göre,  İngiltere Başbakanı Gladstone,  İngiliz kamuoyunu 

Türklerin aleyhine kışkırtan gazete yazılarından güç alarak, Ermenilerin Osmanlı yönetimi 

                                                            
67  Günümüzde  İstanbul  Ermeni  Patrikliği  Eçmiadzin  Katolikosluğuna,  Kudüs  Ermeni  Patrikliği  de  Kilikya 
Katolikosluğuna  bağlıdır.  Eçmiadzin,  kendisini  “bütün  Ermenilerin  Katolikosluğu  olarak  tanımlamaktadır. 
Antilias  Katolikosluğu da,  “Kilikya Büyük Hanedan  Katolikosluğu”  şeklinde  tanımlanmaktadır. Aralarındaki 
ilişki Ermeni Kilisesi’nde iki yüksek ruhani liderlik, başpatriklikte çift başlılık devam etmektedir (Seyfeli, 2015: 
264‐66). 



121 

 

 
 

tarafından  isyan bahanesiyle eşkıyaların eline bırakıldığı vurgulayıp, Paris Antlaşması’nın 

Avrupalı devletlere  verdiği hak  çerçevesinde büyük  güçlerin Ermenistan  topraklarını ele 

geçirmesinin  artık  zorunluluk haline  geldiğini belirtmiştir.  Sadece  Ermeni nüfusun değil, 

Osmanlı’nın tüm Hristiyan tebaayı yok etme niyetinin bulunduğunu iddia eden Gladstone’ın 

nutukları, Ermenileri korumak için bir araya gelmiş grup üzerinde etkili olmuştur. “Ermeni 

halkının, o vilayetinin yönetiminde can, onur, din ve mal güvenliğini etkin bir şekilde garanti 

altına alınacak reformları yapmak için devletin alacağı her türlü önlemde ayrım gözetmeden 

tüm ulusun samimi desteğini sağlamasını ve Avrupa’nın büyük devletleri tarafından sürekli 

denetlenmeyen reformların etkili olamayacağını” benimseyen bir karara varmışlardır (The 

Times’ın Mr. Gladstone on the Armenian Question” adlı haberden aktaran Salt, 2015: 164).  

Sidney Whiteman,  Turkish Memories  adlı  kitabın  yazarı  Amerikalı  gazetecinin, Osmanlı 

Bankası Baskını sırasında Avrupa tarafından Türkler aleyhinde yaratılmaya çalışılan durumu 

tarif eder:  

“Osmanlı Bankası Baskını ve müteakiben Ermenilere vaki saldırılar haberi, Avrupa’da 
yazıldıktan  kısa  bir  süre  sonra,  resimli  gazetelerden  bazı  sanatkarlar  vahşet 
olaylarının  resimlerini  yapmak  üzere  İstanbul’a  gönderilmişti.  Bunlar  arasında 
tanınmış  harp muhabiri müteveffa Mr. Melton  Prior  da  vardı.  Enerjik  ve  kararlı 
tabiatlı, hadiselere tabi olmayıp onların üstüne çıkabilen bir insandı. Bu özel görev 
dolayısıyla  nazik  bir  durumda  olduğunu  bana  söyledi. Memleketteki  akıl  ermez 
vahşet olayları duymuş ve bunların temsili resimlerini bekliyordu. Ölmüş, Ermeniler 
gömülmüş, kadın ve çocuklara  ise hiç dokunulmamış, hiçbir Ermeni Kilisesi’ne de 
saldırılmamış olduğuna göre, bunları nasıl temin edeceği meselesi ortaya çıkıyordu. 
Namuslu ve Türkleri takdir eden bir insan olarak, şahit olmadığı hususları icat etmeyi 
reddediyordu. Ancak diğerleri bu şekilde dürüst değildi. Neticede, bir İtalyan resimli 
gazetesinde, Kilise içinde kadın ve çocukların katledilişini gösteren korkunç resimler 
gördüm” (Sidney’den aktaran Kamuran Gürün, 2006: 69).  

3.2.  Ermeni  Sorununu  Önceleyen  İlk  İsyanlar:  Sırp,  Yunan,  Bosna  Hersek  ve  Bulgar 

Ayaklanmaları  

Fransız  İhtilali’nin yaratmış olduğu milliyetçilik  rüzgârı, Osmanlı  topraklarında 19. 

yüzyılın başından  itibaren esmeye başladı. 1804 yılında Sırplarla başlayan bu ayaklanma 

aslında  doğrudan  Osmanlı  yönetimi  altında  yaşamaya  karşı  değil,  Rum  kilisesi  ile 

derebeylere,  eşkıyaya  ve  onları  kullanan  Osmanlı  aracılarına  karşı  başlatılmıştı.  Bu 



122 

 

 

ayaklanma bir ulusal bağımsızlık akımını gerçekleştiremedi; çünkü harekâtın başında soylu 

ya da burjuva temeli yoktu. 1812 yılında gerçekleşen Osmanlı‐Rus savaşı sonunda Bükreş 

Antlaşmasıyla  Sırplara özerklik  tanınmış oldu.  1815  yılında başlayan  yeni bir  ayaklanma 

sonucunda 1817’de Sırp Prensliği tanındı, 1882’de de Sırp Prensliği  ‘krallık’ oldu (Berkes, 

2002: 153‐154). 

Sırp  İsyanı’ndan  sonra  ikinci  önemli  ayaklanma  Yunanlılar  tarafından 

gerçekleştirilmiştir. II. Mahmut, ayanlarla olan mücadelesinde genellikle başarılı politikalar 

üretmişti. 1820 yılında Yanya Ayanı Tepedelenli Ali Paşa’ya saldırdığında işler II. Mahmut’un 

istediği gibi gitmemiş iki yıla yakın bir kuşatmadan sonra paşayı dize getirebilmişti. Osmanlı 

ordusu,  Tepedelenli  ile  uğraşırken;  Mora  Rumları  ayaklanıp  bağımsızlık  mücadelesine 

giriştiler  ve  Atina  ile  Mora’yı  ele  geçirdiler.  Osmanlı  ordusu,  yaklaşık  3  yıl  boyunca 

ihtilalcilere karşı savaşsa da ne Mora’yı ne de Atina’yı ele geçirebildiler. Bunun üzerine II. 

Mahmut, Mısır Valisi Kavalalı Mehmet Ali Paşa’dan yardım istedi. Paşa’nın gönderdiği ordu 

sayesinde ihtilal bastırıldı (Akşin, 2007: 27). Bu sırada İngiltere ve Rusya, 6 Temmuz 1827 

tarihinde yeni bir antlaşma imzaladılar. Taraflardan biri olayların durması için II. Mahmut’a 

arabuluculuk  yapacaktı.  II. Mahmut,  direnişi  sürdürünce Navarin’deki Osmanlı  ve Mısır 

gemileri yakıldı. Navarin Baskını, Osmanlı tarihi açısından oldukça önemliydi. Yeni Osmanlı 

filosu tümüyle batmış, İbrahim Paşa’nın Mısır’dan asker ve malzeme getirmesi önlenmişti. 

Yunanlı isyancılar kesin zafer kazandılar. Osmanlı ‐ Rus Savaşı sonucunda imzalanan Belgrad 

Antlaşması (1829) ile Yunanistan, Sırbistan, Romanya özerkliğini ilan etti. 1830 tarihinde de 

Yunanistan bağımsızlığını ilan etti. Bu isyan ve sonrasında yaşananlar Osmanlı tarihi için bir 

dönüm  noktası  oldu. Avrupalı  devletler, Osmanlı  devletinin  iş  içlerine  karışarak  olayları 

kendi lehlerine döndürebileceklerini öğrenmiş oldular (Shaw ve Shaw, 2010: 58‐59). Sırp ve 

Yunan isyanları, aslında Ermeni toplumu için ilk örnek olaylar olacak. Yüzyılın ikinci yarısı 

başlayan  Bosna  Hersek  ve  Bulgar  ayaklanmaları  da  Ermeni  isyanları  için  cesaret  verici 

olaylar niteliğine dönüşecekti. 

1875  yılında  başlayan  Bosna  Hersek  İsyanı’nda,  Avusturya  Macaristan 

İmparatorluğu’nun rolü büyüktür. 1856 Paris Antlaşması’ndan sonra Karadağ, Sırbistan ve 

Girit gibi yerlerde ayaklanmalar baş göstermiş ve bu isyanlar sonucunda bu bölgelere çeşitli 



123 

 

 
 

muhtariyetler verilmişti. Bunu  fırsat bilen Hristiyan köylüler de büyük toprak sahiplerine 

karşı mücadeleye girişti. İsyanları gerçekleştiren Hristiyan‐İslavları yalnızca Bâb‐ı Âli’ye değil 

aynı  zamanda  Avusturya Macaristan  İmparatorluğu’na  karşı  da  ayaklanıyorlardı.  İsyan, 

1874 yılında hasat mevsiminin kötü geçmesine karşın mültezimlerin vergiyi tam istemesiyle 

çıkmıştı. Vergi tahsildarlarına saldıran köylüler, vilayet garnizonlarının müdahalesi ile karşı 

karşıya geldi. Ölüm sayısı açıklanırken Müslüman halk unutulup, Hristiyan ölümleri kıyım 

örnekleri  olarak  kamuoyuna  sunuldu.  İsyancılar,  Karadağ’dan  elde  ettikleri  silah  ve 

cephaneyle  yolları  kestiler.  Müslüman  köylerinde  kıyım  başladı.  İsyancılar  bölgedeki 

yabancı  konsoloslara  başvurarak  müdahalede  bulunmalarını  istediler;  yüksek  vergi 

uygulamaları, angarya ve ağaların feodal davranışları isyan nedenleri olarak sunuldu. Kısa 

sürede ayaklanma Bosna ve Hersek’in dört bir yanına sıçradı. Fransa yaşananlar karşısında 

bir  karar  çıkartarak, Avrupa  Konferansı  hazırlığına  girişti  ve  öneri Ağustos  ayında  kabul 

edildi. Osmanlı Hükümeti ise, çözümü önce sadrazam sonra savaş bakanını değiştirmekte 

bulmuştu. Sadrazamlığa Nedim Paşa, savaş bakanlığına da Hüseyin Avni Paşa getirtilmişti. 

Osmanlı, olayın uluslararası bir meseleye dönüşmesini önlemek istiyordu ve ilk acil önlem 

yabancı borçların  faizlerini  azaltmak olmuştu.  Yabancı  alacaklıların hoşuna  gitmeyen bu 

durumun faturası siyasi boyutta ödetilmeye çalışıldı. Berlin’de bir konferans toplatılıp Bâb‐ 

ı Âli’ye, 30 Aralık 1875 tarihinde Andrassi Notası’nı kabul ettirdiler. Buna göre; Bosna ve 

Hersek’te iltizam usulü kalkacak, din özgürlüğü getirilecek, her iki vilayette de Müslüman 

ve Hristiyanlardan oluşan karma meclisler kurulacak ve meclisler bu reformların yapılmasını 

yöneteceklerdi.  Vergiler  de  inecek,  yabancı  konsoloslar  bu  sözlerin  yerine  getirilmesini 

sağlayacaktı. Bâb‐ı Âli, bu şartları, Osmanlı yönetimine doğrudan müdahale olmasına karşın 

kabul etmek zorunda kaldı. Rus komutan, isyan bölgelerine adam gönderip, daha çok ödün 

sağlamaları  için  isyancıları  savaşmaya  ikna  etti.  Bu  durum  karşısında  13  Mayıs  1876 

tarihinde  Berlin’de  yeni  bir  konferans  toplanarak  ilk  antlaşmanın  maddeleri  daha  da 

genişletildi (Shaw ve Shaw, 2010: 201‐202). 

1875 tarihinde Hersek ayaklanmasıyla başlayan Balkan krizinin önemli bir ayağı da 

Bulgar isyanı olmuştur. Bulgarlar Mayıs 1876 tarihinde ayaklandılar. Pek çok Müslümanın 

ölmesinden sonra ayaklanmaya kanlı bir biçimde son verildi. Bulgar  isyanında kaç kişinin 

öldüğüne dair bilgiler Batı kamuoyuna yanlış bir biçimde çarpıtıldı. Özellikle  İngiltere’de 

muhalefetteki Liberal Parti’nin önderi Edward Gladstone, 15 000 Bulgar’ın öldüğünü söyler 



124 

 

 

(Akşin,  2007:  40‐41).  Gladstone,  Ermeni  sorununun  da  en  ateşli  savunucularından  bir 

tanesidir. Bulgaristan olaylarını siyasi bir malzeme kullanarak  iktidar partisine savaş açar. 

Bulgaristan  Vahşeti  ve  Doğu  Sorunu  isimli  bir  kitapçık  yayımlamıştır.  Bu  olaydan  da 

anlaşılacağı üzere Bulgarlar, Avrupa özellikle de İngiltere tarafından korunurken; Türk imajı, 

Avrupa’ya çok kötü yansıtılmıştır.  İngiltere suçsuz olan günahı sadece canlarını, mallarını 

korumak  olan  Türk  halkının  cezalandırılmasını  istemiştir.  23  Aralık  1876  tarihinde 

İstanbul’da  toplanan  konferansta  başıbozukların  cezalandırılması  için  devreye  girmiştir. 

Bulgarlar  sayesinde  İngiltere’de  Gladstone,  1880  yılından  itibaren  Başbakan  olmuş, 

İngiltere’nin Doğu Sorunu politikasını değiştirmede önemi rol üstlenmiştir (Aydın, 2002). 

3.3. Ermeni Sorununun Ortaya Çıkışı: Ayastefanos ve Berlin Antlaşmaları 

Doğu’da yaşayan Ermeni toplumu aslında oldukça farklı sorunlarla karşı karşıyaydı 

ve hepsinden de etkilenmekteydi. Anaide Ter Minassyan, bu sorunları  şöyle sınıflandırır: 

“Siyasi sorunlar (despotik rejim ve Batı Emperyalizmi), ekonomik sorunlar (az gelişmişlik, 

köy ekonomisi, yozlaşmış toprak sahipliği tarzları ve tarımsal konular), toplumsal sorunlar 

(göçebe ve yerleşik toplumlar arasında  feodalizm, taşradan nüfus  ihracı), ulusal sorunlar 

(etnik  çeşitlilik),  dinsel  sorunlar  (İslamiyet’in  egemenliği  ve  dinsel  ayrılıklar),  kültürel 

sorunlar  (dil  çoğulculuğu, Müslim  ve gayri Müslim  topluluklar arasındaki eşitsiz  kültürel 

gelişme)”.  1856 Hatt‐ı Hümayun Osmanlı  İmparatorluğu’yla  yasa  önünde Müslüman  ve 

Müslüman  olmayan  unsurlar  arasında  eşitlik  maddesi  gelmişti  ama  bunun  gündelik 

yaşamdaki uygulamaları oldukça problemliydi. “Millet Nizamnamesi”, ”Millî Meclis” gerçek 

reformlardı ama bu gelişmelerle sadece İstanbul’daki Ermeni rahipler ve Ermeni burjuvalar 

ilgileniyordu.  Ermeni  köylüsünün  kaderi,  Anadolu’daki  köylüler  gibiydi,  giderek 

kötüleşiyordu. Minassyan’a göre; tarım problemi, Ermeni sorununun anahtar konusuydu. 

Merkezileşen Osmanlı bürokrasisi, yeni vergi sistemi, arkaik vergi toplama biçimleri, feodal 

rant yolsuzlukları,  rastgele kıtlıklar ve  zorunlu ekonomik göçler,  sürüp giden köylülüğün 

mülksüzleştirilmesi, Çerkeslerin ve Kürtlerin saldırıları 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren 

Ermeni toplumunu sıkıntıya sokuyordu (Minassian, 2012: 16). 

Ermeni  ahali  ile  birlikte  köyde  yaşayan  Müslüman  ahali  de  benzer  sorunların 

kurbanıydı. 19.  yüzyılın  ikinci  yarısındaki Anadolu’daki  konsolos  raporları  incelendiğinde 



125 

 

 
 

Jeremy Salt, başka bir gerçekle de yüzleşmişti. Ermenilerin, Hristiyan  tebaanın  sorunları 

kadar Müslüman ahalinin sorunları da vardı ve onlara sahip çıkacak cemaat  liderlerinden 

de yoksundular. 1860 ve 1870 yıllarına ait Konsolos Blunt ve Konsolos Palgrave’in, İzmir ve 

Trabzon’daki halkın durumu aktarmak için kaleme aldıkları raporlarda, Müslüman ahalinin 

diğer  gruplar  içerisinde  en  çok  zarar  gören  cemaat  olduğu  görüşünde  birleşmişlerdi. 

İstanbul’da Müslümanların haklarını arayacak kimseler bulunmazken, Hristiyan  tebaanın 

elinin altında konsolosluklar, temsilciler, büyükelçilerin olduğunun altı çizilmişti. Müslüman 

ve Hristiyan ahalinin ekonomik anlamdaki koşulların karşılaştırılmasında Salt, Palgrave’in 

tespitini, kitabında şöyle aktarmıştır: “Hristiyanlar, muazzam servetlerini, görkemli evlerle, 

gösterişli giysilerle ve varlıklarını gösteren bütün süs eşyaları ile gözler önüne sererler –bu, 

uzaktan  çok  konuşulan bu  zulüm  ve baskı  ile hiç uyuşmayan bir durumdur. Ne  yazık  ki 

Müslüman halk tam tersi koşullarda yaşamaktadır” (Salt, 2014: 46‐47). 

Araştırmacı, gezgin ve sık sık İstanbul’u ziyaret eden Arminius Vambery, 1890 yılında 

İstanbul’undan şöyle söz etmişti:  

Geçmiş  dönemin  zararları  ağırlıklı  olarak  Müslüman  unsurlarının  sırtına  bindi. 

Müslümanlar yerli ve yabancı Hristiyan cephesinde alınan çok büyük önlemlerden 

yararlanamadılar  ve  başkentin,  otuz  yıl  önce  Hristiyanların  hemen  hemen  hiç 

görülmediği  semtlerinde  artık  tamamen  Rumlar  ve  Ermeniler  yaşamaya  başladı. 

Ermenilerin eskisi kadar refah içinde olmadığı doğrudur, çünkü İstanbul, Avrupa ile 

demiryolu ulaşımı nedeniyle Doğu Avrupa’nın  ticaret merkezi olmaktan çıkmıştır, 

şimdi bu eski ayrıcalığını Sofya, Filibe, Burgaz ve Varna  ile paylaşmaktadır. Fakat 

Hristiyanlar  ilerlerken, eski  ayrıcalıklarından  yoksun  kalan  ve ülke  çapındaki  aşırı 

yokluğun bütün perşanlığı ile mücadele eden Müslümanlar, Hristiyan hemşerileri ile 

başarıyla  rekabet  etme  umutlarını  neredeyse  tamamen  yitirmişlerdir  ve 

yaklaşmakta olan yıkım karşısında sessizce oturmaktadırlar (Vambery’den aktaran 

Salt, 2014: 49).   

Osmanlı  toplumu,  dönemin  getirmiş  olduğu  toplumsal,  siyasal,  kültürel,  tüm 

gelişmelerden yavaş yavaş da olsa etkilenmeye başlamıştı. Anadolu’da yaşayan ahali de 

İstanbul’daki  kadar  olmasa  da  yaşananların  farkına  varmaya  başlamıştı.  Ama  Ermeni 

toplumunu  bu  bütünsellikli  yapıdan  koparıp  ele  aldığımızda,  sorunları  millîyetçilik 

düşüncesinin  getirmiş  olduğu  isyan  hareketleriyle  birleşince  uluslararası  boyutta  da 

yansımaları oldu. Bu yansımalar aslında Avrupalı devletlerin de işine geliyordu. Ortaya bir 



126 

 

 

sorun çıkartıldıysa bu sorunun yaratılmasında tüm büyük güçler devreye girmişti. 19. yüzyıl 

Osmanlı coğrafyasında yaşanan olaylarda aslında tüm büyük devletlerin parmağı vardı. 

19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren büyük güçler, “Avrupa’nın hasta adamı” olarak 

adlandırdıkları Osmanlı  İmparatorluğu’nu  paylaşmak  için  fırsat  kolluyorlar,  Balkanlar’da 

gittikçe yayılan millîyetçilik akımlarına destek veriyorlardı. Yunanlılar, Bosnalılar, Bulgarlar 

ve Slavlardan sonra sıra Anadolu’daki Ermenilerin isyan çıkartıp bağımsızlık talep etmesine 

gelmişti.  

3.3.1. Ayastefanos Antlaşması  

İngiltere, Osmanlı Devleti’ne  yenik  düşen  Sırbistan  ile mütareke  imzalaması  için 

baskı yapmıştı. Balkanlar’da olan bitene yeni bir çeki düzen verebilmek için İstanbul’da 12 

Aralık 1876 ile 20 Ocak 1877 tarihleri arasında bir barış konferansı düzenlenir. İngiltere’yi 

konferansta  temsil  eden  Lord  Salisbury,  Osmanlı  Devleti’nin  varlığını  sürdürmesini 

istemeyen  ama  ılımlı  görünmeye  çalışan  Rus  Büyükelçisi  İgnatyev  ile  ilişkiye  geçmiş  ve 

Osmanlı’nın kabullenemeyeceği bir reform paketi hazırlamışlardı. Mehmet Rüştü Paşa’nın 

yerine  geçen  yeni  sadrazam Mithat  Paşa,  bu  sırada  II.  Abdülhamit’i  yeni  bir  anayasa 

düzenlemesi konusunda ikna etmişti. 23 Aralık 1876 tarihinde İstanbul (Tersane) konferansı 

açılmak üzereyken Kanun‐ı Esasi yani meşrutiyet top atışlarıyla ilan edilmişti. Hariciye Nazırı 

Saffet başa konferans başlamadan önce söz alarak, Osmanlı halkının ilan edilen meşrutiyet 

sayesinde kendi yönetimini üsteneceğinden bu konferansa gerek kalmadığını belirtmişti. 

Meşrutiyet’i  ilan ederek, Batılı güçleri bölmeye çalışan Mithat Paşa’nın yaptıkları pek de 

umduğu  gibi  gitmedi.  Büyük  güçler  bu  oldubitti  karşısında  şaşırıp,  olan  biteni  dikkate 

almadan  işlerine  devam  etmişlerdi.  Konferansta  Bosna Hersek  ve  Bulgaristan  özerkliğe 

doğru  ilerleyecek  bir  reform  planı  ortaya  koydu.  Bu  plan  reddedildiği  takdirde  elçiler 

İstanbul’dan ayrılacak ve Rusya’da Osmanlı topraklarına karşı savaş başlatacaktı. Osmanlı 

Hükümeti, özel bir meclise danıştıktan sonra reform planını reddetti. Tersane kararlarının 

reddi  üzerine  Londra’da  toplanan  büyük  devletler,  kararları  biraz  yumuşatıp  Londra 

Protokolü hazırladılar; ama sonuç yine değişmedi. Bu arada Mithat Paşa konferansın son 

bulmasından  16  gün  sonra  Abdülhamit  tarafından  azledildi  ve  sürgüne  gönderildi.  II. 

Abdülhamit  seçimlerin  yapılmasına  ses  çıkaramadı,  20 Mart  1877  ilk  meclis  toplandı. 



127 

 

 
 

Osmanlı  toplumunun  1877  yılında  seçimle  gelen  bir meclis  toplamış  olması  önemli  bir 

gelişmedir. Rusya seçimle oluşan meclisini ancak 1906 yılında toplayabilmiştir (Akşin, 2007: 

40‐42; Sonyel, 2009: 49‐50). 

Londra Protokolü’nün Bâb‐ı Âli tarafından reddedilmesi üzerine Rusya, durumdan istifade 

ederek  olaylardan  bir  gün  sonra  seferberlik  ilan  etti.  19  Nisan  1877  tarihinde  Prens 

Korçakov,  Rusya’nın,  Bâb‐ı  Âli’ye  savaş  kararını  bildirdi.  Savaş  nedenlerini  de  şöyle 

açıklamıştı:  “Bâb‐ı  Âli,  Avrupa’nın  nasihatlerine  saygı  göstermemiştir.  Hristiyanların 

durumunu  düzeltmek  hususunda  kendisine  tavsiye  edilmiş  olan  tedbirleri  yerine 

getireceğine dair artık kendisine emniyet ve  itimat gösterilemez. Balkanlar’daki devamlı 

kargaşalık  güvenliği  bozmuş  ve  Rusya’nın menfaatlerini  sarsmıştır.  Bu  sebeple,  Avrupa 

tarafından da takdir edileceğine inanarak Bâb‐ı Âli’ye karşı savaş açmıştır (Karal, 1983: 40‐ 

41). 

  Dokuz ay süren savaş, 31 Ocak 1878 tarihinde Edirne Antlaşması ile son bulmuştur. 

Bu  savaştan Osmanlı  yenik  çıkmıştı  ama  Rusya  ile  İngiltere  de  kendi  aralarında  sıkı  bir 

mücadele  vermişlerdi.  Rusların  temel  amacı  Balkan Dağları’nı  geçip  olabildiğince  çabuk 

Boğazlara inmek ve bir taraftan da Kuzeydoğu Anadolu’ya inip Kars, Ardahan ve Erzurum’u 

alarak Bâb‐ı Âli’ye İstanbul Konferansı’nda kabul etmediği koşulları tekrar ileri sürmekti. İki 

ayrı koldan saldırıya geçen Rusların bir ordusu Dobruca’ya diğeri Rusçuk ve Niğbolu’ya geçti. 

Batı’da Doğu’da da Rusya önemli noktaları ele geçirdi. Osmanlı İmparatorluğu ağır kayıplar 

verdi, ama Şipka ve Plevne’deki direniş Rusların diledikleri gibi ilerleyişini bir süre durdurdu. 

Doğu  bölgesinde  de  Ardahan  sonra  da  Doğu  Beyazıd  elden  çıktı.  Rusya,  ele  geçirdiği 

yerlerdeki  Hristiyanları  Bulgaristan’da  olduğu  gibi  Doğu  bölgesinde  de  silahlandırıp 

Müslüman  halka  karşı  da  kışkırttı.  Çar  hızlıca  istediklerine  ulaşmadığından  oldukça 

sıkıntılıydı.  Avrupa müdahalesinden  ve  savaş  fazla  uzun  sürdüğü  takdirde  de  Rusya’da 

çıkabilecek bir  isyandan korkuyordu. Avusturyalılar da Bosna Hersek’i ele geçireceklerdi. 

İngiliz Başbakanı Dirsareli ile yeni İngiliz elçisi Sir Henry Layrad padişahla çok yakın bir ilişki 

kurabilmiş  ve bu  ilişkiyi  savaş  sırasında da devam  ettirmişti.  İngiltere  kabine desteğiyle 

Osmanlı’yı kurtarma  isteği  içerisinde olduğunu da göstermişti. Disraeli ve Layard Rusların 

ilerleyişini  durdurmak  için  İngilizlerin  Doğu  Anadolu’ya  bir  sefer  yapabileceğini 

öngörüyorlar ve kendi kamuoyunu da buna karşı hazırlıyorlardı. Balkanlarda Rus koruması 



128 

 

 

altında büyük bir Slav devleti kurma fikri, Avusturya’nın planlarıyla uyuştuğundan İngiltere, 

Avusturya’dan istediği yakınlığı bulamamıştı (Shaw ve Shaw, 2010:230). 

Rusya’nın bu ilerleyişi İngiltere’de panik havası yaratmıştır. Rusya’nın geçici de olsa 

İstanbul’u işgal girişiminden korkan İngiltere, bu duruma karşı çıkmış ve iki ülke arasındaki 

ilişkilere zarar vereceğini bildirmişti. 19 Şubat 1878 tarihinde Rusların, Gelibolu işgalinden 

vazgeçmeleri  karışlığında  İngilizler  de  Türkiye  topraklarına  asker  çıkarmaktan 

vazgeçeceklerini  söylediler.  Osmanlı  sularında  olan  İngiliz  donanması  da,  İstanbul’dan 

birkaç kilometre uzağa telgrafla iletişim mesafesine, Marmara Denizi’ne çekildi. Altı aydan 

daha  fazla  bir  süre  burada  demir  attı.  23  Şubat  1878  tarihinde Osmanlı  Hükümeti’nin 

onayıyla  Ruslar  Yeşilköy’ü  işgal  etti.  Ayastefanos  Antlaşması  da  9  gün  sonra  imzalandı. 

Rusya’nın çıkarlarını gözeten antlaşma, İngiltere ve Avusturya’nın hiçbir şekilde çıkarlarıyla 

uyuşmuyordu. Kısacası antlaşma, Avrupa’da Karadeniz’den Ege Denizi’ne kadar uzanan ve 

Rusya’nın  uydusu  olacak  Büyük  Bulgaristan  planına  dayanıyordu.  Ruslar  da  diledikleri 

zaman  İstanbul’a  inip  onu  işgal  edebileceklerdi.  Bu  durum,  Rusların  tüm  Balkanlar’ı  ve 

Boğazları ele geçirmesi demekti. Karadağ, Sırbistan ve Romanya da bağımsız olacaklardı. 

Bosna  Hersek’te  de  İstanbul  Konferansı’ndaki  reformlar  uygulanacaktı.  Bu  antlaşma, 

Osmanlı ve Avrupa’daki güç dengelerini alt üst edecek nitelikte bir antlaşmaydı. Karadeniz’i 

bir  Rus  gölü  haline  getiren  antlaşma  hem  İngiltere  hem  de Osmanlı  için  kötü  sonuçlar 

doğurmuştu (Sonel, 2008: 50; Karal, 1983: 66‐67). 

Rus propagandasıyla birlikte Osmanlı Ermenileri arasında millîyetçilik duygusu ön 

plana  çıkmıştı.  İstanbul  Ermeni  Patriği Nerses, Ayastefanos’a  giderek  kendilerinin  savaş 

sırasında Doğu Anadolu’da Ruslara yardım ettiklerini belirterek Anadolu’da bağımsız bir 

Ermenistan devleti kurulması için Rusya’dan yardım talep etmişti. Ruslar, Doğu’da huzursuz 

bir  Ermeni  toplumunun  bölgedeki  dengeleri  korumada  daha  ideal  olduğunu  düşünüp 

bağımsız bir Ermenistan projesine  sıcak bakmadı. Ermeni millîyetçiliği, bölgede Osmanlı 

açısından daha büyük  sıkıntılar yaratabilirdi. Bu yüzdendir ki Ermeni  sorunu, Türkiye’nin 

doğu illerinde yapacakları reformlar dâhilinde ele alınmıştı. 16. madde şu kararı içeriyordu: 

“Rus askerlerinin Ermenistan’da (Türkiye’nin doğu  illeri kastediliyor)  işgal etmiş oldukları 

toprakları terk etmesi ve Türkiye’ye  iade edilmesi gereken bölgenin boşaltılması,  iki ülke 

arasındaki ilişkilerin sürdürülmesine zararlı olacak çatışma ve karışıklıkların yol açabileceği 



129 

 

 
 

için Bâb‐ı Âli, Ermenilerin, Kürt ve Çerkezlere karşı güvenliklerini temin etmesi.” Böylece 

Ruslar Ermeni  sorununu  ileride daha da  geliştirip  işine  yaracak bir biçimde  kullanacaktı 

(Shaw ve Shaw, 2010: 235). 

93 Harbi sırasında Patrik Nerses ve İzmirliyan’ın reisliklerinde Ermeni Meclisi gizlice 

toplanarak, Rus Çarına verilmesi için Eçmiadzin Katolikosluğu’na bir muhtıra göndermeye 

karar  verdi.  Bu muhtıra, Osmanlı  Ermenileri  adına  Çar’dan  yardım  talep  ediyordu.  İlki, 

Fırat’a kadar olan bölge Türklere geri verilmeyecek, bu topraklar Ararat  ile birleştirilerek 

Rusya’nın  olacaktı.  İkincisi,  arazi  ilhakı  olmazsa  Bulgarlara  verilen  imtiyazın  benzer  bir 

biçimde  Ermenilere  de  verilmesini  içeriyordu.  Son  olarak  da  işgal  edilen  toprakların 

bırakılması durumunda hükümetten ıslahatların uygulanmasının teminat altına alınmasının 

sağlanmasıydı.  Ve  aynı  şekilde  yukarıdaki  maddeler  şu  esaslara  dayanıyordu:  Zabıta 

memurlarının  çoğunluğu  Ermenilerden  oluşmalıydı.  Ermeniler  de  düzenli  bir  talim  ve 

terbiye görmeliydi. Kürtler ve Çerkezler bulundukları dağları bırakarak kasabalar inip, oraya 

yerleşmeli ve bir süre kendileri jandarma yazılmamalıydı. Ermeniler aynı zamanda memuri 

hizmetlerde çalıştırılmalıydı. Ermeni Meclisi, aynı zamanda Edirne’ye de bir heyet yollanıp 

çok gizli toplantıyla hem Rus İmparatoru ve başvekile de dilekçe sunmuşlardır. Eçmiadzin’e 

doğru  yola  çıkan  İzmirliyan,  savaşın  bitmesi  üzerine  gecikeceğini  anlayınca,  Episkopos 

Vahram Magnuni’ye bir mektupla müracaat etmişti. Patrik Nerses, 12 Şubat tarihinde başka 

bir  mektupla  “milletin  kendisinden  Ermenistan  adına,  önce  Çar’ın  kendisine  ve  eğer 

mümkün olmazsa elçiler konferansına müracaat etmeyi  istediğini”  söyledi.  İzmirliyan da 

Rus aleyhtarı Manguni’ye 13 Şubat 1878 tarihinde yazdığı mektupta şöyle diyordu: 

 Zamanın  yaptığını  hiçbir  şey  yapamaz.  Zaman  çok  şeyleri  değiştirir.  Haller  ve 

şartların gereklerine uymaklığımız  lazımdır. Eski davranışımızı değiştirmeliyiz.  İleri 

görüşlülüğümüzü,  çevremizi muhafaza  ederek,  Çar’a müracaat  etmeliyiz.  Bugün 

Türkiye büyük ve önemli bir bölümünü kaybetmiş bir halde olarak onun ayaklarının 

altında bulunuyor. Türkiye, o kısımda kalsa bile bundan sonra Rusya’nın uysal bir 

tabii olacaktır. Herhalde Rusya’nın himayesine muhtacız. Daima onun teveccüh ve 

muhabbetini çekmeye, bugün olmazsa bile, çok geç kalmayacak bir gün, meydana 

çıkacak  olan  Türkiye’nin  Asya  sorunu  ortaya  konulacağı  zamanda,  ülkemizdeki 

payımıza sahip olmak için şimdiden Ermeni sorunu çıkarmaya çalışmalıyız”  (Uras, 

1987: 199‐205).   



130 

 

 

Edirne  Antlaşması  sırasında  Ermeni  iki  temsilci  Kevork  Vartapet  Ruscukliyan 

aracılığıyla İgnatieff’e, Van, Muş, Erzurum, Diyarbakır ve ötekilerden oluşmuş bir bağımsız 

Ermenistan kurulması  için müracaat ettiler. Başvekil İgnatieff, 16. madde olarak şöyle bir 

madde koyduklarını bildirmişti: “Avrupa Türkiye’sinde olan düzensizliklerin, zulümlerin aynı 

Türkiye Asya’sında da yapıldığından bunun önünü almak  için Padişah  ile Rus Çar’ı Kafkas 

illeri ile yan yana olan Ermenilerin bulunduğu ilçelere kesin bir bağımsız idare verecek ve 

bunu sağlamak için kanunda gereken değişiklikler yapılacaktı” (Esat Uras, 1987: 215‐216). 

Bu talep Türkler tarafından reddedildi. Padişah’ın onayı olmadan bağımsız bir Ermesintan’ın 

varlığını  kabul  edemeyeceklerini  bildirdiler.  Ruscikliyan,  her  şeyi  bilmezlikten  gelerek 

Osmanlı Hükümeti’nden memnun olduğunu söyleyenlere  ikili oynamaya devam etmiştir. 

Ayastefanos Antlaşması’nın koşulları,  İngiltere’nin kabul edebileceği bir antlaşma değildi 

(Esat Uras, 1987: 215‐216). 

3.3.2. Berlin Konferansı ve Ermeni Sorunu  

1878 Berlin Antlaşması  imzalanana kadar Osmanlı Ermenileri  ile Türkler arasında 

ciddi  bir  sorunun  olmadığı,  her  iki  toplumun  da  dostça  ilişkiler  kurduğu  söylenir  (Selvi, 

2011:61).  Berlin  Antlaşması’na  kadar  Ermeni  sorununun  düşünsel  temelleri  misyoner 

faaliyetleri, Tanzimat ve Islahat Fermanları’nın yaratmış olduğu atmosfer ve Ermeni Millet 

Nizamnamesi ile atılmıştı. 1877 ‐ 1878 Rus Savaşı sırasında Ermeni sorununun diplomatik 

teşebbüsler  düzeyinde  ortaya  çıktığı  görülür.  Artık  Ermeni  sorunu  açısından  yeni  bir 

döneme girilmiştir. Diplomatik süreçte Osmanlı Ermeni cemaati büyük devletlerin yardımı 

olmaksızın istediklerini alamayacaklarını anlamıştı (Yavuz, 2009: 2‐3). 

Berlin Konferansı, Bismarck’ın önderliğinde 13 Haziran 1878 yılında başladı ve 13 

Temmuz 1878 tarihine kadar devam etti. Bunun öncesinde Rusya ve İngiltere arasında 30 

Mayıs’ta gizli bir antlaşma gerçekleşmişti ve gizli görüşmenin gündem maddelerinden birisi 

de  Ermeni  Sorunu  olmuştu  (Uras,  1987:  217).    Berlin  Konferansı  ile  Bulgaristan  ve 

Sırbistan’ın  bağımsızlıklarını  ilan  etmeleri  pek  çok  Osmanlı  Ermenisinin  de  bağımsız 

Ermenistan  taleplerinin gün yüzüne  çıkmasına  fırsat  tanımıştı. 1877  ‐ 1878 Osmanlı‐Rus 

savaşı  sırasında  Rus  Çar’ının  hizmetinde  yükselen  Ermeni  subaylar Doğu  Anadolu  işgali 

sırasında  önemli  başarılara  imza  atmışlardı. Osmanlı  Ermenilerinin  çoğunluğu  padişaha 



131 

 

 
 

sadık kalsalar da farklı düşünen grupların da oluşu güvensizlik duygusunun yerleşmesine de 

neden  olmuştu.  Ermeni  Kilisesi’nin  kısa  sürede  politikalarını  Osmanlı  Hükümeti’nin 

aleyhinde geliştirmeleri, Doğu’da Ermeni özerkliği için Avrupalıların desteğini aramalarına 

ve Rusların da Osmanlı’nın  doğu  topraklarını  ele  geçirmede  Ermeni  toplumu  üzerinden 

planlar  yapmalarına  neden  olmuştu.  Patrik  Nerses,  Ayastefanos’ta  Ermeni  sorununu 

Avrupalı devletlerin önüne taşıyan kişi olmuştu (Shaw ve Shaw 2010: 250‐251). 

Esat Uras,  Tarihte  Emeniler  ve  Ermeni Meselesi  adlı  kitabında  Berlin  Konferansı 

öncesinde  Ermeni  sorununun  büyük  devletlerin  gündeminin  nasıl  bir  parçası  olduğu 

hikâyesini ayrıntılarıyla anlatmıştır. Osmanlı Ermenilerinin durumu hakkında kongre öncesi 

raporlar,  muhtıralar  hazırlanıp  propagandalar  yapılmıştı.  Krikor  Odyan  da,  Berlin 

Konferansı’na  bir  Ermeni  heyeti  yollanmasını  teklif  eden  kişiydi.  Heyet,  Ermenistan 

sorunlarını yakından bilen Patrik Mıgırdiç Kırımyan  (Hırımyan), Episkopos Horen Narbey, 

katip ve tercüman olarak da  İstepan Papazyan  ile Minaz Çeraz’dan oluşuyordu. Roma ve 

Paris’e giden heyet, Fransız Dışişleri Bakanlığı ve Almanya, İngiltere elçilikleri ile görüşmeler 

yaptı. Horen Narbey, ekipten ayrılıp Rusya’da Gorçakoff ve Çar İkinci Alexandre tarafından 

kabul olundu. Geri kalan ekip de Berlin’e geçti. Konferansta üyelerin önüne iki farklı Ermeni 

Sorunu  projesi  gelmişti.  Birincisi  Nubar  Paşa’nın  sunduğu68  diğeri  de  Ermeni 

Patrikhanesi’nin  planıydı.  Patrikhanenin  amacı  tam  bağımsızlık  olduğu  için  bu  proje 

önemsenmemişti.  25  Haziran  1878  tarihinde  Ermeni  Patrikhanesi,  Ayastefanos 

Antlaşması’nın 16. maddesine uyarınca sorunları tartışılacak olan Ermenilere de Osmanlı 

yöntemindeki Hristiyanlara verilecek  idare  şeklinin verilmesini  istiyorlardı. Bunun nedeni 

Ermenilerin,  Ermenistan  yönetimi  altında  yaşadıkları  idare  şeklini,  Rumeli’deki 

Hristiyanların  hayat  ve  vaziyetlerinden  daha  fena  ve  daha  zalimce  olarak  görmeleriydi. 

Siyasi  bağımsızlık  ve  Türkiye’den  ayrılmak  istemediklerini  ama  Erzurum,  Van  ve 

Diyarbakır’ın  kuzey  bölgesinde  istatistiklere  nazaran  Ermenilerin  teşkil  ettiği  bölgenin 

Ermenilere ayrılmasını  istiyorlardı. Avrupa devletlerinin önerileri ve Bâb‐ı Âli’nin onayı  ile 

başlarına bir Ermeni vali  tayin edilmesini, memleketlerinin polis ve  jandarmasının kendi 

                                                            
68 Patrikhane’nin hazırladığı projeden farklı olarak Nubar Paşa kendisi bir önerge hazırlamıştı. 1. Devletlerin 
kontrolü altında Ermenistan idaresinin ıslahı. 2.Devletlerin seçimi, Padişahın onayı ile bir genel vali tayini, 3. 
Mahkemeler, polis vesairenin Avrupalılara verilmesi. 4. Başlarındaki subayları Avrupalı olmak üzere jandarma 
teşkilatı yapması.  



132 

 

 

yönetimleri altında olmasını, mahalli gelirlerin bir kısmına da memleketin mahalli ve manevi 

ihtiyaçları için el konmasını istiyorlardı (Uras, 1987: 199‐249). 

8  Temmuz  1878  tarihli  toplantının  on  beş  numaralı  protokolü  Ermeni  sorunu 

konusunda 61. madde ile Osmanlı hükümetinin yükümlülüklerini belirliyordu: “Ermenilerin 

oturdukları  vilayetlerin  mahalli  şartları  dolayısıyla  muhtaç  oldukları  ıslahat  ve 

düzenlemeleri gecikmeden yapmayı ve Kürtler ile Çerkezlere karşı emniyet ve huzurlarını 

korumayı  taahhüt  eder  ve  bu  konuda  alacağı  tedbirleri  sırası  geldikçe  devletlere  tebliğ 

edeceğinden  adı  geçen  devletler  de  bu  tedbirlerin  tatbikine  nezaret  edeceklerdir.”  Bu 

madde  ile artık Ermeni sorunu uluslararası siyasetin bir parçası haline gelmiş oldu  (Öke, 

2003:  129).  Kongre’de  62.  madde  doğrudan  Ermeni  toplumunu  olmasa  da  Osmanlı 

hâkimiyetindeki Müslüman olmayan unsurları hedef alıyordu. Bâb‐ı Âli’nin, ayin ve mezhep 

serbestliği  kuralını  detaylarıyla  veren  bu  madde  hukuki  konularda  da  eşitlikten  yana 

maddeler  içeriyordu. Ermeni heyeti, başlangıçta büyük heveslerle bu  işe başlamış, büyük 

devletlerin  de  ilgisine  mazhar  olmuşlardı.  Ama  aradıklarını  bulamayan  Ermeni  heyeti 

başarısızlıktan sonra kongreye şu protestoyu sundular: 

 Ermeni  temsilciler  heyeti  haklı  ve  aynı  zamanda  ılımlı  olan  tekliflerinin  kabul 
edilmemesinden dolayı üzüntülerini arz ederler. Milyonlardan meydana gelen ve 
şimdiye kadar hiçbir yabancı emeline alet olmayan, Türkiye’deki bütün Hristiyan 
milletlerden daha fazla baskılara uğrayan, Türkiye’ye hiçbir sıkıntı vermeyen, hiçbir 
büyük  devletin  ırkdaşı  olmayan  biz  Ermeniler,  diğer  Hristiyanlar  gibi  müdafaa 
edileceğimizi  umuyorduk.  Yine  biz,  hiçbir  siyasi  eğilimi  olmayan  bizim  gibi  bir 
milletin,  himayeye  kavuşacağını  ve  Ermenistan’da  Ermeni memurlar  idaresinde 
yaşayacağını  sanıyorduk.  Ermeniler  aldandıklarını  anladılar,  hakları  tanınmadı. 
Çünkü kendileri sakin bir millettir. Kiliselerinde bağımsız bulunmakta millîyetlerini 
korumuş olmakla bir şey kazanmadılar.  

Ermeni  heyeti  aldığı  bu  dersi,  birlikte  Doğuya  götürecektir.  Fakat  hiçbir  zaman 
Avrupa,  isteklerine  davalarına  ümit  veren  bir  cevap  verinceye  kadar  seslerini 
yürütmekte vazgeçmeyecektir. (Berlin 1878) (Uras, 1987: 249‐250).   

Patrik  ülkesine  döndüğünde  Ermeni  Meclisi’ne  de  başarısızlıktan  dolayı  hesap 

vermek zorunda kalmıştır. 21 Temmuz 1878 tarihinde Nerses, Bosna Hersek, Bulgaristan 

sorunu  daha  ortada  yokken  Ermeni  sorununun  var  olduğunun  altını  çizmiş,  sorunu  da 

Ermenistan’da Ermenilerin uğradıkları düşmanlıklar olarak tanımlamıştır. Artık bağımsızlık 

sorununun  ortaya  çıktığının  eskisinden  daha  çok  ihtiyatlı  ve  ileri  görüşlü  davranılması 



133 

 

 
 

gerektiğinin altını çizmiştir. Bu tür  işlerin bir gün  içinde tek bir kişiyle de yapılmayacağını 

söyleyen  Kırımyan,  gelecek  için  hazırlanılması  gerektiğini  vurgulamıştır. Milletle  işbirliği 

içinde  olup,  ünlü,  vatansever,  eğitimci,  kilise  adamı  hep  birlikte  Ermenistan’a  gidilmesi 

gerektiğine dikkat çekmiştir (Gürün, 2006: 168). 

Osmanlı  Ermenilerinden  millîyetçilik  duygularıyla  yanıp  kavrulanlar,  Avrupa’nın 

bağımsızlık  taleplerini umursamadıklarını görünce çareyi, amaçlarına ulaşmak  için  şiddet 

kullanmakta buldular. Berlin Kongresi’ne katılan eski Ermeni Patriği Kırımyan’ın, İstanbul’da 

yaptığı  konuşmada  bu  bağlamda  söyledikleri  önemlidir.  Osmanlı  Ermenileri  davalarını 

gerçekleştirebilmek için silahlı eylem hareketlerine başlama kararı almışlardı: 

 Ermeni Halkı, elbette  sizler  silahın neler yaptığını ve neler yapabileceğini çok  iyi 
anladınız.  Ve  bundan  dolayı,  değerli  ve  kutlu  Ermeniler,  sizler  vatanlarınıza, 
akrabalarınıza ve arkadaşlarınıza döndüğünüz zaman, silahlanın, silahlanın ve yine 
silahlanın. Ey insanlar, her şeyin üstünde bağımsızlık ümidinî ilk önce kendi içinize 
yerleştirin. Aklınızı ve yumruğunuzu kullanın! İnsan kendi kurtuluşu  için mücadele 
etmeli (Selvi’den aktaran Yavuz, 2004: 30‐31). 

3.4. Ermeni Komiteleri ve İsyanlar Dönemi  

  Edward J. Erickson, Osmanlılar ve Ermeniler Bir İsyanın ve Karşı Harekâtın Tarihi adlı 

çalışmasında,  19.  yüzyılın  son  döneminde  ortaya  çıkan  silahlı  devrimci 

komitaların/cemiyetlerin sadece Osmanlı toplumuna ya da çokuluslu imparatorluklara özgü 

olmadığını demokrasilerde de var olduklarının altını çizer. Organize oldukları, planladıkları 

ve  icra edildikleri  yollar dâhil  isyanların nedeninin bir baskı odağından  çıkıp,  ideoloji  ve 

ulusal  bir  eksene  oturmasıyla  19.  yüzyıl  ortasından  itibaren  Avrupa’daki  kalkışmaların 

niteliği değişmiştir. Bunun nedeni de bir doktrin ya da bir tartışmaya dayanmaz, doğrudan 

doğruya  “Avrupa Uyumu”69  ve Napolyon döneminin ürünleri olmalarıdır.  Tarihsel  süreç 

içerisinde isyanlar, Osmanlı toplumunda hep görülmüştü. 1821 ‐ 1878 yılları arasındaki yeni 

ayaklanma dalgaları, Osmanlı İmparatorluğu’nun Balkanlardaki egemenliğine son vermişti. 

                                                            
69 Napolyon Savaşları'nın sona erdiği 1815 yılından I. Dünya Savaşı'nın patlak verdiği 1914 yılına kadar geçen 
dönemde, Avrupa  devletlerinin uluslararası  arenada  siyasi  güçler dengesini  gözeterek  hareket  etmelerini 
sağlayan sistem. Viyana Kongresi'nin ardından hayata geçirildiği  için Kongre Düzeni olarak da bilinir. Uyum 
sistemi genellikle büyük devletlerin barışın tehdit edildiğine inandıkları anda topladıkları konferanslar şeklinde 
yürüyordu.  



134 

 

 

Balkan  ayaklanmalarının  nedeni  ideolojik  bir  kökenden  çok  kötü  yönetim  ve  baskı 

kaynaklıydı. Osmanlı’nın da bu süreçteki talihsizliği Viyana Kongresi’ne hem sebep olmak 

hem Avrupa Uyumu dışında  tutulmak hem de askerî  yardımlardan mahrum  tutulmaktı. 

Büyük güçler, Osmanlı Hristiyan  tebaasının Osmanlı  idaresini alaşağı etmesinde aktif  rol 

üstlenmişlerdir. İkinci ayaklanma dalgası ilkine göre ulusalcı hareketler kokuyordu. Osmanlı 

yine  kötü  yönetiyordu ama burada durum ulusalcı  kimlikten  kaynaklanan  kalkışmalardı. 

Bağımsız devlet olma çabasındaki bu ayaklanmalar da büyük devletler Osmanlı  içişlerine 

müdahalede fırsat kaçırmadan devreye girdiler. 1878 yılından sonra Osmanlı Makedonya’sı 

ile Anadolu’nun  yoğun  Ermeni  nüfuslu  vilayetlerinde  bulunduğu  bölgedeki  kontrolü  ele 

geçirmek  isteyen gruplar ortaya çıkmış hem kendi aralarında hem de Osmanlı Devleti’ne 

karşı savaşmaya başlamıştır (Erickson, 2015: 19‐22). 

  Osmanlı  Ermenileri  için Berlin Kongresi’nden  sonra  artık durum değişmiş,  şiddet 

yoluyla, zor kullanarak silahlı mücadelenin başladığı döneme geçilmişti. 1880 yılına kadar 

büyük güçler, Osmanlı topraklarında yaşayan Ermenilerle ilgili ıslahatlar konusunda sadece 

yapılacaklar  listesi  hazırlamıştı.  Bu  listedeki maddelerin  gerçekleşip  gerçekleşmediğinin 

sorgulamasını yapacak düzeyde Ermeni olayları ortaya henüz çıkmamıştı. Yüzyılın üçüncü 

çeyreğinden sonra Osmanlı Ermenileri, Avrupa’daki kamuoyunun dikkatini çekecek, göze 

batacak  olayların  yaratılması  işine  giriştiler.  Bu  tür  eylemlerin  gerçekleşebilmesi  dünya 

çapında örgütlenmeden geçiyordu. Vakit kaybetmeden Osmanlı Ermenileri, farklı örgütler 

adı altında birleşmeye başlayıp, parti programlarını yazmaya başladılar (Karal, 1987: 135). 

  Osmanlı  Ermenileri  arasında  terörü  yöntem olarak benimseyen partilerden önce 

kurulan  çeşitli  yardım  dernekleri  vardı.  1860  yılında  Adana’da  Hayırseverler  Cemiyeti, 

Fedakârlar Derneği bunlardandı. 1870 ‐ 1880 yılları arasında Araratlı, Okul Sevenler, Doğulu, 

Kilikya, Millîyetçi Kadınlar Cemiyeti kurulmuştu. Genelde Ermeni din ve kültürünü koruma 

amaçlı çıkan bu derneklerde yasaklı kitapların okunduğu belirtilir. Ruhani rahipler, Ermenilik 

için çalışıp  isyan hareketlerinin kimi zaman ortaya çıkmasında kimi zaman da cemiyetler 

arası haberleşmede aracı rol üstlenmişlerdir (Uras, 1987: 421‐422).   

Özellikle  İstanbul,  Trabzon,  Erzurum,  Van  ile  Rus  İmparatorluğundaki  zengin 

Ermeniler arasında Ermeni  ihtilalci gruplar kuruldu. Yayımladıkları gazeteler ve broşürleri 



135 

 

 
 

yabancı posta idareleri aracılığıyla Osmanlı ülkesine sokmayı başardılar.  Silah ve cephane 

gönderimi  başladı.  Ermeni  millîyetçileri  kendi  davalarını  desteklemeleri  için  zengin 

Ermenilere karşı terörizme başvurdu (Shaw ve Shaw, 2010: 254).  

Osmanlı’da  ilk  kurulan  Ermeni  partisi  1885  yılında  Van’da  kurulan 

Armenagan/Armenakan Partisi  idi. Kurucusu Mıgırdıç Portakalyan’dır70. Bu örgüt aslında 

Ermeni  Yurttaşlar  Birliği  adına  kurulmuş  gizli  örgütün  devamı  niteliğindeydi  (Çelebyan, 

2004: 43).   1881’den sonra Marsilya’ya geçen Portakalyan, 1885 yılında Armenia adı altında 

dergi çıkarmaya başladı. Kendisini Armenakan adlı partiyle tanımlayan derginin dört temel 

amacı vardı: 1. Türkiye Ermenilerinin durumuna dünyanın ilgisini çekmek. 2. Diasporadaki 

Ermenilerin  yardımlarıyla  Ermenistan’a  yardım  etmek.  3.  Armenia  dergisinin  fikirlerini 

Ermeniler arasında yaymak. 4. Editörün deneyim ve fikirlerini Ermeniler için kullanmak. Bu 

partinin amacı, Ermenilere ihtilal aracılığıyla kendi kendinî yönetme hakkı elde ettirmekti. 

Parti amacına ulaşmak için kendisine yöntemler belirlemişti. Davaya inanan tüm vatansever 

Ermenileri  örgütleyecekler,  devrimci  fikirleri  yayacaklar,  meşru  müdafaa  fikrini 

öğretecekler, silah ve para ile destekleyerek askeri disiplini öğretecekler ve gerilla kuvvetleri 

oluşturacaklardı. Ermenileri olası genel bir harekete hazırlayarak  (ama yabancı güçlerin ve 

komşu  ırkların desteğini  alarak)  terör  ve ölüm  cezalarından uzak duracaklardı.  ‐istisna‐i 

durumlar dışında‐  (Nalbandian, 1963: 96‐98).   Terör ve ölüm cezalarından uzak durmak 

isteyen  parti,  1889  yılında  üç  komiteci  dört  zaptiyeyle  silahlı  mücadeleye  girmiştir. 

Çelebyan’a  göre;  1890’lı  yıllarda Van’da  Ermeni  halkını  soyan,  vahşet,  terör  ve  katliam 

gerçekleştiren  Kürtlere  haddinî  bildirmek  için  o  zamana  kadar  adı  hiç  duyulmamış 

yöntemlerle işi çözmeye girişirler. Van isyanı sırasında da Armenakanlar, çok sayıda kayba 

uğramıştır.  Parti  terör  eylemlerinden  vazgeçip,  demokrat  burjuva  partisi  haline 

dönüşmüştür  (Mattei, 2008: 116).   

                                                            
70 Mıgırdiç Portakalyan (1848‐1921) İstanbul Kumkapı’da dünyaya gelmiştir. Temel eğitimini İstanbul Ermeni 
okullarında  tamamlayan  Portakalyan,  küçük  yaştan  itibaren  babasının  kültür  düzeyi  yüksek  olduğundan 
bilinçli bir biçimde Ermeni  toplumu  içindeki  siyasi örgütlenmelerle  ilgilenmiştir. Portakalyan, 1867 yılında 
Tokat’a öğretmen olarak gitmiş Pazar günleri Türkçe konuşan Ermenilere Ermenice ders vermiştir. İstanbul’a 
tekrar dönerek Asya, Manzume, Ermenistan Arı’sı yayımlamıştır. 1876 yılında Ararat Cemiyeti’nin önde gelen 
isimlerinden biri olmuştur. Cemiyet tarafından Van’daki eğitim programının başına getirilen Portakalyan, pek 
çok bölgeyi ziyaret etmiştir. 1877‐78 Harbi sırasında Araratyan Cemiyeti’ni temsilen Van’dan ayrılıp Rusya’ya 
geçmek istemiş ama geçişi engellense de Tiflis’e geçebilmiştir. Marsilya’ya geçen Portakalyan, Armenia adlı 
bir dergi yayımlamaya başlamıştır (Nalbandian, 1963: 92‐93).   



136 

 

 

3.4.1. Hınçak Komitesi  

Ermeniler tarafından aşırı saldırgan komiteler 1887 yılında Cenevre’de Hınçak veya 

Sosyal Demokrat Parti; 1890 yılında da Tiflis’te Taşnak veya Ermeni Devrimci Federasyonu 

(ARF) olarak kurulmuştu  (Ericson, 2015: 25). “Hınçak” kelimesi Ermenice “çan, çıngırak” 

anlamına gelmektedir. Hınçak Partisi, Osmanlı Devleti’ne ayak basmamış, eğitim için Paris’e 

gönderilmiş,  Marksist  teoriden  ve  Portakalyan’ın  düşüncelerinden  etkilenmiş  gençler 

tarafından kurulmuştu. Partinin kurulma fikrini ortaya atan Avetis Nazarbekyan, Armenia 

gazetesinde ihtilalci yazılar kaleme alan ve Paris’te okuyan bir gençtir (Gürün, 2006: 188). 

Nazarbekian karısı ile birlikte Cenevre’de Hınçak adlı gazeteyi çıkarırlar. İsviçre’de Ermeni 

öğrencilerin katılımıyla parti daha da genişlemiştir. İstanbul ve İzmir’den sonra Halep’te ve 

diğer büyük şehirlerde şubeler açmıştır (Hocaoğlu, 1976:159). Hınçak parti programının ana 

hatlarına bakacak olursak, ilki ihtilalle var olan düzen kaldırılmalı, ekonomik gerçeklere ve 

sosyal  adalete  dayanan  yeni  bir  cemiyet  oluşturulmalıydı.  İkincisi,  partinin  ilk  ve  yakın 

hedefi Türkiye Ermenistan’ının politik ve millî bağımsızlığını sağlamaktır. Ekonomik gayeler, 

halkın  ihtiyaç  ve  isteklerini  inceledikten  sonra  tespit  edilecektir.  İhtilal  yoluyla 

gerçekleştirilecek olan hedeflere varılması için propaganda, tahrik, tedhiş, teşkilatlanma ile 

köylü ve işçi hareketidir. Propagandanın amacı, hükümete karşı isyanın temel sebeplerini 

münasip zamanında halka anlatmak olacaktır. Tahrik ve tedhiş halkın cesaretini arttırmak 

için  gereklidir.  Tedhiş  hareketlerini  yürütmek  için  özel  bir  kol  kurulacaktır.  İhtilali 

gerçekleştirmek için en uygun zaman Türkiye’nin harbe girdiği dönem olacaktır. Süryaniler, 

Kürtler, Türklere  karşı mücadele  kazanılmalı, Türkiye Ermenistanı’nın bağımsızlığını elde 

etmesinden  sonra  ihtilal  Rusya  ve  İran  Ermenistan’ına  teşmil  edecek  ve  federatif  bir 

Ermenistan  kurulacaktır.  Hınçak  Partisi’nin  programı  hem  millîyetçi  hem  de  komünist 

nitelikler  taşıyordu. Sınıf mücadelesi sonrasında millîyetçi bir devlet kurulacaktı. Partinin   

ekonomik  ve  sosyal  görüşleri  hem  Rusya’da  hem  de  Türkiye’de  üst  ve  orta  tabakada 

Ermeniler arasında önemsenmedi. Hınçak Partisi, Kumkapı nümayişini, Sasun İsyanını, Bâb‐

ı Âli nümayişini, Zeytûn isyanını üstlenmiştir. 1896 yılında partide ikilik çıkınca sosyalizmden 

ayrılmak  isteyenlerle  sosyalizmi  savunanlar  ikiye  ayrılmıştır.  1898  yılında  “Yeni  Hınçak 

Partisi” kurulmuştur  (Gürün, 2006: 189‐191). 



137 

 

 
 

3.4.2. Taşnak Komitesi  

  Osmanlı  Bankası  Baskını’nı  gerçekleştiren  Taşnak  Komitesi,  1890  yılında  Tiflis’te 

kurulmuştur.  “Daşnaksütyun/Taşnaksütyun”  kelimesi  Ermenice  federasyon  anlamına 

gelmektedir.  Farklı  Ermeni  gruplarının  bir  araya  gelmesiyle  oluştuğu  için  bu  partiye 

federasyon  denilmiştir.  Hınçaklar  Batı  Avrupa’da  ikamet  eden  Osmanlı  vatandaşları 

arasında  yükselirken;  Taşnaklar  da  Rusya’daki  Ermeni  grupların  birleşiminden  ortaya 

çıkmıştı  (Edward,  2015:  31).  Christopher Mikaelinyan,  Stepan  Zoryan,  Simon  Zavaryan 

tarafından  kurulmuştur.  Üç  ayrı  gruba  bölünen  federasyona  baktığımızda;  ilki  sosyalist 

olmayan millîyetçi ihtilalcilerdi. Türkiye Ermenilerinin bağımsızlığı ile ilgilenen ve ilk kurulan 

parti Armenakan Partisi’ne sempati duyuyorlardı. 

 Parti,  Petersburg’da  okuyan  öğrencilerden  oluşuyordu.  İkinci  grup  ise  sosyalist 

ihtilalcilerdi. Bir bölümü Rus ve Gürcülerle  işbirliği  içinde diğeri de Türkiye Ermenileri  ile 

meşgul  olan  gruptu. Moskovalı  talebeler  bu  partinin  dayanak  noktasıydı  (Sonyel,  2009: 

192).  Taşnakların  sembolleri,  kalem,  kürek  ve  hançerdi.  Kalem  aydınları,  kürek  işçileri, 

hançer  de  savaşçıları  ifade  ediyordu  (İlter,  1995:  27).  Partinin  resmi  yayın  organı  1891 

yılında  yayın  hayatına  başlayan  bayrak  anlamına  gelen  Droşak/Troşag  (Դրոշակ) 

gazetesidir.  Taşnak  Komitesi,  Türkiye’ye  çeteler  sokmak,  Türkiye’deki  Ermenileri 

silahlandırmak,  köylülere  silah  kullanmasını  öğretmek,  çeteler  kurmak,  çete  başları 

yetiştirmek, müdafaa örgütler kurmak ve aşiretleri de yanına alıp  isyan  çıkarmayı umut 

ediyordu (Hocaoğlu, 1962: 163‐164). Kısa süre içinde Taşnaklar, Osmanlı Hükümeti’ne karşı 

bir  savaş  ilan ettiklerini belirttiler ve Osmanlı Ermenistan’ının bağımsızlık  talebini  içeren 

manifestolarını  yayımladılar  (Erickson, 2015:32). 1891  yılındaki manifestolarında Ermeni 

sorununun  yeni  bir  çağa  girdiğini,  ya  özgürlük  ya  ölüm  sloganı  da  Taşnakçıların  önemli 

sloganıydı.  Patrik  Nerses,  Berlin  Konferansı’nda  sunulan  bildiriyle  Taşnakların  politik 

hedeflerinin  kendilerine  benzer  olduğunu  Louis  Nalbantian’a  söz  etmiştir.  Taşnaklar 

organize  olmadan  önce  tedhiş  harekâtına  başlamışlardı.  Parti  hedeflediklerine  terör 

yöntemi ile ulaşacağını söylemişti.  

Ermeni  olayları  ilk  Hınçaklar  tarafından  başlatılmıştır.  Erzurum  Olayı,  Kumkapı 

Gösterisi,  Sasun  İsyanı, Bâb‐ı Âli Olayı  ve Zeytûn  İsyanı, Hınçakların organizasyonlarıydı. 



138 

 

 

Osmanlı  Bankası  Baskını,  II.  Sasun  İsyanı  ve  Yıldız  Suikasti  de  Taşnak  Komitesi’nin 

marifetiydi. Bu iki partinin önderliğinde olaylar çıkmıştır.  

3.4.3. İsyanlar Dönemi  

Abdülhamit  döneminde,  Osmanlı  Ermenileri  İstanbul  ve  Anadolu’nun  pek  çok 

yerinde olay ve isyanlar çıkartmışlardır. Bu eylemlerin temel amacı Anadolu topraklarında 

bağımız  bir  Ermenistan’ın  kurulmasıdır.  İsyan  pratiğini  en  geç  öğrenen  ve  ayaklanmaya 

girişen Ermeniler, özellikle 19. yüzyılın son on yılında tarihe ve  literatüre Ermeni  isyanlar 

dönemi (1894 ‐ 1896) olarak geçen bir dizi olayın sorumlusu olmuşlardır.  

3.4.3.1. Zeytûn İsyanları 

Tarihsel süreç içeresinde Zeytûn bölgesinde71 gerçekleşen isyanlar, Osmanlı Ermeni 

toplumu  için  örnek  olmuştur.  18.  yüzyılın  son  çeyreğinden  itibaren  başlayan  Zeytûn 

isyanları Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluş dönemine kadar devam edecektir. 1780 ile 1857 

yılları  arasında  söz  konusu  bölgede  yaşanan  isyanların  nedenleri;  vergilerin  fazla  oluşu, 

vergiyi toplama biçimi, misyoner faaliyetleridir. 1780 yılından başlamak üzere 1782, 1808, 

1819,  1829,  1832,  1835,  1836,  1840,  1842,  1843‐1844,  1850,  1852,  1853,  1854,  1857 

yıllarında 15’e yakın ayaklanma yaşanmıştır. 19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren başlayan 

şiddet  olaylarının  niteliği  daha  öncekilerden  amaçsal  olarak  farklılaşmaya  başlamıştır. 

1860’lı yıllar daha önce de sözünü ettiğimiz gibi Osmanlı Ermeni toplumu  için bir dönüm 

noktası niteliğindedir. 1860 ‐ 1878 yılları arasında Zeytûn’daki isyanların nedenleri arasında 

öncelik  Fransa’nın  Çukurova  ve  Maraş  Bölgelerine  olan  ilgisini  arttırması  ve  Lübnan 

olaylarıdır.  19.  yüzyılda  Fransa’nın  gözü  Suriye  ve  Çukurova  bölgesindedir.  Aslında 

bölgedeki  Fransa  Elçisi’nin  yüzyılın  başından  beri  Yakın‐Doğu  Hristiyan  kurumlarının 

koruyuculuğu unvanı, misyoner etkisi güçlendikçe daha iyi oturmuştur. Suriye ve Lübnan’da 

okullar açarak Katolik Fransız kültürü bölgede yayılmış ve bölgede dinî, kültürel ve ticari 

üstünlük ele geçirilmiştir (İlter, 1995: 92‐100). 1860 yılında çıkan Dürzi ayaklanmasına karşı 

                                                            
71 Günümüzde  Kahramanmaraş’a  bağlı  Süleymanlı  nahiyesi  olarak  bilinen  bölgedir.  Zeytûn  çayı  üzerinde 
kurulmuş eski bir yerleşim merkezidir. Coğrafi koşullardan dolayı  ‐dik yamaçlar‐ evler bölgeye dağınık bir 
şekilde dağılmıştır. Dağların etrafında bol miktarda zeytin ağacı yetiştiğinden buraya Zeytûn adı verilmiştir 
(İlter, 1995: 65).   



139 

 

 
 

Avrupa  devletlerinin  müdahalesi  sonucunda  1861  tarihinde  İstanbul’da  Lübnan 

bölgesindeki  yeni  yönetim  biçimini  düzenleyen  “Lübnan  Nizamnamesi”  imzalanmıştır. 

Lübnan’a güvenceli muhtariyet verilirken, mutasarrıflığına da Katolik Ermeni David Efendi 

getirilmiştir. (Karal, 1954: 37‐42).  

Lübnan’da  yaşanan  olaylar,  Zeytûn  bölgesinde  yaşayan  Ermeniler  için  bir  örnek 

teşkil etmiştir. Osmanlı Devleti’nin Zeytûn halkından vergi istemesi, kendisini Ermeni prensi 

olarak ilan eden Levon adındaki maceracının halkı isyana teşviki ile 1862 yılında Zeytûn’da 

ayaklanmanın başlamasına neden olur. Bu isyanın temelinde yatan gerçek nedenleri; Erdal 

İlter  şöyle  sıralamıştır:  Birincisi,  Ermeni  aydınları  tarafından  desteklenen  millîyetçiliğin 

sayıları artan Ermeni basın organları tarafından yayılmasıdır. Bu varsayımın geçerliliği için 

dönemin  basın  organlarının  incelenmesi  ve  içeriğinin  ortaya  çıkarılması  gerekir.  İkinci 

gerekçe, Kırım Savaşı sonrası Ruslar’ın, Ermeni toplumunu kendi davalarına hizmete teşvik 

etmeleridir.  Üçüncüsü,  bölgede  siyasi  ve  ticari  menfaatleri  olan  Fransa’ya  yapılan 

çağrılardır.  Son  olarak  Zülkadirli  beylerin,  Hükümet’e  karşı  yapmış  olduğu  itaatsizlikle 

birlikte devletin bölge üzerinde hâkimiyet kuramamasıdır (İlter, 1995: 92‐100).   

Zeytûn bölgesi bu  ilk  isyandan sonra bölgenin muhtariyetle yönetilmesi  için fırsat 

buldukça  ayaklanmaya  kalkışacaktır.  Fransızların  temelini  attığı  Ermeni  millî  hareket 

düşüncesi, 1880’lerden  sonra  İngiltere’de  Liberal Parti’den William Ewart Gladstone’un, 

Başbakan olmasıyla İngilizlerin koruyuculuğunda devam etmiştir. İngiliz Başkanı Gladstone, 

Lord  Beaconsfield  (Benjamin Disraeli)  ve  Lord  Salisbury’den  daha  çok  para  harcayarak, 

Osmanlı Devlet’inin kara propagandasını yaparak Ermeni ıslahatının geniş ölçüde yapılması 

için  uğraşacaktır  (İlter,  1995:  125).    Liberal  Parti’nin  başkanı  Rusya’nın  sıcak  deniz 

politikalarına  karşı Osmanlı  hükümetinin  ayakta  kalmasını  istiyordu  ama  Abdülhamit’in 

temsil ettiği ve desteklemiş olduğu her şeyden de nefret ediyordu (Sonyel, 2009: 104). 1878 

‐ 1879 isyanından sonra Hınçak ve Taşnak örgütlerinin kurulmasından sonra Zeytûn bölgesi, 

Ermeni  komitecilerin  ilgisini  çekecektir.  1895‐96  yıllarında  tarihe  not  düşecek  düzeyde 

Hınçak  cemiyetinin  önderliğinde  uluslararası  kamuoyunun  da  ilgisini  çekecek  isyanlar 

başlayacaktır. 9 Ağustos 1892 tarihli Londra’da faaliyet gösteren Hınçak Partisi, Çukuruova 

bölgesinde  çıkarılacak  isyanlar  hakkında  Adana’daki  bürosuna  gönderdiği  talimatına 

Zeytûn’da dağlı çetelerin teşkiline itina gösterilmesi gerektiği maddesi eklenir (İlter, 1995: 



140 

 

 

105‐133).   Ermeni sorununu İngiliz gündemine taşıyan Gladstone ile birlikte İngiliz basını 

da Anadolu’daki  gelişmeleri  takip  etmek  için  bölgeye  gönderdiği muhabirleri  sayesinde 

yaşananları  Ermeni  kaynakların  ağzından  anlatıp  Osmanlı  devleti  aleyhinde  bir  dil 

kullanarak  bölgenin  bir  an  önce  Ermenilere  bırakılmasını  sağlayacak  politikalar 

yürütüyorlardı.  1889’da  Forthnightly  Review’da  yayımlanan  bir  makalede,  Anadolu’da 

merkezi Zeytûn olacak biçimde Ermeni vilayetinin kurulmasını, bu vilayet sayesinde de bir 

Ermeni  Krallığı’nın  yaratılmasını  tavsiye  eden  yazılar  kaleme  alınıyordu  (Norman’dan 

aktaran İlter, 1995: 134). 19. yüzyılın ikinci yarısı bağımsız bir Ermenistan kurma amacıyla 

başlayan  Zeytûn  isyanları,    isyan  kültürünün  vermiş  olduğu  bilinçle  Birinci  Dünya 

Savaşı’ndan sonra yeni devletin kuruluşuna kadar aralıklarla sürmüştür. Ama tarihe geçen 

Zeytûn  isyanları,  Ermeni  sorununun  önemli  bir  parçası  olarak  kabul  edilir  ve  büyük 

devletlerin Suriye ve Çukurova bölgesindeki çıkarlarını sürdürebilmesi için Osmanlı Ermeni 

cemaatini kullanmaktan geri kalmadıkları ortadır.  

Zeytûn  bölgesi  ile  başlayan  Ermeni  isyan  hareketi,  19.  yüzyılın  sonlarına  doğru 

yaklaşırken Anadolu’nun başka bölgelerine de sıçrayacaktır. 1890 yılında Erzurum olayı ile 

başlayan  ve 1896  tarihindeki Osmanlı Bankası B askını  ile  zirveye ulaşan bir dizi eylem, 

Avrupa  devletlerinin  dikkatini  çekerek,  Ermeni  vilayetlerindeki  ıslahatların  bir  an  önce 

başlaması  için Osmanlı’ya baskı yapılması amacıyla gerçekleştirilse de amaç kısa bir süre 

sonra  Anadolu  topraklarında  bağımsız  bir  Ermeni  devletinin  kurulması  yönünde 

değişecektir.  

1890  yılında  Erzurum’da  çıkan  isyanın  nedeni  Erzurum  Ermenilerinin  Rusya’dan 

getirdikleri  silahları  Sansaryan Mektebi’nde  ile  Sanit  Asalyan  Kilisesi’nde  sakladıkları  ve 

burada silah ürettikleri haberinin dönemin valisi Samih Paşa’ya iletilmesi ve bunun üzerine 

Osmanlı Hükümeti’nce  araştırmaların başlatılmasıdır  (Osmanlı Devlet  arşiv belgesi BOA, 

Y.A.  Hus.  Aktaran    Yavuz,  2009:  63).  Söz  konusu  okul  ve  kilisede  silahların  aranacağı 

haberinin Ermenilere gitmesi üzerine, Ermeniler kendi aralarında direnme kararı alıp, polis, 

asker  ve  jandarmaya  ateş  açmışlardır.  1927  yılında  Amerika’da  yayımlanan  Hayrenik 

gazetesinden Erzurum olayının yıldönümünde yazılan makaleden eylem başladıktan sonra 

isyancıların  “Ermeniler  üç  gündür  hürdürler,  bu  hürriyetlerini  silahla  koruyacağız”  diye 

bağırdıklarını  yazar.  Eylemciler,  hükümetin  vergileri  hafifletmesini,  askerî  bedelin 



141 

 

 
 

kalkmasını, kutsallığı bozulmuş kilisenin yakılıp yeniden yapılmasını ve Berlin konferansının 

61. maddesinin  uygulamaya  konmasını  talep  etmişlerdir  (Uras,  1987:  458‐459;  Gürün, 

2006:  203‐204).  Ermeni  kaynaklarında  ise,  kilise  ve  okulda  herhangi  bir  silah 

bulunmamasına  rağmen  olayın  Türkler  tarafından  çıkartıldığı  iddia  edilmiştir 

(Hovannisian’dan  aktaran  Yavuz,  2009:  63).  Hayrenik  gazetesinde  yazılanlara  göre  ise; 

kilisede  ve  okulda  silah  bulundurulduğu  haberinin  Katolik  Ermeni  papazları  tarafından 

Osmanlı  Hükümeti’ne  bildirildiği  bunun  üzerine  hükümetin  arama  yapacağı  bilgisinin 

Ermenilere ulaşmasıyla derhal millî tarih kitapları, defterler, ilk başta ilgi çekecek şeylerin 

ortadan kaldırıldığı yazılır. Bu ilgi çekecek şeylerin net bir şekilde ifade edilmemesi oldukça 

önemlidir (Uras, 1987: 458). Bu isyan sonucunda kaç kişinin öldüğü ve yaralandığı üzerine 

de  farklı  bilgiler  mevcuttur.  Ama  yaşanan  olaylar,  Avrupa’nın  gündemine  “katliam” 

başlığıyla  düştü.  İngiliz  Konsolosu  Clifford  Lloyd,  büyükelçiliğe  yolladığı  raporda  12 

Ermeninin öldüğünden 250 kişinin yaralandığından söz ederken; Müslüman ahaliye dair bir 

bilgi mevcut değildir. Askerlerin üzerine ateş açan Ermeniler, mahkemeye sevk edilmişlerdi, 

ama  kısa  süre  sonra  büyük  güçlerin  temsilcilerinin  yanlarında  yer  almasıyla  serbest 

bırakıldılar.  Bu  ilk  isyan,  Ermeni  isyanlar  dönemini  tam  anlamıyla  başlatmış  oluyordu 

(Gürün, 2006: 205).  

3.4.3.2. Kumkapı Gösterisi 

Osmanlı  başkenti  İstanbul’da  gerçekleşen  ilk  Ermeni  hareketi  ise,  1890  yılındaki 

Kumkapı Gösterisi’dir. Bu olay,  İstanbul’un fethinden sonra başkentte  ilk defa Müslüman 

olmayan bir grubun Osmanlı Hükümeti’ne muhalif bir eyleme girişmesidir (Şaşmaz, 2004). 

Gösterinin temel amacı, Ermeni halkının millî uyanışını sağlamak ve Ermenilerin sefaletini 

Bâb‐ı  Âli’ye  duyurmaktır  (Nalbandian,  1963:  118).  Başkaldırıyı  yönetmiş  olan  Harutyan 

Cangülyan,  olayı  anlatırken,  İstanbul  hareketinin  misilleme  bir  hareket  olduğunu 

aktarmıştır.  Erzurum’da  yaşanan  olaylar,  Musa  Bey  Olayı72  son  eylemin  nedenleri 

arasındaydı.  Anadolu’da  yaşanacak  olaylar,  doğrudan  Avrupalı  devletlerin  ilgisini 

çekmeyebilirdi  ama  kendilerinin  gözleri  önünde  gerçekleşecek  olayları  da  duymazlıktan 

                                                            
72 İstanbul’da yaşanan Kumkapı Nümayişi’nden önce propaganda malzemesi olarak kullanılan Musa Bey olayı 
vardır. Bitlis ve çevresinde Musa Bey isimli bir kişinin Ermeni milletinin can, mal ve namusuna zarar verdiği 
iddiasıyla Avrupa kamuoyunun dikkati çekilmiştir. Bu iddiaların üzerine İstanbul’a getirilerek yargılanan Musa 
Bey hiçbir cezaya çarptırılmaz (Uras, 1987: 1460‐61).   



142 

 

 

gelemezlerdi.  İstanbul merkezi  bir  yerdi  ve  diğer  illerden  gelen  çalışmaya  ihtiyacı  olan 

Ermenilerin  nüfusu  200  000  civarındaydı.  İstanbul  en  sorunlu merkezdi,  hareket  eğer 

Saray’ın dibinde gerçekleşirse istedikleri etkiyi yaratabileceklerdi. İhtilal düşüncesini halkın 

arasında yaymak, ihtilal aracılığıyla uzun yıllardır esaret altında yaşadıklarını iddia ettikleri 

bir ülkeden kurtulmanın öncelikli yoluydu. Türk halkı ve Saray’a da bir gözdağı niteliğinde 

olan  Kumkapı  Gösterisi  sayesinde  Türkler  ve  Osmanlı  Hükümeti  daha  ihtiyatlı  Ermeni 

siyaseti yürüteceklerdi (Uras, 1987: 462).   

Kumkapı Gösterisi, Kumkapı’daki Ermeni Kilisesi”nde başlamıştır. Dönemin patriği 

Horen  Aşıkyan,  kilisede  haç  yortusu  için  gelen  Ermeni  cemaatine  hitap  ediyordu.  Ayin 

sırasında Hınçak Partisi üyesi Harutyun Cangülyan, ayin kürsüsüne geçerek cemaate Ermeni 

ıslahatını savunan ve padişahı muhatap alan bir bildiri okudu. Bildiriyi el ile çoğaltıp halka 

da dağıtmışlardır. Ayini gerçekleştiren patrik Aşıkyan olanlardan korktuğu için Patrikhaneye 

sığınmıştır. Komitecilerle birlikte Abdülhamid’e gitmeyi göze alamamıştır. Bunun üzerine 

Hınçakçılar,  Patrikhane’yi  işgal  edip,  Patrik  Aşıkyan’ı  kandırarak  zorla  da  olsa  Saray’a 

gidilmesi  konusunda  ikna  etmişlerdir.  Yolda  askerler  tarafından durdurulan  komiteciler, 

saldırıya  geçmişlerdir.  Çıkan  çatışmada  Müslümanlar  ve  Ermenilerden  can  kayıpları 

yaşanmıştır (Nalbandian, 1963: 188).  Olaylar sırasında Zaptiye Nazırı Kamil Bey görevden 

alınmış  yerine  Beyoğlu Mutasarrıfı  Nazım  Bey  getirilmiştir.  Zaptiye  ve  askerler  asayişi 

sağladıktan  sonra  Artin  Cangülyan’ın  da  olduğu  200’den  fazla  Ermeni  tutuklanıp  hapse 

atılmıştır. Olayların yaşandığı günler, Müslümanların Kurban Bayramı’na denk gelmiş olsa 

da Bâb‐ı Âli ve Sultan devreye girerek, Divan‐ı Harp’in kurulması için çalışmışlardır. Bununla 

birlikte olayların yaşandığı sırada hem İstanbul basını hem de yabancı basın muhabirlerine 

olaylarla  ilgili  suskun  kalmaları  tavsiye  olunmuştur.  Yaşananların  tekrarını  önlemek 

amacıyla,  Ermeni  evlerine  baskınlar  yapılmış,  silah,  yasak  yayın  aramaları  başlatılmıştır. 

Musa  Şaşmaz,  Kumkapı  Gösterisi  hakkında  kaleme  aldığı  makalesinde,  özellikle  Doğu 

Anadolu’dan gelen Erzurum, Van, Muş, Bitlis kökenli Ermenilerin yaşadıkları yerlere ağırlık 

vermişlerdir.  Osmanlı  zaptiyesi,  arama  ve  tutuklama  faaliyetlerini  olaydan  sonra  da 

sürdürmüştür. Dönemin 9 Ağustos 1980 tarihine ait Tan gazetesine göre; hapiste olanları 

sayısı  300‐400  kişidir.  Yine  aramalarda  ele  geçen materyaller  arasında  Londra  Ermeni 

Komitesi yayınlarına da ulaşılmış, Osmanlı topraklarına girişi yasak olan gazete parçaları ele 

geçirilmiştir. Musa Şaşmaz, makalesinde kullandığı Osmanlı belgeleriyle yaşananları daha 



143 

 

 
 

ayrıntılı bir biçimde ortaya koyar. Payitaht İstanbul’da tüm Ermenilerin de muhalif tayfadan 

olmayacağını  düşünürsek,  bu  işlere  bulaşmayan  Osmanlı  yanlısı  Ermenilerin  de  canları 

Hükümet’e göre tehlikelidir. Bu Ermenileri suikastlardan korumak için Saray’da ve Hükümet 

dairelerinde çalışan 150 kadar Ermeni’ye izin verilmiştir. Bu izinlerin temel nedeni, Kumkapı 

Gösterisi  sonrası  gerçekleşen  Ermeni  hafiyelerin  öldürülmesidir.  Yine  Şaşmaz’ın  dikkat 

çektiği  bir  husus  Divan‐ı  Harp’in  bu  dava  için  kullanılmasıdır.  Bunun  nedenini  Şaşmaz, 

gürültülü  bir  nümayiş  Patrik’e  bir  başkaldırı  olarak  görülmediği  gibi  daha  çok  siyasi  ve 

organize  olunmuş  bir  isyan  kategorisinde  değerlendirilmiştir.  Bildiride,  siyasi  konuların 

ağırlıkta olması,  kiliseye  gelen  cemaatte  silahın bulunmayışı,  ayine gelenler  arasında da 

Ermeni kadının bulunmaması gibi küçük ayrıntılardan yola çıkarak Bâb‐ı Âli, Divan‐ı Harp 

kurarak isyancıları yargılamak istemiştir. Bu eyleme karışan pek çok kişinin Erzurumlu ya da 

Vanlı olması başkaldırının ihtilal komitecilerince düzenlenmiş olduğunun kanıtı kabul edilip 

Osmanlı Hükümeti’ni ciddi önlemler almaya itmiştir (Şaşmaz, 2004). 

İstanbul’daki Alman Sefiri, İngiliz Sefiri William White ile yapmış olduğu görüşmeyi 

28  Eylül  1890  tarihli  raporu  ile  bakanlığına  bildirmiştir.  Raporda,  İngilizlerin  Ermeni 

sorununu  nasıl gördüklerinin yanıtı gizlidir: 

“Sir William White  (İngiliz  Sefiri)  Ermenistan’da  otonom  bir  idare  düşüncesinin 

sadece yabancı ülkelerdeki ve özellikle İngiltere’deki komitelerin talepleri olduğunu 

ve  ancak  Mr.  Gladstone  nezdinde  destek  görüp,  bugünkü  hükümette  akis 

uyandırmadığını söyledi. Kısa bir zaman önce Liberal Parti’den Mr. William Summer 

buraya  gelmişti.  Kendisi  Ermeni  sorununun  takipçilerindendir.  O  İngiliz  Sefirine, 

gerek Gladstone’un,  gerek  kendisinin  Ermeni  Sorunu  ile  ilgilenmelerinin  yegane 

sebebinin Salisbury Hükümeti’ne zorluk çıkarmak olduğunu söylemiş” (66 ve 67 Die 

Grosse Politik Band 9, No. 2177 ve 2178’den aktaran Gürün, 2006: 209).   

Olaylardan sonra Ermeni ileri gelenleri ve İngiliz Büyükelçisi White’ın suçlularla ilgili 

olarak Abdülhamit  ile yapmış oldukları müzakereler olumlu geçtiğinden 25 Ağustos 1890 

tarihli  The  Daily  News  ve  The  Times’da,  Kumkapı  olayları  hakkında  yeni  bir  haber 

yayımlanmıştır. Kumkapı nümayişi yüzünden zanlı olup  idamlarına karar verilen ve daha 

sonra da cezaları hafifletilen üç dört kişiden başka diğer sanıkların cezalarında da iyi yönde 

düzenleme yapılınca Ermeni tebaa daha rahat bir nefes almıştır. (Şaşmaz, 2004).  



144 

 

 

3.4.3.3. Sasun İsyanı  

Sasun  İsyanı  da,  Hınçak  Komitesi  tarafından  Kumkapı  Nümayişi’nden  sonra 

Avrupa’nın ilgisini Ermeni meselesine çekmek için çıkartılmış bir ayaklanmadır. Sasun olayı, 

Ermeni  yazarlar  tarafından  da  ilk  büyük  silahlı  direniş  olarak  kabul  edilmiştir 

(Hovvanisian’dan  aktaran  Yavuz,  2009:  64).  Sasun  bölgesi  Siirt’e  bağlı Muş’a  yakın  bir 

yerdedir.  Müslüman  nüfusun  ağırlıklı  olduğu  bir  bölgede  ikinci  kalabalık  grup  Ermeni 

cemaattir.  V.  Cuinet’e  göre; Müslüman  nüfus  10  370,  Ermeni  8.389,  Yezidi  970  ve  de 

diğerleri 372 kişi olmak üzere toplamda 20 000 üzerinde insan yaşamaktadır. (Uras, 1987: 

471).  

İstanbul’da  Kumkapı  gösterilerinin  düzenleyicilerinden  olan  Mihran  Damadyan, 

Hınçak  Komitesi  adına  propaganda  faaliyetleri  için  İstanbul’dan Atina’ya  gitmiştir.  1891 

yılında  Atina’da  gerçekleşen  gösteriden  sonra  Türkiye’ye  dönen  Damadyan,  Sasun 

bölgesine geçip bir çete kurarak halkı isyana teşvik eylemlerine girişmiştir. Bölgede, Ermeni 

çetelerle diğer aşiret grupları arasında başlayan çatışmada Damadyan yaralı ele geçirilip 

İstanbul’a gönderilmiştir. Damadyan ile birlikte Kumkapı Gösterisi’nde aktif rol alan Haçin 

doğumlu Hampartsum Boyacıyan, Padişah’ın hafiyelerinden kurtulmak  için şeyh kılığında 

Murat takma ismiyle Sasun’a gelir (Sonyel, 2009: 197‐198). Boyacıyan, Damadyan’ın çete 

üyesidir.  Boyacıyan,  Damadyan’ın  gidişiyle  Ermeni  halkını  tek  başına  isyana  teşvik 

hareketine kalkışır. Ermenileri, bölge aşiretlerine saldırtıp, ordunun müdahalesine açık hale 

gelecek  olaylar  yaratıp  Avrupa’nın  gündemine  oturmak  bu  isyanın  temel  amacıdır. 

Boyacıyan, Şirik, Semai, Herenk, Taluri’deki Ermeni cemaatine Avrupa’dan geldiğini  isyan 

ettikleri takdirde, Avrupa devletlerinin müdahale ederek bir Ermeni devleti kurabilecekleri 

fikrini aktarmıştır. Murad, Muş, Kulp ve Silvan’da 3000 kadar Ermeni’yi ayaklandırmıştır. 

Kamuran Gürün, 1895 yılındaki Tahkik Heyeti’nin ve yabancı konsolosların düzenledikleri 

raporlarda, Damadyan  ve  Boyacıyan’ın  bölgeye  gizli  politik  amaçlar  için  bölgeye  gelmiş 

olduklarını ve bilinçli bir biçimde Ermeni halkı  ile bölgedeki diğer halk arasında  çatışma 

çıkartmaya çalıştıklarını belirtmiştir (2006: 213). Bölgede bulunan Erzurum Konsolosu İngiliz 

Windham Graves ve Robert Koleji’nin kurucusu Cyrus Hamlin, Sasun İsyanı’na ilişkin daha 

gerçekçi açıklamalar yapmışlardır. Graves, Ermenilerin temel hedefinin bir isyan olmasa da 



145 

 

 
 

ona benzer bir ayaklanma yaratmak olduğunu  yazmıştır.  İsyanı düzenleyenler misilleme 

olabilmesi  için  Ermeni  cemaatinin  az  olduğu  yerleri  tercih  etmişler  ücra  jandarma 

merkezlerine, posta konvoylarına saldırılar düzenlemişler, telgraf tellerini kesip hükümet 

binalarına da bomba atmışlardır. Padişah’ın, bu eylemler karşısında hemen harekete geçip, 

paniğe  kapılacaklarını  böylece  Ermenilerin,  Berlin  Antlaşması’na  bağlı  olarak  devletleri 

müdahaleye çağırabilecekleri umuduyla hareket ediyorlardı. Cyrus Hamlin, 23 Aralık 1893 

tarihli  Boston  Congregationalist’te  yayınladığı  mektupta,  Ermeni  Hınçak  Partisi’ni 

eleştirerek  hem  Osmanlı  topraklarında  görev  yapan  misyoner  faaliyetlerini  tehlikeye 

sokmuş hem de Hristiyan halkın yaşamını tehdit edecek davranışlar geliştirmiş olduklarını 

söyler.  İhtilal yanlısı bir Ermeninin kendisine açık açık Rusya’nın Anadolu’ya girerek  işgal 

edebilmesi için zemin hazırladıklarını anlattığını belirtmiştir. “İmparatorluğun her köşesinde 

örgütlenmiş bu Hınçak  çeteleri, Türklerle, Kürtleri öldürme, köyleri yakmak ve  sonra da 

dağlara  kaçmak  için  fırsat  kollayacaklardı.  Bu  duruma  öfkelenen  Müslümanlar,  hırsla 

korumasız Ermenilerin üstüne çullanıp onları barbarca katledeceklerdi ki, Rusya insanlık ve 

Hristiyan uygarlığı adına hemen müdahale ederek ülkeyi  istila edecektir”  (Sonyel, 2009: 

199‐200).  

1894 yılında Boyacıyan çetesinin bölgedeki aşiretlere  saldırılar düzenlemesi  işleri 

oldukça  sıkıntılı  bir  boyuta  sokmuştur.  Behran  aşiretinin  ileri  gelenlerinden  yaklaşık  on 

kişinin  hayatını  kaybetmesi  süreni  aşiretlerle  Ermeniler  arasında  çatışmalar  başlamıştır. 

Olaylar durmayınca bölgeyi kontrol altına alabilmek amacıyla askeri destek bölgeye sevk 

edilmiştir.  Antok  Dağı’na  çekilen  Ermeniler  silahla  askere  yanıt  vermiştir.  Ağustos’ta 

başlayan eylem Murad’ın 23 Ağustos  tarihinde  yakalanması  ile  son bulmuştur. Yaşanan 

gelişmeler,  Avrupa’da  Türklerin  aleyhine  çok  ciddi  tepkilerin  doğmasına  yol  açmıştır. 

İsyanda ölen Ermeni sayısının abartılarak verilmesi daha sonra gerçekleşecek isyanlar için 

de  bir  örnek  teşkil  edecektir.  Kamuran  Gürün,  A.W.  Williams’ın  ve  Edwin  Bliss’in 

çalışmalarında,  en  az  6  000  Ermeninin  öldüğünü  söylediklerini  ama  bölgedeki  konsolos 

raporları incelendiğinde gerçek ölen kişi sayının 900 civarında olduğunu saptamıştır. Sasun 

İsyanı’nın ardından  İngiltere bölgede ne olup bittiğini öğrenmek  için  İngiltere, Fransa ve 

Rusya’nın  Erzurum’daki  konsolosları  ve  temsilcileri  bölgeye  gittiler. Gürün,  20  Temmuz 

1895  tarihli  ortaklaşa  hazırlanan  raporun  Ermenileri  masum  ve  katliama  uğramış 

gösteremediğinin altını çizer (2006: 214‐216). 



146 

 

 

3.4.3.4. Bâb‐ı Âli Gösterisi (18 Eylül 1895)  

Ermeniler,  1895  yılının  Eylül  ayı  içerisinde  Galata  Ermeni  Kilisesi’nde  bir  araya 

gelerek, beş yüz imzalı dilekçeyi Bâb‐ı Âli’ye götürüp vermeyi kararlaştırmışlardır. Bu amaçla 

18 Eylül günü bir araya gelen beş yüz kişi, Bâb‐ı Âli’ye yürümek üzere patrikhane kilisesinde 

toplanmıştır. Bu sayı gün sonunda artarak yaklaşık 4 000 kişiye kadar ulaşmıştır. Zaptiye 

Nazırı  Hüseyin  Paşa,  Kumkapı  Patrikhanesi  Kilisesi’nde  toplanan  kalabalığa  hükümetin 

bildirisini okumakla görevlendirilmiştir. Zaptiye Nazırı, patrikhaneye gidip, silahlı kalabalığın 

arasından geçerek patrik ile görüşmek istediğini bildirmiştir. Nazır, Patrik yanına gelmeyince 

Cismani ve Ruhani meclislerden birer kişi yanına çağırmış ve toplanan Ermeni cemaatine 

bildiriyi okumuştur: 

Devleti aliyede toplantı yasaktır. Şimdi dağılınız, dağılmazsanız sorumluluk size ait 
olur.  Kanunen  ağır  ceza  görürsünüz.  Herkesi  haklı  haksız,  doğru  yanlış  şikâyete 
hükümetin kapısı açıktır. Fakat bunu kanun çerçevesinde yapmak  lazımdır. Kanun 
çerçevesinde şikâyet için Patrik Efendi biri ruhani diğeri cismani meclis üyesinden iki 
kişi  ile  şimdi  Bâb‐ı  Âli’ye  gelmelidir”  diyerek  toplantıyı  bitirmiş  ve  kalabalığın 
dağılmasını aksi takdirde zor kullanacağını belirtmiştir (Hocaoğlu, 1976: 218‐219).  

Gösteriden iki gün önce Hınçak Komitesi, altı yabancı devletin elçiliklerine bir bildiri 

göndererek, gürültüsüz bir gösteri düzenleyeceklerini, hiçbir şekilde kendilerine müdahale 

edilmemesini  bildirmişlerdir.  Hınçak  Komitesi’nin  büyük  devletlere  gönderdiği  bildiri 

şöyledir: 

İstanbul’un  yerlilerinden  ve  Anadolu’nun  bütün  kasabalarındaki  Ermenilerinden 
toplanmış  olan  bizler,  memleketimizdeki  hal  ve  duruma  karşı  toplu  bir  halde 
şikayette bulunma ve Bâb‐ı Âli ile Avrupa’ya Ermeni halkının istediklerini bildirmek 
için bu gösteriyi düzenledik.  

Özellikle son yıllarda Bâb‐ı Âli tarafından Ermenileri asıl memleketlerinde yok etmek 
amacıyla sistemli bir şekilde ve bir hükümet prensibi olarak uygulanan hareketleri, 
zulüm  ve  haksızlıkları,  sayılamaz  derecedeki  siyasi  tutuklamaları,  mahpuslara 
yapılan işkenceleri, Kürtlerin vahşetlerini, tahsildarların baskınını, 

Sasun’da hayatlarının, namuslarının, mallarının korunması amacıyla isyan eden ve 
Osmanlı  askerleri  tarafından  merhametsizce  öldürülen  binlerce  kardeşimizin, 
kızlarımızın durumunu,  

  Kürtlerin ve Türk askerlerinin her gün yapmakta oldukları barbarlıkları saldırıları,  

Bu saldırıların tekrarlanmasını önleme için Sasun olaylarından sonra yapılan vaatlere 
rağmen şimdiye kadar hiçbir teminat verilmemesini şiddetle protesto ediyoruz.  



147 

 

 
 

  Kanuni haklarımız konusunda şunların sağlanmasını isteriz: 

Hayatımızı, malımızı  kesin  olarak  temin  ve  garanti  edecek  namus  ve  şerefimizi 
koruyacak kanuni haklar,  

  Vicdan, söz, basın ve toplanma hürriyeti, kanun önünde eşitlik,  

  Keyfi hapis ve tutuklanmaların önlenmesi, 

Kürtlerin silahlarının toplanması mümkün olamadığına göre, bize de silah taşıma izni 
verilmesi, 

Millîyet hudutları çizgisi içinde olmak üzere, illerin yeniden bölünmesi  

Altı Ermeni ili için Avrupalı genel bir vali tayini, oylama yapmak suretiyle ve bu genel 
valiyle işbirliği yapacak olan bir meclisin seçilmesi,  

Ermenilerin önemli derecede yoğun oldukları Adana ve Halep illeri içinde de ıslahat 
yapılması, 

  Polis ve zabıtada ıslahat ve kadroda azaltmalar yapılması,  

Yükümlülüklerin  azaltılması,  angaryanın  kalkması,  zorla  işgallerin  durdurulması, 
vergilerin aynı  şekilde ve usulde tesisi, ondan sonra çalıştırma ve aşar usullerinin 
kaldırılması ve benzeri ıslahatlar yapılması, 

Kürtlerin  gezginciliklerinin  yasaklanması,  kendilerinin  namusluca  çalışmaya 
yöneltilmeleri, aşiret reisliklerinin kaldırılması, Hamidiye askerlerine yol verilmesi 

Memleketin gelirlerinin mahalli ihtiyaçlara ayrılması 

Büyük Ermeni siyasi mahpuslarının, sürgünlerinin, kaçaklarının affı.  

Biz, tespit ettiğimiz bu  isteklerin gerçekleşmesinin Ermenilerin güvenlik ve huzuru 
için  ne  kadar  gerekliyse,  bütün  Osmanlı  imparatorluğu  için  de  o  kadar  gerekli 
olduğuna inanıyoruz (Uras, 1987: 479‐480).   

Bu  istekleri  sıralayan  Hınçak  Komitesi,  İstanbul’da  gösterilerin  yasak  olmasına 

rağmen  izin  almaya  gerek  duymadan,  tebliğlerini  dağıttıkları  gibi müdahale  halinde  de 

üzücü olayların yaşanabileceğine dair ön haber vermişlerdir. “İstanbul Ermenileri, Ermeni 

vilayetlerinde  yapılacak  ıslahatla  ilgili  taleplerini  bildirmek  üzere  tamamen  barışçı  bir 

nümayiş tertipleyeceklerinden ve bu hiçbir şekilde saldırgan bir hüviyet taşımayacağından 

polisin  veya  silahlı  kuvvetlerin  bunu  önlemek  müdahaleleri  şayanı  teessüf  neticeler 

yaratabilir ve bunun mesuliyeti bize  raci olmaz” deniyordu  (Gürün, 2006: 217). 18 Eylül 

günü Kumkapı Kilisesi’nde toplanan Ermenilerin çoğu özellikle Vanlı, Bitlisli, Muşlu, erkek, 

kadın  ve  kız  çocuğundan  meydana  geliyordu.  Varantyan’ın  Taşnaksutyun  Tarihi’nden 

aktaran  Esat  Uras,  ayinden  sonra  törenden  çıkarken  Patrik  İzmirliyan’a,  bir  kadının 

Ermenilerin  feci  durumunu  anlatıp,  Ermenilerin  baskı  yönetiminden  kurtulması  için  altı 

büyük  devlete müracaat  etmelerini  tavsiye  ediyordu.  İzmirliyan  da,  kendisinin  görevini 



148 

 

 

yerine getirmede kusurlu olmadığını devletlere müracaat edeceğini bildiriyordu. Başka bir 

Ermeni  kız  da,  “Ermeniler  ya  ölüm  veyahut  hürriyet”  diye  bağırmıştır.  Yolda  ilerlerken 

Erzurum  olaylarına  gönderme  yaparak marşlar  söylenmiş  “yaşasın  Ermenistan”  naraları 

atılmıştır.  Jandarma  Binbaşı  Servet  Bey’in  vurulması,  Galata  ve  Üsküdar’dan  Ermeni 

göstericilere yenilerinin katılmasıyla sayı giderek artmıştır. Polise ve jandarmaya ateş eden 

Ermenilerin, Bâb‐ı Âli’ye saldırısı önlenmiştir (Uras, 1987: 480‐481). 

Dönemin Sadrazamı Sait Paşa73, Anılar adlı eserinde Bâb‐ı Âli İsyanı’nı ayrıntılarıyla 

aktarır. Bir ihbar ile pazar ya da pazartesi günü beş yüz kadar silahlı Ermeninin, Bâb‐ı Âli’ye 

gelecekleri  ve  karşı  konulacak  olursa  onların  da  şiddetle  karşılık  verileceği  haberi 

bildiriliyordu.  Sait Paşa, bu bilgi üzerine Dâhiliye Nazırı Rıfat Paşa  ile evinde  görüşerek, 

Ermenilerin  kilisede  toplanmalarına  karışmayacaklarını  fakat  daha  ileri  davranışlara  izin 

verilmeyeceği konusunda anlaştıklarını aktarır. Sait Paşa, pazar günü herhangi bir eylem 

gerçekleşmediğinden  yapılan  ihbarın  da  doğru  olmayacağını  düşündüğünü  belirtir. 

Pazartesi günü  işler değişir. Sadrazam, Ermenilerin kalabalık bir halde Bâb‐ı Âli’ye doğru 

yürümekte oldukları bilgisini alır. İlk işi Zaptiye Nazırı Hüseyin Kazım Paşa ile konuşmak olan 

Sait Paşa, Nazır’dan jandarma sayısının yetersiz olduğunu öğrenir. Serasker Paşa’dan asker 

talep etmiş olan Zaptiye Nazırı’nın isteği reddedilmiştir ve ısrarla da reddedilmektedir. Bâb‐ 

ı Âli’de 60 ya da 70 kadar karakol erleri olması ama onlarında  fişek ve cephaneye sahip 

olmaması, Osmanlı Hükümeti’nin  olayı  çok  da  önemsemeyip,  tedbirsiz  davrandıklarının 

önemli bir kanıtıdır (Sait, 1977: 102‐106). Sonuçta olayları çözmek konusunda Abdülhamit 

ile  düştükleri  görüş  ayrılığı,  Sait  Paşa’nın  Başbakanlık  makamından  ayrılmasıyla  son 

bulmuştur.  İsyanda 15  Jandarma, 60 Ermeni ölürken 100  kişi de  yaralanmış  ve  yaklaşık 

olarak  500  Ermeni  de  tutuklanmıştır.  Ermeniler  toplantı  yerinden  kaçarken  çok  sayıda 

softanın ve öğrenci kılığına girmiş polis ajanlarının ortaya çıktığını iddia eder. Bulabildikleri 

Ermenileri sopalarla döven gruba polisin müdahale etmediği Müslümanlarla işbirliği içinde 

olduklarını belirtmişlerdir. Türkler ise, Ermeni komitelerinin bu gösteriyi yabancı elçilerinin 

gözü önünde gerçekleştirip Avrupa’nın Osmanlı ülkesine doğrudan müdahalesini sağlamak 

için  yaptıklarını  dile  getirmişlerdir  (Sonyel,  2009:  228).  Yaşanan  bu  olaylardan  sonra 

                                                            
73  II. Abdülhamit döneminde yedi,  İkinci Meşrutiyet döneminde olmak üzere toplam dokuz kere dokuz yıla 
yakın sadrazamlık yapmıştır.  II. Abdülhamit döneminde Kamil Paşa  ile birlikte dönemin simge  iki  isminden 
birisi olmuştur. Son iki sadrazamlığı İttihat Terakki grubunca desteklenmiş daha sonra İttihat Terakki’ye karşı 
verilen 1912 yılındaki askeri muhtıra ile sona ermiştir.  



149 

 

 
 

Avrupalı devletler, Mayıs 1895’deki ıslahat programının bir an önce uygulamaya konmasını 

Osmanlı  Hükümeti’nden  talep  etmişler,  17  Ekim  1895’te  II.  Abdülhamit  Ermeni  Islahat 

Programı’nı yürürlüğe sokmak zorunda kalmıştır (Nalbandian, 1967: 125‐126). 

3.5. Osmanlı Bankası Baskını  

3.5.1. Baskın Öncesindeki Gelişmeler  

  Sasun  İsyanı’nın arkasından üç büyük devlet  ‐İngiltere, Fransa ve Rusya‐, Ermeni 

cemaati ve bu cemaatin yaşadığı vilayetlerle ilgili yapılması gereken reformlar konusunda 

Osmanlı  Hükümeti’ni  harekete  geçirecek  baskılarda  bulunmaya  başlamışlardır.  Bu 

müdahalelerin  farkında olan  şiddeti kendilerine yöntem olarak  seçmiş Hınçak ve Taşnak 

komiteleri,  eylemlerinin  sayısını  ve  şiddetini  arttırarak, Anadolu  halkını  sıkıntılı  bir  hale 

sokmuşlardır.  Bu  eylemler  sayesinde  Avrupalı  devletlerin  müdahalesiyle  Anadolu’da 

bağımsız  bir  Ermenistan  kurulabileceğine  inanıyorlardı.  İstanbul’daki  İngiliz  Sefareti,  18 

Temmuz 1895 tarihli kendi bakanlığına gönderdiği raporda, “Ermeni komitelerinin yeni bir 

katliamı tahrik etmeye kararlı olduklarını ve çeşitli yerlerde isyan hareketleri hazırladıkları 

söylenmektedir”  şeklinde bilgi veriyordu. Daha sonra Anadolu’da başlayan  irili ufaklı çok 

sayıdaki  eylemin  varlığı  bu  bilgilerin  yanlış  olmadığının  göstergesidir.  İngiliz  konsoloslar 

1895  yılında  Anadolu’da  Temmuz  ve  Ağustos  aylarında  Divriği,  Trabzon,  Eğin,  Develi, 

Akhisar, Erzincan, Gümüşahne, Bitlis, Bayburt, Maraş, Urfa, Erzurum, Diyarbekir, Malatya, 

Harput, Arapkir, Sivas, Merzifon, Antep, Maraş, Muş, Kayseri, Yozgat’ta pek çok nahiye ve 

köylerde  ayaklanmaların  olduğunu  bildirmişlerdi.    1895  yılında  Osmanlı  Hükümeti 

tarafından 1 828 Müslüman, 8 717 Gayrimüslim ölen kişi tespit edilmişti. (Gürün, 2006: 223‐

224‐225). Hınçak Komitesi, Bâb‐ı Âli Gösterisi’nden önce ve sonra İstanbul’da ve Anadolu’da 

da çeşitli sıkıntılara imza atmıştı. Komitelerin gerçekleştirdiği eylemlerden hoşlanmayan ve 

şiddete karşı çıkan Ermeni cemaati, özellikle bu cemaatin varlıklı kesimi, komitelere para 

yardımı  yapıp  onları  desteklemek  istemiyordu.  Bu  yüzdendir  ki  komite  de,  Ermeni 

cemaatinin zenginlerini sindirerek işe başlıyorlardı. Fikrettin Yavuz’un, İngiliz Arşivleri’nden 

bulduğu belgede, Ermeni komitesi üyesi bir kişinin Ermeni cemaatinin  ileri gelenlerinden 

200 Türk  lirası talep ettiğini vermediği takdirde ölüm tehdidi  ile kişiyi korkuttukları bilgisi 

yer alır. Bu tehdit karşısında da Ermeni cemaatinin ileri geleni çareyi 1 Şubat 1896 tarihinde 



150 

 

 

İngiliz Konsolosluğu’na şikayet etmede bulmuştur (FO, 424/86, No.177’den aktaran Yavuz, 

2009: 74). Benzer tehditler Anadolu’da da yaygınlık kazanmıştır. 1 Temmuz 1895 tarihinde 

Merzifon’da  Hınçak  Komitesi’ne  katılmak  istemeyen  varlıklı  Garabet  Kuyumcuyan 

öldürülmüştür  (Gürün, 2006: 223). Osmanlı Bankası baskını öncesi de hükümet  taraftarı 

olan Ermenilere, kendilerine para vermeyen Ermeni zenginlerine karşı komiteciler suikast 

düzenlemişlerdi.  Avukat  Haçik  Efendi,  Dacat  Vartabet,  Kumkapı  Ana  kilisesi  Rahibi  Der 

Sükyas komiteciler  tarafından  tehdit edilmişler, Haçik Efendi on beş yaşındaki bir  çocuk 

tarafından  öldürülmüş,  diğerleri  de  yaralı  olarak  olaylardan  kurtulmuşlardır.  Hafiye 

oldukları  düşünülen Mampre  Vartabet, Mıgırdiç  Tutuncief,  polis memuru Markar, Hacı 

Dikran,  kandilci  Onnik,  zenginlerden  Karagözyan  ve  Uncuyan  Apik  efendiler  de  sokak 

ortasında suikaste kurban gitmişlerdi (Uras, 1987: 506‐507). 

Osmanlı Bankası ile birlikte saldırı düzenlenecek bir diğer banka da Credit Lyonnais 

Bankası’dır (Gürün, 2006: 236). Osmanlı ülkesindeki diğer stratejik yerler ile birlikte bu iki 

bankanın özellikle de Osmanlı Bankası’nın seçilmiş olması tesadüf değildir. Kırım Savaşı ile 

birlikte Osmanlı Devleti  ilk defa 1854 yılında  İngiltere ve Fransa’dan 5.5 milyon Osmanlı 

lirası borç almıştır. Artan dış  ticaret ve bütçe açıklarının artması ve alınan borçların  lüks 

tüketim  eşyaları  için  kullanılması  sonrasında  Osmanlı  Hükümeti mali  iflasını  açıklamak 

zorunda kalmıştır. 1863 yılında İngiliz sermayesine, Fransız sermayesinin eklemlenmesiyle 

büyüyen Osmanlı Bankası, Osmanlı Devleti’nin banknot çıkarma, dış borçlarının ödemesi 

gibi önemli pek çok konuda önemli yetkilere sahip olmuştur. Galata Bankerleri gibi Osmanlı 

Bankası da, Osmanlı Hükümeti’ne borç vermeye başlamıştır. 

Osmanlı  Hükümeti,  1875  yılında  moratoryum  ilan  ederek  dış  borçlarını 

ödeyemeyeceğini ilan ettikten sonra 1879 yılında devlete iç borç sağlayan Galata Bankerleri 

ile alacaklıları arasında Rüsum‐ı Sitte İdaresi’ni (Altı Dolaylı Vergi İdaresi) kurmuştur. Tütün, 

tuz, şeker, ispirto gibi temel maddelerden sağlanacak gelirlerle iç borçların ödenmesi için 

önemli  bir  adım  atılmış  olur.  Bu  proje,  Avrupa  finans merkezlerinde  öfke  ve  protesto 

dalgaları yaratınca Osmanlı Hükümeti’ne borç veren büyük güçler, benzer bir uygulamayı 

kendileri  için oluşturma çabasına girişmişlerdir. Alman ve Avusturyalı  finans çevrelerinin 

işbirliği  sayesinde  20  Aralık  1881  yılında Muharrem  Kararnamesi  ile  Düyun‐ı Umumiye 

İdaresi kurulma yoluna gidilmiştir. Bu uygulama sayesinde Osmanlı Devleti, 1877 yılından 



151 

 

 
 

beri alamadığı dış borçları yeniden alabilme  şansını yakalamıştır. Osmanlı Devleti’ni kısa 

vadede rahatlatan bu uygulamanın anlamı Osmanlı Bankası için daha da önemlidir; çünkü 

Banka,  Osmanlı  Devleti”ni  kısa  vadeli  avanslarla  finanse  etmek  gibi  kârlı  ama  hantal 

faaliyetlerden  kurtulup  enerji  ve  kaynaklarını  yatırım  projelerine  ve  ticari  girişimlere 

yönlendirecektir (Eldem, 1999: 154‐155). 

1899  yılında  genel müdür Morgan H.  Foster’ın  yerine  atanan  Sir  Edgar Vincent, 

Banka’nın ticari faaliyetlerini daha da arttıracaktır. 1895 yılında toplam tedavül oranı 1885‐ 

86 yıllarının üç katına çıkmıştır. Osmanlı Bankası, Osmanlı piyasasına giren yeni bankaların 

artan rekabetine karşı imparatorluktaki mali piyasaların üzerine 35 şubesiyle egemen güç 

olma konumunu kazanmıştır. Ekim 1895 yılında daha önceki mali krizlerin dışında kalmayı 

başaran  Banka,  müdürü  Sir  Edgar  Vincent’ın  da  hatasıyla  çok  ciddi  bir  spekülasyon 

girdabının  içinde kalacaktır. Güney Afrika’daki altın madenleri hisselerinin banka müdürü 

tarafından piyasaya tanıtılması ve hisselerin piyasa tarafından çok fazla rağbet görmesi işleri 

alt üst etmiştir. 1895 Ekim krizi Londra Borsası’nı vurduğu gibi Galata Borsası’nı da alt üst 

etmiştir.  30  Eylül  1895  tarihindeki Bâb‐ı Âli  Ermeni  gösterileriyle  İstanbul’daki mali  kriz 

siyasi  krizle  bütünleşerek  daha  da  gergin  bir  ortam  yaratmıştır.  Sir  Vincent,  durumunu 

sağlamlaştırmak  için  Banka  imtiyazını  48  yıl  daha  uzatmaya  hazır  olduğunu  hükümete 

bildirmiştir.  Paris  Komite  Üyesi  Theodore,  Berger  Sir  Edgar  Vincent’a  yazmış  olduğu 

mektuptan durumun ciddiyeti anlaşılır. Berger, kısa vadede de bankanın rezerv ve nakdi 

sorunlarla yetkin bir şekilde başa çıkması gerektiğini Vincent’a iletmiştir: 

 Bankanın bu geçici krizden fazlaca mutlak zarara uğramadan çıkacağını düşünmek 
isteriz. Ancak siz de kabul edersiniz ki etekleri böylesine  tutuşturan bir alarmdan 
sonra Bankanın Paris ve Londra bürolarındaki dostlarınız, fiyatların değiştirilmesi ve 
mudilerimizin  uğrayabileceği  kazalar  sonucunda  ortaya  çıkacak  durum  ile  ilgili 
ayrıntılı bir rapor isteyecektir (….) 

Hazinemizi de titiz bir şekilde yeniden gözden geçirmek gerekecektir. Şu anda aşırı 
derecede zayıf durumdadır ve bu kriz sırasında isteklerimizi karşılayamamıştır. (….) 

Eğer imtiyazımızın uzatılmasını sağlayabilirseniz, bu mükemmel bir şey olacak ve hiç 
kuşkusuz piyasanın istikrara kavuşmasına katkıda bulunacaktır. (….) 

Altın  hisselerindeki  düşüş  Osmanlı  Bankasına  ve  doğal  olarak  bizzat  size  karşı 
oldukça  fazla kullanılmaktadır. Mevcut mukavelelerimizin bu nitelikte olanlarının 
sınırlarını çok kesin bir şekilde tanımlamak yerinde olacaktır ve halkın doğal çalışma 
alanımıza yabancı olan bu işlemlerin, faaliyetlerimizde ve portföyümüzde her zaman 



152 

 

 

ikincil bir yer tutacağını görmesini sağlamak akıllıca olacaktır. (OBA, LA 23998‐1’den 
aktaran Eldem, 1999: 166).  

Nakit rezervindeki Berger’ın yapmış olduğu uyarı oldukça önemliydi. Kısa süre içinde 

Osmanlı Bankası’nda yatırımı olanlar paraların çekmeye başlayacaklar ve durum giderek 

zorlaşacaktır. Borsada başlayan kriz tamamen Osmanlı Bankasına yönelecektir. Bu yaşanan 

sıkıntılı durum Ermeni komitecileri tarafından fırsat bilinecek Osmanlı Maliyesi’nin merkezi 

olan Osmanlı Bankası’nı yok etmek amacıyla bir kampanya düzenlenecektir. Edgar Vincent, 

1  Kasım  1895  tarihinde  Paris  Komitesi’ne  yazmış  olduğu  raporda,  Ermenilerin mali  kriz 

yaratma planları neticesinde büyük miktarlarda bankadan para çekildiğini bildirmiştir: 

Ermeni  Komitesinin  ajanları  uzak  mahalleleri  dolaşıp  banknot  hamillerini 
korkutmaya  çalışıyor  ve  onları  ellerindeki  banknotları  hiç  gecikmeden  altına 
çevirmeye  teşvik  ediyorlar”  (OBA,  LA  23998/1,  Sir  Edgar  Vincent’ten  William 
Lander’a 2 Kasım 1895). “(…) Kapı kapı dolaşıp panik yaratan Ermeni ajitatörlerinin 
faaliyeti  genel  güvensizliğin  en  itibarlı müesseselerde  bile  yayılmasına  yol  açtı. 
Herkes bir ihtilal olacağı korkusuyla, yerli şirketlere yatırılmış paralarını geri çekme 
çabasına girdi” (OBA, LA 23998/1, Gaston Auboyneu’nun Charles Mallet’e ye verdiği 
raporun çevirisi, 9 Kasım 1895) (Eldem, 1999: 166‐169).   

Ekim‐Kasım 1895 yılında yaşanan mali kriz yukarıda tartışıldığı gibi Ermeni komiteleri 

tarafından fırsata çevrilip, Osmanlı finans merkezini yok etme çabalarına girişilmiştir. 1895 

yılındaki  finans krizi, Ermeni komiteleri  için öğretici olmuştur. Gerçek anlamda mali kiriz 

yaratmanın ve yönetmenin zorluğu anlaşılınca bunun yerine doğrudan Banka’nın rezerv, 

banknot ve senetlerini dinamitlerle havaya uçurup mali pazarı sıkıntıya sokma yöntemleri 

araştırılmıştır. Ermeni komiteciler, tüm şehirde kargaşa ile birlikte mali sistemi de çökertip 

istediklerine daha hızlı kavuşmayı planlamışlardır.  

3.5.1.1. Baskın Öncesi Komitenin Elçiliklere Gönderdiği Bildiriler  

Ermeni  komiteler,  1895  Bâb‐ı  Âli  Gösterisi’nden  iki  gün  önce  ve  sonrasında 

İstanbul’daki  Avrupa  devletlerin  elçiliklerine  bildiriler  göndermeye  başlamışlardı.  1895 

yılında Eylül ayında ıslahatların bir an önce gerçekleşmesi için gösteri yapacaklarını öncelikle 

elçiliklere  açıklayan  Ermeni  komiteleri  eğer  etkinliklerine  jandarma,  polis  gibi  kolluk 

kuvvetleriyle  müdahale  edilirse  sorumluluğun  Osmanlı  Hükümeti’nde  olduğunu  dile 

getirmişlerdi (Sonyel, 2009: 226‐228). 



153 

 

 
 

Üç ay önceden planladıkları banka baskını ile ilgili 8 Temmuz 1896 tarihinde İngiliz 

elçiliğine bir bildiri gönderirler. Bu bildiride kendilerini Türkiye Ermenileri olarak tanımlarlar 

ve Türk zorbalığından kurtulmakta kararlı olduklarını dile getirirler. Onlara göre yaşadıkları 

bu kötü olayların tek sorumlusu Osmanlı Hükümeti’dir. Fransız, Rus ve İtalyan elçiliklerine 

de  gönderilen  bu  bildiride  Ermenilerin  istekleri  yerine  getirilmediği  zaman  çok  ciddi 

tepkilerle karşılaşabilecekleri hatırlatılmıştır (Yavuz, 2009: 94). 

27  Ağustos  1896  tarihine  İstanbul’daki  Amerikan  Elçiliği’nden  Washington 

Department  State’e  gönderilen  “Ermeni  İsyanı  ve  Katliamlar”  konulu  raporda,  Ermeni 

komitelerinin elçiliklere göndermiş olduğu bildirilerden söz edilmektedir. Raporda “…Birkaç 

hafta  önce  elçiler,  devrimcilerden  çok  korkunç  bir  şeyler  yapacaklarına  dair  kırmızı 

mürekkeple mühürlenmiş bildiriler almışlardır. Dün sabah da İngiliz elçiliği bugün şehirde 

bir takım karışıklıklar yaşanabileceğine dair bir mektup almıştır. Bu tehditler elçilerce göz 

ardı edilmiştir…” denilmektedir (NARA, Volume:20, No. 964: 389‐390). 

Correspondence respecting the disturbances at Costantinople in August 1896 isimli 

İngilizlerin Blue Book adlı kitabında, Ermeni Devrimci Komite’nin (Taşnaksütyun), elçiliklere 

gönderdiği  bildirilere  de  yer  vermiştir.  Türk  Hükümeti’nin  Ermenistan’daki  Ermeni 

kardeşlerini katletmesine artık yeter diyen muhtırada aynı  zamanda Türk Hükümeti”nin 

başkentteki politik haklarına da  acımasızca  saldırdığını belirtmiştir.  “Bâb‐ı Âli  tarafından 

tanınan  Ermeni  anayasasına  göre  gerçekleştirilen  Patrik  seçimi,  Ermeni  Millet  Meclisi 

tarafından seçilen ruhani ve cismani meclis üyelerinden oluşan bir komite tarafından yapılır. 

Oldukça  keyfi  bir  düzenlemeyle  Türk  hükümeti  entrikalarla  Patrik  Mateos  İzmirliyan’ı 

istifaya zorladıktan sonra son Meclis tarafından karma heyetin seçilmesini yasakladığı ve 

saray için çalışan papaz ve sivillerin yerleştirildiği, bu kişinin de Bartolomeos olduğunu dile 

getirmiştir. Ermeni halkı artık anayasal ve kadim haklarının  ihlal edilmesini yüksek  sesle 

protestoya  girişmiştir.  Ne  Bartolomeos  ne  de  Nuryan  ve  Abraham  Paşa  gibi  değersiz 

gördükleri  adamları  tanımadıklarını  belirtirler.  Girit  sorununa  da  yer  verilen  bildiride 

Ermenistan’da  olduğu  gibi  Girit’te  de  Hristiyanların  taleplerinin  küçük  görüldüğünü 

belirterek, haksızlığa uğrayan halkların da sabırlarının sınırları olduğunun uyarısı yapılmıştır. 

Ermeni kilise ve şapelleri yüzüne kapanmış olan papazın Ermeni milleti ile ilgili yaşanan son 

olayları  dünyaya  duyurmasına,  100  bin  Ermeninin  idam  edilmesine  izin  verilmeyeceği 



154 

 

 

uyarısını yapmıştır. “Bir kere daha Ermenilerin büyük öfkesi salıverilmek üzere, sergilenecek 

harekâtın  tüm  sorumluluğunun  sultan  ve  büyük  devlet  temsilcilerine  ait  olduğunu 

açıklamıştır (Blue Book: Turkey, 1987, No.1: 13‐14). 

İngiliz  ve  Amerikan  arşivlerine  göre;  elçiliklere  ikinci  bildiri  baskının  olduğu  gün 

gönderilmiştir. İkinci bildiride doğrudan Avrupa devletlerine büyük suçlamalar yapılmıştır. 

Türk  tiranlığına  karşı  Avrupa’yı  sürekli  olarak  protesto  ettiklerini  fakat  sistematik  bir 

biçimde  yasal  olan  protestoların  reddedildiğini  vurgulayarak,  Avrupa  devletlerine 

sitemlerini  açıklamışlardır.  Sultan  Hamid’in  cevabının  ise  kanlı  bir  intikam  olduğunu, 

Avrupa’nın  da  bu  korkunç  suçu  görüp  sessiz  kaldığını  belirtmişlerdir.  Bildiride,  Avrupa 

devletlerini  cellatla  birlikte  hareket  etmekle  suçlayıp,  Ermenileri  yaşananlar  karşısında 

sessiz  kalmaya  zorladıklarından  yakınmışlardır.  İnsan  olarak  sahip  oldukları  haklar 

reddedilerek Ermeniler aşağılanmıştır. Daha abartılı  ifadelerle Ermeniler, protestolarının 

çığlıklarının kanları içinde boğulurken ulusal itibarları da yara almıştır. Kanlarıyla kutsanmış 

taleplerine şimdi karanlık bir hayalet gibi kutsal intikam fikri eklenmiştir. Avrupa ise ölüm 

getiren  ilgisizliğiyle  Ermenilere  “Hak  kuvvetlinindir”  demiştir.  İnsan  haklarından  yoksun, 

güçsüzler  olan  Ermeniler  sultanın  katlanamadıkları  boyunduruğunu  parçalamak  için  her 

türlü bilgi yollarına başvurmaya kararlı olduklarını dile getirmişlerdir. Diplomatik zamanın 

tükendiğinin  söylendiği  bildiride  yüzbinlerce  şehidin  kanı  Ermenileri  özgürlük  davasını 

açmaya zorlamıştır.   Düşmanlarının çokluğuna bakmadan yerine getirilmesi gereken şartlar 

sırasıyla şöyledir:  

1. Ermenistan bölgesi  için Avrupalı bir büyük komiser seçilecek, bu kişi altı devlet   

tarafından belirlenecektir.  

2. Seçilen komiser, mutasarrıfları, valileri ve kaymakamları seçecek ve onaylaması 

için padişaha sunacaktı. 

3. Avrupalı  subayların öncülüğünde  yerli milletlerden gönüllü,  jandarma  ve polis 

teşkilatı kurulması. 

4. Avrupa’daki sisteme uygun bir adli reformun gerçekleşmesi, 



155 

 

 
 

5. Din, öğretim, eğitim ve basın özgürlüğü,  

6. Ülke gelirinin üçte birinin mahalli ihtiyaçlar karşılanması için ayrılması,  

7. Geçmiş yıllara ait vergi kayıtlarının silinmesi, 

8.  Yaşanan  olaylardan  dolayı  beş  yıl  vergi  alınmaması  ve  gelecek  beş  yıl  içinse 

hükümete ait vergilerin alınması, 

9. Gasp edilen Ermeni mallarının derhal asıl sahiplerine verilmesi.  

10. Tüm Ermeni göçmenlerin serbestçe yerlerine dönmesi.  

11. Siyasi suçlu Ermenilerin genel affı.  

12.  Tüm  maddelerin  teminatı  için  bir  Avrupalı  devletlerin  oluşumundan  bir 

komisyon kurmak ve Ermenistan’ın merkezine götürmek (Yavuz, 2009:96). 

Tüm taleplerini sıraladıktan sonra bildiride, amaçlarına ulaşmak için hiçbir 

fedakarlıktan kaçınmayacaklarının altını çizmişlerdir. Bundan sonra kendilerini her türlü 

sorumluluktan hariç gördüklerini, genel tehlike sırasında kaderin kurbanları olabilecek 

yerli ve yabancı herkesin kayıplarına şimdiden yas tutuklarını belirterek, yaşanacaklar için 

üzgün olduklarını fakat bu evrensel yoksulluğun içinde kısmi bir yas tutmanın da anlamı 

olmadığını söylemişlerdir. Ve bildirilerini şöyle bitirmişlerdir: “Öleceğiz, bunu biliyoruz 

fakat Ermeni milletinin iliklerine kadar işlenmiş olan ihtilal, insani haklarımızı almadıkça 

tek bir Ermeni kaldığı sürece, Sultan’ın tahtını tehdit etmeye devam edecektir (Blue Book: 

Turkey. 1897, No.25: 15). 

Ermeni  komitesi  üçüncü  bir  bildiriyi  de  Türk  ve Müslüman  halka  yazmıştır.  Bu 

bildiride  doğrudan  Abdülhamit  ve  yönetim  biçimi  eleştirilmiş,  Müslüman  halkın  da 

Hükümet’in  oyununa  geldiğini,  hedeflerinin  kendileri  olmadığını  ve  hükümetin 

politikalarına  karşı  dikkatli  olmaları  gerektiğini  söyleyerek  dostunu  ve  düşmanını  iyi  bil 

uyarısını yapmışlardır: 



156 

 

 

 İslam ahalisine davetname, 

Ey  İslam  ahalisi,  sana  karşı  hiçbir  kötü  niyetimiz  olmadığını  anlatmak  için  şu 
davetname  ile yine sana başvuruyoruz. Bu başvuru senden korktuğumuzdan veya 
hususi bir gayeye hizmet ettiğimizden değil, hayır! Biz cesur nazarlarımızla ölüme 
doğru bakıyoruz; bunu da bize senin hükümetin öğretmiş ve zihnimize kazımıştır. 
Yüzyıllardır  seninle  beraber  aynı  vatanda  barış  ve  uyum  içinde  yaşayageldiğimiz 
halde, şu son zamanlarda günah işleyen hükümetin, gerek seni ve gerek bizi boğmak 
için aramıza nifak tohumları saçmaya başladı. Sen  ise ey  İslam ahalisi, bu  şeytani 
siyaset hilesini anlamayarak, ellerini kardeşlerimizin günahsız kanları ile buladın, bu 
büyük  (tiksindirici)  cinayete  iştirak  ettin.  Ey  Türk  kardeş,  şurasını  iyi  anla  ki 
tarafımızdan yapılagelmekte olan savaş sana karşı değil, zalim hükümete karşıdır. 
Onun şu anki sistemi nedeniyle senin de birçok akıllı ve aziz evlatların, haklı ve meşru 
olan  hukukunu  korumak  için mücadele  ediyorlar  ve  fakat  yalnızca  Boğaziçi’nin, 
Marmara’nın dalgalarına gömülüyorlar. 

Dostunu, düşmanını bil, ey İslam ahalisi  (Hüseyin Nazım Pasa,1988:357;2003:282‐
283 aktaran Yavuz, 2009: 97)74  

3.5.2. Banka Baskını Olayı  

Ekim 1895 yılında Van’da başlayan ve 1896 yılında şiddetti giderek artan Van isyanı 

Ermeni komitelerinin istediği sonucu yaratmamıştı. Avrupa müdahalesi için daha ses getirici 

bir  eylemin  gerçekleşmesi  büyük  bir  zorunluluktu.  Ermeni  Komitesi  Taşnaksütyun, 

İstanbul’da  büyük  bir  kargaşalık  çıkarmaya  karar  verdiklerini  Rusya’daki  Osmanlı 

Konsolosluğu üzerinden Hariciye Nazırlığı’na bildirmişlerdi. Osmanlı Banka baskını, sadece 

Galata’daki Osmanlı Bankasını  işgal etme girişimi  ile  sınırlı değildir. Finans merkezi olan 

Osmanlı  Bankası’nı  ele  geçirme  haberi  sadece  Osmanlı  Hükümeti’nde  değil,  Banka’nın 

ortakları olan  İngiltere ve Fransa üzerinde de sansasyonel bir etki yaratacak ve kısa süre 

olaylar  İstanbul’un  başka  semtlerine  de  yayılacak,  başkentteki  büyük  karışıklık  gerçek 

anlamda  Avrupa’nın  olaylara  müdahalesine  yol  açacaktı.  Hocaoğlu,  bu  planın  Ermeni 

komitelerince Avrupa’da gerçekleştirdikleri toplantılarda kararlaştırdıklarının altını çizer. Bu 

planın  Taşnak  Komitesi’nin  öncülüğünde  gerçekleştirilmiş  olmasından  dolayı  Ermenileri 

korumada Rus Elçiliği, İngiltere’den daha fazla rol oynamıştır (Hocaoğlu, 1976: 354). 

Taşnaksütyun öncülüğünde, Hınçak ve İstanbul’da kurulmuş Yıldırım ve Kurban adlı 

iki komitenin uzun tartışmalarından sonra Osmanlı Bankası’na bir saldırı düzenlenmesi ve 

                                                            
74 Fikrettin Yavuz, çalışmasında Ermeni kaynaklarında bu bildirinin kısmen verildiğini yazar (2009:97).  



157 

 

 
 

Ermenilerin  ikamet  ettikleri  mahallelerde  harekete  geçilmesine  karar  verilmiştir. 

Komitelerin hazırlamış olduğu hareket planı kısaca şöyledir: 

1. Beyoğlu Ağacamii’nden başlayarak İstanbul’un çeşitli bölgelerinde, köprünün iki 

başında, Galata Ermeni Büyük Merkez Okulu, Tepebaşı, Galatasaray Tüneli ve diğer önemli 

görülen yerlerde oda kiralanacak 

2.  Bu  odalarda  8‐10  kişilik  ekipler  halinde  beklenecek,  gerekli  görüldüğünde  bu 

komiteler halka bomba yağdıracaklar, hükümet merkezinin önemli yerleri işgal edilecek. 

3. Altı komiteci Zaptiye Nazırı Hüseyin Nazım Paşa’ya saldıracak. 

 4. Beyoğlu’nun başlıca caddelerine siperler kazılacak, öküz arabalarında kum ve taş 

ile  doldurulmuş  torbalar  bulundurulacak,  gerekli  görüldüğünde  öküzler  çıkartılıp  bu 

arabalar bulundukları yerde siper olarak kullanılacak.  

5. Planın en can alıcı noktası Osmanlı Bankası’nın işgali ve  havaya uçurulmasıdır. Bu 

eylemin gerçekleşebilmesi için de bankada çalışan Ermeniler yardımıyla bankaya bomba ve 

dinamit  yerleştirilecek.  Gerekli  görülen  yerlerin  anahtarları  ele  geçirilecek.  Eylem  için 

gerekli olan yüz tüfek Bulgaristan’daki komite merkezinden getirtilecektir.  

Üsküdar,  Samatya,  Hasköy  yerleşkeleri  için  hazırlıklar  yapılmıştır.  Bombaları, 

küçükler 10 kuruştan büyükleri 15 kuruştan olmak üzere Üsküdar’daki Arapkirli Serkiz ve 

Mikael  isimlerindeki  iki kardeşe hazırlatmışlardır. Bu bombaların da Kağıthane  semtinde 

tecrübeleri  yapılıp,  Üsküdar’dan  Kabataş’a  oradan  da  öküz  arabasıyla  Beyoğlu’na 

taşınmıştır. Toplamda 753 bombadan oluşan cephanelik de on  iki adet beşer yirmi beşer 

kiloluk bombalar  vardı  ve bombaları üzerinde Taşnaksütyun’un  ilk harfleri  yer  alıyordu. 

Ayrıca mühimmat olarak 800 kadar Amerikan markalı silah da bulunuyordu  (Uras, 1987: 

507‐508). 

1896 yılının Temmuz ayının sonuna doğru Beyoğlu’nda Taşnaksütyun, Yıldırım ve 

Samatya  komitesinin  önde  gelenleri  bir  araya  geldiler.  Toplantıyı,  Varto,  Boris  ve Mar 

adında  Rusya’dan  gelen  Ermeniler  yönetmişlerdir.  Samatya’da  gerçekleşecek  eylem, 



158 

 

 

Kurban Komitesi’ne bırakılarak kendilerine 200 bomba  verilmiş, Üsküdar  tarafı Taşnakçı 

Avo’ya, Hasköy bölgesi Hraç’a ayrılmıştır (Uras, 1987: 508). 

Eylemi  gerçekleştirecek  olanlardan  Karekin  Pastırmacıyan75  diğer  adıyla  Armen 

Garo, Osmanlı Bankası Armen Garo’nun Anıları isimli kitabında, “Osmanlı Bankası Arifesi” 

başlığı  altında  İstanbul’da  banka  baskınından  önceki  günlerin  komite  tarafından  nasıl 

geçirildiğini aktarmıştır. Sekiz gün boyunca gizli dökümhanelerinden komite üyesi Hraç’ın 

sevgilisi Bayan İskuhi’nin, Pera’daki evine 400 bomba taşıdıklarını, bu bombaları planladığı 

biçimde İstanbul’daki diğer semtlere naklettiklerini öğreniriz. On – on iki kişiden oluşan ve 

üçünün de kız olduğu ekip yirmi ve yirmi beş yaşlarındaki öğrenciler ve öğretmenlerdir. 

Toplantılarda  II.  Abdülhamit’in  hafiyecilik  sisteminin  çok  sıkı  çalıştığından  söz  edip 

yakalandıkları  takdirde  kendilerini  öldürmeleri  için  tabanca  taşıma  kararı  almışlardır. 

Eylemden  bir  gün  önce  Bayan  İskuhi  Armen  Garo  ile  birlikte  Avrupalılar  gibi  giyinip 

çantalarla  hazırlamış  oldukları  bombaları  İngiliz  okuluna  taşımışlardır.  İngiliz  okulunda 

Ermeni komite üyesi Mushetzi Haness’in bulunduğunu anlatan Garo, büyük bir ustalıkla 

peşlerine  takılan polis ve hafiye ekibini atlatma hikâyesini aktarmıştır  (Garo, 2009: 106‐ 

111). 

                                                            
75   Vaftiz adı Karekin Pastırmacıyan olan Armen Garo,   9 Şubat 1872 tarihinde Erzurum’da  (Ermenice  ismi 
Karin’dir.) varlıklı ve  saygın bir ailenin  çocuğu olarak dünyaya gelmiştir. 1891 yılında Erzurum’da bulunan  
Sanasaryan Varjaran’ dan mezun olmuştur.  1894  yılında  Fransa/Nancy’deki  l’Ecole d’Agriculture’a  (Tarım 
Fakültesi) kayıt olmuştur. Bu okulu gitmesindeki temel amaç ailesinin sahip olduğu topraklarda eğitimli bir 
tarımcı olarak çalışabilmek ve verim alabilmektir. Anadolu’da çıkan  isyanlar yüzünden okulu yarıda bırakan 
Garo, isyanlarda aktif rol almak için Taşnak partisine üye olur. Banka baskınında eylemin lideri olan Papken 
Suni’nin ölmesi üzerine eylemin liderliğini üstlenen Garo, Marsilya’dan sonra İsviçre’ye gitmeyi talep etmiş, 
1900 yılında Cenevre Üniversitesi’nden fizik ve kimya doktorasıyla mezun olmuştur. Mezun olur olmaz soluğu 
Amerika’da alan Garo, 1901 yılında Kafkasya’ya gitmiştir. Önce Bakü’ye sonra Tiflis’e geçen Garo, Kafkasya 
bölgesinin maden kaynaklarını  incelemiştir. Armen Garo, 1908 yılına kadar Kafkasya’da kalmış 1905‐1906 
yılları arasında Ermeni‐Tatar mücadelesinde liderlik görevleri üstlenmiştir. 1908 II. Meşrutiyet ilanıyla birlikte 
Erzurum milletvekili olarak Osmanlı topraklarına geri dönmüştür. Görevi sırasında Garo, Erzurum ve Van’a 
demiryolu inşası etmek için, Avrupa ve Amerika sermayesi ile görüşmeler yaptı. Chester planı olarak bilinen 
Amerikan  planı  üzerine  çalışıp,  yolların  hatlarını  çizdirtti.  Plan  uzun  süre  sürüncemede  kaldıktan  sonra 
önemini  yitirdi.  1912  Balkan  savaşlarından  sonra,    Ermeni  vilayetlerinde  yeniden  reform  talebiyle  büyük 
devletlere başvuran Ermenilere 1914 Şubat ayında  istedikleri plana kavuştular. Van, Bitlis, Sivas, Harput ve 
Trabzon vilayetlerinin her birinde Avrupalı bir müfettişin denetiminde iç özerkliğe sahip iki yönetim birimine 
bölünmesini kabul etti.  Islahat Planı  imzalandıktan sonra Armen Garo Patrikhanenin tavsiyesiyle Avrupa’ya 
giden ekip arasında yer aldı. 1914 yılında Ermeni Gönüllü Birliği’ne katıldı. 1918 yılında da kurulan Ermenistan 
Demokratik Cumhuriyetinin ABD elçisi oldu.  Why Armenia Should be Free (1918), Armenia and Her Claims to 
Freedom and National Independence (1919), Armenia a Leading Factor in the Winning of the War (1919) isimli 
üç kitap kaleme aldı. 23 Mart 1923 tarihinde Cenevre’de ölmüştür (Garo, 2009:22‐43; Dashnabedian, 1990: 
204 ).  



159 

 

 
 

Armen Garo, Fransa’da Nancy kolejinde ziraat eğitimi alırken Taşnak komitesinin 

üyelerinden Trabzonlu Hayk Tiryakiyan76 ile tanışmıştır. Hınçak ve Droşak/Troşag arasında 

anlamsız  bir  tartışma  içerisinde  olduğundan  her  iki  örgütlenme  ile  de  ilgilenmediğini 

söyleyen Garo, 1895 yıllarında Zeytûn’daki isyanlarla ilgili haberi gazetelerden öğrendiğinde 

olaylardan etkilendiğini söylemiştir: 

(…) Ermenistan’daki her kentin ve köyün masum Ermenilerin kanıyla sulandığı 1895 
Ekim ve Kasım aylarının kapkaranlık günleri geldi. Gazete haberlerine göre bu  iki 
ayda 300 000 Ermeni katledilmiş Ermeni halkının Osmanlı kuvvetlerine silahlı direniş 
gösterdikleri  Zeytûn  dışında  tek  bir  Türk  ya  da  Kürt’ün  burnu  bile  kanamamıştı. 
Fransız arkadaşlarımın önünde son derece utanç duyarken,  işlenen suç karşısında 
tüm benliğim ile sarsılmıştım. 

Üç  ay  boyunca  evden  haber  alamadım.  Türklerin  aileme  karşı  beslediği  nefretin 
derecesini gayet iyi biliyordum ve kendimi korkunç haberler almak ihtimaline karşı 
hazırlıklıydım.  

Sonunda Aralık  ayının  başında  Karin’deki  Fransız  konsolosluğu  eliyle  bir mektup 
aldım; ailem zarar görmemişti (Garo, 2009: 106‐113).  

Nacy’de  eğitim  gören  altmışaltı  Ermeni  öğrenci  ile  bir  araya  gelip,  Osmanlı 

topraklarında  ne  yapabileceklerini  konuşup,  kararlar  aldıklarını  anlatan  Garo,  gerçek 

anlamda harekete  geçecek dört  kişi  kaldıklarını  söyler.  “Silahşor”  adı  altında  Londra  ve 

Cenevre’deki Hınçak ve Taşnak parti organlarının editörlerine mektup yazıp gönüllü olarak 

Zeytûn’a gitmeye ya da herhangi bir eyleme katılmak  istediklerini belirtmişlerdir. Taşnak 

Komitesi,  intikam  eylemi  için  İstanbul’da  örgütlenmeye  karar  verdiklerini  bildirerek 

kendilerini görüşme  için Cenevre’ye davet etmişlerdir. Önce Strentz,  Levon’un  sonra da 

Hayk ve  Armen Garo yüreklerindeki intikam duygusu ile Aralık ayında zorlu bir yolculuktan 

sonra  Cenevre’ye  ulaşmışlardır.  Cenevre’de  Zeytûn’a  yardım  göndermek  için  Mısır  ve 

Kıbrıs’taki  silahlı  grupları  örgütlemek,  bomba  ve  el  bombası  kullanarak  İstanbul’da  bir 

intikam  eylemi  gerçekleştirmek,  çeşitli  gaddarlıklara  karışmış  Kürt  aşiretlerine  karşılık 

                                                            
76 Hayk Tiryakiyan, nam‐ı diğer Hraç Andreasyan 1871  yılında Trabzon’da doğdu. 1893‐95 yılları arasında 
Nancy’de Ziraat okuluna gitti. Armen Garo  ile birlikte Cenevre’de Ermeni Devrimci Partisi’ne katılmak  için 
okulu yarıda bıraktı. Osmanlı Bankası işgalinde önemli bir rol oynayan Hraç, Kıbrıs, Balkanlar ve Rusya’da parti 
içinde  aktif  roller  üstlendi.  İkinci Dünya  Kongresi’nde  Kilikya  sorumlusu  seçildi. Alexandria’da  (Hatay)  bir 
müddet kaldıktan sonra İzmir’e geçerek 1901 yılında Taşnakların isteği doğrultusunda Potoring isimli komiteyi 
kurarak,  zengin  Ermenilerden  para  yardımında  bulunmalarını  istedi.  1902  yılında  kanunen  arandığı  için 
İzmir’de yakalandı, Bodrum’a sürüldü. II. Meşrutiyet’in ilanından sonra serbest bırakılınca İstanbul’a yerleşti 
ve Azadamard’ın yöneticisi oldu. 1915 yılında tehcir sırasında öldü (Dashnabedian, 1990: 211). 
 



160 

 

 

vermek şeklinde üç farklı plan üzerine konuştuklarını anlatan Garo, Zeytûn için Kıbrıs’a ve 

Mısır’a gitmeyi tercih etmiştir. Armen Garo, 1896’nın Şubat ayında Zeytûn İsyanı, Osmanlı 

Hükümeti tarafından bastırılınca büyük bir eylemin planlandığı İstanbul’a çağrılır. Kıbrıs’tan 

ayrılan Garo, Ağustos ayının  ilk haftasına kadar Yunanistan’ın Pire şehrine vakit geçirir. 7 

Ağustos’ta  İstanbul’a  gelen  Garo,  Nancy  kolejinden  arkadaşı  Hayk  (Hraç)  Tiryakiyan’ın 

evinde,  komitenin  diğer  üyeleri  (Papken, Gnuni, Ardaşes, Hraç,  Levon, Aşot, Misakyan, 

Vramyan, Amerikatzi, Vahan), Tiflis Doğu Şubesi’nden iki temsilci (Varto, Boris )77, Kıbrıs’tan 

bir kişi  (Marr)  ile toplam 15 kişiden oluşan bir toplantı düzenlemişlerdir. Garo, Fransızca 

bildiği  için  Osmanlı  Bankası  Baskını  ile  görevlendirilmiştir.  Garo’nun  görevi  karışıklık 

sırasında  bankadan  kimsenin  kaçmamasını  sağlamak,  herkesi  bir  arada  rehine  olarak 

tutmaktır. Hraç ve Papken’ in yönettiği eylemde Aşot cephaneden sorumludur. Perşembe 

gününden başlamak üzere Salı gününe kadar gece gündüz bombaları iki kadından da yardım 

alarak  yedi‐sekiz  kişi  bombaları  hazırlayıp  belirlenen  yerlere  götürmüşlerdir.  Garo’nun 

ağzından banka baskını  ile hedeflerinin ne olduğunu öğreniriz. Eylemleri başarılı olduğu 

takdirde İstanbul, Avrupalı silahlı güçlerce işgal edilip, Ermeni sorununun istedikleri şekilde 

çözüleceğini anlatır. 1896 Mayıs ayında  İstanbul’da bir karışıklık olduğu  takdirde düzeni 

korumak  adına  on  iki  savaş  gemisindeki  askerlerin  karaya  inerek  asayişi  sağlayacakları 

konusunda  Abdülhamit’i  uyarmışlardı.  Bu  mantıktan  yola  çıkarak,  Osmanlı  Bankasının 

işgalini  büyükelçilerin  tehditlerini  yerine  getirmek  için  örgütlemişlerdi. Avrupa  işletmesi 

olan bankada, 150’ye yakın Avrupalı memurun çalıştığını ve bu kadar kişinin rehin alındığı 

takdirde  büyükelçilerin  de  müdahalesinin  kaçınılmaz  olacağını  düşünüyorlardı.  Banka 

baskını öğle vakti 12:00’da 75 adam ve 200 bomba  ile gerçekleşecekti. Eş anlı zamanda 

Samatya’daki Gnuni, Artaşeş ve Misakyan liderliğinde, askerleri dışarı çıkmaya zorlamak için 

barakaları bombalayıp, bombaları önceden belirlenen yerden üzerlerine yağdıracaklardı. 

Edward  ve  dört  kişi,  Galata  Köprüsü’nde  bekleyecek  ve  Sadrazam  geçerken  üzerine  8 

bomba atacaklardı. Pera Caddesi’nden Osmanlı Bankasına yönelen askerlere bomba atmak 

üzere  dört  noktaya  adamlar  yerleştirilecekti.  Muş  doğumlu  iki  genç  askerler  görünür 

görünmez hükümet binası olan Galatasaray’a büyük bir bomba  atacaklardı. Banka  işgal 

edilir edilmez de diğer komiteciler bildirileri bazı Avrupa elçiliklerine iletmek üzere harekete 

geçeceklerdi. Bu  bildiriler Avrupa  devletlerinin  temsilcilerine  hitaben  yazılmış Vramyan, 

                                                            
77 V. Vart Badrigyan, Varta’nın; Boris, Sembat Haçadriyan’ın takma isimleridir.  



161 

 

 
 

Boris  ve  Garo  tarafından  kaleme  alınmış  Taşnak’ın  dört  lideri  tarafından  imzalanmıştır 

(Garo, 2009:112‐120). 

14  Ağustos  Çarşamba  sabahı  Papken  Suhi  78  ile  birlikte  düzenleme  yaptıklarını 

anlatan Garo, öğlene doğru  işgalde aktif  rol oynayacak kişi  sayısının ancak 18 olduğunu 

anlatır. Bu sayı beklentilerinin çok altında olduğundan planı değiştirip değiştirmeyeceklerini 

sorgularlar. Aynı zamanda Samatya’da kargaşa çıkarmakla görevli kişiler de Osmanlı askeri 

tarafından  kuşatma  altına  alınmıştır.  Sonunda  kişi  azlığından banka planından  vazgeçip, 

Pera  ve  Galata’daki  hükümet  binalarını  bombalamanın  daha  uygun  olacağını  düşünüp 

bombaları  kendi  aralarında  ayırmaya  başladılar.  Garo,  Galata’daki  gümrük  binasının 

bombalanmasını  üstlenmiştir.  Kıyafetlerini  değiştirip  hamal  gibi  giyindikten  sonra  yeni 

gelen  haber  üzerine  31  kişi  olduklarını  öğrenince  banka  baskını  planına  geri  dönerler. 

Papken, bu işin başındaki kişi olarak arkadaşlarına yönelik şu konuşmayı yapar: 

Arkadaşlar, burada olması gereken 75 kişiden sadece 31’i sözlerini tuttu; dönekler 
utansın. Biz görevimizi ifa edeceğiz. Osmanlı Bankasına saldıracak, Avrupa devletleri 
taleplerimizi yerine getirene kadar içeridekileri rehine tutacağız. Binanın içindeyken 
memurlardan  herhangi  birine  zarar  gelmemesine  dikkat  edin;  bina  içinde  ateş 
açılmayacak, sadece dışarıya, silahlı güçlere ve ayaktakımına ateş edebilirsiniz. Eğer 
kendinden emin olmayan  varsa burada  ve  şimdi  konuşsun;  sonradan paniğe  yol 
açacağına ve diğerlerine kötü örnek olacağına şimdiden çekilsin (Garo, 2009: 122).   

Papken saldırı  için altı uzman silahlı adama  ikişer tane Amerikan revolveri vererek 

yüz mermi,  kalan  kişilere  birer  tabanca  ve  iki  bomba  verdi.  Kalan  bomba  ve mermileri 

çantalara yerleştirip kendilerine parola olarak da “hürriyet” sözcüğünü seçmişlerdir. Saat 

bir  civarında eylem başlamıştı. Hovannes  isimli komite üyesi Arnavut nöbetçiye ateşiyle 

baskın başlamış oldu. Banka güvenliğini sağlayan zaptiyeler, askerler ve komiteciler karşılıklı 

birbirlerine  ateş  açtılar.  31  yerine  10  kişi  olduklarını  söyleyen  Garo,  Papken  ile  Hraç’ı 

aramaya  koyulur.  Her  ikisini  de  yerde  gören  Garo,  yalnız  olduğunun  farkına  varıp, 

                                                            
78 Papken Suni (Bedros Paryan), Eğin’e yakın Pingian bölgesinde,  varlıklı bir ailenin çocuğu olarak dünyaya 
gelmiştir.  Çocuk  yaşta  ailesi  ile  İstanbul’a  göç  eden  Suni,  1892‐1893  yılında  İstanbul  Galata’da  bulunan 
Getronagan  Lisesinden  mezun  olmuştur.  Getronagan  1892‐1893  yılına  ait    / Mezunlar  Listesine  ismini 
yazdırmıştır  (http://www.getronagan.k12.tr/tr/mezunlarimiz/1893/187)  (Erişim  tarihi  10.06.2016).  Lise 
eğitiminden sonra 1895 yılında Taşnak Partisi’nin Merkez Komite üyesi olan Suni, Osmanlı Bankası’nın işgalini 
planlayan kişidir. Baskın sırasında bombanın patlaması sonucunda ölmüştür (Dasnabedian, 1990: 205).   
 
 



162 

 

 

çatışmanın  liderliğini  üstlenir.  Osmanlı  subayının  saldırılarına  dayanamayacak  kadar  az 

olduklarının  farkına  varır.  Garo,  eyleme  katılanların  çoğunun  ilk  defa  tabanca 

kullandıklarını, amaçsızca yere tavana kurşun attıklarını görünce onlara bağırdığını, doğru 

dürüst savaşmazlarsa onları öldürmekle tehdit etmiştir. Çatışmalar sürerken, yere düşen 

eylemcilerin  bellerindeki  bombaları  patladıklarını;  Garo’nun  camdan  bomba  atarak 

kendilerini korumaya  çalıştıklarını öğreniriz. Bombaların patlamasıyla ağır kayıplarla geri 

çekilen Osmanlı askeri caddenin karşısından pencerelere ve kapılara ateş etmeye devam 

etmiştir. Saat dört gibi üç ölü, altı ağır yaralı, iki hafif yaralı ve 12 kişi de hiç yara almadan 

işgali  sürdürüyorlardı. Garo  yukarı  çıkıp,  rehinelerle  görüşmeye  çalıştığında,  rehinelerin 

“her  şeyi  alın,  lütfen  canımızı  bağışlayın”  dediklerini  duydu.  Buna  karşılık, Garo  haydut 

olmadıklarını, Ermeni devrimciler olduklarını tekrarlayıp konuşmasını şöyle sürdürmüştür: 

“Sizi  biçare  korkaklar,  işbirliği  yapmanız  sizin  çıkarınıza,  aksi  takdirde  bu  binayı  havaya 

uçurmak zorunda kalacağız ve hepimiz bir köpek gibi yok olacağız” demiştir. Bunun üzerine 

kendisini anlayan bir İrlanda’nın rehineleri sakinleştirmesiyle 150 kadar kişiyi büyük salonda 

toplayıp  derdinî  anlatmıştır.  “Hiçbir  Ermeninin  öldürülmeyeceğine  ve  söz  verilen 

reformların  uygulanacağına  dair  teminat  alınmadıkça  bankadan  çıkmayacaklarını” 

açıklamıştır. Garo, Avrupa’nın müdahalesini  sağlamak  için  içlerinden birini büyükelçilere 

taleplerini aktarmak için temsilci seçmelerini önermesinden sonra banka müdür yardımcısı 

Bay  Aubineau  kendisinin  bu  işi  yapabileceğini  söylemiştir.  Altı  büyük  devletin 

büyükelçilerine hitaben altı sekreter, Armen Garo’nun taleplerini kaleme almıştır. 

“1. İstanbul’da gerçekleşmekte olan katliamın hemen durdurulması, 

2. Osmanlı Bankasına yönelik silahlı saldırıya son verilmesi, komitecilerin cephanesi 

tükendiğinde binayı havaya uçuracaklarının bilinmesi, 

3. Taşnaksütyun’un önerdiği düzeltmelerle Ermeni reformlarının gerçekleşmesi için 

yazılı teminat verilmesi,  

4. Yaşanan olaylar sırasında tutuklanan Ermeni devrimcilerin serbest bırakılması.” 

Bu dört madde gerçekleşmezse binayı içindeki kişilerle birlikte havaya uçuracaklarını 

bildirmişlerdir.  Saat  altı  sularında  arabulucularla  birlikte  isteklerini  içeren  mektubu 



163 

 

 
 

göndermişlerdir.  Gece  yarısına  doğru  geri  dönen  arabulucular  yanlarında  Rusya  Sefiri 

Maksimov,  Banka  Genel  Müdürü  Sir  Edgar  Vincent  ve  Pera  Askeri  Komutanı  ile  geri 

dönerler.  Maksimov,  Garo’ya  Padişah’ın,  kendisini  Avrupa  gemisine  kadar  Garo’yu 

götürmekle görevlendirdiğini ve yarın da İstanbul’dan ayrılabileceğini söylemiştir. Mektupla 

ilettikleri  şartların yerine getirilip getirmediğini soran Garo,  ilk  iki maddenin an  itibariyle 

gerçekleştiğini  diğerleri  için  de  ellerinden  geleni  yapacaklarını  bildirmişlerdir. Garo’nun 

saldırıların  yeniden başlamaması  için  sağlam  teminatlara  ihtiyaçları olduğunu  söylemesi 

karşısında Rus Sefiri Maksimov, “Sevgili dostlar, Rusya’nın diplomatik bir temsilcisi olarak 

davanıza duyduğum kişisel  sempatiye  rağmen  size hükümetimizin Türkiye’nin  iç  işlerine 

silahlı müdahaleye tamamen karşı olduğunu söylemeliyim. Dolayısıyla bu talebinize bir şey 

yapamayız” demiştir. Eylemden vazgeçmeyeceklerini söyleyen Garo  ile konuşma bir saat 

kadar devam emiştir. Konuşma  sonunda Maksimov, bankayı gün doğarken boşaltmaları 

halinde,  İstanbul’daki Ermenilere hiçbir  zarar gelmeyecek ve  tehditkâr  tavır  terkedilirse, 

ertesi gün Avrupa gemisinde reform programının altı ay  içinde gerçekleşeceğine dair altı 

büyük devletçe imzalanmış belgenin ellerinde olacağını bildirmişti. Şartları kabul eden Garo 

ve ekibi saat gece dört civarında Banka Müdürü Sir Edgar Vincent’ın Moda koyundaki özel 

yatına ulaşmışlardır (Garo, 2009: 122‐175). 

Ertesi gün sabah saatlerinde, Moda Burnu’nda, olan biteni anlamaya çalışan büyük 

bir grup, İngiliz savaş gemisinin kıyıya doğru yanaştığını görünce kaçmaya başlar. Fransız ve 

Rus  savaş  gemilerinin  de  gelmesiyle  birlikte  üçe  çıkan  savaş  gemisi  Vincent’ın  yatını 

kuşatma altına alırlar. Savaş gemisiyle çevrelenen yata akşam dörde doğru Maksimov  ile 

birlikte Fransız baş tercüman Bay Roue ve bir İngiliz bürokrat biner. Eylemcilere, Messagerie 

Maritime’ın  La Gironde  gemisiyle Marsilya’ya  gideceklerini  ve hazırlanmaları  gerektiğini 

bildirirler.  Fransız  tercüman,  olanların  sorumlusu  olarak  Armen  Garo’yu  suçlamıştır. 

Tercümandan, olayların devam ettiğini öğrenen Garo,  istedikleri  teminat mektubunu da 

elde  edemediklerini  de  öğrenince  aldatılmış  oldukları  duygusuna  kapıldı.  Çeşitli 

sorgulamalardan geçen sanıklar, 17 gün Marsilya’da kalmışlar 15 kişi New York’a gitmek; 

Hraç  ve  Garo  Cenevre’ye  dönmek  istemişlerdir.  Fransız  Hükümeti,  Hraç  ve  Garo’nun 

Cenevre’ye  gitmesine  izin  verirken  diğer  15  kişiyi  New  York  yerine  beş  parasız  Güney 

Amerika’ya  göndermiştir.  Garo  ve  arkadaşları,  Fransa  Hükümeti’ne  güvenmekle  yanlış 

yaptıklarını düşünmüşlerdir (Garo, 2009: 122‐175). 



164 

 

 

Esat  Uras, M.  Varantyan’ın  Taşnaksutyun  Tarihi’nden  Garo’nun  arkadaşı  Hraç’ın 

olaylara  ilişkin  anlatımını  ilk  ağızdan  aktarmıştır.  Çarşamba  sabah  erkenden  toplanıp, 

bomba  ve  tabancaları  bölüşerek  eylem  için  evden  ayrıldıklarını Garo’ya  göre,  çok  daha 

genel ifadelerle anlatmıştır. Rehinelerin yaşananlardan çok etkilendiklerini ama komitenin 

yaptıklarının hükümete karşı yapılmış bir hareket olduğunu görünce rahatladıklarını ama 

bombaların atılmaya başlanmasıyla  tekrar olan biten karşısında ümitsizliğe kapıldıklarını 

anlatır. Sivil ve asker kalabalığın üzerine bombaları rahatlıkla atıp kaçışanlar hakkında bilgi 

veren Hraç, bombaların dokunduğunu hemen öldürmediğini; ama ellerini parçalayıp, azap 

içinde kıvrandığını aktarır. Çarpışan 17 kişi olduklarını 3 kişinin öldüğünü, 6 arkadaşın da 

yaralandığını  belirtmiştir.  Dört  saat  hücum  ederken  dokuz  saat  savunma  durumunda 

olduklarını  hem  kendilerinin  hem  de  hükümetin  asker  ve  jandarmalarının  çok  büyük 

kayıplar verdiğinin altını çizmiştir. Hıraç, sözlerine şunları da eklemiştir: 

Tekrar  ediyoruz:  Gayemize  varmak  için  hiçbir  fedakârlıktan  kaçınmayacağız.  Bu 
konuda kendimizi her türlü sorumluluktan uzak tutuyoruz.  

Bu karışıklıklar sırasında yerli ve yabancılardan kurban gideceklerin kaybına şimdiden 
acıyoruz. Bu felaket önüne üzgünüz. Ancak umutsuzluğun, yasın anlamı yoktur.  

Biz öleceğiz, bunu biliyoruz. Fakat Ermenilerin kemiklerine kadar işlemiş olan ihtilal, 
insani  haklarımızı  almadıkça,  son  Ermeni  hayatta  kaldıkça,  padişahların  tahtını 
tehditte devam edecektir (Uras, 1987: 511‐512).   

Baskın olayı, Osmanlı Bankası Müdürü Sir Edgar Vincent’ın, 28 Ağustos 1896 tarihinde 

Londra Komitesi’ne göndermiş olduğu raporda da, ayrıntılı bir biçimde anlatılmıştı:  

Beyler, 

Bu ayın 26’sı Çarşamba günü, öğle vakti birden biraz  sonra, yaklaşık 25 kişilik bir 
Ermeni çetesi bankanın kapısına hücum ederek yollarını kesen muhafızlarımızdan iki 
Türk’ü vurdu, iki Karadağlıyı da yaraladı. 

Gruptakilerin  bir  kısmı  hamal  kılığına  girmiş,  sırtlarında  gümüş  taşımak  için 
kullanılanlara  benzer  çuvallar  taşımaktaydı.  Ama  çuvallarda  aslında  bombalar  ve 
dinamit vardı. Anlaşıldığı kadarıyla, önce banka  civarındaki dört ayrı  sokakta dört 
grup halinde toplanmışlardı; grubun tamamı ancak saldırı sırasında bir araya gelmişti. 
Bankaya girince  tabancalarıyla her  tarafa ateş açıp bombaları  fırlattılar. Bir kısmı, 
polisin girmesini ve bankada çalışanların dışarıya kaçmasını engellemek için hemen 
girişi  kapayarak  barikat  kurdu.  Bir  başka  grup  hızla  üst  katlara  çıkarak  ana  giriş 
dışındaki tek çıkış noktası olan çatıyı ele geçirdi. Hepsinin tabanca ve bombaları vardı. 
Bu silahlarla banka çalışanlarının merdivenlere ulaşmasını engelleyerek onları çeşitli 
odalara  soktular.  Bankanın  önüne  ulaşan  polisi  çatıdan  attıkları  bombalarla 



165 

 

 
 

uzaklaştırdılar. Bankanın içinde Ermeniler bomba ve dinamitleri, fünyeleri ateşlenir 
ateşlenmez  bütün  binanın  havaya  uçmasını  sağlayacak  şekilde  yerleştirmeye 
başladılar. Planları bankayı iki gün işgal altında tutmak ve bu sürenin sonuna kadar 
talepleri büyükelçiler tarafından yerine getirilmediği takdirde, bankayı içindekilerle 
birlikte havaya uçurmaktı. 

Büyükelçilere bu ayın 25’inde bir ön mektup gönderdikleri ve ayın 26’sında saat 4’te 
hasır şapkalı bir adamın Tarabya ve Büyükdere’deki büyükelçiliklere tarihi bankada 
atılmış—fakat  tabii  daha  önceden  yazılmış—aşağı  yukarı  şu  içerikte  bir  taşbaskı 
mektup  bıraktığı  anlaşılıyor:  ‘Bankayı  ele  geçirdik.  Avrupa  taleplerimize  kulak 
vermediği  takdirde  binayı  içindekilerle  birlikte  yarın  akşam  havaya  uçuracağız. 
Bankaya, bu yolla Avrupa’ya darbe indirebileceğimiz için saldırdık. Büyük devletler ‘’ 
la force prime le droit’’ dediler, dolayısıyla Avrupa’ya Ermeni ulusunun nelere kadir 
olduğunu göstermeye kararlıyız.’ 

Saldırı gerçekleştiği sırada ben ikici kattaydım. Yapılabilecek tek planın, Reji yoluyla 
dışarı çıkmak, polisi toplamak, ya arkadan sararak ya da polisi Reji yoluyla bankanın 
çatısına çıkararak saldırganları teslim almak olduğunu kısa sürede anladım. Önce Mr. 
Reeves’i gönderdim, peşinden de ben gittim. Rejiye girdiğim zaman  tüm çıkışların 
kapatılmış  olduğunu  gördüm,  ancak  iki  saat  sonra—özelliklede  beni  çıkartmaya 
çalışırken  ayağından  ağır  yaralanan  Galata  zaptiye  kumandanı  Hüseyin  Paşa 
sayesinde—kurtulabildim. 

Saat öğleden sonra 3’ten 5’e kadar eski bankada polisin ve askeri birliklerin biraz 
beceri  ve  karalılıkla  harekete  geçmesini  sağlamaya  çalıştım  fakat  saraydan  emir 
almadan hiçbir şey yapmadılar.  

Çatışma  öğle  1:15  ‘ten  3’e  kadar  devam  etti;  dışarıdan  polis  ve  askerler  banka 
pencerelerine görünen her kafaya ateş ediyorlar, Ermeniler de askerlere ateş açıp 
bomba atıyorlardı.   

Saat 3  sularında  ihtilalcilerin  liderleriyle Mr. Auboyneau arasında Auboyneau’nun 
saraya  gidip  anlaşma  koşullarını  düzenlemesi  konusunda  anlaşmaya  varıldı;  o 
dönene kadar her iki taraf da ateşi kesecekti. Saldırı sırasında bankada bulunan bir 
saray  kâtibinin  durumu  açıklayan  bir mektubu  pencereden  zaptiye  kumandanına 
atıldı. Üç mektup  daha  gidip  geldikten,  epey  zaman  geçtikten,  bu  arada  da Mr. 
Auboyneau her iki taraftan da vurulma tehlikesi altında kaldıktan sonra Auboyneau 
ve saray kâtibi saraya gitmek üzere yola çıktılar. 

Hükümet başlangıçta herhangi bir koşulu kabul etmeyi reddetti ve askeri birliklerin 
bankayı, havayı uçurulsun veya uçurulmasın, boşaltması gerektiğini söyledi. Saat 6 
sularında  saraya  ulaştığımda  işler  bu  noktadaydı.  Bankanın  en  az  140  çalışanının 
bankada  rehin  tutulduğunu  öğrenince,  hükümete  binanın  bir  saldırıyla  ele 
geçirilmemesi gerektiğini, bunun binadaki herkesin ölümüne yol açacağını söyledim. 
Büyükelçiliklerin  tercümanlarını çağırtıp binayı kurtarmanın bir yolunu bulmalarını 
tavsiye  ettim.  Ermeniler  Türk  görevlileriyle  görüşmeyeceklerini  açıklamışlardı; 
verilecek sözlerin tutulmayacağını biliyorlardı. 

Padişah Ermenilere affedileceklerini ve ülkeden serbestçe çıkmalarına izin verileceği 
vaadinî iletmemi istedi. Avrupa devletlerinin bir temsilcisi bana refakat etmediği için, 
bu  görevi  kabul  etmedim.  Böyle  davranmanın  sebebi  büyük  devletlerin  garantisi 



166 

 

 

olmadan Türklerin verdikleri sözü  tutmayacakları, halkın Ermeni bankadan  limana 
ulaşana kadar  linç etmesine  izin verecekleri olmamdı. Softalar ve Müslüman kara 
yığınlar sokaklarda bulundukları bütün Ermenileri katletmeye başlamışlardı bile.  

Tam da bu noktada Rus elçiliği birinci  tercümanı—M. Maksimov—saraya geldi ve 
Ermenilere,  daha  fazla  zarar  vermemeleri  koşuluyla  padişahın  af  vaadinî  iletmek 
üzere Türk görevli ve benimle birlikte bankaya gelmeyi kabul etti. 

Gece  10  sıralarında  arabayla  saraydan  bankaya  gittik.  Dolmabahçe  ile  Tophane 
arasındaki anayolda 40’tan  fazla cesedin üstünden geçtik. Alınan  ilk önlem banka 
civarındaki  tüm  sokakları  boşalttırmak  ve  o  bölgeye  giden  bütün  yol  çıkışlarına 
muhafızlar  yerleştirmekti.  Sonra  bankanın  önündeki  sokağa  gelerek,  ikinci  kat 
penceresinde bir ellerinde  tabanca bir ellerinde bomba bulunan  iki grup  lideriyle 
koşulları  görüşmeye  başladık.  Önce,  ‘Yarın  akşama  kadar  burada  bekleyeceğiz; 
büyükelçilikler  tercümanlarını  gönderebilirler;  eğer  taleplerimizi  yerine 
getireceklerine  söz  verirlerse  dışarı  çıkarız.  Yoksa  her  şeyi  havaya  uçururuz.  Biz 
hayatımızı  kaybetmeyi  zaten  göze  aldık,  canlı  kaçış  yolumuz  olmadığını  buraya 
geldiğimizde biliyorduk’’ diyerek dışarı çıkmayı kesinlikle reddettiler. 

Görüşme yaklaşık üç saat sürdü. Özellikle M Maksimov’un büyük becerisi sayesinde 
sonunda dışarı çıkmaya şu koşullarda ikna edildiler; 

1. Doğrudan  bir  yata  bindirilmeleri,  fakat  herhangi  bir  komploya  meydan 
vermemek için bizim de onlarla birlikte limana kadar yürümemiz. 

2. Büyükelçilik tercümanlarının ertesi gün gelerek talepleri konusunda kendileriyle 
görüşmeleri. 

3. Tabancaların üstlerinde kalması, fakat tüm bomba ve patlayıcıları bırakmaları. 

Bankada bırakılan bomba ve patlayıcılar şöyleydi: 45 bomba, 25 dinamit lokumu 1.400 
kilo dinamit. Bütün patlayıcıları bırakma sözü vermiş olmalarına rağmen, ertesi gün 
‘Gülnar’ teknesine tabanca ve yüzlerce atımlık cephanenin yanı sıra büyük bir bomba 
getirdiklerini öğrendik. M. Maksimov ve ben onlara  iki bahriye komutanlığı  filikası 
içinde  yata  çıkana  kadar  eşlik  ettik,  sonra  da  ertesi  gün  düzeni  korumak  üzere 
askerlerin görevlendirilmesi konusunda ısrar etmek ve polislere, sokak sokak dolaşıp 
karşılaştıkları  bütün  Ermenileri  öldüren  eli  sopalı  başıbozukların  ve  çapulcuların 
silahlarının toplanması emri verilmesi konusunda baskı yapmak üzere saraya döndük. 
Her  iki  taleple de  ilgili olarak  resmi ağızlardan  söz verildi,  fakat yerine getirilmedi.  
Perşembe  sabahı  saat  7’de  Fransız  ve  İngiltere maslahatgüzarlarını  ziyaret ederek 
‘Gülnar’’ın yanında durup Ermenilerin softalar tarafından linç edilmesini önlemek için 
gemilerin Moda’ya gönderilmelerini istedim.  

Saat 10’da büyükelçiler bir toplantı yaparak M. Maksimov tarafından verilen sözleri 
teyid ettiler ve Ermenilerin aynı gün saat 5’te Messageries [Maritimes şirketinin] S.S. 
‘Gironde’’  vapuru  ile  gönderilmesi  için  gerekli düzenlemeleri  yaptılar. Bu program 
uygulamaya geçirildi. Rasgele katliam ve yağma dün gün boyu devam etti. İş hayatı 
tümüyle durdu, bütün dükkânlar kapandı. Bankaya düzenlenen saldırı, İstanbul’daki 
çeşitli  önemli  binaların  ele  geçirilmesi  planının  bir  parçasıydı.  Galatasaray’da  ve 
Pera’da  bombalar  atıldı,  bazı  askerler  öldürüldü.  Bâbıâli’ye  yapılması  düşünülen 
saldırı gerçekleşmedi. Samatya’da, surların yanında ve Hasköy’de bombalar patlatıldı. 
Daha sonra da çeşitli yerlerde çok sayıda bomba ele geçirildi.  



167 

 

 
 

Ne kadar gözü kara bir saldırı yapılmış olduğu bankaya sokulan dinamit miktarından 
anlaşılabilir. Binayı havaya uçmaktan kurtardığımız ve banka çalışanlarının hayatını 
koruyabildiğimiz için kendimizi kutlayabiliriz. 

Banka çalışanları ve hizmetlileri arasında toplam dört kişi öldü, sekiz kişi yaralandı; 
Ermeniler  ise  dört  ölü,  altı  yaralı  verdiler  (OBA,  23999:  1‐7  adlı  belgeden  çeviren 
Eldem, 1999: 231‐234).79 

Banka  baskınını  gerçekleştiren  kişi  sayısında  farklı  bilgiler  olmasına  rağmen,  son 

yapılan  çalışmalarda 26  sayısı üzerinde uzlaşıya varılmıştır. Batı Avrupa kamuoyu olmak 

üzere tüm dünyaya yayın yapan The Times gazetesi de, 28 Ağustos 1896 tarihli The Rioting 

in Constantinople başlıklı haberinde otuz kişilik bir gruptan bahseder. Bu haberin kaynağı 

İngiliz haber ajansı Reuters’dir. Olayın  ilk günlerinde dönemin haberleşme olanakları göz 

önünde  tutulduğunda  gazete  haberinde  sayının  fazla  ya  da  az  söylenmesi  çok  büyük 

farklılıklar olmadığı sürece olağan kabul edilebilir. Çeşitli akademik çalışmalarda da otuzun 

üzerine  çıkmayan  sayı,  Fikrettin  Yavuz  tarafından  Osmanlı  arşiv  belgelerinde  yirmi  altı 

olarak bulunmuştur (BOA. HR. SYS.2802‐4, 2749/25’ten aktaran Yavuz, 2009: 77).  Edhem 

Eldem de, “26 Ağustos 1896 Banka Vakası” ve 1896 “Ermeni Olayları” isimli makalesinde, 

Banka’nın 26 kişilik bir Ermeni komandosu tarafından basıldığını söyler (Eldem, 2007: 113). 

R.  Simonyan’nin  Ermeni  Tarihi  isimli  kitabında  da  banka  baskının  26  kişi  tarafından 

gerçekleştirildiği yazılıdır (Simonyan, 2000: 219).  Baskın sonrası Marsilya’ya giden 17 kişinin 

kimler olduğu bilgisi Osmanlı Hükümeti tarafından Marsilya’daki tutukevindeki notlardan elde 

edilmiştir (Zarakolu’ndan aktaran Garo, 2009: 13‐14).   

   

                                                            
79 Osmanlı Bankası Arşivine ait bu belge Ethem Eldem tarafından kitabında çevrilmiştir. 



168 

 

 

Çizelge 3.1. Marsilya’ya giden 17 kişinin kimler olduğu bilgisi 

Adı Soyadı   Ailesi  Mesleği   Yaşı Yaşadığı 
yer  

Özel bilgiler 

Armen Garo   Etyranman  ile 
Marie’nin oğlu  

Öğretmen  23 İstanbul   Kumral  bıyık,  renkli  çehre,  oval 
surat  

Andrasyan 
Hraçya  

Stepan  ile 
Marie’nin oğlu  

Öğretmen  25 İstanbul  Esmer çehre, saçlar ve gözler siyah 

Dakesyan 
Mıgırdiç  

Dakes  ile  Anna’nın 
oğlu 

Muhafız  37 İstanbul  Kır çehre, sarkık yüz, saç ve gözler 
siyah  

Baronir Davit  Davith ile Marie’nin 
oğlu  

Tamirci   25 İstanbul   Kıvırcık siyah saçlı, gamzeli çeneli 

Vartanyan 
Setrok  

Vartanik  ile 
Marianne’nin oğlu 

İşçi   22 İstanbul   Açık  çehre,  kara  biçiminde  kıvrık 
burun,  

Haçaduryan 
Zareh 

Khaçhador  ile 
Lucie’nin oğlu 

İşçi  27 İstanbul   Kızıl sakal, çukur tip çehre (gamze) 

Hozignyan 
Hagob 

Thorose  ile  S. 
Marianne’nin oğlu 

İşçi  28 İstanbul  Mat çehre, koyu renk saç 

 

Harutunyan 
Arakel  

Haroutoun  ile 
Ksature’nin oğlu 

İşçi   25 İstanbul   Yanlardan  kelleşmiş,  kül  rengi 
gözler 

Hamulyan 
Antranik  

Sarkis  ile 
Takouhie’nin oğlu  

Dülger  18 İstanbul   Kemerli  burun,  geniş  surat,  mat 
çehre  

Daniguyan 
Minas 

Abrahame  ile 
Eglisabete’nin oğlu 

Yok  25 İstanbul   Çukur tip çene (gamze) mat çehre 

Kapridyan 
Sarkis 

Kapriel  ile 
Dirouhi’nin oğlu  

Bekçi   23 İstanbul   Esmer sakal, siyah saç 

Kiziryan 
Arakel 

Antin  ile 
Techpkoun’un oğlu  

Kahveci   28 İstanbul   Renkli çehre, kızıl saç 

Kalleciyan 
Prupene 

Manauke  ile 
Horope’nin oğlu 

Marangoz  28 İstanbul   Sağ  kolun  önünde  yıldız  yara  izi, 
esmer  

Karagavuryan 
Nerses  

Mazdirof  ile 
Antraresse’nin oğlu 

Marangoz  22 İstanbul  Çıkık alın, koyu kahverengi gözler 

Anuşyan 
Yenok 

Simon  ile  Sarah’ın 
oğlu 

Yontmacı  23 İstanbul   İri ağız, siyah saç, yarma sakal 

Gregoryan 
Sahak 

Grigor ile Soultan’ın 
oğlu  

İşçi   25 İstanbul   Çok renkli çehre, siyah saçlar 

Mıgırdiçyan 
Mehitar 

Migirditch  ile 
Armania’nın oğlu 

İşçi  26 İstanbul   Kara biçiminde çene, renkli ve koyu 
çehre  

Ermeni Halkı Tarihi kitabında M.K. Nersisyan, Osmanlı Bankası  ile  ilgili olan biteni 

şöyle yazmıştır:  

1896  yazında  İstanbul’da  yeni  bir  katliam  yaşandı.  Bunu  gerçekleştirmek  için 
aşağıdaki olayı fırsat bildiler: Ağustos’un 14’ünde Taşnaksütyun Partisine ait bir grup 
silahlı  genç,  ansızın  payitahtın merkezindeki Osmanlı  bankasını  ele  geçirdiler  ve 



169 

 

 
 

birtakım  isteklerde bulundular. Buna göre, Sultan katliamlara  son verecek, Doğu 
Ermenistan’da  reformların  gerçekleştirileceğine  herkesin  göz  önünde  söz 
verilmesini,  aksi  halde  bankayı  havaya  uçuracaklarını  ve  böylece  çok  büyük  bir 
servetin yok olacağını söylediler. Bu durum karşısında şehirde bir panik ve karışıklık 
başlar. Avrupa devletinin elçiliklerine başvurarak  işlere müdahale etmeleri  istenir. 
Sözler verilir, vaatler alınır tartışmalar yaşanır, teröristler mahkûm olur. Bankadan 
ayrılan teröristler Türkiye’den de uzaklaşır. Bu olay Abdülhamit tarafından bir fırsata 
dönüştürülür. İstanbul’da yeni katliamlar başlar. Hükümet askerleri ve çeşitli çeteler 
Ermenilerin  yaşadığı  yerlere  saldırmaya  başlarlar.  Çok  sayıda  ev  tahrip  edilip 
yağmalanır. Birkaç bin insan ölür (Nersisyan: 1972: 374‐374).  

Osmanlı Bankası Müdürü Sir Edgard Vincent’in sekreteri F. A. Barker, Marsilya’ya 

gönderilmeden  önce  Sir  Vincent’ın  yatında  kaldıkları  süre  boyunca  komitecilerin 

konuşmalarına  tanık  olmuş  ve  daha  sonra  buradaki  görüşmeleri  rapor  halinde  Fransız 

yetkililere  bildirmiştir.  Bu  rapordan  İstanbul  Osmanlı  Bankası’nın  üç  ay  önce  yabancı 

ülkelerdeki komiteciler tarafından düzenlenmiş olduğunu ve eylemi yönetecek olanların üç 

hafta öncesinde İstanbul’a geldiklerini öğreniriz. Planlarına göre, Osmanlı Bankası ile birlikte 

Bâb‐ı Âli,  Ermeni  Patrikhanesi,  İstanbul’un Bakırköy’e  kadar  olan  kısmı, Credit  Lyonnais 

Bankası, Voyvoda  Karakolu, Galatasaray  Polis  Karakolu, Aya  Tiryada  Rum  Kilisesi  saldırı 

yapılacak yerler olarak tespit edilmiştir (Gürün, 2006: 236). Barker, özellikle  iki bankanın 

işgal  nedenini  komiteciler  tarafından  şöyle  tespit  edildiğini  söyler:  İlki  bu  yabancı 

kuruluşlarda farklı milletlerin vatandaşlarının çalışıyor olmasından dolayı her devlet kendi 

vatandaşını korumak için seferber olup, Türk hükümetine baskı yapacaktır. İkincisi bankalar 

kuşatılması  ve  savunulması  en  kolay  yerlerdir.  Üçüncü  olarak  Avrupalı  devletlerin 

çıkarlarından  başka,  dinamitlerin  patlatılıp  bankadaki  tüm  paraların  ve  varlıkların  yok 

olmasıyla  çeşitli  finans  piyasaları  da  çok  ciddi  ekonomik  güçlüklerle  karşı  karşıya 

kalabileceklerdi.  Son  olarak  da Osmanlı  banka  binası  şehrin  en  ünlü  binası  olduğundan 

dolayı  insanların  ilgisini çekecek aynı zamanda Ermeni Sorunu en alt sınıfların da önüne 

getirilecek, bu konuda en çekingen güçsüz olanlara cesaret verilmiş olacak ve Türk korkusu 

hissedenler de heyecana getirilecekti (Blue Book, 1897: 16‐17). Barker, raporunda, eylemi 

yürüten üç kişi hariç diğer gençlerin Türk  tabiiyetindeki hamallar olduğuna dikkat çeker. 

Yukarıdaki  tabloda,  saldırıya  katılan  İstanbullu  gençlerin  meslekleri  hakkında  net  bilgi 

verilmiştir.  Liderleri  olarak  gördükleri  kişiler  Van  Ermenilerindendir.  Rusça,  Fransızca, 

Türkçe ve Rumca bilen örgüt  liderleri  istedikleri  ıslahatı elde edinceye kadar mücadeleye 

devam  edeceklerini  Türklere  karşı  kin  ve  öfke  dolu  olduklarını  ve  kısa  bir  süre  sonra 



170 

 

 

İstanbul’a yeniden dönüp eylemlerinde başarıya ulaşacaklarını aktarmışlardır (Gürün, 2006: 

236‐237).   

Fikrettin Yavuz, doktora çalışmasında, Gironde gemisiyle Marsilya’ya doğru hareket 

eden  Ermeni  komitecilerin  yolculukları  sırasında Osmanlı Hükümeti,  Paris  Elçiliği  ve  de 

Marsilya  arasında  yoğun  bir  haber  alışverişi  olduğuna  dikkat  çeker.  27  Ağustos  1896 

tarihinde Marsilya’ya  ulaşan  17  komitecinin  beşli  gruplar  halinde  tutuklanarak  karaya 

çıkartıldığı hem Fransız sefiri Münir Bey hem de Marsilya Başşehbenderi tarafından Osmanlı 

hükümetine bildirilmiştir. Fransız polisi tarafından St. Piere Hapishanesi’ne götürülmüştür 

(Yavuz, 2009: 130‐132).  Armen Garo ve arkadaşları, serbest bırakılacaklarını ümit ederken, 

gece vakti geldikleri şehirde Fransız polisi tarafından arandıklarını silah, saat ve paralarına 

el konulduğunu dile getirir.  Komitecilerin yarısı Garo ile diğer yarısı da Hraç ile birlikte başka 

bir odaya konmuştur (Garo, 2009: 168).   

Osmanlı  hükümeti  Paris  Elçisi Münir  Bey  aracılığıyla,  yaşanan  olaylarda  Fransız 

hükümetinin yapmış olduğu yardım karşısında 4 Eylül 1896 tarihinde bir mektup yazarak 

Fransa Hariciye Nazırı Hanotaux’a şükranlarını bildirmiştir (Yavuz, 2009: 132).   

Armen Garo’nun anılarından Fransız polisinin onları sorgulamak istemesi karşısında 

“İstanbul’daki bir temsilcisi yalancı, buradaki temsilcisinin de Abdülhamid’in bir ajanı olan 

Fransız hükümetine artık güvenmiyoruz” diyerek sorgulanmayı reddetmiştir. Polis şefinin 

daha yumuşak bir tonda soru sormasıyla Garo, Ağustos’un 14 ile 26’sı arasında yaşananları 

anlatarak,  Türkiye’de  her  birinin  ailesi  olduğunu,  adlarının  ifşa  edilmesi  durumunda 

Osmanlı hükümetinin hepsini öldüreceğini söylemiştir (Garo, 2009: 170). Hapiste geçen 17 

gün sonunda Fransız hükümeti tarafında komiteciler serbest bırakılmıştır. Sasun ve Zeytûn 

isyanlarında da yabancı devletlerin konsolosların devreye girmesi ve Osmanlı hükümetini 

sakinleştirmesiyle olayları gerçekleştiren eylemciler hiçbir ceza almadan yurt dışına kaçmayı 

başarmışlardır.  Armen  Garo,  İsviçre’de  öğrenimi  tamamlayıp  II. Meşrutiyet  ile  birlikte 

Erzurum’dan milletvekili olup, Osmanlı parlamentosuna girmiştir. 



171 

 

 
 

3.5.2.1. Banka Baskınının Yansımaları  

  Çok  sayıda Ermeni ve Müslümanın hayatını kaybettiği olaylarda Osmanlı Bankası 

Baskını, büyük planın vitrini olarak  tasarlanmıştı. Banka baskınından önce  ilk karışıklıklar 

Samatya’da  başlamış  daha  sonra  Beyoğlu,  Fındıklı,  Galata’da  Boğazkesen,  Bahçekapısı, 

Tahtakale, Salmatomruk‐Karagümrük, Eyüp, Fener, Şehzadebaşı, Şehremini, Kasımpaşa ve 

Hasköy  semtlerinde  sıçramış  iki gün boyunca da olaylar devam etmişti. Bu olaylarla kaç 

kişinin hayatını  kaybettiği  konusunda Osmanlı  kaynakları  ve Ermeni  kaynaklarında  farklı 

veriler bulunmaktadır. Ermeni kaynaklarında banka baskını sonrası civar semtlerde gelişen 

olaylarla ilgili bilgiler çok genel geçer değerlendirilmiştir (Yavuz, 2009: 145). 

Ermeni  kaynakları  ya  da  daha  doğrusu  Ermenilerin  tarafını  tutan  çalışmalarda, 

banka baskını ile birlikte bir katliamın tetiklendiği, olayların dehşet verici düzeylere ulaştığı 

ve kontrolden çıkarak çok bilinçli, planlı, örgütlü, sistematik bir kırımın gerçekleştiğine dair 

iddialar vardır. Bu varsayımı iddia eden çalışmaların başında, Vahak Dadrian’ın The History 

of the Armenian Genocide. Ethnic Conflict  from the Balkans to Anatolia to the Caucasus 

isimli  çalışması  gelir.  Bu  görüş,  aynı  zamanda  elçilik  ve  konsolos  raporları  ve  Osmanlı 

ülkesinde yaşayan yabancıların anıları ve de İngiltere ve Fransa’daki dergi ve gazetelerdeki 

Ermeni Sorunu, Doğu Sorunu, Osmanlı Bankası Baskını şeklindeki haber ve yorumlarla da 

desteklenmiştir. Ethem Eldem, 26 Ağustos 1896 “Banka Vakası” ve 1896 “Ermeni Olayları” 

(2007) ve “Banka Vakası” ve 1896  İstanbul Katliamı (2015)  isimli  iki makalesinde, Ermeni 

kaynaklarının olaya ilişkin değerlendirmelerini ayrıntılı olarak analiz etmiştir. Bu kaynaklar, 

yaşanan olayların arka planında II. Abdülhamit’in politikasının olduğunu iddia edip, katliam 

için bir bahane yaratıldığını öne sürmüşlerdir. Yine katliam olarak tanımladıkları olaylar, sivil 

nüfus  tarafından  sokakta  rastlanan  Ermenilerin  sopalarla  başlarına  vurularak 

öldürülmeleriyle gerçekleştirilmiş, iddialara göre tek tip ve pek çok sayıda üretilmiş sopalar 

karakollar tarafından halka dağıtılmıştır. Katliamın başlaması için emir geldiği gibi bitmesi 

için de emir gelmiş halka dağıtılan sopalar toplanmış ve ikinci akşam olaylar sona ermiştir. 

Kadın ve çocuklar hariç yetişkin Ermeni delikanlıları hedef seçilmiştir. 

Batı  kaynaklarında  ölen  Ermeni  sayısına  ilişkin  bilgilerde  çok  büyük  ve  abartılı 

rakamlar mevcuttur. Örneğin, Victor Bèrard kitabında, 7 000 – 8 000 Ermeninin öldüğünü 



172 

 

 

söylerken; Rambert, rakamın bilinemeyeceğini belirtmekle beraber 6 000 – 8 000 arası bir 

sayıdan söz eder  (Eldem, 2007). British Diplomacy and  the Armenian Question  from  the 

1830‐1920  adlı  çalışmasında, Arman  Kirakossian,  katliam  olarak  nitelendirilen  olaylarda 

herhangi bir sosyal statü ya da kriter gözetmeksizin herkesin öldürüldüğü ve kurbanların 

çoğunun da işçi ve çalışan sınıf olduğunu bununlar birlikte çok önemli sayıda entelektüelin, 

tüccarın, varlıklı Ermeninin ve de 100’e yakın Ermeni kadının da öldürüldüğünü iddia eder. 

Görgü tanıklarının verdiği bilgiden hareketle Rus Askeri Ataşesi Kolonel Peşkav  ise 5 500 

‘den daha fazla Ermeninin iki gün içinde öldürüldüğünü söyler. Kirakossian, eserinde, 8 750 

sayısından  söz  edenlerin  olduğu  gibi  10  000’den  hatta  13  750  gibi  çok  fazla  abartılı 

rakamlardan bahsedenlerin olduğunu da yazar (Kirakossian, 2003: 266‐268). The Armenian 

Massacres  1894‐1896  adlı  çalışmada  yer  alan  5  Eylül  1896  tarihli  The  Sepctator  isimli 

derginin  The  Massacres  başlıklı  makalesinde,  5  000  Ermeninin  İstanbul  sokaklarında 

öldürüldüğünü iddia eder (2008: 454). 

  İngilizlerin Blue Book kitabında öldürülen kişi sayısı 5000‐6000 arasında olduğuna 

dair  bir  saptama  yapılmıştır  (1897,  No.1,  9‐10).  27  Ağustos  günü  Amerika  Birleşik 

Devletleri’nin Osmanlı  Büyükelçisi  Terell,  İstanbul’da  yaşanan Osmanlı  Banka  Baskını’nı 

Washington’da görev yapan Olney’e şöyle bildirmiştir: 

Dün  öğleden  sonra  Osmanlı  bankası,  90  kişiyi  aşkın  banka  çalışanını  rehin  alıp 
amaçlarının  öldürmek  olmadığını,  reformların  bir  an  önce  yürürlüğe  konmasını 
istediklerini söyleyen çok sayıda silahlı devrimci tarafından ele geçirildi. İstekleri üç 
gün  içinde  yerine  getirilmediği  takdirde  bankayı  ve  rehinelerin  yok  edileceğini 
açıklamışlardır. Aynı  zamanda Ermeniler  tarafından dinamitler  ve bombalar uzak 
bölgelerdeki sokaklarda patlatıldı ve 30 civarında Türk askeri öldürüldü. Dün gece 
birkaç yüz Ermeni öldürüldü ve şehirdeki tüm evler kapatıldı. Görüşmelerden sonra 
bankadaki devrimciler gemiyle yabancı bir  limana götürüldü ve  rehineler  serbest 
bırakıldı. Bu olayların Küçük Asya’da olabilecek etkilerinden korkuyorum. Amerikalı 
kadınları ziyaret etmek için bu şehirde kalıyorum  (NARA, Diplomatic Posts Turkey, 
Volume:70, No. 1078).   

Terell dört gün sonra 31 Ağustos 1896 tarihinde Viyana’dan Olney’e yazdığı telgrafta 

ölen kişi  sayısını 3 000 – 4 000 arasında  telaffuz etmiştir.  “Dünkü  telgrafım korkarım ki 

gönderilmedi, bu mesajı Viyana’dan  yolluyorum.  İstanbul’daki  katliam durduruldu  fakat 

evler hala kapalı. Son iki gündür burada iki bin ile üç bin arası Ermeni ve pek çok da Türk 



173 

 

 
 

askeri katledildi. Misyonerler güvende; pek çoğu yazlık mekânları  İsviçre’de (…) ” (NARA, 

Diplomatic Posts Turkey, Volume:70, No. 1085). 

İstanbul’daki  Alman  Büyükelçisi  Baran  de  Saurma,  1  Eylül  tarihinde  gönderdiği 

telgrafta, 8 000 günahsız Ermeni’den söz eder. Fransız Elçiliği de de benzer rakamlardan söz 

etmiştir.  (La  politique  Extrerieure’dan  ve  Langer’dan  aktaran  Yavuz,  2009:  198)  Robert 

Koleji’nin 1877‐1903 yılları arasında yöneticiliğini yapan George Washburn, Fifty Years  in 

Constantinople  isimli  çalışmasında,  olayların  yaşandığı  günlere  bizzat  tanık  olduğunu 

anlatır. Öğle  sıralarında  pek  çoğu  Rusya  kökenli  bir  grup  Ermeninin Osmanlı  Bankasına 

silahla ve dinamitle girdiğini, çalışanları rehin alıp kapıya barikatlar kurduğunu ve Ermeni 

reformlarının gerçekleşmesi  için Avrupa devletlerinin devreye girmesini  istediklerini aksi 

takdirde binayı havaya uçuracaklarını söylemişlerdir. Washburn, Türk Hükümeti’nin günler 

öncesinden bu olayları bildiğini  fakat gerekli önlemleri almadığını  iddia eder. Sonrasında 

olayların  katliama dönüştüğünü  ve 10 000’in üzerinde Ermeninin öldürüldüğünü  ve  çok 

azının Osmanlı askerine direniş gösterdiğini söyler (Washburn, 2012: 211‐213). 

Türk kaynaklarında ise, durum ihtilal olarak nitelendirilip bomba ve dinamitlerle çok 

sayıda Müslüman‐Türk’ün öldüğü belirtilmektedir. Ethem Eldem, her iki makalesinde de, II. 

Abdülhamid  döneminin  baskıcı  rejiminden  dolayı  Osmanlı  kaynaklarının  içinde  ciddi 

problemler taşıyabileceğini Batı kaynaklarını ise daha serbest olabileceği hissine kapıldığını 

söyler.  Eldem,  gerçeğin,  Türk  tarafının  anlattığı  hikâyelerden  farklı  olabileceği  kanısını 

taşıdığını  düşünmekle  beraber  batı  kaynaklı  bilgilerin  de  güvenirliliğinden  şüphe  duyar. 

Çünkü bu kaynaklarda anlatılanların pek çoğu ikinci el kaynaklara dayanmaktadır ve öznel 

değerlendirmeler  ağır  basmaktadır.  Victor  Bèrard’ın,  La  Politique  du  Sultan  isimli  eseri 

Türkler ve Abdülhamit aleyhinde kaleme alınmış bir propaganda kitabıdır. Fransız kamuoyu, 

Ermeni  toplumuna  uygulanan  her  türlü  “vahşet”  iddiasını  bu  kitap  sayesinde 

öğrenmişlerdir. Ethem Eldem, Banka Baskını  için  iki önemli kaynaktan söz eder. Osmanlı 

Bankası Arşivi ve dönemin Zaptiye Nazırı Hüseyin Nazım Paşa’nın iki ciltten oluşan Ermeni 

Olayları Tarihi  (Ermeni Fesadı ve Esbab ü Ledüniyatı). Eldem, yine de Batı kaynaklarında 

kullanılan raporların, yazışmaların Avrupalı kişilerin elinden çıkmış olduğu  için güvenirlilik 

konusunda soru işaretleri yaratmış olsa da ticari ve mali çıkarların korunması dışında genel 

anlamda  siyasi  ve  kültürel  bir  ideolojiyi  sergilemediğinden  bu  belgeleri  daha  güvenilir 



174 

 

 

bulduğunu  vurgular.  Hüseyin  Nazım  Paşa’nın  bulunduğu  konum  itibariyle  tarafsızlığını 

koruması Eldem için pek mümkün görünmemektedir (Eldem, 2007; 2005).  

Banka baskını ile beraber İstanbul’un diğer semtlerinde yaşanan olaylarla ilişkin bilgi 

azlığı,  Osmanlı  arşiv  belgeleri  üzerinde  çalışan  Fikrettin  Yavuz’un  doktora  çalışmasında 

giderilmeye  çalışılmıştır.  Yavuz’un  çalışmasının  3.  bölümü  “Banka  Baskını  Sonrası 

İstanbul’da Meydana Gelen Olaylar  ve  Sonuçları”  başlığını  taşır. Osmanlı Arşivleri  Yıldız 

Perakende Komisyonlar Maruzatı (Y. PRK. KOM.) bölümüne ait Osmanlı Banka Baskını ve 

sonrasında  İstanbul’da yaşananlarla  ilgili resmi belgelerin tutulduğu dosyalardan oldukça 

ayrıntılı bilgilere  kavuşulmuştur. Olayların araştırılması  için Abdülhamit’in  verdiği emirle 

önce dokuz daha sonra da bu ekipten dört farklı grup oluşturularak incelemeler yapılmıştır. 

Bu kişiler, olaylara tanık olan kişilerle, jandarma, polis ve belediyeden kişilerle görüşüp 27 

Ekim  1896  tarihinde  raporlarını  tamamlamışlardır.  Yavuz,  askeri  komisyonun  hazırlamış 

olduğu bu raporda olayların, ölen kişi, asker ve jandarma sayısına ilişkin ayrıntılı bilgilerin 

verildiğinin altını çizer ve gelişmeleri tek tek anlatır. Beyoğlu’nda meydana gelen olaylar, 

Galata  ve  banka  çevresinde  meydana  gelen  olaylar,  komitecilerin  Galata’da  yeniden 

kargaşa  çıkarma  girişimleri,  Fındıklı,  Boğazkesen,  Samatya,  Bahçekapısı,  Salmatomruk, 

Karagümrük, Eyüp, Fener, Şehzadebaşı, Şehremi, Kasımpaşa, Hasköy’de çok ciddi olaylar 

yaşanmıştır. Osmanlı hükümeti yine belgelere dayanarak bu konuda Ermeni kaynaklarında 

ya da büyükelçilerin raporlarındakinin aksine titizlikle bu olayı çözmeye çalışmıştır (Yavuz, 

2009: 145‐182). Yıldız Sarayı’ndan Seraskerlik, Merkez Komutanlığı ve Zaptiye Nezareti’ne 

telgraflar gönderilerek askeri ve  jandarma kolları oluşturularak, bu kolların dolaştırılması 

için son derece dikkatli davranılması gereğinin altı çizilmiştir (Y. PRK.BŞK. 47‐34’den aktaran 

Fikrettin Yavuz, 2009: 182). Askeri kolların görevleri güvenlik ve asayişin sağlanması  için 

zabıta kuvvetlerine yardımdan ibaret olduğu anlaşılan kolların görevleri şöyle belirtilmiştir: 

1.  Halkın  birbirine  silah  ya  da  sopayla  saldırılmasının  derhal  durdurulması,  saldıranın 

yakalanıp,  jurnaliyle birlikte  zabıtaya  gönderilmesi. 2. Hangi  sınıftan olursa olsun halkın 

toplu bir biçimde sokaklarda gezmesine  izin verilmemesi,  toplanan halkın dağıtılması. 3. 

Ahaliden kimsenin kol  işlerine karıştırılmaması. 4. Han, hamam gibi yerlerde toplu halde 

bulunan  Ermenilerin  hepsinin  ihtilalci  olamayacağından,  bu  kişilerin  yakınlarında  veya 

yanlarında silah, bomba, dinamit gibi patlayıcı maddelerin bulunup bulunmadığına dikkat 

etmek,  kamusal  alanlarda  sorun  geçinceye  kadar bulundukları  yerlerde  kalmalarına  izin 



175 

 

 
 

verilmişi. 5. Yağmacılığın önlenmesi, ön ayak olanların jurnalleriyle gönderilmesi. Ellerinde 

ele  geçirilmiş  bir  eşya  varsa  bunu  kimden  ve  nereden  alındığının  bilgisinin  polise 

bildirilmesi.6.Hangi  sınıftan  olursa  olsun  kimsenin  silah  taşımasına  izin  verilmemesi.  7. 

Hiçbir mekâna  zorla  girilmemesi.  8.  Devriye  kollarının  birbiriyle  sürekli  iletişim  halinde 

olması. 9. Yabancı tabiiyetinde olanların can, mal ve namuslarının korunması. Bir yabancının 

evinde  arama  yapılacaksa  elçilik,  konsolosluk  ya  da  tercümanlar  aracılığıyla  aramaların 

gerçekleştirilmesi.  10. Bu  kurallara  aykırı davrananların,  en  küçük  ihmalde bulunanların 

şiddetle cezalandırılacak olması (Hüseyin Nazım Paşa, 1998: 342‐343). 

27 Ağustos 1896  tarihinde Dışişleri Bakanlığı  (Hariciye Nezareti) yabancı ülkelerde 

bulunan elçiliklerine yaptığı bir genelge etrafında olayı şöyle bildirmektedir:  

Ermeni  anarşistleri  tarafından  İstanbul’dan  çıkarılan  karışıklıklara  dair  dünkü 
genelgeye ek olarak  şurasını bildiririm ki:  İstanbul Ermeni Fesat komitesi bir hayal 
maksadını çabucak elde etmek için bir takım kargaşalık ve cinayet programını geniş 
bir şekilde tertiplemiştir.  

Bu maksatla birçok fesatçı takım takım ayrılarak  İstanbul’un değişik yerlerinde aynı 
zamanda  başlattıkları  bir  saldırı  ile  tabanca  ve  kamalardan  başka  dinamitle  ve 
demirden yapılmış birçok bomba kullanmışlar. Dün (26 Ağustos) öğleyin 31 kişi fasılalı 
olarak üçer, beşer Osmanlı Bankasına girmiş ve nöbetçi subayı, orada ne yaptıklarını 
ve  ne  için  geldiklerini  sorması  üzerine  hem  o  subayı  hem  de  orada  bulunan 
jandarmaları öldürerek, cesetlerini tramvay caddesi üzerine atmışlardır. Bu cinayetin 
doğurduğu telaştan yararlanarak bankanın kapılarını kapatıp sokağa ve halk üzerine 
ateş etmeye başlamışlar, birçok adam ölmüş ve o sırada araba ile oradan geçen dört 
Müslüman  kadın  atılan  bombalarla  paramparça  olmuştur.  Osmanlı  Bankası 
memurlarından  Fransız  uyruklu M. George Grableski  ile M. Mohred  P.  bir  halata 
sarılarak pencereden kaçarken Ermeniler tarafından yaralanmış ve ancak askerlerin 
kendi  vücutlarını  siper etmeleri  sayesinde  kurtulmayı başarmışlardır. Bu  şahısların 
yazılı verdikleri beyannameler (Zaptiye Nezareti) İç işleri Bakanlığında saklıdır. Ermeni 
anarşistler  ayrıca  Galata’da  Celalbey  Han’a  da  saldırmışlar,  gelen  geçeni 
yaralamışlardır.  Hasköy’de  karakola  hücum  etmişler  nöbetçiyi  öldürmüşler, 
Samatya’da Sulu Manastıra ve İngiliz okuluna giren Ermeni anarşistler polise bomba 
atmış  ve  ateş  etmişlerdir.  Böylece  ahaliden  birçok  kişi  ölmüştür.  Ermenilerin 
sığındıkları  yerde  birçok  bomba  bulunduğu  gibi,  Beyoğlu’ndaki  Balıkpazarı  Ermeni 
Kilisesi’nde bu sabah yapılan aramada dinamit ve çok sayıda bomba bulunmuştur.  

Zaptiye Nazırı bizzat sokaklarda dolaşarak ahaliyi sükûta davet etmiştir, sokaklarda 
nöbetçiler gezdirilmektedir. 

Ermenilerin büyük bir kısmı hükümete sadıktır ve dindaşlarının bu hareketinden çok 
üzülmüşlerdir. Ermeni Patrik vekili dünkü karışıklıkları çıkaranları Hazreti İsa namına 
aforoz etmiştir ve bunun gazetelerde yayınlanmasını  istemiştir. Ermeni cemaatinin 



176 

 

 

ruhani başkanının bu tutumu ve davranışı, Avrupa medeniyetinin kınadığı ve nihilizm 
adıyla  adlandırılan  bir  hıyanete  alet  olan  bu  suçluların  lanetlenmesi  için  kâfidir” 
(Selahattin, 1985).   

Avrupa devletleri, yaşanan olaylar karşısında ülkelerindeki Osmanlı Büyükelçilerine ‐

Paris’te  Salih  Münir  Paşa,  Viyana’da  Mahmut  Nedim  Paşa  ve  Berlin  Büyükelçisi‐ 

yaşananlardan  endişe  duyduklarını  sert  bir  dille  dile  getirip,  tehditkâr  bir  üslup 

kullanmışlardır. Avrupa devletlerinin  İstanbul’da bulunan büyükelçilikleri de, 27 Ağustos 

günü  Bâb‐ı  Âli’ye  ortak  bir  nota  vermişlerdir.  Notada,  Hükümet’in  olaylar  karşısındaki 

tepkisini eleştirmiştir. Türk askerinin olaya geç müdahale ettiği, tecavüzcülere karşı kayıtsız 

kaldığı hatta polislerin olayları men edecek yere olaylara katıldığı iddialarına karşı Bâb‐ı Âli, 

notaya cevap niteliğinde olan biteni 28 Ağustos’ta açıklar: 

(…)  Ermeni  fesatçıların  kötü düşünceleri polis  tarafından önceden öğrenildiğinden 
şehrin  asayişini muhafazaya memur  edilen  asker  ve  polis  bir  kat  daha  arttırılarak 
güvenliğin sağlanması temin edilmiştir. Fesatçılar bomba ve tabanca atarak Osmanlı 
Bankası civarında çıkarttıkları karışıklıklar önce orada ihtiyaten bulundurulan askerler 
ve  polisi  hedef  almış  olmaları  genel  asayişin  muhafazası  için  tedbir  alınmadığı 
hakkındaki beyanatı ortadan kaldırır. Geçen yıldaki olaylardan beri hükümet, İstanbul, 
Beyoğlu ve Galata civarında hazır duran piyade ve süvari kolları gezdirerek huzur ve 
asayişi temin hususunda alınan tedbirler herkesin gözü önündedir ve bilinmektedir. 
Osmanlı Bankasına  saldıran  fesatçılar, Beyoğlu ve Galata’nın muhtelif yerlerine  ve 
Samatya tarafına gelen Ermeniler yaraladıkları takriben otuz kadar kişi Gümüşsuyu 
Hastanesi ile diğer askeri hastanelere taşınmıştır. Bu hususta Osmanlı memurlarınca 
hazırlanan  bir  defter  bilgileri  için  Sefaretlere  gönderilecektir.  İşte  Ermenilerin  bu 
gaddar hareketleri Müslüman halka son vermek için hükümetçe derhal gerekli önlem 
alınarak askeri komutanlara ve polis memurlarına talimat verilmiş ve şuraya buraya 
sığınan  fesatçılar  itaate davet edilerek bunu dinlemedikleri ve  silaha davrandıkları 
takdirde her yerde olduğu gibi haklarında misilleme yapmak  isteyen ahali  ile hangi 
sınıftan  hangi  din  ve mezhepten  olursa  olsun  hiç  kimsenin  hükümete  ait  göreve 
müdahale ettirilmemesi ve buna muhalif harekette bulunanların hemen  tevkifi ve 
adliyeye teslim olunması talimatı dahi verilmiştir. Evlere sığınan ahali üzerine bomba 
kurşun  yağdırmaktan  geri  kalmayan  anarşistleri  çıkarttıkları  kargaşalığı  bir  an  öce 
ortadan  kaldırmak  üzere  askeri  harekatın  çabuklaştırılması  için Genel  Kurmaydan 
Mareşal Şakir Paşa memur kılınmış ve İçişleri Bakanı da alınan önlemleri yerinde tetkik 
etmek üzere görevlendirilmiştir.  

Notada polis memurları ile askerlerin, Ermeni aramak bahanesiyle zorla yabancıların 
ev  ve mağazalarına  girildiği  hakkındaki  fıkrasına  gelince  böyle  bir  karışıklık  hangi 
ülkede çıkmış olsa, suçluları yakalamak  için takip tabiidir. Zaten bu sırada asker ve 
polisin ev ve mağazalara girmesi, Ermeni aramak  için değil, yukarıda belirtildiği gibi 
içlerinde bomba ve tabanca atan fesatçıları yakalamak için olduğu muhakkaktır. Hatta 
bugün  selamlık gösterisinden dönen askerler üzerine Galatasaray önünde bir evin 



177 

 

 
 

damından  bomba  atılıp  patlamasına  rağmen  kimse  ölmemiştir.  Bu  evin  üçüncü 
katında  saklanan  iki  Ermeni  yakalanıp  adliyeye  teslim  edilmiştir.  Bundan  başka 
Samatya Kız Okulu  içinde yapılan aramada okul öğretmeni Agavni’nin dolabında 36 
tane bomba ile 7 adet kapsül ve 4 kutu tabanca kurşunu ve bir paket dinamit kapsülü 
bulunmuştur.  Mamafih  hükümetçe  alınan  tedbirler  sayesinde  her  tarafta 
kargaşalıkların  önü  alınıp,  Ermeni  fesatçıların  bir  daha  böyle  zararlar  vermelerine 
imkan bırakmamak üzere  ilerisi  için çalışılmaktadır. Bu olaylar sırasında ele geçirilip 
tevkif edilen Müslüman ve Ermeni şahısların bir an önce sorguları yapılarak bunlardan 
suçlu görülenlerin mahkemeye verilmesi ve suçsuz oldukları ortaya çıkanların serbest 
bırakılmasını  kararlaştırmak üzere Müslüman  ve Hristiyanlardan  teşekkül eden bir 
olağan üstü mahkeme kurularak ceza mahkemesine gönderilmiş ve muhakemenin 
süratle cereyanı hususu Padişah tarafından Harbiye Nazırına tebliğ edilmiştir.  

Bâb‐ı  Âli  yukarıdaki  hususları  Büyük  Devletlerin  Elçilerine  bildirmekle  beraber, 
hükümetimizin iyi niyetine ve kanunların hükümlerine uymak arzusuna bir delil olmak 
üzere addedeceğini ümit eder ve hakiki sebebi bir silah sesi üzerine toplanan halkı 
görüp telaşa düşen ve büyük tahriklere meyli olan kişilerin çıkardıkları rivayetlerde 
aranılmak lazım geleceğini beyan eder  (Selahattin, 1985).   

Osmanlı Hükümeti’ne yapılan baskı ve politik oyunlar mabeyin başkâtibi Tahsin Paşa 

tarafından  da  kaleme  alınmıştır. Ona  göre  İstanbul’daki  Ermeni  olaylarının  en  önemlisi 

Osmanlı  Bankası  işgal  girişimidir.  Avrupa’nın  ortak  bir  elçiliği  gibi  olan  banka  Düyun‐u 

Umumiye ile birlikte Osmanlı ülkesinin en prestijli kurumlarıydı. Bankaya yönelik her türlü 

saldırının bedeli Osmanlı hükümetine ödetilirdi. Sarayda sorunun nasıl çözüleceği üzerine 

konuşulurken Rus Elçisi Maximov’un, hiçbir şeyden haberi yokmuş gibi Saray’a gelişi Tahsin 

Paşa’da, Rus Hükümeti’nin bu işte parmağı olduğu düşüncesini doğurmuştu. Tahsin Paşa’ya 

göre de olaylar da Rus Elçisi’nin devreye girmesiyle çözülmüştü. Bununla birlikte Ermeniler 

amaçlarına ulaşmak için dışardan elde ettikleri silahlarla bankayı işgal etmişlerken; Avrupalı 

ve  Amerikalı  tebaanın  uğradığı  zararlardan  Osmanlı  hükümeti  sorumlu  tutulmuş  ve 

tazminat istemişlerdi. Başlangıçta Osmanlı Hükümeti bu istekleri geri çevirse de elçiliklerin 

özellikle  Fransa  ve  Amerika’nın  baskıcı  tavrı  yüzünden  olayların  da  büyümemesi  için 

bedelleri ödemeyi kabul etti (Hocaoğlu, 1976: 360‐361). 

Osmanlı  arşivindeki  belgeler,  Avrupa  devletlerinin  bu  talepleri  hakkında  bilgi 

vermektedir.  Avrupa  devletleri  İstanbul’daki  olaylardan  dolayı  maddi  zarara  uğramış 

vatandaşlarına tazminat ödenmesi  için Osmanlı hükümetine taleplerini  iletir.  İngiltere de 

tazminat  isteyen ülkelerden biridir.  İngiliz Büyükelçisi, 26 Nisan 1897  tarihinde Dış  İşleri 

Bakanlığına göndermiş olduğu telgrafta, 28 kişi ve kuruluş için talep ettiği zararı toplamda 



178 

 

 

17 186 £ olarak açıklar. Bu taleplerden bazıları şöyledir: W. A. Hunter 3 111 £, Macnamara 

Abel &Alleon Şirketi 3069 £, William Dawson 1098 £, A. Sofiano 2000 £, Lambros 2543 £, 

Constantinople Land Building  Şirketi 114 £, Constantinople Mutual Benefit and Building 

Society 60 £, Robert Rowell 319 £, Henry Ridley ve ortakları 431 £.  İngiliz Büyükelçisi bu 

listenin  daha  da  uzatılabileceği  konusunda  da  Osmanlı  hükümetini  uyarır  (Y.PRK.KOM 

Dosya:14 Gömlek: 69). 

Fransız  Elçiliği  de,  Osmanlı  hükümetinden  vatandaşları  için  İngiliz  hükümetinin 

tazminat  taleplerine  benzer  isteklerde  bulunmuştur.  Aşağıda  24  Şubat  1897  tarihinde 

Pera’daki Fransız Elçiliği’nden Bâb‐ı Âli’ye yazılmış telgrafta Fransız hükümetinin ayrıntılı bir 

biçimde kaleme aldığı tazminat taleplerini görürüz: 

 Sayın Bakan   

Sayın Bakan 

Bu  ayın  20’sinde  gönderdiğim  mektubumda  dile  getirdiğim  isteklerin  yerine 
getirilmemiş olması benim  için  kabul edilebilir bir durum değildir. Ağustos  ayında 
İstanbul’un Müslüman halkının giriştiği katliam ve yağma karşısında polisin ve askeri 
birliklerin  suç  ortaklığını  üzüntüyle  saptadım.  Konu  bugün  herkesin  bildiği  ve 
reddetmeyeceği  kadar  açıktır.  Bâb‐ı  Âli’nin  Fransa’nın  uğradığı  zararlardan 
sorumluluğu  saptırma  çabaları  ve  ‘Ermeni  kışkırtıcıları’  yağmalardan  sorumlu 
gösterme  gayretleri  boşunadır.  Yaklaşık  3  gün  boyunca  Müslüman  çetelerin 
silahlanmasına göz yuman Bâb‐ı Âli Müslümanların yargı önüne çıkmasını reddederek 
sorumluluktan  kaçınamaz.  Yurttaşlarımızın  uğradığı  zararın  karşılanması  için 
hükümetinize  başvuruyorum.  Adaleti  sağlamak  Bâb‐ı  Âli’nin  görevidir.  Zatıâlinizin 
belirttiği gibi mahkemelerde dava açılacak kişiler zararı yaratanlar değildir. Zatıâlinizin 
mektubunun sonuçlarını reddediyorum. Yurttaşlarımın uğradığı zararın karşılanması 
için kararlılığım konusunda herhangi bir yanılgıya düşünülmesin istiyorum. 

26  Ağustos  1896’da  işleri  yürütmekle  görevli  kişi  size  bir  telgraf  göndermişti. 
İstanbul’da yaşayan Fransızların korunması için önlemler alınması gerektiğini bildiren 
bir  telgraf  yollanmıştı.  Aynı  gün  akşamı  hükümetin  yabancıların  korunması  için 
elinizden gelen her şeyin yapılacağı yanıtını almıştık. Konsolosluğun yaptığı araştırma 
sonucu uğranılan zarar belirlendi. Güvenliği sağlamak sizin görevinizdi. Fakat katliam 
ve  yağmaların  yayılıp  uzaması  konusunda  güvenlik  kuvvetleri  ilgisiz  kaldı  ve  suç 
ortaklığı  yaptı.  Hâlbuki  bir  tek  sözcük  silahlı  çetelerin  yaptıklarını  durdurmak  için 
yeterliydi. 

 

Telgrafta  Fransız  vatandaşlarının  taleplerinin  dağılımı  ve  kayıpları  ile  ilgili  sıkı  bir  rapor 

tutulmuştu. Raporlardan ve taleplerden örneklere baktığımızda; 



179 

 

 
 

 Mösyö Macri, Voyvoda caddesinde yaşamaktadır. Olaylar sırasında bir askerin açmış 

olduğu ateşle yaralanmıştır. Kira kaybı, ticari işlerine verilen zarar ve yaralanma ile 

beraber toplamda 40 000 franklık bir tazminat talep eder. 

 Mösyö  Julien Primont, Galata’da Küçük Millet Hanı’nda bir  tüccardır. Para olarak 

12765 frankı çalınmıştır. Mücevher ve gümüş takımları için 6 700 frank, senetleri için 

10 500 frank, çalınan ipek malları için 9 300 frank, kullanılamaz hale getirilmiş masası 

için 1 500 frank, işlerin durmasının yarattığı kayıp içinse 75 000 frank ile toplamda 

115 765 frank talepte bulunur. 

 Mösyö Auguste ve Jean Blanchet’in 26 Ağustos 1896 tarihinde Galata’da Alexiadi 

Handaki bürosu Müslümanlar  tarafından yağmalanmıştır. Kırılan kasa boşaltılmış, 

kitaplar,  senetler  dağıtılmış,  mobilyalar  kırılmıştır.  Para  ve  senet  8658  lira,  3. 

şahıslara ait 1548 lira, ticaretin durması 1500 lira ve toplamda 11. 706 lira. 

 Mösyö Vartan Boğosyan Pera’da yaşayan bir kuyumcudur. Galata’da bulunan saatçi 

mağazasına konmuş malların çalınması ve yağmalanması sonucunda 570 000 frank 

zarara uğramıştır (Y.PRK.KOM Dosya:14 Gömlek: 69). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   



180 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



181 

 

 
 

4. OSMANLI ERMENİ BASINI ve OSMANLI BANKASI BASKINI 

4.1. Osmanlı Bankası Baskını Arifesinde Osmanlı Ermeni Basını 

26 Ağustos 1896  tarihinde Ermeni komiteleri  tarafından gerçekleştirilen Osmanlı 

Bankası  baskını  sırasında  istibdat  koşullarının  yaşandığı Osmanlı  topraklarında, Osmanlı 

basınının bir parçası olan Ermeni basını önemli bir gelişim ve değişim evresindeydi. Özel 

olarak banka baskını olayının dönemin Ermeni basınında nasıl ele alındığının saptamasını 

yapmadan önce 19. yüzyılın  son beş yılında, Osmanlı Ermeni  toplumundaki basım‐basın 

kültürü  ve  gazetecilik  faaliyetleri  hakkında  değerlendirme  yapılması  konunun  daha  iyi 

anlaşılması için gereklidir. 

1880’lerden  sonra  devlet  teşvikiyle  sayısı  ve  önemi  giderek  artan  Ermeni 

matbaacılığı,  yüzyılın  son 15  yılında basımcılık  sektörünün doğup  gelişmesinde öncü  rol 

oynamıştı  (Birinci,  2014).  Kitapçılarla  birlikte  onların  hazırlamış  olduğu  kataloglar  da 

yayıncılık piyasasında ilgi ile karşılanmıştı. Ermeni Arakel Tozlıyan, Türkçe kitap katalogları 

hazırlayarak, bu piyasada “Kitapçı Arakel” olarak adını duyurmuştu. 1884 yılında hazırlamış 

olduğu ilk kataloğu başarılı olduğundan pek çok yazar, tarihçi, seyyah kendisini tarihe not 

düşmüştü.  Arakel’i  örnek  alan  İstanbul’daki  diğer matbaacılar  da  kısa  zamanda  kendi 

kataloglarını  hazırladılar.  Basımevleri,  aynı  zamanda  kitapçılar  gibiydi,  kalem  erbabının 

buluşma  mekânlarıydı  (Strauss,  2014:  22‐23).  Yüzyılın  sonuna  doğru  gerekli  kadroyu 

oluşturup, devletten  izin almayı başarabilen pek  çok matbaa, kendi gazetelerini günlük, 

haftalık  ya  da  haftada  iki  kez  yayımlamaya  başlamışlardı.  Ağırlıklı  olarak  Bâb‐ı  Âli 

Hükümeti’nin  yaptığı  işleri  anlatan  haberlerin  ön  planda  olduğu  gazetelerde,  “Azgayin” 

başlığı  sütunlarıyla  Osmanlı  Ermeni  toplumuna  ait  haberler  paylaşılıyor,  dış  dünya 

siyasetine  yer  veriliyor,  haber‐yorum  dediğimiz  türe  çok  da  fazla  yer  ayrılmıyordu. Hiç 

kuşkusuz  istibdat  koşullarının  yaratmış  olduğu  huzursuzluk,  basın‐yayın  piyasasını, 

gazetecilik faaliyetlerini de çok derinden etkilemişti. 

Kevorkyan  ve  Pabuçyan,  Ermeni  milletinin  siyasi  hiyerarşisindeki  değişmez 

mevkilerin sarsılması ve cemaat işlerinde demokrasi ve şeffaflığın sağlanması konularında, 

Ermeni  basınının  çok  önemli  katkısı  olduğunu  belirtirler.  19.  yüzyılın  başında  Osmanlı 



182 

 

 

İmparatorluğu’nda  dağınık  halde  yaşayan  Ermenilerin  kullandığı  dil  yöreden  yöreye 

değişiklik  göstermekteydi.  Doğu’da  Yüksek  Plato’da  Ermenice’nin  farklı  ağız  ve  şiveler 

kullanılırken;  şehirlerde,  iki dillilik hâkimdi:  Türkçe‐  Ermenice  kent merkezlerinde,  kırsal 

bölgelerde  Ermenice‐Kürtçe  kullanılırdı. Osmanlı  topraklarının  batısında  ise,  durum  çok 

daha farklıydı, egemen iletişim dili Türkçe’ydi, Ankara, Konya ve Kastamonu, Kayseri gibi iç 

bölgelerdeki Ermeniler Türkçe konuşup Ermenice harfle Türkçe yazıyorlardı.  İzmir,  İzmit, 

Adapazarı, Bursa gibi Ermeni nüfusunun yoğun olarak bulunduğu yerlerde ise Ermenice’nin 

kullanıldığı  ama  Türkçenin  ağırlığını  koruduğu  iki  dillik  söz  konusuydu  (Kevorkyan  ve 

Paboudjyan, 2012: 85). 

19. yüzyılın ikinci yarısının Ermeni toplumu için ciddi bir kırılma yüzyılı olduğundan 

söz  etmiştik.  Bu  yüzyılı,  Ermeniler,  kendi  toplumları  için  “kültürel  rönesans”,  “kültürel 

aydınlanma” dönemi olarak kabul ederler. Kültürel aydınlanmanın ilk durağı da Ermenice 

olmuştur. Klasik Ermenice olarak bilinen “Grabar”, 19. yüzyılda yerini “Aşharabar” (Dünya 

Dili) diline bırakmıştır. Batı Ermenice’nin yeterince gelişmiş olmaması ve Grabar dönemine 

fazla bağımlı kalınması nedeniyle pek çok çalışma, Batı Ermeni toplumunun aşina olduğu 

Ermeni  harfli  Türkçe  basılmıştır.  Dil  bilim  açısından  bakıldığında;  Eremya  Çelebi 

Kömürcüyan, Rusya Ermenilerinden farklı olarak Osmanlı Ermenilerinin –Anadolu, Kırım ve 

Güney Rusya’daki Ermenilerin‐ Türkler ile çok yoğun bir iletişim haline girdiklerini, gündelik 

yaşamlarına  Türkçe’den  çok  sayıda  kelime  aldıklarını  ve  zamanla  Ermenice’nin  yerini 

Türkçenin aldığını,  ister  istemez Ermeni harfli Türkçe gibi bir alanın Ermeni  literatüründe 

yer edindiğinin altını çizer (Eremya Çelebi Kömürcüyan’dan aktaran Sanjian ve Tietze, 1981: 

9‐11). Gazete ve dergilerin dışında basımcılık  faaliyetlerinde de  iyi olan Ermeniler, artan 

okullaşma oranının etkisiyle  ihtiyaç duydukları okul kitaplarını,  romanlarını, hikâyelerini, 

tiyatro oyunlarını Ermeni alfabesine sadık kalarak Türkçe yayımlamışlardır. Örneğin Hovsep 

Vartanyan’ın  (üst  düzey  bürokrat,  gazeteci,  yazar)  namı  diğer  Vartan  Paşa’nın,  Akabi 

Hikâyesi,  1851  yılında  Ermeni  harfli  Türkçe  olarak  kaleme  alınmıştır.  Günümüzde  bu 

romanın Osmanlı toplumunun ilk romanı olup olmadığı üzerine tartışmalar yapılmaktadır. 

Devletin ilk resmi gazetesi olan Takvim‐i Vekâyi, 1832 yılında Ermenice dilinde yayımlanır 

iken; Tanzimat Fermanı’ndan sonra 1840 yılında Ermeni cemaatine yönelik olarak sadece 

Ermeni harfli  Türkçe olarak  yayımlanmaya başlanması da oldukça  ilginç  ve  araştırılması 

gereken bir durumdur. 



183 

 

 
 

1840‐1860 arasında Osmanlı Ermeni basınının ve yayıncılığının temellerinin atıldığı 

dönemde,  eğitim  alanında  değişiklikler  standart  bir  dil  yaratılması  konusunda  Osmanlı 

Ermeni toplumu için bir zorunluluk olmuştur. (Kevorkian ve Pabuçyan, 2012: 85). Modern 

Ermenice’nin yerleşmesi için yüzyılın ikinci yarısından itibaren okullarda, basında ve basım 

alanında ciddi çabalar sarf edilmiş olsa da yüzyılın sonuna kadar günlük yaşam pratiklerinde 

Ermeni harfli Türkçe kitaplar, gazete ve dergiler önemini ve ağırlığını korumuştur. Hasmik 

A.  Stepanyan,  Ermeni  harfli  Türkçe  basını,  Batı  Ermeni  toplumunun  içinde  bulunduğu 

ortamı  incelemek ve anlamak açısından olmazsa olmaz kaynaklar olarak görür. Osmanlı 

İmparatorluğu’nun sosyal ekonomik durumu, imparatorluğa bağlı halkların kültürü, ulusal 

kurtuluş hareketleri hakkındaki en güvenilir araçlar gazete ve dergilerdir. Dönemin sosyo‐ 

politik  ilkeleri,  eğilimleri,  yaklaşımları,  farklı  Ermeni  cemaatler  tarafından  /Gregoryan, 

Katolik,  Protestan/  ortak  bir  dilde  Ermeni  harfli  Türkçe  olarak  yayımlanması  nedeniyle 

değerli  kaynaklardır.  Ermeni  harfli  Türkçe  basının  birçok  organı  Osmanlı’nın  çeşitli 

bölgelerindeki muhabirleri aracılığıyla önemli ve  ilginç haberleri, bilgileri kendi okurlarına 

aktarmışlardır. Stepanyan’a göre; Avrupa ve özellikle de Fransız basını örneğinde olduğu 

gibi Ermeni harfli Türkçe basın organları da ülkenin iç ve dış politikasına, ulusal sorunlarına 

ilişkin çok çeşitli makalelere sayfalarında yer vermişlerdir. Bu makaleler, okuyuculara, dinî, 

ticari, ilmi, kitap tanıtımı, tiyatro ve diğer başlıklar altında sunulmuştur (Stepanyan, 2005: 

22). Metin And, Tanzimat ve İstibdat Döneminde Türk Tiyatrosu 1839‐1908 adlı kitabında 

tiyatro ile birlikte pek çok Batılılaşma girişimlerinin gelişmesinde basının özellikle de Ermeni 

basınının çok önemli katkısı olduğunu söyler. Cerîde‐i Havadis’in eki olan Ruzname‐i Cerîde‐ 

i Havadis, tiyatro duyurularına, haberlerine eleştirilerine ve özellikle de Avrupa’daki tiyatro 

yaşamı üzerine verdiği bilgilerle halkı  tiyatro konusunda aydınlatan en önemli kaynaktır. 

Yabancı  dilde  çıkan  gazeteler  ile  birlikte  Rumların,  Yahudilerin  ve  Ermenilerin  çıkarmış 

olduğu  yayınlarda  da  tiyatroya  çok  önemli  yer  ayrılmıştı.  Ermeni  harfleriyle  Türkçe 

yayımlanan  Ermeni  süreli  yayınları  ‐Ahâbîr‐i  Konstantinniyye,  Ararad,  Cerîde‐i  Şarkiye, 

Cihan,  Manzûme‐i  Efkâr,  Tercümân‐ı  Efkâr‐  ve  Ermenice  yayımlanan  Meğu,  Tadron, 

Mamul’da zaman zaman Ermeni harfli Türkçe tiyatro yazıları yayımlıyordu. Metin And, Türk 

okuyucusunun da Ermeni harflerini öğrenip, bu tez çalışmasında incelenen dört gazeteden 

biri olan Manzûme‐i Efkâr’ı  takip ettiğine dikkat çeker  (And, 1972: 35‐36). Ermeni harfli 

Türkçe  basının  merkezi,  İstanbul’dur.  Bu  gazetelerin  İstanbul’da  diğer  şehirlerde  ve 



184 

 

 

kazalarda  hatta  yabancı  ülkelerde  sürekli  abonmanları  vardır.  Stepanyan,  Ermeni  harfli 

Türkçe  yayınların  ülkede  büyük  nüfuz  sahibi  olduğuna  dikkat  çekmiştir. Öyle  ki  sadece 

Ermeniler değil, yabancılar ve hatta Türkler bile bu yayınlara  ilgi göstermiştir. Stepanyan, 

bu yayın organlarıyla yabancı ve Türklerin işbirliği içine girdiğini söylese de bu duruma dair 

bir açıklama yapmamıştır. Bu alana dair bilinenler oldukça azdır (Stepanyan, 2005: 22). 

Kevorkyan  ve  Pabuçyan,  Ermenice  harfli  Türkçenin  yanında  Ermenice’nin  de 

modern anlamda basın ve okullaşma oranıyla birlikte Osmanlı Ermenileri için millet olarak 

kenetlenmenin en önemli aracı haline gelmiş olduğunu söylerler. Bu dönüşümün hemen 

gerçekleşmediğini, Küçük Asya Lehçesi’ne yakın olan  İstanbul Lehçesi’nin  imparatorlukta 

yaşayan  tüm  Ermeniler  için  kullanılacak  standart  bir  dil  statüsünü  kazanmasının  zaman 

aldığını  ve  gazetecilik  faaliyetlerinin  bu  sürecin  ilerlemesinde  hayati  rol  oynadığını 

vurgularlar.  Bu  iki  yazara  göre;  Ermeni  toplumunun  tüm  katmanlarına  ulaşan  tek  araç 

gazetelerdir ve eğitimle birlikte Türkçe konuşan veliler de, çocuklarına okullar sayesinde 

Ermenice öğretmişlerdir (Kevorkyan ve Pabuçyan, 2012: 85). Mattossyan ve Villa, Osmanlı 

otoritesi  altında  yaşayan  Hristiyan  Ermenilerin  ayrımcılığa  ve  katıksız  zulme  katlanmak 

zorunda  kaldıklarını  iddia ederek durumu müsait olan bazı Ermenilerin  tüccar, esnaf  ve 

sarraf olduklarını  söylerler. Bu  yüzdendir  ki Anadolu Ermenileri  arasında da 19.  yüzyılın 

ikinci  yarısına gelindiğinde, Adana, Kayseri, Antep, Tokat bölgelerinde Türkçe  konuşulur 

olmuştur.  Fakat Hristiyan misyonerler  tarafından  çok  sayıda  Ermeni Okulu  kurulmasıyla 

atalarının dilini yeniden öğrenmişlerdir. Mattosian ve Villa, dışarıyla bağlantısı zayıf olan 

Haçin  (Saimbeyli‐Adana)  ve  Kesap  (Suriye)  gibi  köylerde  hem  Ermenice  hem  de 

Ermenice’nin  dilbilimsel  açıdan  direnen  ağız  ve  şiveleri  konuştuklarını  belirtirler 

(Mattossian  ve  Villa,  2006:  19).  Osmanlı  Ermenileri’nin  özellikle  de  Batı  bölgesinde 

yaşayanların Türkofon olmasının nedenini zulümle ve ayrımcılıkla açıklamanın abartılı ve 

yanlı tepkiler olduğu su götürmez bir gerçektir. Ticaretle uğraşan Ermeni cemaati işlerinin 

yürütebilmek için Osmanlı ülkesindeki hâkim dil olan Türkçe’yi benimseyip kullanmıştır. 

Bu dönüşümde, halk dilinden çıkan yazı dilinin edebiyat dili statüsüne ulaşıp basılı 

üretimin  tümüne nüfuz ettiği söylenir. Yazı dili  ile konuşma dili arasındaki  fark kaybolup 

standart Ermenice’nin yerleşip kurumlaşmaya başladığı dönem olarak kabul edilir. Bununla 

birlikte Osmanlı Ermenileri’nin özellikle  İstanbul ve tez konumuz kapsamında, Varna’daki 



185 

 

 
 

Ermenilerin  hala  Ermeni  harfli  Türkçe  yazımına  önem  ve  ağırlık  verdiğini  görürüz.  Bu 

çalışmaların  neler  olduğunun  tespitinin  tek  tek  yapılıp,  yayın  politikalarının  saptanıp 

Osmanlı basın  tarihi  ve özel olarak  Ermeni basın  tarihi  içindeki  yerini belirlemek büyük 

resmin ortaya çıkmasına yardımcı olacaktır. 

Misyoner Krikor Basmacıyan 1890 yılında yayınladığı Social and Religious Life in the 

Orient adlı eserinde Osmanlı ülkesindeki Osmanlı ve Ermeni basını ile birlikte imparatorluğa 

özgü  gazetecilik  faaliyetleriyle  ilgili  ilginç  gözlemlerde  ve  tespitlerde  bulunmuştur. 

Türkiye’de  ilk  gazetenin  ne  zaman  ortaya  çıktığını  saptamanın  güç  olduğunu  belirten 

Basmacıyan,  elli  yıl  önce  ilk  gazetenin  Ermeniler  tarafından  İstanbul’da  çıkartıldığının 

söylenebileceğini  iddia  eder.  Ona  göre,  İstanbul  gazetelerin  kaynağıdır.  İmparatorluk 

sınırları boyunca yayımlanan gazetelerden çok daha fazlası İstanbul’da yayımlanmıştır. Her 

ulus kendi gazetesine sahiptir.  İstanbul’da,  İngilizce, Fransızca, Rumca, Rumca‐Ermenice, 

Ermenice,  Ermenice‐Türkçe,  Türkçe,  Bulgarca,  Arapça,  İbranice  ve  Farsça  dillerinde 

gazetecilik faaliyetleri yürütülmektedir. Gazete tirajlarının oldukça düşük olduğuna dikkat 

çeken,  5000’den  fazla  abonesi  olan  gazetenin  olmadığı  söyler.  Ona  göre,  Türkiye’de 

gazeteler ülke için çok gerekli görülmediği gibi ülke yönetiminde de tıpkı Amerika’da olduğu 

gibi  çok  önemli  bir  faktör  değildir.  Okuryazar  olan  pek  çok  insan,  gazeteleri 

önemsemedikleri  için  ev  gazetesinin  de  yaygın  olmadığını  belirtir.  Basmacıyan’ın,  73 

yaşındaki babasının okuma yazma bildiği halde bugüne kadar eline tek bir gazete almamış 

olduğundan  hareketle  Osmanlı  halkı  ve  Amerikan  halkı  arasında  benzerlikler  kurmaya 

çalışması  oldukça  ilginçtir.  Alt  tabakanın  insanlarının  gazeteye  ödeyecekleri  parayı  zor 

bulmaları, onları gazeteden soğutan çok önemli etmendir. Zenginlerinse okuma konusunda 

umarsız olduklarını ya da gazeteye para ödemeye alışkın olmadıklarından basılı kültürün 

yavaş yavaş gelişmeye başladığını söyler. Bununla birlikte Basmacıyan, gazeteyi okumak için 

arkadaşlarından ödünç alan ya da gazete okumak  için gazinoya ya da berber dükkânına 

giden pek çok  insan olduğuna da dikkat çeker  (Basmajian, 1890: 106). Paul Fesh  ise 20. 

yüzyılın başında kaleme aldığı kitabında, İstanbul’da oturan Ermenilerin sayısını yüzbinden 

fazla  olarak  açıklar.  İstanbul  Ermenileri,  tirajları  11  000’den  fazla  olmayan  beş  günlük 

gazeteyi  okurlar.  Ama  çarşıda  bir  tüccar  gazetesini  okuduktan  sonra  onu  iki  ya  da  üç 

komşuna daha verip, gazetenin daha çok okuyucuya ulaştığını hesaba katabiliriz. Toplamda 



186 

 

 

11 000 nüshaya  sahip  gazeteler,  yüzyılın başında  kaba hesapla ortalama 30 000 

kişiye ulaşmakta oduğu iddia edilebilir (Fesh, 1999: 66). 

Osmanlı  ülkesinde  gazete  dağıtımı  konusunda  bilgimiz  çokazdır.  Basmacıyan, 

gözlemlerinde 19. yüzyılın  ikinci yarısında ülke çapında gazetelerin dağıtımının çok sınırlı 

olduğunu  belirtir.  Osmanlı  topraklarında  vilayet  gazeteleri  oldukça  önemli  haber 

kaynaklarıdır.  Bu  gazetelerin  de  önemini  kavramış  olan  Basmacıyan,  vilayetlerin  yerel 

yönetimin gözetimi altında hazırlanan kendi yerel gazetelerine sahip olmakla birlikte, tek 

bir gazete bile yayımlamamış pek çok büyük şehir bulunduğunu da belirtmeden geçemez. 

Basmacıyan’ın bir başka tespiti de hiç kuşkusuz çok önemlidir. Basmacıyan’a göre, tüm yıl 

boyunca  tek bir gazete görmemiş köyler, kasabalar da bulunmaktadır  (Basmajian, 1890: 

106).  Payitahtta  ve  vilayetlerde  yayımlanan  tüm  gazetelere  damga  pulu  bastırılması 

zorunludur. Bu yayın için ekstra bir ücret anlamına gelir ama hepsi hükümetin kurallarına 

uymak  zorundadır. Gazete  ücretleri  üzerine  de  değerlendirme  yapan misyoner,  gazete 

fiyatlarını  çok  fazla  bulduğunu  belirtir.  Aynı  büyüklükteki  “Philadelphia  Times”  adlı  bir 

gazete  bir  cente  satılırken;  İstanbul’da  aynı  gazete  5  cente  satılmaktadır.  Server  İskit, 

Tanzimat  ve  İstibdat  devirlerinde  gazete  fiyatları  hakkında  şöyle  bir  değerlendirmede 

bulunur:  İlk  zamanlar  gazetenin  satışı  çok  az  olduğundan  gazete  sahipleri  de  çareler 

aramaya başlamıştır. Her sınıfın ve halkın gazete denilen araçtan faydalanabilmesi için önce 

gazete dilini sadeleştirmeye girişmişler sonra da gazete fiyatlarını ucuzlatma yolunu tercih 

etmişlerdir. Şinasi, Şemseddin Sami, Ahmet Mithat ve Suavi dilin sadeleşmesi için en fazla 

uğraş veren gazeteci ve aydınlardır. Örnek olması için Takvim‐i Vekâyi’ninseneliği 120 kuruş 

iken; Tercüman‐ı Ahval 3,5 kuruş daha sonra gazete küçülünce de 1 kuruşa inmiştir. Cerîde‐ 

i Havadis ile Tasvir‐i Efkâr 60 paraya, İbret, Devir, Bedir, İstiklal 1 kuruşa ve Basiret 20 paraya 

satılırdı. Vakit 26 Mayıs 1875  tarihinde ücretini 30 para  yaparken; 1875  yılının başında 

Sabah 10 para ederdi. Gazeteler ucuzlayıp, dilde sadeleşme heyecanıyla birlikte okuyucu 

sayısı  da  giderek  artmaya  başladı.  Bununla  birlikte  gazeteye  yatırılan  2  paralık  pul  da 

yapıştırılırdı. Bunun geliri Düyun‐u Umumi’ye verilirdi. 26 yıl boyunca yürürlükte olan pul 

uygulaması 1316 tarihinde kaldırlmıştır (İskit, 1943: 57). 

Basmacıyan,  dönemin  basınının  özgür  olmadığını,  gazetelerin  hükümetin  sıkı 

kontrolü altında olduğunu, editörlerin gazetelerin bir kopyasını önce ya da sonra hükümete  



187 

 

 
 

göndermek zorunda kaldığını ve bu yüzden de gazetelerin oldukça muhafazakâr bir dille 

yazıldığının  altını  çizer  (Basmajian,  1890:  107).  Ona  göre,  Ona  göre,  “...Basının  özgür 

olmadığı yerde kamuoyu yoktur, kamuoyunun olmadığı yerde de kamusal adalet yoktur.” 

Çoğu kez gazeteler, son anda bir ya da iki boş kolonlarla yayımlanırlardı. Avrupa’nın önde 

gelen  Times,  The  Standard,  Koelnische  Zeitung,  The  Temps,  The  Debats  isimli  yayın 

organlarının İstanbul’da muhabirleri vardı. Gazeteler genellikle siyasi ve ulusal nitelikteydi. 

Misyonerlerin  yayınları  dışında  dinî  ya  da  mezhepsel  yayınlar  bulunmuyordu.  Ermeni 

gazeteleri ve süreli yayınlarına bakıldığında da, Kalküta’da Aztarar ismi ile başlayan Ermeni 

basını,  Osmanlı  ülkesinde  de  faaliyete  geçmişti  ve  1890’lı  yıllarda  İstanbul  ve  İzmir’de 

yirmiye yakın gazete ve dergi bulunmaktaydı. Basmacıyan’a göre,  İmparatorluk sınırında 

Ermenilerden daha fazla yayın yapan başka bir ulus bulunmamaktadır (Krikor Basmajian, 

1890: 109). İstanbul’daki gazete satıcıları ve dağıtıcıları hakkında da bilgi veren Basmacıyan, 

Haliç köprüsünün iki yanında da sürekli ağlayan ve gazete satmaya çalışan müezzinleri adeta 

resmeder.  “Bunlardan  bir  tanesi  Ermenice  sattığı  gazetenin  de  ismini  vererek  bağırır: 

“Aravelk!”, “Manzume!”. Başka biri Rumca “Neologos!” Bir diğeri Türkçe “Tarik”, “Hakikat”, 

“Saadet”.  Bir  başkası  “Levant  Herald”  diye  bağırırken  Fransızca  “Phare  du  Bosphore”. 

Dünyanın hiçbir yerinde böyle bir karmaşa görülmemiştir” (Krikor Basmajian, 1890: 110). 

Kevorkyan  ve  Pabuçyan’a  göre;  19.  yüzyılın  ikinci  yarısı  ve  20.  yüzyılın  başında 

Osmanlı İmparatorluğu’nda çok sayıda Ermenice yayın çıkmıştır, fakat kamuoyunun habere 

ulaşmasını  sağlayan  yirmi  altı  günlük  gazeteyi bu  yayınlardan  ayırmak  gerekir. Garabed 

Panosyan ve Mıgırdiç Portukalyan’ın çıkarttıkları Manzûme‐i Efkâr (1866‐1917) uzun yıllar 

Ermeni  toplumuna hizmet veren, manevi güce  sahip olan bir gazeteydi. Püzant Keçyan, 

Krikor  Zohrap  ve  Hrant  Asadur’un  yönettiği  Masis  (1852‐1908)80adlı  yayına;  dönemin 

Ermeni  entellektüelleri  ‐Krikor  Odyan,  Arpiar  Arpiaryan,  Dikran  Gamsaragan,  Arşag 

Çobanyan,  Harutyun Mımıryan  gibi  isimler‐  yazılarıyla  katkıda  bulunmuşlardı.  Hayrenik 

(1870‐1896) isimli gazete, İstanbul’un önde gelen kalemleri sayesinde ‐Arpiar Arpiaryan ve 

M. Kapamaciyan‐ Batı Ermenicesinin gelişmesine katkıda bulunmuştu. Aravelk gazetesi de, 

içeriği ve habercilik anlayışıyla Osmanlı Ermeni basın  tarihinde ayrıcalıklı bir yere sahipti 

(Kevorkian ve Paboudjian 2012: 86).  Hayrenik gazetesi, Osmanlı Bankası Baskını’ndan önce, 

                                                            
80 Bu gazete bir dönem kapanmış sonra farklı kişilerin yönetimi altında yeniden yayın hayatına başlamıştır.  



188 

 

 

Aravelk gazetesi de banka baskınından hemen sonra kapanmıştır. 1896 yılının Ekim ayında   

Püzant  Keçyan,  Püzantion  isimli  gazeteyi  yayın  hayatına  kazandırmıştır.  Kevorkyan  ve 

Pabuçyan, Abdülhamid’in saltanatının ikinci yarısına damgasını vuran Aravelk’in, 1894‐1896 

isyanlarından  sonra   geçici bir  süre Püzantion gazetesinin gölgesinde kaldığını belirtirler 

(Kevorkian ve Paboudjian 2012: 86).   

Bu  çalışma  kapsamında  değerlendirdiğimiz  İstanbul’da  yayımlanan  Katolik 

Ermenilerin yayın organı olan Mecmûa‐i Ahbâr (1884‐1914); Cerîde‐i Şarkiye (1885‐1921); 

Manzûme‐i  Efkâr  (1866‐1917)  ve Varna’da  çıkan  İravunk  (1896‐1911), Osmanlı  Bankası 

Baskını sırasında ve sonrasındaki altı ay boyunca faaliyet gösteren dört ayrı gazetedir. Banka 

baskınından altı ay  sonra  II. Abdülhamit, banka baskınındaki  suçlu Ermenileri, padişahın 

doğum günü olarak kabul edilen velâdet‐i hümayûn (padişahın doğum günü) şerefine, 1897 

yılının Ocak ayında affetmiştir. Tüm bu gelişmeler, bu gazeteler aracılığıyla yaklaşık altı aylık 

süreçte takip edilmeye çalışılmıştır.  

4.2. Mecmûa‐i Ahbâr (1884‐1914) ve Osmanlı Bankası Baskını  

4.2.1. Mecmûa‐i Ahbâr ’ın Biçim ve İçerik Özellikleri  

Osmanlı Ermeni basınının önde gelen yayın organı Mecmûa‐i Ahbâr  (Մէճմուաի 

Ախպար / Haberler Mecmuası) gazetesi,  İstanbul’da 1884  ‐1914 yılları arasında Katolik 

Ermeni cemaatine yönelik, Ermenice ve Ermeni harfli Türkçe olarak yayımlanır.   Ermeni 

Katolik  cemaati,  17.  yüzyılda  Fransız  Cizvit  ve  Kapusen  misyonerlerinin  Osmanlı 

topraklarında  faaliyet göstermesinin ardından var olmaya başlamıştır. Katolik Ermenileri, 

19. yüzyılın  ilk yarısında 2. Mahmut tarafından ayrı bir millet olarak kabul edilmiştir. Asıl 

resmi anlamda tanınma süreci, 1878 yılındaki Berlin Konferansı  ile gerçekleşti. 1900’lerin 

başında İmparatorluk’taki Katolik Ermeni cemaatinin sayısı 100 bin kişiydi ve kilise sayıları 

da 67’ydi. Cemaat mensupları, özellikle İstanbul (10 000), Bursa (3000), Ankara (7000), Sivas 

(5000),  Erzurum  (8000), Muş  (3000), Maraş  (4000)  bölgelerinde  yaşıyorlardı.  81  Nüfus 

bakımından  sınırlı  olsa  da,  İstanbul’daki  cemaat,  çok  sayıda  amira  ailesini  bünyesinde 

                                                            
81 1906 yılına ait istatistik verilerine göre Katolik Ermeni cemaatinin sayısı, İstanbul’da 10 bin,  Ankara’da 8 
bindir. Markos N. Roussos‐Milidonis, İstanbul’daki Ermeni Katoliklerin 19. yüzyıl boyunca aşağı yukarı 20 bin 
olduğunu  ve 1900’lerin başında ise 26 bine ulaştığını söyler (Roussos‐Milidonis, 2011: 92‐96). 



189 

 

 
 

barındırması ve üyelerinin çoğunun üst düzey olması nedeniyle toplumsal örgütlenme ve 

okullaşma pratikleri bakımından ayrıcalıklı yere sahipti. Roma’nın ayrıcalığından her zaman 

yararlanan  bu  cemaat,  Osmanlı  nüfus  sayımlarında  bile  Apostolik  Ermenilerden  ayrı 

tutulmuştur (Kevorkyan ve Pabuçyan, 2012: 87).   

 Mecmûa‐i Ahbâr, 25 Haziran (Hunis) 1884 Pazartesi günü yayım hayatına başlar. 30 

yıllık yayın hayatı boyunca bu yayın organının  imtiyaz  sahibi, gazeteci ve  tercüman olan 

Hovhannes Tolayan’dır82. Yaklaşık 10 yıl, günlük periyotta yayımlanan gazete daha sonraları 

haftada  2  kez  (çarşamba  ve  cumartesi  günleri)  4  sayfa  olarak,  43×28  cm  boyutlarında 

basılmıştır.  Bu  gazete,  İstanbul’daki  Katolik  Ermeni  cemaatinin  yanı  sıra  Anadolu’daki 

Katolik Ermeni cemaati ve Doğu’daki Ermeni Katolik Katolikosluğu’nun da haber ihtiyacını 

karşılayan  önemli  bir  yayın  organıdır.  Gazete,  Osmanlı  topraklarındaki  Ermeni  Katolik 

cemaatini  ilgilendiren  haberleri,  İmparatorluk  sınırları  dışındaki  olayları  ve  gelişmeleri 

sütunlarına  taşırken,  dinî  tartışmalara  ve  Anadolu’da  yaşayan  Ermenilerin  okuyucu 

mektuplarına da sayfalarında yer verir.   

Mecmûa‐i Ahbâr ’ın hedef kitlesi, İstanbul, Ankara, Bitlis, Erzurum, Adana ve Aydın 

gibi  cemaat  nüfusunun  yoğun  olduğu  bölgelerdeki  Ermeni  okur‐yazarlar  ve  habere  ilgi 

duyan vatandaşlardır. Gazetenin okuyucusu, öncelikle Katolik Ermeniler, diğer mezheplere 

mensup Ermeni vatandaşlar ve Ermeni kültürüne  ilgi duyan entelektüellerdir. Gazetenin, 

yayın hayatına başladığı tarihteki ücreti 40 paradır. Mecmûa‐i Ahbâr’a senelik abone olmak 

isteyenlerden  200,  altı  aylık  abone  olmak  isteyenlerden  110,  üç  aylık  abone  olmak 

isteyenlerden de 60 kuruş alınır. Gazetenin, taşra için posta ücreti 45 kuruş, şehir postası 

için ücreti 87 kuruş’tur. Gazetenin basım yeri Pera’dır. Galata  ‐ Pera bölgesi,  İstanbul’da 

Katolik  Ermenilerin  yaşadığı  başlıca  semtlerdir.  Gazete,  İkinci  Meşrutiyet’in  ilanından 

                                                            
82 Hovhannes Tolayan, Ermeni Katolik cemaatine mensup bir gazetecidir. 1856 yılında İstanbul’da doğup, 1936 
yılında vefat etmiştir. İlk tahsilini İstanbul’da yaptıktan sonra Venedik’te Mıhitaristlerin manastırında eğitimini 
sürdürmüştür.  İstanbul’a  döndükten  sonra  Mekteb‐i  Tıbbiye’de  de  tahsiline  devam  etmiştir.  1877‐78 
yıllarında Bedros Mağakyan’ın tiyatro kumpanyasında kısa bir süre aktörlük yapmıştır. Garabed Panosyan’ın 
Manzûme‐i Efkâr gazetesinin yazı işlerinin müdürü olmuştur. Bu sıralarda, Ermeni Katolik Patriği ve Kardinal 
Andon  Hasunyan’a  karşı  cephe  alan  Ermeni  Katoliklerin  partisine  katılmıştır.  Patrik  Boğos  Terziyan’ın 
döneminde  Ermeni  Katolik  Patrikhanesi’nin  müdürlüğüne  atanmıştır.  Hasunist  ve  Antihasunist  Ermeni 
Katoliklerin mücadeleleri esnasında bir müddet hapsedilmişse de avukat olan Enfiyeciyan’ın etkin müdafaası 
sayesinde beraat etmiştir.  İki oğlu olmuştur: Yervant Tolayan  ile Krikor Tolayan. (Kevork Pamukciyan, 169‐
170).  



190 

 

 

yaklaşık  bir  ay  önce  28  Haziran  1908  tarihinde  “Gazetemizin  25  inci  Sene‐i  Devriyesi” 

başlığıyla 25. yılını kutlar83. Osmanlı İmparatorluğu’nda 30 yılı aşkın bir süre boyunca devam 

eden  İstibdat  döneminin  tanığı  olan  bu  yayın  organı,  kendi  ifadesiyle  “Matbuat 

Nizamnamesinin” kurallarına bağlı kaldığı için hiç kapatılmamış ve yürüttüğü yayın politikası 

ile de cemaat içerisinde kendisine birleştirici bir rol yüklemiştir:  

(…) Gazetemizin tab’ı için istihsâl (elde edilen) olunan ruhsât ve müsâade‐i seniyye 
dahi  mahzar  zât‐ı  maârif‐perver‐i  Hazret‐i  Şehriyârînin  matbuat  hakkında  ve 
teveccühâtın  (sevgisinin)  bir  numûnesi  olup,  1300  senesi  Haziran  21  tarihiyle 
Nezâret‐i Ậliye‐i ayidesinden (sevgisinden) (?) tevdî buyrulan ruhsâtnâme “hıdemât‐ 
ı  sâbıkamıza  mükâfat  olmak  üzere”,  “Mecmûa‐i  Ahbâr”  nâmıyla  ve  “Matbûât 
Nizâmnâme‐i Hümâyûn” ahkâmına tevfîk‐i hareket (uygun bir biçimde) etmek üzere 
bir  gazetenin  tab’  ve  neşrine  (basılıp  ve  yayılmasına)  müsâade  ve  ruhsât  i’tâ 
buyrulduğu iş’âr (haber verme) kılınmıştır. İşte o tarihten bu güne kadar geçen 24 
uzun seneler zarfında, hamd olunan Matbûât‐ı İrâde‐i Ậliyesinden asla tatile dûçar 
olmayacak  sûrette  mezkûr  nizâmnâme‐i  hümâyûn  ahkâm‐ı  celîline  tevfîk‐i 
hareketle, ancak bir taraftan hidmet‐i müftehire (övünülecek hizmet) mülk ve millet 
yolunda ve diğer taraftan mensûbu olduğumuz Katolik kilisesinin ve Ermeni Katolik 
G.  Patrikliğinin  ve  cemaatinin  hukuk  ve menâfi’ine  (menfaatine)  hâdim  (hizmet 
eden, yarayan) sûrette, ve kendi iktisâdımızın ve gazetemiz vüs’atının (güç, kuvvet) 
müsâid  olduğu  mertebede  intişâr‐ı  maârif  ve  havadis  dairesinde  ifâ‐yi  hidmet 
edilmiş,  sebat  olunmuş  ve  kariîn‐i  kirâmın  (cömert  okuyucuları) memnuniyetine 
çalışılmıştır (Mecmûa‐i Ahbâr, 28 Haziran 1908). 

Mecmûa‐i Ahbâr gazetesi, yayım hayatına başladığı 25 Haziran 188484 tarihindeki ilk 

sayısındaki  “İfâde‐i  Hâl”  başlıklı  yazısından  gazete  sahibi  Tolayan’ın,  daha  önce  bir  suç 

işleyip o dönem çıkardığı gazetesinin de kapatılmış olduğunu öğreniyoruz. II. Abdülhamit, 

Hovhannes  Tolayan  ve  gazetesini  affedip  tekrar  matbuat  âlemine  dönmelerine  izin 

vermiştir.  Tanıtım  yazısını  yaşadığı  olumsuz  olaylara  ayıran  Tolayan,  yazının  devamında 

padişahına duymuş olduğu sevgiyi dile getirecektir:  

(…) evet mecmûamız dahi ma'nen ve madden ölmüş ve mahvolmuş, ilgâ cezası ile 
mahkûm  kılınmış,    sâhib‐i  imtiyâzı  cinâyetle  ithâm  edilmiş  (suçlanmış),  ve  i'dâm 
cezâsına müdâvî (iyileştiren) ve belki bazı cihetle ondan beter olan nefy‐i ebed (bir 

                                                            
83 Gazetenin 28 Haziran 1908 tarihindeki fiyatlarına baktığımızda, İstanbul için seneliği 60 kuruşken, altı aylığı 
35 kuruş;  taşra  için senelik 85 kuruşken, altı aylığı 45 kuruştur. Yurtdışına da yayınlarını gönderen gazete, 
Memalik‐i Ecnebiye için de senelik 20 frank, altı aylık 10 frank talep etmektedir. (Mecmua‐i Ahbar, 28 Haziran 
1908).  
84 Zakarya Mildanoğlu, Ermenice Süreli Yayınlar adlı kitabında Mecmua‐i Ahbar’ın ilk sayısını 1 Haziran 1884 
tarihli olarak vermiştir. Oysa elimizdeki gazetenin ilk nüshasında tarih miladi 25 Haziran 1884, Alafranga Hulis 
6 1884, Alaturkiya 14 Ramazan 1401’dir.   



191 

 

 
 

daha  dönmemek  üzere  sürgün  edilen)  cezâsına  müstahâk  kâda  (hak  etmiş) 
olunmuş, ve şu yüzden hazır hâhân mukâdder (kaderini çekmeye istekli ) ve bil‐akis 
garaz (?) ve bedhâhân memnun ve mesrur (sevinmiş) bulunmuş iken mücerret sâye‐ 
i ihsân pâye‐i cenâbı pâdişâhide ve bî lütfû merhamet‐i Zıll‐ullahîde, bu günkü gün 
hem  tertîp edilmiş olan  şiddet‐i  cezalardan kurtulmuş, ve hem dahi varak‐pâre‐i 
acibanemin  (gazetesi) be‐tekrar tab’ u neşrine bulunmuşuzdur  (Mecmûa‐i Ahbâr, 
25 Haziran 1884). 

4.2.2. Mecmûa‐i Ahbâr ve Osmanlı Bankası Baskını  

Banka  baskını  olayından  bir  gün  sonra  15  Ağustos  189685  tarihinde  gazete  üç 

sütunluk  ilk  sayfasının  ilk  sütununa,  “Dünkü  Hâdise”  başlığıyla  devletin  “Teblîgat‐ı 

Resmiyye” duyurusunu basmıştır. 1864 tarihli Matbuat Nizamnamesi’nin sekizinci maddesi, 

“resmi  tebligatın meccanen  (ücretsiz) neşrini âmirdir ki, bu  tebligat  İstanbul’da matbuat 

müdürlüğü ve vilayetlerde mahalli amirler tarafından yapılır”, der  (İskit, 1939: 20)86.   Bu 

kanunla  resmi  ilanların  ücretsiz  olarak  gazetelerde  yayımlanması  geçerli  kılınmıştır. 

Mecmûa‐i Ahbâr, Osmanlı Bankası Baskını hakkındaki  resmi duyuruyu  “Bugünkü Türkçe 

gazetelerde okunmuştur”  ifadesiyle  sütunlarına  taşımıştır.  Ermeni olaylarıyla  ilgili bildiri 

(duyuru, ilan) yayımlayıp bunları gazeteler aracılığıyla halka iletmek Osmanlı Hükümeti’nin 

siyasetinin bir parçası olmuştur. 1895  yılında meydana gelen Bâb‐ı Âli olayları  sırasında 

dönemin Sadrazamı Sait Paşa, meselenin kötüye doğru gittiğini, Ermenilerin  işi enikonu 

azıttıklarını, Müslüman halkla aralarında vuruşmaların arttığını ve ölüm haberlerinin ardı 

ardına gelmeye başlamasının ardından  ilk  iş olarak bir bildiri hazırladıklarını  işlek yol ve 

caddelere  yapıştırdıklarını  bununla  beraber  gazeteler  aracılığıyla  halka  duyurduklarını 

söyler (Sadrazam Sait Paşa, 1977: 119‐120). Osmanlı Banka Baskını ile ilgili olarak yazılan ve 

yayımlanan ilk bildiri87 şöyledir: 

                                                            
85 Gazetenin süslü bir Mecmûa‐i Ahbâr  isminin çevresine Ermeni harfli Türkçe, Fransızca ve de Osmanlıca 
“Beyoğlu Taksim  caddesi 65” olarak gazete adresi  yazılmıştır. 10 paraya  satılan gazetenin  isminin altında 
“Gazeteye müteallik hususat için H. Tolayan’a müracaat olunur. İdarehanemiz Beyoğlunda Cadde‐i Kebirede 
65” ibaresi yer alır. Soldan 1. sütuna başlarken gazetenin fiyat politikasını içeren bir açıklama karşımıza çıkar. 
Asitane 15 Ağustos  için Abonman Şartları şöyledir: Dersaadet seneliği  için 70 kuruş, altı aylığı 40 kuruş, üç 
aylığı 20 kuruştur. Taşraya haftada bir ya iki defa gönderilmek üzere seneliği posta ücretiyle 100 kuruş, taşrada 
her nüsha ayrı ayrı gönderilecek mahaller için 150 kuruştur (Mecmua‐i Ahbar, 15 Ağustos 1896).   
86 Server İskit’in Türkiye’de Matbuat Rejimleri isimli kitabın Tahlil ve Tarihçe bölümünün sayfa numarasıdır.  
87 Söz konusu ilk bildiri ve ve diğerleri bu konu ile ilgili çalışma yapan önemli kitaplarda yer alır. Hüseyin Nazım 
Paşa’nın Ermeni Olayları Tarihi 1 ve 2. cildinde bu olaylar ilişkin resmi bildiriler yer alır. Mehmed Hocaoğlu’nun 
Arşiv Vesikayarıyla Tarihte Ermeni Mezalimi ve Ermeniler kitabında ve Esat Uras’ın Tarihte Ermeniler ve Ermeni 



192 

 

 

Sâye‐i mekârim‐vâye‐i  hazret‐i  pâdişâhîde  sunûf‐ı  tebe'a‐i mülûkâne min‐külli'l‐ 
vücûh  nâ'il‐i  niˈmet‐i  adâlet  oldukları  cihetle  herkes  her  yerde  işleriyle meşgûl 
bulunmakda iken Ermeni cemâatı miyânında (arasında) ba'zı sebük‐magzân (akılsız) 
bazı  celb‐i  menfa‘at  (fayda  sağlayacı)  ve  hattâ  kendi  hemcinslerine  dahi  îsâl‐i 
mazarrat  (zarar  vermek) maksadıyla  bir müddetden  beri  serseriyâne  (serserice) 
harekâta cür’et eylediklerinden şu gibi hâller Ermeni cemâatının ehl‐i ırz (şerefli ve 
namuslu kimse) takımını da bîzâr  (şikayet) etmekle mefsedete  (fesatlık) teşebbüs 
eden  o  misillü  eşhâs‐ı  mel'anet‐ihtisâsın  dûçâr‐ı  mücâzât‐ı  sedîde  edilmeleri 
istidâsında  bulunmuşlardır.  İtiyâd‐ı  (alışkanlık)  fesâd  eden  serserîler  bi'd‐defe'ât 
(defalaraca) tenkîlâta (cezalandırmalar) uğramış oldukları hâlde mütenebbih(aklına 
başına  toplamak)  olmayıp  işte  bu  kabilden  (gibi)  olarak  dünkü  Çarşamba  günü 
Galata'da Bank‐ı Osmânî dâiresine Ermeni şerirlerinden (kötülük yapan) ba'zı eşhâs 
iş  bahânesiyle  birer  ikişer  giderek bagetten  (ansızın)  arbede  çıkarmış  ve  hâlbuki 
daha evvelce hükûmet canibinden (taraf) haber alınması üzerine asâkir‐i şâhâne ve 
polis ve jandarma kolları tehyi'e (hazır) kılınmış olduğundan hemen mahall‐i vak'aya 
şitâb (koşarak) olunduğu ve diğer taraflara da devriye kolları yetiştirilmiş bulunduğu 
hasebiyle  (dolayısıyla)  bankaya  giden  fesede  (kötülük  yapan)  çıkarılmış  ve  sâir 
mahalde  uygunsuzluğun  tevessüüne  (yayılmasına) meydan  verilmemiş  olduğuna 
mebnî sükûn (sessziliğin sağlanması) iâde olunarak îkâ‐ı fesâd (kötülük yapan) eden 
sebük‐magzân (akılsız) ahz u giriftle (ele geçirme) pençe‐i kânuna (kanunun eline) 
teslîm kılındığından keyfiyeten ilanına ibtidâr (hemen başlamak) olundu (Mecmûa‐i 
Ahbâr, 15 Ağustos 1896). 

Bu  resmi  bildiriyi  kısaca  özetleyecek  olursak,  padişah  hazretlerinin  cömertçe 

lütufları  sayesinde  bütün  Osmanlı milleti  adli  bir  yönetim  altında,  rahat  yaşamakta  ve 

herkes  her  yerde  işleriyle  uğraşmakta  iken;  Ermeni  cemaati  arasından  bazı  akılsızlar, 

menfaat  sebebiyle  ve  hattâ  kendi  milletlerine  de  zararlara  yol  açan  bazı  uygunsuzca 

hareketlere  girişmişlerdir.  Bu  gibi  haller,  Ermeni  cemaatinin  namuslu  kimselerini  de 

bezdirdiğinden bozgunculuğa teşebbüs eden bu gibi şahısların şiddetle cezalandırması için 

başvuruda  bulunmuşlardır.  Fesatçılığı  âdet  edinen  serseriler,  defalarca  cezalandırılmış 

oldukları halde uslanmayıp, dünkü Çarşamba günü Galata’da Osmanlı Bankasına, Ermeni 

çetecilerinden bazı kişiler, iş bahanesiyle birer, ikişer girerek, sonradan karışıklık çıkarmıştır. 

Daha  önce  hükûmet  tarafından  haber  alınması  üzerine  asker,  polis  ve  jandarma  kolları 

hazırlanmış  olduğundan,  hemen  olay  yerine  yollanmış  ve  diğer  taraflara  da  devriye 

karakolları  yetiştirilmiştir.  Bankaya  giren  fesatçılar  çıkarılmış  ve  diğer  yerlerde 

uygunsuzluğun çıkmasına meydan verilmemiş olduğu  için  sükûn  temin olunarak kötülük 

                                                            
Meselesi  adlı  çalışmasında  olayların  yaşandığı  sırada  hükümetçe  yayımlanması  istenen  duyurulara  ilişkin 
bilgiler mevcuttur.   



193 

 

 
 

yapan  akılsızlar  ele  geçilerek  kanunun  eline  teslim  edilmiş  olduğundan  bu  bildiri  ilan 

edilmiştir.  

Bu resmi bildiri, olan biten hakkında çok da fazla ayrıntılı bir açıklama içermeden II. 

Abdülhamit’in basın politikalarına da uygun bir biçimde, devlet ağzıyla yaşananları halka 

duyurmak amacını taşır. Dönemin sadrazamı Sait Paşa nam‐ı diğer  İngiliz Sait, Anılar adlı 

eserinde Anadolu’da ve İstanbul’da Ermeni olayları başlamadan öncesine kadar bulunduğu 

konumun  son  derece  sağlam  olduğunu  yazar.  1895  Eylül  ayında  İstanbul’daki  Bâb‐ı  Âli 

gösterilerine  ilişkin  onun  öncülüğünde  devlet  katında  alınan  önlemleri  çok  detaylı  bir 

biçimde aktarmıştır. Ona göre olayların gelişmesi, askeriye tarafından yardım edilmemesi 

ve  isteklerinin  kötüye  yorumlanması  ortalıktaki  huzur  ve  sükûnun  kısa  zamanda 

bozulmasına  neden  olmuştur.  Ülkenin  içindeki  aynı  uyrukta  fakat  ayrı  din  ve  sınıftaki 

insanlar arasındaki çatışmaların artmasını tehlikeli olarak görür. Osmanlı Bankası Baskını, 

Sait Paşa’nın yukarıda aktardığı olaylardan sekiz, on ay sonra meydana gelmiştir ve O’nun 

tabiriyle  İstanbul  kana boyanmıştır.  Sait Paşa olaydan  sonra hemen  yayımlanan bildiriyi 

kaleme  almıştır  ve  bitişine  “Bu  resmi  bildirinin  üslubu  ve  anlatış  tarzının Müslümanlar 

üzerinde ne gibi tesirler yaratabileceğini açıklamaya bile  lüzum yoktur” şeklinde bir  ibare 

koymuştur. Sait Paşa’nın, Ermeni sorununun çözümü  ile Abdülhamit ve çevresindekilerin 

çözümü arasında ve olayları ele alışında anlayış  farkı vardır. Sait Paşa olaylar yaşanırken 

almaya  çalıştığı  önlemlerin  bilinçli  bir  biçimde  yanlış  yorumlandığını  dile  getirir.  Sait 

Paşa’nın Müslüman halkı, Ermeniler aleyhinde kışkırttığı ileri sürülürken; Müslüman halka 

da  Sait  Paşa’nın  Ermenileri  koruduğu  yönünde  bir  bilgi  paylaşılmıştır.  Sait  Paşa,  bu 

dedikoduları,  yabancı  büyükelçilerden  duyduğunda  önce  inanamamıştır.  Yine  de  daha 

öncesinde almış olduğu tedbirler sayesinde Osmanlı Banka Baskını’nın daha da büyümeden 

bastırıldığını söyler: 

 Yukarıda anlatılan ve sayılan tedbirler alınmamış olsaydı, 1896 Ağustos ayındaki çok 
büyük ve elem verici olaylar, o günlerde benim zamanımda meydana gelmiş olacaktı. 
Hem de benim zamanımdaki ile oranlanamayacak ölçüde olacaktı. Kendi zamanımda 
meydana gelen olaylara karşı alınan tedbirler o olayların gücünü büyük ölçüde kırmış 
ve sınırlamıştı. Buna muvaffak olduğum ve böylelikle düşmanlarımın garazından uzak 
kaldığım için yüce Allaha sonsuz hamd ve şükürler ederim (Sadrazam Sait Paşa, 1977: 
123‐125).   



194 

 

 

Gazete  seslendiği  Katolik  cemaatine  devletin  sesini  duyurmuştur.  Bu  duyuruyla 

birlikte Mecmûa‐i Ahbâr, ilk sayfada “Telgrafiye” başlığı altında dış dünyadan gelen ‐Zürih, 

Petersburg,  Çetine88,  Paris,  Viyana  –  telgrafları  ve  “Bulgaristan”,  “Girit”  isimli  ayrı 

başlıklarda  yazılmış  haberleri  okuyucularına  ulaştırmıştır.  Bulgaristan  ayaklanması  ile 

Girit’de  yaşanan  olaylar,  Ermeni  olayları  için  de  bir  örnek  teşkil  ettiğinden  dönemin 

gazeteleri özellikle de Ermeni gazeteleri olan biteni Türkçe basından ya da ajanslardan takip 

edip yayımlarlar. Girit Sorunu, Osmanlı Devleti’nin gündemini işgal eden bir başka önemli 

konulardandır  ve  Mecmûa‐i  Ahbâr  bu  konu  hakkındaki  haberleri  dönemin  Türkçe 

gazetelerinden öğrenir. 

Mecmûa‐i  Ahbâr, Mecmûa‐i  Ahbâr,  ikinci  sayfasında  “Dâhiliye”  başlığı  altında  Osmanlı 

Devleti’nin iç siyasetindeki gelişmeleri aktarır. Ülke genelindeki güvenlik haberleriyle ilgili 

resmi duyuru, dâhiliye sütununda  ilk sırayı almıştır. “Sâye‐i kûdret vâye‐i hazret‐i hilâfet 

penâhide  Kastamonu,  Diyarbekir,  Musul,  Hüdâvendigâr,  Van,  Adana,  Halep,  Ankara, 

Trabzon,  Konya,  Erzurum, Ma'mûret‐ül  Azîz,  Sivas  ve  Bitlis  vilayetlerinde  dahi  umûm‐u 

âsâyişin ber‐kemal olduğu, Ağustos 13 tarihiyle mahallerinden makâm‐ı sadârete vârid olan 

telegrafnâmelerden  anlaşılmıştır”  (Mecmûa‐i  Ahbâr,  15  Ağustos  1896).  1890’dan  sonra 

özellikle  de  1894‐96  yılları  arasında  sayısı  giderek  artan  Anadolu’daki  isyan  hareketleri 

karşısında,  devlet,  dönemin  gazetelerinde  Ermeni  halkın  yaşadığı  önde  gelen  illerde 

güvenliğin  sağlandığı  ve  sorun  çıkmadığı  havasının  yaratılması  için  benzer  resmi  ilan 

duyurularıyla kamuoyu bilgilendirilerek rahatlatılmak ve yönlendirilmek istenmiştir. 

17/9  Cuma  ve  Cumartesi  Ağustos  1896  tarihli Mecmûa‐i  Ahbâr,  ilk  sayfadan  16 

Ağustos 1896 tarihinde duyrulmuş başka bir “Teblîgat‐ı Resmiyye” yayımlar. Bu bildirinin 

de bir önceki güne ait Türkçe gazetelerde görüldüğü bilgisi paylaşılır:  

“Dünkü gün bazı Ermeni sebük‐magzânı (akılsız) bagteten (ansızın) ve alenen şurada 
burada  icrâ‐yı  sekâvete  (her  çeşit  kötülüğü  yapmak)  cür’et  etmeleri  üzerine 
Hükûmet‐i  Seniyyece  derhâl  tedâbîr‐i  kaviyye  (güçlü  tedbir)  ve  mü'essire‐i 
inzıbâtiyyeye  (asayişe dair  iz bırakan)  teşebbüsle mütecâsirlerin  (küstahların) pek 
çoğunu  istîsâl  (soruşturma,  araştırma)  ile  emniyet‐i  umûmiyyenin  (herkesin 
emniyeti) istihsâline müsâra‘at (girişilmek) olunmuş ve Dersa'âdet ve mülhakatının 
(kazalarının)  her  cihetinde  nizâmiye  ve  zabtiyeden  kollar  tertîb  ile  hıfz‐ı  âsâyişe 

                                                            
88 Karadağ’da Cetinje adıyla bilinen şehirdir. Karadağ’ın başkentliğini de yapmıştır. 
 



195 

 

 
 

(güvenliği sağlamak) tamâmen ve kâmilen i'tinâ olunmakda bulunmuş olduğundan 
her sınıf ahâlînin  iş ve güçleriyle  iştigâl  (uğraşmak) etmeleri  lâzimedendir. Çünkü 
sâkî  ve  cânîlerin  ahz  ü  girift  (yakalama  ve  esir  alma)  ile  mücâzâtlarının 
(cezalandırma) tertibi hakk‐ı hükûmet olup, buna hiç bir kimsenin müdâhaleye hak 
ve selâhiyeti olmamasıyla her hangi sınıftan olur ise olsun, icrâ'ât‐ı hükûmete karşı 
hod‐serâne(dik başlılık) hareket, ya‘nî sunûf‐ı ahâlîden diğeri aleyhine  tecâvüz ve 
ta'addîye(saldırma,düşmanlık) cüret eden bulunur ise hemen ahz ü giriftle hakkında 
kânûnun tayîn eylediği en sedîd (doğru) mücâzâtın icrâsı mukarrerdir. Bina'en‐aleyh 
(aleyhinde gören) iş bu tenbîhât (bu tenbihler) hilâfına (tersine) hareket eden hangi 
cins  ve mezhebe mensûb olur  ise olsun, bilâ‐fark  (farketmez)  ve  temyîz  ve bilâ‐ 
te'ennî  (ihtiyatsız  ve  akılsızca)  ve  tehîr  (geciktirme)  ahz  ve  tenkili  (uzaklaştırma, 
cezalandırma)  ve  kuvve‐i  askeriyye  ve  zâbıtanın  emr  ve  tenbîhine  itâat  etmeyip 
izhâr‐ı muhâlefet (muhalefetin açığa çıkması) edenler hangi dîn ve mezhebden olur 
ise  olsun,  haklarında mukâbele‐i  bi'l‐misl  (o  kimseye  aynı mualemeyi  yapamak) 
muâmelesinin icrâsı için memûrîn‐i askeriyye ve zabtiyyeye emr‐i kat‘î (kesin emir) 
verildiği  herkesçe  malûm  olmak  ve  sanat  ve  ticâretleriyle  iştigâl  edip  hilâf‐ı 
hareketten (karşı hareket) tevakki (sakınma) edilmek üzere sûret‐i mahsûsada (özel 
olarak) i'lân‐ı keyfiyyet olunur (duyurulur) (Mecmûa‐i Ahbâr, 17 Ağustos 1896). 

Bu  bildiride  de  kısaca,  dünkü  bazı  Ermeni  akılsızlarının,  ansızın  ve  açıktan  açığa 

şurada burada eşkıyalığa cüret etmiş oldukları açıklanır. Hükümet derhal tedbirler almış, 

saldırganların  pek  çoğu  kökünden  temizlenerek,  umumi  asayişin  sağlanması  için 

uğraşmışlardır. İstanbul ve çevresinde her taraftan asker ve zaptiyelerden kollar çıkarılarak 

emniyet  ve  asayiş  iade  edilmiştir. Ahalinin  iş  ve  güçleriyle meşgul  olmaları  gerekmiştir. 

Eşkıya ve canilerin yakalanarak cezalarının verilmesi hükümete ait bir hak olup buna hiç 

kimsenin karışmaya hak ve yetkisi yoktur. Hangi sınıftan olursa olsun hükümet  icraatına 

karşı çıkanların yani ahali sınıflarından bir diğerinin aleyhine saldırıya kalkışanlar bulunursa, 

hemen yakalanarak haklarında kanunun gerektirdiği en ağır cezaların verileceği kesindir. 

Buna göre iş bu uyarmaya karşı hareket edenler, hangi din ve mezhepten olursa olsunlar 

ayrım  yapılmadan,  geciktirilmeden  tutuklanacaklardır.  Asker  ve  zabıtanın  emir  ve 

uyarılarına itaat etmeyip karşı çıkanlar hangi din ve mezhepten olursa olsunlar haklarında 

misilleme  yapılması  için  asker  ve  zaptiyeye  kesin emirler  verildiği herkesçe bilinmelidir. 

Halkın sanat ve ticaretle uğraşmaları, aksi davranışlardan şiddetle kaçınmaları gerektiği ilan 

olunur. 

Ramazan Güllü, Ermeni Sorunu ve  İstanbul Ermeni Patrikhanesi (1878‐1923)  isimli 

çalışmasında,  banka  baskını  sonrasında  Ermeni  Patrikhanesi’ndeki  yaşanan  gelişmeleri 

değerlendirir.  15  Ağustos  1896  tarihinde  Ermeni  Patrikhanesi’nin  başına  Mateos 



196 

 

 

İzmirliyan’ın yerine Bursa Murahhası Barthelameos Çamiçyan Efendi getirilmiştir. Mateos 

İzmirliyan 1895 yılının Şubat ayında Ermeni Patriği olarak atanmıştır. Ermeni komitecilere 

destek  vermekle  suçlanan  İzmirliyan, Mısır  ruhani  önderliği  görevinden  de  bu  yüzden 

ayrılmıştır.  Ermeni  sorununun  baş  destekçisi  olan  İngiltere  İzmirliyan’ın  patrik  seçilmesi 

süreciyle  de  yakından  ilgilenmiştir.  İngiliz  sefareti  bir  önceki  Osmanlı  yanlısı  Patrik 

Aşikyan’ın  aksine  milliyetçilik  ve  bağımsızlık  fikirleriyle  bilinen  İzmirliyan’ı  Ermeni 

toplumunun  arzuladığı  ama  Osmanlı  yönetiminin  hoşlanmadığı  bir  patrik  olarak  görür. 

İngiliz İstanbul Sefiri Currie’ye göre, İzmirliyan, Osmanlı Ermenilerinin güvenliği için Avrupalı 

güçlerinin müdahalesinden başka bir fırsat bulunmadığını düşünen biridir. Currie ile yaptığı 

görüşmede  İzmirliyan,  doğu  vilayetlerinde  başından  beri  talep  edilen  ıslahatların 

uygulanmayacağını,  bölgede  görevlendirilen  inceleme  komisyonlarının  da  çalışmalarının 

hiçbir  işe  yaramayacağını  bildirmiştir.  İzmirliyan,  Berlin  Antlaşması’nın  61. maddesinin 

uygulanmasının  ancak  ve  ancak  büyük  devletlerin müdahalesi  ile  gerçekleşebileceğine 

inanan  biridir.  İzmirliyan,  Şubat  ayında  kendisini  destekleyen  birçok  Ermeninin  katıldığı 

tören  havasında  bir  etkinlikle  görevinin  başına  geçmiştir.  Yaptığı  konuşmada,  birinci 

görevini  hükümete,  ikinci  görevini  milletine  sonra  da  kilisesine  ve  son  olarak  da 

nizamnameye olan sadakati olarak  tanımlasa da kısa sürede yönetime olan sadakat  tam 

tersi  bir  hal  almaya  başlamıştır.  Göreve  başlar  başlamaz  İzmirliyan,  Doğu  Anadolu 

bölgesindeki  Ermenilerin  zor  durumda  olduğunu,  adaletsiz  uygulamaların  giderek 

yaygınlaştığı,  Sasun’da  yaşananlarla  ilgili olarak bölgeye  gidecek heyete  yardımcı olmak 

üzere Muş’a  bir  murahhas  verilmesi  gerektiği  şeklinde  Adliye  ve Mezahip  Nezaretine 

dilekçeler  vermiş  ve  kullandığı  üslubundan  dolayı  istekleri  reddedilip  kendisine  iade 

edilmiştir. O  da  isteklerini  daha  da  genişleterek  yeni  bir  takrir  hazırlamış  ve  yönetime 

sunmuştur. İzmirliyan, karşılaşılan başlıca sıkıntıları kısaca şöyle özetlemiştir; Ermenilere ait 

vilayetlerde hukuksuzluğun ve asayişsizliğin kol gezdiği, Kürt ve Çerkezlerin yapmış olduğu 

talan  ve  yağmanın  haddi  hesabının  belli  olmadığı,  Kürt  ağaların  nüfuzlarını  kullanarak 

Ermenilere ait arazileri ele geçirdikleri, Ermenilere ait kilise ve manastırların ele geçirilip 

ahır  olarak  kullanıldığı,  Hamidiye  alaylarının  sayılan  sorunları  azaltacağına  daha  da 

arttırdığı, Köyleri korumakla görevli zaptiyelerin papazlar dâhil tüm halkı darp ve gasp ettiği, 

Vergi  toplamanın  suiistimal  edildiği,  Ermeni  kadınlarının  kaçırılıp  tecavüze  uğradıkları, 

Ermenilere  duyulan  güvensizlikten  dolayı  evlerde  birkaç  kişi  bir  araya  gelse  komitecilik 

şüphesiyle  tutuklanıp  silahlarına  el  konduğu,  zorla  din  değiştirildiği,  hapishanede 



197 

 

 
 

mahkûmlara kötü davranıldığı, Eçmiyazin Katolikosluğu ile ilgili haberlerin sansüre uğradığı, 

Ermeni Nizamnamesin Ermenice ismine gazetelerde izin verilmediği gibi çok çeşitli sorunları 

Bâb‐ı Âli’ye bildirmiştir. Patriğin üslubunun  II. Abdülhamit’i kızdırması üzerine takrir  iade 

edilmiş, İzmirliyan pes etmeyerek yeni takrirlerle II. Abdülhamit’e yanıt vermiştir. Hatta öyle 

ki Bâb‐ı Âli yönetiminden habersiz Sasun hadisesi  ile  ilgili komisyona yardım  için Vartan 

isimli bir papazı da görevlendirmiştir  (Güllü, 2015: 217‐232). Ermenilerin çıkardıkları pek 

çok  ayaklanmanın  başında  Ermeni  Patrikhanesi  ve  Patrik  İzmirliyan’ın  parmağı  olduğu 

belirtilir. Anadolu’da başlayan isyanlar, Bâb‐ı Ậli baskını, tarihe iz bırakan Van isyanı ve en 

nihayetinde bu son olayda Patrik Mateos  İzmirliyan suçlu bulunmuştur. Türkiye’deki pek 

çok kilisenin silah deposu haline geldiğini vurgulayan Hocaoğlu, banka baskınından sonra 

Patrik İzmirliyan’ın Girit Vapuru ile Kudüs’e sürgün edildiğini belirtir (Hocaoğlu, 1976: 370). 

Hükümetle  çatışmaya  girmekten  kaçınmayan  İzmirliyan,  Ermeni  bağımsızlık  hareketini 

desteklemeyen dinî önderlerle de karşı karşıya gelmiştir. Bu önderlerden birisi de Osmanlı 

Ermeni Katolik Kilisesi’nin başındaki Azaryan Estafan Efendi idi. Çünkü Azaryan Efendi, daha 

önceden  Ermeni  komiteciler  hakkında  ihbarda  bulunmuş,  olay  çıkarılmak  istenen 

mahalleler ve silah depolarıyla ilgili hükümeti bilgilendirmişti. 1893 yılında Azaryan Efendi, 

Ermeni Katolikleri adına papaya hürmetlerini sunarken, Katolik mezhepdaşlarının Osmanlı 

ülkesinde bulunmaktan ve sultanın tebaası olmaktan duydukları mutlulukları dile getirmişti 

(Güllü, 2015: 233). 

17  Ağustos  gününe  Katolik  toplumuna  ait Mecmûa‐i  Ahbâr  ’ın  ikinci  sütunu  ise 

Ermeni  Patrikliğinin  açıklamasına  ayrılmıştır.  Olayın  hemen  ertesi  günü  Gregoryan 

Ermenileri’ni  temsil eden Patrik Kaymakamlığı  tarafından olan bitenle  ilgili bir  açıklama 

yapılmıştır. Bu açıklama  İzmirliyan’a ait değildir.   Açıklama  şu başlığı  taşır: Ermeni Patrik 

Kaymakamlığı Tarafından Makâm‐ı Sâmî‐i Sadâret‐i Uzmâya Arz ve Takdîm Olunan ve i'lân‐

ı Resmî ile Neşr Edilen Müzekkire Sûretidir: 

Hayli  müddetden  beridir  şurada  burada  ve  husûsuyla  pây‐ı  taht‐ı  saltanat‐ı 
seniyyede  gûnâ‐gûn  (türlü  türlü)  efâl‐i  cinâiyeyi  îkâ  (cinayetleride  vuku 
bulurdurmak, meydana getirmek) etmekte olan ve Ermeni cemiyet‐i fesâdiyelerine 
mensûb oldukları melhûz bulunan bir takım cânîler dünkü çarşamba günü ihtilâl îkâ 
(ihtilal  yapmak)  maksadıyla  ötede  beride  bazı  vukûât‐ı  cinâiyeye  cüret  etmiş 
olduklarından  başka  bunlardan  bir  cem‐i  gafîrin  (muhafızların)  dahi  Bank‐ı 
Osmânî'ye bi'l‐hücûm muhâfazasına memûr olan zâbıta neferâtını ve sâir bir takım 



198 

 

 

bî‐günâh adamları itlâf ederek cinâyâtın en eşnaˈini (kötü) irtikâb (kötü iş işlemek) 
etmiş oldukları cümlenin kemâl‐i esef (en yüksek gam,hüzün;) ve nefretle meşhudu 
(bahtiyar) olmuş ve sâye‐i kudret‐vâye‐i hazret‐i zıll‐ullâhîde âsâyiş‐i umûmîye halel 
(bozuklu,zarareksiklik) getirilmeksizin bu fenâlığın önü alınmıştır. 

Bu şirket‐i fesâdiyenin tavır ve hareket ve meslekleri ve irtikâb (kötü bir işe girişmek) 
etmekte oldukları cinâyât‐ı senîanın (kötü cinayet) hukûk‐ı umûmiyyeye ve hukûk‐ı 
devlete  ve  hukûk‐ı  mukaddese‐i  saltanat‐ı  seniyyeye  karşı  ne  derecede  azîm 
mesûliyet‐i kânûniyeyi dâî (çağıran sebep) ve cezâların en eseddinî (en sağlamını) 
müstelzim (gerekli) olduğu emri âşikâr bulunduğu gibi eğer Ermeni cemâati nâmına 
hareket ediyoruz  süsünü veriyorlar  ise bu  iddiâları vezâif‐i mukaddese‐i  sadâkatı 
tamâmıyla tanıyan cemâat‐ı âcizânemizce mezhep ve millet ve vicdân ve nâmus ve'l‐ 
hâsıl  dünyada mukaddes  olan  hissiyâtın  kâffesi  (cümle)  nâmına  olarak merdûd 
(kabul edilmemiş) ve nazar‐ı âlemde dahi melun (lanetlenmiş) bulunduğu ve çünkü 
böyle eşhâs‐ı  cinâiye  tarafından  îkâ edilmiş olan  sûriş  ve  fesâdâtın  İslâm  ve  sâir 
sunûf‐ı ahâlî (sınıf) nazarında güyâ vukûât‐ı müteellimeye (acıyan, elemli, kederli) 
meydan açılacağı sevâbıkıyla müstedell (geçmişte işlenmiş suçları hakkında bir delil 
isbat  etme,)  olduğundan  cürm‐i meshûd  eshâbından  bulunan  cânîlerin  derdest 
edilmiş ve edilecek olanlarının dakîka fevt etmeyerek hemen cümlesinin mârrü'l‐arz 
(marr=geçmiş) cezâ‐yı sezâlarının icrâsı ve bu sûretle İslâm ve Hristiyan umûm ahâlî 
muvâcehesinde (huzurunda) Ermeni cemâat‐ı sâdıkasının  leke ve ârdan muhâfaza 
ve  İslâm  karındaşlarımızla  olan  altı  yüz  senelik  muhabbet  ve  merbûtiyet‐i 
ebediyyemizin ve saltanat‐ı seniyyeye ve zât‐ı akdes‐i hazret‐i hilâfet‐penâhîye olan 
ubûdiyet ve  sadâkat‐ı gayr‐ı mütegayiremizin  (değişen,bozuk,bozulmuş) halelden 
vikâye  (koruma,sabip  çıkma,kayırma) ve  su hakâ’ik umûm mesâlik‐i mahrûsatü'l‐ 
memâlik‐i şâhânece malûm olmak üzere cemâat‐ı âcizânemiz nâmına olarak  iş bu 
arîza‐i dâiyânemin (istirhamname,hedia dua) hemen resmen ilân ve şu arizamdaki 
müsted‘iyâtımızın tamâmen icrâ ve bu bâbda vülât‐ı izâm hazerâtına dahi bâ‐telgraf 
teblîgât‐ı serî‘a‐i mü’essirenin îfâ buyrulmasını kemâl‐i ehemmiyet ve esk‐i te’essür 
ile istirhâm ve niyâz eder ve abd‐i sâdıkları tarafından da Dersa‘âdet'de ve memâlik‐ 
i  şâhânenin  her  tarafında  bulunan  Ermeni  kiliselerinde Hazret‐i  Îsâ  aleyhisselâm 
nâmına olarak bu mel‘ûn cânîler haklarında kilisece lâzım gelen muâmelenin icrâsı 
mukarrer bulunduğunu gerek abd‐i âcizlere ve gerek Ermeni Patrikhânesi  idâre‐i 
hâzıra erkânı kulları umûm cemâ‘at nâmına olarak kemal‐i ubudiyet ve sadakatle arz 
eylemek babında ve kâffeyi ahvalde emir u ferman” (Mecmûa‐i Ahbâr , 17 Ağustos 
1896). 

         Ermeni Patrik Kaymakamlığı’nın sadaret makamına takdim etmiş olduğu resmi ilanla 

yayımlanan bu müzekkire (bir iş için üst makama yazılan resmi kâğıt) ile şunları demek ister: 

Uzun zamandan beri şurada burada özellikle payitahtta çeşitli kötülükler çıkarmakta olan 

Ermeni  ihtilalcilerine mensup  oldukları  sanılan  bir  takım  caniler  dünkü  Çarşamba  günü 

ihtilal ve  isyan çıkarmak amacıyla ötede beride bazı cinayetlere girişmişlerdir. Bunlardan 

çılgın bir topluluk Osmanlı Bankasına hücum etmişlerdir. Bankanın korunmasına memur, er, 

subay  ve  daha  başka  suçsuz  adamları  öldürmüşlerdir.  Cinayetlerin  en  çirkinini 



199 

 

 
 

düzenlediklerini herkes nefret ve üzüntü ile görmüştür. Padişahımız sayesinde bu fenalığın 

önü alınmıştır. İş bu ihtilalcilerin tutum ve davranışları, işledikleri cinayetler umumi hukuka, 

devletler  hukukuna,  saltanat‐ı  seniyyenin  haklarına  karşı  son  derece  büyük  kanuni 

sorumluluklar  taşıdığından  ağırca  cezalandırılmalarını  gerektirmektedir.  Eğer  ecnebi 

cemaati adına hareket ediyoruz süsü veriyorlarsa bu iddiaları, mukaddes sadakat vazifesini 

taşıyan  cemaatimizce  mezhep,  milet,  vicdan,  namus  kısacası  dünyada  kutsal  olan 

duyguların hepsi adına reddedilmiş ve lanetlenmiştir. Çünkü ihtilalciler tarafından çıkarılan 

karışıklıklar  İslam ve diğer sınıf ahali arasında üzücü olaylara sebep olacağı aşikârdır. Bu 

suçları yapan canilerden yakalanmış ve yakalanacakların hepsi geciktirilmeden hak ettikleri 

cezalarla  cezalandırılmalıdırlar. Böylece  İslam  ve Hristiyan  ahali  karşısında  sadık  Ermeni 

cemaati  lekelenmemiş olacaktır.  İslam kardeşlerimize 600 senelik sevgi bağlarımız büyük 

padişahımızla olan ilişkilerimiz, kulluk ve sadakatimiz bozulmadan korunmuş olacaktır. Bu 

hakikatlerin bütün memalik‐i şahanece bilinmesi için aciz cemaatimiz namına iş bu arizenin 

resmen ilanıyla dileklerimizin yerine getirilmesi, bu bapta valilere telgrafla süratli ve etkili 

tebligatın  yapılmasını önemle  ve  kederli  gözyaşlarımızla  istirham  ve niyaz  eyleriz.  Sadık 

kulları  tarafından  Dersaadet’te  ve memalik‐i  şahanesinin  her  yerinde  bulunan  Ermeni 

kiliselerinde  Hz.  İsa  adına  bu  melun  caniler  hakkında  kiliselerce  lazım  gelen  işlemin 

yapılması  kararlaştırılmıştır. Gerek  aciz  kulları  ve  gerek  Ermeni  Patrikhanesi  yöneticileri 

kulları tüm Ermeni cemaati adına arz eylerim (Mecmûa‐i Ahbâr , 17 Ağustos 1896). 

Sadarat  makamına  sunulan  yukarıdaki  arz  ile  Ermeni  Patrikliğinin  İstanbul’daki 

olayların önünü almak ve bu olayların, isyanların Anadolu’ya sıçramasını Ermeni Müslüman 

dostluğu  ve  kardeşliği  üzerine  yapılan  vurguyla  engellemeye  çalışılır.  Bu müzekkire  ile 

Osmanlı  hükümeti  Ermeni  cemaatin  başı/yönetici  muhatabı  olarak  gördüğü  kişiden 

İstanbul’daki akıl almaz olayların yatıştırılması için devreye girmesini istemiş olduğu iddia 

edilebilinir. 

17  Ağustos’taki  Mecmûa‐i  Ahbâr  gazetesinin  ikinci  sayfasındaki  “Dâhiliye” 

haberlerinde  Sultan  Abdülhamid’in  nasıl  bir  halkla  ilişkiler  kampanyası  yürüttüğünü 

görürüz. “Selamlık resmi” töreni cuma günlerinin namazdan sonraki geleneksel rutinidir. 

Abdülhamid, büyükelçiler, baş  tercümanlar, generaller ve gazetecilerle bir araya gelerek 

ülke  siyaseti hakkında  fikir alışverişinde bulunur. Görüşmenin  içeriğine dair herhangi bir 



200 

 

 

haber paylaşılmaz. Bu haberler sadece rapor niteliğinde bilgileri içerir. Selamlık resminin o 

günkü gündemi hiç kuşkusuz olaylardan sonra büyük devletleri temsil eden elçiler bir araya 

gelerek  yaşananların  değerlendirmesini  II.  Abdülhamit  ile  birlikte  gerçekleştirmişler  ve 

düşüncelerini padişaha  iletmişlerdir. 16 Ağustos Cuma gününe ait  selamlık  resmi haberi 

şöyledir:  

Dün Hamidiye câmi'sinde icrâ' buyrulan selamlık resmi âlisini temâşâ etmek üzere 

daire‐i mahsûsede Rusya sefâreti baş tercümanı M. Maksimov ile sefâret‐i müşârün‐ 

ileyh ikinci tercümânı ve Rusya generallerinden Çişakof ve Almanya devlet‐i askerî 

zâbitânından M. Vasirof ve Rusya sefâreti tercümânlarından Prens Boris ve Newyork 

Herald gazetesi muharriri M. Şanid ve Bulgaristan Erkân‐ı Harbiyye Mîralaylarından 

bir zât ve diğer bazı mu'tebarân (itibarli kimseler)  ile 18 kadar ecneb‐i mu'tebere 

hazır bulunup  icâb edenler nâil‐i  iltifât‐ı  şehr‐yârî olmuştur  (Mecmûa‐i Ahbâr, 16 

Ağustos 1896 ) 

Mecmûa‐i  Ahbâr,  baskın  sonrası  İstanbul’da  çıkan  kötü  olaylarla  ilgili  de  kısa 

haberler verir. “Evvelki gece Beyoğlu’nda Kumbaracı sokağında vukû bulan harîkte (yangın) 

yalnız  boş  bir  hane  yanmış  ve  doğramacı  dükkânı  dahi  hasâr‐dîde  olmuştur  (zarara 

uğramıştır). Mecmûa‐i  Ahbâr’ın  21  Ağustos  1896  tarihli  sayısında  Rusya  İmparatoru  ve 

İmparatoriçesinin  Avrupa  seyahati  “Hâriciye”  başlığı  altında  ön  plana  çıkarılmıştır. 

Gazetenin  ikinci  sayfasında  ise  II.  Abdülhamit’in  hafta  başında  pazartesi  günü  Ermeni 

Patrikliğine atanan Barthelameos Çamiçyan Efendi  ve Ermeni Katolik Azaryan Efendi  ile 

görüştüğüne dair bir haber yer alır. Azaryan Efendi ve Barthelameos Efendi arz‐ı tebrikât ve 

ubûdiyet eylemek için mabeyn‐i hümâyûna gitmişlerdir. “Pazartesi günü Cülûs‐u Hümâyûn‐ 

u Hazeret‐i Pâdişâhiye müsâdif yevmi mahsûs olmak münasebetiyle Katolikos Patrik Rutb. 

Azaryan Efendi Hazretleri ve Ermeni Patrik Makamı Rutb. Barthelameos Sırpazan Hazretleri 

mabeyn‐i hümâyûna bil‐azîme arz‐ı tebrîkât ve ubûdiyet eylemişlerdir (Mecmûa‐i Ahbâr, 21 

Ağustos 1896). 

Ermeni Patrikliği’ne yeni atanan Rutb. Barthelameos Sırpazan Hazretleri, 15 Ağustos 

tarihli ihtarname ile yaşanan olaylar karşısında Padişahın tutumunun ne olduğu ve Ermeni 

cemaatinin  nasıl  davranması  gerektiği  ve  buna  karşı  gelenlerin  nasıl  bir  hareketle 

karşılaşacağı bilgisini cemaatine bildirmiştir. Gazete Ermeni patrikliği tarafından da cemaate 

seslemek için kullanılan önemli bir araçtır: 



201 

 

 
 

 Sevgili Milletimiz 

Dersa'âdette  bazı  taraflarda  vukû  gelen  ahvâl  üzerine  Saray‐ı  Hümâyûn  cânib‐i 
âlisine  şitabân  olarak  (acele  ederek),  Ermenilerin  iskân  etmekte  bulundukları 
mahallât ve çarşıların muhâfazasını ve muhtâciyne lâzım gelen yiyeceklerin tevzîni 
temîn edecek tedâbîr‐i serîa (hızlı tedbir) ve müessirenin (hükmünü yürüten) ittihâz 
buyrulması  istirhâmâtını  hakikât‐ı  meâl‐i  ihtiva‐yı  Cenâb‐ı  Şehinşâhilerine  arz 
eyledim.  

Sevgili Milletime ilân ederim ki, Pâdişâhımız Efendimiz Hazretleri bütün Makâmât‐ı 
Ậliyeye ve husûsâ Serasker, Dâhiliye ve Zaptiye nâzırları paşalar hazârâtına cümle 
ahâlînin  istirhât‐ı  tâmme  (tam  rahat  ve  huzur)  ve  can  ve mallarının muhâfazası 
husûsunda tedâbîr‐i müessirenin(tedbirli hüküm yürüten) ittihâzı ile maiyyetlerinde 
mikdar‐ı  kâfi  asâkir‐i  Şâhâne  ve  jandarmalar  bulunarak,  takım  takım  her  tarafa 
azimetle (gidiş), emr‐i hükümete karşı harekete cürˈet edenler hakkında her hangi 
millet ve mezhepten olur  ise olsun, kuvve‐i mania  istimâl  (kuvvet kullanmalarını) 
etmelerini  emr  u  fermân  buyurmuşlardır.  İş  bu  irâdât‐ı  mekârim‐kâr‐ı  hazret‐i 
Şehriyârîye  muvâfık  (uygun)  hareket  olunması  için  bütün  kiliseler  karoziç 

(քարոզիջ) (misyoner) ve papaz ve Tağ. Horhutlarına (խորհուրդ)  (kurul‐meclis) 
bu meâlde ihbârât icrâˈ edilmiştir ki, merhametli Pâdişahımız velî‐nîmet efendimizin 
şefakat  ve  inâyet‐i  şâhânelerini  işiterek,  ona  göre  hareket  etsinler  ve  tarîk‐i 
istikamette bulunsunlar. 15 Agustos 1896 Ermeni Patrik Kaymakam Barthealameos 
Arkeb (Mecmûa‐i Ahbâr, 21 Ağustos 1896).   

Patrik Barthelameos, bu  ihtarname  ile banka baskını  sonrası yaşananların önüne 

geçebilmenin yollarını aradığını kendi tebaasına göstermeye çalışır.  İstanbul’da meydana 

gelen  olaylar  üzerine  Ermenilerin  yaşadıkları mahalle  ve  çarşıların  koruması  ve  ihtiyaç 

sahipleri  için  yiyeceklerin  sağlanıp  hazırlanması  için  acil  önlemler  alınması  gerektiğini 

padişaha  bildirdiğini  Ermeni  cemaatine  duyurur.  Padişah  efendi  de  bütün  yüksek 

makamlara,  Harbiye,  Dâhiliye  ve  Zaptiye  Nazırlarına  herkesin  rahat  ve  huzur  içinde 

yaşaması,  can  ve  mallarının  korunması  adına  gerekli  önlemlerin  alınması  için  emirler 

vermiştir.  Görevlerini  yerine  getirirken  yanlarında  gerekli  asker  ve  jandarma 

bulundurmalarını,  hükümetin  emrine  karşı  gelenlere  hangi mezhep  ve milletten  olursa 

olsun kuvvet uygulamalarını emretmiştir. Gerekli tedbirlerin alınıp işlerin istenilen şekilde 

yürümesi için bütün kiliseler ve orada görev yapan herkese bu durum bildirilmiş ve ona göre 

hareket etmeleri istenmiştir. 

Gazetenin 3. sayfasında banka baskını ve sonrasındaki kargaşalar sırasında adam 

öldürme  girişiminde  bulunan  kişilerin  bir  an  önce  ceza  alması  için  padişahın  iradesi 



202 

 

 

doğrultusunda Mahkeme‐i Fevkalâde (Özel yetkili mahkeme) oluşturulduğu ve azalarının 

tayin olunduğu haberi yer alır.89 Bir hafta sonraki nüshada bu konuyla ilgili yeni gelişmelere 

ve  yargılamalara  yer  verilir.  Bu  haber  dönemin  diğer  gazetelerinden  olan  İkdâm 

gazetesinden alınmıştır. Habere göre, padişahın bilgisi ve emirleri doğrultusunda kurulan 

Mahkeme‐i Fevkâlade’de yargılamalar devam etmektedir. Bu kişilerle ilgili gerekli kanunlar 

aynen uygulanacak ve işledikleri suçun cezasını çekeceklerdir. Bununla beraber İstanbul’da 

bulunan  Osmanlı  devletinin  ve  yabancı  devletlerin  vatandaşı  olan  işsiz,  güçsüz,  ailesiz 

serserilerin  payitahttan  dışarıya  çıkarıldıkları  haberi  işitilmiştir  (Mecmûa‐i  Ahbâr,  28 

Ağustos 1896). 

Osmanlı  Bankası  Baskını  ve  şehirde  çıkan  karışıklıklar  Osmanlı  hükümetini 

destekleyen  Katolik  Ermenilerinin  gazetesi  Mecmûa‐i  Ahbâr’da  teblîgat‐ı  resmiyeler 

şeklinde yer alır. Bu  ilanlarla  sürekli var olan durum  saptanıp,  şehirde yeniden karışıklık 

çıkarmak  isteyen  kişilerin  önüne  geçileceği  şeklinde  uyarılar  yer  alır.  28  Ağustos  1896 

tarihinde  gazete  yeni  bir  resmi  ilan  yayımlamıştır.  Bu  ilan  bir  öncekilerin  benzeri 

niteliğindedir.  Padişahımız  sayesinde  ülkede  asayiş  yeniden  sağlanmış,  fesadın  önü 

kırılmıştır. Yeni çıkabilecek bir soruna karşı da gerekli önlemlerin alındığı, ama çıkabilecek 

en küçük bir olay karşısında bile  idari ve askerî en küçük memurdan en büyüğüne kadar 

sorumluluk hissiyle hareket edeceklerinin bilinmesi gerektiği ve ansızın bir karışıklık çıkarsa 

da hükümetin elindeki tüm güçleri harekete geçireceği duyurulur. Ve karşılık veren her kim 

olursa olsun hakka tecavüzlerin yeniden başladığı kabul edilir ve durumun anlaşılması için 

herkesin anlayabileceği bir dilde beyannameler hazırlanıp basılarak dağıtılır ve daha başka 

ne önlemler gerekliyse alınacağı bildirilir. 90 

                                                            
89  “Bu  kere  vukû  bulan  iğtişâşâtda  (kargaşada)  zimmethâl  olarak  ele  geçirilen  bil‐cümle  eşhâsın  cinâyât 
taâruzâtı  vakı’alarınca bil muhâkeme haklarında  iktizâˈedecek  (gerekli olacak) mücâzât‐ı  kanûniyye  taˈyîn 
etmek ve hükümleri istînâf ve temeyyüze tabi olmamak emr‐i muhâkeme âlemi icrâˈ olunmak üzere Meclis‐i 
Mahsûs‐u Vükelâ kararıyla bil istîzân (izin isteme) müntebiz ve şerefsûdûr buyrulan irâde‐i seniyye‐i Hazret‐i 
Pâdişahî mûcibince teşkül olunan Mahkeme‐i Fevkalâdenin riyâset ve azalarına (başkan ve üyelerine) taˈyîn 
buyrulmuş olan zevâtın esâmesi zîrde ilan olunur”(Mecmûa‐i Ahbâr, 21 Ağustosu 1896).   
90 “…en küçük hâl ve hareketten pek ziyâde içtinâb (sakınma) ve müebbeden (daimi surette) edilmek üzere 
vesâit‐i münâsebe (benzer araçlar) ile ahâliye icra‐i mevaız (nasihat etmek) ve nesaih‐i vakı’aya (olaya ilişkin 
öğütlere) itâat etmeyerek gerek öyle bir sûriş (kargaşa) zuhûrunda ve ahâlî tarafından hakk‐ı hükümet olan 
vezâif‐i tenkiliyeye (etkisiz hale getirme, örnek bir ceza verme) müdâhale olunur ve yahûd müslim ve gayr‐ı 
müslim her hangi  sınıftan olur  ise olsun  yek diğeri  aleyhine  taarruz  ve  tecâvüz  vukû bulunur  ve o halde 
hükümetin vesâyâsı (öğütleri)  isga edilmeyerek (kulak verip dinlenmeyerek) asâkir‐i şâhâneye karşı teşhîr‐i 
silah idiler ise, asâkir‐i şâhâne tarafından o makule (çeşit) eşhâsın her kim olur ise olsun mennˈi tecavüz ve 



203 

 

 
 

Patrik İzmirliyan’ın görevden alınmasından sonra yeni atanan Patrik Barthelameos, 

Osmanlı Hükümeti  ile  arayı  iyi  tutmaya  çalışır  ve  gazete  bu  haberleri  asla  atlamaz.  28 

Ağustos  tarihli  gazetede  Ermeni  Patrik  kaymakamı  Patrik  Barthelameos  Hazretlerinin 

evvelki gün Bâb‐ı Ậliye azîmetle Sadrazam ve Dâhiliye Nazırı paşalar hazaratını ziyaret etmiş 

olduğu haberi yer alır. Bir sonraki hafta ise Adliye Nazırı ve Zaptiye Nazırı ile görüşen Patrik 

Ermeni  cemaati  açısından  iyi  bir  halkla  ilişkiler  kampanyası  yürütmektedir.  Haberlerde 

patriğin, hükümetle yapmış olduğu görüşmelerin  içeriği hakkında bir bilgi verilmemesi o 

dönemin habercilik anlayışı ile açıklanabilir. Dönemin gazetelerinde gelişmeler aktarılır ama 

olaya  ilişkin  bir  yorum  verilmez  (Mecmûa‐i  Ahbâr,  30  Ağustos  1896).  Ermeni  Ruhban 

sınıfının Osmanlı  hükümeti  ile  sıcak  ilişkiler  kurma  çabası  gösterdiği  düşüncesi Van’dan 

gelen başka bir haberle pekişir. Yüzyıllardan beri Van’da bulunan Ermeni millet‐i sadıkası, 

sahip oldukları nimet ve müsaadelerden dolayı duydukları memnuniyet ve minnettarlığı 

Akdamar Manastırı Katolikos vekili Rahip Arsen aracılığıyla Van Valisi’ne ulaştırmışlardır. 

Bununla birlikte Van’da tarım, sanayi ve ilim alanlarında yapılacak gelişmelerden de ümit 

dolu  olduklarını  vurgulamışlardır.  Bu  haberin  altında  da  Mecmûa‐i  Ahbâr  ’ın  Türkçe 

gazetelerden bunu gördüğü bilgisi vardır (Mecmûa‐i Ahbâr, 28 Ağustos 1896). 

31 Ağustos 1896 tarihinde dâhiliye haberlerinin içinde artan güvenlik önlemlerinden 

dolayı  hükümetin  jandarma  ve  polis  sayısında  artışa  gittiğini  öğreniriz.  “Dersaˈâdet 

memûrini zâbıtasına 150 süvâri polisi daha ilavesi mukarrer bulunduğu yazılmıştı. Jandarma 

efrâdına  200  neferin  zammı  kararlaştırılmış  olduğunu  Moniteur  yazmıştır”  (Mecmûa‐i 

Ahbâr, 31 Ağustos). 6 Eylül 1896 tarihindeki haberden de polis,  jandarma ve zâbitanlara 

birer  maaş  ikramiye  dağıtılmış  olduğunu  öğreniriz.  “Yazdığımız  veçhile,  dün  hazîne‐i 

maliyeden Polis ve Jandarma zâbitan ve efrâdına birer maaş verilmiştir” (Mecmûa‐i Ahbâr, 

6 Eylül 1896). Hükümet yaşananlar karşısında iktidarını sağlamlaştırabilmek ve komitecilere 

güç  gösterisinde  bulunabilmek  için  kolluk  kuvvetlerini  ödüllendirip  sayısal  olarak  artış 

yapma  yolunu  tercih  etmiştir.  Güvenik  güçlerine  ilişkin  gazetede  paylaşılan  bilgiler 

                                                            
müdâhalât‐ı mukarrer ettiği muhakkak bilinmesi lüzûmunun dahi ilave‐i vesaya edilmesi ve matbaa‐i vilayetta 
(vilayet  matbaasında)  o  yolda  ve  avâmın  (halkın)  anlayabileceği  lisânda  beyân‐nâmeler  tertîb  ve  tabˈ 
ettirilerek kuraye (kasaba ve köyler)  neşr ve tevzi (yayma ve dağıtma) veˈl‐hâsıl (kısaca) sükûn u asayişi hazırın 
takrir ve edamesi halen ve mevziyen daha ne gibi tedâbîre mütevakkıf ise, bila ifade‐i vakt ona dahi tevessül 
edilerek, hilâf‐ı merdi  ahval  ve harakât  vukûˈna  zinhâr meydan  verilmemesi  encümen‐i mahsûs‐u  vükelâ 
kararıyla aˈlâ irâde‐i seniyye katˈiyyen tavsiye ve ihtâr olunur” (Mecmua‐i Ahbar, 28 Ağustos 1896). 



204 

 

 

habercilik  açısından  incelendiğinde, Mecmûa‐i  Ahbâr  farklı  gazetelerde  okuduğu  ya  da 

hükümetten elde ettiği gelişmeleri birer cümle ile okuyucularına aktarmaktadır. Paylaşılan 

bilgiler arasında da bütünlüklü bir anlatım tarzı tercih edilmez, günlük yaşanan olaylar sade 

bir  biçimde  okuyucuya  sunulur. Haberler  arasında  bağlantı  kurmadan  yalın  bir  anlatım 

tercih edilir. 

Dış dünyada olan biteni yakından gözlemleyen gazete 30 Ağustos 1896  tarihinde 

“Ahvâl‐i Politika” başyazısında dış dünya basınında yer alan haberlerden derleme yapmıştır. 

Azgayin  (Ազգային)  (Millî)  isimli sütunda Ermeni milletini doğrudan  ilgilendiren haberler 

yer alır. Banka baskını ve sonrasında yaşanan olaylar sırasında pek çok kişi başıbozukluktan 

dolayı mağdur  olmuştur. Mağdur  olan  kişilere  yardım  etmek  için  Ermeni  ve Müslüman 

ahaliden oluşan bir komisyon oluşturulur. 30 Ağustos 1896 tarihli Mecmûa‐i Ahbâr’dan bu 

komisyonun nasıl  işlediğine dair örnek bir haber okuruz.  “Hasköy muhtâcîni  için  ahîren 

ihsân buyrulan 1200 lira‐i Osmanînin hüsnü tevzî ve idaresine nezâret etmek üzere, Ermeni 

Patrik  Kaymakamı  rutb.  Barthelameos  Sırpazan Hazretlerinin  tensîbi  (münasip  görmesi) 

üzerine Vankyan Ker. Arisdakes Vardapetin riyâseti tahtında teşkîl olunmuş ve Beyoğlu alay 

beyi Hafız Sabri Bey ile Terziyan Krikor Efendi dahi bu komisyona aˈzâ tayin kılınmışlardır. 

Komisyon talimât‐ı mucibince mahallelerde ifâ‐i vazîfeye başlamıştır” (30 Ağustos 1896). 

II. Abdülhamit yaşanan olaylarda kimlerin parmağı olduğunu, kimlerin bu  işlerde 

Ermeni  komitelerine  yardım  ettiğini  de  merak  etmektedir.  Hükümet  bu  bilgiyi  elde 

edebilmek için patrikhane ile iletişime geçmiştir. Ermeni Patrikliği devlet erkânıyla yaptığı 

ˈçeşitli görüşmelerden sonra Ermeni cemaatinden kimlerin bu işlere karışmış olabileceğinin 

araştırılması  için  kiliselerine  iki  önemli  ilan  gönderir. Mecmûa‐i  Ahbâr  gazetesi  Ermeni 

Patrikliğinden  kiliselere  giden  bu  iki  önemli  ilanı  okuyucularına  duyurur.  “Ermeni 

Patrikhanesi tarafından umûm Ermeni kiliselerine âtîde sûretleri derç olunan  iki kıta  ilan 

gönderilmiştir”(Mecmûa‐i  Ahbâr,  30  Ağustos  1896)  Bu  ilanların  ilki,  İstanbul,  Bursa  ve 

Edirne  illerindeki  Ermeni  okullarında  görev  yapan  öğretmenlerin  isimlerinin  ve  nereli 

olduklarının  patrikhaneye  bildirilmesi  zorunluluğunu  içeren  duyurudur.  “ Der‐saâdet  ve 

bilâd‐ı  selâsede  (İstanbul,  Bursa,  Edirne)  kâin  (olan)  mekâtib  (mektepler)  muallimînin 

esâmîsi ile nereli olduklarının ve hal u şanlarının bilinmesine komisyonca lüzûm göründü. … 

bir kıtˈa defterin serîan tanzîm ve irsâlî (düzenlenmesi ve gönderilmesi) ve içlerinde şüpheli 



205 

 

 
 

takımından olmak üzere Patrikhanece  taht‐ı zannda bulunanların esâmîsi  işaret edilmesi 

husûsuna (?) emr ve irâde efendim hazretleridir”. Bu bilgiler yardım komisyonu tarafından 

değerlendirilecektir.  Şüpheli  görünen  kişilerin  de  isimlerinin  Patrikhaneye  özellikle 

bildirilmesi  istenmektedir.  İkinci  ilan  ise  yerliden  olup  şüphe  taşıyan  Ermenilerin 

komisyonca  isimlerinin  bilinmesini  lüzum  görmektedir.  Bu  kişilerin  isimlerinin  kilise 

isarelerinden alınarak komisyona takdim edilmesi gerektiği haberi vardır (Mecmûa‐i Ahbâr, 

30 Ağustos 1896). 

Olayların  yankılarının  devam  etmesiyle  birlikte Osmanlı  Hükümeti,  4  Eylül  1896 

tarihinde  İstanbul’daki  kargaşanın  son  bulup  insanların  eski  sosyal  hayatına  dönmesini 

isteyen  bir  ilan91  yayınlar.  Bildiriye  göre;  başkentte  yeniden  ahalinin  huzurunu  bozup, 

güvenliği  engellemek  isteyenler  olduğu,  bunun  karşısında  ahalinin  telaş  ve  endişeye 

düşerek  günlük  yaşantılarına  dönmeğe  çekindiklerine  dair  bilgi  alınmıştır.  Özellikle 

dükkânların  kapalı  tutulması  ekonomik  hayata  sekte  vurmuştur.  Duyuruda  Osmanlı 

hükümetinin,  genel  güvenliğin  sürmesi  ve  korunması  için  her  türlü  jandarma  ve  polis 

gücünü devre soktuğu ve her  türlü olay  için hazır  tutup gerek gördükleri yerde devreye  

                                                            
91  Şu  aralık  bazı  esbâb‐ı  agrâz  (garazlar  nedeniyle)  ve  fesâd  taraflarından  pây‐ı  taht‐ı  saltanat‐ı  seniyye 
sekenesinin (sakinlerinin) huzûr ve rahatlarını selb (bozma) ve asâyiş‐i beldeyi  ihlâl kastıyla bir takım erâcîf 
(yalan  sözler)  ve  ekâzib  (uydurma  laflar)  neşr  ve  tertîb  edilmekte  olması  ahâlînin  ve  ez‐cümle  ahz  u  itâ 
(alışveriş)  ile meşgûl  olanların  telâş  ve  endişeye  düşerek  bir  hal‐i  ihtirâzda  (çekinme)  bulunmalarına  ve 
dükkanlarını kapatmalarına sebep olduğu tahkîk ve istihbâr edilmiştir. Sâye‐i meâlivâye‐i hazreti mülükânede 
âsâyiş‐i umûmînin muhâfaza ve edâmesi için tekâyüdât‐ı ihtiyâtiye ve mükemmele (hilelere karşı tedbirli ve 
noksansız) ittihaz olunarak, Der‐saâdet ve mülhakatının (İstanbul’a bağlı yerler) her tarafında asâkir‐i şâhâne 
jandarma ile polis sınıfından kuvve‐i kâfiye bulunduğu, ve gece gündüz esvâk ve mahallâtın taht‐ı tarassudât 
(gözlemler)  bulundurulduğu  cümlenin meşhûd  (şahidi)  ve malûmu  olduğundan,  ve muhâfazaya memur 
kuvve‐i askeriye ve zâbıtanın kumandanlarına her gûne (çeşit) ahvâl‐i meluzeye göre açık ve etraflı emirler 
verildiğinden  zâbıtaca  daima  takip  edilmekte  bulunan müsellâhen  tutulanların  kanunen  terettüb  edecek 
ahkâmın  en  ağrız  ile  icrâ‐i mürâcaatları  tebaa‐i  ecnebiyeden mefâsette  fiilen  iştirâk  edenler mesûliyet‐i 
kanûniyyeden  kurtulamayacakları  gibi, hükümetin  emniyet  etmediği  ecânibin  (yabancıların)  dahi mensûp 
oldukları sefâret vasıtasıyla memleketlerine def‐i tabii mukarrerdir. Şu halde en küçük bir hareket zuhûr itse 
kuvve‐i askeriyenin ve jandarma ve polis efrâdının hemen vezâif‐i kanûniyyelerini icraˈ ve emniyet‐i ammeyi 
mükemmelin  vikâye  muktedir  bulunacaklarından,  ahalinin  telâş  etmelerine  ve  dükkânlarını  kapatarak 
kendilerini  ikrâr  eylemelerini  halel  olmadığı  cihetle,  herkesin  işiyle  ve  alışverişiyle  meşgul  olarak, 
müsterihim(içi  rahat  olmak,  kaygısız  olmak)  imrâr‐ı  evkât  (vakit  geçirmek)  eylemeleri  lazım  gelir.  Çünkü 
muhâfaza‐i umûm‐u âsâyişi memleket vazifesi esâsen ve münhasıran hükümete ait olup buna âhalinin ne 
münferitten  (tek başına) ve ne müctemiyen  (topluca) müdâhalesi  caiz olamayacağı ve kat’en yerli ecnebi 
halkın  ictimâları  memnunîyet‐i  cedide‐i  kanûniyye  tahtında  bulunduğu  cihetlerle  o  gibi  müdahalat  ve 
ictimââda tasaddi (başlayanlar) edenler her kim olursa olsun ahkâm‐ı kanûniyye itaat etmemiş add olunarak, 
ana göre haklarında terettüb edecek (gerekli olacak) mesûliyet‐i kanûniyyenin hükmü icra edileceği cümlenin 
malûmu olmak üzere meclis‐i vükela kararıyla iş bu ilannâme‐i resmi neşr olundu (Mecmûa‐i Ahbâr, 4 Eylül 
1896). 
 
 



206 

 

 

girmeleri  için  emirler  verildiği belirtilir. Banka  baskını  ve  sonrasında pek  çok  akıl  almaz 

bozgunculuğa  karışanlar  kanunun  pençesinden  kurtulamayacaklardır.  Aynı  zamanda 

hükümetin  güvenmediği  tüm  yabancıların  da mensupları  oldukları  sefaret  vasıtalarıyla 

memleketlerine dönmelerine karar verilmiştir.  Şu anda en küçük bir olay  çıksa güvenlik 

güçlerini  oluşturan  askeriye,  jandarma  ve  polisin  anında  olaya müdahale  etmeye  hazır 

olduğu,  ahalinin  telaş  etmesine  gerek  olmadığı  aynı  zamanda  kapalı  dükkânların  artık 

açılarak eski hayata geri dönülüp insanların işleriyle, alışverişleriyle meşgul olması gerektiği 

duyurusu  yapılır.  Genel  asayişin  sağlanması  görevinin  hükümete  ait  olduğu  vurgusu 

yapılarak  ahaliden  hiç  kimsenin  olaylara  müdahale  etmesinin  caiz  olamayacağı,  aksi 

davrananların  kanuna  itaat  etmemiş  olduğu  varsayılarak  geçerli  kanunlar  çerçevesinde 

işlediği suçtan sorumlu olacağı belirtilmiştir (Mecmûa‐i Ahbâr, 4 Eylül 1896). 

Mecmûa‐i Ahbâr gazetesi, 23 gün sonra olan bitenle ilgili rapor ve bildiri niteliğini 

taşıyan haberlerin dışında kendi görüşlerini yazar. Bu yazı  ile birlikte gazetenin Osmanlı 

hükümeti  ve  Ermenileri  hakkında  neler  düşündüğü  netleşir.  “Mütâlaamız”  ismiyle 

yayımlanan  yazıda  Osmanlı  Bankası  baskını  ve  sonrasında  yaşananlardan  dolayı  aklı 

başında,  iyiyi  ve  kötüyü  ayırt edebilen her  sadık Ermeninin üzüntü duyacağı  vurgulanır. 

Yüzyıllardan beri Ermeni cemaati Osmanlı topraklarında sadık ve itaatkâr bir millet olarak 

yaşamış  ve  mezhebini  de  koruyabilmiştir.  Kendisine  500‐600  seneden  beri  pek  çok 

ayrıcalıklar  ve  izinler  sağlanmış  ve  devletin  en  önemli,  en  itibarlı,  en  nazik memurluk 

görevleri  verilmiştir.  Osmanlı  ülkesinin  başkentinden memleketinin  her  köşesine  kadar 

Osmanlının ekmek ve nimetiyle asırlardır yaşamıştır. Son birkaç yıldır cahil zihinlere fesat 

tohumu ekilerek, Ermeni milleti kışkırtılmakta ve tahrik edilmektedir. Yaşananlar karşısında 

milletçe binlerce kez üzüntü duymamak elde değildir: 

 Hâdise‐i malûmdan dolayı  izhâr‐ı  teessüfü âzim  (niyet) etmeyen aklı başında  ve 
hayrı ve şerri  lâyıkıyla tefrîke mûktedir hiçbir sâdık Ermeni yoktur. Asırlardan beri 
Ermeni cemâatı  taht‐ı  tâbiiyyet‐i Devleti Aliye’yi Osmaniye’de kemâl‐i sadâkat ve 
itâatle yaşayarak,  milletini, mezhebini muhâfaza etmiş, ve selâtîn‐i azâm tarafından 
ihsân buyrulmuş olan Ferâmîn‐i Hümâyûn ile nice nice imtiyâzât ve müsâadât‐ı âliye 
mahzûr  (engel)  buyrulmuş  ve  bunlardan  kat‐ı  nazâr  5‐600  senelerinden  beri 
hükümdârân‐ı  zişân‐ı  Osmâniyye’nin  ve  vükelâ  ve  ricâl‐i  İslâmiyenin  mazhâr‐ı 
emniyeti olarak devletin en mühîm en muteber en nâzik memriyetleri bunca Ermeni 
asdika‐yi bende‐gân (sadık kullar) yanına tevdî kılınmış, elhâsıl yüzlerce senelerden 
beri  gerek  nefs‐i  pây‐i  taht‐ı  saltanat‐ı  seniyye  ve  gerek  memâlik‐i  mahrûse‐i 



207 

 

 
 

şâhânenin  her  belde  ve  memleketinde  mütemekkin  bunca  tebaa‐i  Ermeniyân 
devlet‐i ebed müddet‐i Osmâniyye’nin nân u nimetiyle yaşamakta bulunmuş olduğu 
halde,  şu  birkaç  senelerden  beri  her  nasılsa  bazıların  ezhân‐ı  cahilânelerine  bir 
tohum  fesâd  girerek,  hiçbir  akl  u  hikmete  hiçbir  esâs‐ı  ciddiyeye  mübtenî 
(dayanmaktan) olmadıktan başka, bir bendenin (kulunun) bir tabiinin efendiyesine, 
pâdişâhına medyun (bağlı) bulunduğunu vazîfe‐i mukâddes‐i sadâkat ve ubûdiyyete 
dahi külliyen mugâyir olarak, husûle getirilen teşvîkat ve tahrîkyât‐ı bedhâhâneden 
(kötülüğe teşvik ve tahrik etmeden) dolayı milletçe hezâran teessüfleri edilmemesi 
kabil midir? (Mütalâamız, Mecmûa‐i Ahbâr, 6 Eylül 1896). 

Başyazıda  bir  milletin  refah  ve  saadetinin  yolunun  aklın,  mantığın,  konum  ve 

görevin,  sadakat  ve  kulluğun  dışında  delice  hayaller  ile  gerçekleşemeyeceği,  istenilen 

saadetin  ve  refahın  sadece  ve  sadece  eğitimle,  her  tarafa  yeni  okullar  açılmasıyla 

sağlanabileceğinin  altı  çizilir. Bu okullarda da öğrencilere  güzel  ahlak,  terbiye, padişaha 

sadakat  ve hükümete  itaat  vazifelerinin güzelce öğretilmesi  ve bu  kişilerin mesleklerine 

uygun  istihdam  ettirilerek  sanayide,  ticaret  ve  ziraat  alanlarında  ilerleme  sağlanması 

gerekir.  Fakat  okullar  bu  minvalde  kurulmaz,  öğrenciler,  Ermeni  çocuklarının  fikir  ve 

zihinleri  belirtilen  şekillerde  terbiye  edilmezse,  milletin  refah  ve  saadeti  için  yaşadığı 

vatanın kurallarına uyulmazsa aslında kendi zararına çalışmış olur ve yüzyıllardan beri İslam 

dünyasının  içinde  yaşayan  Ermeniler, milletini, mezhebini  ve dahası onurunu  kaybetme 

noktasına geleceği ortadadır: 

Bir milletin, bir cemâatin refâh u saâdet‐i hakikiyesi öyle bir takım aklın mantığın, 
mevkî  ve  vaziyetin  ve  başlıca  sadâkat  ve  ubûdiyyetin  haricinde  tahayyülât‐ı 
mecnûnâne ile kabile istihsâl olamayacağı her aklı selim sahibinin taht‐ı tasdîkinde 
olup, ârzû olunan refâh u saâdet‐i hakikiye ancak ve ancak her tarafta mektepler 
ihdâs (oluşturma) ve küşâdı (açma) ile, bunlarda şâkirdâna, evlâd‐ı cemâata hüsn‐i 
ahlâk ve taˈlîm ve terbiye (öğretim ve eğitim) ciddiye  ile beraber, tâbi olduğumuz 
pâdişâhımıza sadâkat, ve kavânîn ve kavâid‐i hükümet‐i seniyye  itâat vazîfelerinin 
güzelce ta’lîm ettirilmesi ve bu meslekî müstakîme üss‐ül harekât ittihâz eyleyerek 
sanâyi, ticâret, zirâat vesâirenin terakki olunabilip eğer ki mekteplerimiz bu yolda 
teessüs etmez (kurulmaz), eğer ki şâkirdân ve evlâd‐ı cemâatın efkâr u ezhânı işâr 
ettiğimiz sûrette terbîye edilmez, eğer ki umûm‐u efrâd‐ı ahâlî, kendi hakiki saâdet 
ve  refâhiyetini  derûnînde  (gönlünde)  yaşattığı  vatanın menâfi‐i  sahîhesi  (gerçek 
çıkarları) ve tâbi bulunduğu devletin nizâmât u kavâîd‐i mevzuai meşrûası haricinde 
ve istikâmet u halîset hilâfında hareketle elde etmek cinnetine dûçâr ise tekrar be 
tekrar  söyleriz  ki  doğrudan  doğruya  kendi  zararına  çalışmış  olduğundan  başka 
yüzlerce senelerden beri, mahzâ  (tek) devlet‐i Ậli Osmân’ın müsellemi âlem olan 
müsaâdekârlığı ve ulûv‐u cenâbı sayesinde bazı kalabilmiş olan değil yalnız Ermeni 
milleti ve mezhebini hatta haysiyetini dahi kaybedeceği emri aşikârdır (Mütalâamız, 
Mecmûa‐i Ahbâr, 6 Eylül 1896). 



208 

 

 

     Yazıda  bununla  birlikte  her  meslekten,  yaştan,  cinsiyetten  Ermeninin  rahip, 

öğretmen, banker, sarraf, tüccar, amele, sanatkâr, kadın, erkek, genç, yaşlı herkesin saadet 

ve  refahı  deli  divane  araçlarla  ve  tedbirler  değil,  padişahın  merhametine  sığınarak 

mutluluğunu  ve  rahatını  yakalayabileceği  vurgulanır.  Ve  gazetecilik  mesleğinin  bir 

zorunluluğu da tüm bu uyarıları Ermeni halkına yapmasıdır: 

Binâen  aleyh,  buralarını,  rahip,  muallim,  banker,  sarrâf,  tüccâr,  esnâf, 
sanatkâr, amele, el‐hâsıl erkek, kadın, zengin, fakir, büyük, küçük, her sınıf‐ı ahâlî, 
cümlemiz  (?)  (?) bilerek ve bu sahihliğe aklen, mantıken ve vicdânen  iskât olarak 
cemâatçe selâmeti, refâh u saâdet‐i harâbîyeti mucîp bir takım mecnûnane vâsıtalar 
ve tedbîrler ile değil, illâ tabiiyeti ile müftehîr olmaya diyânet ve insaniyet kavâîdince 
borçlu  bulunduğumuz  Pâdişâhımızın  âguş  u merhametine  sığınmaktan  başka  bir 
yerde aramamalıyız. Vakˈa ikrâr ve itirâf etmeliyiz ki, bir takım Ermeni bedhâhân ve 
cühelâsı tarafından zuhûra gelen son vaka‐ı mukâddere, bunca asırlardan beri nân 
u nîmetiyle perverde olduğumuz ve nice nice lûtf u ihsânlarına mazhâr olageldiğimiz 
devlet‐i mufahham‐ı âliyye’nin pek ziyâde teessüf ve teessürüne bati olmuş, ve bu 
cihetle  Ermenilikten  Ermeni  nâmından  ne  kadar  yüz  çevrilse  câiz  ve  haklı 
bulunmuştur,  lâkin  şurasını  da  pek  iyi  biliriz  ki,  şevketli,  kudretli  mehâbetli 
Pâdişâhımız  efendimiz  hazretlerinin,  âbâ  u  ecdâd‐ı  aˈzamları  bulunan  Selâtin‐i 
Osmâniyye’den irsen (babadan oğla miras yoluyla geçen) ve daha doğrusu hilkaten 
(doğuştan) muttasıf (nitelikli) oldukları merhâmet, rikkât (yufka yürekli), şefakât ve 
hissiyât‐ı ulüvv‐i cenâbâne‐i cemileleri ol derece vasî ol mertebe âli ve ol kadar bi 
hadd u beyândır ki, vaka‐ı mukâddereden dolayı Ermeni cemâatı hakkında husûle 
gelen fena tesârin az vakitte zâil ve ber‐taraf olacağına asla ve katˈa iştibâh (şüphe) 
edilemez. Şu kadar ki, ol merhâmet u şefakat‐ı pederâne‐i nâiliyyetle (murada erme) 
yeni baştan  ihyâ olabilmek  için evvel emirde muhtâç‐ı mağfiret olan evlâdın, bila 
ifade‐i vakit ve kemâl‐i sıdk u hâlisetle huzur ı pedere şitâbân olarak, arz‐ı nedâmet 
ve  taktim‐i  ferize‐i ubûdiyyet  ile  istirhâm‐ı merhâmet eylemesi  ferâiz‐i  tâbiyyeye 
(tabi olunan kurallar) ve kavâîd‐i dine (dini kurallara) mükteziyyâtındandır. 

Binâen  aleyh,  hâiz  olduğumuz  gazetecilik  vazîfesi  iktizasınca  (gazetecilik 
görevi  gereği),  iş  bu  ferîze‐i  sadâkat  kariˈnin  ifâsını,  şunun  bunun  iğfâlâtlarını 
(aldatmalarını) ve tahrikât‐ı bedhâhâneleri (kötücül tahrikler) ile tarik‐i müstâkim ve 
sadâkat şuariden şaşmış olanlara hâlisane tavsiye ve peder‐i müşfik‐i muazzam ve 
mufahhamımız  bulunan  Pâdişâhımız  efendimiz  hazretlerinin  şefakat  u 
merhametlerini  istirhâm  u  istihsâle  müsâraatlarını  (acele  etme)  ihbar  eyleriz 
(Mütalâamız, Mecmûa‐i Ahbâr, 6 Eylül 1896). 

16  Eylül  1896  tarihli Mecmûa‐i  Ahbâr  ’ın,  İkdam  gazetesinden  alıntıladığı  haber 

oldukça önemlidir. Banka baskını ve sonraki olaylarda polis ve  jandarmanın ele geçirmiş 

olduğu  bombalar,  silahlar,  dinamitler  Tophane’de  sergilenerek  gazeteciler  başta  olmak 

üzere  tüm  halkın  gezip  görmesine  sunulmuştur.  Fotoğrafın  yeni  yeni  kullanılmaya 

başlandığı ama hala gazetelerin pek çoğunun resimsiz yayım yaptıkları dönemde görselliğin 



209 

 

 
 

ne  kadar  önemli  olduğunu  kavrayan  hükümet  çareyi  sergi  açmakta  bulmuştur.  Oysa 

dönemin  Avrupa  basınında  Abdülhamit  ve  Osmanlı  hükümeti  ile  aleyhinde  pek  çok 

karikatür  çizilip  görsel  olarak  negatif  bir  Abdülhamit  ve  Osmanlı  bürokrasisinin  imajı 

çizilmekteydi. Vanessa R. Schwartz, Spectacular Realities adlı çalışmasında 19. yüzyılın ikinci 

yarısından itibaren gerçek yaşamın bir görüntü olarak temsili ve kavranışının görüngü olarak 

yaygınlık kazanmasındaki patlamayı  inceler.   Gerçeğin  temsil edildiği mecralar bulvarlar, 

kitle iletişim araçları yani gazeteler, morgdaki cesetlerin kamuya gösterimi, mum heykeller 

müzesi,  panoramalar  ve  erken  filmlerdir. Modern  toplumun  biçimlenmesinde  görüntü 

gerçekliği  temsili  ayrıcalıklı  bir  yere  sahip  olmaya  başlayacaktır  (Schwartz,  1998:  1‐12).  

İkdam gazetesinden alınan haber şöyledir: 

Ermeni erbâb‐ı mefâsidin yedlerinden alınıp ve hâne ve meskenlerinde zuhûr edip 

canib‐i zâbıtadan Tophâne‐i Ậmireye  teslim edilmiş olan kumbara ve  revolver ve 

tüfek ve kama vesâire gibi alet ve esliha  ile bazı elbisenin müfredâtını mübeyyîn 

(meydana  koyan,  beyan  eden)  elde  edilen  defter  sûreti  zirde  derç  ve  bunların 

Tophâne‐i  Ậmirece  vazˈ  olundukları  mahalli mahsûsa  ecânib  ve  müteberân  ile 

gazetecilerden  onar  onar  gelecekleri  irâdesi mukarrer  bulunmuş  olduğu  istihbâr 

kılınmıştır (Mecmûa‐i Ahbâr, 16 Eylül 1896).  

4.3. Cerîde‐i Şarkiye (1885‐1921) ve Osmanlı Bankası Baskını  

4.3.1. Cerîde‐i Şarkiye’nin Biçim ve İçerik Özellikleri  

Cerîde‐i Şarkiye, 1 Haziran 1885’te İstanbul’da günlük gazete olarak yayın hayatına 

başlar. İsminin altında gazetenin kimliği “politikıye, millîyye, ticâriyye, sarrâfiyye ve ilmiyye” 

kelimeleri  ile açıklanmıştır. Gazetenin  sahibi Dikran Civelekyan’dır.92  İdaresi, Bâb‐ı Âli’de 

Civelekyan matbaasındadır. Gazetenin editörleri Hagop Varjabedyan, Apig Mübahacıyan, 

                                                            
92 Dikran Civelekyan’ın doğduğu yer ve tarihi hakkında iki ayrı bilgi mevcuttur. İlki, Yedikule Ermeni Hastanesi 
salnamesine göre, 1848 yılında Kayseri’de doğmuştur. Diğeri ise Teotoros Lapçinciyan’a göre, Kayserili anne 
ve babadan 1852 yılında İstanbul’da doğmuştur. 13 Şubat 1907 tarihinde de İstanbul’da hayata veda etmiştir. 
Viyana Mıhitarist  tarikatının İstanbul’daki şubesi Pangaltı Lisesi’nden mezun olmuştur. Sarraflık işiyle ilgilenen 
Civelekyan, muharrirliğe Mimos  gazetesinde  başlamıştır.  Bunun  ardından  İstanbul’da  çıkan  Fransızca  bir 
gazetenin yayın dairesinde çalışmıştır. Vartan Paşa’nın yayın müdürü olduğu Tercüman‐ı Efkâr’ın muhasipliği 
ile uğraşıp birkaç ay sonra gazetenin müdürü olmuştur. 1877‐85 yılları arasında bu gazeteyi çıkardıktan sonra 
Cerîde‐i Şarkıye için gerekli imtiyazı alıp bu yayına başlamıştır. Yine 1889 yılında yayımlanan ve 1908 tarihinde 
kapanan Surhantag adlı Ermenice günlük gazetenin de imtiyaz sahibi olmuştur. Basına olan katkıları nedeniyle 
mütemayiz rütbesi ve dördüncü sınıf Osmani ve Mecidi nişanlarıyla  taltif edilmiştir. 1881 yılından  itibaren 
Civelekyan matbaasında pek çok Ermenice eser basmıştır (Pamukciyan, 2003: 150‐151).   



210 

 

 

Onnig Balıkçıyandır (Mildanoğlu, 2014: 394). Gazetenin yayın hayatına başladığı dönemdeki 

fiyatı 40 paradır. Abone fiyatlarına baktığımızda İstanbul için 12 aylığı, 200 kuruş; 6 aylık 105 

kuruş; 3 aylık 55 kuruştur. Taşrada ise 12 aylık 240 kuruş; 6 aylık 125 kuruştur ancak 3 aylık 

abonelik bulunmamaktadır. Şehir ve taşra arasındaki ücret farkının nedeni posta ücretidir. 

Gazetede verilecek  ilanların da ücret politikası belirlenmiştir. 1’nci, 2’nci ve 3’cü sahife 6 

kuruş; 4’ncü  sahife 5 kuruştur. 4  sayfa olan gazetenin  ilk yayımlandığı yıllardaki boyutu 

45,5×57,5cm’dir.    8‐9  yıldır  Tercümân‐ı  Efkâr  isimli  gazeteyi  çıkaran Dikran  Efendi,  asıl 

kendisinin imtiyaz sahibi olduğu yeni bir gazete çıkarmak istediğini ilk sayısındaki  “İfâde‐i 

Mahsûsa” başlıklı tanıtım yazısında açıklar. Bu yazıyla başta padişah II. Abdülhamid olmak 

üzere  dönemin Dâhiliye Nazırı  ve  Ethem  Paşa  hazretlerine  teşekkürlerini  sunar. Dikran 

Efendi’nin güzel dileklerinden matbuat müdürü Mehmet Efendi hazretleri de payına düşeni 

almıştır:  

Kâriîn‐i  kirâm  (şerefli  okuyucuların)  hazârâtına  (huzurlarına)  zâhir  olduğu 
(göründüğü)  vech  ile,  sekiz  dokuz  seneden  beri  Tercümân‐ı  Efkâr  gazetesini  her 
cihetçe taht‐ı idâre‐i âciz‐ânemde (alçak gönüllülükle) neşr edegelmekte olup, lakin 
doğrudan doğruya nâm‐ı âciz ile mahsûs bir gazete imtiyâzına mazhar (nail olma) ve 
malîk olmak (sahip olmak) arzusuna mebnî vâki olan mürâcaat‐ı âciz‐ânem üzerine, 
âlem‐i  matbûâta  sebkat  eden  (ilerleyen)  hidemât‐ı  kesire‐i  çâker‐âneme 
(kölecesine) mükâfaten taraf‐ı hükümet‐i seniyyeden CERİDE‐İ ŞARKİYE ser‐levhası 
tahtında bir gazete  imtiyâzı  iˈtâ ve  ihsân buyrulmuş olmakla, bu günden  itibaren 
Tasvir‐i Efkâr’ ı bitta‐ati‐i (?) yerine âfî hakla (bağışlanma hakkıyla) Cerîde‐i Şarkiye 
meydân‐ı  intişâre  vazˈ  eylediğimi  vesile  ittihakıyla  hükümet‐i  seniyyenin  hak‐ı 
nâmûsta  hak‐ı  kem‐terânemde  (acizce)  izhâr‐ı  emniyet‐i  kâmile  eylemesinden 
dolayı beyânı  teşekkür ederek evvela pâdişâhi maârif‐perver Sultan Hamid Han‐ı 
Sani Efendimiz hazretlerinin  (?) ömrü ve  şevket ve  iclâlleri duâ‐i vâcib‐ül edasıyla 
tezyîn‐i  lisânı ubûdiyyet eder, ve baˈdehû ve bil‐cümle vükelâ‐i  fihâm hazârâtıyla 
Dahiliye Nazırı … übhetlü  (?) devletlü Ethem Paşa Hazretlerine bu babda beyân‐ı 
şükr u mahmidetle (övme) temçiret‐i (?) umûru mihâm‐ı devlette her an ve zaman 
muvaffakıyetlerini temenni eylerim. 

Kezalik  matbûât  müdürü  pürdetpirî  saâdetli  Mehmet  Efendi  Hazreteleri  dahi 
imtiyâz‐ı  âciz‐ânemin  ahz  u  istihsâli  husûsunda  hakkı  bende  kanemde  ibrâz‐ı 
emniyet‐i  kâmile  eylemiş  olduğundan  efendi‐i  müşarünileyh  hazretlerine  dahi 
vâcibe‐i zimmetim olan teşekkür ve mâhmidetimi alenen arz u beyân ederim. 

Kezâ millet ve kâriîn ve sâir zevât‐ı hamiyet karˈan hazârâtı bunca senelerde beri 
hakk‐ı  âciz‐ânemde  ibrâz‐ı  teveccühât‐ı  fevkalâde  ederek,  iktamât  u  hidemâtı 
bendekânemi tazâir buyrulmuş ve hüsnü nazar ve rağbetlerini asla diriz etmemiş 
olduklarından bu babda umûm millete dahi arz‐ı şükran ve minnettârı  ile bundan 
böyle  teveccüh  ve  rağbeti millîyenin devam  edeceği ümidi  kavisine mebni  iş bu 



211 

 

 
 

Cerîde‐i  Şarkiye’nin  neşrine  bu  günden  bed  ve mübâşeret  ettiğimi  beyân  u  ilan 
ederim (1 Haziran 1887, Cerîde‐i Şarkiye).   

O dönemin gazetelerinin satılmasına aracılık eden yazılardan birisi de tefrikalardır. 

Civelekyan  bir  önceki  gazetesindeki  yayınlara  aynı  şekilde  devam  edeceği  bilgisini 

okuyucularıyla paylaşır.  

“Dünkü son Tercüman‐ı Efkâr’da ihtâr ettiğim veçhile işbu Cerîde‐i Şarkiye’de Kızıl 
Sihirbaz romanın dercine devam olunacağı gibi Limonçyan Perovre Efendinin elân 
kaleme almakta olduğu nefis bir tiyatro dramı dahi yakında tefrika makamında derç 
u neşir edileceğini  ilân eder, ve Limonçyan Efendinin asâr‐ı sairesi gibi  iş bu eseri 
cedîdi  dahi  mazhâr‐ı  rağbeti  umâmiyle  olacağında  şüphem  olmadığından  bu 
münasebetle beyan eylerim” (Cerîde‐i Şarkiye, 1 Haziran 1885).   

Dört sayfadan oluşan gazetede pek çok konu  ile  ilgili bilgi vardır. Genel bir kural 

olmamakla  beraber  haber  türlerinin  dağılımına  baktığımızda;  ilk  sayfasında  günlük 

havadisler,  telgraflar,  Azgayin  başlığıyla  hemen  hemen  tüm  Ermeni  gazetelerinde  olan 

cemaat haberlerinin yer aldığı sütun, ikinci sayfasında ahvâl‐i hariciye, son posta bölümü, 

üçüncü sayfa ve dördüncü sayfada ilanlar ve çeşitli haberler yer almaktadır. Bu haberlerin 

içerisinde de bir tasnif henüz görülmez. Anadolu’dan da Rumeli’den de gelen haberler yer 

alır;  yangın,  hastalık,  deprem,  hırsızlık  gibi  konuları  ard  arda  okuyabilirsiniz.  İlanlar  bu 

gazete için oldukça önemli olmuştur. Üçüncü ve dördüncü sayfalarda ilanatlar yer alır. 

Osmanlı Bankası Baskını, gerçekleştiğinde gazetenin fiyatı 20 paradır. On yıl sonra 

gazete yarı fiyatına düşmüştür. Bu durum gazetenin daha çok kişi tarafından okunması için 

olumlu  bir  gelişme  olarak  görülebilir. Gazetenin  abonelik  fiyat  koşulları  da  değişmiştir. 

Abone fiyatları İstanbul için, 12 aylık 140 kuruş; 6 aylık 70 kuruş ve 3 aylık 40 kuruştur. Taşra 

için abonmanlık ya 1 yıl ya da en az 6 aylıktır. 1 yıl için 200 kuruş; 6 ay için 100 kuruş ödenir. 

Paul Fesh, Abdülhamid’in Son Günlerinde  İstanbul  isimli eserinde bu gazetenin  tirajı  için 

1200 rakamını verir (Fesh, 1999:66). Dış haberlere oldukça fazla yer veren gazete ecnebi 

haber ajanslarından bilgileri alır. 19. yüzyılda 3 büyük önemli haber ajansı vardı: Havas, 

Reuters ve Wolff/Continental. Bu haber ajanslarının üçü de bağımsız olmasına karşın kendi 

ulusal  hükümetleriyle  çok  güçlü  ilişkileri  söz  konusuydu.  Bismark  hükümeti  gücünü 

yitirdiğinde Alman haber ajansı Wolff/Continental, kendisini İngiliz haber ajansı Reuters’ın 

egemenlik alanından korumaya çalıştı. Reuters haber ajansının etkinlik alanı İngiltere ve 



212 

 

 

Uzak Doğu iken Havas’ın Fransa, İtalya, İspanya ve Portekiz; Wolff’un ise Almanya, 

Avusturya,  İskandinavya  ve  Rusya’ydı.  Birinci  Dünya  Savaşı’na  kadar  da  bu  üç  ajans 

dünyadaki  haber  akışını  etkili  bir  şekilde  yönlendirmiş  ve  yönetmiştir.  Pek  çok  önemli 

bilgi/haber  ulusal  hükümetlerce  bu  ajanslardan  elde  edildi  (White,  2005:32).  Cerîde‐i 

Şarkiye, haber ajansları arasında Avusturya’nın Furniye’sini kullanır. Rusya dış işleri bakanı 

Lobanov’un ölüm haberi bu ajanstan alınarak okuyucularla paylaşılmıştır. “Ajans Furniye 

nâm telgraf acentesinin dün akşam gazetelere tebliği ettiği bir kıtâˈ telgraftan anlaşıldığına 

göre; Rusya hâriciye nâzırı Prens Lobanov Çar Hazretleri mahiyetinde olarak Viyana’dan 

Kieşe giderken şimendifer katarı içinde vefât etmiştir” (Cerîde‐i Şarkiye, 20 Ağustos 1896). 

4.3.2. Cerîde‐i Şarkiye ve  Osmanlı Bankası Baskını 

Cerîde‐i Şarkiye gazetesi banka baskınının gerçekleştiği 14 Ağustos günü 3377’nci93 

sayısını  çıkartmıştır. Hasmik  Stepanyan,  Cerîde‐i  Şarkiye’nin  baskısının  akşam  yapıldığını 

yazar  (Stepanyan,  2005:  588).  Baskın  olayının  yaşandığı  gün  gazetenin  akşam  baskısı 

yaptığını varsaysak da olaya dair herhangi bir bilgiye  rastlamayız. Altı sütuna ayrılmış  ilk 

sayfanın sağ köşesinde “Osmanlı Bankası” isimli küçük bir haber yer alır. Bu habere göre, 

Rum  cemaatinin  yortusu  nedeniyle  Osmanlı  Bankası’nın  Galata,  Beyoğlu  ve  İstanbul 

idarehaneleri perşembe  günü  kapalı olacaktır. Bunun nedeni bu  şubelerde  çalışan Rum 

nüfusunun fazla olması şeklinde tahmin edilebilir. 

Günlük yayın yapan Cerîde‐i Şarkiye, İstanbul’da yaşanan olaylardan dolayı yayımına 

üç gün ara verecektir. 12. senesinde olan gazetenin 3378 numaralı sayısı iki günlük, 18‐19 

Pazar‐Pazartesi  olarak  çıkar.  İlk  sayfada  da  “İhtar”  başlığının  altında  “Perşembe,  Cuma, 

Cumartesi günleri gazetemiz neşir olunmamıştır” uyarısında bulunur. Ama gazetenin neden 

yayımlanmadığına  ilişkin en ufak bilgi yer almaz. Banka baskını sonrasında  İstanbul halkı 

evlerden dışarı çıkmamış, uzunca bir süre dükkânlar kapalı tutululmuştur. Bu durumun hiç 

                                                            
93 Gazete, ilk sayfasını günlük havadis, dahiliye, sarrafiye, azgayin sütunlarına ayırırken; ikinci sayfasını İtalya 
ve Habeş, havadisat‐ı hariciye ve politika yazılarına, haydararutyun sansaryan varjaran ilanına, meşhur bir 
eser‐i sanayi yazısına, ödüllendirme haberleri olan tevçihat ve nişan bölümüne, tefrikaya; üçüncü sayfasını 
ahvâl‐i sıhhiye ve kolera, Girit ve Makedonya haberlerine; S. Pırgiç Hastanesi ilanına, müteferrika bölümüne, 
azgayin  varjaran  ilanına;  tiyatro,  tefrika,  vergi  (ilan)  bölünmlerine;  son  sayfasını  da  tamamen  ilanlara 
ayırmıştır. Bu gazetenin ilan politikası ayrıca ele alınması gereken bir çalışma konusudur (Cerîde‐i Şarkıye, 14 
Ağustosu 1896).   



213 

 

 
 

kuşkusuz  gazetecilik  faaliyetlerini  de  etkilemiş  olabileceği  düşünülmelidir.  Osmanlı 

Bankasının  bulunduğu Galata  ve  çevresi  aynı  zamanda  pek  çok  gazetenin  de  çıkarıldığı 

yerdir.  Yaşanan  olaylar  göz  önüne  alındığında  editörler  ve  dizgicilerin  matbaalarına 

ulaşmada  zorluk  çektiği,  ulaşanbilenlerin  ise  olan  biteni  haberleştirebiecek  düzeyde  bir 

bilgiye sahip olmadığı düşünülebilir. 

Bu sayıda II. Abdülhamit’in tahta çıkışının yıl dönümü olduğu için “Cülûs‐u Hümâyûn 

Hazreti Pâdişâhi” yazısı ve Abdülhamit’in süslü tuğrası ile gazete rutin görüntüsünün dışına 

çıkmıştır. Abdülhamit,  tahta oturma merasiminde bağışlayıcı olduğunu göstermek adına 

hapishanedeki bir kısım  tutukluyu serbest bırakmıştır. “Cülûs‐u hümayûn münasebetiyle 

hapishâne‐i umûmide müddet‐i cezalarının 3’te 2 kısmını ikmâl eden 20 erkek ve bir kadın 

dün salıverilmiştir” (Cerîde‐i Şarkiye, 18‐19 Ağustos). Cülûs‐u hümâyûn nedeniyle şehirde 

gerçekleştirilen etkinlikler ve kutlamalarla ilgili haberler bir gün sonra 20 Ağustos Salı günü 

gazetede yer almıştır. Cülûs‐i Hümâyûn haberi, Abdülhamit karşıtlığının çok net okunduğu 

Varna’da  çıkan  İravunk  gazetesinde  alaycı  bir  üslupla  ele  alınacaktır.  Ancak  Cerîde‐i 

Şarkiye’de ise, şehir yaşantısının olağan haline döndüğü imajı verilmeye çalışılmaktadır: 

Cülûs‐u Hümâyûn‐u Hazreti Pâdişâhi münasebetiyle, dün gece Der‐saâdet’ te her 
tarafa şehr‐i âyin icra olunmuştur. Yıldız Sarayı Hümâyûnu civarı, binlerce fener ve 
kandillerle  donatıldığı  gibi  vükelâ‐i  fihâm  hazâratı  ile  hususi  haneler,  devâir‐i 
resmiye  (resmi  daireler),  ticaretgâhlar,  bankalar,  ve  müessesât‐ı  umumiye, 
kandiller, bayraklar ve levhalar ile donatılmıştır. 

Dün Osmanlı Karakol sefinesi (gemi) donatıldığı gibi, limanda bulunan ecnebi sefâret 
mayet vapurları ve Osmanlı ve sâir tüccar sefineleri bayraklarla donatılmış idi. Öyle 
vakit mu’tâddan olan yerlerden birer nöbet top atılmıştır. Bil‐cümle ruhani reisler 
ile ecnebi sefâret tercümânları ve Osmanlı Bankası ve Düyûn‐u Umûmiye müdürü 
Mâbeyn‐i Hümâyuna azîmetle arz‐ı tebrîkât eylemiştir (Cerîde‐i Şarkiye, 20 Ağustos 
1896). 

Cuma günü Hamidiye camiinde gerçekleşen selamlık görüşmeleri, bu gazetede daha 

ayrıntılı bir biçimde yer alır. Görüşmeye Rusya ve Almanya’nın temsilcilerinden başka 111 

Romanyalı seyyah da katılmıştır.  

“Selamlık alayı Cuma günü Hamidiye camisinde icra buyrulmuştur. Resmi mezkûr‐u 

temâşâ etmek için daire‐i mahsûsede Rusya sefâreti baş tercümânı M. Maksimov ile sefâret 

ikinci  tercümânı Rusyalı General Zicazov, Almanya zabıtanından M. Vayhiprov, Romanya 



214 

 

 

sefâretinden tavsiye  ile gelen 111 Romanyalı seyyâhlar ve sefârat‐ı sâireden 18 ziyaretçi 

hazır bulunup, haklarında bil‐vâsıta  iltifât‐ı şâhâne erkân buyrulmuştur” (Cerîde‐i Şarkiye, 

20 Ağustos 1896).   

Her  hafta  cuma  namazından  sonra  farklı  ülke  temsilcileriyle  bir  araya  gelen 

Abdülhamit, olaylar yatıştıktan yaklaşık bir ay sonra pek çok kişiyi Hamidiye Camisi’nde bir 

araya  getirmiştir.  Bu  toplantıya  sefaret  görevlileri  ağırlıklı  olmakla  birlikte muhabirler, 

tercümanlar,  müsteşarlar  da  katılmıştır.  Öyle  ki  Osmanlı  Bankası  Müdür  Yardımcısı 

Abuano’nun da ülkeye döndüğünü bu görüşmeden öğreniriz:  

Selamlık alayı dün Hamidiye camisinde icra buyrulmuştur. Resmi mezkûru temâşâ 
etmek üzere, daire‐i mahsûsede Papa Hazretlerinin vekili Monşer Bonetti ve refiki, 
Bank‐ı Osmâni  ikinci direktörü M. Auboyneua ve baş tercümânı Saad. Panciri Bey 
Efendi Hazretleri, Karadağ Maslahat‐güzârı M. Bakiş, İngiltere sefareti ateşe militeri 
ve Ruyalı Prens ve Prenses Zagotçvari ve Rusya sefareti ikinci tercümânıyla bir refiki 
Fransa General konsolosu M. Gayet ve Bâb‐ı Fransa muteberini, Almanya sefareti 
Mayet vapuru kaptanı ve Rusya  ile  İtalya  sefareti Mayet vapurları komutaları  ile 
zabıtanı, Belçika,  Şued Norvegiya  ve Amerika  zabitanından  5  zat  Figaro  gazetesi 
muhbiri M.  Sarisandis  ve  biraderi  ve  sefâretlerinden  tavsiye  ile  gelen  24  kadar 
ziyaretçiler  hazır  bulunup,  bunlardan  lâzım  gelenler  Mahyet‐i  Seniyye  erkânı 
Harbiye  Müşiri  dev.  Şakir  Paşa  Hazretleri  vasıtasıyla  iltifat‐ı  şâhâneye  nail 
olmuşlardır (Cerîde‐i Şarkiye, 21 Eylül 1896).   

Girit meselesi  ile  ilgili  haberler  Cerîde‐i  Şarkiye’nin  gündemini  uzunca  bir  süre 

meşgul eder. Banka baskınından sonra Girit meselesi ile ilgili ilk haber, bölgede sükûnetin 

sağlandığı ve karışıklıktan eser kalmadığına dair bir bilgidir. Avrupa’dan gelen telgraflardan 

elde edilen haber, önce İkdam gazetesinde okunmuştur. Bu haberle bölgede artık sorunun 

kalkmış olduğu  şeklinde bir hava yaratılır. “Girit’te efkâr‐ı umûmiyenin  tamamıyla kesb‐i 

sükûnet  eylediği  ve  karışıklıktan  hiçbir  eser  kalmadığı  Avrupa  gazetelerine  çekilen  bir 

telgrafta okunmuş olduğunu İkdam gazetesi yazdıktan sonra, şu halde Girit ahvâline artık 

katiyen  terbiye pezîr olmuş nazarıyla bakılabileceğini beyân ediyor”  (Cerîde‐i  Şarkiye, 20 

Ağustos  1896).  İlerleyen  günlerde  Girit  ve  Makedonya’daki  huzursuzluklar,  dönemin 

Osmanlıca  gazeteleriyle  birlikte  Cerîde‐i  Şarkiye’de  de  yer  almaya  başlayacaktır.  Banka 

baskınına  ve  sonrasında  yaşanan  İstanbul’daki  olaylara  ilişkin  doğrudan  bir  haber 

yayımlamayan bu gazete başıbozukluğun görüldüğü başka yerlerdeki haberleri sütunlarına 

taşımakta bir sıkıntı görmez. Bu haberlerin de kaynağı çoğunlukla İstanbul’da yayımlanan 



215 

 

 
 

İkdam, Saadet, Tercümân‐ı Hakikât gazeteleridir. 1‐2 Eylül 1896 tarihli gazetenin dâhiliye 

haberleri  kısmında  Girit  adasında  kargaşa  çıkaran  fesatçıların  Atina’da  idam  edilerek 

cezalandırıldığı haberi yer alır:  

Girit’in son karışıklıklar sırasında Yunanistan’dan mezkûr adaya kaçıp fesâtçılar  ile 

birlikte bazı fazâhat (alçaklık) ve cinâyetlere iştirâk ettiklerinde dolayı, Atina divân‐ı 

harp huzûrunda muhâkemeleri bi‐l‐icra idâmlarına hüküm olunan ve hükümleri kral 

tarafından  tasdik  olunan  16  Yunan  zâbitinin  15’i  idâm  olunup,  birinin  dahi  son 

dakikada telef‐i nefs ettiği Atina’dan September 12 tarihiyle matbaamıza çekilen bir 

telgraftan  anlaşılmıştır.  Bunlardan  mâ‐adâ,  ahîren  vârid  (erişen)  olan  Avrupa 

gazetelerinde  okunduğuna  göre,  diğer  bir  takım  Yunan  zâbıtası  askeri  olmayıp 

başıbozuk  adamlar  ile  cinâyet  iz’ânına  sebebiyet  vermiş  olduklarından, 

muhâkemeleri umûmi mahkemelere  tevdî olunmuştur  (Cerîde‐i  Şarkiye, 1‐2 Eylül 

1896).   

Cerîde‐i  Şarkiye,  “Resmi”  başlığı  altında  hükümetten  gelen  farklı  konulardaki 

duyuruları  okuyucularına  iletir.  Osmanlı  Bankası  Baskını  ve  sonrasındaki  olaylarla  ilgili 

Mecmûa‐i  Ahbâr’daki  “teblîgat‐ı  resmiyye”  şeklindeki  açıklamalar,  Cerîde‐i  Şarkiye 

gazetesinde  “Telgrafnâme  Sûreti”94  ismiyle  sütunlarda  yer  almıştır.  Konumuzla  ilgili 

bildiriler, Mecmûa‐i Ahbâr gazetesinde okuyucunun ilgilisini çekecek şekilde çoğunlukla ilk 

sayfadan ve  ilk  sütundan verilmiştir. Cerîde‐i  Şarkiye gazetesi  ise  resmi bildirileri, birinci 

sayfasından  ziyade  ikinci  ya  da  üçüncü  sayfasına  taşımıştır.  Söz  konusu  gazetenin 

gündeminde  Osmanlı  toplumunda  yaşanan  gelişmeler  dâhiliye  köşesinden  verilmekle 

birlikte, ağırlıklı haberler dış dünyada yaşananlar olaylardır. Havâdisat‐ı hariciye ve siyaset 

üzerine pek çok gelişme, dünya siyaseti, ülkelerarası yürütülen politikalar Cerîde‐i Şarkiye 

tarafından  çok  yakıdan  takip  edilir.  Gazetenin  yürüttüğü  bu  yayın  politikası,  sansür 

mekanizmasından  dolayı  iç  politikayla  ilgili  hükümetin  resmi  bildirilerinin  dışında 

yazılacakların sınırlı olmasıyla ve uluslararası bir konu olan Ermeni meselesinin çözümü için 

dünyadaki gelişmelerin önemli bulunmasıyla açıklanabilir.  

                                                            
94 Bu resmi duyurular Cerîde‐i Şarkiye gazetesinde de Mecmûa‐i Ahbâr gazetesindeki kadar düzenli olmasa da 
yer  almıştır. Mecmûa‐i Ahbar’ın haftanın belli  günlerinde  çıkmasından dolayı  resmi  ilanların  yayımlandığı 
günler arasında her  iki gazete arasında  senkronizasyonu yakalamak mümkün değildir. Resmi bildirilere  ilk 
gazetemiz olan Mecmua‐i Ahbar’da ayrıntılı bir şekilde yer verildiği ve bu metinler birbirinin aynısı olduğu için 
Cerîde‐i Şarkiye üzerinden tekrar edilmeyecektir.  



216 

 

 

Banka  baskını  olayına  karışan  kişilerin  yargılanması  için  kurulan  Mahkeme‐i 

Fevkalâde ile ilgili bilgiler gazete için önemlidir. Bu haberlerin pek çoğu hükümet kaynaklı 

haberler olduğu için gazetelerdeki metinler, birkaç sözcük dışında birbirinin aynısıdır. 25‐26 

Ağustos 1896 tarihli sayıdan banka baskını ve sonrasındaki olaylara karışanların Mahkeme‐

i Fevkalâde’de yargılanmaya başladıklarını okuruz: 

Ậhiren vukû bulan karışıklıkta zimethâl olarak ele geçirilen eşhâsın muhâkemesini 
icrâ  edecek  olan  ve  ba  irâde‐i  seniyye  teşekkül  eden mahkeme‐i  fevkalâde  baş 
mu’tâ‐i umûmi Atuf Lebib Efendi hazretlerinin taht‐ı riyâsetine olmak üzere evvelki 
gün  içtima  ederek  icrâ‐i muhâkemeye  başlamıştır. Mahkeme‐i mezkûre mu’tâ‐i 
umâmiliği  vazîfesini  Der‐saâdet  istinâf  baş  mu’tâ‐i  umûmi  saad.  Cemal  Bey 
Hazretleri ifa eyleyeceklerdir (Cerîde‐i Şarkiye, 25‐26 Ağustos 1896).   

29  Ağustos  Perşembe  günkü  gazetede  “Ahz‐ü  Girift  Nizâmnâmesi  Sûretidir”  

(Yakalama Nizamnamesi Suretidir) başlıklı bildiride, şöyle denilmektedir:  

Erbâb‐ı mefsedetten  oldukları  iddiasıyla maznûn  aleyhim  (zanlı  hakkında)  olup, 

gayr‐i mevkûf (tutuksuz) bulunan Kumkapı’da Fırıncı sokağında sakine Gabriel kızı 

20 yaşında Zabel, ve Sarıyer’de Yeni Mahalle caddesinde garaz olhane sırasında Hacı 

Melik Efendi 2 numaralı hanesinde müste’ciren  (kiracı olarak)  sâkine 21  yaşında 

Nikogos  kızı  Yuliyane  ve Rumeli Hisarında  kilise  sokağında müsteciren  sakine 22 

yaşında  Ovsanna  binti  Mardiros  Ayvazyanın  usûl‐i  muhâkemât‐ı  ceza  kanûnun 

mevâd‐ı mahsûsesi ahkâmınca tevfîken Der‐saâdet Cinâyet Mahkeme‐i Ậliyyesinde 

muhâkemeleri icrâ kılınmak üzere Kanûn‐ı Cezanın 54’ncü maddesi keyfi mucibince 

cinâyete  ithâmlarına  karar  verildiğinden  müttehim‐i  merkumun  (kendisinden 

şüphenilen)  her  nerede  görülür  ise  tutulup, mahkeme‐i mezkûre  tevkîfhânesine 

teslim lazım geleceği bil cümle Zâbıta‐i Adliyye memûrlarının malûmu olmak üzere 

iş bu ahz u adalet heyeti ithâmiyesinden bittanzim takdim kılındı (Cerîde‐i Şakıye, 29 

Ağustos 1896).   

Osmanlı Bankası, önemli bir kurum olduğu için en az elçiler kadar banka müdürü ve 

müdür yardımcısı  ile  ilgili bilgiler de gazetede haber olma değeri  taşır. Osmanlı Bankası 

Genel Müdür Yardımcısı M. Gaston Auboyneua’nun,  Şark Sürat Katarı’yla bir önceki gün 

Dersaâdet’ten ayrılarak Paris’e hareket ettiği bilgisi verilir. Osmanlı Bankası Genel Müdürü 

Sir Edgard Vincent, diğer yardımcı müdür yardımcıları M. Gustav Wüfüng ile M. Rives Kont. 

Arno  ve  bankanın  büyük  memurları  Auboyneua’yı  yolculamak  için  Sirkeci  iskelesine 



217 

 

 
 

gitmişlerdir.  Auboyneau’nun,  20  gün  orada  kalacağı  bildirilmiştir  (Cerîde‐i  Şarkiye,  31 

Ağustosu 1896).  

  Ağustos’un  son  haftası  gazeteler  Rusya  Hariciye  Nazırı  Prens  Lobanov’un  ölüm 

haberiyle  çalkalanır.  Lobanov, Ermeni meselesiyle  ilgili olarak 1895  yılının  yaz  aylarında 

İngiltere’nin  ıslahatların  gerçekleştirilmesi  için  Bâb‐ı  Âli’ye  baskı  yapılması  teklifini 

reddeden  kişidir. Padişaha  sunulan  ıslahat projesi, bir ültimatom niteliği  taşımadığı  için 

Rusya’nın hiçbir şekilde zorlayıcı tedbirin uygulamalarına müdahil olmayacağını bildirmiştir 

(Douglas,  1976:  121).  Rusya'nın  hedefi  Doğu  Anadolu'da  bağımsız  Ermeni  Devleti 

kurmaktan ziyade, doğrudan doğruya bu bölgeyi topraklarına dâhil etmekti. Hariciye Nazırı 

Prens Lobanov‐ Rostovski, aynı zamanda 1895‐96 yıllarında Rusya'nın sınırında "Ermenisiz 

bir Ermenistan" istediğini belirten bir Rus yöneticisidir (Kuran, 1994: 228). Cerîde‐i Şarkiye 

gazetesi Prens Lobanov’un ölümüyle ilgili haberi birinci sayfadan Günlük Havadis köşesine 

taşıdığı gibi,  ikinci sayfasında da “Prens De Lobanov’un Vefatı” başlıklı bir yorum yazısına 

yer vermiştir. İlk sayfadaki ölüm haberine ilişkin bilgiler Viyana gazetelerinden derlenmiştir. 

Kalp hastası olan Lobanov, Rus İmparatoru ve İmparatoriçesi’nin Ağustos ayındaki Avrupa 

gezisinde onlara eşlik etmiştir. Lobanov’un seyahat esnasında geçirdiği kalp krizinden dolayı 

Viyana’da öldüğü  ve  yerine  kimlerin  geleceğine dair  tartışmaların  yapıldığı haberde  yer 

almıştır.  Yorum  yazısında  ise,  Cerîde‐i  Şarkiye  gazetesi,  Lobanov  ile  birlikte  Rus  dış 

siyasetinin değişiminden  söz etmiş, Prens’in önemini belirtmiş  ve Avrupa  siyasetinin bu 

durumdan nasıl etkileneceğine dair değerlendirmeler yapmıştır: 

(…) Prens de Lobanov ki Viyana’da, yani Balkan işlerince politika merkezi olan diğer 
bir  noktada  bulunmasıyla,  mesâil‐i  câriyeyi  (var  olan  sorunları)  çok  yakından 
görmüştü. Mevkî‐i iktidâra geçmesiyle beraber, bu mesleği biraz tadîl etmeyi lüzûm 
gördü. 

(…) Her  halde  herkesin  gördüğü  bir  husûstur  ki,  Prens  de  Lobanov  selefi M. De 
Giyersin iddialarını biraz lastikli bir sûrette tefsîr etmesiyle, Bulgaristan meselesinin 
ahitnâmeler dâiresi dâhilinde hallini teshil etti. Ve bu sûret‐i hâl menâfi‐i esâsiye 
nokta‐i  nazarından  Rusya  için  hiçbir  kararı  mucib  olmayıp,  devlet‐i  müşârün‐ 
ileyhinin kendi politikasınca câiz gördüğü tebeddül (değişim) yalnız sûver‐i icrâiyeye 
inhisâr etti. 

Prens  Lobanov’un politikası bu  imkânsızlığı mümkün etti. Bu  sâyede Rusya diğer 
işlerde kendi  serbesti‐i hareketine manî olan bir müşkülâtı meydandan kaldırmış 
oldu.  Ve  şimdi  umûmen  anlaşılmış  bir  husûstur  ki  bu  neticeye  vâsıl  olmak  için 
Petersburg  kabinesinin  ihtiyar  ettiği  fedakârlıklar  her  nazariyede  ait  şeyler  olup, 



218 

 

 

kendi menâfi‐i hakikâsıyla nokta‐i nazarından hiçbir şey kayıp etmemiştir. Hatta bu 
politikanın  devlet‐i  müşârün‐ileyhânın  hakikî  menâfi‐i  nokta‐i  nazarından  daha 
müsâit neticeler hâsıl olmuş olduğu ispât edilebilir.  

Bu ilk muvaffâkıyet Prens de Lobanov’un siyasi şerefinin temsili oldu.  

Müşârün‐ileyh  bu  muvaffâkiyetini  hâsıl  ettiğinden  beri  Rusya’nın  politikaca 
nüfûzunun  dâiresini  tevsîye  (genişletmek)  çalışmakta  idi,  ve  husûsiyle  şu  son 
zamanlara Avrupa’nın politikaca muvâzenesi meselesinden İtalya ile Habeşistan’ın 
barışması meselesine varıncaya kadar, hiçbir politika  işi zuhûr etmemiştir ki onda 
Rusya diplomasisi mühim bir mevkî tutmuş olmasın.  

Şu  son  zamanlarda Prens de  Lobanov’un Rusya politikasının dâire‐i  tesîrini daha 
ziyâde  tevsî  eylemek  ve  yeni  muvaffâkıyetler  hazırlamak  için  metbûr  (zengin) 
mufâhhamı (itibar sahibi) ikinci Nikola Hazretlerinin Avrupa pâyitahtlarının ziyaret 
eylemesinden istifade etmekte idi.  

Zaten  seyâhatinin  kararlaştırılması  ve ba husûsu Paris’i  ziyaret eylemeklik de bu 
seyâhatin programına ithâl edilmesi müşârün‐ileyhin tavsiyelerinin neticesi olup, bu 
teşrifât  vizitalarının  zîrinde  bir  politika  programını  muvâffakıyete  îsâl  etmek 
(ulaştırmak) arzusu bulunduğu hissedilmekteydi.  

Bu program acaba ne idi? 

Bunu keşif etmek şimdilik olsun mümkün değildir.  

Fakat her halde şurası anlaşılıyor ki Prens Gorçakof bir taraftan Avrupa’nın merkez 
devletleri ile Rusya’nın münâsebetini takviyeye çalışması ile beraber, diğer taraftan 
da Fransa’ya  şimdiye kadar misli görülmedik ve gayet kıymettâr bir dostluk eseri 
vermekteydi. Ve  iki  taraflı  olan  bu  politikaya  nazaran  Rusya’nın  politikaca  şimdi 
mevcût olan müşkülâtların bir kısmını hâl eylemek için bir programı olduğu, ve eğer 
o  programı  umûmen  kabul  ettirebilir  ise  ne  alâ  hoş,  ettirmediği  takdirde  kendi 
ümidinî yine Fransa ve Rusya itilâfına istinâd eylemekte olduğu anlaşılmakta idi.  

Teessüfe  şâyân  bir  husûstur  ki,  politikaca  fevkalâde mühim müzâkerât  cereyan 
etmekte olduğu böyle bir zamanda Prens de Lobanov’un vefâtı işlerin tabii cereyanı 
önüne ufak bir duvar çekmektedir.  

Husûsi Fransızların bu vefâttan dolayı pek ziyâde teessüf eyleyecekleri şüphesizdir. 
Zîrâ Paris mülâkatı esnasında bu mülâkatı hazırlamış olan Rus diplomasisinin de 
hazır bulunması Fransızların mülâkattan bekledikleri faydaların husulünü pek ziyade 
teshil eyleyeceği aşikâr idi.  

Prens de Lobanov insan hayatında oldukça hatırı sayılır bir derecesine vâsıl olmuştu. 
Yetmiş iki yaşında şânının henüz gençliğinde vefât etmekte olduğu iddia edilebilir. 
Bundan  sonra  idi  iki müşârün‐ileyh  Prens  umûmi  politikayı  idare  etmek  nokta‐i 
nazarından kendi  iktidârının  tekmil ölçüsünü verecek  idi. Ve  tam bu zaman vefât 
eylemsi  ile  hazırlamak  üzere  bulunduğu muvaffâkıyetleri  görmeksin  bu  dünyayı 
bırakmak gibi bir politika hatası işlemiş oldu.  

Şimdi  politika  âlemi  Prens  Lobanov’un  mirasının  kime  tevdî  edileceğini 
beklemektedir (Cerîde‐i Şarkiye, 23 Ağustos 1896).   



219 

 

 
 

Cerîde‐i Şarkiye gazetesi, Osmanlı Bankası Baskını ile ilgili olarak Rusya İmparatoru 

ikinci  Nikola’nın  Avrupa  seyahati  sırasında  yapmış  olduğu  açıklamaları  İkdam’dan95 

alıntılayarak  aktarmıştır.  İkdam  gazetesi  de,  bu  haberi  Avusturya  gazetesi  Neue  Freie 

Presse96’ten öğrenmiştir: 

Neue Freie Presse’ten naklen bu günkü İkdam’da ber‐vech‐i âti okunmuştur:  

Rusya İmparatoru ikinci Nikola Hazretleri geçende Der‐saâdet’de bir takım Ermeni 
Fesâdçıları  tarafından  vukû  bulan  lâyıksız  harekât‐ı  Viyana’da  bulunduğu  sırada 
işittiğinden kendilerine Avusturya İmparatoru Fransuva Josef Hazretleri tarafından 
takdim  edilmiş  olan  Viyana’daki  Osmanlı  sefiri  Atuf  Mahmud  Nedim  Bey 
Hazretleriyle mülâkat ettikleri esnada, Zat‐ı Hazret‐i Pâdişâhi ve Devlet‐i Ậliyyeleri 
hakkında his eyledikleri dostluğu tebliğ ve ifâde ile beraber, Ermenilerin âhiren cüret 
eyledikleri  nâ‐lâyık  harekâtı  Avrupa’nın  nefretini mucib  olup,  bunlar  hakkındaki 
teveccühünün  kâmilen  zâîl  olunduğunu  ve  bu  gibi  nâ  becâ  (uygunsuz)  haller 
Kafkasya’da dahi görülmüş idiğünü ilaveten der‐miyân eylemiştir (Cerîde‐i Şarkiye, 
1‐2 Eylül 1896).   

1878 yılından  itibaren Osmanlı hükümeti, resmi olarak doğu topraklarında yaşayan 

Ermenilerin yaşam koşullarında  iyileştirmeler yapacağına dair Avrupa devletlerine  sözler 

vermişti. Avrupalı devletler de ‐özellikle İngiltere‐ dış siyasetlerinin gerektirdiği koşularda 

Osmanlı  devletinin  iç  işlerine  müdahale  edebilmek  için  bu  vaatlerin  takipçisi  oldular.  

Ermeni  sorununa  dair  çok  ciddi  yazılar  kaleme  almayan  gazete,  ıslahat  uygulamalarına 

yönelik olarak da dönemin Türkçe/Osmanlıca yayın organlarında yer alan haberleri birebir 

aktarma  yoluna  gitmiştir:    “Anadolu  Vilâyet‐i  Şâhâne’de  icrâsı mutasavver  olan  (ileride 

yapılması  düşünülmüş  olan)  ıslahâtın  sûret‐i  icrâsına  nezâret  etmek  üzere,  ba  irâde‐i 

seniyye Bâb‐ı Âli’de teşkîl olunan teftiş komisyonu baş kitâbetine ilâve‐i memuriyet olarak 

şûrâ‐yı  devlet  muâvinlerinden  İzzet  Mümtaz  Bey’in  tayin  kılındığı  Türkçe  gazetelerde 

okunmuştur” (Ceride‐i Şarkiye, 1‐2 Eylül 1896).  Ertesi gün de Anadolu Islahat müfettişi Şakir 

Paşa’nın,  geçen  Çarşamba  günü Van’dan Harput’a  doğru  yola  çıktığı  haberini  öğreniriz: 

“Anadolu  Islahât  müfettişi  devletlü  Şakir  Paşa  Hazretleriyle  erkân‐ı  maiyetleri  geçen 

                                                            
95 Cerîde‐i Şarkıye gazetesi ülkede ve dış dünyada meydana gelen pek çok olayı sütunlarından okuyucusuna 
aktarırken haber kaynağı olarak Türkçe gazeteleri referans gösterir. Özellikle de dönemin önde gazetelerinden 
olan  İkdam  gazetesi,  Cerîde‐Şarkıye’nin  sıklıkla  haberlerini  kullandığı  yayın  organıdır.  1896  yılında  yayım 
hayatına başlayan  İkdam’ın sahibi Ahmet Cevdet’tir. Cevdet, 34 yaşında  İkdam gazetesini çıkararak Sabah 
gazetesi ile rekabete başlamıştır. Ahmet Cevdet, İkdam’ı çıkarırken saray ile yakın ilişkiler kurarak gazetenin 
uzun ömürlü olmasını sağlamıştır (Topuz, 1996: 47).   
96 Neue Freie Presse gazetesi, Avusturya’nın Viyana şehrinde1864‐1938 yılları arasında yayımlanır. Dönemin 
önde gelen yayın organları arasındadır.  



220 

 

 

Çarşamba  günü  Palu  tarîkiyle  Van  vilayetine mütevvicihen  (bir  yere  doğru  yönelmek) 

Harput’ dan hareket etmişlerdir”  (Cerîde‐i Şarkiye, 3 Eylül 1896).   19 Eylül tarihli gazete, 

Anadolu’daki ıslahat çalışmaları için kurulan tahkikat komisyonlarının azalarının Müslüman 

ve Hristiyan  üyelerden  oluşacağı  haberini  yazar.  Bitlis’te  kurulan  komisyonlara  kimlerin 

atandığı da belirtilmiştir:  

Anadolu  Islâhat  Lâyihası mûcibince  Anadolu’da  sancaklara  teşkîl  olunan  tahkikât 
komisyonları  İslam ve Hristiyan azâlardan mürekkep olacaktır. Mezkûr komisyonlar 
Bitlis vilayetinde ber‐vech‐i âti sûrette teşkil olmuşlar. Bitlis sancağında Meclis‐i İrâde 
a’zâsından Fethullah ve Ağacan Efendiler ile Mahkeme‐i İstinâf baş kâtibi Şakir Efendi.  

Ağerd Sancağından memureynden Fehmi ve Mustafa Efendiler ile Ubaşyan Efendi.  

Gince  Sancağından  vergi  tahsildârı  Ethem  Efendi,  Bidâyet Mahkemesi  katibi  Akif 
Efendi, ve Sancak Meclisi katibi Akif Efendi ve Sancak Meclisi  İdare a’zâsından Hoş 
Efendi (Cerîde‐i Şarkiye, 19 Eylül 1896).  

Cerîde‐i  Şarkiye  gazetesi,  yaşanan  olaylardan  yaklaşık  yirmi  gün  sonra  Ermeni 

cemaatine  hitaben  Osmanlı  Hükümeti’ne  karşı  sadakatin  önemini  vurgulayan  yazılar 

kaleme almaya başlar. Liberal niteliğiyle ön plana çıkan gazete günlük haberlerinde suya 

sabuna dokunmadan hükümetin bildirilerine ve dış dünyada Amerika’dan Filipinler’e kadar 

çok  geniş  bir  yelpazede  dünya  siyasetini  gündemine  taşır.  Abdülhamit’in  basın 

politikalarıyla ters düşecek bir hamleden kaçınır. 3 Eylül 1896 tarihinde ikinci sayfasındaki 

“Necât  Sadâkattir”  (Kurtuluş  Sadakattir)  yazısıyla  kurtuluşu  sadık olmada bulan Cerîde‐i 

Şarkiye gazetesi,  ilk defa  İstanbul’daki olaylarla  ilgili olarak haber haricinde düşüncelerini 

açıklamaya başlar. Yazının girişinde insan ve onun sadakatine ilişkin genel değerlendirmeler 

yapılır. Akıl ve zekâ sayesinde insanın diğer canlılardan ayrıldığının, dik başlılığın hâkim olup 

sadakatin  olmadığı  yerde  refahtan  söz  edilemeyeceğinin  altı  çizilerek,  konu  Ermeni 

milletinin temel uğraşı olan ticarete getirilir. Yazıda ticarette sözüne sadık birinin kolaylıkla 

sermayesini  artırabileceğine  dikkat  çekilir. Vefa  göstermenin  genel  siyasetteki  önemine 

değinen  Cerîde‐i  Şarkiye  gazetesi  emir  sahibine,  devlet  büyüklerine  ve  hükümete  saygı 

gösterilmesi konusunda Ermeni toplumunu uyarır. Tarihsel süreç içerisinde Ermeni milleti, 

uzun yıllar Osmanlı hükümetine bağlılığını sunarak geleceğini temin etmiş ve Osmanlı’nın 

koruyuculuğuna  sığınmıştır. Bu huzurlu ortamı çekemeyen bazı hayal düşkünleri aldanıp 

haysiyetsizlik  ederek  Ermeni  milletinin  aleyhine  akla  hayale  gelmeyecek  kötülükler 

düzenlemişler ve Ermeni halkını maddi ve manevi zarara uğratıp hasta etmişlerdir. Osmanlı 



221 

 

 
 

hükümetinin Ermeni milletine duyduğu sevgi ve güven sayesinde her bir ferdine huzurlu bir 

ortam sağlarken fesatçılar o güveni tamamıyla yok edip, Ermeni milletini perişan etmeye 

başlamışladır. Osmanlı sultanları, devlet nazırları ve Müslüman ahali, Ermeni milletine itibar 

edip saygı göstermişler ve asırlardan beri devam eden bu ilişkiye Ermeniler de en ufak bir 

leke  sürmeden  karşılık  vermişlerdir. Ancak, bir  grup  cahil  ve  kötü niyetli  Ermeni  isyana 

kalkışmıştır. Çok uzak asırlara gitmeden Abdülhamit’in, Ermeni milleti için yaptığı iyiliklere 

karşı bazı cahiller nankörlük edip kötü işlere girişmişlerdir: 

 İnsan akıl ve zekâya mâlik (sahip) olduğundan, bu sayede mahlûkat‐ı sâireden tefrik 
(ayrılıp) olunup faziletler ile tezyîn‐i nefs (kendisini süslemiştir) etmiştir.  

Herkes kâffe‐i fezâ (bütün evrene) ile mâlik olamaz ise de, bir fazilet vardır ki, ona 
mâlik  olmak  ve  bu  sayede  temin‐i  refâh  ve  saâdet‐i  hâl  etmek  cümlenin  yed‐i 
ihtiyarındadır (iradesindedir).  

Sadâkat  olmayan  bir  hanede  bahtiyârlık  tasavvûr  olunamaz,  zira  efrâd‐ı  aile 
serkeşâne (dik başlılık) ve yekdiğerine sadâkatsiz harekette bulunurlar  ise, refâh‐ı 
hal küllîyen zâil (tümden sona erer) olur.  

Ticârette dahi  ticâret elzem olup,  teahüddüne  (sözleşmesine) sâdık olan bir  tâcir 
mutlaka şeref ve itibâr kazanarak, sermayesinin birkaç misli kadar paralar kendisine 
emniyet ve tevdî olunur.  

Fakat  sadâkatin  en mühim  kısmı  umîr‐u  siyasiye  de  cârî  olur,  bunun  en mühim 
olmasının  sebebi  dâhi  heyet‐i  ictimâiyyenin  intizâmına  ve  saâdet  ve  servet‐i 
umûmiyeye hizmet etmesidir. Binaen‐âleyh kütüb‐i dinîye bu gaziye nazar‐ı dikkate 
alınarak,  emniyet  ve  saâdet‐i  umûmiyeyi  himâye  ve muhâfaza  eylemekte  olan 
hükümete  sadâkat  ve  evliya‐i  umûra,  yani  emir  sahiplerine  ve  büyüklere  itâat 
olunması tembih olunmuştur.  

Ermeni milleti dâhi min‐el kadîm (eskiden beri) şiâr‐ı sadâkat ve istikâmetle me’lûf 
(alışılmış) olarak, bu  sayede asırlarca  temîn  refâh ve  sadâkat eylemiş, ve bir  çok 
zaman memuriyet‐i hali ……. 

Hayıf ki: bu refâhiyetini çekemeyenler bir takım hayâl perverâne her nasılsa  iğfal 
(gaflete  düşme,  aldanma)  ve  ızlâl  (haysiyetsizlik)  ederek, millet  aleyhine  hatr‐ı 
hayele gelmeyen bir fesâdı azim tertip etmişlerdir.  

Ermeni  milleti  Devlet‐i  Ậliyye‐i  Osmâniyyenin  tahtı  tebaiyetinde  yaşayarak, 
kendisinin bakasını temîn eylemiş olmağla, 600 seneden beri bu sayede mustazill‐i 
umn u refâh (Osmanlı devletinin koruyuculuğunda) olmuştur.  

İşte bu saâdet‐i âli çekemeyenler tesvilât‐ı (aldatmalar) ebleh‐firîbâneleriyle (aptal 
aldatırcasına) zikîr olunan fesâdı meydana çıkarıp, bu milleti manen ve maddeten 
bir çok mütezarrır (zarara uğramış) ve müsâb (hasta) eylemişlerdir.  

Devlet‐i Ậliyye’nin Ermeni milleti hakkında olan hüsn‐i teveccühü (sevgi  ile karışık 
beğenme)  ve  emniyeti  dünyalar  deyip,  o  sayede  her  bir  ferdi  temîn‐i  refâh 



222 

 

 

eylemekte iken, erbâb‐ı fesâda evvel ve evvel o emniyeti külliyen izâle (yok etmek) 
ile milleti perişân etmeğe tasaddî (başlamak, girişmek) eylemişlerdir.  

Çünkü  Selâtin‐i  Aˈzam‐ı Osmâniyye  ve  vükelâ‐i  devlet  ile  umûm  ahâlî‐i  İslâmiye 
Ermenileri  tebaa‐i  sadıka  add  (itibar)  u  şümâr  (sevgi,  saygı)  edip,  onlar  dâhi 
hakikâten bir hayli asırlardan beri bu husûsta zerre kadar lekedâr olmamışlar iken, 
bedbahtlar bir takım cahiller ve nifâka kıyam eylemişlerdir.  

Uzak vakitlere atf‐ı nigâh etmeye (göz atma) ne hâcet, Zât‐ı Hazreti Pâdişâhi dâhi 
ibtida‐î cülûs‐i (tahta çıktığı vakit) meyâmin menus‐i hümâyûnlarından beri Ermeni 
milletini  emsâli  hemen  gayr‐i  mesbûk  derecede  naîl‐i  enâm  ve  eltâf‐ı  kesire 
eylemişler ve afetzedegâne hemişe bezli inâyet ve patrikhâneye ve hastaneye âtiye 
ve tayinât ihsân ve erbâb‐ı liyâkâtı dâhi daima değerlerinden ziyâde taltif ve rütbe‐i 
samiye‐i  vezârete  kadar  tevcîh  buyurmuşlardır.  İşte  bu  eltâf‐ı  celîle‐i  Hazreti 
Pâdişâhi güneş gibi ortada durur iken bir takım cahillerin küfrân‐ı (nankörlük) niyet‐
i  irtikâb etmeleri hezaran  (binlerce) teessüfe sezadır  (…)  (Cerîde‐i Şarkiye, 3 Eylül 
1896). 

Cerîde‐i  Şarkiye,  yazının  devamında  bu  kötücül  fesat  takımının  küçük  bir  grup 

olduğuna vurgu yaptıktan sonra Ermenilerin büyük çoğunluğunun devletine sadık olup ırz 

ve namusuyla yaşama derdinde olduğunu söyler. Sadakat, gazeteye göre bir kurtuluştur. 

Bağlılık ve basiretle, yaşananlar birer birer unutulacaktır. İyi niyet gösterilip, sadık olduktan 

sonra  ikiyüzlülerin ve aptalların hiçbir etkisi kalmayacaktır. Gazeteye göre;  fesatçılar aklı 

başında olan Ermenileri değil  sadece bir  grup  cahil  insanı  yoldan  çıkarmışlardır. Ermeni 

milletinin kendisi de bu yoldan çıkan Ermenilerin yaptıkları yanlıştan dönmeleri için onlara 

öğütler  vermeli,  Osmanlı  hükümetinin  güvenliği  sağlamak,  durumları  düzeltmek  için 

gösterdiği çabada hükümete yardım etmesi gerekir. Herkes kurallara uyduğu  sürece var 

olan  düzen  bozulmayacaktır,  bununla  birlikte  toplumsal  huzuru  bozmanın  da maddi  ve 

manevi cezası kaçınılmaz olacaktır. Ermeni milleti, tıpkı Müslümanlar gibi farklı mezheplere 

sahip  oldukça  dindar  bir  cemaattir.  Yazıda  Allahtan  korkmanın  gerekliliğini  vurgulayan 

cümleler  paylaşılmıştır.  İstanbul’da  hapishanede  “Hikmetin  başlangıcı  Allah’tan 

korkmaktır” şeklinde bir yazı, Ermeni dilinde de bu manada bir söz vardır. Tesavros isimli 

bir Ermeninin Venedik’te basılan bir ahlak kitabında, “(…) cenab‐ı Hakka riayet eden tebaa 

hükümdara dahi hürmet ve itaat eder, çünkü icra‐i hükümet cenab‐ı Hakk tarafından insana 

tevdi  olunan  bir  vazifedir”  şeklinde  bir  cümle  yer  alır  ve  bu  cümle  olan  biteni  açıklar. 

Yaşanan acı olaylar, Avrupa genelinde de hoş karşılanmıştır. Rusya’da yayımlanan Novae 

Vrempa gazetesi olaylardaki  sorumluları Ermeni milletinin başıbozukları olarak  tanımlar. 

Cerîde‐i Şarkiye gazetesi, Avrupa matbuatının da benzer görüşlerde olduğunun altını çizer. 



223 

 

 
 

Asırlarca Ermeni toplumu itidal ve sadakat kelimeleriyle anılmışlardır. Cani, mahkûm 

ve mahpus  bulunmaları  çok  nadirken  şimdilerde  bu  hale  gelmeleri  kabul  edilemez  bir 

durumdur. Bu lekenin bir an önce silinmesi ve kendi toplumunun güvenliğinin sağlanması 

için tüm Ermeni halkının bu konuda özen göstermesi gerekir:  

Maˈmafîh bu takımın ekseriyyâ hariçte sâkin yahut  firarilerden  ibaret bir  şerzim‐i 
kalile (küçük bir grup) olduğu şekk (zan) u şüpheden vâreste (kurtulmuş) olmayla, 
milletin kısmî aˈzamî, meslekî sıdk u  istikâmetten  inhirâf  (dönmek) etmeyip,  ırz u 
nâmûsuyla  yaşamak  arzû  kavisinde  bulunduğundan,  cahillere  nasihâtla  tashih‐i 
efkâra çalışmaları ve islâh‐ı ahval ve temîn‐i âsâyiş zımnında Hükümet‐i Seniyye’nin 
gayret ve mesai ‐i tebaa perverisine muaveneti lâzımede kutup etmemeleri olduğu 
farîza‐i zimmet (yapılması gereken) der‐kârdır. 

Sadâkat  bâhis  necâttır,  bir  vakitten  beri  teessüf‐ü  azimle  görülen  ahvâl‐i  garibe 
ancak meslek‐i sadâkat ve emr‐i basiretle bertaraf olup, peyderpey unutulur. 

Hüsn‐i  niyet  ve  sadâkat  olduktan  sonra  erbâb‐ı  nifâkın  (düşmanlık  sokmak 
isteyenlerin) neşriyât‐ı ebleh‐firibânelerinin (aptalca fikirler yaymanın) hiçbir tesîri 
dâhi olamaz. 

Zaten bunların tesîri bazı cühelâ gürûhundan öteye varmamıştır. Aklı başında olan 
bir adam bir takım yalanlara inanır mı? Yahût mâlik hülyalara kapılır mı? 

Müellif‐i meşhûr Lafonten’in meseleleri aynı hikmet olup, hele cümleye malûm olan 
bir mesele pek çok  ibret‐âmiz olmakla, umûr‐u husûsiyye ve umûmiyyede nazar‐ı 
dikkate almaya şâyândır. 

İnsanın iktidârı fevkinde olan işlere teşebbüs etmesinin netice‐i vahimesini Lafonten 
kurbağ meselesiyle enzâr‐ı ulviye (yüce görüşler) (?) Pek güzel tasvir eylemiştir. 

Herkes kendi iktidarı ve vazîfesi dâiresinde hareket ettiği halde, intizâm‐ı âlem hiçbir 
vakitte halelpezîr (bozuk, eksik) olamaz. Hâlbuki haddi tecavüz etmenin manen ve 
maddeten mücâzatı maâz‐Allah pek çok vahimdir. 

Der‐saâdet’ de hapishâne‐i umûminin kapısı üzerindeki  levhâda muharrir olan bir 
ibâre‐i celile cümlenin hatırnişanı olmaya sezâvardır. O ibârenin mânası “Hikmetin 
başlangıcı  Allahtan  korkmaktır” mealinde  olup,  Ermeni  lisânında  dâhi  Soğomon 
İmasdun’un bu sözü ber‐vechi âtide beyan edilmiştir. 

Սկիզբն իմաստութեան երկիւղ Տեառն: 

Hakikâten Allahtan korkmak her hikmetin başıdır. İşte bunu tefsîren eyâdi‐i itibaren 
mütedâvil olup mekteplerimizde dâhi tedrîs olunmasından nâşi (dolayı), Venedik’te 
birkaç  defa  tab  olunan  Tesavros  nâm  hikmeti  ahlâkıye  kitabında  denilmiştir  ki 

Հպատակն  որ  պատուէ  Աստուած  պատուե  զիչխանն  զի  որովհետեւ 

թազաւորելն ե գործ Ատուածային հաղոլդեալ մահկացուի: 

Yâni cenâb‐ı Hakka riayet eden tebaa hükümdâra dâhi hürmet ve itaât eder, çünkü 
icrâ‐i hükümet cenâb‐ı Hakk tarafından insana tevdî olunan bir vazîfedir. 



224 

 

 

Diyânet bâhsi necât‐ı uhrevîyye (öteki dünyaya ait kurtuluş) olduğu gibi hükümdâra 
ve hükümete  itaât ve sadâkat dâhi hem uhrevî ve hem dünyevî bâhsi bais  fevz u 
fezah olduğundan, bu meslekten çıkanların dûçâr‐ı hazelât  (adiler) olacakları pek 
çok emsâli ile müsbettir. 

Hele yukarıda arz u beyân olduğu vech  ile, bu hayâl‐perestân bir  şerzime‐i kalîle 
(küçük bir grup) olup, onların dâhi hâb‐ı gafletten (gaflet rüyası) didâr olmaları ümit 
ve eltâfı hakkında  temennî olunur.  İhtimâl  ki, bunların birçokları hata;  (?) bütün 
bütün  (?)  olmadıklarından  ve  bazı  ekâzip  (yalan  sözler)  ve  hayâlâta  kapılmış 
olduklarından tedrîcen (?) olarak tarîk  i sıdk u  istikâmete rücû ederler. Bu sayede 
milletimiz dahi  tezkîye‐i hal ederek enzâr‐ı yâr u ağarda haysiyeti  sâbıkasını  iâde 
eyler.  Hükümet‐i  seniyye  muhâfaza‐i  âsâyişi  himmetle,  bu  husûsa  evâmir  ve 
tenbihât‐ı katˈiye dâhi neşr eylemiş olduğundan, herkesin müsterîh‐ül bâl  (gönül 
rahatlığı)  olarak  kâr  u  kisbiyle  (kazanç) meşgâl  olması  ve  hükümet memurlarına 
manen  ve madden muavenet  ve  hidmet  eylemeleri muktezâ‐i  hamiyet  (gerekli 
gayret) ve akıl u hikmettir. 

Memâlik‐i  dâirede  nice  nice  fenâlıklar  görülmüş  olduğundan,  bizde  vukûa  gelen 
şeyler  gayr‐i mesbûk  olmasıyla  enzâr‐ı  hayreti  calip  (çekici)  olmuş  ise  de  onlara 
nisbetle dâire‐i vehâmeti tevessü edememesi yine hükümet‐i seniyyenin müyesser 
(kolay) ve husûl‐pezîr (hasıl) olmuştur. 

Ahvâl‐i müessüfe‐i  zaile  (geçen  acı olaylar) Avrupa  enzâr‐ı umûmiyesinde  (genel 
bakış)  dâhi  pek  çirkin  görülmüştür.  Ez‐cümle  Petersburg’ta  neşr  olunan meşhûr 
Novoe  Vrempa  gazetesi  İstanbul’da  olan  karışıklıkların  Ermeni  erbâb‐ı  şûrişi 
tarafından ika edildiğini telgrafnâmelere istinâden beyân ve bunların cüret‐i cinâyet 
karinelerini  (ip  uçları)  şediden  (şiddet) muâheze  (sorgulama)  ve  takbih  eylediği 
(çirkin  görmek)  gibi,  sair  Avrupa  matbûâtı  dahi  bu  mütalâayı  teyit  ve  tasdik 
eylemiştir. 

Bir vakit Ermeni  ismi âdetâ hilm ü  itidâl ve  sadâkat ve  itaât  lâfızlarına müterâdif 
(birbirinin  ardınca  giden)  olup,  Ermeni milletinden  câni  ve mahkûm  ve mahbûs 
bulunması enderken el‐yevm mühim bir ecnebî ihtilali gibi tâbirler görmekle erbâb‐ı 
hamiyet  ve  hakikaten milletperver  olan  Ermenilerin  (?)teessüf  olmamaları  kabil 
midir? 

İşte bu lekenin bir an evvel silinmesi ehem ve elzem ve akdem‐i vezâif (önemli görev) 
olduğundan,  cidden  milletlerini  seven  ve  dilleriyle  kendilerinin  emniyet  u 
âsâyişlerini ve menâfi‐i maddiyetlerinin temin olunmasını arzu eden kâffe‐i efrâdı 
(bütün ferter) millet buna teşmîr sakı ihtimam etmelidirler (Ceride‐i Şarkiye, 3 Eylül 
1896). 

Gazete, 6 Eylül Cuma günü ikinci bir yazı daha kaleme alır ve bu yazının başlığı “Asıl 

Vazîfe  Tâbiiyet  ve  Sadâkat”tir.  Bu  yazıda  Osmanlı  vatandaşlarının  kendi  aralarında 

çıkabilecek sorunlara karşı dışarıdan bir müdahalenin olmaması için birlikte hareket etmesi 

gerektiği vurgusu yapılır. Dönemin Avrupa devletleri Fransa, İngiltere, Almanya, Avusturya 

ve  Rusya,  çıkan  karışıklıklardan  sonra, Osmanlı Hükümeti’ne  Ermeni  halkının  haklarının 

korunması  için  ciddi müdahalelerde bulunmuşlar, Osmanlı Devleti’ni  gerektiğinde  savaş 



225 

 

 
 

gemileriyle de tehdit etmekten kaçınmamışlardır. Osmanlı Ermenileri’nin  ihtilalci kanadı, 

bağımsız  Ermenistan’ın  kurulabilmesi  için  Avrupa  devletlerinin  Osmanlı  Devleti’ne 

müdahalesini haklı ve gerekli görmüştür. Cerîde‐i Şarkiye gazetesi ise, bu yazısında Avrupa 

müdahalesi karşıtlığını ele almıştır. Osmanlı toplumunun ve özel olarak da Ermeni milletinin 

olası  bir  dış müdahaleye  karşı  ortak  hareket  etmesi  gerektiğini  vurgular.  Yazıya  göre; 

Osmanlı  topraklarında  herhangi  bir  karışıklık  çıktığında  Batılı  devletler,  Osmanlı’nın  iç 

işlerine  müdahale  etme  fırsatını  kaçırmamışlar,  zorla  bazı  düzenlemeleri  kabul 

ettirmişlerdir.  Bu  olaylar  yaşandığında  Osmanlı  Hükümeti,  Batı’nın  müdahalesini 

engellemek  için  güvenlik  ve  asayişi  hemen  devreye  sokmuşlardır. Ülke  içinde  çok  ciddi 

sorunlar çıksa, çeşitli sınıflar arasında fikir ayrılıkları ve soğukluk yaşansa da, dışardan bir 

müdahale olduğu takdirde bütün vatandaşların tek dil ve tek taraf olup dış müdahalelere 

karşı  fedakârca ve kahramanca birlikte hareket ettikleri belirtilmiştir. Osmanlı ülkesinde 

birbirine  benzeyen  ahalinin  hepsinin  arasında  fikir  ayrılıklarının  görülebileceği  ama  bu 

ayrılığa  Fransa,  Almanya  ve  de  Rusya’nın müdahale  edemeyeceği  vurgulanmıştır.  Bazı 

hayalperestler,  kimi  zaman  öyle  olaylar meydana  getirmişlerdir  ki  ecnebiler  karşısında 

durumun rengi tamamen farklı bir hal almış ve hükümeti de zor durumda bırakmışlardır. 

Gazete asıl üzüntü duyulması gereken noktanın bu olduğuna dikkat çeker:  

Hükümet‐i  sâbıka  ve  rahzenin  (eşkıya)  tevârihi  (tarihleri)  nazar‐ı  tetkik  ve 
mütalâadan  geçirildiği  halde,  iğtişâşât  (kargaşıklık)  zuhûra  gelmiş  olduğu  ve 
iğtişâşât‐ı  vakıanın  def  u  izâlesi  maksadıyla  usûl‐i  idâreyi  dâhiliye  düvelce 
(devletlerce)  bazı  icraât  ittihâzına  (kabul  etmek)  mecbûriyet  hâsıl  olmuş  ettiği 
anlaşılıyor.  Şurası da  tahakkûk ve  tezâhür eder ki, her hükümette sahârayı husûs 
olan vakıayı ve hadisât aynı hükümetin tedâbir‐i sahibesi semeresiyle (sonucuyla) 
münâfî (zıt, uymaz) olmuş ve âsâyiş ve emniyet dâhili derhal tekerrür etmiştir. 

Hiçbir  hükümetin  tebaasının mesâil‐i  dâhiliyeye  (iç  sorunlara) müdahale  etmesi 
başkalarına salâhiyet vermemiştir. Ahvâl‐i dâhiliye her ne kadar vahim bir hâl kesp 
etmiş olsa, ve sunûf‐u muhtelifiye tebaa arasında her ne kadar muhâlefeti efkâr ve 
bürûdet  (soğukluk) husûle gelmiş bulunsa, hariçten bir müdahale eseri görülmesi 
akabinde her türlü muhâlefet ve bürûdet muvakkaten olsun bir tarafa bırakılarak, 
umûm tebaa yekdil ve yekcihet evvel be evvel müdahâle‐i hariciyenin def ve izâlesi 
için müttefîkken  ve müttehîden  fedakârane  ve  kahramanane uğraşmıştır. Çünkü 
tebaadan  olan  her  bir  fert  vazîfe‐i  tâabiyetini  tanıdığı  ve  bildiği  cihetle metbû‐i 
aleyhinde  cüzˈî  ve  küllî müdahâleyi  tervîç  etmeyip, bürûdet  ve muhalefeti  tevlît 
eden ahvâlin ve eğer ki usûl‐ü idâreden dolayı bir şikâyet var ise bu şikâyetin metbû‐i 
vasıtasıyla islâh ve def edilmesi arzu ve iddiasında bulunmuştur. 

 



226 

 

 

Zaman‐ı  hazırın  memâlik‐i  mütemeddinesinde  (medeni)  mütevâtin  (birbirine 
benzeyen) ahâlânin ekserisi beyninde bulunan ihtilâf‐ı efkâr görüldüğü derkârdır. 

Mâmafih  ne  Fransa’da  ve  ne  Almanya  ve  Rusya  ve memâlik‐i  sâirede,  sunûf‐u 
ahâlîden biri mütalebat‐ı vakıalarını hariçten şuna buna arz etmeği irtikâp etmeyip, 
tâbi oldukları hükümetlerin rey ve kararlarına ihtizar (uymak) edegelmektedirler. Ve 
şâyet  hariçten  bir müdâhale  eseri  gördükleri  anda  kendi meramlarını  bir  tarafa 
bırakarak ve derhâl hükümete  iltica ederek, müdâhale‐i vakıanın  ref ve  imhâsına 
kalkışırlar.  Hükümet  ile  ahâlî  bir  aileye müşâbîh  olduğundan,  valideyn  ile  evlâd 
beyninde (arasında) veyahut karındaşlar arasında usûl‐ü irâdeyi beytiyeye dair olan 
şeylerin kendi aralarında  fasıl u hasem edilmesi hayırlı olur, yoksa bir yabancının 
müdâhalesine müracaat olunması asla tecvîz olunamaz. 

Müdâhale ederek  (?) Taraftan kendisine bir menfaat tarîki bularak efrâd‐ı ailenin 
istirahâtına halel gelir ise o zâif tarafın sonu ne olur? 

Efrâd‐ı ahâlî mahsûl‐i (?) neşet eden bazı fenalıkların çaresi metbûnun mürüvvet ve 
âtifetinden intizâr etmeli ve harice serrişte (ip ucu) vermemelidir ki, mevcûdundan 
bir şey eksilmesin; çünkü bir devlet tebaası her ne maksada mebni olur  ise olsun, 
harice müracâat edecek olsa terviç‐i merama muvâffak olamayacağı şöyle dursun, 
mevcûdundan da üste bir şey vermek tehlikesinden âzade olmayacağı bi iştibâhtır. 
(şüphesizdir) 

Kemâl‐i  hüznü  dil  ile  beyâne  mecbûriyet  hâsıl  oluyor  ki,  memâlik‐i  mahrûse‐i 
şâhâne’de  bazı  hayâlperverân  tarafından  vukûa  getirilen  ahvâli  gayr‐i marziyeye 
bazı ecânip nazarında politika rengi veriliyor. 

Ecânip ise menâfa‐i mahsûselerini tervîç edegelmekte olduğuna şüphe edilemez. 

Bir takım yaşasın cehâlet ve tedbirsizliği yüzünden husûle gelmiş ve gelmekte olan 
fenâ neticeler  inkâr edilemez.  İşte asıl teessüf edilecek cihet burasıdır (Asıl Vazîfe 
Tâbiiyet ve Sadâkat, Ceride‐i Şarkiye, 6 Eylül 1896). 

Ermeni  vilayetlerinde  gerçekleşecek  reform  hareketleri,  1878  yılından  beri  hem 

Osmanlı’nın hem de Avrupa devletlerinin gündeminden çıkmayan bir sorundur. Gazete bu 

ıslahat  uygulamalarıyla  ilgili  olarak  Avrupa’nın  müdahalesine  karşı  olduğunu,  Osmanlı 

hükümetinin üzerine düşen görevi yerine getirdiğini satırlarında doğrudan dile getirmiştir:  

“Hükümet‐i seniyye ahvâlî idâre‐i dâhiliyesince ıslâhat‐ı lazımede kusur etmediğini 

âleme  ibrâz  buyrulmuş  olduğu  gibi,  bu  babda  tedâbir‐i mukteziye  (gerekli  olan 

tedbirler) peyderpey (birer birer) ittihâz edilmekte bulunmuş ve hatta şimdiye kadar 

usûl ve nizâm dâiresinde nazargâh‐ı âliye arz edilegelen ahvâl‐i nâ‐merziyenin (arzu 

edilmeyen) pek çoğunun refi’ hususunda diriğ (men edilmek) himmet buyrulmamış 

olduğu da görülmüştür. Teessüf olunur ki, bazı  cühelâ gürûhu kendi menfaatleri 

aleyhinde dahi bulunmuşlardır. Her ne zaman ki, hariçten müdâhale vukû bulmuş 



227 

 

 
 

ise, ahvâlî tebaa‐i şâhâne bâderleşmiştir” (Asıl Vazîfe Tâbiiyet ve Sadâkat, Ceride‐i 

Şarkiye, 6 Eylül 1896).  

Cerîde‐i Şarkiye gazetesi, tabi olma ve sadakat hissini ve ona yapılabilecek ihaneti 

anlatmak  için,  padişah  ile  tebaası  arasındaki  ilişkiyi  anne  ve  babanın  evlatlarıyla  olan 

ilişkisine benzeterek aktarır. Gazeteye göre, nasıl bir baba oğlunun kendisini dışarıya şikâyet 

etmesini kabul etmezse, bir padişah da tebaasının kendisini ve ülkesini ecnebilere şikâyet 

edip onlardan yardım beklemesini kabul edemez ve o tebaayı artık kendisine sadık bir millet 

olarak  göremez.  O  yüzdendir  ki  Ceride‐i  Şarkiye’ye  göre;  padişahın  tebaası  tabiiyet  ve 

sadakat görevini layığıyla yerine getirmesini bilmelidir: 

“Bir  peder  ve  ya motherın  evlâdı  hakkında me’lûf  (alışmış)  olduğu  hiss‐i  şefkâti 
hariçten  bir  kimsede  ihtisâs  ve  evlâdın  hârice mürâcaat  irtikâbını  hiçbir  pederin 
tervîc edemeyeceği (kabul etmeyeceği) misilli (benzer gibi) bir hükümdâr‐ı rahim ve 
adilin de tebaası hakkındaki niyet‐i hayriyyet ayat‐ı pederhânesine ecnebilerin hem‐ 
pa  (yoldaş)  olamayacağı  der  kâr,  ve  ecânipte  ilticagâh  arayan  tebaaya  da  sâdık 
nazarıyla bakılmayacağı aşikârdır. Alel‐umûm  tebaa‐ı sâdıkayı  şâhânenin mebde‐i 
vazîfeyi  tabiiyet ve  sadââkat bilmesi  lazım geldiği madde  işte bu maddedir”  (Asıl 
Vazîfe Tâbiiyet ve Sadâkat, Ceride‐i Şarkiye, 6 Eylül 1896). 

Yaşanan olaylardan dolayı siyaset alanında meydana gelen sorunlar, ticaret alanında 

da kendinî göstermiştir. Mali konularda kimi  işler ciddi anlamda gecikmiştir. Dükkânların 

uzun süredir kapalı oluşu, hükümetin gazetelerden halka duyurduğu bildiriler aracılığıyla 

artık herkesin yavaş yavaş  işine gücüne dönmesi çağrıları Cerîde‐i Şarkiye gazetesinin de 

konuyu gündeme getirmesine neden olacaktır. Gazete, halka özellikle de Ermeni halkına 

Avrupalı  devletlerin  müdahalesine  karşı  duran  bir  tavır  sergilemeleriyle  işlerin  yoluna 

gireceğine dair bir kamuoyu oluşturmaya çalışır. Yazının son paragrafında yaşanan olaylarda 

suçlu olanların ülkeye dönüp, af diledikten sonra genel güvenliğin sağlanması için herkesin 

elinden  geleni  yapması  isteğinde  bulunur. Herkesin  birbirine  kardeşçe  sarılıp  ecnebileri 

mahcup, hükümeti de memnun edecek bir politika çizilirse işlerin yoluna gireceği yolunda 

bir hava estirilir: 

Bir müddetten beri ser‐zede‐i zuhûr olan ahvâlî müteessifinin (bayağ) esbâbı neden 
ibâret olduğu anlaşıldı. Her  tarafta münâsebetsiz ahval ve hilâf‐ı  rıza‐i âli vukuât 
işitildi. Siyaseten ârız olan tesîr yüzünden ticaret kısmen durdu. İttihâz‐ı mukârrer 
olan bir takım tedâbiri maliyenin ittihâzı (?) etti. Tâbii olduğum hükümette elhamdü‐ 
lillâh memâlik‐i sâirenin cümlesinden ziyâde Ermeni milleti serbestiyete nâîl 



228 

 

 

olmuştur. Her sınıf tebaa‐i şâhâneden muntâzır olan vazife‐i sadâkat mahzâ bundan 
ibâret  olup,  dâire‐i  itâat  ve  inkıyâttan  zerre  kadar  inhiraf  edilmeyerek  bu  yolda 
hareket  ettiler.  Ve  ecnebilerin  müdâhalesinin  refi  maddesini  hükümete 
bırakmayarak tebaa hareketi âkılânesiyle hod be hod (kendi başına) ref u def eder 
ise, o  zaman ebvâb‐ı  saâdet  (saadet kapıları) mütesâviyen  (birbirine eş değerde) 
herkes için açılır. Ve tebaa‐i Şahane bir (?) refâh u âsâyiş daha pa‐nihâde duhûl olur. 

Binâen‐aleyh, hükümet‐i seniyye’nin agûş pederhânesine ilticâ ederek, kabahatliler, 
kabahatlerinin affını istirham eyledikten sonra, âsâyiş‐i umûminin bekâsı zımnında 
her fert elinden geleni diriğ etmemeğe, hükümeti seniyyece icrâ edilegelmekte olan 
ıslahâttan  ve  peyderpey  mevki‐i  icrâya  konula  gelmekte  olan  tedâbir‐i  âsâyiş 
perverâneden bilistifade, yekdiğerine nazar‐ı bürûdetle bakmaktan ihtirâz ederek, 
(kaçınarak)  biri  birine  kemal‐i muhalesetle  kardaşça  sarılıp  ecanib‐i mahcup  ve 
hükümeti  seniyeyyi memnûn  etmeğe  gayret  edilmeleri  ki,  bu  ana  kadar  nân  u 
nimetiyle perverde olduğumuz  şu mülke  cenâb‐ı halkı mutlağın bilâ‐istisna  ihsân 
buyrulmuş olduğu semerât‐ı adideye (birçok fayda) hissemend (pay alan) menfaat 
olarak ila‐nihaye nâili emn ü refâh olunsun (Asıl Vazîfe Tâbiiyet ve Sadâkat, Ceride‐i 
Şarkiye, 6 Eylül 1896). 

Cerîde‐i  Şarkiye  gazetesinin  “sadakat”  kavramından  yola  çıkarak,  kaleme  aldığı 

üçüncü yazısının  ismi “Vazîfe‐i Sadâkat”tir. 18 Eylül 1896  tarihli bu makalede de Ermeni 

toplumunun  Osmanlı  Hükümeti  ile  ilişkilerini  düzeltmesi  yolunda  tavsiyelerde  bulunur. 

İstanbul’da meydana gelen karışıklıkların, herkesin refahının önünde engel ve çıkarına aykırı 

olduğu vurgusu yapılır. Doğu’yu ziyaret eden seyyahlar eserlerinde Ermeni milletini akıllı ve 

sükunet  sahibi  kişiler olarak  tanıtmışlardır.  İstanbul’daki olayların hiçbir  şekilde  ahlaken 

kabul edilemez olduğuna dikkat çekilen yazıda, meydana getirilen karışıklığa karşı çıkılarak, 

bu duruma sebebiyet verenlerin emellerine ulaşmada hiçbir şekilde alet olunulmaması ve 

yaşanan olayların bir an önce tadil edilmesi gerektiğinin altı çizilir. Ermeni halkı yaşanan son 

karışıklıklardan önce hoşnutluk duyup hayallere kapılsalar da kısa süre içerisinde yaptıkları 

hatanın  farkına varıp onu düzeltme yoluna gideceklerdir.  İyi  ile kötüyü ayırt edemeyen, 

farklı rüyalarla aldatılmış olan saf kişiler, aslında Ermeni halkının en büyük düşmanlarıdır. 

Bu olaylara karışan ve onları destekleyenlerin pek çoğu kendinî bilmez  takımından olup, 

daha  sonraki  karışıklıkların  çıkışında  da  rol  oynamışlardır.  Acı  veren  sonuçlarla 

karşılaştıklarında  pişman  olma  potansiyeli  olan  bu  kişiler,  nice  temiz  kalpli  insanları  da 

planlarına alet etmişlerdir. Cerîde‐i  Şarkiye gazetesinde, birkaç  cahilin kendinî bilmeden 

yaptığı davranışın tüm Ermeni cemaati ile ilişkilere zarar getirmeyeceği vurgusu da yapılır: 

 “Devlet‐i Ậliyye’nin  icrât‐ı  seniyyesi’ni  suhûletle  (kolaylıkla) başa çıkarabilmesi her 
gûna (çeşit) kavâîlden (kuraldan) âzâde bulunmasında mütevâkkıf olup, binaen‐âleyh 



229 

 

 
 

şurada  burada  iğtişâşât  (karışıklık)  zuhûru  umûminin  refâhına  mani  ve  mülkin 
menâfisine (çıkarına) münâfidir (aykırıdır). Ermeni milletinin öteden beri hulm (akıl) u 
sükânet ile müştehîr (meşhur) olup, Şark’ı ziyaret etmiş olan umûm ecnebi seyyâhini 
dahi bu husûsu itirâf eylemişlerdir. Binâen‐aleyh ahlâk‐ı millîye ile hiçbir vecihle kâbil‐i 
imtizâc (hiçbir şekilde kabul edilemez) olmaya iğtişâşın umûmen reddedilmesi lâzım 
gelir ki, bu da o gibi ahvâle sebebiyet veren hayâlperverane alet olmamak ve fenalığı 
mucip ahvâlî irde edip, çare‐i tesviye aramak ile mümkündür. 

Şu hale göre evvelce avâm‐pesendânede (halk tarafından beğenilecek olan) hayâlâta 
kapılmış  olanlar  bulunsa  bile,  bunlar  şimdi  artık menâfi‐  i  hakikiye  hangi  cihette 
bulunduğunu anlamış olacağından, ona göre tashih‐ı efkâr eylemeleri zarûrîdir. 

Nik  u  bedi’  (iyi  ve  güzel  olan)  tefrîke muktedir  olmayan  sade  dilleri  hayâlât  ile 
aldatılmış olanlar ahâlînin en büyük düşmanlarıdır. Bunların büyük kısmı kendileri de 
ne  yaptıklarının  bilmez  takımdan  olup,  iğtişâşât‐ı  âhirede  (sonraki  karışıklıklarda) 
tezâhür  ettiği  vecihle  teşebbüsât‐ı  vakıalarının  hâsıl  eylediği müellim  (acı  veren) 
netâic (sonuçlar) üzerine pişman olmuş olacakları şüphesiz ise de ne çare ki iş işten 
geçmiş  ve  nice  sadediller  onların  nâm‐ı  iğfâlâtına  (gafletine,  dalgınlığına)  düşüp, 
meramlarına alet olmuşlardır. 

Vukuât  kadar  müessir  ders  tasavvûr  edilemeyeceğini  ahlâkıyyun  (ahlak  ilmi  ile 
uğraşanlar)  pek  çok  defa  yazılmıştır.  Gözümüzün  önünde  bulunan müellim  ibret 
üzerine, artık herkes menâfi‐i hakikiyeyi, selamet ve refâhı hangi cihette aramak lazım 
geldiğini takdir eylemelidir. Selâmet‐i sükûnette kavanin u nizâmata riayette, ahâlînin 
her bir sınıfının yekdiğeri ile kardeşçe yaşamasında aramalıdır. 

Şu son vukuâtlara kadar kürre‐i arz (yeryüzü) üzerinde hiçbir kıta gösterilemez idi ki, 
ahâlîsi anasırı muhteliften müteşekkîl olsun da beynlerinde (aralarında) –Memâlik‐i 
Osmâniyye  ahâlîsi  arasında  cârî  olan  münâsebeti  meveddet‐kârane  (dostça) 
derecesinde‐ muhâbbet ve meveddet  (sevgi) cârî bulunsun. Hele birkaç cahilin  îka 
ettikleri hadisâtı müessefenin bu meveddeti zerrece ihlâl edemeyeceği şüphesizdir. 

Bu husûsu herkes anlamıştır ki, Cenâb‐ı Hakkın fevkalâde bir kuvve‐i inbatiyeye ve her 
gûna menabi‐i  tâabiye‐i  servete nâîl buyurmuş olduğu bu mülk dahilinde  yaşayan 
akvâm‐ı  muhtelîfe  için  yegâne  tarîk‐i  selâmet  miyânelerindeki  münâsebâtı 
vatandâşaneyi  teyid  u  takviye  etmek,  ve  el  ele  verip  esbâb‐ı  refâhı  (?)  çalışmak 
hususundadır. 

Hüsn‐i  muâşerete  mugâyir‐ı  muzırrenin  millet  içinde  yer  bulabilmeleri  nasıl 
fenalıklara kapı açacağını herkes de re’y‐ül ayn (kendi gözüyle görerek) olduğundan, 
artık kendilerini def u ret ile, yalnız şime‐i basiretin (basiret huyu) verdiği nasihâtlara 
havale sem‐i itibâr (itibar duymak) eylemelidir. 

Umûm‐u sarrafiyye ve tüccariyyece büyük bir buhranın hükümferman (hüküm sürme) 
olduğu  zamanda,  bir  de  bazı  harekâtı  sebükmâğzân  (akılsız)  bir  çok  aileyi  dûçar‐ı 
müzâyeka (parasızlığa ulaşmış) itmektedir. 

Menâfi‐i umûmiye bir toprağın evlâdı olan anasırın el ele verip vukuâtın tevlîd ettiği 
müşkülâta ibrâz‐ı mukâvemet edilmesine lüzûm gösterir. 



230 

 

 

Birkaç  eblehin  irtikâp  ettikleri  harekâtı  gayr‐i‐marziye  ekser  cemâat‐i  hükümet‐i 
seniyye’nin  teveccühü  adilâne‐i  tebaa  perver‐ânesinden  mahrûm  edemeyeceği 
şüphesizdir. (Yaşananları ermeni cemaatinin hepsine yükleyemezsiniz) 

Binâen‐aleyh  sükûnetin  istikrarına gayret edip, bu  suretle Ermeni milleti hakkında 
teveccühatı  cihanderecât‐ı  Pâdişâhiye  isticâba  gayret  eylemek  umûm  için  en 
mukaddes vazifelerindendir (Vazîfe‐i Sadâkat, Ceride‐i Şarkiye, 18 Eylül 1896). 

22‐23  Eylül  1896  tarihli  gazetede  de  İkdam  gazetesinden  okunmuş  ama Osmanlı 

Ermeni cemaatini ilgilendiren bir haber geçilir. Rusya’daki Eçmiadzin Katolikosluğu, Ermeni 

cemaatini sağduyuya davet ederek, yaşananların kötü şeyler olduğunu ifade eder:  

İkdam gazetesinde ber vech‐i âti okunmuştur. 

Rusya Eçmiadzin Katoğigos Hırimyan Efendi âhiren fesâda ve karışıklığa cüret edenleri 
takiben ve Ermenilere hitaben “Menâfiinizi (çıkarlarınızı) muhâfaza etmek ister iseniz 
Osmanlılara bağlı kalınız, harekâtınızın sonunda Osmanlılardan ziyade mazârrat size 
olacaktır. Rahat yaşamak için hükümeti Osmaniye’nin idaresinden daha iyi bir idare 
bulamayacağınız da tabii ve aşikârdır” demiştir (Cerîde‐i Şarkiye, 22‐23 Eylül 1896). 

Cerîde‐i  Şarkiye  gazetesi,  Eylül  ayının  sonuna  doğru  dönemin  bir  diğer Osmanlıca 

gazetesi olan Tercümân‐ı Hakikât’ den nakil aldığı bir fıkrayı yayımlar. Bu fıkrada dönemin 

matbuat  âlemindeki  gazetecilerinin  kimi  konularda  kendilerini  filozof  gibi  görmeleri 

eleştirilir. Bu yazıya göre, cahilce açıklama yapan kişiler küçük düşmeye mahkûmdurlar ve 

kendilerini  gazeteci olarak  gören  kimi  kişiler  ellerine  kalem  alır  almaz  siyaset  ve  eğitim 

konusunda  düşüncelerini  dile  getirmeye  başlarlar  ki  bilip  bilmeden  pek  çok  hata  yapıp 

insanları ve kamuoyunu yanlış bilinçlendirirler: 

Muharrirlikte  feylesof  mertebesini  hâiz  olan  erbâb‐ı  kalemin  âlemi  insaniyette 
kazandıkları mevkî‐i mümtaz  her  şeyin  hakikatine  ve mevcûdâtın  künhine  (horr) 
lâyık‐ı vech üzre kesb‐i vukûf etmeleri ile hâsıl olagelmiş olduğu yeni malûm olmuş bir 
şey değildir, illa eskiden beri bu husûsta umûm tarafından tasdik olunmuştur. 

Binâen‐aleyh  bilmeyerek  cahilâne  beyânâtta  bulunanlar  daima  tahkire  dûçâr 
olmuşlardır. 

Halbuki maatteessüf görülüyor ki muharrir süsünü takınan bir takım adamlar ellerine 
kalemi almak iktidârını hâiz olmaksızın yüksek politikadan ve esrâr‐ı mektebi ilâhiden 
dem vurmaya başlarlar ki, biri bilmez bir çok hatalar ederler ve bir hayli hissiyatın 
bozulmasına  sebep  olurlar  (Malumat  gazetesi,  Tercümân‐ı  Hakikât’ten  aktaran 
Cerîde‐i Şarkiye, 22‐23 Eylül 1896). 



231 

 

 
 

Bu  eleştirilerin muhatabı  olan  gazete  Filipe’de  yayımlanan Malûmat  isimli  yayın 

organıdır. Bu gazete Ermeni meselesini özellikle de  isyanları ve  İstanbul’da yaşanan  son 

olaylarla  ilgili  olarak  Fransa  ve Rusya’nın  yürüttüğü Osmanlı  yanlısı  politikaları  ciddi  bir 

biçimde  iki – üç makale  ile eleştirmiştir. Tercümân‐ı Hakikât de, bu yorumlardan hoşnut 

kalmayarak gazetenin Ermeni eylemcileri koruyan tavrını sorgulamıştır:  

(…) İşte bu cümleden olmak üzere, bu kere birden bire Filipe’de Malûmat nâm resimli 
gazete Rusya ve Fransa devletleri hakkında ve hele Rusya’nın Der‐saâdet sefareti baş 
tercümânı M. Maksimov aleyhinde pek cahilâne 2‐3 makale neşir etmiştir. Ermeni 
fesatçılarının  birkaç  seneden  beri  metbû‐ı  mufâhhamlarına  (büyüklük  kazanmış 
hükümdara)  karşı  ilân  ettikleri  isyânın  ne  gibi  ârzûya müstesâ  olduğunu  bilmedik 
öğrenmedik kimse kalmamıştır zannederiz. Bu hazelenin (alçaklığın) en büyük ârzûları 
Osmânlıların  kanlarıyla  kazanılmış olan bir memleketin  şekli  idaresini  tebdîl  ve  (?) 
usûlüne  vâz  etmek  ve  anâsır‐ı  İslâmiyyenin  hukûk‐u  hakimiyetine  iştirâk  eylemek 
hissinden  ibâret  olup,  bu  bâtıl  hayâlete  ve  şu  fasid  ârzûya  (bozuk  istek)  birinci 
derecede  nâmi  olan  Rusya  devleti  olduğu  saltanat‐ı  seniyye’nin  hukûk‐u 
hükümrânisini  vakaya,  ve  menâfi‐i  devlet‐i  âliyyeyi  muhâfaza  yolunda  devlet‐i 
müşârün‐ileyhin geçenlerde vefât eden Hâriciye Nazırı Prens Lobanov’un yazmış ve 
İngiltere hükümetinin mavi kitabına getirmiş olduğu katl‐i müfad (?) (sözün bittiği yer) 
noktalarla sabit olduğu gibi bu defaˈ dâhi haşmetli Rusya  İmpârâtoru Hazretlerinin 
Avusturya  ve  Almanya  hükümdârına  zî‐şanlarıyla  mülâkat  edip  hukûk‐ı  saltanatı 
seniyye lehine olarak istimâl eylediği matbûât‐ı âlem ile neşr olunan lisân‐ı hakkaniyet 
beyân ile ispât olunmuştur ki, İmparator müşârün‐ileyhin Ermenilerin takip etmekte 
oldukları  makâsıd‐ı  hukukçu  (?)  hiçbir  vakit  tervîc  etmemek  husûsunun  Rusya 
devletince  katˈiyen mukarrer  olduğunu,  ve  Rusya memleketine  firâr  eden  Ermeni 
hazeleleri  hakları  da  tabibât‐ı  kanûniyye  ve  adliyeye  tâbi  olunması  hakkında  katˈi 
emirler  verildiğini  sarahâtten  (açıklık)  dermiyân  etmesi  bu  devlet‐i  mufâhhamın 
(büyük devletin) ne dereceye kadar adâlet‐i  iltizâm ve devlet‐i âliyye hakkında ne 
mertebeye  kadar  dostâne  hareket  eylediği  meydanda  olduğu  gibi,  hezele‐i 
merkûmeden  Fransa’ya  irticâ  edenler  hakkında  edilecek  tatbikât‐ı  taraftan  bir 
nizâmnâme  lâyihâsı  kaleme  alındığı  Paris  gazetelerinin  ekseriyelerinde  derç 
olunmuştur (Malumat gazetesi, Tercümân‐ı Hakikât’ten aktaran Ceride‐i Şarkiye, 22‐ 
23 Eylül 1896). 

Malumat  gazetesi,  Osmanlı  Bankası  Baskını  sırasında  olayların  büyümesini 

engellemek için devreye giren Rusya baş tercümanı M. Maksimov’un aleyhinde de yorumlar 

yapmıştır. Tercümân‐ı Hakikât’e göre, Malûmat gazetesi, Osmanlı’nın Avrupalı devletlerle 

arasını  iyi  tutmak  istediği  bir  dönemde  yapmış  olduğu  yayın  politikasıyla  uluslararası 

camiada devletler arasında bir soğukluk yaratmak istediği ortadadır:  



232 

 

 

(…) M. Maksimov bâhsine gelince Ermeni eşkıyâsının Osmanlı Bankasına hücûm ve 
duhûl eylediklerini müteâkip, dâvet olunmamış olduğu halde, mahzâ (yalnız) hukûku 
hem  civâriye  riâyetten mezkûr banka müdürleriyle birleşerek, o  kadar  tüccâr  ve 
sâirenin  alâkadâr  oldukları  mezkûr  banka  ebniyesiyle  (binalar)  ve  mevcûdat‐ı 
sâiresine  bir  gûna  zarar  dokunmasına meydân  bırakmaksızın,  her  tehlikeyi  göze 
alarak merkûm eşkıyayı bankadan çıkarmaya şıtâb etmiş olması âsâyiş‐i memleketin 
idâme ve istikrârına ne dereceye kadar hâhişger (istekli) olduğunu meydâna çıkaran 
umûrdandır. Bu halde M. Maksimov mezkûr Malûmat gazetesinin zü (?) gibi Ermeni 
olmayıp, bilâkis Ermeni fesâdiyesinin aleyhinde ve menâfi‐i devlet‐i âliyye  lehinde 
hakkı şinas bir zât olduğuna şüphe yoktur. 

Binâen‐aleyh  balade  bast  u  temhîd  ettiğimiz  mukâddeme  vehc  ile  câhilâne 
dermiyân‐ı fikir etmek tehlike ve hatadan sâlim olmayacağı şöyle dursun, devlet‐i 
âliyyenin  bilâ  istisna  her  devlet  ile  münâsebeti  hasene  ve  dostane  bulunmak 
arzusunda bulunduğu bir zamanda, dost kavimleri birbirinden soğutmak ve nâhâk 
(haksız)  yere  birbirinden  nefret  edip  ayrılmaktan  başka  bir  şeye  hizmet 
edemeyeceğinden bu gibi câhilâne neşriyâtın ret ve tekzîbine ve hakâyık‐i ahvâlîn 
neşr ve  izâhına mükteza‐i hamiyetten add eyleriz  (Malumat gazetesi, Tercümân‐ı 
Hakikât’ten aktaran Ceride‐i Şarkiye, 22‐23 Eylül 1896). 

Filipe’de Malûmat gazetesinin dışında çıkarılan Gayret gazetesinin içeriğinde muzır 

yayınların  bulunmasından  dolayı Osmanlı  ülkesine  girişi  yasaklanmıştır.  “Filipe’de  çıkan 

Gayret  gazetesinin  bazı  münderecâtı  muzırresine  Binâen  Memâlik‐i  sâire‐i  şâhâne’ye 

duhûlu men  olunmuştur”  (Cerîde‐i  Şarkiye,  18  Eylül  1896).  Filipe’de Osmanlı  devletinin 

izlemiş olduğu politikayı eleştiren gazete sayıları artmaya başlayınca Osmanlı Hükümeti de, 

tek tek bu gazeteleri takip edip ülkeye sokulmasını yasaklar. 22‐23 Eylül 1896 tarihli Cerîde‐ 

i  Şarkiye’de;  Filipe’de  yeni  yayımlanmaya  başlayan  Maliamar’ın  memâlik‐i  mahrûseye 

girişinin  yasaklandığı  haberi  yer  alır.  “Bu  defa  Filipe’de  neşr  olunmağa  başlamış  olan 

Maliamar  gazetesi  nüshâlarının Memâlik‐i  Şâhâne’ye  cihât‐ı  dairesine  (çeşitli  dairelere) 

duhûlü men edilmiştir.” 

Osmanlı  Bankası  baskını  ve  sonrasındaki  olaylarda  ele  geçirilen  cephanelerin 

Tophâne‐i Âmire’de  teşhir edildiği haberini daha önceden Mecmûa‐i Ahbâr gazetesinde 

okumuştuk. Cerîde‐i Şarkiye de, bu haberi, Türkçe gazetelerden Mecmûa‐i Ahbâr  ’a göre 

daha  ayrıntılı  bir  biçimde  naklen  sayfalarına  taşımıştır.  Ermeni  eylemcilerin  ellerinden 

alınan ve kimi meskenlerde ve hanelerde ele geçirilen humbara, revolver, tüfek, kama gibi 

alet,  silah  ve bir  takım elbiseler müfredat defteri  ile birlikte  Tophâne‐i Âmire’ye  teslim 

edilmiştir.  Ele  geçirilen malzemeler,  Osmanlı  Hükümeti  tarafından  Tophâne‐i  Âmire’de 



233 

 

 
 

Marongazhane  bölgesindeki  bir  daireye  konulmuş  ve  9  Eylül  Pazartesi  akşamı  halka, 

yabancılara ve gazetecilere  teşhir edilmeye başlanmıştır. Tophâne‐i Âmire yaverlerinden 

Kolağası İsmail Hakkı ve Mümtaz ve Topçu Yüzbaşılarından Mehmet Vehbi ve Ali Galip Bey 

Efendiler  ziyarete  gelenlere  gerektiğinde  Osmanlıca,  Fransızca  ve  Almanca  çeviriler 

yapmışlardır. Banka baskını ve sonrasındaki olaylardan elde edilen cephaneler onar kişilik 

ekiplerle  yabancılara  ve  gazetecilere  gösterilmiştir.  Söz  konusu  defterde,  İstanbul  ve 

ilçelerinde ele geçirilen cephanenin gün gün raporu tutulmuştur: 

Ağustos’un 15’inci Perşembe günü Bank‐ı Osmâniyye’den alınan dinamit barutu 11, 
kıyye 400 gram, kapsüllü humbara (kumbara) 48 adet, dinamit fişeği 25 adet, kapsül 
5 buçuk deste, revolver fişeği 100 adet, humbara kapsülü 1 kutu, boş çanta 1 adet, 
dinamit  fitili 4 metre, âdi  revolver kapsülü 10 kutu, uzun kutu derûninde çamalı 
kibrit 1 adet. 

Bank‐ı Osmâni’den muahharen vürut (sonradan gelen) eden humbara 7 adet, 

Ağustos  15  Perşembe  günü  tarihiyle  Samatya  Polis  merkezi  ile  bazı  Ermeni 
hânelerinden  alınan  ve  Samatya  Ermeni mektebinden  evvelce  alınıp merkezde 
bulunan: 

Humbara  1  adet,  sabun  kalıbı  şeklinde  16  kapsüllü  humbara,  2  adet müdevver 
(yuvarlak) 1 i 20 ve diğeri 30 kadar kapsüllü. 

Kuyumcu  tellâlı  Misak’ın  hânesinden  alınan  humbara  5  sabun  kalıbı  şeklinde 
kapsülsüz. 

Yaymacı Simon’un hânesinden alınan humbara 2 sabun kalıbı şeklinden 16 kapsüllü, 
dinamit ile dolu 5 adet Yuvarlak şeklinde ve 25 er kapsüllü kurşun dolu 2 adet altı 
patlar. 

Ağustos 16 Cuma günü tarihli Samatya polis merkezinden alınan: 

Pik  demirinden  yapılmış  dinamit  dolu  yuvarlak  şeklinde  beherinde  20‐25  kadar 
memeli ve bilâ kapsül humbara 36 adet, dinamit kapsüllü paket 1, kapsül küçük kutu 
6 adet. 

Ağustos  17  Cumartesi  günü  tarihiyle  Beyoğlu  mutasârrıflığı  vâsıtasıyla  tecrübe 
dâiresine gönderilen: 

Dolap Deresi’nde  Ermeni Milletinden  Yakup’un üzerinde bulunan derdest edilen 
humbara 1 adet yuvarlak şekilde. 

Ağustos  20  Salı  günü  alınan  Samatya’da  Sulu  Manastır’da  dökmeci  Dikran’ın 
bahçesiyle, Yazmacı Haç’in hanesinde zuhûr eden: 

Humbara adet 2, biri kapsüllü diğeri kapsülsüz. 

Ağustos 21, Çarşamba günü ikinci defa olarak, merkûm Dikran’ın bahçesindeki piliç 
kümesinde zuhûr eden:1 adet kapsülsüz kumbara. 



234 

 

 

Ağustos 23, Cuma günü altıncı dâire‐i belediye tulumbacılarından Muşlu Bilal’in Kule 
kapısı caddesinde bulunup, Beyoğlu Mutasarrıflığı vasıtasıyla gelen humbara 1 adet. 

Ağustos  30, Cuma  günü  tarihiyle Hasköy  Ermeni  Kilisesinde  zuhûr  eden  dinamit 
kumbara: 

Lağımdan zuhûr eden 5 adet kilisenin müzakere odası döşemesi altından zuhûr eden 
1 adet. 

Ağustos  30,  Cuma  günü  Samatya  civarında  Mirahor  Caddesinde  Rum  kilisesi 
ittisâlindeki hali arsa derûnunda ve çalılar içerisinde zuhûr eden: 

Dinamit dolu, humbara 1 adet sabun kalıbı şeklinde 16 memeli ve kapsüllü 

September 5, Perşembe günü tarihiyle Üsküdar’da İcadiye’de Kuzguncuk tepesinde 
Terlikçi Stephan’ın hanesinde zuhûr eden: 

Dinamitle dolu memeli kapsülsüz humbara, 11 adet kürevvi üç şekil, 5 adet sabun 
kalıbı şeklinde, yekün 16 adet. 

September 7, Cumartesi tarihiyle merkûm Stepan’ın ikinci defa olarak hanesinde ve 
Nerdiven sahanlığında zuhûr eden: 

Dinamit dolu memeli kapsülsüz 5 adet kumbara, sabun kalıbı  şeklindeve 10 adet 
humbara kürre şeklinde, yekûn 15, dinamit kapsülü 41, adi kapsül kutu 4, humbara 
lara mahsus meme 90, klorat dı potas 150 gram, dinamit sucuğu 4. 

September 7, Cumartesi  tarihiyle Üsküdar’da Bülbül deresinde Coçaya sokağında 
Beruker Frangülün hânesi ittisâlindeki arsa derûnunda zuhûr eden: 

Dinamit  dolu  humbara  8  adet,  sabun  şeklinde memeli  kapsülsüz  6  adet  kürre 
şeklinde aynı. 

September  7,  Cumartesi  tarihiyle  Beyoğlu’nda  tepebaşı  civarında  Kırnavula 
sokağında Ermeni milletinden İsguhi kadının hanesindeki mahalli derûnunda zuhûr 
eden: 

Dinamit dolu humbara 5 adet kürre şeklinde 25 santim, adet sabun kalıbı şeklinde 
meme kapsülsüz, 12 kürrevi üç şekl memeli kapsüllü. Humbaralara mahsûs 11 paket 
tahminen 1500 adet kadardır. 

Dinamit kapsüllü kutu 3 adet Klorat de posta 50 gram, adi kapsül kutu 1 adet: 

Lağım fitili 20 metre pamuklu, 20 metre katranlı, Nitrogliserin ile dolu ince şişe 28 
adet, matbaa hurufatı paket 1 adet, revolver fişeği be her pakette 50 adet vardır. 
Kutu  adet  12,  9  santimetre  çapında  ceman  yekûn  humbara  adet  183  (Cerîde‐i 
Şarkiye, 10 Eylül 1896). 

Cerîde‐i Şarkiye cephanelerin teşhir edilmesi  ile  ilgili haberleri Türkçe gazetelerden 

takip  ederek  yeni  gelişmeleri  okuyucularıyla  paylaşır.  Bu  haberlerden  birisi  de  Beyoğlu 

Ermeni Kilisesi’nde ele geçirilen yedi adet humbaranın bilgisinin sağlam delillere dayanan 

bir bilgi olduğudur. İstanbul’daki bazı kiliseler, Ermeni  ihtilalcilerin ve bu kişilere ait silah, 



235 

 

 
 

tüfek, bomba gibi malzemelerin saklanmasında rol oynamışlardır. Aşağıdaki haber de bu 

bilgiyi doğrular niteliktedir: 

Ermeni  fesâdının  ellerinde  ve  hânelerinde  zuhûr  edip,  Tophâne‐i  Ậmire’de  teşhîr 
edilen humbara, revolver, fişek ve sâirenin cins ve miktarına dair evvelce gazetelerde 
yazılan  defterlerin  birinde  Osmanlı  Bankasından  âhiren  geldiği  yazılan  7  adet 
humbaranın Beyoğlu Ermeni kiliseninde zuhûr etmiş olduğunun mevsûkan  (sağlam 
delile  inanılır  şekilde)  haber  alınmış  olduğu  Türkçe  gazetelerin  Pazar  günkü 
nüshalarında okunmuştur” (Cerîde‐i Şarkiye, 22‐23 Eylül 1896).   

Osmanlı ülkesinde yaşanan olaylar çoğunlukla Avrupa’ya ve oradan da tüm dünyaya 

misyonerler aracılığıyla taşınıyordu. Misyonerlerin tutmuş olduğu raporlar konsolosluklara 

oradan da  İstanbul’daki büyükelçiliğe ulaştırılıyor ve büyükelçilikten de basın aracılığıyla 

kamuoyunun bilgisine sunuluyordu. Amerikan misyoner raporları, dönemin neredeyse tek 

haber kaynakları haline gelmişti ve ayrıntılı olarak tutulan raporlar da çoğunlukla Ermeni 

tanıklıkların bilgisine dayanılıyordu (Salt, 2015:145).    

  Abdülhamit  tasvirleri  ve  Osmanlı  Hükümeti  hakkında  negatif  haber  metinleri 

dönemin dünya basınında özellikle de İngiliz basınında sıklıkla yer aldı. Abdülhamit’le ilgili 

kişisel  değerlendirmelerin  dışında  saraydaki  yakın  çevresinin  kafasını  çok  karıştırdığı 

hakkında bilgiler de yapılan dedikodular arasındaydı. 1890’lardan  sonra özellikle Ermeni 

meselesinin  giderek  daha  büyük  bir  sorun  haline  geldiği  yıllarda  Abdülhamit’in  fiziksel 

görünüşündeki  yorgun  hali,  işlerle  olan  yoğunluğu,  çevresindekilerin  de  gözünden 

kaçmamıştı.  Avrupalı  gezginlerin  Doğu  illerine  yaptıkları  gezilerde,  Kürt  aşiretlerinin 

çıkarmış  olduğu  sorunlardan,  memurların  rüşvetçiliğine,  halkın  eğitimsizliğinden  dinî 

muhafazakârlığa  ve modernleşmeye  yatkın olmama haline  kadar pek  çok  tespit  yapıldı. 

Doğu vilayetlerinde yaşananlar hakkında başta İngiltere basını olmak üzere Avrupalı basın, 

habercilik açısından oldukça sorunluydu. 1895 yılında Sadrazam olan Kamil Paşa’ya göre 

“Kadınları öldürmek, kiliselere saygısızlık etmek, namusunun kirletilmesinden kaçınmak için 

uçurumdan atlatılmaya zorlanan kadınlar, öldürülen mahkûmlarla dolu çukurlar, vs. vahşet 

şimdiye kadar ne görüldü ne gösterildi. Hristiyan basınını dolduran dehşet öyküleri Ermeni 

anarşistler  tarafından  uyduruldu  ve  Ermenilere  özerklik  sağlama  planı  çerçevesinde 

Hristiyan basını tarafından yayıldı” (Salt, 2015: 183‐184). 



236 

 

 

Vambery, İngiliz basınında çıkan Ermeni Sorunu ve Abdülhamit hakkındaki haberlerle ilgili 

olarak şunları kaydeder: “(…) gerçekten en acımasız hayâl (…) The Times’ın ve genel olarak 

belli başlı gazetelerin  sergilediği büyük yalancılık bütün  tariflerin ötesinde  idi ve  sanırım 

kamuoyu hiçbir zaman  İngiltere’deki gibi böyle  iğrenç bir  şekilde yanlış yönlendirilmedi” 

(Vambery’den Sanderson’a 1 Kasım 1895 aktaran Salt, 2015: 185). Abdülhamit’in, dış basına 

verdiği önemi Yıldız Sarayı’nın mabeyn başkâtibi olan Tahin Paşa şöyle anlatmaktadır: 

Sultan  Hamid  basına  çok  önem  verirdi.  Dış  basını  yakından  izletir,  bunların 
yayınlarına cevap verirdi. Yabancı gazeteler  içinde en  çok önem verdiği  şunlardı: 
Times, Temps, Kölnische Zeitung, Tribuna ve Standart. Bu gazetelerin siyasal makale 
ve yorumları günü gününe Türkçe’ye çevrilir ve padişaha sunulurdu. Bunların içinde 
düzeltilmesi gereken yazılara yabancı basın müdürü, saray mütercimleri ve bazı ünlü 
yazarların aracılığı ile cevapları hazırlatır ve bunları yayınlatırdı (Topuz, 1996: 55). 

24  ve 26 Eylül 1896  tarihli Cerîde‐i  Şarkiye  gazetesi, Türkçe  gazetelerde  ‐İkdam, 

Tercümân‐ı Hakikât, Saadet‐ okuduğu yalancı muharrir ve yalancı Avrupa basını hakkındaki 

haberlere yer verir.  İkdam gazetesinin, Neue Freie Presse gazetesinden aktardığına göre; 

yalancı gazetecilerden birisi Sivas’ın Pinkyan köyünde karışıklık yaşandığına dair bir bilgiyi 

okuyucularıyla paylaşmıştır. Bu haber Avrupa devleti konsoloslarınca yalanlanmış ve tekzip 

edilmiştir:  

Yalancı muharrirlerden birisi  tarafından bu kere  şayi  (işitilmiş) olup Sivas vilayeti 
dâhilinde  Pinkyan  köyünde  bir  karışıklık  vukuuna  dair  olan  havadis muahharen 
düvel‐i muazzama  konsoloslarının  çektikleri  telgraflarda  ret  ve  tekzip  olduğunu 
Neue Freie Presse gazetesinden naklen İkdam gazetesi yazıyor. (Ceride‐i Şarkiye, 24 
Eylül 1896).     

26 Eylül’deki nüshada  ise Avrupa basınında Osmanlı devleti aleyhinde çıkan yalan 

haberlerin Tercümân‐ı Hakikât gazetesi tarafından yapılmış eleştirisi yer alır. Habere göre, 

Avrupa basını Osmanlı ve Müslüman halkla ilgili çeşitli yalanlar uydurmakta ve bu haberleri 

birtakım  resimlerle  birlikte  basıp  okuyucularını  kandırmaktadır.  Avrupa’nın  çeşitli 

yerlerinde meydana gelen tüm olaylar sanki Türkiye’deki olaylarmış gibi sunulup, resimlerle 

de Avrupa ahalisi Türkler aleyhinde kışkırtılmaktadır. Örnek olarak da iki ay önce Paris’de 

yayımlanan  Fide  Journal  gazetesinin  yayımladığı  bir  resim  gösterilir.  Bu  resimde 

Müslümanlar, çocukların katili olarak gösterilmektedir. Neyse ki Müslümanların giymiş  



237 

 

 
 

olduğu kıyafetlerin o yörenin kıyafeti olmayıp başka yöreye ait olduğu anlaşılınca gerçekler 

ortaya çıkmıştır. Yine İllustrasyon İtalyana gazetesi de Dersaadet’de yaşanan karışıklıklarla 

ilgili olarak yayımladığı resimlerde Müslüman karşıtlığı tavrını sürdürmüştür: 

Tercümân‐ı Hakikât gazetesi bu  resimlerde  İslâmların güya umûmen  silâhlanarak 
sokaklara yayılıp, ellerine geçirdikleri Ermenileri katl eyledikleri ve her Müslümanın 
elinde bir revolver bir tabanca olduğu gösterilmiş ve hâlbuki İslâm ahâlîsinin zâîl olan 
karışıklıklar esnasında revolver ve tabanca gibi silâhlar kullanmaları ve fesâdçıların 
attıkları humbara ve kurşunlara silahsız müdâfaada bulundukları cümlenin malûmu 
olduğundan,  İtalyan  gazetesinin  mübağlâ‐kârâne  tasvirleri mahzâ  (yalnız)  İslam 
ahâlîsine  kabâhat  bırakmak  gibi  zarar‐kârâne  bir  ârzûya  mübteni  bulunduğu 
meydâna çıkmıştır diyor.  

Saâdet  ve  İkdam  gazeteleri  dâhi  bu  meâlde  makaleler  neşir  ederek,  İtalyan 
gazetelerinin neşriyât‐ı muzırrasını mukâbele ediyorlar” (Cerîde‐i Şarkiye, 26 Eylül 
1896).    

27  Eylül  1896  tarihli  nüshada  da  Avrupa  gazetelerinin  bazılarından  İstanbul’da 

güvenliği  tehdit  eden  olaylar  olduğuna  dair  uydurma  haberlerin  okunduğunu  ve  bu 

haberlerin  asılsız  olduğu  İstanbul’un  her  bölgesinde  asayişin  sağlandığı  bilgisi  Saadet 

gazetesi aracığıyla aktarılır. “Vilayette bazı mahallerde âsâyişi  ihlâl eden fiil ve hareketler 

vukû  bulduğuna  dair  Avrupa  gazetelerinden  bazılarının  yazmakta  oldukları  bazı  erâcif 

(uydurma,  yalan  sözler)  katiyen  biesas  olup,  sâye‐i mekârim  vâye‐i Hazreti  Pâdişâhide, 

memâlik‐i  Osmâniyye’nin  her  cihetinde  emniyet  ve  âsâyişin  ber‐kemâl  bulunduğu 

mevkûten işitilmiştir.” (Saadet’ten aktaran Ceride‐i Şarkiye, 27 Eylül 1896). 

İstanbul’da yaşanan olaylardan sonra pek çok Ermeninin ailesi ile birlikte başkentten 

ayrılıp yabancı memleketlere göç etmeye başladığını dönemin gazetelerinden öğreniriz. Bu 

haberler arasında resmi nitelikli, devletin göç edenlere yapmış olduğu duyurular ve uyarılar 

kadar  gazetenin  kendi  Ermeni  halkına  gitmeyin  çağrısını  yaptığı  makaleler  de  yer 

almaktadır.  Cerîde‐i  Şarkiye  gazetesi,  İstanbul  Ermenilerinin  şehirden  ayrılıp  yabancı 

memleketlere özellikle Avrupa’ya gitmemesi için ciddi bir yayın politikası belirler. 26 Eylül 

1896 tarihinde resmi bildirilerin ve Türkçe gazetelerdeki haberlerin dışında kendisinin de 

göçlerle  ilgili düşüncelerini dile  getirdiği  “Hakikât‐i Hâl” başlıklı bir makale  yayımlar. Bu 

makaleye göre,  İstanbul’da yaşayan Ermeniler bireysel olarak ya da aileleri  ile  çekmeye 

başladıkları görülmüş ve de duyulmuştur. Bazı kendini bilmez Ermeninin yaratmış olduğu 



238 

 

 

durumdan dolayı maddi ve manevi zarara uğrayan Ermeni halkının göçle birlikte sefaleti 

daha  da  artmıştır.  Dönemin  Patriği  Barthelameos  Hazretleri  de  kiliselerden  halka 

İstanbul’da  kalın  çağrısı  yapmaktadır. Gazeteye  göre,  İstanbul  Ermenilerinin  uzun  yıllar 

çalışarak meydana  getirdikleri  işlerini,  ticaretlerini  bir  dakikada  dağıtıp  hiç  bilmedikleri 

yerlere  gitmeleri  kabul edilecek bir durum değildir. Ceride‐i  Şarkiye, meslek  sahibi olan 

Ermenilerin Rusya’ya veya Bulgaristan’a gidip kazançlarını elde etmek yerine işlerini yıllardır 

yaşadıkları  ülkede  gerçekleştirmelerinin  daha  doğru  olacağı  yönünde  bir  kamuoyu 

yaratmaya  çalışır. Makalede  Bulgaristan’a  göç  eden  Ermeni  cemaati  arasında mezhep 

farklılığından dolayı sıkıntı yaşayanların olduğu ve bu kişilere mezheplerini değiştirmeleri 

için baskı uygulandığına dair bilgiler de yer alır. Cerîde‐i Şarkiye, Osmanlı ülkesinde Ermeni 

milletine sağlanan mezhep özgürlüğünün bu cemaat  için ne kadar önemli olduğunun da 

farkındadır ve bu hassas konunun Ermeni halkının göç etmek kararı üzerinde belirleyici bir 

etkisi  olacağını  düşünerek  bu  bilgiyi  okuyucularıyla  paylaşmıştır. Osmanlı  hükümeti  göç 

edenlere, geri dönmeleri  için belli bir süre  tanımıştır. Söz konusu süre  içerisinde Ermeni 

ailelerin akıllarını başlarına toplayıp dönmeleri  için Cerîde‐i Şarkiye gazetesi satırlarından 

halka çağrıda bulunulur: 

 (…) Bir iki haftadan beri Der‐saâdet’de mütemekkîn (ikamet eden) Ermenilerden 
bazıları münferitten ve bazıları familyaları ile beraber olarak memâlik‐i sâireye 
gidenler zuhûra gelip, bu yüzden gerek burada ve gerek gittikleri mahalde dûçâr‐ı 
sefâlet oldukları görülmekte ve işitilmektedir. 

Bazı erbâb‐ı fesâdın eseri olarak âhiren şehrimizde zuhûra gelen karışıklık bir hayli 
kesenin  maddi  ve  manevi  zararına  mucîp  olduğu  meydanda  iken  ve  şu  hicret 
yüzünden husûle gelen sefâlet hakikaten mucîbi teessüftür. 

Patrik Barthelameos Sırpazan Hazretleri gerek Beyoğlu ve gerek Samatya kiliselerine 
azimetle ahâlîye bu husûsta  lâzım gelen nasihâtlerde bulunduğunu evvelki günkü 
nüshâmızda yazmış idik. 

Filhakika  meydanda  hiçbir  sebeb‐i  makûl  bulunmadığı  ve  âsâyiş  husûsunda 
hükümet‐i seniyyece sarf‐ı iktamı tüm olunduğu bir sırada kimsenin bir hayli seneler 
zarfında emek sarfıyla meydana getirdiği bir işi ve ticareti bir dakika zarfında dağıtıp, 
bilmediği ve tanımadığı bir mahâle gitmesi ve kimimin de evini barkını terk edip bu 
sûrette terk‐i diyâr etmesi şâyân‐ı teessüf ve istikrâbtır (perişan olma). 

Bunlardan  sarf‐ı  nazar  (vazgeçme)  böyle  bir  hicretten  beklenilen  faide‐i  biz 
göremiyoruz. Erbâb‐ı hıref (meslek erbabı) ve sanayi Bulgaristan’da, Rusya’da çalışıp 
çabalayıp temîn‐i maişet (maaş alacak) edecek ise, aynı şeyi kendi doğup, büyümüş 
olduğu mahâlde edemez mi? Ve şimdiye kadar ol sûretle olagelmemiş midir? 

 



239 

 

 
 

Alel‐husûs  bazı  gazetelerin  beyânına  göre,  buradan  Varna’ya  giden  bir  hayli 
familyalara Ortodoks mezhebini kabul ettirmek için ceb‐i vukû bulmakta imiş ki, bu 
hal  memâlik‐i  mahrûse‐i  şâhânenin  hiçbir  cihetinde  görülmemiş  ve  edân‐ı  (?) 
muhtelife müntesîbini  serbesti  (farklı dinlere  inanma özgürlüğü) dünden  istifâde 
etmişlerdir. 

Hâl böyle iken artık bir takım bedhâhların (kötücüllerin) beyânatına (açıklamalarına) 
ve  safsatalarına  kapılarak,  dükkân  ve  evlerini  tarûmar  edeceğine  teşebbüsâta 
bulunulması hiçbir sûretle tervîc olunamaz. 

Bir kimsenin kahve ve gazinolarda tasnî edilen  (uydurulan) sözleri havale‐i sem u 
itibâr  ederek,  sefâlet  girdabına  düşercesine  ve  cebinde  ancak  bir  hafta 
geçinilebilecek kadar bir para bulunduğu hâlde, çoluk çocukla hîcrete kalkışması her 
sahâb‐ı vicdanca (vicdan sahibince) makbûl görülmediğinden ve bu hîcret edenlerin 
tekrar Der‐saâdet’e ve memâlik‐i Osmâniyye’nin cihât‐ı dâiresine avdetleri muhâl 
(imkansız)  kabilinden  olduğunu mevsûken  (sağlam)  haber  aldığımızdan,  cemâat 
efrâdının sefâletten vikayeden (koruyuculuk) ve vazîfemiz iktizasınca (gereği) şu bir 
iki satırı yazmayı münâsip addettik (Hakikât‐i Hâl, Ceride‐i Şarkiye, 26 Eylül 1896). 

Gazete, aynı gün “Hicret Edenlere Tavsiye” başlığıyla Tercümân‐ı Hakikât ve İkdam 

gazetelerindeki  haberleri  de  yayımlar.  Bu  gazetelerdeki  göçle  ilgili  yorumlar  da  benzer 

niteliktedir. 600 yıldan beri Osmanlı Devleti’nin, Ermeni milletinin  canını, malını,  rızkını, 

namusunu  koruduğu  ve  bundan  sonra  da  korumaya  devam  edeceği  vurgulanan  yazıda 

kimsenin işini gücünü dağıtıp, başka memleketlere gitmesi için bir sebep olmadığı belirtilir. 

Osmanlı ülkesindeki din ve mezhep özgürlüğünün başka memleketlerde sağlanmayacağına 

dikkat çekilerek herkesin yerli yerinde oturması uyarısı yapılır:  

Bugünkü nüshâmızda derç olun makale‐i mahsûsada Der‐saâdet’ den hicret etmek 
emelinde bulunanlara nesâyihi (öğütler) lazım geldiği itaât kılındığı gibi, Tercümân‐ı 
Hakikât  ve  İkdam  gazetelerinin  bu  günkü  nüshalarında  bu  mahalde  bentler 
münderîc  bulunduğunu  görmüşüzdür.  Mezkûr  gazeteler  herkesin  işini  gücünü 
dağıtıp diyâr‐ı ahere (başka ülkelere) gitmesine bir sebep olmadığını ve emniyet‐i 
dâhiliyenin  ber‐kemâl  bulunduğunu  zikr  u  beyânla  bu  gibilerin  ecnebî  yerlerde 
sefâlete dûçâr ve bir daha Türkiye’ye dönemeyeceklerini ve kanûnen memnû olan 
karışıklığa  irtikâp  etmeyen  bir  kimseyi  hükümet‐i  seniyye’nin  rencinde  ettiği 
işitilmemiş olduğu gibi bu ana kadar nâmûs sahibi bulunan ve fenâlık icrâ etmeyen 
tebaanın rızkını, nâmûsunu, canını, malını velhâsıl bilcümle hukûkunu 600 senelik 
uzun bir müddetten beri muhâfaza ettiği gibi bundan böyle dahi muhâfaza edeceği 
ecnebî memâlikte  dinlerine  serbestçe  icrâ‐i  âyin  edemeyeceklerini  ve millet  ile 
mezheplerini kayıp edeceklerini yazdıktan sonra, herkesin yerli yerine oturmalarını 
tavsiye ve  ihtâr ediyorlar    (İkdam ve Tercümân‐ı Hakikât’ten Cerîde‐i  Şarkiye, 26 
Eylül 1896).   



240 

 

 

Banka baskını ve sonrasında yaşanan kargaşa karşısında  İstanbul Ermeni toplumu 

çözümü  “göç”  etmede  bulmuştur.  Toplumsal  olgu  olarak  son  derece  önemli  olan  göç 

kavramı bu kez toplumsal huzurun kaçması sonucunda ortaya çıkmıştır. Canının ve malının 

güvenliğinden  şüphe  duyan  ve  ticaretin  bel  kemiğini  oluşturan  Ermeni  toplumunun 

şehirden ayrılması Osmanlı hükümetini de telaşa düşürmüştür. Osmanlı hükümeti kentten 

ayrılmaya  başlayan  Ermeni  halkı  için  dönün  çağrısı  yapar  ve  bunu  gazeteler  aracılığıyla 

Ermeni  vatandaşlara  duyurmaya  çalışır. Osmanlı  hükümeti,  İstanbul’dan  hicret  edenleri 

ikna etmek için önce korkutma yolunu tercih etmiştir. Ülkeden ayrılanların vatandaşlıktan 

çıkartılıp  tekrar  ülkeye  alınmayacağı  bildirilerle  açıklanmıştır.  “Türkiye’den  ecnebî 

memleketlere hîcret edenler hakkında dünkü nüshâmızda mütedâir fıkralar derç olunmuş 

ve  bu  sırada  hîcret  edenlerin  bir  daha  Türkiye  avdet  etmeyecekleri  tarafımıza  verilen 

mevsûk habere Binâen bildirilmiştir”  (Ceride‐i  Şarkiye,  27  Eylül  1896). Aynı  gün  gazete, 

hükümetin resmi bildirisini de sütunlarına koymuştur. Bildiride son yaşanan karışıklıklara 

göndermede bulunularak sadece yurt dışına göç edenlerin değil, birtakım serserilerin de 

Anadolu’ya  doğru  göç  ettiği  bilgisine  sahip  oldukları  açıklanmıştır.  Duyuruda  ülkede 

emniyet  ve  asayiş  sorunu  varmış  şeklinde  yaratılan  havanın  doğru  olmadığına  dikkat 

çekilmiştir. Devletin  kurulduğu  andan  beri  tebaasının  canını, malını,  ırzını  koruduğu  ve 

bundan  sonra  da  koruyacağının  altının  çizildiği  bildiride  endişeye  sebep  verecek  bir 

durumun yaşanmadığı vurgulanarak, gidenlerin bir daha ülkeye dönmeyeceğine dair kefilli 

ve patrikhaneden onaylı senet ve iki fotoğraf istendiği açıklanır: 

 Son defa vuku bulan hâdiseden sonra, Der‐saâdette bulunan Ermeni cemâatinden 
familyası  olan  ve  olmayan  ve  işli  işsiz  bir  takım  adamların  öteye  beriye  hîcret 
etmekte ve bir takım serserilerin de bir yol ile Anadolu Vilâyet‐i Şâhânesine gitmekte 
oldukları öğreniliyor ve garazkâr ve fesatçıların bu cüreti güya memlekette emniyet 
ve  âsâyiş  kalmamış  olduğuna  atıf  ile  bir  takım  isnât  ihtâra  ve  neşrinden  geri 
durmadıkları anlaşılıyor.  

Hâlbuki Devlet‐i Ậliyye’nin teşkîl olduğu tarihten beri, sunûf‐ı tebaasının ırz u can ve 
mallarının  temîni  aslında  ittihâz  eylediği  adâletkârane meslekî  asayişi  her  an  ve 
zaman muhâfaza ederek, sâye‐i vâye‐i hazret‐i mülükânede hayıf ve endişe edecek 
ve hîcreti sebep olacak hiçbir hâl vukûuna meydân bırakmağa hükümet‐i seniyye 
gayret etmekte olduğundan behemehâl (mutlaka) hîcret etmek isteyenler bir daha 
memâlik‐i mahrûse‐i şâhâneye avdet etmeyeceklerine dâir kefilli ve patrikhaneden 
tasdîkli  senet  ile  beraber  fotoğraflarından  ikişer  nüshâsını  komisyon mahsûsuna 
vermeğe mecbûr olacaklardır (Resmi, Cerîde‐i Şarkiye, 27 Eylül 1896).   



241 

 

 
 

Cerîde‐i Şarkiye gazetesi, Osmanlı Banka Baskını’nı organize eden Armen Garo ve 

Hıraç’ın Marsilya’dan ayrıldıktan sonra başlarına ne geldiğine dair bilgiyi Tercümân‐ı Hakikât 

gazetesindeki şekliyle Ermeni halkına iletmiştir. Bu fıkrada İstanbul’da yaşanan olaya ilişkin 

ilk defa haber niteliğinde bir bilgi, Cerîde‐i Şarkiye tarafından okuyucularıyla paylaşılmıştır. 

Habere göre İstanbul’da gerçekleşen banka baskını sırasında bankaya giren Armen Garo ve 

Hraç isimli iki fesatçı Marsilya’ya ulaştıklarında Fransa tarafından alıkonulmayıp, İsviçre’nin 

Cenevre şehrine gönderildiği haberi daha önce iletilmiştir: 

 Tercümân‐ı Hakikât’ de âtideki fıkra okunmuştur.  

Der‐saâdet’te  vuku  bulan  son  vakaˈ‐ı  müteâssife  (doğru  yoldan  sapma  olayı) 
esnasında  Osmânlı  Bankasına  giren  fesâtçılardan  olup,  Marsilya’ya 
muvâsalatlarında (ulaşmalarında) Fransa toprağında dahi alıkonulmayarak hemen 
ecnebî memâlike  (ülkeye)  tard  (sürülmüş)  edilmiş  bulunan melûn  fesâtçılardan 
Armen Garo ile habîs refîki Hraç nâm fenâ eşhâsın İsviçre’nin kenti Cenevre şehrine 
gittikleri evvelce yazılmış  idi  (Tercümân‐ı Hakikât’ten aktaran Cerîde‐i  Şarkiye, 25 
Eylül 1896). 

Habere  göre,  Cenevre’deki  gazetelerden  bir  muharrir,  Tercümân‐ı  Hakikât’ın 

insanlık düşmanları, huzur bozucular ve canavarlar olarak nitelediği Armen Garo ve Hraç ile 

görüşüp banka baskını ile ilgili olarak asıl amaçlarının ne olduğunu sorgulamaya çalışmıştır. 

Fransa, Rusya ve İngiltere’nin Dersaadet sefirlerinden şikâyetçi olduklarını dile getiren Garo 

ve  Hraç’ın  röportajlarının  içeriği  hakkında  Tercümân‐ı  Hakikât  gazetesi  pek  fazla  bilgi 

vermez. Bu iki şahsın tüyler ürpertecek bir dilde dertlerini anlatmaları gazeteye göre tüm 

dünyanın  kendilerine  lanet  okumasına  yeterli  olacak  bir  açıklamadır.  Cerîde‐i  Şarkiye 

gazetesinin bu kişiler hakkında doğrudan bir yorum yapmaktansa Türkçe gazetelerde yer 

aldığı şekliyle haberleri yayımlaması dikkat çekicidir. Ermeni toplumunu Osmanlı Devleti’ne 

sadık olmaya davet ederken ve olayla ilgili gelişmeleri aktarırken dikkatli bir denge politikası 

yürüttüğünü söylemek yanlış olmayacaktır: 

Şehri mezkûrda neşr olunan (?) gazetesi besbelli bu gibi insanîyet düşmanlarının ve 
râhat‐ı umûmiyeyi mahvedenlerin efkârlarına kesb‐i vukuf (haberi olma) ile bunların 
nasıl cânî olduklarını dünyaya ilân etmek bulunduğu için olmalıdır ki, bir muhbirini 
göndererek melûn maksatlarının esâsı ne olduğunu bunlardan sordurmuştur.  

Dünyânın râhat ve sükûnunu ihlâl etmek ve cemiyet‐i beşerîye ile karar vermek her 
türlü melânet  ve  rezâleti  irtikâp eylemek niyetinde bulunan  ve her bir hükümet 
nazarında menfâr (nefret edilme) olmaklığından kurtulamayan bu rezil eşhâs kendi 



242 

 

 

fasîh (bozguncu) zulümlerine göre güya kendilerine sû‐i muâmele etmiş olan Fransa, 
Rusya ve İngiltere’nin Der‐saâdet sefirlerinden şikâyet eyledikleri gibi Fransa’da bir 
an bile durmaya meydân vermemiş olan Fransa Hariciye Nâzırı ile Marsilya vâlisine 
velhâsıl  her  yerde  cemiyet‐i  beşerîyenin  râhat  ve  selâmetine  muhâfaza 
mecbûriyetinde  bulunan  insanîyet muhâfızlarının  umûmuna  âdâvet  (düşmanlık) 
gösteren  canavarlar  olup,  Der‐saâdet’te  îka  ve  icrâ  etmek  istedikleri  melûn 
maksatları hakkında izâhât vermişlerdir.  

Bil‐umûm ahâlîsi kemâl‐i  râhat ve  sükûn  içinde kendi  işlerinde meşgûl olan Der‐
saâdet gibi büyük bir şehirde fesât ateşi yakmak ve bigünâh adamları telef etmek 
için ne sûrette tertîbâtta bulunmuş olduklarını cânîlerin bile tüylerini ürpertecek bir 
lisân‐ı vahşiyâne  ile dermiyân eylemişlerdir. Bu gibi  insaniyeti harâp edenlerin ve 
cihân‐ı medeniyetin her yerinden def edilmeye lâzım olan cânîlerin kendi lisânlarıyla 
melûn ârzûlarını beyân edişleri, mahîyet‐i cinâyet karînelerine ve maksâtlarını cihânı 
insanîyet  ve medeniyet  ahâlîsine  tanıtmaya  kifâyet  ederek  cümlenin  lisânından 
haklarında lânet okumağa sebep olacağı aşikârdır (Tercümân‐ı Hakikât’ten aktaran 
Cerîde‐i Şarkiye, 25 Eylül 1896). 

4.4. Manzûme‐i Efkâr (1866‐1917) ve Osmanlı Bankası Baskını    

4.4.1. Manzûme‐i Efkâr’ın Biçim ve İçerik Özellikleri  

     Manzûme‐i Efkâr  (Fikirler Manzumesi) gazetesi, 1866‐1917 yılları arasında elli yılı 

aşkın bir süre İstanbul’da aralıksız yayımlanan siyaset, bilim, iktisat ve edebiyat gazetesidir.  

Gazetenin kurucusu olan Garabet H. Panosyan97 uzun yıllar, bu yayının hem müdürlüğünü 

hem de editörlüğünü üstlenmiştir. Osmanlı Ermeni basın tarihinde ayrıcalıklı bir yere sahip 

olan  bu  gazete,  kurulduğu  yıllarda  daha  ölçülü  yayın  politikası  izlemiştir.  Zakarya 

Mildanoğlu,  Manzûme‐i  Efkâr’ın  1877‐78  Osmanlı‐Rus  Savaşı  sırasında  Osmanlı 

Hükümeti’nin  siyasetini eleştirdiğini  söyler. Mildanoğlu’na  göre,  gazete  taşrada  yaşayan 

Ermeni cemaatinin ekonomik,  siyasi ve kültürel  sorunlarını ele alarak Türk görevlilerinin 

eziyet  ve  soygunlarını  protesto  etmiş;  ama  1880’li  yıllarda  sansürün  ağırlığını 

hissettirmesiyle birlikte yumuşak bir yayın politikasına doğru geçiş yapmıştır (Mildanoğlu, 

2014: 392).  R. Kevorkyan ve P. Pabuçyan, gazetenin ayakta kaldığı süre içerisinde büyük bir 

manevi güce  sahip olduğunu yazarlar. Gazete önce Ermeni harfli Türkçe,  sonra bir  süre 

                                                            
97 Garabed Panosyan (1826/1828‐1905) Kayseri’de doğmuştur. 1869 yılında Samatya’da Akabyan Mektebi’ni 
kurmuştur.  1859‐1863  yıllarında  Münadi‐i  Erciyes  isimli  haftalık  gazeteyi,  1866‐1898  yılları  arasında 
Manzûme‐i  Efkâr’ı  yayımlamıştır  (Pamukciyan,  2003:  333).  Kevork  Pamukciyan,  Panosyan’ın, Manzûme‐i 

Efkâr gazetesini 1896 yılına kadar çıkardığını söylese de yapmış olduğum araştırmalar sonucunda, Panosyan’ın 

1898 yılına kadar gazeteyi yayımlamış olduğunu tespit ettim.  



243 

 

 
 

Ermeni harfli Türkçe  ve Ermenice olarak  iki dilli daha  sonra da Ermenice  yayımlamıştır. 

Gazetenin dilindeki  farklılaşmaların ne zaman olduğuna  ilişkin bilgiler arasında bir netlik 

yoktur.  Kevorkyan  ve  Pabuçyan,  gazetenin  ilk  yıllarında  Ermeni  harfli  Türkçe  olarak 

yayımlanırken, 1875 yılında  iki dilli ve kısa bir  süre  sonra Ermenice yayımlandığını  iddia 

ederlerken  (Kevorkyan ve Pabuçyan, 2012: 86); Mildanoğlu, gazetenin 1901‐1917  yılları 

arasında iki dilli bir şekilde yayın hayatına devam ettiğini belirtir (Mildanoğlu, 2014: 392). 

Tez konumuzu oluşturan banka baskınının gerçekleştiği 1896 yılındaki gazete nüshalarında 

ağırlıklı  dil  Ermeni  harfli  Türkçe’dir.  Kimi  ilanlarda  ve  patrikhane  açıklamalarında  da 

Ermenice kullanılmıştır. Yani gazetenin dil politikası her üç araştırmacının da iddia ettiği bir 

biçimde  gerçekleşmemiştir.  Kevorkyan  ve  Pabuçyan,  gazetenin  1907‐1908  yıllarında 

bağımsız bir günlük gazete olmaktan çıkıp, popülist çevrelerin yayın organı haline geldiğini 

ileri  sürerler  (Kevorkyan ve Pabuçyan, 2012: 86). Paul Fesh, Manzûme‐i Efkâr’ın Ermeni 

gazetelerinin en eskilerinden biri olduğunu belirtir. Sabah ve akşam  iki ayrı baskısı olan 

gazete,  okuyucularına  çarşamba  günleri  ticari,  cumartesi  günleri  edebi  ekler  verir. 

Gazetenin tirajı da Fesh tarafından 3000 olarak belirtimiştir (Fesh, 1999: 66).  

  Manzûme‐i Efkâr’ın  ilk sayısı, 22  Şubat 1866  tarihinde yayımlanır.  İsminin altında 

büyük harflerle yazdığı “Münâfi‐i Umûr‐u Politika ve Mevâdd‐ı Saire” ifadesiyle siyasete ve 

çeşitli  konulara  “karşı”  bir  yayın  politikası  yürüteceği  mesajını  okuyucularına  iletir. 

Gazetenin ücret politikasına baktığımızda haftada beş gün çıkacak gazete senede 260 nüsha 

yayımlayıp, senelik ücret olarak 200 kuruş, altı aylık olarak 100 kuruş ve nüsha başına da 50 

paraya satılacaktır. İlan vermek isteyenler de her satır için ilk seferinde 5, ikinci seferinde 2, 

üçüncü  ve  sonrasında  1  kuruş  ödeyeceklerdir.  Gazete,  ilk  sayısında  okuyucularına 

“Teşekkür”  başlığıyla  seslenir.  Kalem meydanı  olarak  nitelendirdiği matbuat  dünyasına 

yeniden  dönüşlerinin  haberini  verir.  Manzûme‐i  Efkâr  ismine  gazetenin  ruhsatının 

verilmesiyle  birlikte  yayın  hayatına  başladığını  duyurur  ve  gazetenin  çıkmasında  emeği 

geçen herkese teşekkürlerini sunar. Sadece teşekkürle borçlarını ödeyemeyeceklerini çok 

iyi bildiklerini dile getiren Panosyan, pek çok görev ve sorumluluğun kendilerini beklediğinin 

de bilincinde olduklarını vurgular:   

(…)Her ne kadar, kalem meydânından bütün bütün çekilmiş idik ise de, bazı küçük 
yürekli  zâtlar  tarafından  aralık  aralık  zuhûra  gelmekte  olan  elfâz‐ı  tahzîramiz 



244 

 

 

(hazırladığımız  sözler)  bizlere  dost  için  ölmeli,  fakat  düşman  için  dirilmeli  darb‐ı 
meselini (atasözü) der‐hatır ettirdiğinden ve binaen âleyh şevk u gayretimiz artıp, 
ve umûmen ahâlîmiz  tarafından  izhâr olunan hüsn‐i  teveccüh ve ârzûnun günde 
güne  iktiyât  (götürülmekte)  bulmakta  olduğunu  gördüğümüzden  alel  husûs 
meydân‐ı  mezbûrda  daha  ziyâde  serbestiyet  ve  cesâret  üzere  görünerek,  bir 
taraftan dostlarımızın batî‐i mahzûziyeti (yavaş yavaş hoşa gitme) olduğumuz halde 
diğer taraftan dâhi (?) mahcûbiyetini müveddi olmak niyetiyle, saltan‐ı seniyye lütûf 
u keremini  istidâyâ (rica etmek), bundan çend mah (birkaç ay) mukaddem (önce) 
ictisâr (cesaret etmek) eylemiştik.  

Kanûn‐u  Nizâmın  hüküm  ettiği  yerde,  hakk  u  adâlet  güneş  gibi  parlamaya 
başlayacağından,  sâye‐i maârif  vâye‐i  hazreti  hilâfet  penâhî  de  nasıl  ki  bundan 
akdem  varâkada  dahi  bildirilmiş  idik.  İş  bu MANZÛME‐İ  EFKÂR  nâm  gazetenin 
ruhsât‐ı seniyyesine mazhâra buyrulmuşuzdur.  

Hukûk‐u  şâhsiye  ve  bazı  esbâb‐ı  sâire  nazarıyla  bakıldıkta,  hukûkumuzda  bu  bir 
mürvet (kahramanlık) sayılıp, ve hakk katında ise bir nimet‐i azîm ettiği şüpheden 
müstağni (lüzumlu olmayan) bulunacağından, SALTANAT‐I SENİYYEYİ merâhimâde 
(merahmetler)  hakkında  şükrâniyet‐i  âzimeyi  acîz‐ânemiz  izhârına  müsâraat 
eyledikten başka, şu niyete nâiliyetimizce bazı zâtlar tarafından zuhûra gelmiş olan 
himmet u hamîyet hakkında dahi teşekkürümüzü beyân ederiz.  

Mademki teşekkür borcumuzu eda etmekteyiz, gazetemiz bâlâsında  (yüceliğinde) 
bâhş‐ı  zînet  (süs verme) eylemekte olan Manzûme‐i Efkâr yazılarını ancak hatır‐ı 
nâçizimiz  (küçük  hatrımız)  için,  en müstâcel  (acil)  işlerine  takaddüm  (ileri  olma) 
ettirerek,  âlettacil  (acil  nedenle)  hakk  ile  yadigâr  eyleyen  ol  zât‐ı  ehli  hüner  ve 
mârifet sıfat hakkında dahi izhârı‐ı teşekkür ederiz.  

Eğer  şu babda borcumuz,  yalnız  izhâr‐ı  teşekkürlerimizle bitse  idi,  kendimizi  çok 
mesût addederdik. Hâlbuki bundan sonra edâsına borçlu olduğumuz nice vazîfe ve 
vâcîbe‐i zimmetlerimiz de vardır.  

Evet, işte resmen kalem meydanına dâhil olmaktayız, demektir ki, devletçe, milletçe 
ve  umûmen  nevî  âdemce  hayır  ve menfaati mucîp  olmak  hizmetini  îfâ  ve  icrâ 
eylemeliyiz (Teşekkür, Manzûme‐i Efkâr, 22 Şubat 1866).   

Gazetecilik mesleği; Panosyan’a göre, zor ve sıkıntılı bir sanat, kutsal bir borç, bir 

taraftan iftihar ve iyiliklerle doluyken diğer taraftan da kötülüğü dillere düşüren yıkıcı, nazik 

bir  hizmettir. Gazetecilik  pratiklerinin  yeni  gelişmeye  başladığı  bir  dönemde  Panosyan, 

gazetecilik  mesleğinin  layıkıyla  yerine  getirilebilmesi  için  gerekli  olan  kuralları  da  ilk 

yazısında dile getirir. Ona göre, bir gazete üzerine düşen görevleri yerine getirebilmek için 

ikiyüzlülükten ve dalkavuktan uzak durmalıdır. Aksi takdirde ikiyüzlülük ve dalkavukluğu iş 

yapma  pratiği  haline  getirmiş  gazete,  halkın  çıkarını  bir  grup  zalim,  gaddar  ve  hain 

despotlara  kurban  edeceği  şüphesizdir.  Manzume  yani  gazete;  fukara,  mazlum  ve 

mağdurun yanında yer alıp onların dua ve teşekkürlerine sahip olacaktır:  



245 

 

 
 

Ne kadar müşkül ve muazzeb (sıkıntılı) bir sanat, ne kadar mukaddes bir borç, ve ne 
kadar  ya bayi‐i‐  şeref  ve  iftihâr  ve  sevâp,  veyâhut bayi‐i bednâmı  (kötülüğü dile 
düşüren) ve şer u harâp olucu nâzik bir hidmet. 

Bir gazete kendi vazîfe ve vacîbe‐i zimmetini eda edebilmek için, her şeyden ziyâde 
riyâ ve müdâheneden (dalkavukluktan) ârî olmalıdır, çünkü mugâyiri olarak, riyâ ve 
müdâheneyi irtikâb eden gazetenin umûmun menfaatini, bir takım zâlim ve hâin ve 
gaddar despotlara kurban ettirmeğe bir âlet olacağı bi iştibâhtır (şüphesizdir). 

Manzûme büyük vaˈdler etmeyip, illa başlıca bir vaˈd ile meydana çıkmaktadır, şöyle 
ki,  gerek  devletine,  gerek milletine  ve  gerek  umûma  halisâne  hizmet  etmek,  ve 
vazîfe‐i  mukaddemesini  icrâ  eylemek  niyetiyle,  dâimâ,  serbestçe  söyleyip, 
hakkâniyetlere,  ve  alel  husûsa  fukarâ,  mazlûmun  ve  mağdûrun  hukûkuna  (?) 
edecektir. 

Manzûme bu gidişiyle acaba yanılmış olacak mıdır? Hâşâ,  zîrâ, en meşhûr kalem 
sahiplerinden ibret ve nasihât almaktadır. 

Manzûme acaba bir takım despotları ve zâlimleri gücendirerek, dûçâr‐ı zarûret olup, 
niyet ve maksadı huşûndan mahrûm kalacak mıdır? Hâşâ, zîrâ umûmen hakkâniyet 
şinâsların,  kendi  gayretini  çekecekleri  şöyle  dursun,  Fukarâ,  mazlûmun  ve 
mağdûrinin her taraftan duâ ve teşekkürlerinin yağmur gibi yağacak, ve tarihlerin 
kendiyle  bir  ölmez mükâfât  hazırlayacağı  dahi  şüpheden müstağnidir  (Teşekkür, 
Manzume‐i Efkar, 22 Şubat 1866). 

Manzûme‐i Efkâr, 1/13 Nisan 1896 tarihindeki nüshasında 37. yılına kalem bastığını 

yine bir “Teşekkür” yazısıyla okuyucularına iletir. Daha önceleri haftada altı gün çıkan gazete 

son yıllarda özellikle de 1896 yılında haftada bir çıkmaya başlamıştır:  

Hamd u senâlar olsun  (şükürler olsun) yek  tâne çoklarla berâber bu sene dahi kışı 
geçirdiğimiz  gibi  sonradan  kesb‐i  şiddet  (şiddetli  soğukla  geçen)  eden  Mart  ayı 
soğuklarını, boralarını ve karalarını dahi geçirerek bu günkü dil‐güşa (gönül açan) April 
birinin güneşini ve bâd‐ı sabâsını (seher yeli) görmeklik  ikbaline nail (şansına sahip) 
olduk.  

Bu gün Manzûmemizin otuz yedinci senesi kademesine kalem basmaktadır. İnşallâh 
birkaç  sene daha bu günü görmeklik  ikbâl u  şerefine nâil oluruz. Ve  inşallâh artık 
havalar  güzelce  devam  eder  ve  sıhhatimiz  müsâade  eyler  de  artık  bir  haftadan 
gazetemizi sırasına koyabiliriz. 

Milletçe  yeni  ve mutenâ bir havâdisimiz olmayıp  yalnız  şu  kadarını biliriz  ki  Zadik 
münâsebetiyle  mutâttan  olduğu  üzere  Patrikhanemizce  tebrik  merâsimleri  icra 
edilmiştir (Teşekkür, Manzûme‐i Efkâr, 1‐13 Nisan 1896).   

Manzûme‐i  Efkâr,  sahibi  ve  editörü  G.  Panosyan’ın  sağlık  sorunları,  basıldığı 

matbaanın  bulunduğu  yerin  soğuk  olması  ve  taşradan  abone  ücretlerinin  zamanında 

gelmemesi gibi sorunlar yüzünden son yıllarda düzenli bir periyoda sahip olamamıştır.  1896 



246 

 

 

yılının  kış  ve  bahar mevsiminde  bu  problemlerin  daha  da  sıklaşmasından  dolayı  gazete 

okuyucularından özür dilemek zorunda kalmıştır. 11 Mayıs 1896 tarihinde “İhtâr‐ı Mahsûs” 

başlığı altında gazetenin yaşanan gecikmelerle ilgili özür yazısını ve açıklamalarını okuruz:  

Mayıs ayı gelmiş olduğu halde Manzûmemizin nizamında çıkmaya başlamamasından 
dolayı  teşekkiyler  (kötü  ahvalini  ihbar  ile  şikâyet  etme)  edilmektedir.  Gerçi  şu 
teşekkiyler  (şikâyet)  kendilerince  haklıdır.  Lâkin  bizimde  haklı  özürlerimiz  ve 
sebeplerimiz bulunduğundan af dileyerek bir  iki hafta daha  sabır eylemelerini  rica 
ederiz. Birinci özür ve sebebimiz sıhhatimiz yerinde olmadığı ve bu sene hâlâ bu güne 
kadar  havaların  bozuk  ve  soğuk  olması  olduğu  gibi,  ikinci  sebep  taşradan  para 
gelmemesidir. Ve Gayrihüm ve gayrihüm (Manzûme‐i Efkâr, 11 Mayıs 1896). 

11 Mayıs tarihinden sonra Manzûme‐i Efkâr 30 Temmuz tarihine kadar iki nüsha daha 

yayımlanır. Gazetenin  uzunca  bir  süre  yayımlanmayışı  okuyucuların  tepki  göstermesine 

neden olmuştur. Bu  süre  zarfında gazetenin adres değişikliğine gittiğini görürüz. Gazete 

sahibi, okuyucularından yaşanan aksaklıklar için özür diler: 

Bazı sâir sebeplerden başka matbaamızın tahliyesinde ve sâir bir mahalle nakline de 
mecbûriyet  hâsıl  olduğundan  bir  aydan  beri  gazetemiz  çıkarılmamıştır.  Ve  yalnız 
birkaç nüsha eksik gazete alanlardan çokların derhâl sitem mektupları yazarak kendi 
haklarını  ve  artan  paralarını  talep  eylediklerini  gördüğümüz  halde  matlubumuz 
(alacaklarımız) bulunanlardan  ise hiç birinin  iki satır bile yazısını görmeklik  ikbâline 
nâil olmamıştır. Zaten ahâlîmizin âli‐cenâplığının derecesini bilmekte olduğumuzdan 
gerçi esef etmemişizdir,  lâkin bizde mezkûr faziletin gölgesi bile bulmadığı takdirde 
bir  de  her  yabancıdan  âlî‐cenâplık  beklemeğe  kalkışmamızdan  dolayı  ziyâdesiyle 
taaccübler (hayretler) eylemişizdir. 

İkametgâhımız İstanbul’a bir saat mesâfede vâki Şişli nâm havadâr bir mahâlde olup 
ve  sıhhatimizde  haftada  bir  iki  defa  bile  matbaaya  inmekliğe  müsâde 
edemeyeceğinden  matbaamızı  dahi  Şişliye  ikametgâhımız  karşısına  kaldırmaya 
mecbûr olmuşuzdur ve işte bu günden bet ile bir nüshâ çıkarmaya başlamışızdır. Ne 
yolda devam edebileceğimizi beyân edecek isek de şu kadarını şimdiden haber veririz 
ki zaten der kâr olan mesleğimizde daima sebât ve metânet üzere bulunup sadâkâte 
dair nâsihât îtasından ise asla dur olmayacağından zevât‐ı mekâtip şinâsların hâmiyet 
ve  teşvîkâtlarına  ümit  eylediğimiz  gibi  gazetemiz  bedelini  peşinen  edâya  himmet 
etmeklik niyetinde olmayanların da  şimdiden gönderilmesini haber vermelerini ve 
eskiden  kalan  matlûplarımızı  tamamen  vermek  istemeyenlerin  veyâhût 
veremeyenlerin  dahi  yüzde  25  ve  30  tenzîle  (indirim)  ile  irsâl  eylemelerini  ve 
gazeteleri eksik giden zâtların da derhâl zahmet çekip af ederek 20 paralık açık bir 
mektup kaydıyla bildirmelerini rica ederiz (Manzûme‐i Efkâr, 30 Temmuz 1896).  

Manzûme‐i Efkâr, dönemin Ermeni gazeteleriyle karşılaştırıldığında günlük ve ucuz 

olan  gazetelerle  rekabet  edemeyecek  bir  yayındır.  Periyodundaki  düzensizlik  yüzünden 



247 

 

 
 

gazetede  günlük  rutin  haberin  yerini,  yorum/makale/fikir  yazıları  almıştır.  Garabed 

Panosyan okuyucuların Manzûme‐i Efkâr’ı tercih etmesinin nedenini gazetecilik mesleğine 

duyulan saygı ile açıklar:  

Zâten artık bizim kudretimiz haricinde bulunduktan başka haftada bir ya  iki nüshâ 
çıkan bir gazetede havâdisçe hiçbir güne rekâbet mümkün olmayacağından başlıca 
münderecâtımız nasîhat müfîde ve mütalâatı mühimmeden  ibâret bulunacaktır ve 
her  gün  çıkan  havâdis  gazeteleri  çok  ve  ucuz  olup  herkes  okuyarak  istifâde 
edebilecekken  Manzûmemizi  okuyan  zâtlar  mahzâ  (yalnız)  kendi  mebdemiz 
(başlangıç) ve kendi mesleğimiz hatırı  için okumaya  rağbet birle  teşvikâta himmet 
eylemelerini rica ederiz (Manzûme‐i Efkâr, 30 Temmuz 1896). 

4.4.2. Manzûme‐i Efkâr ve Osmanlı Bankası Baskını  

Manzûme‐i  Efkâr  gazetesi,  Osmanlı  Bankası  Baskını’nın  gerçekleşmiş  olduğu  15 

Ağustos Çarşamba gününden sonra  ilk sayısını 21 Ağustos 1896 tarihinde yayımlanmıştır. 

Gazetenin bu sayısındaki ilk sütun, II. Abdülhamit’in tahta çıkış günü olarak kutlanan Cülûs‐

u Hümâyûn’a ayrılmıştır. Osmanlı nişanı ile süslenen sütunda padişaha duyulan derin sevgi, 

övgü dolu sözlerle ve güzel cümlelerle dile getirilmiştir. Ayrıca bu sayıda göze çarpan en 

önemli nokta gazete ile birlikte dönemin Patriği Barthelameos’un, banka baskını sonrası 15 

Ağustos 1896 tarihinde yayımlanmış olunan ilan‐ı sûretin dört sayfalı gazeteden bağımsız 

bir biçimde dağıtılmasıdır. Manzûme‐i Efkâr dönemin diğer Ermeni gazetelerinde okunduğu 

gibi rutin bir biçimde Osmanlı Hükümeti’nin duyulmasını istediği resmi bildiriyi ve onunla 

birlikte  Patrik  tarafından  Cumartesi  günü  neşir  olunan  ilan‐ı  sûreti  son  sayfasında 

yayımlamıştır.   

Manzûme‐i  Efkâr  gazetesi,  haftada  bir  kere  yayımlandığından  yedi  günlük  süre 

boyunca önemli görmüş olduğu konular arasında seçme yaparak bu bilgileri okuyucularına 

haber  ve  yorum olarak  sunmaktadır. O  yüzdendir  ki Mecmûa‐i Ahbâr’da  ya da Cerîde‐i 

Şarkiye’de görülen çok çeşitli  resmi bildiriler bu gazetede daha nadir yer almaktadır. Bu 

gazeteyi diğer Ermeni gazetelerinden ayıran en temel özellik gazetenin fikir yazılarına ağırlık 

vermesidir. Gazete sahibi ve editörü Garabed Panosyan, Osmanlı Ermeni cemaatini hedef 

aldığı  yazılarında  hükümet  yanlısı  bir  tavır  sergilemektedir.  1895  yılından  beri  “Cevap” 

başlığı  altında  Panosyan’ın,  Azizim  Sirun  Efendi’nin  sorularına  hitaben  yazmış  olduğu 



248 

 

 

yanıtlar  üzerinden  Osmanlı  Ermeni  toplumunun  toplumsal,  siyasal,  kültürel,  ekonomik 

problemlerini  anlatmaya  ve  kendine  göre  çözümler  üreterek  Ermeni  halkına  öğütler 

vermeye  çalışmaktadır. Panosyan, kendi  ifadesiyle Manzumesi’nde günlük  rutin haberin 

dışında  bir  yayın  politikası  yürütmektedir.  Sirun  Efendi’ye  yazmış  olduğu  cevaplar,  bu 

gazetenin  banka  baskını  ve  sonrasında  yaşananlardan  kimin  sorumlu  tutulabileceğini, 

İstanbul Ermeni cemaatinin nasıl bir görünüme sahip olduğunu anlamamız için oldukça yol 

gösterici  olacaktır.  Baskın  ve  sonrasındaki  kargaşalardan  sonra  4  Eylül  1896  tarihinde 

Manzûme‐i Efkâr’ın, “Misli Na‐mesbuk Bir Cinayet  (Benzersiz Bir Cinayet)” başlıklı yazısı 

İstanbul’da  yaşanan  olayların  derinlikli  bir  analizini  içerir.  Gazeteye  göre,  son  yaşanan 

cinayet  ve  cahilliklerin  bir  benzeri,  Ermeni  toplumunun  dünya  tarihinde  görülmemiştir. 

Panosyan’a  göre,  yaşananların  suçlusu  Ermenilerdir  ve  Ermeni  milleti  ve  özellikle  de 

Gregoryan Ermeniler kendilerine en büyük düşmanlığı yapmıştır. Bu kişiler, milleti için iyilik 

yapma sevdasıyla yola çıkmışlar fakat maddi, manevi Ermeni toplumunun yok olması için 

uğraş  vermişler  ve  vermeye  de  devam  etmektedirler.  Ermeni milleti  en  önemsiz  bir  işi 

yaparken bile o konuyu bütün yönleriyle düşünüp, hesap eden bir millettir. Hiçbir mantığa 

ve akla sığmayan son olaylarda Ermeni toplumunun kandırılmış olması çok gariptir. Daha 

da  garibi  sadece  sıradan  insanların  değil,  Ermeni  toplumunun  ruhani  önderlerinin  de  – 

episkoposlar,  vardapetler‐  bu  kişilere  inanıp,  hayranlık  duyması,  onlara  cesaret  verip, 

kolaylık sağlamasıdır: 

Dünya  tarihinde gerçi pek çok dehşetâmiz cinâyetler ve echellikler  (cahillikler) 
okunmaktadır,  lakin  defa milletimiz  için  irtikâp  olunan  cinâyetin  ve  echelliğin 
(cahilliğin) emsali yedi bin senelik tarihlerinin hiçbirinde görülmemiştir. Ve belki 
bundan sonra dahi görülmeyecektir. 

Eğer  milletimiz  şu  son  vakitlerde  gördüğü  fenâlıkları  hariçten  bir  düşmân 
tarafından  görmüş  olsa  idi  bu mertebe  şâyân‐ı  teessüf  addolunmazdı.  Çünkü 
hârici düşmândan her fenalık beklenebilir hâlbuki bize hâriçten kimse bir fenâlık 
yapmayıp,  illâ  bizzât  kendi  milletdâşlarımız  ve  kendi  mezhepdâşlarımız 
yapmışlardır. Ve bundan da ziyâde  şâyân‐ı esef bir nokta  şudur ki bunlar güyâ 
umûmen milletimize bir iyilik yapmaklık mürayiliği (ikiyüzlülüğü) ile yola çıkarak, 
mâddî  ve  manevî  mahvımıza  sebep  olmaya  çalışmışlardır  ve  hâlen  de 
çalışmaktadırlar. 

Ve garip ve hadden ziyâde garip yeri şurasıdır ki, bizi ahâlîmiz zâten pek hisâbî 
(cimri, hesabını bilen), pek korkak ve pek de müvesvis (vesveseli) bir ahâlî olup, 
beş paralık bir demet maydanoz bile alsa, birçok düşünüp hesâp etmeye ve ol 
bahçıvanın kârını, zararını anlamaya çıkışmaklığa alışmış olduğu halde bu defâki 
ol hiçbir akıl ve fikir ve hiçbir mantık ve hesâbı zerre miktarı kabûl edemeyeceği 



249 

 

 
 

kadar cömertliğinde olan binlerce yalânlara asla şüphe, dikkat hesâp ve mütalâğa 
eylemeksizin  inanmış  ve  aldanmıştır.  Ve  bundan  daha  garibi  vardır  şöyle  ki, 
umûmen halkımızı çoban misilli kurtlardan sakınmaklık vazife‐i mukâddesiyesiyle 
mükellef  bulunan  episkoposlarımızdan,  vardapetlerimizden  ve  alel  husûs 
vardapetlerimizden  hadi  demeyelim  çoklar,  bazılar  câhil  halkımızdan  evvel 
utanmayarak  inandıktan  ve  aldandıktan  başka  hatta  öyle  câhillere  hayran  da 
olarak daha ziyâde gayret, cesaret ve kolaylık vermişlerdir (Manzûme‐i Efkâr, 4 
Eylül 1896).   

Bu olay, Ermeni milleti için bir bahtsızlık örneğidir; çünkü işiyle, gücüyle meşgul 

olan; itaat edip, sorun çıkarmayan Ermeni milleti cinayet rüzgârına kapılmış ve pek çok 

kişinin  ölümüne  sebebiyet  vermiştir.  Panosyan,  bu  cinayetin  sorumlularının  kimler 

olduğunu  yazısında  sorgular.  Ona  göre  cinayet  rüzgârı,  nihilistler,  sosyalistler, 

komünistler ve anarşistler tarafından estirilmiştir. Parası olmayıp, hırsı olan bu kişiler, 

dünyanın pek çok yerinde ‐İskenderun ve Tiflis’ten giderek, Amerika ve Avrupa’nın pek 

çok yerinde toplantılar düzenleyip, cinayeti planlamışlardır: 

Bizce, milletimizce bu hâle bir  “bedbâhtlık”  ismi  verilse  sezâdır. Çünkü  kuzu gibi 
susarak ve itâat üzere yaşayarak iş ve gücüyle meşgûl olmaktayken birden bire bir 
âfât‐ı  semaviye  (Allah  tarafından  insanları  ikaz  ve  ceza  için  verilen  belâ  ve 
musibetler)  misillî  bir  cinâyet  rüzgârıdır  eserek,  çokları  vurup  harâb  etmiş  ve 
umûmun da dehşetine mucîp olmuştur. 

Mezkûr  cinnet  rüzgârı  hangi  taraftan  esmiştir  ve  yahût  bu  cinâyetin müellifleri 
kimlerdir? 

Mezkûr  rüzgâr  nihilistler,  sosyalistler,  komünistler  ve  anarşistler  bulunan 
taraflardan toplanarak esmiştir. Şöyle ki, bir takım echeller (cahiller) ve cebi delik 
fakat  hırsı  tamar  büyük  mecnûnlar  çalışıp,  geçinmeye  zânaat  etmek 
istemediklerinden ve mugâyiri olarak birden bire zengin ve cinâyet sayesinde birer 
parlak mevkî tutmaklığı kurmak ârzû eylediklerinden “serhoş serhoşu meyhanede 
bulur”  fehvâsınca  (doğru)  kimi  burada  kimi  İskenderun’dan  ve  kimi  de  Tiflis’ten 
giderek Avrupa’nın ve Amerika’nın bazı mahallerinde toplanmışlar ve velev tekmil 
milletimiz mahvolsa bile  kendi  kârları  için  kendi niyet‐i  fâsidelerini  (bozgunculuk 
niyetlerini) icra etmekliği düşünmüşler ve din ve mezhep ve millîyet farkını ve hatta 
asıl din ve mezhep ve ahlâk‐ı hasena (güzel ahlak) ve edebi ber taraf ederek bil ittifak 
çalışmaya  karar  vermişlerdir  ve  câhil  ahâlîmizi  kendi  cinâyetlerine  sermaye 
etmekliği kurdukları gibi bazı zenginleri de kandırıp para koparmak ve mezkûr para 
ile dahi birer âlet almak niyetiyle bir takım da ve sefil ve çayı şekerden tefrike (ayırt 
etmeye) muteber  (güvenilir) olmayan delikanlıları ve çocukları gizli gizli başlarına 
toplamaya ve bol bol zenginlik ve  (?) ümidiyle  (?) ahâlîyi  iğfâl  (gaflete düşürmek, 

aldatmak)  edebilmek  için  hadden  ziyâde  sahte  bir  azkaserlik  (ազգասեր: 



250 

 

 

vatansever)  ve  bir  fedâîlik  (canını  esirgemeyen)  maskesi  takınarak  her  tarafa 
yalanlar  yaymışlar  ve mezkûr  yalanları  nutûkları  bilmek  için  dahi  Avrupa’da  ve 
Amerika’da  zuhûra  gelmiş  olan  fesât  şirketlerinin  yani  gizli  şirketlerin  şeytâni 
nizâmları ile ahlâk bozukluğu romanlarında bulunan şeytanlıkları toplayıp mütâlaa 
etmişler  ve  birer  birer mevkî‐i  icrâya  vâz  etmekliğe  cüret  eylemişlerdir  (Cevap, 
Manzûme‐i Efkar, 4 Eylül 1896).   

Yazısının devamında Panosyan, Ermeni milletinin ruhani liderlerini hedef alır, neden 

cemaat  başı  olarak  kendilerinin  bu  cinayetleri  işleyip,  olay  çıkaranların  kimler  olduğu 

konusunda araştırma yapılmadığını sorgular. Hınçak örgütünü desteklemeyi bozgunculuk 

olarak tanımlar. Panosyan, başka memleketlerde komiteler kurup gazeteler yayımlayan bu 

örgütleri sorgulamadan, kapılıp aldanmayı cinnet rüzgarına kapılmakla açıklar: 

Biz bunlara aslâ taaccüp (hayret) etmeyiz, çünkü her kanlı, her katil, her hırsız, her 
haydût velhâsıl her câni kendi kârı ve kendi niyet‐i fasidesi (bozgunculuk niyeti) için 
her gaddârlık ve her alçaklığı irtikâb eder biliriz. İllâ şuna taaccüp (şaşırmak) ve pek 
çok taaccüp ve teessüf ederiz ki ne umûm ahâlîmizden ve ne de aklı başında olan 
ruhânîve cismânî zâtlarımızdan hiç ileri çıkıp da ve cesâret edip de bunlar kimdirler 
ve  kendileri  kim  ve  yâhût  hangi meclis  seçmiş  ve  hangi  Patrik  ve  yâhût  hangi 

Katoğigos  tasdik etmiştir. Kim  rey ve  rûhsat vermiştir. Bu azkaserlik  (ազգասեր: 
vatansever)  dedikleri  câniliğin  salâhiyelerini  kimden  almışlardır?  İsimleri  nedir? 
İşleri  ve  sanatları  ve  mevkîleri  nedir?  Nerelidirler?  Ve  hangi  familyadandırlar? 
Hınçakyanlık  ve  emsali  müfsityanlık  (fesatçılık)  ne  demektir?  Diye  sûal 
eylememiştir? 

Filan filan memlekette filan filan  isimde birer komite teşekkül etmişmiş, ve birkaç 
gazeteler  çıkarmakta  ve  birçok  da  lâkırdılar  yazmakta  ve  bulutlar  üzerinde  dahi 
köşkler yazmakta imişler bunları işitip de sorup, araştırmaksızın kapılıp aldanmak ne 
demektir, meğer ki, azıcık düşünen adam bunu tahsîs edebilir mi? Bizce hiç şüphe 
câiz  değildir  ki,  tahsîs  edemez,  nasıl  ki  yukardaki  34  semtin  Tağ.  Horhurdları, 
adenabetleri bu hafta yekdil (tekdil) ve yekzeban (ağız birliği) umûm ahâlî nâmına 
olarak  ikrâr  eylediler  demektir  ki,  söylediğimiz  gibi  milletimiz  bedbahtlıktan 
(kötülükten) nâşi  (dolayı) öyle bir  cinnet  rüzgârına  tesâdüf eylemiştir,  zirâ başka 
türlü olmaz bir şeydir bu (Manzûme‐i Efkâr, 4 Eylül 1896).   

Manzûme‐i  Efkâr,  yaşananlarla  ilgili  olarak  Avrupa  gazetelerindeki  haberleri 

toplayıp, çevirerek Avusturya ve Fransa’nın önde gelen gazetelerinin olaylar hakkında ne 

düşündüğünü okuyucularıyla paylaşmıştır. “Ermeni Fesatçıları Hakkında” başlıklı haberde 

Avusturya’dan  Neue  Freie  Presse  gazetesi,  olayın  Hınçak  Komitesi  üyelerince 

gerçekleştirildiğini ve 1895 yılında Eylül ayında  İstanbul’da yaşanan Bâb‐ı Ậli gösterisi  ile 

benzerlik  taşıdığını  vurgulamış  ve  olaylarla  ilgili  olarak  Hınçak  komitesinin  rolünü 



251 

 

 
 

sorgulamıştır. Bu karışıklığa yol açanların Osmanlı ve Avrupa hükümetiyle  ilişkilerini yok 

etmek amacıyla yola çıktıklarının altını çizmiştir:  

Bunlardan Neue  Freie  Presse  nâm  Viyana  gazetesi  bir  bendi mahsûsunda  “Der‐ 
saâdette  âhiren  zuhûr eden  vukuât  1895  Eylül’ün  30’unda  vuku bulan hadisâtın 
aynısı  olup,  iğtişâşâta  (karışıklılklara)  yine  bir  takım  Ermeni  fesâtçılar  tarafından 
sebebiyet verilmiştir. 

Harekât‐ı  âhire‐i  fesâdiyenin  (son  karşılık  hareketinin)  memâlik‐i  ecnebiyede 
(yabancı  memleketlerde)  bulunan  Hınçak  Komiteleri  tarafından  tertip  edildiği 
(düzenlendiği) âzâde‐i kayıt ve iştibâhtır (kayıtsız ve şüphesizdir). Mezkûr komiteler 
(adı  geçen  komiteler)  aˈzası  (üyesi)  devlet‐i  âliyye’nin  zir‐i  cenah‐ı  (Osmanlı 
devletinin alt tarafında) müstevcip’ül felahında (layık olduğu kurtuluş ve geleceği) 
müstezili  (değersiz,  önemsizliği)  emin  ve  aman  (kesin)  olan mezhepdâşlarını  bir 
takım memâlike (başka ülkelere) sevk ve amale ediyorlar (gönderip, çalıştırıyorlar), 
bu  sebepten  nâşî  (bundan  dolayı)  hâdisât‐ı  âhirenin  mesuliyeti  (son  olayın 
sorumluluğu)  aˈza‐i  merkûmeye  (sözü  edilen  üyelere)  tahmîl  (yüklenmelidir) 
edilmelidir.  Erbâb‐ı  mefsedetin  (fenalık  yapan  kimselerinin)  irtikâp  ettiği 
(gerçekleştirdiği)  harekât‐ı melânet  kârhaneden  (kötücül  hareketten) maksatları 
gerek hükümet‐i seniyyenin (Osmanlı hükümetinin) ve gerekse Avrupa devletlerinin 
mezhepdâşlarına karşı mevcût olan hissiyât‐ı muhâlesetkâranelerini (dost geçinme 
hislerini) mahv u  izâle etmek (yok etmek)  ise, bu maksatları (amaçları) tamamiyle 
husûl‐pezir (meydana gelmiştir) olmuştur. Hâdisât‐ı vakaa tafsilâtı (olaylara  ilişkin 
açıklamalar) her kimin samiaresi (?) teessüfü (üzüntüsü) oldu ise derhal kalbinde bu 
müfsitlere (bozgunculara) karşı bir hiss‐i nefret (nefret hissi) uyanmıştır. 

Binâberin  (bundan dolayı) vukuât‐ı âhireye  sebebiyet vermiş olan  Şerˈan  (  şeriat 
kanuna göre)  şediden  (şiddetli) dûçâr‐ı mücâzât  (ceza almış  )olmaları her  tarafça 
ârzû olunur mevâddandır” demiştir (Manzûme‐i Efkâr, 4 Eylül 1896). 

“Diğer” başlığıyla yayımladığı haberlerin altında da Pariste çıkan Nimresmi Tan adlı 

yayın organının olaylar hakkında yapmış olduğu yorumu İstanbul halkına duyurur. Yapılan 

bu  delice  eylemden  dolayı  hem  Avrupa  devletleri  hem  de  tüm  dünya  eylemcilerin 

aleylerinde  bir  bakış  açısına  sahip  olmuşlardır  (Ermeni  Fesatçıları Hakkında, Manzûme‐i 

Efkâr, 4 Eylül 1896). 

Paris’te çıkan Nimresmi Tan gazetesi dahi diyor ki, “Çarşamba günü Der‐saâdette 

vuku  bulan  hâdisât  hakkında  vürûd  eden  (gelen,  ulaşan)  tafsîlât  muhrîklerinin 

(yakıcı) ne derece cürretkârane ve melanetkârane bir harekete tasaddî  (girişmek) 

ettiklerini  bir  kat  daha  mertbe‐i  bedahete  isâl  etmektedir.  Erbâb‐ı  fıtretin  bu 

hareketleri  o  derece  tıfılânedir  ki,  insan  merkûmunun  divanelikerine  hüküm 

etmekte tereddüt etmiyor. Girit meselesinin bir suret‐i müsâlemetciyâne (barışçıl) 

hidâm (hizmetler) bulmakta olduğunu görerek meˈyûs (ümitsiz) oldukları aşikâr olan 



252 

 

 

fesede‐i merkûmenin efˈal  (işleri) ve hareketleri kendilerini Avrupa hükümetlerin 

nezdinde  gözden  düşürüldüğü  gibi,  bütün  âlem‐i  medeniyetin  efkârını  dahi 

aleyhlerine sevk u amale etmiştir (Diğer, Manzûme‐i Efkâr, 4 Eylül 1896). 

11 Eylül 1896 tarihli Manzûme‐i Efkâr başyazısını yine bu konuya ayırır.   Garabed 

Panosyan, “Kim Aldattı?” başlıklı yazısında Ermeni milletinin şimdiki halini gören herkesin 

üzüntü  duyduğunu  ama  kimsenin  Ermenilerin  bu  duruma  nasıl  düştükleri  konusunda 

herhangi  bir  sorgulama  yapmadığına  dikkat  çeker.  Yabancıların  Ermenileri  aldattığı 

beyanıyla insanların sorumluluktan kurtulmaya çalıştığını söyleyen Panosyan, bu bahanenin 

hiçbir geçerli yanı olmadığını da iddia eder: 

Milletimizin  sefil  hâlini  şimdi  herkes  görmekte  ve  esef  eylemekte  (pişmanlık 
duymakta) ise de mezkûr hâlin asıl sebebini anlayan ve anlamak isteyen ve lânetler 
okuyan, hâlâ nâdiren görülmektedir, çünkü çoklar evhama  (kuruntu) ve hayâlâta 
(hayallere)  inanmaklık  cinnetine  uğramış  oldukları  gibi  doğru  muhâkeme 
etmeklikten  ve  hakikât‐i  hâli  tanıyıp  ikrâr  eylemeklikten  kaçınarak  her  kabâhâti 
hâriçten  düşmânlar  üzerine  bırakmaklık  dahi mezkûr  takım  için  ikinci  bir  cinnet 
olmuştur. 

Hayâlât  illetiyle  mecnûn  olanların  şimdi  ekserîsi  tebriyeyi  (suçsuzluğu  ortaya 
çıkarmak) zimmet etmek (korumak) ve vicdânlarını rahatlatmak için “Alâh belâsını 
versin  ol  yabancıların  ki  bizi  aldattılar…”  demektedirler  ve  güyâ  bununla 
mesûliyetten kurtulmaktadırlar. Vakıˈa hariçten bizim müfsitleri iğfâl ve tahrîk eden 
hiç  bulunmamıştır  diyemeyiz,  lâkin  aldananları  da  çıkaramayız.  Tevrat‐ı  Şerifte 
aşikâr  suûrette  okunmaktadır  ki,  Hazret‐i  Havvayı  yılan  aldatmış  olduğu  için, 
cezâdan kurtulamadığı gibi Hazret‐i Âdemi de Havva aldatmış olduğu için kezâlık o 
dahi cezâdan âzâde kalmamıştır, demektir ki, aldatmak ne derecede hedâ ve günâh 
ise aldanmak dahi aynı mertebe hedâ ve günâhtır. 

Hâriçten  çıkıp  da  müfsitleri  (bozguncuları)  veyâhût  evhâmcıları  (kuruntucu) 
aldatanlar acaba ne demişlerdir, besbelli birçok ümitler  vermişlerdir  ve onlar da 
aldanmak istemişlerdir, düşün ki işittikleri boş lâkırdılar kulaklarına hoş gelmiştir ve 
demektir  ki  işittikleri  lâkırdıların  akla  ve  hesâba muvâfık  olup  olmadığını  kât’an 
aramak  ve  bilmek  istememişlerdir  ve  kendi  cehâletlerinede  zavallı  milletimizi 
kurban  eylemişlerdir.  Bir  âdem  tanımadığı  hiç  tanımadığı  bir  yâbâncının 
söylediklerini derhâl kapılıp aldanmak kadar hiçbir hâmâkât (ahmaklık) olamaz, eğer 
kendileri  iğfâl  edip  aldatanlar  her  kim  oldular  ise  olsunlar  öyle  kulaklarına  hoş 
gelecek  söyleyip büyük büyük ümitler verip de mugâyiri olarak,  ‐ Eğer Allâha ve 
insana  makbûl  bir  amel  ve  harekette  bulunmak  ister  iseniz  derhâl  malınızı 
mülkünüzü  satarak  fukarâya  ihdâ  (armağan  etmek)  ve  temzî  (hediye  etmek) 
eylemelisiniz”  demiş  olsalar  idi  ol  vakit  dahi  iğfâl  edilerek  inanıp  icrâ  edecekler 
miydi?  Hiç  şüphe  câiz  değildir  ki  zerre  kadar  ehemmiyet  verip  de  icrâ 
etmeyeceklerdi.  Binâen‐aleyh  demektir  ki  ancak  kendi  kârları  için  inanıp 
aldanmışlardır. Ve masalcı Ezop’un köpeğinin meselini (sözünü) tasdîk eylemişlerdir. 
Et parçasını suyun işinde büyük gördüklerinden ağızlarındaki eti dahi bırkarak kayıp 



253 

 

 
 

eylemişlerdir. Merzûman mecnûnlar bu âlemde her  şey karşılıklıdır. Hâriçten biri 
gelip de kendilerini yerden etmeğe kalkışmasının akla mugâyir olmasını ve ancak bir 
menfaa niyet ve maksadıyla yâlân söylemekte bulunmasını asla düşünmemişlerdir. 
Ve  kezâlık merkûman mecnûnlar  bu  yolda  bir  aldanışın  zararını  cesâmetini  hiç 
düşünmedikleri  gibi  ol  kara  yalnız  kendileri  ait  olmayıp  illâ  tekmil  bir  milletin 
hârâbını mucîp olacağını dahi hiç düşünmemişlerdir. Kendileri  iğfâl edip aldanalar 
sahihen var mıdır? Yoksa yok mudur? Ve bunlar kimlerdir? Hadi oralarını karıştırıp 
sormayalım,  fakat  şunu  sorarız ki  sahihen aldanmış olduklarını kabul etmeye biz 
borçlu muyuz? Belki kendileri öyle bir yâlân uydurup da bizi aldatmaktadırlar, bu 
noktaya kim dikkat ederek taht‐ı nazara almıştır, kim tahkîk ve tecessüs eylemiştir 
acaba yâlnız bir adam çıkıp da bu husâsta bize müskit  (verilenecek yeni bir  sözü 
olmamak) bir cevap verebilir mi? (Kim Aldattı, Manzûme‐i Efkâr, 11 Eylül 1896). 

Panosyan, Ermeni milletinin geleceğine  ilişkin olmadık hayaller üreten ve bunları 

yayan merkezin patrikhane olduğunu düşünmektedir. Kutsal bir mekân olan ve insanların 

yaşam  biçiminin  şekillendirilmesinde  yol  gösterici  rol  oynayan  patrikhane  içinde  ve 

yakınında pek çok şarlatanı ve yalancıyı barındırmaktadır. Patrikhane, Panosyan Efendi’ye 

göre,  Ermeni  milletine  zarar  veren  bu  yalancıların  ortaya  çıkıp,  fikirlerini  yaymalarına 

aracılık etmiştir:  

Hayâlâta  dair  yâlânların  biz  pekâlâ  biliriz  ki  yüzde  doksan  dokuz  buçuk 
Patrikhanemiz rüzgârıyla umûm milletimize yayılmıştır. Ve kezâlık pekâla biliriz ki, 
Patrikhane  yakınında  ve  Patrikhaneye  mensûp  bir  çok  nâmdar  şarlâtanlar  ve 
yâlâncılar bulunmaktadır. İmdi mezkûr yâlâncıların mucîtleri ve tercümânları onlar 
olmadıklarını kim bize ispat edip inandırabilir? Eğer hâriçten bir düşmân var idi ise, 
öyle bir düşmânın bir hammâl bir çöpçü olmayıp bittâbi itibâra ve emniyete şâyân 
bir şahıs olması iktizâ ederdi (…)  (Kim Aldattı, Manzûme‐i Efkâr, 11 Eylül 1896). 

Garabed  Panosyan,  1896  yılının  Şubat  ayında  Sirun  Efendi’ye  yazmış  olduğu  bir 

cevapta,  1890’lardan  sona Osmanlı  topraklarında  yaşanan  siyasi  cinnetin  tohumlarının, 

Avrupa dilinde  sisteme karşıt yazılmış kitapları okuyanlar  tarafından atıldığını  söyler. Bu 

kişilerin  başında  da  dönemin  Patriği Nerses  Sırpazan  gelmektedir.  Fikir  ve  gayretleriyle 

Patrik Nerses,  Ermeni  toplumunun  yanlış  yöne doğru  gitmesinde  en  aktif  rolü oynayan 

kişidir.  Ermeni milleti  Patrik Nerses’in  oynadığı  kötücül  rolü  anlamayıp  kendisine  üstün 

sıfatlar yüklemişlerdir: 

(…)  Azizim  Sirun  Efendi  bizde  bu  politika  cinnetinin mühlik  (öldürücü)  tohumu 
Avrupa lisanında mugayir kitaplar okuyan kişiler (imasdaklar) marifetiyle ekilmeye 
başlamış ve peyderpey takviyet verip de timar (destek) edenler eksik olmamış ve 



254 

 

 

nihayet müteveffa Nerses Sırpazan aklı ve gayretiyle filizlenip ser göstermiştir. Ve 
işte mezkûr sebebe mebnidir ki Nerses Sırpazan ol yarattığı meyveyi görmeksizin 
vefat eylediği için kendi aklında ve kendi efkârında bulunanlar hadden ziyade yani 
onun şahsi ehliyet ve liyakatından çok ziyade esef ederek “okratzyal” sıfatıyla yâd 
etmişlerdir  ve  hiçbir  Patrik  için  emsali  görülmediği  surette  her  sene  hokehakisa 
ziyneti icrasıyla güya milletimize büyük bir hizmeti sebkat etmiştir gibi zikrini ebedi 
kılmaya  çalışmakta  bulunmuşlardır.  Ve  hatta  bazıları  bir  aralık  azizler  sırasına 
geçirerek  tapınıp  ziyaret  etmeğe  bile  kalkışmışlardır.  Hâlbuki  bizce  şu  şimdiki 
fenalıkların  ilk  sebebi müşarünileyh  olmuş  ve  hayatta  bulunan  hem  efkârları  da 
mezkûr evhamcılığı bazı  saklayarak kesbi  şeref etmeklik budalalığıyla avan güzar 
olmuştur (…) (Cevap, Manzûme‐i Efkâr, 19 Şubat 1896). 

Panosyan,  Sirun  Efendi’nin  mektuplarına  cevaben  yazdığı  metinlerde  Ermeni 

toplumunun  hal  ve  gidişatına  ilişkin  yaptığı  ciddi  eleştirilerin  ‐haklı/haksız‐  cemaat 

tarafından pek de hoş karşılanmadığını dile getirir. Hatta yazdıkları yüzünden pek çok kez 

de cemaat  tarafından uyarılır. Panosyan’ın yapmış olduğu  ikazlar kendisine göre Ermeni 

toplumuna yol gösterici nasihatlerdir. Son yaşanan olaylarda da aldatılmış ve kandırılmış 

oldukları bahanesine başvuran  Ermeniler ecnebi  gazeteleri okuyarak  kendilerine bir  yol 

haritası  çizmişlerdir.  Panosyan  Efendi  uzunca  bir  zamandan  beri  durumların  bu  hale 

gelebileceği korkusunu yazılarında ifade etmiş ve halkını uyarmıştır. Ama pek çok Ermeni, 

Manzûme‐i  Efkâr’ın  görüşlerini  değil,  yabancı  gazetelerin  düşüncelerine  değer  verip 

inanmışlardır:  

(…)  Güyâ  müfsitler  ecnebî  gazetelerde  yazılan  hâvâdislere  inanarak  ecnebiler 
ecnebileri teşvîk etmişlerdir… iyi ama mezkûr gazetelerin mesleklerini ve ahlâklarını 
bilirler mi  imiş? Hâliyle bilmezlerdi. Ve husûsiyle bizim mesleğimizi ahlâkımızı ve 
aslımızı  ne  olduğumuzu  bilmekte  idiler…  Mâdem  ki  öyle  idi  niçin  yabancılara 
inandıkları halde bize inanmak istememişlerdir, meğer ki biz milletimizin hâlini onlar 
kadar  da  bilmekte  değil miyiz  ve meğer  ki  biz milletimizin  hâyır  ve menfaatini 
onlardan  az  mı  düşünmekte  ve  ârzûlamaktaydık,  onların  bizlerce  yalanlarına 
inandıkları takdirde hiç değil ise yalnız bir defaˈ da bizim doğru sözlerimize inanıp ve 
nasihâtlerimize  akıllarını  başlarına  almalı  ve  ol  gaflet  uykusundan  uyanmalı  ve 
tekmîl bir milleti acımalı değil mi idiler ve bundan da katˈ‐i nazar ol komite aˈzâları 
denilen  aç  ve  çıplak  eçhellerin  (cahillerin)  bari  bir  kere  hâllerine,  amellerine  ve 
dünyâlarına olsun bakarak utanıp arlanmalı değil midirler? (…) (Cevap, Manzûme‐i 
Efkâr, 11 Eylül 1896). 

Ermeni  komitelerinin, Anadolu’da  ve  İstanbul’da  ayakta  kalabilmek  için Patrikler 

dâhil dönemin ileri gelen varlıklı Ermeni ailelerinden hatta orta sınıfa mensup kişilerden bile 

zorla para aldıklarına dair bilgiler tarih kitaplarında yazılıdır. Panosyan Efendi, Manzûme‐i 



255 

 

 
 

Efkâr’da önce Ermeni milletinin birbirini çekememezlik huyundan dem vurup daha sonra 

da  komitecilerin  insanların  paralarına  nasıl  el  koydukları  ve  toplumsal  düzenle  nasıl 

oynadıklarını anlatmıştır:  

(…)  binlerce  senelik  tecrübelerde  göstermiştir  ki  hiçbir  hâmîmiz  (koruyucumuz) 
olmayarak  kendi  kendimizi  idâreye  kalkıştığımızda  ise  hasetçilik  (kıskançlık) 

sebebiden birbirimizin mahvına çalışıp bu söylediklerimizin tecrübesini Hay98 (հայ) 
kendi  üzerinde  bizce  bilâ‐şekk  (lüzumsuz)  görmüş  olduğundan  iskât  olup 
(susturmak) hak vermek ve teslim etmeklik için bir kere vicdân üzere düşünmeleri 
iktizâ  eder  (gerekir)  her  şehirde  her  kasabada  ve  hatta  her  köyde  zuhûra  gelen 
kilisece ve mektepçe millî her muârazaların (kavgaların), zararların ve sefilliklerin ilk 
ve  son  sebebi  birbirimizi  çekememezlik  illetidir. Biz  böyle  bir mahlûkuz  ki,  gerçi 
milel‐i sâireye (çeşitli uluslara) kendimizi birer kuzu gibi göstermekteyiz. Lâkin kendi 
işimizde birer kurd kesilmekteyiz, nasıl ki bunun çiçeği burnunda ispatları da burada 
gözlerimiz  önünde  görülmüştür  ve  görülmektedir.  “Ahâlîmiz  filan  filan  kavim  ve 
millet  yüzünden  zulüm  ve  teâdî  (düşmanlık)  çekmektedir.  Ve  sefil  perişân 
olmaktadır.  Ve  biz  de  onu  kurtarıp  selâmete  çıkaracağız,  bâdî‐i  saâdet‐i  hâli  ve 
serbestiyeti olacağız. Ve düşmanlar pençesinden kurtaracağız” diyen “azkaserler…” 
(vatanseverler)  bilir  misiniz?  Ne  yazmaktadırlar,  çalışıp,  çabalayarak  ortalığı 
yaygaraya ve velveleye verdikten sonra eğer yalancı ve yâhût fâsid (bozguncu) değil 
iseler  gidip  de  ol  söyledikleri  zâlimler  her  kimle  iseler  onlar  ile  tepişecek. Ve  ol 
acıyoruz dedikleri Hay’ları kurtaracakları yerde bırak bırakalım taşralarda yaptıkları 
cânîlikleri burada nefs‐i pâyitaht içinde bile kurşun ve kama ile evet evet kurşun ve 
kama ile oynayarak ruhâni pederleri ve muteber (itibar sahibi) zâtları korkutmakta 
ve  öldürmektedirler.  Bu  vahşiliği  ise  İzmir  dağları  haydutlarından  Katırcı  yani  ve 
İznimia  dağlarında  (?)  Lefter  ve  Manul  bile  yapmamıştır.  Evet,  bunlar  kendi 
kahramânlıklarını  ancak  ve  ancak  10‐12  Hay’ların  (Ermenilerin)  ömürlerine  kast 
etmekte göstermişlerdir. Bunlar hiçbir hükümet hakkında iyi söylemedikleri ve güyâ 
kendileri dünyâda memâlikçe bir hükümet icrâsına kalkıştıkları takdirde evden eve 
ve mağazadan mağazaya geçerek ve “Ya  şu kadar  lirayı  şimdi verir misiniz ve de 
yahût ya  şu kurşunu ya  şu kamayı yersiniz diyerek  rast getirdiklerine kamalar ve 
kurşunlar göstermektedirler. Ve bunlar bu tehditleri yaptıkları ve kendileri böylece 
“azkaser”(vatansever)  gösterdikleri  ve  zavallı  dükkâncıları  ve  mağazacıları  da 
korkutup titreterek ya  liraları vermekliğe ve de yahût yalvarıp yakararak diğer bir 
gün  için  vaˈd etmeye mecbûr ettikleri  vakitlerde  kimseye  zerre  kadar bir  fenâlık 
olmasın  kimse  kimsenin  beş  parasını  gasp  eylemesin  (zorla  alı  koymak)  için 
hükümet‐seniyyenin emir ve fermân‐ı pederhânesi üzere karlarda yağmurlarda atlı 
ve  piyâde  ve  gece  gündüz  yüzlerce  askerler  ve  zâbitler  sokak  sokak  gezip 
dolaşmaktadırar (…) (Cevap, Manzume‐i Efkar, 19 Şubat 1896). 

Ermeni milletinin,  ulusseverler,  siviller  tarafından  aldatıldığını  söyleyen  Garabet 

Panosyan,  komitecilerin  ahaliyi  ikna  etmek  için  “կեցցե  ազատութիւն  կեցցե  ազգ 

                                                            
98 “Hay”, Ermenice’de Ermeni sözcüğüne karşılık gelmektedir 



256 

 

 

ասիրութիւն կեցցե փրկութիւն / Yaşasın Özgürlük, Yaşasın Millet Aşkı, Yaşasın Kurtuluş” 

diye bağırdıkları halde, diğer taraftan halkın parasını gasp ettiklerini söylemiştir. Ermenileri 

kendilerine  itaat  ettirmişler,  dükkânlarını  istedikleri  gün  açtırmışlar,  istedikleri  gün 

kapattırmışlardı. Kendilerine yardımcı olmayan patrikleri bile hizaya getirmek  için onları 

ölümle tehdit etmişlerdir:   

(…)  Ve  güyâ  Allâh  her  aklı  ve  her  fikri  ancak  kendilerine  vermiştir  gibi  kendi 
yaptıklarını beğenmeyenlere ve yahût kendileri gibi düşünmeyenlere kan renginde 
yazılar ile kurşun ve kama tehditleri göndermişlerdir. Ve güyâ tekmîl Ermeni ahâlîsi 
kendileri esirdirler. Ve güyâ din ve iman; kilise ve papaz; patrik ve Gatoğigos, hem 
kendileridirler  ve hem de her Ermeni  kendilerine  itaat etmeklikte borçludur gibi 
istedikleri gün Hay’lara (Ermenilere) dükkânlarını kapattırmışlar ve keyifleri istediği 
günde  açtırmışlardır  ve  hatta  kendi  efkâr‐ı  fâsidelerine  (bozgunculuk  fikirlerine) 
iştirâk  ve  itâat  etmeyen  rahipleri  kiliselerde  tehdîde  bile  cüret  etmişlerdir.  Ve 
hadden  ziyâde  esef  olunur  ki,  gerek  ahâlîmiz  ve  gerek  Patrikhanemiz  bu  hâlleri 
gözleri ile gördükleri takdirde, kuru bir seyircilikten öteye geçmedikten başka hatta 
merkumlardan  (adı  geçen  bozgunculardan)  bir  kerâmette  beklemekte  ve 
söylediklerine  inanıp  emniyet  eylemekte  bulunmuşlardır.  Ve  gerçi  pek  çok 
inanmayanlar  ve  nefret  getirenler  de  bulunmaktadır,  lâkin  onların  da  ekseriyesi 
korkmakta olduklarından ne hükümete hâber verebilmişler ve ne de kurşuna karşı 
kurşun ve kamaya karşı kama gösterebilmişlerdir (…) (Cevap, Manzûme‐i Efkâr, 19 
Şubat 1896). 

Bununla  birlikte  bozguncu  Ermeniler  gibi  düşünmeyen  Ermenilerin  de  olduğunu 

örneklerle açıklayan Panosyan yazısında, bu kişilerin komitecilerin davranışlarına karşı nasıl 

çözüm  ürettiklerini  aktarır.  Panosyan,  cevabında  dünyada  ön  plana  çıkan  Karbonari 

örgütlenmesinin bile para işine karışmadığının altını çizmiştir:  

(…) Fakat yalnız kuyumcu başı Babayan Garabet Efendi’nin mertlik ederek lira yerine 
kurşun gösterdiği ve bâdeˈhû (bundan sonra) gidip vuku‐u hali Patrik Sırpazan Hayra 
nakil  ve  beyân  ile  bunlara  karşı  kiliselerde  hiç  değil  de  vaˈzlar  ve  nasîhatler 
verilmesinin elzemiyetini talep eylediği hâber alınmıştır. 

Babayan  Efendi  hiçbir  para  vermeyerek  merkumları  (bozguncuları)  kovmuş  ve 
kaçırmış olduğu hâlde onlar  ise  sâireler de aynı  tarîki  (yolu)  tutarlar diye korkup 
şüphe  ettiklerinden  “Yalındır,  aldık,  ondan  da  birkaç  yüz  lira  kopardık” 
demekteymişler. 

Hâlbuki hâlen bu güne kadar hiçbir kilisede hiçbir minberden ol yolda bir vaˈz ve 
nasîhat  verilerek,  hiç  değil  ise  titreyen  ahâlîye mânevî  bir  cesâret  verildiği  bile 
görülmemiştir. 

Azizim, biz çok kitaplar ve hatta  isyân ve  iğtişâş  tarikleri  (bozgunculuk yolları) ve 
fesâtçılık hikâyeleri okumuşuzdur. Hâlbuki hiç birinde ne Nihilistler ne Karbonariler 



257 

 

 
 

(gizli  fesât  cemiyetleri)  taraflarından  “bize  para  lazımdır”  diyerek  vermeyenleri, 
kurşun ve kama  ile öldürdüklerinin emsâlini okumamışızdır. Anlaşılan  iş bu bizim 
Hınçakçı, Droşakçı,  Abdakçı, Dimaksyancı  ve  Anglo‐Armeniyenci  ve  gayrihüm  ve 
gayrihüm azkaserler (?) Değil başka bir maksat ve başka bir mâarifet ile illa kuzu gibi 
bir ahâlîye kurşun ve kama ile korkutarak para kazanmaklığı ellerinde ve dillerinde 
bir  sermâye  ve  bir  sanat  ederek  yola  çıkmışlardır.  Çünkü  eserleri meydândadır. 
(Cevap, Manzûme‐i Efkâr, 19 Şubat 1896). 

Garabet  Efendi,  banka  baskınından  sonra  yukarıda  anlattığımız  olayın  önünün 

alınmamasından  dolayı  benzer  bir  olayın  nasıl  Pangaltı’da  cinayete  yol  açtığını  anlatır. 

Komiteciler, her zamanki gibi varlıklı bir aileden para talep ederler, parayı vermek yerine 

polise  haber  veren  aile  komitecilerin  hışmına  uğrar.  Komitecilerle  çatışmaya  giren  iki 

polisten birisi ölürken, diğeri de ağır yaralanır:  

“Küçük  Pangaltı  caddesinde  sâkin  daˈvâ  vekîllerinden  Kololyan  Avedis  Efendinin 
hânesinde bulunduğu bir sırada Ermeni cemâatinden bir şâhs‐ı şerir (kötülük yapan 
kişi) gelerek kapıyı çalmış ve kapıyı açan mûmâ‐ileyhin  (ismi geçen) mahdûmuna 
(oğlu ya da hizmet eden kişi) “Avedis Efendi burada mıdır?” diye sormuş ve bâdehû 
(bundan  sonra) bir mektup vermiş  ise de, mûmâ‐ileyhin  (ismi geçen) mahdûmu, 
mektubun maˈhûd (sözü geçen) Ermeni Komiteleri tarafından gönderildiğini şüphe 
etmekle, gelen  şâhsa mektûbu  red ve herifi  târd  (kovma) eylemiştir. Fakat ertesi 
akşam  iş  tekrar  eyler,  şöyle  ki,  sokak  kapısı  arasından  bir  zarf  atılmış,  ve  zarf 
açıldığında komite tarafından talep olunan  paraların seriân (hızlıca) itâsı (verilmesi), 
ve aksi hâlde Kololyan Efendinin hayatının tahtı tehlikede bulunduğu tehdîdinden 
ibâret  olmasıyla  mûmâ‐ileyh  Beyoğlu  mutasarrıflığına  mürâcaatla  iş  bu 
tehdîtnâmeyi takdîm etmiştir.  

Mutasarrıflıkca  mûmâ‐ileyhin  nezâret  (göz  önünde)  ve  himâyet  (korunması) 
edilmesi  zımmında mutasarrıflık polis memûrlarından Mahmut  ve Nuri  Efendiler 
tayîn kılınmışlardır.  

Memûriyn‐i  mûmâ‐ileyhümâ  (sözü  geçen  memurlar)  Pazar  akşamı  Kololyan 
Efendinin hânesinde bulundukları sırada sâat bir ile iki arasında kapı çalmış ve kapı 
açıldığı sırada Ermeni genç bir şâhıs ile diğer bir Ermeni bir de refîki kapıdan içeriye 
girerler  Kololyan  Efendinin  mahdûmu,  hânelerine  girenlere  ne  için  geldiklerini 
kemâli hevf (endişe) ve heyecân ile sûâl ettiği sırada polis Mahmut ve Nuri Efendiler 
de sokak kapısının önüne gelmişler ve o sırada onlar da ne istediklerini sormuşlardır.  

Bu sırada içlerinden genç olan Ermeni, polis efendilerin arasında bulunduğu cihetle 
girdiklerinin  sebebini  istizâa  (aydınlanma)  ettikleri  sırada  cümlesi  kama  ve 
revolverini çekerek polisleri bir çok yerlerinden yaralamışlardır.  

Eşhûs‐ı merkûme (?) (sözü geçen kişiler, bozguncular) irtikâb eylediklerinden (kötü 
eylemlerini gerçekleştirdikten) sonra sokak kapısından çıkıp kaçmışlardır.  

Polis Efendiler Pera‐i tedâvî hastahâneye îzâm (gönderilmişler) kılınmışlardır.  



258 

 

 

Polislerden  Nuri  Efendi  vefât  etmiş  ve  Mahmut  Efendinin  yarası  tehlikeliymiş. 
Cinâyeti  ilgâ  eden  eşhâs‐ı  şerrîrenin  yakında  derdest  edilecekleri  şüphesizdir 
(Pangaltı Cinayeti, Manzûme‐i Efkâr, 12 Ekim 1896).   

Garabed Panosyan, Sirun Efendiye dönemin Ermeni basını hakkında kısa bir genel 

değerlendirme de yapar. Panosyan’a göre; Ermeni  fesatçılardan korkan Osmanlı Ermeni 

basını uzun bir süre yaşanan olaylar karşısında sessiz kalmayı tercih etmiştir. Olaylar yatışıp, 

hayat  eski  olağan  haline  dönmeye  başlayınca  kalem  meydanında  da  yeni  gelişmeler 

yaşanmıştır.    Matbuat  kurallarına  uymadığı  gerekçesiyle  Aravelk  gazetesi  kapatılmış, 

Keçiyan Püzand Efendi tarafından Püzantiyon adında yeni ve günlük bir gazete çıkartılmaya 

başlanmıştır.  Bu  gazetenin  satış  fiyatı  20  para  olarak  belirlenmiştir. Masis  gazetesi  de 

kendini  yenileyerek  10  paraya  günlük  olarak  basın  hayatına  yeniden  girmiştir.  Banka 

baskınından  önce  kapatılan Hayrenik  ve  baskın  sonrası  kapatılan Aravelk’in  de  yeniden 

yayım hayatına dönmek için uğraş verdiği işitilmiştir: 

Azîzim Sirun Efendi, şu birkaç hafta tatile mecbûriyetimiz esnâsında gazetelerce bazı 
mühim hâller vuku bulmuştur, şöyle ki müfsitlerden korkarak sükût etmektelerken, 
sâye‐i  kudret  vâye‐i  Hazret‐i  Tacdarî  de,  müfsitlerin  kahır  ve  nabediâ  (güzel 
olmayan) oldukları ve âsâyiş‐i ahâlînin kelevvel (önceki gibi) hüküm fermân olmağa 
başladığını gördüklerinde ahâlîmize sadâkata ve her millet  ile hüsn‐ü meveddete 
(güzel dostluğa) muhtâc bulunduğunu bildirmeğe cesâret etmeğe başlamışlardır ve 
Arevelk gazetesi  lâğvedilmiş ve Keçiyan Püzand Efendi kendi naˈşına bir  imtiyâza 
nâiliyyetle  (ele geçirmek) Püzantiyon  isminde her günlük bir gazete  intişârına ve 
nüshâsını 20 paraya sattırmaya başladığı gibi, Masis dahi yeniden ve her gün intişâra 
ve nüshasını 10 paraya satılmaya başlamıştır. İkisini dahi tebrîk ederiz ve Aravelk ve 
Hayrenik’in  dahi  yeniden  neşr‐i  ruhsâtına  çalışılmakta  olduğu  işitilmiştir  (Cevap, 
Manzume‐i Efkar, 25 Kasım 1896) 

7  Aralık  1896  tarihinde  Manzûme‐i  Efkâr  yine  yaşanan  olaylara  ilişkin  Ermeni 

toplumunu  suçlayıcı  yazılar  kaleme almaya devam eder. Bu olaylara  sebebiyet  verenler 

sadece bir grup değildir. Yaşananlara sebep olanlar arasında her sınıftan ve her taraftan 

insan bulunmaktadır ve asıl suçlu olan da Patrikhane’dir. Patrikhane’nin üzerine pek çok 

görev  düşmüşken;  Panosyan  Efendi,  Patrikhane’nin  gerekli  arabuluculuğu 

gerçekleştiremediğinin altını çizer: 

 (…) Evet, birtakım insâfsız (vicdan sahibi olmayan) ve akılsız ikbâlci (işleri yolunda 
giden) müfsitler veyahût anarşistler kuzu kıyâfetinde birer milletperverlik maskesi 
geçirerek  ahâlîmiz  işine birçok evhâm  (üzüntü,  kuruntu)  tohumu ektiler  ve  câhil 



259 

 

 
 

ahâlîmiz de bir koyun sürüsü gibi asla sonunu düşünmeyerek onların arkalarından 
gittiler, şu şimdiki sefâlet ve mezellet (rezillik) çukuruna düştüler, ve hâliyle kurular 
yanında yaşlar dahi yandılar, hâlen yanmaktadırlar ve ta Allâhın inâyeti (yardım) ve 
pâdişâhın  ve  İslâmiyetin  merhameti  yetişinceye  kadar  da  yanacaklardır,  çünkü 
evvelce söylediğimiz misillü bu ahmaklığa sebebiyet yalnız bir takım veyahût yalnız 
bir mahâl tarafından verilmeyip umûmen her sınıftan her taraftan ve husûsiyle asıl 
merkezi milletimiz bulunan Patrikhânemiz tarafından verilmiştir eğer yalnız bir sınıf 
ve bir mahâl tarafından sebebiyet verilmiş olsa idi, Patrikhânemiz leke‐i hatadan ârî 
bulunarak  hem  şaşkınlığın  önünü  almaya  çalışabilirdi,  ve  hemde  hükümet‐i 
seniyyeye mürâcaat ile, şefâtcılık (af edilme) vazîfesini îfâ birle merhamet‐i şâhâne‐
i istirhâm eyleyebilirler idi… Hâlbuki İncil‐i Şerifte beyân buyrulduğu gibi her tarafa 
tuz lezzet verebilir lâkin eğer bizzât tuz kendi lezzetini kayıp etmiş olursa ol vakit iş 
bütün bütün başkalaşır (Cevap, Manzûme‐i Efkâr, 7 Aralık 1896).   

7  Ocak  1897  tarihinde  ise  yeni  yıl  kutlamasından  yeni  çıkan  gazete  “Velâdet‐i 

Hümâyûn” denilen  II. Abdülhamit’in  tahta  çıkış  günü olarak  adlandırılan olayı  sayfasına 

taşır. Abdülhamit’in tuğrası ve nişanı ile süslenen gazetenin en önemli haberi tutuklu olan 

Ermeni mahkûmlarının serbest bırakılmasıdır. 14 Ocak 1897 tarihinde 3. sayfadan “Tahliye‐

i Sebîl” (Bir suçluyu salıverme) başlığı haberiyle İstanbul olaylarına karışan kişilerin serbest 

bırakıldığı  bilgisi  gazetecilerle  paylaşılmıştır.  “Velâdet‐i  Hümâyûn  mülâbesesiyle 

(münasebetiyle),  Der‐saâdet  hapishânesinde  mevkûf  bulunan  ve  sülüsan‐ı  müddet‐i 

cezâlarını ikmal eden (cezalarının üçte ikisi tamamlanmış) 35 neferin tahliye‐i sebillerî icrâ 

kılınmıştır.  Kezalık  vilâyet‐i  şâhâne  hapishânelerinde  mevkûf  olup  sülüsan‐ı  müddet‐i 

cezâlarını  eyleyenlerin  ikmâl  etmiş  bulunanların  tahliye‐i  sebilleri  husûsunda  Ậdliye 

Nezâreti Celîlesinden telgrafla emir olunmuştur” (Tahliye‐i Sebîl, Manzûme‐i Efkâr, 14 Ocak 

1897).   

4.5. İravunk (1896‐1911) ve Osmanlı Bankası Baskını  

4.5.1. İravunk’un Biçim ve İçerik Özellikleri  

İravunk  gazetesi,  1896‐1911  yılları  arasında Varna’da  çıkartılan  ihtilalci  görüşleri 

savunan  bir  yayın  organıdır.  Ermenice  “iravunk”  kelimesi  Türkçe’de  adalet,  hak 

kavramlarıyla karşılanmaktadır. İravunk isminin altında yayının ulusal ve siyasi nitelikte bir 

gazete  olduğu  yazılıdır.  Günlük  olmayan  gazete  ilk  çıktığında  haftalık  olarak  çarşamba 



260 

 

 

günleri  yayımlanmıştır.  Gazete  yayın  hayatı  boyunca  üç  günlük  ya  da  on  beş  günlük 

periyodlarla çıkmıştır.   

Gazetenin  yayınlayıcısı  A.  Torosyan;  editörleri  H.  Boncukyan  ile  Hagop 

Kurbetyan’dır.  Dört  sayfadan  oluşan  gazetenin  boyutları  46×32  cm’dir. Gazete,  Ermeni 

özgürlük mücadelesinin  birleştirilmesi  yönünde  bir  yayın  politikası  takip  eder.  İravunk,  

Avrupalı devletlerin Ermeni sorununun çözümündeki tutumunu eleştirirken çareyi Rusya’da 

arar.  Osmanlı  Bankası  Baskını’nı  düzenleyen  Taşnak  Komitesi’nin,  Ermeni  reformlarına 

ilişkin  ilk  talepleri  bu  gazetede  yayımlanmıştır.  Ermeni  sorunu  ile  ilgili  Osmanlı  tarihi 

kitaplarında  söz  konusu  gazeteye  çok  fazla  atıf  yapılır.  1904  yılında  izlediği  yayın 

politikasından dolayı İravunk’un, Osmanlı topraklarına girişi yasaklanır. Gazetede, Ermeni 

göç  merkezlerinin  tarihi  ve  Bulgaristan’daki  Ermeni  tiyatro  gruplarının  oyunları  da 

tanıtılmıştır. Gazete Ermeni ve Ermeni harfli Türkçe olarak  iki dillidir ve bir dönem, kısa 

süreli de olsa Bulgarca ek çıkartılmıştır  (Mildanoğlu, 2014: 64). Gazete  ilk yayın hayatına 

başladığında ücretini, Bulgaristan için seneliği 6, altı aylığı 3 ve üç aylığı 2 frank; yurt dışı için 

ise seneliği 8 frank olarak belirlemiştir. İravunk, 15 Kasım 1896 tarihli sayısında, özel ilanla 

abonelerinden ödenmemiş abone bedellerinin 20 Kasım 1896 tarihine kadar ödenmesini 

ister.  Bu  duyurudan  İravunk’un matbaasında  çıkan  yangın  nedeniyle  1896  yılının  Şubat 

ayında  yayın  hayatının  durdurulmuş  olduğunu  öğreniriz.  İravunk,  piyasaya  yeniden 

yangından  üç  buçuk  ay  sonra  çıkabilmiştir.  Yangın  gazetenin  aletlerini  ve  yazılarını  yok 

etmiştir.   Matbaa aletlerinin yeniden alınabilmesi  için  ciddi masraf yaptıklarını  söyleyen 

gazete, bu nedenle ücret politikasında artış yapmış olduğunu açıklar:  

(…) Şubat nihâyetinde zuhûr eden yangında gazetemizin âletleri ve yazıları kâmilen 
mahvolduğundan  onların  yeniden  tedâriki  için  birçok  müşkülât  ve  masârifât‐ı 
zâideye (artan giderler )dûçâr olunarak  (tutulmuş) ancak 3 buçuk ay sonra “İravunk” 
u yeniden neşir etmeye muvaffak olabildik ve bu defˈa abonelerin ârzûsu mucîb her 
hafta gazeteyi çıkarmaya başladığımızdan onun her güne mesarifâtı (masrafları) iki 
kat oldu. Bu hesapla senelik 6 Frankı 12 Franka tahvîl etmek lazım olacaktı ise de 3 
buçuk  ay  çıkaramadığımızdan  sebeple,  6  Franka  yalnız  iki  Frank  zam  ederek  bu 
senenin nihâyetine kadar 8 Frank Bulgaria ve 10 Frank dışarı için kıymet tayîn olundu 
(İravunk, 15 Kasım 1896).   

Gazete  ilk  sayısında “Okuyanlara” başlığıyla hem Ermenice hem de Ermeni harfli 

Türkçe olarak neden yayın hayatına başladığını anlatmıştır. Aslında İravunk gazetesi, ilk defa 



261 

 

 
 

1885 yılında yayın hayatına başlamış; fakat kısa bir süre sonra kapanmak zorunda kalmıştır. 

Tanıtım  yazısına  göre,  ilk  yayımladığı  dönemde  okuyucuların  ilgi  ve  beğenisini  kazanan 

gazetenin kısa sürede yayın hayatının son bulması takipçilerini üzmüştür: 

1885 yılında neşir olunan İravunk nâm gazete bazı sebeplerden dolayı az bir müddet 

zarfında tadîl olunmaya mecbûr olup hüsn‐ü teveccühlerini (iyi karşılanmak, alaka 

görmek) celp etmiş olduğu pek çok zâtın teessüfüne (üzülmesine) mucîb olmuştu. 

İşte mezkûr gazete bugün tekrar meydâna intişâra konuluyor (Okuyanlara, İravunk, 

12 Ocak 1896).  

Bu yazının devamında kalem meydanında Ermenice yayımlanan pek çok gazete var 

iken;  neden  bu  gazeteye  ihtiyaç  duyulduğunun  sebeplerini  ve  gazetenin  Ermenistan 

(Ermenice: Hayastan) konusunda nasıl bir politika izleyeceğini kısaca tartışır. On yıl önceki 

kuruluş esaslarını değiştirmeden yoluna devam edeceğini vurgulayan gazete, kendilerine 

bir kurtuluş yolu belirleyip, Ermeni milletini de dayanışma içine sokup, hep birlikte hedefe 

ilerleyeceklerinin altını çizer. Gazeteye göre, güçlü bir dayanışma duygusu, millî davanın 

büyüklüğüne göre yaratılacak millî kuvvet  için çok önemlidir. Milletin yaşamakta olduğu 

buhranı atlatması için herkes bir araya gelip, çalışıp borçlarını ödeyecek ve hep birlikte genel 

bir ittifak yaratılacaktır: 

(…)  Şu  sıralarda  serbest  memleketlerde  neşir  olunmakta  olan  birçok  Hayca 
(Ermenice)  gazeteler  barındığı  halde  İravunk’u  tekrar  meydâna  çıkarmaya  bizi 
mecbûr  eden  sebepleri  kısaca  izâh  ve  Hayastan  meselesi  hakkında  dâhilen 
tutacağımız hakk‐ı hâreket ve ol husûsta sarf edeceğimiz gayret ve sebâtın (sabır) 
derecesini buracıkta mütâlaa edip tayîn edeceğiz.  

İravunk’un müessislerinin  (kurucularının)bundan evvel  tutmuş oldukları mebde’yi 
(başlangıcı) tebdîl (değiştirme) etmeksizin ittifâk ile çıkmaksızın eylediklerini yekyan 
gösterip  tarîk‐i  selâmeti  (kurtuluş  yolu)  iltizâm  (tarafgirlik)  edeceğiz  ve 
millettâşlarımızın birbirine yardımına yetişmek duygusunu mümkün olduğu kadar 
uyandırmak ve onu neşr etmeye çalışacağız.  

Çünkü şu sıralarda millî davâmızın büyüklüğüne göre ehemmiyetli bir millî kuvvet 
husule getirmek bu vâsıtalarla mümkün olacaktır.  

Milletin  şu  dehşetli  buhrânına  her  şirketimiz  her  bir  tesisâtımızın  ve  her  bir 
fedakârane    çalışmakta  olan  zâtların mukaddes  borçlarını  ittifâkla  çalışıp  bütün 
kuvvetlerini bir yere toplamak yani milletin  işinde  ittifâk‐ı umûmi hâsıl etmek  işte 
bizim de maksadımız ve murâdımız budur (…)(İravunk, 12 Ocak 1896).  



262 

 

 

İravunk,  Ermeni  milletinin  de  gazetenin  belirlediği  amaçlar  ve  tedbirler 

doğrultusunda  kendilerine  yardım  edeceklerini  ümit  ettiklerini  dile  getirir.  Gazete  aynı 

zamanda  Avrupa  dillerini  bilmeyen  Ermeni  toplumuna;  Bulgaristan’da  olup  da  millî 

sorunlara meraklı ama Ermenice bilmeyenlere Ermeni harfli Türkçe  ibarelerle gelişmeleri 

aktaracaktır. Gazete bedeli olarak da senelik 6; altı aylık 3; üç aylık da 2 frank ödenecektir:   

Ümit ederim ki iş bu tedbîrimiz ve maksadımız azîz millettâşlarımız tarafından takdîr 
olunarak  iş  bu  teşebbüsümüze muâvenet  (yardım)  edeceklerdir  Kezâ  (böylece) 
bizim  ârzûmuz  bir  Avrupa  lisânlarına  âşnâ  (bildik)  olmayıp  da  yalnız  Hayca 
(Ermenice) gazeteleri okuyabilen zâtlara yeni haberler vermekle îfâ‐i hizmet etmek 
ve  zâten  mezkûr  gazeteler  uzak  yerlerde  neşir  olunduklarından  getirebildikleri 
hâvâdis bizce tazeliği kaybetmiş olanlardır.  

Bizim  başka  bir  ârzûmuz  da  Bulgaristan’da  bulunan  ve millî meselelere  gayretle 
meraklı  olduğu  hâlde  kendi  ana  lisânını  kayıp  etmiş  olan  millettâşlarımıza  bir 
hizmette  bulunmaktır.  İşte  gazetemizin  bir  kısmını  Hayca  hurûfatla  ve  Türkçe 
ibârelerle neşir ettiğimizde bu vazîfemizi dahi icrâ etmiş olacağız zannediyoruz. Bu 
sebepten ehemmiyetli ve faîdeli havâdisleri ve bentleri aynıyla veyahût muhtasaran 
(kısa  bir  biçimde)  Türk  lisânı  ile  gazetemizde  derc  edeceğiz.  Elde  edilmesi  için 
gazetemizin  seneliği  6,  6  aylığı  3  ve  3  aylığı  2  frank  kıymet  tayîn  olunmuştur 
(Okuyanlara, İravunk, 12 Ocak 1896).   

İravunk  gazetesi  yayın  hayatına  başladığı  sırada  Doğu’da  Zeytun  İsyanı  devam 

etmektedir. Zeytun’daki  son gelişmeler ve oradaki Ermeni halkının  ihtiyaçları, gazetenin 

önem verdiği konuların başında gelmektedir. İravunk, İlk sayısında Zeytun’daki son durumu 

değerlendiren  bir  haber  kaleme  alınmıştır.  Bu  haberden  gazetenin  Zeytun’da  yaşanan 

gelişmeler hakkında ayrıntılı bilgi veren haber kaynakları olduğunu görülür. Zeytunlular ve 

Türk askerleri arasında yaşanan çatışmalar, bölge halkının ihtiyaçlarının olup olmadığı, ne 

kadar  süreliğine  yeteceği,  çatışmalar  sonrasında  nerelerin  ele  geçirildiği  bilgileri, 

İstanbul’daki Ermeni gazetelerine göre daha ayrıntılıdır. Haber dilinde de mücadele eden 

Ermenilerden yana bir anlatım gözlenmektedir:  

Alınan haberlere göre Zeytûnlular bir kaç ay için iktizâ eden mühimmât ve yiyecek 
tedârik etmişlerdir. Kaçakların yeyinti  tedârik etmeleri güçleşmiştir. Zeytûnluların 
hücûmundan  korkulmaktadır  zîrâ  bunların  elde  etmek  istedikleri  bazı  imtiyâzlar 
verilmedikçe terk‐i silâh etmeyecekleri anlaşılmaktadır.  

Son  günlerde  Zeytûn  civarında  Haylar  (Ermeniler)  askerlerle  sefâletle 
vuruşmuşlardır.  Ol  civarda  pek  çok  kar  yağmış  olduğundan  Türk  askerlerine 
mühimmât tedâriği ve hücûm etmek mümkünsüz olmuştur.  



263 

 

 
 

Halep’deki Avrupa konsolları telgrafla bildirmişlerdir ki Zeytûn’a giden konsolların 
teklifâtına (tekliflerine) Ermeniler bir derece meyl göstermekteymişler.  

Her  taraftan  virûd  (ulaşan)  eden  haberlerden  tasdîk  olunur  ki  Bahri  Paşa 
Zeytûnlularla îtâ‐i muhârebede 6 bin kişi telef verip bütün bütün mağlûp olmuştur. 
Zeytûnlular  ise  muzafferiyetle  Anderem  kaymakamlığı  ve  Çıka  civar  kazaları 
fethetmişlerdir.  

Kezâ  tasdîk  olunur  ki  2  bin  300  kişi  kahraman  Ermeniler  müsellâh  (silahlı)  ve 
muntazam sûrette serbestiyet sancağı altında geçerken ölmüş olduklarından Ethem 
Paşa  külliyen  kat‐i  umûm  olarak  ordusu  ile  beraber  pek  sefil  hâlde  Maraş’a 
çekilmeye mecbûr olmuştur (Zeytun, İravunk, 12 Ocak 1896).   

“Bağımsız Ermenistan” hayali olan bu gazete, bir iletişim aracı olarak sahip olduğu 

gücün de farkındadır. Doğu’da zor durumda bulunan millettaşları için para, giyecek, yiyecek 

ve her  türlü  yardım  için  adeta  seferberlik başlatmıştır.  İlk  sayısının üçüncü  sayfasındaki 

“Hayastan’a  İane”99  başlığının  altında,  dönemin  Patriği  Amen  Sırpazan  Hayr  tarafından 

Doğu bölgesinde yaşanan olaylardan dolayı sefalet ve yokluk içine düşen Ermenilere yardım 

etme çağrısı yapılmıştır. Bu duyurudan sonra Varna şehrinde bir yardım defteri açılmış ve 

her  toplumsal  kesimden  iane  toplanmaya  başlanmıştır.  Gazete  3600  Frank’ın  toplanıp 

Patrik’e ulaştırıldığını ve Şumlu’da yaşayan Ermeni vatandaşların da aralarında topladıkları 

parayı Patrik’e göndereceklerini bildirmiştir. Gazete, yardımlaşma  sayesinde Anadolu’da 

yaşayan  Ermeni  milletinin  korkunç  soğuktan  ve  sefaletten  korunabileceği  inancını 

okurlarına da aşılamak istemektedir: 

Okuyanlara malûm olduğu üzere bundan evvel Amen.  Sırpazan Partrik Hayr her 

tarafa şırcaperakan (շրջաբերական) (genelge, duyuru) gönderip Hayastanın son 
vakˈaları neticesinden zarûret ve sefâlet pençesine düşüp perişânîyete yüz tutmuş 
olan milletdâşlarımıza yardıma yetişmeleri tavsîye ve nasîhât etmişti.  

Şehrimizde  dahi  bir  iâne  defteri  açılmış  olup,  her  sınıf  ahâlîden  toplanmaktadır. 
Şimdiye kadar cem olunan meblâğdan  (3600) 3 bin 600  frank geçen hafta Amen. 
Sırpazan Patrik Hayra gönderildi.  

Kezâ  Varna’da  bir  vakitten  beri  teşkîl  olunmuş  olan  Joğovodrakan  Miutyun 

(ժողովրդական միութիւն) (Halk  Derneği) nâm  şirket  dahi  kendi  maksat‐ı 
mebdesi mucîbince 330 frank bir meblağ Amen Sırpazan Patriğe göndermişti.  

                                                            
99  Burada  dikkat  çekilmesi  gereken  nokta,  “Hayastan”  sözcüğüdür. Hayastan  daha  önce  belirttiğimiz  gibi 
Ermenistan anlamına gelmektedir. Osmanlı coğrafyasında böyle bir bölge  ismi bulunmamaktadır. Osmanlı 
matbuat  kuralları arasında yazılı olmasa da  şifahen bu  kelimenin  kullanımın  yasak olduğuna dair bir  kanı 
oluşmuştur.  



264 

 

 

İşittiğimize nazara (göre) Şumlu’daki azgayinler (ազգայինլէր) (Ermeni milleti) dahi 
bir hane defteri küşâdıyla (açılışıyla) iki bin franga yakın para toplamışlar ve Amen 
Sırpazan Patriğe göndereceklermiş.  

Şu sırada Anadolu kıtasında bulunan milletdâşlarımız arasında hükm eden korkunç 
verici zarûret (zorluklar) ve sefâlet manzaraları burada nakş etmekten sarf‐ı nâkısla 
mümkün olduğu kadar çabuk imdâtlarına yetişmeye her vechle gayret etmekliğimizi 
revâ görmeliyiz aksi hâlinde binlerce biçâre milletdâşlarımız soğuğun şiddetinden ve 
açlıktan kırılacakları pek aşikârdır. Bunları bilip de kayıtsız duracak bir Ermeni fert 
bulanacak mı? Zannetmeyiz o halde imdâda binlerce nüfûs ekmek bağırmaktadırlar 
(Hayastan’a İâne, İravunk, 12 Ocak 1896).   

4.5.2. İravunk ve Osmanlı Bankası Baskını  

Banka baskını ile ilgili haberler 28 Ağustos Çarşamba gününe ait İravunk gazetesinde 

yer alır. İravunk gazetesi, Osmanlı Bankası Baskını ve sonrasında yaşanan olayları, incelemiş 

olduğumuz  istibdat  döneminin  üç  gazetesine  ‐Mecmûa‐i  Ahbâr,  Cerîde‐i  Şarkiye  ve 

Manzûme‐i  Efkâr‐    göre  farklı bir biçimde ele  alacaktır. Osmanlı Hükümeti’ne  ait  resmi 

ilanların yayımlanma zorunluluğunun olmadığı İravunk gazetesinde habercilik ve gazetecilik 

pratikleri daha özgür bir ortamda yapılacaktır.  

“İstanbul Havâdisâtı” başlığı altında önce II. Abdülhamit’in tahta çıkış kutlaması olan 

“Cülûs‐u Hümâyûn” etkinlikleri hakkında bilgi verilir. İstanbul gazetelerinde süslü yazılarla 

birinci sayfadan aktarılan kutlamalar İravunk’ta alaycı bir üslupla son sayfada ele alınır: 

Ağustos 19’da mütesâdif  (tesadüf eden) Sultan Hamid cülûsu münâsebetiyle  icrâ 

olunacak donanma pek âdî bir sûrette  icrâ olunup,  fişek ve silâh atılması resmen 

yasak edilmiş, elçiler ve Türklerin bir kısmı bir kandil bile yakmamıştır (İravunk, 28 

Ağustos 1896).    

Bu kısa haberin ardından banka baskını ve ardından yaşanan olaylar farklı yönleriyle 

ele alınmıştır. İravunk gazetesinin haber dili incelendiğinde ilk dikkat çekici nokta, gazetenin 

İstanbul’da  yaşanan  olayları  “ihtilal”  kelimesiyle  nitelemesidir.  Baskın  ve  karışıklıkta 

yaşanan  çok  sayıdaki  ölümler  ise  İravunk  tarafından  “kırgın”  olarak  adlandırılmıştır. 

Olaylardan  sonra  yakalan  suçluların  cezalarının  verilmesi,  içeri  alınan  fakat  suçsuz 

Ermenilerin  tahliyesi  için  yabancı  elçiliklerin  zorlamasıyla  Osmanlı  Hükümeti’nin 

kurdurtmuş olduğu  “Mahkeme‐i Fevkalâde”, gazeteye göre üzerine düşen görevi yerine 

getiremeyecektir.  Birkaç  yüz  Türk  ve  Kürt  caniler  yakalansa  da  binlerce  katil  dışarıda 



265 

 

 
 

gezmektedir. Aynı zamanda 22 Ağustos’ta elçiliklerin Osmanlı Hükümeti’ne verdiği notaya 

göre de, bu kırgının daha önceden hükümet tarafından planlanmış olduğu belgelerle ispat 

edilmiştir.  İravunk,  İstanbul’daki  üç  gazetenin  de  takip  etmediği Ajans  Balkanik’i  haber 

kaynağı olarak kullanır. Ajans Balkanik’ten alınan bilgiye göre; Yıldız Sarayı’ndaki görevliler 

ve Abdülhamit’in yakınları, Türklerin, zabitlerin ve komiserlerin, Ermenileri takip etmeleri 

konusunda sıkı emirler vermiştir:  

Son  ihtilâlde cânîlerin ve  (?)  taht‐ı mücazata  (ceza verilmesi) alınmaları ve  tevkif  

olunan Ermenilerden bisuç (suçsuz) olanların tahlîyesi için elçilerin icbârı (zorlama) 

üzerine Bâb‐ı Ậli 10 aˈzâdan ibaret (6 Türk, 2 Ermeni, 2 Rum) fevkalâde bir mahkeme 

teşkîl  etmiş,  ve  birkaç  yüz  Türk  ve  Kürt  cânîler  derdest  olunmuş  iseler  de  daha 

binlerce kâtiller her tarafta serbest gezmektedirler. Bu mahkemenin adâletle icrâ‐i 

vazîfe  edeceği mümkünsüz  görülmektedir,  zîrâ  alenen  tasdîk  olunmuştur  ki,  bu 

kırgın evvelden hükümet memûrları  tarafından hazırlanması  ve  ahâlî  ile beraber 

asker  ve  zâptiyeler maˈrifeti  ile  icrâ olunmuştur, bu hakka  elçiler Ağustos  22’de 

mütteffiken  Bâb‐ı  Ậliye  bir  nota  verip  kırgının  evvelden  hazırlanmış  olduğunu 

delillerle tebeyyün etmişler (görüp anlamışlar) ve nasıl ki Ajans Balkanik bildiriyor, 

Yıldız memûrlarından  ve  Sultanın  akrabalarından Rüstem Bey Paşa memûrlar  ile 

beraber kırgını temâşa edip, Türkleri teşvîk ederler imiş, kezâ bir takım zâbitler ve 

komiserler,  Ermenileri  takip  etmek  için  kendilerine  şedîd  (sert,  şiddetli)  emirler 

verilmiş olduğu Avrupalı dostlarına mahremâne sûrette beyân etmişlerdir (İstanbul 

Hadisatı, İravunk, 28 Ağustos 1896).    

Gazete olaylar sonrası yaşanan ilginç bilgileri okuyucularıyla paylaşır. Bu haberlere 

göre;  İstanbul’daki olaylar,  İravunk’un  ifadesiyle “kırgın”, 14/26 Ağustos Çarşamba günü 

başlamış perşembe günü akşama kadar devam emiş ve cuma günü dahi bazı ufak olaylar 

gerçekleşmiştir. Beyoğlu’ndaki, Galata’daki ve  İstanbul’daki dükkânların hemen hepsi 23 

Ağustos  günü  açılmışlardır.  Fransız,  Rus  ve  Avusturya  elçileri,  birkaç  yüz  Ermeni’yi 

(ekseriyesi  hamal  ve  hademe  takımından)  koruyup  kollayıp,  vapurlarla Marsilya,  Atina, 

İskenderiye, Bulgaristan  ve  çeşitli bölgelere  göndermişlerdir. Bu  arada Avusturya,  İtalya 

konsolosluklarına sığınmış çok sayıda Ermeni bulunmaktadır. İstanbul’da yaşayan M. Rigo 

isimli bir kişi kendi hizmetindeki Ermeni ve otuza yakın akrabasını sekiz gün kendi evinde 

saklayıp, doyurup, içirdikten sonra yol paralarını da vererek vapurlar aracılığıyla Türkiye’den 

çıkarmıştır.  Osmanlı  Hükümeti’nin,  İstanbul’daki  pek  çok  Ermeni’yi  gemilerle  dışarı 



266 

 

 

çıkarmakta olduğunu söyleyen gazete, bu Ermenilerin nereye götürüldüklerinden kimsenin 

bilgisinin olmadığını vurgular: 

(…) Çarşamba günü öğlende başlamış olan kırgın Perşembe akşama kadar devam 
etmiş ve Cuma günü dahi bazı ufak vukuatlar olmuştur.  

Beyoğlu’nda,  Galata’da  ve  İstanbul’da  dükkânların  ekseriyesi  Ağustos  23’de 
açıldılar.  

Fransız, Rus ve Avusturya elçileri birkaç yüz Ermenileri (ekseriyesi hamal ve hademe 
takımından) himâye edip  vapurlarla Marsilya, Atina,  İskenderiye, Bulgarya  vesâir 
cihetlere göndermiştir.  

Avusturya ve İtalya konsoloshânelerde sığınmış hayli Ermeniler bulunmaktadır.  

İstanbul’da mukîm M. Rigo nâm İtalyalı bir zât, kendi hidmetinde bulunan Ermenileri 
ve onların akrabalarından 30 kişiyi 8 gün kendi evinde muhâfaza edip, besledikten 
sonra onlara yol harcırâhı dahi vererek vapur ve ile Türkiye’den çıkarmıştır.  

Hükümet İstanbul’da pek çok Ermenileri tutup gemilerle dışarı çıkarmakta ise de ne 
tarafa göndermekte olduğu namalûmdur (İravunk, 28 Ağustos 1896).   

Yine çok  ilgi çekici bir haber, Avrupalıların  ikiyüzlülüğü  iddiasıyla  ilgilidir. Osmanlı 

Bankasında yaşanan olaylardan sonra tüm yabancı şirketler bünyelerinde çalışmakta olan 

Ermenileri işlerinden çıkartmışlardır. Osmanlı Bankası, bir karar alarak İstanbul, Bulgaristan, 

Kıbrıs, Mısır şubelerindeki müstâhdem Ermeni memur ve hademeleri memuriyetten ihraç 

edip onların yerine başka milletlerden memur tayin etme kararı almıştır. Aynı şekilde pek 

çok Avrupalı mağaza ve evlerden de Ermeni hademeler kovulmuştur:  

Osmanlı bankasının bir kararına göre, gerek İstanbul’da ve gerek Bulgaria, Kıbrıs ve 
Mısır  şûbelerinde müstahdem Ermeni memûr ve hademeler memûriyetten  ihrâç 
olunarak, onların yerine saîr millet efrâdından memûr tayîn olunacaktır. Kezâ birçok 
Avrupalı mağaza  ve  evlerden  Ermeni  hademeler  tard  (kovulmuş)  olunmuşlardır 
(İravunk, 28 Ağustos 1896).   

İravunk  gazetesi,  olaylarda  1000’e  yakın  Ermeni  evinin  yağmalanıp,  300  kadar 

Ermeninin katledildiğini yazar. Ev yağmala sürecinde de Hasköy’deki Yahudi cemaatinin de 

Türklere  yardım  ettiği  iddia  edilmiştir.  Hükümet,  zarar  gören  evlere  1200  lira  yardım 

göndermiştir.  Gazete  söz  konusu  bedelin  evin  camlarına  dahi  yetmeyecek  bir  para 

olduğunu öne sürer. Gazetenin  İstanbul muhabiri, İravunk’un  ifadesiyle “ihtilal” sırasında 

zarar gören malların toplamının birkaç yüz bin olduğunu belirtmiştir. Bu satır arası bilgiden 

yola  çıkarak  İravunk’un  bünyesinde  çalıştırdığı  İstanbul  muhabiri  olduğunu  öğreniriz. 



267 

 

 
 

Gazete haber kaynağı olarak sadece ajanslardan gelen bilgilerle yetinmez ayrıca bölgedeki 

olayları  takip  etmesi  için  muhabirini  de  görevlendirir.  Daha  önce  tartıştığımız  gibi 

yabancılara ait dükkân ve mallar da da zarara uğramıştır. Yabancı ülkelerin vatandaşları, 

elçilikleri aracılığıyla Osmanlı Hükümeti’ne başvurarak bir an önce zararlarının bedelininin 

ödenmesini  talep  etmişlerdir.  Ermenilerin  yeni  bir  “ihtilal”  düzenleyeceğinden  korkan 

Osmanlı Hükümeti kolluk kuvvetlerini arttırmış,  İzmit ve Edirne’den  iki  tabur asker daha 

getirtmiştir. Osmanlı  Bankası  baskını  ve  sonrasında  en  çok  tartışan  konu  daha  öncede 

söylediğimiz  gibi  olaylarda  yaşamını  yitiren  kişi  sayısıdır.  İravunk  gazetesinin  İstanbul 

muhabiri,  olaylarda  ölen  Ermeni  sayısını  3000  olarak  tellaffuz  ederken; Ajans  Balkanik, 

denize atılanlardan başka mezarlığa gömülenleri 5000 olarak tespit ettiğini ileri sürmüştür. 

22 Ağustos tarihinde de tuğla taşınan bir mavnanın üzerine Osmanlı güvenlik güçleri ateş 

etmişler  ve mavnacılardan  ikisi  yaralanıp,  birisi  tutuklanırken,  polis  şüphelendiği  üzere 

mavnada silah bulmuştur:  

Hasköy’de  Yahudilerin muâvenet  (yardım)  ve m(?)  ile  (1000)  bine  yakın  Ermeni 
evleri  yağma  olunmuş  ve  300  Ermeni  katlolunmuştur.  Hükümet  sefâlete  kalmış 
ahâliye  tevzî olunmak üzere 1200  lira  iane  göndermiş  ise de bu meblağ mezkûr 
evlerin kırılmış olan camları bile ödeyemez. 

Şu  ihtilâlde  İstanbul’da yağma olunan malların kıymet‐i mecmuˈsu  (toplam ederi) 
birkaç  yüz  bin  liraya  bâliğ  olduğunu  İstanbul  muhbirimiz  bildirmiştir.  Ecnebî 
tebaalıların zararlarının tahminini elçiler hükümetten talep etmektedirler.  

Ermeniler  tarafından  yeni  bir  ihtilâl  vukuya  geleceğine  hükümet  şüphe  ederek 
kuvve‐i  zâptiye arttırmış ve  İzmit’ten bir ve Edirne’den  iki  tabur asker  İstanbul’a 
gelmiştir.  

İstanbul muhbirimiz  katlolunan  Ermenilerin  adedi  3000  gösteriyor  ise  de,  Ajans 
Balkanik’e nazaran denize atılmış olanlardan maâda yalnız mezarlıklara gömülmüş 
olanların 5000’e bâliğ olur imiş.  

Ağustos  22’de  tuğla  taşıyan  bir  mavnanın  üzerine  polisler  ateş  etmişler  ve 
mavnacıların  ikisi  yaralanmış  ve  biri  tutulmuştur.  Mavnada  silâhlar  bulundu 
(İravunk, 28 Ağustos 1896).   

Gazete bir sonraki hafta, 4 Eylül 1896 tarihli başyazısında “Bu durum nerede sona 

erecek?” başlıklı bir yazı kaleme alır. Sessiz, mahzun ve düşünceli her Ermeninin kendine ve 

vatandaşlarına,  “bu  durum  nerede  sona  erecek”  diye  sorgulaması  gerektiğini  hatırlatır. 

Yaşanan olaylar üzücü ve yıpratıcıdır. 



268 

 

 

   İravunk, aynı sayının ikinci sayfasına Avrupa basınından örnekleri taşırken; üçüncü 

sayfasında “Türkler ve Türkiye” başlıklı bir makale paylaşır. Bu makale sayesinde gazetenin 

Türkiye  ve  Türkler  hakkındaki  samimi  duygularını  öğrenmiş  oluruz.  Bu  yazıda,  “Genç 

Türkler”  hedef  alınır. Makalede Genç  Türkler’e  ve Müslüman  ahaliye  hakarete  varacak 

sözler sarfedilir. Yazıdaki iddialara göre; Genç Türkler, Osmanlı Bankası Baskını’nda Ermeni 

milletine  söz  verdikleri halde  “İstanbul  ihtilaline”  katılmamışlardır. O  yüzden  artık Genç 

Türkler’e  kesinlikle  güvenilmeyecektir.  Anadolu’da  gerçekleşen  “kırgın”larda  da  Genç 

Türkler,  suçu  II.  Abdülhamid’in  üstüne  atarak  olayların  sorumluluğundan  sıyrıldıklarını 

düşünmüşlerdir; ama gerçekte en az onlar da Abdülhamit kadar suçludur. Bu yüzdendir ki 

Kanun‐ı  Esasi’yi  yeniden  yürürlüğe  koymaya  çalışan  Genç  Türkler  bu  işi 

başaramayacaklardır, başarsalar bile istenilen sonucu elde edemeyeceklerdir. O yüzdendir 

ki  Osmanlı  Devleti  için  çözüm  bir  an  önce  Avrupa’nın  müdahalesi  ve  nezarati  altına 

girmekten  geçer.  Avrupa  müdahalesi  de,  Osmanlı  topraklarındaki  Doğu  Sorunu’nu 

kökünden halledecektir:  

İravunk’un  5’nci  nüshâsında  bir  bend‐i  mahsûs  ile  Türkiye’de  Kanûn‐ı  Esâsî’nin 

(Sahmanadrutyun)  (սահմանադրություն) icrâsı  pek  büyük  müşkülâta  (zorluğa) 
tesâdüf edecek ve mutaassıp ve cahîl İslâm ahâli elinde mûzır bir âlet olacak olduğunu 
bazı delillerle  îspat etmiştik. Ondan beri mürûr eden  (geçen)  iki buçuk ay müddet 
zarfında vukua gelen ahvâl‐i efkârımızı tasdîk etmiştik.  

Genç Türkler Türkiye’de mütemekkin (oturan) ekvân‐ı  İslâmiye’nin (İslam âleminin) 
taassûp  (körü  körüne  bağlanma)  ve  gaddarlığını  müdâfaa  etmeye  çıkışmışlardır. 
“Millet‐i necîbe‐i Osmânîyye” dedikleri vakit dudakları birbirine yapışıyor. Ve  Lord 
Salisbury’nin efkârını derç etmek için, vatanperver Türkler tarafından bir risâle neşir 
olunup umûm Anadol kırgını hakkında her cürmü (suçu) Sultan Hamid’e atfetmekle 
ahâlî‐i  İslâmiye’nin  tevârîhlerde  (tarihlerde) emsâli olmayan vahşet ve vicdânsızlığı 
perde‐i hâmidiye altına gizlemeye çalışıyorlar. Evet biz dahi ol Türklerle beraber diye 
biliriz ki kırgınlar hükümetin emri ile oldu, fakat asla tasavvûr olunamaz ki Anadolu’da 
hamile  kadınlarımızın  karnını  deşmek,  kızları  ve  genç  kadınları  çıplak  sokaklarda 
gezdirmek, ve alenen onların üstüne fîl‐i kerîh (iğrenç, tiksindirici şey) icrâ etmek, 70‐
80 yaşında bir  ihtiyarların  sağ  sağ derilerini yüzmek, 8‐10 aylık mahzûnları kılıç ve 
süngü  uçlarına  takıp  gezdirmekle  keyif  bulmak,  kiliselerin  en mukaddes mâhel  ve 
eşyâsını en kerih miskinlikle doldurup, sıvamak gibi insanîyete değil, hayvanîyete bile 
yakışmayan habâsetin (kötülüğün) icrâsını Yıldız ve yahût hükümet emretmiş olsun. 
Bu vâhşiliklerde eğer bir âmir‐i mücbirin (rüşvetçi) vücûdu dahi tasavvûr olunur ise, 
memûr‐u mücrimi (suç  işleyen memuru) muâf tutmak külliyen hatâdır. 30 seneden 
beri vücûd bulan Genç Türklerin çoğu bazı bazı Türkiye harîcinde gazeteler neşr edip 
ve risâleler çıkarıp ve bilâhare bahşişler ahzi  ile seslerini kesen mürtekipler  (rüşvet 
alan) olduğu hâlde, bugün dahi Genç Türkler ünvânı ile neşrîyâtta bulunan efendilere 
biz ne derece emniyet edebiliriz. Kaç ki onlar vahşeti ile bütün cihâna mâˈruf (bilinen) 



269 

 

 
 

olan  Türklerin  vahşet  u  taassûbunu  örtmekle  ona  “millet‐i  necibe”  (soylu millet) 

(azniv) (ազնիւ) ünvânı veriyorlar ve bununla onları daha ziyade hâbâsete (kötülüğe) 
teşvîk etmiş oluyorlar.  

Onların huluskâr (dalkavuk) vatanperver olmalarına inanmak için ne derece zarîf akıllı 
olmalıyız.  Kaç  ki  bütün  Anadolu  kırgınında  “merhamet  edelim  imdâda  yetişelim” 
diyen bir Genç Türkün merhamet sedâsı işitilmedi.  

Türkler  ile  müttefîken  işlemek  (birlikte  çalışmak)  için  hangi  vatanperver  Ermeni 
kanâat hâsıl edebilir, kaç ki daha birkaç ay mukaddem (önde gelen) Ermeni fedâileri 
ile  birleşmeye  ârzûkeş  olan Genç  Türkler,  İstanbul’un  son  ihtilâlinde  bizde  hazırız 
dedikleri halde hiçbir köşeden ispât‐ı vücûd etmeyip binlerce maktûl (ölü) ve mecrûh 
(yaralı) Ermenilerin  figan  (inleme) ve  fizâhını  (feryadını)  ıraktan  (uzaktan)  işitmekle 
iktîfâ (yetinmek) ettiler. İşte bu tür Türklerin hulûsu vatanperverliği ve fedâkârlığı bu 
gibi bir milletin şu asırda hâkimiyet hukûkuna hâiz (sahip) olması ilelebet onun kisve‐
i  (kılığına) vahşetten çıkamamasına  sebep olacağı pek aşikârdır. Ve Genç Türklerin 
ârzûsu mûcip bu millet  için Kanûn‐ı Esâsiye  icrâya koymak  iki yaşında bir çocuğun 
eline ustûra vermek demek olduğundan onun vahşetinden istihlâsı (tatlısı) doğrudan 
doğruya Avrupa’nın müdâhalesi ve nezâreti altına girmesine mütevakkıftır (bağlıdır). 
İşte ol vakit ol memalik‐i cesime beni beşere faydalı olup, mütemekkin ahali terakki 
edebilirler. Ve ol vakit bütün mileli mütemedine‐i işgâh eden şark meselesi umûma 
müît bir surette hal olunur. Y. K. (Türkler ve Türkiye, İravunk, 4 Eylül 1896).   

4 Eylül tarihli “Mütenevviye” (Çeşitli haberler) bölümünde, İstanbul’daki olaylarla ilgili 

Osmanlı  ülkesinde  ve  dünyadan  meydana  gelen  gelişmeler  aktarılır.    İstanbul’daki 

Ermenilerin  kırgınını  protesto  etmek  için,  İsviçre’nin  Lozan  şehrinde  bir  büyük  miting 

düzenleneceği haberi verilir. Yaşanan olaylardan dolayı Osmanlı Hükümeti tarafından Patrik 

İzmirliyan, Kudüs’e sürgün edilmiştir. İstanbul’da olayların önü alınmış olsa bile geceleri bazı 

yerlerde  telef  devam  ettiğinden  Ermeni  ihtilal  komiteleri,  elçilere  ihbarname  gönderip, 

önlem alınmadığı takdirde yeni bir saldırı olacağı tehdidinde bulunmuşlardır.  İstanbul’daki 

son olaylar yüzünden fakir Ermenilere verilsin diye Fransa Hükümeti, İstanbul’daki elçisine 

1000 Frank yollamıştır. Gazetenin bir diğer hedefi Patrik  İzmirliyan’ın yerine yeni atanan 

Patrik  Partoğimeos’dur.  Patrik,  milletin  sedasını  bozmamak  ve  sefaletini  meydana 

koymamak  niyetiyle  yaşananlara  ses  çıkarmamakta  ve  ahaliyi  kandırmaktadır.  Yine 

İstanbul’daki  diğer  Ermeni  basınından  okuduğumuz  kadarıyla  hükümet  Patrikhane’den 

Ermeni  mekteplerinde  çalışan  öğretmenlerin  kimlikleri  hakkında  ayrıntılı  bilgiler  talep 

etmektedir.  Bunun  temel  nedeni,  bu  öğretmenlerin  bir  grubunun  Ermeni  ihtilal 

komitelerine üye olabileceğinden şüphe duyulmasıdır. Patrik Parteğimeos da, kendisinden 

istenen  bu  bilgileri  verebilmek  için  derhal  diğer  kiliselere  yazılar  göndermiş,  emirler 

yağdırmıştır:  



270 

 

 

Ermenilerin kırgınına karşı protest etmek  için,  İsviçre’nin Lozan  şehrinde bir büyük 
miting teşkîl olunup, bütün İsviçre’de umûm bir nümâyîş icrâ etmek için mahsûs bir 
komisyon  tayîn  olunmuştur.  Bu  nümâyîşe  hükümetin  dahi  ehemniyet  vereceği 
bekleniyor.  

Türk hükümeti Amen. İzmirliyan Patriği Jerusaleme menfî etmiş (sürgün) ve bilâhare 
İngiliz elçisinin  İstanbul’a avdet etmesinde tekrar geri getirmiş olması söylenmekte 
ise de buna dair şimdiye kadar emniyete şâyân bir havâdis alınmamıştır.  

İstanbul’da  alenen  kırgının  önü  alınmış  ise  de  öte  de  beri  de,  bahusus  (özellikle) 
geceleri katl u telefîyât vuku bulmakta olduğundan, Ermeni ihtilâl komitesi elçilere bir 
ihbârnâme  gönderip,  uygunsuzlukların  önü  alınmaması  halde,  kendi  kuvvetini 
göstereceğini bildirmiştir.  

Ermeniler  birkaç  sefârethânelere  hücûm  edecekler  diye  İstanbul’da  korkulmakta 
olduğundan onların muhâfazası için bazı tedbirler ittihâz olunmuştur.  

Ermeni komitenin beyânnâmesi üzerine istişâre etmek için elçiler bir meclis tecemmin 
(toplamışlar)  etmişler  ve  bu  mecliste  kendi  ser  tercümânları  dahi  hazır 
bulunmuşlardır.  

İstanbul’un  son  ihtilâlinde mutazarrır  (zarara uğrayan) olan  fakir Ermenilere  tevzû 
(ulaştırmak)  olunmak  için  Fransa  hükümeti  İstanbul’daki  elçisine  1000  frank 
yollamıştır.  

Patrik  Değabah  (տեղապահ)  (mahale  papazı)  Barthelameos  milletin  sedâsını 
bozmak  ve  sefâletini  meydana  koymamak  niyetiyle  ezher  cihet  (her  bakımdan) 
lisânen  ve  kalemen  rahat  oturup  ses  çıkarmamak  için  ahâlîyi  kandırmaya 
çalışmaktadır.  

Ermeni mekteplerin muâllimlerin  isimleri  ba  tafsilât  (açıklamalı)  bir  cetvele  derç 
etmek ve  ihtilâlci gürûhuna mensûbiyeti  şüpheli olanların esâmesini bildirmek  için 

Tağagan  (թաղական) (ilçe)  horhurdlara  (խորհուրդ) (avukatlara)  patrikhâne 
tarafından emir olunması hakkında, dâhiliye nezâretinden Patrikhâneye gönderilen 

bir  tezkere  üzerine  Patrik  Değabah  (տեղապահ) (mahalle  papazı)  Barthelameos 
derhal  icabının  icrasını  bütün  İstanbul  Tağağan  Horhurdlarına  emir  etmiştir 
(Mütenevviye, İravunk, 4 Eylül 1896).   

Habere  göre;  Osmanlı  ülkesinde  hala  Ermeniler,  hükümet  yetkilileri  tarafından 

yakalanıp  tevkif  edilmektedir.  İstanbul’daki  taşralı  Ermeniler,  hükümet  tarafından 

başkentte  yeniden  bir  sorun  çıkarmamaları  için  zorunlu  olarak  Anadolu’ya 

gönderilmektedir.  Elçiler de,  ıslahatlar  gerçekleşene  kadar  Ermeni  ahalisinin ülke dışına 

çıkmasına yardım etmektedir. İravunk’a göre; İstanbul’da yaşayan Osmanlı Ermenisi, Mısır, 

Yunanistan  ve  Avrupa  ülkelerine  hicret  etmeye  başlamıştır.  Yaşanan  olaylardan  sonra 

İravunk’un  çıktığı  Varna’ya  2500  kişi  gelmiştir  ve  bu  akşam  da  1000  kişi  daha 

beklenmektedir: 



271 

 

 
 

Ermenilerin  derdest  (yakalanıp)  ve  tevkîf  (tutuklanmaları)  edilmeleri  devâm 
etmektedir, kezâ  İstabul’da mütemekkin  taşralı Ermenileri hükümet cebren  (zorla) 
Anadolu’ya  gönderiyor.  Elçiler  ahâlînin  Türkîye’den  dışarı  çıkmasına  muâvenet 
etmektedirler.  Ve  birçok  dışarlılar  ve  yerliler  dahi  Türkiye’de  durmak  istemeyip, 
ıslahatın  icrâ  olunmasına  değin,  Mısır,  Yunanistan  ve  Avrupa  cîhetlerine  hîcret 
etmektedirler,  bu  güne  kadar  Varna’ya  2500  kişi  gelmiştir.  Bu  akşam  gelecek 
vapurlardan 1000 kişi kadar beklenmektedir (İravunk, 4 Eylül 1896).   

İravunk gazetesinin 11 Eylül 1896 tarihinde “Türk Hükümetin İthamı” başlıklı yazısında 

ise;  İstanbul’da  yaşanan  olaylarla  ilgili  Avrupalı  devletlerin  Osmanlı  Hükümeti’ni  suçlu 

bulduğu ve ona gerekli cezayı kesmek için fırsat kolladığı iddiası kaleme alınır:  

(…) Nihayet bütün Ermenistan’ın kan  ile müsemma  (anılmasında) olmasında  sükût 
kalmış olan medenî milletler İstanbul ihtilâline tahammül edemeyip, Türk hükümetini 
ithâmla ceza‐i sezâsına çarptırılmasını iddia etmektedirler. Bâb‐ı Ậlinin kendisini bisuç 
(suçsuz) göstermek için İstanbul elçilerine takdîm ettiği beyânnamenin hilâfına olarak, 
Eylül 5’te elçiler müttefîken bir cevâpnâme yazıp, İstanbul kırgını hükümetin rıza ve 
medhâli (başlangıç) olmuş olduğu birçok devletlere ispâtla onu ithâm ediyorlar, yani 
Türk hükümeti bu nota ile mücrim milet ilâmını giyerek elleri bağlı Avrupa mahkemesi 
huzûrunda  hâkkında  ne  cezâ  tayîn  olunacağına  beklemektedir  (Türk Hükümetinin 
İthâmı, İravunk, 11 Eylül 1896).  

11  Eylül’deki  İravunk  gazetesinden  Türkiye’den  Bulgaristan’a  göç  eden  fakir 

Ermenilere yardım edilmesi için bir komisyon kurulduğunu öğreniriz. Bu komisyonun görevi, 

durumu  kötü  olan  Ermenilere  Bulgaristan’da  kalacak  yer  sağlamaktır.  O  güne  kadar 

Varna’ya toplam 5000 Ermeni göç etmiştir100. Bu göç edenlerin bine yakını Rusçuk Mahallesi 

ve civarına yerleştirilmiştir: 

(…) Türkiye’den hîcret eden Ermeni  fakirlere Bulgaria’da meskân  tertip etmek ve 
mümkün mertebe  zarûretten  vikâye  eylemek  (korumak)  üzere  âtîdeki  zevâttan 
mürekkep Varna’da bir komisyon teşkil olunmuştur.  

Bulgar Vapur Kumpanyasının direktörü Gosbotin Raddi Yuvanof, Tüccarandan Gosb. 
Rusi Mateef, Tüccardan Gosp. Ligor Karabatak, Johnstone Vapur şirketlerinin acenti 
Gosb. Zola, Diar. Garabet Hovasapyan Adenabet, Diar. Haçik Damatyan Adenakbir, 
Diar. Murad. H. Markisyan, Diar Yakup M. Mavi.  

                                                            
10028 Eylül 1896 tarihli İravunk gazetesi, İstanbul’un son vukuatından beri Varna’ya hicret eden Ermenilerin 
10 bini  geçmiş olduğunu, onlardan 3 bin  kişiden  fazlasının da Rusçuk,  Şumla, Burgaz  ve  sair mahallelere 
yerleştirildiğini  bildirmektedir.  Haberin  devamında  Varna’ya  teşkil  olunan  hususi  komisyon  tarafından 
muhtaceyne  nafaka  verilmektedir  bilgisi  ile  Türkiye’den  hicret  edip,  Bulgaristan’da  yeni  işe  başlayan 
Ermenilerden şimdiki hal patent vergisi alınmasına hükümetin karar verdiği duyurusu yer alır.  



272 

 

 

Komisyonun Ermeni ağaları bu Pazar günü  Fehâmetlü Prens hazretleri huzûruna 
çıkmak şerefine nayîl olarak Bulgarya’ya ilticâ eden bedbâht Ermenileri kabûle ezher 
cihet onlara muâvenet  (yardım) edilmesi hakkında arz‐ı  teşekkürât ettiler. Prens 
hazretleri muhâcirlerin  vikâye  olunması  (korunması)  hakkında  evâmir‐i  lâzimeyi 
vermiş (gerekli emirleri) olduğunu ve Ermeni milletinin kendi hüsn‐ü teveccühüne  
(güzel  sevgisine) mazhâr  olmuş  olduğunu  beyân  ederek,  bütün  Ermeni milletini 
minnettâr ve müteşekkîr bırakmıştır.  

Komisyon hükümetten ezher cihet muâvenet bulmaktadır. Varna’dan Rusçuk’a ve 
sâir mahallelere giden Ermenileri meccanen  (parasız) nakil etmek  için  şimendifer 
idaresine  emir  verilmiştir.  Eski  hâstane  ve  karantina  ebnîyeleri  (binalar)  burada 
kalan muhâcirlere tahsis edilmiş ve hamile kadınlar dahi belediye hastanesinde ayrı 
bir dairede hıfz ettirilmiştir.  

Pek muhtâç olanlara iki günden beri para, yemek ve sâire veriyorlar.  

Prens Hazretlerinin Euxinograd sarayındaki bahçeler  için  iktizâ (gerekli olan) eden 
işçiler Ermenilerden alınacaktır. Bu güne kadar Varna’ya yetişen Ermenilerin adedi 
5  bine  yakındır.  Bunlardan  bin  kişi  Rusçuk  ve  sair mahallelere  gittiler  (Ermeni 
Muhâcirlere Muâvenet İçin Teşkîl Olunan Komisyon, İravunk, 11 Eylül 1896).   

İravunk  gazetesi  18  Eylül  1896  tarihinde  “Hali  Hazır”  başlığı  altında,  Avrupa 

devletlerinin son yaşanan olaylar karşısında, Osmanlı Hükümeti’ne nasıl bir ceza vereceği 

sorusunu masaya yatırır. İngiltere ve Rusya’nın yürütmüş olduğu Şark siyasetinin de ciddi 

bir sorgulamasının yapıldığı yazıda, İravunk’un ifadesiyle “Türkiye Sorunu”nun aşılması için 

Avrupalı devletlerin üreteceği politikaların önemi vurgulanır.  

Bundan evveli nüshâmızda “Türk Hükümetin  İthâmı” serlevhâsı altında beyân‐ı hâl 
(durumu açıkladığımız) ettiğimiz üzere umûmun nazar‐ı müttehim (zan ile kendisine 
kabahat isnad eden) hakkında Avrupa mahkemesinden tefhîm (bildirilecek) olunacak 
karara  atıf  olunmuş  ve  herkes  birbirine  şu  suâlleri  etmektedir.  Acaba  Avrupa 
mücrümilleti (suç işleyen) hüküm altına aldığı câniye ne ceza verecektir? Yoksa bazı 
Hristiyan milletlere  husûsi  imtiyâzlar  vererek  Türkiyeyi  hayat  ve memat  arasında 
bırakacaklar mı, herkes bu suâllere cevap vermeye hazırlandığı vakit Çar ve İngiltere 
kraliçesi  arasında  Şark  meselesi  hakkında  acaba  ne  bahisler  geçti  diye  bir  defa 
düşünmeye mecbûr oluyor.  

Zira bütün âlem kaniˈ(inanmıştır) olmuştur ki, bu güne kadar Türkiye’nin bekâsına Rus 
ve  İngiliz hükümetlerin hodbinliği  (kendi  çıkar ve  keyfini düşünmek)  ve menfaatin 
zıddiyeti  sebebiyet vermiştir.  İki hükümdarların yekdiğeri  ile görüşmeleri acaba  şu 
zıddiyeti  bir  dereceye  kadar  halledebilecek  mi  diye  düşünmektedir.  Yani  Şark 
meselesinde başlıca hâkimiyet hukûkuna hâîz olan bu iki devlet kararlarını adâlet ve 
vicdâna mı  tatbîk edecekler, yoksa hodbinliğin ve menfaatlerine mi?  İşte bilinmesi 
elzem olan nokta budur… 

(…)  Rus  ve  İngiltere  hükümetleri  tekrar  işe  kendi menfaatleri  nokta‐i  nazarından 
bakarak, Türkiye’nin  ibkâsı  tarîkini  (devam yolu) ele aldıkları halde husûle gelecek 



273 

 

 
 

netice  pek  aşikârdır.  Şöyle  ki  Türkiye  ile  bağı  saklamak  için  her  ne  de  yapsalar 
hâkimiyet hukûku doğrudan doğru sultanın ve Türk memûrlarının yedinde bulunduğu 
hâlde bu hükümetin temelinden çürümüş bir bina gibi kendiliğinden yakinen yıkılacağı 
ve Yıldız halkının ellerinde balta ve kazmalarla çürümüş binanın  temelini  sökmeye 
gece gündüz çalıştıkları görülmektedir.  

İşte bu hafta  gelen  telgraflar Karperk, Eğin  şehirlerin  yakılmasını  ve bazı  köylerde 
binlerce  Ermeninin  kırılmasını  bildiriyorlar,  keza  İstanbul’da  hükümete  faydalı  ve 
hükümet  tarafgîri  olan  Uncuyan  Apik  Efendinîn  dahi  komite  diye  taht‐ı  tevkîfe 
alınması  ve  sâir  hâdiseler  Türk  hükümetin  kendi  kendisine  mahvetmeye  telâş 
etmesini  ispat  etmektedirler.  Bu  sebepten  Türkiye’nin  uzun  bir müddet  için  bağı 
kalacağı  asla  tasavvûr  olunamaz  ve  şark  meselesinin  aşılmasında  içtinap  eden 
devletler  hiçbir  yolla  ondan  kurtulamayacaklardır”  (Hâl‐i  Hazır,  İravunk,  18  Eylül 
1896).   

II. Abdülhamit’in İstanbul’daki olaylarda ele geçirilen bombaları Tophane‐i Amire’de 

teşhire  koydurttuğu  haberini  diğer  gazetelerde  okumuştuk.  İravunk  gazetesi  ise,  sergi 

haberini  sütunlarına  27  Eylül  1896  tarihinde  “Bombaların  sergisi  kapanmıştır”  şeklinde 

vermiştir. 

 Yaşanan olaylardan sonra yapılacak ıslahatlar konusunda Osmanlı Hükümeti’ni ikna 

etmeye  uğraşan  Avrupalı  devletler  ve  Amerika,  sahip  oldukları  donanma  kuvvetlerini, 

Osmanlı  boğazlarına  göndermekle  tehdit  etmişlerdir.  İravunk  gazetesi  de,  bu  tehditin 

peşine düşmüştür. 8 Ekim’de Londra’dan gelen telgraf haberine göre, Ermenileri tehlikeden 

temîn ve ıslâhatı icra etmek için İngiltere, Fransa ve Rusya devletlerinin, Bâb‐ı Ậliye bir nota 

vermek  için  müttefik  bulundukları  tebeyyün  (anlaşmışlardır)  edilmektedir.  8  Ekim’de 

Washington’dan gelen  telgrafa göre de; Cibratlar’da bulunan  iki Amerika harp  sefinleri, 

İzmir yakınında bulunan diğer üç kuruvazör vapurunu beklemekte ve harekât  için uygun 

zamanı kollamaktadırlar. 

İravunk gazetesi,  İstanbul Osmanlı basınını ve özel olarak da  İstanbul’daki Ermeni 

basınını yakından takip eder. Daha önce yayın politikasından ayrıntılı olarak söz ettiğimiz 

Cerîde‐i Şarkiye gazetesinin 18 Eylül’de yayımladığı “Vazîfe‐i Sadâkat” başlıklı yazısına ciddi 

eleştirilerde bulunur. İravunk gazetesine göre Cerîde‐i Şarkiye millî renk veren bir gazetedir. 

Vazîfe‐i Sadâkat yazısından alıntılamış olduğu şu iki cümle üzerinden “Birkaç eblehin irtikâp 

ettikleri harekât‐ı gayr‐ı merziye ekser cemaat‐i hükümeti seniyyenin teveccühü adilâneyi 

tebaaperveranesinden  mahrûm  etmeyeceği  şüphesizdir.  “(…)  Binâen‐aleyh  sükûnetin 



274 

 

 

istikrârına  gayret  edip  bu  sûretle  Ermeni  milleti  hakkında  teveccühât‐ı  cihândercât‐ı     

pâdişâhiyi isticlâba (çekme) gayret etmek umûm için en mukaddes vazîfedendi (….)” Yani 

Cerîde‐i  Şarkiye  gazetesi  birkaç  aptalın  girişmiş  olduğu  saçma  sapan  olaylardan  dolayı 

hükümetin  tüm  Ermeni  vatandaşları  suçlu  bulup  onlara  kötü  davranmayacağına  dikkat 

çekiyordu  yazısında.  Aynı  zamanda  Cerîde‐i  Şarkiye  padişahın  Ermeni  milletine  karşı 

sevgisini  göstermesi  için  İstanbul’da  yaşananlardan  sonra  yaratılan  huzurlu  ortamın 

sürekliliğinin  sağlanmasının  en  kutsal  görevlerden  birisi  olduğunu  okuyucularına 

hatırlatıyordu. Bu iki cümleyi Cerîde‐i Şarkiye’nin sütunlarından çıkaran İravunk, gazeteye 

karşı  tüm öfkesini belli etmiştir.  İravunk, yazıyı kaleme alan gazete muharririne Osmanlı 

hükümetinin yapmış olduğu ıslahatlar hakkında soru sorar. Osmanlı hükümeti yüzyıllardır 

akıl ve sükûnet sahibi olarak değerlendirdiği Ermeni milleti  için, Berlin Antlaşmasının 61. 

maddesi’nin  imzalandığı  günden  beri  yani  19  yıllık  süre  zarfından  ne  gibi  ıshalatlar 

gerçekleşmişti? Musa  Bey  örneğini  hatırlatan  İravunk,  İslamın  zalimliğine  boyun  eğen 

Ermeni milletine Osmanlı hükümetinin ne gibi alaka göstermiş olduğunu merak eder. Ve 

yanıtını da kendisi verir. Böyle bir alaka,  sevgi gösterisi olmamıştır. Kumkapı ve Bâbı‐Ậli 

vukuatlarıyla Osmanlı hükümeti Ermeni halkının dilekçelerini bile kabul etmeye  tenezzül 

etmemesi, durumu yeterince açıklamıştır. Sessiz bir biçimde dilekçe sunan bir millete süngü 

ve sopa ile cevap veren bir hükümetin bir kıymeti olmadığını iddia eden İravunk gazetesi, 

Cerîde‐i  Şarkiye  gazetesinin  vazife‐i  sadâkat  yazısını,  vazife‐i  ihânet  yazısı  olarak 

değiştirmesinin daha uygun olacağını söyler. 

(…)  Cerîde‐i  Şarkiye’nin muharririne  şimdi  biz  suâl  ederiz.  Asırlardan  beri  hulm‐u 
sükûnette (sessiz rüyada) bulunan Ermeni milleti hakkında Berlin ahitnâmesinin 61 
inci maddesi devlet‐i âliyye tarafından imzalandığından beri güzeran (geçiştirilen) 19 
sene zarfında memlekette ne güne (ne çeşit) ıslâhat icrâ olunmuştur. 

Câni‐i  meşhûr  Musa  beyin  envâ‐i  cinâyeti  işledikten  sonra  beraatına  hüküm 
vermesine  kadar  dişlerini  sıkarak mezâlim‐i  İslamiyeye  boyun  eğmek  olan  Ermeni 
milleti  devlet‐i  âliyyenin  hangi  teveccühe  nâil  olmuş,  bize  gösterbilir  mi?  Hayır, 
gösteremeyecektir. 

Fakat biz binlerce delillerle  ispât edebiliriz ki Rus‐Türk son muhârebeden beri Türk 
hükümeti Ermenistan’ı tutmuştur. Bâb‐ı Ậlinin bu tavrı tutmakla maksadı Rusya’nın 
Anadolu’daki  Hristiyanları  vikâye  etmek  bahânesi  ile  yeni  bir  harbe  açmamasına 
mebni idi. İşte Hamidiyelerin teşkili de bu maksattan dolayıdır. 

Nihayet Türk hükümetin bu maksat‐ı kerihi (çirkin amacı) ile İslam cânilere mükâfat 
ve Ermeni mazlûmuna mücazat  tayîn etmesine  karşı Bâb‐ı âliye  ve  zât‐ı  şâhâneye 
takdîm olunan ıslâhatlar semeresiz (verimsiz) kalmasından maada (başka), hükümetin 



275 

 

 
 

gayrı  Ermeni  milletinin  tazarru  (kendi  kusurlarını  bilip  tevazu  ile  yaklaşmak) 
istidanamesinin (dilekçe) kabûlüne de tenezzül etmek istemediği Kumkapı ve Bâb‐ı Ậli 
vukuatı ile tebeyyün etmiş idi. 

Kemal‐i sükûnetle  istidˈa takdîm eden (dilekçe veren) ahâlîye süngüler ve sopalarla 
cevap  veren  hükümet  bilâhare  düvel‐i muazzama  (büyük  devletlerin)  talep  ettiği 
ıslâhat cetvelini kabul ettikten birkaç gün sonra vilâyetlere memurin‐i mahsûsa ilzâmı 
ile  Trabzon’dan  başlayarak  bütün  Anadolu’yu  Ermeni  kanı  ile mülemma  ettirdiği 
(bulaştırmak) halde “Ermeni milleti hakkında teveccühât‐ı cihân derecatı pâdişâhiye” 
tabîrinin kaç para kıymeti olacağını ve bu sözlerin Ermeni ahâlîsinin  ihfâli (gizleme, 
saklama)  için  tertîb  olunmuş  kuyruklu  yalanlar  olduğu  bütün  cihâna  marûf 
olduğundan kendisine millî renk veren Cerîde‐i Şarkiye’nin millet  için derûhte ettiği 
Vazîfe‐i  Sadâkatı  Vazîfe‐i  İhânete  tebdîl  etmiş  olduğu  mezkûr  bentle  rana  (hoş) 
görülmektedir (İravunk, 2 Ekim 1896). 

Uzunca  bir  süre  Osmanlı  devletinin  uygulayacağı  ıslahat  politikalarıyla  ilgili 

görüşmelerden sonra Aralık ayında Osmanlı padişahı’nın suçluları affedeceği haberi gelir. 

Aff‐ı  Şâhâne  başlığı  altında  İravunk  gazetesi  Rusya  elçisi  Nelidov’un  ve  Patrik 

Barthelameos’un Ermeni toplumunun affı  için çok uğraştığı bilgisi yer alır. Abdülhamit  ile 

yapılan  pazarlık  sonucu  idama mahkûm  olan  84  Ermeninin  ölüm  cezasından  kurtulup, 

kalebent cezasına çarptırıldığını öğreniriz:  

Ermeniler için af‐ı umumi (genel af) meselesi pek çok müşkülâta (zorluklara) tesadüf 
(denk  gelmiştir)  etmiştir.  Dekt.  D.  De  M.  Nelidov  Sultan’ın  huzûruna  kabul 
olunduğunda  af‐ı  husûsi  meselesinde  Sultanın  ısrârı  üzerine  bazılarının  aftan 
müstesna (istisna) tutulmasını münâsip görmüştü. Sırpazan Patrik ise Ermenilere bir 
af‐ı umumi (genel af) elde edebilmek için pek çok çalışmış ve Sultanın teklif‐i mucîb 
Ermenilerin devlete sâdık bulunacaklarına dâir hükümeti temin etmek için mümkün 
mertebe ikdâmâta dahi bulunmuştu. Ve eğer af‐ı umûmi olmaz ise Patriklikten istifa 
etmek niyetinde olduğuna dair  şayiâlar  çıkmıştı. Fakat Sultan Rus elçisinin bazıları 
aftan müstesna  tutmak  husûsunda  icâbet  göstermiş  olduğundan  istifade  ederek 
idama  hüküm  olan  84  Ermenileri  bütün  bütüne  cezadan  kurtulmayıp  hükümetin 
münâsip  gördüğü  mahâllere  kalebent  etmeğe  irâde  çıkarmış  ve  diğer  taraftan 
Anadolu’nun  son  ihtilâllerden  dolayı mahkûm  ve maznûn  bulunan  Ermenilere  ve 
İslamlara güya af‐ı umûmi etmiştir (İravunk, 14 Aralık 1896). 



276 

 

 



277 

 

 
 

5. SONUÇ  

19. yüzyıl, Osmanlı İmparatorluğu ve onun çok uluslu tebaası için siyasal, toplumsal, 

ekonomik, kültürel alanlarda çok büyük değişikliklerin ve dönüşümlerin yaşandığı uzun ve 

sancılı bir  yüzyıl olmuştur.  Fransız  ihtilalinin getirdiği eşitlik, özgürlük,  adalet  kavramları 

imparatorlukta tartışılmaya ve yaygınlaşmaya, millîyetçilik  ilkesi politik bir nitelik kazanıp 

imparatorluğun sonunu hazırlamaya başlamıştır. 1820’lerde Sırp  isyanı  ile yaşanan süreç, 

Yunanlıların bağımsız devlet kurmasıyla devam etmiş, bunu örnek alan, cesaretlenen öteki 

Balkan milletleri zaman kaybetmeden Osmanlı imparatorluğundan ayrılıp kendi devletlerini 

kurmaya girişmişlerdir. 

İmparatorluğun  “millet‐i  sadıka”sı  Ermeniler  de  yüzyılın  başında  önce  İngiliz  ve 

Amerikan  misyonerlerinin  sonra  Katolik  rahiplerin  Mıhitarist  öğretisinden  beslenerek 

kültür,  tarih  ve  dillerine  sahip  çıkmaya,  millî  bilinçlerini  keşfedip  onu  geliştirmeye 

başlamışlardır.  1850’lerden  itibaren  yurt  dışından  dönen  genç,  eğitimli  Jön  Ermeniler, 

özerklik, ayrılıkçı/millîyetçi düşünceleri Ermeni cemaati  içinde tartışmaya,  isyan  fikirlerini 

benimsetmeye çalışmışlardır. 

Üç  farklı  kaynaktan  beslenen  Osmanlı  Ermenileri  gelişen  ve  değişen  sınıfsal, 

mezhepsel,  kültürel  yapılarıyla  yeni  bir  “aydınlanma”  süreci  içine  girmişlerdir.  Dinsel 

nedenlerden dolayı yazılı kültür pratikleri  ile yoğun bir biçimde  ilgilenen Ermeni toplumu 

için matbaanın  icadı kültürel  farklılaşmalarında önemli bir dönüm noktası olmuştur. 19. 

yüzyılın  başlarından  itibaren  Ermeni  rahiplerinin  ve  aydınlarının  dillerini  günlük  hayata 

uyarlama  girişimleri,  Ermeni  millî  bilincinin  uyanmasıyla  sonuçlanmıştır.  Bu  süreçte 

Türkofon olan Osmanlı Ermenileri, ağırlıklı olarak yüzyılın sonuna kadar Ermeni harfleriyle 

Türkçe  üzerinden  yazılı  kültür  üretmişler  ve  paylaşmışlardır.  Edebiyatta,  tiyatro 

metinlerinde ve gazetecilik faaliyetlerinde yurt içinde ve yurt dışında azımsanmayacak bir 

etkinlik  alanı  yaratmayı  başarmışlardır.  Mezhep  savaşları  sayesinde  basım  kültürü 

konusunda  imparatorluk  topraklarında  ayrıcalıklı  yere  sahip  olan  Osmanlı  Ermenileri, 

yüzyılın  sonuna  doğru  basın‐  yayın  alanını  Avrupa’daki  gibi  para  kazanılacak  ciddi  bir 

piyasaya dönüştürmeye başlamışlardır. II. Abdülhamit döneminde Osmanlı ülkesinde basım 

faaliyetlerinin geliştirilmesi için matbaa ve matbaa aletlerine konulan gümrük vergilerinin 



278 

 

 

kaldırılması Osmanlı Ermeni toplumu için büyük fırsatlar yaratmıştır.  Geçmişten getirdikleri 

deneyim  sayesinde  Ermeniler,  kitap  basımından  gazete  çıkartmaya,  müvezzinlikten 

yayınların dağıtımına kadar bu alanda adlarını duyurmaya başlamışladır.  

Basım ve yayın alanlarındaki bu hareketlilik, aynı zamanda Osmanlı Ermeni siyasi 

hayatının  da  bir  yansımasıydı.  Osmanlı  Ermeni  basını  yüzyılın  sonuna  doğru  istibdat 

koşullarına rağmen çeşitlenmeye ve etkili olmaya başladı. 1890’lı yılların başında 40’a yakın 

farklı  düşünceleri,  dinî  inançları,  sınıfları  temsil  eden  kişiler  için  yeni  gazete  ve  dergiler 

ortaya çıktı. Artan okullaşma ve okuryazarlık oranının etkisiyle düşün dünyası zenginleşti. 

Bu geniş yelpazede Osmanlı İmparatorluğunun çıkarını kendi çıkarıyla özdeşleştiren yayın 

organları olduğu gibi, imparatorluktan kurtulup bağımsız Ermenistan’ın kurulması için çaba 

göstermeye, ihtilalci fikirlerin temelini atmaya çalışan gazete ve dergiler de oldu. İstibdat 

koşullarında  bu  gazetelerin  Aravelk,  Hayrenik  gibi  bazıları  Osmanlı  hükümetinin  yayın 

politikası ile uyuşmadığı için kapatıldı. 

Millîyetçilik  rüzgârının etkisiyle 1890’lardan  itibaren  sistematik bir biçimde  isyan 

faaliyetlerine girişen Ermeni komiteleri, Osmanlı hükümetine karşı seslerini şiddet unsurları 

içeren, terör boyutlarına varan öldürme pratikleriyle duyurmaya başladılar. 1890 Kumkapı 

Olayı, 1895 Bâb‐ı Ậli gösterileri bir toplumsal hareket olarak Osmanlı Bankası Baskını’nın 

provasını temsil ediyorlardı. İstanbul’da gerçekleşen bu eylemler Osmanlı hükümet için de 

alışıldık  eylemler  değildi.  Abdülhamit  ve  çevresindekiler  olayları  bastırıp,  sansür 

uygulamalarıyla yatıştırmaya çalıştılar. İstanbul’da yayımlanan üç gazetenin yayın politikası 

bu durumu kanıtlar niteliktedir. Resmi bildirileri halka yayınlayarak olan biteni hükümetin 

istediği bir biçimde duyurma görevini yerine getirdiler. Manzûme‐i Efkâr, Cerîde‐i Şarkiye, 

Mecmûa‐i Ahbâr  yirmi gün boyunca  yaşananlara  ilişkin olumlu  ya da olumsuz bir  yayın 

yapamamışlardı. Banka baskını sonrasında Patriklik bildirisini yayımlamadığı  için Osmanlı 

hükümeti tarafından Ermenice yayım yapan Aravelk gazetesinin kapatılması bu durumun 

anlaşılması için iyi bir örnektir. 

19. yüzyıl Osmanlı Ermeni toplumundaki dönüşüm, cemaatin Osmanlı hükümetine 

karşı tutumuna da yansımıştır. Osmanlı devletinden ayrılıp bağımsız bir Ermenistan kurma 

yanlısı olan Osmanlı Ermenileri olduğu gibi, Osmanlılık bayrağı altında asırlardır huzur içinde 



279 

 

 
 

yaşadığına  gönülden  inanan Osmanlı  Ermenileri  de  bulunmaktadır. Manzûme‐i  Efkâr’ın 

sahibi  ve  editörü  Garabed  Panosyan,  şiddet  eylemlerinin  başlamasından  sonra  kaleme 

aldığı yazılarında hükümet yanlısını tavrını ortaya koyar. Osmanlı Bankası Baskını’ndan önce 

ve sonrasında kaleme aldığı yazılarında Ermeni cemaatine ve özellikle komite yanlısı olup, 

şiddetle  işlerin  yürüyeceğini  düşünen  kişilere  yönelttiği  eleştirilerde  kurulu  düzenin 

bozulmasından  yana  olmadığını  açıkça  dile  getirir.  Avrupa’da  yaygınlaşan  sosyalist  ve 

anarşist söylemlere  inanan Osmanlı Ermenilerinin yanlış yolda olduklarını gazetesinin her 

sayısında  dile  getiren  Panosyan,  yaşanan  olaylardan  Gregoryan  Ermenilerinin  sorumlu 

olduğunu  vurgular.  Manzûme‐i  Efkâr’ın  anlamakta  zorluk  çektiği  konulardan  birisi  de 

Ermeni ruhani önderlerinin de bu olaylarda kandırıldık bahanesine sarılmalarıdır. Ermeni 

cemaatinin  millet  başları  olan  kilise  adamları,  Ermeni  komitecilerine  inanıp,  onlara 

hayranlık  duyup,  onları  cesaretlendirip,  olayların  yaşanmasında  komitecilere  yardım 

etmişlerdir. Garabed Panosyan’ın sütunlar dolusu yazdığı eleştiriler dönemin gazetelerinde 

kiliselerde ve okullarda ele geçirilen bomba ve dinamit haberleri ile birlikte okunduğunda 

karşımıza daha net bir tablo ortaya çıkar. Ermeni ruhani liderlerin bu yaşanan olaylardaki 

rollerinin ne olduğunun dikkatle incelenmesi gerekir. Gazeteler banka baskını ve sonrasında 

yaşanan  olayları  birebir  aktaramasalar  da  satır  aralarında  paylaştıkları  bilgilerin 

okunmasıyla toplumsal tarihin ortaya çıkmasında istibdat koşullarına rağmen önemli kayıt 

araçları  olduğunu  düşündürtmektedirler.  Özellikle  Panosyan’ın  Osmanlı  Ermeni 

toplumunun toplumsal, dinsel, kültürel, ekonomik yaşantısına dair kaleme aldığı yazılar 19. 

yüzyılın sonlarında Osmanlı Ermeni cemaatine ilişkin bilgi birikimimizi arttıracak niteliktedir. 

Hristiyan bir cemaat olan Osmanlı Ermenileri başlangıçta Gregoryen Ortodoks iken 

Katolik ve Protestan misyonerlerin etkisiyle 17. yüzyıldan  itibaren mezhep değiştirmeye 

başlayacak,  19.  yüzyıla  gelindiğinde  ise Osmanlı  devleti  tarafından  önce  Katolik  Ermeni 

cemaati sonra Protestan Ermeni cemaati olarak resmen tanınacaktı. Bu üç farklı mezhebe 

inanan  insanları bünyesinde barındıran Osmanlı Ermeni cemaati  içinde Katolik mezhebi, 

Osmanlı  bürokratik  yapısında  güç  kazanan  Amira  olarak  adlandırılan  başka  bir mesleki 

Ermeni grubunun dinî kimliği haline gelecekti. Devletle iş birliği içerisinde olan Amira sınıfı 

17.  yüzyıldan  itibaren  yaklaşık  iki  yüzyıl  Ermeni  toplumunun  devletteki  sözcülüğünü 

üstlenecekti.  Katolik  mezhebine  ait  Ermeni  cemaatinin  gazetesi  olarak  kabul  edilen 

Mecmûa‐i Ahbâr da Osmanlı Banka Baskını’nı gerçekleştiren Ermenilere karşı hoş görüyle 



280 

 

 

yaklaşmayacaktır. Osmanlı hükümeti yanlısı tutumu gazetenin 1914 yılına kadar süren yayın 

hayatı boyunca hiç kapatılmamasını sağlayacaktı. Mecmûa‐i Ahbâr ’ın İstanbul’daki Katolik 

Ermeni  cemaatinin  yanı  sıra Anadolu’daki  Katolik  Ermeni  cemaati  ve Doğu’daki  Ermeni 

Katolik Katolikosluğu’nun da haber  ihtiyacını karşılayan önemli bir yayın organı olduğunu 

hatırladığımızda, hükümet tarafından gönderilen Osmanlı Bankası Baskını’na  ilişkin resmi 

bildirileri düzenli olarak yayımlanmasına şaşırmamak gerekir. Millet başı olarak kabul edilen 

Patriğin olaya ilişkin açıklama ve taleplerine gazetede yer verilmesi göz önüne alındığında 

gazetenin cemaat içi bir haberleşme aracı olarak da kullanıldığı görülmektedir. Mecmûa‐i 

Ahbâr ’ın banka baskını ve sonrasındaki olayların ardından yayımladığı yorumda, asırlardır 

Osmanlı topraklarına sadık ve  itaatkâr bir millet olarak yaşadıklarını ve onunda karşılığını 

aldıklarını, mezhep özgürlüğünü elde ettiklerini dile getirmiştir. Osmanlı Ermeni toplumu ile 

diğerleri  arasına  fesat  tohumu  ekmek  isteyenlerin  olduğunun  vurgulandığı  yazıda  birlik 

beraberlik çağrısı yapılır. 

Banka baskını sırasında ve özellikle sonrasında yürütmüş olduğu yayın politikasıyla 

dikkatlerini üzerine çeken bir diğer gazete de Cerîde‐i Şarkiye’dir. Varna’da çıkan  İravunk 

gazetesinin topa tuttuğu ve iddia ettiği gibi nâm‐ı diğer millî renkli gazete Cerîde‐i Şarkiye 

liberal  yayın politikasından bu olaylar  sırasında da ödün  vermez. Bu  gazete de Osmanlı 

Ermenilerinin temel görevinin “sadakat” olduğunu vurgulayan pek çok yazı yayımlamıştır. 

Banka baskını ile ilgili rutin haberlerin de yer aldığı bu gazetede “sadakat” kavramı ile birlik 

ve  beraberlik  vurgusu  üzerinden  bir  kamuoyu  yaratılmaya  çalışılır.  Geçmişten  getirmiş 

oldukları  ortak  tarih  anlayışı  ve  Osmanlı  bayrağı  altında  yaşama  inancı  bu  gazetenin 

okuyucularına  öncelikli  vermek  istediği  mesajlardır.  İstanbul’daki  şiddet  insanların 

ekonomik  gücünü  adeta  baltalamıştır.  Yaşanan  göçlerle  İstanbul’da  ekonominin 

belkemiğini oluşturan Ermeni cemaati bu alandaki gücünü yitirmeye başlamıştır. Cerîde‐i 

Şarkiye bu ciddi durumun farkındadır ve insanları şehirde kalmaları için ikna edici yazılarla 

olaylar karşısındaki tavrını belirler. 

Liberal bir yayın organı olan Cerîde‐i Şarkiye, günlük olarak yayımlandığından diğer 

gazetelere  göre  daha  çok  haber  üretmektedir.  “Azgayin”  başlığı  altında  rutin,  Ermeni 

cemaatine  yönelik  haberlerin  yanında  Osmanlıca/Türkçe  basından  ve  yabancı  dilde 

basından  da  sürekli  alıntılar  yapmaktadır.  Cerîde‐i  Şarkiye  haberlerinin  çoğunu  İkdam, 



281 

 

 
 

Tercümân‐ı Hakikât,  Saadet  ve  İstanbul’dan  almıştır. Bunun  iki nedeni olabilir. Birincisi, 

gazeteci  sayısının  sınırlı  olmasıdır.  Bu  durum  gazetelerin  birbirlerinden  haber  almasını 

açıklayabilir. İkincisi ve çok daha gerçekçi bir neden bu gazetelerde yayımlanan haberlerin 

sansür memurunun  kontrolünden  geçmiş metinler oluşudur.  Yani  yayımlandığı  takdirde 

gazete  için  sorun oluşturacak bir yanı yoktur. O yüzdendir ki bu dönemde  İstanbul’daki 

Osmanlı  Ermeni  basınının  ve  genel  anlamda  Osmanlı  basınının  sınırları  henüz  keskin 

çizgilerle belirlenmemiştir. 

Bulgaristan’ın Varna  şehrinde yayımlanmaya başlayan  İravunk gazetesi  ise bu üç 

gazetenin yayın politikasından farklı bir gazetecilik faaliyeti yürütür. Görece daha özgür bir 

ortamda Ermeni  ihtilalci komitelerinden Taşnak komitesinin sözcülüğünü üstlenen  iddialı 

bir  yayın  organıdır.  Ermeni  komitecilerin Osmanlı  hükümetine  karşı  bir mücadele  aracı 

olarak  kullanılmıştır.  Osmanlı  hükümeti  tarafından  1904  yılına  kadar  muzır  bir  yayın 

sayılmayacak ve Osmanlı ülkesine giriş çıkışlarına karışılmayacaktır. Ama Osmanlı Bankası 

baskını  ve  sonrasındaki olaylarda  Ermeni eylemcilerin haklı olduğunu düşünür.  Yaşanan 

olaylar  basit  bir  banka  baskınından  çok  bir  “ihtilal”  girişimidir.  Gazeteye  göre,  ihtilal 

hareketleri  1890’lı  yıllardan  beri  Anadolu’da  ve  İstanbul’da  Ermeniler  tarafından 

yürütülmektedir.  Zeytun  bölgesindeki  isyan  hareketine  ilişkin  kaleme  aldığı  haber  ve 

yorumlardan  gazetenin  Osmanlı  hükümetine  muhalif  bir  politika  belirlediği  aşikârdır. 

İravunk’a göre; Osmanlı Bankası baskını ve sonrasında yaşanan olaylarda yani son ihtilalde 

Genç Türkler, “Ermenileri haklı davalarında” yalnız bırakmıştır. Türkiye ve Türkler, İravunk 

gazetesinin sürekli eleştirilerine maruz kalır. Banka baskınından sonraki gelişmelere ilişkin 

ayrıntılı  ve hiçbir  yerde  söz edilmeyen  açıklamalar  İravunk’un  satır  aralarında  karşımıza 

çıkar. İstanbul’daki olaylara karışan, karışmayan Ermenilerin öykülerine bu gazetede tanık 

oluruz. Ermeni propagandası yapan gazete İstanbul’daki muhabiriyle yaşananları yakından 

takip  etmiştir.  İstanbul  gazeteleriyle,  İravunk  farklı  haber  kaynaklarından  beslenirler; 

İravunk  Osmanlı  hükümetinin  yayımlanmasına  izin  verdiği  haberlerin  arka  planını  ve 

ayrıntılarını okuyucularıyla paylaşır. 

İravunk  gazetesi  aracılığıyla  zor  koşullarda  hayatını  sürdürmeye  çalışan  Ermeni 

toplumuna yardım kampanyaları düzenlenir. Gazetenin önemli bir misyonu da bu paraların 

toplanıp ihtiyaç sahiplerine ulaşmasını sağlamaktır. Bu haberler sayesinde kim için, kimler 



282 

 

 

tarafından ne kadar para yardımı yapıldığı bilgisini gazeteden öğreniriz. Toplanan paraların 

bir kısmının Ermeni komitecilere tahsis edilip edilmediği hakkında bir bilgiye rastlamayız. 

Ama Zeytun Ermenileri  için toplanan para ve  ihtiyaç malzemelerine  ilişkin önemli bilgiler 

elde ederiz. Bu küçük ama önemli ayrıntılar, araştırmacılara gazete aracılığıyla 19. yüzyılın 

sonlarına doğru Osmanlı Ermeni toplumundaki değişim ve dönüşümleri anlamasına yardım 

edecek ipuçları verir. 

Osmanlı  Bankası  Baskını’ndan  sonraki  on  gün  boyunca  dükkânların  kapatılması, 

ticaretle uğraşan Ermeni toplumunu da derinden etkilemiştir. Rutin hayat sekteye uğradığı 

gibi  yurt  dışına  göçler  de  başlamıştır.  İravunk  gazetesi,  başta  Varna  olmak  üzere 

Bulgaristan’ın  diğer  şehirlerine,  Avrupa’ya  Balkanlar’a  Anadolu’ya  ve  Mısır’a  doğru 

Ermenilerin göç ettiğini sütunlarında paylaşır. Göç haberleri İravunk gazetesinde rakamlarla 

birlikte  ayrıntılı  bir  biçimde  okuyucuya  aktarılır.  Gazete,  olaylardan  sonra  kaçıp  gelen 

Ermeni nüfusunun miktarı hakkında adeta haftalık rapor tutar. 19. yüzyıldaki sınırlı veriler 

düşünüldüğünde  gazetenin,  göçler  tarihi  hakkında  araştırmacılar  için  önemli  kaynaklar 

olduğu  bu  haberlerle  bir  kez  daha  ispat  edilir.  Canını  kurtarmak  isteyen  İstanbul 

Ermenilerinin  şehirden ayrılması Osmanlı hükümeti  için de büyük bir sorun oluşturmaya 

başlayacaktır.  Ekonomide  söz  sahibi  olan  Ermeni  toplumunun  gidişi  karşısında Osmanlı 

hükümeti  dönün  çağrısında  bulunacak  ve  bunu  gazeteler  aracılığıyla  yapacaktır.  Suçlu 

Ermenilerin yargılanması için kurulan özel mahkeme haberleriyle, genel affa ilişkin haberler 

dönemin  dört  gazetesinde  kimi  zaman  benzer  bir  biçimde  kimi  zaman  farklı  şekillerde 

haberleştirilecektir. II. Abdülhamit’in doğum günü kutlamalarının öncesinde ve sonrasında 

pek çok sayıda olaylara karıştığı düşünülen Ermeni vatandaşı affedilecektir. 

19. yüzyıldaki hızlı değişim,  imparatorlukta yayımlanan bütün gazetelerin önemini 

arttırmıştır.  Farklı  koşullarda  yayın  yapan  gazetelerin  içerikleri  toplumsal  gelişmeyi 

anlamaya ve açıklamaya yardım edecek önemli bilgiler içermektedir. Osmanlı Ermeni basını 

da  istibdat  koşullarına  ve  erken  gazetecilik  pratikerine  rağmen  toplumsal  gelişmeleri 

anlamamıza yardım edecek önemli içeriklere sahiptir. 



283 

 

 
 

KAYNAKLAR 

Akan,  S.  (1985). Ermenilerin  İstanbul’daki Osmanlı Bankası Baskını.  İstanbul Üniversitesi 
Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, 1(1‐26). 

Akşin, S. (2007). Kısa Türkiye Tarihi. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları.  

Alemdar, K.  (1978).  İstanbul  (1875‐1964) Türkiye’de Yayımlanan Fransızca Bir Gazetenin 
Tarihi. Ankara: AİTİA.  

Alemdar, K. (1981). Türkiye’de Çağdaş Haberleşmenin Tarihsel Kökenleri. Ankara: Ankara 
Ticari İktisadi ve Ticari İlimler Akademisi.  

Alemdar, K. (2001). Tarih ve İletişim. Ankara: Ümit Yayınevi.  

Alemdar,  K.  (2009).  Cumhuriyet’in  Devraldığı  Kitle  İletişim  Yapısı.,  K.  Alemdar  (Editör). 
Türkiye’de Kitle İletişimi Dün, Bugün, Yarın. Ankara: Gazeteciler Cemiyeti Yayınları, 
s.1‐4.  

Alkan, N.  (2006),  Ermeni  Teröristlerin Osmanlı Başşehri  İstanbul’daki  Saldırıları  ve 1896 
Osmanlı Bankası Baskını (ABD’deki 11 Eylül Saldırılarıyla Bir Mukayese). Türk Yurdu,  
225, 73‐81. 

Alkan, N. (2014). Avrupa Karikatürlerinin Tasvirlerine Göre Avrupa Meselesi. Yeni Türkiye, 
61,  1263‐1280.  

And, M.  (1972).  Tanzimat  ve  İstibdat  Döneminde  Türk  Tiyatrosu  (1839‐1908).  Ankara: 
Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları.  

Anderson, B. (1995). Hayali Cemaatler Millîyetçiliğin Kökenleri ve Yayılması. İstanbul: Metis 
Yayıncılık.  

Arpee, L. (1909). The Awaeking of The Armenian Church, A History of the Armenian Church 
(1820‐1860). Chicago: University of Chicago. 

Artinian, V. (2004). Osmanlı Devleti’nde Ermeni Anayasası’nın Doğuşu 1839‐1863, İstanbul: 
Aras.  

Autheman,  A.  (2002).  Bank‐ı  Osmani‐i  Şahane:  Tanzimat’tan  Cumhuriyet’e  Osmanlı 
Bankası.  (çev. Ali Berktay).  İstanbul: Osmanlı Bankası Arşiv ve Araştırma Merkezi. 
(Eserin orjinali 1996’da yayımlandı).  

Aydın,  M.  (2005).  Balkanlar’da  İsyan:  Osmanlı‐İngiliz  Rekabeti,  Bosna‐Hersek  ve 
Bulgaristan’daki Ayaklanmalar (1875‐1876). İstanbul: Yeditepe Yayınevi. 

Ayverdi, S. (2007). Türkiye’nin Ermeni Meselesi. İstanbul: Kubbealtı Yayınları.  

Balakian, P. (2003). The Burning Tigris, The Armenian Genocide and America’s Response. 
New York: Harper Collins Publisher.  



284 

 

 

Bardakjian, B. K. (2000). Modern Ermeni Edebiyatı. İstanbul: Aras Yayıncılık.   

Barsoumian,  H.  L.  (2007).  The  Armenian  Amira  Class  of  İstanbul.  Yerevan:  Amerikan 
University of Armenia.  

Basiretçi Ali Efendi. (2001). İstanbul Mektupları (haz. Nuri Sağlam). İstanbul: Kitabevi.  

Basmacıyan, K. H. (2005). Şark’ta Toplumsal ve Dinsel Hayat. İstanbul: Aras Yayıncılık.  

Basmajian, K. H. (1890).  Social and religious life in the Orient. New York: American Tract 
Society.  

Başak, T. (2008). İngiltere’nin Ermeni Politikası 1830‐1923. İstanbul: IQ Yayıncılık.  

Bebiroğlu, M. (2003). Tanzimat’tan II. Meşrutiyet’e Ermeni Nizamnameleri. İstanbul: Ohan 
Matbaacılık.  

Berkes, N. (2003). Türkiye’de Çağdaşlaşma. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Binark, İ. (1979). Türk Matbaacılığının Tarihçesi, Uygurlarda Matbaa., Türk Kütüphaneciler 
Derneği  Basım  ve  Yayıncılığımızın  250.  Yılı  Bilimsel  Toplantısı.  Ankara:  Türk 
Kütüphaneciler Derneği, 47‐68.  

Birinci,  A,  (2014).  Osmanlı  Tıbaat  ve  Matbuat  Hayatında  (1567‐1908)  Ermeniler,  Yeni 
Türkiye, 60, 1‐22.  

Blue Book: Turkey, No. 1 (1897), [C. 8303], Correspondence Respecting the Disturbances at 
Constantinople in August 1896. London: Her Majesty’s Stationery Office. 2‐52. 

Blue Book: Turkey, No. 3 (1897), [8305], No. 7 [8395], Further Correspondence Respecting 
The Asiatic Provinces of Turkey and Events in Constantinople. London: Her Majesty's 
Stationery Office.  

Blue Book: Turkey, No: 2 (1896), [C.7927] Correspondence relative to Armenian Question, 
and Reports from H.M. Consular Officers  in Asiatic Turkey. London: Her Majesty's 
Stationery Office.  

Boyar, E. (2006). The press and the palace: The two way relationship between Abdülhamid 
II and the press, 1876‐1908, Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 
69, 417‐432. 

Bozkurt, G. (1993). “Türk Hukuk Tarihinde Azınlıklar”, Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi 
Dergisi, 43(14), 51.   

Brummett, P. (2003). İkinci Meşrutiyet Basınında İmge ve Emperyalizm 1908‐1911 (Birinci 
Baskı). İstanbul: İletişim Yayınları, 11‐12.  

Budak, A. (2012). Fransız Devrimi’nin Osmanlı’ya Armağanı: Gazete Türk Basınının Doğuşu,  
Turkish Studies‐Internetional Peridiocal For The Languages, Literature and History 
of Turkish or Turkic, 7(3),  663‐681.  



285 

 

 
 

Cankara, M. (2011). İmparatorluk ve Roman: Ermeni harfli Türkçe Romanları Osmanlı/Türk 
Edebiyat  Tarihyazımında  Konumlandırmak,  Yayımlanmamış  Doktora  Tezi,  İhsan 
Doğramacı Bilkent Üniversitesi, Ankara. 

Cankara, M. (2015). Çifte Maduniyet, Çifte İşlev: Ermeni harfli Türkçe Basında Dil ve Kimlik, 
Ankara Üniversitesi İlef Dergisi, 2.(2), 155‐130.  

Cebe, G. Ö. A. (2009). 19. Yüzyılda Osmanlı Toplumu ve Basılı Türçe Edebiyat: Etkileşimler, 
Değişimler, Çeşitlilik. Yayımlanmamış Doktora Tezi, Bilkent Üniversitesi, Ankara.  

Cevdet  Paşa  (1973).  Cevdet  Paşa  Tarihi  Seçmeler  (1).  İstanbul:  Başbakanlık  Kültür 
Müsteşarlığı Kültür Yayınları.  

Çakır, H. (2002). Osmanlı’da Basın İktidar İlişkileri. Ankara: Siyasal Kitabevi.  

Çalık,  R.  (2000).  Alman  Kaynaklarına  Göre  II.  Abdülhamit  Döneminde  Ermeni  Olayları. 
Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Çapanoğlu, S. M. (1960). Basın Tarihimize İlave. İstanbul: Yeni Doğuş Matbaası.  

Çapanoğlu,  S. M.  (1962). Basın  Tarihine Dair Bilgiler  ve Hatıralar.  İstanbul: Hür  Türkiye 
Dergisi Yayınları.  

Çavdar, T. (2007). İz Bırakan Gazeteciler. İmge: Ankara.   

Çelebyan, A. (2003). Antranik Paşa. (çev. Mariam Arpi‐Nairi Arek). İstanbul: Peri Yayınları.  

Çetin,  S.  (2010).  II.  Abdülhamid  Dönemi  Kitapçılar  ve  Katalogları  1884‐1901, 
Yayımlanmamış Doktora Tezi, Boğaziçi Üniversitesi. İstanbul.  

Dadrian, V. N. (2004). Ermeni Soykırımında Kurumsal Roller. İstanbul: Belge Yayınları.  

Dadrian, V. N. (2008). Ermeni Soykırım Tarihi Balkanlardan Anadolu ve Kafkasya’ya Etnik 
Çatışma. (çev. Ali Çakıroğlu). İstanbul: Belge Yayınları. 

Dadyan, S. (2011a). Osmanlı’da Ermeni Aristokrasisi. İstanbul: Everest Yayınları.  

Dadyan, S. (2011). Osmanlı’nın Gayrimüslim Tarihinden Notlar. İstanbul: Yeditepe Yayınları.  

Dalyan, M.  G.  (2011).  XIX.  Yüzyılda  Gelenekten  Batı  Kültürüne  Geçişte  Ermeni  Yaşamı. 
Ankara: Öncü Kitap.  

Davison, H. R.  (2003). Osmanlı Türk Tarihi  (1774‐1923).  (çev. Mehmet Moralı).  İstanbul: 
Alkım.  

Demirel, F. (2007). II. Abdülhamid Döneminde Sansür. İstanbul: Bağlam Yayıncılık.  

Demirel, M. (2002). Ermeniler Hakkında İngiliz Belgeleri (1896‐1918). Ankara: Yeni Türkiye 
Yayınları. 



286 

 

 

Douglas, R (1976). Britain and the Armenian Question 1894‐1897, The Historical Journal, 
19,113‐133.  

Dwight, H. G. O. (1850). Christianity Revived in the East, New York: Baker and Scribner. 

Ebuzziya,  Z.  (1985). Osmanlı  İmparatorluğu’nun  Türkçe  Dili  Dışındaki  Basını,  Türkiye’de 
Yabancı Dilde Basın. İstanbul: İ. Ü. Basın Yayın Yüksekokulu, 73‐93.  

Eldem, E. (1997). 135 Yıllık Bir Hazine, Osmanlı Bankası Arşivinde Tarihten  İzler.  İstanbul: 
Osmanlı Bankası Arşiv ve Araştırma Merkezi.  

Eldem,  E.  (1999). Osmanlı Bankası  Tarihi.  İstanbul: Osmanlı Bankası Arşiv  ve Araştırma 
Merkezi.  

Eldem, E.  (2000). Osmanlı Bankası Tarihi.  (çev. Ayşe Berktay).  İstanbul: Osmanlı Bankası 
Tarihi Araştırma Merkezi: Türkiye Ekonomik ve Toplumsal Tarih Vakfı. (Eserin ojinali 
1999’da yayımlandı).  

Eldem, E. (2007). 26 Ağustos 1896 Banka Vakası ve 1896 Ermeni Olayları. Tarih ve Toplum, 
Yeni Yaklaşımlar, 5, 113‐146. 

Eraslan, H.  (2009). Osmanlı’da Yabancı Dilde Basın., K. Alemdar  (Editör). Türkiye’de Kitle 
İletişimi Dün, Bugün, Yarın. Ankara: Gazeteciler Cemiyeti Yayınları, s. 5‐7.  

Ergenç, Ö. (2011). XVI. Yüzyılda Ankara ve Konya. İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınarı. 

Ergenç, Ö. (2012). Şehir, Toplum, Devlet Osmanlı Tarihi Yazıları. İstanbul: Tarih Vakfı Yurt 
Yayınarı.  

Erickson, J. E. (2015). Osmanlılar ve Ermeniler Bir İsyanın ve Karşı Harekâtın Tarihi. İstanbul: 
Timaş.  

Ertuğ, H. R. (1970). Basın ve Yayın Hareketleri Tarihi. İstanbul: Yenilik Basımevi.  

Eser, F. (2014). Ermeni Sorununun Ortaya Çıkışında ve Devamında Yabancı Devletlerin Rolü, 
Yeni Türkiye, 61, 905‐916.  

Faroqhi,  S.  (2002).  Osmanlı  Kültürü  ve  Gündelik  Yaşam,  Ortaçağdan  Yirminci  Yüzyıla. 
İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

Fesh, P.  (1999). Abdülhamid’in Son Günlerinde  İstanbul.  (çev. Erol Üyepazarcı).  İstanbul: 
Pera Turizm Ticaret A. Ş.  

Fortna, C. B. (2013). Geç Osmanlı ve Erken Cumhuriyet Dönemlerinde Okumayı Öğrenmek. 
İstanbul: Koç Üniversitesi Yayınları.  

Frierson, B. E. (2004). Gender, Consumption and Patriotism:The Emergence of an Ottoman 
Public Sphere. In A. Salvatore and D. Fickelman (Eds.), Public Islam and the common 
good. Leiden‐Boston: Brill, 99‐125.  



287 

 

 
 

Garo, A.  (2009). Osmanlı Bankası Armen Garo’nun Anıları.  (çev. Atilla Tuygan).  İstanbul: 
Belge Yayınları.  

Gerçek, S. (1931).  Türk Gazeteciliği 1831‐1931. İstanbul: İstanbul Matbuat Cemiyeti.  

Gerçek, S. (1939). Türk Matbaacılığı. Ankara: Maarif Vekilleri Yayınları.  

Göyünç, N. (1983), Osmanlı İdaresinde Ermeniler. İstanbul: Gültepe Yayınları. 

Guildhall Library, Reports, letters, telegrams etc. relating to the attack on the Ottoman Bank 
in Constantinople by Armenian revolutionaries, Ms. 23999/1. (GL), Ms. 23999/1. 

Güllü, E. R.  (2015). Ermeni Sorunu ve  İstanbul Ermeni Patrikhanesi  (1878‐1923). Ankara: 
Türk Tarih Kurumu.  

 Gürsoy, Ş. (2008). Osmanlı Devleti’nde Katolik Ermeniler: Sivaslı Mihitar ve Mihitaristler, 
1676‐1749. İstanbul: IQ Kültür Sanat Yayıncılık. 

Gürün, K. (2006). Ermeni Dosyası, İstanbul: Remzi Kitapevi.  

Hacikyan,  J.  A.,    Basmajian,  G.,  Franschuk,  S.,  Ouzounian,  N.  (2005).  The  Heritage  of 
Armenian Literature , Vol 3, Detroit: Wayne State University.  

Hamlin,  C.  (2012).  Robert  Koleji  Uğrunda  Bir Ömür  (çev.  Ayşe  Aksu).  İstanbul:  Dergah 
Yayınları.  

Haslip J. (1964). Bilinmeyen tarafları İle Abdülhamit. (çev. Nusret Kurtoğlu). İstanbul: Toker 
Matbaası.  

Hawes, L. F. J. (1850).  Memoir of Mrs. Mary E. Van Lennep : only daughter of the Rev. Joel 
Hawes and wife of  the Rev. Henry  J. Van  Lennep, missionary  in Turkey  / by her 
mother. Hartford [Conn.] : Wm. Jas. Hamersley.   

Hocaoğlu, M.  (1976). Arşiv Vesikalarıyla  Tarihte  Ermeni Mezalimi  ve  Ermeniler. Ankara: 
Anda Dağıtım.  

Hovanissian, R. G.  (1986). The Armenian Genocide  in Perspective, New Brunswick, New 
Jersey: Transaction Publishers, Rutgers University. 

Hovannisian R. G., Payaslian  S.  (Editörler).  (2010). Armenian Constantinople. California: 
Mazda Publishers, 229‐243.  

Hüseyin Nazım Paşa.  (1998).   Ermeni Olayları Tarihi. Cilt  I‐II. Ankara: Başbakanlık Devlet 
Arşivleri Genel Müdürlüğü Yayınları.  

Hüseyin Nazım Paşa.  (2003). Hatıralarım Ermeni olaylarının  İçyüzü.  (haz. Tahsi Yıldırım). 
İstanbul: Selis Kitapları. 

Ilıcak, Ş. ve Gochgarian, R. (2007). Kendi Kendine Ermenice ինքնունոյց Հայերեն. İstanbul: 
Ermeni Patrikliği Yayınları, 11‐12.  



288 

 

 

Internet:  Manuoukian,  J.  (2014,  Ekim)  Günümüzde  Ermeni  ve  Türk  kimliği  Ermeni 
diasporasından  bakış  Diaspora  Ermenilerinin  Türkçe  Mirası.  Web: 
http://www.repairfuture.net/index.php/tr/kimligi‐ermeni‐diasporas‐ndan‐bak‐
s/diaspora‐ermenilerinin‐turkce‐mirasi adresinden 25 Kasım 2015’de alınmıştır.  

İhsanoğlu,  E.  (1995). Osmanlı  İmparatorluğu’nun  Teknoloji  Çağını  Yakalama Gayretleri.,              
İhsanoğlu ve M. Kaçar. (Editörler). Çağını Yakalayan Osmanlı, İstanbul: IRCICA, s. VII‐XVI.  

İlter, E. (1988). Ermeni Meselesinin Perspektifi ve Zeytûn İsyanları (1780‐1880). Ankara: Türk 
Kültürü Araştırma Enstitüsü Yayınları. 

İlter,  E.  (1995).  Türkiye’de  Sosyalist  Ermeniler  ve  Sliahlanma  Faaliyetleri  1890‐1923. 
İstanbul: Turan Yayıncılık.  

İnalcık, H. (2003). Osmanlı İmparatorluğu Klasik Çağ (1300‐1600). (Birinci Baskı). İstanbul: 
Yapı Kredi Yayınları.  

İnuğur, M. (2002). Basın Yayın Tarihi. İstanbul: Der Yayınları.  

İrtem,  S.  K.  (1999).  Abdülhamid  Devrinde  Hafiyelik  ve  Sansür  Abdülhamid’e  Verilen 
Jurnaller. İstanbul: Temel Yayınları.   

İskit,  S.  (1939).  Türkiye’de  Matbuat  Rejimleri.  İstanbul:  Matbuat  Umum  Müdürlüğü 
Yayınları.  

İskit, S. (1939). Türkiye’de Neşriyat Hareketleri Tarihine Bir Bakış. İstanbul: Devlet Basımevi.  

İskit, S. (1943). Türkiye’de Matbuat  İdareleri ve Politikaları.  İstanbul: Başvekâlet Basın ve 
Yayın Umum Müdürlüğü Yayınları.  

Jeltyakov, A. D. Türkiye’nin Sosyo‐Politik ve Kültürel Hayatında Basın  (1729‐1908 Yılları). 
Ankara: Basın Yayın Genel Müdürlüğü Yayınları.  

Jenkins,  H.  D.  (2014).  Robert  Kolejinin  Kızları,  Misyonerlik  Feminizm  Yabancı  Okullar, 
İstanbul: Dergah Yayınları.  

Kabacalı, A. (1990). Başlangıçtan Günümüze Türkiye’de Basın Sansürü. İstanbul: Gazeteciler 
Cemiyet Yayını.  

Kabacalı, A. (2000). Türkiye’de Matbaa Basın ve Yayın. İstanbul: Literatür Yayınları.  

Գալէմքեարեան Վ.Գ.(1893). Պատմութիին  Հայ  Լրագրութէան. Վիեննա: 

մխիթարեան Տպարան.  

Kaligian, M. D.  (2011). Armenian Organization and  İdeology Under Ottoman Rule 1908‐
1914. New Jersey: Transaction Publisher New Brunswick and London, 1‐2.  

Karaca, B. (2003). Ermeni Kültüründeki Üç Tabudan Birisi: Ermeni Dili, Ermeni Araştırmaları 
1. Türkiye Kongresi Bildirileri, Ankara: ASAM, III, 137‐142.    



289 

 

 
 

Karacakaya, R., Mangaltepe,  İ.  (2010). Paul Cambon’un  İstanbul Büyükelçiliği  ve Ermeni 
Meselesi. İstanbul: Yeditepe Yayınevi.  

Karal, E. Z. (1983). Osmanlı Tarihi VIII. Cilt Birinci Meşrutiyet ve İstibdat Devirleri 1876‐1907. 
Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi.    

Karpat, K. (2010). Osmanlı Nüfusu 1830‐1914. (İkinci baskı). İstanbul: Timaş Yayınları.  

Karpat, K. (2014). Osmanlı Modernleşmesi Toplum, Kurumsal Değişim ve Nüfus.  İstanbul: 
Timaş, 82‐83, 93, 101‐102.  

Kevorkian,  R.,  Paboudjian,  P.  B.  (2012).    1915  Öncesinde  Osmanlı  İmpatorluğu’nda 
Ermeniler. İstanbul: Aras Yayıncılık.  

Kılıçdağ,  O.  (2005).  The  Bourgeois  Transformation  and  Ottomanism  Among  Anatolian 
Armenians  After  the  1908  Revolution.  Unpublished  Master’s  Thesis.  Boğaziçi 
University, İstanbul.  

Kılıçdağ,  O.  (2010).  The  Armenian  Community  of  Constantinople  in  the  Late  Ottoman 
Empire. Unpublished Doctoral Dissertation. Boğaziçi University, İstanbul.  

Kılıçdağ, O. (2014). Socio‐Political Reflections and Expectations of the Ottoman Armenians 
after  the  1908  Revolution:  Between  Hope  and  Despair,  Doctoral  Dissetration, 
Boğaziçi University, İstanbul.   

Kırlı, C. (1999‐2000). Kahvehaneler ve Hafiyeler 19. Yüzyıl Ortalarında Sosyal Kontrol, Tarih 
ve Toplum. 83. Kış. 58‐77.  

Kırlı, C. (2008). Sultan ve Kamuoyu. İstanbul: İş bankası Yayınları.  

Kızılca, K. G. (2011). Voicing the interests of the public contestation, negotiation, and the 
emergence  of  Ottoman  language  newspapers  during  the  financial  crises  of  the 
Ottoman  Empire,  1862‐1875,    Unpublished  Doctoral  Dissertation,  Binghamton 
University State University of New York. 

Kızılca, K. G. (2016). Osmanlı/Türk basın Tarihi Yazımı Üzerine Eleştirel Bir Değerlendirme, 
Ankara Üniversitesi İlef Dergisi, 2016, 3(1), 72‐84.   

Kirakossian J. A. (2003). British Diplomacy and the Armenian Question from the 1830‐1914. 
Amerika: Gomidas Institute.   

Kirakossian  J.  A.  (Editör).  (2004).  The  American  Massacres  1894‐1896  U.S.  Media 
Testimony, Detroit: Wayne State University.  

Kirakossian  J.  A.  (Editör).  (2008).  The  Armenian Massacres  1894‐1896,  British Media, 
Dearborn: University of Michigan.  

Kirakossian, A. J. (2003). British Diplomacy and Armenian Question from 1830’s to 1914, 
Princeton: Gomitas Institute.  



290 

 

 

Kiskira, P. K. (2011). 19. Yüzyılın Çokuluslu İstanbul’unda Amerikan Misyonerleri., Pinelopi 
Stathis  (Editör)., 19. Yüzyılda  İstanbul’da Gayrimüslimler  (çev. Foti ve S.Benlisoy). 
İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları (Eserin Orjinali 1997’de yayımlandı), 70‐84.  

Kocabasoğlu, U.  (2000),  Kendi  Belgeleriyle  Anadolu’daki  Amerika:  19.  Yüzyılda Osmanlı 
İmparatorluğu’ndaki Amerikan Misyoner Okulları, 3.Baskı, Ankara: İmge Kitabevi. 

Kocabaşoğlu,  U. (1991). Tuna Vilayet Gazetesi, OTAM Dergisi, 2, 141‐149.  

Koloğlu,  O.  (?).  Takvim‐i  VekâyiTürk  Basınında  150  Yıl  1831‐1981.  Ankara:  Çağdaş 
Gazeteciler Derneği.  

Koloğlu, O. (1987). Muzır Ararken Alay Konusu Olan Rejim: II. Abdülhamit Sansürü, Tarih ve 
Toplum, 38, 14‐18. 

Koloğlu, O.  (1992). Osmanlı Basını:  İçeriği ve Rejimi. Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 
Ansiklopedisi, 1, 94‐96.  

Koloğlu, O. (1998). Avrupa Kıskacında Abdülhamid. İstanbul: İletişim Yayınları,  

Koloğlu, O. (2006). Osmanlı’dan 21. Yüzyıla Basın Tarihi. İstanbul: Pozitif Yayıncılık.  

Koloğlu, O. (2014). İlk Gazete İlk Polemik. İstanbul: 2014.  

Koloğlu, O.(1985) II. Abdülhamid’in Basın Karsısındaki Açmazı. Tanzimat’tan Cumhuriyete 
Türkiye Ansiklopedisi, İletişim Yay, Cilt I.  

Kongar,  E.  (2008).  Toplumsal  Değişme  Kuramları  ve  Türkiye  Gerçeği.  Ankara:  Remzi 
Kitapevi.  

Kraelitz‐Greinfenhorst V. F. (1996). Ermeni Harfleriyle Türkçe Hakkında Araştırmalar. (çev. 
Hakan T. Karateke) Kebikeç, 4, 13‐33.  

Krikorian, M.  K.  (1978),  Armenians  in  the  Service  of  the  Ottoman  Empire  1860‐1908, 
London. 

Krikorian,  R.  O.  (2010).  The  Ottoman  Empire  and  the  Armenian  Intelligentsia  in 
Constantinople, 1908‐1915. R. G. Hovannisian ve S. Payaslian. (Editörler). Armenian 
Constantinople. California: Mazda Publishers, s. 353‐369.  

Kudret, C. (1977). Abdülhamit Devrinde Sansür. İstanbul: Millîyet Yayınları.  

Kuran, E. (1994). Osmanlı‐Rus İlişkileri Çerçevesinde Ermeni Sorunu (1912‐1914), OTAM, 5, 
227‐233 

Lèart,  M.  (Krikor  Zohrab)  (2015).  Belgeler  Işığında  Ermeni  Meselesi.  İstanbul:  İletişim 
Yayınevi.  

Lee, Y.K. (1998). Ermeni Sorununun Doğuşu. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, s. 57‐58.   

Lewis, B. (1998). Modern Türiye’nin Doğuşu. Ankara: Türk Tarih Kurumu.   



291 

 

 
 

Lyons, M. (1999). New Readers in the Nineteeth Century: Woman, Children, Workers. G. 
Gavallo and R. Chartier (Editörler). A History of Reading in the West. Oxford: Polity, 
s. 313‐344.  

Lynch, H.F.B.  (1901).  Armenia  Travels  and  Studies. New  York  and  Bombay:  Longmans, 
Green, and CO.  

Maden, F. (2014). II. Abdülhamit Dönemi. İstanbul: Tarihçi Kitapevi.  

Manok, Y. B. (2013). Doğu ile Batı Arasında San Lazzaro Sahnesi Ermeni Mıhitarist  Manastırı 
ve ilk Türkçe Oyunları, İstanbul: Bgst Yayınları.  

Marchese,  T. R., Breu, M. R.  (2010).  Intersection of  Society, Culture,  and Religion:  The 
Constantinople  Style  and  Armenian  Identiy.  R.  G.  Hovannisian  ve  S.  Payaslian. 
(Editörler). Armenian Constantinople. California: Mazda Publishers, s. 101‐130.    

Mardin,  Ş.  (2002).  Türiye’de  İletişim Modernleşmesinin  Erken  Bir  Safhası  Üzerine  Bazı 
Notlar, Türk Modernleşmesi, İstanbul: İletişim.  

Mardin, Ş. (2002). Türk Modernleşmesi.  İstanbul: İletişim.  

Matossian, D. B.  (2014). Shattered Dreams of Revolution From Liberty to Violence  in the 
Late Ottoman Empire. California: Stanford University Press.    

Matossian, M. K., Villa,  S. H.  (2006). Anlatılar  ve  Fotoğraflarla 1914 Öncesi Ermeni Köy 
Hayatı. İstanbul: Aras.  

Mattei, J. L. (2008).  Belgelerle Büyük Ermenistan Peşinde Ermeni Komiteleri, Ankara: Bilgi 
Yayınevi.  

Merguerian,  B.  (2010).  Cyrus  Hamlin  and  American  Education  for  Armenians  in 
Constantinople,    R.  G.  Hovannisian  ve  S.  Payaslian.  (Editörler).  Armenian 
Constantinople. California: Mazda Publishers, 199‐228.     

Midhat Pasa’nın Hatıraları. (1997). (haz. Osman Selim Kocahanoğlu). İstanbul. 

Mildanoğlu, Z. (2014). Ermenice Süreli Yayınlar 1794‐2000. İstanbul: Aras Yayıncılık.  

Minassian,  T. A.  (2006).    Ermeni  Kültürü  ve Modernleşme  Şehir, Oyun, Mizah, Aile, Dil. 
İstanbul: Aras Yayıncılık.  

Minassian, T. A. (2012). Ermeni Devrimci Hareketi’nde Millîyetçilik ve Sosyalizm 1887‐1912. 
(çev. Mete Tuncay). İstanbul: İletişim Yayınları.  

Ներսիսյան,  մ. Գ. (1972). Հայ ժողովրդի պատմություն. Երեվան: Երեվանի 

Պետական Համալսարան.   

Nalbandian,  L.  (1963).  The  Armenian  Revolutionary  Movement,  The  Development  of 
Armenian Political Parties through the Nineteenth Century (Birinci Baskı). Berkeley 
and Los Angeles: University of California Press. 



292 

 

 

Nüzhet, S. (1931). Türk Gazeteciliği 1831‐1931. İstanbul: Devlet Matbaası.  

Odabaşı, A. (2016). Türkiye’de Sansür Eğlenceleri. Ankara: Siyasal kitabevi.  

Oral, S. F. (1967). Türk Basın Tarihi Osmanlı İmparatorluğu dönemi 1728‐1922. Ankara: Oral 
Yayınları.  

Ortaylı, İ. (1983). İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı. İstanbul: Hil Yayınları.  

Osmanlı Bankası Arşivi, Londra Arşivi, Attack on Bank in Constantinople, 23,999. (OBA), LA 
23,999. 

Öke, M. K. (2003). Yüzyılın Kan Davası Ermeni Sorunu, İstanbul: İrfan Yayıncılık.   

Özbek, N. (2004). Modernite Tarih ve İdeoloji: II. Abdülhamid Dönemi Tarihçiliği Üzerine Bir 
Değerlendirme, Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, 2 (1), 71‐90 

Özel, O.  (2009). Dün  Sanscısı  Türkiye’de Geçmiş Algısı  ve Akademik  Tarihçilik.  İstanbul: 
Kitapyayınevi.  

Özşavlı, H.  (2012).  "Ermeni Millîyetçilik Hareketlerinin Doğuşu, Taşnak‐İttihat ve Terakki 
İttifakı", Ermeni Araştırmaları, 41, 141‐190.  

Öztürk, S. (2010). Osmanlı’da İletişimin Diyalektiği. Ankara: Phoenix.  

Pamukciyan,  K.  (2003).  Biyografileriyle  Ermeniler  Kevork  Pamukciyan.  İstanbul:  Aras 
Yayıncılık.  

Panossian, R. (2006). The Armenians: From Kings and Priests to Merchants and Commissars. 
London: C. Hurst & Co. (Publishers) Ltd.   

Pasdermadjian, G. (1918). Why Armenia Should be Free, Armenia’s Role in the Present War, 
Boston, Hairenik Publishing Company. 

Pears, E. (1917). Life Of Abdul Hamid. London: Constable Company Ltd.  

Ricther, J. (1910). A History of Protestant missions in the Near East, Edinburg and London: 
Oliphant, Anderson, Ferrier. 

Roussos,  M.  N.,  Milidonis  (2011).  Pinelopi  Stathis  (Editör).,  19.  Yüzyılda  İstanbul’da 
Gayrimüslimler. (çev. Foti ve S.Benlisoy). İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları (Eserin 
orjinali 1997’de yayımlandı) s. 92‐99. 

Sadrazam Sait Paşa (1977). Anılar. (haz. Şemsettin Kutlu). İstanbul: Hür Yayın ve Ticaret A.Ş.  

Sajdi, D.  (Editör).  (2014). Osmanlı  Laleleri, Osmanlı Kahvehaneleri: On Sekizinci Yüzyılda 
Hayat Tarzı ve Boş Vakit Eğlenceleri. İstanbul: Koç Üniversitesi Yayınları.    

Sakaoğlu, N.  (1993‐1994). Osmanlı Bankası Olayı. Dünden Bugüne  İstanbul Ansiklopedisi. 
İstanbul: Türkiye Ekonomik ve Toplumsal Tarih Vakfı, 166‐168.  



293 

 

 
 

Sakarya, İ. (1984). Belgelerle Ermeni Sorunu. Ankara: Genelkurmay Basımevi.  

Salt, J. (2015). Emperyalizm, Evanjelizm ve Osmanı Ermenileri 1878‐1896. (çev. K. Göksel). 
İstanbul: Tarih ve Kuram yayınları. (Eserin orjinali 1993’de yayımlandı). 

Sanjian, A. K. Ve Tietze A.  (Editors).  (1981). Eremya Chelebi Kömürjian’s Armeno‐Turkish 
Poem The Jewish Bride. Wiesbade: Otto Harrassowitz.  

Sarkiss, H. J. (1937). The Armenian Renaisance, 1500‐1803. The Journal of Modern History, 
4 (IX), 433‐448. 

Schwartz  R.  V.  (1998).  Spectacular  Realities  Early Mass  Culture  in  Fin  de  Siecle  Paris. 
Berkeley/Los Angeles/London: University of California Press.  

Selvi, H. (2011). Millet‐i Sadıkada İsyan Ermeni Komitecilerin Gizli Mektupları 1878‐1923. 
İstanbul: Timaş Yayınları.  

Seth, M. J. (1937).  Madras The Birthplace of Armenian Journalism. Calcutta.  

Seyfeli, C. (2005).  İstanbul Ermeni Patrikliği. Ankara: Aziz Andaç Yayınları.  

Seyfeli, C. (2015). Ermeni Kilise Merkezi Ecmiatzin. Konya: Çizgi kitapevi.  

Shaw, J. S. ve Shaw E. K. (2010). Osmanlı İmparatorluğu ve Modern Türkiye. C.2. İstanbul: E 
Yayınları.  

Սիմոնյան, Ռ.  (2000),  Հայոց  Պատմություն.  Երեվան:  Երեվանի Պետական 

Համալսարան.   

Smith, E.,  Dwight, H. G. O. (1833). Researches of the Rev. E. Smith and Rev. H.G.O. Dwight 
in Armenia: Including a Journey Through Asia Minor, and Into Georgia and Persia, 
with  a  Visit  to  the  Nestorian  and  Chaldean  Christians  of  Oormiah  and  Salmas, 
Volume 1, Crocker and Brewster.  

Somakian  J. M.  (1995). Empires  in Conflict: Armenian and  the Great Powers 1895‐1920. 
London‐New York: I.B. Tauris Publishers.  

Somel, A. (2007).  Osmanlı Ermeni Kültür Modernleşmesi Cemaat Okulları ve Abdülhamid 
Rejimi. Tarih ve Toplum: Yeni Yaklaşımlar 5, 71‐92. 

Sonyel, S. (2009).  Osmanlı Ermenileri Büyük Güçlerin Diplomasi Kurbanları. İstanbul: Remzi 
Kitapevi. 

Stepanyan, H. (2005). Ermeni harfli Türkçe Kitaplar ve Süreli Yayınlar Bibliyografyası, 1727‐
1968. İstanbul: Turkuaz Yayınları. 

Strauss, J. (2014). Milletler ve Osmanlıca: Osmanlı Rumlarının Osmanlı Edebiyatına Katkısı 
(19‐20.Yüzyıllar). Tanzimat ve Edebiyat Osmanlı İstanbulu’nda Modern Edebi Kültür. 
(haz. M. F. Uslu, F. Altuğ).  İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, s.1‐65. 



294 

 

 

Strauss,  J.  (2014). Osmanlı  İmparatorluğu’nda Kimler, Neleri Okurdu?  (19‐20.  Yüzyıllar). 
Tanzimat ve Edebiyat Osmanlı İstanbulu’nda Modern Edebi Kültür. (haz. M. F. Uslu, 
Fatih Altuğ). İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, s. 139‐191.  

Suny, R. G. (1983). The Armenian in the Twentieth Century. Chico: Scholars Press.  

Şahin, G.  (2008). Osmanlı Devleti’nde  Katolik  Ermeniler  Sivaslı Mihitar  ve Mihitaristler. 
İstanbul: IQ Yayıncılık.  

Şapolyo, B. E. (1969).  Türk Gazetecilik Tarihi ve Her Yönü ile Basın. Ankara: Güven.  

Şaşmaz, M. (2004). Kumkapı Ermeni Olayı (1890). Tarih  İncelemeleri Dergisi, XIX (1) 101‐
118. 

Tahsin Pasa’nın Yıldız Hatıraları Sultan Abdülhamid. (1999). İstanbul: Boğaziçi Yayınları.  

Teotig. (2012). Baskı ve Harf Ermeni Matbaacılık Tarihi. İstanbul: Birzamanlar Yayıncılık.  

Tietze, A. (1991). Ethnicity and Change in Ottoman Intellectual History. Turcica, 21‐23, 385‐
95. 

Tokgöz, A. İ. (2012) Matbuat Hatıralarım. (haz. Alpay Kabacalı). İstanbul: Türkiye İş Bankası 
Kültür Yayınları.  

Topuz, H. (1996). 100 Soruda Başlangıçtan Günümüze Türk Basın Tarihi. İstanbul: Gerçek 
Yayınevi.  

Topuz, H. (2003). Türk Basın Tarihi II. Mahmud’tan Holdinglere. İstanbul: Remzi.  

Tugay, A. (?). İbret Abdülhamid’e Verilen Jurnaller ve Jurnalciler. İstanbul: Okat Yayınevi.  

Tuğlacı, P. (2004). Tarih Boyunca Batı Ermenileri. 1., 2., ve 3 cilt. İstanbul: Pars Yayın ve T. L. 
Ş. 

 Uras, E. (1987). Tarihte Ermeniler ve Ermeni Meselesi. İstanbul: Belge Yayınları.  

Uşaklıgil, H. Z. (1987). Kırk Yıl. (haz. Şemsettin Kutlu). İstanbul: İnkılâp Kitabevi. 

Vağarşag, S. (1994). Ermenice Basımevleri. Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi. 

Vağarşag, S. (1994). Ermenice Basın. Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi.  

Washburn, G.  (1909). Fifty Years  in Constantinople and Recollections of Robert College, 
Boston and New York: Houghton Mifflin Company. 

Whitman, S. (1914), Turkish Memoirs, (London: Heinemann), London. 

Yalman, E. A. (1914),  The Development of Modern Turkey as Measured by its Press. New 
York: Colombia University.  



295 

 

 
 

Yarman, A. (2012). Ermeni Yazılı Kültürü Harf, Elyazması, Matbaa ve Salnâmeler Tarihine 
Kısa Bir Bakış. İstanbul: Türkiye Ermenileri Patrikliği.  

Yavuz, E. (1981). Jön Türk Basını, AİTİA Gazetecilik ve Halkla İlişkiler Yüksekokulu Yayınları, 
2, 197‐218.   

Yavuz, F. (2009). Osmanlı Devleti Dış Politikasında Ermeni Sorunu: 1896 Osmanlı Bankası 
Baskını Örneği, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Sakarya.   

Yazıcı,  N.  (1983).  Takvim‐i  Vekâyi  Belgeler.  Ankara:  Gazi  Üniversitesi  Basın‐Yayın 
Yüksekokulu Basımevi.  

Yerlikaya,  İ.  (1996).  II. Abdülhamit Döneminde Basın:  Yarı Resmi Vakit Gazetesi:  (1875‐
1884). Kırıkkale: Y. İ. Y. 

Zekiyan, B. L. (2001). Ermeniler ve Modernite: Gelenek ve Yenileşme / Özgüllük ve Evrensellik 
Arasında Ermeni Kimliği. (çev. Altuğ Yılmaz). İstanbul:  Aras Yayıncılık. 

Süreli Yayınlar 

Cerîde‐i Şarkiye  

Manzûme‐i Efkâr 

Mecmûa‐i Ahbâr  

İravunk 

Dünya Gazetesi (Kasım 1955)  

Amerika Ulusal Arşivi  

NARA, Turkey, Entry UD 58, Despatches Sent to the Department of State,  Volume:20, No. 

964: 389‐390.  

NARA, Turkey, Entry UD 58, Diplomatic Posts Turkey, Volume:70, No. 1078.  

Başbakanlık Osmanlı Arşivi  

Yıldız Perakende Komisyonlar Maruzatı  (Y. PRK. KOM.) Dosya:14, Gömlek 69.  

 

 

 



296 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



297 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EKLER 



298 

 

 

Ek‐1. İravunk (1. Sayfa) 

 

 



299 

 

 
 

Ek‐1. (Devam) İravunk (2. Sayfa) 

 



300 

 

 

Ek‐1. (Devam) İravunk (3. Sayfa) 

 



301 

 

 
 

Ek‐1. (Devam) İravunk (4. Sayfa) 

 



302 

 

 

EK‐2. Mecmûa‐i Ahbâr(4‐1. Sayfa) 

 



303 

 

 
 

EK‐2. (Devam) Mecmûa‐i Ahbâr (2‐3. Sayfa) 

 

 



304 

 

 

EK‐3. Manzûme‐i Efkâr (4‐1. Sayfa) 

 

 



305 

 

 
 

EK‐3. (Devam) Manzûme‐i Efkâr  (2‐3. Sayfa) 

 



306 

 

 

EK‐3. (Devam) Manzume‐i Efkar (4‐1. Sayfa) 

 

 



307 

 

 
 

EK‐4. Cerîde‐i Şarkiye  (1. Sayfa) 

 



308 

 

 

EK‐4. (Devam) Cerîde‐i Şarkiye  (2. Sayfa) 

 



309 

 

 
 

EK‐4. (Devam) Cerîde‐i Şarkiye  (3. Sayfa) 

 



310 

 

 

EK‐4. (Devam) Cerîde‐i Şarkiye  (4. Sayfa) 

 

 



311 

 

 
 

EK‐5. Osmanlı Bankası  1890’lara Ait Bir Fotoğrafı (L’Illustration, 1896:185) 

 

EK‐6. Bankalar Caddesi 1892  

        



312 

 

 

EK‐7. Bankalar Caddesinin Yeni Görüntüsü 

 



313 

 

 
 

EK‐8. Eski Osmanlı Bankasının Yeni Hali (Salt Müze ve Kütüphane) 

 

 

 

 



314 

 

 

EK‐9. Baskının Gerçekleştiği Dönemde Karekin Pastırmacıyan (Armen Garo)  

 

EK‐10. Dr. Karekin Pastırmacıyan, (Pasdermadjian, 1918:X). 

 



315 

 

 
 

EK‐11. Bedros Paryan (Papken Suni) 

 

EK‐12. Bedros Paryan’ın Mezuniyet Fotoğrafı (arka sıra sağdan üçüncü) 

 



316 

 

 

EK‐13. Hayk Tiryakiyan (Hraç Andresyan) 

 

EK‐14.  Marsilya’ya  Gönderilen  On  Yedi  Komiteciye  Ait  Olduğu  İddia  Edilen  Fotoğraf 

(L’Illustration, 1896:352). 

 



317 

 

 
 

EK‐15. Osmanlı Bankası Baskını’nı Betimleyen Tasvirler101 

 

EK‐16. Olaylardan Sonra Bulunan Bombalar (Feigl, 1984:69)102 

 

                                                            
101 Yavuz, F. (2009). s. 364 
102 Yavuz, F. (2009). s. 365 



318 

 

 

EK‐17. Olaylar Sırasında Tahrip Olan Bir İşyeri Resmi (Throsine, 1897:51)103 

 

 

 

                                                            
103 Yavuz, F. (2009). s. 366 



319 

 

 
 

ÖZGEÇMİŞ 

 
Kişisel Bilgiler 

Soyadı, adı        : Eraslan, Hülya   

Uyruğu  : T.C. 

Doğum tarihi ve yeri  : 23.10.1980, Ankara 

Medeni hali  : Bekar 

Telefon  : 0530 511 44 49 

e‐mail  :  hulyaeraslan12@gmail.com 

 

Eğitim   

Derece 

Yüksek lisans 

Eğitim Birimi 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü

  Mezuniyet tarihi 

  2007 

Lisans  Ankara Üniversitesi İletişim Fakültesi     2002 

Lise  Batıkent Süper Lisesi    1998  

     

 

İş Deneyimi 

Yıl                 Yer                                                                                    Görev 

2005             Gazi Üniversitesi İletişim Fakültesi                             Araştırma Görevlisi  

 

Yabancı Dil 

İngilizce, Ermenice, Osmanlıca  

 

Yayınlar  

Kitap  

Eraslan  Hülya,  (2007),  Agos  (1996‐2005)  Türkçe  ‐  Ermeni  Bir  Gazetenin  Tarihi,  Gazi 
Üniversitesi 40. Yıl Kitaplığı, Ankara. 

Uluslararası bilimsel toplantılarda sunulan ve bildiri kitabında basılan  

Eraslan  Hülya  (2016).  “Osmanlı  Topraklarında  Terör:  1896  Osmanlı  Bankası  Baskını” 
Internatıonal Symposıum Culture and Communication in Anatolia: Past, Present and Future 
Atılım University, Ankara, Turkey.  

 



320 

 

 

Eraslan Hülya (2015), "Mecmua‐i Akhbar (1884‐1914) its representation of the abolition of 
cencorship in 1908"  "International Conference Constructing Middle East Media, Ideology 
and Culture", Ankara University, Ankara, Turkey. 

Eraslan Hülya (2008), “The First Weekly Turkish‐Armenian Newspaper (1996‐2006)”, Media 
And Global Divides, Stockholm. 

Ulusal Bilimsel Toplantılarda sunulan bildiriler  

Eraslan Hülya (2010), Agos (2007‐2010): Etyen Mahçupyan Yönetiminde Yaşanan Değişiklik, 
Gazi Üniversitesi Genç Bilim Adamları Sempozyumu.  

Eraslan  Hülya  (2009),  Herkes  için  İletişim  Programı:  Yeni  Dünya.  Düzeninin  Denetim 
Stratejisi, Ulusal Sosyal Bilimler Kongresi. 

Eraslan  Hülya  (2008),  “Ulusal  Basında  Sansürün  Kaldırılışı”,  Ulusal  Basından  Sansürün 
Kaldırılışının 100. Yılı Kongresi, Marmara Üniversitesi İletişim Fakültesi, İstanbul. 

Eraslan  Hülya  (2008),  “Mustafa  Kemal,  Balkan  Paktı  ve  Basın,  Genç  Akademisyenlerin 
Gözüyle Tek Adam: Mustafa Kemal Atatürk Ankara Üniversitesi TİTE.  

Eraslan Hülya (2007) Türkçe Ermenice Haftalık İlk Gazete Agos (1996‐2006), Sosyal Bilimler 
Kongresi, Ankara  

Eraslan  Hülya,  Ruhdan  Uzun  (2007),  Genç  Cumhuriyet  Döneminde  Gazetecilerin  Etik 
Anlayışı, Sosyal Bilimler Kongresi, Ankara.  

Kitapta yer alan makaleler 

Eraslan Hülya (2009) “Cumhuriyet’ten Günümüze Yabancı Dilde Basın” Türk Basınında Dün 
Bugün Yarın,  Ankara Gazeteciler Cemiyeti, Ankara, s. 472‐474. 

Eraslan Hülya (2009) “Agos: Türkçe‐Ermenice İlk Haftalık Gazete” Türk Basınında Dün Bugün 
Yarın, Ankara Gazeciler Cemiyeti, Ankara, s. 475‐477. 

Eraslan Hülya (2009)” Osmanlı İmparatorluğu’da Yabancı Dilde Basın” Türk Basınında Dün 
Bugün Yarın, Ankara Gazeteciler Cemiyeti, Ankara, s. 5‐7.  

Eraslan  Hülya  (2008)  “Ulusal  Basında  Sansürün  Kaldırılışı”,  Ulusal  Basından  Sansürün 
Kaldırılışının 100. Yılı Kongresi, Marmara Üniversitesi  İletişim Fakültesi,  İstanbul,   s. 154‐
167.  

Eraslan Hülya, Aslı Kuşçu (2005) “Nahit Duru”, Duayen Gazeteciler, Ankara, Cilt  3,  s.326‐
341.  

Diğer Yayınlar 

Eraslan  Hülya  (  2014),  "İmparatorluk,  Ulus  ve  Toplumsal  Cinsiyet  Dünya  Tarihinden 
Perspektifler ", 12(1). s.159‐164 



321 

 

 
 

Hülya Eraslan (2006) “Resimli Tefrika: Acar'ın Sergüzeştleri ve Abbas Yolcu”, Yeni Serüven, 
Çizgi Romanları Araştırmaları Dergisi, Kış 2006, s. 46‐49.  

Hülya Eraslan (2005) “Ermeni Sorunu ve Sempozyumlar”, Gazi Üniversitesi İletişim Kuram 
ve Araştırma Dergisi, sayı 21. 

Dil Yeteneği  

İngilizce, Osmanlıca ve Ermenice   

Uluslararası Bilimsel Toplantı Düzenleme Kurulu 

“Uluslararası Medya ve Etik” (2006) Ankara. 

Çeviri 

 Marcello  Foa  (2007),  “Görünmez  Tehlike:  Spin  Doktorları Medya  Etik  Kurallarını  Nasıl 
Atlarlar” Gazi Üniversitesi İletişim Kuram ve Araştırma Dergisi, Cilt 2, Yaz‐Sonbahar, s. 205‐
210. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

GAZİ GELECEKTİR... 

 

 



GAZETECİLİK ANA BİLİM DALI

EYLÜL 2016

T.C.

GAZİ ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ

E
Y

L
Ü

L
 2
0
1
6

G
A

Z
E

T
E

C
İL

İK
 A

N
A

 B
İL

İM
 D

A
L

I
H

Ü
L
Y

A
E

R
A

S
L

A
N

DOKTORA

TEZİ

HÜLYA ERASLAN

OSMANLI BANKASI BASKININ (1896) 
OSMANLI ERMENİ BASININDA ELE ALINIŞI  




