
İNSAN VE ÇEVRE BAĞLAMINDA DERİN 

EKOLOJİ YAKLAŞIMINA FELSEFİ BİR SORGULAMA 

YÜKSEKLİSANS TEZİ 

DANIŞMAN   HAZIRLAYAN 

Prof. Dr. Emin ÇELEBİ  Serdar KAYRAN 

MALATYA – 2019

T.C.
İNÖNÜ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ



T.C.

İNÖNÜ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İNSAN VE ÇEVRE BAĞLAMINDA DERİN EKOLOJİ 

YAKLAŞIMINA FELSEFİ BİR SORGULAMA 

Serdar KAYRAN 

Felsefe Anabilim Dalı 

Yüksek Lisans Tezi 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Emin ÇELEBİ 

MALATYA-2019 





 

 

iv 

 

ONUR SÖZÜ 

 

Prof. Dr. Emin ÇELEBİ’nin danışmanlığında Yüksek Lisans Tezi olarak 

hazırladığım “İnsan ve Çevre Bağlamında Derin Ekoloji Yaklaşımına Felsefi Bir 

Sorgulama” başlıklı bu çalışmanın, bilimsel ahlâk ve geleneklere aykırı düşecek bir 

yardıma başvurmaksızın tarafımdan yazıldığını ve yararlandığım bütün kaynakların 

hem metin içinde hem de kaynakçada yöntemine uygun biçimde gösterilenlerden 

oluştuğunu belirtir, bunu onurumla doğrularım. 

 
Serdar KAYRAN 

  



 

 

v 

 

TEŞEKKÜR 

 

Bu çalışmada gerek ders aşamasında gerekse tez çalışmam boyunca benden 

desteğini hiçbir zaman esirgemeyen ve beni yönlendiren tez danışmanım değerli hocam 

Prof. Dr. Emin ÇELEBİ’ye sonsuz teşekkürlerimi sunarım. Çevre Felsefesi dersiyle 

çevre olayına ilgi duymamı sağlayan saygıdeğer hocam Prof. Dr. Mehmet ÖNAL’a ve 

kişisel kütüphanesinden faydalandığım bölüm başkanımız Prof. Dr. Hüseyin Subhi 

ERDEM’e de teşekkürü bir borç bilirim. Ayrıca bu tezin sayfa düzenlemesini yaparken 

bana teknik açıdan yardımcı olan Güngür KARAMAN’a da çok teşekkür ederim. 

 

  



 

 

vi 

 

ÖZET 

Günümüzde çevre kirliliğinin yol açtığı problemler aşikârdır. Çevrenin 

kirletilmesiyle doğal dengenin bozulması ve bu durumun bütün canlıların yaşamlarını 

olumsuz etkilemesi sonucunda çevre konusunun bir problem olarak tartışmalara konu 

edildiğini söyleyebiliriz. Farklı perspektiflerden ele alınan bu meseleye felsefenin bir alt 

disiplini olan etik de kayıtsız kalmamış ve bu bağlamda çevre etiği adıyla bir alan 

teşekkül etmeye başlamıştır. Özellikle 17. Yüzyıldan sonra yaygınlık kazanan insanın 

doğaya egemen olma arzusu sonucunda çevrecilik ve çevre etiği çalışmalarının hız 

kazandığını görmekteyiz. Her ne kadar çevre sorunlarının çözümüne yönelik farklı 

kategorilerde çalışmalar ve faaliyetler yapılmış ve yapılıyor olsa da bu çalışmaları çevre 

etiği başlığı altında üç ana yaklaşımda birleştirmek mümkündür. Bu yaklaşımlar, 

antroposentrik, biyosentrik ve ekosentrik çevre etikleridir.  

Bu çalışmada, insan ve çevre bağlamında çevre sorunlarına radikal bir öneri ile 

ortaya çıkan Derin Ekoloji yaklaşımı felsefi bir perspektif ile irdelenecektir. Derin 

Ekoloji yaklaşımı her ne kadar kendisinden önceki bütün etik yaklaşımları sığ olarak 

görse de kanımızca kendisini de ekosentrik yaklaşımın bir alt başlığı olarak görmek 

daha makul olacaktır. Ayrıca Derin Ekolojinin bu çalışmaya konu olmasındaki amaç 

onun temelini oluşturan, kendini gerçekleştirme ve biyosferik eşitlik ilkelerinin arka 

planında problemli olarak gördüğümüz insanın diğer varlıklarla eşit kabul edilmesidir. 

Onların biyosferik eşitlik adını verdikleri bu ilke insana özgü olan kendini 

gerçekleştirme edimini diğer varlıklara da tanımaktadır. Bu konunun aydınlatılabilmesi 

ve bir bütünlük sağlanması için Derin Ekoloji yaklaşımına kadarki bütün çevrecilik ve 

çevre hareketleri irdelenmiştir.  

Bu yaklaşımının ortaya çıkışına kadarki süreç ve kavramlar üç ana bölümde ele 

alındı. I. Bölüm’de çevreyle ilgili temel kavramlar hakkında genel bilgi verildi. II. 

Bölüm’de çevrenin felsefeye konu olması, yani çevre ve felsefe ilişkisi üzerinden çevre 

felsefesi ve çevre sorunlarının çözümüne yönelik ortaya çıkan yaklaşımlar incelendi. III. 

Bölümde ise, Derin Ekoloji yaklaşımının ortaya çıkışı, hareket halini alması, ilkeleri ve 

düşünsel kaynakları üzerinde bir bütün olarak duruldu. Sonuç kısmında ise genel olarak 

Derin Ekoloji değerlendirildi ve ona karşı bazı eleştiriler getirildi.   

Anahtar Kelimeler: İnsan, Çevre, Çevre Felsefesi, Çevre Sorunları, Çevre Etiği, Derin 

Ekoloji 



 

 

vii 

 

ABTRACT 

Today, the problems caused by environmental pollution are obvious. As a result of the 

pollution of the environment and the deterioration of the natural balance and the negative effects 

of this situation on the lives of all living things, the phenomenon we call environmental 

problems has emerged. As a result of the widespread environmental problems, the 

environmental phenomenon has become a part of the agenda of the people and as a result of 

environmental and ethical debates, environmental ethics has emerged. Environmentalism and 

environmental ethics studies have accelerated as a result of the desire of the people who became 

widespread especially after the enlightenment period to dominate the nature. Although different 

studies and activities have been conducted and are being carried out for the solution of 

environmental problems, these studies are generally combined into three main approaches under 

the title of environmental ethics. These approaches are anthropocentric, biocentric and 

ecocentric environmental ethics. 

In this study, the Deep Ecology approach that emerged with a radical suggestion to 

environmental problems in the context of human and environment will be examined from a 

philosophical perspective. Although the Deep Ecology approach sees all previous ethical 

approaches as shallow, it would be more reasonable to consider itself as a subheading of the 

ecocentric approach as well. Moreover, the aim of Deep Ecology to be the subject of this study 

is to accept human being as equal with other beings, which we see as problematic in the 

background of the principles of self-realization and biospheric equality. This principle, which 

they call biospheric equality, recognizes the act of self-realization, which is unique to man, to 

other beings. All environmental and environmental movements up to the Deep Ecology 

approach have been examined in order to enlighten this issue and ensure integrity. 

The process and concepts up to the emergence of this approach are discussed in three 

main sections. In Chapter I, general information about basic environmental concepts is given. II. 

In the department, the subject of philosophy to the environment, the relationship between 

environment and philosophy and the approaches to environmental philosophy and 

environmental problems are discussed. III. In the chapter, the emergence of Deep Ecology 

approach, taking action, principles and intellectual resources were discussed as a whole. In the 

final part, Deep Ecology was evaluated in general and some criticisms were brought against it. 

Keywords: Human, Environment, Environmental Philosophy, Environmental Problems, Environmental 

Ethics, Deep Ecology 

  



 

 

viii 

 

İÇİNDEKİLER 

 

KABUL ONAY SAYFASI ........................................................................................... İİİ 

ONUR SÖZÜ ................................................................................................................. İV 

TEŞEKKÜR ................................................................................................................... V 

ÖZET ............................................................................................................................. Vİ 

ABTRACT ................................................................................................................... Vİİ 

İÇİNDEKİLER .......................................................................................................... Vİİİ 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ÇEVRE İLE İLGİLİ TEMEL KAVRAMLAR 

1.1. Çevrenin Tanımı ve Kapsamı ............................................................................. 7 

1.2. Çevre Bilimi (Ekoloji) .......................................................................................... 9 

1.3. Çevre Sorunlarının Çözümüne Yönelik Hareketler ....................................... 10 

1.4. Çevreci Hareketin Siyasallaşması ve Bildirgeler ............................................ 12 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

ÇEVRE VE ETİK 

2.1. Çevrenin Felsefeye Konu Olması ..................................................................... 14 

2.2. Çevre Felsefesi, Tanımı ve Konusu .................................................................. 15 

2.2. Çevre Sorunlarının Çözümüne Yönelik Felsefi Yaklaşımlar ........................ 16 

2.3.1. Etik Yaklaşım (Çevre Etiği) ....................................................................... 17 

2.3.1.1. İnsan Merkezli (Antroposentrik) Etik Yaklaşım .............................. 20 

2.3.1.2. Canlı Merkezli (Biyosentrik)  Etik Yaklaşım .................................... 21 

2.3.1.3. Çevre Merkezli (Ekosentrik) Etik Yaklaşım ..................................... 23 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

DERİN (DEEP) EKOLOJİ 

3.1. Tarihsel Gelişimi ................................................................................................ 24 

Derin ekolojistler ................................................................................................... 24 

3.2. Temel Kaynakları .............................................................................................. 28 



 

 

ix 

 

3.3. Temel İlkeleri ..................................................................................................... 30 

3.3.1. Kendini Gerçekleştirme İlkesi ................................................................... 31 

3.3.2. Biyosferik Eşitlik İlkesi .............................................................................. 34 

3.4. Felsefeyle İlişkisi (Ekosofi) ................................................................................ 35 

3.5. Siyasi Düşüncesi ve Programı ........................................................................... 36 

SONUÇ .......................................................................................................................... 41 

KAYNAKÇA ................................................................................................................. 44 

 

 



 

 

1 

 

GİRİŞ 

İnsanın bir doğa varlığı olduğu düşünüldüğünde ontolojik düzlemde parçası 

olduğu bütüne zarar vermesi bir yana içinde var olduğu ortamı daha yaşanılır ve sağlıklı 

bir hale dönüştürmesini ummak son derece rasyoneldir. Nitekim tarihin belli bir 

evresine kadar bu ilişki önemli ölçüde pozitif bir mahiyette sürdürülmüştür ancak söz 

konusu kozmik birlikteliğin, insanoğlunun çevre ile bir çıkar ilişkisine girmesi ile 

birlikte yavaş yavaş zarar gördüğünü söyleyebiliriz. Somut göstergelerini 17. Yüzyıla 

kadar götürebileceğimiz sistematik ve metodik bir bilme merakının, insanoğlunun 

ihtiras ve hükmetme arzusu ile birleşmesinin neticesinde adına çevre sömürüsü 

diyebileceğimiz bir sürecin, sonuçları kestirilsin veya kestirilmesin başladığını 

söylemek mümkündür. 

Daha somut ve gündelik terminoloji ile ifade edecek olursak çevrenin bilinçli 

veya bilinçsizce tahrip edilmesi, çevre kirliliğinin yaygınlaşmasına neden olmuştur. Söz 

konusu çevre kirliliği, atmosfere salınan zehirli gazlar, toprağa ve sulara karışan zehirli 

atıklar ve daha birçok tahrip ve kirletmenin neticesinde ortaya çıkmıştır. Çevre kirliliği 

hem toplumsal yaşamı zorlaştırmakta hem de insan hayatına mal olan sonuçlar 

doğurmaktadır. Bütün bu olumsuzluklar sonucunda çevre kirliliğinin yaygınlaşması ve 

insan hayatına olumsuz yansımasıyla çevre sorunları dediğimiz problemler ortaya 

çıkmıştır. 

Çevre sorunlarını, Türkiye Çevre Vakfı şu şekilde tanımlamıştır: “çevre sorunları 

(environmental problems), çevredeki kirlenme ve tahribat sonucunda ortaya çıkan, 

canlıların hayatını ve sağlığını etkileyen,  tehdit eden sorunlardır” (Ansiklopedik Çevre 

Sözlüğü, 2001: 114) . Yani çevre sorunları dediğimiz olgu tamamen çevredeki değişim 

ve kirliliktir. Burada söz konusu olan değişim olumlu veya olumsuz olabilir, fakat çevre 

kirliliği, çevreyi olumsuz etkileyen değişimlerden kaynaklanır. Bu çevre kirliliği sadece 

doğal çevreyle sınırlı kalmayıp, hava, su, toprak, ışık, görüntü ve gürültü olmak üzere 

çevrenin bütün bileşenlerinde görülmektedir. 

Çevre sorunları küresel bir olgu olduğu için renk, dil, devlet ve din ayırt 

etmeksizin her yerde karşımıza çıkmaktadır. Örneğin atmosfere salınan zehirli gazlar 

neticesinde ozon tabakası incelmekte ve bunun sonucunda güneşten dünyamıza gelen 

zararlı ışınlar engellenemediği için radyasyona maruz kalan insanlarda bağışıklık 



 

 

2 

 

sistemleri zayıflamakta, deri kanseri ve göz rahatsızlıkları gibi hastalıklar ortaya 

çıkmaktadır. 

Çevre konusuyla ilgili ilk çalışmaları 1972’de Birleşmiş Milletler Çevre Programı,  

(UNEP) yapmıştır. Bu kurum çevremizi korumak ve yarına daha güzel bir çevre 

bırakmak adına çevre koruma ve planlama çalışmalarına devam etmektedir.  UNEP’in 

1972’de yapmış olduğu ‘Dünya Çevre Sorunları Konferansında’ ile doğal dengenin 

korunması, tasarruf tedbirlerinin alınması, fabrika atıklarının imha edilmesi, doğal 

kaynak kullanımının en aza indirilmesi gibi kararlar alınmış olsa da ne yazık ki hala 

çevre sorunları devam etmektedir. (Aydoğdu ve Gezer, 2006: 86). Buna bağlı olarak 

Birleşmiş Milletler 1992’de Rio de Janeiro’da 172 ülkenin katılımıyla toplanıp Çevre ve 

Kalkınma konferansı yapmıştır. Bu konferansın neticesinde biyolojik çeşitlilik, iklim 

değişikliği ve çölleşmeye yönelik sözleşmeler imzalanmıştır (NCSA Türkiye, 2010: 1). 

Çevre sorunlarının üstünde durulmasının sebebi ekolojik dengeyi bozmasıdır. Ekolojik 

dengenin bozulmasıyla bazı canlı türlerin yok olması, iklim değişikliği, yaşam 

kalitesinin düşmesi vs. gibi olumsuz durumlar söz konusudur. Başlıca çevre kirlilikleri 

olan; su, hava, toprak, gürültü ve görüntü kirliliklerini tek tek ele alıp incelediğimizde 

ekolojik dengenin bozulmasıyla ilgili olumsuzlukları net ortaya koyabiliriz. 

Su kirliliği, temel olarak yeryüzü sularının kirlenmesi olarak görülmektedir. 

Burada söz konusu olan şey hem deniz suları hem de göl, nehir ve dere gibi bütün 

suların kirlenmesidir. Bu, genellikle kanalizasyon ve fabrika atıkları ile çöplerin suya 

karışması sonucunda ortaya çıkmaktadır. Su kirliliğinin en önemli sonuçlarından biri 

sularda yaşayan canlılarının yaşamsal faaliyetlerini etkilemesidir. Bu durum denizlerde 

bazı canlılarının yaşamına mal olurken bazılarının ise üremesini olumsuz 

etkilemektedir. Suların kirlenmesiyle ilgili 1953 yılında Japonya’da cıva zehirlenmesi 

olarak bilinen  ‘Minamata Trajedisi’ tipik bir örnektir. Bu durumdan birçok insan ve 

deniz canlısı zarar görmüştür. Yaşanan bu trajik olaydan sonra orda yaşayan insanların 

çoğunda zamanla körlük, felç, şuur kaybı vs. rahatsızlıklar meydana görülmüştür. 

(Aydoğdu, Gezer, 2006: 87). 

Hava kirliliği, genel olarak atmosfere salınan zehirli gazlardan ve dumanlardan 

oluşmaktadır. Bunun neticesinde insan sağlığı tehlikeye düşmekte ve aynı zamanda 

iklim değişikliğine de yol açmaktadır. Havaya karışan karbon monoksit, karbon dioksit, 



 

 

3 

 

metan vd. gazlar solunum aracılığıyla bütün canlıların sağlığını tehdit etmektedir. 

Nitekim “Bombay’da nefes almak günde on sigara içmeye bedel durumdadır.” Ayrıca 

asit yağmurlarının oluşumunda da bu tür zehirli gazlar etkili olmaktadır. Zararlı gazların 

tepkimesi sonucu oluşan asit yağmurları, ormanları tahrip etmekte hatta yok olmasına 

sebep olmaktadır. Nitekim Avrupa’nın birçok ormanı bozulmuş ve bozulmaktadır.  

Ayrıca Amerika’da ve son yıllarda artan bir şekilde Çin’de ormanlar yok olmaktadır. 

(Erdoğan ve Ejder, 1997: 10). Ayrıca “Londra’da 1952 yılında dört binden fazla kişinin 

hava kirliliği nedeniyle hayatını kaybetmesi, insanları çevre ve çevre sorunlarına karşı 

daha duyarlı olmaya yönelten çarpıcı bir gelişme olmuştur.” (Akalın, 2019:  2). Her ne 

kadar her geçen gün hava kirliliğine karşı önlemler alınıyor olsa da alınan önlemlerin 

yetersizliğinden, uygulanamamasından ve denetlenmemesinden dolayı hava kirliliği her 

geçen gün artmaktadır. 

Toprak kirliliği genel olarak tarım arazilerinin bilinçsizce gübrelenmesi ve 

sulanmasıyla başlayan daha sonraları ise endüstriyel atıkların, asit yağmurlarının ve 

gelişi güzel konutlaşma ile devam eden çevresel bir kirliliktir. Ayrıca toprağı etkileyen 

diğer bir etken ise erozyondur. Erozyon her ne kadar doğal afet gibi görünse de 

ormanlık alanların yok edilmesiyle oluşmaktadır. “Erozyon arttıkça, toprağın üretken 

olan üst tabakası aşınır ve tepede kalan bitki örtüsü de giderek yok olur. Suyu ve üst 

toprağı olmayan bir bahçede tarım yapılabilir mi?” (Kışlalıoğlu ve Berkes, 2014: 180). 

Toprak kirliliği de diğer çevre kirlilikleri gibi bütün canlıların sağlığını tehdit etmekle 

kalmamakta, üretim arazilerini de tehdit etmektedir. Dolayısıyla bizi bekleyen kuraklık, 

çoraklık ve çölleşmedir. 

Gürültü kirliliğinin temelinde ise yüksek frekanslı ses yatmaktadır. Ses, iletişimi 

kolaylaştırdığı gibi rahatsız edici de olmaktadır. Ayrıca belirli bir desibel üzerindeki ses 

şiddeti insan sağlığını ciddi etkilemektedir. Mesela 140 desibelin üzerindeki ses şiddeti 

beyin sarsıntılarına, işitme kaybına, agresifliğe ve uyku düzensizliğine neden 

olmaktadır. Nitekim bununla ilgili olarak hem dünya genelinde hem de Türkiye’de 

yönetmenlikler hazırlanmıştır. “Yönetmelikte gürültü kaynakları sayılarak, gürültü ile 

ilgili yasaklar getirilmiş ve üst gürültü seviyeleri tespit edilmiştir.” (Görmez, 2007: 59). 

Görüntü kirliliğinden bahsedecek olursak, genellikle insan, gözüne hoş gözüken 

şeyleri güzel, kötü gözüken şeyleri ise çirkin olarak ifade eder. Bu durumda görüntü 



 

 

4 

 

kirliliği dediğimiz durumun ölçütü insanın estetik kaygısıdır. Görüntü kirliliği, çevre 

sorunları arasında yeni bir alan olarak karşımıza çıkmaktadır.  Buna bağlı olarak 

Türkiye’de Çevre ve Şehircilik Bakanlığı, mahalli idarelere 2014 yılında bu konuyla 

ilgili olarak bir genelge göndermiştir. Genelgede görüntü kirliliğinin önüne geçilmesi 

için idari para cezalarının yanı sıra bir kentin imajının kültürel dokuya ve estetik 

beğeniye göre oluşturulmasını talep etmiştir.1 

Çevre sorunları bir anda ortaya çıkan bir durum değildir fakat ortaya çıkan 

sorunlar neticesinde bir anda insanların gündemine yerleşmiştir. Ekoloji biliminin, ilk 

anlamda, hayvan ve bitki türlerinin çevreleriyle olan ilişkilerini inceleyen bir bilim dalı 

olduğunu belirtmek gereklidir. (Yardımcı, 2006: 19).  Fakat daha sonra ekoloji 

biliminin çevre sorunlarını ve ekosistem problemlerini de konu edindiği için çevre 

sorunlarını gündemine alan ve bununla ilgili ilk çalışmaları yapan disiplin olduğu 

söylenebilir. 

Çevre sorunlarının çözümüne yönelik çalışmalar daha sonraki süreçlerde 

çevrecilik ve ekolojizm olarak ortaya çıkmıştır. Çevrecilik ve ekolojizm adı altında 

yapılan bu çalışmalar üç farklı hareket olarak ortaya çıkmıştır. Bunlar sırasıyla, siyasi 

hareket, aktivist (eylemsel) hareket ve çevre etiği hareketleridir. Çevreci hareketlerin 

siyasi yapısına en açık örnek bazı Avrupa ülkelerinde güçlü olan Yeşiller partileridir. 

Bu siyasi çevrecilerin amaçları yönetici olmak ve çevre sorunlarıyla ilgili gerekli 

hukuksal alt yapıyı ve denetimi sağlayarak çözümler üretmektir. Çevreci hareketlerin 

aktivist yapısı protesto, basın açıklaması gibi eylemsel faaliyetler yapar. Günümüzde 

varlığını devam ettiren Greenpeace, Doğal Hayatı Koruma Vakfı (WWF), TEMA vd.  

çevreci hareketlerin aktivist yapısına örnektir. Ayrıca günümüzde, hem sivil toplum 

örgütlenmesi (sendika, dernek vs.) hem de kamu kurum ve kuruluşu  (tema vakfı, orman 

ve şehircilik bakanlığı vs.) şeklinde de varlığını korumaktadırlar. 

Çevre etiği hareketinin, çevre sorunlarını felsefe kapsamında ele almasıyla çevre 

felsefesi ve çevre etiği kavramı ortaya çıkmıştır. Çevre etiğini savunanların yapmış 

olduğu felsefi irdelemeler sonucunda etiğin, sadece insan ilişkileri için değil insan-doğa 

bağlamını da kapsayabileceği vurgulanmıştır. Dolayısıyla bir çevre etiğinin ortaya 

                                                 

 

1 Ayrıntılı bilgi için bakınız: http://www.enofis.com.tr/index.php/tr/mevzuatlar/cevre/genelgeler 

(11.11.2019) 

http://www.enofis.com.tr/index.php/tr/mevzuatlar/cevre/genelgeler


 

 

5 

 

konulması gerektiği düşüncesi yaygınlaşmıştır. Çevre etiği ile kastedilen, insanların 

çevreyle etkileşiminde yapıp-ettiklerini denetlemek ve hangi eylemin iyi, hangi eylemin 

kötü olduğunu sorgulamaktır. Bu bağlamda çevre etiği ile insanların çevreyle 

etkileşiminde bir yol haritası sunma çabasının güdüldüğünü görmekteyiz. 

Çevre etiği kapsamında ortaya çıkan tartışmalar neticesinde insan merkezli etik, 

canlı merkezli etik ve çevre merkezli etik olmak üzere üç ana ekol biçiminde ortaya 

çıkmıştır. İnsan merkezli çevre yaklaşımını savunanlar, etiğin sadece insan ilişkileri için 

geçerli olduğunu ve insanın sadece doğanın efendisi olduğunu vurgulamışlardır. İnsan 

merkezli etik yaklaşıma karşı oluşan tepkiler sonucunda canlı merkezli etik yaklaşım 

ortaya çıkmıştır. Bu yaklaşım sadece canlı formların etik kapsamına alınması 

gerektiğini savunur. Ancak bu canlı merkezli etik yaklaşımın doğayı es geçmesine tepki 

olarak çevre merkezli yeni bir etik yaklaşım doğmuştur. Bu son etik yaklaşım, bütün 

canlı formlarını kapsadığı gibi doğaya da içsel bir değer atfeder. Çevre merkezli anlayış 

daha sonra radikal bir öneriyle karşımıza çıkacak olan Derin Ekoloji anlayışının 

temellerini içinde barındırmaktadır. 

Derin Ekoloji yaklaşımı, kendinden önceki yaklaşımları “sığ” olmakla 

nitelendirerek neredeyse bütün yaklaşımlara tepki olarak ortaya çıkmıştır. Derin 

Ekolojinin kurucusu Arne Naess, 1972’de Bükreş’teki ‘Üçüncü Dünyanın Geleceği 

Konferansı’nda ilk defa derin ve sığ ekoloji ayrımından bahsetmiştir. Daha sonraki 

süreçte yaptığı çalışmalarla Derin Ekolojinin temel ilkelerini, konusunu ve kapsamını 

belirlemeye çalışmıştır. Derin Ekoloji yaklaşımının biyosferik eşitlik ilkesi insanı da 

diğer varlıklarla eşit görmektedir. Onun çevre sorunlarının çözümüne yönelik yaptığı 

çalışmalar içerisinde düşünen ve düşüncesine göre hareket eden insanın diğer 

varlıklardan farklı olarak konumlanması gerekirdi. Hâlbuki bu böyle olmamıştır. 

Bu çalışmada Derin Ekoloji bağlamında, üzerinde duracağımız temel nokta Derin 

Ekolojinin temel ilkeleri olan kendini gerçekleştirme ilkesi ve biyosferik eşitlik ilkesi 

olacaktır. Bunların yanı sıra Derin Ekolojinin sosyal ve siyasal alanda bir program 

açıklamaması da tenkit edilecektir. Bu bağlamda alternatif olarak gördüğümüz fikir ise 

her insana düşen ödev, çevrenin bir emanet olarak görülmesi ve emanete sahip 

çıkmasının yanı sıra yaşayışını doğal dengeye ve doğa kanunlarına göre şekillendirmesi 

olacaktır. Ancak çevre sorunlarının tek bir bilimin, yaklaşımın ve hareketin 



 

 

6 

 

çözemeyeceği bir durum olduğunun farkındayız. Dolayısıyla, bu çalışma, yapılan diğer 

birçok çalışmadan iki temel noktada farklılık gösterecektir; birincisi Derin Ekoloji 

yaklaşımını felsefi bir sorgulama yöntemiyle ele alınması, ikincisi ise diğer 

çalışmalardan farklı olarak, biyosferik eşitlik ilkesinin ve kendini gerçekleştirme 

ilkesinin felsefi arka planın sorunlu olduğunu ortaya koymasıdır. 

Bu çalışma bağlamında çevreyle ilgili temel kavramlara değinmek konuyu daha 

anlaşılır kılacaktır. 

 

  



 

 

7 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ÇEVRE İLE İLGİLİ TEMEL KAVRAMLAR 

 

1.1. Çevrenin Tanımı ve Kapsamı 

Çevre kavramı, görünürde kolay anlaşılan ve neredeyse herkesin fikir sahibi 

olduğu bir kavramdır. Fakat çevreye ilişkin konuların çeşitliliği, derinliği, değerleri, 

sorunları ve çözümü yolundaki farklı yaklaşımlar ele alındığında ise kavramın karmaşık 

ve sınırlarını belirsiz olduğu ortaya çıkmaktadır. (Ağbuğa , 2016: 4). 

Genellikle ‘ortam, etraf’ anlamlarında kullanılan “çevre” kavramı, en temel 

anlamıyla “içinde yaşanılan ortamdır.” (Aydın, 2011: 87).  Buna göre, bir canlı için 

“Çevre nedir?” diye sorduğumuzda, çevreyi canlının biyolojik, sosyal, kültürel ve 

ekonomik olarak faaliyetlerini sürdürdüğü, barınma, beslenme ve üreme ihtiyaçlarını 

karşıladığı ortam ve şartların bütünü olarak ifade edebiliriz. (Önal, 2016: 463). Çevre 

kavramının sözlük anlamı ise “herhangi bir şeyin etrafındaki yakınlığı anlatır ve 

genellikle ‘civar’ sözcüğüyle eş anlamlıdır.” (Doğan, 1996: 223). Ayrıca daha geniş bir 

anlamda, “çevre, insan faaliyetleri ve canlı varlıklar hemen ya da uzunca bir süre dolaylı 

ya da dolaysız bir etkide bulunabilecek fiziksel, kimyasal,  biyolojik ve toplumsal 

etkenlerin belirli bir zamandaki toplamıdır.” (Keleş ve Hamamcı, 2002: 28). Diğer 

tanımlardan farklı olarak Deliser, çevre olgusunu canlıların biyolojik, ekonomik, 

toplumsal ve kültürel yaşamlarını sürdürdükleri ortam olarak tanımlamaktadır. (2015: 

135). Çepel ise ona paralel olarak çevreyi, “yetişme ortamı” (1982: 258) olarak 

tanımlamıştır. 

Tanım çeşitliliğini göz önünde bulundurursak genel olarak çevre canlı ve cansız 

varlıkların bütününü kapsayan ve canlı varlıkların her türlü faaliyetlerini sürdürdükleri 

bir ortamdır diyebiliriz. Ayrıca insan-çevre veya canlı-çevre ilişkisi karşılıklı ve zorunlu 

bir ilişkidir. Nitekim insanın doğayla olan ilişkisini Gül şu şekilde ifade etmiştir: 

 

İnsanın doğa ile olan ilişkisinin arka planında onun varlık düzleminde doğaya bağımlı bir 

varlık olması yatmaktadır. İnsan doğada yaşam bulan, yaşamını doğa içindeki koşulların 

etkisiyle şekillendiren ve zorunlu olarak da bir şekilde doğayla ilişki içinde var olabilen bir 

varlıktır. Canlı bir varlık olan doğa, yine kendisi gibi canlı bir varlık olan insanla yaşamı 



 

 

8 

 

boyunca sürekli birlikte olmayı gerektirecek bir zorunluluğun parçası olarak karşımızda 

durmaktadır (2013: 18). 

 

Çevre kavramı, kullanım alanına göre anlam kazanan bir sözcüktür. Çevre 

kavramının en temel iki özelliği ‘çevreleyen’ ve ‘çevrelenen’ olmasıdır.  Buna bağlı 

olarak sosyal çevre, kültürel çevre, siyasi çevre ve fiziki çevre gibi kullanımlar 

olmaktadır. Çevrenin kapsamı toplumsal yaşantının gereksinimleri ve endüstriyel 

gelişmelerle birlikte genişlemiş ve derinleşmiştir. Nitekim doğal çevrenin kirlenmesi 

anlamındaki “çevre sorunları” kavramı yerine, hayatın her alanını kapsayan ve yaşamla 

ilgili bütün sorunları içine alan “yaşanabilirlik” kavramına en geniş anlamını veren 

çevre tanımlaması tercih edilmektedir (Keleş ve Hamamcı, 2002: 141). 

Genellikle çevreyi doğal ve yapay olmak üzere ikiye ayıran çevre bilimciler 

“fiziksel, kimyasal, sosyo-kültürel, canlı ve cansız çevre” tasniflerini de yapmışlardır. 

En genel kapsamlı ayrım olan doğal ve yapay çevre üzerinde durmak konumuz ile 

doğrudan bağlantılı olacaktır. 

Doğal çevre, genellikle kendi halinde olan, insanların hiçbir katkısının olmadığı 

çevre türüdür. Doğal çevre ‘doğal güzellik’ ‘doğal manzara’ dediğimiz, hiçbir şekilde 

doğal yapısı değiştirilmemiş olan alandır. Altuğ, doğal çevreyi, “doğal etki ve güçlerin 

oluşturduğu, insan müdahalesine maruz kalmamış ya da böyle bir müdahalenin henüz 

değiştiremediği doğal varlıklar” olarak tanımlamıştır. (1990: 9). Doğal çevreye, insan 

eli değmemiş dağlar, denizler, çöller, iklimler, ırmaklar, yeraltı suları, madenler ve 

bitkiler dâhildir. 

Yapay çevre genellikle, pragmatik hedeflere yönelik olarak tasarlanan 

insanoğlunun kendi eliyle biçimlendirmiş olduğu alandır. Yapay çevreye insan elinin 

değdiği her alan girmektedir. Başlıca örnekleri ise kentler, yollar ve evlerdir.  Altuğ, 

yapay çevreyi, “insanlığın başlangıcından günümüze dek uzanan toplumsal ve 

ekonomik evrim sürecinde, büyük ölçüde doğal çevreden yararlanılarak insan eliyle 

oluşturulan tüm değer ve varlıkları kapsamına alan ortam” olarak tanımlamıştır. (1990: 

9-10). 

Ayrıca çevreci düşünürlerden olan Roszak’a göre sanayileşme ve teknolojik 

gelişmeler insanı doğal çevreden daha önce hiç olmadığı kadar uzaklaştırmıştır. Ona 

göre yapay çevre, ekolojinin olağanüstü gerçeklerine karşı insanların gözlerini kör 



 

 

9 

 

etmekle kalmamış, aynı zamanda insanoğlunu, tüketilen ya da kirletilen her şey için 

yapay ikame malların var olduğu gibi bir yanılgıya düşürmüştür (1972: 8-13).  İster 

yapay ister doğal olsun canlıların birbirleriyle ve çevreleriyle olan ilişkisini bir disiplin 

olarak ilk defa ele alan Ekoloji bilimi olmuştur. Şimdi bu bilimi daha ayrıntılı ele 

alalım. 

1.2. Çevre Bilimi (Ekoloji) 

Çevre bilimi en genel tanımıyla “canlıların birbirleriyle ve çevreleriyle olan 

etkileşimlerini inceleyen bilim dalı” (Aydoğdu ve Gezer, 2006: 2) olduğuna göre bir 

bilim olarak disiplinler arası bir özelliğe haiz olması gerekir. Günümüzde çevre bilimi; 

Zooloji, botanik, mikrobiyoloji, fizyoloji, morfoloji, jeoloji, jeomorfoloji, mineraloji, 

fizik, kimya, meteoroloji, klimatoloji, kamu yönetimi ve kentleşme çalışmaları 

içerisinde yer almaktadır. Ekoloji, Yunanca’da yaşanılan yer, yurt, ev/mekân anlamına 

gelen “oikos” ve söz, söylem, bilim anlamına gelen “logia/logos” kelimelerinden 

türetilmiştir. (Heywood, 2013: 259). Kelimesi kelimesine çevrildiğinde “barınak bilgisi” 

anlamına gelen ekoloji sözcüğü Türkçede Çevre Bilimi olarak adlandırılır. (Önal, 2016: 

464). Ekoloji kavramı ilk kez Zoolog Ernst Haeckel tarafından kullanılmıştır. Çevre 

bilimi, Haeckel’in tanımlaması ve kapsamını belirlemesiyle bir disiplin haline gelmiştir. 

Ekolojinin bir bilim olarak kabul görmesi ise yaklaşık olarak 1940’lı yıllara rastlar. 

Ayrıca “Ekolojinin başlangıç aşamasında, hayvan ve bitki türlerinin çevreleriyle olan 

ilişkilerini inceleyen bir bilim dalı olduğunu belirtmek gereklidir.” (Yardımcı, 2006: 

19). Bu bağlamda Haeckel, ekoloji kavramını kısaca “canlı organizmanın çevresiyle 

olan ilişkisi olarak tanımlamıştır” (Aydoğdu ve Gezer, 2006: 5). 

19. Yüzyılın başlarında İngiliz bilim insanları ekolojiyle ilgili çalışmalara ağırlık 

vermişlerdir. Bunlar sırasıyla; Blackman (1905), Shelford (1991), Adams (1911) ve 

modern ekolojinin kurucusu Charsles Elthon'dır. Ekoloji alanında yapılan çalışmalar, 

ekolojiyi iki ana ekole ayırmıştır; Autekoloji ve Sinekoloji. Autekoloji, türlere ait 

bireyleri konu alırken; Sinekoloji, bitkileri ve hayvanları konu edinmiştir. (Aydoğdu ve 

Gezer, 2006: 5) 



 

 

10 

 

1.3. Çevre Sorunlarının Çözümüne Yönelik Hareketler 

Çevre sorunlarının yaygınlaşması neticesinde çevre kirliliğini önlemeye yönelik 

olarak çevreci hareketler ortaya çıkmıştır. Bu hareketlerin ortak noktası, çevre 

sorunlarına duyarlı olmaları ve buna yönelik pratik faaliyetlere katılmalarıdır. Hem 

ulusal hem de uluslararası düzeyde bu tür hareketler oluşturulmuştur. Çevre ve Orman 

Bakanlığı, TÜRÇEK (Türkiye Çevre Koruma ve Yeşillendirme Kurumu), TÜRÇEV 

(Türkiye Çevre Eğitim Vakfı),  TÇV (Türkiye Çevre Koruma Vakfı),  ÇEKÜL (Çevre 

ve Kültür Değerlerini Koruma ve Tanıtma Vakfı), TEMA (Türkiye Erozyonla Mücadele 

Ağaçlandırma ve Doğal Varlıkları Koruma Vakfı, Greenpeace ve Friends of the Earth 

vd. aktif olarak faaliyet göstermektedir. 

Çevre sorunlarına duyarlılığı artırmak amacıyla yapılan ilk çalışmalar arasında 

Rachel Carson’un Silent Spring (Sessiz Bahar), Paul Ehrlich’in The Population Bomb 

(Nüfus Bombası) ve 1972’de hazırlanan Limits to Growth (Büyümeye Sınırlar) raporu 

sayılabilir. Ayrıca bu ilk çalışmaların ortak özelliği çevre sorunlarının kaynağını gittikçe 

artan insan nüfusuna dayandırmalarıdır. 

1960-70’li yıllarda çevre sorunlarının kaynağına yönelik iki farklı görüş ortaya 

atılmıştır. Bunlardan biri Yeni-Malthusçuların, artan insan nüfusuna bağlı olarak 

dünyanın yetersiz kaldığı fikri diğeri ise çevre sorunlarının kültürel olduğu fikridir. 

Çevre sorunlarının kaynağını toplumsal kültüre, dini inanca ve metafiziğe dayandıran 

Lynn White, bu görüşüyle ilgili olarak The Roots of Our Ecological Crisis (Çevre 

Sorunlarımızın Kökenleri) adlı makaleyi yayınlamıştır. Bu makalesinde Lynn White, 

sorunların kaynağının dinsel, kültürel ve metafiziksel inançlar olduğunu savunur. Buna 

bağlı olarak bu görüşü sadece White değil A. Leopold da The Land Ethic (Toprak Etiği) 

ve A Sand Country Almanac (Sand Country İlçesinin Bir Almanağı) adlı eserlerinde 

geleneksel etikten farklı olarak bütün varlıkları kapsayan bir etik anlayıştan bahsetmiştir 

(Ünder, 1996: 13-14). 

Çevrecilik (environmentalism) 1980’li yıllarda belirgin bir şekilde ortaya çıkan 

çevreci aktivistlerin hareketleri olarak tanımlanır. Keleş ve Hamamcı çevreciliği, 

çevreye duyulan ilgi ve duyarlılıktan kaynaklanan ve bu ilgiyi ve duyarlılığı açıklayan 

ideoloji, akım ve uygulamaları, çevrecilik ya da çevre düşüncesi olarak tanımlamıştır. 

(2002: 197-198). Dobson, çevreciliği “çevre sorunlarını, şimdiki üretim ve tüketim 



 

 

11 

 

alışkanlıklarında köktenci değişikliklere gitmeden, yönetsel bir yaklaşımla 

çözümlemek…” (2000: 2) olarak tanımlar. M. Castells ise “söylemleri ve pratikleriyle, 

baskın yapısal ve kurumsal mantığa karşı çıkarak, insani eylem ve onun doğal ortamı 

arasındaki ilişkinin yıkıcı biçimlerini düzeltmeyi amaçlayan bütün kolektif davranış 

biçimleri…” (2008: 221)  olarak tanımlamıştır. 

Genel olarak tanımlara baktığımızda çevrecilik, bireysel çevre duyarlılığının 

dışavurumu ve bunun toplumsal bir bütünlük kazanmasıdır. Çevrecilik, çevre 

sorunlarının çözümüne yönelik ortaya çıkmış tepkilerdir. Buna bağlı olarak insanı 

doğadan ayıran, doğaya zarar veren her tür eyleme ve faaliyete karşıtlıktır. Simonnet’ye 

göre bir çevreci hareketin üç özelliği vardır: Birincisi, çevreciliğin ortak değerlere sahip 

çeşitli sosyal hareketler ile iç içe geçmiş birçok kuramcıdan etkilenmesi. İkincisi, üretim 

ilişkilerini sorgulayan bir düşünce akımı olmasıdır. Üçüncüsü ise çevreciliğin, bilginin 

ve eylemin felsefesi alanlarında kendini göstermesidir. (Simonnet, 1990: 9-10). 

Çevrecilik ve ekolojizm kavramlarının İngilizcedeki karşılığı her ne kadar 

“environmetalism” sözcüğüyle karşılanmış olsa da aslında birbirinden farklı anlamlara 

sahiplerdir. Nitekim bu anlam farklılığına bağlı olarak Dobson ve Castells da 

Çevreciliği ve Ekolojizmi birbirinden ayırmışlardır. Nitekim Dobson göre Ekolojizm, 

“doğal dünya ve siyasal ve toplumsal hayatımızla olan ilişkimizde radikal değişikliklere 

neden olabilecek” (2000: 2) bir yaklaşımdır.  Castells’e göre ise Ekolojizm, “sosyolojik 

yaklaşımın çerçevesinde, insanoğlunu daha geniş kapsamlı bir sistemin bileşeni olarak 

gören, dinamik, evrimci bir bakış açısıyla sistemin dengesini sağlamayı dileyen 

inançlar, kurumlar ve projeler dizisidir” (2008: 221). 

Bu bağlamda çevrecilik, insan-doğa ilişkisinin kökten bir değişime ihtiyaç 

duyduğunu savunurken, Ekolojizm ise bu ilişkinin yeniden tanımlamasını savunur. 

Ekoloji, ekolojist kimliğin ve fikirlerin ortaya çıkmasında rol oynamıştır. Ekolojizm bir 

yaşam tarzı olarak düşünülebilir. Çevrecilik ise bütün çevreci hareketlerin temel hareket 

noktası olarak alınabilir. 

Günümüzde çevreciliğin farklı bir yorumu olarak ortaya çıkan “çevreselcilik ise 

çevreyi araçsal bir değer olarak görüp, insan merkezli bir anlayışla çevrenin kalkınma 

için gerekli olduğunu savunur” (Akkuş, 2014: 1). Çevreselci düşünce, insan varlığının 

devamlılığı, refahı ve ihtiyaçları dâhilinde çevreden yararlanılması gerektiğini vurgular. 



 

 

12 

 

Örneğin, çevreselci hareket ulaşım için yolların yapılması, elektrik üretimi için 

barajların ve santrallerin yapılmasına karşı değildirler. 

Çevreci hareket daha sonraları siyasallaşıp, temel alanlarla ilgili olarak yönetim, 

ekonomi, kültür, sanayileşme, silahlanma konularında bildirgeler sunmuştur. Çevreci 

hareketin siyasallaşması süreci ayrıntılı olarak alt başlıkta ele alınacaktır. 

1.4. Çevreci Hareketin Siyasallaşması ve Bildirgeler 

Çevresel sorunlara karşı duyulan sorumluluk, duyarlılık ve kaygı ilk zamanlarda 

bireysel bir tepki halindeyken, daha sonra özellikle 68 olayları2 ile birlikte 

toplumsallaşmış ve 1979 yıllarında siyasi sürece girmiştir.  Özellikle Yeşiller Partisi bu 

hareketin hem sonucu hem de belirleyicisi olarak sürecin öncülüğünü yapmıştır. Fakat 

çevreciler arasında siyasallaşmaya karşı duran hareketler de olmuştur. Özellikle Eko-

Anarşistlerin görüşleri bu yönde olmuştur. Eko-Anarşistlerin siyasal alana karşı 

olmasının nedeni ise diğer partilerle dikte edilecek veya bilinçli olarak temel ana 

düşünceden koparak yapılması muhtemel olan uzlaşılardan kaçınmaktır. (Porrit, 1989: 

23). 

Çevreci hareketlerin amacı sağlıklı, bakımlı, refah ve güvenilir bir çevre (iyi 

çevre) meydana getirmektir. Fakat çevreci anlayışa göre “insanların sömürülmesi sona 

erdirilmeden, çevrenin sömürülmesi sona erdirilemez” (Porrit, 1989: 217). 

Çevreci hareketler yukarıda geçtiği gibi ekonomi, yönetim, kültür, silahlanma ve 

sanayileşme gibi temel alanlarda kendi düşüncelerini açıklayan, nasıl olması gerektiğini 

vurgulayan bildirgeler sunmuşlardır ki bu onların siyasallaşmasının bir göstergesidir. 

Ekonomi alanında sunulan bildirgeler de sömürünün bitirilmesi (hem çevre hem 

de ülke), üretim-tüketim noktasında yeterlilik noktasının belirlenmesi ve yüksek 

üretimin sınırlandırılması, bilinçli tüketimin sağlanması ve üretimde tamamen kalite ve 

estetiğe önem verilmesi gibi normlar içermektedir.  Nitekim böyle bir ekonomik oluşum 

içerisinde, doğum ve ölüm oranları ile üretim ve tüketim oranları mümkün olabilecek en 

düşük seviyede ve eşit olmalıdır, (Mlinar ve Tenre, 1978: 174) görüşü benimsenmiştir. 

                                                 

 

2 Özellikle Fransa başta olmak üzere birçok ülkede gerçekleşen işçi ve öğrenci ağırlıklı toplumsal muhalefetin 

meydan geldiği 1966-1971 olayları. 



 

 

13 

 

Ayrıca çevreci hareket içinde önemli bir yeri olan Bookchin’ne göre böylece üretimde 

kitlesellik değil, nitelik ve estetik önem kazanacaktır. (1996: 108). 

Ayrıca, çevreci hareketler, ekonomi, yönetim, kültür, silahlanma ve sanayileşme 

ile ilgili olarak temel alanlarda Yahudilerin on emrinden mülhem on temel ilke 

edinmiştir. Bu ilkeleri 7 Eylül 1989’da Çevreye Duyarlı Ekonomiler Birliği (The 

Coalition for Environmentally Responsile Economies-CERES) şu şekilde sunmuştur; 

 Biyosferin korunması 

 Doğal kaynakların bilinçli tüketimi 

 Atıkların kontrollü bir şekilde yok edilmesi 

 Enerji dönüşümü 

 Riskin kontrol altına alınması 

 Güvenli ve kaliteli ürün 

 Çevrenin iyileştirilmesi ve bakımlı olması 

 Yeni neslin bilinçlendirilmesi 

 Yönetimin sorumlu davranması ve sorumlu olması 

 Denetleme yapılması-raporlanması. (Prokop , 1993: 59-62). 

Bu ilkeler neticesinde hareket eden çevreciler, yeni nesillerin bilinçlenmesinde rol 

oynamaktadırlar. Ayrıca çevreciler bu çalışmalarla yetinmeyip sonraki bölümde ele 

alacağımız çevre ve felsefe ilişkisi ile ilgili olarak çevre etiği başlığı altında bir takım 

teorik çalışmalar yapmışlardır. Çevre etiği düşüncesi bütün çevrecilik çalışmaları 

içerisinde en radikal bir düşüncedir. 

  



 

 

14 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

ÇEVRE VE ETİK 

 

2.1. Çevrenin Felsefeye Konu Olması 

İnsanın çevresiyle olan etkileşimi onun varoluşuna kadar geri götürülebilir. Bu 

tarihsel etkileşim, insanın sahip olduğu hayret ve merak duygusu neticesinde ilk 

anlamda çevresini anlamak, bilmek ve keşfetmek istemiştir. Dolayısıyla insanın 

çevresine ilk yöneliminde asıl amacı, hem doğayı anlamak ve hem de kendi varlığını 

anlamlandırmaktır. Bu bilme isteği Aristoteles’e göre insanın doğasında olan biten bir 

durumdur.  (2014: 75). Buna bağlı olarak her ne kadar çevre sorunlarının gün yüzüne 

çıkmasıyla çevre, insanın gündeminde daha sık yer edinmiş olsa da aslında bu tarihsel 

ilişkinin ilk örnekleri Doğa Filozofları adı verilen Thales, Anaksimenes, 

Anaksimandros, Herakleitos, Empedokles, Anaksagoras’ın felsefelerinde sistemli bir 

düşünme etkinliği olarak karşımıza çıkmıştır. Bu filozofların özellikle arkhe’i (ilk 

nedeni) doğada aramaları, doğaya verdikleri değeri göstermektedir. Ayrıca “arkhe” 

sorununun çözümüne yönelik olan bu yaklaşım, çevrenin bilincine varma, çevrenin 

önemini anlama ve onu tanımaya, bilmeye çalışma yönünde atılan ilk tohumlar olarak 

da düşünülebilir. (Ağbuğa, 2016: 21). 

Ancak sanayileşme öncesinde insan, doğayı anlama çabası içindeyken modern 

dönem ve sonrasında doğayı kontrol etmek ve ona egemen olma düşüncesiyle hareket 

etmiştir. Özellikle sanayi devrimi ve hızlı nüfus artışıyla birlikte tüketim had safhaya 

ulaşmış, böylece insan, ona hâkim olmak amacıyla yönelmiştir. Nitekim A. Cevizci’ye 

göre “Batı kültüründe doğayı kullanmak ve sömürmek için adeta bilimsel bir yetki 

haline geldi. Böylece bilimsel bilgi ‘kendimizi doğanın efendisi ve sahibi’ yapmak 

amacına hizmet için kullanıldı” (2001: 155).  F. Bacon’ın doğaya egemen olma 

düşüncesi ve bu çerçevede söylemiş olduğu şu söz Cevizci’nin fikrini destekler 

niteliktedir: “Doğanın hizmetkârı ve yorumcusu olan insanoğlu, deney ve düşünme 

yoluyla doğa düzeninin sırlarını anladığı ölçüde eylemde bulunabilir ve bilgi edinebilir. 

Doğaya egemen olmanın koşulu, ona boyun eğdirmektir.” (2005: 1). 



 

 

15 

 

Çevre felsefesi, çevre sorunları olarak algılanan durumların çözümüne yönelik 

felsefi bir düşünmedir. Nitekim Ünder, çevre felsefesini şu şekilde tanımlamıştır: 

 

Çevre durumlarının güdülediği ya da uyardığı reflektif (tartımlı) bir düşünüş ve onun 

ürünleridir. Çevre sorunlarına felsefi ilginin başlangıçları 1960’larda Üçüncü Dünya 

Ülkelerindeki hızlı nüfus artışının yarattığı beslenme sorunu ve çevre üzerinde yarattığı baskı, 

bu ülkelere gelişmiş ülkelerden yapılacak yardım sorunu bağlamında belirmiştir (1996: 12-

13).  

 

Bu bağlamda çevreye verilen zararlar ve sebep olunan çevre kirliliği insanın 

doğaya karşı nasıl hareket etmesi gerektiği konusunda çevresel bir etiğin oluşmasını 

zorunlu kılmıştır.  

2.2. Çevre Felsefesi, Tanımı ve Konusu 

Çevre sorunlarının çözümüne yönelik yaklaşımlar sunan ve özellikle insan-doğa 

ilişkisinin nasıl olması gerektiği üzerinde duran çevre felsefesi, her ne kadar 1960’lı 

yıllarda ortaya çıkmış olsa da, yukarda belirtildiği gibi, doğa felsefesi yapmış sayılır. Bu 

bağlamda doğaya karşı nasıl bir tutum içerisinde olmamız gerektiğiyle ilgilenen her 

düşünür de bir yönüyle çevre felsefesi yapmıştır. Günümüzde bu tür çalışmalar 

içerisinde bulunanlar da çevre felsefesi yapmaktadır (Ünder, 1996: 12-14). Ayrıca 

felsefeyi bir akıl yürütme veya soruşturma etkinliği olarak alırsak, çevre sorunlarının 

çözümüne yönelik çalışmalar içerisinde, yeterli düzeyde olmasa da, en etkili,  en 

ayrıntılı ve en tutarlı yaklaşımlar çevre felsefecileri aracılığıyla yapılmaktadır. Çünkü 

felsefesiz bir fikir, yüzeysel olmaktan öteye geçememektedir.  Fakat çevre sorunları 

sadece felsefe ile çözülür gibi bir iddia doğru değildir. Çünkü çevre sorunları birden çok 

alanı etkilemektedir. Öncelikle bu sorun, bir birikim sonucu ortaya çıkmakla tarihsel 

alanı, hızlı nüfus artışı sonucunda aşırı üretim ve tüketim ile demografik alanı, inançlara 

bağlı olarak ortaya çıkan dini ve sosyolojik alanı ve son olarak da derin ontolojik 

tahliller gerektiren metafizik alanı etkilemektedir. (Ünder, 1996: 11-13). 

Çevre felsefesinde amaç  “Şimdi ve gelecekte karşılaşacağımız çevre sorunlarına 

felsefi bir temel oluşturmak ve insan-merkezci olmayan bir değer teorisi yaratmaktır.” 

Bu bağlamda çevre felsefesi doğayı, insanları, hayvanları ve bitkileri de konu alır. 

Ayrıca doğanın tanımı, insanın doğadaki yeri, doğanın işleyişi ve insanoğlunun bunun 

üzerindeki etkisi, doğanın anlamı ve önemi, genel anlamda insan-dışı varlıkların ahlaki 



 

 

16 

 

statüleri, nesli tükenmekte olan türler sorunsalı, koruma yöntemleri, doğanın estetik 

önemi, gelecek nesiller problemi gibi durumlar da çevre felsefesinin konusu 

bağlamındadır. (Köse, 2015: 1). Dolayısıyla çevre felsefesi (insan-doğa-hayvanlar-

bitkiler) bunların kendi aralarındaki ilişkide, insanların nasıl hareket edeceği, çevreye 

karşı sorumlulukların neler olduğu gibi soruları irdeleyerek insanın doğayla ideal bir 

ilişki içerisinde olmasını sağlamaya çalışmaktadır. Ayrıca Ünder’e göre çevre felsefesi 

kavramını, çevreci filozof A. Naess, doğal dünyayı ve insanın onunla olan ilişkisini 

incelemek üzere felsefî bir araştırma ve inceleme etkinliği anlamında kullanmıştır 

(2005: 14-15). 

2.2. Çevre Sorunlarının Çözümüne Yönelik Felsefi Yaklaşımlar 

Çevrenin kirletilmesi ve tahrip edilmesi ile doğanın dengesi bozulmaktadır. 

Elbette bu kirletme ve tahrip etme, sadece doğal dengeyi değil bütün canlıları da 

olumsuz yönde etkilemektedir. Bu duruma tepki olarak çevreci hareketler ortaya 

çıkmıştır. Çevreci hareketlerin temelleri, çevrenin korunmasına yönelik bireysel 

hareketler olan, çevreye duyulan sorumluluk, duyarlılık ve sağduyudan ortaya çıkmıştır. 

Yani çevreci hareketler ilkin sadece bireysel tepkilerden oluşurken, daha sonra 

toplumsal bir hareket halini gelmiştir. Çevreye duyulan duyarlılık ve sorumluluktan 

ortaya çıkan bu hareketlerin zamanla siyasallaşması neticesinde ise bu sözde çevreci 

hareketler sadece belirli ideolojilerin hizmetkârları konumuna gelmişlerdir. Nitekim ilk 

çevreci hareketler, madenlerin çıkartılmasına ve barajların yapılmasına karşı değilken 

daha sonraları bu düşüncelerinden vazgeçmişlerdir. (Önal, 2016: 464-466). 

Dolayısıyla çevre sorunları, belirli bir siyasi ideolojiye hizmet eden ve sorunlara 

yüzeysel bakış açısıyla ele alan çevrecilerin değil, daha derin ve akademik çalışmaların 

gündemine geçmesiyle çevre felsefesi ortaya çıkmıştır. Bu bağlamda çevre sorunları 

olgusunu, çevreci felsefeciler gündemine almış ve çevre sorunlarının çözümlerine 

yönelik felsefi yaklaşımlarda bulunmuşlardır. Bu yaklaşımlar çevre etiği yaklaşımı, 

doğa merkezli yaklaşım, insan merkezli yaklaşım, canlı merkezli yaklaşım ve Derin 

Ekoloji yaklaşımı olarak sayılabilir. 

Çevreci felsefeciler genel olarak “Ne yapmalıyız? Nasıl yaşamalıyız? Nasıl 

davranmalıyız?” gibi soruları irdeleyerek insan-doğa ilişkisi bağlamında, insanın 

doğaya karşı nasıl hareket etmesi gerektiği üzerinde durmuşlardır. Böylece insan 



 

 

17 

 

davranışlarını sorgulayan ve denetleyen etiğe başvurarak bir çevre etiğinin oluşmasına 

çalışmışlardır. Her ne kadar farklı yaklaşımlar sergilenmiş olsa da netice olarak bütün 

yaklaşımların ortak noktası insanın doğaya karşı tutumu olduğundan bütün bu 

yaklaşımlar çevre etiği yaklaşımı adı altında ele alınabilir. 

2.3.1. Etik Yaklaşım (Çevre Etiği) 

Çevre etiği, insanlar ile doğal çevre arasındaki ahlak sorunlarını ve bu yolla insan 

davranışlarının nasıl çeşitlendiğini ele alan bir yaklaşım olarak tanımlanmaktadır. 

(Akalın, 2019: 27). Çevre etiği, çevre sorunlarının, genel olarak insan kaynaklı olduğu 

fikrinden ortaya çıkmıştır. Çevre etiğinde, insanın tutum ve davranışını denetleyen etik 

aracılığıyla insanın doğaya karşı nasıl bir tutum ve davranış içinde olması gerektiği 

üzerinde durulmaktadır. Genel anlamda etik, insanların birbirleriyle olan ilişkileri 

üzerinde dururken 1970’in başlarında çevre sorunlarının insan hayatını etkilemesi 

neticesinde insan-doğa ilişkisini de ele almaya başlamıştır. 

Çevre etiğinde amaç, “iyi” ve “kötü” olana dair sorular sorarak, insanların 

birbirleriyle ya da çevreleriyle olan ilişkilerinde hangi davranışın iyi ya da doğru, hangi 

davranışın da kötü ya da yanlış olduğunu belirlemektir. Böylece doğa etiği, insanları 

kötü veya yanlış davranışlardan uzak tutmaya, iyi veya doğru davranışları da teşvik 

etmeye çalışmaktadır.3 Çevreye etik bakışın temellerini ilk defa Rachel Carson’un 

‘Sessiz Bahar’ adlı eserinde görmekteyiz. Ayrıca Carson’un bu eseri insanlar üzerinde 

de bir farkındalık yaratmıştır. (Akkuş, 2014: 1). Buna göre çevre-insan ilişkisinde etiğin 

nasıl bir role sahip olduğunu ve neden etiğe başvurulduğunu Des Jardins şöyle 

açıklamıştır: “Etik, ne yapmamız, nasıl davranmamız, ne tür insanlar olmamız 

gerektiğini belirleyebilmek için geçmiş yaşantılarımızı bilinçli olarak bugüne 

yansıtmamızı gerekli kılar” (2006: 34). 

Çevre etiğinin daha iyi anlaşılabilmesi için öncelikle felsefenin bir alt disiplini 

olan etik kavramını tanımlamak, moral ve ahlak kavramlarıyla olan ilişkisine değinmek 

gerekir. Etik kavramı, Yunanca “töre”, “ahlak” ve “ahlakla ilgili olan” anlamındaki 

“ethos” sözcüğünden türetilmiştir. Sözlük anlamı ise törebilimi, ahlak bilimi, ahlaki, 

ahlakla ilgili olarak belirlenmektedir. Moral sözcüğü ise Latince “mos” sözcüğünden 

                                                 

 

3 Ayrıntılı bilgi için bakınız: (Ergün, ve Çobanoğlu, 2013: 97-120). 



 

 

18 

 

gelmiştir. Hem ethos hem de mos gelenek, görenek, alışkanlık, karakter, huy, töre 

anlamlarına gelir. Dilimizde, moral kelimesinin karşılığı olarak ahlak sözcüğünü 

kullanırız. Ahlak, Arapça “hulk” kökünden türemiş olup bu kökte töre, gelenek, 

alışkanlık, huy, karakter anlamlarına gelir. (Cevizci, 1999: 18) Ahlak ve etik birbirine 

yakın anlamlara sahip olsalar da, ahlak, pratik normlara; etik ise teorik alana yöneliktir. 

Buna göre etik,  “iyi ile kötü arasındaki çizgileri belirlemeye çalışan, iyiye 

yönelten davranışlar ve eylemlerle çözümler üretmeye çalışan mantıksal temelleri olan 

eleştirel sorgulama biçimidir” (Karakoç, 2004: 59). Etik, davranış biçimini denetleyen 

sorgulayan bir alandır (Akkoyunlu, 1998: 1). Başka bir tanıma göre ise kişilerin 

eylemlerini ve tutumlarını, toplumda yerleşik olan normları ve değer ölçülerini 

sorgulamaya ve iyi olanın ne olduğunu bulmaya yönelik çabaları da ifade eden bir 

kavramdır (Karaca, 2007: 4). 

Aybey’e göre yapılan Diğer bir etik tanımı ise şöyledir: “Toplum tarafından 

belirlenmiş, ahlaki (moral) ilkeler ve değerler kümesi olarak tanımlanabilen etik, ahlaki 

görev ve yükümlülüklerin, doğru ve yanlışın, iyi ya da kötünün ne olduğu konusunda 

bireylerin yaşamlarına rehberlik etmektedir” (2016: 215). Bu bağlamda etik, ne 

yapılması veya ne yapılmaması gerektiği hakkında genel bir bilgi sağlama çabası 

içerisindedir. Nasıl yaşamalıyız? Ne yapmalıyız? Ahlaki anlamda sorumluluklarımız 

neler olmalıdır? vb. sorular etiğin içinde yer almakta ve onun temel konusunu 

oluşturmaktadır.  Ayrıca Ünder’e göre Hans Jonas, geleneksel etik anlayışı konusunda 

yaptığı çalışmalar sonucunda geleneksel etik anlayışın dört temel özelliğinden bahseder. 

Bunlar: 

1. İnsan, insan dışındaki diğer varlıklara karşı tutumunda nötr olmalıdır. 

2. Etik bakımından önemli olan şey, insanın kendisiyle ilişkisi ve insanın 

insanlarla olan ilişkisidir. Dolayısıyla geleneksel etik insan-merkezcidir. 

3. Bir insanın diğer varlıklara karşı eyleminde temel özne insandır. 

4. Eylem için dikkate alınması gereken durum, iyi ve kötüdür (1996: 15-20). 

Jonas’a göre geleneksel etik bu ilkeler ışığında insan eylemlerini konu edinmekle, 

denetleyiciliğini ve yol göstericiliğini ortaya koymaktadır. Böylece etik, insanın 

eylemlerinde nasıl davranması ve hareket etmesinde bir rehber konumundadır. Ona göre 



 

 

19 

 

insan dışındaki varlıklar kendiliğinden bir değere sahiptir. Bu değeri ise insana fayda 

sağladığı içindir. (Ünder, 1996: 20-21). 

Çevre ve etik kavramlarının bir araya gelerek oluşturmuş oldukları çevre etiği, 

insanın çevreye karşı eylem ve tutumunu sorgulamaktadır. Nitekim “çevre etiği, 

insanların doğa ve doğa unsurları ile olan ilişkilerinde ve çevreyle ilgili verilmesi 

gereken kararlarda etkili olabilecek her türlü tutum ve davranışları irdeleyen kuramsal 

bir disiplin olarak tanımlanabilir. Karaca’ya göre çevre etiği, insanın kendisi dışında 

kalan doğa ile ilişkisinin nasıl olması gerektiği üzerine kafa yormakta ve doğru 

davranışın ne olduğunu belirlemeye çalışmaktadır”(2007: 4). Ayrıca çevre etiği 

kapsamındaki önemli yaklaşımlara bakıldığında, her ne kadar yaklaşımlar temel olarak 

aynı konuyu ele almış olsalar da düşünürler yaklaşımlarını, kendi bakış açılarına ve 

yaşadığı topluma göre farklı kavramlarla ifade etmişlerdir. Buna göre Dobson ve Porri 

“koyu ve açık” ile “yeşil” kavramlarını kullanırken, Stephen Young “radikal ekoloji” ve 

“reformist çevrecilik” ayrımını tercih etmiştir. Yine Arne Naess “derin ekoloji” ve 

“yüzeysel ekoloji” diye ayrım yaparken, Robyn Eckersley “doğa-merkezli (ekosentrik)” 

ve “insan-merkezli (antroposentrik)” yaklaşımları kullanmıştır. O’Riodan ve David 

Pearce ise “doğa-merkezli (ekosentrik)” ve “teknoloji-merkezli (teknosentrik)” 

kavramlarını kullanarak bakış açılarını tanımlamışlardır. (Sezer, 2006: 7). Ayrıca çevre 

etiği ile ilgili yaptığı çalışmalar sonucunda Frankena sekiz farklı etik anlayıştan 

bahsetmiştir. Bunlar; 

1.Çevre etiği sadece insanların çıkarlarına yönelik olmalıdır. 

2. Hayvanlara karşı sorumluluklarımız sadece insanlara faydaları olduğundandır. 

3. Çevre etiği, yalnızca insanların olmamalıdır. Diğer canlılar da çevre etiği 

kapsamında korunmalıdırlar. 

4. Etik kaygısı için varlıkların canlı olması yeterlidir. Bu yüzden bitki ve hayvan 

toplulukları (flora ve fauna) gibi yeryüzündeki canlıların tümü korunmalıdır. 

5. Çevre etiği, bilinçli ya da canlı olup olmadığına bakılmaksızın tüm varlıkların 

korunmasını amaç edinmelidir. 

6. Çevre etiği, dinin belirlediği ahlaksal anlamdaki doğru ve yanlış davranışlar ile 

iyiyi ve kötüyü belirleyen kurallar çerçevesinde oluşturulmalıdır. 



 

 

20 

 

7. Hümanistik etik ile mistik etiğin sentezi çevre etiğinin sınırlarını oluşturmalıdır. 

8. Doğaya müdahale etmek yerine onunla uyum içerisinde yaşanması ve doğanın 

örnek alınması etik açıdan daha doğru bir davranış biçimidir. Buna göre insanlar, 

çevrelerindeki canlı ve cansız varlıklara ancak zarar vermeyecek biçimde müdahalede 

bulunabilir (1979: 10). 

Çevre etiği her ne kadar Frankena tarafından sekiz farklı anlayış olarak 

sınıflandırılmış olsa da bu konudaki literatür farklı anlayışların tek bir başlık adı altında 

toplanmasıyla üç ana başlıkta incelenebilir. Bunlar Antroposentrik, Biyosentrik, 

Ekosentriktir. Ayrıca çevre etiği teorik olarak olumlu bir yaklaşım gibi gözükse de 

pratik anlamda tamamen özneye bağlı kalındığından dolayı eleştirilmektedir. Çevre 

etiğinin ortaya koymuş olduğu normlar uygulama yönünden eksik kalabilmektedir. Bu 

nedenle çevre etiği yaklaşımına yapılan en önemli eleştiri, özneye bağlı kalmış olması 

durumu yani göreliliğidir. Göreliliği ilk kez Sofistler ortaya koymuştur (Özlem, 2010: 

25). Rölativizm, Sofistler, Sokrates ve Platon arasında tartışıla gelmiştir. Etiğin bu 

alanıyla ilgili yapılan çalışmalar olsa da söz konusu insan olduğundan etiğin herhangi 

bir bağlayıcılığı kalmamaktadır. Bu da hem çevre sorunlarının hem de bu sorunların 

insan kaynaklı olmasının önüne geçememektedir. Ayrıca rölativizm (görelik) tarihsel 

bir eleştiridir. 

2.3.1.1. İnsan Merkezli (Antroposentrik) Etik Yaklaşım 

İnsan merkezli etik yaklaşım, insan-çevre ilişkisinde insanı merkeze alan bir 

yaklaşımdır. Bu yaklaşımın temsilcileri arasında W. H. Murdy, John Passmore, St. 

Francis, Rene Dubos, Bryan E. Norton, R. L. Clark ve Callieott sayılabilir. (Akalın, 

2019: 34-66) Aslında kimileri de insan merkezli yaklaşımın temellerini Protagoras ve 

Aristoteles’e kadar geri götürmektedir. Bu yaklaşımın temel hareket noktası, etiğin 

sadece insanlara özgü olduğudur. Yani etik kurallar sadece insanların birbiriyle olan 

ilişkilerinde geçerlidir. Buna göre insan dışındaki her şey insana hizmet etmesi ve 

kolaylık sağlaması içindir. İnsan merkezli yaklaşım iki temel varsayım üzerinden 

hareket etmektedir. Birincisi “insan ve onun değerleri, bütün değerlerin kaynağıdır”; 

ikincisi ise “insan arzularının tatmini için doğanın kullanılması ve manipüle edilmesi 

meşrudur” (Önder, 2003: 95). Bu bağlamda insan merkezli yaklaşım ele alındığında 

Protagoras’ın  “İnsan her şeyin ölçüsüdür.”  sözü temel düşünce olarak alınabilir. 



 

 

21 

 

(Yıldırım: 2019 1). Nitekim insan merkezci yaklaşımın öncelediği ilk şey insanın her 

şeyin merkezi olduğu, ikinci olarak ise önemli olanın sadece ve sadece insanın değerleri 

olduğudur. Antroposentrik anlayışa göre insan dışı varlıklar sadece birer araçtır, tek 

amaçları ise insanın iyiliği ve yararıdır. Dolayısıyla insanoğlunun bu varlıklar karşısında 

herhangi bir sorumluluğu bulunmamaktadır. (Özdemir, 1998: 73). Antroposentrik 

yaklaşımın insanı ölçüt olarak alması ve insan dışındaki bütün canlıları ve doğayı 

sadece kullanma ve yararlanma olarak görmesinden dolayı insanı düşünerek doğada 

yapılacak eylemlerin karşılığı bir bumerang gibi tekrar insana dönmektedir. Örneğin 

gereksiz ve makul olmayan yerlerde ağaç kesiminin insana erozyon olarak dönmesi bu 

durumu açıklar niteliktedir. 

Antroposentrik yaklaşımı Kayaer, “Çevre ve Etik Yaklaşımlar” adlı makalesinde 

şöyle yorumlamıştır: “İnsanı merkez alan, tüm çevre varlıklarının insana hizmet için var 

olduğunu savunan, insanın doğada bulunan tüm varlıkların sahibi ve dolayısıyla çevreyi 

unsurlarıyla birlikte kullanma hakkını elinde bulundurduğu temeline dayanan…” 

yaklaşım. (2013: 69). Antroposentrik yaklaşım, insan dışındaki bütün her şeyi insana 

faydası neticesinde değer atfetmektedir. Örneğin “Bir bakteri insan yaşamının devamı 

açısından bir kaplan ya da penguenden daha önemli görülebilir.” (Wilkinson, 2002: 

223). Antroposentrik anlayışın katı düşünce yapısının eleştirilmesi sonucunda farklı etik 

anlayışlar geliştirilmiştir. Ayrıca söz konusu insan-çevre ilişkisi olduğundan iyi ve güzel 

yapılacak olan her şey yine insanın yararı ve iyiliği için yapılmış olunacaktır. (Kayaer, 

2013: 70). Nitekim insanın “kirleten, bozan ve tahrip eden” anlayıştan “koruyan, 

kollayan ve onaran” anlayışa geçiş yapmasında yine sadece faydalanacak olan varlık 

insandır. (Keleş ve Ertan, 2002: 189). 

Antroposentrik yaklaşımın savunduğu ana fikir sorunlu bir alan olduğundan 

günümüzde teorik olarak hiçbir etkisi kalmamıştır. Pratik alanda söz konusu özne, insan 

olduğundan hala geçerliliğini korumaktadır. Geçerliliğini korumasındaki en büyük 

etken “ben merkezli” oluşudur. Elbette çevre hakkı, hayvan hakları vb. haklar 

tanımlandıktan sonra etkisi eskisi kadar kalmamıştır. 

2.3.1.2. Canlı Merkezli (Biyosentrik)  Etik Yaklaşım 

Canlı merkezli etik yaklaşım, insan merkezli yaklaşıma tepki olarak ortaya 

çıkmıştır. Özellikle insan merkezli etik yaklaşımın, insanı doğanın efendisi olarak 



 

 

22 

 

görülmesi anlayışı canlı merkezli etik tarafından eleştirilen en önemli husustur. Canlı 

merkezli etik yaklaşımın temel anlayışı bütün canlıların “içsel bir değere” sahip olduğu 

düşüncesidir. İnsan merkezli yaklaşımın tam tersi, insan diğer canlılardan üstün olmayıp 

bütün canlılar eşit “içsel değere” sahiptir. Nitekim Wilkinson, bitki ve hayvanların hatta 

tüm canlıların önemli oldukları kadar, hak sahibi olduklarını ve insanın ihtiyaç ve 

taleplerinin karşılanmasının ötesinde kendiliğinden menkul bir içsel değere sahip 

olduklarını söyler. (Wilkinson, 2002: 223). Bu yaklaşımın temelleri Leopold’un 

Yeryüzü Etiği (Land Ethic) adlı eserinde görülmektedir. Nitekim Leopold, bütün 

canlıların ahlaksal haklarının var olduğunu, doğal kaynakların bile var olma hakları 

olduğunu belirtmiştir. Böylece bu yaklaşıma göre, yaşam bütün unsurlarıyla birlikte bir 

bütünün parçaları olmak üzere daha anlamlı olacaktır. (Keleş ve Ertan, 2002: 193-194). 

Canlı merkezli etik yaklaşımını en tanınmış savunucuları arasında Peter Singer, 

Tom Regan, Albert Schweitzer, Lovelock ve Paul W. Taylor sayılabilir. Singer, 

“Hayvanların Özgürlüğü” adlı çalışmasıyla, Lovelock ve Nash geliştirdikleri “Gaia 

Yaklaşımıyla”, Schweitzer ve Taylor ise “Yaşama Saygı ve Doğaya Saygı” etiklerini 

geliştirmeleriyle insan merkezli anlayışa karşı çıkmışlardır. (Karakoç, 2004: 65). Etiği 

diğer canlıları da kapsayacak şekilde genişletmeyi savunan P. Singer, hayvanları ahlaki 

ilgi alanından çıkarmanın, eskiden siyahiler ile kadınlara karşı uygulanan davranışlara 

olan benzerliğinden söz eder. Irkçılık ve cinsiyetçilik ile bu durumun koşutluğunu 

belirtmede “türcülük” terimini kullanarak, ırkın ya da cinsiyetin bir varlığa ahlaki ilgi 

göstermede dayanak olamayacağı gibi belli bir türün üyesi olmanın da ahlaki ilgiden 

dışlanmada bir gerekçe olamayacağını açıklamıştır. (Jardins, 2006: 45). Buna göre 

türcülük hususuna dikkat ederek hareket etmek, tüm canlıların sahip oldukları değerleri 

yadsımaktır. Böylece hem türcülük yapmış oluruz hem de adil davranmamış oluruz. 

Canlı merkezli etik yaklaşım her ne kadar insan merkezli etik yaklaşıma göre daha 

iyi bir alternatif gibi gözükse de insan dışındaki canlılara içsel bir değer atfederken 

sadece canlıların bireysel olarak korunmasını öne sürmektedir. Bu yaklaşımın, tür 

olarak herhangi bir koruma önermediği, bütüncül bir yaklaşımdan uzak olduğu 

belirtilerek, ancak hayvan hakları koruyuculuğunun gelişimi gibi bazı konularda öncü 

rolü olduğu değerlendirilmektedir (Yıldırım ve Çobanoğlu, 2009: 97-98). Çevre 

merkezli yaklaşımın kullandığı “içsel değer veya kendiliğinde değerli” kavramları ile 

Derin Ekolojiye benzerlik göstermektedir. Buna bağlı olarak kimileri Ekosentrik Etiği, 



 

 

23 

 

Derin Ekolojinin temelleri olarak görmektedir. Nitekim Çetin bu durumu şöyle 

açıklamıştır: “Doğa’nın romantik kavramsallaştırmasını içeren Ekosentrik Etik, Derin 

Ekoloji hareketinin temelini ve Çevre Etiği içindeki tartışmaların önemli bir bölümünü 

oluşturur” (2019: 1). 

2.3.1.3. Çevre Merkezli (Ekosentrik) Etik Yaklaşım 

Çevre merkezli etik yaklaşım, antroposentrik ve biyosentrik etik yaklaşımlarına 

alternatif olarak ortaya çıkmıştır. İki yaklaşımında sığ ve yüzeysel olduğunu iddia eder. 

Aslında antroposentrik yaklaşımın sadece insanı konu edinmesi ve canlı merkezli 

yaklaşımın da sadece canlılarla ilgilenmesi neticesinde çevrenin diğer unsurları 

yadsınmıştır. Oysa bunlar toprak, su, hava vs. gibi temel bileşenlerdir. Dolayısıyla çevre 

merkezli yaklaşım etik alanını biraz daha genişleterek bütün çevreyi almıştır. (Keleş ve 

Ertan, 2002: 65). 

Çevre merkezli yaklaşımın bilimsel temelleri Malthus’un Nüfus Teorisine, 

Darwin’in Evrim Teorisine ve ekoloji bilimine dayandırılır. Malthus, teorisinde 

yeryüzündeki varlıklar arasında sınıflandırılmamış olan insan ırkına sınırlama konusu 

yapar. Darwin,  evrim teorisiyle insan ırkının hayvanlardan geldiğini iddia ederek 

insanın hayvanlardan hiçbir üstünlüğünün olmadığını ve insanın sadece hayvanların 

evrimleşmiş hali olduğunu söyler. Ekoloji bilimi ise insanı, ekosistemin bir unsuru 

olarak görür. (Akalın, 2019: 67). Çevre merkezli etik yaklaşımın çevrenin bütün 

bileşenlerini kapsayacak şekilde etik anlayışını geniş tutması son derece önemli iken 

ekoloji bilimi gibi çevre merkezli etik yaklaşımın da insanı ekosistemin bir parçası 

olarak görmesi ise eleştirilen noktasıdır. 

Çevre merkezli yaklaşımın en önemli temsilcileri A. Leopold, C. Stone, R. F. 

Nash, Golding, A. Naess, B. Derwall ve G. Session’dur. Burada Leopold’un Yeryüzü 

Etiği, Nash’ın Doğa Hakları, Golding’in Cansız Varlıkların Hakları, Naess, Dewall ve 

Session’un Derin Ekoloji çalışmaları çevre merkezli etik anlayışa örnek çalışmalardır. 

Çevre sorunlarına radikal bir öneri ile ortaya çıkan Derin Ekoloji yaklaşımına 

geçmeden önce buraya kadar irdelediğimiz bütün çalışmaların Derin Ekoloji 

yaklaşımının ortaya çıkmasında önemli roller oynadığını belirtmek gerekir. 

  



 

 

24 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

DERİN (DEEP) EKOLOJİ 

 

3.1. Tarihsel Gelişimi 

Derin Ekolojinin temel kavramlarını Norveçli filozof A. Naess ortaya koymuştur. 

Naess, 1972’de Bükreş’teki ‘Üçüncü Dünyanın Geleceği Konferansında’ ilk defa derin 

ekoloji-sığ ekoloji ayrımından bahsetmiştir. Daha sonra ise Naess, 1973’te yayınladığı 

‘The Shallow and the Deep, Long-Range Ecology Movements: A Summary’ adlı 

makalesinde derin ekoloji-sığ ekoloji ayrımının farklılığını ortaya koymuş ve Derin 

Ekolojinin ilkelerini de belirtmiştir. Naess, 1986’da ‘Derin Ekolojik Hareket: Bazı 

Felsefi Boyutlar’ (The Deep Ecological Movement: Some Philosophical Aspects) adlı 

makalesinde Derin Ekolojinin ilkelerini ayrıntılı olarak ortaya koymuştur (Önder, 2003: 

96). 

Derin Ekoloji, konu bakımından her ne kadar diğer etik yaklaşımlar 

(antroposentrik, biyosentrik ve ekosentrik) gibi insan-doğa ilişkisini ele almış olsa da 

diğer yaklaşımların sığ ve yetersiz olduğunu iddia eder. Derin Ekoloji, insan-doğa 

ilişkisinde insanın doğanın efendisi olmadığını sadece ekosistemin bir parçası olduğunu 

savunur. Aslında insanı ekosistemin bir parçası olarak kabul etme düşüncesi hem 

Ekoloji biliminde hem de ekosentrik anlayışta olan bir düşüncedir. Bu bağlamda Derin 

Ekolojinin gelişim evresinde kendinden önceki anlayışlardan da bazı noktaları aldığı 

söylenebilir. 

Derin ekolojistler yukarıda değindiğimiz üzere diğer anlayışları “sığ ekoloji” 

olarak görürler. Buna göre derin ekolojistlerin asıl amacı genellikle iki ekoloji anlayışın 

farkını ortaya koyarak Derin Ekolojiyi anlamlandırmak ve temellendirmektir. Yani neyi 

savunduklarından daha çok neyi savunmadıklarını ifade etmeye çalışırlar. Bu farkı 

Naess, ‘The Shallow and the Deep, Long-Range Ecology Movements: A Summary’ adlı 

makalesinde iki tür sınırlı çevre hareketinin olduğundan bahseder. Bu iki tür çevre 

hareketini Derin Ekoloji ve sığ ekoloji olarak ifade eder. Aslında Naess’ın amacı da 

diğer derin ekolojistler gibi burada sığ ekoloji olarak gördüğü hareketleri eleştirmek ve 

Derin Ekolojinin farklılığını ortaya koymaktır. Nitekim sınırlı iki tür çevre hareketinden 



 

 

25 

 

bahsederken, sığ ekoloji olarak gördüklerini şu şekilde ifade etmiştir: Sığ ekolojiler, 

genellikle bürokratlar tarafından ortaya konulan ve daha çok nüfus ve kaynak 

sorunlarıyla ilgilenen klasik çevreciliktir. Derin Ekolojiyi ise doğaya bağlı, 

kültürümüzde derin ve temel değişimi öneren o dönem için pek bilinmeyen bir çevre 

hareketi olarak ifade etmiştir. (Özer, 2001: 8). Sığ ekoloji ile Derin Ekoloji arasındaki 

temel farkları şu tabloda verilen biçimde sıralanabilir. 

 

Derin Ekoloji etik anlayışının gerçek anlamda bir hareket haline gelmesi ise 1980 

yılında gerçekleşmiştir. Bu bağlamda Derin Ekoloji etik anlayıştan etkilenerek kurulan 

gönüllü kuruluşlardan en aktivist olanı Earth First (Önce Dünya) adlı kuruluştur. Earth 

First, 1980 yılında Dave Foreman tarafından kurulmuştur. Earth First adlı bu gönüllü 

kuruluş, eylem olarak gösteri, sivil itaatsizlik ve maymuncuk anahtarı yöntemlerini 

kullanmaktadır. Maymuncuk anahtarı, ‘şiddetsiz şiddet’ olarak adlandırılabilecek bir 

eylem türüdür. Radical Environmental Journal (Radikal Çevre Dergisi) adlı dergi bu 

kuruluş tarafından görüş ve eylemlerini dile getirmek için çıkarılmaktadır (Önder, 2003: 

SIĞ EKOLOJİ DERİN EKOLOJİ 

1.  Doğadaki çeşitlilik bizim için değerli bir 

kaynaktır. 

2.  İnsan için olmayan değerlerden söz etmek 

saçmadır. 

3.  Bitki türleri insanların yararına tarım ve tıpta 

kullanıldığı için değerlidir. 

4.  Kirlenme, eğer ekonomik büyümeyi etkiliyorsa 

durdurulmalıdır. 

5.  Gelişen toplumlardaki nüfus artışı, ekolojik 

dengeyi tehlikeye düşürmektedir. 

6.  “ Kaynak “ demek, insan için yararlı kaynak 

demektir. 

7.  İnsanlar, yaşam standartlarında geniş çaplı bir 

gerilemeye razı olamazlar. 

8.  Doğa zalimdir ve böyle olması da gereklidir 

1.  Doğadaki çeşitlilik kendi kendisi için değerli bir 

kaynaktır. 

2.  Değeri insan değeri olarak görmek, ırkçı bir 

önyargı ifadesidir. 

3.  Bitki türleri korunmalıdır, çünkü onların 

değerleri özlerindedir. 

4.  Kirlenmeyi durdurmak, ekonomik gelişmeden 

daha önce gelmelidir. 

5.  Dünya nüfusundaki artış, ekosistemi tehdit 

etmektedir, ama endüstriyel ve gelişmiş devletlerin 

nüfusu ve davranışları daha tehlikelidir. 

6.  “ Kaynak” tüm yaşam için kaynaktır. 

7.  İnsanlar, aşırı gelişmiş milletlerin yaşam 

standartlarının düşmesine değil, genel yaşam 

niteliğinin düşmesine razı olmamalıdır. 

8.  İnsan zalimdir ama böyle olması gerekmez 

                                               (Tamkoç, 1994: 373) 

 

(

T

a

m

k

o

ç

,

 

1

9

9

4

:

 

3



 

 

26 

 

180). Earth First, çevre sorunlarıyla ilgili radikal tavırlar alarak kendilerini geleneksel 

çevreci hareketlerden ayırmıştır. (Foster, 2002: 156). 

Naess dışında Derin Ekolojiye en çok katkı yapan isimler Gary Synder, Bill 

Dewall, George Session, Fritjof Capra ve Rudolph Bahro'dur (Önder, 2003: 181). 

Ayrıca Derin Ekolojinin ortaya çıkmasında, Mistisizm, Genel Sistem Teorisi ve 

Malthus’un görüşlerinin yanı sıra Aldo Leopold’un Toprak Etiği düşüncesi ile Rachel 

Carson’un da Sessiz Bahar adlı eseri de etkili olmuştur. 

Derin Ekoloji yaklaşımı, önemli ölçüde mistisizmden etkilenmiştir. Nitekim 

mistik görüşlerin ortak ekseni olan var olanların aynı gerçekliğin değişik görünüşleri 

olmakla birlikte, özce bir olduğu düşüncesi temel alınmıştır. Derin Ekoloji ve mistisizm 

arasındaki ilişkinin düşünsel kaynakları ise Taoizm ve Budizm’dir. Taoizm ve 

Budizm’den kendi etkilenen derin ekolojistler onlardan özellikle  ‘yaşama saygı’ 

ilkesini almışlardır. 

Derin Ekoloji düşüncesinin kurucusu sayılan Naess, Derin Ekolojiyi insanın diğer 

varlıklarla birlikte bir bütün olarak nasıl yaşaması gerektiği üzerine temellendirmeye 

çalışmıştır. Naess’ın bu düşüncesini Capra, Genel Sistem Teorisiyle geliştirmeye 

çalışmıştır. Capra’nın özellikle üzerinde durduğu nokta, genel olarak bütün varlıkların 

birbirleriyle bağlantılı oldukları ve bu nedenle çevre sorunlarının da birbirinden 

bağımsız olmadığıdır. Capra’nın düşüncesine göre “…sistemler, parçaları daha küçük 

ünitelere bölünmeyen tamamlanmış bütünlüklerdir(…) En küçük bakteriden çeşitli 

bitkilere ve insanlara kadar bütün organizmalar, tamamlanmış bir bütün, dolayısıyla 

canlı bir sistemdir”. Ayrıca Capra, düşüncesini farklı bir biçimde şu şekilde ifade 

etmiştir: “Çağımızın bütün sorunları birbirlerinden ayrılamazlar, çünkü bu sorunlar 

sistemle ilgilidirler.” (1994: 64-65). Capra’nın ifadeleri dikkate alındığında Naess ile 

aynı düşüncede olduğu görülmektedir. 

Derin ekolojistler, T. Malthus’un nüfus teorisini temel alarak Aydınlanma’nın 

umut, mutluluk vaat eden ve ilerleme inancı hususunda hiç de iyimser olunmaması 

gerektiğini ifade ederler. Çünkü derin ekolojistler, üretimin her zaman için nüfusun 

gerisinde kalacağını savunurlar. Böylece arz-taleplerin karşılanmasında daha fazla 

üretim olacağını, bunun da çevreye olumsuz yansıyacağını ifade etmişlerdir. Buna göre 

Derin ekolojistler, Malthus’un teorisini temel alarak hem Aydınlanmacı düşünceyi 



 

 

27 

 

eleştirmişler hem de taleplerin karşılanmasında üretimin daha bilinçli yani çevreye zarar 

vermeden yapılabileceğini savunmuşlardır. Malthus’un derin ekolojistlere diğer bir 

katkısı da “kaynakların sınırlılığı düşüncesidir” (Yardımcı, 2006: 46). Böylece 

Aydınlanmanın umut, mutluluk ve ilerleme düşüncesi, kaynakların sınırlı olduğu göz 

önünde bulundurulursa bunun bir ütopyadan başka bir şey olmadığı görülecektir. 

(Yardımcı, 2006: 47). 

Aldo Leopold’un toprak etiğiyle ilgili düşünceleri derin ekolojistlerin ana ilham 

kaynağı olmuştur. Derin ekolojistlerin etkilendiği husus, toprak etiği düşüncesinin, 

insanın doğaya karşı bir sorumluluğu olduğunu ve doğanın kendi başına bir değer 

taşıdığını ileri sürmesidir. Yine bu düşünceye göre bir şey doğanın bütünlüğünü, 

devamlılığını, güzelliğini koruyorsa doğru, aksi takdirde yanlıştır. (Yaylı ve Çelik, 

2011: 9). 

Ertan’a göre, Leopold Toprak Etiğinde dört temel ilkeden bahseder: 

 

1. Yeryüzü dediğimiz ekosistem, birbirine bağlı unsurlardan müteşekkildir. Toprağa ekonomik 

fayda sağlayan bir ürün olarak bakmamak gerekir. Toprak ekosistemi oluşturan bir ögedir. 

2. İnsanlar, ekosistemin tek hâkimi değildir. İnsanlar ekosistem içerisinde sadece bir alt 

sistemdir. Yani bütünün bir parçasıdır. İnsanlar biyotik topluluğa zarar verecek bir davranışta 

bulunurlarsa, etik dışı davranıldığı için suçlu sayılmalıdır. 

3. Önemli olan biyotik topluluğun bütünlüğüdür; insanoğlu kendisinin ve diğer canlıların 

doğadaki konumunu ve değerini ancak biyotik topluluğun bütününü göz önünde bulundurursa 

anlayabilir. 

4. İnsanların doğaya karşı görevi, ona ahlâki sorumluluk hissederek yeryüzünü korumaktır 

(2015: 11). 

 

Carson’un ‘Sessiz Bahar’ adlı kitabı ise çevre sorunlarına teknolojik çözümler 

üretmenin güvenilirliği ve istenirliği konusunda toplumda şüphe uyandırmış, böylece 

toplum nezdinde farkındalık oluşturmuştur. (Yaylı ve Çelik, 2011: 10). 

Bu çalışmalar, düşünceler ve inanç setleri (Mistisizm, Bütünlük ve Sistem Teorisi, 

Malthus’un nüfus teorisi, Leopold’un Toprak Etiği, R. Carson’un Sessiz Bahar’ı) Derin 

Ekolojinin ortaya çıkmasında etkili olurken Naess, Synder, Dewall ve Session’un 

yaptığı çalışmalar da Derin Ekolojinin gelişimine katkı sağlamıştır. Nitekim Synder, 

1960’lı yıllardan sonra Derin Ekolojiye yönelmiş olup ekomerkezci biyo-bölgeciliğin 

gelişiminde önemli rol oynamıştır. Dewall ve Session ise 1985’te yayınladıkları ‘Deep 



 

 

28 

 

Ecology: Living as if Nature Mattered (Salt Lake City, Utah: Peregrine Smith)’ adlı 

kitap ile Derin Ekolojiyi daha kapsamlı bir noktaya ulaştırmışlardır. 

3.2. Temel Kaynakları 

Derin Ekoloji hareketi, 20. yüzyılda ortaya çıkan bir çevre hareketi olmasına 

rağmen düşünsel temelleri daha geriye götürülebilmektedir. Genellikle Avrupa 

romantizmi, Amerikan Aşkıncılığı, Spinoza etiği, Mahayana Budizmi ve Heidegger 

felsefesi ile şekillendiği söylenir (Çetin, 2019: 1). Bunun yanı sıra yukarıda değinilen 

Mistisizm, Genel Sistem Teorisi, Malthus’un Nüfus Teorisi, Leopold’un Toprak Etiği 

ve Carson’un Sessiz Baharı gibi düşünsel kaynaklardan da beslenerek ortaya çıkmıştır. 

Avrupa Romantizmi her ne kadar edebiyat ve sanat alanıyla ilgili olarak tanınsa 

da Avrupa’da o dönemde değişen toplumsal yapıya tepki olarak doğmuştur. Bu değişim 

Çetin’in ifadesiyle şöyle betimlenmiştir. “Maddi dönüşüm sırasında kentlerde nüfus 

yoğunlaşması, romantikler tarafından kırsal kesimin ürünlerinin fütursuzca tüketilmesi 

olarak değerlendirildi. Kentler yoksulluk, sefalet ve yıkım bölgeleri olarak betimlendi. 

Eski toprak aristokrasisinin yerini yeni burjuva sınıfı aldı” (Çetin, 2019: 1). 

Bu durumda romantikler kırsal kesimin ürünlerinin fütursuzca tüketilmesine karşı 

hem kent toplumuna hem de endüstrileşmeye karşı durmuşlardır. Avrupa Romantizmi 

bu bağlamda ele alındığında Derin Ekoloji ile ilişkisi ortaya çıkmaktadır. 

Amerikan Aşkıncılığı, 19. yüzyılda Emerson tarafından ortaya konulmuştur. 

Aşkıncılar, mutluluğun doğa ile uyumlu bir yaşam ile gerçekleşebileceğini 

savunmuşlardır ki bu aslında ta Helenistik dönem Stoa anlayışıyla ilişkilidir. Ayrıca 

kendilerini Avrupa romantiklerine yakın bulmuşlardır. Bu bağlamda Yeryüzünde 

Cennet Bahçesinin oluşturulması için atılan adımları ve özellikle doğanın tahrip 

edilmesine karşı durmuşlardır. Buna göre Aşkıncılar, kendilerini hem romantiklere 

yakın bulurken hem de o dönem için Derin Ekolojini temel ilkelerinden biri olan 

doğayla uyum ve doğaya saygı ilkesini şekillendirmişlerdir. (Çetin B. , 2019: 1). 

Spinoza’nın ontolojik temelli etik anlayışı doğal olarak birçok çevre etiği 

anlayışını etkilemiştir çünkü Spinoza’nın sistemi, monist bir hüviyeti haiz olup varlığı 

kendi bütünselliği içinde kompartımanlara ayırmadan ele alır. Bu itibarla en çok 

etkilediği anlayış ise kuşkusuz Derin Ekoloji’dir. Özellikle Derin Ekolojinin 



 

 

29 

 

biyomerkezcilik anlayışı ile Spinoza’nın etik anlayışının Tanrı, töz ve doğa ile ilgili 

düşüncelerinin birbirine benzerliğinden hareketle Derin Ekoloji anlayışının, Spinoza’nın 

etik anlayışından etkilendiğini söyleyebiliriz. 

Spinoza’ya göre, dedüktif bir sistemin ideali sadece bir bilgi ideali değil, bu 

evrenin doğasının yansımasıdır. Çünkü ona göre,  evren, bütünün her parçayı belirlediği 

tek bir ağdır. Onun felsefesinin özü doğa ile özdeş saydığı ve her ikisini tek töz olarak 

gördüğü panteist anlayıştır (2004: 14).  Biyomerkezciliğin her şeyin biyolojik eşitlikten 

dolayı yaşama, hedeflerine ulaşma ve kendini geliştirme ve kendini gerçekleştirme 

hakkı konusundaki görüşü Spinoza’nın felsefesiyle uyum içindedir. (Yalçın, 2010: 55) 

her ikisinin ortak vurgusu,  evrenin bir bütün olduğu ve her varlığın eşit haklara sahip 

olması gerektiğidir. 

Heidegger felsefesi ve Budizm’i de Derin Ekoloji anlayışının felsefi dayanakları 

olarak zikredebiliriz. Heidegger’in Varlık ve Hiçlik telakkisi, Varlık’ı var olandan ayrı 

tutarak Varlık’a aşkın ve bir o kadar da Dasein temelinde içkin bir statü tanıması Derin 

Ekoloji’nin bütünlüklü varlık telakkisine oldukça uygun bir anlayıştır. Bu bağlamda 

Heidegger felsefesi ve Mahayana Budizmi’nin fenomenalizminden etkilendiği mahiyeti 

Çelebi şu şekilde aktarır: 

 

Heidegger felsefesi ve Mahayana Budizmi’nin fenomenalizminden etkilendiği görülen Naess’e 

göre nesneler için var olmak anlamına gelen bir şey ile olan her günkü deneyimimiz, somut 

içerikler veyahut fenomenleri organize eden bütünlük (gestalts) tarafından şekillenir… 

Naess’in bu görüşü ile Budizmdeki “hiçbir unsurun öz varlığı yoktur” görüşü birbirine 

benzemektedir… Naess için bir çevre ve onun içine yerleşmiş insanlar diye bir kategori de 

yoktur. Bunlar ayrıştırıcı zihinsel bir aktivitenin fenomenler üzerinde çalışan fonksiyonlarıdır. 

Çevre ve insanlar soyut (abstract) varolanlardır. Naess ve Heidegger için madde enerji 

bütünlüğü olarak dile getirilen doğanın bilimsel düşüncesi, mutlak ontolojik iddialara 

yönelmediği sürece geçerlidir. (2016: 441) 

 

Her ne kadar Derin Ekoloji’nin etkilendiği mezkûr kaynaklar varsa da gerçekte 

her felsefi sistem gibi her türlü öğretinin kendine özgü ve indirgenemez bir yapısı da 

vardır. Şimdi söz konusu öğretinin temel ilkelerine göz atalım.  



 

 

30 

 

3.3. Temel İlkeleri 

Derin Ekolojinin kurucusu A. Naess ve bu yaklaşımın en önemli temsilcilerinden 

biri olan George Session, birlikte yaptıkları çalışmalar neticesinde Derin Ekolojinin 

ilkelerini belirlemişleridir. Bu bağlamda söz konusu ilkeleri şu şekilde sıralanabilir:  

 

1. Yeryüzündeki insanların ve insan dışındaki hayatın iyi durumda olması ve serpilip 

gelişmesi, kendinde değerlidir; içsel bir değere sahiptir. Bu değerler, insan dışındaki 

dünyanın ve insanın amaçları için yararlı olmasından bağımsızdır. 

2. Hayat formlarının zenginliği ve çeşitliliği, bu değerlerin gerçekleştirilmesine katkıda 

bulunur. Bu zenginlik ve çeşitlilik, kendi içinde de değerlidir.  

3. Hayati ihtiyaçlarını karşılamak dışında, insanların bu zenginliği ve çeşitliliği azaltmaya 

hiçbir hakları yoktur. 

4. İnsan hayatının ve kültürlerinin serpilip gelişmesi, insan nüfusunun ciddi ölçüde 

azaltılmasıyla mümkün olabilir. İnsan dışındaki hayatın serpilip gelişmesi de daha az bir 

nüfusunu gerektirir. 

5. Hâlihazırda insanın, insan dışındaki dünyaya müdahalesi aşırı düzeydedir ve durum hızla 

kötüleşmektedir. 

6. Dolayısıyla politikalar değişmelidir. Değişen politikalar, temel ekonomik, teknolojik ve 

ideolojik yapıları etkileyecektir. Böyle bir değişikliğin getireceği sonuç, mevcut durumdan 

derin bir biçimde farklı olacaktır. 

7. İdeolojik değişiklik, gittikçe yükselen bir hayat standardını hedeflemekten ziyade, esas 

olarak hayatın niteliğini değerli kılma (içsel değer taşıyan konumlarda yer alma) yönünde 

olacaktır. Bu sayede de büyüklük/irilik ile yücelik arasındaki farka ilişkin derin bir bilinç 

oluşacaktır. 

8. Yukarıda ifade edilen hususlara katılanlar, gerekli değişiklikleri gerçekleştirmeye 

çalışmakla doğrudan ya da dolaylı olarak yükümlüdürler (1986: 68). 

 

Açıklanan bu ilkelere Derin Ekoloji içinde  “manifesto”, “platform”, “anahtar 

kavramlar ve deyimler” gibi farklı önemde yüklemeler yapılmıştır. Mc Laughlin ise 

biraz daha önem atfederek ilkeleri “derin ekolojinin kalbi” olarak gördüğünü ifade 

etmiştir (Önder, 2003: 97). A. Naess göre ise Derin Ekolojiyi savunanların geneli bu 

ilkeleri dolaylı veya doğrudan kabul etmiştir. Yine Naess’a göre ilkelerden birini veya 

bir kaçını kabul etmeyenler derin ekolojist sayılmamaktadırlar, fakat tam tersi ilkeleri 

başka biçimde ana düşüncesi değişmeyecek şekilde dolaylı ve yahut doğrudan kabul 

edenler veya bu ilkelere göre yaşayanlar derin ekolojist yanlısıdır. (Önder, 2003: 99). 

Bu ilkeler bağlamında A. Naess, Derin Ekolojik toplumun karakteristik 

özelliklerini şu şekilde sıralamıştır; 

 

1. Âdemi merkeziyetçi ve tabana dayalı bir demokrasi ile yönetilen bir toplumdur. 

2. Sosyal sorumluluğa ve karşılıklı yardımlaşmaya evet, şiddete hayır diyen bir toplumdur. 

3. Böyle bir toplumda insanlar gönüllü olarak “sade” bir yaşam sürerler. Bu insanların 

kendilerine güvenleri yüksektir. 



 

 

31 

 

4. Böyle bir toplumda yer değiştirme ve göç olayına fazla rastlanmaz. Birkaç kuşak bir arada 

yaşayabilmekte ve çalışabilmektedir. 

5. Uygun bir teknoloji, küçük sınai ve tarımsal üniteler söz konusudur. 

6. Yerleşim yerleri çalışma birimlerine yakın, ulaşım esasen kamusal araçlarla 

sağlanmaktadır. 

7. Toplumsal hiyerarşi ve erkek egemenliği söz konusu değildir. Bu ilkelere ek olarak doğaya 

saygı, yaşamın kutsallığı, ekolojik tarım, mono kültürden uzak ormanların varlığı, hayvan 

fabrikalarının olmayışı ve herkesin doğayı kolayca kucaklayabilmesi bu yapıda 

bulunmaktadır (Olgun, 2010: 48-49). 

 

3.3.1. Kendini Gerçekleştirme İlkesi 

Naess’ın Ekosofi-T’sini de dayandırdığı kendini gerçekleştirme ilkesi (self-

realization), Derin Ekoloji bağlamında bütün varlıkların sahip olduğu bir hak olarak 

ortaya çıkmaktadır. Bu ilke, bütün varlıkların kendi potansiyelleri neticesinde kendi 

yaşam tarzına göre yaşama ve kendini geliştirme iradesi olarak tanımlanmaktadır 

(Önder, 2003: 99). Naess, bu ilke neticesinde doğadaki çeşitliliğin (diversity) 

‘maksimum düzey’e çıkacağını savunur. Ayrıca çeşitlilik sonucunda hayatın 

potansiyelinin artacağını, böylece yeni hayat biçimlerinin de gelişip zenginleşeceğini 

ifade eder. Bu ilkeye göre bütün varlıkların azami ortak yaşam alanları (maximum 

symbiosis) olacaktır. Böylece kendini gerçekleştirme yükseldikçe azami ortak yaşam 

alanları artacaktır. Bunun da gerçekleşmesinin koşulu evrensel ortak yaşamdır. Evrensel 

ortak yaşam arttıkça kendini gerçekleştirme aynı oranda yükselecektir. Naess’a göre 

kendini gerçekleştirme ilkesi, salt yapısı gereği, Darwinist düşüncenin ortaya koymuş 

olduğu çatışma, biyolojik mücadele, öldürme vs. gibi karmaşık ilişkilerin yerine böyle 

durumlarda işbirliği söz konusu olacaktır. Bunun da ‘yaşa’, ‘yaşat’ ve ‘saygı duy’ 

normuyla gerçekleşebileceğini savunur (1986: 13-15). 

Kendini gerçekleştirme ilkesi bağlamında diğer önemli bir kavram ise 

(identification)  özdeşleşme’dir. “Özdeşleşme kavramı, insanın kendini gerçekleştirme 

süreciyle ilişkilidir. Kendini gerçekleştirme, insan benliğinin bir bütün olarak 

kozmos/evren düzeyine varana kadar, hep kendinden daha büyük bütünlerle 

özdeşleşmesini gerektirmektedir” (Önder, 2003: 99). Bu bağlamda özdeşleşme, insanın 

kendini gerçekleştirmesi yani doğayla bir bütün olarak yaşamasıdır. Bu yüzden Derin 

Ekoloji, salt bir etik yaklaşım olmaktan daha çok insanlara bir yaşam tarzı, geniş bir 

perspektif sağlama amacındadır. Naess, bu amacı gerçekleştirmek için, kendini 

gerçekleştirme ve insanın kendini gerçekleştirebilmesi içinde özdeşlemenin olması 



 

 

32 

 

gerektiğini savunmuştur. Ayrıca özdeşleşme kapsamında benlik ve egoya da 

değinmiştir. Bu konuda bazı yetersizliklerin ve belirsizliklerin söz konusu olduğunu 

iddia etmiştir. Jardins’e göre bu durumu, G. Sessions ve B. Dewall şu şekilde ifade 

etmiştir; 

 

…Dünya dinlerinin pek çoğunun ruhsal geleneklerine bağlı olarak, Derin Ekoloji’nin benliği 

gerçekleştirme kuralı, haz için çırpınan tek başına kalmış bir ben olarak tanımlanan çağdaş Batılı 

benlik kavramının ötesine geçmektedir. … Bu toplumsal anlamda izlenceli dar benlik kavramı ya 

da toplumsal anlamdaki benlik, bizim zihnimizi karıştırıyor ve toplumumuzda gelip geçici ve 

moda ne varsa onlar için yalvarıp yakaracak bir durumda bırakıyor. … Fakat Derin Ekolojinin 

benlik duygusu, daha büyük bir olgunluk ve büyüme gerektiriyor. İnsanların ötesine geçip insan 

dışındaki dünyayı da içine alacak bir tanım yapılması gerekiyor (2006: 424). 

 

Naess’a göre ise geleneksel benlik algılanmasında benliğin olgunlaşma sürecinin 

üç aşamadan değil dört aşamadan oluşması gerekir. Geleneksel benliğin olgunlaşma 

süreçleri, egodan toplumsal benliğe ve toplumsal benlikten de metafizik benliğe olmak 

üzere üç aşamadır. Naess ise burada doğanın dışarda bırakıldığını yani ‘ekolojik 

benliğin’ de olmasının gerektiğini ifade eder. “Ekolojik benlik”, insanın doğayla bir 

bütün olarak yaşaması yani doğayı özdeş görmesidir. (1995: 14-16).  

Bu bağlamda Dewall’ın yapmış olduğu açıklamada kayda değerdir; 

 

Ekolojik benlik, zorlamacı ve statik bir ideoloji değil, samimi ve içten bir şekilde 

doğaya açılmaya arayıştır. Bir insan kendi iç hesaplaşmasını titizlikle yaptıktan sonra “bu 

dünya benim bir parçamdır” diyebiliyorsa, hem yeryüzünün atmosferinin korunması hem de 

küresel çaplı silahsızlanma uğrunda çalışabilir (1994: 50). 

 

Ayrıca Naess, kendini gerçekleştirme ile özdeşleşme arasındaki ilişkinin doğru 

orantılı bir ilişki olduğunu savunmuştur. Aslında Naess’ın bu düşüncesi Türkiye 

kültürüne ve yaşantısına yabancı değildir. Bu durumda (kendini gerçekleştirme ve 

özdeşleşme ilişkisini) apaçık bir şekilde ifade eden ‘diğerkâmlık’, ‘özgecilik’ gibi 

kavramlarımız vardır. Diğer bir husus ise Naess, bu durumu “kendimizi başkalarında 

görmemiz, başkalarının kendilerini bizde görmesi” olarak ifade etmiştir. (Naess, 1986: 

18). Türkiye kültüründe ise bu ilişkiyi karşılayan özgeciliğin sözlük anlamı 

“başkalarının iyiliği için elinden geleni esirgememe”, felsefe terimi olarak anlamı ise  

“başkalarının iyiliğine çalışmayı yaşam ve ahlak ilkesi yapan görüş”  olarak ifade 

edilmektedir. Bu bağlamda Naess’ın bu görüşleri ile Türkiye kültüründeki kadim 



 

 

33 

 

hikmet yaşantısı arasında doğrudan bir ilişkiden bahsetmek mümkündür. Örneğin 

Mevlana, Yunus Emre, Hacı Bektaş-ı Veli, İbn-i Arabi vd. yaşantıları bu kadim hikmet 

yaşantısına örnek verilebilir. (Önal, 2016: 470-472) 

Naess’ın, özdeşleşmeyi daha anlaşılır kılmak için özellikle üzerinde durduğu 

örnek son derece önemlidir. Naess, örnekte Japonyalı bir çobanın hikâyesini 

anlatmaktadır. “Baraj yapılacak bir nehrin kenarından ayrılmayı reddeden çoban, onu 

tutuklayan polisin “Niçin bir nehir için kanuna karşı geliyorsun?” sorusuna, “O benim 

bir parçam” karşılığını vermektedir. Naess bu örnek üzerinden özdeşleşmenin ‘ön-

felsefi’ bir anlatımını yapar; “o benim bir parçam” cümlesini farklı formlarda ortaya 

koyarak felsefi bir boyut kazandırmaya çalışır. Bu farklı formlar “Benim bu yerle 

ilişkim, benliğimin bir parçasıdır”, “ Bu yerde yapılacak bir tahrip, beni de tahrip 

edecektir”, “Benim bu yerle ilişkim, bu yere bağlılığım öyledir ki, bu yer değiştirilirse 

ben değiştirileceğim.” şeklinde olmuştur. (Önder, 2003: 99) Naess’ın buradaki amacı, 

apaçık bir şekilde doğanın bir nesne olmaktan çok bir özne, bir benlik olarak 

algılandığını ortaya koymaktır. 

Arne Naess her ne kadar olan durum üzerinden olması gerekeni ifade etmiş olsa 

da günümüzde düşünüldüğünde gündelik hayat içerisinde insan siyasi ideolojisi 

bağlamında hareket etmektedir. Burada örnek verecek olursak 27 Mayıs-13 Ağustos 

2013 tarihleri arasında Türkiye’de gerçekleşen Gezi Parkı Olaylarında çevre aktivistleri 

sivil itaatsizlik haklarını kullanarak, Gezi Parkı’nın bir kısmına yapılması planlanan 

Taksim Kışlası’nın yapılmamasına yönelik haklı bir çevrecilik hareketi ortaya 

koymuşlardı. Ancak ilerleyen günlerde olayın seyri değişerek asıl gayesinden 

saptırılmış ve anarşistlerin yöntemiyle çevreyi yakıp yıkan bir harekete dönüşmüştür. 

Daha sonra bu eylemlerin asıl amacının dönemin hükümetine karşı sivil bir darbe 

girişimi olduğu ve çevrenin bir enstrüman olarak kullanıldığı yani çevrenin 

araçsallaştırıldığı anlaşılmıştır. 

Naess, aslında olması gerekeni hatırlatmaktadır, çünkü kadim yaşamlarda, 

doğanın canlı bir özne olduğu varsayılmıştır. Nitekim Naess’ın de derin ekoloji fikrinin 

temellendirilmesinde Doğu felsefelerinden yararlandığı bilinmektedir. 

Derin ekoloji anlayışının temel iki ilkesinden diğer ise biyosferik eşitlik ilkesidir. 



 

 

34 

 

3.3.2. Biyosferik Eşitlik İlkesi 

Derin Ekoloji yaklaşımı bağlamında bütün varlıkların içsel bir değere sahip 

olduğu varsayılmış olduğundan bütün varlıklara kendini gerçekleştirme olanağı sunma 

hedef olarak seçilmiştir. Bütün varlıkların eşit durumda olması gerektiğini savunan bu 

düşünceye biyosferik eşitlik ilkesi denmiştir. (Önder, 2003: 98-99). 

Biyosferik eşitlik ilkesinin temellendirildiği düşünce, insanların, sadece yaşam 

formlarının dar bir alanını oluşturduğudur. Bu durumda insanın köle-efendi sistemini 

doğaya karşı kullanmaması gerektiğini ve hatta insanların doğaya (bütüne) tabi olması 

gerektiğini savunur. Böylece insanın kendisine yabancılaşmayacağını ortaya koyar. Bu 

durumda bu ilke ve düşünceye bağlı olarak pratik anlamda ortaya çıkan sorunları 

öngören Naess, bu eşitliğin “mutlak” anlamda değil, “ilkece” olduğunu açıklar. Çünkü 

ona göre pratik alanda bazı öldürmelerin, kullanmaların ve bastırmaların zorunluluk 

içerdiğini ifade eder (1995: 15). Bu bağlamda biyosferik eşitlik ilkesi ele alındığında 

sadece keyfi muameleye karşı olduğunu söyleyebiliriz. Buna göre biyosferik eşitlik 

ilkesi, her varlığın kendini geliştirme, yaşamını devam ettirme gibi zorunlu durumlar 

dışında diğer varlıklarla ilişkisini asgari düzeyde tutmasını amaçlamaktadır. Kendini 

gerçekleştirme ilkesinde ifade edildiği gibi bu ilke de teorik olarak sorunsuz 

gözükmektedir fakat pratik alanda söz konusu insan olunca sorunlu olmaktadır. Naess, 

bu durumun farkında olacak ki biyosferik eşitliğin bütün varlıkların mutlak eşitliği 

anlamına gelmediğini açıklamak için “eşit haklara sahip olmak” ile “eşit kendini 

gerçekleştirme hakkına sahip olmak” arasında bir ayrıma gitmiştir. Naess’ın asıl amacı 

girdiği sorunlu alandan çıkmanın bir yolunu bulmak olsa da Tim Luke’ın eleştirisine 

hedef olmaktan kurtulamamıştır. T.  Luke’a göre, biyosferik eşitlik ilkesinde yapılan 

açıklamalar sadece durumu ve günü kurtarmak amacıyla yapılmıştır. Luke, yapılan bu 

açıklamaların sonucunda Derin Ekolojiyi sadece “yumuşatılmış insan-merkezcilik” 

olarak gördüğünü ifade eder (Önder, 2003: 100-101). Dolayısıyla Derin Ekolojinin 

biyosferik eşitlik ilkesi eşit olmayan varlıkları eşitlermiş gibi görmekten öteye 

gidememektedir. 

Ayrıca Jerry A. Stark’a göre Derin Ekoloji, biyosferik eşitlik ilkesiyle, insan-

merkezci etik anlayışındaki toplumsal eşitlik ilkesini biyosfer düzeyine çıkartarak 

“biyodemokrasi”nin oluşturulmasını amaçlamaktadır. Böylece Stark’a göre özne-nesne, 



 

 

35 

 

amaç-araç, efendi-köle ilişkilerini ortadan kaldırarak bütün yaşam formları arasında 

etiğe dayalı bir ilişkinin kurulmasının önünü açmıştır (Önder, 2003: 101). Fakat söz 

konusu olan biyodemokrasi düşüncesi, yaşanılan gerçeklikle çelişecektir ama eğer ki 

bütün varlıkların seçme ve seçilme hakkı olacaksa ve bunu kendileri kullanabileceklerse 

biyodemokrasi fikri işe yarayacaktır. 

Derin Ekoloji etik yaklaşımı, biyosferik eşitlik ilkesi ile bugün bilime dayanarak 

doğaya egemen olmamızın yerine “biyo-merkezci eşitliğe” dayalı bir yaklaşım sunmak 

gerektiğini savunur. “Biyo-merkezci eşitlikte insan ırkı, daha geniş kapsamlı bir 

gezegen sisteminin bütün yaşam biçimlerinin eşit yaşam hakkına sahip olduğu bir 

parçası olarak değerlendirilir” (Mellor, 1993: 104). Elbette bütün yaşam biçimlerin 

yaşam hakkı olacaktır; fakat bu yaşam haklarının doğasında insana hizmet etmek 

olduğunu görmek zorundayız. Bu bağlamda bu haklarının suiistimal edilmemesi, keyfi 

muamele yapılmaması yani ihtiyaç dâhilinde olması makul olanıdır. 

Ayrıca Derin Ekolojinin biyosferik eşitlik ilkesi modern toplumun insan 

merkezliliği kabul etmez. 

 

Doğanın insanlara hizmet etmek amacıyla yaratılmadığı inancına dayanan biyo-

merkezcilik, aslında Derin Ekoloji tarafından ortaya konmuş yeni bir teori değil, dünyanın, 

geçmişten miras kalan ve geleceğe de miras bırakılacak olan şeklinde kavrandığı eski bir 

bilgeliktir. İşte bu bilgelik, Derin Ekolojinin düşünce setinin temelinde yatan hem biyosferin 

(diğer bitki ve hayvan türleri) hem de ekosferin (biyolojik olmayan çevre) yaşamasının 

sürekliliğini sağlamak lehine, modern toplumun insan-merkezliliğini reddetmektedir 

(Yardımcı, 2006: 52). 

 

Bu kadim bilgelik öğretisinin etkisinde kalan derin ekolojistler, biyosferik eşitlik 

ilkesinin pratik anlamda sorun teşkil etmeyeceğini savunmuş olsalar da insanı bütün 

yaşam formları ile eşit tutmak zaten başlı başına bir problem alanı oluşturur. Bu husus 

Derin Ekolojiye yöneltilen eleştiriler arasındadır. Derin Ekolojiye yöneltilen eleştiriler 

başlığında bu konu ayrıntılı olarak ele alınacaktır. 

3.4. Felsefeyle İlişkisi (Ekosofi) 

Derin Ekolojinin temel ilkeleri üzerinde uzlaşan derin ekolojistler, bu ilkelerin 

farklı kaynaklarla temellendirilebileceğini kabul etmişlerdir. Onlara göre bu durum 

Derin Ekolojinin çoğulcu tarafına vurgu yapmaktadır. Bu kaynaklar genellikle 



 

 

36 

 

mistisizm, inanç, din, düşünce, felsefe ve ideoloji olarak sıralanabilir. Burada Budist ve 

Hristiyan inançlarının daha fazla etkili olduğu da bir gerçektir. Bu bağlamda kişisel bir 

felsefe veya sistem ortaya çıkmaktadır. Naess, bu duruma Ekosophia (Ekosofi) adını 

vermektedir. Burada Eko kavramı ekolojiye, sofi kelimesi ise Yunanca’da bilgelik 

anlamına Sophia kelimesine karşılık gelmektedir. (Önder, 2003: 97-98). Ekosofinin 

terim anlamı,  “ekolojik bilgelik”, “ekolojik uyum” ve “dengenin felsefesi”’dir. Naess’a 

göre Derin Ekolojinin temel ilkeleri mantık aracılığıyla ekoloji biliminden çıkarılamaz. 

Çünkü kısmen bilimsel yöntem ve araştırmaya dayansa da ekoloji bilimine yön veren 

ilkeler apaçık ve güçlü bir şekilde normatiftir. Yani ekolojik olmaktan daha çok Eko-

Felsefi’dir. Dolayısıyla her ne kadar bilimsel metotlar ve araştırmalar kullanılsa da 

pratik anlamda normatiflik söz konusu olmaktadır. Buna göre ekolojinin, araştırmalar 

sonucu ortaya koyduğu veriler, pratik felsefenin aracılığıyla yaşanabilir. (Önder, 2003: 

97-98). 

Naess, Derin Ekolojinin temel amacı olarak gördüğü ekosofiyi şöyle açıklamıştır: 

 

… Derin Ekoloji Hareketi evren hakkında temel inanç ve varsayımlarla uğraşır. Derin 

Ekoloji Hareketi’nin ilkelerini dile dökerseniz, bütünsel bir görüş elde etmiş olursunuz. Bu 

noktada ‘bütünsel görüş’ teriminin temel bir önemi vardır. Derin Ekoloji Hareketi bütünsel bir 

görüştür. Temel varsayımlarımızı, yaşam felsefemizi ve gündelik yaşamdaki kararlarımızı 

kapsar. Ben bu bütünsel görüşü, bir bilim olarak ekolojiden ayırmak amacıyla ‘ekosofi’ diye 

adlandırıyorum. Sophia Yunancada bilgeliği anlatır. Yani ekosofi, eko-bilgelik demektir ve 

bilgelik de daima pratik yaşamla ilintili olmuştur (1994: 13). 

 

Naess daha sonra bu kişisel Ekosofilere, Ekosofi-T adını vermektedir. Ekosofi-T, 

Naess’ın kendi ekosofisine verdiği isimdir. Naess, kendi ekosofisini, Budizm, 

Heidegger ve Spinoza felsefesinin etkisiyle ortaya koymuştur. Derin Ekoloji ve Ekosofi, 

temel iki ilke üzerinde geliştirilmiştir. Bunlar “Kendini Gerçekleştirme ve Biyosferik 

Eşitlik’tir.” (Önder, 2003: 97-99). Naees’ın Ekosofisinin ve Derin Ekolojinin temel iki 

ilkesi üzerinde ayrıntılı durmak gerekir. 

3.5. Siyasi Düşüncesi ve Programı 

Derin Ekolojinin siyasi düşüncesinin tümevarımsal olduğunu Naees’ın yaptığı 

açıklamalar neticesinde ifade edebiliriz. Burada özellikle Naess’ın eko-sofisinde 

belirtmiş olduğu gibi tek tek bireyler üzerinde durarak bireylerdeki değişimi sağladıktan 



 

 

37 

 

sonra bunun toplumsal alana yansıyacağı düşüncesidir. Dolayısıyla derin ekolojistlerin, 

Yeşil Partilerin aksine ne bir programı ne de siyasi bir ekolü vardır. Sadece kendini 

gerçekleştiren bireylerin doğayla özdeşleşeceğini ve daha sonra biyosferik eşitlik 

ilkesine bağlı olarak bireyin, bütün yaşam formlarıyla barış ve işbirliği içinde 

yaşayacağını iddia ederler. Bu bağlamda, derin ekolojistlerin üzerinde durduğu nokta 

bireysel bilinç düzeyinin geliştirilmesidir. Onlara göre bireysel bilinç düzey geliştikçe, 

toplumsal bilinç düzeyinin de gelişeceği ve bu değişimin en dipten en zirveye kadar 

olacağıdır. Buna göre derin ekolojistler bu değişimle bir dip dalganın oluşacağı ve bu 

doğal değişimin netice olarak bütün birey, toplum, kurum ve kuruluşlarda 

gerçekleşeceğidir. Bu bağlamda “Naess, sık sık karşılaştığı ‘Derin Ekolojinin siyasal 

programı nedir?’ sorusunun yanlış formüle edilmiş bir soru olduğunu düşünmektedir”, 

“Çünkü Derin Ekoloji, her şeyden önce bir toplumsal harekettir. Eylem için 

motivasyonun bir parçası olarak temel inanç ve davranışlar içermektedir” (Önder, 2003: 

106). Ayrıca Naess’ın siyasi düşüncesi “Her şey siyasetle ilgilidir, fakat siyaset her şey 

değildir” ifadesiyle özetlenebilir. (1974: 15). Naess göre Derin Ekoloji, hâlihazırda hem 

bireysel hem de toplumsal bir değişimi içerisinde barındırmaktadır. Bu değişimin en 

önemlisi yanı ise siyaseti toplum düzeyinden biyosfer düzeyine yaymasıdır. Böylece 

Naess’e göre Derin Ekoloji anlayışı kısa vadeli argümanları reddederek, yeryüzü 

merkezli ve uzun vadeli argümanları öne çıkarmaktadır. Buna göre Derin Ekolojinin 

temel mottosu “çevre içinde insan” ve “ekosistemler içinde siyaset”tir. Derin Ekoloji bu 

düşünceye göre hareket etmektedir. 

Böylece Derin Ekoloji, dipten başlayıp ekosistemdeki bütün yaşam formları için 

bir siyaset anlayışı içindedir. Derin ekolojistlerin temel amacı bireyin doğayla 

bütünleşmesi ve doğayı bir özne olarak görmesi ve ona göre hareket etmesidir. Böylece 

bireyin her adımı politik veya apolitik olmaktan ziyade ortak yaşam alanına uygun olup 

olmadığına göre değerlendirilmelidir. Bu değerlendirmede temel ölçüt, kendini 

gerçekleştirme ilkesince yapılmalıdır (Önder, 2003: 106-107). 

Derin ekolojistlere göre, yaygın kültürün sahiplendiği ve içinde gittikçe 

barındırdığı bir tahakküm takıntısı vardır. Bu genellikle güçlünün zayıf olana yapmış 

olduğu bir tahakkümdür. Bunun, insanın insan dışındaki doğaya, erkeğin kadına vs. 

biçiminde gittikçe karışık bir durum oluşturan bir tahakküm biçimi olduğunu 

savunurlar. Bu bağlamda kendini gerçekleştirme ilkesinin, özdeşlemenin ve biyosferik 



 

 

38 

 

eşitlik ilkesinin bu tahakküm zincirine bir itiraz olduğu ifade edilmiştir. (Önder, 2003: 

107). 

Derin Ekoloji, toplumsal örgütlenme açısından yerel özerklik ve adem-i 

merkeziyetçi anlayışa sahiptir. Temel toplumsal alanın en küçük ve Derin Ekolojisinin 

etkin olacağı alan biyo-bölgelerdir. “Biyo-bölge, insani, ekolojik bir topluluk, bir 

yuvadır” (Önder, 2003: 107). “Biyo- bölge, insanların yaşadığı yeri ve çevresinde 

yetişen bitkiler, yaşayan hayvanları, akarsuları, ormanları ve özelliklerini tanıdıkları 

bölgeyi tanımlamaktadır” (Tamkoç, 1994: 54). Buna göre biyo-bölgeler, ‘doğa en 

iyisini bilir’ varsayımından hareketle toplumsal örgütlenmenin ‘doğal sınırları’ ile 

‘siyasal sınırları’ arasındaki çelişkiyi ortaya koyma gayretidir. (Önder, 2003: 107) 

Derin Ekolojinin siyasi düşüncelerini ortaya koydukları diğer bir husus da temel 

motivasyon kaynakları olarak gördükleri holistik felsefe (Ekosofi)’dir. Derin 

ekolojistlere göre ekosofi, siyasal önermeleri çıkarabileceğimiz ve ayrıca hayatın temel 

amaç ve değerleriyle ilgili inanç setlerini içinde barındırmaktadır. Bunun yanı sıra derin 

ekolojistler küresel krizi yalnızca ekolojik bir kriz olarak görmemektedirler. Derin 

ekolojistlere göre küresel kriz, siyasal alanla ilgili toplumsal adalet, savaş ve örgütlü 

şiddet krizidir. Derin ekolojistler, savundukları şiddetsiz eylem örnekleri ve Derin 

Ekoloji ilkeleriyle bu küresel krize önemli bir katkı yaptıklarını düşünmektedirler. 

Derin Ekoloji etik anlayışının siyasal düşüncesi zayıf kalmakla birlikte, 

savundukları ve ifade ettikleri genellikle sağlam argümanlarla altı doldurulmamış 

olmaktadır. Bu nedenle diğer görüşlerden birçok eleştiri aldığı konuların başında siyasi 

düşünceleri gelmektedir. Diğer bir husus ise bireye odaklanarak, toplumsal bir 

değişimin olabileceğini ifade etseler de aslında bu durum toplumsal örgütlenmenin 

ortak normlarını yadsımıştır. Çünkü gündelik hayat içerisinde birey topluma değil, 

toplum bireye daha çok yön vermektedir. 

Derin Ekoloji etik anlayışı, her ne kadar diğer etik anlayışlara alternatif olarak 

ortaya çıkmış olsa da savunduğu bazı düşünceleri, ilkeleri ve eklektik yapısı birçok 

eleştirinin hedefinde olmuştur. Özellikle Toplumsal ekolojistler ve Geleneksel Çevre 

Korumacılar tarafından eleştirilmiştir. Bu eleştirilerin ağırlıklı olarak Oelchlaeger, 

Pepper, Merchant gibi çevreci yazarlardan geldiği görülmektedir. Bunlar genellikle 

Derin Ekolojiyi, seküler bir din oluşturmak, mistisizme yönelmek, insan ihtiyaçlarını es 



 

 

39 

 

geçmek ve eklektik olmakla suçlayıp eleştirmişlerdir. Bundan başka onların insanı diğer 

varlıklarla bir tutması, sosyal konulara hiç değinmemesi, nüfus fazlalığını sorun olarak 

görmesi gibi konularda eleştiri dahil edilmiştir.   Bu eleştirilerin bir kısmını katılmamak 

elde değildir ancak bir kısmının da adil olmadı düşünüyorum. Bana göre Derin Ekoloji 

anlayışı ne seküler bir din oluşturma amacı ne de mistik bir kaygı içerisindedir. Nitekim 

Naess, derin ekolojiyi daha çok bir yaşam tarzı olarak görmektedir. Onun mistisizmden 

etkilenmesi ise ekosofi düşüncesine ve yaşatışına en uygun kaynak Mistisizm 

olduğundan dolayıdır. Ona yönelik bu eleştiriler haksızdır. 

Bu eleştiriler bağlamında, Derin Ekolojinin birden fazla kaynaktan etkilenmesi ise 

bu Derin Ekoloji anlayışın evrenselliğini ortaya koymaktadır. Böylece her toplumdan 

bireyler Derin Ekoloji kapsamında kendilerine ait bir ilke, bir amaç bulabileceklerdir. 

Dolayısıyla Derin Ekolojinin birden fazla kaynağa sahip olması, onu avantajlı bir 

konuma yükseltmektedir. Naess’ın da temel amaçlarından biri budur. Çünkü Naess, 

Derin Ekolojinin temel ilkeleri bağlamında ilkelerin temel anlamı değişmeyecek şekilde 

istedikleri şekilde uygulayabileceklerini ifade etmiştir. Dolayısıyla bu eleştiri de 

kanımızca gereksiz bir eleştiridir. 

Derin Ekoloji, biyosferdeki her varlığın eşit haklar ilkesini tam olarak 

açıklayamamıştır. Biyosferdeki eşitlik ilkesi muğlak kalmanın yanı sıra düşünüp 

eyleyen bir varlık olan insanı diğer varlıklarla eşit tutmak gibi başlı başına bir eşitsizlik 

doğurur. Nitekim bir dağ, bir aslan veya bir ağaç kendi hakkını savunabilecek 

yetkinlikte olmamakla birlikte eğer ki bu hakkın tasarrufu insana bırakılacaksa, bu 

durumda derin ekolojistler Merchant’ın dediği insan-merkezci anlayışın kapsamına 

girdiklerinin bile farkında değillerdir. 

Derin ekolojistlerin yabani hayat ve insan-merkezli hayat ayrımı yapmış olsalar 

bile yaşama saygı ilkesi bağlamında bireyin yabani hayata saygı duymasını 

önermektedirler. Dolayısıyla onlar her ne kadar bu ayrımı yapsalar da çevreye saygının 

yabani hayata saygı biçiminde ifade edilmesi kendi içinde tutarlıdır. Buna yönelik 

eleştirilere katılmıyorum, ayrıca Derin Ekolojinin yüzeysel olduğunu söylemek, Derin 

Ekolojiye haksızlık etmek anlamına gelir. Çünkü Naess’ın temel iddiası ve buna dayalı 

amacı, toplumun en küçük birimi olan bireye odaklanarak dipten bir değişimle bu tür 

eşitsizliklerin son bulacağıdır. Diğer taraftan siyasi anlayışı ve programı konusunda 



 

 

40 

 

ayrıntılı bir yol haritası ortaya konulmamıştır. Dolayısıyla bu eleştirinin yerine siyasi 

düşüncedeki eksikliği veya Naess’ın bu dip dalga düşüncesinin pratik anlamda 

gerçekleşmesinin zorluğu eleştirilebilir. Bana göre felsefelerden ve bütüncü 

yaklaşımlardan ayrıntılı çözümler beklemek doğru değildir. Doğru olan bunların 

insanlara sağladığı zihni dönüşümler yoluyla çevre problemlerine yeni yeni çözümler 

üreten hareketlerin oluşmasıdır. 

Burada hem nüfusun kontrolsüz bir şekilde çoğalması hem de tüketim başlı başına 

bir sorundur. Dolayısıyla derin ekolojistler, sadece konuyu eksik ele aldıklarından 

dolayı eleştirebilir. Bu bağlamda eleştirinin odaklandığı tüketim, sorununun farklı bir 

boyutudur. Tüketimler arasındaki eşitsizlik konusunda ne Merchant’ın ne de derin 

ekolojistlerin bir çalışması olmuştur. Dolayısıyla bu eleştiri çerçevesinde hem nüfusun 

kontrollü olması gerekir hem de tüketimler arasındaki eşitlik sağlanmalıdır 

  



 

 

41 

 

SONUÇ 

 

Bu tez çalışması,  kurucusu Arne Naess olan ve çevre sorunlarının çözümü için 

radikal bir öneri olarak ortaya çıkan Derin Ekolojiye dair felsefi bir sorgulama 

çabasıdır. Bu çerçevede çevrenin ne olduğundan başlanarak, çevre bilimin ortaya 

çıkışına ve çevrenin felsefeye konu olmasına kadarki süreç irdelenmeye çalışıldı.  

Elbette söz konusu olan çevre sorunları üzerinde duruldu ve çevre sorunları bağlamında 

ortaya çıkan çevrecilik, ekolojizm ve çevre etiği konularına değinildi. Konumuzla olan 

daha yakın ilgisinden dolayı çevre etiğinin konusu, kapsamı ve amacı müstakil bir 

başlık altında ele alındı. Buna göre çevre etiği çerçevesinde ortaya çıkan felsefi ve etik 

yaklaşımlar ve ana konumuz olan Derin Ekoloji yaklaşımı daha detaylı işlenmeye 

çalışıldı.  

Derin Ekoloji yaklaşımı doğaya saygı temasıyla bütün yaşam formlarının eşit bir 

hakka sahip olduğunu savunmuştur. Söz konusu biyosferik eşitlik ilkesi, düşünen ve 

akıl yürütmeler sonucu eylemde bulunan bir varlık olarak insanı da kapsamına 

almaktadır. Oysa burada söz konusu insan diğer varlık ve canlılarla eşit görülmemesi 

gerekirken, eşit konuma getirilmiş gözükmektedir. Kısaca buradaki problem, eşit 

olmayan varlıkların eşitmiş gibi kabul edilmesidir. Oysa doğa ve diğer varlıklar insana 

hizmet etme ve fayda sağlama amacına yöneliktir. Her ne kadar söz konusu bu hizmet 

ve fayda karşılığında, kadim yaşamlarda olduğu gibi, doğaya saygı duyulması, doğanın 

korunması ve asgari düzeyde olması şartıyla doğadan faydalanılması daha makul bir 

öneri olacaktır. Nitekim Derin Ekolojinin düşünsel kaynakları göz önünde 

tutulduğunda, temel kaynakları arasında mistik ve kadim yaşamlardan etkilendiği ve 

esinlendiği görülmektedir. Fakat bu etkilenme ve esinlenme ilkelerine yansımamış ve 

bu yönde bazı yanılgılara düşmüşlerdir.  

Derin Ekolojinin biyosferik eşitlik ilkesi ve kendini gerçekleştirme ilkesi yerine, 

doğanın bir emanet olarak görülmesi ve insanın da koruyucusu ve sorumlusu olarak 

görülmesi daha makul olandır. Yani kendini sorgulayan, doğayla birlikte yaşayan ve 

kendi eylemlerini ve yaşamını doğaya uyarlayan bilge bir insandan bahsetmek daha 

uygun olacaktır.  Ayrıca söz konusu insan haricindeki sadece bazı yaşam formları 

içgüdü ile hareket etmektedir. Dolayısıyla bu tarz bir çevre denetim ve düzenlemenin 



 

 

42 

 

insan eliyle yapılması gerekliliği doğmaktadır. Böyle bir durumda ise bu sorumluluğun 

insan tarafından suiistimal edilmesi durumu ortaya çıkacaktır. Bu ise çevre felsefesi adı 

altında çevre etiği derslerinin verilmesiyle asgari düzeyde tutulabilecek bir durumdur.  

Derin Ekoloji yaklaşımında eleştirilebilecek diğer bir husus ise kendini 

gerçekleştirme ilkesidir. Bu ilke sadece ve sadece insanların yapabileceği bir durumdur. 

Oysa biyosferik eşitlik ilkesi bağlamında bütün yaşam formlarının eşit hakka sahip 

olduğu göz önünde tutulduğunda burada söz konusu bir dağın, bir aslanın ve bir ağacın 

kendini gerçekleştirme gibi bir durumları olmayacaktır. Bu bağlamda bir ilkenin eşitliği 

savunması, diğerinin sadece insanın gerçekleştirebileceği bir durum olması Derin 

Ekoloji ilkelerinin çelişki içerisinde olduğunu göstermektedir.  

Derin Ekoloji yaklaşımında, siyasi ve toplumsal bir düşüncesinin olmayışı bir 

eksiklik olarak gözükmüştür ki bizde bu görüşü katılıyoruz. Buna alternatif olarak 

amaçlanan birey merkezli dip dalga düşüncesi ütopik kalmaktadır. Bunu örnek 

üzerinden açıklamak gerekirse Naess’ın düşüncesine göre herkes evini ve sokağını 

temizlerse bütün mahalle daha sonra şehir vd. her yer temizlenmiş olacaktır. Böylece 

bireysel bir eylem evrensel bir nitelik taşıyacak yani tikel üzerinden tümele 

ulaşılacaktır. Fakat toplanan çöplerin ne olacağına, nasıl yok edileceğine yönelik bir 

fikir beyan edilmemiştir. Ayrıca her bireyin bu ödevi yerine getirip getirmeyeceği 

noktasında belirsiz vardır. Dolayısıyla pratik anlamda gerçekleştirilmesi ve nasıl bir 

yöntem izleneceği konusunda da bu açıdan sorunlu bir düşünce olarak görülmektedir. 

Diğer bir husus ise bireylerin bu bilinç düzeyine nasıl ulaşacağına yönelik bir yol 

haritasının olmayışıdır. Derin Ekoloji, her ne kadar kendini gerçekleştirme ilkesi 

bağlamında bu bilinç düzeyine ulaşılacağını savunmuş olsa da bu “kendini 

gerçekleştirmenin nasıl gerçekleşeceğine” yönelik herhangi bir yol haritası veya öneri 

ortaya konulmamıştır. Dolayısıyla Derin Ekolojinin bu yöndeki düşüncesi “ben yaptım 

oldu” deyip işin içinden sıyrılmak gibi durmaktadır. Bu da düşüncenin eksik ve yetersiz 

olduğunu ortaya koymaktadır.  

Sonuç olarak çevre sorunlarının çözümü için geliştirilen yaklaşımlar, anlayışlar, 

teoriler her zaman için eksik ve yetersiz kalabilmektedir. Bunun nedeni ise bugün 

yapılan bir eylemin uzun süre sonra etkilerinin ortaya çıkmasıdır. Örneğin günümüzde 

yoğun olarak petrol ve petrol ürünleri kullanılmaktadır. Petrol ve petrol ürünlerinin 



 

 

43 

 

kullanımı çevreye daha fazla zarar verdiği apaçıktır. Fakat ilk kullanıldığında durumun 

bu noktaya geleceğini çevreciler bile tahmin edememişlerdir. Hatta petrolün alternatifi 

olarak görülen kenevirin doğaya daha az hasar vereceği bilinmesine rağmen etkin bir 

şekilde kullanılmamıştır. Bu durumun oluşmasında kapitalist ve aydınlanmacı 

yaklaşımların etkin rolü büyüktür. Dolayısıyla birkaç insanın veya grubun çıkarları 

bütün insanların geleceğinden daha önemli bir hal almıştır. Diğer bir husus ise çevre 

sorunlarını tek başına ne ekoloji biliminin ne siyaset biliminin ne felsefenin ne de etiğin 

çözeceği sorunlardır. Çünkü çevre sorunları olgusu evrensel ve bütüncü bir yapıya 

sahiptir. Bu yüzden kısa sürede sonuç almak mümkün değildir. Dolayısıyla sadece şu an 

için her insana düşen ödev, çevrenin bir emanet olarak görülmesi ve insanın emanete 

sahip çıkmasının yanı sıra yaşayışını doğal dengeye ve doğa kanunlarına göre 

şekillendirmesi olacaktır. Ayrıca bilim, felsefe, siyaset ve inançların tarihsel boyutu göz 

önüne alındığında çevrenin arkasında kümülatif bir yapının olduğu apaçıktır. Her geçen 

gün daha iyi sonuçlar almak için daha analitik sorgulamalara kuşkusuz ihtiyaç vardır. 

Bize göre bu görev felsefeye düşmekte ve bu konuda daha nitelikli çalışmalara ihtiyaç 

duyulmaktadır. Bu tez çalışması bu uğurda atılmış ufacık bir adım dahi sayılabilirse 

kendimizi bahtiyar sayarız.  

  



 

 

44 

 

KAYNAKÇA 

Ağbuğa, F. (2016, 02 10). Çevre Sorunlarına Etik Bir Yaklaşım: "Felsefi Bir 

Sorgulama”. Denizli, Türkiye: Pamukkale Üniverstesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Akalın, M. (2019). Çevre Etiği Çevreye Felesefi Yönelimler. Ankara: İksad Yayınevi. 

Akkoyunlu, E, K. (1998). Çevre Etiği. Ankara : Türkiye ve Ortadoğu Amme İdaresi 

Ens. Yayınları Amme İdaresi Dergisi, cilt 31, sayı 1, (s.125-139). 

Akkuş, A. (2014, 12, 20). Bir İdeoloji Olarak Çevrecilik. 04,09,2019 tarihinde 

https://gaiadergi.com/bir-ideoloji-olarak-cevrecilik/ adresinden alındı 

Altuğ, F. (1990). Çevre Sorunları . Bursa: Uludağ Üniversitesi Güçlendirme Vakfı Yay. 

Aristoteles. (2014). Metafizik I. Kitap (A) . (A. Arslan, Çev.) İstanbul: Sosyal Yayınları. 

Aybey, S. (2016). İslam'ın Penceresinden Çevre Etiği ve Mutluluk İlişkisi. Uluslararası 

Çevre ve Ahlak Sempozyumu, Antalya: Sakarya Unıversity, (s. 214-220). 

Aydın, M. (2011). Güncel Kültürde Temel Kavramlar. İstanbul: Açılım Kitap Yayınları. 

Aydoğdu, M. ve Gezer, K. (2006). Çevre Bilimi  Ankara: Anı Yayıncılık. 

Bacon , F. (2005). Novum Organum . (çev. T. Kabadayı), Ankara: BilgeSu Yayıncılık. 

Bookchın, M. (1996). Toplumsal Ekolojinin Felsefesi. (R. G. Öğdül, Çev.) İstanbul: 

Kabalcı Yayınları. 

Capra, F. (1994). Sistem Açısından Dünyamız. (der. G. Tamkoç), Derin Ekoloji içinde. 

(s. 35-42), İzmir: Ege Yayıncılık. 

Castells, M. (2008). Kimliğin Gücü. (E. Kılıç, Çev.) İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları. 

Cevizci, A. (1999). Felsefe Sözlüğü. İstanbul: Paradigma Yayınları. 

Cevizci, A. (2001). On yedinci Yüzyıl Felsefe Tarihi. Bursa: Asa Yayınları. 

Çelebi, E. (2016). A Philosophical Inquiry Concerning Our Attitude Toward 

Environment In Terms of The Balance of Moral and Aesthetics. International 

Symposium on Environment and Morality (s. 435-444). Antalya: Sakarya 

Unıverstıy. 



 

 

45 

 

Çepel, N. (1982). Ekoloji Terimler Sözlüğü. İstanbul: İstanbul Fakültesi Orman 

Yayınları. 

Çetin, B. (2019, 06, 24). Derin Ekoloji Hareketi ve Çevre Etiği. Ecotopianetwork: 

https://ecotopianetwork.wordpress.com/2009/12/21/derin-ekoloji-hareketi-ve-

cevre-etigi/ adresinden alındı 

Çetin, B. Ç. (2019, 05 03). https://ecotopianetwork.wordpress.com/2009/12/21/derin-

ekoloji-hareketi-ve-cevre-etigi/ adresinden alındı 

Çevre ve Orman Bakanlığı . (2010, 01 15). NCSA Türkiye. 11, 11, 2019 tarihinde NCSA 

Türkiye: http://www.ncsa-turkey.cevreorman.gov.tr/rio-sozlesmeleri.aspx 

adresinden alındı 

Deliser, B. (2015). Kur’an-ı Kerim’de Çevre Felsefesi Konusunda Temel Yaklaşımlar. 

Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, cilt 4, sayı 7, (s. 133-155).  

Dewall, B. (1994). Ekolojik Benliğimiz. (der. G. Tamkoç) Derin Ekoloji. İzmir: Ege 

Yayıncılık. 

Dobson, A. (2000). Green Political Thought, Third Edition,. New York: Routledge 

Yayınları . 

Erdoğan, İ., ve Ejder, N. (1997). Çevre Sorunları Nedenler Çözümler. Ankara: Doruk 

Yayımcılık. 

Ergün, T. ve Çobanoğlu N. (2013). Sürdürülebilir Kalkınma ve Çevre Etiği . Ankara: 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi. cilt 3, sayı 1, (s.97-123) 

Ertan, K. (2015). Leopoldcü Düşünce ve Yeryüzü (Toprak) Etiği. Memleket Siyaset 

Yönetim, cilt 10, sayı 23, (s.1-20) 

Foster, J. (2002). Savunmasız Gezegen. (H. Ünder, Çev.) Ankara: Epos Yayınları. 

Frankena, W. K. (1979). Ethics and the Problems of the 21st Century. K. G. Sayre 

içinde, Ethics and Environment (M. Akalın, Çev.). London: University. 

Görmez, K. (2007). Çevre Sorunları. Ankara: Nobel Yayın Dağıtım. 

Gül, F. (2013). İnsan Doğa İlişkisi Bağlamında Çevre Sorunları ve Felsefe, PAÜ Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, sayı 14, (s.17-21). 



 

 

46 

 

Heywood, A. (2013). Siyasi İdeolojiler. (Ö. T. Ahmet K. Bayram, Çev.) Ankara: Adres 

Yayınları. 

İmamoğlu, O. (1992). Psikolojik Açıdan İnsan-Çevre İlişkileri, İnsan Çevre Toplum. (R. 

Keleş, Dü.) Ankara: İmge Yayınevi. 

Jardins, J. D. (2006). Çevre Etiği, Çevre Felsefesine Giriş. (çev. R. Keleş) İstanbul: 

İmge Yayınları. 

Judi, B. (2003). Teori ve Politika . (A. Hazaryan, Der.) Devrimci Ekoloji: 

Biyomerkezcilik ve Derin Ekoloji, (s.191-199). 

Karaca, C. (2007). Çevre, İnsan ve Etik Çerçevesinde Çevre Sorunlarına ve 

Çözümlerine Yönelik Yaklaşımlar. Çukurova Üniversitesi İİBF Dergisi, cilt.1, 

sayı 4, (s.1-19). 

Karakoç, A. (2004). Çevre Sorunlarına Etik Yaklaşım. M. C. Marin içinde, Çevre 

Sorunlarına Çağdaş Yaklaşımlar (s. 59-72). İstanbul : Beta Yayınları. 

Kayaer, M. (2013). Çevre ve Etik Yaklaşımlar. Siyaset, Ekonomi ve Yönetim 

Araştırmaları Dergisi, cilt 1, sayı 2, (s. 63-76). 

Keleş, R., ve Hamamcı, C. (2002). Çevrebilim (4 b.). İstanbul: İmge Yayınevi. 

Keleş, R., ve Ertan, B. (2002). Çevre Hukukuna Giriş. Ankara: İmge Kitapevi. 

Kışlalıoğlu, M., ve Berkes, F. (2014). Çevre ve Ekoloji (14 b.). İstanbul: Remzi 

Kitapevi. 

Köse, S. (2015, 04 24). Çevre Felsefesi ve Etik Boyutları: Kısa Bir İnceleme. 12, 24, 

2019 tarihinde Salı Düşünceleri Topluluğu: 

https://salidusunceleri.wordpress.com/2015/04/24/cevre-felsefesi-ve-etik-

boyutlari-kisa-bir-inceleme/ adresinden alındı 

Mellor, M. (1993). Sınırları Yıkmak Feminist Yeşil Bir Sosyalizme Doğru. (O. Akınhay, 

Çev.) İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Mlinar, Z. Tenre, H. (1978). The Social Ecology of Change. California: SAGE 

Puplications Inc. 

Naess, A. (1974). Ecology, Community and Lifestyle. (T. Önder, çev.) İngiltere: 

Cambrıdge Unıversıty Press. 



 

 

47 

 

Naess, A. (1986). The Deep Ecologıcal Movement: Some Phılosophıcal Aspects. (T. 

Önder, çev.) Philosophical Inquiry. doi:10.5840 

Naess, A. (1994). Derin Ekoloji. (der. G. Tamkoç), (içinde), Derin Ekolojinin Temelleri. 

İzmir: Ege Yayıncılık. 

Naess, A. (1995). Self-Realization: An Ecological Approach to Being in the World. (der. 

G. Sessions), (Deep Ecology for the Twenty-First Century, içinde), (T. Önder, 

çev.) (s.225-226). Boston: Shambhala Publications. 

Naess, A. (1995). The Shallow and Deep, Long-Range Ecology Movements: A 

Summary. Deep Ecology for the Twenty-First Century (içinde), (der. G. 

Sessions), (T. Önder, çev.) (s. 151-155). Boston: Shambhala Publications. 

Olgun, Y. (2010). Çevre Koruma Fikrine Radikal Yaklaşımlar: Derin Ekoloji, Sosyal 

Ekoloji Ve Ekofeminizm . Ankara: Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Gazi 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Önal, M. (2016). Çevre Olayına Kadim Hikmet Nazariyla Holistik Bakmak. Uluslararası 

Çevre, Antalya ve Ahlak Sempozyumu: Sakarya University, (s. 463-472). 

Önder, T. (2003). Ekoloji Toplum ve Siyaset. Ankara: Odak Yayınları. 

Özdemir, İ. (1998). Çevre Sorunlarının Antroposentrik Karakteri. Felsefe Dünyası, sayı 

27, (s. 68-80). 

Özer, M. (2001). Derin Ekoloji. Çağdaş Yerel Yönetimler, cilt 10, sayı 4, (s. 61-79). 

Özlem, D. (2010). Etik Ahlak Felsefesi. İstanbul: Say Yayınları. 

Pepper, D. (1999). Modern Environmentalism: An Introduction. (T. Önder, çev.) 

London: Routledge. 

Porrit, J. (1989). Yeşil Politika. (A. Türker, çev.) İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Porrit, J. (1994). Yeşil Ruh Yaşayacak. (der. G. Tamkoç), Derin Ekoloji (içinde) İzmir: 

Ege Yayıncılık. 

Prokop , M. (1993). Managing to be Green. USA: Pfeiffer and Company. 

Roszak, T. (1972). Where the Wasteland Ends. New: Bantam Doubleday Dell . 



 

 

48 

 

Sezer, Ö. (2006). Çevre Korumacılıktan Radikal Ekolojiye. Sosyal Bilimler 

Araştırmaları E-Dergisi, Cilt:3, Sayı:5. (s.34-38). 

Simonnet, D. (1990). Çevrecilik. (M. S. Şakiroğlu, Çev.) İstanbul: İletişim Yayınları. 

Spinoza, B. (2004). Etika. (H. Z. Ülken, Çev.) Ankara: Dost Yayınevi. 

Tamkoç, G. (Der.). (1994). Derin Ekoloji. İzmir: Ege Yayıncılık. 

Tamkoç, G. (1994). Derin Ekolojinin Genel Çizgileri. İzmir: Ege Yayıncılık. 

Türkiye Çevre Vakfı. (2001). Ansiklopedik Çevre Sözlüğü. Ankara : Türkiye Çevre 

Vakfı Yayınları. 

Ünder , H. (2005). Çevre Felsefesi. (der. A. Cevizci) Felsefe Ansiklopedisi, cilt 3, s. 

598. 

Ünder, H. (1996). Çevre Felsefesi. Ankara: Doruk Yayınları. 

Wilkinson, D. (2002). Environment and Law. (M. Kayaer, Çev.) New York: Routledge. 

Yalçın, O. (2010). Çevre Koruma Fikrine Radikal Yaklaşımlar: Derin Ekoloji, Sosyal 

Ekoloji Ve Ekofeminizm. Ankara: Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Yardımcı, S. (2006). İnsan-Doğa İlişkisi Ekseninde Derin Ekoloji. Ankara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türkiye. doi:10.1501/0001543 

Yaylı, H., & Çelik, V. (2011). Çevre Sorunlarının Çözümü İçin Radikal Bir Öneri: 

Derin Ekoloji. Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Yıldırım, A. E. ve Çobanoğlu N. (2009). Biyoetik Bir Miras: Geleneksel Yerleşim 

Biçimlerinde Biyoetik Değerler. Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Yıldırım, Ö. (2019, 04 20). Felsefe Gen: http://www.felsefe.gen.tr/filozoflar/insan-her-

seyin-olcusudur-ne-demektir.asp adresinden alındı 

Yıldız K. Sipahioğlu Ş, Yılmaz M. (2013). Çevre Bilimi ve Eğitimi. Ankara: Gündüz 

Eğitim. 

 

 




