
 
 

 

T.C. 

BATMAN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

CAMİ, MEDRESE VE KUR’ÂN KURSLARININ KUR’ÂN-I KERÎM EĞİTİMİ 

AÇISINDAN İNCELENMESİ 

(MARDİN ÖRNEĞİ) 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

Hazırlayan 

Turan ÖZTEMEL 

 

 

Danışman 

Doç. Dr. Osman BAYRAKTUTAN 

 

 

 

Ekim-2023 

BATMAN 

Her Hakkı Saklıdır 



 
 

 

T.C. 

BATMAN ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

TEZ KABUL VE ONAYI 

Doç. Dr. Osman BAYRAKTUTAN danışmanlığında Turan ÖZTEMEL 

tarafından hazırlanan “Cami, Medrese ve Kur’ân Kurslarının Kur’ân-ı Kerîm Eğitimi 

Açısından İncelenmesi (Mardin Örneği)” adlı tez çalışması, 05.10.2023 tarihinde 

aşağıdaki jüri üyeleri tarafından oy birliği/oy çokluğu ile Batman Üniversitesi Lisansüstü 

Eğitim Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı’nda YÜKSEK LİSANS TEZİ 

olarak kabul edilmiştir. 

 

 

 

Jüri Üyeleri                         İmza 

 

 

Başkan/Danışman 

Doç. Dr. Osman BAYRAKTUTAN                                …………………..                             

 

 

Üye 

Dr. Öğr. Üyesi Nihat DEMİRKOL                                  …………………...          

 

 

Üye  

Dr. Öğr. Üyesi İsa HIZIROĞLU                                      …………………...                                                            

 

 

 

 

Yukarıdaki sonucu onaylarım. 

 

 

                                                                              Prof. Dr. Osman PAKMA 

                                                                       Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürü 



 
 

 

TEZ BİLDİRİMİ 

Bu tezdeki bütün bilgilerin etik davranış ve akademik kurallar çerçevesinde elde 

edildiğini ve tez yazım kurallarına uygun olarak hazırlanan bu çalışmada bana ait 

olmayan her türlü ifade ve bilginin kaynağına eksiksiz atıf yapıldığını bildiririm. 

 

 

 

 

 

 

 

DECLARATION PAGE 

I hereby declare that all information in this seminar document has been obtained 

and presented in accordance with academic rules and ethical conduct. I also declare that, 

as required by these rules and conduct, I have fully cited and referenced all material and 

results that are not original to this work. 

 

 

 

 

                                                                                                                Turan ÖZTEMEL 

                                                                                                                     05.10.2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

 

ÖZET 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

CAMİ, MEDRESE VE KUR’ÂN KURSLARININ KUR’ÂN-I KERÎM EĞİTİMİ 

AÇISINDAN İNCELENMESİ 

(MARDİN ÖRNEĞİ) 

 

Turan ÖZTEMEL 

 

BATMAN ÜNİVERSİTESİ LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

Danışman: Doç. Dr. Osman BAYRAKTUTAN 

 

2023, 171 sayfa 

 

Jüri 

Doç. Dr. Osman BAYRAKTUTAN 

Dr. Öğr. Üyesi Nihat DEMİRKOL 

Dr. Öğr. Üyesi İsa HIZIROĞLU 

 

Çok dinli toplum yapısıyla Mardin İli, birçok medeniyete ev sahipliği yapmıştır. 

Şehre hâkim olan her güç ve devlet bu topraklarda kendilerinden, inançlarından, mimari 

yapılarından, kültürlerinden izler bırakmışlardır. Mezopotamya Ovası’na bakan bir 

yamaçta kurulan şehir, ticaret için de transit bir konumdadır. Mardin bölgesinin kendisine 

has coğrafik yapısı ve kayaç türleri sayesinde mimari yapı da taşlar üzerinden 

şekillenmiştir. Her beylik veya devlet bu şehir üzerinde kendilerine has karakteristik 

özellikler taşıyan yapılar bırakmışlardır. Taşlara yansıyan mimari yapılardaki sanatsal 

motif ve süslemeler, yaptıran devleti de bir nevi açığa çıkarmaktadır. Bu haliyle Mardin 

ili âdeta bir açık hava müzesi gibi, farklı farklı medeniyetlerden estetik değerleri ve 

tarihsel geçmişleri oldukça gerilere dayanan eşsiz eserler sergilemektedir. Kendisine has 

bir çehreyle, her ne kadar bozulmalara maruz kalsa da, günümüze kadar varlık sahası 

bulmuş nadide eserlerle orijinal yapısını korumaktadır. 



v 

 

Mardin İli geçmişten günümüze eğitim-öğretim faaliyetleri itibariyle de önemli 

bir merkez olmuştur. Eski devletlerin hâkimiyetinde medreselerde eğitim faaliyetleri 

yürütülmüş, günümüzde de hâlâ klasik Doğu-Güneydoğu medreseleri sayesinde dinî 

eğitim faaliyetleri yürütülmektedir. Ufak farklılıklar barındırsa da bu medreselerin ders 

işleme usul kaideleri aynıdır. Yine az oranda değişen dünya şartları karşısında sistemsel 

bazı ekleme-çıkarmalar yaşansa da hâlâ o özgün yapılarını koruduğu söylenebilir. 

Çalışmamız Mardin İlinin medrese ve camilerinde devam eden ilmi gelenek içerisinde 

Kur’ân-ı Kerim ve kırâat derslerinin yeri ve mahiyeti hakkında elde edilen verileri kayıt 

altına almak ümidiyle gerçekleştirilmiştir. Mülakat, betimsel analiz, katılımcı teyidi ve 

gözlem tekniklerinin kullanıldığı bu çalışmamızda, elde edilen veriler ve ses kayıtları 

analiz edildikten sonra tarafsız, olduğu gibi ve akademik üslup ile yazıya aktarılmıştır.  

Anahtar Kelimeler: Kur’ân-ı Kerim, Kırâat, Medrese, Cami, Mardin. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 

 

ABSTRACT 

 

MS THESIS 

 

EXAMINATION OF MOSQUES, MADRASES AND QUR'AN COURSES IN 

TERMS OF QUR'AN EDUCATION 

(MARDIN EXAMPLE) 

 

Turan ÖZTEMEL 

 

INSTITUTE OF GRADUATE STUDIES  OF BATMAN UNIVERSITY 

THE DEGREE OF  MASTER OF SCIENCE IN BASIC ISLAMIC SCIENCES 

 

Advisor: Assoc. Dr. Osman BAYRAKTUTAN 

 

2023, 171 Pages 

 

Jury 

Assoc. Dr. Osman BAYRAKTUTAN 

Dr. Aca. Member Nihat DEMİRKOL 

Dr. Aca. Member İsa HIZIROĞLU 

 

With its highly structured religious community structure, the province of Mardin 

has hosted many civilizations. Every power and state that dominates the city has left traces 

of themselves, their beliefs, architectural structures and cultures on these lands. 

Established on a slope overlooking the Mesopotamian Plain, the city is also in a transit 

location for trade. Thanks to the unique geographical structure and rock types of the 

Mardin region, the architectural structure was also shaped by stones. Each principality or 

state left structures with their own characteristics on this city. The artistic motifs and 

decorations in the architectural structures reflected on the stones also reveal the state that 

built them. In this state, the province of Mardin, like an open-air museum, exhibits unique 

artifacts from different civilizations, whose aesthetic values and historical backgrounds 

go back quite a bit. With its unique face, it preserves its original structure with the rare 

artifacts that have survived until today, although it is subject to deterioration. 



vii 

 

Mardin Province has been an important center in terms of educational activities 

from past to present. Educational activities were carried out in madrasahs under the rule 

of the old states, and today, religious education activities are still carried out thanks to the 

classical east-southeast madrasas. Although there are minor differences, the principles of 

teaching method in these madrasahs are the same. Again, it can be said that although there 

are some systemic additions and subtractions in the face of the changing world conditions, 

it still preserves its original structures. Our study was carried out in the hope of recording 

the data obtained about the place and nature of the Quran and recitation lessons in the 

scientific tradition that continues in the madrasahs and mosques of Mardin Province. In 

this study, in which the interview technique was used, the obtained data and audio 

recordings were analyzed and transcribed in an impartial, as-is and academic style. 

Keywords: Quran, Recitation, Madrasa, Mosque, Mardin. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 

 

ÖNSÖZ 

 

Mardin İli, doğu medeniyetlerine ait olduğu tespit edilen kalıntılara göre milattan 

önce 4500-3500 yıllarına tarihlendiği tahmin edilmektedir. İslamiyet’ten önce ve 

sonrasında birçok medeniyete ev sahipliği yapmış, tarihi paleolitik çağ’a kadar dayanan 

oldukça eski bir yaşam alanıdır. Mardin İli ve çevresinde yürütülen kazı çalışmaları 

neticesinde her geçen gün yeni bilgiler ve tarihi kalıntılarla karşılaşılmaktadır. İlin tarihi 

her kazıda güncellenmekte ve daha da gerilere gidebilmektedir. Birçok medeniyete ev 

sahipliği yapmış Mardin’e, özellikle Artuklu Beyliği ile 1102-1409 yılları arasında çok 

sayıda mimari eser kazandırılmıştır. Mimari yapılarında kullanılan ve kendine has kayaç 

yapısıyla Mardin, adeta taşların dile geldiği bir açık hava müzesi mesabesindedir. 

Kurulan ilk medeniyetlerden Artuklu Beyliği’ne, Selçuklu Devleti’ne ve Osmanlı Devleti 

dönemlerinin izlerini de taşıyan Mardin İli, Müslümanların, Hristiyanların, Süryanilerin 

ve daha birçok farklı grup insanın kardeşçe yaşam sürdüğü bir toplum yapısını 

barındırmaktadır.  

Medine dönemi Suffa medresesiyle başlayan yaygın din eğitimi, İslam 

sancaktarlığı yapmış nice devlet ve güçlerce açılan medreseler, camiler, külliyeler, 

mektepler, okullar vasıtasıyla faaliyet imkânı bulmuştur. Günümüz eğitim-öğretim 

faaliyetleri yapan kurumların yanında medreseler, bazıları resmi bir hüviyet kazanıp 

Kur’ân kursu adıyla eğitim verirken bazıları da gayri resmi bir şekilde eğitim 

faaliyetlerine devam etmektedir. Ülkemizde Diyanet İşleri Başkanlığı bünyesinde yaygın 

din eğitimi faaliyetleri yürüten cami ve Kur’ân kursları bulunmaktadır. Kur’ân-ı Kerim 

derslerinin genel bir tarihi serüveninde medreselerin de önemli bir yere sahip olduğu 

görülmektedir. Eleştirilere maruz kalan Kur’ân-ı Kerim ders yöntemleri, tarafsız ve en 

doğal şekilde araştırma konusu edinmiştir. Mardin bölgesinde klasik bir usul ile eğitim 

vermeye devam eden medreselerin ve camilerin konu edildiği bu çalışmada, geçmişten 

günümüze Kur’ânı Kerim ve Kırâat derslerinin mahiyeti hakkında saha çalışmaları 

yapılmış ve elde edilen veriler analiz edilerek aktarılmıştır. Görüşmeler için seçilen 

medrese ve camilerden ön görüşmeler sonucunda gerekli onaylar alınmış ve çalışmalar 

yürütülmüştür. 

Çalışmamız giriş, iki bölüm ve sonuç kısmından müteşekkildir. Giriş bölümünde 

çalışmanın amaç, yöntem, materyal, veri ve analizleri, örneklemler gibi başlıkları 

hakkında bilgiler aktarılmıştır. Birinci bölümde ülkemizde Kur’ân-ı Kerim ve Kırâat 

dersleri eğitimlerinin verildiği mekânlar detaylı bir şekilde ele alınmıştır. İkinci bölümde 



ix 

 

de çalışma konumuzun özelinde seçilen Mardin İlinin; isimlendirme, tarihçe, mimari 

yapılar, cami ve medreseleri gibi daha çok zamanında Kur’ân-ı Kerim eğitimlerinin de 

verildiği mekânlar hakkında yapılışından banisine ve günümüzdeki durumlarına kadar 

ulaşılan veriler ışığında bilgileri aktarılmıştır. Mardin İlinde örneklem olarak seçilen cami 

ve medreselerde görevli ve öğrencilerle yapılan görüşmeler sonucunda bölgenin medrese 

ve camileri hakkında genel olarak Kur’ân-ı Kerim ve Kırâat derslerinin mahiyeti 

hakkında bilgi sahibi olunması amacıyla elde edilen veriler akademik bir üslupla 

aktarılmıştır. Medeniyetler beşiği Mardin İlinin her türlü akademik çalışmada yer 

alabilecek kapasitede materyaller barındırdığı açıktır. Bu tarz çalışmaların artması ve 

daha da iyileştirilmesi noktasında tez çalışmamızın örneklik edeceğini ümit ediyoruz. 

Tez çalışmamız boyunca destek ve rehberliğiyle her zaman yanımızda olan 

danışman hocamız Doç. Dr. Osman BAYRAKTUTAN’a en içten teşekkür dileklerimizi 

sunarız. Ayrıca tez süreci boyunca bana desteklerini esirgemeyen ve anlayışla yaklaşan 

eşim ve aileme de teşekkürlerimi sunuyorum. 

 

                                                                                                             Turan ÖZTEMEL 

                                                                                                                BATMAN-2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET .............................................................................................................................. iv 

ABSTRACT .................................................................................................................... vi 

ÖNSÖZ ......................................................................................................................... viii 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................... x 

KISALTMALAR DİZİNİ ........................................................................................... xiv 

1. GİRİŞ ........................................................................................................................... 1 

1.1. Araştırmanın Konusu ............................................................................................. 2 

1.2. Araştırmanın Amacı ve Önemi .............................................................................. 3 

1.3. Araştırmanın Sınırlılıkları ...................................................................................... 5 

1.4. Varsayımlar ............................................................................................................ 5 

1.5. Sayıltılar ................................................................................................................. 6 

1.6. Araştırmanın Metodolojisi ..................................................................................... 7 

1.7. Yöntem ................................................................................................................... 8 

1.7.1. Görüşme İle İlgili Genel Bilgiler ..................................................................... 9 

1.7.2. Araştırma Evreni ve Örneklemi ....................................................................... 9 

1.7.3. Verilerin Toplanması, Araçları ve Süreç ....................................................... 10 

1.7.4. Görüşme Formunun Hazırlanması ve Uygulanması ..................................... 12 

1.7.4.1. Görüşme Formunun Hazırlanması .......................................................... 12 

1.7.4.2. Deneme Aşaması .................................................................................... 13 

1.7.4.3. Uygulama ................................................................................................ 13 

1.7.5. Verilerin Analiz ve Yorumlanması ............................................................... 14 

2. ÜLKEMİZDE KUR’ÂN-I KERÎM DERSLERİ VE KIRÂAT İLMİ EĞİTİMİ 

VERİLEN MEKÂNLAR VE GENEL İŞLEVLERİ ................................................. 17 

2.1. İmam-Hatip Okulları ............................................................................................ 17 

2.1.1. İmam Hatip Okullarının Önemi ..................................................................... 17 

2.1.2. İstanbul İmam-Hatip Okulunun Açılması ..................................................... 21 

2.1.3. İmam-Hatip Liselerinin Müfredatı ................................................................ 22 

2.1.3.1. İmam-Hatip Kursları Programı ............................................................... 26 

2.1.3.2. Anadolu İmam-Hatip Liseleri Müfredatı ................................................ 28 

2.2. İlahiyat Fakülteleri ............................................................................................... 32 

2.2.1. İlâhiyat Fakültesi Ders Programı ................................................................... 36 

2.2.1.1. 2022-2023 Eğitim-Öğretim Yılı Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Ders Programı ...................................................................................... 37 

2.3. Camiler ................................................................................................................. 38 



xi 

 

2.3.1. Bir Yaygın Din Eğitimi Kurumu Olarak Camiler ......................................... 40 

2.3.2. Camilerde Kur’ân-ı Kerim Eğitimi ............................................................... 42 

2.3.2.1. Camilerde Kur’ân Öğretimi Programı Alanları ve Dersleri Tablosu ..... 47 

2.4. Kur’ân Kursları .................................................................................................... 48 

2.4.1. 4-6 Yaş Kur’ân Kursları ................................................................................ 50 

2.4.2. Hafızlık Kur’ân Kursları ................................................................................ 51 

2.4.2.1. Hafızlığı Teşvik Eden Hadis-i Şerifler ................................................... 54 

2.4.3. İhtiyaç Odaklı Kur’ân Kursları ...................................................................... 55 

2.4.4. Engellilere Yönelik Din Eğitimi .................................................................... 56 

2.4.5. Camilerde Kur’ân Öğretimi ........................................................................... 57 

2.4.6. Yaz Kur’ân Kursları ...................................................................................... 57 

2.4.7. Yurt Dışı Misafir Öğrenciler ve Yabancı Öğrenciler İçin Program .............. 58 

2.4.8 Kur’ân’ı Anlama Temel Öğretim Programı ................................................... 58 

2.5. Milli Eğitim Bakanlığı Halk Eğitim Merkezleri .................................................. 59 

2.5.1. Hafızlık Ezberleme Eğitimi Kurs Programı .................................................. 60 

2.5.2. Hafızlık Hazırlık Eğitimi Kurs Programı ...................................................... 61 

2.5.3. İleri Düzey Hafızlık Eğitimi .......................................................................... 61 

2.5.4. Kur’an-ı Kerim Tilaveti ve Tashih-i Huruf Eğitimi-1 ................................... 61 

2.5.5. Kur’an-ı Kerim Tilaveti ve Tashih-i Huruf Eğitimi-2 ................................... 61 

2.5.6. Kur’an-ı Kerim Tilaveti ve Tashih-i Huruf Eğitimi-3 ................................... 62 

2.6. Medreseler ............................................................................................................ 62 

2.6.1. Medreselerde Okutulan Dersler ..................................................................... 65 

2.7. Diyanet İşleri Başkanlığı Dini Yüksek İhtisas Merkezi Müdürlükleri / Diyanet 

Akademisi ................................................................................................................... 66 

3. MARDİN İLİ CAMİ, MEDRESE VE KUR’ÂN KURSLARININ KUR’ÂN-I 

KERÎM EĞİTİMİ AÇISINDAN İNCELENMESİ ................................................... 70 

3.1. Mardin İli İle İlgili Genel Bilgiler ..................................................................... 70 

3.1.1. Mardin İsminin Kaynağı / Tanımı ................................................................. 70 

3.1.2. Mardin İli Tarihçesi ....................................................................................... 71 

3.1.3. Mardin İlinin Coğrafi Yapı ve Konumu ........................................................ 75 

3.2. Mardin İli Camileri ............................................................................................ 76 

3.2.1. Mardin Ulu Cami ........................................................................................... 76 

3.2.1.1. Mardin Ulu Cami Tasvirî Anlatımı ........................................................ 76 

3.2.2. Şeyh Çubuk Cami .......................................................................................... 78 

3.2.3. Latifiye (Abdullatif) Cami ............................................................................. 80 

3.2.4. Melik Mahmut Cami ..................................................................................... 80 



xii 

 

3.2.5. Pamuk Cami .................................................................................................. 81 

3.2.6. Reyhaniye Cami ............................................................................................ 82 

3.2.7. Arap (Azap) Cami ......................................................................................... 82 

3.2.8. Hacı Ömer (Halife) Cami .............................................................................. 83 

3.2.9. Şeyh Kasım Halveti Türbe ve Mescidi .......................................................... 83 

3.2.10. Eminüddin Külliyesi .................................................................................... 83 

3.2.11. Şehidiye Cami ve Medresesi ....................................................................... 83 

3.3. Mardin İli Medreseleri ...................................................................................... 85 

3.3.1. Şehidiye Medresesi ........................................................................................ 87 

3.3.2. Zinciriye (Sultan İsa) Medresesi ................................................................... 89 

3.3.3. Kasım Padişah/Kasimiyye Medresesi ........................................................... 90 

3.3.4. Hatuniyye (Sitti Radviyye/Razviyye) Medresesi .......................................... 91 

3.4. Mardin Medreselerinde Kur’ân-ı Kerim Ve Kırâat Eğitimi ......................... 94 

3.4.1. Çavuşlu Suffa Kur’ân Kursu/Medresesi ve Şakir Nuhoğlu Yatılı Erkek 

Kur’ân Kursu/Medresesi ......................................................................................... 95 

3.4.1.1. Çavuşlu Suffa Kur’ân Kursu/Medresesi ................................................. 95 

3.4.1.2. Şakir Nuhoğlu Yatılı Erkek Kur’ân Kursu/Medresesi/Külliyesi ............ 96 

3.4.1.3. Medreselerde Eğitim Süreci .................................................................... 97 

3.4.1.4. Medreselerde Öğrenci İsimlendirilmeleri ............................................... 98 

3.4.1.5. Günümüzde Medreselere Olan Talep ve Kur’ân-ı Kerim Eğitimi ......... 99 

3.4.1.6. Medreselerde Müderrislerin Rolü ve Amaçları .................................... 101 

3.4.1.7. Medreseleri Geleceğe Taşımada Yapılan Çalışmalar ........................... 102 

3.4.1.8. Küresel Düzeyde Baş Döndürücü Değişimler Karşısında Medreselerin 

Etki Boyutu ........................................................................................................ 103 

3.4.1.9. Medrese Müfredatında Ağırlıklı Gramer Derslerinin Varlığı Gerçeği . 105 

3.4.1.10. Medreselerin Genel Olarak Tercih Sebepleri ..................................... 107 

3.4.1.11. Medreselerdeki Müfredat İçerisinde Kur’ân-ı Kerim’in Yeri ............ 108 

3.4.1.12. Medreselerde Kur’ân-ı Kerim Derslerinin Yöntem ve Metotları ....... 110 

3.4.1.13. Medreselerde Okutulan Kur’ân-ı Kerim Derslerinde Takip Edilen 

Kırâat İmamı ve Bu Dersi Verebilecek Kadro Düzeyleri .................................. 111 

3.4.1.14. Medreseye Yeni Başlayan Öğrencilerde Kur’ân-ı Kerim Düzeyi ve 

Sınıflandırılma ................................................................................................... 114 

3.4.1.15. Medreselerde Verilen Kur’ân-ı Kerim Eğitimlerine Yönelik Eleştiriler 

ve İyileştirme Çabaları ....................................................................................... 115 

3.4.1.16. Medreselerde Kur’ân-ı Kerim Okuyucusu Olmak ve Kırâat İlmi İle 

İlgilenmek İsteyen Öğrencilere Rehberlik Çalışmaları ..................................... 116 

3.4.1.17. Medreselerde Okutulan Tecvid ve Kırâat Kitapları ............................ 119 



xiii 

 

3.4.2. Çavuşlu Suffa Kur’ân Kursu/Medresesi ve Şakir Nuhoğlu Yatılı Erkek 

Kur’ân Kursu/Medresesi Öğrencilerine Yönelik Soru-Cevap Çalışması .............. 120 

3.5. Mardin Ulu Camii Ve Şehidiye Camii’de Kur’ân-ı Kerim Eğitimi ............ 137 

4. SONUÇ VE ÖNERİLER........................................................................................ 143 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 151 

EKLER ........................................................................................................................ 161 

EK-1. Şekiller Dizini ................................................................................................. 161 

EK-2. Grafikler Dizini .............................................................................................. 162 

EK-3. Tablolar Dizini ................................................................................................ 164 

EK-4. Görüşme Esnasında Medreselerde Görevli Hocalara Yöneltilen Sorular ...... 165 

EK-5. Görüşme Esnasında İmam-Hatiplere Yöneltilen Sorular ............................... 167 

EK-6. Görüşme Esnasında Öğrencilere Yöneltilen Anket Soruları .......................... 168 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiv 

 

KISALTMALAR DİZİNİ 

 

age: Adı geçen eser 

as: Aleyhi’s-Selâm 

AÜİF: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

b: İbn, bin 

bkz: Bakınız 

C: Cilt 

cc: Celle Celâluhu 

çev: Çeviren 

DİA: Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

DİB: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Dr: Doktor 

Ed: Editör 

Hak: Hakkında 

Hz: Hazreti 

h: Hicrî 

M: Milâdî 

MEB: Milli Eğitim Bakanlığı 

Neşr: Neşreden 

Öl: Ölüm 

ra: Radiyellahu anh 

sav: Sallallahu aleyhi ve sellem 

S: Sayı 

s: Sayfa 

tsiz: Tarihsiz 

t.y: Tarih yok 

vb: Ve benzeri 

vd. Ve devamı 

yay: Yayınları 

yy: Yüzyıl 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

 
  

1. GİRİŞ 

 

1.1. Araştırmanın Konusu 

 

Yeryüzünün tarihi serüveni içerisinde insanlığın yaşam bulması ve dünyayı 

tanıma arzusundan bu yana, bir şey öğrenmek ve öğrendiği şeyi hayata nüfuz ettirmek 

için din bir temel yapı taşı olmuştur. Hem ilahî kaynaklı hem de beşerî kaynaklı dinlerin 

ilahî veya beşerî; öğretileri, inançları, emirleri, yasakları zamanla kurumsallaşarak ictimâî 

düzende merkezî bir role bürünmüştür. Bundan yola çıkarak dünyadaki hiçbir inanç 

yapısının insanoğluna, sorunları ve bilgi ihtiyaçları karşısında işlevsiz kaldığını iddia 

etmek yerinde olmayacaktır. İnsanlık bunu gerekli görmüş ve özellikle beşerî yapılı inanç 

sistemlerinde din, bilgiyi edinmede kurumsallaşmış ihtiyaç karşılayıcı bir mekanizma 

olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Yeryüzünde tarihin “en eski” denilebilecek zamanlarını keşfetmek amacıyla 

gerçekleştirilen arkeolojik kazılardaki bulgulara baktığımızda bile insanlığın din ile 

tanıştığını ve dini bir olgunun varlığından söz etmenin mümkün olduğunu görmekteyiz. 

Şanlıurfa-Göbeklitepe’de yapılan arkeolojik kazılarda, bugüne kadar keşfedilmiş en eski 

yaşam alanı denilebilecek kalıntılara rastlanılmıştır. Bu kazıdan önce insanlığın dini 

inançlarının yerleşik hayata veya tarımsal hayata geçtikten sonra başladığı iddia 

ediliyordu. Söz konusu tez İslam ile bağdaşmadığı gibi aksi de ispatlanmıştır. Nihayet 

yapılan kazılardaki kalıntılar bu yerleşik tezin aksini ortaya koymuştur. 

“Alman arkeolog Klaus Schmidt, 25 yıl önce Urfa'da bu tepede kazıya 

başladığında, burada ortaya çıkardığı yapıların olağandışı ve müstesna olduğuna 

inanıyordu. Schmidt, bölgedeki küçük göçebe grupların, inançları gereği tepede bir araya 

gelip düzenli aralıklarla bir şeyler inşa ettiklerini, ziyafetler düzenlediklerini ve sonra 

tekrar dağıldıklarını düşünüyordu. Schmidt, tepenin yerleşim yeri olmadığını, ritüel 

merkezi, belki de bir tür mezar veya sunak olduğunu savunuyordu. Bu önemli bir 

iddiaydı. Arkeologlar uzun zamandır karmaşık ritüellerin ve organize dinin, toplumların 

tarıma ve hayvanları evcilleştirmeye başladıklarında geliştirdikleri lüksler olduğuna 

inanıyordu; bu geçiş Neolitik dönem olarak biliniyordu. Yiyecekler tarım yoluyla 

ihtiyaçtan fazla üretilir olduğunda, fazladan kaynaklarını ritüellere ve anıtlara 

ayırabilecek duruma geldikleri farz ediliyordu. Schmidt, Göbeklitepe'nin bu varsayımları 

alt üst ettiğini söyledi. Alandaki taş aletlerin yanı sıra radyokarbon yoluyla tarih 

saptaması sonucu elde edilen bulgular da Neolitik öncesi döneme işaret ediyordu. 



2 
 

 
  

Buradaki ilk kazıların üzerinden 25 yıldan fazla bir süre geçmesine rağmen, ıslah edilmiş 

bitki veya hayvanlara dair hala bir kanıt yok. Bu yapılarda yerleşim olmadığına inanan 

Schmidt, buraya "tepedeki katedral" adını verdi. Eğer bu varsayım doğruysa, karmaşık 

ritüel ve sosyal organizasyonun aslında yerleşim ve tarımdan önce geldiğini gösteriyordu. 

1000 yıl boyunca, devasa T sütunlarını oymak ve taşımak ve dairesel yapıları inşa etmek 

için göçebe grupları tek bir yerde bir araya getirme zorunluluğu, insanları bir sonraki 

adımı atmaya itti: düzenli olarak geniş katılımlı bir araya gelişleri organize etmek için, 

bitki ve hayvanları evcilleştirme yoluyla yiyecek tedarikinin güvence altına alınması 

gerekiyordu. Böylece ritüel ve din, Neolitik Devrimi başlatmış görünüyordu.”1 

Bu bilgilerden yola çıktığımızda anlaşılıyor ki insanlık tarihinde inancın varlığı 

kaçınılmazdır. Bir inanç, zamanla insanileşerek soyut yapısını somutlaştırır ve kurumsal 

bir hal almış olur. İslâmiyete göre yeryüzünde Hz. Âdem (as)’den günümüze kadar dinin 

varlığı kabul edilmekte ve ilâhi kaynaklı öğretilerin, kitapların, suhufların varlığı bilinip, 

iman prensiplerinden sayılmaktadır. Göbeklitepe’deki kazı alanının bir “mâbed” gibi 

düşünülmesi, mâbed’lerin insanın toplumsal yapısı üzerinde ne kadar şekillendirici bir 

yapıya sahip olduğunu göstermektedir. 

İslamiyet ekseninde dinin ve mâbedin, toplumsal hayata ve eğitimdeki etkilerine 

gelecek olursak, Hz. Muhammed’in (sav) mâbedi veya camiyi eğitim verilen bir merkez 

olarak seçtiğini görüyoruz. Nitekim Suffe adıyla bilinen ve mescid-î nebevîye bitişik 

olarak yapılan yer islamiyetin asr-ı saadet dönemindeki eğitim merkezidir.2 Gün geçtikçe 

camiler; medreselere, kur’ân kurslarına, külliyelere, imam-hatiplere, yüksek ihtisas 

merkezlerine, ilahiyatlara hatta dinî yapılanmalı tekke ve zaviyelere uzanan serüvenle, 

dinî-fenni eğitim devam edegelmiştir.  

Toplum üyeleri açısından, camilerin dinî eğitim ve öğretimi sağlaması ve 

bireylerin manevî duygularının yanında dinî bilgilerini de karşılayan, bireylerin 

toplumsallaşmasına katkı sunan bir kurum olarak, okullarla beraber eğitim vermeye 

devam etmektedir. Bir eğitim kurumu olarak okullar, toplumun şekillenmesinde ve siyasi 

otoritelerin stratejik planlamalarında en çok faydalandıkları kurumlar olmuştur.3 Yeryüzü 

sahnesinde her ne kadar bazı dönemlerde camiler toplumdan uzaklaştırılmaya, arka plana 

                                                           
1 BBC NEWS TÜRKÇE, “Göbeklitepe’deki son keşifler ne anlama geliyor?”, erişim: 15 Aralık 2022, 

https://www.bbc.com/turkce/haberler-turkiye-58247289. 
2 Mustafa Baktır, “Suffe”,  TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 37: 469-470.  
3 Sabahattin Bala, Bir Eğitim Kurumu Olarak Şark Medreseleri (Mardin Örneği) (Diyarbakır: Dicle 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2012), 1. 



3 
 

 
  

atılmaya çalışılmışsa da, insanoğlundaki fıtrî yapı bu sorunu yine en doğal haline 

döndürmekle çözüme kavuşturmuştur. 

Yine coğrafyamızda türlü sıkıntı ve meşakkatli süreçler yaşayan medreseler 

kapatılmaya maruz bırakılmıştır. Ancak süreci yönetenlerin taşra yerlerde kalan ve o 

günün şartlarında iletişim sorunlarının varlığının olması, mesafelerin uzaklığı gibi 

sebeplerle Doğu-Güneydoğu Anadolu bölgelerindeki medreseler eğitim-öğretime devam 

etmişlerdir. Medreselerin resmî olarak bir dayanağı olmamasına rağmen bölge halkının 

sosyo-kültürel dayanakları, istekleri ve destekleri sayesinde bugüne kadar eğitim-öğretim 

faaliyetlerini sürdürmüşlerdir. Bu mekânları eğitim-öğretim açısından yozlaşmış, çağdışı 

gibi nitelemelerle ananların yanlış tutumları ve bu mekânların manevî huzurundan ne 

denli uzak oldukları apaçık ortadadır. 

Camilerin, medreselerin ve kur’ân kurslarının ağır eleştiriler altında olduğu 

günümüzde, böyle bir çalışmanın gerekliliğini -manevî dünyalarını hissettirmek ve 

ispatlamak için- düşünerek bu konuya karar verdik. Medreselerin bir dinî eğitim kurumu 

olduğu bilinmekle birlikte tarihimizde ne tür medreselerin olduğu, birbirlerini 

destekleyici mahiyette diğer eğitim kurumları ve işlevleri hakkında genel bir araştırmanın 

yapılması gerektiğini düşündük. Biz de bu çalışmamızda, tarihi çok eski dönemlere varan 

medeniyetler beşiği Mardin ekseninde; camiler, medreseler ve Kur’ân kurslarının malum 

olan, süreç içerisinde değişen, farklılaşan durumlarını, işlevselliğini, Kur’ân-ı Kerîm 

eğitimindeki rollerini araştırma ve tespiti için “Cami, Medrese ve Kur’ân Kurslarının 

Kur’ân-ı Kerîm Eğitimi Açısından İncelenmesi (Mardin Örneği)” adlı tez çalışmasını 

konu aldık. 

 

1.2. Araştırmanın Amacı ve Önemi 

 

Çalışmamız Mardin’deki toplumsal yapının yanı sıra cami, medrese ve kur’ân 

kurslarının Kur’ân-ı Kerîm eğitimindeki rollerini araştırmaya yönelik olacaktır. 

Mardin’in toplumsal yapısı çok dinli olup beraberce, bir kardeşlik edasıyla yaşama 

duygusu vardır. Pek bilgili olmasa da bir dine mensup olup, farklı dinlere ve mensuplarına 

saygılı olan insanında itici bir tavrın olmadığını söyleyebiliriz.4  

Bu çalışmamızda şu sorulara vb. birçok soruya cevap aranacaktır: 

                                                           
4 İbrahim Yılmaz, “Kültürel Zenginlik Bakımından Mardin”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 9/1 

(2009): 59. 



4 
 

 
  

1. Mardin’de Kur’ân-ı Kerîm eğitimi nerelerde ve hangi yöntemlerle 

yapılmaktadır? 

2. Medreselerde verilen Kur’ân-ı Kerîm eğitimi yine medreselerde verilen dinî 

ilimlere oranla yüzde kaçını teşkil ediyor? 

3. Bu toplumdaki farklılıklar eğitimi ne denli etkilemektedir? Olumlu-olumsuz 

yanları nelerdir? 

4. Kur’ân-ı Kerîm eğitimi üzerinde kayda değer bir etkisi var mıdır? 

5. Farklı etnik yapılara sahip olan çocuklar üzerinde Kur’ân’ı öğrenmek veya 

öğrenememek nasıl bir psikolojik durum geliştirir? 

6. Camilerde verilen Kur’ân eğitiminin yanında, cami cemaatinin serbest ve doğru 

bir kıraâtla Kur’ân okumayı icra etmedeki ehemmiyeti nedir? …vb. 

Bununla beraber bu mekânlar ile müdavimleri arasında nasıl bir ilişkinin olduğu, 

düzeyi, insanların şikâyetleri, eleştirileri ve talepleri araştırılacaktır. Mardin’in sosyo-

kültürel zenginlikleri ve güncel imajını tasvir edici bir yaklaşımla ortaya çıkarmak da 

araştırmamızın amaçlarındandır.5 

Bölgede icâzet verme usulüyle Kıraât dersleri veren hocalarla görüşmeler yapılıp, 

derslerde takip ettikleri metodları üzerinde durulmuştur. Mardin’de dinî eğitim verecek 

her görevli için çalışmamızın bir yardımcı kaynak olması da bir diğer hedeflerimizdendir. 

İnceleme konusu olarak seçtiğimiz Mardin’in, farklı din ve etnik yapılardan oluşan bir 

topluma sahip olması hasebiyle yapacağımız araştırma ve inceleme toplumsal dayanışma 

ve dinler arası hoşgörü açısından ehemmiyet arz eder. Bu açıdan araştırmanın; cami, 

medrese ve kur’ân kurslarının görevlilerinin genel-geçer, güvenilir bilgiler vermesi ve 

karar vericileri bilgilendirmesinin yanı sıra yapılacak çalışmada her türlü veri, materyal 

desteği talep edilmektedir.  

Araştırmamızın ehemmiyetini ifade eden bir diğer husus ise, yöntem ile alakalıdır. 

Bu tarz araştırmalarda kullanılan literal tarama, gözlem tekniği, görüşme tekniği, anket 

yapılması, mülakat yapılması vb. yöntemlere başvurulmuştur. Görüşme yaptığımız 

mekânlarda hem hocalardan hem de öğrencilerden edinilen bilgiler kıyaslamalı olarak 

değerlendirilmiş, buna bağlı olarak güvenilirliği, tutarlılığı ve geçerlikleri saptanmaya 

çalışılmıştır.6 

                                                           
5 Hasan Hüseyin Palabıyık, Yaygın Din Eğitimi Kurumu Olarak Camilerin Sosyo-Kültürel Hayata Etkileri 

(Mardin Örneği) (Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2013), 2. 
6 Bala, Bir Eğitim Kurumu Olarak Şark Medreseleri (Mardin Örneği), 6. 



5 
 

 
  

Tez çalışmamızın başka illerde de araştırmalar yapılmasında örneklik teşkil 

ederek; bu mekânların özellikle Kur’ân-ı Kerîm eğitimi açısından toplumdaki 

yansımalarının ne denli olduğunu akademik ve bilimsel yöntemle tespit etmektir. 

Geçmişten günümüze cami, medrese ve kur’ân kurslarının sağladığı dinî eğitimin yanında 

Kur’ân-ı Kerîm eğitimi ve Kıraât ilminin varlığı bilimsel bir şekilde tespit edilmeye 

çalışılmıştır.  

 

1.3. Araştırmanın Sınırlılıkları 

 

Çalışmamız Mardin İli ve ilçelerinde belirlemiş olduğumuz camiler ve camaatleri, 

medreseler ve öğretici-öğrenciler ile kur’ân kurslarındaki öğretici-öğrencilerle 

sınırlandırılmış olup, bu mekânlara objektif, bilimsel bir araştırma gözüyle yaklaşılmış 

ve yapılan röportajlar bu nitelendirmelerle gerçekleşmiştir. Merkez ve ilçelerde sayıca 

fazla cami, medrese ve kur’ân kursu bulunması sebebiyle merkezî sayılan ve nicel olarak 

daha fazla eğitim yapılan yerler tercih edilmiştir. 

Amacımız bu yerlerde yapılan eğitimleri orda okuyan öğrenciler ve ders veren 

görevlilerin kendi dillerinden sunmaktır. Ancak yapılan bu araştırma sonucu tespit edilen 

veriler ülkemizdeki bütün cami, medrese ve kur’ân kurslarına genellenemeyebilir. 

Nitekim yapısı gereği değişkenlik gösteren sosyal olgulara, kurumlara nitel 

araştırmalarda tespit edilen sonuçların genellenmesi doğru değildir.7 

 

1.4. Varsayımlar 

 

Bu araştırmanın konusu ve gayesi bağlamında incelemede esas alınacak 

varsayımları şunlardır: 

1. Bireylerin dinî inançları aldıkları eğitim-öğretim üzerinde şekillendirici bir role 

sahiptir. 

2. Camiler Kur’ân-ı Kerîm eğitiminin yapıldığı ilk yaygın eğitim kurumlarının 

başında gelir. 

3. Kur’ân-ı Kerîm’i öğrenip okumak dinî ilimlerin en önemli anahtarıdır. 

4. Kur’ân kurslarında verilen Kur’ân-ı Kerîm eğitiminin cami ve medreselere 

oranla daha fazla olduğu. 

                                                           
7 Ali Yıldırım - Hasan Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, 6. Baskı (Ankara: Seçkin 

Yayınları, 2006), 89; Bala, Bir Eğitim Kurumu Olarak Şark Medreseleri (Mardin Örneği), 7. 



6 
 

 
  

5. Camilere cemaat olarak devam edenlerin birçoğunun almış olduğu Kur’ân-ı 

Kerîm eğitimi, namazın farziyetini eda edebilecek asgari düzeyin üzerine geçemediği 

gerçeği. 

6. Hafızlık projesi kapsamında medrese ve Kur’ân kurslarında hafız sayısı giderek 

artmaktadır. 

7. Medreselerde eğitim alan çoğu öğrenci hem ders sayısının azlığı hem de hayatî 

bir önem taşıyan “fem-î muhsîn”8 eksikliğinden kaynaklı olarak Kur’ân-ı Kerîm’de zayıf 

kalmaktadırlar. 

8. Diyanet İşleri Başkanlığı tarafından camilerde verilen yaz kur’ân kurslarındaki 

Kur’ân-ı Kerîm eğitimi, öğrenilen şeylerin hıfzı açısından, hem süre olarak hem de kurs 

bittikten sonra öğrencilerle bağların kopmasından kaynaklı yeterli görülmemektedir. 

9. Medreselerden icâzet aldıktan sonra imam-hatip, müezzin-kayyım gibi 

görevlere gelen talebelerin yakındıkları en önemli konulardan biri de Kur’ân-ı 

Kerîm’deki eksiklikleridir. 

10. Diyanet İşleri Başkanlığı; kur’ân kursları, cami dersleri, hafızlık projeleri vb. 

eğitim projeleriyle ülkemizde Kur’ân-ı Kerîm eğitimi alanında önemli rol alır. 

11. Hatrı sayılır bir kıvama gelip görev başına geçen çoğu hafız, kur’ân talebesi 

aldığı eğitimi devam ettirmeden, kendisini daha da geliştirmeden gerilemektedir. 

12. Medreselere sırf Kur’ân-ı Kerîm eğitimi almak ve kendini bu alanda 

geliştirmek için gelenlerin sayısı oldukça azdır. 

 

1.5. Sayıltılar 

 

Araştırmanın sayıltıları şunlardır: 

1. Araştırmada veri tespiti için başvurulan teknik ve yöntemler, özellikle nicel 

analiz açısından uygun olup, güvenilirdir. 

2. Araştırmanın örneklemi, çalışmanın evrenini kuşatıcı mahiyettedir. 

3. Çalışmada, araştırma sürecinde veri tespiti için kullanılan mülakat, röportaj ve 

görüşmeler sırasında soru yöneltilen bütün katılımcılar samimi davranmış, doğru ve 

güvenilir bilgiler arz etmişlerdir. 

                                                           
8 “Fem-i Muhsin”; Kur’ân tilâvetini kurallarına uygun olarak en güzel tarzda icra eden üstad demektir. 

Uzman hoca veya hocalardan ders alarak kendini yetiştiren ve sonra da mükemmel bir üslûb ve edâ ile 

Kur’ân’ı okuyan ve okutan kimseye mukri / üstat / fem-i muhsin denir. (Bu konuda bkz: Mehmet Ali Sarı, 

Kur’ân-ı Kerim’i Güzel Okuma Tekniği ve Kuralları, 3. Baskı (İstanbul: İfav Yayınları, 2011), 31; 

Abdurrahman Çetin, Kur’an Okuma Esasları, 41. Baskı (İstanbul: Emin Yayınları, 2017), 58. 



7 
 

 
  

1.6. Araştırmanın Metodolojisi 

 

“Cami, Medrese ve Kur’ân Kurslarının Kur’ân-ı Kerîm Eğitimi Açısından 

İncelenmesi (Mardin Örneği)” adlı tezimizin Giriş kısmı ve birinci ana başlığımız, 

konumuz bağlamında, Mardin ili ile alakalı daha önce bitirilen çalışmalardan, yapılacak 

araştırmalardaki olgu ve kurumlar ile alakalı bilgiler sunan her türlü yazılı, sözlü, 

elektronik vb. materyallerden yararlanılmıştır. Bunlar arasında: Abdurrauf Aydın’ın 

“Mardin İlinin İktisadi ve Sosyal Açıdan Gelişimi” adlı doktora tezi.9 Konumuzdan farklı 

olarak ele alınan Mardin ile ilgili yazılmış; Hasan Hüseyin Palabıyık, “Yaygın Din Eğitimi 

Kurumu Olarak Camilerin Sosyo-Kültürel Hayata Etkileri (Mardin Örneği)” adlı eser 

örneklik teşkil etmiştir. Yine bu konuda örneklik teşkil eden; Sabahattin Bala, “Bir Eğitim 

Kurumu Olarak Şark Medreseleri (Mardin Örneği)” adlı eser. Kendisinden istifade 

ettiğimiz makalelerden; İbrahim Yılmaz, “Kültürel Zenginlik Bakımından Mardin” adlı 

makale çalışması, Davut Işıkdoğan tarafından hazırlanan, “Güneydoğu Medreselerinde 

Eğitim-Öğretim Faaliyetleri: Mardin Örneği” makale çalışması vb. kaynak niteliğindeki 

birçok esere başvurulmuştur. 

“Cami, Medrese ve Kur’ân Kurslarının Kur’ân-ı Kerîm Eğitimi Açısından 

İncelenmesi (Mardin Örneği)” bölümü ise, araştırma geçerliliği ve güvenilirliği 

doğrultusunda betimsel bir şekilde, görüşmelerden elde edilen verilerle yazılmıştır. 

2019 yılı ile 2022 yılları arasında Mardin’in Derik ilçesinde imam-hatip olarak 

görev yaptık. Mardinli oluşumuz, bize toplumun kimlik yapısını gerçekçi bir gözle 

incelemek için avantaj sundu. Toplumla iç içe olmamızdan kaynaklı olarak toplum yapısı, 

insanların davranışları, okuma-yazma oranları, dinî algıları, etnik farklılıkları vb. her türlü 

hal, durum ve davranışlarını çalışmamıza yansıtmaya gayret gösterdik. 

Tez konumuzla alakalı olarak gerekli kaynak taraması yapılmakla beraber,  

gideceğimiz mekânlarda görev yapan görevlilere haber verilerek, özellikle yetkili merciî 

Mardin Müftülüğü’nden, Kültür Turizm Müdürlüğünden vb. izinler alınmıştır. 

Çalışmamız araştırma konusu seçilen mekânların ve şahısların, kendi ortamlarında 

gerçekçi bir tutum ve yaklaşımla derinlemesine bir inceleme-analiz yöntemiyle 

yapıldığından nitel eksenli bir çalışmadır. “Nitel araştırma; gözlem, görüşme ve doküman 

analizi gibi tekniklerin kullanıldığı, algıların ve olayların doğal ortamda gerçekçi ve 

bütüncül bir biçimde ortaya konmasına yönelik nitel bir sürecin izlendiği araştırma 

                                                           
9 Abdurrauf Aydın, “Mardin İlinin İktisadi ve Sosyal Açıdan Gelişimi” (İstanbul: Marmara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2000). 



8 
 

 
  

türüdür. Nitel araştırma sosyal olguları, bağlı bulundukları çevre içerisinde araştırmayı 

ve anlamayı ön plana alan bir anlayıştır.”10 

Araştırmalarda nitelliğin en önemli faydası, araştırılan alanı, ilgili şahısların 

fikirlerinden/bakış açılarından görerek, bu sürecin dinamik yapısını tespit etmeyi ve 

dokümanize etmeyi sağlar. Nitel araştırma, sahadaki olay ve olguların, karşılaşılan 

sorunların çözümünde yorumsal anlayıcı bir yöntemle çözüme kavuşturup; sorun analizi, 

tespiti ve var olan olgunun iyice kavranıp daha sağlıklı yorumlamalar yapılmasına olanak 

sağlar. Bu tarz inceleme tekniklerinde tespit edilen dokümanın sonucunda bireylerin bir 

konu ile alakalı ne düşündüğü, neden böyle düşündüğü gibi sorular üzerinde ilerlenir.11 

Araştırmamızın kaynak tabanı olan cami cemaati ile öğrencileri, medrese 

öğrencileri ile ders hocaları ve kur’ân kursu öğrencileri ile hocalarının fikirlerine 

başvurulmuş, herhangi bir etkileme olmadan hür bir ifade ile düşüncelerini 

söylemişlerdir. Bu sayede çalışmamızın konusu olan mekânlar ve şahıslar hakkında 

detaylı bilgilere ulaşılmış, nitel araştırma ve istatistiksel yöntemlerden yararlanılmıştır. 

Nitel araştırmada konu seçimi önemli olmakla beraber seçilen örneklem de söz 

konusu çalışmanın özelliği ve çalışmayı yürüten araştırmacının repertuarındaki kaynaklar 

ile ilgilisi vardır. Öncelikle şu söylenmelidir ki; çoğu zaman bu teknikle örneklemin geniş 

ve kapsamlı olması mümkün değildir. Hem incelemesi yapılan alanın kaynak eksikliği 

hem de bilgi toplamak için kullanılan teknik ve yöntemlerin özellik itibariyle sayıca fazla 

bireyi kapsaması ve örnekleme alınması gerçeklikten uzaktır.12 Çalışma alanında seçilen 

yerler için belirlenen yöntem ve tekniklerle örneklem alınmalıdır. 

 

1.7. Yöntem 

 

Yöntemden kastettiğimiz şey, çalışmamızın evreni, örneklemi, verilerin elde 

edilmesine yardımcı araçlar, verilen ulaşılma zamanı, analizleri, somutlaştırma, 

yorumlama, betimleme ve yazıya geçirmede yararlanılan tekniklerdir. Ayrıca yüzeysel 

bir şekilde derine inilmeden bunlardan kısaca bahsedilmesini gerekli görüyoruz. 

 

 

                                                           
10 Palabıyık, Yaygın Din Eğitimi Kurumu Olarak Camilerin Sosyo-Kültürel Hayata Etkileri (Mardin 

Örneği), 4.  
11 Yıldırım - Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, 30-39-40; Palabıyık, Yaygın Din 

Eğitimi Kurumu Olarak Camilerin Sosyo-Kültürel Hayata Etkileri (Mardin Örneği), 4. 
12 Yıldırım - Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, 107. 



9 
 

 
  

1.7.1. Görüşme İle İlgili Genel Bilgiler 

 

Çalışmamızın metodolojisi ile alakalı vermiş olduğumuz bilgilerden ziyade olarak 

söz konusu yöntem bölümünün, yaptığımız mülakatlar ve zaman dilimindeki süreçleri 

hakkında nasıl bir yol takip ettiğimizi ve bu sürecin detaylarını açıklamanın gerekli 

olduğunu düşündük. Bu bölümün başlangıcına da araştırmamızın evreni ile örneklemini 

açıklayarak başladık. 

 

1.7.2. Araştırma Evreni ve Örneklemi 

 

Çalışmamızın evreni, 2020-2021 yılları ve sonrasında Mardin İlinin genelde 

bütün, özelde belirlenen camii, medrese ve kur’ân kurslarının Kur’ân-ı Kerîm 

eğitimindeki rollerini ele almaktadır. Bu araştırmadaki maksadımız, konu bağlamında 

genel bir fikir oluşturabilir ancak, incelediğimiz bu mekânları diğer bütününe genelleme 

yapmak değildir. Betimsel bir yaklaşımla bu mekânları tanımak, işlevlerini incelemek, 

eğitim-öğretim faaliyetlerinin toplum üzerindeki etkilerini ele almak hedeflerimiz 

arasındadır. Bu bağlamda konumuzun örneklemi gönüllülük esasıyla küçük tutulmuştur. 

Nitel araştırma yöntemi ile ele alınan araştırmalar, çoğunlukla geniş ölçekli evren ve 

örneklemlerin alınmasında uygun değildir.13 Mardin İli merkezinde 70’ten fazla camii ve 

çoğu bitişik medrese ile kur’ân kursu bulunmaktadır. Bunların hepsinden örneklem 

almaya çalışmak güç olmakla beraber araştırmanın konusunu ciddi manada dağıtacaktır. 

Biz de bunu göz önünde bulundurarak 2 adet camii ile 2 adet medrese/kur’ân kursunu 

hem merkezde veya merkeze yakın konumda olmaları hem de insanların yoğun bir 

şekilde uğrayıp çocuklarını Kur’ân-ı Kerîm eğitimine, dinî ilimlere göndermeleri 

sebebiyle seçmiş olduk. 

Buna bağlı olarak çalışmamızın örneklemini 2022 yılında Mardin İli merkezinde 

bulunan Ulu Camii (20), Şehidiye Cami (15) olmak üzere toplam 2 caminin Kur’ân-ı 

Kerîm eğitimi almak için gelen öğrencileriyle görevli hocalarının edinilen fikir ve 

düşünceleri; Mardin merkez Artuklu İlçesine bağlı Kabala beldesinde Seyda Vezir 

Aslan’ın baş müderrisliğini yaptığı Şakir Nuhoğlu Yatılı Erkek Kur’ân Kursu-Medresesi 

(20), Mardin Midyat İlçesine bağlı Çavuşlu Beldesi’nde bulunan Suffa Kur’ân Kursu ve 

Medresesi (20) ve yine Kabala da bulunan İsmail Kaya Camii ve Medresesi (20) gelen 

                                                           
13 Palabıyık, Yaygın Din Eğitimi Kurumu Olarak Camilerin Sosyo-Kültürel Hayata Etkileri (Mardin 

Örneği), 6. 



10 
 

 
  

öğrenciler ile görevli hocaları örnekleme dâhil edilmiştir. Bireyler gönüllülük esası ile 

seçilmiş olup kendilerine yöneltilen sorular, tâbi tutulan anketler ve serbest bir şekilde 

“maksimum çeşitlilik örneklemesi”14 ile bilgi ve görüşleri araştırmamız için veriler 

oluşturmuştur. Bu yönteme göre, bir örneklem seçilirken, amaç genelleme yapmak değil, 

tam aksine farklılık arz eden olaylar-olgular arasında herhangi bir ortak paydanın var olup 

olmadığını tespit etmek ve bu çeşitlilik bağlamında sorunun farklı durumlarını sunmaktır. 

“Maksimum çeşitlilik örneklemesi” gereği, mâlum mekânlar seçilirken aşağıdaki 

maddelere dikkat edilmiştir: 

1. Medrese, kur’ân kursu ve camilerin yer aldıkları Mardin İlinin ve ilçelerinden 

bazılarından, 

2. Mardin merkezi ve seçtiğimiz ilçelerden örneklem olabilecek ve bir kanaat 

oluşturabilecek yerlerden, 

3. Medrese olarak faaliyet gösteren yerlerin, Diyanet İşleri Başkanlığı’na resmi 

açıdan bağlılıkları olanlardan ve olmayanlardan, 

4. Medrese, cami ve kur’ân kursu olarak faaliyet gösteren bu alanların 15 

öğrenciden az ve fazla olanlarından, 

5. Kur’ân-ı Kerîm eğitimi derslerinin azlığı veya çokluğu açısından her biri 

dikkate alınarak örnek alınmıştır. 

 

1.7.3. Verilerin Toplanması, Araçları ve Süreç 

 

Araştırmamızda verilerin toplanması ve bu süreçteki kullanım ilk yöntem olarak 

“literatür tarama/doküman incelemesi” ile başlamıştır. Bu bağlamda, çalışmamızın ilk 

bölümünde özelde toplumumuzdaki Kur’ân-ı Kerîm eğitiminde rol sahibi olan 

mekânların incelenmesi genelde de asr-ı saadetten günümüze kadar, İslâmi anlamda 

eğitim-öğretim veren kurumların detaylı bir incelemesi yapılacaktır. Bu mekânların 

ortaya çıkma dönemleri, oluşum süreçleri, kurumsallaşma evreleri ve zaman içerisinde 

geçirmiş oldukları değişimler üzerinde incelemeler yapılacaktır. Bu inceleme sürecinde 

eski kaynaklar, ansiklopedi maddeleri, alanda yazılmış müstakil eserler, sempozyumlar, 

makaleler, dergi yazıları, siyasi otoriteden kaynaklı tebliğ niteliği taşıyan yazılar vs. 

taranmış ve bunlardan veriler elde edilmiştir. Çalışmamızın ikinci bölümünde ise birinci 

                                                           
14 Yıldırım - Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, 108; Bala, Bir Eğitim Kurumu Olarak 

Şark Medreseleri (Mardin Örneği), 7. 

 



11 
 

 
  

bölümde olduğu gibi ülkemizde Kur’ân-ı Kerîm eğitimi veren yerler hakkında genel bir 

araştırma olmayıp, özelde Mardin İlinin camii, medrese ve kur’ân kurslarının Kur’ân-ı 

Kerîm eğitimi açısından incelemesi üzerine olacaktır. Bu bölüm de, yapılan saha taraması 

ve röportajların yanı sıra sayıca sınırlı olan eser, dergi, makale, köşe yazıları, 

sempozyumlar ve internet ortamında ulaştığımız bilgilerle oluşturulmuştur. 

Araştırma sürecinde kullanılan bir diğer yöntem “mülakat/görüşme” tekniğidir. 

Sosyolojik araştırmalarda ve sosyoloji de sıklıkla yararlanılan15 ve bu tarz araştırmaların 

veri tespitinde olumlu imkânlar sağlayan bu teknik gereğince ilk olarak görüşme formu 

oluşturulmuştur. Bu alandaki “literatür tarama” sonrasında oluşturulan bu formda, 

camilerde ders alan öğrenciler ile görevli imamlar, medreslerde eğitim alan talebeler ile 

müderrisler ve kur’ân kurslarında eğitim alan öğrenciler ve eğiticileri ile görüşmeler 

yapılmıştır. Görüşme formunda hazırlanan sorular genel anlamda, katılımcı bireylerin 

edindikleri deneyimler noktasında fikir beyan etmelerini sağlayan “spesifik” ve “açık 

uçlu” tarzda hazırlanmıştır. Bunun bir ön denemesi olarak düşünülebilecek bir çalışma 

yapılmış olup, eksik veya hatalı olarak görünen sorular düzeltilmiş ve asıl muhataplara 

uygulanmaya başlanmıştır. 

“Yapılandırılmış/yönlendirici”16 tarzda yürütülen görüşmeler sırasında 

katılımcıların ses kaydı için cihaz kullanılmış olup, bunun yanında araştırmada diğer bir 

teknik olan “gözlem”17 den ulaşılan bilgi ve sonuçlar kayıt altına alınarak yazıya 

geçirilmiştir. Bununla birlikte yaptığımız görüşme sırasında gözden kaçırabildiğimiz, 

ancak araştırma için mühim olan katılımcı söz, tutum ve davranışları hem de 

araştırmacının gözlemlediği veriler yazıya alınmıştır. 

Diğer yönden örneklemimiz kapsamındaki öğrencilerden veri tespiti için18 anket 

oluşturulmuştur. Bu anketlerde öğrencilerin yaşı, dilleri, aile yapıları, çevreleri, almış 

oldukları eğitimlerde Kur’ân’ın yeri, başarı durumları ve eğitim metodları gibi 

                                                           
15 Yıldırım - Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, 119; Bala, Bir Eğitim Kurumu Olarak 

Şark Medreseleri (Mardin Örneği), 8. 
16 Yapılandırılmış görüşmelerde gaye, görüşme yapılan kimselerin vermiş oldukları bilgiler arasındaki 

dengeyi veya farklılığı çıkarabilmek ve doğrultuda kıyaslamalar yapmaktır. Detaylı bilgi için bkz. Yıldırım 

- Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, 120; Bala, Bir Eğitim Kurumu Olarak Şark 

Medreseleri (Mardin Örneği), 9. 
17 Gözlem yönteminde, bireylerin düşünce ve davranışlarını betimlemek için bu kişiler gözlemlenir ve 

dedikleri şeyler dinlenir. Sonrasında kaydedilir. Doğrudan gözlemde yapaylık unsurları diğer yöntemlere 

göre daha azdır. Detaylı bilgi için bkz. Şener Büyüköztürk - Ebru K. Çakmak (Komisyon), Bilimsel 

Araştırma Yöntemleri (Ankara: Pegem Yayınları, 2009), 141; Bala, Bir Eğitim Kurumu Olarak Şark 

Medreseleri (Mardin Örneği), 9. 
18 Örneklemdeki öğrencilerin sayıca fazla olmasından dolayı, anketin çalışmamız için gerekliliği ortaya 

çıkmıştır. Ancak yer yer öğrencilerle görüşmelerde yapılmış olup, görüşleri sözlü olarak da kayıt altına 

alınmıştır. 



12 
 

 
  

değişkenlerin öğrenciler üzerinde ne gibi etkilerinin olduğu, Kur’ân-ı Kerîm’i okuma 

ilmindeki eğitim seviyeleri tespit edilmeye çalışılmıştır. Anketle alınması güç olan bazı 

konuları da sözlü bir şekilde, sorular yöneltilerek öğrencilerden alınıp veri birikimi için 

argüman oluşturulmuştur. 

 

1.7.4. Görüşme Formunun Hazırlanması ve Uygulanması 

 

1.7.4.1. Görüşme Formunun Hazırlanması 

 

Mardin’deki konumuz kapsamında olan mekânların araştırılması veya seçilen bu 

mekânların tüm yönleriyle ele alınması zor olduğundan, sadece konumuz dâhilinde 

araştırma ve incelemelerde bulunuldu. Bu aşamada başta tez danışmanım Doç. Dr. Osman 

BAYRAKTUTAN, Dicle Üniversitesi Kırâat Anabilim Dalında görevli hocam Dr. 

Lokman ŞAN, Dicle Üniversitesi Kıraâat Anabilim Dalı eğitim görevlilerinden hocam 

Dr. Rıfat ABLAY ve Arap Dili Belâgatı alanında doktora çalışması yapan değerli 

meslektaş arkadaşım Mehmet OKUR’un katkıları ile yapılacak görüşme esnasında 

sunulacak sorular/hususlar dizini hazırlanmıştır. Soruların konu bağlamında tespit 

edilmesi ve hazırlanmasında; bilimsel araştırma yöntemleri, akademik tarza uyumlu ve 

nitel araştırma teknik-yöntemleri ile ilgili hazırlanmış eserler ile görüşme/mülakat 

tekniğinden yararlanılarak oluşturulan farklı eserlerden de istifade edilmiştir. 

Derinlemesine ve detaylı bilgiler elde edilebilmesi için sorular açık uçlu ve anlaşılır bir 

tarzda hazırlanmıştır. 

Çalışmanın görüşme aşamasında örnekleme sunulacak soruların daha rahat 

anlaşılması amacıyla, kolay ve anlaşılması rahat olmasına özen gösterilmiştir. Aksi halde 

karmaşık, zor ve anlaşılması güç olan, sorulduğunda kastedilmek istenilen şeyin dışında 

anlaşılmalara neden olabilecek sorular, veri toplama aşamasında ciddi sorunlar 

yaratabilir, bunun sonucunda istenilen düzeyde verimli ve tam bir görüşme 

sağlanamayabilir.19 Bu tarz engellerin ortaya çıkmasını engellemek ve çıkan sorunları 

çözüme kavuşturmak için, alanda uzman öğretmenler, akademisyenler, müftüler, din 

adamları ve bu konularda daha önce çalışmalar yapmış araştırmacılarla istişarelerde 

bulunup formumuza minimum hatayla son hali verildi. 

                                                           
19 Yıldırım - Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, 128; Palabıyık, Yaygın Din Eğitimi 

Kurumu Olarak Camilerin Sosyo-Kültürel Hayata Etkileri (Mardin Örneği), 7. 

 



13 
 

 
  

1.7.4.2. Deneme Aşaması 

 

Çalışmamıza tam anlamıyla başlamadan önce form ve materyallerin güvenilirliği 

test edildi. Bu şekilde bir ön denemenin çalışmanın ilk aşamasında yapılması, devamında 

ortaya çıkabilecek sorunların minimum düzeyde olmasına katkı sunacaktır.20 

Çalışmamızın evreninde bulunan Camii kategorisinde Mardin Ulu Camii, Kur’ân 

Kursu-Medrese kategorisinde de Şakir Nuhoğlu Yatılı Erkek Kur’ân Kursu-

Medresesi’nde dörder kişilik toplam sekiz kişi üzerinde bir ön deneme gerçekleştirildi. 

Bu pilot uygulama sayesinde görüşmeye uygun olmayan ve elde etmek istediğimiz 

detaylı verileri sunamayacağını düşündüğümüz bazı sorular çıkarılıp, alternatif olarak 

daha verimli ve faydalı olacak sorular eklenmiş; bazı sorularda da düzeltme yoluna 

gidilmiştir. Ayrıca muhatap kitlenin bilgi birikimleri, bilişsel düzeyleri, sosyo-kültürel 

durumları göz önünde bulundurulması sebebiyle sorular; anlaşılması zor, teknik ve 

akademik bir dille sorulmasından kaçınılmış, görüşme yapılan kişilere uygun bir tarzda 

sorulmuştur.21 

 

1.7.4.3. Uygulama 

 

Çalışmamızın görüşme bölümünde elde etmeyi arzuladığımız verilerin 

sağlanması ve daha rahat şartlarda gerçekleşmesi için hava koşulları, öğrenci durumu, 

müfredatta ders durumu, devamlılık vs. hususlar göz önünde bulundurularak genellikle 

hafta sonları olmak üzere bizim içinde uygun olan vakitler tercih edilmiştir. 

Mardin’e yaptığımız yolculuklar görüşmelerin uzun olması ve hata yapmadan 

ilerlemek adına medreselerde bizzat o havayı teneffüs edip canlı bir şahitlikle yatılı 

kalarak devam etmiştir. Camii, medrese ve kur’ân kursu hocalarımızla izin mahiyetinde 

yaptığımız bilgilendirme ve görüşmeden aldığımız olumlu yanıtlardan sonra bir yardımcı 

eşliğinde muhatap kitlemiz bilgilendirilmiştir. Genelde tek tek yaptığımız görüşmeler 

olmakla beraber, tek tek alınması zor olduğunu düşündüğümüz bilgiler için toplu olarak 

anket ve formlar yardımı ile de görüşmeler gerçekleştirilmiştir. 

                                                           
20 Yunus Emre Sayan, Iğdır’da Sosyal, Kültürel, Dini Hayat ve Din Eğitiminin Problemleri (Konya: Selçuk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2003), 108; Palabıyık, Yaygın Din Eğitimi 

Kurumu Olarak Camilerin Sosyo-Kültürel Hayata Etkileri (Mardin Örneği), 7. 
21 Yıldırım - Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, 118. 



14 
 

 
  

Yapılan görüşme sırasında alınan notlar ve ses kayıtları için endişelenecek bir 

durumun olmadığı kendilerine aktarılıp rahatlamaları sağlanmış, tamamen gönüllülük 

esası ile bu durum yürütülmüştür.22 Görüşmelerin 4 tanesi ses kayıt yöntemiyle, geri 

kalanlar ise orda kalıp not alınarak çalışılmıştır. Görüşmeye başlarken bireyi rahat bir 

şekilde konuşması için adapte edici sorular yöneltilmiştir. “Burada bulunmaktan 

mutluluk duyuyor musunuz? Kur’ân-ı Kerîm’e olan merakınız ilk olarak ne zaman 

başladı? Kur’ân-ı Kerîm eğitimine ilk nerede ve kiminle başladınız? Mardin’de aklınıza 

gelebilecek ilk medrese/kur’ân kursu bu mudur? Aldığınız eğitimin yeterli olduğunu 

düşünüyor musunuz?” şeklinde rahatlatıcı bir sohbet tarzında sorularla başlanılmıştır. 

Araştırmamızda kullanılan görüşme tekniği, görüşmeyi yapan ile görüşülen kişiler 

arasında bilgi aktarımı için yapılan bir iletişim tekniğidir. Yeterli bir düzeyde tetkik 

edilerek hazırlanmış bir form, görüşme tekniği için elzemdir ancak tek başına yeterliliği 

savunulamaz. Yapılan görüşme süresince karşı taraf ile sürekli iletişim halinde olup, olası 

olumsuz durumlar karşısında görüşmenin yönetilmesi gerekmektedir. Görüşme yapılan 

kişilerin asıl konu dışında farklı konuşmalar ve söylemler sergilemesi muhtemeldir. Bu 

tarz durumlar karşısında muhatabı kırmadan, incitmeden ve güzel bir sesle uyarıp 

konuşmayı asıl durumuna çevirmek gerekebilir.23 Asıl konumuz olan Kur’ân-ı Kerîm’in 

dışına çıkıp farklı konular konuşmaya çalışan katılımcılara olabilecek en uygun şekilde 

müdahalede bulunulmuştur. Görüşmemiz esnasında hazırlamış olduğumuz soruların 

hepsi katılımcılara sunulmuştur. Ancak farklı sebeplerle cevaplanamayan veya 

anlaşılamayan sorular tekrar gözden geçirilerek kendilerine sorulmuş ve bütün sorulara 

cevap alınmıştır. Planımız dâhilinde süre uygun ve verimli bir şekilde kullanılmıştır. Bu 

çalışmamızda yapılan bütün görüşmeler bizzat tarafımca gerçekleştirilmiştir. 

 

1.7.5. Verilerin Analiz ve Yorumlanması 

 

Çalışmamızda süreç boyunca görüşme/mülakat24, “betimsel analiz yöntemi”25 ile 

veriler elde edilmiştir. Daha öncesinden oluşturulan temamızın çerçevesi bağlamında özet 

                                                           
22 Yıldırım - Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, 135. 
23 Yıldırım - Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, 142; Palabıyık, Yaygın Din Eğitimi 

Kurumu Olarak Camilerin Sosyo-Kültürel Hayata Etkileri (Mardin Örneği), 8. 
24 Bu yöntem ile görüşülen bireylerin konu ile ilgili düşüncelerinin, tutumlarının, tecrübelerinin detaylı bir 

şekilde toplanmasına olanak sağlar. Detaylı bilgi için bkz. Yıldırım - Şimşek, Sosyal Bilimlerde Nitel 

Araştırma Yöntemleri, 119. 
25 “Betimsel analizde, araştırmada toplanan verilerin, araştırma problemine ilişkin olarak neleri söylediği 

ya da hangi sonuçları ortaya koyduğu ön plana çıkmaktadır. Örneğin gözlenen bir ortamda nelerin olup 

bittiğini, görüşülen bireylerin neleri söyledikleri, çalışılan dokümanların hangi bilgileri ortaya koyduğu gibi 



15 
 

 
  

edilerek yorumlanmıştır. Görüşmelerde kendileriyle muhatap olduğumuz hiç kimsenin 

ifadeleri üzerinde bir etkimiz olmamış ve olduğu gibi aktarılmasına özenle riâyet edilerek 

ifadeleri (“”) çift tırnak “italik yazı stili” ile aktarılmıştır. Araştırmada kullanılan bir diğer 

yöntem ise gözlemdir. Hem Mardinli oluşumuz hem de bu camianın içinde görev yapan 

bir birey olarak, hedef kitlemize görüşme süresince daha samimi olmamız yanında, 

verilerin elde edilmesinde daha verimli bir işleyişin olduğunu söyleyebiliriz. Görüşme, 

araştırmacıyı çalışması boyunca daha serbest ve hareketli bir tutumda bırakarak veri elde 

etmede daha detaylı incelemeler yapmasına olanak sağlar.26 

Görüşmede öğrencilere sormuş olduğumuz açık uçlu soruların cevapları 

alındıktan sonra, elde edilen verilerin ayrıştırılması ve çözümlenmesi amacıyla yapılan 

kayıtlar dinlenerek detaylı bir inceleme yapıldı. Görüşme esnasında kısaltma yaptığımız, 

not aldığımız ve daha sonra detaylı olarak incelemeye bıraktığımız verilerin tümü 

titizlikle incelenerek yazılı veri halini almıştır. 

Verilerin sağlaması sırasında ilk olarak görüşme formunda yazılan ve öğrencilere 

sorulan açık uçlu sorulara aldığımız cevaplar ile elde edilen her veri, anlamlı birer 

kategoriye veya bölüme ayrılmıştır. Söz konusu bölümler “Araştırmanın Amacı ve 

Önemi” ile daha önce yazmış olduğumuz başlıklar altında toplanmıştır. Görüşmede 

sormuş olduğumuz sorular ve aldığımız cevapların ayırt ediciliğini arttırmak için “italik 

yazı stili” kullanılmıştır. Veriler çözümlenmiş, yorumlanmış ve sonuçlar hazırlanmıştır. 

En sonda elde edilen tüm bu yorumlar ile bulgular, makul gerekçeleriyle yazıya alınmış, 

rapor haline getirilmiştir.27 “Öğrencilere uygulanan anketlerden elde edilen veriler ise; 

her bir soru için, verilen cevaplarda ortaya çıkan tepe değerlerin (mod), frekans ve 

yüzdeleri dikkate alınarak belli değişkenler değerlendirilmiş ve gerekli görülen yerlerde 

bu değişkenler arasındaki ilişkilere yer verilmiştir.”28 En sonunda çalışmada varılan 

sonuçlar ve yorumlar, görüşmeye katılan bireyler ile paylaşılmış ve teyidi sağlanmıştır. 

Araştırmada muhatap olunan her öğrenci için kişisel bilgilerine, ismine vb. yer 

verilmemiş, bunun yerine mülakatın kısaltması anlamında baş harfi olan “M” 

                                                           
hususlar, betimsel analiz yöntemiyle ortaya konabilir.” Detaylı bilgi için bkz. Yıldırım - Şimşek, Sosyal 

Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri, 222; Ali Balcı, Sosyal Bilimlerde Araştırma Yöntem, Teknik ve 

İlkeler (İstanbul: Pegem Akademi Yay. 2009), 17; Bala, Bir Eğitim Kurumu Olarak Şark Medreseleri 

(Mardin Örneği), 9. 
26 Hacer Karabulut Yalçın, İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Öğretmenlerinin Kendi Algılarına 

ve Meslektaşlarına Göre İletişim Becerileri Üzerine Nitel Bir Araştırma (Ankara: Ankara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010), 26. 
27 Karabulut Yalçın, İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Öğretmenlerinin Kendi Algılarına ve 

Meslektaşlarına Göre İletişim Becerileri Üzerine Nitel Bir Araştırma, 28; Palabıyık, Yaygın Din Eğitimi 

Kurumu Olarak Camilerin Sosyo-Kültürel Hayata Etkileri (Mardin Örneği), 10. 
28 Bala, Bir Eğitim Kurumu Olarak Şark Medreseleri (Mardin Örneği), 10. 



16 
 

 
  

kullanılmıştır. Cami kategorisinde sıra dikkate alınarak; İ-H1, İ-H2, İ-H3… şeklinde 

kodlama yapılmıştır. Yine görüşme esnasında medrese tabiriyle seydaların kişisel 

bilgilerine yer verilmeden baş harfi S1, S2, S3… şeklinde kısaltmalar kullanılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



17 
 

 
  

2. ÜLKEMİZDE KUR’ÂN-I KERÎM DERSLERİ VE KIRÂAT İLMİ EĞİTİMİ 

VERİLEN MEKÂNLAR VE GENEL İŞLEVLERİ 

 

2.1. İmam-Hatip Okulları 

 

Türkiye’de dinî eğitimin nasıl olacağı konusu, kuruluşundan bu yana türlü 

değişimler, inkıtalar, badireler atlatarak imam hatip okulları özelinde aktarılarak 

gelişmiştir. Türkiye’de dinî değerlerin ve bunun yanında din eğitiminin nasıl olacağı 

konusundaki tartışmaların ana merkezinde İmam-Hatip okullarının olduğu söylenebilir. 

Doğrusu Osmanlı Devleti’nin son demlerinde medreseler ile ilgili iyileştirme 

çalışmalarından, “İlmiye” medreselerine ve devamında 1924 yılı ile tescilli, İmam ve 

Hatip Mekteplerine varan zayıf ve bir o kadar talihsiz bir temel üzerine konulan 1951 

tarihli İmam-Hatip Liselerinden bahsedilebilir. 

1914’te resmî hüviyet kazanmış Islah-ı Medâris Nizamnamesi ile açılmış olan 

Dâru’l-Hilafeti’l-‘Aliye’ler; Ankara hükümeti tarafından 1921 yılında yürürlüğe giren 

Medaris-i İlmiye Nizamnamesi ve İlmiye Medreseleri; 1924 yılında Tevhid-i Tedrisat 

Kanunu ile açılan İmam ve Hatip Okulları29; 1948’de karara bağlanıp 1949’da açılan kısa 

süreli veya dönemsel İmam-Hatip Kursları gerçekten 1932-1948 yılları arasında dini 

eğitim için “dinî fetret devri” sayılacak sürecin Kurân’ı, Kurân-ı Kerîm eğitimini ve türlü 

Kurân hizmetini yaşatıp ayakta tutan birer öncüleridirler.30 

 

2.1.1. İmam Hatip Okullarının Önemi 

 

Eğitimde dini bir atılımın resmileşerek ve okullaşarak başlaması din-devlet arası 

ilişkilerdeki yumuşama, vatandaş ile hem devletin kendisi hem de devletin kurumları 

arasında yerleşen kopukluğun giderilmesinde, bir başka ifade ile ülkenin dinginleşmesi 

ve feraha kavuşmasında imam-hatip okullarının önemli bir rolü olduğunu söyleyebiliriz. 

İmam-Hatip okullarının açıldığı zamanın Türkiye’sinde ve çok partili siyaset dönemine 

geçildiği Türkiye’sinde sanki iki farklı Türkiye vardı. Bir tanesi değerlerinden uzak, 

kültüründen uzak tamamıyla batılılaşma ümidiyle yaşarken, bir tanesi de değişime ve 

                                                           
29 Bu çalışmada kısaca İmam-Hatip Okulları ifadesiyle; Türkiye’nin eğitim sistemi içerisindeki İmam-Hatip 

Ortaokulları, Anadolu İmam-Hatip Liseleri, İmam-Hatip Liseleri ve yabancı uyruklu öğrencilerin devam 

ettiği Anadolu İmam-Hatip Liselerinin tamamı için kullanılmıştır. 
30 Hamdi Mert, Türkiye’nin Dönüşüm Sürecinde İmam-Hatip Liseleri, 1. Baskı (Ankara: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 2014), 14. 



18 
 

 
  

gelişime kendini kapatmış, işiyle uğraşan, kendi benliğinde kavrulan bir ülkeydi. Bu iki 

ülke; yönetim, ekonomik durum ve kimlik arayışı yönünden kopuk ve iki farklı ülke 

gibiydiler. İşte imam-hatip okulları tam da iki farklı kutuplaşmanın yaşandığı bir durumda 

açıldı. Her biri farklı farklı bölgelerde açılan yedi okul, adeta birer “bölge” okulu 

niteliğindeydi. Bu okullarda öğrenciler Kur’ân-ı Kerim derslerinin yanında arapça ve 

diğer dini derslerin, bununla beraber ortaokul ve lise derslerini de alıyorlardı. Tüm bu 

sebeplerle çoğunluk kırsal halk, bu okulları beğenip benimsediler ve kendilerine daha 

yakın gördüler. Böylelikle devlet okullarına yazdırılmayan kırsaldaki çocuklara yeni ve 

daha cazip okullar açılmış oldu. Okumayan nice çocuk okullu oldu. Kendilerini dışlanmış 

olarak hisseden, ezilen bu halk kesimi, milli ve dini değerleriyle tekrar buluşmuş oldu. 

Alışılmamış bir şekilde gencecik öğrenciler; giyimiyle, ayet-hadisli sohbetleriyle, 

hutbeleriyle halkın karşısına çıkıyorlardı. Birçok köy imam-hatipler sayesinde kitaplı, 

namazlı, ezanlı, örtülü tertemiz genç çocuklarla tanıştı. Ülkedeki genç nüfusa yol 

gösterici mahiyette olan imam-hatip okulları böylelikle ferahlık ve huzura kavuşma 

açısından önem arz etmektedir.31  

Türkiye Cumhuriyeti’nin tarihi gelişim evrelerine baktığımızda; “Kuruluş”, 

“Devrimler” ve “Tek Parti” dönemlerindeki olumsuzlukların sebebiyet verdiği dinî 

boşlukla başlayan asla dönme, çağın gereklerine ve evrensel normlarına uyma çabalarını, 

söz konusu İmam-Hatip okullarının tarihsel gelişim serüvenleriyle paralel yönde hareket 

ettiğini ifade edebiliriz. “Tarihsel gerçekliğinin varlığıyla birlikte İmam-Hatip okulları 

meselesi genellikle Cumhuriyet döneminin dinî bağlamda temel tartışma ögesi olmuştur. 

Hatta bu okulları tartışmak, dini tartışmak ile aynı konumda görülmüştür.”32 

İmam-Hatip okulları dualarla atılmış bir temelin; kara tahtalar, beyaz tebeşirli 

okullarıdır. Engeller, kararlar, kararnâmeler ile 1932’de “din diline” müdahale edilerek, 

1950’ye kadar bu ülkede ezanlar, salâlar, kametler, salât u selamlar, tekbirler Türkçe33 

okutulduğu bir devrin semereleridir.34 Ansızın gelen baharlar, başka baharlara bırakılan 

umutlar içerisinde ekilen umut tohumlarının filizlenmesidir. 

İmam-Hatip liselerinin ilk filizi, 1913’te kurulan “Medresetu’l-Vaizin ve 

Medresetu’l-Eimme ve’l-Huteba” dır. Açılan bu ilk imam-hatip okulu 1924’te “Tevhid-i 

                                                           
31 Mert, Türkiye’nin Dönüşüm Sürecinde İmam-Hatip Liseleri, 18. 
32 Mert, Türkiye’nin Dönüşüm Sürecinde İmam-Hatip Liseleri, 15. 
33 Osman Ergin, Türk Maarif Tarihi, (İstanbul: Eser Matbaası, 1977), 5: 1936; Dücane Cündioğlu, Bir 

Siyasi Proje Olarak Türkçe İbadet 1, (İstanbul: Kitabevi Yayınları, 1999), 87, 249-252. 
34 İsmail İnce, “İmam-Hatip Okullarının tarihi gelişimi film”, erişim: 10 Mart 2023, 

https://www.youtube.com/watch?v=qrS3FSTUUr0, 00.10-00.30. 

https://www.youtube.com/watch?v=qrS3FSTUUr0


19 
 

 
  

Tedrisat Kanunu”35 ile Maarif Vekili Vasıf Çınar36 tarafından kapatılır. Mart 1924’te 

Tevhid-i Tedrisat Kanunun 4. Maddesine dayanarak imam-hatip okulları yeniden açılır 

ve kısa süre içerisinde sayıları 34’e yükselir. Ancak bu sevindirici gelişmeler uzun 

sürmeden sayıları 34’e kadar çıkan imam-hatip okulları tek tek kapatılır.37 Kapatılan bu 

okullardan bir tanesi de, yeterli öğrenci olmadığı gerekçesiyle kapatılan Kütahya İmam-

Hatip okuludur. Aşağıdaki fotoğrafta görüleceği üzere söz konusu okul kapatılırken böyle 

bir gerekçenin asılsız olduğu ve yeteri sayıda öğrencinin bulunduğu aşikârdır. 

  

 

Şekil 1. Öğrenci yetersizliği gerekçesiyle kapatılan Kütahya İmam-Hatip Okulu. 

 

Daru’l-Fünûn İlahiyat Fakültesi ise üç yıl aradan sonra 1933’te aynı gerekçe ve 

tutumlar sonucunda tarihe karışır. Bununla kalınmamış türlü kademe okulların ders 

programlarından dinî nitelikli tüm dersler çıkarılmıştır. Aşırı tutum o kadar ilerler ki 

memurların Cuma namazına gitmesi dahi yasaklanır. Bu talihsiz emirlerin ilk darbesi 

vurulur. 1943 yılında Ahmet Hamdi Akseki38 tarafından “Peygamberimiz Hatemu’l-

Enbiya Hz. Muhammed ve Müslümanlık” adıyla çıkan kitap yayınlanır yayınlanmaz 

İçişleri Bakanlığı tarafından matbuat umum müdürü Vedat Nedim Tör imzalı yazıyla 

                                                           
35 Hüseyin Vasıf Bey, öğretimde mektep-medrese ikiliğini ortadan kaldırmak üzere öğretimin 

birleştirilmesi kanunu (Tevhid-i Tedrisat) için 50 arkadaşı ile birlikte önerge verdi. 3 Mart 1924’te teklifin 

kabul edilmesinden 3 gün sonra Millî Eğitim Bakanı olarak atandı. 8 aylık bakanlığı sırasında Tevhid-i 

Tedrisat’ı uygulamaya geçirdi; medreseler kapatıldı, okullar laikleştirildi, öğretmen okullarının sayısının 

arttırılmasına başlandı, yabancı uzmanlar getirtilip eğitimin plan0lanması konusu ele alındı. Özellikle 

dünyanın en büyük eğitimcisi sayılan John Dewey çağrılmış ve bir rapor hazırlatılmıştı. Yaptığı radikal 

uygulamalar tutucu çevrelerin eleştirilerine neden olunca 21 Kasım 1924 tarihinde bakanlıktan istifa 

etti.(“Vasıf Çınar”, Vikipedi, 9 Mart 2022. https://tr.wikipedia.org/wiki/Vas%C4%B1f_%C3%87%C4%B) 
36 Türk Kurtuluş Savaşı sırasında Türklerin direnişine destek olmuş bir milletvekili ve devlet adamıdır. İki 

kez Millî Eğitim Bakanlığı yapmış ve Tevhid-i Tedrisat Kanunu’nun uygulayıcısı olmuştur. Prag, Paris ve 

Moskova büyükelçiliği görevlerinde bulunmuştur. Altay Spor Kulübü’nün kurucularındandır. Milletvekili 

Esat Çınar'ın kardeşidir. Eski Hazine müsteşarı ve Tekirdağ milletvekili Faik Öztrak'ın annesinin dayısıdır. 

(“Vasıf Çınar”, Vikipedi, 9 Mart 2022. https://tr.wikipedia.org/wiki/Vas%C4%B1f_%C3%87%C4%B) 
37 İnce, “İmam-Hatip Okullarının tarihi gelişimi film”, 01.49. 
38 Ahmet Hamdi Akseki (1887 - 9 Ocak 1951), Türk din bilgini, 3. Diyanet İşleri Başkanı. 1947'den vefatına 

değin Diyanet İşleri Başkanı olarak görev yaptı. (“Ahmet Hamdi Akseki”, Vikipedi, 9 Mart 2022, 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Ahmet_Hamdi_Akseki) 



20 
 

 
  

derhal toplatılır.39 Gerekçe olarak da aşağıdaki şekilde bir beyanla Ahmet Hamdi 

Akseki’nin mektubuna cevap verir:  

“ Muhterem Efendim. Mektubunuzu aldım. Biz her ne şekil ve suretle olursa olsun 

memleket dâhilinde dini neşriyat yapılarak dini bir atmosfer yaratılmasına ve gençlik için 

dini bir zihniyet fideliği vücuda getirilmesine taraftar değiliz. Zât-ı âlilerinin herkesçe de 

müsellem olan ilim ve faziletinize hürmetkârız. Ancak günün bu kabil neşriyata 

tahammülü olmadığını siz de takdir edersiniz.”40 

1940’lar Kurân-ı Kerim öğrenmenin ve öğretmenin yasak olduğu, Anadolu 

semalarında ezanların Türkçe olarak yankılandığı yıllardır. Bu yıllarda ülkedeki 

komünizm ve dinsizlik tehlikesinin farkına varanlar, 1946 yılında ilkokul kademesindeki 

okullara din dersinin konulması teklifleriyle gündeme gelirler ancak bu karar hiç de 

düşünüldüğü gibi olmamıştır. Başbakan Recep Peker, meclis kürsüsündeki konuşmasıyla 

gerçek düşüncelerini şu şekilde açıklamıştır: “Komünizm tehlikesine karşı dini bir 

korunma tedbiri olarak düşünmek bir zehiri başka zehirle tedavi etmekten ibarettir. Yani 

din de bir zehirdir.” 

14 Mayıs 1950’de yapılan genel seçimler neticesinde ülke farklı bir siyasi bakışla 

tanışmış ve Demokrat Parti iktidara gelmiştir. Halkın dini durum ve yapısını yansıtan 

rapor ise zaten hazırdır. Bu dönemde Diyanet İşleri Başkanı olarak görev yapan Ahmet 

Hamdi Akseki’nin Menderes hükümetine sunduğu “Din Tedrisâtı ve Dini Müesseseler 

Hakkında” ki raporunda şöyle ifadeler yer alır:  

“Mihraba geçip namaz kıldırabilecek imam, cenazelerimizin tekfin ve defin 

işlemlerini yapabilecek görevli dahi bulunamaz hale gelinmiştir. 26 seneden beri 

çocuklarımız hakiki bir din ve ahlak terbiyesinden mahrum olarak yetişmiş. Bu gençler 

komünist olmamışsa bunu ailelerindeki güçlü din terbiyesine borçludurlar.”41 

Bu raporla durumun ne kadar vahim derecede olduğu ve kalifiyeli eleman 

azlığının da ne kadar fazla olduğu gözler önüne serilmektedir. 

 

 

 

 

                                                           
39 İbrahim Aşlamacı, “Türkiye’nin İslam Eğitim Modeli: İmam-Hatip Okulları ve Temel Özellikleri”, 

International Periodical For The Languages 9/5 (Spring 2014): 9. 
40 Başbakanlık Osmanlı Arşivi (BOA), T.C. Dahiliye Vekâleti Matbuat U.M., 653.; İnce, “İmam-Hatip 

Okullarının tarihi gelişimi film”, 01.58. 
41 İnce, “İmam-Hatip Okullarının tarihi gelişimi film”, 01.58. 



21 
 

 
  

2.1.2. İstanbul İmam-Hatip Okulunun Açılması 

 

Gerçekleşen gelişmeler ışığında ülkede oluşan siyasi iklim değişikliğiyle imam-

hatip okullarının yeniden açılması fikri için ülke daha müsait hale gelmiştir. Dönemin 

başbakanı Adnan Menderes’in talimatları ve Milli Eğitim Bakanı Tevfik İleri’nin 

onayladığı “Müdürler Komisyonu”42 nun kararıyla İmam-Hatip Okulu adıyla yeni ve yedi 

yıllık okulların açılması karara bağlanmıştır. Artık sıra bu okullarda iz bırakacak 

eğitimcilere ve bu okullarda okuyacak öğrenci bulmasına gelinmiştir. Anadolu insanı 

elini taşın altına koyarak bu görevi de üstlenmiş ve çok geçmeden bu fedakârlıkla ilk 

meyveler alınmaya başlanmıştır. İstanbul Samatya’da 270 öğrenciyle İstanbul İmam-

Hatip Okulu açılmıştır. Milli Eğitim Bakanlığı bu okula fizik, kimya, matematik 

öğretmenlerini atar ancak din derslerini verebilecek hoca atayamaz. Bunun yegâne sebebi 

de yıllarca uygulanan din dersi yasakları ve dini kişilik ve unvana sahip eğitimcilerin 

olmayışıdır. Okulun müdürü Celalettin Ökten İstanbul’un manevi dinamiklerini bu 

camiada eğitim vermeleri hususunda ikna eder. Ömer Nasuhi Bilmen, Hasan Basri 

Çantay, Ali Rıza Sayman, Hüseyin Karagöz, Ömer Haki Yener, Abdurrahman Şeref 

Güzel Yazıcı, Mahir İz, Nurettin Topçu gibi dinamik isimler İstanbul İmam-Hatip’in ilk 

ders veren eğitimcileridirler.43 

27 Mayıs 1960 darbesi ile imam-hatip okulları için filizlenen bu ümitler tabiri 

caizse başka bahara kalmış olacaktır. Darbe sonrası kurulan 27. Hükümetin 

Başbakanlığına İsmet İnönü gelmiş, Milli Eğitim Bakanlığına ise İbrahim Ökten 

olmuştur. Kendisine 18 ilden gelen temsilcilere şöyle cevap vermiştir: “Ben bu makamda 

bulunduğum sürece yeni imam-hatip okulu açılmayacaktır. Sekizi hariç hepsi 

kapatılacaktır.” İmam-Hatip okulları ile alakalı başka bir mühim karar da 1972’de 

uygulamaya giren bir yönetmelikle, imam-hatip okullarında okuyup, ders görmek için 

erkek olma şartı getirilmiştir. Ancak bu karar anayasada yer alan fırsat eşitliği ilkesini 

ihlal etmekte ve kız öğrenciler için engel teşkil etmektedir. Yukarıda bahsettiğimiz imam-

hatip okullarının açılmasının başka bahara kalma düşüncesi, Necmettin Erbakan’ın 

başbakanlığa gelmesiyle tekrar umutlar yeşermiş ancak 28 Şubat 1997 Postmodern 

darbesiyle yeşeren umutlar tekrar başka bir bahara kalacaktır. Bu dönemde 8 yıllık 

                                                           
42 İhtiyaç duyulan ilköğretim kurumlarında müdür veya müdür yardımcısının başkanlığında okul 

müdürlüğünce yapılan genel bir toplantı. 
43 İnce, “İmam-Hatip Okullarının tarihi gelişimi film”, 05.30; Mert, Türkiye’nin Dönüşüm Sürecinde 

İmam-Hatip Liseleri, 17. 



22 
 

 
  

kesintisiz eğitimin sonucunda imam-hatip okullarındaki ortaöğretim bölümleri kapatılır. 

Üniversite sınavlarına giren öğrencilerin önüne katsayı uygulaması getirilmiş ve bu 

uygulamayla imam-hatip okulu mezunlarının kendi alanları dışında üniversitelere 

yerleşmeleri engellenmiş olur. Kur’ân kurslarında Kur’ân-ı Kerim eğitimi ve hafızlık 

eğitimi almak isteyenlerin önü önemli oranda kapatılmış olacaktı. Sonraki süreçlerde 

halkın istekleri ve toplu eylemleri neticesinde koalisyon hükümeti döneminde halk sesini 

duyurmuş, belki de en kapsamlı bir eylem düzenlenmiştir. 3 Kasım 2022 yılında değişen 

hükümet neticesinde imam-hatipli bir başbakanın göreve gelmesiyle bu umutlar artık 

yeşermiş ve imam-hatip okulları ile mezunlarının önündeki engeller birer birer 

kaldırılmıştır. Bu ihlallere ve haksızlıklara sebep olanlar yargı önünde hesap vermiş ve 

sayıları artık binlerle ifade edilen imam-hatip okulları açılmış ve imam-hatip mezunu 

bireyler yetişmiştir.44 

 

2.1.3. İmam-Hatip Liselerinin Müfredatı 

 

1958 yılından itibaren imam-hatip liseleri sağladığı eğitimle mezunlarını vermeye 

başlamışlardır. Bu mezunlar kendi alanlarında okudukları enstitü ve fakülteler 

sonucunda, Milli Eğitim Bakanlığında Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretmeni veya 

İmam-Hatip Liseleri meslek dersleri öğretmenliklerine, Diyanet İşleri Başkanlığına bağlı 

kur’ân kurslarında öğretici, yine Diyanet İşleri Başkanlığında imam ve müezzin 

kadrolarında ihtiyaçlara cevap vermiştir. 1965 yılında “633 Sayılı Diyanet İşleri 

Başkanlığı Kuruluş ve Görevleri Hakkında Kanun” yürürlüğe giren kanun ile mezkûr 

görevlere imam-hatip orta ve imam-hatip lise mezunlarının görev alabileceği 

düşünülmekteydi. Cami ve görevlisi olan imam-hatiplerin sayısının günümüzde nerelere 

vardığını açıklamaya gerek duyulmadığı gibi sayının giderek arttığını vurgulayabiliriz. 

Bu artış zamanla illeri aşıp ilçe merkezlerine ta ki “2012 tarihli 6287 sayılı Kanun” la 

mahalle ve beldelere kadar yayılmıştır.45 

İkinci Dünya Harbi’nin sonrasında cereyan eden çok partili siyasi dönem, haliyle 

din eğitimi meselesinde de yumuşama sağlamıştır. 15 Ocak 1949 yılında açılan ve yalnız 

ortaokul eğitimini bitirmiş kimselerin kayıt yapıp eğitim alabilecekleri 10 ay süreli İmam-

Hatip Kursları, yine ilkokul 4 ve 5. sınıflar için açılan istek üzeri din dersleri, 1949’da 

açılan Ankara İlahiyat ve hacca gidiş engelinin kaldırılması gibi süreçler adeta yeni bir 

                                                           
44 İnce, “İmam-Hatip Okullarının tarihi gelişimi film”, 08.00-10.37 
45 Mert, Türkiye’nin Dönüşüm Sürecinde İmam-Hatip Liseleri, 18. 



23 
 

 
  

dönemin habercisi gibidir. 24 Aralık 1946 tarihli meclis oturumundaki din eğitimi 

meselesi ile alakalı konuşmalarda bir yumuşamanın gerçekçi izleri görülür. 

Milletvekillerinden bazıları bölgeye yayılma eğilimi gösteren Komünizm tehdidine karşı 

çalışmaların gerekliliğini savunmuş, İslam’ın sapkın bir fikir olan Komünizm ilkeleriyle 

bağdaşmadığını ileri sürmüşler ve bu tehlikenin önüne bir set mahiyetinde okullara din 

derslerinin getirilmesini savunmuştur. Dönemin başbakanı Recep Peker’in cevabından 

anlaşıldığı üzere tereddütle bu düşüncenin yanlışlığını ima eder: “Komünizm denen 

ictimai zehirden bünyeyi korumak için,  onun yanında yavaş yavaş genişleyecek bir şeriat 

hayatının ikamesi ihtimalini bir tedbir diye düşünmek, bir zehiri bir başka zehirle tedavi 

edileceğini zannetmekten ibarettir.”46 

Bu düşünce ve anlayışın neticesinde maalesef bu tarihlerde (1946) Din Bilgisi 

derslerinin okullara girişi sağlanamamıştır. Aradan geçen üç yılın ardından; din dersinin 

isteğe göre olması, ders programından ayrı uygulanması, din dersine bağlı herhangi bir 

sınıfta kalmanın olmayışı, çocuklarından din dersi almak isteyen çocukların dilekçe 

başvurusu ile alabilmesi gibi, sanki derslerin okullarda okutulması için değil de resmen 

engeller çıkarıp nasıl okullara bu dersi sokmayız amacıyla türlü türlü engeller, tedbirler 

alınmış ve zar zor ilkokulların 4. ve 5. sınıflarına Din Bilgisi dersi konulabilmiştir.47 

Söz konusu dönemin Diyanet İşleri Başkanı olan Ahmet Hamdi Akseki, okullara 

giren bu isteğe bağlı din derslerine olumlu bir görüş belirtmeyip konuyu açık bir şekilde 

eleştiriyordu: Mekteplere giren bu din derslerinin hiçbir faydası olmadığı bazı okullarda 

da öğretmenler nezdinde alaya alınmıştır. Milli Eğitim Bakanlığı’nın öğretmenlerine 

verdiği emre karşı da öğretmenler: “Biz laiklik çizgisinde öğretmenleriz, hem din dersleri 

de seçmelidir, istersek verir istersek vermeyiz.” ifadesinde bulunarak karşılık vermişlerdi. 

Zaten sembolik bir amaçla seçmeli bir şekilde konan bu dersler ancak böyle neticeler 

doğururdu.48 Görüldüğü üzere hem bu güvensizlik ortamı hem de din derslerinin ihtiyari 

olması, din dersi öğretmenlerinin olmayışından kaynaklı sınıf öğretmenlerine bu 

görevlerin yüklenmesi gel-gitlere sebep olmuş ve köklü bir çözümün, yeni bir serüvenin 

başlamasına gebe bir durum oluşmuştu. Bunu yeni dönemde atılan atılımlara görmüş 

olacağız. 

                                                           
46 TBMM Zabıt Ceridesi, Devre 1, İctimai Senesi 2,  (1946), 7: 445; Mert, Türkiye’nin Dönüşüm Sürecinde 

İmam-Hatip Liseleri, 126. 
47 Bkz. Mustafa Öcal, Cumhuriyet Döneminde İlk, Orta ve Yüksek Öğretimde Din Öğretimi (Din Bilgisi ve 

Ahlak Bilgisi Derslerinin Tarihçesi), Cumhuriyetin 75. Yılında Türkiye’de Din Eğitimi ve Öğretimi 

(Sempozyum), (İzmir 4-6 Aralık 1998), (Ankara: Türk Yurdu Yayınları, 1999), 309-343; Mert, Türkiye’nin 

Dönüşüm Sürecinde İmam-Hatip Liseleri, 126. 
48 Mert, Türkiye’nin Dönüşüm Sürecinde İmam-Hatip Liseleri, 126. 



24 
 

 
  

1947 yılında Anadolu Ajansı tarafından yayımlanan CHP Divanı açıklamasında 

beyan edildiği üzere din eğitimin serbest olacağı, din dersleri için “Din Bilgileri 

Dershaneleri’nin” açılacağı, bu dershaneler için seminerlerin yapılacağı gibi vaatler 

verilmişse de ne yazık ki aynı tereddütlü düşüncenin kurbanı olarak bu vaatler de 

gerçekleştirilememiştir. Böylelikle on ay süreli İmam-Hatip Kursları devamlı 

olamayacağı gibi, açılışına müteakip ilk yıl mezun sayısı tüm ülke için sadece 50 

olabilmiştir. Bunun üzerine süre 2 yıla yükseltilip öğrenci kabulü için meslek 

okullarından mezun olanlarda kursa alınmış olsa da bu durum kursların talihsiz kaderini 

değiştirememiştir. Çalışmalarında bu kursların program ve işleyişine de değinen Mustafa 

Öcal, İmam-Hatip Kursları ile ilgili şu bilgileri aktarır. Olduğu gibi aktarılmıştır.49 

“Yapılan tartışma ve gelişmeler neticesinde50 artık İmam-Hatip Yetiştirme 

Kurslarının açılması meselesi kesinlik kazanmış oluyordu. Nitekim 21 Mayıs 1948 Cuma 

günü Ulus Gazetesinde CHP Meclis Grup Başkanvekilinin bir tebliği yayınlanmıştır. 

Tebliğin bir yerinde şöyle denilmekteydi: 

“Dinî öğretim konuları hakkındaki parti komisyonu raporunun, İmam ve Hatip 

gibi din hizmetlerini ifa edecek elemanlar yetiştirilmesi lüzumuna taalluk eden ikinci 

maddesinin müzakeresine devam olundu.” “Konu etrafında yapılan uzun tartışmalardan 

sonra Başkanlığa verilen önergeler okunarak: 

“Milli Eğitim Bakanlığına bünyesinde kurslar açılması ve bu kurslara ortaokulu 

mezunu olanlardan, askerliğini bitirmiş kimselerin seçilmesi sureti ile memleket 

ihtiyacını karşılamak üzere din hizmetlerini görecek elemanların yetiştirilmesi 

prensibinin tespitini teklif eden önerge çoğunlukla kabul edildi.”51 

Yapılan bu açıklamalara bakıldığında kursa devam edecek kimselerde, ortaokul 

mezunu olma ve askerlik görevini ifa etmiş olma şartlarının arandığı görülür. Bu kursların 

nerelerde olacağı kararına gelindiğinde:  

“Milli Eğitim Bakanı Tahsin Banguoğlu TBMM’de; “İmam ve Hatip yetiştirmek 

üzere kursların; İstanbul, İzmir, Ankara, Seyhan (Adana), Erzurum ve Diyarbakır’da 

açılmasının düşünüldüğünü” açıklamıştır.52 

                                                           
49 Mustafa Öcal, Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Din Eğitimi –Mukaddime Kitap-, (İstanbul: Kitabevi 

Yayınları, 2011), 173-184; Mustafa Öcal, Medresetü’l-Eimme ve’l-Huteba’dan İmam-Hatip Liselerine, 

(İstanbul: Ensar Yayınevi, 2013), 93-104; Mert, Türkiye’nin Dönüşüm Sürecinde İmam-Hatip Liseleri, 

127. 
50 İbrahim Arvas, Tarihi Hakikatler, (Ankara: Yargıçoğlu Matbaası, 1964), 62-64; Mert, Türkiye’nin 

Dönüşüm Sürecinde İmam-Hatip Liseleri, 127. 
51 Nahit Dinçer, 1913’ten Bugüne İmam-Hatip Okulları Meselesi, (İstanbul: Yağmur Yayınları, 1974), 60; 

Mert, Türkiye’nin Dönüşüm Sürecinde İmam-Hatip Liseleri, 127. 
52 Mert, Türkiye’nin Dönüşüm Sürecinde İmam-Hatip Liseleri, 127; TBMM Tutanak Dergisi, 15: 106. 



25 
 

 
  

Bu dönemde yayın yapan bir gazete bu illerde kursların açılacağını ve katılım için 

lazım olan şartları haber yapmıştır.53 

“15 Ocak 1949’da İstanbul ve Ankara’da 10 aylık olmak üzere iki kurs açıldı. 

İstanbul’daki kurs Celal Hoca ve Kilisli Rıfat Bilge’nin, Ankara’daki de, Yusuf Ziya 

Yörükan ve Hasan Hüsnü Erdem’in idaresinde açıldı. Daha sonra, diğer şehirlerde 8 adet 

kurs daha açıldı ki bu iller: Afyonkarahisar, İzmir, Isparta, Kayseri, Kastamonu, Adana, 

Trabzon, Urfa’dır.”54 Görüldüğü üzere kursların sayısı artış göstermekte ve bu sayı 10 

olmuştur.  

“Zaman geçtikçe, 20 Ocak 1959’da milletvekillerinde birinin TBMM 

Başkanlığına sunmuş olduğu yazılı soruyu, dönemin Maarif Vekili Celal Yardımcı 

konuşmasında, bu kursların açıldığı yerleri şu şekilde cevaplamıştır: İmam-Hatip 

Kursları, 1952 yılında Afyon, Amasya, Antalya, Aydın, Balıkesir, Bitlis, Bolu, Burdur, 

Bursa, Çankırı, Çorum, Denizli, Diyarbakır, Edirne, Elazığ, Erzurum, Eskişehir, 

Gaziantep, Giresun, Hatay, Isparta, İzmir, Kastamonu, Kayseri, Kırklareli, Kırşehir, 

Kocaeli, Konya, Kütahya, Malatya, Manisa, Maraş, Mardin, Muğla, Niğde, Rize, 

Samsun, Seyhan, Siirt, Sinop, Sivas, Tokat, Trabzon, Urfa, Yozgat, Zonguldak vilayet 

merkezleri ile İstanbul vilayetinin Beyoğlu ve Üsküdar kazalarında, 1956 yılında 

Çemişkezek, 1958 yılında Simav ve İzmir’de açılmıştır.”55 

İsimleri sayılan onca ile bakılırsa bu sayının 1958 yılında 50’ye ulaştığını 

söyleyebiliriz. Ancak bu kursların nicel olarak artmasının yanında, niteliksel olarak da 

arttığını söylemek pek mümkün değildir. Çünkü kurslar ihtiyacı karşılayacak düzeyde 

faydalı ve verimli olmamıştır. 

                                                           
53 Detaylı bilgi için Bkz. Mert, Türkiye’nin Dönüşüm Sürecinde İmam-Hatip Liseleri, 128. İstanbul’da 

haftada bir gün (Cuma günleri) yayınlanan Doğru Yol (En açık ifadeli Müslüman gazetesi) adlı gazete (1 

Ekim 1948 günkü yıl 2, cilt 3, sayı 64, s. 1-2’de) kursların açılışını şu şekilde haber yapmıştır: Ankara, 

İzmir, Erzurum, Diyarbakır ve Seyhan’da birer İmam ve Hatip Kursu açılıyor. Bu kurslara ortaokulu 

bitirmiş, mecburi askerlik hizmetini yapmış, iyi ahlâk sahibi kimseler alınacaktır. Milli Eğitim Bakanlığınca 

Ankara, İstanbul, İzmir, Erzurum, Diyarbakır ve Seyhan vilayetlerinde açılması kararlaşan İmam Hatip 

Kurslarının hazırlıkları tamamlanmıştır. Bakanlıkta bu kursların programları hazırlanmakta ve öğretmen 

kadroları tespit edilmektedir. Yukarıda isimleri bildirilen vilayetlerde ellişer kişi alabilecek müstakil bir 

dershane hazırlanacaktır. İmam ve Hatip kurslarına en az ortaokul bitirmiş, mecburi askerlik hizmetini 

yapmış, iyi ahlâk sahibi yurttaşlar kaydedilecektir. Bu kurslara civar vilayetlerden alınacak talebelerin bir 

vilayete isabet eden miktarı tespit edilmiş bulunmaktadır. Talebelerin barınma ve beslenme işleri 

kendilerine ait olacaktır. Bakanlık mevzuu-bahis vilayetlere birer tamim yollayarak bu şartları haiz 

teliplerin kurslara kaydolunmalarını bildirmiştir. İstanbul vilayeti, Milli Eğitim Bakanlığının bu husustaki 

emrini almış ve Milli Eğitim Müdürlüğüne tebliğ etmiştir. 
54 Reed, Howard A., Türkiye’nin Yeni İmam-Hatip Okulları, Çev. Hulusi Yavuz. Osmanlı Devleti ve 

İslâmiyet, İstanbul: İz Yayınları, 1991, 174; İsmet Parmaksızoğlu, Türkiye’de Din Eğitimi, (Ankara: MEB 

Yayınları, 1966), 29; Mert, Türkiye’nin Dönüşüm Sürecinde İmam-Hatip Liseleri, 128. 
55 Mustafa Kahveci, TBMM Tutanaklarına Göre Türkiye’de Din Eğitimi (1958’den 1990’a kadar), (Bursa: 

Uludağ Üniversitesi, U. Ü. Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1990), 11; Mert, Türkiye’nin 

Dönüşüm Sürecinde İmam-Hatip Liseleri, 129. 



26 
 

 
  

2.1.3.1. İmam-Hatip Kursları Programı 

 

                   DERSİN ADI                  10 HAFTADA 

               TOPLAM SAAT 

   Kur’ân-ı Kerim                             50 

   Hadis ve Tefsir                             11 

   Akaid                             33 

   İbadet                             43 

   Ahlâk                             16 

   Türkçe                             31 

   Hutbe                             16 

   Tarih (Türk ve İslâm)                             17 

   Coğrafya (Türk ve İslâm)                             10 

   Yurt Bilgisi                              7 

   Sağlık Bilgisi                              6 

Tablo 1. İmam-Hatip Okulları Kurs Programı çizelgesi. 

Yukarıdaki çizelgede görüleceği üzere İmam-Hatip Kurslarında 50 saat ile en 

fazla ders Kur’ân-ı Kerim’e ayrılmıştır. Bu yerinde karar ile Kur’ân-ı Kerim öğretim ve 

öğrenimi hususunda ne kadar ciddi bir ihtiyacın hâsıl olduğunu görmekteyiz. Dini 

ilimlerin belki de alet ilimleri olan arapça müfredatı dışındaki en önemli dersin Kur’ân- 

Kerim olduğu aşikârdır. Kur’ân-ı Kerim ile meşguliyetin dahi ibadet sayıldığı 

inancımızda ders saati olarak açığı kapatmak, ihtiyaca cevap vermek önem arz 

etmektedir. Türkiye’de bu yıllarda oluşan dini ilim ve dini toplum ihtiyacı, görüldüğü gibi 

müfredatı 43 saatle İbadet dersine ayrılmış ve en önemlisi sağlam bir inanç şuuru için 50 

saatle Kur’ân-ı Kerim dersine ayrılmıştır. Bu dersleri takip eden önemli bir ders sayısının 

da üçüncü sırada isabetli bir karar ile Akaide (33) ayrıldığını görmekteyiz. Dördüncü 

sırada Türkçe (31), devamında Tarih (17) ve devamında 16 saatlerle Ahlâk (16) ve Hutbe 

derslerine ayrılmıştır. İsmi Hutbe olarak konulan bu dersin muhtevası genel itibariyle 

hitabet olmakla beraber, günümüzde de benzeri işlenen uygulamalı vaaz ve hutbeye 

çıkma dersi olarak karşımıza çıkmaktadır.56 

Ayrıca Hadis ve Tefsir dersine 11 gibi komik bir rakam ayrılması ve Fıkıh, Kelam 

gibi derslere ne için hiç yer verilmediği de akıllara soru işaretleri getirmektedir. Mevcut 

                                                           
56 Mert, Türkiye’nin Dönüşüm Sürecinde İmam-Hatip Liseleri, 131. 



27 
 

 
  

yöneticilerin savunduğu siyaset görüşüne ters düşecek bir ders muhtevasının varlığını 

kabul edemedikleri kuvvetle muhtemeldir. Ders sayısı olarak sonlarda da Coğrafya için 

10, Yurt Bilgisi için 7 ve Sağlık Bilgisi dersi için de 6 saat ayrılmıştır. Bir eleştiri 

mahiyetinde şunu demek mümkün olsa gerektir ki; Kültür dersleri olarak Türkçe, 

Coğrafya, Tarih gibi derslere yer verip de Matematik ve Fen Bilimleri gibi önemli 

derslere neden hiç yer verilmediği şaşılacak bir durumdur. Bu eksiklikler de gösteriyor ki 

temelden hatalı ve asıl amacın dini öğretmenin olmadığı, sembolik bir kazanım için 

yapılan bir programın asıl hedeflerine ulaşamayacağıdır.57 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
57 Mert, Türkiye’nin Dönüşüm Sürecinde İmam-Hatip Liseleri, 131. 



28 
 

 
  

2.1.3.2. Anadolu İmam-Hatip Liseleri Müfredatı 

 

 

Tablo 2. Anadolu İmam-Hatip Liseleri Ders Müfredatı Çizelgesi58 

                                                           
58 Eğitim Sistem, “Anadolu İmam Hatip Lisesi dersleri ve ders saatleri”, erişim: 3 Mart 2023, 

https://www.egitimsistem.com/anadolu-imam-hatip-lisesi-dersleri-53934h.htm. 



29 
 

 
  

 

Tablo 3. Anadolu İmam-Hatip Liseleri Ders Müfredatı Çizelgesi59 

 

 

                                                           
59 Eğitim Sistem, “Anadolu İmam Hatip Lisesi dersleri ve ders saatleri”. 



30 
 

 
  

 

Tablo 4. Anadolu İmam-Hatip Liseleri Ders Müfredatı Çizelgesi60 

 

Anadolu İmam-Hatip Liseleri Ders Programı Çizelgesine baktığımızda, üç farklı 

tablo görmekteyiz: “Ortak Dersler”, “Mesleki Dersler” ve “Seçmeli Dersler”. 

Ortaöğretimdeki ortak dersleri tüm ortaöğretim öğrencilerinin alması gereken zorunlu 

derslerdir. Yılsonunda girilen başarı ortalamaları ile direk başarılı sayılan dersler 

arasında; “Kur’ân-ı Kerim” ile “Türk Dili ve Edebiyatı” dersleri sayılmamaktadır. Bu 

                                                           
60 Eğitim Sistem, “Anadolu İmam Hatip Lisesi dersleri ve ders saatleri”. 



31 
 

 
  

açıklama, bu iki dersin hem uygulamalı alanlarının olduğunu hem de İmam-Hatip 

Okullarının temelini teşkil eden “Kur’ân-ı Kerim” gibi bir dersin ne denli ehemmiyetli 

olduğunu göstermektedir. Yani; “Kur’ân-ı Kerim” ile “Türk Dili ve Edebiyatı” 

derslerinden bizzat müfredatı gereği başarı göstermeyen öğrenciler başarısız 

sayılmaktadırlar. Olması gereken isabetli karar da bu olması gerekirdi ki bu okullardan 

mezun olan öğrencilerin hayatı boyunca maddi manevi başucu kitabı Kur’ân-ı Kerim’dir. 

“Türk Dili ve Edebiyatı” dersi de Türkçe’nin resmi dil olması ve Türk Edebiyatı’nın milli 

bir nitelik taşımasından kaynaklı, diğer derslerin başarı ortalamasıyla geçilecek bir ders 

olmadığı kararına varılmıştır. Derslerin işleyişi ile alakalı Milli Eğitim Bakanlığının 

yapmış olduğu açıklamaların birinde; Kur’ân-ı Kerim dersinin belirlenen hedeflere ve 

amaçlara en iyi şekilde ulaşması için, gerektiğinde sınıftaki öğrenci sayısının 25’i 

geçmeyecek şekilde iki ayrı sınıfa bölünebilir. Ayrıca bu gruplardaki öğrenci sayısının 

aynı olmasına dikkat edilir. Her grup veya sınıfa bir öğretmen sorumlu tutulur ve sene 

bitimine kadar belirlenen program dâhilinde öğretim gerçekleştirilir.61 

Sonuç olarak Türkiye’de 1924-1950 yılları arasında gerçekleşen siyasi 

oluşumları, siyasi bunalımları ve toplumsal dini çöküntüyü anlatmaktan maksadımız 

herhangi bir siyasi parti veya oluşumu aşağılamak değil, yaşanılan bu olumsuz tutum ve 

davranışlardan ders mahiyetinde bir sonuç çıkarmaktır. Türkiye’nin İmam-Hatip 

gerçeğini ulaştığımız belge ve kayıtlarla açıklamak ve sonraki süreçte nasıl bir zemine 

yerleşeceği ve devam edeceğini karşılaştırmaktır. Tabi konumuzun genel mahiyeti, bir 

Eğitim kurumu olarak bu kurumların Kur’ân-ı Kerim eğitiminde nerede olduklarının 

tespiti ve geçmişten günümüze müfredatlarının detaylı bir araştırılmasıdır. Bir sonraki 

bölümümüzde de Mardin ilinde Kur’ân-ı Kerim eğitimi verilen mekânların detaylı bir 

alan incelenmesi ve mülakat usulü bir kritiği yapılacaktır. Bu kurumlar gerekli ehemmiyet 

ve ehliyet verildiği takdirde birer Kur’ân yuvası mesabesindedir. Bir zamanların muştusu 

sayılan bu eğitim kurumları ile ne mutlu ki hâlâ Kur’ân-ı Kerim eğitimi verilmekte olup, 

mezun olmaları sonunda gelecek nesillere Din ve Kur’ân derslerinin devamı verilmekte, 

bir süreklilik arz etmektedir. 

 

 

 

 

                                                           
61 Eğitim Sistem, “Anadolu İmam Hatip Lisesi dersleri ve ders saatleri”. 



32 
 

 
  

2.2. İlahiyat Fakülteleri 

 

İlahiyat Fakülteleri için kısa ve kapsayıcı bir tanım yapılacak olursa: İlahiyat 

Fakülteleri; Diyanet İşleri Başkanlığı’nın dini hizmet sahasına din görevlisi yetiştirmek, 

Milli Eğitim Bakanlığı’nın hizmet alanına öğretmen yetiştirmek, İlâhiyat alanına 

araştırmacı-akademisyen yetiştirmek, dini eğitimle donanımlı bireyler yetiştirmek ve 

nihayetinde dini bir toplum bilinci oluşturmak maksadıyla kurulan, üniversiteye bağlı bir 

yükseköğretim kurumudur. 

İlahiyat Fakültelerinin ilk nüvesi 1 Eylül 1900 yılında İstanbul’da kurulan Darü’l-

Fünûn-ı Şâhane’deki “Ulûm-i Âliye-i Dîniyye Şubesi” ile başlatılabilir.62 Eğitim süreci 

dört yıl olan bu kurumda; hadis ve usulü, kelâm, tefsir, fıkıh ve usulü ve İslam tarihi 

dersleri müfredata alınmıştır. 1908’de yapılan meşrutiyetten sonra çoğu değişikliğe 

uğrayan Darü’l-Fünûn-ı Şâhane’nin evvela Darü’l-Fünûn-ı Osmânî, 1913 yılı itibariyle 

de “İstanbul Darü’l-Fünûnu” na çevirilmiştir. Ulûm-i Âliye-i Dîniyye Şubesi’nin ismi de 

Ulûm-i Şer'iyye olmuştur. Ders programına da ahlâk ve tasavvuf, Arap edebiyatı ve 

felsefe, siyer, dinler tarihi gibi dersler de eklenmiştir. 18 Eylül 1914 yılında medreselerin 

iyileştirilmesi esnasında Selimiye Camisinin bahçesinde bulunan I. Abdulhamid 

Medresesi’nde açılan Medresetü’l-mütehassısin nedeniyle, Darü’l-Fünûn’da açılan 

Ulûm-i Şer'iyye Şubesi kapatılmıştır. Medresetü’l-mütehassısin, şeyhu’l-islâmlığa 

bağlanmış ve 1918 yılıyla beraber Süleymaniye Medresesi ismiyle varlığını 

sürdürmüştür. Süleymaniye Medresesi, 3 Mart 1924’te çıkarılan Tevhid-i Tedrisat 

Kanunu dolayısıyla kapatılmıştır.63 

 

Şekil 2. Türkiye Tarihi’nin ilk üniversitesi İstanbul Darü’l-Fünun temsili binası. 

 

                                                           
62 Halis Ayhan, “İlâhiyat Fakültesi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 

1989), 22: 70. 
63 Ayhan, “İlâhiyat Fakültesi”, 22: 71. 



33 
 

 
  

21 Nisan 1924 yılında, 493 sayılı kanunda ilâhiyat fakültesi için “İlâhiyat 

Medresesi” tabiri geçiyordu. 7 Ekim 1925 yılında çıkarılan Dârü’l-fünun Tâlimatnâmesi 

ile “İlâhiyat Fakültesi” tabiri geçmiş ve burada verilecek dersler şu şekilde sıralanmıştır: 

“Arap edebiyatı, din felsefesi, tefsir, akvâm-ı İslâmiyye etnografyası, Türk târîh-i dînîsi, 

târîh-i edyân, hadis, fıkıh tarihi, kelâm tarihi, İslâm bedîiyyâtı, hâlihazırda İslâm 

mezhepleri, içtimaiyat, tasavvuf tarihi, felsefe tarihi, ahlâk, İslâm dini tarihi.”  31 Mayıs 

1933’teki bir kanun ile İstanbul Dârülfünu’nu kapatılmış ve yerine İstanbul Üniversitesi 

açılmıştır. İlahiyat fakültesi de, Diyanet İşleri Başkanlığının dini hizmet sahasında 

ihtiyacı karşılayacak kadro bulunmayışı, ortaöğretim ve liselerde dini bağlamdaki 

derslerin müfredattan kaldırılması ve okuyan kimselerin de sadece okuduğuyla kalıp 

herhangi bir kadroya yerleştirilmemeleri gerekçeleriyle eğitimine son verilmiş ve yerine 

“İslâm Tetkikleri Enstitüsü” açılmıştır.64 

Türkiye’nin çok partili siyasi yapıya geçmesiyle birlikte dini bilginin nereden ve 

nasıl edinileceği, öğretim sistemi içerisinde yeri vb. konular tartışılmaya başlanmıştır. 

Bazı milletvekillerinin bir ilâhiyat fakültesi açılması fikri ile 14 Ocak 1948’de TBMM’ye 

bir kanun teklifi sunmasıyla, sonunda 4 Haziran 1949’da Ankara Üniversitesi bünyesinde 

İlâhiyat Fakültesi açılmış ve 5424 sayılı kanun ile eğitim öğretim faaliyetlerine 

başlamıştır. Ortaöğretime ek olarak dört yıl (1972 yılından 1982 yılına kadar öğretim 

programı 5 yıldır) eğitim devam etmiş olacak ve öğretimdeki dersler şu şekilde 

belirlenmiştir: “Kur'an-ı Kerim ve İslam dini esasları, tefsir, hadis, İslam hukuku, kelam 

ve mezhepler tarihi, tasavvuf tarihi, felsefe-mantık, İslam felsefesi, dinler tarihi, İslam 

tarihi, din psikolojisi, din sosyolojisi, İslam sanatları tarihi, Arapça, Farsça, klasik dini 

Türkçe metinler, paleografi, pedagoji.”65 Zaman geçtikçe yeni çalışmalar, yeni akademik 

kadro ve elemanlarla fakülte ders programı çizelgesine farklı dersler eklemiş veya 

çıkarmıştır. Zamanında fakültenin yaşamış olduğu akademik personel sıkıntıları aşılmış, 

artık farklı fakültelere de akademik elemanlar verilmeye başlanmıştır. 1971 tarihinde 

ilâhiyat fakültelerinin önemli bir şubesi olan Erzurum Üniversitesi bünyesinde, İlâhiyat 

fakültesi açılmıştır. 

1959 yılında Milli Eğitim Bakanlığınca düzenlenen Müdürler Komisyonu’nun 

aldığı karar ile 17 Kasım 1959 yılında, İstanbul Yüksek İslâm Enstitüsü kurulmuştur. 

İmam-Hatip okullarını başarı ile bitirip mezuniyetini alan öğrencilerin arasından ders 

                                                           
64 Ayhan, “İlâhiyat Fakültesi”, 22: 71. 
65 Mustafa Öcal, “İlahiyat Fakültelerinin Tarihçesi”, Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi 1/1 

(Ocak 1986): 113; Ayhan, “İlâhiyat Fakültesi”, 22: 71. 



34 
 

 
  

görmeleri için dört yıllık bir programla kabul edilmiştir. İstanbul Yüksek İslâm 

Enstitüsü’nü; Konya Yüksek İslâm Enstitüsü (1962), Kayseri Yüksek İslâm Enstitüsü 

(1965), İzmir Yüksek İslâm Enstitüsü (1966), Erzurum Yüksek İslâm Enstitüsü (1969), 

Bursa Yüksek İslâm Enstitüsü (1975), Samsun Yüksek İslâm Enstitüsü (1976) ve Yozgat 

(1980) takip etmiş ancak Yozgat Yüksek İslâm Enstitüsü talihsiz bir karar ile 1981 yılında 

bakanlık kararı ille kapatılmıştır. 20 Temmuz 1982 yılında yayımlanan 41 sayılı Kanun 

Hükmünde Kararname gereği, Erzurum ve Ankara illerinde bulunan Yüksek İslâm 

Enstitüleri birleştirilmiştir. İki enstitüden teşekkül edilen bu fakülte artık bir enstitü değil, 

İlâhiyat Fakültesine dönüştürülmüştür. Bu isimlendirme ile yukarıda sayılan diğer 

enstitüler de İlâhiyat Fakültelerine dönüştürülmüş ve bünyesinde açıldığı illerin 

üniversitelerine bağlı kalmıştır. Böylelikle enstitüler bir idari çatı altında birleştirilerek 

yüksek dini öğretim açısından bu kurumlar arasında birlik sağlanarak sistemli ve esaslı 

bir temele oturtulmuş oldu.66 Şanlıurfa’da da aynı mantıkla 27 Haziran 1987’de 

Gaziantep Üniversitesi’ne bağlı olarak ilâhiyat fakültesi açılmış ve daha sonra 

Şanlıurfa’da kurulan Harran Üniversitesi’ne bağlanmıştır.  

İlâhiyat fakültelerinin açılışını şu iller takip etmiştir: 1992 yılında Sivas 

Cumhuriyet Üniversitesi, 1992 yılında Darende (Malatya) İnönü Üniversitesi, 1993 

yılında Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, 1993 yılında Rize Karadeniz Teknik Üniversitesi, 

1993 yılında Çorum Gazi Üniversitesi, 1993 yılında Diyarbakır Dicle Üniversitesi, 1993 

yılında Adana Çukurova Üniversitesi, 1993 yılında Isparta Süleyman Demirel 

Üniversitesi, 1993 yılında Adapazarı Sakarya Üniversitesi, 1994 yılında Elazığ Fırat 

Üniversitesi, 1995 yılında Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi ve 1996 yılında da 

Kahramanmaraş'ta Sütçü İmam Üniversitesi İlâhiyat Fakülteleri kurulmuş ve toplamda 

eğitim yapılan fakülte sayısı 22 çıkmıştır.67 

1982-1983 yıllarından sonra ilâhiyat fakültelerindeki teşkilatlanma, akademik 

gelişim ve çalışmalar ile 1991-1992 eğitim-öğretim yılı itibariyle ders programı şu şekilde 

olmuştur: 

 

Temel İslâm Bilimleri Felsefe ve Din Bilimleri İslâm Tarihi ve Sanatları 

Kur’ân-ı Kerim Felsefe Tarihi İslâm Tarihi 

                                                           
66 Detaylı bilgi için bkz. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, “YÜKSEK İSLÂM ENSTİTÜSÜ” 

maddesi. 
67 Ayhan, “İlâhiyat Fakültesi”, 22: 71. 



35 
 

 
  

Tefsir İslâm Felsefesi Türk İslam Sanatları Tarihi 

Hadis Din Felsefesi Türk İslam Edebiyatı 

İslâm Hukuku Mantık Türk Din Musikisi 

Kelâm Dinler Tarihi  

İslâm Mezhepleri Tarihi Din Sosyolojisi  

Tasavvuf Din Psikolojisi   

Arap Dili ve Belâgatı Din Eğitimi  

Tablo 5. 1991-1992 eğitim-öğretim yılı İlâhiyat Fakülteleri ders programı çizelgesi. 

 

Temel İslâm Bilimleri, Felsefe ve Din Bilimleri ile İslâm Tarihi ve Sanatları ana 

bilim dallarının altında kırka yakın anabilim dalında eğitim verilmiş olup yanı sıra yüksek 

lisans ve doktora programlarında da ders verilmiştir. Sayıları gittikçe artan ilâhiyat 

fakülteleri 15 Haziran 1989 yılında yayımlanan 358 sayılı kanun ile artık öğretmen ve 

eğitim uzmanı mezun edebilen bir yüksek eğitim kurumu haline gelmiştir.68 

1998-1999 eğitim-öğretim yılından itibaren, üniversitelerine bağlı eğitim fakültesi 

olan ilâhiyat fakültelerinde “İlköğretim Din Kültürü ve Ahlâk Bilgisi Öğretmenliği” ile 

“Lisans İlâhiyat Programı” olmak üzere iki ayrı bölüm açılmıştır. Birinci bölüm olan 

öğretmenliği tercih eden öğrenciler ilköğretim kademelerindeki okullarda Din Kültürü ve 

Ahlâk Bilgisi Öğretmeni olabilecek şekilde eğitimleri verilmiştir. Ancak ikinci bölümü 

tercih edip mezun olan öğrenciler ise Diyanet İşleri Başkanlığı dini hizmet sahasında 

çeşitli görev ve unvanlarda görev yapabileceği gibi, ortaöğretim imam-hatip okulları ve 

lise imam-hatip okulları kademelerinde meslek dersleri öğretmeni olabileceklerdir. 

Meslek dersleri öğretmenliğini seçecek olan öğrenciler ilâhiyat lisans programını 

tamamladıktan sonra pedagojik formasyon programını alacağı gibi üç yarı yıl olarak 

belirlenmiş tezsiz yüksek lisans programını tamamlamaları gerekecektir. İmam-Hatip 

liseleri dışında kalan lise ve dengi okullarda görev almak isteyen öğrenciler ise 

müfredatında formasyon derslerinin bulunduğu bir tezsiz yüksek lisans sürecinden 

başarılı geçmesi gerekecektir. 

29 Aralık 1988’de alınan Yüksek Öğretim Kurulu kararı ile ilâhiyat fakülteleri 

bünyesinde dini hizmetlere hazırlık maksadıyla iki yıl süreli, önlisans seviyesinde 

                                                           
68 Ayhan, “İlâhiyat Fakültesi”, 22: 71. 



36 
 

 
  

uygulanan bir program ile İlâhiyat meslek yüksekokulları açılmıştır. Bu yüksekokullar 

sadece beş üniversite bünyesinde açılmış olup, 1998-1999 dönemlerinden itibaren yeni 

öğrenci alınmamış, Anadolu Üniversitesi’ne bağlı olarak kurulan Açık Öğretim 

Fakültesi’ne benzer nitelikte ve ona bağlı bir yüksekokul kurulmuştur. Bunun yanı sıra 

ilâhiyat fakülteleri 1998-1999 eğitim-öğretim yılından sonra ikili öğretim uygulamasını 

durduğunu duyurmuştur. Ancak bu karar ileri yıllarda(2008-2009 yıllarında yök’ün 

açıklamasına göre ancak talep üzeri açılabilir) alınan bir kararla tekrar uygulanmış ve 

2014-2015 yıllarından sonra bu karar tekrar kaldırılmıştır. Dini eğitimin niteliği açısından 

İlâhiyat fakülteleri, Türkiye’nin eğitim-öğretim geçmişinde ciddi birikimle bu günlere 

gelebilen önemli bir yükseköğretim kurumudur. 

İlâhiyat fakülteleri, her sene yetiştirip mezun ettiği öğrencileriyle; Dini eğitimin 

yükseköğretim boyutunu öğretme, dini hizmet noktasında Diyanet İşleri Başkanlığı’na 

donanımlı eleman yetiştirme, alanda kayda değer araştırmacı ve doktora programlarını 

yürütme, eserler yazıp insanlara sunmada destek ve yol gösterici çalışmalar yayınlama, 

bünyesinde çalıştırdığı öğretim elemanları ve eğitimlerini tamamlattırdığı nice görevlinin 

vasıtası ile halkın dini bilgi ve bu alanda her türlü ihtiyacını giderme, hem yurtiçinde hem 

de başka ülkelerde halkın dini ihtiyaçlarını giderme, din kültürü ve ahlâk bilgisi 

öğretmenleri ile meslek dersleri öğretmenlerinin yetiştirilmesi, hem alanda hem de kamu 

sektöründe her türlü liyakatli eleman yetiştirme, Kur’ân-ı Kerim eğitimi vb. birçok 

konuda artık kendisini kanıtlamış bir fakülte ve yükseköğretim kurumudur.  

 

2.2.1. İlâhiyat Fakültesi Ders Programı 

 

İlâhiyat fakülteleri, üniversiteden üniversiteye farklılıklar arz etse de; İlâhiyat (ön 

lisans) programı, İlitam (uzaktan eğitim) programı, İlâhiyat lisans programı, İlâhiyat 

(ikinci öğretim) programı, İlâhiyat (İngilizce) programı, İlâhiyat (Arapça) programı ve 

Uluslararası İlâhiyat programları şeklinde ilk yılı Arapça hazırlık sınıfı olmak üzere 

(İlâhiyat (İngilizce) programı hariç) beş yıllık bir programla eğitim veren yüksek eğitim 

kurumlarıdır. Çalışmamız bağlamında Kur’ân-ı Kerim eğitiminin program içerisindeki 

yerini görmek amacıyla ilâhiyat müfredatına yer verilmiştir. İlâhiyat fakültelerinin ders 

programlarını göstermek istediğimizde, bütün üniversitelerin kullanmış olduğu sabit bir 

çizelgenin olmadığını görmekteyiz. Ancak zorunlu olarak alınan derslerin genel 

çerçevesini görmek amacıyla Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlâhiyat Fakültesine ait Lisans 

programının, ders programı müfredatını seçtik. 



37 
 

 
  

2.2.1.1. 2022-2023 Eğitim-Öğretim Yılı Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Ders Programı69 

 

Tablo 6. 2022-2023 Eğitim-Öğretim Yılı Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Ders Programı 

                                                           
69 Ondokuz Mayıs Üniversitesi, “2022-2023 Eğitim-Öğretim Dönemi Ondokuz Mayıs Üniversitesi Ders 

Programı” erişim: 15 Mart 2023, https://ilahiyat.omu.edu.tr/tr/ogrenci/dersler-ve-icerikleri. 



38 
 

 
  

Müfredattaki derslere baktığımızda Arapça hazırlık sınıfı haricinde tüm yıl ve 

dönemlerde Kur’ân-ı Kerim ve Tecvid dersinin yer aldığı görülmektedir. İlâhiyat lisans 

programından mezun olmak isteyen birinin zorunlu derslerin yanında seçmeli dersler ile 

beraber toplamda 240 kredisini tamamlaması gerekmektedir. Bu bağlamda ilâhiyat 

fakülteleri Kur’ân-ı Kerim ve Tecvid dersleri için önemli eğitim mekânlarıdır. 

Geçmişinde nice zorluk ve engellerle uğraşan imam-hatip okullarının devamı ve 

yükseköğretim mekânları sayılan ilâhiyat fakülteleri Kur’ân-ı Kerim eğitimi için 

kullandığı profesyonel yöntem ve tekniklerle bu işin yüksek eğitim kurumlarıdır. 

Donanımlı akademik personelleri ve kırâat hocalarıyla kolaydan zora doğru, sistematik 

bir şekilde Kur’ân-ı Kerim ve Tecvid derslerini işlemektedir. İlâhiyat fakültelerinin, bu 

alandaki ihtiyaç ve boşluğu en kaliteli şekilde dolduran eğitim kurumlarından biri olduğu 

söylenebilir. 

 

2.3. Camiler 

 

Camiler, Müslümanlar için mâbed olarak tabir edilen yerlerin karşılığı olarak 

kullanılmaktadır. Mâbed kelimesinin kökenine indiğimizde Arapça bir kelime olduğu 

görülecektir. “İbadet edilen mekân, ibadete ayrılmış yer, bina” anlamlarına gelir.70 

Mâbedler genel anlamıyla, inanç sahibi insanların yaratıcıları, ibadet ettikleri tanrı ile 

buluşma alanları, huzuruna durma mekânlarıdır. “Eğilmek, samimiyetle ibadet etmek, 

alnı yere koymak” gibi anlamlara gelen “mescit” kelimesi ile “toplayan, birleştiren” gibi 

anlamlara gelen “cami” kelimesi İslâm’ın farklı zamanlarında birbirinden farklı manalara 

gelmektedir. Ayeti kerimelerde:  

ِ احََداً   ِ فلَََ تدَْعُوا مَعَ اللّٰه  وَانََّ الْمَسَاجِدَ لِِلّه

-“Mescitler yalnız Allah’ındır. O halde Allah ile birlikte başkasına da 

tapmayın.”71 

لَهُ لِنرُِيَهُ مِنْ سُبْحَانَ الَّذ۪۪ٓي اسَْرٰى بعَِبْدِه۪ ليَْلًَ مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ الَِى الْمَسْجِدِ الْْقَْصَا الَّذ۪ي بَارَكْنَا حَوْ 

 الْبصَ۪يرُ اٰيَاتنَِاۜ اِنَّهُ هُوَ السَّم۪يعُ 

                                                           
70 Ahmet Güç, “Mâbed”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 1989), 8: 

482; Meryem Karataş, “Yaygın Din Eğitimine Katkısı Açısından Camiler”, Bitlis İslamiyat Dergisi 4/1 

(Haziran 2022): 2. 
71 Cin 72/18. 



39 
 

 
  

-“Bir gece, kendisine bazı âyetlerimizi gösterelim diye kulunu Mescid-i 

Harâm’dan çevresini mübarek kıldığımız Mescid-i Aksâ’ya götüren Allah eksikliklerden 

münezzehtir. O, gerçekten her şeyi işitmekte ve görmektedir.”72 

َ فَ اِنَّمَا يعَْمُرُ مَسَاجِ  كٰوةَ وَلمَْ يخَْشَ الَِّْ اللّٰه لٰوةَ وَاٰتىَ الزَّ خِرِ وَاقََامَ الصَّ ِ وَالْيوَْمِ الْْٰ ِ مَنْ اٰمَنَ بِالِلّه عسَٰ۪ٓى دَ اللّٰه

 اوُ۬لٰ۪ٓئكَِ انَْ يكَُونوُا مِنَ الْمُهْتدَ۪ينَ 

-“Allah’ın mescidlerini ancak Allah’a ve âhiret gününe inanan, namazını kılan, 

zekâtını veren ve yalnız Allah’tan korkup çekinen kimseler imar edebilirler. İşte bunların 

doğru yolu bulanlardan olmaları umulur.”73 

ى الَِيْهِمْ انَْ سَب حُِوا بكُْرَةً وَعَشِيًّا  فخََرَجَ عَلٰى قَوْمِه۪ مِنَ الْمِحْرَابِ فَاوَْحٰ۪ٓ

-“Bunun üzerine Zekeriyyâ, mâbedden kavminin karşısına çıkarak onlara, özel bir 

işaret diliyle, “Sabah akşam Allah’ı tesbih edin” dedi.”74 

لِ يوَْمٍ احََقُّ انَْ تقَوُمَ ف۪يهِۜ ف۪يهِ رِجَالٌ يُ  سَ عَلَى التَّقْوٰى مِنْ اوََّ انَْ يتَطََهَّرُواۜ  حِبُّونَ لَْ تقَمُْ ف۪يهِ ابَدَاًۜ لمََسْجِدٌ اسُ ِ

ر۪ينَ  ُ يحُِبُّ الْمُطَّه ِ  وَاللّٰه

-“Orada asla namaza durma! Daha ilk günden takvâ temeli üzerine kurulan mescid 

ise namaz kılman için elbette daha uygundur; burada gerçekten arınmak isteyen adamlar 

vardır. Allah da arınmaya çalışanları sever.”75 

Âyeti kerimelerde görüldüğü üzere camiler için farklı dönemlerde farklı 

isimlendirmeler kullanılmıştır. Günümüzde “toparlamak, bir araya getirmek, 

birleştirmek” gibi manalara gelen ve cem’ kelimesinden türemiş bir isim olan cami 

kelimesi kullanıldığı gibi, camilere oranla daha küçük veya minaresiz ibadet mekânlarına 

mescit ifadesi de kullanılmaktadır. Günümüzdeki yanlışlardan bir tanesi de tam da budur. 

Cami formatında mimari bir yapısı olmayan bu ibadet mekânlarını küçümseyici bir dille 

ifade etmek oldukça yanlış bir tutumdur. Bid’at-ı hasene hükmünde sayılan günümüz 

camilerinin mimari formu oldukça modern ve yenilikçi tarzlarda inşa edilmektedir. İbadet 

mekânları asr-ı saadet döneminde üstü açık, dört tarafında duvar bile sayılamayacak bir 

korunmayla başlamıştır. Bazı mescitler bir savaş sırasında bulunduğu yerde 

kararlaştırılmış, bazıları bir sefer sırasında bazıları da vakıf usulü bağışlamayla 

kararlaştırılmıştır. Kullanım dili açısından bir sıkıntı olmamakla birlikte camiler için 

mescit ifadesi de kullanılabilir. Aynı şekilde mescitler için de cami ifadesi kullanılabilir 

                                                           
72 İsra 25/1. 
73 Tevbe 9/18. 
74 Meryem 19/11. 
75 Tevbe 9/108. 



40 
 

 
  

olmalı ve bu yanlış tutumdan vazgeçilmelidir. Rivayetler nazarında tasvir edilen Mescid-

i Nebevi’nin ilk hali de bunu bizlere göstermektedir. 

 

Şekil 3. Mescid-i Nebevi’nin tasviri ilk halini gösterir resim çalışması.76 

 

 İbadet, eğitim-öğretim faaliyetleri, idare, halk ile yöneticilerin bir arada 

toplandıkları yer gibi çok yönlü işlevler taşıyan cami veya mescitler asıl olarak mâbed 

kelimesinin manasını taşımaktadır.77 

“633 sayılı Diyanet İşleri Başkanlığı Kuruluş ve Görevleri Hakkındaki Kanunun 

1. maddesiyle “toplumu din konusunda aydınlatma” görevi kapsamında cami ve 

mescitlerdeki vaaz ve hutbeler, cami dışında ise konferans, seminer, panel, sempozyum 

vb. dinî programlar ile ilmî toplantılar, radyo televizyon programları ve Mevlid-i Nebi 

Haftası etkinlikleri vasıtasıyla halka ulaşmak, onlara din hizmeti sunmak Diyanet İşleri 

Başkanlığı’nın dairesinde kabul edilmiştir.”78 

 

2.3.1. Bir Yaygın Din Eğitimi Kurumu Olarak Camiler 

Arapça bir kelime olan cami ismi, Arapça cem’ kelimesinden türemiş ve 

“toplayan, bir araya getiren” manalarında kullanılmıştır. İslam dini ilk dönemleri asr-ı 

                                                           
76 Profil Kitap, “Mescidi Nebevi İlk İnşa Hali”, erişim: 13 Mayıs 2023, 

https://www.profilkitap.com/mescidi-nebevi-ilk-insa-hali.html 
77 Ahmet Önkal - Nebi Bozkurt, “Cami”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Erişim: 17 Mart 2023, 

https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/nebi-bozkurt; Karataş, “Yaygın Din Eğitimine Katkısı Açısından 

Camiler”, 2. 
78 Diyanet İşleri Başkanlığı Kuruluş ve Görevleri Hakkında Kanun, Resmi Gazete 12038 (22 Haziran 1965), 

Kanun No. 633, 2911; Karataş, “Yaygın Din Eğitimine Katkısı Açısından Camiler”, 2. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/nebi-bozkurt


41 
 

 
  

saadet döneminde, âyet, hadis, ilk dönem kaynaklarında cami ismi kullanılmayıp mescit 

ismi kullanılmıştır.79 Camilerin kolay ulaşılabilirliği, herkese açık bir mekân oluşu ile 

görevliler tarafından yapılan hutbe ve vaazlar neticesinde camiler önemli bir yaygın 

eğitim yeridir. Hz. Muhammed (sav) döneminden itibaren mescitlere farklı fonksiyonlar 

yüklenmiş ve sadece ibadet edilen bir yer değil çoğu sorunun çözümünde kullanılan bir 

mekân ve bir yaygın eğitim kurumu haline getirilmiştir. 

Camiler ilk dönemlerde olduğu gibi her zaman sosyal birer alan olmuş ve bilgi 

aktarımlarının gerçekleştiği adeta birer eğitim yuvası olmuştur. Eğitim konusunda sahip 

olduğu fonksiyonlarını zaman içerisinde örgün eğitim yapan diğer kurumlara devretmişse 

de hâlâ farklı tabaka ve sınıftaki insana rahat bir şekilde ulaşabilme imkânına sahiptir. 

Bunun yanı sıra her sınıf ve tabakadan insanların kendi özgür iradeleri ile camilere 

geldikleri için, sunulan eğitim faaliyetlerini aktarma hususunda avantajlı durumdadır. 

Ancak camilerin sadece hutbe ve vaaz aktarımları gibi faaliyetlerin yapıldığı bir 

yer gibi düşünülmesi doğru olmaz. İnsanın içtimâi hayat içerisinde sağlıklı bir birey 

olması için her türlü manevi ihtiyacının karşılandığı, sağlıklı bir toplum yapısının 

oluşturulmaya çalışıldığı, huzur ve barış iklimi içerisinde birer eğitim mekânlarıdır. 

Camiler kanalıyla bir plan ve program çerçevesinde din eğitimi veya irşat faaliyeti 

yürütmek Diyanet İşleri Başkanlığına aittir. Diyanet İşleri Başkanlığının öncelikli 

muhatap kitlesi “cami cemaati” olarak geçmektedir ki bu ifade ile kadın, yaşlı, erkek, 

genç, çocuk, yetişkin farkı aranmaksızın hepsi kastedilir.80 Cami içerisinde yapılacak her 

türlü dini, sosyal eğitim için hazırlanacak program içerisinde muhatap kitlenin dikkate 

alınması ve farlılıkların belirlenmesi oldukça önemlidir. Camiler gelen insanların farz 

ibadetlerini yapıp da çıktıkları yerler değil, birer cazibe merkezi haline dönüştürülmesi 

gerekmektedir. İnsanlarda güven ortamı oluşturarak dini sorularının en doğru biçimde 

sağlıklı ve güvenilir kaynaklarla desteklenerek açıklaması yapılmalıdır. İnsanlarda var 

olan Kur’ân öğrenme isteklerini en güzel biçimde teknik hatlarla yerine getirmek de birer 

amaç olmalıdır. 

 

 

 

 

                                                           
79  Önkal-Bozkurt, “Cami”, 5. 
80  Hüseyin Yılmaz, “Cami Eksenli Din Eğitimi”, Din Eğitimi El Kitabı (Ankara: Grafiker Yayınları, 2013), 

345; Karataş, “Yaygın Din Eğitimine Katkısı Açısından Camiler”, 7. 



42 
 

 
  

2.3.2. Camilerde Kur’ân-ı Kerim Eğitimi 

 

Bir yaygın din eğitimi kurumu olarak Diyanet İşleri Başkanlığı’na bağlı camilerde 

de, kur’ân kurslarının yanı sıra gerekli durumlarda cami dersleri yapılabilmesi karara 

bağlanmıştır. Ders işleyişini sağlayan görevli personelin hizmeti karşılığında alacağı ek 

ders ücreti daha önceleri mevzuatta kararlaştırılıp verilmesi gerekirken çeşitli sebeplerle 

kesintilere uğramış olan “Camilerde Kur’ân Eğitimi” projesi hayata geçirilmiş ve 

camilerin birer yaygın din eğitimi kurumları oldukları düşüncesi daha da 

güçlendirilmiştir.81 Kur’ân-ı Kerim öğretiminin ilkini 610 yılı ile başlatmak doğru bir 

ifade olacaktır. İslam dini için kutsal sayılan bu ilahi metnin öğrenilmesi, okunması, 

ezberlenmesi ve olayların sıcaklığıyla anlaşılamayan noktaların sorulması Kur’ân-ı 

Kerim eğitiminin birer parçası olarak değerlendirilmiş olup devam etmiştir. İslam dinine 

mensup insanların bu ilahi mesajları okuması, okudukları ile amel etmesi zaten birer dini 

vecibe ve ibadet olarak görüldüğü için, İslam dini tarihi boyunca Kur’ân eğitimine büyük 

önem verilmiş ve bu kutsal eğitim her zaman ilk sıralarda yerini almıştır. Kur’ân tilaveti 

ile başlayan bu süreç Kırâat ilmi ile sürdürülmüştür. Her dönemde kur’ân öğretiminin 

sürdürülmesi bu ilme verilen ehemmiyeti göstermektedir.82 

İslam tarihine bakıldığında zorlu bir şekilde geçen hicret öncesi ilk dönemlerde 

Kur’ân-ı Kerim eğitiminin evlerde yapıldığı, hicret sonrası dönemde ise peygamber 

efendimiz (sav)’in Medine’ye teşrifleriyle, ashabıyla inşa ettiği Mescid-i Nebevi merkezli 

bir eğitimin varlığından söz edilebilir.83 Mescid-i Nebevi’ye bitişik bir bölüm şeklinde 

inşa edilen “Suffa” adlı mekân, Hz. Muhammed (sav)’in kendisi tarafından eğitim-

öğretimin yapıldığı yerdir. Muhammed Hamidullah, suffa’da gerçekleşen bu eğitimin; 

ibadetlerin ifası noktasında birkaç sure ezberi, kur’ân’ın güzel ve ahenkli bir şekilde 

tilaveti ve okunan surelerin anlaşılması için tefsiriyle beraber kısa açıklamaları şeklinde 

gerçekleştiğini belirtmektedir. Ayrıca Hamidullah’a göre bu dersler, hareke ve 

noktalamanın olmadığı kur’ân metninin düzgün ve seri bir şekilde okunması, yapılan 

hataların düzeltilmesi amacıyla işlenmektedir.84 Mahreme b. Nevfel’in evi de “Daru’l-

                                                           
81 Diyanet İşleri Başkanlığı Din Hizmetleri Genel Müdürlüğü Uygulama Genelgesi, Diyanet İşleri  

Başkanlığı (15 Aralık 2020), Sayı No. 847444, md. 17. 
82 Cahit Baltacı, “Türk Eğitim Sisteminde Kur’an Kurslarının Yeri”, Kur’an Kurslarında Eğitim Öğretim 

ve Verimlilik Sempozyumu (İstanbul 2000), 15; Karataş, “Yaygın Din Eğitimine Katkısı Açısından 

Camiler”, 15. 
83 Çelebi, Ahmed. İslam’da Eğitim Öğretim Tarihi. çev. Ali Yardım (İstanbul: Damla Yayınevi, 1998), 73. 
84 Hamidullah, Muhammed. İslam Peygamberi. çev. Salih Tuğ (İstanbul: İrfan Yayımcılık, 1993), 768-769. 



43 
 

 
  

kurra” adıyla bir eğitim mekânı olarak kullanılmıştır.85 Dört halife dönemine gelindiğinde 

de kur’ân öğretimi, illere atanan valiler veya onların bu hizmet için görevlendirdiği 

kimseler tarafından gerçekleştirilmiştir.86 Kur’ân-ı Kerim öğretiminin ve bunun yanında 

okunulmasının düşünülemeyeceği bir an yoktur. Dünya üzerinde farklı zaman aralıklarını 

da düşündüğümüzde sadece namaz kılma vakitlerini bile düşünürsek, demek oluyor ki 

kur’ân her zaman okunan tek ilahi kitaptır. 

Kur’ân eğitim-öğretimi tarihin farklı safhalarında bütün İslam devletleri 

tarafından devam ettirilmiştir. Kur’ân eğitimi için farklı farklı adlandırmalar kullanılmış 

olsa da bu görev dini bir vecibe gereği ehemmiyet taşımaktadır. Selçuklular zamanında 

kur’ân eğitim-öğretiminin gerçekleştirildiği bu mekânlara “Daru’l-huffaz” denilirken, 

Osmanlı Devleti döneminde “Daru’l-kurra” denildiği görülmektedir.87 İslam 

sancaktarlığı yapmış Osmanlı Devleti, yıllarca gerçekleştirdiği eğitim sisteminde yol 

olarak dini bir karakter izlemiştir. Tanzimat ile beraber batı eksenli bir etkilenme 

sonucunda, Osmanlı eğitim sisteminde din belirleyici sayılabilirken, dini karakterli 

yapısını medrese eğitimleri dışında kaybetmiştir. Böylelikle Osmanlı’nın eğitim 

sisteminde bir ikilem yaşanmıştır. Türkiye Cumhuriyetinin bir cumhuriyet devleti olarak 

kabulüyle beraber yaşanan siyasi, idari, hukuki her türlü değişim ve gelişme gibi dini 

karakterli bu eğitim sistemi de nasibini almıştır. Bu değişimin özellikle dini eğitim sistemi 

ve din eğitimi noktasında gerçekleştiği söylenebilir. Bununla beraber Kur’ân-ı Kerim 

öğretimi noktasında da gelişmeler yaşanmıştır. 3 Mart 1924 yılında 430 sayılı “Tevhid-i 

Tedrisat Kanunu” kabul edilmiştir.88 Tevhid-i Tedrisat Kanunu’nun çıkmasıyla birlikte 

Kur’ân-ı Kerim eğitim ve öğretimi Diyanet İşleri Başkanlığı tarafından verilmeye devam 

etmiştir. Bu eğitimin zamanı, şekli ve programları ara ara değişiklik gösterse de camiler 

içerisinde kalabilmiş ve günümüz şartlarında kur’ân kurslarının yanı sıra cami 

sınırlarında; yaz kur’ân kursları ve yine camilerde kur’ân öğretimi programları, hafta sonu 

cami dersleri şeklinde devam etmektedir. Yaz kur’ân kursları hem kur’ân kurslarında hem 

de camiler içerisinde görevli kişilerce açılabilmektedir.  

                                                           
85 Nebi Bozkurt, “Darülkurra”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Erişim: 23 Mart 2023, 

https://islamansiklopedisi.org.tr/darulkurra; Karataş, “Yaygın Din Eğitimine Katkısı Açısından Camiler”, 

15. 
86 Hamidullah, İslam Peygamberi, 770-772. 
87 Ziya Kazıcı, “Bir Eğitim Kurumu Olarak Daru’l Kurra”, Kur’an Kurslarında Eğitim Öğretim ve 

Verimlilik Sempozyumu (İstanbul 2000), 34. 
88 Tevhid-i Tedrisat Kanunu, Resmi Gazete 63 (3 Mart 1924), Kanun No. 430, md. 1; Karataş, “Yaygın Din 

Eğitimine Katkısı Açısından Camiler”, 15. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/darulkurra


44 
 

 
  

Diyanet İşleri Başkanlığına bağlı camilerimizde Kur’ân-ı Kerim eğitimi ve her 

türlü Kur’ân hizmeti ile “Din Eğitimi”  sağlanmaktadır. Hatta Kur’ân-ı Kerim eğitiminin 

ilk durağı dersek yanlış olmasa gerek. Diyanet İşleri Başkanlığı 4-6 yaş gibi küçük 

yaşlardan itibaren ilk Kur’ân filizlerini yeşertmek için “4-6 yaş Kur’ân Kursları” 

açmaktadır. Yine çocukların Kur’ân-ı Kerim’i okuyabilmeleri ve anlayabilmeleri için 

“yaz kur’ân kursları” açmaktadır. Yaz kurslarında belki de çoğu Kur’ân-ı Kerim ile yeni 

tanışmış öğrencilerin öğrendiklerini unutmamaları için yıl boyu “Camilerde Kur’ân-ı 

Kerim” kursları düzenlemektedir. Yine farklı yaş ve cinsiyette, “ihtiyaç odaklı” çeşitli 

kur’ân kursları açmaktadır. “Hafta sonu kur’ân kuırsları” ile hafta içi mesai 

yoğunluğundan kaynaklı Kur’ân-ı Kerim öğrenmeye vakit bulamayan bireylere kurs 

imkânı sağlamaktadır. Hafızlık kursları, kız kur’ân kursları, yatılı kur’ân kursları vb. 

kurslar da hizmet için sunduğu kurslardandır. 

Yaygın din eğitimi çalışmalarından biri kabul edilen yaz kur’ân kurslarına isteyen 

her yaş grubu öğrencilerin kayıt yapma hakkının olduğu, öğretim yeri olarak başta 

camilerin tercih edildiği ancak Diyanet İşleri Başkanlığının tensipleriyle uygun görülen 

farklı yerlerde de eğitim-öğretim faaliyeti gerçekleştirilebilir kararı yaz kur’ân kursları 

öğretim programında açıklanmıştır.89 “Okulların tatil olduğu zamanlarda, kişilerin kendi 

isteğine, küçüklerin de kanuni temsilcilerinin talebine bağlı olarak Kur’an-ı Kerim’i ve 

mealini öğrenmeleri, dini bilgilerini geliştirmeleri, dini içerikli sosyal ve kültürel 

etkinliklerden yararlanmaları amacıyla Kur’an kurslarında, camilerde ve müftülüklerce 

uygun görülecek yerlerde mülki amirin onayı ile yaz Kur’an kursları açılır.”90 

Yönetmelikte de belirtildiği üzere bu kurslar için öncelikli mekân olarak camiler 

planlanmış, program dâhilinde camiler belirli saatler içerisinde bu dersler için tahsis 

edilebilmektedir. Yaz kur’ân kurslarında, kur’ân eğitiminin yanında; temel dini bilgiler, 

etkinlikler kitabı, sûre ve duâ ezberleri, ibadet bilgileri ve temel ahlâki değerlerin 

öğretilmesi de hedeflenmektedir. Çocuklara peygamber efendimiz (sav)’in hayatından 

örnek ve kesitler sunularak güzel ahlaki değerlerin kazandırılması hedefler arasındadır.91 

Diyanet İşleri Başkanlığının 2023 yılı Yaz Kur’ân Kursları Yönetmeliğine göre 

kursa katılım sağlayacak öğrencilere uygulanacak yaş sınırlaması aşağıdaki gibidir: 

                                                           
89 Yaz Kur’an Kursları Öğretim Programı, Diyanet İşleri Başkanlığı (Ankara, 2018), 4; Karataş, “Yaygın 

Din Eğitimine Katkısı Açısından Camiler”, 16. 
90 Diyanet İşleri Başkanlığı Kur’an Eğitim ve Öğretimine Yönelik Kurslar İle Öğrenci Yurt ve Pansiyonları  

Yönetmeliği, Resmi Gazete 28257 (7 Nisan 2012), md. 25. 
91 Yaz Kur’an Kursları Öğretim Programı, 2018, 4. 



45 
 

 
  

“Muhatap kitleye göre yaz Kur’an kursu programları ve derse kayıt yaş aralığı 

aşağıdaki gibidir. Tüm Yaş Grupları (4-22 yaş): 19.06.2001- 31.12.2019 tarihleri arasında 

doğanlar derse eklenebilir. 4-6 Yaş: 19.06.2017- 31.12.2019 tarihleri arasında doğanlar 

derse eklenebilir. 7-12 Yaş: 19.06.2011-11.08.2016 tarihleri arasında doğanlar derse 

eklenebilir. Gençler (13-22 yaş): 19.06.2001-11.08.2010 tarihleri arasında doğanlar derse 

eklenebilir. Yatılı kurslar (10-18 yaş): 19.06.2005-25.08.2013 tarihleri arasında doğanlar 

derse eklenebilir.”92 

 “Bu amaçla öncelikle Bakanlar Kurulunun 24 Temmuz 2009 tarihli ve 27298 

sayılı Resmi Gazetede yayımlanarak yürürlüğe giren “Diyanet İşleri Başkanlığınca 

Düzenlenen Eğitim Faaliyetlerinde Uygulanacak Ders ve Ek Ders Saatlerine İlişkin 

Karar”ı ile Kur’an kursu bulunmayan veya bulunup da ihtiyaca cevap vermeyen yerlerde 

Camilerde Kur’an Öğretimi Kurslarının açılmasına ve ders verecek öğreticilere ek ders 

ücreti ödenmesine imkân sağlanmıştır.”93 

Diyanet İşleri Başkanlığının 2011 yılından beridir başlatmış olduğu proje 

kapsamında Kur’ân-ı Kerim öğrenmek isteyen vatandaşların sayısı giderek artmaktadır. 

Camii ve kur’ân kurslarındaki kur’ân eğitimi genişletilerek, hayata geçirilen özel eğitim 

projeleri sayesinde farklı yaş gruplarından ve farklı sosyal tabakalardan vatandaşlar 

Kur’ân-ı Kerim eğitimi almaktadır. Mesai bitimi Kur’ân eğitimi kapsamında vatandaşlara 

özel bir kurs programı hazırlanmaktadır. Kur’ân-ı Kerim eğitimi almak isteyen 

vatandaşlar, hafta içi mesai sonrası saatlerde ve hafta sonlarında belirlenen kur’ân 

kurslarında eğitimlerini alabilmektedirler. “Anne-çocuk el ele beraber Kur’ân 

öğrenmeye” projesiyle, 4-6 yaş grubu öğrencilere ve velilere dersler verilmektedir. 

“Kur’ân öğreniyorum huzur buluyorum” projesiyle de kadın-erkek yaşlı vatandaşlara 

yönelik dersler verilmektedir. Diyanet İşleri Başkanlığı, kur’ân öğrenmek isteyen ancak 

mesai saatleri kendilerine uymayanlar için özel bir proje geliştirerek, “kur’ân kurslarında 

hizmet çeşitliliği” projesi kapsamında haftanın her günü, her yaş grubuna kur’ân dersleri 

vermektedir. Çalışan bireyler, ev hanımları ve öğrencilere yönelik hazırlanan projede 

eğitimin yapılacağı gün ve saatler katılımcılar tarafından belirlenmektedir. Mesai saatleri 

dışında kur’ân öğrenmek ve din bilgisi almak isteyenlere yönelik başlatılan projede son 

on yıla yakın süre zarfında dört milyon iki yüz seksen yedi bin iki yüz on yedi kişiye 

kur’ân eğitimi verilmiştir. 

                                                           
92 Yaz Kur’an Kursları Öğretim Programı, 2023, 6. 
93 Karataş, “Yaygın Din Eğitimine Katkısı Açısından Camiler”, 7. 



46 
 

 
  

Dünya telaşı içerisinde kur’ân öğrenmek isteyen bireylere bir nefes aldıran bu 

kur’ân kursları binlerce insanı kur’ân eğitimiyle buluşturmaktadır. Türkiye’deki otuz bin 

eğitimcinin görev yaptığı yaklaşık yirmi üç bin kur’ân kursunda yedi yüz binden fazla 

vatandaş yararlanmaktadır. Bu kurslarda yalnızca kur’ân-ı kerim eğitimi verilmeyip yanı 

sıra dini bilgiler eğitimi de verilmektedir. Peygamber efendimiz (sav) ‘in hayatı, siyer, 

anlaşılacak düzeylerde tefsir dersleri vb. dersler de bunlardan birkaçıdır. Katılımcı 

bireyler için ayrıca sosyal bir ortam sunulmaktadır. Sohbet havası içerisinde geçen ders 

ortamlarının yanında imkânı bulunan kurslarda kafeterya tarzı mekânlar sayesinde 

katılımcılar güzel vakit geçirmektedir.94 

Gaziantep ilinde bulunan Ulu Cami İşitme Engelliler Kur’ân Kursu’na katılan 12 

işitme engelli vatandaşımız, kur’ân-ı kerim eğitimi ve temel dini bilgiler eğitimlerini 

almakta ve ramazan aylarında da mukabele okumaktadırlar. Diyanet İşleri Başkanlığının 

işitme engelli vatandaşlara yönelik açtığı kursa, katılımcıların ilgisi yoğun olmaktadır. 

İşitme engelli kadınlar her gün buraya gelerek huzur bulmakta ve Allah (cc) kelamı 

Kur’ân-ı Kerim eğitimi almaktadırlar. İlmihal, tefsir ve peygamber efendimiz (sav)’in 

hayatı ile temel dini bilgileri doğru bir şekilde öğrenmektedirler. Her bir işitme engelli 

vatandaşın hayatlarına anlam katan bu kurstan memnun olduklarını ifade etmektedirler.95 

Ülkemizin dini mekaniğini düşünüldüğünde neredeyse her mahallede bir veya 

daha fazla caminin varlığı ve bu camilere kolay bir şekilde ulaşımın sağlanması yaz 

kur’ân kurslarına olan ilgiyi ve talebi arttırmıştır. Eğitimin yapıldığı zaman aralığı 

okulların tatil olmasından kaynaklı bir terslik yaşatmamaktadır. Camiler İslam dininin 

ibadet mekânları olmakla beraber, bu alanların çocuklarca daha ilgi çekici ve güzel vakit 

geçirilecek bir yere dönüştürülebilecek sportif ve kültürel faaliyetler yapılmalıdır. 

Öğrencilerin fiziki olarak okul ortamında alıştıkları geniş spor alanları, kantinler, sıra-

masa ortamı ve daha birçok olanakları camide bulamaması olağandır. Tam da bu noktada 

öğrenciler açısından zaruri hale gelen bu eksikliklerin alternatifi noktasında çalışmalar 

gerçekleştirilmeli ve camiler çocuklar için birer cazibe merkezi haline getirilmelidir. 

Zaman değiştikçe ve çocukların yaşadığı çevre şartları ile her türlü olguya karşı istek ve 

talepleri de değişiklik arz etmektedir. Burada dini eğitim veren, Kur’ân eğitimi ile 

muhatap bireylerin de çocukların yaşam alanından habersiz ve ilgisiz kalmaması, 

                                                           
94 Diyanet TV, “Diyanet'e Bağlı Kur'an Kursları”, Youtube (18 Mart 2023), 

https://www.youtube.com/watch?v=H9cZ75UGLOc, 00.01.00-00.02.34. 
95 Diyanet TV, “İşitme Engellilerin Kur’an Kursu Heyecanı”, Youtube (18 Mart 2023), 

https://www.youtube.com/watch?v=rceH7V5NVNY, 00.01.00-00.03.26. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=H9cZ75UGLOc
https://www.youtube.com/watch?v=rceH7V5NVNY


47 
 

 
  

zamanın şartlarını da göz önüne alarak sürekli onlarla iletişim halinde kalması önem arz 

etmektedir. Bu sebeple kurs programları ve alınmak istenen geri dönütler çok iyi 

düşünülerek hazırlanmalı, eğitim-öğretim sonucunda da istenilen başarıyı elde etme 

mutluluğuyla bitirilebilmelidir. 

 

2.3.2.1. Camilerde Kur’ân Öğretimi Programı Alanları ve Dersleri Tablosu96 

 

 

Tablo 7. Camilerde Kur’ân Öğretimi Programı Alanları ve Dersleri Tablosu. 

  

Tabloya bakıldığında programın üç kur şeklinde, 50’şer saatlerle düzenlendiği 

görülecektir. Birinci kurda Kur’ân-ı Kerim eğitimi için ayrılan süre toplamda otuz dört 

saattir. Bunun yirmi altı saati Kur’ân’a giriş amaçlı yüzüne okuma dersine ayrılmış kalan 

sekiz saat ise dua, sure ve meal okumaları için ezber dersine ayrılmıştır. Bu ders saatleri 

ikinci kurda da sayıca aynı saatlerde olup, yüzünden okuma dersinin amacında Kur’ân-ı 

                                                           
96 Diyanet İşleri Başkanlığı, “Camilerde Kur’ân Öğretimi Programı Alanları ve Dersleri Tablosu.”, erişim: 

22 Mayıs 2023, https://docplayer.biz.tr/5964205-Vi-camilerde-kur-an-ogretimi-programi-alanlari-ve-

dersleri-tablosu.html. 



48 
 

 
  

Kerim’i doğru ve güzel okuma şeklinde bir farklılığa gidilmiş, ezber derslerinde de dua 

bölümü çıkarılmıştır. Üçüncü kur, ikinci kur ile aynı ders saati ve konularını 

barındırmaktadır. Dini Bilgiler derslerine bakıldığında İtikat, İbadet ve Siyer-Ahlâk 

şeklinde bir ayrımın olduğu görülmektedir. İtikat ve İbadet dersleri için her kurda farklı 

konularla 5’er saat, Siyer-Ahlâk dersine ise 6’şar saatlik bir program ayrılmıştır. 

 

2.4. Kur’ân Kursları 

 

  Yüce Allah (cc), yarattıkları içerisinde bizleri eşref-i mahlûkat olarak seçmiş, 

yanı sıra engin rahmetinin tecellisiyle bizlere yol gösteren hidayet rehberi kitaplar, 

yürüyen birer kitap olan, her türlü söz ve davranışlarıyla insanlara örnek olan rahmet 

elçileri peygamberler göndermiştir. Ahir zamanda ümmet-i Muhammed (sav)’e de rahmet 

nazarıyla bakmış ve rahmet elçisi, son peygamber Hz. Muhammed (sav)’i kalplere şifa 

Kur’ân-ı Kerim ile birlikte bizlere göndermiştir. O Kur’ân ki, kendi içerisinde de 

sıfatlandığı gibi rahmettir, kerimdir, şifadır, duadır, hikmettir, nurdur, zikirdir, furkandır, 

azimdir, hidayettir, dost doğru yolun reçetesidir. 

Dünya ve ahiret saadetini elde etmede en güzel rehber olan bu eşsiz hazineye sahip 

çıkmak, yarattıkları mahlûkat içerisinde bizleri vâris olarak tayin etmesinin farkına 

varmaktır. Her tilavet ve duyuşumuzda bizleri heyecanın zirvelerine çıkaran şu ayet-i 

kerimede yüce Allah (cc) şöyle buyurmaktadır: 

مِنْهُمْ سَابقٌِ ثمَُّ اوَْرَثنْاَ الْكِتاَبَ الَّذٖينَ اصْطَفَيْناَ مِنْ عِبَادِناَۚ فمَِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنفَْسِهٖۚ وَمِنْهُمْ مُقْتصَِدٌۚ وَ 

﴾٣٢رَاتِ بِاِذْنِ اللّٰهِِؕ ذٰلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبٖيرُِؕ ﴿بِالْخَيْ   

-“Sonra biz kullarımızdan seçtiklerimizi o kitaba mirasçı kıldık. Onlardan kimi 

kendine kötülük eder, kimi orta bir durumdadır, kimi de Allah’ın izniyle hayır işlerinde 

yarışır; işte büyük lütuf budur.”97 

Bu ayet-i kerime bizlere hem sevinç hem de bir sorumluluk yüklemektedir. Bizler 

de bu mirasa sahip olduğumuz için öncellikle sevinmeli ve insanlık adına, İslamiyet adına 

gereken her türlü sorumluluğu bilinçli bir şekilde yerine getirmeliyiz. Kur’ân-ı Kerim’i 

okuyarak, anlama gayretinde olup yaşayarak, insanlara öğreterek hizmet şuuru içerisinde 

olmalı ve bizlere kalan bu mirastan en büyük payı alma gayretinde olmalıyız. Tam da bu 

noktada Diyanet İşleri Başkanlığına bağlı kur’ân kurslarımız, durumun ehemmiyetinin 

farkındalığıyla hareket etmekte ve birçok kademe ve sınıftaki insana Kur’ân hizmetiyle 

                                                           
97 Fâtır 35/32. 



49 
 

 
  

ulaşmaktadır. Her müslüman bireyin de bu mirasın birer vârisi olduğunu unutmadan 

hareket etmeli, okumalı, ezberlemeli, anlamalı, okutmalı böylelikle Allah (cc)’ın rızasına 

nail olunmalıdır. Diyanet İşleri Başkanlığı ülke genelinde çocuğundan yaşlısına, 

erkeğinden kadınına bu hizmeti ulaştırma gayreti içerisinde olup, yurtdışında kuruma 

bağlı cami ve kurslarda da eksikliği doldurmaktadır. 

Kuruluşundan bu yana Diyanet İşleri Başkanlığı, toplumun maneviyatını, din 

konusunda eğitim-öğretim faaliyetleriyle aydınlatma gayretiyle çalışmaktadır. 2010 

yılından itibaren Teşkilat Kanunu’nun çıkmasıyla, “Eğitim Hizmetleri Genel Müdürlüğü 

Yaygın Din Eğitimi Daire Başkanlığı” na devredilmesiyle birlikte, başkanlık din eğitimi 

noktasındaki çalışmalarını camiler ve kur’ân kursları aracılığıyla yerine getirmektedir.98 

Yoğun bir yaygın din eğitimi kurumu olan kur’ân kursları, Kur’ân dersleri alarak okumak, 

kur’ân’ı öğrenmek, kur’ân’ı hıfz etmek, dini eğitim görmek isteyen insanların hem yatılı 

hem gündüzlü devam edebildikleri yerlerdir. Manevi birer okul mesabesinde olan bu 

mekânlar sadece dini eğitimin veya kur’ân derslerinin verildiği yerler değil; dostluğun, 

kardeşliğin, yardımlaşmanın, sosyal ortam gibi güzel hasletlerin tesis edildiği nadide 

yerlerdir. 

Zaman içerisinde vatandaşların istek ve taleplerini de dikkate alan Diyanet İşleri 

Başkanlığı, hiçbir vatandaşın bu tarzda yaygın din eğitimi hizmetlerinden mahrum 

kalmaması için çocuklardan yaşlılara her yaştaki kadın-erkek vatandaşlara uygun 

programlar hazırlamakta ve bu programlar dâhilinde Kur’ân hizmetleri sunmaktadır. 

“Kur’an kursları ilk olarak hafız yetiştirmek gibi özel bir amaçla açılmış, daha sonra bu 

amaca din görevlisi yetiştirmek de eklenmiş, nihayet 1965’lerden sonra halkın dinini ve 

kutsal kitabı Kur’an’ı Kerim’i öğrendiği bir kurum haline gelmiştir.”99 Türlü engeller ve 

dayatmalarla bir açılıp bir kapanan imam-hatip okullarından ilahiyat fakültelerine 

camilerden kur’ân kurslarına zorlu geçen tarihi bir serüven yaşanmıştır. Kur’ân dersi 

verebilme görevinin Diyanet’e tevdi edilmesinden sonra kur’ân kurslarının da bir nevi 

başladığı söylenebilir. Daha çok Konya başta olmak üzere ilk kur’ân kurslarının hafız 

yetiştirmek maksadıyla başladığı söylenebilir. Konunun tarihi serüveninin camiler başlığı 

altında yukarıda bahsi geçtiğinden dolayı tekrar detaylı bir açıklamaya gerek 

                                                           
98 Saliha Bilgiç, “Kur’ân Eğitimi ve Günümüz Yaygın Din Eğitimi Kur’ân Kursları”, Diyanet Aylık Dergi 

333 (Eylül 2018): 19. 
99 Zengin, Zeki Salih . "Cumhuriyet Döneminde Türkiye’de Kur’an Kurslarının Kurulması ve Gelişimi". 

Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (ÇÜİFD) 11 / 2 (Haziran 2011): 6. 



50 
 

 
  

duyulmamıştır. Programlar dâhilinde aktif olarak hizmet veren Kur’ân kursları aşağıda 

sıralanmıştır: 

 

2.4.1. 4-6 Yaş Kur’ân Kursları 

 

Eğitim-öğretim faaliyetlerine 2013-2014 döneminde 10 pilot ilde: “Ankara, 

İstanbul, İzmir (10’ar adet), Adana, Rize, Kayseri, Erzincan, Diyarbakır, Samsun, 

Gaziantep (5’i geçmeyecek sayıda)” başlayan 4-6 Yaş Kur’ân Kursları, evladının böylesi 

küçük yaşlarda eşsiz mirasımız Kur’ân-ı Kerim’den nasipdâr olmasını isteyen 

vatandaşların teveccühleriyle kısa süre içerisinde yaygın hale gelmiştir. Arap kültüründe 

küçük yaşta alınan eğitim için anonim şöyle bir söz vardır: “Küçük yaşta eğitim, taşa 

kazınmış nakış gibidir.” 4-6 yaş Kur’ân kursları tam da böylesi yaşlarda güzel hasletleri 

tertemiz zihinlere nakış gibi işlemektedir. Bu kursun eğitim programına uyumluluk 

açısından 48 ile 72 ay dilimlerini doldurmuş çocuklar kabul edilmekte olup, eğitimin 

zamanını veliler sabah veya öğleden sonra şeklinde belirleyebilmektedir. Böylelikle 

çocuklar, daha bu yaştan sağlam ve güvenilir bir kaynaktan kur’ân-ı kerim eğitimi başta 

olmak üzere dini değerlerini en güzel şekilde oyunlar, etkinliklerle almaktadır. Her yıl bir 

önceki yıla nazaran katlanarak artan kursiyer sayısıyla eğitim programı devam 

etmektedir. 2017-2018 yılı eğitim-öğretim programıyla 131.026 çocuk bu kurslara kayıt 

yaptırmıştır.100 

Eğitim-öğretim faaliyetlerinde, Diyanet İşleri Başkanlığı ile Milli Eğitim 

Bakanlığı birlikteliğinde hazırlanan “Okul Öncesi Çocuk Gelişimi ve Eğitimi Kurs 

Programı” sertifikasını almış Kur’ân kursu öğreticileri görev almaktadır. Kursa katılan 

küçük yaştaki çocukların seviyeleri göz önünde bulundurularak müfredat hazırlanmakta, 

kurslarda kur’ân’ı tanıma ve değerler eğitimi gibi dersler verilmektedir. Kur’ân-ı Kerimi 

fonetik ve görsel açıdan tanımaktadırlar. Bu kurs sayesinde çocuklar saygı, sevgi, sabır, 

yardımlaşma, doğruluk, iyilik ve adalet gibi güzel hasletleri de pekiştirmektedir.  

Diyanet İşleri Başkalığının 2021 yılına yönelik hazırlamış olduğu faaliyet 

raporunda, 4-6 yaş kur’ân kursları ile ilgili verileri değerlendirdi. Rapor neticesinde okul 

öncesi çağında bulunan çocuklardan 782.694 kişi 2015-2021 yılları arasında Diyanet’in 

açtığı 4-6 yaş kur’ân kurslarında eğitim almışlardır. 2015 yılında 15.265 olan bu katılım 

sayısı, her sene ciddi artışlarla devam etmiş 2020’de ise bu sayı 181.808’e yükselmiştir. 

                                                           
100 Bilgiç, “Kur’ân Eğitimi ve Günümüz Yaygın Din Eğitimi Kur’ân Kursları”, 19. 



51 
 

 
  

2021 yılında aktif olarak hizmet veren kurs sayısı 4.437’dir. Bu kurslarda görev alan 

8.441 öğreticiden 7.192’si kadrolu, 1.270’i ise geçici öğreticidir.101 

Anadolu Ajansının Diyanet İşleri Başkanlığı yetkilileriyle yapmış olduğu röportaj 

neticesinde; 2021-2022 yılı eğitim-öğretim döneminde bu kurslarda 168.439 çocuk 

eğitim almış, 2022-2023 yılı eğitim-öğretim döneminde ise bu sayı güzel bir artışla 

193.564’e çıkmıştır.102 

 

2.4.2. Hafızlık Kur’ân Kursları 

 

“Hiç şüphesiz Kur’ân’ı biz indirdik ve onun koruyucusu da biziz”103 âyeti celilesi 

ile yüce rabbimiz Kur’ân’ın indirildiği gibi muhafazasını teyit ettirmiş ve günümüze 

kadar asıl haliyle gelerek bu durumun bâki kalacağını garantilemiştir. Kur’ân-ı Kerim 

indiği dönemde okunup ezberlendiği gibi yazıya da geçirilmiştir. İlahi kitaplar içerisinde 

metnin ezberlenme gayreti belki de başka kitaplara bu denli nasip olmamıştır. Kur’ân-ı 

Kerim’in son ilahi kitap oluşu ve indiği toplumun şartları göz önünde bulundurulduğunda 

Kur’ân’ın hıfzı zaruret halini almıştır. Bu gelenek o zamandan beridir dinamikliğini 

korumakta ve sayıları bilinmeyecek derecede hafız bu kervana katılmıştır.  

Kur’ân-ı Kerim’i ezberleyen Müslümanlar, İslami toplumlarda hep saygın ve 

şerefli sayılmış, kendilerine gıpta edilen kimseler olmuşlardır. Böylesi büyük ve mu’ciz 

bir kelamı ezberleyip hıfzda tutabilmek ümmet-i Muhammed’e bahşedilen büyük bir 

mazhariyettir. Diğer ilahi kitapların muhatapları kitaplarını yüzüne okuma şeklinde 

yapabilmişken, İslam ümmeti kitabını hıfz ederek okuma şerefine nâil olmuştur.104 Böyle 

bir değere ve sonucunda rıza-i ilahiye sahip olmak isteyen müminler hafızlığa talep 

etmişler ve bir amaç edinmişlerdir. 

Asr-ı saadetten günümüze kadar hafızlık, büyük bir ibadet sayılmış ve Allah 

(cc)’ın rızasını kazanmada bir vesile kılınmıştır. Böylesi bir şerefe sahip olmak ve 

Peygamber (sav)’in yolundan giderek rıza-i ilahiyi isteyen nice sahabe Kur’ân-ı Kerim’i 

                                                           
101 Cumhuriyet Haber, “Diyanet, Kuran kurslarıyla okul öncesi eğitimde MEB'e alternatif oluşturdu”, 

erişim: 5 Mayıs 2023, https://www.cumhuriyet.com.tr/turkiye/diyanet-kuran-kurslariyla-okul-oncesi-

egitimde-mebe-alternatif-olusturdu-1914245 
102 Anadolu Ajansı, “2021-2022, 2022-2023 eğitim-öğretim dönemi 4-6 yaş kur’ân kursları öğrenci 

sayıları”, erişim: 15 Mayıs 2023, https://www.aa.com.tr/tr/egitim/4-6-yas-icin-duzenlenen-kuran-

kurslarinda193bin564ogrenciegitimaliyor. 
103 Hicr, 15/9 
104  Ebu’l-Hayr Şemsüddin İbnü’l-Cezerî, en-Neşr fi’l-kıraâti’l-aşr, (Kahire: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, tsz.), 

1: 6; Mesut Çakır, “Hafızlığı Teşvik Eden Hadisler Üzerine Genel Bir Değerlendirme”, Kafkas Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/9 (Mart 2018): 119. 



52 
 

 
  

ezberlemek için adeta bir yarış içerisinde olmuşlardır.105 Kur’ân-ı Kerim nazil oldukça 

Peygamber Efendimiz (sav) de sahabeye okumuş, buna şahitlik edenler bu bağlamda 

ayetleri ezberlemişlerdir. Hıfzı hemen ezberleyecek kadar kuvvetli olmayan sahabeler de 

bu ilahi mesajları yazmak suretiyle daha sonra ezberleme gayretinde olmuş ve 

ezberlemişleridir. Sahabe yaptığı işin doğruluğuna ehemmiyet verdiğinden, bir yanlışlık 

olmaması için okuduğu, ezberlediği, yazdığı Kur’ân ayetlerini Resûl-i Ekrem’e arz 

etmişlerdir.106 Peygamber Efendimiz (sav) de hıfzında olan âyetleri ara ara Übey b. 

Ka’b’a107 dinletmiştir.108 Sahabe kur’ân ezberlerken Resulullah (sav)’ı örnek alarak amel 

etme boyutunu da asla unutmamışlardır. Her ezberlediği ayeti iyice anlamış, hayatına 

tatbik etmiş ondan sonra başka ayetleri ezberlemeye koyulmuşlardır.109 

 Peygamber Efendimiz (sav)’in ashabından kaç kişinin Kur’ân hafızı olduğu 

rivayet farklılığından dolayı tartışmalıdır. Bir keresinde Enes b. Malik’e “ Rasulullah 

zamanında Kur’ân-ı Kerimi cem’ edenler sahabeden hangileridir” şeklindeki soruya 

Ensar’dan dört kişiyi söyleyerek cevap vermiştir. Bu kimseler: “Muaz b. Cebel (ö. 

17/638), Übey b. Ka’b (ö.33/654), Zeyd b. Sâbit (ö. 45/665) ve Ebû Zeyd’dir.”110 İbn 

Habîb (ö. 245/860)’in eserinde yazar kendisi bu dört kur’ân hafızı sahabeye ek olarak 

“Ebu’d-Derdâ (ö. 32/652) ve Sa’d b. Ubeyd”i111 de ekleyerek sayıyı altıya 

çıkarmaktadır.112 İbn Sa’d (ö. 230/845) ise sayılan tüm bu isimlere ek olarak: “Temim ed-

                                                           
105 İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 2.Baskı (Ankara: TDV Yayınları, 1989), 66. 
106 Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, 66. 
107 “Ubey bin Kab (ö. 654, Medine), sahabi ve ilk dönem müfessir, muhaddis ve fakihlerindendir. Medineli 

olan U'bey b. Kâb, bu şehrin Hazrec kabilesindendir. Akabe biatı'dan önce Müslüman olmuş, yetmiş kişiyle 

birlikte Akabe biatına katılan Medinelilerden birisidir. Hicretten sonra da ilk vahiy kâtibi olmuştur. 

Peygamberin katıldığı tüm muharebelere katılmış, Uhud Muharebesi'nde yaralanmıştır. Kur'anı güzel 

okuyan hâfız sahabilerden birisiydi ki Kur'an'ın toplanması ve yazılması çalışmalarında çok emeği geçti. 

Kendi yazdığı Kur'an mushaflarından birisine 'Ubeyy mushafı' denmektedir. Halife Osman devrinde 

Kur'an'ın çoğaltılma işlerinde bu işle görevlendirilen heyetin başkanı olmuş, başka önemli görevlerde de 

bulunmuştur. Ubeyy bin Kâb, hicretin yirmi ikinci yılında (m. 654) Medine'de ölmüştür. Cenaze namazını 

halife Osman kıldırmış ve Bâki Mezarlığı'na defnedilmiştir.” (“Ubeyy bin Kâb”, Vikipedi, 21.06.2023, 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Ubeyy_bin_K%C3%A2b) 
108 Ömer Nasuhi Bilmen, Tefsir Tarihi, (Ankara: DİR Yayınları, 1955), 21; Çakır, “Hafızlığı Teşvik Eden 

Hadisler Üzerine Genel Bir Değerlendirme”, 119. 
109 Ebû Abdullah Muhammed b. Abdullah ez-Zerkeşî, el-Burhân fî ulûmî’l-Kur’ân, (Beyrut: Dâru’l-

Mârife,1391), 2: 157. 
110 Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail el-Buhârî, el-Câmiu’s-sahih, (Kahire: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1419), Fezâilü’l-Kur’ân 8; Ebu’l-Hüseyin Müslim b. Haccâc el-Kuşeyrî, el-Câmiu’s-sahih, (Riyad: 

Mektebetü’r-Rüşd, 1422), Fezâilü’s-sahâbe 23; Çakır, “Hafızlığı Teşvik Eden Hadisler Üzerine Genel Bir 

Değerlendirme”, 119. 
111 Ebû Zeyd’in ismi konusunda ihtilaf edilmiştir. Hatta kimileri onun Sa’d b. Ubeyd olduğunu söylemiştir. 

(Ebû Zeyd hakkındaki görüşler için bkz: “Ebû Muhammed Bedreddin el-Aynî, Umdetü’l-kârî şerhi 

Sahîhi’l-Buhârî, (Kahire: İdâratü’l-Tabaâti’l-Münîriyye, t.y.), 16: 272.” Ancak İbn Habib, Ebû Zeyd ile 

Sa’d b. Ubeyd’i farklı kimseler olarak zikretmiştir. 
112 Ebû Cafer Muhammed b. Habib el-Bagdâdî, el-Muhabber, (Beyrut: Dâru’l-Âfâki’l-Cedide, (t.y)), 286; 

Çakır, “Hafızlığı Teşvik Eden Hadisler Üzerine Genel Bir Değerlendirme”, 120. 



53 
 

 
  

Dârî (ö. 40/661), Ubâde b. Sâmit (ö. 34/654) ve Ebû Eyyûb el-Ensâri’yi (ö. 49/669)”113 

de bu kategoride sıralamaktadır. 

Sayıları belki yüz binlerle ifade edilen sahabe topluluğu içerisinden sadece bu 

kadar kişinin Kur’ân’ı cem’ ettiği kanısıyla bu işe ehemmiyet verilmediğinin akla 

getirilmesi yanlış bir düşünce olacaktır. Çünkü Peygamber Efendimiz (sav)’e inen son 

ayetler ile vefat tarihi arasındaki süreye bakıldığında, dokuz gece gibi çok az bir zaman 

dilimi şeklinde kuvvetli rivayetler mevcut olup, peyder pey ezberlenen Kur’ân-ı Kerim’in 

hepsini ezberleyen sahabe sayısının o dönemde az oluşu gayet tabiidir.114 Nâzil olan 

Kur’ân ayetlerinin tamamını ezberleme gayreti sahabelerin çoğu tarafından -nüzul işlemi 

tamamlandığından- Peygamberimiz (sav)’in vefatından sonra gerçekleşmiştir.115 

Basra Valisi Ebû Musa el-Eş’arî’nin (ö. 42/662-63), nasihatlerde bulunmak 

maksadıyla Basra’nın hafızlarını toplatmak istediğinde, bu davete icabet eden hafız 

sayısının üç yüz kişi olması,116 Hicret’in 63. senesinde meydana gelen “Harre” harbinde 

de sayıları 700’e ulaşan Kur’ân hafızı sahabenin şehit düşmesi,  sahabe tarafından bu işe 

ne kadar ehemmiyet verildiğinin kanıtıdır.117 Harun Reşit (ö. 193/809) zamanında, eşi 

Zübeyde Hanımın cariyeleri içerisinde yüze yakın Kur’ân hafızı kadının olması, İslam 

toplumunun geldiği noktayı ve hicri II. yüzyılda sadece kadınlar nezdinde hafızlığın ne 

kadar yayıldığını bizlere göstermektedir.118 

Peygamber Efendimiz (sav) zamanında Kur’ân-ı Kerim tedrisatı ve ezberi daha 

çok –o günkü adıyla- mescitlerde yerine getirilmiş,119 devam eden senelerde de “camiler 

ve dârûlkurrâlar’ın yanı sıra medreseler, dârûlhuffâzlar, dârûlhadisler, ribat ve türbelerde 

devam ettirilmiştir.”120 Asr-ı saadeten günümüze değin hafızlık aşkı ve hafızların sayısı 

azalmamış bilakis artarak devam etmiştir. Yüce Allah (cc), kendi kelamını müminlerin 

kalbine yerleştirdiği muhabbetle hafızalarda taşıtmakta ve hafızlık şerefinin tatlılığını 

ümmet-i Muhammed (sav)’e tattırmaktadır. Ülkemizin geçmişinde ve Müslüman 

                                                           
113 Ebû Abdullah Muhammed b. Sa’d b. Meni’ ez-Zührî, et-Tabakâtü’l-kübrâ, (Beyrut: Dâru Sâdır, (t.y)), 

2: 356, 357. 
114 Muhsin Demirci, Tefsir Usûlü ve Tarihi, (İstanbul: İFAV Yayınları, 1988), 54; Çakır, “Hafızlığı Teşvik 

Eden Hadisler Üzerine Genel Bir Değerlendirme”, 120. 
115 Subhi es-Sâlih, Mebâhis fî ulûmi’l-Kur’ân, (İstanbul: Dersaadet, (t.y)), 73. 
116 Müslim, el-Câmiu’s-sahih, Zekât 119. 
117 Ebu’l-Fadl, Ahmed b. Ali b. Muhammed el-Askalânî, el-İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe, (Beyrut: Dâru’l-Cîl, 

1412), 6: 247; Çakır, “Hafızlığı Teşvik Eden Hadisler Üzerine Genel Bir Değerlendirme”, 120. 
118 Ebu’l-Abbas Şemsüddin, İbn Hallikân, el-Vâfî bi’l-vefayât, (Kahire: Dâru Sâdır, (t.y)), 14: 119. 
119 Mustafa Ağırman, Hz. Muhammed Devrinde Mescid ve Fonksiyonları, (İstanbul: Ravza Yayınları, 

1997), 135. 
120 Nebi Bozkurt, “Hafız”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 1997), 15: 76; Çakır, “Hafızlığı Teşvik Eden Hadisler Üzerine Genel Bir Değerlendirme”, 120. 



54 
 

 
  

ülkelerde zaman zaman talihsiz dönemler yaşanıp resmiyette hafızlık hizmeti azalmış 

görülse de Yüce Allah (cc), inayeti ve yardımıyla, bireysel çabalar neticesinde, bu 

boşlukları doldurmuştur. Nitekim 1950’lere kadar neredeyse hafızlık bitti denilirken, 

bireysel çabalar hiçbir zaman hafızlığın sönmesine izin vermemiştir. Muhammed 

Hamidullah’ın bu tezi destekler nitelikte aktardığı bilgilere göre 1956 yılında ülkemizdeki 

hafız sayısı yüz elli bin civarındadır.121 

1970 yılından 2000’li yıllara gelindiğinde, kur’ân kursu eğitimini tamamlayıp 

belge sahibi olan hafız sayısı otuz binden daha fazladır. Bu sayıdan başka; dernek, cami, 

medrese ve vakıf gibi yerlerde hafızlığını tamamlayıp kayda alınmamış nice hafızı da 

katarsak bu sayı daha da yüksek olacaktır.122 

 

2.4.2.1. Hafızlığı Teşvik Eden Hadis-i Şerifler 

 

 .إن الرجل الذي ليس في جوفه شيء من القرآن، كالبيت الخرب

1-“Hiç şüphe yok ki, ezberinde Kur’ân’dan bir şey bulunmayan kimse harabeye 

dönmüş ev gibidir.”123 

إن من إجال ل هلل إكرا يي الييب السلم،، حاامل القرآن يير الْالي فيه ح ا الْافي نهه، حإكرا يي 

 .اللماان السقلط

2-“Yaşlanmış bir müslümana, aşırı gitmeyen ve ahkâmıyla amel etmekten geri 

durmayan Kur’ân hafızına ve âdil hükümdara saygı göstermek, Allah’a duyulan saygı ve 

tazimden ileri gelir.”124 

                                                           
121 Muhammed Hamidullah, İslam Peygamberi, çev. Salih Tuğ, (Ankara: Yeni Şafak Gazetesi, 2003), 2: 

707. 
122 Hafızlığın tarihi serencamı ile alakalı bkz: Mesut Çakır, Fezâilü’l-Kur’ân Hadisleri Çerçevesinde 

Kur’ân’ın Ezberlenmesi ile İlgili Rivayetlerin Tahric ve Değerlendirmesi, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi), Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2007), 110-113. 
123 Ebû Abdullah Ahmed b. Hanbel es-Şeybânî, el-Müsned, (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1421), 3: 417; 

Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahman ed-Dârimî, es-Sünen, (Suudi Arabistan: Dâru’l-Muğnî, 1412), 

Fezâilu’l-Kur’ân 1; Ebû İsa Muhammed b. İsa et-Tirmizî, es-Sünen, (Kahire: Dâru’l-Hadis, 1419), 

Fezâilu’l-Kur’ân 18; Ebu’l- Kâsım Süleyman b. Ahmed b. Eyyûb, et-Taberânî, el-Mu’cemu’l-kebîr, 

(Musul: Mektebetü’l-Ulûm ve’l-Hikem, 1404), 12: 109; Hâkim Ebû Abdullah Muhammed b. Abdullah en-

Nîsâbûrî, el-Müstedrek ale’s-Sahîhayn, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1411), 1: 741; Ebû Bekir Ahmed 

b. el-Hüseyin el-Beyhakî, Şuabu’l-îmân, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1410), 2: 328; Çakır, “Hafızlığı 

Teşvik Eden Hadisler Üzerine Genel Bir Değerlendirme”, 122. 
124 Ebû Bekir Abdullah b. Muhammed İbn Ebû Şeybe, el-Musannef, (Dâru’l-Kıble, 1431), 11: 291; 17: 380; 

Buhârî, el-Edebü’l-müfred, (Beyrut: Dâru İbn Kesîr, 1428), 299; Ebû Dâvûd Süleyman b. el-Eş’as es-

Sicistânî, es-Sünen, (Beyrut: Dâru’l-Mârife, 1422), Edeb 20; Hâris b. Ebû Üsâme, Müsnedü’l-Hâris, 

(Medine: Merkezü hıdmeti’s-sünne, 1413), 2: 739; Ebû Bekir Ahmed b. Amr el-Basrî el-Bezzâr, el-

Müsned, (Medine: Mektebetü’l-Ulûm ve’l-Hikem, 1415), 8: 74; Taberânî, el-Mu’cemu’l-evsât, , Kahire: 

Dâru’l-Harameyn, 1415), 7: 21; Beyhakî, Şuabu’l-îmân, 2: 550; 4: 225; 13: 358. a.mlf, Sünenü’l-kübrâ, 

(Mekke: Mektebetü Dâri’l-Bâz, 1414), 8: 163; Çakır, “Hafızlığı Teşvik Eden Hadisler Üzerine Genel Bir 

Değerlendirme”, 122. 



55 
 

 
  

 .أشراف أمتي اسم القرآن

3- “Ümmetimin en şereflileri Kur’ân’ı ezberleyenlerdir.”125 

 

Diyanet İşleri Başkanlığı bünyesinde Kur’ân eğitimine başlayan kursların ilk 

olarak hafız yetiştirmek amacıyla programları hazırlanmıştır. Bu gelenek, halkımızın 

kutsal kitabımız Kur’ân-ı Kerim’e olan saygı ve muhabbetinden kaynaklandığı gibi asr-ı 

saadetten günümüze kadar ilgiyle devam ettirilmektedir. Böylesi güzel bir mirastan 

faydalanmak isteyen ebeveynlerin çocuklarını bu kurslara kayıt ettirmek istemeleri yoğun 

bir taleple devam etmiştir. 

 

2.4.3. İhtiyaç Odaklı Kur’ân Kursları 

 

Müslüman insanlar asırlardır, Kur’ân-ı Kerim ile yücelmek, onu hem ruhunda 

hem de bedeninde taşımak isteğiyle okuma ve anlama gayretinde bulunmuştur. 

Ülkemizde Diyanet İşleri Başkanlığı, tüm vatandaşların bu yaygın dini eğitimden en 

verimli şekilde yararlanabilmesi için diğer kurs programlarının yanında İhtiyaç Odaklı 

Kur’ân Kursu programını da başlatmış ve gelişerek devam etmektedir. Bu kurslarda 

çoğunluğu hanım kardeşlerimizden oluşan kursiyerler eğitim almakta olup, gündüzlü 

eğitim verilmektedir. Genel itibarla sabah saatlerinden öğleye kadar programlanan bu 

kurslarda, hanım kardeşlerimiz hem Kur’ân-ı Kerim eğitimlerini almakta hem de sosyal 

bir ortam havası içerisinde güzel vakit geçirmektedirler. 

Hanım kardeşlerimize yönelik hizmet veren bu kursların yanında, mesai saatleri 

dışında ve hafta sonları eğitim veren ihtiyaç odaklı kurslar da Kur’ân dersleri 

vermektedir. Bu kurslar, çalışma saatlerinde kurslara katılma imkânı olmayan vatandaşlar 

tarafından yoğun bir ilgi görmüştür. Talepler gün geçtikçe artarak devam etmektedir. 

Aynı anda birçok farklı kurum ve kuruluşta çalışan insanlar Kur’ân-ı Kerim öğrenmekte 

ve dini bilgilerini pekiştirmektedir. Kursa kayıt yaptıran çoğunluğu hanım kardeşimiz, 

program dâhilinde; Kur’ân-ı Kerim Okuma, Ezber, Dua, Siyer, İlmihal ve Tecvit gibi 

bilgiler öğrenmektedirler.126  

 

 

                                                           
125 Taberânî, el-Mu’cemü’l-kebîr, 12: 125; Beyhakî, Şuabu’l-îmân, 2: 556; 3: 170; Çakır, “Hafızlığı Teşvik 

Eden Hadisler Üzerine Genel Bir Değerlendirme”, 122. 
126 Bilgiç, “Kur’ân Eğitimi ve Günümüz Yaygın Din Eğitimi Kur’ân Kursları”, 20. 



56 
 

 
  

2.4.4. Engellilere Yönelik Din Eğitimi 

 

Her an ve durumda olduğu gibi insanın engelli oluşu Kur’ân-ı Kerim’i 

öğrenmekten de alıkoymaması gerekir. Engel teşkil eden durum aslında engelsiz 

insanların anlayışsız hareket etmeleridir. Engelli kardeşlerimiz de bu muhteşem mirasın 

birer vârisleridirler. Diyanet İşleri Başkanlığı bu bireylerin yaygın din eğitimi 

çalışmalarından mahrum bırakılmamaları için özel öğreticilerle programlar 

düzenlemektedir. Daha çok fiziki engeli olan bireylerin katıldığı bu kursların müfredat ve 

programları kendilerine uygun bir şekilde hazırlanmaktadır. Görme engelli bireyler için 

Braille alfabesi ile yazılmış Kur’ân metni okutulmakta olup bu alfabeye pratikleri 

geliştirilmektedir. İşitme engelli vatandaşlar için özel öğreticilerle işaret dili vasıtasıyla 

Kur’ân-ı Kerim öğretilmektedir. Dönemsel olarak sayıları beş binleri bulan engelli 

kursiyer yaygın dini eğitim almaktadır. 

 

 

Şekil 4. Görme engelli kursiyerler Braille alfabesiyle Kur’ân’a dokunarak okuyor ve öğreniyorlar. 

 

 

Tablo 8. İşitme engelli kursiyerlere yönelik hazırlanan kurs programının ders ve kredilerini belirten tablo. 



57 
 

 
  

2.4.5. Camilerde Kur’ân Öğretimi 

 

Camilerde Kur’ân eğitimi projesinin kuruluş amacı, vatandaşların ikamet ettiği 

bölgelerde kur’ân kursu olmayışı veya yetersizliğinden kaynaklı, mesai saatlerinde kurs 

katılımının zorluğu gibi sebeplerden dolayı düzenlenmiştir. Kursta görev alacak öğretici 

eksikliği de camilerde imam, müezzin veya kurumun onaylayacağı yetkinliklere sahip bir 

öğretici ile camiler bünyesinde kurs açılmaktadır. Genel itibarla akşam saatleri veya hafta 

sonu şeklinde programlanmaktadır. Program; dinî bilgiler, Kur’ân-ı Kerim, tecvit gibi 

derslerle işlenmektedir. Bu kurslar sayesinde, Kur’ân’a gönül vermiş ve okumak için can 

atan binlerce insan ders almakta ve gayeleri olan maneviyatlarını güçlendirmektedir. 

Program sonucunda birer eğitim-öğretim yuvasına dönüşen camilerimizde yılda sayıları 

150 binlere varan vatandaş eğitim almaktadır. Ders müfredatı ve detaylı tarihi bilgiler 

yine çalışmamızda Camiler ana başlığı altında, Camilerde Kur’ân Eğitimi başlığı altında 

incelenmiştir. 

 

2.4.6. Yaz Kur’ân Kursları 

 

Okulların eğitim-öğretim verdiği dönemlerde çocukların dersleri dolayısıyla 

devam edemediği yaygın dini eğitim kurslarına alternatif olarak yaz aylarında okulların 

tatil olduğu bir dönemde cami, kur’ân kursları ve ihtiyaç halinde Diyanet’in kurs için 

uygun gördüğü yerlerde imam, müezzin, kur’ân kursu öğreticileri ve kurs yeterliğine 

sahip öğreticilerle eğitim verilmektedir. 

Kur’ân-ı Kerim eğitimi, namaz kılma, Peygamber Efendimiz (sav)’in hayatı ve 

dinî bilgiler gibi eğitimlerin uygulandığı yaz kurslarında binlerce çocuk ve genç 

kursiyerin ilgilerini çekmek ve katılımı desteklemek maksadıyla farklı sportif, kültürel, 

sosyal etkinlikler yapılmaktadır. Öğrenciler eğitimlerinin yanında eğlenerek 

sosyalleşebildikleri güzel bir ortam bulmaktadırlar. 2022 yılında yaz kur’ân kurslarında 

toplamda 2,5 milyon öğrenci Kur’ân eğitimi almıştır. İslam dini ile alakalı bilgilerinin 

öğrenildiği ve pratikleştirildiği sekiz haftalık eğitime çocukların yoğun ilgisinin olduğu 

görülmektedir.127 

Diyanet İşleri Başkan Yardımcısı Kadir Dinç’in ifadeleriyle: 2022 yılı yaz kur’ân 

kurslarında yatılı olarak dört haftalık eğitim yapılmaktadır. Bu eğitimlerde yatılı 675 

                                                           
127 Diyanet Haber, “Yaz Kur’an kurslarında 2,5 milyon öğrenci eğitim aldı”, erişim: 21 Mart 2022, 

https://www.diyanethaber.com.tr/yaz-kuran-kurslarinda-25-milyon-ogrenci-egitim-aldi 



58 
 

 
  

kur’ân kursu öğreticisi görev almış olup 7 bin 577 kursiyer gerçekleştirilen eğitimlere 

katılmıştır. “Bu yıl sekiz haftalık yaz Kur'an kurslarımızda 2 milyon 461 bin 288 

öğrencimiz eğitim aldı. 4 yaşından 22 yaşına kadar yaz Kur'an kurslarında eğitim alan 

öğrencilerimiz oldu."128 

 

2.4.7. Yurt Dışı Misafir Öğrenciler ve Yabancı Öğrenciler İçin Program 

 

1990 yılı itibariyle “Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği Avrupa ve Sibirya 

Müslümanları Müftülüğü” nün imam-hatip olarak iki yıl eğitim verilmek üzere toplam 5 

öğrencinin ülkemize gönderilmesiyle program başlamıştır. Her sene istekler artmakta ve 

farklı ülkelerden öğrenciler ülkemize bu amaçla gelmektedir. 2017-2018 eğitim-öğretim 

döneminde ülkemize gelen yabancı uyruklu kursiyer sayısı 364 olmuştur. İlerleyen 

yılların eğitim-öğretim dönemlerinde de bu sayı artarak devam etmiştir. 

Yabancı ülkelerden müftülükler aracılığıyla belirli sayılarda gönderilen 

öğrencilerin yanı sıra, yıllardır orta doğuda vuku bulan savaşlardan dolayı ülkelerini terk 

etmek zorunda kalıp Türkiye’ye gelen Suriye, Afganistan gibi ülkelerden yabancı uyruklu 

binlerce vatandaş Diyanet İşleri Başkanlığı tarafından açılan kurslarda Kur’ân-ı Kerim 

eğitimi ve dinî bilgiler derslerini almaktadırlar. Bu kurslar sayesinde mülteci olduklarını 

bir nebze de olsa onlara unutturmak için ülkemizin kültürel kardeşlik bağları ile yalnız 

olmadıkları onlara hatırlatılmaktadır. Her yaş kitlesine hitap edebilen kurslar sayesinde, 

isteyen her muhacir insanın katılım sağlayabileceği uygun kurs hizmetleri vardır. İslam 

dinine mensup bireyler olarak kardeşlik ruhuyla hareket edilen bu topraklarda sayıları on 

binleri aşan muhacir kardeşimiz kurslarda eğitimlerini almıştır. 

 

2.4.8 Kur’ân’ı Anlama Temel Öğretim Programı 

 

Diyanet İşleri Başkanlığınca programlanan kurslarda hafızlık eğitimlerini 

bitirdikten sonra hafızlığın yanında Kur’ân’ı anlamak isteyen kursiyerler için “Kur’ân’ı 

anlama temel öğretim programı” düzenlenmiştir.129 Programda hafız olan bu gençlerin 

ilim yolculuğunda, Kur’ân rehberliğinde hareket etmeleri ve kendilerinin de Kur’ân’ın 

eşsiz mesajlarını anlamaları noktasında öncelikle Arapça dili alt yapılarını geliştirmek 

hedeflenmektedir. Arapça dil bilgisi, okuma becerisi, okuduğunu anlama becerisi gibi 

                                                           
128 Diyanet Haber, “Yaz Kur’an kurslarında 2,5 milyon öğrenci eğitim aldı”. 
129 Bilgiç, “Kur’ân Eğitimi ve Günümüz Yaygın Din Eğitimi Kur’ân Kursları”, 21. 



59 
 

 
  

faaliyetlerle bu kurs Arapça dillerini geliştirmek hedefi taşımaktadır. 2018-2019 eğitim 

dönemlerinde ilk olarak 6 ilde pilot uygulama yapılmıştır. Diyanet İşleri Başkanlığı 

Kur’ân’ın anlaşılması için önem taşıyan bu kurslara ehemmiyet vermekte ve 2021-2022 

eğitim öğretim dönemlerinde geliştirerek devam etmektedir. 

“Program, dil bilgisi, okuma-anlama, dinleme-konuşma ve yazma olmak üzere 4 

temel alandan oluşmaktadır.”130 Bu program hem örgün hem de uzaktan eğitim 

yapılabilecek şekilde düzenlenmiştir. İki alternatif şeklinde geliştirilen programın birinci 

alternatifinde; haftada 18 saat, toplam 3 dönem sürecek olup 852 krediden oluşmaktadır. 

İkinci alternatifinde ise haftada 30 saat, toplam 2 dönem sürecek olup 1020 kredinin 

tamamlanması gerekmektedir. Program Arapça dilinde yeterliği taşıyan öğreticiler 

tarafından, dil öğretimine uygun bir ortamda öğrencilerin seviyelerine uygun 12 kişilik 

sınıflar şeklinde uygulanmaktadır.131 

 

2.5. Milli Eğitim Bakanlığı Halk Eğitim Merkezleri 

 

Günümüz teknoloji ve bilim çağında yaşanan hızlı ve değiştirici yeniliklerle 

beraber artık insanların ekonomik, sosyal, kültürel alanlarına da ciddi manada yansımakta 

olup, insanların bu baş döndürücü gelişmeler karşısında kendilerini uyum sağlamaya, 

geliştirmeye ve yeni bilgi-beceriler edinmeye sevk etmesi zorunluluğu hâsıl olmuştur. 

Normal olarak sadece resmi okullarda verilen zorunlu eğitimlerle bir insanın ömür boyu 

gelişmeye ve yeni bilgilere ihtiyaç duymaması savları çürümüş durumdadır. Allah (cc), 

insanın doğumuyla başlayan öğrenme merakını ölümüne kadar da fıtrat olarak 

belirlemiştir. İnsan da bu fıtratla yaşarken gereksinimlerini tamamlamakla meşguldür. 

Tüm bu gelişmeler ve sebepler insanoğlunu ömür boyu öğrenmeye sevk etmiş, hâsılı halk 

eğitim merkezlerinde uygulanan hayat boyu öğrenme programlarının da önemini 

arttırmıştır. Her yaş ve kesime hitap eden bir eğitim yapısıyla Halk Eğitim Merkezleri; 

bireyi gelişen dünya durumları karşısında geliştirmeye, güçlendirmeye, bilgilendirmeye, 

donatmaya, yeteneklerini öğrenip geliştirmeye ve refah seviyelerini arttırmaya çalışan 

birer eğitim kurumlarıdır.132 

                                                           
130 Diyanet İşleri Başkanlığı, “Kur’ân’ı Anlama Temel Öğretim Programı Uygulama Esasları”, erişim: 16 

Nisan2022,https://webdosyasp.diyanet.gov.tr/muftuluk/UserFiles/bursa/Ilceler/yildirim/UserFiles/Files/K

uraniAnlamaUygulamaEsaslari2021-2022_ba7c6de3-783c-407f-8c1b-020e5907a499.pdf 
131 Diyanet İşleri Başkanlığı, “Kur’ân’ı Anlama Temel Öğretim Programı Uygulama Esasları”. 
132 Tuncay Dolanbay, “Hayat Boyu Öğrenme Sürecinde Halk Eğitimi Merkezlerinin Yaşadığı Yönetsel 

Sorunlar”, (Yüksek Lisans Tezi, Bartın Üniversitesi, 2014), 18. 



60 
 

 
  

“Halk eğitimi, yetişkinlerin eğitimi için gereken programlarının; araç gereçlerinin, 

yollarının, yöntemlerinin geliştirilmesini konu edinen bir eğitim bilimidir.”133 

OECD tarafından yapılan halk eğitim tanımına bakıldığında: “Resmi, zorunlu 

eğitimini tamamlamış ve hayattaki uğraş alanı okul olmayan bireylerin hayatlarının 

herhangi bir yerinde ihtiyaç duyacakları öğrenmenin ve merak duyduğu ilgilerini tatmin 

etmek için oluşturulan etkinlik ve her türlü faaliyetin programlanmış olduğu bir 

süreçtir.”134 

Halk eğitimlerin gayesi, bilginin tek düze bir aktarımı değil, bireylere verilen 

eğitimle davranış ve tutumlarında değişiklik oluşturmak için destek olmak ve sosyal 

toplum yapısını destekleyerek geliştirmektir.135 

Hayat Boyu Öğrenme Genel Müdürlüğü136 Halk Eğitim merkezleri bünyesinde 

Kur’ân-ı Kerim’i öğrenme başta olmak üzere, yaygın din eğitimi bağlamında 6 farklı kurs 

programı düzenlenmekte olup kurs bitiminde başarı sağlayan kursiyerlere katılım belgesi 

ve başarı belgesi verilmektedir.137 

 

2.5.1. Hafızlık Ezberleme Eğitimi Kurs Programı 

 

Bu kursta toplamda eğitim süresi için 2280 saat ayrılmaktadır. Kursa katılım 

sağlamak isteyen vatandaşlarda; okur-yazar olma, en az 9 yaşını doldurmuş olmak, 

Kur’ân-ı Kerim’i okuyabilecek seviyede yeterliğe ve bilgiye sahip olmak, kurs süresince 

derslerini aksatacak herhangi fiziki veya zihinsel engeli bulunmamak gibi şartlar 

aranmaktadır.138 

 

 

                                                           
133 İ. E. Başaran, Türkiye Eğitim Sistemi (Ankara: Yargıcı Matbaası, 1996), 134; Dolanbay, “Hayat Boyu 

Öğrenme Sürecinde Halk Eğitimi Merkezlerinin Yaşadığı Yönetsel Sorunlar”, 18. 
134 OECD, Learning Opportunities for Adults, Vol. 1, (Paris: General Report, 1997), 23; Dolanbay, “Hayat 

Boyu Öğrenme Sürecinde Halk Eğitimi Merkezlerinin Yaşadığı Yönetsel Sorunlar”, 19. 
135 M. Yıldırım, Hayat Boyu Öğrenme Kapsamında Yaygın Eğitim ve Halk Eğitim Merkezleri (Ankara: 

Gazi Kitapevi, 2009), 28; Dolanbay, “Hayat Boyu Öğrenme Sürecinde Halk Eğitimi Merkezlerinin 

Yaşadığı Yönetsel Sorunlar”, 19. 
136 “Yaşam boyu öğrenme; bireyin yaşamı boyunca bilgisini, yeteneklerini ve yeterliliklerini bireysel veya 

toplu olarak geliştirmeyi amaçlayan tüm etkinlikler olarak tanımlanmıştır. Yaşam boyu öğrenme 

kapsamında örgün öğrenme, yaygın öğrenme, iş eğitimi, teknik eğitim, hizmet içi ve hizmet dışı tüm eğitim 

ve öğretimler yer almaktadır.” (“Yaşam boyu öğrenme”, Vikipedi, 29 Nisan 2022, 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Ya%C5%9Fam_boyu_%C3%B6%C4%9Frenme.) 
137 Halk Eğitim, “Halk Eğitim Merkezleri Din Eğitimi Kursları”, erişim: 14 Mayıs 2022, 

https://www.hemhalkegitim.com/halk-egitim-merkezleri-din-egitimi-kurslari/. 
138 Halk Eğitim, “Halk Eğitim Merkezleri Din Eğitimi Kursları”. 



61 
 

 
  

2.5.2. Hafızlık Hazırlık Eğitimi Kurs Programı 

 

Bu kursta eğitim süresi için toplam 840 saatlik bir ders programı ayrılmıştır. Kursa 

katılım şartları arasında en az 9 yaşında olmak ve okur-yazar seviyesinde bir yeterliği 

bulunuyor olmak gibi şartlar aranmaktadır.139 

 

2.5.3. İleri Düzey Hafızlık Eğitimi 

 

Kurs için ayrılan eğitim süresi 1800 saattir. Kursa katılım şartları arasında 9 yaşını 

doldurmak, okur-yazarlık seviyesinde yeterliğe sahip olmak ve ileri düzeyde bir eğitim 

olduğu için en az hafızlığını bitirmiş olmak gibi şartlar bulunmaktadır.140 

 

2.5.4. Kur’an-ı Kerim Tilaveti ve Tashih-i Huruf Eğitimi-1 

 

Bu kurs süresi için 90 saat ayrılmaktadır. En az 13 yaşında olmak ve okur-yazarlık 

seviyesinde yeterliği bulunuyor olmak gibi şartlar kursa kayıt için aranmaktadır. 3 

kademe şeklinde programlanan bu kurslara katılan vatandaşlar, Kur’ân-ı Kerim’i usulüne 

uygun bir şekilde, bu eğitim için yeterliği bulunan usta öğreticilerle almaktadırlar. 

Makam ve ses güzelliği gibi kıraât hususları da aktarılmaktadır.141 

 

2.5.5. Kur’an-ı Kerim Tilaveti ve Tashih-i Huruf Eğitimi-2 

 

Bu kurs programı için de 90 saatlik bir süre ayrılmış olup kurs için; en az okur ve 

yazar olmak, 13 yaşında olmak, bu kursun 1. kademesini başarılı bir şekilde tamamlamış 

olmak gibi şartlar aranmaktadır. Birinci turda başarı gösterip bu kademeye geçen 

kursiyerlerin başarılarının devamlılığı ve geliştirilmesi hususunda 2. Kademedeki bu kurs 

programlanmaktadır.142 

 

 

 

                                                           
139 Halk Eğitim, “Halk Eğitim Merkezleri Din Eğitimi Kursları”. 
140 Halk Eğitim, “Halk Eğitim Merkezleri Din Eğitimi Kursları”. 
141 Halk Eğitim, “Halk Eğitim Merkezleri Din Eğitimi Kursları”. 
142 Halk Eğitim, “Halk Eğitim Merkezleri Din Eğitimi Kursları”. 



62 
 

 
  

2.5.6. Kur’an-ı Kerim Tilaveti ve Tashih-i Huruf Eğitimi-3 

 

Bu kurs programında da 90 saatlik bir süre planlanmış olup kursiyer seçiminde; 

okur-yazarlık yeterliği, yine asgari 13 yaş şartı ve kursun 2. kademesini başarıyla bitirmiş 

olma gibi şartlar aranmaktadır. İlk iki kademede başarı sağlayan kursiyerler artık kursun 

son kademesine geçebilmekte ve Kur’ân-ı Kerim okuma, tecvit ve dini bilgiler gibi 

konularda kendilerini iyice geliştirmiş olmaktadırlar.143 

 

2.6. Medreseler 

 

İslam dini eğitim faaliyetlerinin tarihi yapısı içerisinde mühim bir noktada olan 

medreseler, ilk nüvelerinin teşekkülü olan 9. yüzyıldan144 beri, eğitim faaliyetleri 

amacıyla imkân bulduğu yerlerde görevlerini yerine getirmeye çalışmış, tarihi çok 

eskilere varan yıllar boyunca bir nevi İslam dininin maneviyatını taşıyıcı birer rol 

üstlenmişlerdir. Selçuklular zamanında Nizamiye Medreseleri ile eğitimin verilmeye 

başlandığı süreç, Zengîler Devleti, Eyyûbîler Devleti ve Memlükler Devleti’nin çabaları 

neticesinde bu kurumların yapısı daha da genişlemiş ve İslam dininin eğitim yapısı ve 

maneviyatını taşımada temsiliyet gücü artmıştır. Bu manevi miras Anadolu Selçukluları 

Devleti aracılığıyla Anadolu topraklarına taşınmış, Osmanlı Devleti sayesinde de gelişimi 

sağlanmıştır. İstanbul’un fethedilmesiyle birlikte Fatih Sultan Mehmet Han’ın emirleriyle 

inşa edilen Sahn-ı Seman Medreseleri ve Osmanlı Padişahı Kanuni Sultan Süleyman’ın 

tensipleriyle yaptırılan Süleymaniye Medresesi sayesinde medreselerin kurumsallığı şekil 

almış, kurumsal kimliği ve müfredatıyla sağlam bir altyapısı oluşmuştur.145 

16. yüzyıl sonları ile birlikte medreselerde bazı sıkıntılar baş göstermiştir. Bu 

kurum belki niceliksel olarak gelişimini arttırmakta ancak başlayan bu olumsuz 

durumlarla birlikte niteliksel olarak gelişimin aksine gerilemekte hatta zamanla 

bozulmaya kadar gelmiştir. Küresel dünya düzeninde sürekli artan nüfus ve buna bağlı 

politikalar, devletin kurumları arasında uyumsuzluk ve dengesizliklerin oluşturduğu 

aksamalar, ulema sınıfının ortaya çıkması, ilmiye sınıfı olarak düşünülen geleneğin 

                                                           
143 Halk Eğitim, “Halk Eğitim Merkezleri Din Eğitimi Kursları”. 
144 Mustafa Bilge, İlk Osmanlı Medreseleri (İstanbul: İÜEF Yayınları, 1984), 3; Cahit Baltacı, XV ve XVI. 

Yüzyıllarda Osmanlı Medreseleri (İstanbul: İFAV Yayınları, 2005), 60; Murat Akgündüz, Osmanlı 

Medreseleri: XIX. Asır (İstanbul: Beyan Yayınları, 2004), 17; Davut Işıkdoğan, “Güneydoğu 

Medreselerinde Eğitim-Öğretim Faaliyetleri: Mardin Örneği”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 53/2 (2012), 44. 
145 Işıkdoğan, “Güneydoğu Medreselerinde Eğitim-Öğretim Faaliyetleri: Mardin Örneği”, 44. 



63 
 

 
  

önemsizleştirilmesi ve ilmî geleneğin zihinsel yapısında değişimlere gidilmesi 

dolayısıyla medreseler ciddi sorunlarla karşılaşmış ve ciddi yaralar almıştır.146 Batılı 

devletlerin hem fikir hem de teknik konularda ciddi mesafeler aldığı bu zamanlarda, 

yenileşen ve değişen durumlar karşısında kendini yenileyemeyip geride kalan medreseler, 

Osmanlı Devleti’nin batılı devletlere cihanşümul bir anlayışla savaşa girişmesiyle birlikte 

iyice gerilemiş ve devletin bu konudaki gücünü de iyice düşürmüştür. Medreseler 

hakkında çeşitli ıslahat çalışmalarına ancak 19. yüzyıl başlarında gidilmiştir. Devam eden 

süreçte medreselerde hem program hem de müfredat konularında genel bazı 

değişikliklere gidilse de,147 yapılan ıslahat çalışmalarının birinden amaçlanan bir fayda 

sağlandığı söylenemez. Medreselerde gidilen değişiklikler ile sorunların temeline 

inilememiş, genel olarak yüzeysel bir şekilde kalmıştır.148 

Osmanlı Devleti’nin gerilemesi ve sonucunda, Mustafa Kemal Atatürk 

başkanlığında kurulan Türkiye Cumhuriyeti zamanında, çağın gereksinimlerine cevap 

veremediği, gerileyip yozlaştığı iddiası ile medrese kurumlara kapatılmaya maruz 

kalmıştır. Tevhid-i Tedrisat kanunu ile tüm eğitim-öğretim faaliyetleri devlet eliyle 

yapılmış ve eğitimin birleştirilmesi esas alınmıştır. Ancak bu karara tam manasıyla 

uyulmadığı da hizmet vermeye devam eden medreselerin açık oluşundan anlaşılmaktadır. 

Güneydoğu Anadolu ve Doğu Anadolu bölgelerindeki bazı medreseler gayr-i resmi bir 

şekilde öğretim faaliyetlerini sürdürmüştür. Bahse konu bölgelerde gayr-i resmi olarak 

varlık alanı bulmuş medreselerin yegâne dayanağının, bölge halkının dindar tutumları 

dolayısıyla istek ve talepleri sayesinde kapatılması gerçekleştirilememiş ve halkın maddi-

manevi destekleri sayesinde günümüze kadar hizmet faaliyetleri devam etmiştir. Medrese 

müfredat ve programlarının işleyişinin Osmanlı dönemi medreseleriyle paralellik 

                                                           
146 Cahit Baltacı, XV ve XVI. Yüzyıllarda Osmanlı Medreseleri, 152, Medreselerin gerileme nedenleriyle 

ilgili olarak daha geniş değerlendirmeler için şu eserlere bakılabilir: Yahya Akyüz, Türk Eğitim Tarihi: 

M.Ö. 1000 M.S. 2010 (Ankara: Pegem Akademi Yayınları, 2010), 81-82; Hüseyin Atay, “Medreselerin 

Gerilemesi,” Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 24:1 (1990): 15-56; Hüseyin Atay, 

Osmanlılarda Yüksek Din Eğitimi. (İstanbul: Dergâh Yayınları, 1983), 133-173; Muhammed Şevki Aydın, 

“Medreselerin Gerileyiş Sebepleri Üzerine”, Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 4 (1987): 324-

325; Kenan Yakuboğlu, Osmanlı Medrese Eğitimi ve Felsefesi (İstanbul: Gökkubbe Yayınları, 2006), 208-

219; Yaşar Sarıkaya, “Osmanlı Medreselerinin Gerilemesi Meselesi: Eleştirel Bir Değerlendirme 

Denemesi”, İslam Araştırmaları Dergisi, 3 (1999): 23-39; Işıkdoğan, “Güneydoğu Medreselerinde Eğitim-

Öğretim Faaliyetleri: Mardin Örneği”, 44. 
147 Işıkdoğan, “Güneydoğu Medreselerinde Eğitim-Öğretim Faaliyetleri: Mardin Örneği”, 44; Yaşar 

Sarıkaya, Medreseler ve Modernleşme (İstanbul: İz Yayıncılık, 1997), 126-174; Zeki Salih  

Zengin, II. Meşrutiyet’te Medreseler ve Din Eğitimi (Ankara: Akçağ Yayınları, 2002), 90-96. 
148 Zengin, II. Meşrutiyet’te Medreseler ve Din Eğitimi, 90; Işıkdoğan, “Güneydoğu Medreselerinde 

Eğitim-Öğretim Faaliyetleri: Mardin Örneği”, 45. 



64 
 

 
  

gösterdiği açık bir durumdur.149 Bölge halkının çoğunluk olarak Şafii mezhebine tabi 

bireyler oluşu, genel olarak farklı yapılarda medreseler olduğu izlenimiyle karşı karşıya 

kalınsa da, bu izlenimin gerçeği yansıtmadığı derslerde okutulan bazı kitaplardan 

anlaşılmaktadır. Dersler de şuanda da okutulan bazı kitapların müelliflerine bakıldığına 

Hanefi mezhebine mensup şahsiyetler oluşu da bunu desteklemektedir.150 

Diğer bir taraftan da bakıldığında medreseler; bu bölgelerdeki insanların dinî 

eğitim-öğretim ihtiyaçlarını karşılamış, ahlaki bir toplum yapısının tesisinde rol oynamış, 

sosyal yapısında önemli dokunuşlar yapmış, karşılaşılan bazı sorunlar medrese kanadıyla 

çözülmüş, kültürel açıdan toplumu beslemiş ve en önemlisi de sözü geçen bir kurum 

oluşuyla topluma yön verebilmiş birer mekân olarak günümüze kadar varlığını 

sürdürmüştür. Son dönemde özellikle Doğu-Güneydoğu Anadolu medreselerinin genel 

manada mahiyetlerini öğrenmek için yürütülen çalışmaların gayesi olarak, medreselerin 

bu nadide özelliklerinin yattığı söylenebilir. Medreselerde eğitim alan talebelerin eğitim 

sonunda (resmi olarak okullarını da tamamlayarak) özellikle Diyanet İşleri Başkanlığı 

bünyesinde imam-hatip, kur’ân kursu öğreticisi ve kendilerini geliştirerek Diyanet’in 

farklı kademelerinde görevli olarak görev alabilmektedirler. Basının titizlikle takip ettiği 

medreseler ve dinî kişiliğe sahip insanların eski dönemlerdeki şartlar sebebiyle 

kendilerini ve çalışmalarını gizli tuttukları bilinen bir gerçektir. Son dönemlerde ilgi 

hasebiyle bazı medrese hocalarının hayatları, biyografik eser olarak da çalışılmış hatta 

kitap baskıları da gerçekleşmiştir.151Yüksek Lisans ile Doktora çalışmaları ve birçok 

makale çalışması da yapılmış, devam etmekte olanlar da vardır. Ancak günümüz şartları 

ve medreselerin ilmî yapısına olan ihtiyaçtan dolayı artık Medrese seydalarının bu 

durumdan memnuniyet duydukları söylenebilir. Yakın zamanda Diyanet İşleri Başkanlığı 

bünyesinde çalışmak üzere “mollalar projesi” kapsamında bine yakın medrese eğitimi 

                                                           
149 Örneğin Osmanlı medreselerinde genel olarak fakih olarak isimlendirilen medrese öğrencileri, eğitim 

hayatlarının başında mübtedi, daha sonra mutevassıt ve en sonda da müstedil olarak anılmaktaydı. Bkz. 

Ekmeleddin İhsanoğlu, “Osmanlı Eğitim ve Bilim Kurumları,” E. İhsanoğlu (ed.), Osmanlı Medeniyet 

Tarihi (İstanbul: IRCICA, 1999) içinde, c.1, 234. Bu kavramsallaştırmalar, küçük tasarruflarla bugün 

Güneydoğu bölgesindeki medreselerde de kullanılmaktadır; Işıkdoğan, “Güneydoğu Medreselerinde 

Eğitim-Öğretim Faaliyetleri: Mardin Örneği”, 45. 
150 Bunlar arasında Muḥyiddîn Muḥammed b. Pîr Alî el-Birgivî’nin (ö.981/1573) İmtiḥânu’l-Eẕkiyâ adlı 

eseri, Kuşadalı Şeyḫ Muṣṭafâ b. Ḥamza el-Aydınî’nin (ö.1085/1674) Netâicu’l-Efkâr adlı eseri, Ḳul Aḥmed 

b. Muḥammed b. Ḫiḍr’in (ö.950/1453) Ḳavl-i Aḥmed olarak bilinen haşiyesi (el-Fenârî’nin Şerḥu 

Îsâgûcî’sine haşiye), Ebu’s-Senâ’ Şemsuddin Aḥmed b. Muḥammed es-Sîvâsî’nin (ö.1006/1597) Ḥallu’l-

Me’aḳid adlı eseri, Maḥmud b. Ḥasen el-Mağnîsâvî’nin (ö.1222/1807) Muğnî’ṭ-Ṭullâb’ı, Şemsuddin 

Muḥammed b. Ḥamza el-Fenârî’nin (ö.834/1431) Şerḥu Îsâgûcî  li’l-Ebherî adlı eseri en dikkat çekenlerdir; 

Işıkdoğan, “Güneydoğu Medreselerinde Eğitim-Öğretim Faaliyetleri: Mardin Örneği”, 45. 
151 Örneğin bkz. Sadreddin Öztoprak, Şark Medreselerinde Bir Ömür (İstanbul: Beyan Yayınları, 2003); 

M. Halil Çiçek, Şark Medreselerinin Serencamı (İstanbul: Beyan Yayınları, 2009). 



65 
 

 
  

almış donanımlı mezun talebe imam-hatip olarak göreve alınmıştır. Yoğun fikirsel 

saldırılara uğrayan bu çalışma neticesinde Diyanet İşleri Başkanlığı bir basın açıklaması 

yapma gereğinde bulunmuştur.152 Medreselerin müfredatı ve ders yapısı itibariyle ciddi 

manada Kur’ân-ı Kerim okuyucusu yetiştirdiğini söylemek biraz güç olacaktır. Eğitim 

yapılarına bakıldığında, gerektiğinde elif-ba’dan başlayıp Kur’ân-ı Kerim dersi 

okutulmakla birlikte tecvid açısından pratikte yeterli düzeyde olmadıkları aşikârdır. 

Medrese eğitimini bitirip imam-hatip olarak görev almak isteyen talebelerin zorlandıkları 

en önemli noktalardan biri de Kur’ân-ı Kerim konusunda olmaktadır. Nitekim Diyanet 

İşleri Başkanlığı özellikle son zamanlarda gerçekleştirdiği alımlarda maharic-i huruf, 

hüsn-ü tilavet, güzel ve doğru okuma becerilerine önem vermektedir. Kur’ân’ın hıfzı 

konusunda sıkıntı yaşamadıkları, medreselerde çoğunlukla ezbere dayalı yapılan ders 

yapısından kaynaklandığını söylemek mümkündür. Ancak doğru ve yeterli düzeyde bir 

Kur’ân-ı Kerim eğitimiyle bütün talebelerin mezun olduklarının söylemek güçtür. Bunu 

medreselerde özellikle ilim noktasında araç ilimler olarak tabir edilen arapça dili gramer 

yapısının öğretimi ve sonrasında bu ilimler sayesinde yoğun bir dinî ilim eğitimi 

verilmesine bağlamak mümkündür. İstisnalar olmakla birlikte Kur’ân-ı Kerim’i çok güzel 

okuyan ve tecvid ilmi bilgisine sahip talebelerin olduğunu da söylemek mümkündür. 

Medrese eğitimi almış, onların tabiriyle çoğu seydaya sorduğumuzda; güzel bir Kur’ân 

dersi alabilecekleri öğretici sayısının azlığından yakındıklarını dile getirmişlerdir. 

Kur’ân-ı Kerim dersi muhakkak verilmiş ancak imam-hatip olacak yeterlikte 

olmayışından yakınan birçok talebe ile karşılaşılmıştır. 

 

2.6.1. Medreselerde Okutulan Dersler 

 

“-Dil İlimleri: Sarf, Nahiv, Vaḍ , İştiḳaḳ, Me’ânî, Beyân, Bedî’, Şiir ve Lugat 

-Şer’î İlimler: Fıkıh, Usul-i Fıkıh, Tefsir, Hadis, İslam Tarihi, Ahlak ve Kelam 

-Felsefe İlimleri: Mantık ve Felsefe 

-Münazara 

-Hat (yazı) ve Kur’ân-ı Kerim”153 

                                                           
152 Diyanet İşleri Başkanlığı’nın bu girişimi, basında geniş yankı bulmuş ve ilgili ilgisiz çok sayıda 

değerlendirmeye kapı aralamıştır. Kamuoyunda oluşan olumsuz algı dolayısıyla Diyanet İşleri Başkanlığı 

bir basın açıklaması yapmak durumunda kalmıştır. Söz konusu basın açıklaması için bkz. 

http://www.diyanet.gov.tr/turkish/haber/basin_aciklamasi_12122011.pdf; Işıkdoğan, “Güneydoğu 

Medreselerinde Eğitim-Öğretim Faaliyetleri: Mardin Örneği”, 45. 
153 Çiçek, Güneydoğu Medreselerinin Serencamı, 46; Işıkdoğan, “Güneydoğu Medreselerinde Eğitim-

Öğretim Faaliyetleri: Mardin Örneği”, 56. 

http://www.diyanet.gov.tr/turkish/haber/basin_aciklamasi_12122011.pdf


66 
 

 
  

2.7. Diyanet İşleri Başkanlığı Dini Yüksek İhtisas Merkezi Müdürlükleri / Diyanet 

Akademisi 

 

Ülkemizde din işleri ve dinî eğitim-öğretim faaliyetlerinin yürütülmesinde 

sorumlu bir kurum olarak Diyanet İşleri Başkanlığı bu görevi, 633 sayılı kanunda 

açıklandığı gibi Diyanet İşleri Başkanlığı’na devredilmiştir. Söz konusu kanunun ilk 

maddesinde, “İslam Dininin inançları, ibadet ve ahlak esasları ile ilgili işleri yürütmek, 

din konusunda toplumu aydınlatmak ve ibadet yerlerini yönetmek üzere; Başbakanlığa 

bağlı Diyanet İşleri Başkanlığı kurulmuştur” ifadesi bulunur.154 

Başkanlık bünyesinde din işlerinin verimli ve en faydalı bir şekilde 

gerçekleşmesinde kurum personellerinin liyakat ve görev samimiyeti olduğu söylenebilir. 

14/07/1965 yılı ve 657 sayılı Devlet Memurları Kanunu’nun 214 ve 215’inci maddeleri 

“Hizmet İçi Eğitim” temelini başlatmış, 216 ile 221. Maddeleri de söz konusu eğitim için 

ihtiyaçları dâhilinde kurumların eksikliklerini karşılamak üzere “Eğitim Merkezleri” 

açabilecekleri kararı alınmış ve zikredilen maddelerde işleyiş hakkında detaylı bilgilere 

yer verilmiştir.155 “2/07/1965 tarih ve 633 sayılı “Diyanet İşleri Başkanlığı Kuruluş ve 

Görevleri Hakkında Kanun”da da eğitim faaliyetleri ile alakalı bilgi verilmiş, bu kanunun 

6’ıncı maddesinde “Dini Hizmetler ve Din Görevlilerini Olgunlaştırma Dairesi” 

düşünülürken 7’inci maddesinde de bu birimin görev alanı ve sahası belirtilmiştir.”156 

İlerleyen süreçte Dinî Hizmetler Dairesi ile Olgunlaştırma Dairesi iki birim olarak 

ayrılmıştır. Neticesinde Olgunlaştırma Dairesi dâhilinde “Eğitim Müdürlüğü” 

planlanarak açılmıştır. Mesleğe hazırlık eğitimi için ilk kez somut adım, 1973 yılında 

Bolu ilinde bir binada “Hizmet İçi Eğitim Kursu” açılarak atılmıştır.157 Lakin açılmış olan 

bu kurs ihtisas eğitimi değildir. Bu kursta, hizmet içi eğitimler, mesleğe hazırlık 

eğitimleri, yetiştirme kursları gibi daha çok bireyi meslek için donatıcı nitelikler için 

açılmış kısa zamanlı kurslardır. 

Başkanlık bünyesinde hazırlık eğitimleri devam ederken, eğitimler için ihtiyacı 

karşılayacak düzeyde donanımlı eğitmen ve hoca ihtiyacı hâsıl olmuştur. Tam da bu 

                                                           
154 DİB Kuruluş ve Görevleri Hakkında Kanun, Md. 1. 
155 Mehmet Dinçoğlu, "Diyanet İşleri Başkanlığı Dinî Yüksek İhtisas Kurslarında Verilen Hadis Derslerine 

Dair Bazı Mülahazalar", Marife Dini Araştırmalar Dergisi 13 / 1 (Nisan 2013): 149-166. 

https://doi.org/10.5281/zenodo.3344388 
156 Dinçoğlu, "Diyanet İşleri Başkanlığı Dinî Yüksek İhtisas Kurslarında Verilen Hadis Derslerine Dair 

Bazı Mülahazalar", 151. 
157 Detaylı bilgi için bkz. DİB, Kuruluştan Günümüze Diyanet İşleri başkanlığı, Tarihçe-Teşkilat-Hizmet 

ve Faaliyetler (1924-1997), (Ankara: TDV Yayınları, 1999), 662-664; Dinçoğlu, "Diyanet İşleri Başkanlığı 

Dinî Yüksek İhtisas Kurslarında Verilen Hadis Derslerine Dair Bazı Mülahazalar", 151. 



67 
 

 
  

noktada açığı kapatmak ve göreve başlayacak müftüler ile vaizlerin mesleki açıdan 

donanımlı hale gelmeleri, ihtiyaçları olduğunda ana kaynaklardan kolaylıkla bir meseleye 

başvurabilecek düzeyde ilmî birikime sahip olmaları ve toplumun dinî bağlamdaki soru 

ve ihtiyaçlarına cevap verebilmeleri amacıyla İstanbul’da Haseki Eğitim Merkezi 

bünyesinde İhtisas kursu programlanmıştır. İstanbul Haseki ile başlayan bu hizmet içi 

eğitim programı, Din İşleri Yüksek Kurulu tarafından 5 Eylül 1975 yılı ve 1842 sayılı 

kararı neticesinde 20 Ocak 1976’da resmen eğitim faaliyetlerine başlamıştır. Daha 

sonraki süreçte İstanbul’u; Konya, Trabzon, Erzurum, Kayseri ve Rize illeri takip 

etmiştir.158 

2023 yılı itibariyle Diyanet İşleri Başkanlığı bünyesinde; İstanbul, Konya, 

Erzurum, Kayseri, Trabzon, Rize, İzmir, Diyarbakır, Kocaeli, Ankara, Denizli ve 

Gaziantep illerinde yüksek ihtisas merkezi müdürlükleri eğitim faaliyetlerini 

gerçekleştirmektedir. Bu illerimizden Denizli ve Gaziantep ilk olarak eğitim merkezi 

olarak başlamış daha sonra dini yüksek ihtisas merkezlerine dönüştürülmüştür.159 Aynı 

zamanda Kur’ân-ı Kerim eğitimi için önemli birer faaliyetleri olan eğitim merkezleri de; 

Ankara, Antalya, Bolu, Bursa, Elazığ, İstanbul, İzmir, Kastamonu, Kütahya, Konya, 

Manisa, Samsun, Şanlıurfa, Tekirdağ, Van, Yozgat, İstanbul ve Ordu illerinde faaliyet 

göstermektedirler.160 

İhtisas merkezleri bünyesinde açılan “Hizmet İçi İhtisas Kursu”nun süresi 30 

aydır. Otuz ayın ilk dokuz ayında özellikle Arap dili ve gramer yapısı üzerinde 

durulmaktadır. İlerleyen süreçlerde gramere ek olarak Belâgat dersleri de işlenmektedir. 

Bu süreç sonunda eğitime katılan kursiyerlerden kendilerini ve bir konu hakkındaki 

düşüncelerini Arapça dili ile ifade edebilecek düzeyde olmaları istenmektedir. Süre 

sonunda sınav yapılmakta olup, söz konusu sınavda başarı gösteremeyenler kurstan 

ayrılmaya kadar gidebilmektedir. Dokuz aylık hazırlık eğitimi sonunda kalan 12’şer 

haftadan oluşan toplam 6 dönemde de ihtisas eğitimi tam ve yoğun olarak verilmektedir. 

Her bir ihtisas döneminde; akâid, fıkıh, hadis, Kur’ân-ı Kerim, fıkıh usulü ve tefsir gibi 

İslâmî ilimlere yoğunluk verilmektedir. Genel olarak dersler Arapça olarak işlenmekte 

olup her üç ayda bir eğitimin geri dönütü mahiyetinde birer sınav yapılmaktadır. Bu 

                                                           
158 Dinçoğlu, "Diyanet İşleri Başkanlığı Dinî Yüksek İhtisas Kurslarında Verilen Hadis Derslerine Dair 

Bazı Mülahazalar", 151. 
159 Diyanet İşleri Başkanlığı, “Dini Yüksek İhtisas Merkezleri”, erişim: 2 Mart 2023, 

https://egitimhizmetleri.diyanet.gov.tr/sayfa/747 
160 Diyanet İşleri Başkanlığı, “Eğitim Merkezleri”, erişim: 2 Mart 2023), 

https://egitimmerkezleri.diyanet.gov.tr/Sayfalar/AnaSayfa.aspx 



68 
 

 
  

sınavlarda başarılı olamayan kursiyerlerin ilişiği kesilmekte olup kurs öncesi çalıştığı 

görev yerlerine gönderilmektedirler. Merkezler, Milli Eğitim Bakanlığı tarafından tatil 

olarak belirlenen tarihlerin aynısını tatil olarak kullanmazlar. Eğitim-öğretim faaliyetleri 

yıl boyunca devam etmekte olup, resmi günler hariç, yalnız bir aylık bir tatil süresi 

bulunmaktadır. Kursların faaliyetleri hem eğitmenler hem de kursiyerler için gerçekten 

yoğun bir şekilde geçtiği söylenebilir. “Program; Tefsir, Hadis, Fıkıh, İslam Düşüncesi, 

Din-İletişim-Eğitim gibi toplamda 5 ana alandan teşekkül etmektedir.”161 Dönemler 

içerisinde haftalık birer ders şeklinde Kur’ân-ı Kerim dersi de verilmektedir. Donanımlı 

hocalar eşliğinde işlenen bu derslerde kursiyerler, sahip olduğu okuma beceri ve 

bilgilerini en iyi seviyelere taşımak için gayret etmektedirler. 

Yüksek İhtisas Merkezi Müdürlükleri bünyesinde sadece ihtisas kursu verilmeyip, 

Hüsn-ü Tilâvet kursu, Mesleğe Hazırlık Hizmet İçi Eğitim kursu, Tashih-i Hurûf kursu, 

Kırâat-ı Aşere kursu, Aşere Takrib Tayyibe kursu gibi Kur’ân-ı Kerim eğitimine hizmet 

yolunca çok önemli programlar düzenlenmektedir. Hâlen Kur’ân kursu öğreticilerine 

yönelik dört ay süreli Tashih-i Huruf kursları dönemsel olarak kursiyerler almaktadır. 

Yine Kur’ân-ı Kerim’i en güzel ve en doğru bir biçimde okuyabilmek, makamlı ezan ve 

salâlar okumak, dinî bilgilerini geliştirip pekiştirmek isteyen imam-hatip ve müezzin 

kayyımlara yönelik altı ay süreli Hüsn-ü Tilâvet kursları düzenlenmektedir. Bu kurslar 

sayesinde Diyanet İşleri Başkanlığı bünyesinde görev yapan imam-hatip, Kur’ân kursu 

öğreticileri ve müezzin kayyımlar Kur’ân-ı Kerim, makam dersleri, ilahi ve ezgiler 

sayesinde kendilerini en iyi şekilde geliştirmekte ve gittikleri görev yerlerinde de 

öğrencilerine aktarmaktadırlar. Böylelikle doğru bir kaynaktan ve resmi bir şekilde 

okuma becerilerini geliştirmektedirler. Yine Aşere Takrib Tayyibe kursları ve Kırâat-ı 

Aşere gibi kurslarla da ülkemiz için Kırâat alanında önemli hizmetler sunulmaktadır. 

Kırâat eğitimi konusunda resmi bir kurum hüviyetine sahipliği açısından sadece 

Hasekîler ve Kırâat eğitimi verebilecek yeterlikte öğreticisi bulunan Kur’ân kurslarından 

bahsedilebilir. Bunun yanı sıra akademik düzeyde İlahiyat fakültelerinde de Kırâat 

Anabilim Dalı’nın faaliyetleri neticesinde, Yüksek Lisans, Doktora ve daha üst derece ve 

unvanlarda çalışmalar yapılmaktadır. Çalışmamızın konu aldığı Mardin ili özelinde de 

klasik medrese usulü kırâat eğitimlerinin varlığından bahsedilebilir. Eğitimlerini kırâat 

alanında ehil bir seydadan alan kişiler bu kadim geleneği yetiştirdikleri yeni öğrencilerle 

devam ettirmektedirler. Hayatları medrese ve dinî eğitime adanmış seydalar ve 

                                                           
161 Dinçoğlu, "Diyanet İşleri Başkanlığı Dinî Yüksek İhtisas Kurslarında Verilen Hadis Derslerine Dair 

Bazı Mülahazalar", 150. 



69 
 

 
  

yetiştirdiği çocukları da bu ilmî geleneği devam ettirmişlerdir. Ne yazık ki medreslerin 

eski ehemmiyetinden az da olsa kopukluğu ve bu ilme olan talebin azlığından kaynaklı 

olarak bölge açısından, ciddi kırâat ilmi bilen kişi sayısı da azalmaktadır. Kaldı ki bu ilim 

için özel olarak ağırlıklı Kırâat eğitimi verilen medreselerin varlığından bahsetmek 

güçtür. Ancak şahsi olarak veya babadan oğula geçen ilmî bir miras derecesinde bu 

ilimden nasiplenmiş şahsiyetler de Mardin ilimizde bulunmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



70 
 

 
  

3. MARDİN İLİ CAMİ, MEDRESE VE KUR’ÂN KURSLARININ KUR’ÂN-I 

KERÎM EĞİTİMİ AÇISINDAN İNCELENMESİ 

 

3.1. Mardin İli İle İlgili Genel Bilgiler 

 

3.1.1. Mardin İsminin Kaynağı / Tanımı 

 

Mardin isminin hangi kelimeden veya fiilden türediği, kaynağının tam olarak ne 

olduğu, bir şahıs mı, bir imparator mu veya bir coğrafi isimden mi oluştuğu kesin olarak 

bilinemeyip farklı farklı rivâyetler mevcuttur. Mardin ilinde etnik farklılıktan kaynaklı 

farklı isimlendirmeler de olmuştur. Süryani metinlerinde bu ilimizin en eski adı, 

“Ardobe”162 veya manası “Kale” olan “Merdo”dan türemiş çoğul bir isim olarak halen 

şehirde ikamet eden yerli vatandaşlar tarafından “Merdin” olarak kullanıldığı 

görülmektedir.163 İslam dini öncesi zamanlarda “Mardes” ve “Marde” şeklinde yer alan 

Mardin, genel olarak Araplara ait tarih ve coğrafya kaynaklarında “dikkafalı, serkeş, 

inatçı, başkaldıran; cin veya dev; büyük, yüksek şey” gibi manalarda kullanılan Arapça 

bir fiil olan “merede” den türetilmiş “Marid” isminin çoğulu “Maridin” olarak kayıtlara 

geçmiştir. Günümüz modern dönem araştırmalarında ise Mardin adının Mardeler diye 

bilinen savaşçı bir topluluktan geldiği ve bu kavmin Sasani hükümdarı olan Erdeşir (226-

240) gücünde bu coğrafyaya yerleştirildikleri savunulmaktadır.164 Süryani inancı ve 

dilinde mukaddes anlamına gelen “Mara” kelimesinden türediği de bir başka rivâyettir.165 

Mardin isminin farklı kaynaklarda değişik isimlendirmelere gidildiği 

görülmektedir. Ancak çoğunlukla Mardin’de yaşayan insanlar tarafından bilinen ve 

bugüne kadar taşınmış olan “Mêrdin” ismidir. Mardin merkez ve bazı ilçeleri ile 

mahallelerinde Arap kökenli vatandaşlar yaşamakla birlikte, halkın çoğunluğunun Kürt 

olduğu bilinmektedir. Kürt vatandaşlar tarafından kullanılan “Mêrdin” isminin Kürtçe dili 

ile manasına bakıldığında ise “mêr (mert, cesur, adam)” ve “din (görmek)” anlamlarına 

gelmektedir. Turizm yönünden gelişmekte olan tarihi Mardin ili merkezinde gezildiğinde, 

bazı mekân ve işletmelerin tabelalarında Süryani kaynaklarında yer alan “Ardobe” 

                                                           
162 Hanna Dolapönü, Tarih’te Mardin, (İstanbul: Hilal Matbaacılık, 1972), 16. 
163 Gabriyel Akyüz, Mardin İlinin merkezinde Civar Köylerinde ve İlçelerinde Bulunan Kiliselerin ve 

Manastırların Tarihi, (İstanbul: İnsan Yayınları, 1998), 17; Palabıyık, Yaygın Din Eğitimi Kurumu Olarak 

Camilerin Sosyo-Kültürel Hayata Etkileri (Mardin Örneği), 11. 
164 İlhan Akbulut, Güneydoğu Anadolu. (Ankara: Cem Ofset Matbaacılık, 1997), 64;  
165Coğrafya Dünyası, “Mardin İsminin Anlamı”, erişim: 25 Nisan 2023, 

https://www.cografya.gen.tr/tr/mardin/anlami.html 



71 
 

 
  

isminin yazılı olduğu da görülmektedir. Ancak günümüz itibariyle Türkiye sınırları 

içerisinde bir il olarak Mardin isminin kullanıldığı ve Kürt vatandaşlar ile yerli Arap 

vatandaşlar tarafından da Mêrdin olarak kullanıldığı görülmektedir. 

 

3.1.2. Mardin İli Tarihçesi 

 

Medeniyetler beşiği Mardin ili ile ilgili bugüne kadar yapılmış olan her türlü tarihi 

araştırma ve arkeolojik kazılar, bu coğrafyadaki yaşamın ve yerleşkelerin insanlık 

geçmişi kadar eskilere dayandığını, bu bölgenin tarihte hayat bulmuş büyük 

imparatorluklar ve medeniyetlere ev sahipliği yaptığını göstermektedir. Yeryüzünde 

hayatın başlama belirtilerini taşıyan coğrafik havza, günümüzde Mardin ilinin il sınırları 

içerisinde yer alan Mezopotamya Havzası’dır. Yazının henüz kullanılmadığı yazı öncesi 

zamanlara tarihlenen bilgiler ve özellikle önemli olan arkeolojik kazılar, insanlığın 

yaşamsal varoluşunun başlangıcı sayılacak iki nehir olan Dicle ve Fırat nehirleri arasında 

yer alan bu havzada milattan önce 7000-8000 yıllarında, sınırlarını Sincar ve Turabdin 

dağlarının belirlediği yöre içerisinde yaşamsal kanıtlara rastlanmıştır. Birer köy benzeri 

yerleşimlerine benzeyen; “Halan, Kermez Deri, Cemi, Tel Mağzaliye, Nemrih ve Ayn 

Malaha” yerleşkelerindeki höyükler kanıtlanan bu bilgileri doğrular niteliktedir.166 

Mardin il merkezine göre güneye doğru uzanan Zergan vadisinde, konum olarak Kızıltepe 

ilçesine 10 km mesafede ilçeye göre kuzeyde kalan “Erikli Köyü-Gırê Alimişmiş” 

höyüğünde Halaf seramiğine rastlanmıştır. Halaf kültürünün Mardin ili ve çevresini, 

milattan önce 5000-4400 yılları arasında genel olarak etkisi altına aldığı bilinmektedir. 

Artuklu Üniversitesi alanında Hırbe Helale yerleşkesinde gerçekleştirilen 

arkeolojik kazılarda rastlanan yontma taşların “Paleolitik Çağ” dönemine tarihlendiği 

bilgisi verilmiştir. Mardin ili güneyine düşen bir ovada, yerleşkelerde insan hayatının 

kalıntılarını barındıran; “Girharrin, Girbunas, Girnavaz, Gir Herzem, Gir Korriye” 

höyükleri yer almaktadır. Yakınlığı düşünüldüğünde Mardin’e en yakın ve önemli olanın 

Girharrin Höyüğü olduğu söylenebilir. Konum olarak Mardin il merkezinin 11 km 

güneydoğusunda, il merkezi ile Nusaybin ilçesi karayolunun batısına düşen Ortaköy 

içerisinde bulunmaktadır.167 Yine Dargeçit ilçesinde arkeolojik kazı alanı olan Boncuklu 

tarla yerleşkesinde “Cilalı Taş Devri” kalıntılarına, Derik ilçesi kazı alanlarından 

                                                           
166 Aydın, “Mardin İlinin İktisadi ve Sosyal Açıdan Gelişimi”, 25; Palabıyık, Yaygın Din Eğitimi Kurumu 

Olarak Camilerin Sosyo-Kültürel Hayata Etkileri (Mardin Örneği), 12. 
167 Aydın, “Mardin İlinin İktisadi ve Sosyal Açıdan Gelişimi”, 26. 



72 
 

 
  

Kerküşti Höyüğü’nde “Kalkolitik Çağ” zamanı kalıntılarına, Kemaliye ve Tilki Tepe 

Höyüklerinde de  “Kalkolitik Çağ” dönemine ait kalıntı ve seramiklere, Nusaybin 

ilçesinde bulunan Girnavaz Höyüğü’nde “Erken Tunç Çağı” kalıntılarına, bu höyükle 

beraber başka 36 höyükte de “Tunç Çağı” dönemsel zamanlarına ait kalıntılar tespit 

edilmişitr. Nusaybin’de Girnavaz, Dargeçit’te Zeviya Tivilki ve Derik’te Kerküşti 

höyüklerinin arkeolojik kazılarında “Demir Çağı” kalıntılarına rastlanmıştır. Milattan 

önce 2000’li yıllarda Asur hâkimiyetinde bulunan Mardin ve çevre yerleşkeleri, sonraki 

zamanlarda Hititlerin ve Urartuların egemenlikleri altına girmiştir.168 

Eski doğu uygarlıklarından kalma tarihi veriler ışığında, Mardin ve çevresinde 

kurulan ilk medeniyetin milattan önce 4500-3500 yılları arasında Mezopotamya’da 

yaşadığı bilinen Subariler tarafından kurulduğu tespit edilmiştir. Ortaya atılan bu savı, 

Baron Marvan Oppenheim başkanlığında, 1911-1929 yılları arasında yürütülen 

arkeolojik kazı çalışmaları neticesinde rastlanılan kalıntılar tasdiklemiştir.169 Kazı 

çalışmaları kalıntılarından elde edilen verilere göre Mardin İli ve çevresindeki 

yerleşkelerin, Sümer ve Akad zamanını izleyen milattan önce 3000 yılı sonlarına doğru, 

günümüz İran Devleti’nin batı tarafından göç edip Mezopotamya ovasının kuzey tarafına 

düşen dağlık alanlara yayılmış olan ve kültüler birikim ve yaşantıları itibariyle farklılıklar 

taşıyan Hurriler’e ait olduğu kanıtlanmıştır. Bu topluluğun örgütlenme yapısı bazı 

yerleşkelerde şehir devleti olmakla birlikte, milattan önce 1550-1275 yıllarında 

Mezopotamya ovasındaki yerini takriben 250 sene devam edecek olan Mitanni 

Hâkimiyetine devredeceklerdir. Günümüzde Nusaybin ilçesinin kuzeyinde 4 km 

mesafede, Çağçağ nehri suları ile şekillenmiş vadinin ağzında bulunan Girnavaz bu 

medeniyetin en önemli yerleşkelerindendir.170 

Milattan önce 1400’lerde kökeni Anadolu’ya dayanan Hitit Uygarlığı da Mardin’e 

yerleşmiş ve bu topraklar ile tanışmıştır.171 Mardin bölgesi, milattan önce 13. yüzyılın ilk 

yarısında Asurlu egemenliğince zapt edilse de zamanla bazen kaybedilmiş ve geri 

alınmıştır. Ancak tam olarak Asur egemenliğinde bir Mardin için, milattan önce 8. 

                                                           
168 “Mardin”, Vikipedi, erişim: 02 Mart 2023, https://tr.wikipedia.org/wiki/Mardin 
169 Mardin Valiliği, “Mardin Tarihçesi”, erişim: 19 Aralık 2022, http://www.mardin.gov.tr/turkce/tarihi/ 

tarihcetarihdekiyeri.asp. 
170 Salim Cöhce, “Türk Hâkimiyetine Geçiş Döneminde Mardin ve Çevresi”, I. Uluslararası Mardin Tarihi 

Sempozyumu Bildirileri (26-28 Mayıs 2006), (İstanbul: Mardin Tarihi İhtisas Kütüphanesi, Yayın No: 6, 

2006), 1-17; Palabıyık, Yaygın Din Eğitimi Kurumu Olarak Camilerin Sosyo-Kültürel Hayata Etkileri 

(Mardin Örneği), 12. 
171 İlhan Erdem, “Mardin’de Akkoyunlu Mirası”, I. Uluslararası Mardin Tarihi Sempozyumu Bildirileri. 

(26-28 Mayıs 2006) (İstanbul: Mardin Tarihi İhtisas Kütüphanesi, Yayın No: 6, 2006), 399- 407. 



73 
 

 
  

yüzyılların sonlarına tarihlenen bir bilgi verilmektedir.172 Milattan önce 7. yüzyılda 

güneybatı tarafından göç edip Mardin’e gelen Aramiler, yeni bir kültür ve sosyolojik 

yapının temelini attılar. Bu tarihte Mardin bölgesine yerleşen kültürlerden Bozkır yapılı 

“İskit, Kimmer ve Med istilaları”, bu bölgenin kültürel çeşitliliğini sağlamış ve çehresini 

her seferinde değiştirmiştir.173 

Milattan önce 622 yılı ile Kimmer hâkimiyetinden sonra Kafkasları kat edip 

Gence merkezli gelişmiş büyük bir devlet oluşturan Goglar/Gökler’in güneye taraf hızlı 

ilerleyişleriyle, Mardin ve çevresine kadar da ulaşmışlardır. Lakin Sakalar Mardin ve 

çevresinde siyasi varlıklarını yirmi sekiz yıllık bir hâkimiyetten fazla sürdürememiş, 

Medlerin hükümdarı Kyaksares gücüyle buralardan kaldırılacaktır. Yağmacı bir 

zihniyetle hareket eden Babilliler, Nusaybin’i yağma politikalarıyla istila edip 

yağmalamış, Asurlulara Med hâkimiyetinin desteğini de alarak iki yıl sonra Harran’da 

son kez ciddi bir darbe vurmuştur. Bu esnada Mardin bölgesi de Müttefiklerce alınmış ve 

bölgede İran hâkimiyeti tesis edilmiştir. İranlı hâkimiyet, milattan önce 331’e kadar 

devam edecek olan, önce Medler daha sonra da Perslerin yakın desteğiyle 

Makedonyalıların Doğu Akdeniz etrafına yerleşip güç kurmalarına kadar sürecektir.174 

Mısır’ın fethini gerçekleştirdikten sonra Mezopotamya üzerinden İran’a gitmek isteyen 

Büyük İskender’in Mardin’e de uğradığı kayıtlara geçmiştir. Bu bölgeleri de 

hâkimiyetine alan Büyük İskender, devleti milattan önce 323’te emri altındaki 

komutanlara pay eder. Roma egemenliği altına milattan sonra 249 senesinde giren 

Mardin, 20 Aralık 640’ta da Hz. Ömer döneminde İyaz b. Ganem komutasındaki ordu ile 

uzlaşı yoluna gidilerek İslam ile müşerref olmuştur. Mardin ili ve Mezopotamya ovası 

692 yılında Emevî hâkimiyetinin, 824 yılında da Abbasi hâkimiyetine girmiştir. Hamdani 

güçlerinin Mardin kalesini tam olarak egemenlikleri altına alışları da 895 yılında 

gerçekleşmiştir. Daha sonra Mervaniler 990 senesinde Mardin’i fethetmiştir. Bu devlet 

Nusaybin’de 1089 yılında Selçuklu güçlerine mağlup olarak hâkimiyetleri altına 

girmiştir. Daha sonra önceleri Selçuklu devleti egemenliğinde olan Artuklu Türkmen 

hanedanının hükümdarı İl Gazi Bey, şehri 1106 yılında kuşatmış ve fethetmiştir. Fetih 

sonucu Mardin’i devletin başkenti yapmıştır. Artuklu Devleti Mardin’e bıraktığı izleri 

açısından en önemli devletlerden biridir. Bu devlet toplamda 303 yıl Mardin’i 

                                                           
172 Suavi Aydın, Mardin Aşiret-Cemaat-Devlet (İstanbul: Türkiye Ekonomik ve Toplumsal Tarih Vakfı 

Yayını, 2000), 41; Cöhce, “Türk Hâkimiyetine Geçiş Döneminde Mardin ve Çevresi”, 4; Palabıyık, Yaygın 

Din Eğitimi Kurumu Olarak Camilerin Sosyo-Kültürel Hayata Etkileri (Mardin Örneği), 13. 
173 Erdem, “Mardin’de Akkoyunlu Mirası”, 401. 
174 Cöhce, “Türk Hâkimiyetine Geçiş Döneminde Mardin ve Çevresi”, 5. 



74 
 

 
  

egemenliğinde tutmuştur. Sırasıyla 1409 senesinde Karakoyunlu ve 1430 senesinden 

itibaren Akkoyunlu hâkimiyetine girmiştir. Mardin ili için Akkoyunlu Devleti zamanında 

Artuklu Devleti haricinde, tarihin en parlak dönemlerinden sayılmıştır. Safeviler 1508 

tarihinde Mardin’i hâkimiyetine almıştır. Mardin’in Osmanlı Devleti ile tanışması, 

dönemin Mısır seferlerini tertip eden ve yürüten padişah Yavuz Sultan Selim zamanında, 

1517 tarihinde olmuştur.175 

Mardin, kurtuluş savaşı sırasında, Türkiye’nin toprağı olarak kalmıştır. Tarihi 

veriler ışığında belgelere dayanarak gerçekleştirilen bir araştırmada Mardin’e işgal 

girişimlerinin olduğu görülmektedir. 23 Mart-25 Mayıs 1919 tarihleri arasında İngilizler, 

9 Ocak 1920’de de Fransızların girişimi olmuştur. Yakın zamana kadar sene içerisinde 

21 Kasım, “Kurtuluş Günü” – “Kahramanlık Günü” olarak kutlanmıştır. Lakin bu tarihin 

ne için seçildiği bilgisine kesin olarak ulaşılamamıştır. Yapılan araştırma verileri 

neticesinde bu tarihte herhangi bir işgal girişiminin olmadığı görülmüştür.176 

Mardin, 20 Nisan 1924’te bakanlar kurulu kararı neticesinde Türkiye’deki 63 

İl’den birisi seçilmiştir. Bir il haline gelen Mardin’in önceleri; “Merkez İlçe, Cizre, Derik, 

Gercüş, Midyat, Nusaybin, Savur ve Resülayn (Ceylanpınar)” olmak üzere 8 ilçesi 

kurulmuştur. Kızıltepe 1931 yılında ilçe statüsüne getirilmiş olup, Ceylanpınar da 

Urfa’nın ilçeleri arasına katılmıştır. O zamanlarda Mazıdağı İlçesi Derik’e, Dargeçit 

İlçesi Midyat’a, Hasankeyf İlçesi Gercüş’e, İdil ve Silopi İlçeleri de Cizre’ye bağlı birer 

nahiye konumundaydılar. İdil ile Mazıdağı nahiyeleri 1937 tarihinde ilçe statüsüne 

çıkarılarak Mardin’in ilçelerine katılmış ve ilçe sayısı 10 olmuştur. Savur İlçesine bağlı 

Maserti Nahiyesi de 1953 yılında Ömerli adıyla ilçeye dönüştürülmüştür. Cizre 

bünyesindeki Silopi nahiyesi de 1960 tarihinde ilçe statüsünde Mardin’in bir ilçesi 

olmuştur. 16.05.1990 tarihinde günümüzde Şırnak İline bağlı birer ilçe olan Cizre, İdil, 

Silopi ilçeleri Mardin’den ayrılmış, Hasankeyf ve Kercevs (Gercüş) ilçeleri de Batman 

İline bağlı birer ilçe haline getirilmiştir. Yine aynı tarihte bir belde olan Yeşilli ve bir 

bucak olan Dargeçit ilçe statüsüne getirilerek Mardin’e bağlanmıştır. En son 

gerçekleştirilen seçimlerle beraber güncel ilçe sayısı 10 olup merkez ilçesi Artuklu’dur.177 

                                                           
175 Erdem, “Mardin’de Akkoyunlu Mirası”, 402-406; Aydın, Mardin İlinin İktisadi ve Sosyal Açıdan 

Gelişimi (1950- 2000), 27-29; Adnan Gürbüz,“16-17. Yüzyıllarda Mardin Kalesi”,  I. Uluslararası Mardin 

Tarihi Sempozyumu Bildirileri (26-28 Mayıs 2006), (İstanbul: Mardin Tarihi İhtisas Kütüphanesi Yayın 

No: 6, 2006, 299-308; Palabıyık, Yaygın Din Eğitimi Kurumu Olarak Camilerin Sosyo-Kültürel Hayata 

Etkileri (Mardin Örneği), 14. 
176 Yavuz Ölçen, “Milli Mücadelede Mardin”, I. İhtisas Uluslararası Mardin Tarihi Sempozyumu 

Bildirileri. (26-28 Mayıs 2006), (İstanbul: Mardin Tarihi Kütüphanesi Yayın No: 6, 2006), 633. 
177 Aydın, Mardin İlinin İktisadi ve Sosyal Açıdan Gelişimi (1950- 2000), 40; Aydın, Mardin Aşiret-

Cemaat-Devlet, 370. 



75 
 

 
  

2012 yılında alınan karar ile Büyükşehir’e dönüştürülmüş ve 2014 yılında Mardin 

Büyükşehir Belediyesi hizmet faaliyetlerine başlamıştır.178 

 

3.1.3. Mardin İlinin Coğrafi Yapı ve Konumu 

 

“Coğrafi konumu itibariyle Güneydoğu Anadolu Bölgesi 36 55 - 38 51 Kuzey 

Enlemleri ve 39 56 - 42 54 Doğu Boylamları arasında yer alır.”179 

“Konum itibariyle, Güneydoğu Anadolu Bölgesi’nin Dicle bölümünde yer alan 

bir ilimizdir. Diyarbakır, Siirt, Batman, Şırnak, Urfa, Irak ve Suriye arasındadır. Trafik 

numarası 47’dir.”180 Mardin merkez Artuklu ilçesinin yanında toplamda on ilçeye 

sahiptir. Bunlar: Dargeçit, Derik, Kızıltepe, Mazıdağı, Midyat, Nusaybin, Ömerli, Savur 

ve Yeşillidir.181 Mardin il merkezi oldukça engebeli bir arazi yapısına sahiptir. Eski 

yerleşkenin kale olarak dağın en tepesine kurulduğu görülmektedir. Şehir ise dağın 

eteklerinde süslü birer taş cümbüşü gibi açık hava sineması tadında bir yerde kurulmuştur. 

Şehrin güneye bakan yamacında alabildiğine uzun Mezopotamya Ovası, eşsiz güzelliği 

ve bereketli toraklarıyla yer alır. Mardin İli bölgeye has karakteristik bir taşa sahip olup, 

yaşam alanları estetik bir havayla geçmişten günümüze korunarak geldiği görülmektedir. 

Etnik farklılıklara sahip vatandaşları barındıran şehir, nice cami, medrese, kilise, manastır 

ve daha birçok eski tarihi yapıya sahiptir. 

 

 

Şekil 5. Mardin İli tarihi taş yapıları ile Mezopotamya Ovası’nın genel bir görüntüsü. 

 

 

                                                           
178 “Mardin”, Vikipedi, erişim: 02 Mart 2023, https://tr.wikipedia.org/wiki/Mardin. 
179 T.C. Kültür Turizm Bakanlığı, “Mardin Cağrafyası”, erişim: 20 Mayıs 2022, 

https://mardin.ktb.gov.tr/TR-56481/cografya.html. 
180 Coğrafya Dünyası, “Mardin İsminin Anlamı”. 
181 “Mardin İlçeleri”, Vikipedi, erişim: 18 Mayıs 2023, 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Mardin%27in_il%C3%A7eleri. 



76 
 

 
  

3.2. Mardin İli Camileri 

 

3.2.1. Mardin Ulu Cami 

 

Caminin yapılış tarihine minaresinin güneye bakan tarafında kaidesi üzerinde 

yazılı kitabeye göre, 1176 yılında yapıldığı bilinmektedir. Caminin farklı yerlerinde 

geçirdiği onarımlarla alakalı birçok kitabe de yer alır. Besmele ile başlayan kitabede: 

“Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla. (Bu) minareyi, benim devletim ve (saltanatım) 

günlerimde (yağımına) veli kılan Allah’a hamd ve şükürler olsun, Diyâr-ı Bekr Meliki 

Kutbüddin İlgazi el-Artukî. Bu minare 572 yılı Muharrem’inde (Temmuz-Ağustos 1176) 

bina edildi.” şeklinde açıklama yazılıdır.182 

Mardin halkı ve il hakkındaki bilgilere göre Ulu Cami (Cami-i Kebîr) şeklinde 

isimlendirilen dinî formdaki bu yapının, 1178 yılında yazıldığı düşünülen vakfiyesindeki 

“yapılar topluluğu” ifadeye göre, camiye “Ulu Cami Külliyesi” veya camiyi yaptıran 

kişiye nispeten “Kutbeddin İlgazi Külliyesi”  şeklinde isimlendirmelerin yerinde 

olacağını belirten görüşler de vardır.183 

“Eski Mardin ismiyle bilinen, kalenin yer aldığı dağın güney yamacına yapılmış 

yerleşimin ortalarında, 1. Caddenin güneyinde; ada 416, parsel 15 üzerinde184, bugünkü 

Ulu Cami Mahallesi’nde, 100, 101 ve 102. Sokakların ayrıldığı noktada, 100. Sokağa 

açılan Sundurmalı Çarşı’nın batı tarafında, numara 8’de inşa edilmiştir.”185 

 

3.2.1.1. Mardin Ulu Cami Tasvirî Anlatımı 

 

Mardin Ulu Cami 12.  yüzyılın son çeyreğinde yapıldığına dair görüşler de vardır. 

Cami-i Kebir, Artuklu mimarisinin özelliklerini taşıyan bir yapıdır. Doğu-Batı yönünde 

uzanan dikdörtgen bir yapıya sahiptir. Doğu, batı ve güney yönlerinden üç ayrı girişi 

vardır. Aslında önce doğu girişi ile güney girişi yapılmış daha sonra esnaf ve yerleşimin 

artmasından kaynaklı batı girişe de yapılmıştır. Batı girişindeki eyvanlı kapının 

                                                           
182 H. Karaçam, Artuklu Kitabeleri (1102 – 1409), (İstanbul: Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 

Enstitüsü, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2012), 143-145; Mervan Yavuz, Mardin Artuklu Cami Ve 

Medreselerinde Taç Kapılar, (Eskişehir: Anadolu Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2020), 72. 
183 Z. Erdal, “Mardin Ulu Cami Üzerine Yeni Görüşler”, Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi Özel Sayı (2), 433-447; Yavuz, Mardin Artuklu Cami Ve Medreselerinde Taç Kapılar, 

72. 
184 Şanlıurfa Kültür Varlıklarını Koruma Bölge Kurulu Müdürlüğü arşivi [Ş.K.V.K.B.K.M.]. 
185 Yavuz, Mardin Artuklu Cami Ve Medreselerinde Taç Kapılar, 72. 



77 
 

 
  

kuzeyinde, kuzey-güney yönlü uzanan ve günümüzde de Kur’ân-ı Kerim eğitimlerinin 

verildiği tavanı sivri, dikdörtgen yapılı bir mekân bulunmaktadır. Cami ilk inşasından 

sonra 16 civarında tamirat ve tadilat işleminden geçtiği söylenmektedir. Bu bilgilere de 

her tamirattan sonra caminin bir tarafına yerleştirilen kitabelerden ulaşılmaktadır. İlk 

tamiratını Artuklular döneminde, son tamiratını da Osmanlı Devleti zamanında 

görmüştür. Yakın zamanlarda da gerekli görüldüğü durumlarda çeşitli restorasyon 

çalışmaları görmüştür. Cami içerisinde kıble yönündeki duvarda Peygamber Efendimiz 

(sav)’e ait sakal-ı şerif bulunmaktadır. Mardin Ulu Cami aslında Anadolu’da inşa edilen 

eyvanlı, çift minareli yapılardan bir tanesidir. Ancak Timur saldırılarıyla doğu tarafındaki 

minaresi yıktırılmış ve bir daha inşa edilmemiştir. Camii avlusunun kuzey tarafında 

çapraz tonozlu revaklar bulunmaktadır. Revakların ön tarafında avlu ortalarında üstü açık 

şadırvan bulunmaktadır. Tipik Artuklu yapılarındaki taş estetiği göze çarpmaktadır.  

Mimari açıdan içerisinde birçok estetik özellik barındıran Ulu Cami, kubbe 

açısından da öyledir. Anadolu’da dıştan yivli kubbenin ilk örneğidir. Cami minaresi tam 

anlamıyla bir sanat eseridir. Önemli bir estetik değeri olan Kûfî yazı ile yazılmış kitabeler 

ve estetik birçok bezemeler ile süslenmiştir. En alt kısmında ki kare kitabe içerisinde 

kelime-i tevhid kendine has bir estetik havayla yazılmıştır. Biraz üzerinde minareyi 

çevreleyen bir kemer içerisinde ayet-el kursî yazılmıştır. Biraz daha yukarı çıkıldığında 

damla motifleri görülmektedir. İslamî bir anlayışla bakıldığında damlaların rahmet ve 

bereket sembolü olduğu düşünülmektedir. Mezopotamya Ovası’na bakan bir yamaçta 

kurulan bir şehir olan Mardin için yağmur çok önemlidir ve böylelikle bu motif şehir 

içerisinde çokça kullanılmıştır. Damlaların içlerine bakıldığında ana damladan daha 

küçük damlacıklar bulunmaktadır. Bunların içerisinde de Hz. Muhammed (sav)’in, Yüce 

Allah (cc)’ın ve dört İslam halifesinin isimleri yazılmaktadır. Biraz daha yukarı 

çıkıldığında bir çember bulunmaktadır. Bu çember içerisinde herhangi bir yazı 

bulunmayıp bitkisel motiflerle işlenmiştir. Biraz daha yukarısında cennet kapılarını 

temsilen kapı motiflerinin olduğunu ve motifler içerisindeki yuvarlakların içerisinde de 

cennetle müjdelenmiş, güzide sahabe efendilerimizin (aşere-i mubeşşere) isimleri yer 

almaktadır. Biraz daha yukarıda da sekiz kapı motfini görmekteyiz. Bir görüşe göre 

alttaki yedi kapı cennet kapıları, üstteki sekizinci kapının da Mardin kapı olduğudur. 

Farklı motif ve süslemelerle farklı farklı anlamlar yüklenerek minare inşa edilmiştir. 

Minarenin şerefe kısmında buna benzer kapıları ve en ucunda da sivri bir minare yapısı 

değil de kubbe yapısı gibi dıştan yivli bir şekilde bittiği görülmektedir. 



78 
 

 
  

Mardin Ulu Cami, bir cami olmanın yanında insanların dinî eğitim gördükleri, 

Kur’ân-ı Kerim eğitimlerini aldıkları yaygın eğitim yerlerinden birisidir. Mardin’e genel 

olarak bakıldığı ilk göze çarpan tarihi mekânlardan birisidir. Şehir merkezinde oluşuyla 

insanların rahat bir şekilde ulaştıkları ve farklı amaçlarla sürekli ziyarete açık olan bir 

ibadet merkezidir. Diyanet İşleri Başkanlığına bağlı bir cami olan Ulu Cami’de yaz 

Kur’ân kursları, camilerde Kur’ân eğitimi faaliyetleri devam etmekte ve görevli imam-

hatipler tarafından vatandaşların bu konudaki gelişimleri sağlanmaktadır. 

 

 

Şekil 6. Mardin Ulu Camii avlusu ve minaresinin genel görünümü.186 

 

3.2.2. Şeyh Çubuk Cami 

 

Hz. Muhammed (sav) efendimize ulaklık ettiği söylenen Şeyh Çubuk adına 

yaptırılmıştır. İnşa ediliş tarihi tam olarak bilinmemekle birlikte 15. yüzyılda yapıldığı 

düşünülmektedir. Yapının karakteristik özellikleri bir Artuklu eseri olasılığını 

güçlendirmektedir. Eski Mardin yerleşkesinde bulunan Cumhuriyet Meydanı’nın 

güneyinde yer almaktadır. Cami avlusunun kapısı, diğer cami giriş kapılarına nazaran 

estetik açıdan çok önem verilmemiş, sivri kemerli bir yapının içinden geçilerek 

girilmektedir. Asıl cami bölümüne kapalı olan kuzeybatıdaki yerden geçilmektedir. 

                                                           
186 T.C. Mardin Valiliği , “Camiler” fotoğraf galerisi, erişim: 15 Haziran 2023, 

http://www.mardin.gov.tr/yeni-camiler. 



79 
 

 
  

Güney tarafında ne olduğu kesin olarak bilinmeyen, çapraz tonoz yapılı türbe veya zikir 

bölümü bulunmaktadır. Mardin’de yapılan cami mimarilerinde olduğu gibi, coğrafi 

yapıdan da kaynaklı olması muhtemel, enine bir şekilde yayılmış bir planla inşa 

edilmiştir.187 

 

 

Şekil 7. Mardin Şeyh Çubuk Camii girişinden genel bir görünüm.188 

                                                           
187 T.C. Kültür Turizm Bakanlığı, “Şeyh Çubuk Camii”, erişim: 15 Haziran 2023, 

https://mardin.ktb.gov.tr/TR-318658/seyh-cabuk-cami.html ; T.C. Mardin Valiliği , “Camiler” fotoğraf 

galerisi. 
188 T.C. Mardin Valiliği , “Camiler” fotoğraf galerisi. 

https://mardin.ktb.gov.tr/TR-318658/seyh-cabuk-cami.html


80 
 

 
  

3.2.3. Latifiye (Abdullatif) Cami 

 

Günümüz Eski Mardin denilen şehir merkezinde yer alan Cumhuriyet 

Meydanı’nın güney tarafında kalmaktadır. Caminin taç kapısında bulunan kitabeye göre 

1371 yılında Artuklular’dan “Abdüllatif bin Abdullah” tarafından günümüzdeki orijinal 

yapısıyla inşa edilmiştir. Musul valisi tarafından yapıya eklenen minaresi de 1846 yılında 

inşa edilmiştir. Caminin doğu yönünden girişi oldukça estetik değer taşıyan süslemelerle 

bezenmiş bir taç kapısı bulunmaktadır. Bu eşsiz taç kapı, Mardin ilinin orijinalliği 

bozulmadan ve tahrip edilmeden günümüze kadar ulaşan en iyi kapısıdır. Cami içinde 

geç dönem Selçuklu eserleri de bulunmaktadır. Caminin ahşap işçiliğiyle yapılmış 

kendine has minber ve mahfili bunlardandır.189 

 

 

Şekil 8. Mardin Latifiye (Abdullatif) Cami eşsiz taç giriş kapısından görünümü.190 

 

3.2.4. Melik Mahmut Cami 

 

Konum olarak Mardin’in Savur kapı tarafındaki girişte yer almaktadır. Caminin 

kitabesindeki yazılara göre, 1312-1362 tarihleri arasında Artuklu Hükümdarı Melik Salih 

tarafından inşa edilmiştir. Cami alanında metfun olan Artuklu Hükümdarı Melik 

Mahmut’a nispetle bu isimlendirme halk tarafından kullanılmıştır. Bu mekânın orta kısmı 

                                                           
189 T.C. Mardin Valiliği , “Camiler” fotoğraf galerisi; T.C. Kültür Turizm Bakanlığı, “Mardin Latifiye 

(Abdullatif) Cami”. 
190 T.C. Mardin Valiliği , “Camiler” fotoğraf galerisi. 



81 
 

 
  

kubbeli, duvar kısımları ve yanları da beşik tonozludur. Avlusu içerisinde selsebil 

bulunan bir eyvan bulunmaktadır.191 

 

 

Şekil 9. Melik Mahmut Cami genel görünüm.192 

 

3.2.5. Pamuk Cami 

 

Araştırmalar sonucunda altında bulunan bodrumda yağ küplerinin olduğu tespit 

edilmiştir. Tespitle beraber yapının bir Bizans şapeline bitişik şekilde üst üste inşa 

edildiği düşünülmektedir. Medrese mahallesinde bulunan cami ana caddeye yakın bir 

konumdadır. Tarihi veriler ışığında caminin 11. yüzyılda Şeyh Mehmet Dinarî tarafından 

yaptırıldığı savunulmaktadır.193 

 

Şekil 10. Mardin Pamuk Cami giriş kapısından genel bir görünüm.194 

                                                           
191 Palabıyık, Yaygın Din Eğitimi Kurumu Olarak Camilerin Sosyo-Kültürel Hayata Etkileri (Mardin 

Örneği), 39. 
192 T.C. Mardin Valiliği , “Camiler” fotoğraf galerisi. 
193 T.C. Kültür Turizm Bakanlığı, “ Pamuk Cami”; T.C. Mardin Valiliği , “Camiler” fotoğraf galerisi. 
194 Gazete Duvar, “Mardin Pamuk Cami”, erişim: 21 Mayıs 2023, 

https://www.gazeteduvar.com.tr/mardinde-faturasi-odenmeyen-caminin-elektrigi-kesildi-haber-1593269. 



82 
 

 
  

3.2.6. Reyhaniye Cami 

 

1540 yıllarına ait vakıf kayıtlarında adı yer alan Reyhaniye Cami, Mardin ili 

merkezinde, Hasan Ammar Çarşısı’nda bulunmaktadır. 19. yüzyılda bu yapıda zamanla 

oluşan hasarlar neticesinde onarımdan geçmiş ve günümüze kadar hala sağlam bir şekilde 

ayakta durmaktadır. Bölge mimarisinde yaygın olan mihrap önü kubbeli mekânların daha 

da geliştirilmiş bir örneğidir. Minare yapısı kaideden kare başlayıp, sekizgen bir gövde 

yapısıyla çıkmaktadır. Ana gövde yapısından farklı bir özelliği de, müezzinlerin ezan 

okuma yeri olan şerefeden sonra baş kısmının silindirik bir yapı alıp sivri bir külahla 

bitmesidir.195 

 

 

Şekil 11. Mardin Reyhaniye Cami genel görünüm.196 

 

3.2.7. Arap (Azap) Cami 

 

Caminin inşa tarihi tam olarak belli değildir. Mardin merkezde Savur kapı yönüne 

giderken yol üzerindedir. Azaplar Ağası Mescidi ismiyle 16. yüzyıl vakıf kayıtlarında yer 

alan caminin bu yapı olduğu tahmin edilmektedir. Giriş kapısı batı tarafında yer alan bu 

mescidin dikdörtgen bir yapıda ve beşik tonozlu bir mimari yapı olduğu görülmektedir.197 

 

                                                           
195 T.C. Kültür Turizm Bakanlığı, “ Reyhaniye Cami”; T.C. Mardin Valiliği , “Camiler” fotoğraf galerisi. 
196 Al Jazeera Türk, “Mardin: İki Şehir”, erişim: 14 Mayıs 2023, https://www.sondakika.com/haber/haber-

mardin-iki-sehir-6755162/. 
197 T.C. Kültür Turizm Bakanlığı, “ Arap (Azap) Cami”; T.C. Mardin Valiliği , “Camiler” fotoğraf galerisi. 

https://www.sondakika.com/al-jazeera-turk/


83 
 

 
  

3.2.8. Hacı Ömer (Halife) Cami 

 

Ana malzemesi moloz taşlardan olan dikdörtgen bir alanda konumlanmış yapıdaki 

bu cami, duvarındaki yazıtta yer alan ifadelere göre 1724-1725 yılları arasında inşası 

tamamlanmıştır. Diyarbakır kapı yönünde ana caddenin güney tarafında bulunan sokakta 

konumlanmıştır. Mimari yapısından kaynaklı büyük olmayan bir tekke benzeri mekândır. 

Yapının duvarında yer alan tonozlarda, Hicri 1137 tarihi işlenmiştir.198 

 

3.2.9. Şeyh Kasım Halveti Türbe ve Mescidi 

 

Yeni Kapı Hamamı civarında, mahalle içerisindeki evler arasında kalmış, bir türbe 

ve mescitten oluşmakta olup büyük bir yapı değildir. Yapım tarihinin 15. yüzyıldan sonra 

olduğu düşünülmektedir. Yakın zamanda avlusuna bir eyvan ve başka ilaveler de 

eklenerek ibadete açık durumdadır.199 

 

3.2.10. Eminüddin Külliyesi 

 

“Mesken Mahallesi'nde yer alan külliye yapılı bu mekân; cami, medrese, çeşme, 

hamam ve hastaneden teşekküldür. Hastanelerin eski isimlendirmesiyle halk arasında da 

bu yer Maristan olarak adlandırılmaktadır. En erken tip medresesi ve şifahane 

örneklerinden biri olan Külliye, Anadolu'da külliye şeklinde inşa edilen ilk yapı 

toplulukları arasındadır. 1108 - 1112 yılları arasında Mardin Artuklu Sultani Necmeddin 

İlgazi' nin kardeşi Eminuddin' in başlattığı inşaat, Sultan tarafından tamamlatılmıştır. 

Mardin'deki en erken tarihli Artuklu yapısı olarak bilinmektedir.”200 

 

3.2.11. Şehidiye Cami ve Medresesi 

 

Artuklu Sultanı “Melik Nasreddin Artuk Aslan” tarafından inşa edildiği savunulan 

bu yapı, 13. yüzyıla tarihlenmektedir. Sonradan geçirdiği tamiratlar ve restorasyon 

                                                           
198 Türkiye Kültür Portalı, “Hacı Ömer (Halife) Camii – Mardin”, erişim: 14 Mayıs 2023, 

https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/mardin/kulturenvanteri/haci-omer-halife-camii; T.C. Kültür 

Turizm Bakanlığı, “ Hacı Ömer (Halife) Cami”; T.C. Mardin Valiliği , “Camiler” fotoğraf galerisi. 
199 T.C. Mardin Valiliği , “Camiler” fotoğraf galerisi. 
200 T.C. Kültür Turizm Bakanlığı, “ Eminüddin Külliyesi”; T.C. Mardin Valiliği , “Camiler” fotoğraf 

galerisi. 

https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/mardin/kulturenvanteri/haci-omer-halife-camii


84 
 

 
  

çalışmalarından dolayı yapının orijinalliği bozulmuş, medrese kısmı da özgünlüğünü 

kaybetmiştir. Lakin estetik değeri yüksek bezemeleri az da olsa hala görülebilmektedir. 

Güney tarafında da küçük bir mescit yer alan bu caminin minaresi, Sarkis Lole mimari 

yapımıyla 1916-1917 tarihlerinde inşa edilmiştir.201 

 

 

Şekil 12. Mardin Şehidiye Cami ve Medresesi avlusundan genel bir görünüm.202 

 

Hz. Ömer (r.a) döneminde fethedilen203 Mardin, fetihle beraber İslam’la müşerref 

olmuş ve birçok sahabe efendilerimize de ev sahipliği yapmış, bağrına basmıştır. 

Böylelikle dinî nitelikli birçok türbe ve yapı inşa edilmiştir. Yukarıda saydığımız 

yapıların ve mekânların yanı sıra eski Mardin şehir merkezinde; Bab Es Sur (Melik 

Mahmut) Türbesi, Hamza-i Kebir türbesi, Cihangir Bey Türbesi, Şeyh Kasım Türbesi, 

Şeyh Hamid Türbeleri gibi tarihi ve estetik değere sahip birçok yapı yer almaktadır. Yine 

şehir merkezi dışında; Nusaybin ilçesinde Zeynel Abidin Cami ve Türbesi, yine 

Nusaybin’de Selman-ı Pak Cami, Kızıltepe ilçesinde Kızıltepe Ulu Cami, Midyat 

ilçesinde Cevat Paşa Cami, Midyat’ta bulunan Ulu Cami, Midyat’ta yer alan Hacı 

Abdurrahman Cami gibi nice mekânlar bulunmaktadır. Mardin ilinde yakın dönemde 

inşası biten onlarca modern yapıda cami inşa edilmiş ve inşaatı devam etmekte olan 

camiler de bulunmaktadır. Türkiye’de toplam cami sayısı net olmamakla birlikte yapılan 

                                                           
201 T.C. Mardin Valiliği , “Camiler” fotoğraf galerisi. 
202 T.C. Mardin Valiliği , “Camiler” fotoğraf galerisi. 
203 Ali Aksu, “Hz. Ömer Döneminde (13-23/634-644) Anadolu Fetihlerine Giden Yolda El-Cezire 

Futuhatı”, Uluslararası Hz. Ömer Sempozyumu (2018), 1. (Sivas: Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi, 2018), 76-85. 



85 
 

 
  

bir açıklamada 89.445 adettir. Bunlardan 1.179 tanesinin Mardin ilimizde olduğu 

belirtilmektedir. Bu veriler 2021 yılına ait olduğundan sayılarda artış olduğunu 

söyleyebiliriz. Mardin ili Türkiye sıralamasında 31. sırada yer almıştır. Tarihi ve yakın 

dönemde yapılmış bütün bu ibadet mekânlarında dinî bilginin yanı sıra Kur’ân-ı Kerim 

eğitim-öğretim faaliyetleri de mesai mefhumu gözetilmeksizin yıl boyunda devam 

etmektedir.204 

 

3.3. Mardin İli Medreseleri 

 

Anadolu’da medreselerin varoluşsal süreçlerini Danişmendliler ve Artuklular’ın 

başlattığı bilinmektedir. Sürekli olarak mimari bir gelişim içerisinde olan medreselerin 

Anadolu’da, kubbe yapılı ve açık avlulu şeklinde tipik özellikleri bulunmaktadır. Farklı 

tarihi dönemlerde Mardin İli merkezinde konumlanmış 11 adet medrese yer almaktadır. 

Günümüze kadar ayakta kalmış olanları: “Kasım Paşa Medresesi, Şah Sultan Hatun 

Medresesi, Hatuniye (Sitti Radviyye) Medresesi, Marufiye Medresesi, Zinciriye (Sultan 

İsa) Medresesi, Altunboğa Medresesi ve Şehidiye Medresesi’dir. Günümüze kadar 

ulaşmayanlar ise: Muzafferiye Medresesi, Paşavatlar Evi (Savur Kapı) Medresesi, Melik 

Mansur (Şeyh Aban / Lıbben) Medresesi, Hüsamiye Medresesi’dir.”205 

Mardin’de inşa edilen medreselerde iki farklı yapı tipi görülmektedir. Yapılardaki 

birinci özellik, Selçuklular’ın İran bölgesinde temellerini attığı ve böyle bir mimari plan 

oluşturduğu eyvanlı girişler ve revaklı avlulara sahip yapıların devamı niteliğindeki 

avlulu medreselerdir. Bu mimari yapıların planlarındaki ikinci özellik ise bir avlu 

etrafında konumlanmış mekânlar dizinidir. İkinci tip yapı planı genel olarak erken dönem 

Mardin medreselerinde görülmektedir. Bu yapı planına örnek olarak “Hatuniye (Sitti 

Radviyye), Kasım Paşa, Şehidiye, Emineddin Medresesinin doğu yerleşimi ve Zinciriye 

(Sultan İsa) medreseleri”206 gösterilebilir. 

Mardin ve bölgesinde bulunan eski yapılı medreselerin çoğunun Artuklular ile 

Akkoyunlular tarafından inşa edildiği söylenebilir. Ancak kıyaslama yapıldığında büyük 

                                                           
204 Mardin Haber, “Mardin Cami Sayısında 31. Sırada”, erişim: 18 Mayıs 2023,     

https://mardinhaber.com.tr/haber/9619264/mardin-cami-sayisinda-31inci-   

sirada#:~:text=T%C3%BCrkiye'de%2089%20bin%20445,89%20bin%20445'e%20ula%C5%9Ft%C4%B

1. 
205 Siraç Aktürk, Tanzimat’tan Cumhuriyete Mardin Sancağında Eğitim (Erzurum: Erzurum Teknik 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2015), 57. 
206 Murat Özgür, Nevim Soyukaya, Fatma Kaya, Zafer Han, Birgül Savaş, Ercan Alpay, Mardin Kültür 

Envanteri, (Mardin: Mardin Valiliği İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü Yayınları, 2013), 143; Aktürk, 
Tanzimat’tan Cumhuriyete Mardin Sancağında Eğitim, 57. 

https://mardinhaber.com.tr/haber/9619264/mardin-cami-sayisinda-31inci-


86 
 

 
  

çoğunluğun Artuklulara ait olduğu görülecektir. Artuklular, Anadolu’da başlattığı ilkleri 

şu şekilde sıralayabiliriz: Camiler ve bitişiklerinde yapılan medreseler, camilerden ayrı 

planlı medreseler, cami ve bitişiklerinde türbe yapılar ve daüşşifalar.207 Artuklu Beylikleri 

ve Artuklu Devleti bilimsel ve ilmî gelişmelere önem vermiş ve bu işlerle uğraşan bilim 

insanlarını da korumuştur. Bu durumun bir neticesi olarak inşa ettikleri medreselerde 

sadece dinî ilimler öğretilmemiş; felsefe, tıp, mantık ve riyaziyat gibi derslerin öğretildiği 

de kaynaklarda yer almaktadır.208 

Faaliyet kaynakları vakıf gelirleri olan bazı Mardin medreseleri 20. yüzyıla kadar 

da bu şekilde hizmet vermeye devam etmiştir. Değişen dünya düzeni maalesef ki 

medreselerin vakıf yapılarında da çeşitli değişikliklere yol açmış ve görevin kötüye 

kullanılması gibi sorunlar baş göstermiştir. Mardin’de 100 kişilik bir medresede 

müderrislik görevi yapıp aynı zamanda vakıf sorumlusu da olan Yusuf Efendi’nin 

medrese faaliyetlerinde görevini kötüye kullandığı gerekçesiyle geçirmiş olduğu 

soruşturma bu duruma örnek olarak verilebilir.209 Zaman içerisinde vakıf mallarına 

gösterilen ehemmiyetin azlığından kaynaklı olarak gelirlerinde de azalmalar yaşanmıştır. 

Bu durum karşısında medrese hocaları da mali sıkıntılara maruz kalmıştır. Mardin’de 

müderrislik görevi ile meşgul olan Osman Efendi’nin yaşadığı sıkıntılar dolayısıyla 

kendisi için bir miktar maaş talebinde bulunması da buna örneklik teşkil etmektedir.210 

Medrese eğitimlerini tamamlayan öğrenciler, modern bir plan dâhilinde işleyen 

yeni eğitim sistemlerinin uygulandığı eğitim yerlerinde görevli olarak başlayabiliyordu. 

Medrese eğitimini Cizre’de bulunan Şeyh Ömer Medresesi’nde tamamladıktan sonra 

almış olduğu icazet sayesinde Cizre Rüştiye Mektebi’nde görev alan Hasan Efendi buna 

örnek verilebilir.211 

Mardin İl merkezinde 1874 ve 1875 yıllarında 4 medrese, 1882 yılında 24, 1900-

1905 yılları arasındaki vilayet salnamelerince il merkezinde 3, o tarihte Mardin’in kazası 

olan Cizre’de 1 ve Midyat kazasında da 3 adet medrese olup toplamda 7 adet medrese 

                                                           
207 Hüseyin Köroğlu, Konya ve Anadolu Medreseleri, (Konya: Sefa Ofset Matbaacılık, 1999), 118. 
208 Coşkun Alptekin, “Artuklular”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 

1991), 3: 417. 
209 Sadaret Dairesinden Dâhiliye Nezaretine 25 Nisan 1903 tarihinde gönderilen tezkire. BA, DH. MKT, 

703- 24, 8 S 1321 (6 Mayıs 1903); Aktürk, Tanzimat’tan Cumhuriyete Mardin Sancağında Eğitim, 57. 
210 Osman Efendi tarafından 13 Ağustos 1862’de gönderilen tezkire, BA, MVL, 398-84, 16 S 1279(13 

Ağustos 1862); Aktürk, Tanzimat’tan Cumhuriyete Mardin Sancağında Eğitim, 57. 
211 Diyarbekir Maarif Müdüriyetine 19 Haziran 1893 tarihinde gönderilen hülasa. BA, MF. MKT, 183-124, 

28 Ra 1311 (9 Ekim 1893); Aktürk, Tanzimat’tan Cumhuriyete Mardin Sancağında Eğitim, 58. 



87 
 

 
  

bulunmaktadır.212 Mardin medreseleri ile ilgili devam edecek olan bu bölümde, Mardin 

merkez ve ilçelerinde, tarihin farklı dönemlerinde ve Mardin bölgesine hâkimiyet kuran 

farklı güçler tarafından kurulan medreseler hakkında bilgiler aktarılacaktır. Daha sonra 

günümüzde aktif olarak eğitim-öğretim faaliyetlerini sürdüren klasik Doğu-Güneydoğu 

Anadolu bölgeleri medreselerinde eğitim faaliyetlerinin yanında Kur’ân-ı Kerim 

eğitimlerinin nasıl olduğu ile ilgili araştırma ve saha taramaları yapılacaktır. Mülakat 

usulü, ses kayıtları ve anket çalışmalarıyla elde edilen veriler yazıya geçirilecektir. 

 

3.3.1. Şehidiye Medresesi 

 

Mardin merkezde eski yerleşkede, ana caddenin güney tarafında yer alıp aynı 

isimle bilinen bir cami ile birlikte inşa edilmiştir. 1890 yılı salnamesinde, merkez 

kasabada yer aldığı, yaptıranın tespit edilmediği ve Hafız Hüseyin Efendi nezaretinde 11 

talebenin eğitim aldığı söylenmektedir. 1901 ile 1903 yıllarına ait salnamelerde ise, bu 

bitişik yapının Şehidiye Mahallesi’nde yer aldığı ve Şeyh Abdurrahman Halit Efendi’nin 

müderrislik yaptığı 13 talebe yetiştirilen bir medrese olduğu yer almaktadır.213 Şehidiye 

Medresesi ve Camisi’ni kimin yaptırdığı hususunda farklı değerlendirmeler vardır. 

Yapının farklı yerlerinde yer alan ve bazılarının da zaman içerisinde yıkılan kısımlarla 

kaybolduğu söylenen kitabeler ve yazıtlara göre; Necmeddin Gazi veya babası 

Nasırüddin Artuk Arslan tarafından inşa edildiği düşünülmektedir.214 Başka bir görüşe 

göre de Şehidiye Cami ve Medresesi’ni yaptıranın “Mansur, Nasırüddin” lakaplarıyla 

bilinen Artuk Arslan b. İlgazi (1201-1239) olduğudur. Önceleri cami olmayıp küçük bir 

mescit iken daha sonra camiye çevrilmiştir.215 Şehidiye Medresesi, Ali Emiri Efendi 

tarafından “semânin” olarak adlandırılmasında seksen hücre barındıran mimari yapısı 

etkili olmuştur. 15. yüzyılda medresenin vakıf mallarını; merkezdeki 32 adet dükkân, bir 

adet kervansaray, Xurs köyündeki akarsu üzerinde 3 adet değirmen ve merkezde 1 adet 

olmak üzere Xurs-i Edna ve Abbad Köylerinde 1’er adet bağ oluşturmaktaydı.216 

                                                           
212 Diyarbekir Vilayet Salnamesi (DVS), h. 1291, s. 151; h. 1292; s. 158; h. 1300, s. 113; h. 1318 (zeyl 

kısmında); h. 1319, s. 51, 53, 54; h. 1321, s. 206, 207, 209; h. 1323, s. 206, 207, 209; Aktürk, Tanzimat’tan 

Cumhuriyete Mardin Sancağında Eğitim, 59. 
213 Maârif Salnâmesi, h. 1318, s. 1341, 1340; h. 1319, s.610, 611; h. 1321, s. 506. 
214 Alpay Bizbirlik, 16. yy Ortalarında Diyarbekir Beylerbeyliğinde Vakıflar, (Ankara: TTK Yayınları, 

2002), 303; Aktürk, Tanzimat’tan Cumhuriyete Mardin Sancağında Eğitim, 61. 
215 Baltacı, XV ve XVI. Yüzyıllarda Osmanlı Medreseleri, 577-578. 
216 Nejat Göyünç, XVI. Yüzyılda Mardin Sancağı, (Ankara: TTK Yayınları, 1991), 115; Aktürk, 

Tanzimat’tan Cumhuriyete Mardin Sancağında Eğitim, 61. 



88 
 

 
  

Şehidiye Camisi’nin minaresinin 1916 veya 1917 yıllarında inşa edildiği 

düşünülmektedir. Mimari yapısı itibariyle karmaşık ve sanatsal bir şekilde dıştan yivli 

örnekler, burmalı sütunlar, çift şerefeli yapı, süs amaçlı bitkisel motifler vs. 

kullanılmıştır.217 Şehidiye Cami ve Medresesi’nin kapalı bir hücresinde Artuklu Meliki 

Nâsırüddin Artuk Aslan’a ait türbe olduğu, Tekke ve Zaviyelerin kapatılması ile ilgili 

kanunun yürürlüğe girmesiyle kapatıldığı söylenmektedir. Yetkili kişilere ısrarla bu 

türbenin açılması hususunda teklifte bulunulmuşsa da herhangi bir adım atılmamıştır. Bir 

görüşe göre bu medreseyi yaptırdığı savunulan Artuklu Melikinin bu şekilde halka kapalı 

bir yerde unutulmaya bırakılması yanlış bir tutumdur. Gereken adımların atılması 

elzemdir. 

 

 

Şekil 13. Şehidiye Cami ve Medresesi ile minare yapısının görünümü.218 

 

                                                           
217 Ara Altun, Mardin’de Türk Devri Mimarisi, (İstanbul: Mardin Valiliği, 2011), 102-105; Aktürk, 

Tanzimat’tan Cumhuriyete Mardin Sancağında Eğitim, 61. 
218 T.C. Mardin Valiliği , “Medreseler” fotoğraf galerisi. 



89 
 

 
  

3.3.2. Zinciriye (Sultan İsa) Medresesi 

 

1385 yılında Artuklulardan Melik Sultan İsa tarafından inşa edildiği 

bilinmektedir. Günümüzde medrese mahallesinde konumlanan bu medresenin 16. 

yüzyıldaki vakıf malları arasında; şehir merkezinde yer alan 19 dükkân, Diyarbekîr ilinde 

2 değirmen, Mardin’de 1 bağ ve Tuffahiyye Köyü’nün tarım varlığının 1/4’lük hububat 

hissesi bulunmaktadır.219 Büyük kısmı günümüzde ayakta olan medresenin bir kısmında 

cami bölümü olduğu da bilinmektedir. Bu bölüm tarihte iki defa (1975-1976) onarımdan 

geçirilmiştir.220 

Melik Sultan İsa tarafından yaptırılan bu medreseye “Zinciriye Medresesi” 

denilmesinin altında; eskiden iki minaresi olan ve ikisi arasında bir zincir bulunan Ulu 

Cami’nin, Timur’un Mardin şehrini işgalinden sonra bu medresenin kubbesine takması 

yatmaktadır.221 Ulu Cami’nin batı yönündeki minaresini Timur yıktırmıştır. 1887 yılında 

da doğu tarafında yer alan ve günümüzde ayakta olan minareye de yıldırım değmesi 

sonucu ciddi zarar görmüştür.222 İki minare de hâla ayakta iken ve doğu minaresinin bu 

hasarından sonra melik tarafından demir bir zincir yapılmış ve ikisi arasına asılmıştır. 

Daha sonra da bu zincir açtırılarak “Sultan İsa Medresesi” nin iki kubbesi arasına 

bağlanmıştır. Bundan dolayı bu şekilde anılmaya başlanmıştır.223 Konum olarak Medrese 

Mahallesi’nin kuzeyinde bulunmaktadır. Geçmişinde vakıflar öğrenci yurdu olarak da 

kullanıldığı bilinmektedir. Mimari yapı ve planı itibariyle geniş bir alanda, iki katlı, 

avlulu, cami ve türbe şeklinde ek yapılarla yayılmış dikdörtgen yapılı bir mekândır. 

Mardin saldırıları sırasında Timur ve güçleriyle savaşa girişen Melik İsa’nın bu 

medresede bir süreliğine hapis hayatı yaşadığı aktarılmaktadır.224 

 

                                                           
219 Göyünç, XVI. Yüzyılda Mardin Sancağı, 116. 
220 Bizbirlik, 16. yy. Ortalarında Diyarbekir Beylerbeyliğinde Vakıflar, 315-316; Aktürk, Tanzimat’tan 

Cumhuriyete Mardin Sancağında Eğitim, 63. 
221 Hüseyin Haşimi Güneş, Abdüsselam Efendi’nin Mardin Tarihi, (İstanbul: İmak Yayınları, 2007), 54-55. 
222 Sadi Bayram, “Arşivlerde Kayıtlı Mardin’de Yapılmış En Eski Vakıflar”, (İstanbul: Yayın yeri yok, 

2007), 1: 294. 
223 Kâtip Ferdi, Mardin Artuklu Melikleri Tarihi, (İstanbul: Yayın yeri yok, 2006) 15; Aktürk, Tanzimat’tan 

Cumhuriyete Mardin Sancağında Eğitim, 63. 
224 Altun, Mardin’de Türk Devri Mimarisi, 94-99. 



90 
 

 
  

 

Şekil 14. Zinciriye Medresesi’nin iki kubbesiyle çatı kısmından genel bir görünüm.225 

 

3.3.3. Kasım Padişah/Kasimiyye Medresesi 

 

Günümüzde Mardin il merkezinde, güneybatı tarafında konumlanmıştır. Maârif 

Salnamelerinde “Kasım Paşa” veya “Kasımiye” adlarıyla geçen bu medreseyi yaptıran 

Akkoyunlu hükümdarlarından Kasım b. Cihangir’dir.226 Medrese, 16. yüzyılda 

Mardin’deki 243 dükkân ile en geniş vakıf mallarına sahip medrese olarak geçmektedir. 

Medrese iki katlı bir planla inşa edilmiştir. Bir fıkıh medresesi özelliği taşıyan medresede, 

Hanefi ve Şafii mezhepleri çerçevesinde eğitim faaliyetleri sürdürülmüştür. Öğrenciler 

arasında çoğunluğun Hanefi mezhebine mensup olduğu aktarılmaktadır.227 Daha 

sonraları Kasım Bey’in bu yapıya ilave ettirdiği kütüphanenin şehirdeki kültürel 

gelişmişliği arttırdığı söylenebilir. 

Yusuf Ziya Efendi’nin 1898-1899 yılları arasında bu medresede müderrislik 

görevinde bulunduğu aktarılmaktadır. Ayrıca büyük âlim Ali Emiri Efendi’nin de bir 

müddet bu medresedeki müderrislerle beraber eğitim verdiği bilinmektedir.228 Mardin il 

merkezinin güney tarafında Mezopotamya Ovası’nı açık olarak gören bir cephede 

kurulmuştur. Mardin’deki eski yapıların en büyüklerindendir. Artukluların son 

                                                           
225 T.C. Mardin Valiliği , “Medreseler” fotoğraf galerisi. 
226  Diyarbekir Vilayet Salnamesi (DVS), h. 1291, s. 151; h. 1292; s. 158; h. 1300, s. 113; h. 1318 (zeyl 

kısmında); h. 1319, s. 51, 53, 54; h. 1321, s. 206, 207, 209; h. 1323, s. 206, 207, 209. 
227 Bizbirlik, 16. yy Ortalarında Diyarbekir Beylerbeyliğinde Vakıflar, 302. 
228 Mesut Arslan, “Ali Emiri Efendi (1274-1342)”, e-Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi, 6 (2011): 157; ; 

Aktürk, Tanzimat’tan Cumhuriyete Mardin Sancağında Eğitim, 60. 



91 
 

 
  

dönemlerine tarihlenen bu yapı; iki katlı olup, geniş bir alana sahip avlu etrafında 

yayılmış, Mardin’e has taş işçilikleriyle kazınmış türlü motif ve süslemelere sahip estetik 

bir yapıdır. 2007 yılında restorasyon çalışmalarına başlanmış ve özgünlüğü korunarak 

restore edilmiştir.229 

 

 

Şekil 15. Kasimiye Medresesi avlusundan havuz ve genel görünüm.230 

 

3.3.4. Hatuniyye (Sitti Radviyye/Razviyye) Medresesi 

 

Artuklu padişahlarından Necmeddin Alpı (1152-1176)’nın zevcesi ve Kutbeddin 

İlgazi (1176-1184)’nin validesi “Sitti Razviyye” tarafından yaptırılmıştır. Mederesenin 

konumu hakkında; Altun, Göyünç ve Bizbirlik Gül mahallesinde bulunduğunu 

savunurken, Eken ise bu medresenin Teker (Tekke) mahallesinde yer aldığını 

savunmaktadır.231 Müderrislik göreviyle 20 Haziran 1555 yılında hizmet eden Mehmet 

Efendi’ye cüz’i miktarda bir ücret verilmekteydi. Günlük ortalama 15 akçe 

civarındadır.232 

                                                           
229 Altun, Mardin’de Türk Devri Mimarisi, 102-105. 
230 T.C. Mardin Valiliği , “Medreseler” fotoğraf galerisi; Doğan Bekin, Tarihin Işığında Mardin, (Ankara: 

Korza Yayınları, 2005), 185. 
231 Göyünç, 114; Altun, 70; Bizbirlik,  308; Galip Eken, “19. Yüzyıl Mardin Vakıfları Üzerine”, Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi 20 (2006): 247;  Aktürk, Tanzimat’tan Cumhuriyete Mardin Sancağında Eğitim, 61. 
232 Baltacı, XV-XVI. Asırlarda Osmanlı Medreseleri, 568. 



92 
 

 
  

Medresenin vakıf malı varlığı 1518 yılında; bazı gayrimenkul malların kira 

gelirleri, iki adet köy ve bir adet mezranın toplam gelirlerinden müteşekkildir. Söz konusu 

vakfa 7 kişi bakmakta olup, gelirlerin çoğu bu kadro tarafından harcanmakta, az bir miktar 

da talebelere harcanmaktaydı. Deyrü’z-Zaferan’ın yerleşkesinin bulunduğu alanlar 

eskiden bir mezra iken sonraları bir köy halini almıştır. Personel kadrosunda azalmaya 

gidildiğinden dolayı çoğunluğu bu kadroya harcanan giderlerinde de azalmalar görülmüş, 

daha sonra tekrar artmıştır. 16. yüzyılın sonlarına doğru medresenin kadrosu 15’e 

yükselmiş ve haliyle giderleri de tekrar artmıştır. Sitti Razviyye Medresesi’nin vakıf işleri 

20. yüzyıla değin devam etmiştir.233 Vakıf özgeçmişi duvardaki 1791 tarihli bir yazıtta 

özetlenmiştir.234 

Mimari dokümanlarından anlaşıldığı üzere; iki katlı, dikdörtgen yapılı bu 

medrese, revaklı avlu girişli, eyvanlı mimari yapıya sahip olduğudur. Ne yazık ki 

orijinalliğini günümüze kadar koruyamamış, avlusu aslından uzaklaşmış, güney tarafı 

komple duvarla örülüp camiye çevrilmiştir.235 “İki katlı Mardin Hatuniye (Sitti Razviyye) 

Medresesi, revaklı avluya sahip iki eyvanlı Anadolu medreselerinin en erken tarihlisi 

olarak günümüze ulaşmıştır.”236 

Sitti Razviyye Medresesi’nin restorasyon çalışmaları 10 Ocak 2003 yılı itibariyle 

bitmiştir. Geçirmiş olduğu yenilenmeden ayakta kalan kısımları zarar görmeden 

sağlamlaştırılmış, orijinalliğine yakın bir şekilde çalışmalar yürütülmüştür.237 

 

 

Şekil 16. Mardin Hatuniye (Sitti Razviyye) Medresesi güney cephesinden genel görünüm.238 

                                                           
233 Bizbirlik, 16. yy Ortalarında Diyarbekir Beylerbeyliğinde Vakıflar, 308-310. 
234 Köroğlu, Konya ve Anadolu Medreseleri, 120. 
235 Altun, Mardin’de Türk Devri Mimarisi, 70. 
236 lptekin, “Artuklular”, 418. 
237 Murat Özgür, Nevim Soyukaya, Fatma Kaya, Zafer Han, Birgül Savaş, Ercan Alpay, Mardin Kültür 

Envanteri, (Mardin: Mardin Valiliği İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü Yayınları, Ocak 2013), 143. 
238 T.C. Mardin Valiliği , “Medreseler” fotoğraf galerisi. 



93 
 

 
  

Çok yapılı dinî toplum yapısıyla Mardin ili, birçok medeniyete ev sahipliği 

yapmıştır. Şehre hâkim olan her güç ve devlet bu topraklarda kendilerinden, 

inançlarından, mimari yapılarından, kültürlerinden izler bırakmışlardır. Mezopotamya 

Ovası’na bakan bir yamaçta kurulan şehir, ticaret için de transit bir konumdadır. Mardin 

bölgesinin kendisine has coğrafik yapısı ve kayaç türleri sayesinde mimari yapı da taşlar 

üzerinden şekillenmiştir. Her beylik veya devlet bu şehir üzerinde kendilerine has 

karakteristik özellikler taşıyan yapılar bırakmışlardır. Taşlara yansıyan mimari 

yapılardaki sanatsal motif ve süslemeler, yaptıran devleti de bir nevi açığa çıkarmaktadır. 

Bu haliyle Mardin ili âdeta bir açık hava müzesi gibi, farklı farklı medeniyetlerden estetik 

değerleri ve tarihsel geçmişleri oldukça gerilere dayanan eşsiz eserler sergilemektedir. 

Kendisine has bir çehreyle, her ne kadar bozulmalara maruz kalsa da, günümüze kadar 

varlık sahası bulmuş nadide eserlerle orijinal yapısını korumaktadır. Bu özellikler 

sayesinde yılın her mevsiminde sayıları gün geçtikçe artan yerli, yabancı turistleri 

ağırlamaktadır. Mardin İli geçmişten günümüze eğitim-öğretim faaliyetleri itibariyle de 

önemli bir merkez olmuştur. Eski devletlerin hâkimiyetinde medreselerde eğitim 

faaliyetleri yürütülmüş, günümüzde de hâla klasik doğu-güneydoğu medreseleri 

sayesinde dinî eğitim faaliyetleri yürütülmektedir. Ufak farklılıklar barındırsa da bu 

medreselerin ders işleme usul kâideleri aynıdır. Yine az oranda değişen dünya şartları 

karşısında sistemsel bazı ekleme-çıkarmalar yaşansa da hâlâ o özgün yapılarını koruduğu 

söylenebilir. Mardin ilinde; Artuklu Üniversitesi adında bir yükseköğretim merkezi, Milli 

Eğitim Bakanlığı bünyesinde sayıları tam olarak tespit edilmemekle birlikte farklı 

kademelerde yüzlerce okul, halk eğitim merkezleri, farklı alanlarda çeşitli kurslar ve 

yaygın dinî eğitim açısından, klasik doğu medreseleri ile Diyanet İşleri Başkanlığı 

bünyesinde İl müftülüğünce faaliyet gösteren cami ve kur’ân kurslarında eğitim-öğretim 

faaliyetleri devam etmektedir. 

Buraya kadar ele alınan medreseler, konumca merkezde yer almaları ve estetik 

değerleri açısından, daha çok bilindik olmaları açısından, daha büyük yapılı mekânlar 

olmaları açısından vb. kısa bir tarihi geçmişlerinden ve günümüzdeki durumlarından 

bahsedilmiştir. Konunun devamında merkezde yer almakla birlikte önceden sayılan 

medreseler kadar ön planda olmayışları ve tarihi veri eksikliğinden dolayı bilgi 

verilmeyen ve Mardin ilçelerinde yer alan tarihi yapılı medreselerin isimsel olarak 

bilgilerine yer verilecektir. Bunlardan merkezde yer alanlar: Muzafferiye Medresesi, 

külliye tarzında bir yapıya sahip Şeyh Emineddin Külliyesi (Bimaristan / Maristan), Şah 

Sultan Hatun Medresesi, Pulad (Polad) Bey Medresesi, Hüsamiye Medresesi, Melik 



94 
 

 
  

Mansur (Şeyh Aban / Lıbben) Medresesi, Marufiye (Hacı Ma’ruf) Medresesi, Altunboğa 

Medresesi, Hacı Şah Kulu Bey Medresesi, Hamidiye Medresesi ve Şeyh İbrahim 

Medreseleridir. Günümüz ve eski zamanlarda (Cizre gibi) Mardin ilçelerinde yer alanlar 

ise: Şeyh İbrahim Medresesi (Midyat), Hamza Mir Şerif Medresesi (Cizre), Hacı Şah 

Kulu Bey Medresesi (Kızıltepe), Taceddin Mesud (Harzem) Medresesi (Kızıltepe) ve 

Kırmızı Medrese (Medresetü’l-Hamra) (Cizre)’dir. 

Bu tarihi medreseler eski eğitim-öğretim faaliyetlerini sürdürememekte olup, artık 

birer tarihi eser yapıları olarak restorasyon çalışmaları yapılmış, bazıları cami, bazıları 

kültürel faaliyet yerleri, bazıları da bir sergi alanı gibi ekseriyetle halka açık bir şekilde 

faaliyet vermektedir. Dini eğitim açısından bu kadim medrese geleneğinin bir devamı 

niteliğinde olan Doğu-Güneydoğu medreseleri hizmet vermeye devam etmektedir. 

Konumuzla bağı açısından bölümün devamında, cami ve kur’ân kurslarının yanında 

belirlemiş olduğumuz aktif iki medrese ziyaretimiz de olmuştur. Bu mekânlarda Kur’ân-

ı Kerim eğitim faaliyetlerinin nasıl yapıldığı konusunda farklı yöntemlerle veriler elde 

edilmiş ve yazıya aktarılmıştır. 

 

3.4. Mardin Medreselerinde Kur’ân-I Kerim Ve Kırâat Eğitimi 

 

Klasik Doğu-Güneydoğu medreselerinde Kur’ân-ı Kerim eğitimlerinin nasıl 

gerçekleştiği hususundaki araştırma isteğinden dolayı, bu çalışmanın konusu Mardin 

özelindeki medreseler üzerinde kararlaştırılarak gerekli çalışmalar yapılmıştır. Mardin’in 

İslam dini ile tanışmasından bu yana başlayan medrese kültürü, günümüzde de varlığını 

sürdürmektedir. Bu medreseler üzerinde Kur’ân-ı Kerim eğitimleri konusunda farklı 

eleştiriler ileri sürülmektedir. Çalışmamız tam da bu noktada kendilerine yöneltilen 

eleştiriler ve övgüler karşısında medreselerin tutumları, görevli seydaların239 ağzından 

dinlenerek kayıt altına alınmış ve yazıya geçirilmiştir. Bu bölümde daha çok seydalara 

yöneltilen sorular karşısında, kendilerinin vermiş olduğu cevaplar en doğal haliyle, italik 

yazı stilinde aktarılmıştır. 

 

 

 

                                                           
239 Bölge halkı ve medrese geleneğinde ilim ehli, imam-hatip, öğrenci yetiştiren, saygın dini şahsiyetteki 

insanlar için kullanılan bir tabirdir. 



95 
 

 
  

3.4.1. Çavuşlu Suffa Kur’ân Kursu/Medresesi ve Şakir Nuhoğlu Yatılı Erkek 

Kur’ân Kursu/Medresesi 

 

3.4.1.1. Çavuşlu Suffa Kur’ân Kursu/Medresesi 

 

Medresenin isminden de anlaşıldığı üzere İlçe Müftülüğü’ne bağlı bir Kur’ân 

kursu olarak eğitim-öğretim faaliyetleri gerçekleştirmektedir. Midyat ilçesine 20 km, 

Mardin merkezine 59 km uzaklıktaki Midyat ilçesine bağlı Çavuşlu Mahallesi’nde yer 

almaktadır. Hazine malı üzerinde kurulan medresenin alanı bağış usulüyle medreseye 

tahsis edilmiştir. 4 katlı bir yapı olarak Seyda Melle Ahmet tarafından 2016 yılında inşa 

ettirilmiştir. Medresenin i’aşe ve ibadetesine bakıldığında sabit bir gelirinin olmadığı ve 

hayırsever halk tarafından karşılandığı görülmektedir. Daha önceleri aktif bir derneği 

varken, şuanda kapalı durumdadır. Ortalama 70-80 civarında öğrenci kapasitesi bulunan 

medresede, medrese müfredatlarında yer alan arapça dersler dışında; Kur’ân-ı Kerim, 

hafızlık eğitimi, Türkçe kitap okumaları gibi dersler de bulunmaktadır. Medresenin genel 

bir tanıtımı mahiyetinde, görevli müderris seydamıza yöneltilen sorular karşısında vermiş 

olduğu cevaplar, ses kayıt cihazları vasıtasıyla kayıt altına alınmış ve akademik yapıya 

uygun bir şekilde yazıya aktarılmıştır. Her bir soru için başlıklar açılmış olup, seydanın 

cevaplarına italik yazı stiliyle yer verilmiştir. 

 

Şekil 17. Mardin İli Midyat İlçesi’ne bağlı Çavuşlu Mahallesi’nde yer alan Çavuşlu Suffa Kur’ân 

Kursu/Medresesi’nin genel görünümü. 



96 
 

 
  

3.4.1.2. Şakir Nuhoğlu Yatılı Erkek Kur’ân Kursu/Medresesi/Külliyesi 

 

Kabala, Mardin il merkezine 22,6 km uzaklıkta, Midyat yolu üzerinde bir 

mahalledir. Günümüzde Mardin merkez ilçesi Artuklu’ya bağlı bir mahalle statüsündedir. 

Daha önce bir köy statüsünde olan Kabala, 29 Şubat 1972 tarihli kararla köy statüsünden 

belediye statüsünde bir beldeye dönüştürülmüştür.240 Mardin İlinin, 2012 yılında 

büyükşehir statüsüne dönüştürülmesiyle, Kabala beldesi de 6360 sayılı kanun gereği, 12 

Kasım 2012 tarihinde TBMM tarafından mahalle statüsüne çevrilmiştir.241 Medrese 

isminden anlaşılacağı üzere hayırsever iş insanı Şakir Nuhoğlu tarafından cami merkezli, 

medrese ve kur’ân kursu işlevli bir külliye olarak 2002 yılında yaptırılmıştır. Aktif olarak 

eğitim faaliyetlerinde bulunan medresede, Diyanet İşleri Başkanlığına bağlı bünyesinde 

görev kur’ân kursu öğreticileri ve baş müderrisliğini ‘Molla Vezir Aslan’nın yaptığı 

medrese ehli müderrislerden oluşan 5 kişilik bir eğitici kadrosu bulunmaktadır. Eğitim 

süreci içerisinde sayıları bazen ellilere ulaşan medrese öğrencileri, medrese eğitimlerini 

tamamlamakta ve icazet belgelerini; birçok amir, imam-hatip, müderris ve cami 

cemaatinden oluşan halkın yoğun katılım gösterdiği yemekli bir programla almaktadırlar. 

 

 

Şekil 18. Mardin İli Kabala Mahallesinde bulunan Şakir Nuhoğlu Yatılı Erkek Kur’ân 

Kursu/Medresesi/Külliye’nin güney cephesinden genel bir görünümü. 

                                                           
240 "Belediye Kurulmasına Dair Kararlar". Resmî Gazete, 17 Mart 1972, erişim: 2 Mayıs 2023, 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Kabala,_Artuklu 
241 "Kanun No. 6360". Vikipedi, 15 Haziran 2015 tarihinde kaynağından arşivlendi, erişim: 12 Mayıs 2023, 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Kabala,_Artuklu 



97 
 

 
  

3.4.1.3. Medreselerde Eğitim Süreci 

 

Medreseden medreseye ufak değişiklikler olmakla birlikte bir medresede toplam 

eğitim sürecinin 5 yılın aşağısında olmadığı görülmektedir. Medreselerdeki eğitim süresi 

ve süreci hakkında kendisine sormuş olduğumuz -Medreselerde eğitim süreci ne 

kadardır? sorusuna karşılık olarak bir seydamız şu cevabı vermiştir. 

-S2: “Malumdur ki medreselerde birebir eğitim yöntemi kullanıldığı için, yeterli 

bir eğitim için 6-7 yıl lazımdır diyebiliriz. Ancak yetenekli bir talebe242 beş buçuk, en fazla 

altı yıl içerisinde eğitimini tamamlayabilmektedir. Ancak kabiliyetleri zayıf olan biri için 

bu süre, altı-yedi hatta yedi buçuk yıla kadar da çıkabilmektedir. Medresemizin iaşe ve 

ibate durumları tamamıyla hayırsever köylülerimiz, Midyat ve Batman’da ikamet eden 

esnaf ve hayırsever insanlar tarafından karşılanmakta olup sabit bir geliri 

bulunmamaktadır. Allah (cc) razı olsun bir tane hayırsever köylümüz erzak konusunda 

oldukça yardımcı olmakta ve eksiklik bırakmamaktadır. Tamamıyla medresenin pazar 

ihtiyacı köyden karşılanıyor. Fakka/faki243 sayısı şimdilik 70-75 arasında değişmektedir. 

Zaman zaman yükselip indiği de oluyor. Çoğunlukla talebe sayımız 65-75 arasında 

değişmektedir. Ortaokul dördüncü sınıf yani, toplamda sekiz yıl okul okuyan bir faki 

medresemize başvurduğunda kabul etmekteyiz. Yani, medrese yaş kabul şartı olarak en 

az sekizinci sınıfı bitirmiş olması gerekiyor. Sebebini soracak olursak; medresemizde 

yatılı eğitim verilmekte olup, fakka’nın da etrafını düzenleyebilecek, temizliğine dikkat 

edebilecek bir yaşta olması gerekmektedir. Medreseler de dönüşümlü nöbet sistemi 

şeklinde gerçekleştirilen yemek sıralarında en azından bir kahvaltıyı indirip 

kaldırabilecek bir kabiliyette olması gerekiyor. 

Medreseye kabulünden sonra bir fakka ilk olarak Kur’ân-ı Kerim açısından bir 

teste tabi tutulur. Yeterli düzeyde bir eğitimi olan fakka için yapılacak şey tecvidi 

öğretmek ve ezberlemektir. Ancak Kur’ân-ı Kerim eğitimi almamış veya yeterli bir 

seviyede olmayan fakka’ya öncelikle düzgün bir Kur’ân-ı Kerim eğitimi verilmektedir. 

Kitap olarak da Karabaş tecvidini aslından Osmanlıca olarak ezberlemektedirler. Daha 

sonra medreselerde okutulan gramer kitaplarına başlamaktadır.” 

-S3. “Medreselerde eğitim süreci yaklaşık olarak 7-8 yıl arasındadır. Ancak 

eskilerde medrese okuyanlar en az 15 yıl okurlardı. Günümüzde bu sayı 7-8 yıla kadar 

inmiştir. Medrese eğitimi almak isteyen birinin, ‘Nû Bahar, Nehcü’l-Enam’dan başlayıp 

                                                           
242 Medreselerde eğitim gören öğrenciler için kullanılan bir tabirdir. 
243 Medreselerde eğitim gören öğrencilerin hitap edilişlerinde kullanılan bir tabirdir. 



98 
 

 
  

bitirene kadar eğitimine 7-8 yıl ayırması gerekmektedir. İlmi konuda yoğun bir ilgisi olup, 

zeki olarak tabir ettiğimiz fakkalardan çok az bir kısım vardır ki, daha erken de 

bitirebilmektedir. En az ortaokul eğitimini tamamlayıp Medreseye başlayan fakka, daha 

önce Kur’ân-ı Kerim dersleri almışsa hafızlık bölümümüzde görevli hocalar onları 

dinledikten sonra Kur’ân okuyuşları düzgün olanlara tecvid dersleri ve beraberinde 

de;‘Nû Bahar, Nehcü’l-Enam, Ğayet (Akidetü’l-İman) ve Sarf’tan Emsile’ dediğimiz 

derslerden eğitim verilmektedir. Her fakkaya anlayabileceği kapasitede ders 

verilmektedir. Birebir eğitim metodu kullanılarak dersler verilmektedir. Heval-ders (ders 

arkadaşlığı) dediğimiz sistemle, aynı derste olan fakkalar az da olsa 

gruplandırılabilmektedir. Yani toplu olarak okul sistemi gibi dersler işlenmemektedir.” 

 

3.4.1.4. Medreselerde Öğrenci İsimlendirilmeleri 

 

Medreselerde Osmanlı veya önceki dönemlerde kullanılan isimlendirilmelerin 

genel olarak günümüzde kullanılmadığı görülmektedir. Daha önce de belirtildiği gibi 

öğrenciler için; talebe, fakka, faki gibi isimlendirmeler kullanılmaktadır. Medrese 

talebeleri hocaları için en yaygın bir şekilde kullanılan “Seyda” tabirini kullanmaktadır. 

Eski zamanlarda kullanılan; mübtedi, mir, muid, suhte vb. isimlendirmeler klasik doğu-

güneydoğu medreselerinde günümüz itibariyle kullanılmamaktadır. Medresede görevli 

baş müderrise sorulan soruya şu cevaplar verilmiştir: 

-S2. “Medreseye ilk gelen öğrenci için ‘mübtedi’ ismi kullanılmaktaydı. Belli bir 

kıvama geldikten sonra, genelde Molla Cami kitabına kadar bu böyledir. Baraj olarak 

baz alınan Molla Cami ve sonra ise bu ‘talib’ ismini almaktadır. Daha sonra silsilede yer 

alan kitapları (20-25 kitap civarı) bitirdikten sonra da talebeler arasında onlarla 

müzakere yapmakta olana da ‘muîd’ denilmektedir. Yani talebelerle beraber dersi iade 

eden anlamındadır. Bu aşamadan sonra rahle başına geçebilmiş ve ders verebilene de 

‘müderris’ denilmektedir. Günümüzde bizim medresemizde de bu isimlendirme yoktur. 

Sebebine gelince; daha önce zikrettiğimiz gibi Molla Cami kitabı baz alınmaktadır. 

Öncesine ‘mübtedi’, sonrasına da ‘müntehi’ denilmektedir. Çünkü eskiden Molla 

Cami’ye yetişen bir fakka ‘talib’ olmaktaydı. Malum olduğu üzere eskiden bu 

memleketimizde talebe köy içine gider, evin önüne gider kapıyı çalar ve medreseden 

aldığı terbiyeyle asla kapının içine bakmadan sırtını duvara verip elindeki tabağı kapıyı 

açana uzatırdı. O gün ev ahalisi yemek yapmışsa, yaptığı yemekten bu talebeye verir, 



99 
 

 
  

yapmamışsa da hali hazırda uygun ne varsa talebeye verir, talebe de ‘râtıb’244 dediğimiz 

yiyeceği alarak arkadaşlarıyla ortak bir sofrada oturarak karnını doyururdu. Bu iş 

‘mübtedi’ olduğu sürece devam etmektedir. İşte ‘müntehi’ olduktan sonra artık bu 

görevden muaf tutulmaktadır. Uygun olan da budur ki belli bir yaş aralığına gelmiş ve 

artık köy içerisine gidip gelmesi güzel bir davranış olmaz. Medreselerde yemekhaneler 

yapıldıktan sonra, yani biraz daha imkân sahibi olduktan sonra, haliyle talib için var olan 

imtiyazlar (mübtedi’nin gidip yemek getirmesi) ortadan kalmış oldu. Artık bahsettiğimiz 

silsileyi bitirmeyene kadar o bir talebe’dir, talib’tir. Ne zaman ki bu silsileyi bitirirse 

‘müntehi’ olmakta ve ‘dor’ (nöbet) dediğimiz yemek görevinden de muaf olmaktadır. 

Ancak silsile bitirilmeyene kadar aynı talebe gibi hizmet etmeye devam eder. Yani 

denilebilir ki medreselerde her ne kadar yükselirsen o kadar görev ve sorumluluğun 

artmaktadır. Genelde de bir sayfa dahi olsa daha ileride olan bir talebe, altındaki 

talebelerden daha kıdemli sayılmaktadır. Ama ‘müderris’ olursan, mutfak hizmeti, yemek 

hizmeti gibi görevlerden muaf olursun. Malumdur ki müderrisler talebelere ders 

vermektedir. Medresemizde de şuan itibariyle iki resmi Kur’ân Kursu Öğreticisi 

unvanında müderris, resmi görev almayan bir müderris ve beldemizde imam-hatip olarak 

görev yapan bir arkadaşımız olarak toplamda dört kişi hizmet vermektedir.” 

 

3.4.1.5. Günümüzde Medreselere Olan Talep ve Kur’ân-ı Kerim Eğitimi 

 

Medreseler, Mardin İlinin İslam’la şereflendiği günden bu yana eğitim 

faaliyetlerini devam ettirmektedir. Toplumda ilme ve eğitime verilen saygı hâlen değerini 

korumaktadır. İlimle meşguliyeti olan, dinî kişiliğe sahip seydalara saygı konusunda 

hiçbir zaman eksiklik bırakılmamaktadır. Medreseler toplumda hep yerini korumuş ve 

her ne kadar eski ilgi ve alakasında azalmalar olsa da toplumu manevi değerler noktasında 

tatmin etmekte ve geliştirmektedir. Karşılaşılan sorunlar karşısında ilmin manevi gücü ve 

saygınlığı sayesinde çözümler üretebilmektedir. Medreselerin günümüzde sahip olduğu 

arz-talep dengesinin nasıl olduğu konusunda kendisine yöneltilen bir soruya bir seyda şu 

cevabı vermiştir: 

-S2. “Bölgemizde medreselere özellikle de ilme olan talep hâlâ vardır. Hakikaten 

yaz dönemlerinde Kur’ân-ı Kerim eğitimlerinin verildiği yaz kurslarına ciddi manada 

talep vardır. Ancak bu noktada medresemizin imkânları buna el vermemektedir. Bu talep 

                                                           
244 Medreselerde Molla Cami dediğimiz kitaba gelmeyen talebelerin köy içerisine giderek kendisi ve 

arkadaşları için getirdiği yiyeceğin sırası veya nöbetidir. 



100 
 

 
  

karşısında herkesi kabul edersek ne yerimiz ne de eğitim kadromuz buna yetmeyecektir. 

Bundan dolayı bizim öncelikli öğrenci kabulümüz daimi eğitim alacak olanlardan 

yanadır. Ancak yaz döneminde yatılı olmadan Kur’ân-ı Kerim eğitimi almak isteyen 

öğrencileri de geri çevirmiyoruz. Sabah saatlerinde açmış olduğumuz Yaz Kur’ân Kursu 

ile onlara da eğitim verilmektedir. Öğle saatlerine kadar bizimle beraber medresede 

bulunmakta, yemeğini yedikten sonra da evlerine dönmektedirler. Ancak eskilere 

baktığımızda bir talebe medreseye başladığında, 6-7 sene boyunca eğitimini almakta ve 

icâzet245 aldıktan sonra medreseden ayrılmaktaydı. Ancak günümüzde Diyanet İşleri 

Başkanlığı bünyesinde görev almak amacıyla hafızlık kursları ve medreseleri daha da 

revaçtadır. Klasik gelenekteki medreselerimizin bu noktada işinin zorlaştığını 

söyleyebiliriz. Bir talebeyi örnek alacak olursak; iki buçuk-üç yılda Suyûti’ye kadar 

dersini verip öyle bir aşamaya getirdiğimiz öğrenci, i’rablarını düzeltip anlıyor, 

metinlerini ezberliyor ancak bu noktada Yâ Allah deyip hafızlık yolunu tutuyor ve vermiş 

olduğumuz onca emeği yarıda kesip bizleri incitiyor gerçekten. Bu noktada da iyi 

olduğunu düşündüğü Karadeniz taraflarında bulunan Kur’ân Kursu/Medreselerine 

gidiyor. Tabi hafız olmak isteyen bu öğrenci için tekrar gereklidir. İlme vermiş olduğu o 

ehemmiyeti bu sefer hafızlığa vermekte ve ilim noktasında geriye çekilmektedir. Asıl 

amaçlarından biri de şudur ki; ben hafız olursam daha rahat atanırım. Bu konuda 

muzdarip olduğumuzu ifade etmek istiyorum. Hafızlık eğitiminin yapılmasına asla karşı 

değiliz. Ancak, keşke ya en başta yapılsa ya da medrese eğitiminden sonra yapılsa çok 

daha güzel ve verimli olur. Eğitimini bu şekilde yarı bırakması, yarı ölü yılana 

benzemektedir.” 

-S3. “Medreselere olan talebin eski düzeyini koruduğu söylenemez açıkçası. 

Eskiye nazaran gittikçe kötüleşen bir durumla karşı karşıyayız. Bu durumun en büyük 

sebebinin hafızlık kurslarına olan yönelimlerden kaynaklı olduğunu düşünüyoruz. 

Malumdur ki hafızlık yeterliliği olan bir talebe atanabilmektedir. Diyanet İşleri 

Başkanlığı da bu konuya daha çok ehemmiyet vermektedir. Şunu açıkça diyebiliriz ki; 

medreselere olan talep yüzde elli oranında düşüş yaşamıştır. Bu durum sadece bizim 

medresemizde değil, Arapça eğitim veren bu gelenekteki çoğu medreselerde de böyledir. 

Parmakla sayılacak kadar kaliteli, büyük ve yoğun rağbet gören medreselerde de bu 

durum aynıdır. Ne yazık ki geçim derdi eğitimi öncelemektedir. Tabi bütün talebeleri bu 

şekilde nitelemek yanlıştır. Bazen bir baba çocuğunu medresede eğitim alması için 

                                                           
245 Medreselerde eğitimlerini tamamlayan öğrencilere seydası tarafından ilmini tamamladığına dâir verilen 

diploma benzeri belge. 



101 
 

 
  

getirdiğinde, gerçekten bir âlim olsun, güzel bir ilim alsın şeklindeki temennilerle 

getirmektedir. Yirmi kişiden beşinin bu niyetle medreselerde bulunduğunu söyleyebiliriz. 

Daha çok iş sahibi olma amacıyla medreseye başlayanlar ise çocuklarının hafız 

olmalarını istemektedir. Hafız olmak isteyenlere öncelikle deneme amaçlı bir test 

yapılmaktadır. Hafızlık yapabileceğine kanaat edilenlere hafızlık eğitimi de 

verilmektedir. Ancak hafızlık yapamayacağına kanaat getirilenlere ise zamanını medrese 

eğitiminde ilim tahsili için harcaması gerektiği tavsiye edilmektedir.” 

 

3.4.1.6. Medreselerde Müderrislerin Rolü ve Amaçları 

 

Bütün bir ömrünü ilme adamış ve bu uğurda gecesini gündüzüne katmış değerli 

şahsiyetler arasında şüphesiz müderrisleri saymak gerekir. Öncelikle Allah (cc)’ın 

rızasını kazanmak için çıktıkları bu yolda, toplum için faydalı nice bireyler de 

yetiştirmektedirler. Müderrislerin taşımış olduğu ilmî geleneğin yansıttığı saygın 

kişilikleri ve üstün ahlaki meziyetleri sayesinde dürüst, güvenilir, güzel ahlak sahibi 

bireyler yetiştirilmektedir. Kendilerine yöneltmiş olduğumuz sorular karşısında bir 

seydamız şu sözleri sarf etmiştir: 

-S2. “Eğitim hayatım boyunca nice zorluklarla karşılaştım. İlkokul, ortaokul, lise 

ve üniversite önlisans ile lisans programlarını bitirdim. Tabi medreselerde 

bulunmamızdan kaynaklı sürekli okula gidip gelemedik. Lise ve üniversite eğitimlerimi 

uzaktan eğitim şeklinde aldım. Dileseydim Allah (cc)’ın da takdiriyle şuan bir vaiz, bir 

müftü olabilirdim. Beraber okuduğumuz arkadaşlarımızdan vaiz, müftü vb. unvanlarda 

görev yapanlar da vardır. Ancak bunu gönülden söylüyorum ki; benim asla öyle bir 

amacım ve düşüncem olmamıştır. Biliyorsunuz ki medreselerde aidat alınmaz, hatta 

gerekirse harçlıklarını medrese verir, hastalandığında gidiş-geliş ve ilaç masraflarını 

bile medrese karşılar. Tabi imkânlar dâhilinde bunların hepsi gerçekleşmektedir. 

Kendime dedim ki; medreseler bizi okuttu, bizi yetiştirdi, bize harçlık verdi, Müslümanlar 

bize baktı ve onların yemeğini yedik elimden gelinceye kadar bu medrese kültürünü 

yaşatma gayretinde olacağım. Medresede kalacağım ve üstüme düşen vazifeyi elimden 

geldiği kadarıyla yerine getirip başka bir göreve geçmeyeceğim. Zaten medrese kültürü 

toplumumuzda önemli bir yer işgal etmektedir, ben de bunun yaşatılması ve devam 

ettirilmesi için gayret göstereceğim. Bildiğiniz gibi medresemizin ismi de ‘Suffa’dır. 

Peygamber Efendimiz (sav)’in Suffa’sından, Beytü’l-hikme, Daru’l-hikme, Nizamiye 

Medreseleri ve Suffa’mıza kadar devam eden bu geleneğin devamını istiyoruz. Bu 



102 
 

 
  

noktada elhamdülillah resmi bir kur’ân kursu öğreticisi olarak görev yapmaktayız. 

Geçimimiz noktasında Allah (cc)’a şükürler olsun sıkıntı yaşamıyoruz.  

Talebeler konusunda da öncelikli amacımız iyi bir insan olmasıdır. Faydasının 

kendisine, anne babasına, bulunduğu topluma, müslümanlara ve bütün insanlığa 

ulaşmasının arzusundayız. Amacımız, yetiştirmiş olduğumuz talebelerden yarın öbür gün 

hangi kademe ve işte olursa olsun iyi bir insan olmalarıdır. Esnaf ise doğru ve dürüst bir 

esnaf olsun, çalmasın, haksızlık etmesin, bürokrat ise hakkıyla işini yapsın, haksızlık ve 

adaletsizlik yapmasın, imam ise işini en verimli ve güzel bir şekilde ifa etsin. Almış 

oldukları bu müktesebat ile de bu geleneği devam ettirsin ve ilmiyle hizmet etsin.” 

-S3. “Birinci hedefimiz ve öncelikli amacımız; Allah (cc)’ın rızasını kazanmaktır. 

Bu talebeler İslam’a ve Müslümanlığa hizmet etsinler. Bu insanlar Allah (cc)’ın yolundan 

sapmasın, dinini öğrensin ki, yarın öbür gün sıkıntısını çekmesinler. Her nerede ve ne işte 

olursa olsunlar, iyi bir insan olsunlar, medrese ahlakını kuşansınlar. Birçok ticaret 

ülkelerinde insanların Müslümanlığı seçmesinde önemli olan nokta; iyi Müslüman 

tüccarlardır. Okuttuğumuz talebelerimiz üzerinde; imam olsun, vaiz olsun, müftü olsun 

gibi övünme vesilesi amaçlarımız kesinlikle yoktur. Her ne kadar talebelerini öyle 

yerlerde görmekten gurur duyanlar olsa da biz bu tutumu tasvip etmiyoruz. Yeter ki güzel 

bir âlim olsunlar. İmam Gazali bir sözünde şöyle demektedir: ‘Eğer bir insan yetiştirdiği 

bir öğrencisinin ondan ayrılıp başka bir yere gitmesinden üzülüyorsa, bilsin ki verdiği 

ders Allah (cc) rızası için değilmiş.’ Gerçek niyet Allah (cc) rızasını kazanmak ise, velev 

ki talebenin sadece bir dersi kalmış olsun ve icazetini alsın, ayrılıp da başka bir seydanın 

yanına geçerse üzülmemek lazım. Sırf ben icazet vermem gerekirdi düşüncesi ile hareket 

etmek yanlıştır.” 

 

3.4.1.7. Medreseleri Geleceğe Taşımada Yapılan Çalışmalar 

 

Toplumumuzda medreselerin rolü hakkında sahip olunan malumatlar, hâlen bu 

kurumların saygınlığını ve ehemmiyetlerini korumaya yönelik olduğu gerçeğidir. 

Medreselerde ders veren yönetici konumundaki müderrisler, kendilerinin de bu 

gelenekten yetişerek gelmesinin verdiği sorumluluk bilinciyle özellikle Allah (cc) rızasını 

kazanmak için çalışmalarını yürütmekte ve talebe yetiştirmeye devam etmektedirler. 

Medreselerin varlığını koruma noktasında ne gibi çalışmalar yapıldığına dair bir 

seydamıza sorduğumuz soruya şöyle cevap verilmiştir: 



103 
 

 
  

-S2. “Öncelikle şunu söyleyebiliriz ki; medreselerde eğitimlerini almış efrâdın, 

müktesebatları iyi ve icâzet almış olanlarından, medrese geleneği içerisinde kalmayıp 

üniversite ve Diyanet gibi kurumlara görev amaçlı geçmeleri bu geleneği ciddi manada 

etkilemektedir. Mâlumdur ki, bu medrese geleneğinin ileriye taşınabilmesi için evvela 

donanımlı müderrislere ihtiyaç vardır. Bu bizler için bir kan kaybıdır. Çünkü çalışkan 

arkadaşlarımızın çoğu o taraflara doğru kaymaktadır. Özellikle bunun önünü nasıl 

alternatifler gerekiyorsa sağlayıp kapatmak gerekir. Medreseler hem annemiz hem de 

babamızdır. Her türlü ihtiyaçlarımızı karşılayıp, böyle bir noktaya bizleri taşımıştır. Yani 

en önemli çalışma şudur ki; ilmi tam, fedakâr ve hizmet ehli kaliteli müderris ihtiyacı 

hâsıl olmuştur. Müderrisler olarak bu konuda toplantılar, müzakereler 

düzenlenmektedir.” 

-S3. “Hâlihazırda bilfiil bir çalışmadan söz etmek güçtür. Ama seydalar arasında 

ıslah çalışmalarına yönelik olarak toplantılar gerçekleştirilmektedir. Eski medreselerle 

günümüz medreseleri arasında kıyaslamalar yapılmaktadır. Eski medreselerde 

günümüzde verilen eğitimden ibaret bir müfredat yoktu. Matematik, mühendislik, 

astronomi, fenni ilimler vb. dersler de bulunmaktaydı. Keşke âlimler toplanıp da öyle bir 

medrese kurulabilseydi. Faydalı her dersin yer aldığı ve alanında uzman kadrolarla 

dersler verilebilseydi. Bu talepler nazarında sürekli istişareler gerçekleşmekte olup, fiili 

bir adım atılmış değildir.” 

 

3.4.1.8. Küresel Düzeyde Baş Döndürücü Değişimler Karşısında Medreselerin Etki 

Boyutu 

 

Dünya üzerinde her gün yeni bir bilimsel veya teknolojik gelişme ile beraber 

uzaklar yakın, yakınlar uzak hale gelebilmektedir. Teknoloji bağımlısı bir nesille devam 

eden bu düzen karşısında insanlık artık daha kolay ve daha rahat bir yaşam biçimini tercih 

etmektedir. Eğitim hayatının başladığı günden bu güne kadar gelişmeler karşısında eğitim 

sistemleri de payını almış ve zorunlu bazı değişikliklere gitmek zorunda kalmıştır. 

Medrese geleneği de söz konusu bu modernite karşısında günbegün kan kaybetmekte ve 

yeterli düzeyde öğrenci ve talebe bulamamaktadır. Bu durumun farkında olan medreseler, 

ciddi somut adımlar atmamakla beraber, klasik geleneği koruma gayretinde olup, eğitim 

sistemlerinde küçük çaplı bazı değişiklikler de yapmaktadır. İlim için başlayanlar da ne 

yazık ki eski donanımlılıkta ve kalitede, her ne kadar devam eden olsa da, bu eğitime tam 



104 
 

 
  

anlamıyla devam edememekte ve medreseler için de bir eksiklik oluşmaktadır. İlim 

geleneği içinde bulunan bir seydamıza sorduğumuz soru karşısında şu cevaplar alınmıştır: 

-S2. “Medreseler bu gelişmeler karşısında ciddi anlamda etkilenmektedirler. 

Nerden anlıyoruz? Basit bir örnek verecek olursak: Tatil zamanlarında bir hafta-on gün 

veya bayram günlerinde eve yolladığımız talebeler, medreseye geri döndüklerinde en az 

iki haftamızı almaktadır ki tâki eski düzenine onu adapte edebilelim. Çünkü medrese 

dışında insan nefsine rahat ve güzel gelen telefon, tablet, bilgisayar gibi teknolojik aletler 

onu medrese ortamındaki düzeninden bir hayli uzaklaştırmaktadır. Ama eskiden böyle 

olmadığını söyleyebiliriz. Çünkü ne bir teknolojik alet vardı ne de medrese ortamından 

uzaklaştırabilecek bir toplum yapısı. Biz tatil zamanlarında medreseden eve gittiğimizde, 

medreseden ve seydamızdan aldığımız terbiye ile başımızdan takkemizi dahi çıkarmazdık. 

Arkadaşlarımızla oynarken kötü sözler söyleyen kimselerden uzaklaşır, elimizden gelse 

güzel bir dille uyarırdık. Yani kısaca medrese terbiyesiyle yaşardık. Ancak maalesef ki 

söz konusu yenilikler karşısında günümüzde aynı şeyi söyleyemiyoruz. Medreseler de 

okuyan talebeler malumdur ki gençtirler ve tam bir ergenlik dönemindedirler. Medrese 

haliyle istek ve arzuları karşısında kısıtlayıcı bir rol oynamaktadır. Bilinen bir gerçek de 

şudur ki, ergen bir birey kısıtlanmasından hoşnut olmaz. Medrese dışına çıkıp geri 

geldiğinde, sudan çıkarılıp tekrar suya atılmış bir balığın vaziyetini almaktadırlar. Bu 

durumdan bizler de ciddi manada muzdaribiz. Sadece talebeler üzerinden konuşmak da 

doğru olmaz çünkü toplum değişmiş, arkadaşları değişmiş, ebeveynleri de değişmiştir. 

Eskiden çocuğunu medreseye bırakan bir ebeveynin kullandığı şu ifade de bu durumu 

özetlemektedir: “Eti senin, kemiği benim.” Ancak şuan ne yazık ki bu durum aslından 

uzaklaşmıştır. Ancak bu değişim karşısında toplum yine de medreselerin varlığına bazı 

özelliklerle bakarak da olsa olumlu bakmaktadır. Siyasi görüşün de bu konuda etkili 

olduğunu düşünüyorum. Açık bir şekilde medreselerin varlığından rahatsız olduklarını 

dile getiren kesimler de vardır. Haliyle bu kesimin medreseye öğrenci göndermeyeceği 

ve medreselerin devamı için herhangi bir çaba sarf etmeyeceği açıktır. Medreseler din 

için bir menba’dır. Allah (cc) dinini elbette koruyacaktır ancak, medreseler, camiler ve 

kur’ân kursu gibi mekânlar bu noktada önemli bir yer işgal etmektedir.” 

-S3. “Tabiki de medreseler de ciddi manada etkilenmiştir. Eğer etkilenmemiş 

olsaydı biz şuan iyileştirme çabalarını konuşuyor olmazdık. Bunun en büyük 

sebeplerinden biri de, bu hızlı değişimler karşısında medreselerin ayak uyduramaması ve 

geri kalmışlığıdır. Klasik eğitim verilen bir medresenin tamamıyla modernleşmesi maddi-

manevi köklü çalışmalar gerektirir. Bu da gelenek içerisinde alışılmadık bir durum ortaya 



105 
 

 
  

koyar ki aniden gerçekleşmesi zordur. Böylelikle medreselerin toplumdaki rolü de 

gerilemekte ve eski etkisini kaybetmektedir. İmam Nevevî gibi bir âlim günde 12 ders 

gördüğünü dile getirmektedir. Okuduğu bu derslerden birisi de lügat (sözlük) dersidir. 

İmam Gazali, Farabi, İbn-i Sina, İbn-i Tufeyl, İbn-i Rüşd vb. âlimler nasıl ilimler aldılar 

ki böyle şahsiyetler oldular. İşte günümüz medreseleri de bu durumun farkında olmakla 

beraber somut adımlar atmalıdır. Yoksa her geçen gün modernite karşısında 

erimektedir.” 

 

3.4.1.9. Medrese Müfredatında Ağırlıklı Gramer Derslerinin Varlığı Gerçeği 

 

Medreselere müfredat olarak okutulan dersler ve okutulan eserler konusunda 

yöneltilen en önemli eleştirilerden birisi de dil ağırlıklı derslerin fazla oluşu ve talebelerin 

bu durumdan rahatsız oluşudur. Bu durumdan kendileri rahatsızlık hisseden medrese ehli, 

çalışmalarını bu konuda da yoğunlaştırmaktadır. Tam anlamıyla ilimlerini almaları için 

bu araç ilimlerin gerekliliğini savunan müderrisler, kendi camialarından dahi aldıkları 

eleştiriler karşısında ne gibi çözümler üretmekte olduklarını öğrenmek amacıyla 

sorduğumuz soru karşısında bir seydamız şu cevapları vermiştir: 

-S2. “Ana dilde eğitimin bariz bir şekilde uygulandığı mekânlardan biri de 

medreselerdir. Toplumda konuşulan dillerde, özellikle Kürtçe olarak dersler 

işlenmektedir. Başta da ifade ettiğimiz gibi talebeleri ilk olarak Kur’ân-ı Kerim’den 

başlatıyoruz. Daha sonra Karabaş Tecvid’i, Nehcu’l-Enam, emsile, bina, izzi gibi 

derslerin dillerine baktığımızda; Karabaş Tecvid’i aslından okutulmakta olup dili 

Osmanlıca’dır. İkinci kitabımız Nehcu’l-Enam, Kürtçe dilindedir. Üçüncü kitabımız 

Emsile, Türkçe dilindedir. İzzi, Evamil dersleri Arapça’dır. Zuruf ve Terkip dersleri de 

Kürtçe dilindedir. Şerhu’l-Muğni’den Kavl-i Ahmed, Fenâri’ye kadar devam eden dersler 

yine Arapça’dır. Mesela Kavl-i Ahmed ve Fenâri gibi mantık derslerinin müellifleri Türk 

olduğundan dolayı dilleri de Türkçe’dir. Bu müfredat içerisinde ağırlıklı olarak Arapça 

olduğu mâlumdur. Ama Türkçe, Osmanlıca, Arapça, Kürtçe gibi dillerde de eserler ve 

dersler yer almaktadır. 

Dil bilgisi konusunda öncelikle Arapça dili gramer yapısının öğretildiği ve biraz 

da öğrencilerin bu durumdan boğulduğu doğrudur. Kur’ân-ı Kerim’in Arapça olması, 

neredeyse klasik eserlerin çoğunluğunun Arapça olması da bu sistemi mecburi kılmıştır. 

Çünkü araç ilim dediğimiz müfredattaki bu silsileyi okuyabilmek için özellikle Arapça’ya 

hâkim olmak gerekiyor. Medreselerin asıl hedeflerinden biri de talebeyi Arapça gramer 



106 
 

 
  

yapısına hâkim kılmaktır. Sokakta, çarşıda her ne kadar bir talebe Arapça diliyle bir Arap 

ile serbest bir şekilde konuşamayıp, pratik geliştirmese de, önüne bir ibare geldiğinde 

belki de bir Arap’tan daha güzel bir şekilde bunu yapacaktır. Arapça’da yer alan dil 

yapısındaki cümle öğelerini rahat bir şekilde ayrıştırabilirler. Böyle bir sorunun varlığını 

biz de kabul ediyoruz. Benim medrese eğitimi aldığım yerlerde vaktimizin belki de %100 

oranında Arapça gramer yapısına ayrıldığını söyleyebiliriz. Biz de bu durumdan 

rahatsızlık duyduk, özellikle de askerlik vazifemizi ifa etmek için medreseden 

ayrıldığımda, diğer ilimler noktasında ne kadar eksik olduğumuzu anlamış olduk. 

Talebeler buraya başladığında zaten asli ders sayılan Arapça dilinin gramer yapısı 

vardır. Ama kendim de yaşadığım için, alet ilimlerinde talebenin boğulduğunu 

savunmaktayım. Sadece pratik derslerin eksikliği değil, fıkıh gibi derslerden de eksiklik 

yaşadık. Biz medresemizde bunu aşmak amacıyla somut adımlar atmış bulunuyoruz 

elhamdülillah. 

Öncelikle gramer dersleri dışında kolay okunabilen ve anlaşılabilen Temel Dini 

Bilgiler gibi Türkçe yazılmış eserleri okutuyoruz. Öğleden önce toplu olarak vermiş 

olduğumuz Siyer, Nuru’l-Yakin, Fıkıh gibi dersler okutuyoruz. Yani öğrencilerin medrese 

eğitiminde eksiklik yaşadığını düşündüğümüz dersleri okutmaya gayret gösteriyoruz. 

Molla Cami gibi üst derslere geçen öğrencilere Şerüfiddin Yahya b. Nûreddin Musa El-

Amriti’ye ait Şafii Fıkhı Nihâyetü’t-Tedrîb eserini ezber yöntemiyle okutmaktayız. Başka 

düzeyde bazı öğrencilerimize, Umdetu’l-Envar, Mesâlib gibi eserler bittikten sonra 

Muhammed Ali Es Sabuni’nin el-Mevaris adlı Hanefi fıkhına yönelik eserini 

okutmaktayız. Daha sonra da Sîretü’l-Hulefâ eserini okutuyoruz. Bu eserlerin hepsi 

Arapça dilindedir. Ancak amacımız dil dersleri dışında farklı dersler de okutabilmektir. 

Türkçe roman, hikâye gibi meşru sınırlar dâhilindeki eserleri de biz ders olarak 

okutmuyoruz. Ancak talebelerin okuması için kendilerine zaman tanıyoruz. Müsbet 

sınırlarında farklı eser ve yazarlara ait kitapları okumaları için kendilerine okuma 

zamanı veriyoruz. Bu zaman dilimi özellikle kış aylarında daha müsait olmaktadır. Gece 

saatlerinde iki buçuk saat gibi bir süreyi Türkçe kitap okumaları için öğrencilere 

ayırıyoruz. Yaz aylarında da ikindiden sonra bir saat ayrılmaktadır. Yeni gelen 

öğrencilere özellikle bizim tavsiyemiz Türkçe Siyer ve Tarih kitapları olmaktadır. Bunları 

hallettikten sonra artık talebe ne isterse onu okumaktadır.” 

-S3. “Sarf, nahiv, mantık, fıkıh, usulu’l-hadis, usulu’l-fıkh, hadis vb. silsiledeki 

dersleri okumaktadırlar. Şahsi görüşüme göre; 7-8 yıl ilim eğitimi alan bir talebenin 3-4 

yılını gramerde geçirmesi büyük bir yanlıştır. Bu durumu savunmadığımı da belirtmek 



107 
 

 
  

isterim. Ağırlığını alet ilimlerine vermek ve çoğu vaktini buralarda sarf etmek büyük bir 

yanlıştır. Evet, alet ilimler olmadan da olmaz ancak, bu dersler araç olmaktan ziyade 

uzun yılların sonunda bir amaç olmuş. Nasıl düzeltilir? Biz de bu şekilde yetiştik ve sistem 

içerisinde yerimizi aldık. Çözümü için bireysel çabalar ne yazık ki olumlu sonuçlar 

veremiyor. Daha çok bölge âlimlerinin toplanıp ıslah çalışmaları noktasında somut 

adımlar atması yerinde olacaktır. Medreselerde okutulan müfredatta bir zorunluluk 

yoktur. Ancak bu sistemi birden değiştirmeye kalkarsanız bu sefer de öğrenci bulmakta 

zorlanırsınız. Onlar da hangi medresede hangi ders ve kitapların okutulduğunu 

araştırmaktadır. Öğrenci herkesin bildiği bir yerde olduğunu açıklamak istediğinde, işte 

şu kitaptayım diyebilmek istiyor. Biz gramer derslerinden kitap sayılarını kıstığımızda bu 

sorunlarla da karşılaşabiliriz.” 

 

3.4.1.10. Medreselerin Genel Olarak Tercih Sebepleri 

 

Medreselerin tercih sebepleriyle medrese yönetiminin öğrencilere sağlamış 

olduğu hizmetlerin yer aldığı bu başlıkta, seydalar ebeveynlerin tercihlerini dikkate 

almakta ve bu doğrultuda talebelerin her türlü ihtiyaçlarını karşılamaktadır. Medreselerin 

sosyal bir eğitim yeri olması hususunda eksik olduğu noktalarda iyileştirme çabaları 

göstermektedir. Genel itibarla medreselerin tercih sebeplerine bakıldığında; öncelikle iyi 

bir birey olmak daha sonra da maddi açıdan kendilerini ayakta tutabilecek dinî içerikli bir 

meslek sahibi olmak gibi amaçlar yer almaktadır. Medreselerde bir müderris olarak kalıp 

bu kadim ilmî geleneği taşımak isteyen talebe ve ebeveynler de yok değildir. Bu konuda 

bir seydamız şu ifadeleri aktarmıştır: 

-S2. “Medreseye başlayan bir öğrenci zaten genelde küçük bir çocuktur. Aklında 

ne olacağı konusunda kesinleşmiş bir fikir veya amacı yoktur. Talebenin amacından 

ziyade burada ebeveynlerin amaçları şekillendirici olmuş oluyor. Çocuklarını buraya 

medrese eğitimi almak için gönderen ailelerin çoğu ağırlıklı olarak; bu bozuk düzende 

içinde olduğumuz ahir zamanda, çocuğum güzel dinî bir eğitim ve terbiyeyle büyüsün 

maksadıyladır. Tabi bu halis amaçlardan ziyade çocuklarının maddi olarak geçimlerini 

sağlayabilecekleri imam-hatiplik, müezzinlik, kur’ân kursu öğreticiliği gibi amaçları da 

bulunmaktadır. Biz bu noktada ailelerin taleplerini de dikkate alarak medreseye başlayan 

bir talebenin öncelikle imam-hatip okulunda kaydını yapıyoruz. Medrese yönetimi olarak 

her türlü ders ve kayıt işlemlerini bizzat takip ederek bu durumu göz ardı etmiyoruz. 

Mesela bir vesikalık fotoğraf dahi lazım olsa biz talebeyi bunun için göndermiyoruz. 



108 
 

 
  

Buraya fotoğrafçı çağırarak fotoğraflarını çekiyoruz. Okula gidişleri hafta sonudur 

genellikle, biz iki servis ayarlayıp onları okula götürüp getirmekteyiz. Onlarla muhakkak 

bir kişi de gidiyor ve okul yönetimi ile irtibat içerisindeyiz.  

Medreselerde eksikliğini düşündüğümüz sosyal aktivitelere de ağırlık 

vermekteyiz. Medresemizin dördüncü katı da bu tarz etkinliklere ayrılmıştır. 

Medresemizin bulunduğu beldenin halı sahasını aktif bir şekilde kullanmaktayız. Çünkü 

öğrencilerin enerjilerini kontrollü bir şekilde dökecekleri alanlar oluşturmak gerekiyor. 

İlkbahar ve yaz aylarında piknik alanlarında iki haftada bir farklı etkinlikler de 

düzenlenmektedir. Futbol turnuvası şeklinde her cuma günü cuma namazından sonra halı 

saha maçları da kontrollü bir şekilde yapılmaktadır. Tüm bunlar sayesinde talebe 

enerjisini harcasın ve derslerinde daha dikkatli olsun.” 

 

3.4.1.11. Medreselerdeki Müfredat İçerisinde Kur’ân-ı Kerim’in Yeri 

 

Doğu-Güneydoğu medreselerinde Kur’ân-ı Kerim derslerinin eksikliği 

konusunda oldukça eleştiriler yapılmaktadır. Bu medreselerde eğitim gören öğrenciler 

hayatlarının geri kalan kısmında bir görev almak istediklerinde bu eksikliği kendilerinde 

müşahede ediyorlar. Böylelikle kendileri de aldıkları Kur’ân-ı Kerim derslerinin 

eksikliğinden ve tecvid kaidelerine riayet edilerek alması gereken dersin doğru bir şekilde 

işlenmemesinden şikâyetçidirler. Bu ve benzeri şikâyetler karşısında klasik bir gelenekle 

eğitim vermeye devam eden Mardin medreseleri de artık kendilerini Kur’ân-ı Kerim 

noktasında ileriye taşımak için çalışmalar yapmaktadır. Nitekim birçok medrese 

bünyesinde hafızlık programları da açılmış ve öğrencilerin eğitimlerini yarıda bırakıp, 

ülkenin Batı tarafındaki hafızlık kurslarına gitmesinin yolları da kesilmiş olmaktadır. 

Böylelikle öğrenciler öncelikle Arapça eğitimlerini tam manada yapmakta ve dilerse aynı 

zamanda hafız da olabilmektedirler. Kur’ân-ı Kerim’in en doğru bir şekilde öğretilmesi 

noktasında materyal ve kadro eksikliklerini de tamamlama gayreti içerisindedirler. Geç 

de olsa bunun farkına varılması sevindirici bir gelişmedir. Artık Doğu-Güneydoğu 

bölgelerinde hizmet veren medreselerin Kur’ân-ı Kerim noktasında geride olduğu 

düşüncesi de kırılmış olacak ve kendilerini gelişmiş, iyi düzeylerde olan Kur’ân 

okuyucuları da bu medreselerden çıkacaktır. Konu bağlamında, medresede Kur’ân-ı 

Kerim derslerinden sorumlu bir seydamıza sorduğumuz soru karşısında şu ifadeleri 

aktarmıştır: 



109 
 

 
  

-S1. “Öncelikle Kur’ân derslerinin toplu bir şekilde gerçekleştirildiğini 

söylenebilir. Öğrenciler düzeylerine göre gruplara ayrılmakta ve toplu bir şekilde sınıf 

ortamında derslerini almaktadırlar. Yeni gelenler 1. sınıf, orta seviyede olanlar 2. sınıf 

ve ileri düzeyde olanlar da 3. sınıf şeklinde gruplara ayrılmıştır. Kur’ân-ı Kerim dersinde 

artık yeterli seviyeye ulaşan talebelere bireysel okuma programları verip artık diğer 

dersleriyle ilgilenmesi gerektiğini söylüyoruz. Tabi gönlümüzce olmasa da Kur’ân-ı 

Kerim dersleri diğer derslerle birlikte verilmektedir. Tabi bütün talebeler bizim 

yanımızda Kur’ân öğrenmiyor. Bazıları gelip ben Kur’ân’dayım veya şuraya kadar daha 

önce okudum da diyebiliyor. Biz tekrar bu öğrenciye Kur’ân dersini bir tekrar 

mahiyetinde veriyoruz. Buraya gelen talebenin Kur’ân-ı okuyuşu düzelmeyene kadar 

diğer derslere geçirmiyoruz. Ama ne yazık ki bizim medreselerimizde bu husus göz ardı 

edilmekte olup az çok Kur’ân okuyabilen her talebe direk Kur’ân dersinin yanında diğer 

derslere de başlatılmaktadır. Çocuklar açısından bu program ağır gelmektedir. Bu yanlış 

bir programdır ve biz doğru bulmuyoruz. Medreseyi bitirip görev almak istediğinde 

birden bu yanlış program yüzünden ortada kaldığını anlamaktadır. İki üç aylık bir Kur’ân 

eğitimi alarak sınavda başarılı olsa da, görev alıp mihraba geçtiğinde yine aslına dönüp 

yanlış bir şekilde okumaktadır. Mesela; Bismillahirrahmanirrahim derken İ harflerini I 

şeklinde telaffuz etmekte, kaldı ki Arapça’da I harfi yoktur. Her ne kadar mülakattan 

geçmek için doğru okusa da asıl amaç görev almaktır. Haliyle mihraba geçtiği gibi aslına 

dönmüş oluyor. Bizim maksadımız bu değildir. Asıl amaçlarımızdan biri de talebenin 

Kur’ân-ı Kerimlerini en doğru bir şekilde burada tamamlamalarıdır. 

Talebenin isteğinden çok, onun hal’inin isteği vardır. Üzerindeki ders 

yoğunluğunu bir yük gibi görmektedir. Medreseler okullara benzemez. Sadece not alıp 

geçmek için ders verilmiyor burada. Talebe her dersini tamamlayıp anlamadan bir 

sonraki dersine geçmez. Genel müfredat içerisinde Kur’ân-ı Kerim’in 10/1 oranına sahip 

olduğu söylenebilir. Elbette bu eksiktir ancak, yeterli kadro ihtiyacının giderilmesiyle 

hallolabilir. Çevremize nazaran bizler daha çok ehemmiyet veriyoruz bu konuya. Bunun 

düzelmesi de her medresenin yönetimine bağlıdır.” 

-S3. “Ne yazık talebeler arasında gramer eğitimlerine yoğunlaşmış olanlar 

arasında, Kur’ân-ı Kerim derslerine olan talep çok azdır. İlimlerini bitirdiklerinde çok 

başarılı olduklarını görüyoruz ama sıra Kur’ân’a gelince aynı şeyi söyleyemiyoruz. 

Çünkü daha en temelde başını ağrıtmamış, seydası da üzerinde durmamıştır. Genel 

olarak ders sayısının veya malumatının az olduğunu söyleyebiliriz. Talebeler ilimlerini 

tamamlama noktasında gösterdikleri gayreti ne yazık ki Kur’ân-ı Kerim’de 



110 
 

 
  

göstermemektedir. Tüm suçu talebeye yüklemek de yanlıştır. Medresede Kur’ân 

dersleriyle ilgilenen seydanın onun üzerinde durması gerekmektedir.” 

 

3.4.1.12. Medreselerde Kur’ân-ı Kerim Derslerinin Yöntem ve Metotları 

 

Çoğu Doğu-Güneydoğu medreselerinde Kur’ân-ı Kerim derslerinin diğer medrese 

derslerinden bir farkının olmadığı söylenebilir. Klasik bir gelenek olan “rahle-i tedrisattan 

geçme” şeklinde gerçekleştirilen dersler, talebenin seydanın rahlesine karşı oturarak 

almış olduğu bireysel derslerdir. Okul ortamına benzer araç-gereçlerin olduğu pek de 

söylenemez. Ancak modern bir mimari ile biraz da maddi açıdan desteklenen bazı 

medreselerde; bilgisayar, projektör, hoparlör, masa-sıra, tahta vb. araç gereçler de 

derslerin işlenişinde kullanılmaktadır. Özellikle Kur’ân-ı Kerim derslerinde ihtiyaç 

duyulan bu araç-gereçler de artık medreselerde kullanılmaya başlanmıştır. Genel 

anlamında derslerin işlenişinde takip edilen yöntemler ve Kur’ân-ı Kerim derslerinin 

bunlardan farklı yöntemlerinin olup olmadığı konusunda kendisine sorduğumuz bir soru 

karşısında bir seydamız şu cevabı vermiştir: 

-S1. “En azından bu medresede Arapça dersleriyle Kur’ân-ı Kerim derslerinin 

işleyişlerinin bir birinden farklı olduğunu söyleyebiliriz. Kur’ân-ı Kerim dersleri burada 

sıra ve masa düzeninde bir sınıf içerisinde verilmektedir. İhtiyaç duyulan noktalarda 

tahta da kullanılmaktadır. Arapça derslerinde de tahta kullanımı vardır. Lakin bu tahta 

küçük bir şey olup seydanın hemen yanındadır. Normal Kur’ân Kurslarında koro halinde 

toplu dersler işlemektedir. Bizim medresemizin de resmiyette bir Kur’ân kursu 

olmasından dolayı ve imkânlarımız da el verdiği için bu yöntem takip edilmektedir. Tabi 

bu yöntemlerin her medresede takip edilmesi biraz güçtür. Fiziki bina yapısı, maddi gelir 

vb. durumlar bu yöntemin işleyişinde belirleyici olabilmektedir. Etüt odasında sesli bir 

şekilde dersler de işlenmektedir. Hoparlörler sayesinde günde bir kez Kur’ân-ı Kerim 

dinletilir ve yüzüne okuma şeklinde takip ettirilir. Dinlettiğimiz imamlar genel olarak 

Arap kurralarıdır. Arap okuyucularının okumalarını yerli okuyuculara tercih etmekteyiz. 

Bu yerli okuyucuların sevilmediği anlamına gelmez. Yani dikkat etiğimizde görülüyor ki, 

Araplar Kur’ân okuduğunda serbest bir şekilde güzel okumalar yapabilmektedir. Ancak 

bizim okuyucularımız biraz daha kendilerini sıkmakta, o serbest okuyuşları 

gerçekleştirememektedir. Eğitim için bizler de akıcı bir okuyuşa sahip olan bu kurraları 

takip ediyoruz. Gün içerisinde tek tek bütün talebeleri dinlerim. Sonra onlara okutup 

dinlerim ve hatalarını silmeye çalışırım. Bir gün ben bir ayet okurum hemen arkamdan 



111 
 

 
  

onlar da topluca tekrar ederler. Bazen de iki üç ayet okuduktan sonra, onlara nereden 

alıp nerede durduğuma, mahreçleri telaffuz edişime dikkat etmelerini isterim. Zaten bu 

yöntemin başka bir versiyonunu da hoparlör yardımıyla yapıyoruz. Öğrenci hem sesli 

hem de Kur’ân’a bakarak okuyucunun nerede durduğunu, nereden aldığını ve icra 

esnasında uyguladığı tecvid kâidelerini pratikte de öğrenmektedir. Eğitim merkezlerinde 

dersler nasıl işleniyorsa biz de öyle işlemeye çalışıyoruz. Mesela biz memur olduğumuzda 

Rize’ye gitmiştik. Orada aynı okul öğrencileri gibi sıralarda oturup Kur’ân okuyorduk. 

Abdullah Boz adında bir hocamız vardı, kendisi nasıl ders işlediyse de ben de o şekilde 

ders işlemeye çalışıyorum. Ben oraya ilk gittiğimde medrese ortamından ilk defa böyle 

bir yere çıktığımızdan dolayı, hocamız karşısında düzgün bir okuma yapamıyordum. 

Hocam koridora çıkıyordu ve benim bağırmamı istiyordu, tâki ses ona gidene kadar. 

Böylelikle üzerimdeki utanma duygusunu atabildim. Mâlumdur ki tasavvufi bir gelenekle 

işleyen medreselerde talebe son derece terbiyeli ve utangaç bir şekilde duruma 

alışmaktadır. Edep ile dışa kapanıklık veya eziklik bir değildir. Tasavvuf da böyle bir şey 

değildir. Bu durumun da yanlış tarafları vardır, böyle olmaması gerekirdi. Ben de bu 

yöntemi kullanıyorum bazen. Böylelikle öğrenci kendisinde özgüven oluşturuyor ve daha 

güzel, daha düzgün okumuş oluyor. Böyle durumlara maruz bırakılmaması için yeri 

geldiğinde ders esnasında öğrencilerle sohbet etmekteyiz. Böylelikle heyecanlarını 

yenebiliyorlar, biraz açılabiliyorlar. Bazen de bir manevi danışman gibi rehberlik 

hizmetini dersin içine kaynatmaktayım. Arkadaş çevremizden, müderrislerden kendimden 

daha iyi olduklarını gördüğümde haset etmem, bilakis sevinirim. Kullandıkları 

yöntemleri de verimlilik noktasında takip etmekten çekinmem.” 

-S3. “Medresemizde şuan itibariyle Kur’ân-ı Kerim dersleri de bireysel olarak 

verilmekte olup, toplu dersler bulunmamaktadır. Eski usulle dersler verilmekte olup, 

derslerin tekrar edilmesi istenir. Daha sonra da aldığı ders tekrar dinlenir, varsa hataları 

düzeltilir. Tahta, masa, sıra vb. materyaller kullanılmamaktadır. Şu da var ki onlarda 

yazı yazmalarını istiyoruz. Kitabet dersi de ekstra olarak eklenmiştir. Bu ders daha çok 

görsel içerik taşıdığı için tahta kullanımına başvurulmaktadır. Bazen bir şiir beyti, bazen 

bir hadis ve bazen de bir ayet olabiliyor. İsteyen yazıp kendini bu noktada geliştiriyor. 

İsteyen de yazmayabiliyor. Biraz ilgi durumu da etkili oluyor.” 

 

3.4.1.13. Medreselerde Okutulan Kur’ân-ı Kerim Derslerinde Takip Edilen Kırâat 

İmamı ve Bu Dersi Verebilecek Kadro Düzeyleri 

 



112 
 

 
  

Ülke genelinde takip edilen İmam Âsım’ın Hafs rivayeti, Doğu-Güneydoğu 

medreselerinde de takip edilen kırâat imamıdır. Kur’ân-ı Kerim derslerini gerekli 

donanıma sahip öğreticiler tarafından yapılması bölge medreseleri için oldukça 

önemlidir. Ülkenin batı kesiminde yer alan medreselerin, doğu medreselerinde eksikliğini 

en önemli konu Kur’ân-ı Kerim okuyuşudur. Medreselerimizin de bu konuda 

çabaladıklarını ve eksiklikleri gidermek için uyandığını söyleyebiliriz. Yapılan 

çalışmaları bir seydamız şu şekilde ifade etmektedir: 

-S1. “İnşallah yeterli olduğunu düşünüyorum. Zaten eksiklik olsaydı hiçbir 

şekilde taassuba kaçmadan müftülükten veya donanımlı bir müderristen bu derslerin ifası 

için talepte bulunurduk. Bu durumdan bir medrese ehlinin asla utanmaması gerekir. 

Kur’ân-ı Kerim noktasında ilk eğitimimizi babamızdan aldık diyebiliriz. Tabi ne kadar 

doğru ve yeterli olduğu tartışmaya açık bir konudur. Medreseye başladığımızda bizlere 

soruldu; Kur’ân okudun mu? diye, biz de evet dedik. Ama ne kimse bizi dinlemiş ne de bu 

konuda geliştirmek için bir çaba sarf etmiştir. Direk ‘Emsile’den başlayıp devam ettik 

eğitimimize. Yani açıkça söyleyebilirim ki; bizim zamanımızda medreselerde Kur’ân-ı 

Kerim dersi yok denecek kadar azdı. Verilen derslerde fem-i Muhsin dediğimiz bir 

ağızdan epey uzaktı. Bizler de medresede bireysel olarak özellikle sabah namazları 

sonrası Kur’ân-ı Kerim hatmimizi okurduk. Babamızdan nasıl aldıysak o şekilde devam 

ettik. Ta ki Kabala’da bulunan bir medreseye geçene kadar bu böyle devam etti. Orada 

Melle Ahmet Bakır adında değerli bir seydamız vardı. Mükemmel derecede olmasa da 

önceki okuyuşumuzdan epey farklılık görüyorduk. Ders saatleri genelde yatsı sonrası 

olmakla beraber değişebiliyordu. Askerlik vazifemizi ifa edip döndükten sonra, 

Mardin’de imam-hatip okulunda meslek dersleri öğretmeni olan (Kur’ân-ı Kerim) 

‘Abdulaziz Tatlıdede’ adında bir hocamız vardı. Sinirli bir karaktere sahipti lakin dersleri 

konusunda gerçekten iyiydi. Allah (cc), kendisine sağlık, afiyet versin. Ondan istifade 

ettik. Yani, onun yanında biraz uyandık diyebilirim. Geç uyanmamızın asıl sebebi de 

tecvitten uzak bir şekilde aldığımız Kur’ân dersleriydi. Kalıplaşmış bir şekilde öğrenmiş 

olduğumuz okuyuşumuzu düzeltmek haliyle zor oluyordu. İmam-hatip mezunu olduktan 

sonra da okuyuşumuz içimize sinmiyordu. Mardin’de o dönemlerde müftülük vazifesi 

yapan ‘Mehmet Kızılkaya’ hocamız vardı. O zamanlarda ben de imam-hatip olarak bir 

köyde görevliydim. 2008 yılında bizleri makamına çağırıp; 2009 yılında yeterlilik sınavı 

açılacağını söyledi. Kur’ân okuyuşumuzu tek tek dinledi. Tabi içler acısı bir durumdaydı. 

İlmi açıdan çok iyi durumda olan seydalarımız da vardı. Baktığında maşallah ilimleri, 

kişilikleri, giyim kuşamları vb. her haliyle iyi durmaktaydı. Lakin Kur’ân okuyuşuna 



113 
 

 
  

geldiğinde aynı güzellik yoktu maalesef. Onlara nazaran biz yine kendimizi biraz daha 

iyi görsek de nerdeyse sıfırdık. Bizlere dedi ki: “Ben bu yaşıma geldim, emekli olmaya 

yakınım. Ama sizin okuduğunuz onca kitaba nerdeyse yeni yeni bakıyorum. Ben bu durum 

için nasıl üzülüyorsam aynı şekilde sizin Kur’ân-ı Kerim noktasındaki eksikliğinize de 

üzülüyorum. Bakınız en güzel okuyuş ve tecvit bilgisine sahip bir imam-hatibimi size ders 

vermesi için tahsis edeceğim. Böylelikle yeterlilik sınavına girerseniz, eğer başarılı 

olmayanız olursa onu köyünden kaldırırım.” 

Mardin Ulu Cami müezzin kayyımlığı vazifesinde bulunan ‘Mehmet Emin 

Beliktay’ hocamıoz bu ders için bizlere tahsis edilmiş oldu. Hakikaten okuyuşu ve bilgisi 

çok iyiydi. Elif-ba’dan başlayarak bizlere ders vermeye başladı. Biz o hocamıza karşı 

asla kibri öne sürmedik, bunu can-ı gönülden söylüyorum. Bir veya iki ay boyunca 

hocamız bizden ne istediyse onun gibi yaptık. Ondan aldığımız bu dersin önceki bütün 

Kur’ân derslerinden daha iyi ve verimli olduğunu söyleyebilirim. Kendisi Kırâat 

alanında eğitim sahibi biriydi. Yaş itibariyle bizden küçük olsa da kendisini seydam 

olarak görüyorum. Kıymeti ne kadar biliniyor bilmiyorum, ancak hak ettiğini 

düşünüyorum. Ondan istifademiz sayesinde yeterlilik sınavına girdik, Allah (cc)’ın izni 

ve hocamızın tüm bu gayretleri sonucunda hamdolsun görev aldık. Mardin Nusaybin 

ilçesinde görev yaparken müftümüz Sayın ‘İsmail Çiçek’ hocamız Zeyne’l-Abidin 

camisinde Kur’ân dersleri vermekteydi. Onun yanında da biraz eğitim aldık.  َي انَْقَض ـذ۪ٖٓ الََّ

 harfine geçiş yapmamızı istedi. Biz orada düşüp ظَ  harfinden ضَ  ayetinde246  هْرَكَ  ﴿٣﴾2ظَ 

kalktık diyebilirim. Biz hocamız sayesinde  َض harfini düzgün bir şekilde telaffuz etmeye 

başladık diyebilirim. Medreselerimiz de, daha doğru bölgemizin ağız yapısı itibariyle bu 

harfin telaffuzu noktasında sıkıntılar yaşandığını söyleyebilirim. Daha sonra kendim 

bireysel olarak temin ettiğim, “el-Vadıh fi Şerhi’l-Mukaddimeti’l-Cezeriyye” isimli 

kitaptan bu konulara detaylı bir şekilde bakmaya çalıştım. Ben  َض harfini daha çok sağ 

dişlerimden yapmayı başardım, ancak bu kitapta öğrendim ki sol taraftan daha kolay 

yapılabiliyormuş. İsmail Çiçek hocamızın bu eğitimi Mehmet Emin Beliktay hocamızın 

eğitiminin üzerine bir ihtisas olmuş oldu. Birçok hatamızı da Rize’deki eğitimimizde 

Kur’ân hocamız Abdullah Boz’un yanında düzelttik. Her hocamızın eğitimden geçerken 

de medreseden almış olduğumuz terbiye ve ahlak ile utana utana dersler işliyorduk 

diyebilirim. Ne yazık ki geriye baktığımızda Kur’ân-ı Kerim derslerinde medreselerimizin 

bu acı gerçeğini görüyoruz.” 

                                                           
246 İnşirah 94/3. 



114 
 

 
  

-S3. “Kendi şahsımda çok iyi bir seviyeyi yakaladığımı düşünmüyorum. Çünkü 

biz de üzerine konuşmuş olduğumuz gelenek içerisinden geldik. Medresemizin hafızlık 

bölümünde çok iyi bir kadronun olduğunu söyleyebiliriz. Ancak, daha çok klasik ilimlerin 

görüldüğü bölümde o yeterliliğin olduğunu söyleyemiyoruz. Hafızlık bölümünde kaliteli 

bir Kur’ân dersinin verildiğini söyleyebiliriz. Yani 5-6 aylık bir eğitimle talebeler 

neredeyse bir üniversite öğrencisinin seviyesini yakalayabilmektedir. Yüzüne okumayı ve 

ezberlerini en doğru bir şekilde yapabilmeleri için tashih-i huruf, meharicu’l-huruf gibi 

dersler de verilmektedir. Yine Arap uyruklu bir seydamız da sadece Kırâat ve Tecvid 

dersleri vermektedir. Mezuniyetle beraber hem hafızlığı hem de ilmi birikimi açısından 

imamlık sınavlarında başarılı olabilecek bir seviyeye geliyorlar. Biz elif-ba derslerine 

başladığımızda köydeki imamlarımızdan ders aldık. İmam bulunmadığı zamanlarda da 

kadın-erkek köyde Kur’ân okumayı bilen birinin yanına gidip dersimizi alıyorduk. Yani 

Kur’ân eğitimimiz camide başladı denilebilir. İlkokul eğitimimiz bittikten sonra 

fakka’lığa çıktık. Medresede Kur’ân dersi aldığımızı söyledik ve direk Arapça 

derslerinden başlamış olduk. Yani kendimizi geliştirebileceğimiz bir yer ne yazık ki pek 

bulamadık. Çünkü seydalarımız da bu noktada sıkıntılı bir Türkiye sürecinden geçmiş 

olmaları hasebiyle de Kur’ân açısından yeterli olduğu söylenemezdi. Halen Diyanet 

İşleri Başkanlığında görevliyiz. Kur’ân-ı Kerim noktasında almış olduğumuz en önemli 

eğitimin 4 aylık ‘Tashih-i Huruf’ eğitimi olduğu kanaatindeyim.” 

 

3.4.1.14. Medreseye Yeni Başlayan Öğrencilerde Kur’ân-ı Kerim Düzeyi ve 

Sınıflandırılma 

 

Genel olarak Doğu-Güneydoğu medreselerinde yeni başlayan bir öğrenci için 

Kur’ân-ı Kerim, ilk aldığı derstir. Yeni başlayan bu öğrenciler içerisinde illaki daha önce 

farklı kanallardan ders almış olanlar da bulunabiliyor. Bu durum karşısında seydaların da 

ifadeleriyle, düzeyleri dikkate alınarak gruplar oluşturulmaktadır. Böylelikle dersler 

bazen bireysel bazen de toplu olarak işlenebilmektedir. Kur’ân dersinde yeterli düzeye 

gelmeyene kadar da diğer derslere geçememekte, bu şekilde devam edilmektedir. Konu 

hakkında bir seydamız şu açıklamayı yapmıştır: 

-S1. “Her ne kadar eksik de olsa, Kur’ân-ı Kerim’e geçmemiş de olsa biz okumaya 

karar vermiş birini geri çevirmiyoruz. Ortaokul eğitimini bitirmiş ise medreseye imkânlar 

dâhilinde kabul ediyoruz. Daha önce de ifade ettiğimiz gibi, medreseye yeni başlayan bir 

talebenin öncelikle Kur’ân-ı Kerim okuyuşunu düzeltmesi gerekmektedir. Yani medrese 



115 
 

 
  

icazetinden önce aslında bir nevi Kur’ân-ı Kerim icazeti alması gerekmektedir. Bu 

yoktur. Maalesef ki bu bizim medreselerimizde acı verici bir gerçektir. Bu durum fakka 

için bir eziyet olmaktadır. İleri düzeylerde bir iş sahibi olmak ümidiyle yeterlilik 

sınavlarına girdiğinde eksikliğinin farkına varmış oluyor ve Kur’ân-ı Kerim okuyuşunu 

düzeltmek için o kadar zaman harcıyor ki neredeyse ilmini geride bırakıyor. Bu 

medreselerimizin kanayan bir yarasıdır. Bu durum doğru talebelerle ve ciddi bir gayretle 

hallolabilir. Yani şunu söyleyebilirim ki, okulda başarısız olan bir öğrencinin son uğrak 

yeri burası olmamalıdır. Sonuçta okulda görmüş olduğu dini bir eğitimdeki dersleri biz 

fazlasıyla ve daha yoğun bir şekilde burada veriyoruz. Okuma gayreti içinde olan ve en 

az ortaokulunu halletmiş öğrenciler bu iş için daha elverişlidir denilebilir.” 

-S3. “Şuanda yeni gelen bir talebede öncelikle Kur’ân-ı Kerim okuyuşuna bakılır, 

eğer hiç okumamışsa daha önce, elif-ba dersinden başlatarak en temelden ders verilir. 

Birebir şeklinde gerçekleşen bu eğitimler, hafız hocalarımız nezaretinde yeterli bir 

seviyeye geldikten sonra ya hafızlığı tercih etmekte ya da medrese eğitimini tercih 

etmektedir. Ancak yeterli bir seviye yakalanmadan diğer derslere geçirilmemektedir. Yeni 

gelenlerde Kur’ân-ı Kerim okuyanlar da varsa öncelikle nasıl bir seviyede olduğuna 

bakılır, yeterli görülürse direk medrese derslerine veya hafızlığa geçer, yeterli görülmese 

de hafız hocalara yeterli bir seviyeye gelmeleri için teslim edilir.” 

 

3.4.1.15. Medreselerde Verilen Kur’ân-ı Kerim Eğitimlerine Yönelik Eleştiriler ve 

İyileştirme Çabaları 

 

Medreselerdeki bu eğitimlere en bariz eleştirilerden biri Diyanet İşleri Başkanlığı 

tarafından düzenlenen ve Diyanette görev almak için zorunlu bir baraj olan mülakatlar 

veya yeterlilik sınavlarında Kur’ân-ı Kerim okuyuşu ve tecvit bilgisi eksikliği 

konularındadır. Bu durumun düzelmesi noktasında, bölge medreselerindeki müderrisler 

bazen toplantılar düzenlemekte ve iyileştirme çalışmaları için adımlar atılmaktadır. Bu 

durumun farkında olup kendi öz eleştirilerini yaparak, Kur’ân okuyuşundaki sahihliğe 

önem veriyor olmaları sevindirici bir durumdur. Ancak şu da bir gerçektir ki, tüm suçun 

medreselere atılması doğru değildir. Dönemin şartları ve medreselerin her türlü fiziki ve 

maddi unsurları dikkate alınacak olursa; maddi yetersizlikler, fiziki bina eksikliği, bu 

eğitimi doğru bir şekilde verebilecek kadro eksikliği vb. durumlar önemli etkenlerdir. 

Kendi öz eleştirilerini de yaparak konu hakkında açıklamalar yapan bir seydamız şunları 

aktarmıştır: 



116 
 

 
  

-S1. “Medreselerin Kur’ân derslerinde eksik olduğunu düşünenlerin görüşlerini 

olduğu gibi inkâr etmek doğru olmayacaktır. Arapça derslerini öncelemek talebe için 

eziyettir. Atalarımızın da dediği gibi: ‘Daha sonra kullanılacak sözü önceden 

söylememek gerekir.’ Bu eleştiriye ne yazık ki kısmen de olsa ben de katılıyorum. Ama 

türlü türlü zorluklarla günümüze ulaşan bu medrese geleneğimizde keyfi bir durum 

değildir bu. Eksiklikler, imkânsızlıklar bu durumu doğurmuştur. Geçmişte bu bölgemizde 

Kırâat İlmi açısından kendisini geliştirmiş şahsiyetler olsaydı ve bunlar medreselerde 

Kur’ân-ı Kerim ile Kırâat derslerini de müfredata ekleyebilseydi durum şuan böyle 

olmazdı. Elhamdülillah bu durumun farkına varıldı ve birçok medrese hafızlık sınıfları 

da açarak bu konuya ehemmiyet göstermektedirler. Normalde medresede ders verme 

görevine zorunlu bazı sebeplerden dolayı ara verme kararı almıştım. Ancak 

medreselerimizdeki bu eksikliği bildiğim için, tekrar medreseye dönüp Kur’ân-ı Kerim 

dersleri vermeye devam ettim. Amacımız eziyet vermek değildir. Gerekirse bu noktada biz 

eziyet çekeriz ama eziyet veren olmak istemeyiz. Burada en önemli kişiler de medrese 

yöneticileridir. Bu noktaya yön verebilecek onlardır.” 

-S3. “Şüphe yok ki öyledir. Özellikle biraz daha eskilere gittiğimizde durum daha 

da vahimdi. Günümüzde medreseler bu eksikliği fark ettiği için çoğu hafızlık bölümleri 

de açmıştır. Kadro açısından da kendilerini iyileştirme gayreti içerisindedirler. Günümüz 

sistemi ile eskiyi kıyasladığımızda bariz farklar görülecektir. Ancak tabii ki de istediğimiz 

yeterlilikte değildir. Bu noktada yenilendik diyebiliriz. En azından hafızlık bölümümüzden 

mezun olan bir talebe bu sıkıntıyı çekmemektedir. Hafız öğretici getirmek ve hafızlık 

bölümleri açmak bunun açık delillerindendir. Batıda eğitim hizmetleri sunan hafızlık 

kurslarına yetişecek, en az öyle bir kalitede eğitim verecek medreselerin oluşturulması 

için değerli seydaların çabaları söz konusudur.” 

 

3.4.1.16. Medreselerde Kur’ân-ı Kerim Okuyucusu Olmak ve Kırâat İlmi İle 

İlgilenmek İsteyen Öğrencilere Rehberlik Çalışmaları 

 

Daha önce de ifade edildiği üzere medreselerde Kur’ân-ı Kerim ilk ders kabul 

edilir ve başarı göstermeyen öğrenciler başka derslere geçirilmez. Kur’ân-ı Kerim 

derslerinde yetersiz olan öğrenciler olmakla birlikte, bir gelenek nazarıyla bakıp, iyi bir 

kâri veya hafız olmak isteyen öğrenciler de elbette nadiren de olsa çıkmaktadır. Bu 

öğrenciler ilgilerinin belirlediği çizgide hareket ederek, medrese eğitimlerinden sonra 

Kur’ân okuyuşlarını daha da geliştirmek, hafız olmak, aşere-takrib gibi eğitimler almak 



117 
 

 
  

ve nihayetinde iyi bir Kur’ân okuyucusu olarak yaşamak istemektedir. Kendileriyle 

görüştüğümüz seydalardan bu konudaki görüşlerini aktarmalarını istediğimizde aşağıdaki 

ifadelere yer vermişlerdir: 

-S1. “Kendi açımızdan konuşacak olursak; evet, rehberlik ediyoruz. Yani, bizim 

yanımızda altı-yedi yıl Arapça medrese eğitimlerini almış ve mezun olacak öğrenciyi 

öylece kaderine terk etmiyoruz. Yaşamı hususunda alacağı kararlarda rehberlik ediyor 

ve yardımcı oluyoruz. Kur’ân-ı Kerim’de belki de dünyaca bilinir derecede güzel 

okuyabilecek seviyeye gelecek talebelerimiz olacaktır. Bunu bilemeyiz, onun iç 

dünyasında bu merakı ne düzeydedir veya başarabilir mi gibi düşünceleri biz sadece ona 

rehberlik ederek yardımcı olabiliriz. Ne yazık ki, belki de çok iyi Kur’ân okuyucusu 

olabilecekken, kimsenin kendisini yönlendirmediği için körelip giden talebeler vardır. 

Talebe hal ve sözleriyle az çok bunu belli eder zaten. Misal verecek olursak; bazı 

talebelerde şairlik gibi bir yetenek gördüğümüzde, onu bu noktada tebrik etmekte ve 

Müslümanlar için yarınlara bırakabileceği edebi yazıları için kendisini teşvik etmekteyiz. 

Hatta çevremizde sesi güzel bir çocuk gördüğümüzde gerekirse bizzat babasından bu 

noktada kendisini geliştirmek için istiyoruz. Böyle bir sesin hem medrese geleneğine hem 

de İslam ümmetine lazım olduğunu düşünüyoruz. Dinin tebliği noktasında icra edilen 

formlarda musiki de önemli bir yer tutmaktadır. Bazen güzel bir sesle okunan bir aşr-ı 

şerif veya bir kaside, insanı Allah (cc)’ın yoluna sevk etmektedir. Belki bir günah 

işleyecekken ona sîret eden o maneviyat sayesinde vazgeçmektedir. Duymuşuzdur elbet; 

sırf güzel ezan okunan bir caminin önünden geçerken Müslüman olan insanları veya 

günah işleyemeye giderken vazgeçen insanları. Haliyle hem ilim geleneğimize hem de 

ümmet-i Muhammed (sav)’e güzel sesleriyle katkı sağlayacak bireyler de lazımdır. Bazen 

güzel bir sesli icra, bir imamın vaazından çok daha etkili olabiliyor. Bunun göz ardı 

edilmemesi gerekmektedir. Medresemizde yeni bir kadro oluşumuzdan dolayı hâlihazırda 

kırâat alanında rehberlik ettiğimiz talebelerimiz daha olmadı. Ancak elhamdülillah 

bahsettiğimiz hususların bilincinde olduğumuzu düşünüyoruz. Bu noktada her türlü 

rehberlik faaliyetlerini de yürüteceğimizi düşünüyorum. Yeter ki kabiliyetli ve istekli 

talebeler bulunsun. Ancak daha önce görev yaptığımız medreselerde özellikle hafızlık 

kurslarına bayağı talebe gönderdiğimiz olmuştur. Sadece talebeler de değil aslında, 

imam-hatip arkadaşlarımızdan bu noktada iyi olduklarını gördüklerimizi de ilgili 

alanlarda kendilerini geliştirmesi için tasfiyelerde bulunuyoruz. Hatta bu konularda iyi 

olup da kendisini geliştirmek için bir yerlere gitmeyip kendini geliştirmeyen imamlara 

tavır aldığımız durumlar bile olmuştur. Bu bir kibir değildir, çünkü onlar bizdendir ve 



118 
 

 
  

bize lazımdır. Yetiştirmiş olduğumuz talebeler için en küçük hedefimiz, Kur’ân-ı Kerim’e 

hizmet edebilecek bir Kur’ân kursu öğreticisi olmasıdır. Öğretmen, imam-hatip ve 

kendilerini geliştirip daha kalabalık kitlelere hitap edebilecekleri akademisyenlik gibi 

görevlerde de talebelerimizi görmekten memnuniyet duyarız. Bu amacımız, bir övünme 

vesile olmaktan ziyade toplumun faydası adına bir talebimizdir. Pasif bir imam 

olmalarındansa aktif bir şekilde ümmetin evlatlarını yetiştiren bir eğitimci olmalarını 

daha çok istiyorum.” 

Musikinin dini formların icrasında ve cami içi formların icrasında önemine 

değindiğimiz yukarıdaki görüşmemize ek olarak, Hasan Kamil Yılmaz Hoca’nın bir 

konuşmasında bu konu ile alakalı merhum Abdurrahman Gürses Hoca ile aralarında 

geçen şöyle bir anısını aktarmak da fayda olduğunu düşünüyoruz:  

“Abdurrahman Gürses Hoca Efendi ile 1987 yılında bir dergi için mülakat 

yapmıştık. O mülakatta birkaç soru sorduk, en son ben hoca efendiye dedim ki: Hocam, 

Kur’ân-ı Kerîm’in makamla, musikî kurallarıyla okunması konusunda ne 

buyuruyorsunuz? Hoca dedi ki: “Kur’ân’ın ilâhi musikîsi vardır, o da tecvîddir. Kur’ân-

ı Kerîm onunla okunur. Ancak bir kişi Kur’ân-ı Kerîm kırâat ederken, kendisinin böyle 

bir kastı olmaksızın bir mâkam icra etmiş ve kendiliğinden olan bir mâkam içinde 

okumuşsa bir beis yoktur. Yani; musikî mahkûm, Kur’ân hâkim olmuşsa caizdir. Ama 

Kur’ân mahkûm, musikî ve mâkam hâkim olmuşsa bu câiz değildir.” dedi. Muhteşem bir 

cevaptı.”247 

Musikinin önemine değinilen bu açıklamalardan da anlaşılacağı üzere, Kur’ân’ın 

aslını musiki formlarına mahkûm etmek yanlıştır. Bilakis Kur’ân kırâatı esnasında musiki 

Kur’ân’a mahkûm olacaktır. Tecvit ilminin ana gayesi de doğru ve güzel bir Kur’ân 

icrasıdır. 

-S3. “Ses ve mahreç konusunda yetenekli oldukları görülen öğrencilere bu 

meziyetleri haber verilir. Hafızlık eğitimleri ve medrese eğitimlerini tamamlamaları 

istenir. Bunların her biri kendisi için birer kanattır. Birinin eksikliği diğerini de eksik 

kılmaktadır. Günümüz Türkiye’sinde hafız olan kişi sayısı çoktur, ancak âlim olduğunu 

söylemek güçtür. Toplum için özellikle hem hafız hem âlim ihtiyacı hâsıl olmuştur. 

Bunların sayısı da oldukça azdır. İşte bu noktada sesi, mahreci, kırâati iyi olanlara 

                                                           
247   Hasan Kamil Yılmaz, “Merhûm Abdurrahman GÜRSES Hocaefendi ile hatıra… “Kur’an’ın ilahî 

mûsikisi vardır, o da tecvittir…””, Facebook-Watch (27 Aralık 2022), 00:00:00-00:01:10. https://ms-

my.facebook.com/hasankamilyilmaz/videos/merh%C3%BBm-abdurrahman-g%C3%BCrses-

hocaefendi%20ile-hat%C4%B1ra-kuran%C4%B1n-ilah%C3%AE-m%C3%BBsikisi-vard%C4%B1r-o-

/323862726619545/ 



119 
 

 
  

kesinlikle bu doğrultuda kendilerini geliştirmeleri gerektiğini söyleyerek amaçları için 

destekte bulunuyoruz. Hafızlık ve medrese eğitimi sonrası kırâat-ı seb’a, kırâat-ı aşere 

gibi eğitimleri de almaları gerektiği hususunda rehberlik ediyoruz. Gaziantep, İstanbul, 

Konya gibi yerlerde aktif olarak kırâat eğitimi yapılan medreselere 

yönlendirilmektedirler. Bu şekilde gönderdiğimiz ve eğitimlerini tamamlayıp icazet alan 

talebelerimiz de olmuştur. Ama ne yazık ki kırâat eğitimleri bölge medreselerimizde 

bulunmamaktadır.” 

 

3.4.1.17. Medreselerde Okutulan Tecvid ve Kırâat Kitapları 

 

Klasik Doğu-Güneydoğu medreselerinde Kırâat İlmi için belirlenen bir ders veya 

zaman yoktur denilebilir. Tecvid derslerinde de genel olarak ‘Karabaş Tecvidi’nin 

Osmanlıca’sı ezberletilmek suretiyle dersler işlenmektedir. Ne yazık ki medreselerde 

Kırâat İlmiyle ilgili dersler müfredat içerisinde bulunmamaktadır. Daha çok düzgün bir 

Kur’ân okuyuşu için Kur’ân dersleri ve medrese eğitimi boyunca verilen Arapça 

yoğunluklu dersler müfredatı oluşturmaktadır. Söz konusu durumdan medresede Kur’ân 

dersleri veren bir seydamız da eleştirilerini aşağıdaki ifadelerle aktarmıştır: 

-S1. “Medreselerde genel itibarla kırâat alanında dersler verilmemektedir. 

Talebeler molla cami’ye yetişmeyene kadar bu derslerin verilmesi de pek doğru olmaz. 

Bu ilim de sonuç itibariyle geniş bir Arapça kaynaktan müteşekkildir. Ancak molla 

cami’ye geçmiş ve tâlib olan talebelerden bir sınıf bu dersler için ayrılacak olsa ders 

verilebilir. Bu da medreselerin müfredatında söz sahibi olan yönetimle alakalı bir 

durumdur. Burada her müderris istediği dersi veremiyor maalesef. Tecvid kitabı olarak 

Karabaş Tecvidi’nin aslı olan Osmanlıca’dan, Kur’ân’a geçip okuyabilecek duruma 

geldiklerinde, ezberleme usulüyle okutulduğunu söyleyebiliriz. Bu durumu tasvip 

etmediğimi söylemek istiyorum. Çünkü talebe Kur’ân’ı aslına uygun bir şekilde kâide ve 

kurallarıyla okumayı kavradıktan sonra tecvid bilgisi verildiğinde, zaten yapabildiği 

şeyin ne olduğunu öğrenmiş olacaktır, bu da daha doğrudur zannımca. Nitekim 

Peygamber Efendimiz, sahabeye Kur’ân okurken, burda şu tecvid kuralı vardır mı 

diyordu? Hayır. En doğru şekilde sahabeye okuyarak aktarıyordu ve sahabe de 

dinleyerek en doğru şekliyle ezberliyordu. Bizler de çocukları bilgiye boğmadan öncelikle 

sema’i olarak düzgün bir okuyuş kazanmalarını sağlamalıyız. Medreselerde başlı başına 

bir kırâat dersi olmadığı için, müfredat içerisinde okutulan bir eser de yoktur. Kur’ân-ı 

Kerim dersleri veren müderrislerin yardımcı kaynak olarak takip ettikleri kitaplardan 



120 
 

 
  

başka bir eser bulunmaz. Biz de daha önce de belirttiğimiz gibi ‘el-Vadıh fi Şerhi’l-

Mukaddimetü’l-Cezeriyye’ adlı Arapça eserden istifade ediyoruz. Dediğimiz gibi molla 

cami’yi aşmış biri artık dilerse merak ettiği konularda bireysel olarak kırâat 

kitaplarından istifade edebilir.” 

 

3.4.2. Çavuşlu Suffa Kur’ân Kursu/Medresesi ve Şakir Nuhoğlu Yatılı Erkek 

Kur’ân Kursu/Medresesi Öğrencilerine Yönelik Soru-Cevap Çalışması 

 

Çalışmamızın bu bölümünde görüşme yapılmak üzere seçilen medreselerin 

öğrencileriyle gerçekleştirmiş olduğumuz soru-cevap çalışmasının grafiksel olarak 

oranları aktarılmaktadır. Söz konusu medreselerde, örneklem olarak farklı yaş grupları 

ile farklı ders düzeylerindeki 20’şer öğrenci seçilmiş ve çıkan veriler medresenin geneli 

için bir sonuç olarak düşünülmüştür. Mardin bölgesinde, Kur’ân-ı Kerim okuma ve Kırâat 

alanlarında medreselerin rollerini, ‘Çavuşlu Suffa Kur’ân Kursu/Medresesi’ ve ‘Şakir 

Nuhoğlu Yatılı Erkek Kur’ân Kursu/Medresesi’ üzerinden araştırma fırsatı bulunmuş 

oldu. Medrese yönetimlerinden gerekli izinler ve ön görüşmeler sağlandıktan sonra, 

tamamıyla gönüllülük esasıyla çalışmalar gerçekleştirilmiştir. Çalışma sonucu elde edilen 

veriler tamamen katılımcıların hür iradeleriyle vermiş oldukları şahsi cevaplarıdır. Nicel 

olarak elde edilen bu veriler, grafiksel bir şekilde çalışma içerisinde aktarılmıştır. 

 

Grafik 1. Kur’ân-ı Kerim ile tanışmanız kaç yaşında başladı? 

 

Görüşme esnasında öğrencilerle yapılan soru-cevap çalışmasının sonuçlarına 

bakıldığında, genel olarak Kur’ân-ı Kerim ile tanışma yaşının medrese başlangıç yaşı olan 

5%

80%

15%

Kur'ân-ı Kerim İle Tanışma 
Yaşları

1-5 Yaş

5-10 Yaş

10-15 Yaş

20+ Yaş



121 
 

 
  

10-12 yaşları ile önceden edindikleri eğitimler esnasında bulundukları 5-10 yaş aralığıdır. 

Çok küçük yaşlarda da aile içerisinde Kur’ân-ı Kerim’i öğrenip okuyan öğrencilerde 

bulunmaktadır. 

Grafik 2. Cami, Kur’ân kursu veya medrese gibi yerlerde bulunmaktan dolayı 

mutlu musunuz? 

 

Medreselerde kazandıkları ahlaki meziyetler ve eğitimler düşünüldüğünde, 

öğrencilerin çoğunda bir memnuniyet olduğu görülmektedir. Eğitim seviyelerine göre bir 

alt üst ilişkisi son derece saygı çerçevesinde gerçekleşmektedir. Medreselerde eğitim 

gören öğrencilerin çoğu, her ne kadar bazıları aile tarafından gönderilmiş olsa da, ortamın 

maneviyatına alıştıktan sonra kendi hür düşünceleri ile mutlu olduklarını aktarmışlardır. 

Konu hakkında düşüncelerini aktaran bir seydamız da; ‘öğrencilerin güzel ve verimli bir 

vakit geçirebilmeleri için ellerinden gelen her türlü gayreti gösterdiklerini ifade etmiştir. 

 

Grafik 3. Kur’ân-ı Kerim dersini din görevlilerinden aldığınız için memnun 

musunuz? 

 

Her ne kadar daha donanımlı bir öğretici arayışı içinde olan öğrenciler olsa da, 

çoğunluğun Kur’ân-ı Kerim öğreticilerinden memnun oldukları görülmüştür. Asıl 

itibariyle öğrenciler öğreticiden çok medreselerde müfredat açısından Kur’ân-ı Kerim 

derslerinde şikâyetçi olmaktadır. 

 

95%

5%

Öğrenci Memnuniyeti

Evet

Kısmen

Hayır

75%

20%
5%

Öğretici Memnuniyeti

Evet

Kısmen

Hayır



122 
 

 
  

Grafik 4. Ailenizde Kur’ân-ı Kerim okuyan var mıdır? 

 

Medreselerde okuyan çocukların ekseriyeti, muhafazakâr bir aile yapısı içerisinde 

yaşamış ve dini bir eğitim konusunda eğilimleri gelişenlerden oluşmaktadır. Yapılan 

soru-cevap çalışmasında yer alan bütün öğrenciler, ailelerinde en az bir kişi dahi olsa 

Kur’ân’a vakıf olduğunu ve Kur’ân okuduğunu ifade etmiştir. Kendi özgür ifadeleri bunu 

en net bir şekilde ifade etmektedir. Medrese yöneticisi seydamız da bu konuda benzer 

açıklamalarda bulunmuştur. 

 

Grafik 5. Kur’ân-ı Kerim’e olan ilginizin temelde aile içerisinde başladığını 

söyleyebilir miyiz? 

 

Bir önceki grafikte de dolaylı olarak öğrencilerin aile yapıları hakkında bilgi 

sahibi olmuştuk. Bu soruda da öğrencilerin yarıdan çoğu Kur’ân-ı Kerim’e olan ilgilerinin 

aile içinde başladığını ifade etmişlerdir. Bundan da anlaşılacağı üzere, söz konusu 

ailelerin dini ilimlere önem verdiğini ve çocuklarının medrese gibi bir ortamda Kur’ân-ı 

Kerim öğrenip, dini ilimlerle kendisini geliştirmesine önem vermektedir. 

 

100%

Ailede Kur'ân-ı Kerim

Evet

Kısmen

Hayır

60%25%

15%

Medrese Öğrencilerinin 
Aile Yapısı

Evet

Kısmen

Hayır



123 
 

 
  

Grafik 6. Aldığınız Kur’ân-ı Kerim eğitiminin yeterli olduğunu düşünüyor 

musunuz? 

 

Klasik Doğu-Güneydoğu medreselerinde Kur’ân-ı Kerim derslerinin yetersiz 

olduğunu savunan ve seydalar tarafından da onaylanan görüşlerin varlığından 

bahsedilmişti. Bu sorunun çözümü noktasında somut adımlar atan medreseler olduğu gibi 

hâla eski sistemle devam edenler de bulunmaktadır. Ancak genel olarak bakıldığında, 

öğrencilerin yarıdan fazlası aldıkları Kur’ân-ı Kerim derslerinin yeterli olduğunu 

düşünmektedir. 

 

Grafik 7. Elif-ba eğitimi alırken zorlandığınızı düşünüyor musunuz? 

 

Medreseye başladıklarında yeni bir eğitim alanı ile karşılaşan öğrenciler, 

adaptasyon sürecini atlatana kadar zorlanabildiklerini ifade etmişlerdir. Ancak daha önce 

Kur’ân-ı Kerim eğitimi alan bazı öğrenciler de bu süreçte zorlanmadığını belirtmişlerdir. 

Medreseye başlayana kadar belki de mahallesinden dahi uzaklaşmamış öğrenciler, farklı 

bir ortamın da etkisiyle zorluk çektiklerini söylemişlerdir. Elif-ba eğitiminden kaynaklı 

ciddi bir sorunla karşılaşmadıklarını bunun daha çok farklı bir ortam ve mekândan 

kaynaklandığını söylemişlerdir. 

25%

20%
55%

Kur'ân-ı Kerim Dersinin 
Yeterlik Düzeyi

Evet

Kısmen

Hayır

25%

30%

45%

Kur'ân-ı Kerim Düzeyleri

Evet

Kısmen

Hayır



124 
 

 
  

Grafik 8. Kur’ân-ı Kerim’e ne kadarlık bir sürede geçtiniz? 

 

Mardin medreselerinde verilen Kur’ân-ı Kerim eğitimleri sayesinde öğrencilerin 

çok kısa sürelerde Kur’ân-ı Kerim’e geçtikleri gözlenmiştir. Medreseye başlamadan önce 

de bu konuda eğitim alanlar da vardır. Daha önce aldıkları bu eğitim onları medrese 

eğitimlerinde hızlı bir şekilde ilerletmekte ve Kur’ân-ı Kerim’e geçişlerinde zaman 

dilimini kısaltmaktadır. Öğrencilerin %75 gibi bir oranı, Kur’ân-ı Kerim’e 1-3 ay gibi 

kısa bir zaman aralığında geçtiklerini belirtmişlerdir. 

 

Grafik 9.  Bildiğiniz üzere Mardin’de çok dinli bir yapı mevcuttur, farklı dinlere 

mensup olan arkadaşlarınızın Kur’ân-ı Kerim’i öğrenip, okumalarını istiyor 

musunuz? 

 

Yıllarca farklı medeniyetlere ev sahipliği yapmış Mardin, birçok dini de 

toplumunda yaşatmaktadır. Hoşgörülü bir şekilde yaşamlarına devam eden toplum, bu 

durumu kabullenmiş ve alışmıştır. Medrese öğrencileri, toplumdan ve medreseden 

kazandıkları hoşgörü sayesinde çok rahat bir şekilde İslam dinine mensup olmayan bütün 

yaşıtlarının da Kur’ân-ı Kerim eğitimlerini almalarını istemektedirler. 

75%

25%

Kur'ân-ı Kerim'e 
Geçiş Süresi

1-3 Ay

3-6 Ay

6-9 Ay

9+

100%

Mardinde Çok Dinli Yapı 
İçerisinde Kur'ân-ı 

Kerim Eğitimi

Evet

Kısmen

Hayır



125 
 

 
  

Grafik 10. Kur’ân-ı Kerim derslerine kendi isteğinizle mi yoksa aile baskısı altında 

kaldığınız için mi başladınız? 

 

Medreseye eğitim almak amacıyla başlayan öğrencilerin çoğu kendi iradeleri ve 

istekleri ile medreseye başladığını söylemektedir. Söz konusu kararı almalarında aile 

yapısının etkili olduğu açık bir şekilde görülmektedir. Ancak bunun yanında aile baskısı 

altında medreseye başlayan öğrenciler de bulunmaktadır. Seydalardan da alınan bilgiler 

ışığında, yaşı itibariyle küçük olan çocuğun daha çok aile tarafından belirlenen hedefler 

ışığında medreseye gönderildiği de bilinen bir gerçektir. 

 

Grafik 11. Medreselerde ve camilerde aldığınız Kur’ân-ı Kerim eğitimi, aldığınız 

toplam eğitimin yüzde kaçını oluşturmaktadır? 

 

Medreselerdeki öğrenciler ders düzeyleri alakalı bir sınıflandırmaya tabidir. 

Dersçe önde olan öğrenci her zaman bir adım öndedir. Bu düzey farklılığından kaynaklı 

olarak, medrese öğrencileri de farklı cevaplar vermişlerdir. 

 

 

80%

15%
5%

Medreseye Başlamada 
Aile Faktörü

Kendi İsteğimle

Aile İsteği veya
Baskısıyla

Cevap Vernek
İstemiyorum

15%

25%

30%

30%

Alınan Toplam Eğitimde 
Kur'ân'ın Yeri

%0-10

%10-20

%20-30

%30+



126 
 

 
  

Grafik 12. Verimlilik açısından bakıldığında Kur’ân-ı Kerim ders saatleri yeterli 

midir ve verimli geçmekte midir? 

 

Genel olarak öğrenciler açısından bakıldığında, medreselerdeki Kur’ân-ı Kerim 

derslerinin yeterli ve verimli geçtiği sonucu çıksa da, müderrislerin açıklamaları bu 

durumun öyle olmadığını belirtmektedir. Nitekim medreselere yönelik yapılan 

eleştirilerin çoğunu reddetmemekte ve tasvip etmektedirler. İyileştirme çabası içerisinde 

olduklarını da dile getirmektedirler. Kanaatimizce doğu-güneydoğu medreselerinde, 

özellikle hafızlık bölümleri olmayan medreselerde, Kur’ân-ı Kerim ders saatleri yetersiz 

olmakta ve yetersiz kadro ihtiyacından kaynaklı olarak da pek verimli geçtiği 

söylenemez. 

 

Grafik 13. Eğitim kurumları açısından bakıldığında, Klasik Doğu-Güneydoğu 

Medreseleri’nin Kur’ân-ı Kerim eğitiminde hangi düzeyde olduğunu 

düşünüyorsunuz? 

 

Öğrencilerin yarısı Kur’ân-ı Kerim okuma hususunda iyi bir düzeyde olduklarını 

ifade ederken, yarısına yakın bir kısmı da orta düzeyde olduklarını belirtmiştir. İyi 

düzeylerde olanlardan bazıları bu eğitimi medreselerde aldığı gibi, medrese öncesi 

dışarıdan bu eğitimi alanlar da bulunmaktadır. 

73%

20%
7%

Kur'ân-ı Kerim Ders 
Saatleri

Evet

Kısmen

Hayır

5%

50%
45%

Kur'ân-ı Kerim Eğitim Düzeyleri

Kötü

Orta

İyi



127 
 

 
  

Grafik 14. Diyanet İşleri Başkanlığı bünyesinde faaliyet gösteren cami ve kur’ân 

kurslarının, Kur’ân-ı Kerim eğitimi açısından hangi düzeyde olduğunu 

düşünüyorsunuz? 

 

Diyanet İşleri Başkanlığı bünyesinde Kur’ân-ı Kerim dersleri verilen mekânların 

bu konuda medrese öğrencileri üzerinde oluşturduğu imaj yüzde elli oranında orta 

seviyelerde olduğunu açıklamıştır. Ne yazık ki sadece yüzde on beşlik bir kısım iyi 

oldukları düşüncesindedir. 

 

Grafik 15. Tecvid İlmi açısından bakıldığında yeterli derecede bilginiz var mıdır? 

 

Medrese ders müfredatı içerisinde yer alan Tecvid dersleri sayesinde öğrenciler 

her ne kadar pratikte yeterli düzeyde olamasa da teoride çoğunluk olarak yeterli bir 

düzeydedir. Hiç bir şekilde bilgim yok diyen öğrenci sayısı da sıfırdır. Medreselerde 

eğitim alan her öğrenci az çok Tecvid ile tanışmıştır denilebilir. 

 

35%

50%

15%

Cami, Medrese ve Kur'ân 
Kurslarında Kur'ân Dersleri 

Düzeyleri

Kötü

Orta

İyi

75%

25%

Tecvid İlmi Düzeyleri

Evet

Kısmen

Hayır



128 
 

 
  

Grafik 16. Burada gördüğünüz Kur’ân-ı Kerim eğitimi sonunda, mezun olduktan 

sonra kendinizi bir Kur’ân-ı Kerim okuyucusu olarak yeterli görüyor musunuz? 

 

İcazet aldıktan sonra yeterli düzeyde Kur’ân-ı Kerim eğitimi aldıklarını ve bu 

noktada kendilerini yeterli gördüklerini ifade edenler çoğunluktadır. 

 

Grafik 17. Kur’ân-ı Kerim dersi aldığınız hocalarınızın yeterli düzeyde donanıma 

sahip olduğunu düşünüyor musunuz? 

 

Medreselere yöneltilen eleştirilerden bir tanesi de Kur’ân derslerini en verimli 

şekilde verebilecek kadro eksikliğidir. Röportaj yapılan medreselerin öğrencileri de buna 

benzer bir görüş ifade etmişlerdir. Öğrencilerin yarısından çoğu, Kur’ân-ı Kerim 

hocalarının donanımsal eksikliğinin olduğunu ifade etmiştir. Bu medrese geleneğinin 

yeterli düzeyde eleman yetiştirememesinden kaynaklanmaktadır. 

 

 

 

60%
35%

5%

Mezuniyet Sonrası 
Eğitim Düzeyleri

Evet

Kısmen

Hayır

25%

20%
55%

Medreselerde Kur'ân-ı Kerim 
Hocalarının Donanımsal 

Yeterlikleri

Evet

Kısmen

Hayır



129 
 

 
  

Grafik 18. Kur’ân-ı Kerim derslerinde takip edilen yöntemlerin doğru olduğunu 

düşünüyor musunuz? 

 

Öğrencilerin yarısından çoğu Kur’ân-ı Kerim derslerinde takip edilen yöntem ve 

metodların doğru olduğunu ifade etmiştir. Seviye farklarının en bariz görüldüğü 

derslerden birisi de Kur’ân-ı Kerim dersleridir. Haliyle birebir eğitim verilmektedir. 

Öğrencilerin yüzde otuzluk bir kısmı da bu yöntemlerin yetersiz ve yanlışlığını 

savunmuştur. 

 

Grafik 19. Bir gün içerisinde aldığınız eğitimde Kur’ân-ı Kerim dersi de bulunuyor 

mu? 

 

Öğrencilerin hemen hemen hepsi gün içerisinde özellikle sabah namazından sonra 

Kur’ân-ı Kerim okuduklarını ve bir günlük eğitimleri içerisinde muhakkak Kur’ân’a yer 

verildiğini belirtmişlerdir. 

 

 

55%

15%

30%

Kur'ân-ı Kerim Derslerinde 
Yöntem

Evet

Kısmen

Hayır

90%

5%5%

Bir Gün İçerisinde Kur'ân-ı 
Kerimin Yeri

Evet

Kısmen

Hayır



130 
 

 
  

Grafik 20. Kur’ân-ı Kerim okuyucularına ilginiz var mıdır? 

 

Bütün öğrenciler, tanınmış ve bu alanda iyi bir Kur’ân okuyucusunu takip 

ettiklerini ifade etmiştir. Bu da bizlere medrese öğrencilerinin Kur’ân-ı Kerim’e ne denli 

bağlı olduklarını göstermektedir. 

 

Grafik 21. Kırâat kavramı hakkında bilgi sahibi misiniz? 

 

En önemli sebeplerden biri olarak, bölgedeki medreselerde kırâat derslerinin 

olmayışı sayılabilir. Küçük yaşlarda medreseye başlayan öğrencilerin daha önce de 

bundan habersiz oluşu, bölgedeki kırâat ilminin eksikliğini ortaya koymaktadır. Ne yazık 

ki Mardin ilinden kırâat ile uğraşan kişi sayısı üç beş kişiden fazla değildir. Kırâat ilmi 

ile uğraşanlar da daha çok üniversitelerde akademisyen olarak görev yapmaktadırlar. 

Yani klasik medrese geleneğinde okuyup da bu gelenek içerisinde kalmaya devam eden 

bir kırâat hocası sayısı bir veya ikiyi geçmemektedir. 

 

100%

Kur'ân-ı Kerim 
Okuyucularına İlgi

Evet

Kısmen

Hayır

10%

45%

45%

Kırâat Kavramı

Evet

Kısmen

Hayır



131 
 

 
  

Grafik 22. Ülkemizde Kur’ân-ı Kerim okuyuşumuzda takip ettiğimiz kırâat 

imamını tanıyor musunuz? 

 

Görüşülen medreselerdeki bütün öğrenciler kırâat imamımız konusunda bilgi 

sahibi olduklarını dile getirmişlerdir. Sorulan soruya doğru cevap vermeleri de bunu 

destekler mahiyettedir. 

 

Grafik 23. Kur’ân-ı Kerim eğitimi açısından Mardin’de bulunduğunuz yer ve ders 

aldığınız hocanız dışında ders veren yer ve kimseleri biliyor musunuz? 

 

Öğrencilerin neredeyse hepsi Mardin’de bulundukları medreseleri dışında Kur’ân 

dersleri veren kişi veya yerleri bildiklerini ifade etmişlerdir. 

 

 

 

100%

Kırâat İmamımz

Evet

Kısmen

Hayır

95%

5%

Mardin'de Kur'ân-ı 
Kerim Eğitimleri

Evet

Kısmen

Hayır



132 
 

 
  

Grafik 24. Kur’ân-ı Kerim dersinde medrese, cami ve kur’ân kurslarını 

kıyasladığımızda hangisinin daha verimli olduğunu düşünüyorsunuz? 

 

Ne farklı bir durumdur ki medreselerden mezun olan öğrencilerin çoğu Kur’ân-ı 

Kerim derslerinden şikâyetlerini dile getirmektedirler. Ancak soru-cevap çalışmasında 

neredeyse bütün öğrenciler medreselerin bu konuda verimli olduklarını dile 

getirmektedir. 

 

Grafik 25. Bulunduğunuz yer dışında daha önce bir yerden Kur’ân-ı Kerim dersi 

aldınız mı? 

 

Medresede okuyan öğrencilerin hemen hemen hepsi dini değerlere bağlı bir ailede 

yetişerek medreselere geldiği için, her öğrenci az çok Kur’ân-ı Kerim’den haberdardır. 

Böylelikle her öğrenci medrese dışında farklı kanallardan Kur’ân-ı Kerim dersleri 

almışlardır. 

 

90%

10%

Verimlilik Açısından 
Cami, Medrese ve 

Kur'ân Kursları

Cami

Medrese

Kur'ân Kursları

100%

Medrese Dışında 
Kur'ân-ı Kerim Dersleri

Evet

Kısmen

Hayır



133 
 

 
  

Grafik 26. Kur’ân-ı Kerim okuyuşunuzun hangi seviyede olduğunu 

düşünüyorsunuz? 

 

Kendilerini mütevazı bir şekilde tanıtan medrese öğrencileri, okuyuşlarının iyi 

denilebilecek bir düzeyde olmadıklarını ve önceki soru-cevaplarda geçtiği üzere yetersiz 

eğitim şikâyetlerinden ötürü kendilerini yeteri kadar geliştiremediklerini ifade 

etmektedir. Kur’ân-ı Kerim okuyuşunun kötü olduğunu düşünen yok denilecek kadar 

azdır. Ancak çalışmamızın örneklem kısmını oluşturan medreselerden edinilen veriler 

sonucunda kötü okuyanların hiç olmadığı tespit edilmiştir. Ancak bu veriler tamamen 

bireysel kararlar olduğundan kimin ne denli iyi olduğu Kur’ân-ı Kerim okuyuşu 

konusunda ehil bir kişi tarafından test edilmelidir. Çünkü medrese sonucunda bu 

eksikliklerinin olduğu açıktır. 

 

Grafik 27. Kur’ân-ı Kerim okurken kendinize ait bir Kur’ân-ı Kerim’iniz var 

mıdır? 

 

Alınan Kur’ân-ı Kerim derslerinde, ders okunulan Kur’ân-ı Kerimlerin 

kendilerine ait olup olmadığı sorusuna karşılık öğrenciler, yüzde yetmişlik bir oranla 

kendilerine ait bir Kur’ân-ı Kerim’in olduğunu ifade etmiştir. 

 

80%

20%

Kur'ân-ı Kerim Okuma 
Seviyeleri

Kötü

Orta

İyi

70%
10%

20%

Öğrencilere Ait Kur'ân-ı 
Kerim Mahiyeti

Evet

Kısmen

Hayır



134 
 

 
  

Grafik 27. Hafız mısınız? 

 

Mardin medreselerinin bazılarında hafızlık eğitimi amacıyla hafızlık bölümleri 

açılmıştır. Bir seydamız bunun amacını, bölgenin hafızlık düzeyinin de Arapça 

ilimlerindeki başarıya ulaşması olduğunu söylemiştir. Medresede eğitim gören 

öğrencilerin çoğu ilimlerini tahsil edip icazet alma telaşına girmektedir. Hâlbuki doğru 

bir rehberlik desteğiyle ilim tahsilinden önce hafızlık eğitimlerini tamamlamak isteyen 

öğrenciler de vardır. Mardin medreseleri de eksiklerinin farkında olup, hafız sayılarını 

iyileştirme konusunda somut adımlar atmışlardır. 

 

Grafik 28. Derslerinizde Kur’ân-ı Kerim ezberleme programları da var mıdır? 

 

Hafızlık eğitimi bölümleri bulunmayan medreselerde Kur’ân-ı Kerim dersleri, 

daha çok namaz içerisinde asgari düzeyde lazım olacak sûrelerin ezberleri ile sınırlıdır. 

Ancak müfredat içerisinde yer alan Arapça dersleri ezberleme yöntemiyle ilerlemektedir. 

Medreseler bünyesinde faaliyet gösteren hafızlık bölümlerinde, donanımlı öğreticilerle 

Kur’ân-ı Kerim baştan sona ezberletilmektedir. Eğitim sonucunda ezberlerini 

tamamlayan öğrencilere icazet verilmektedir. 

25%

10%65%

Medrese Öğrencilerinde 
Hafızlık

Evet

Kısmen

Hayır

35%

5%
60%

Medreselerde Kur'ân-ı 
Kerim Dersi Ezber 

Programları

Evet

Kısmen

Hayır



135 
 

 
  

Grafik 29. Kur’ân-ı Kerim’i anlama noktasında aldığınız diğer derslerin faydasını 

görüyor musunuz? 

 

Neredeyse öğrencilerin tamamı medrese müfredatı içerisinde aldıkları derslerin 

Kur’ân-ı Kerim’i anlama hususunda faydalı olduğunu düşünmektedir. Alet ilimleri 

dediğimiz gramer yoğunluklu derslerin tamamı Kur’ân-ı Kerim’i anlamada destek 

konumundadır. Evrensel mesajlar taşıyan bu ilâhî kitabın bütün ilimleri kendisini anlama 

noktasında hizmetkâr kılması gayet tabii bir durumdur. 

 

Grafik 30. Aldığınız eğitim içerisinde size en yakın olan dersin Kur’ân-ı Kerim 

olduğunu düşünüyor musunuz? 

 

Medreselerde Kur’ân-ı Kerim derslerine olan ilginin yoğun olduğu söylenebilir. 

Çoğu medrese öğrencisi Kur’ân-ı Kerim derslerinde kendilerini derse karşı daha ilgili ve 

istekli görmektedir. Bu noktada doğru bir yönlendirme ile çok iyi Kur’ân okuyucuları 

yetişebileceği kanaatindeyiz. 

 

 

90%

5%5%

Müfredatın Kur'ân 
Derslerine Etkisi

Evet

Kısmen

Hayır

65%

35%

Kur'ân-ı Kerim Dersine 
Olan İlgi Düzeyleri

Evet

Kısmen

Hayır



136 
 

 
  

Grafik 31. Mezun olduktan sonra Kur’ân-ı Kerim dersi verebilecek bir yerde veya 

görevde çalışmak istiyor musunuz? 

 

Kur’ân-ı Kerim derslerini ilgiyle takip ettiklerini dile getiren öğrenciler, icazetten 

sonra da Kur’ân-ı Kerim dersleri verebilecekleri bir görevde bulunmak istediklerini ifade 

etmişlerdir. Derslerdeki yoğunluk verilerinin görev alma hususunda da paralellik 

gösterdiği görülmektedir. 

 

Grafik 32. Daha önce bu tarzda bir ankete katılım sağladınız mı? 

 

Kendilerine bu şekilde bir çalışmada bulunup bulunmadıkları sorulan medrese 

öğrencilerinden yüzde altmış beş oranında öğrenci, daha önce katılım sağlamadıklarını 

ifade etmiştir. Böyle bir çalışmada bulunmak ve böyle bir çalışmaya katılmaktan memnun 

olduklarını dile getirmişlerdir. Yüzde otuzluk bir kesim öğrenci de daha önce bu şekilde 

bir çalışmada yer aldıklarını söylemişlerdir. 

 

 

 

80%

15%
5%

İcazet Sonrası Görev 
Edinimi

Evet

Kısmen

Hayır

30%

5%65%

Anket Katılımı

Evet

Kısmen

Hayır



137 
 

 
  

3.5. Mardin Ulu Camii Ve Şehidiye Camii’de Kur’ân-I Kerim Eğitimi 

 

Mardin Ulu Cami hakkında tarihi malumatlara daha önce geçen başlıklar altında 

detaylı bir şekilde bilgi verildiğinden, burada ekstra bir açıklama veya tanımlama gereği 

duyulmamıştır. Bu bölümde, Bir yaygın din eğitimi kurumu olarak Mardin Ulu Camii’de 

verilen Kur’ân-ı Kerim derslerinin mahiyeti, görevli imam-hatip hocalarımızla yapılan 

röportaj sonucunda elde edilen verilerle yazıya aktarılmıştır. Kendilerine yöneltilen 

sorular karşısında alınan cevaplar akademik yapıya uygun ve en özgün bir biçimde yazıya 

aktarılmıştır. 

 

-Soru 1. Bulunduğunuz göreve ne zaman başladınız ve genel olarak memnun 

musunuz? 

*İ-H1. “Tarihi ve maneviyatı yüksek bir mekân ve cami olan Mardin Ulu Cami’de 

görev yapmaktan memnunum. Yeni başladığımdan dolayı bu mekânda fazla bir 

müktesebatım bulunmamaktadır. Toplumda önemli bir konumda yer alan imamın, hal ve 

hareketlerine dikkat etmesi ciddi önem taşır. Peygamber Efendimiz (sav)’in bir hadis-i 

şeriflerinde buyurduğu gibi: ‘Kendi anlayacakları şekilde onlara hitap edin.’ Cami 

içerisinde yaşlı, çocuk, genç, kadın, erkek her kesimden insanlar bizlere sorular 

sormaktadır. Bizler de onların anlayabilecekleri bir düzeyde cevap vermeye gayret 

ediyoruz. Bir imamın özellikle hitabet konusunda çok dikkatli olması gerektiği 

kanaatindeyim. İnsanlara karşı her türlü söz ve davranışlarında da dikkatli 

davranmalıdır. Peygamber Efendimiz (sav)’in birer varisi gibi hareket edebilmelidir.” 

 

-Soru 2. Camilerde karşılaşmış olduğunuz muhatap kitle hakkında neler 

düşünüyorsunuz, bu mesleğin artıları-eksileri konusunda bilgi verebilir misiniz? 

*İ-H2. “Az önce de ifade ettiğimiz gibi camilerde farklı cinsiyet ve yaş grubundan 

insanlar yer almaktadır. Söz konusu muhatap kitle öncelikle iyi bir şekilde tanınmalı ve 

en verimli bir şekilde dini bir hizmet sunmak için çalışmalar yapılmalıdır. Genel olarak 

meslekten memnuniyet duyuyorum. Her iş ve meslekte olduğu gibi imamlığın da kendine 

göre zorlukları vardır. En önemlisi de sorumlulukları olan bir birey olmasıdır. Birçok 

çocuk veya insan, camiler sayesinde Kur’ân-ı Kerim okumayı öğrenmekte ve anlamakta 

çaba sarf etmektedir. Camiler yaygın din eğitimi konusunda da Kur’ân Kursları hizmeti 

gibi çalışmaktadır. Bu noktada camiler birer yaygın din eğitimi kurumu konumundadır.” 

 



138 
 

 
  

-Soru 3. Kur’ân-ı Kerim’i doğru ve güzel bir şekilde okuma konusunda 

kurumunuzca açılan hizmet içi eğitimlerine katıldınız mı veya şahsi olarak eğitim 

aldığınız kimse oldu mu? 

*İ-H1. “2020 yılında yaklaşık bir buçuk aylık hizmet içi eğitim kursuna katılım 

sağladık. Musiki, tecvid, mesleki bilgiler vb. dersler görmüştük. Akademi derslerinin çok 

iyi ve verimli olduğunu, insana birçok şey kattığını düşünüyorum. Kur’ân-ı Kerim okuma 

hususunda iyi derecede olan hocalarımızın yardımına başvurarak dersler aldık. Tashih-

i huruf, musiki, tevid vb. bilgiler öğrencilere aktarılmıştır. Şuanda Diyanet 

Akademilerinde altı ay süreli hüsn-ü tilavet kursları düzenlenmektedir. Biz henüz bu 

kursa katılamadık.” 

 

-Soru 4. Camide bir imam-hatip olarak görev yapmaktasınız, ibadetler açısından 

bakıldığında Kur’ân-ı Kerim’in icra edilişinde tecvid ile beraber musiki nerededir 

ve önemi hakkında neler söylenebilir? 

*İ-H1. “Bir imam-hatibin cemaat önünde Kur’ân-ı Kerim okurken, güzel bir ses 

ve kaidelere riayet ederek okuması gerekmektedir. Okuyuşu adeta Allah (cc)’ı 

hatırlatacak şekilde olmalıdır. Makamsız veya dinî formlu bir musiki katmadan yapılan 

icralar, karşıdakini olumsuz bir şekilde, haz almadan dinlemek zorunda bırakmaktadır. 

Bazı büyük şehirlerde güzel bir ezan sesiyle veya Kur’ân-ı Kerim okuyuşuyla Müslüman 

olan gayrimüslim kimselere rastlayabiliyoruz. Bu ses karşısında maneviyattan ağlayan 

insanlar vardır. Hem de hiç anlamadığı halde bu davranışları sergilemektedir. Az önce 

burada, Mardin Ulu Cami’de görevli imam-hatip arkadaşım Kur’ân-ı Kerim okuyuşu 

icra ederken küçük bir ailenin oturup ağladıklarına şahit oldum. İşte her icra bu şekilde 

olmalı ki insanlar manevi bir haz ile buradan ayrılabilsinler. Bu noktada makam ve 

musiki bilgisinin çok önemli olduğu kanaatindeyim. Peygamber Efendimiz (sav) 

zamanında da musiki ve makam esintilerinin olduğu bilinmektedir. Hz. Bilal (ra)’i 

müezzin olarak seçmesindeki en büyük etkenlerden biri de; ezan metnini rüyasında 

işiterek alması ve güzel bir sese sahip olmasıdır. Bir keresinde Rasulüllah (sav) bir 

yerden geçerken ezan ile dalga geçen birileriyle karşılaşır. Yanlarına giderek, birisine 

sesinin çok güzel olduğunu söyleyip müezzinlik teklifinde bulunmuştur. Kendisi de kabul 

ettiği için Peygamber Efendimiz (sav) onu alıp Mekke’ye götürüyor ve müezzin yapıyor. 

Bu hadiseden de anlaşılacağı üzere Peygamber Efendimiz (sav)’in musikiye ve güzel sese 

önem verdiği anlaşılmaktadır. Ancak teğanni diye tabir edilen, Kur’ân’ın musikiye göre 

arka planda kaldığı form ve icralar caiz görülmemiştir.” 



139 
 

 
  

-Soru 5. Kırâat İlmi hakkında eğitim aldınız mı, ilgi duyduğunuz bir alan mıdır? 

*İ-H1. “Maalesef çok istemekle birlikte kırâat dersleri almadım. Ancak ilgi 

duyduğumuz ve farklılıkları konusunda bizlerde merak uyandıran bazı rivayetleri 

dinliyorum. İmam Asım’ın Hafs rivayeti dışında, İmam Nafî’nin Verş rivayeti ve İmam 

Hamza kıraatine göre okuyan bazı kurraları dinliyorum. Ancak pek bir eğitim 

almadığımız için merak duygusuyla dinlemeler yapıyorum. Bölgemizde özellikle Mardin 

İlinde ‘Behçet Hattapoğlu Kur’ân Kursu’nda görevli, aşere takrib eğitimi almış Ali Fuat 

Hoca, Mardin Ulu Camii’de görev almış önemli şahsiyetlerden ‘Mehmet Emin Beliktay’ 

Hocamız da kırâat eğitimi almıştır. Bu hocalarımızdan da istifade etmek gerekir.” 

 

-Soru 6. Kur’ân-ı Kerim okuyuşunda kendinizi hangi seviyede görüyorsunuz ve 

eski-yeni dönem okuyuculardan ilgi duyarak takip ettiğiniz kimse var mıdır? 

*İ-H1. “Kur’ân-ı Kerim kırâatında küçükken; Abdulbasit Abdussamed, Tantavi, 

Muhammed Sıddık Minşavi gibi okuyucuların seslerini kendime bir örnek olarak seçip 

sıklıkla dinliyordum. Küçüklüğümde edindiğim nağmeler ve Kur’ân-ı Kerim 

okuyuşundaki makamsal formları onlar sayesinde kazandım diyebilirm. Günümüz 

okuyucularından; Mahmut Şahhat vb. Arap qarîlerini daha çok dinlerim. Daha çok Arap 

okuyucularına ilgi duyuyorum. Elbette bu işin bir bitti denilebilecek noktası yoktur. İnsan 

sürekli bir ilim ve eğitim tahsili içinde olmalı, kendisini iyi olarak tanımlamamalıdır.” 

 

-Soru 7. Kur’ân-ı Kerim derslerinde takip ettiğiniz yöntem-teknikler nelerdir ve 

doğru yöntem-tekniklerle ders verdiğinizi düşünüyor musunuz? 

*İ-H1. “Camilerde de imkânlar dâhilinde dersler verilmektedir. Yani sıra, masa, 

tahta, projeksiyon, ses sistemleri vb. materyalleri bulunmayan camiler bu konuda eski 

medrese usulü bir sistemle bireysel olarak ders vermektedir. Günümüzde bu olanaklara 

sahip olan camiler de vardır. Böylelikle aynı seviyelerdeki öğrencilere toplu ders 

verebilme imkânları da oluşmaktadır. Vakit ve yeterli öğretici olması durumunda birebir 

eğitimin faydaları daha çoktur. Bir okul ortamı gibi Kur’ân-ı Kerim dersleri işlenemiyor 

maalesef. Her öğrencinin bir seviyesi ve bulunduğu bir dersi oluyor, haliyle camilerde de 

daha çok birebir eğitimler verilmektedir. Görsel formların da yazıya göre daha hızlı ve 

kalıcı eğitim sağladığı tespit edilmiştir. Doğru materyal ve yöntemler aracılığıyla 

Kur’ân-ı Kerim dersleri de çok daha faydalı işlenebilir. Bizim camimizde de devamlı 

olarak bu araçlar bulunmasa da, deneme amaçlı yapılan çalışmalarda görsel bir 

yöntemle eğitim imkânı sunan bu materyallerin faydasının olduğu görülmüştür.”  



140 
 

 
  

-Soru 8. Camilerde Kur’ân-ı Kerim eğitiminin sağlanması noktasında yeterli 

materyal ve donanım var mıdır, bunlardan yararlandıklarınız nelerdir ve eksik 

olduğunu düşündüğünüz materyal ve donanımlar hangileridir? 

*İ-H1. “Özellikle yaz kur’ân kurslarında yazıcı gibi bir materyal çok iş görebilir. 

Elif-ba harflerini sıralı bir şekilde çıkartıp onlara dağıtarak veya eğitimi etkinliklerle 

süsleyerek daha verimli hale getirmek mümkündür. Özellikle eski usule bağlanarak ders 

vermeye çalışmak yanlıştır. Yani caminin bir köşesinde bir projektör ve katlanır yansıtma 

perdesinin oluşu aslında caminin mimari yapısına da görselliğine de pek bir zarar 

vermez. Günümüz şartlarında teknolojik gelişmelere şahitlik ederek, bunları yaşayan 

öğrencilere, dengeyi koruyarak kendi hayatlarıyla dokunmak daha güzel olacaktır. 

Öğrencileri tanıyarak eğitimlerini vermek gerekir. Çünkü bazı öğrencilerde sayısal zekâ 

öndedir, bazılarında sözel zekâ öndedir ve bazılarında da görsel bir zekâ daha önde 

olabilmektedir.” 

 

-Soru 9. Cami derslerine katılan öğrencilerin yaş aralıkları hangileridir, yetişkin 

insanlara da Kur’ân-ı Kerim dersleri veriyor musunuz? 

*İ-H1. “Yetişkin dersleri de bazen oluyor. Ancak daha çocuklara yönelik kurslar 

açılmaktadır. Yaz kur’ân kursları, camilerde Kur’ân eğitimi ve ihtiyaç odaklı kurslar gibi. 

Yetişkinler ihtiyaç odaklı kurslara talepleri doğrultusunda kayıt yapabilmektedirler. Yine 

iş yoğunluğu bulunup mesai yapan vatandaşlar için online Kur’ân-ı Kerim kursları da 

Diyanet İşleri Başkanlığı bünyesinde görev yapan personeller tarafından verilmektedir. 

Bizim öğrencilerimiz 6-7 yaşından 15-17 yaşları aralığındadır. Küçük çocuklar sayıca 

çok olduğu için ve öğretici eksikliği de yaşandığı için büyük vatandaşlar da pek 

katılmıyor. Talep olması halinde daha çok namaz aralarında veya gün içinde müsait 

olduğumuz vakitlerde bireysel olarak da Kur’ân-ı Kerim dersleri verilmektedir.” 

 

-Soru 10. Camilerde Kur’ân-ı Kerim eğitiminin sağlandığı kurslar hangileridir ve 

siz bu kurslarda bulundunuz mu? 

- Soru 11. Yıl içerisinde insanlara Kur’ân-ı Kerim dersleri vermek için açtığınız 

kurslar var mıdır? 

*İ-H1. “Göreve başladığımız günden beri her sene yaz kur’ân kurslarında 

Kur’ân-ı Kerim dersleri vermeye gayret ediyorum. Yıl boyunca 100 saati dolduracak 

şekilde hazırlanmış ‘Camilerde Kur’ân Eğitimi Programı’nda da dersler verilmektedir. 

Bu program da talepler dâhilinde açılabilmektedir. Ulu Cami’de daha önce sağlanmış, 



141 
 

 
  

ancak talep olmayınca devam etmemiştir. Ancak merkezde yıl boyu Kur’ân Eğitimi 

Programı sağlanan birkaç cami bulunmaktadır.” 

 

- Soru 12. Cami derslerinize yıl boyunca katılan öğrenciler var mıdır? 

*İ-H2. “Camilerde kısa süreli açılan kur’ân kurslarının en büyük sıkıntılarından 

biri de yapılan eğitimlerin kurs sonucunda unutulmasıdır. Biz bu noktada 

öğrencilerimizin takibini yapmaktayız. İmkânları olanları yıl boyunca camide ders 

vermeye teşvik ediyoruz ki verdiğimiz onca eğitim unutulup gitmesin. Kur’ân-ı Kerime 

girecek veya yeni girmiş bir öğrenciyi öylece bırakmak istemiyoruz. Takibini sağlayıp 

serbest bir okuyuş kazanana kadar ilgilenmeye devam ediyoruz. Uzakta olan 

öğrencilerimize gerektiğinde telefon aracılığıyla iletişim kurduğumuz da olmaktadır. 

Hem öğrencideki imam profilini olumlu yönde şekillendirmek hem de ders takibini 

yapmak amacıyla arayıp hal hatır sorabiliyoruz. Malumdur ki çevre koşulları çocukları 

istediği yönde şekillendirebilmektedir. Bu noktada bizler de endişeliyiz ve 

çalışmalarımıza devam etmeye gayret ediyoruz.” 

 

- Soru 13. Elif-Ba eğitiminden başlayarak Kur’ân-ı Kerim’e geçmelerinde rehberlik 

ettiğiniz öğrencileriniz var mıdır? 

*İ-H2. “En temelden başlayarak elif-ba eğitiminden Kur’ân-ı Kerim’e geçinceye 

kadar rehberlik ettiğimiz öğrencilerimiz olmuştur. Daha sonra okuyuşlarını iyileştirme 

konusunda tashih-i huruf eğitimleri de vermeye devam ettiğimiz öğrencilerimiz de vardır. 

Kur’ân-ı Kerim’e hizmet noktasında bir cami görevlisi olarak elimizden gelen her türlü 

çabayı yapmaya gayret ediyoruz.” 

 

- Soru 14. Camilerde Kur’ân-ı Kerim eğitimi almak için başvuru da bulunan aileler 

veya çocuklar var mıdır? 

*İ-H1. “Birebir başvurularını aldığımız öğrenciler olduğu gibi aileleriyle 

beraber Kur’ân-ı Kerim dersi almak için başvuruda bulunan öğrenciler vardır. Hutbe ve 

vaazlarımızda Kur’ân-ı Kerim derslerine rağbetin artışı için duyurular yapıyoruz. 

Gerekirse çarşı pazarda esnaf ve halkı dolaşarak, Kur’ân-ı Kerim öğrenmenin 

faziletlerinden bahsedip, çocuklarına bu noktada talip olduğumuzu ifade ediyoruz. 

Mardin Ulu Cami’de Kur’ân-ı Kerim eğitiminde donanımlı mesai arkadaşlarımız var. 

Buna bağlı olarak da talepler olabiliyor.” 

 



142 
 

 
  

- Soru 15. Camilerde Kur’ân-ı Kerim’i öğrenmek isteyen insanların genel olarak 

talepleri nelerdir? 

*İ-H1. “Toplum olarak ahlaki bir çöküşün içinde olduğumuz bu zamanda, camiye 

gidip de Kur’ân öğreneyim veya çocuğum Kur’ân öğrensin, güzel bir ahlak edinsin amacı 

ile başvuran insanlar vardır. En önemli amacın bu olduğu kanaatindeyim. İnsanlar artık 

çocuklarını gönül rahatlığıyla dışarıya bırakamıyorlar maalesef. Hal böyle iken insanlar, 

çocuklarının camileri tanımasını, caminin manevi havasını teneffüs etmesini, işlenecek 

dini bilgiler dersleriyle bilgilenmesini, İslam ahlakıyla ahlaklanmasını ve Kur’ân-ı Kerim 

öğrenip okumasını istemektedirler. Genel olarak bu amaçlarla camiler tercih 

edilebiliyor.” 

 

- S. 16. İbadetlerde sahihlik açısından yeterli düzeyde Kur’ân-ı Kerim okunması 

gerekiyor, cemaatinizin Kur’ân-ı Kerim okuma noktasında yeterli olduğunu 

düşünüyor musunuz? 

*İ-H2. “Cemaatimize baktığımız zaman, genelde küçüklükten böyle öğrendik ve 

böyle kalıplaştı diyenler vardır. Bazılarının da Kur’ân-ı Kerim okuyuşları gayet güzeldir. 

Hocalarla beraber hemhal oldukları için, çabalarının meyvesini de almaktadırlar. 

Cemaat içerisinde nadir de olsa kendilerini geliştirmiş ve imamlık yapabilecek seviyede 

olan insanlar vardır. Bazısı da biz babamızdan-dedemizden böyle gördük, artık aklımız 

ermiyor, düzeltemiyoruz demektedirler. Yaşları itibariyle yanlış okuduğu halde utanıp 

bizlere danışmayanlar olduğu gibi, yaşı her ne olursa olsun ben hatalarımı düzeltip güzel 

bir şekilde Kur’ân okumak istiyorum diyenler de vardır. Talepleri dâhilinde uygun 

vakitlerde bu hususta onlara yardımcı olmaya çalışıyoruz. Okuyuşlarını bu şekilde 

düzeltenler de olmaktadır. Ama genel olarak devamlı namaza gelen hemen hemen bütün 

cemaat, namaz içerisinde yeterli düzeyde kırâat yapmaktadırlar. Umulur ki Allah (cc) 

kabul buyursun.” 

 

 

 

 

 

 

 

 



143 
 

 
  

4. SONUÇ VE ÖNERİLER 

 

1. Resmi bir hüviyete sahip olmamakla beraber (Kur’ân Kurslarına çevrilenler 

hariç)  Mardin medreseleri, geçmişten günümüze varlığını hayırsever halk ve imkânlar 

dâhilinde vakıf gelirleriyle sürdürmüştür. Medreseler yöre halkı tarafından sevilmekte, 

saygın görülmekte ve varlığıyla bolluk, bereket gördüklerine inanmaktadırlar. Halk, dinî 

eğitim noktasındaki eksikliklerini de medreseler ve bölge âlimlerinden edinerek, 

çocuklarının İslami bir eğitim geleneği ve ahlakıyla büyümesi fırsatı elde etmektedir. 

Halk tarafından desteklenip, saygın bir konumda tutulan Doğu-Güneydoğu medreseleri 

ve ilmî geleneği, Osmanlı zamanında eğitimin zirvesi sayılan medreselerin devamı 

niteliğindeki dinî eğitim kurumlarıdır. 

Doğu-Güneydoğu Medreseleri (Mardin Medreseleri), Osmanlı Devleti 

döneminde kurumsallaşıp eğitimde zirveyi yakalayan medreselerden ciddi sayılmayacak 

farklılıklarla eğitim faaliyetlerine günümüze kadar devam etmişlerdir. Medrese 

yönetimlerinde ve eğitim faaliyetlerinde söz sahibi olan seydalar, yaptığı çalışmalarda 

herhangi bir maddi gelir beklentisi içerisinde olmadan, tamamen halkın dini duygularına 

rehberlik ederek, İslam dini eğitim geleneğine bir katkı sunarak, Allah (cc) rızasını 

kazanmak ümidiyle gerçekleştirmektedirler. Bunu medreselerin bir gelirinin olmaması ve 

beslenme noktasında tüm kalemlerin hayırsever halk tarafından karşılanmasından da 

anlamak mümkündür. Hayatı medrese ile başlayarak bir ömür medresede geçiren nice 

ilim ehli seydalar vardır. 

 

2. Ülkemizde cumhuriyet ilan edilmeden önce de varolan klasik Doğu-

Güneydoğu medrese geleneği, kapatılma sürecine giren Osmanlı medreselerinden kısmen 

farklılaşarak gayr-i resmi bir şekilde varlığını sürdürmüştür. Ancak ülke tarihinde 

yaşanan çoğu muhtıra, post-modern darbeler, siyasi bunalımlar, eğitim yönetmeliklerinin 

değişimi, anayasalar gibi nedenlerden kaynaklı olarak, bu bölgede de çoğu medrese 

olumsuz bir şekilde etkilenmiş ve kapatılmıştır. Sahip oldukları ilmi gelenek içerisinde 

seyda’ların rolleri kırılmak istenmiştir. Ancak bölge halkı, hem medreselere hem 

seyda’larına her zaman gereken saygı ve desteği sunmaya devam etmişlerdir. Bölgede 

ismi anıldığında rahmetle yâd edilen nice seydaların varlığı bu durumu açıklamaktadır. 

 

3. Bir yaygın din eğitimi kurumu olarak medreseler, yönetiminden kadrosuna 

kadar her türlü işleyiş ve yapısında koordineli ve disiplinli bir şekilde yürütülmektedir. 



144 
 

 
  

Baş müderris olan bir seyda’nın nezaretinde yardımcılarıyla beraber medresenin eğitim 

faaliyetleri ve gündelik hayatı şekillenmektedir. Bu ilmi geleneğin kendisine has 

atmosferi sayesinde medreseler, günümüz modern eğitim kurumlarından ayrılmakta ve 

neredeyse hiçbir yazılı kural veya kaidesi bulunmadan sorunsuz, saygı-sevgi 

çerçevesinde eğitim faaliyetlerine devam etmektedir. Bunun en belirgin göstergesi 

şüphesiz kazandırılan değerler eğitimi ve İslami bir ahlak yapısıdır. 

Medreselerdeki söz konusu organizasyon her medresede muhakkak kazanılmış 

olmakla birlikte, birbirinden ayrı yapılarıyla her medrese kendine özgü bir sistem 

geliştirmiştir. Müfredat içerisindeki bazı bireysel farklılıklar da bu bağımsız yapıdan 

kaynaklanmaktadır. Seydalar bazen kendi medresesinde müfredat dışı farklı dersler de 

okutabilmektedir. Bunun değiştirilemez bir yönü bulunmamaktadır. Tam da bu noktada 

medreseler, Kur’ân-ı Kerim derslerinin müfredat içerisindeki yerini, ders işleyişindeki 

yöntem ve teknikleri, kadroları sayesinde eğitim kalitelerini yönlendirebilmektedir. 

Nitekim medreseler arasında Kur’ân-ı Kerim ders işleyişinde, materyal ve teknik açıdan 

ufak düzeyde farklılıklar görülebilmektedir. 

 

4. Medrese öğrencileri, farklı yaş grupları ve toplumun farklı kesimlerinden 

oluşan bir yapıya sahiptir. Medreselerde okuyan öğrenciler arasında aile içerisinde bir 

gelenek halini alarak şekillenen eğitim yapısıyla okuyanlar olduğu gibi, aileleri içerisinde 

hiç medrese eğitimi almayanlar da vardır. Bu noktada medreseyi, seydalardan oğullarına 

devam eden bir aile geleneği olarak görmek yanlıştır. Ancak her medrese hocası kendi 

çocuğunun medrese tedrisatından geçmesini istemekte ve çoğunlukla başarmaktadırlar. 

Bunun aksine çocuklarını bu gelenekte tutunduramayıp, okut(a)mayan seydalar da vardır. 

Medrese öğrencilerinin, çoğunlukla çok nüfuslu aileler içerisinden beceriksiz, işe 

yaramaz diye nitelendirilen çocuklar olarak seçilmesi büyük bir yanlıştır. Medresede 

eğitim almaya istekli olmasa bile kalbi ısındırılabilen öğrenciler seçilmesi daha doğru bir 

karar olacaktır. Medrese geleneği ilmî yapıya ve ümmete dokunacak faydaları 

düşünüldüğünde tam aksine medreselere zeki ve çalışkan öğrencilerin gönderilmesi çok 

önemli bir husustur. 

Eğitime başlama açısından aile yönlendirmeleriyle öğrenciler medreselere 

gelmektedirler. Burada öğrencinin amaç veya hedefinden çok ailenin amacı veya hedefi 

devrededir. Devam eden eğitim sürecinde ortama alışıp kendisini medreseye ait gören her 

öğrenci, artık kendi isteğiyle hedeflerine ulaşma konusunda eğitim almaktadır. 



145 
 

 
  

Medreselerde Arapça dili gramer ağırlıklı ders yapısı sayesinde öğrenciler iyi 

seviyede bir dil yapısına sahip olmaktadırlar. Bunun yanında dinî ilimlerden; fıkıh, hadis, 

tefsir, akaid, mantık, siyer ve tecvid gibi derslerle de toplumda ihtiyaçları karşılayabilecek 

bir yeterliğe sahip olmaktadırlar. Arap dili gramer yapısını öğretmek amacıyla yoğun bir 

şekilde aktarılan ve ezber usulüyle yürütülen dersler noktasında medreseler eleştirilere 

maruz kalmaktadır. Bu eleştirileri kabul eden medrese seydaları da müfredattan 

yakınmakta ancak sorunun çözümü için somut bir adım atmamaktadırlar. Süregelen 

gelenek içerisinde ufak bireysel farklılıklarla müfredat dersleri okutulmaya devam 

edilmektedir. 

Medresede eğitim gören bütün öğrenciler hem ailelerinin talebi hem de medrese 

yönetiminin kararıyla devletin resmi eğitim kurumlarına da kayıt edilerek mezuniyetleri 

sağlanmaktadır. Açık öğretim programlarla mezuniyetleri sağlanan öğrencilerin eğitim 

dinamizmiğini belirleyen yine medreselerde aldıkları dinî eğitimleridir. 

Medreselere yöneltilen eleştirilerden bir tanesi de, topluma kapalı ve çoğunlukla 

medrese ortamında bulunan öğrencinin sosyalleşememesidir. Öğrenciler; telefon, 

internet, güncel dergi, günlük gazeteler, televizyon vb. materyallerden uzak oluşuyla 

gündemden uzaklaşmakta ve gündemi takip edememektedir. Ciddi bir eğitim için 

bunlardan feragat edilmesi gerektiğini dile getiren görüşler de vardır. Ancak medreseden 

icazet aldıktan sonra öğrenciler sosyal hayatlarında sıkıntılarla karşılaşabilmekte, 

kendilerini tam olarak ifade edemeye bilmektedir. Bu durumun farkında olup, roman-

dergi gibi faydalı yayınlardan okumalar yaptıran medreseler de bulunmaktadır. 

Mezuniyet sonrası Diyanet İşleri Başkanlığı tarafından açılan kadrolara atanmak 

isteyen medrese öğrencilerinin en büyük sorunlarından biri de şüphesiz Kur’ân-ı Kerim 

okuyuşunda karşılaştığı sıkıntılardır. Çoğu medresede klasik bir usulle verilmeye devam 

edilen Kur’ân-ı Kerim derslerinin yöntemsel açıdan ciddi sıkıntıları bulunmaktadır. Bu 

durumun farkında olan ancak herhangi somut bir adım atamayan medreselerin bu noktada 

kendilerini yenileme gayreti içerisinde olmaları elzemdir. Materyal eksikliği, kadro 

eksikliği, yöntem ve teknik eksikliği bu sonuçları doğurmaktadır. İmkânlar dâhilinde her 

medresenin materyal ve kadrolarını tamamlamaları ve daha kaliteli bir Kur’ân-ı Kerim 

dersi sunmaları elzemdir. Doğu-Güneydoğu medreselerinin Kur’ân-ı Kerim ve Tecvid 

bilgisi konusunda eksik olduğu düşüncesi gerekli düzenlemeler yapılarak kırılmalıdır. 

 

5. Gramer yoğunluklu işlenen medrese müfredatı ile öğrenciler modern bir Arapça 

dil yapısına sahip olamamaktadır. Kendilerini çoğu zaman rahatlıkla ifade edememekte 



146 
 

 
  

veya bir metin ile karşılaştıklarında modern bir tarzda yaklaşamamaktadırlar. Bu 

durumun farkında olan bazı seydalar, Arap devletlerinde okutulan bazı pratik modern 

Arapça derslerinin kitap ve içeriklerini kendi medreselerinde de görece okutabilmektedir. 

Kendilerini bu değişim karşısında doğru bulan seydalar olduğu gibi, değişime açık olup 

çoğunlukla değişmeyen sıra kitaplarına ilave olarak bazı kitaplar veya metinler okutan 

seydalar da vardır. 

 

6. Medreselerde eğitim-öğretim faaliyetleri klasik bir yöntemle sürdürülmektedir. 

Öğrencinin seydanın rahlesi önünde çökerek, Rahle-i Tedrisat denilen bir yöntemle 

dersleri verilmektedir. Öğrenciler derslerini aldıktan sonra çoğunlukla mütalaa 

salonlarında ezber usulüyle tekrar edilmektedir. Soru-cevap, münazara, cedel gibi 

yöntemler de derslerde kullanılan yöntemlerdendir. Öğrenciler aldıkları dersleri bireysel 

tekrarlar ve çoğunlukla ayakta gidip gelerek ezberlemektedirler. Medreselerdeki ders 

başarılarının temelinde her şeyden önce öğrenciye kazandırılmak istenen dini ve ahlaki 

gelişimlerinin sağlanması yer almaktadır. Diğer yandan her öğrenci eğitim aldığı 

seyda’ya karşı son derece saygılı ve aldığı her dersi bir görev olarak görüp, ehemmiyet 

vermektedir. 

 

7. Günümüz medreselerinden bazıları resmi bir hüviyet kazanarak Kur’ân kursu 

adı altında faaliyet sürmektedir. Medreseler de çoğunlukla bire bir eğitim yöntemi 

kullanılmaktadır. Medreseler eğitim faaliyetlerine öncelikle Kur’ân-ı Kerim dersleri ile 

başlamaktadır. En temelden başlayarak verilen Kur’ân-ı Kerim dersleri ile öğrenci belli 

bir seviyeye getirilmeden diğer derslere geçirilmemektedir. Bu dersler de seviye 

farkından kaynaklı olarak bireysel bir şekilde olmaktadır. Öğrencilerin seviyeleri 

gözetilerek görsel ve işitsel materyallerle sınıf ortamlarında Kur’ân-ı Kerim derslerinin 

işlenmesi, klasik usulden daha faydalı olacaktır. Günümüz hayat şartlarında öğrenci, 

bilgiyi edinme aracı olarak her türlü teknolojik yeniliği kullanmaktadırlar. Tamamen 

teknolojik gelişmelerden bağımsız bire bir şeklinde gerçekleştirilen Kur’ân-ı Kerim 

derslerine kalıcı çözümler bulunmalıdır. 

 

8. Medreselerin ciddi sıkıntılarından birisi de şudur: Kur’ân-ı Kerim konusunda 

eksiklerinin farkında olan Mardin medreseleri, bünyeleri altında imkânlar el verdiğince 

hafızlık bölümleri de açmaktadırlar. Kadrolarına hafız ve Kur’ân-ı Kerim noktasında 



147 
 

 
  

başarılı hocalar eklemektedirler. Bu konuda Mardin medreselerinin bir gayret içerisinde 

oldukları görülmektedir. 

 

9. Günümüzde çoğu medrese modern mimari yapılara ve Kur’ân kursu olarak 

resmi hüviyete kavuşmuş olsa da, eğitim sistemi çoğunlukla geleneksel hale gelmiş olan 

birebir eğitim sistemidir. Bazı medreseler elde etmiş olduğu bu değişimi bir fırsata 

çevirerek, sınıf ortamlarını ve teknolojik aletleri de kullanabilmektedir. Projeksiyon 

sistemi ile ders amaçlı video kayıtları izletilip, analizleri yapılmaktadır. Kur’ân-ı Kerim 

derslerinde ses ve görüntü ile eğitim verebilmek amacıyla bilgisayar ve hoparlör desteği 

alınmaktadır. Öğrencilere Kur’â-ı Kerim okumalarında iyi derecelere varmış farklı 

okuyuculardan yüzüne okuma şeklinde dersler verilmektedir. Öğrenciler aldıkları dersi 

bir tekrar mahiyetinde, dinleyerek göz takibi kurmaktadır. Görme, işitme ve şahsi 

okuması sayesinde daha iyi ve daha doğru okumalara sahip olabilmektedirler. 

 

10. Neredeyse medresede eğitim almak isteyen her birey ciddi bir şarta tabi 

tutulmadan kabul edilmektedir. Bazı medreseler bu noktada kendine has şartlar belirlemiş 

olsa da genel kabul bu şekilde gerçekleşmektedir. Her canı istediğinde medreseye 

başlayıp, sıkıldığı zaman da medreseyi bırakabilen öğrenciler gün geçtikçe medrese 

geleneğine zarar vermektedirler. Bu sorunun çözümü noktasında birbirinden bağımsız bir 

şekilde eğitim faaliyetlerini yürüten Doğu-Güneydoğu (Mardin) medreseleri, somut 

adımlar atarak koordineli bir şekilde hareket etmelidirler. Medreseden sıkılarak 

tamamıyla devlet okullarında eğitim almaya yönelen öğrenciler, verilen onca emek ve 

eğitimi yarıda keserek zayi etmektedirler. Tarihi bir geçmişe sahip bu geleneği korumak 

ve ileriye taşımak için bu yönelişin önü kesilerek köklü çözümler sağlanmalıdır. Devletin 

bu noktada medreselere ekonomik katkı sağlayarak öğrencinin refah bir eğitim ortamında 

bulunmasını sağlaması ve aynı zamanda resmi bir şekilde okul okuyabilmesine yönelik 

rahatlatıcı çözümler sunması gerekmektedir. 

 

11. Yine medrese seydaları bölge halkı için saygın şahsiyetler olarak 

görülmektedir. Birçok meselenin çözümünde yer almaktadırlar. Şüphesiz medreselerin 

eğitim başarısını inkâr etmek güç olmakla birlikte, Kur’ân-ı Kerim derslerindeki 

eksiklikler de açık bir gerçektir. Bu düşünceleri medresede yer alan öğrenci ve seydalar 

da kendi hür ifadeleri ile desteklemişlerdir. Bir yaygın din eğitimi kurumu olarak 

medreselere gereken desteğin sağlanması gerekmektedir. Devlet eliyle her medrese resmi 



148 
 

 
  

bir hüviyet kazanıp özgür bir şekilde eğitimlerini sürdürebilmelidir. Her doğu-güneydoğu 

medresesine Kur’ân-ı Kerim ve Kırâat alanında uzman seydalar atayarak uzun yıllardır 

yaşanan eksikliklerin giderilmesi sağlanmalıdır. Birere hafızlık kursu gibi dersler kaliteli 

ve verimli işlenebilmelidir. Tamamen gönüllülük esaslı görev yapan seydalar ve 

bulundukları medreseleri maddi yönden desteklenmelidir. Bu sayede medreselerimiz 

hakkında zihinlerde oluşan bu olumsuz tutum kırılarak, Kur’ân-ı Kerim alanında da başarı 

sağlanmalıdır. Hiç olmasa bile teknolojik araç gereçlerin temini sağlanarak daha modern 

ve etkin eğitimlerin yapılması sağlanmalıdır. Böylelikle bölgemiz içerisinde de 

kendilerini geliştirmiş, iyi derecelerde Kur’ân-ı Kerim okuyucuları çıkmalıdır. 

 

12. Başka yönden bakıldığında; medreselerde okuyan öğrencilerin ve ders veren 

seydaların tamamen gönüllülük esasıyla medresede bulunmaları, her türlü diyaloğun 

saygı-sevgi çerçevesinde gerçekleşmesi, müfredatın belli bir bitirilme süresinin olmayışı, 

her dersin hazmedilerek başka derse geçilmesi, her öğrenciye kendi kapasitesi oranında 

ders verilmesi, ciddi bir dini ve ahlaki eğitim geliştirilmesi, İslamiyet’e ve Kur’ân-ı 

Kerim’e hizmet yolunda her türlü fedakârlığın gösterilmesi gibi etkenlerle Allah (cc) 

inayetini tattırmakta ve başarı ihsan etmektedir. 

 

13. Yapılan görüşmelerde elde edilen bulgu ve analizler sonucunda Mardin 

medreselerinde kır’âat alanında da ciddi eksikliklerin olduğu görülmektedir. Neredeyse 

hiç verilmeyen kır’âat derslerini il geleninde bir iki medreseden başka veren yoktur. 

Kırâat eğitiminde ciddi manada kadro eksiklikleri de tespit edilmiştir. Neredeyse bölge 

içerisinde Kırâat eğitimi ile uğraşan kişi sayısı bir elin parmağını geçmemektedir. Bunun 

kadim medrese geleneğinde önemsenmeyen Kur’ân-ı Kerim ve kırâat dersleri 

sonucundan kaynaklandığı söylenebilir. Çünkü medrese eğitimleri daha çok dini bir ilim 

tahsilinden ibaret görülmektedir. İlim tahsilini tamamlayanların tümüne yakını, bir iş 

kaygısıyla bir an önce eğitimlerinin tamamlanmasını istemektedir. Haliyle olmayan kırâat 

dersine bir ilgi de uyanmamakta, hatta tamamen bilgisiz kalınmaktadır.  

 

14. Mardin bölgesinde Kırâat ilmi ile uğraşarak üniversitelerde akademisyen olan 

veya medrese geleneğinden kopmadan eğitim veren kişi sayısının az olduğu söylenmiştir. 

Medreselerin bünyesinde açılan Kur’ân kursları bu noktada geliştirilmeli ve isteyen 

öğrenciye rehberlik edilmelidir. Böylelikle medreselere de kadro tahsisi sağlanmış 

olacaktır. Kızıltepe içerisindeki aşere-takrib dersleri almış bir Seyda Molla Mehmet 



149 
 

 
  

adında bir medrese hocasıyla, medresede kırâat derslerinin de verildiği bilgisi edinildi 

ancak, bazı teknik sorunlar nedeniyle kendisiyle görüşme sağlanamamıştır. Yine 

Mardin’in Derik ilçesinde gelenek içerisinde kırâat eğitimleri almış Şanlıurfa doğumlu 

değerli bir seyda bulunmaktadır. Talep dâhilinde ücretsiz ve gönüllü bir şekilde kırâat 

dersleri verebilmektedir. Yine tespit ettiğimiz kadarıyla, Mazıdağı ilçesi doğumlu olup, 

kırâat eğitimlerinin varlığı ile beraber, hem medrese hem de resmi okullarını 

tamamlamaları sayesinde üniversitelerde Kur’ân-ı Kerim Okuma ve Kırâat Anabilim 

Dalı’nda görev yapan: Dr. Rıfat ABLAY, Dr. Lokman ŞAN ve Dr. Mustafa ACAR 

hocalarımız bulunmaktadır. Kendisinden söz ettiren, yıllarca Mardin Ulu Cami’de görev 

yapan, günümüzde kırâat alanında akademisyenlik yapan ve medreselerde Kur’ân-ı 

Kerim dersleri veren hocaları yetiştiren Mehmet Emin BELİKTAY hocamızın sayılması 

gerekmektedir. Mardin ilindeki sayılan Kırâatçılar dışında Kırâat eğitiminin sağlandığı 

bir yer veya kişiler neredeyse yoktur. 

 

14. Ülkemiz genelinde Kur’ân-ı Kerim dersleri veren kurum ve mekânlar 

çalışmanın birinci bölümünde yer almıştır. Genel itibariyle bakıldığında; Diyanet İşleri 

Başkanlığına bağlı normal ve hafızlık kursları, imam-hatip okulları, üniversitelerin 

ilahiyat ve islami ilimler fakülteleri, Diyanet İhtisas merkezleri, Diyanet Akademileri, 

İslami sivil toplum kuruluşları, halk eğitim merkezleri, camiler, medreseler gibi yerlerde 

dersler verilmektedir. Söz konusu yerlerde verilen eğitimler içerisinde, en kapsamlı ve 

tatmin edici eğitimlerin Diyanet İhtisas merkezleri ile Diyanet Akademilerinde sağlandığı 

söylenebilir. Tamamen donanım ve özverili çalışma sonucunda kazanılan başarının, 

Kur’ân kursları ve hafızlık bölümlerine sahip medreselerde de kaliteli eğitimlerin 

sağlandığı söylenebilir. Her şeyden önce donanımlı birey yetiştirme konusunda 

eksikliklerin varlığı açıktır. Bu noktada kurum ve kuruluşların denetime tabi tutulması ve 

yaygın din eğitimi konusunda başarıların arttırılması hedeflenmelidir. 

 

15. Bir yaygın din eğitimi ve ibadethane görevi yürüten camilerimizde de kayda 

değer Kur’ân-ı Kerim eğitimleri verilmektedir. Ancak medreselerin kaderini camilerin de 

yaşadığı görülebilir. Klasik bir eğitim-öğretim faaliyetinin gönümüz şartlarındaki 

öğrencilere yoğun ve ağır geldiği tespit edilmiştir. En önemlisi de modern araç ve 

gereçlerin kullanılmadığı ders sistemlerinde, genel eğitim süresi oldukça uzayarak 7-8 

yıla kadar çıkabilmektedir. Onca yıllık bir eğitime nazaran lügat açısından ve kısmen dini 

ilimler açısından başarı gösteren öğrencilerin, sosyal hayata adapte olma ve 



150 
 

 
  

yönlendirebilme noktasında sıkıntılar yaşayarak, yalnızlaştığı görülmektedir. Çoğu iş 

sahibi olma ümidiyle başlayıp bitirdiği medrese eğitiminden yeterli düzeyde Kur’ân-ı 

Kerim ve tecvid bilgisi elde edemediği için, Diyanet İşleri Başkanlığı tarafından açılan 

kadrolara atanmada güçlük çekmektedirler. Artlarıyla eksileriyle ele alınan cami, 

medrese ve Kur’ân kurslarının genel işlevlerinin de ele alındığı bu çalışmada, tarihi 

veriler ışığında genel bir tanıtımı da sağlanmıştır. 

Camilerde, yaz kur’ân kursları, camilerde Kur’ân-ı Kerim eğitimi kursları ve 

gönüllü bir şekilde verilen Kur’ân derslerinde de benzer sıkıntıların yaşandığı 

görülmektedir. Süre olarak kısıtlı olan yaz dönemindeki bir iki aylık Kur’ân eğitimi 

öğrenci için yetersiz gelmekte olup, kurs bitiminde de devamlılık olmadığı için öğrendiği 

bilgiler de unutulabilmektedir. Camilerde Kur’ân eğitimi programları devamlılık için 

güzel avantajlar sunmaktadır. Ancak okul döneminde yeterli öğrenci bulunamama 

sıkıntıları görülebilmektedir. Ancak bu eğitim yaz dönemi kurslarından daha verimli ve 

faydalı olduğu söylenebilir. Zannımızca bu eğitimlerin asıl amacı sadece Kur’ân-ı Kerim 

eğitimleri olmayıp, öğrencinin cami atmosferine alıştırılması, dini ve ahlaki bilgilerinin 

geliştirilmesi de hedeflenmektedir. Haliyle sadece yaz kur’ân kursları ile Kur’ân-ı Kerim 

okumaya sahip olan ciddi rakamlar yoktur. Elbette az bir ders alan ve zekâsıyla hızlı 

kavrayarak Kur’ân’a geçen öğrenciler de bulunmaktadır. Yine Diyanet personelleri 

tarafından uzaktan eğitim programları ile Kur’ân-ı Kerim dersleri verilebilmekte olup, iş 

yoğunluğundan fırsat bulamayan insanlar, kendilerini rahat hissedip fırsat buldukları 

yerlerde eğitime katılarak Kur’ân-ı Kerim öğrenebilmektedirler.  

 

16. Mardin’de birçok etnik ve dinî grup yaşamaktadır. Binlerce yıllık tarihin bu 

zamana kadar korunması ve bu tarihin insanlarla iç içe yaşaması bu kenti emsalsiz 

kılmaktadır. Yöreye has mimari ile yapılmış estetik süslü taş evler, labirentleri andıran 

dar sokaklar, abbara adı verilen geçitler, kültürlerin iç içe geçmesi sonucu oluşmuş zengin 

yemek kültürü ve uzanıp giden Mezopotamya Ovası manzarasının bereketli toprakları 

Mardin’i eşsiz kılan özelliklerdendir. Tarihi boyunca birçok cami, medrese, Kur’ân kursu 

ve nice eğitim kurumunu yaşatan ve bazılarını günümüze kadar taşıyan Mardin, yaygın 

dini eğitimi açısından önemli bir merkez konumundadır. 

 

 

 

 



151 
 

 
  

KAYNAKÇA 

 

Ağırman, Mustafa. Hz. Muhammed Devrinde Mescid ve Fonksiyonları. İstanbul: Ravza 

Yayınları, 1997. 

Akbulut, İlhan. Güneydoğu Anadolu. Ankara: Cem Ofset Matbaacılık, 1997.  

Akgündüz, Murat. Osmanlı Medreseleri: XIX. Asır (İstanbul: Beyan Yayınları, 2004. 

Aksu, Ali. “Hz. Ömer Döneminde (13-23/634-644) Anadolu Fetihlerine Giden Yolda El-

Cezire Futuhatı”. Uluslararası Hz. Ömer Sempozyumu (2018). 1. Sivas: 

Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 2018. 76-85. 

Aktürk, Siraç. Tanzimat’tan Cumhuriyete Mardin Sancağında Eğitim. Erzurum: Erzurum 

Teknik Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2015. 

Akyüz, Gabriyel. Mardin İlinin merkezinde Civar Köylerinde ve İlçelerinde Bulunan 

Kiliselerin ve Manastırların Tarihi, (İstanbul: İnsan Yayınları, 1998. 

Akyüz, Yahya. Türk Eğitim Tarihi: M.Ö. 1000 M.S. 2010. Ankara: Pegem Akademi 

Yayınları, 2010. 

Al Jazeera Türk. “Mardin: İki Şehir”. Erişim: 14 Mayıs 2023. 

https://www.sondakika.com/haber/haber-mardin-iki-sehir-6755162/. 

Alptekin, Coşkun. “Artuklular”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 3: 417. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1991.  

Altun, Ara. Mardin’de Türk Devri Mimarisi. İstanbul: Mardin Valiliği, 2011. 

Anadolu Ajansı. “2021-2022, 2022-2023 eğitim-öğretim dönemi 4-6 yaş kur’ân kursları 

öğrenci sayıları”. Erişim: 15 Mayıs 2023. https://www.aa.com.tr/tr/egitim/4-6-

yas-icin-duzenlenen-kuran-kurslarinda193bin564ogrenciegitimaliyor. 

Arslan, Mesut. “Ali Emiri Efendi (1274-1342)”, e-Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi, 6 

(2011): 157. 

Arvas, İbrahim. Tarihi Hakikatler. Ankara: Yargıçoğlu Matbaası, 1964. 

Aşlamacı, İbrahim. “Türkiye’nin İslam Eğitim Modeli: İmam-Hatip Okulları ve Temel 

Özellikleri”, International Periodical For The Languages 9/5 (Spring 2014): 9. 

Atay, Hüseyin. “Medreselerin Gerilemesi”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 24:1 (1990): 15-56. 

Atay, Hüseyin. Osmanlılarda Yüksek Din Eğitimi. İstanbul: Dergâh Yayınları, 1983. 

Aydın, Abdurrauf. Mardin İlinin İktisadi ve Sosyal Açıdan Gelişimi.  İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2000. 

https://www.sondakika.com/al-jazeera-turk/
https://www.sondakika.com/haber/haber-mardin-iki-sehir-6755162/


152 
 

 
  

Aydın, Muhammed Şevki. “Medreselerin Gerileyiş Sebepleri Üzerine”. Erciyes 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 4 (1987): 324-325. 

Aydın, Suavi. Mardin Aşiret-Cemaat-Devlet. İstanbul: Türkiye Ekonomik ve Toplumsal 

Tarih Vakfı Yayını, 2000. 

Ayhan, Halis. “İlâhiyat Fakültesi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 22: 70. 

Ankara: TDV Yayınları, 1989. 

Baktır, Mustafa. “Suffe”,  TDV İslâm Ansiklopedisi. 37: 469-470. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2009. 

Bala, Sabahattin. Bir Eğitim Kurumu Olarak Şark Medreseleri (Mardin Örneği). 

Diyarbakır: Dicle Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2012. 

Balcı, Ali. Sosyal Bilimlerde Araştırma Yöntem, Teknik ve İlkeler. İstanbul: Pegem 

Akademi Yay. 2009. 

Baltacı, Cahit. “Türk Eğitim Sisteminde Kur’an Kurslarının Yeri”, Kur’an Kurslarında 

Eğitim Öğretim ve Verimlilik Sempozyumu (İstanbul 2000): 15. 

Baltacı, Cahit. XV ve XVI. Yüzyıllarda Osmanlı Medreseleri. İstanbul: İFAV Yayınları, 

2005. 

Başaran, İ. E.  Türkiye Eğitim Sistemi. Ankara: Yargıcı Matbaası, 1996. 

Başbakanlık Osmanlı Arşivi (BOA), T.C. Dahiliye Vekâleti Matbuat U.M. 653. 

Bayram, Sadi. “Arşivlerde Kayıtlı Mardin’de Yapılmış En Eski Vakıflar”. 1: 294. 

İstanbul: Yayın yeri yok, 2007. 

BBC NEWS TÜRKÇE, “Göbeklitepe’deki son keşifler ne anlama geliyor?”, Erişim: 15 

Aralık 2022, https://www.bbc.com/turkce/haberler-turkiye-58247289. 

Bekin, Doğan. Tarihin Işığında Mardin. Ankara: Korza Yayınları, 2005. 

Beyhakî. Sünenü’l-kübrâ. 8. Cilt. Mekke: Mektebetü Dâri’l-Bâz, 1414. 

Beyhakî. Şuabu’l-îmân. 2-4-13. Ciltler. Mekke: Mektebetü Dâri’l-Bâz, 1414. 

Bilge, Mustafa. İlk Osmanlı Medreseleri. İstanbul: İÜEF Yayınları, 1984. 

Bilgiç, Saliha. “Kur’ân Eğitimi ve Günümüz Yaygın Din Eğitimi Kur’ân Kursları”. 

Diyanet Aylık Dergi 333 (Eylül 2018): 19. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Tefsir Tarihi. Ankara: DİR Yayınları, 1955. 

Bizbirlik, Alpay. 16. yy Ortalarında Diyarbekir Beylerbeyliğinde Vakıflar. Ankara: TTK 

Yayınları, 2002. 

Bozkurt, Nebi. “Darülkurra”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. Erişim: 23 Mart 

2023. https://islamansiklopedisi.org.tr/darulkurra. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/darulkurra


153 
 

 
  

Bozkurt, Nebi. “Hafız”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15: 76. İstanbul: 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1997. 

Buhârî. el-Edebü’l-müfred. Beyrut: Dâru İbn Kesîr, 1428. 

Büyüköztürk, Şener. – Çakmak, Ebru K.  (Komisyon), Bilimsel Araştırma Yöntemleri. 

Ankara: Pegem Yayınları, 2009. 

Cerrahoğlu, İsmail. Tefsir Usulü. 2.Baskı. Ankara: TDV Yayınları, 1989. 

Coğrafya Dünyası. “Mardin İsminin Anlamı”. Erişim: 25 Nisan 2023. 

https://www.cografya.gen.tr/tr/mardin/anlami.html 

Cöhce, Salim. “Türk Hâkimiyetine Geçiş Döneminde Mardin ve Çevresi”. I. Uluslararası 

Mardin Tarihi Sempozyumu Bildirileri (26-28 Mayıs 2006). İstanbul: Mardin 

Tarihi İhtisas Kütüphanesi, Yayın No: 6, 2006. 1-17. 

Cumhuriyet Haber, “Diyanet, Kuran kurslarıyla okul öncesi eğitimde MEB'e alternatif 

oluşturdu”. Erişim: 5 Mayıs 2023.  

Cündioğlu, Dücane. Bir Siyasi Proje Olarak Türkçe İbadet 1. İstanbul: Kitabevi 

Yayınları, 1999. 

Çakır, Mesut. “Hafızlığı Teşvik Eden Hadisler Üzerine Genel Bir Değerlendirme”, 

Kafkas Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/9 (Mart 2018): 119. 

Çakır, Mesut. Fezâilü’l-Kur’ân Hadisleri Çerçevesinde Kur’ân’ın Ezberlenmesi ile İlgili 

Rivayetlerin Tahric ve Değerlendirmesi. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2007. 

Çelebi, Ahmed. İslam’da Eğitim Öğretim Tarihi. çev. Ali Yardım. İstanbul: Damla 

Yayınevi, 1998. 

Çetin, Abdurrahman. Kur’an Okuma Esasları. 41. Baskı. İstanbul: Emin Yayınları, 2017. 

Çiçek, M. Halil. Şark Medreselerinin Serencamı. İstanbul: Beyan Yayınları, 2009. 

Demirci, Muhsin. Tefsir Usûlü ve Tarihi. İstanbul: İFAV Yayınları, 1988. 

DİB. Kuruluştan Günümüze Diyanet İşleri başkanlığı. Tarihçe-Teşkilat-Hizmet ve 

Faaliyetler (1924-1997). Ankara: TDV Yayınları, 1999. 

Dinçer, Nahit. 1913’ten Bugüne İmam-Hatip Okulları Meselesi. İstanbul: Yağmur 

Yayınları, 1974. 

Dinçoğlu, Mehmet. "Diyanet İşleri Başkanlığı Dinî Yüksek İhtisas Kurslarında Verilen 

Hadis Derslerine Dair Bazı Mülahazalar". Marife Dini Araştırmalar Dergisi 13 / 

1 (Nisan 2013): 149-166. https://doi.org/10.5281/zenodo.3344388. 



154 
 

 
  

Diyanet Haber. “Yaz Kur’an kurslarında 2,5 milyon öğrenci eğitim aldı”. Erişim: 21 Mart 

2022. https://www.diyanethaber.com.tr/yaz-kuran-kurslarinda-25-milyon-

ogrenci-egitim-aldi. 

Diyanet İşleri Başkanlığı Din Hizmetleri Genel Müdürlüğü Uygulama Genelgesi. Diyanet 

İşleri Başkanlığı. (15 Aralık 2020). Sayı No. 847444, md. 17. 

Diyanet İşleri Başkanlığı Kur’an Eğitim ve Öğretimine Yönelik Kurslar İle Öğrenci Yurt 

ve Pansiyonları Yönetmeliği. Resmi Gazete 28257 (7 Nisan 2012), md. 25. 

Diyanet İşleri Başkanlığı Kuruluş ve Görevleri Hakkında Kanun. Resmi Gazete 12038 

(22 Haziran 1965). Kanun No. 633, 2911. 

Diyanet İşleri Başkanlığı. “Camilerde Kur’ân Öğretimi Programı Alanları ve Dersleri 

Tablosu”. Erişim: 22 Mayıs 2023. https://docplayer.biz.tr/5964205-Vi-camilerde-

kur-an-ogretimi-programi-alanlari-ve-dersleri-tablosu.html. 

Diyanet İşleri Başkanlığı. “Dini Yüksek İhtisas Merkezleri”. Erişim: 2 Mart 2023. 

https://egitimhizmetleri.diyanet.gov.tr/sayfa/747. 

Diyanet İşleri Başkanlığı. “Eğitim Merkezleri”. Erişim: 2 Mart 2023. 

https://egitimmerkezleri.diyanet.gov.tr/Sayfalar/AnaSayfa.aspx. 

Diyanet İşleri Başkanlığı. “Kur’ân’ı Anlama Temel Öğretim Programı Uygulama 

Esasları”. Erişim: 16 Nisan 2022. 

https://webdosyasp.diyanet.gov.tr/muftuluk/UserFiles/bursa/Ilceler/yildirim/User

Files/Files/KuraniAnlamaUygulamaEsaslari2021-2022_ba7c6de3-783c-407f-

8c1b-020e5907a499.pdf. 

Diyanet İşleri Başkanlığı. Basın Açıklaması. 

http://www.diyanet.gov.tr/turkish/haber/basin_aciklamasi_12122011.pdf. 

Diyanet İşleri Başkanlığı. Yaz Kur’an Kursları Öğretim Programı. (Ankara, 2018).  

Diyanet TV. “Diyanet'e Bağlı Kur'an Kursları”. Youtube. Erişim: 18 Mart 2023. 

https://www.youtube.com/watch?v=H9cZ75UGLOc. 

Diyanet TV. “İşitme Engellilerin Kur’an Kursu Heyecanı”. Youtube. Erişim: 18 Mart 

2023. https://www.youtube.com/watch?v=rceH7V5NVNY. 

Diyarbekir Maarif Müdüriyetine 19 Haziran 1893 tarihinde gönderilen hülasa. BA, MF. 

MKT, 183-124, 28 Ra 1311. 9 Ekim 1893. 

Diyarbekir Vilayet Salnamesi (DVS). h. 1291, s. 151; h. 1292; s. 158; h. 1300, s. 113; h. 

1318 (zeyl kısmında); h. 1319, s. 51, 53, 54; h. 1321, s. 206, 207, 209; h. 1323, s. 

206, 207, 209. 

http://www.diyanet.gov.tr/turkish/haber/basin_aciklamasi_12122011.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=H9cZ75UGLOc
https://www.youtube.com/watch?v=rceH7V5NVNY


155 
 

 
  

Diyarbekir Vilayet Salnamesi (DVS). h. 1291, s. 151; h. 1292; s. 158; h. 1300, s. 113; h. 

1318 (zeyl kısmında); h. 1319, s. 51, 53, 54; h. 1321, s. 206, 207, 209; h. 1323, s. 

206, 207, 209. 

Dolanbay, Tuncay. “Hayat Boyu Öğrenme Sürecinde Halk Eğitimi Merkezlerinin 

Yaşadığı Yönetsel Sorunlar”. Yüksek Lisans Tezi, Bartın Üniversitesi, 2014. 

Dolapönü, Hanna. Tarih’te Mardin. İstanbul: Hilal Matbaacılık, 1972. 

Ebû Şeybe, Ebû Bekir Abdullah b. Muhammed İbn. el-Musannef. 11-17. Cilt. Dâru’l-

Kıble, 1431. 

Ebu’l-Abbas Şemsüddin, İbn Hallikân, el-Vâfî bi’l-vefayât. 14. Cilt. Kahire: Dâru Sâdır, 

t.y. 

ed-Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahman. es-Sünen. Fezâilu’l-Kur’ân 1. 

Suudi Arabistan: Dâru’l-Muğnî, 1412. 

Eğitim Sistem. “Anadolu İmam Hatip Lisesi dersleri ve ders saatleri”. Erişim: 3 Mart 

2023. https://www.egitimsistem.com/anadolu-imam-hatip-lisesi-dersleri 

53934h.htm. 

Eken, Galip. “19. Yüzyıl Mardin Vakıfları Üzerine”. Türkiyat Araştırmaları Dergisi 20 

(2006): 247. 

el-Askalânî, Ebu’l-Fadl, Ahmed b. Ali b. Muhammed. el-İsâbe fî temyîzi’s-sahâbe. 6. 

Cilt. Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1412. 

el-Aynî, Ebû Muhammed Bedreddin. Umdetü’l-kârî şerhi Sahîhi’l-Buhârî. 16. Cilt. 

Kahire: İdâratü’l-Tabaâti’l-Münîriyye, t.y. 

el-Bagdâdî, Ebû Cafer Muhammed b. Habib. el-Muhabber. Beyrut: Dâru’l-Âfâki’l-

Cedide, t.y. 

el-Beyhakî, Ebû Bekir Ahmed b. el-Hüseyin. Şuabu’l-îmân. 2. Cilt. Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1410. 

el-Bezzâr, Ebû Bekir Ahmed b. Amr el-Basrî. el-Müsned. 8. Cilt. Medine: Mektebetü’l-

Ulûm ve’l-Hikem, 1415. 

el-Buhârî, Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail. el-Câmiu’s-sahih. Fezâilü’l-Kur’ân 8. 

Kahire: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419. 

el-Kuşeyrî, Ebu’l-Hüseyin Müslim b. Haccâc. el-Câmiu’s-sahih. Fezâilü’s-sahâbe 23. 

Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 1422. 

en-Nîsâbûrî, Hâkim Ebû Abdullah Muhammed b. Abdullah. el-Müstedrek ale’s-

Sahîhayn. 1. Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1411.  

https://www.egitimsistem.com/anadolu-imam-hatip-lisesi-dersleri


156 
 

 
  

Erdal, Z. “Mardin Ulu Cami Üzerine Yeni Görüşler”. Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi Özel Sayı (2), 433-447. 

Erdem, İlhan. “Mardin’de Akkoyunlu Mirası”. I. Uluslararası Mardin Tarihi 

Sempozyumu Bildirileri. (26-28 Mayıs 2006). İstanbul: Mardin Tarihi İhtisas 

Kütüphanesi, Yayın No: 6, 2006. 

Ergin, Osman. Türk Maarif Tarihi. 5. Cilt. İstanbul: Eser Matbaası, 1977. 

es-Sâlih, Subhi. Mebâhis fî ulûmi’l-Kur’ân. İstanbul: Dersaadet, t.y. 

es-Sicistânî, Ebû Dâvûd Süleyman b. el-Eş’as. es-Sünen. Edeb 20. Beyrut: Dâru’l-Mârife, 

1422. 

es-Şeybânî, Ebû Abdullah Ahmed b. Hanbel. el-Müsned. 3. Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-

Risâle, 1421.  

et-Taberânî, Ebu’l- Kâsım Süleyman b. Ahmed b. Eyyûb. el-Mu’cemu’l-kebîr. 12. Cilt. 

Musul: Mektebetü’l-Ulûm ve’l-Hikem, 1404. 

et-Tirmizî, Ebû İsa Muhammed b. İsa. es-Sünen. Fezâilu’l-Kur’ân 18. Kahire: Dâru’l-

Hadis, 1419. 

ez-Zerkeşî, Ebû Abdullah Muhammed b. Abdullah. el-Burhân fî ulûmî’l-Kur’ân. 2. Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Mârife,1391. 

ez-Zührî, Ebû Abdullah Muhammed b. Sa’d b. Meni’. et-Tabakâtü’l-kübrâ. 2. Cilt. 

Beyrut: Dâru Sâdır, t.y. 

Ferdi, Kâtip. Mardin Artuklu Melikleri Tarihi. İstanbul: Yayın yeri yok, 2006. 

Gazete Duvar. “Mardin Pamuk Cami”. Erişim: 21 Mayıs 2023. 

https://www.gazeteduvar.com.tr/mardinde-faturasi-odenmeyen-caminin-

elektrigi-kesildi-haber-1593269. 

Göyünç, Nejat. XVI. Yüzyılda Mardin Sancağı. Ankara: TTK Yayınları, 1991. 

Güç, Ahmet. “Mâbed”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 8: 482. Ankara: TDV 

Yayınları, 1989. 

Güneş, Hüseyin Haşimi. Abdüsselam Efendi’nin Mardin Tarihi. İstanbul: İmak Yayınları, 

2007. 

Gürbüz, Adnan. “16-17. Yüzyıllarda Mardin Kalesi”. I. Uluslararası Mardin Tarihi 

Sempozyumu Bildirileri (26-28 Mayıs 2006. İstanbul: Mardin Tarihi İhtisas 

Kütüphanesi Yayın No: 6, 2006. 

Halk Eğitim. “Halk Eğitim Merkezleri Din Eğitimi Kursları”. Erişim: 14 Mayıs 2022. 

https://www.hemhalkegitim.com/halk-egitim-merkezleri-din-egitimi-kurslari/. 

https://www.gazeteduvar.com.tr/mardinde-faturasi-odenmeyen-caminin-elektrigi-kesildi-haber-1593269
https://www.gazeteduvar.com.tr/mardinde-faturasi-odenmeyen-caminin-elektrigi-kesildi-haber-1593269


157 
 

 
  

Hamidullah, Muhammed. İslam Peygamberi, çev. Salih Tuğ. 2. Cilt. Ankara: Yeni Şafak 

Gazetesi, 2003. 

Hamidullah, Muhammed. İslam Peygamberi. çev. Salih Tuğ. İstanbul: İrfan Yayımcılık, 

1993. 

Hâris b. Ebû Üsâme, Müsnedü’l-Hâris. 2. Cilt. Medine: Merkezü hıdmeti’s-sünne, 1413. 

Howard A., Reed, Türkiye’nin Yeni İmam-Hatip Okulları. Çev. Hulusi Yavuz. Osmanlı 

Devleti ve İslâmiyet, İstanbul: İz Yayınları, 1991. 

            https://www.cumhuriyet.com.tr/turkiye/diyanet-kuran-kurslariyla-okul-oncesi-

egitimde-mebe-alternatif-olusturdu-1914245. 

Işıkdoğan, Davut. “Güneydoğu Medreselerinde Eğitim-Öğretim Faaliyetleri: Mardin 

Örneği”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 53/2 (2012): 44. 

İbnü’l-Cezerî, Ebu’l-Hayr Şemsüddin. en-Neşr fi’l-kıraâti’l-aşr. 1. Cilt. Kahire: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, tsz. 

İhsanoğlu, Ekmeleddin. “Osmanlı Eğitim ve Bilim Kurumları,” E. İhsanoğlu (ed.), 

Osmanlı Medeniyet Tarihi. 1. Cilt. İstanbul: IRCICA, 1999. 

İnce, İsmail. “İmam-Hatip Okullarının tarihi gelişimi film”. Erişim: 10 Mart 2023, 

https://www.youtube.com/watch?v=qrS3FSTUUr0. 

Kahveci, Mustafa. TBMM Tutanaklarına Göre Türkiye’de Din Eğitimi (1958’den 1990’a 

kadar). Bursa: Uludağ Üniversitesi, U. Ü. Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 1990. 

Karabulut Yalçın, Hacer. İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Öğretmenlerinin 

Kendi Algılarına ve Meslektaşlarına Göre İletişim Becerileri Üzerine Nitel Bir 

Araştırma. Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2010. 

Karaçam, Hüseyin. Artuklu Kitabeleri (1102 – 1409). İstanbul: Marmara Üniversitesi 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü. Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2012. 

Karataş, Meryem. “Yaygın Din Eğitimine Katkısı Açısından Camiler”, Bitlis İslamiyat 

Dergisi 4/1 (Haziran 2022): 2. 

Kazıcı, Ziya.“Bir Eğitim Kurumu Olarak Daru’l Kurra”. Kur’an Kurslarında Eğitim 

Öğretim ve Verimlilik Sempozyumu. (İstanbul 2000): 34. 

Köroğlu, Hüseyin. Konya ve Anadolu Medreseleri. Konya: Sefa Ofset Matbaacılık, 1999. 

Maârif Salnâmesi. h. 1318, s. 1341, 1340; h. 1319, s.610, 611; h. 1321. s. 506. 

Mardin Haber. “Mardin Cami Sayısında 31. Sırada”. Erişim: 18 Mayıs 2023.     

https://mardinhaber.com.tr/haber/9619264/mardin-cami-sayisinda-31inci-   

https://www.youtube.com/watch?v=qrS3FSTUUr0
https://mardinhaber.com.tr/haber/9619264/mardin-cami-sayisinda-31inci-


158 
 

 
  

sirada#:~:text=T%C3%BCrkiye'de%2089%20bin%20445,89%20bin%20445'e%

20ula%C5%9Ft%C4%B1. 

Mardin Valiliği. “Mardin Tarihçesi”. Erişim: 19 Aralık 2022. 

http://www.mardin.gov.tr/turkce/tarihi/ tarihcetarihdekiyeri.asp. 

Mert, Hamdi. Türkiye’nin Dönüşüm Sürecinde İmam-Hatip Liseleri. 1. Baskı. Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı, 2014. 

OECD, Learning Opportunities for Adults, Vol. 1. Paris: General Report, 1997. 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi, “2022-2023 Eğitim-Öğretim Dönemi Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi Ders Programı” Erişim: 15 Mart 2023. 

https://ilahiyat.omu.edu.tr/tr/ogrenci/dersler-ve-icerikleri. 

Osman Efendi tarafından 13 Ağustos 1862’de gönderilen tezkire. BA, MVL, 398-84, 16 

S 1279. 13 Ağustos 1862. 

Öcal, Mustafa. “İlahiyat Fakültelerinin Tarihçesi”. Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi 

Dergisi 1/1 (Ocak 1986): 113. 

Öcal, Mustafa. Cumhuriyet Döneminde İlk, Orta ve Yüksek Öğretimde Din Öğretimi (Din 

Bilgisi ve Ahlak Bilgisi Derslerinin Tarihçesi). Cumhuriyetin 75. Yılında 

Türkiye’de Din Eğitimi ve Öğretimi (Sempozyum). (İzmir 4-6 Aralık 1998). 

Ankara: Türk Yurdu Yayınları, 1999. 

Öcal, Mustafa. Medresetü’l-Eimme ve’l-Huteba’dan İmam-Hatip Liselerine. İstanbul: 

Ensar Yayınevi, 2013. 

Öcal, Mustafa. Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Din Eğitimi –Mukaddime Kitap-. 

İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2011.  

Ölçen, Yavuz. “Milli Mücadelede Mardin”, I. İhtisas Uluslararası Mardin Tarihi 

Sempozyumu Bildirileri. (26-28 Mayıs 2006). İstanbul: Mardin Tarihi 

Kütüphanesi Yayın No: 6, 2006. 

Önkal Ahmet. - Bozkurt, Nebi. “Cami”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

Erişim: 17 Mart 2023, https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/nebi-bozkurt. 

Özgür, Murat. - Soyukaya, Nevim. - Kaya, Fatma. - Han, Zafer. - Savaş, Birgül. - Alpay, 

Ercan. Mardin Kültür Envanteri. Mardin: Mardin Valiliği İl Kültür ve Turizm 

Müdürlüğü Yayınları, 2013. 

Öztoprak, Sadreddin. Şark Medreselerinde Bir Ömür. İstanbul: Beyan Yayınları, 2003. 

Palabıyık, Hasan Hüseyin. Yaygın Din Eğitimi Kurumu Olarak Camilerin Sosyo-Kültürel 

Hayata Etkileri (Mardin Örneği). Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2013. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/nebi-bozkurt


159 
 

 
  

Parmaksızoğlu, İsmet. Türkiye’de Din Eğitimi. Ankara: MEB Yayınları, 1966. 

Profil Kitap, “Mescidi Nebevi İlk İnşa Hali”, Erişim: 13 Mayıs 2023, 

https://www.profilkitap.com/mescidi-nebevi-ilk-insa-hali.html. 

Resmî Gazete. "Belediye Kurulmasına Dair Kararlar". 17 Mart 1972. Erişim: 2 Mayıs 

2023. https://tr.wikipedia.org/wiki/Kabala,_Artuklu. 

Sadaret Dairesinden Dâhiliye Nezaretine 25 Nisan 1903 tarihinde gönderilen tezkire. BA, 

DH. MKT, 703- 24, 8 S 1321. 6 Mayıs 1903. 

Sarı, Mehmet Ali. Kur’ân-ı Kerim’i Güzel Okuma Tekniği ve Kuralları. 3. Baskı. 

İstanbul: İfav Yayınları, 2011. 

Sarıkaya, Yaşar. “Osmanlı Medreselerinin Gerilemesi Meselesi: Eleştirel Bir 

Değerlendirme Denemesi”. İslam Araştırmaları Dergisi, 3 (1999): 23-39. 

Sarıkaya, Yaşar. Medreseler ve Modernleşme. İstanbul: İz Yayıncılık, 1997. 

Sayan, Yunus Emre. Iğdır’da Sosyal, Kültürel, Dini Hayat ve Din Eğitiminin 

Problemleri. Konya: Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2003. 

Şanlıurfa Kültür Varlıklarını Koruma Bölge Kurulu Müdürlüğü arşivi [Ş.K.V.K.B.K.M.]. 

T.C. Kültür Turizm Bakanlığı. “Mardin Cağrafyası”. Erişim: 20 Mayıs 2022. 

https://mardin.ktb.gov.tr/TR-56481/cografya.html. 

T.C. Kültür Turizm Bakanlığı. “Şeyh Çubuk Camii”. Erişim: 15 Haziran 2023. 

https://mardin.ktb.gov.tr/TR-318658/seyh-cabuk-cami.html. 

T.C. Mardin Valiliği , “Medreseler” fotoğraf galerisi. http://www.mardin.gov.tr/camiler-

ve-medreseler. 

T.C. Mardin Valiliği. “Camiler” fotoğraf galerisi, Erişim: 15 Haziran 2023. 

http://www.mardin.gov.tr/yeni-camiler. 

Taberânî, el-Mu’cemu’l-evsât. 7. Cilt. Kahire: Dâru’l-Harameyn, 1415. 

TBMM Tutanak Dergisi, 15: 106. 

TBMM Zabıt Ceridesi, Devre 1, İctimai Senesi 2,  (1946), 7: 445. 

Tevhid-i Tedrisat Kanunu. Resmi Gazete 63. (3 Mart 1924), Kanun No. 430, md. 1. 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, “YÜKSEK İSLÂM ENSTİTÜSÜ” maddesi. 

Türkiye Kültür Portalı. “Hacı Ömer (Halife) Camii – Mardin”. Erişim: 14 Mayıs 2023. 

https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/mardin/kulturenvanteri/haci-omer-

halife-camii. 

Vikipedi. "Kanun No. 6360". 15 Haziran 2015 tarihinde kaynağından arşivlendi. Erişim: 

12 Mayıs 2023. https://tr.wikipedia.org/wiki/Kabala,_Artuklu 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Kabala,_Artuklu
https://mardin.ktb.gov.tr/TR-318658/seyh-cabuk-cami.html
http://www.mardin.gov.tr/camiler-ve-medreseler
http://www.mardin.gov.tr/camiler-ve-medreseler
http://www.mardin.gov.tr/yeni-camiler
https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/mardin/kulturenvanteri/haci-omer-halife-camii
https://www.kulturportali.gov.tr/turkiye/mardin/kulturenvanteri/haci-omer-halife-camii
https://tr.wikipedia.org/wiki/Kabala,_Artuklu


160 
 

 
  

Vikipedi. “Ahmet Hamdi Akseki”. Erişim: 9 Mart 2022. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Ahmet_Hamdi_Akseki). 

 Vikipedi. “Mardin İlçeleri”. Erişim: 18 Mayıs 2023. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Mardin%27in_il%C3%A7eleri. 

Vikipedi. “Mardin”. Erişim: 02 Mart 2023. https://tr.wikipedia.org/wiki/Mardin. 

Vikipedi. “Ubeyy bin Kâb”. Erişim: 21.06.2023. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Ubeyy_bin_K%C3%A2b). 

Vikipedi. “Vasıf Çınar”. Erişim: 9 Mart 2022. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Vas%C4%B1f_%C3%87%C4%B). 

 Vikipedi. “Yaşam boyu öğrenme”. Erişim: 29 Nisan 2022. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Ya%C5%9Fam_boyu_%C3%B6%C4%9Frenme. 

Yakuboğlu, Kenan. Osmanlı Medrese Eğitimi ve Felsefesi. İstanbul: Gökkubbe Yayınları, 

2006. 

Yavuz, Mervan. Mardin Artuklu Cami Ve Medreselerinde Taç Kapılar. Eskişehir: 

Anadolu Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020. 

Yıldırım, Ali - Şimşek, Hasan. Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. 6. Baskı. 

Ankara: Seçkin Yayınları, 2006. 

Yıldırım, M. Hayat Boyu Öğrenme Kapsamında Yaygın Eğitim ve Halk Eğitim 

Merkezleri. Ankara: Gazi Kitapevi, 2009. 

Yılmaz, Hasan Kamil. “Merhûm Abdurrahman GÜRSES Hocaefendi ile hatıra… 

“Kur’an’ın ilahî mûsikisi vardır, o da tecvittir…””. Facebook-Watch. 27 Aralık 

2022. https://ms-my.facebook.com/hasankamilyilmaz/videos/merh%C3%BBm-

abdurrahman-g%C3%BCrses-hocaefendi%20ile-hat%C4%B1ra-

kuran%C4%B1n-ilah%C3%AE-m%C3%BBsikisi-vard%C4%B1r-o-

/323862726619545/ 

Yılmaz, Hüseyin. “Cami Eksenli Din Eğitimi”, Din Eğitimi El Kitabı. Ankara: Grafiker 

Yayınları, 2013. 

Yılmaz, İbrahim. “Kültürel Zenginlik Bakımından Mardin”. Dinbilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi 9/1 (2009): 59. 

Zengin, Zeki Salih . "Cumhuriyet Döneminde Türkiye’de Kur’an Kurslarının Kurulması 

ve Gelişimi". Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (ÇÜİFD) 11 / 2 

(Haziran 2011): 6. 

Zengin, Zeki Salih. I. Meşrutiyet’te Medreseler ve Din Eğitimi. Ankara: Akçağ Yayınları, 

2002. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Mardin


161 
 

 
  

EKLER 

 

EK-1. Şekiller Dizini 

 

Şekil                                                                                                                           Sayfa 

Şekil 1. Öğrenci yetersizliği gerekçesiyle kapatılan Kütahya İmam-Hatip Okulu. ……..19 

Şekil 2. Türkiye Tarihi’nin ilk üniversitesi İstanbul Darü’l-Fünun temsili binası. ……..32 

Şekil 3. Mescid-i Nebevi’nin tasviri ilk halini gösterir resim çalışması. ………………..40 

Şekil 4. Görme engelli kursiyerler Braille alfabesiyle Kur’ân’a dokunarak okuyor ve 

öğreniyorlar. ……………………………………………………………………………56 

Şekil 5. Mardin İli tarihi taş yapıları ile Mezopotamya Ovası’nın genel bir görüntüsü. ..75 

Şekil 6. Mardin Ulu Camii avlusu ve minaresinin genel görünümü. ……………………78 

Şekil 7. Mardin Şeyh Çubuk Camii girişinden genel bir görünüm. ……………………..79 

Şekil 8. Mardin Latifiye (Abdullatif) Cami eşsiz taç giriş kapısından görünümü. ……...80 

Şekil 9. Melik Mahmut Cami genel görünüm. ………………………………………….81 

Şekil 10. Mardin Pamuk Cami giriş kapısından genel bir görünüm. ……………………81 

Şekil 11. Mardin Reyhaniye Cami genel görünüm. …………………………………….82 

Şekil 12. Mardin Şehidiye Cami ve Medresesi avlusundan genel bir görünüm. ………..84 

Şekil 13. Şehidiye Cami ve Medresesi ile minare yapısının görünümü. ………………..88 

Şekil 14. Zinciriye Medresesi’nin iki kubbesiyle çatı kısmından genel bir görünüm. ….90 

Şekil 15. Kasimiye Medresesi avlusundan havuz ve genel görünüm. …………………..91 

Şekil 16. Mardin Hatuniye (Sitti Razviyye) Medresesi güney cephesinden genel 

görünüm. ……………………………………………………………………………….92 

Şekil 17. Mardin İli Midyat İlçesi’ne bağlı Çavuşlu Mahallesi’nde yer alan Çavuşlu Suffa 

Kur’ân Kursu/Medresesi’nin genel görünümü. ………………………………………...95 

Şekil 18. Mardin İli Kabala Mahallesinde bulunan Şakir Nuhoğlu Yatılı Erkek Kur’ân 

Kursu/Medresesi/Külliye’nin güney cephesinden genel bir görünümü. ………………..96 

 

 

 

 

 

 

 



162 
 

 
  

EK-2. Grafikler Dizini 

 

Grafik                                                                                                                                                                Sayfa 

Grafik 1. Kur’ân-ı Kerim ile tanışmanız kaç yaşında başladı? ………………………..120 

Grafik 2. Cami, Kur’ân kursu veya medrese gibi yerlerde bulunmaktan dolayı mutlu 

musunuz? ……………………………………………………………………………..121 

Grafik 3. Kur’ân-ı Kerim dersini din görevlilerinden aldığınız için memnun musunuz? 

………………………………………………………………………………………...121 

Grafik 4. Ailenizde Kur’ân-ı Kerim okuyan var mıdır? ……………………………....122 

Grafik 5. Kur’ân-ı Kerim’e olan ilginizin temelde aile içerisinde başladığını söyleyebilir 

miyiz? ………………………………………………………………………………....122 

Grafik 6. Aldığınız Kur’ân-ı Kerim eğitiminin yeterli olduğunu düşünüyor musunuz? 

………………………………………………………………………………………...123 

Grafik 7. Elif-ba eğitimi alırken zorlandığınızı düşünüyor musunuz? ………………..123 

Grafik 8. Kur’ân-ı Kerim’e ne kadarlık bir sürede geçtiniz? ………………………….124 

Grafik 9.  Bildiğiniz üzere Mardin’de çok dinli bir yapı mevcuttur, farklı dinlere mensup 

olan arkadaşlarınızın Kur’ân-ı Kerim’i öğrenip, okumalarını istiyor musunuz? ……...124 

Grafik 10. Kur’ân-ı Kerim derslerine kendi isteğinizle mi yoksa aile baskısı altında 

kaldığınız için mi başladınız? …………………………………………………………125 

Grafik 11. Medreselerde ve camilerde aldığınız Kur’ân-ı Kerim eğitimi, aldığınız toplam 

eğitimin yüzde kaçını oluşturmaktadır? ………………………………………………125 

Grafik 12. Verimlilik açısından bakıldığında Kur’ân-ı Kerim ders saatleri yeterli midir 

ve verimli geçmekte midir? …………………………………………………………...126 

Grafik 13. Eğitim kurumları açısından bakıldığında, Klasik Doğu-Güneydoğu 

Medreseleri’nin Kur’ân-ı Kerim eğitiminde hangi düzeyde olduğunu düşünüyorsunuz? 

………………………………………………………………………………………...126 

Grafik 14. Diyanet İşleri Başkanlığı bünyesinde faaliyet gösteren cami ve kur’ân 

kurslarının, Kur’ân-ı Kerim eğitimi açısından hangi düzeyde olduğunu düşünüyorsunuz? 

………………………………………………………………………………………...127 

Grafik 15. Tecvid İlmi açısından bakıldığında yeterli derecede bilginiz var mıdır? .....127 

Grafik 16. Burada gördüğünüz Kur’ân-ı Kerim eğitimi sonunda, mezun olduktan sonra 

kendinizi bir Kur’ân-ı Kerim okuyucusu olarak yeterli görüyor musunuz? …………...128 

Grafik 17. Kur’ân-ı Kerim dersi aldığınız hocalarınızın yeterli düzeyde donanıma sahip 

olduğunu düşünüyor musunuz? ……………………………………………………….128 



163 
 

 
  

Grafik 18. Kur’ân-ı Kerim derslerinde takip edilen yöntemlerin doğru olduğunu 

düşünüyor musunuz? ………………………………………………………………….129 

Grafik 19. Bir gün içerisinde aldığınız eğitimde Kur’ân-ı Kerim dersi de bulunuyor mu? 

………………………………………………………………………………………...129 

Grafik 20. Kur’ân-ı Kerim okuyucularına ilginiz var mıdır? …………………………130 

Grafik 21. Kırâat kavramı hakkında bilgi sahibi misiniz? ……………………………130 

Grafik 22. Ülkemizde Kur’ân-ı Kerim okuyuşumuzda takip ettiğimiz kırâat imamını 

tanıyor musunuz? ……………………………………………………………………..131 

Grafik 23. Kur’ân-ı Kerim eğitimi açısından Mardin’de bulunduğunuz yer ve ders 

aldığınız hocanız dışında ders veren yer ve kimseleri biliyor musunuz? ………………131 

Grafik 24. Kur’ân-ı Kerim dersinde medrese, cami ve kur’ân kurslarını kıyasladığımızda 

hangisinin daha verimli olduğunu düşünüyorsunuz? ………………………………….132 

Grafik 25. Bulunduğunuz yer dışında daha önce bir yerden Kur’ân-ı Kerim dersi aldınız 

mı? ……………………………………………………………………………………132 

Grafik 26. Kur’ân-ı Kerim okuyuşunuzun hangi seviyede olduğunu düşünüyorsunuz? 

………………………………………………………………………………………...133 

Grafik 27. Kur’ân-ı Kerim okurken kendinize ait bir Kur’ân-ı Kerim’iniz var mıdır? ..133 

Grafik 27. Hafız mısınız? …………………………………………………………….134 

Grafik 28. Derslerinizde Kur’ân-ı Kerim ezberleme programları da var mıdır? ……...134 

Grafik 29. Kur’ân-ı Kerim’i anlama noktasında aldığınız diğer derslerin faydasını 

görüyor musunuz? …………………………………………………………………….135 

Grafik 30. Aldığınız eğitim içerisinde size en yakın olan dersin Kur’ân-ı Kerim olduğunu 

düşünüyor musunuz? ………………………………………………………………….135 

Grafik 31. Mezun olduktan sonra Kur’ân-ı Kerim dersi verebilecek bir yerde veya 

görevde çalışmak istiyor musunuz? …………………………………………………...136 

Grafik 32. Daha önce bu tarzda bir ankete katılım sağladınız mı? ……………………136 

 

 

 

 

 

 

 

 



164 
 

 
  

EK-3. Tablolar Dizini 

 

Tablo                                                                                                                                                                  Sayfa 

Tablo 1. İmam-Hatip Okulları Kurs Programı çizelgesi. ………………………………26 

Tablo 2. Anadolu İmam-Hatip Liseleri Ders Müfredatı Çizelgesi. …………………….28 

Tablo 3. Anadolu İmam-Hatip Liseleri Ders Müfredatı Çizelgesi. …………………….29 

Tablo 4. Anadolu İmam-Hatip Liseleri Ders Müfredatı Çizelgesi. …………………….30 

Tablo 5. 1991-1992 eğitim-öğretim yılı İlâhiyat Fakülteleri ders programı çizelgesi. …35 

Tablo 6. 2022-2023 Eğitim-Öğretim Yılı Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi 

Ders Programı. …………………………………………………………………………37 

Tablo 7. Camilerde Kur’ân Öğretimi Programı Alanları ve Dersleri Tablosu. …………47 

Tablo 8. İşitme engelli kursiyerlere yönelik hazırlanan kurs programının ders ve 

kredilerini belirten tablo. ……………………………………………………………….56 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



165 
 

 
  

EK-4. Görüşme Esnasında Medreselerde Görevli Hocalara Yöneltilen Sorular 

 

S. 1. Medreselerde eğitim süreci ne kadardır? 

S. 2. Medreselere olan talep ne düzeydedir ve eski durumunu korumakta mıdır? 

S. 3. Medresede öncelikle Allah (cc) rızasını kazanmak dışında yapmış olduğunuz eğitim 

faaliyetlerinin farklı amaçları nelerdir? 

S. 4. Toplumumuzda eğitim faaliyetlerine devam eden bu medreseleri ileriye taşımak için 

ne gibi çabalar sarf edilmektedir? 

S. 5. Küresel düzeyde toplumu etkisi alan hızlı değişimler karşısında medreselerin de 

etkilendiğini düşünüyor musunuz? 

S. 6. Medreselerde okutulan dersler kısaca nelerdir ve dil derslerine ağırlık verildiği 

konusundaki görüşleri savunuyor musunuz? 

S. 7. Bu müfredat içerisinde Kur’ân-ı Kerim dersinin yeri nedir ve öğrencilerin bu konu 

hakkındaki talepleri nelerdir? 

S. 8. Medreselerde vermiş olduğunuz Kur’ân-ı Kerim derslerinin, işleniş açısından 

yöntem ve metodları nelerdir? ve diğer derslerin işleyiş yöntemlerinden farklılıkları var 

mıdır? 

S. 9. Dersler birebir mi yoksa toplu olarak mı işlenmektedir? 

S. 10. Kur’ân-ı Kerim’in aslına uygun ve takip ettiğimiz kır’âat imamının okuyuşuna 

uyumlu bir şekilde ders verebilecek donanımda yeterli kadroya sahip olduğunuzu 

düşünüyor musunuz? 

S. 11. Sahip olduğunuz bu ilmi gelenek içerisinde Kur’ân-ı Kerim eğitimini kimlerden 

hangi yöntemlerle aldınız? 

S. 12. Medreseye başlayan bir öğrencide Kur’ân-ı Kerim okuma derecesine dikkat ediyor 

musunuz yoksa en temelden de dersler verilebiliyor mu? 

S. 13. Klasik medreselerde verilen Kur’ân-ı Kerim eğitimlerinin tecvid açısından oldukça 

eksik olduğu ve bundan kaynaklı olarak mezun olup diyanette görev almak isteyen 

öğrencilerin sıkıntı yaşadıkları savunulmaktadır. Bu konu hakkında neler 

söyleyebilirsiniz? 

S.14. Doğu-Güneydoğu Medreselerinde Kur’ân-ı Kerim eğitimi derslerinde eksik 

olduğunu düşündüğünüz konular hakkında iyileştirme amaçlı köklü çalışmalarınız var 

mıdır? 

S. 15. Kur’ân-ı Kerim konusunda yetenekli ve iyi olan öğrencilerinizi bu alanda 

kendilerini geliştirmek için yönlendiriyor musunuz? 



166 
 

 
  

S. 16. Yetiştirdiğiniz öğrenciler üzerinde asıl amacınız nedir? 

S. 17. Topluma faydaları göz önüne alındığında, Kur’ân-ı Kerim eğitimine hizmet edecek 

donanımlı öğrenciler yetiştirme amacınız var mıdır? 

S. 18. Medreselerde okutulan eserler hakkında kısa bir şekilde bilgiden sonra Kur’ân-ı 

Kerim’in doğru ve güzel bir şekilde okunması için okuttuğunuz eserler var mıdır? 

S. 19. Medreselerde yapmış olduğunuz eğitim faaliyetleri içerisinde Kur’ân-ı Kerim’in 

doğru bir şekilde öğrenilmesi, okunması ve anlaşılması noktasında amaçlarınız nelerdir? 

S. 20. Medreselerde Kur’ân-ı Kerim okuma derslerinin vakitleri çoğunlukla ne zamandır? 

S. 21. Yetiştirmiş olduğunuz öğrencileriniz arasında Kur’ân-ı Kerim ve Kırâat İlmi ile 

meşgul olanlar var mıdır? 

S. 22. Medreselerde okutulan Öğrencilerin genel amaçlarına bakıldığında en çok hangi 

amaçla medreseler tercih edilmektedir? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



167 
 

 
  

EK-5. Görüşme Esnasında İmam-Hatiplere Yöneltilen Sorular 

 

S. 1. Bulunduğunuz göreve ne zaman başladınız ve genel olarak memnun musunuz? 

S. 2. Camilerde karşılaşmış olduğunuz muhatap kitle hakkında neler düşünüyorsunuz, bu 

mesleğin artıları-eksileri konusunda bilgi verebilir misiniz? 

S. 3. Kur’ân-ı Kerim’i doğru ve güzel bir şekilde okuma konusunda kurumunuzca açılan 

hizmet içi eğitimlerine katıldınız mı veya şahsi olarak eğitim aldığınız kimse oldu mu? 

S. 4. Camide bir imam-hatip olarak görev yapmaktasınız, ibadetler açısından bakıldığında 

Kur’ân-ı Kerim’in icra edilişinde tecvid ile beraber musiki nerededir ve önemi hakkında 

neler söylenebilir? 

S. 5. Kırâat İlmi hakkında eğitim aldınız mı, ilgi duyduğunuz bir alan mıdır? 

S. 6. Kur’ân-ı Kerim okuyuşunda kendinizi hangi seviyede görüyorsunuz ve eski-yeni 

dönem okuyuculardan ilgi duyarak takip ettiğiniz kimse var mıdır? 

S. 7. Kur’ân-ı Kerim derslerinde takip ettiğiniz yöntem-teknikler nelerdir ve doğru 

yöntem-tekniklerle ders verdiğinizi düşünüyor musunuz? 

S. 8. Camilerde Kur’ân-ı Kerim eğitiminin sağlanması noktasında yeterli materyal ve 

donanım var mıdır, bunlardan yararlandıklarınız nelerdir ve eksik olduğunu 

düşündüğünüz materyal ve donanımlar hangileridir? 

S. 9. Cami derslerine katılan öğrencilerin yaş aralıkları hangileridir, yetişkin insanlara da 

Kur’ân-ı Kerim dersleri veriyor musunuz? 

S. 10. Camilerde Kur’ân-ı Kerim eğitiminin sağlandığı kurslar hangileridir ve siz bu 

kurslarda bulundunuz mu? 

S. 11. Yıl içerisinde insanlara Kur’ân-ı Kerim dersleri vermek için açtığınız kurslar var 

mıdır? 

S. 12. Cami derslerinize yıl boyunca katılan öğrenciler var mıdır? 

S. 13. Elif-Ba eğitiminden başlayarak Kur’ân-ı Kerim’e geçmelerinde rehberlik ettiğiniz 

öğrencileriniz var mıdır? 

S. 14. Camilerde Kur’ân-ı Kerim eğitimi almak için başvuru da bulunan aileler veya 

çocuklar var mıdır? 

S. 15. Camilerde Kur’ân-ı Kerim’i öğrenmek isteyen insanların genel olarak talepleri 

nelerdir? 

S. 16. İbadetlerde sahihlik açısından yeterli düzeyde Kur’ân-ı Kerim okunması gerekiyor, 

cemaatinizin Kur’ân-ı Kerim okuma noktasında yeterli olduğunu düşünüyor musunuz? 



168 
 

 
  

EK-6. Görüşme Esnasında Öğrencilere Yöneltilen Anket Soruları 

 

S. 1. Kur’ân-ı Kerim ile tanışmanız kaç yaşında başladı? 

☐ 1-5 Yaş   ☐ 5-10 Yaş   ☐ 10-15 Yaş   ☐ 20 ve Üstü 

S. 2. Cami, Kur’ân kursu veya medrese gibi yerlerde bulunmaktan dolayı mutlu 

musunuz? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 3. Kur’ân-ı Kerim dersini din görevlilerinden aldığınız için memnun musunuz? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 4. Ailenizde Kur’ân-ı Kerim okuyan var mıdır? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 5. Kur’ân-ı Kerim’e olan ilginizin temelde aile içerisinde başladığını söyleyebilir 

miyiz? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 6. Aldığınız Kur’ân-ı Kerim eğitiminin yeterli olduğunu düşünüyor musunuz? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 7. Elif-ba eğitimi alırken zorlandığınızı düşünüyor musunuz? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 8. Kur’ân-ı Kerim’e ne kadarlık bir sürede geçtiniz? 

☐ 1-3 Ay  ☐ 3-6 Ay   ☐ 6-9 Ay ☐ 9 ve Üstü 

S. 9. Bildiğiniz üzere Mardin’de çok dinli bir yapı mevcuttur, farklı dinlere mensup olan 

arkadaşlarınızın Kur’ân-ı Kerim’i öğrenip, okumalarını istiyor musunuz? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 10. Kur’ân-ı Kerim derslerine kendi isteğinizle mi yoksa aile baskısı altında kaldığınız 

için mi başladınız? 

☐ Kendi İsteğimle   ☐ Aile İsteği veya Baskısıyla   ☐ Cevap Vermek İstemiyorum 

S. 11. Medreselerde ve camilerde aldığınız Kur’ân-ı Kerim eğitimi, aldığınız toplam 

eğitimin yüzde kaçını oluşturmaktadır? 

☐ %0-10   ☐ % 10-20   ☐ %20-30   ☐%30 ve Üstü 

 

 



169 
 

 
  

S. 12. Verimlilik açısından bakıldığında Kur’ân-ı Kerim ders saatleri yeterli midir ve 

verimli geçmekte midir? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S.13. Eğitim kurumları açısından bakıldığında, Klasik Doğu-Güneydoğu Medreseleri’nin 

Kur’ân-ı Kerim eğitiminde hangi düzeyde olduğunu düşünüyorsunuz? 

☐ Kötü   ☐ Orta   ☐ İyi 

S. 14. Diyanet İşleri Başkanlığı bünyesinde faaliyet gösteren cami ve kur’ân kurslarının, 

Kur’ân-ı Kerim eğitimi açısından hangi düzeyde olduğunu düşünüyorsunuz? 

☐ Kötü   ☐ Orta   ☐ İyi 

S. 15. Tecvid İlmi açısından bakıldığında yeterli derecede bilginiz var mıdır? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 16. Burada gördüğünüz Kur’ân-ı Kerim eğitimi sonunda, mezun olduktan sonra 

kendinizi bir Kur’ân-ı Kerim okuyucusu olarak yeterli görüyor musunuz? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 17. Kur’ân-ı Kerim dersi aldığınız hocalarınızın yeterli düzeyde donanıma sahip 

olduğunu düşünüyor musunuz? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 18. Kur’ân-ı Kerim derslerinde takip edilen yöntemlerin doğru olduğunu düşünüyor 

musunuz? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 19. Bir gün içerisinde aldığınız eğitimde Kur’ân-ı Kerim dersi de bulunuyor mu? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 20. Kur’ân-ı Kerim okuyucularına ilginiz var mıdır? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 21. Dünya çapında tanınmış meşhur Kur’ân okuyucularından bildiğiniz ve bunlardan 

ilgi duyarak dinlediğiniz kimse var mıdır? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 22. Kırâat kavramı hakkında bilgi sahibi misiniz? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 23. Ülkemizde Kur’ân-ı Kerim okuyuşumuzda takip ettiğimiz kırâat imamını tanıyor 

musunuz? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 



170 
 

 
  

S. 24. Kur’ân-ı Kerim eğitimi açısından Mardin’de bulunduğunuz yer ve ders aldığınız 

hocanız dışında ders veren yer ve kimseleri biliyor musunuz? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 25. Kur’ân-ı Kerim dersinde medrese, cami ve kur’ân kurslarını kıyasladığımızda 

hangisinin daha verimli olduğunu düşünüyorsunuz? 

☐ Cami   ☐ Medrese   ☐ Kur’ân Kursu 

S. 26. Bulunduğunuz yer dışında daha önce bir yerden Kur’ân-ı Kerim dersi aldınız mı? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 27. Kur’ân-ı Kerim okuyuşunuzun hangi seviyede olduğunu düşünüyorsunuz? 

☐ Kötü   ☐ Orta   ☐ İyi 

S. 28. Her gün muhakkak Kur’ân-ı Kerim okuyor musunuz? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 29. Kur’ân-ı Kerim okurken kendinize ait bir Kur’ân-ı Kerim’iniz var mıdır? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 30. Hafız mısınız? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 31. Derslerinizde Kur’ân-ı Kerim ezberleme programları da var mıdır? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 32. Kur’ân-ı Kerim’i anlama noktasında aldığınız diğer derslerin faydasını görüyor 

musunuz? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 33. Aldığınız eğitim içerisinde size en yakın olan dersin Kur’ân-ı Kerim olduğunu 

düşünüyor musunuz? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 34. Mezun olduktan sonra Kur’ân-ı Kerim dersi verebilecek bir yerde veya görevde 

çalışmak istiyor musunuz? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

S. 35. Daha önce bu tarzda bir ankete katılım sağladınız mı? 

☐ Evet   ☐ Kısmen   ☐ Hayır 

 

 

 


