
 

TC 

BOLU ABANT İZZET BAYSAL ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

İSLAM TARİHİ VE SANATLARI ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

İMÂMİYYE ŞÎASI KAYNAKLARINA GÖRE HZ. ÂİŞE 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

İSMAİL ŞAHAN 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

DOÇ. DR. TALİP AYAR 

 

 

 

BOLU, TEMMUZ – 2023



 

iii 
 

 

KABUL VE ONAY SAYFASI 

 

İsmail ŞAHAN tarafından hazırlanan “İMÂMİYYE ŞÎASI 

KAYNAKLARINA GÖRE HZ. ÂİŞE” adlı tez çalışması jürimiz tarafından 

İslam Tarihi ve Sanatları Anabilim Dalı’nda Yüksek Lisans Tezi olarak oy 

birliğiyle kabul edilmiştir. 20/07/2023 

 

 

Jüri Üyeleri 

    

İmza 

Danışman 

Doç. Dr. Talip Ayar 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi 
 .............................................  

 

Üye 

Prof. Dr. Cahid Kara 

Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi  
 .............................................  

 

Üye 

Doç. Dr. Mustafa Necati Barış 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi 
 .............................................  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Onayı 

 

Prof. Dr. İbrahim KÜRTÜL 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürü 



 

iv 
 

ETİK BEYAN 

  

Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Tez Yazım 

Kurallarına uygun olarak hazırladığım bu tez çalışmasında;  

➢ Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik 

kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

➢ Tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına 

uygun olarak sunduğumu, 

➢ Tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak 

kaynak gösterdiğimi, 

➢ Kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, 

➢ Bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu bildirir,  

aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan 

ederim.   

 

Teze ilişkin 15/06/2023 tarihinde Turnitin adlı intihal tespit programından enstitü 

müdürlüğünce belirlenen filtrelemeler uygulanarak alınmış olan benzerlik raporuna 

göre, tezin benzerlik oranı % 30’u geçmemektedir. 

 

 

 

…………………………..      

İSMAİL ŞAHAN 

  



 

v 
 

ÖZET 

İMÂMİYYE ŞÎASI KAYNAKLARINA GÖRE HZ. ÂİŞE 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

BOLU ABANT İZZET BAYSAL ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

İSLAM TARİHİ VE SANATLARI ANABİLİM DALI 

(TEZ DANIŞMANI: DOÇ. DR. TALİP AYAR) 

 

BOLU, HAZİRAN – 2023 

(X + 123) 
 

İslâm dünyasında ortaya çıkan her mezhep ve fırka genellikle Kur’an, 

Sünnet ve tarihi olayları, tâbi oldukları ekolün düşüncelerine uygun şekilde 

yorumlamaya çalışmıştır. İmâmiyye Şîası müelliflerinin de kaleme aldıkları 

eserlerde kendi düşünce ve ideolojilerini yansıtmaları gayet tabiîdir. Ancak bu 

kaynaklarda Hz. Âişe hakkında yer alan yorum ve nakillerin neler olduğu ise 

bugüne kadar tam olarak ortaya koyulamamıştır. Bundan dolayı bu çalışmada 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Âişe’ye dair yer alan bilgi, yorum ve nakiller 

incelenecektir. 

Birinci bölümde Şîa’ya göre Hz. Peygamber döneminde Hz. Âişe’nin 

faaliyetleri ele alınacaktır. Hz. Âişe’nin, özellikle Hz. Peygamber tarafından Hz. 

Ali’nin imâmeti ve hilâfeti hakkında uyarılması ve ifk hadisesinin Şiî müelliflerce 

ele alınış tarzı ve bunların temel Şiî kaynaklara yansıması üzerinde durulacaktır. 

İkinci bölümde ise Hz. Peygamber’den sonraki dönemde yine Şîa’ya göre 

Hz. Âişe’nin hayatına ve siyasi faaliyetlerine yer verilecektir. Hz. Âişe’nin, Hz. 

Ali’ye ait olan hilâfet makamını babası ve Hz. Ömer ile birlikte gasp ettiğine dair 

iddialar değerlendirilmeye çalışılacaktır. Yine Hz. Âişe’nin, Hz. Osman 

dönemindeki siyasi faaliyetleri ve sonrasında yaşanan Cemel ve Sıffın Savaşları 

esnasındaki durumu Şiî bakış açısıyla ortaya konulacaktır. 

Bu çalışma boyunca Şiî müelliflerin Hz. Âişe hakkındaki yorum ve 

nakilleri, Hz. Âişe’nin doğumundan vefatına kadar kronolojik ve sistemli bir 

şekilde ele alınmaya çalışılacaktır. Şîa’nın tarihi süreç içerisinde bazı fikirlerinin 

unutulduğu bazı fikirlerinin ise daha da şiddetli bir şekilde günümüze kadar ulaştığı 

tespit edilmiş ve yapılan tüm değerlendirmeler, ilgili yerlerde ve bir bütünlük 

içerisinde paylaşılmaya çalışılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

ANAHTAR KELİMELER: İmâmiyye Şîası, Şiî müellifler, Şiî kaynaklar, Hz. 

Âişe 

  



 

vi 
 

ABSTRACT 

AİSHA ACCORDİNG TO THE SHĪA IMĀMİYYA SOURCES 

MASTER THESIS 

İSMAİL ŞAHAN 

BOLU ABANT IZZET BAYSAL UNIVERSITY 

INSTITUTE OF GRADUATE STUDIES 

DEPARTMENT OF ISLAMIC HISTORY AND ARTS 

(SUPERVISOR: ASSOC. DR. TALİP AYAR) 

 

BOLU, JUNE 2023 

(X+123) 

 

In the Islamic world, every sect and faction that emerged has generally 

sought to interpret the Qur'an, Sunnah, and historical events in accordance with the 

principles of their respective schools of thought. It is natural for the authors of Shia 

Imamiyyah works to reflect their own thoughts and ideologies in their writings. 

However, the specific interpretations and narratives regarding Aisha, the wife of 

Prophet Muhammad, have not been fully elucidated in these sources. Therefore, 

this study aims to examine the information, interpretations, and narratives about 

Aisha found in Shia Imamiyyah sources. 

The first section will focus on Aisha's activities during the time of Prophet 

Muhammad according to Shia beliefs. It will explore Aisha's warnings from 

Prophet Muhammad regarding the imamate and caliphate of Ali, as well as the Shia 

authors' approach to the incident of "ifk" and its reflection in the foundational Shia 

sources. 

The second section will delve into Aisha's life and political activities in the 

period following Prophet Muhammad's demise, again from the perspective of Shia 

beliefs. The claims that Aisha conspired with her father and Umar to usurp the 

caliphate that rightfully belonged to Ali will be examined. Furthermore, Aisha's 

political activities during the reign of Uthman and her role during the Battle of the 

Camel and the Battle of Siffin will be presented from a Shia perspective. 

Throughout this study, the interpretations and narratives of Shia scholars 

regarding Aisha will be examined in a chronological and systematic manner, 

spanning from her birth to her passing. It has been noted that certain ideas within 

Shia history have been forgotten, while others have endured with even greater 

intensity up to the present day. The assessments made on each topic will be shared 

in their respective contexts and presented coherently as a whole. 

 

 

 

 

KEYWORDS: Imamiyyah Shia, Shia scholars, Shia sources, Aisha 
 

 

 



 

vii 
 

İÇİNDEKİLER 

 

Sayfa 

KABUL VE ONAY SAYFASI ............................................................................ iii 

ETİK BEYAN ...................................................................................................... iiv 

ÖZET ...................................................................................................................... v 

ABSTRACT ........................................................................................................... v 

İÇİNDEKİLER ................................................................................................... vii 

KISALTMA VE SEMBOLLER LİSTESİ ....................................................... iix 

TEŞEKKÜR .......................................................................................................... x 

GİRİŞ ..................................................................................................................... 1 

Araştırmanın Konusu .............................................................................................. 1 

Araştırmanın Amacı ................................................................................................ 1 

Araştırmanın Yöntemi ve Sınırları .......................................................................... 2 

Araştırmanın Kaynakları ......................................................................................... 3 

Ana Kaynaklar ...................................................................................................... 3 

Araştırmalar ........................................................................................................ 10 

Kavramsal Çerçeve ............................................................................................... 12 

BİRİNCİ BÖLÜM ............................................................................................... 20 

1. HZ. PEYGAMBER DÖNEMİNDE HZ. ÂİŞE ............................................ 20 

1.1. Hz. Âişe’nin Nesebi ve Lakapları ................................................................ 20 

1.2. Hz. Âişe’nin Hz. Peygamber İle Evliliği ve Evlilik Yaşı Meselesi ............. 23 

1.3. Hz. Âişe’nin Odalık Olarak Nitelendirilmesi .............................................. 27 

1.4. Hz. Âişe’nin Hz. Peygamber’e Karşı Sakıncalı Davranışları ...................... 27 

1.5. Hz. Âişe’nin Ehl-i Beyt’ten Olmadığına Dair İddialar ................................ 29 

1.6. Hz. Peygamber’in, Hz. Âişe’ye Hz. Ali Hakkındaki Uyarıları ................... 32 

1.7. İfk Olayı ....................................................................................................... 36 

1.7.1. Hz. Âişe’nin Hz. Mâriye’ye İftirası ve Gerçek İfk ................................ 38 

1.8. Hz. Peygamber’in Vefatı ............................................................................. 45 

1.8.1. Hz. Peygamber’in Sırrının İfşâ Edilmesi ve Zehirlenerek 

 Öldürülmesi ........................................................................................... 50 

1.8.2. Hz. Peygamber’in Hz. Fâtıma’nın Evinde Vefat Ettiğine Dair İddialar

  ............................................................................................................... 56 

İKİNCİ BÖLÜM ................................................................................................. 59 

2. HZ. PEYGAMBER’İN VEFATINDAN SONRA HZ. ÂİŞE ...................... 59 

2.1. Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer Döneminde Hz. Âişe ...................................... 59 

2.1.1. Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in Hz. Âişe’nin Odasına Defnedilmesi ve 

Şîa’nın Görüşleri ............................................................................................. 61 

2.2. Hz. Osman Döneminde Hz. Âişe ................................................................. 63 

2.2.1. Hz. Nuh ve Hz. Lût’un Eşlerinin Hz. Âişe ve Hz. Hafsa’ya Benzetilmesi

  ............................................................................................................... 68 

2.3. Hz. Ali Döneminde Hz. Âişe ....................................................................... 72 

2.3.1. Hz. Âişe’nin Hz. Ali’ye Düşmanlığı ..................................................... 72 



 

viii 
 

2.3.2. Cemel Savaşı’na Giden Süreçte Hz. Âişe ............................................. 75 

2.3.3. Hz. Âişe’nin Talha b. Ubeydullâh ile Evlendiğine Dair İddialar .......... 77 

2.3.4. Cemel Savaşı ......................................................................................... 78 

2.3.5. Hz. Âişe’nin Yaptıklarından Pişman Olup-Olmadığına Dair Rivayetler

  ............................................................................................................... 90 

2.4. Hz. Hasan Döneminde Hz. Âişe .................................................................. 93 

2.4.1. Hz. Hasan’ın Hz. Peygamber’in Yanına Defnini Engellemesi

  ............................................................................................................... 94 

2.5. Muâviye b. Ebû Süfyân Döneminde Hz. Âişe ............................................. 98 

2.6. Hz. Âişe’nin Vefatı .................................................................................... 105 

2.6.1. Hz. Âişe’nin Kâfir ve Cehennem Ehlinden Olduğuna Dair İddialar

  ............................................................................................................. 105 

2.7. Şîa’nın Hz. Âişe’nin Naklettiği Hadislere Dair Görüşleri ......................... 107 

SONUÇ ............................................................................................................... 110 

KAYNAKLAR .................................................................................................. 115 

 

  



 

ix 
 

KISALTMA VE SEMBOLLER LİSTESİ 

b. : Bin, ibn (oğlu) 

bk. : Bakınız 

bnt. : Bint, binti (kızı) 

b.y. : Basım Yeri Yok 

çev. : Çeviren 

ed. : Editör 

H. : Hicri 

Haz. : Hazırlayan 

Hz. : Hazreti 

İSTEM : İslâm, San'at, Tarih, Edebiyat ve Mûsıkîsi Dergisi 

M. : Milâdî 

mlf. : Müellif, Yazar 

M. Ü. : Marmara Üniversitesi 

nşr. : Neşreden 

ö. : Ölüm Tarihi 

TDV: Türkiye Diyanet Vakfı 

Thk. : Tahkik Eden 

ts. : Tarihsiz 

vb: Ve Benzerleri 

y.y. : Yayıncı Yok 

Yay. : Yayınları  



 

x 
 

 

TEŞEKKÜR 

 

Tezimizin son halini almasında pek çok kişi ve kurumun katkısı oldu. Bu 

yüzden katkısı bulunan herkese teşekkürü bir borç bilirim. İlk olarak tezimizde 

kullandığımız kaynakları temin noktasında yapmış oldukları yardım ve desteklerine 

minnettar olduğum İSAM Kütüphanesi, İran Milli Kütüphanesi, Tahran 

Üniversitesi Merkez Kütüphanesi ve İmam Rıza Kütüphanesi yönetici ve 

çalışanlarına çok teşekkür ederim. Tezimin başından sonuç kısmına kadar kıymetli 

katkılarıyla bana her zaman destek veren değerli danışmanım Doç. Dr. Talip Ayar 

başta olmak üzere Prof. Dr. Cahid Kara, Prof. Dr. Mehmet Salih Arı, Arş. Gör. 

Büşra Yıldırım, Arş. Gör. Enes Özdemir ve Gülay Özkan hocalarıma teşekkürü bir 

borç bilirim. 

Lisans yıllarımda İslam tarihi üzerine yaptığımız okumalarda desteklerini 

hiç esirgemeyip bu günlere gelmemde çok büyük emekleri olan Doç. Dr. Yunus 

Akyürek, Dr. Fatih Oğuzay hocalarıma ve emeğinin karşılığını hiçbir zaman 

ödeyemeyeceğim Öğr. Gör. Ahmet Musa Üstünbaş hocama ayrıca şükranlarımı 

sunarım. Ayrıca kardeşten öte arkadaşlarım, Burak Karakoç, Mehmet Sait Turan, 

Muhammed Hikmet Aydoğan, Ufuk Şeker ve Muhammed Bahaeddin Pişkin’e 

hassaten teşekkür ederim. 

Bugüne kadar yetişmemde maddi ve manevi açıdan hiçbir zaman 

desteklerini esirgemeyen, her zaman yanımda olan göz aydınlığım babam Burhan 

Şahan ve gözlerimin nuru annem Adalet Şahan’a şükranlarımı ifade etmekte 

kelimeler kifayetsiz kalacaktır. Aynı zamanda kardeşlerim Ferhat Şahan, Seyit 

Şahan, Esra Şahan ve Muhammed Ali Şahan’a her halime sabır gösterip anlayış ve 

sevgileriyle destekledikleri için teşekkür ederim. Dilerim yaptığım bu çalışma 

Şîa’nın Hz. Âişe tasavvurunun anlaşılmasına bir nebze olsun katkı sağlayacak ve 

bundan sonra yapılacak çalışmalar için ufuk açıcı olacaktır. 

İsmail ŞAHAN 

Üsküdar/Bağlarbaşı 

14/06/202



1 

 

 

GİRİŞ 

Araştırmanın Konusu 

İslâm dünyasında ortaya çıkan her mezhep ve fırka genellikle Kur’an, 

Sünnet ve tarihi olayları, tâbi oldukları ekolün düşüncelerine uygun şekilde 

yorumlamaya çalışmıştır. Bu yorumlama temayülü İmâmiyye Şîası’nın siyer, İslâm 

tarihi, hadis, tefsir, fıkıh ve kelam gibi disiplinlere ait kaynaklarında da kendisini 

fazlasıyla göstermiştir. İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Âişe’ye dair yer alan 

bilgi ve nakillerle sözü edilen ideolojik yorumlamanın nasıl tezahür ettiği merak 

konusudur. Bununla birlikte Şiî kaynaklarda Hz. Âişe’ye dair yer alan bilgi, yorum, 

nakil ve iddiaların neler olduğu ve kimler tarafından hangi saiklerle ortaya atıldığı 

ise tam olarak bilinmemektedir. Bu bağlamda tezimizin konusu, İmâmiyye Şîası 

kaynaklarındaki Hz. Âişe tasavvurunu gün yüzüne çıkarmaktır. Dolayısıyla 

çalışmada Şiî müelliflere göre Hz. Âişe’nin genel olarak siyasi ve sosyal hayatı, 

uygulamaları, diğer halifelerle olan ilişkileri ve Hz. Âişe’ye dair iddiaları 

kronolojik bir şekilde ortaya konulmaya çalışılacaktır. 

Araştırmanın Amacı 

Bu çalışmanın temel amacı, İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Âişe’ye dair 

yer alan rivayetleri tespit etmek ve İmâmiyye Şîası’nın Hz. Âişe tasavvurunu ortaya 

koymaktır. İmâmiyye Şîası müelliflerince çizilen Hz. Âişe portresinin kapsamlı bir 

bütün halinde ortaya konulması, Şîa’nın geçmişten günümüze kadar geçen tarihi 

süreç içerisinde sahip olduğu Hz. Âişe tasavvuru, bu tasavvurun kaynakları, arka 

planı, tarihi gerçekliklerle ne kadar uyuştuğunun tespiti önem arz etmektedir. 

Nitekim bütün bunların tespitiyle ancak İmâmiyye Şîası’nın Hz. Âişe tasavvuru 

anlamlı bir şekilde ortaya çıkacaktır. Bununla beraber İslâm dünyasında, Ehl-i 

sünnet’ten sonra en fazla mensubu olan Şîa’nın Hz. Âişe tasavvuruna dair 

görebildiğimiz kadarıyla tatmin edici nitelikte bilimsel bir çalışma 

bulunmamaktadır. O yüzden bu çalışma ile bir nebze de olsa tespit edilen eksikliğin 

giderilmesi amaçlanmaktadır. 

Araştırmanın Yöntemi Ve Sınırları 

Tezimiz İmâmiyye Şîası kaynakları esas alınarak yazılmıştır. Bu bağlamda 

metin içerisinde kullandığımız “Şîa” tabirinden İmâmiyye Şîası, “Şiî müellifler” 



2 

 

tabirinden İmâmiyye Şîası müellifleri ve “Şiî kaynaklar” tabirinden de İmâmiyye 

Şîası kaynakları kastedilmektedir. 

Şiî literatürde Hz. Âişe hakkında fazlaca bilgi mevcuttur. Bu bilgiler ve 

müelliflerin görüşleri imkanlar nispetinde kendi ifadelerine bağlı kalınarak 

nakledilmeye çalışılacaktır. Aynı zamanda her kaynaktaki rivayeti aktarmak ve 

onları ayrı ayrı değerlendirmek yerine Şiî literatürde öne çıkan ve kendisinden 

sonraki çalışmaları etkilemiş eserler ile nakiller belirlenerek onlar üzerinden 

değerlendirme yapılacaktır. Böyle bir yöntemin izlenmesi mükerrer olan çok sayıda 

rivayetin ortak yönlerinin ele alınmasını sağlayacak ve çalışmanın sınırları 

içerisinde kalmayı daha mümkün kılacaktır. 

Çalışmamızın ana konusu olan, İmâmiyye Şîası’nın Hz. Âişe’ye dair 

görüşlerini tespit edebilmek maksadıyla öncelikli olarak Şiî siyer, tarih, tabakât, 

ensâb ve ricâl kitaplarına müracaat edilecektir. Ayrıca ele alınan konunun farklı 

boyutlarını ortaya koymak amacıyla tefsir, hadis, fıkıh, kelam ve mezhepler tarihi 

kitaplarına da başvurulacaktır. Ancak konunun tam olarak anlaşılabilmesi için kimi 

zaman Ehl-i sünnet kaynaklarına da müracaat edilecektir. 

Şiî müelliflerin Hz. Âişe tasavvurunu tam anlamıyla tespit edebilmek 

amacıyla betimsel analiz yöntemi kullanılacaktır. Araştırmayı bir reddiye kimliğine 

büründürmemek ve değerlendirmeleri Hz. Âişe savunusuna çevirmemek için Şiî 

kaynaklardaki rivayetler kendi bağlamı içerisinde ele alınacak, Sünnî paradigmanın 

yaklaşımıyla rivayetlere cevap üretilmeye çalışılmayacaktır. Bunu yaparken Şiî 

müelliflerin ortaya attıkları iddia ve tartışma konusu yaptıkları meselelere neden, 

niçin ve nasıl soruları bağlamında yaklaşılacaktır. Bu çalışmada takip edilen 

yöntemle İmâmiyye Şîası’nın Hz. Âişe tasavvuru kronolojik bir şekilde genel 

hatlarıyla ortaya çıkmış olacaktır. 

Çalışmamızda ilk dönem Şiî müelliflerin görüşlerine yer verileceği gibi 

çağdaş Şiî müelliflerin görüşlerine de olabildiğince yer verilerek geçmişten bu 

tarafa İmâmiyye Şîası’nın Hz. Âişe’ye dair görüşleri genel olarak ortaya konulmaya 

çalışılacaktır. 

Araştırmanın Kaynakları 

Klasik Şîa kaynaklarında Hz. Âişe’yi (ö. 58/678) müstakil olarak ele alan 

bir eser görebildiğimiz kadarıyla bulunmamaktadır. Bununla birlikte Hz. Âişe’nin 

kendi döneminde yaşanan olaylara etkisi sebebiyle Şiî kaynaklarda dağınık halde 



3 

 

olan birçok bilgi, nakil ve yorum yer almaktadır. Son dönemde bazı Şiî müellifler 

bu konuya eğilerek Hz. Âişe’nin hayatının tamamını veya bir kısmını anlatan 

müstakil çalışmalar ortaya koymuşlardır. Diğer taraftan Şiî dünyasının dışında, 

Şîa’nın Hz. Âişe tasavvuruna dair akademik çevrelerde az da olsa birkaç çalışma 

yapılmıştır. Bu bağlamda bizler de tezimizin temelini oluşturan hem klasik Şiî 

kaynaklarına hem de yakın tarihli çalışmalara “ana kaynaklar” ve “araştırmalar” 

başlıkları altında kısaca temas etmeye çalışacağız. 

Ana Kaynaklar 

Çalışmamızın ana konusu olan, İmâmiyye Şîası’nın Hz. Âişe’ye dair 

görüşlerini tespit edebilmek için öncelikli olarak Şiî siyer, tarih, tabakât, ensâb ve 

ricâl kitaplarının yanı sıra tefsir, fıkıh, hadis, kelam ve mezhepler tarihi alanlarına 

hitap eden eserlere de başvurulmuştur. Konunun tam olarak anlaşılabilmesi için 

kimi zaman Ehl-i sünnet kaynaklarına müracaat etmekten de geri durulmamıştır. 

Şîa’nın siyer ve İslâm tarihi anlayışını ortaya koyan eserler daha geç 

dönemde kaleme alındığı için çalışma konumuzla alakalı en eski bilgileri daha çok 

Şiî hadis kaynaklarından temin edebilmekteyiz. Bu bağlamda Hz. Ali’nin (ö. 

40/661) taraftarlarından olduğu belirtilen Süleym b. Kays el-Hilâlî (ö. 76/696) 

tarafından yazıldığı iddia edilen ve Kitâbü’s-Saḳīfe olarak bilinen Kitâbü Süleym,1 

günümüze ulaşan en eski Şiî hadis kaynağı ve Şîa’ya dair temel itikadî dayanaklarla 

ilgili rivayetlerin atfedildiği en eski eser olmasından dolayı başvurduğumuz ilk 

kaynaklardan olmuştur. Gerçekten Süleym’e ait olup olmağı hakkında şüpheler2 

olmakla beraber Şiî müelliflerin temel referansları arasında bulunması eserin 

önemini bir hayli arttırmaktadır. Yine sahâbeye dair bilgiler içermesi bakımından 

Sekafî’nin (ö. 283/896), el-Ġārât/İstinfâr ve’l-Ġārât3 adlı çalışmasından ve 

İmâmiyye Şîası’nın imam anlayışı ile ilk dönem İmâmîliğinin metafizik ve mistik 

yapısını oluşturan hadislerin bir araya getirildiği en eski sistematik kaynak olan 

Saffâr’ın (ö. 290/902) Beṣâʾirü’d-derecât4 adlı eserinden istifade edilmiştir. 

 
1 Ebû Sâdık Süleym b. Kays el-Hilâlî el-Âmirî el-Kûfî Süleym b. Kays, es-Saḳīfe (Beyrut: 

Menşūrātü Dâru’l-Fünûn li’l-Tabâat-i ve’n-Neşr-i ve’t-Tevzîʿ, 1980). 
2 Mehmet Nur Akdoğan, “Kitâbu Süleym b. Kays ve Kaynaklık Değeri”, Bitlis Eren Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 3/2 (2014), 9-12. 
3 İbrâhim b. Muhammed b. Sa‘îd b. Hilâl es-Sekafî, el-Ġārât/İstinfâr ve’l-Ġārât (Kum: Dâru’l-

Kütübi’l-İslâmi, 1989). 
4 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Ferrûh es-Saffâr el-Kummî, Beṣâʾirü’d-derecât fi’l-

maḳāmât ve feżâʾili Ehli’l-beyt (Tahran: Menşūrātü Aʿlemî, 1983). 



4 

 

Sünnî akideye sahip kimselerce Kütüb-i Sitte adıyla meşhur olan altı hadis 

kitabı ne derece önemi haiz ise Şiîler arasında da Kütüb-i Erbaʿa adı verilen dört 

hadis kitabına aynı derecede ehemmiyet verilmektedir. Özellikle İmâmiyye 

Şîası’nın ahbârî ekolü bu kitaplarda bulunan hadislerin katʿiyyetini savunarak delil 

olması açısından bu eserlerde bulunan ahbârlar ile Kur’an âyetlerinin denk 

olduğunu iddia etmişlerdir.5 Bu hadis kitaplarının ilki, Küleynî’nin (ö. 329/941) el-

Kâfî6  adlı eseridir. Bu eser, diğer üç esere nazaran hem daha fazla hadis 

içerdiğinden hem de diğerlerinden önce yazıldığından dolayı Şîa’nın en önemli 

hadis kaynağıdır. Ṣaḥîh-i Buhârî, Sünnîler için ne kadar önemli bir eser ise 

Küleynî’nin el-Kâfî adlı eseri de Şiîler için o kadar önemli bir eserdir. Usûl ve furûʿ 

olmak üzere ikiye ayrılan el-Kâfî’nin usûl kısmında itikada dair hadisler yer alırken 

furûʿ kısmında da ibadet ve muâmelâta dair hadisler yer almaktadır. Kütüb-i 

Erbaʿa’nın ikinci hadis kitabı Şeyh Sadûk lakabıyla tanınan İbn Bâbevey’e (ö. 

381/991) ait olan Men lâ yaḥḍuruhü’l-faḳīh7 adlı eserdir. Bu eserde bulunan 

hadislerin senetleri hazfedilerek fıkıh kitaplarının tertibine göre kaleme alınmıştır. 

Geriye kalan üçüncü ve dördüncü hadis kitapları ise Ebû Ca‘fer et-Tûsî’ye (ö. 

460/1067) ait olan Tehẕîbü’l-Aḥkâm8 ve el-İstibṣâr9 adlı eserlerdir. 

Oldukça muahhar bir dönemde yazılmakla birlikte Şîa’nın bin yıllık 

rivayetlerinin tamamının bir araya toplanmaya çalışıldığı bir eser olan Meclisî’nin 

(ö. 1110/1700) Biḥârü’l-Envâr10 adlı eseri, çalışmamızda istifade ettiğimiz bir diğer 

önemli eserdir. Bu kitap derleme bir eser olduğu için içerisinde çok fazla zayıf ve 

uydurma rivayetleri de barındırmaktadır. Ayrıca Meclisî’nin Ḥayâtü’l-ḳulûb11 adlı 

kitabı, Peygamberler tarihi ile imamların hayatlarına dair önemli bilgiler vermesi 

 
5 Mehmet Salih Arı, “Şîa’nın Tarih Anlayışı ve Klasikler” Klasiği Yeniden Düşünmek Uluslararası 

Sempozyumu, ed. Sami Erdem. (İstanbul: Klasik Yayınları, 2004) 266. 
6 Ebû Ca’fer Muhammed b. Ya’kûb el-Küleynî, el-Uṣûl mine’l-Kâfî (Tahran: Mektebetü’l-

İslâmiyye, 1968); Ebû Ca’fer Muhammed b. Ya’kûb el-Küleynî, el-Fürûʿ mine’l-Kâfî (Beyrut: 

Dâru’t-Taâruf li’l-Matbûât, 1992); Ebû Ca’fer Muhammed b. Ya’kûb el-Küleynî, er-Ravża mine’l-

Kâfî, thk. Ali Ekber el-Ğıfârî (Beyrut: Dâru’l-Adva, 1980). 
7 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Bâbeveyh el-Kummî Şeyh Sadûk, Men lâ 

yaḥḍuruhü’l-faḳīh (Kum: Menşûrâtü Cemaʾâ’ti’l-Müderrisîn, 1983). 
8 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Tehẕîbü’l-Aḥkâm (fî şerḥi’l-Muḳniʿa) (Tahran: 

Dâru’l-Kütübi’l-İslâmiyye, 1970). 
9 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, el-İstibṣâr (fî maḫtülife mine’l-aḫbâr) (Beyrut: 

Dâru’l-Adva, 1992). 
10 Muhammed Bâkır b. Muhammed Takī b. Maksûd Alî el-Meclisî, Biḥârü’l-envâri’l-câmiʿa li-

düreri aḫbâri’l-eʿimmeti’l-eṭhâr (Beyrut: Dâru’l-İhyâi’t-Türas, 1983). 
11 Muhammed Bâkır b. Muhammed Takī b. Maksûd Alî el-Meclisî, Ḥayâtü’l-ḳulûb (Tahran: y.y., 

ts.). 



5 

 

ve satır aralarında Hz. Âişe’ye dair bilgiler bulundurması bakımından istifade 

ettiğimiz bir diğer eseridir. 

Şîa’nın siyer ve İslâm tarihi anlayışını ortaya koyan eserler özellikle Şiî 

Büveyhî hanedanlığı (932-1062) döneminde yazılmaya başlanmıştır. Bu dönemde 

özellikle Ehl-i sünnet camiasında İslâmî ilimler artık belli bir olgunluğa erişmiş, 

kaynak niteliği taşıyan birçok eser ortaya çıkmıştı. Bundan sonraki süreçte, 

özellikle de son dönem İmâmiyye Şîası müelliflerinden bir kısmının ortaya attıkları 

iddialarını Ehl-i sünnet ulemâsına onaylatma yolunu tercih ettikleri görülmektedir. 

Sünnî kaynaklardan, kendi iddialarına uygun düşen rivayetleri seçerek başta Hz. 

Âişe olmak üzere sahâbe hakkında sayısız eleştiride bulunmuşlardır. Bunlardan 

Şerefeddin el-Mûsevî, (ö. 1376-1957) el-İctihâd fî muḳābili’n-naṣ12 adlı eserinde 

ilk üç halife, Hz. Âişe, Hâlid b. Velîd, Muâviye ve Ehl-i sünnet ulemâsının doksan 

dokuz meselede nassa karşı içtihâdda bulunduklarını ispat etmeye çalışmış ve 

birçok eleştiride bulunmuştur. Bir diğer eseri olan el-Mürâcaʿât’da13 ise çeşitli 

delillerle Şîa’nın imâmet anlayışının üstünlüğünü ortaya koymaya çalışmıştır. 

Buradan hareketle Hz. Âişe’nin, ilk üç halife ve Hz. Ali ile olan münasebetlerine 

satır aralarında değinmiştir. Dolayısıyla bizler de tezimizde, Şiî müelliflerin kendi 

iddialarına kaynak olarak gösterdikleri Sünnî âlimlerin siyer ve tarih kitaplarına 

müracaat ederek Şîa’nın, tarihi olayları bağlamından nasıl kopardığını ve kendi 

tarih anlayışına uygun hale nasıl getirdiğini anlamaya çalıştık. Bu bakımdan istifade 

ettiğimiz siyer kitapları arasında; Vâkıdî’nin (ö. 207/822) Kitâbu’l-Meğâzî’si14 ve 

İbn Hişâm’ın (ö.218/833) es-Sîretü’n-Nebeviyye’si15 en önemli eserlerdir. 

Genel tarih kitabı olması açısından Ya‘kūbî’nin (ö. 292/905 [?]) Târîḫu’l-

Yaʿḳūbî’si,16 Şiî müelliflerin, kendisinin İmâmiyye ye mensup bir kimse olduğunu 

söylemeleri ve kendisini fazlasıyla referans göstermeleri bakımından önemli bir 

eserdir. Yine İmâmiyye Şîası müelliflerinin, Şîa’ya mensup bir âlim olarak 

 
12 Şerefüddîn Abdülhüseyn b. es-Seyyid Yûsuf b. el-Cevâd Âlü Şerefiddîn el-Mûsevî, el-İctihâd fî 

muḳābili’n-naṣ (Kum: Matbaʿatü Seyyidi’ş-Şühedâ, 1983). 
13 Şerefüddîn Abdülhüseyn b. es-Seyyid Yûsuf b. el-Cevâd Âlü Şerefiddîn el-Mûsevî, el-Mürâcaʿât, 

thk. Hüseyin Ali er-Râzî (Tahran: Matbaʿatü Hisâm, ts.). 
14 Ebû Abdullâh Muhammed b. Ömer b. Vâkıd el-Eslemî el-Vâkıdî, el-Meğâzî, thk. Marsden Jones 

(Beyrut: Dârü’l-İlm, 1989). 
15 Ebû Muhammed Cemâleddîn Abdülmelik b. Hişâm b. Eyyüb İbn Hişâm, es-Sîretü’n-Nebeviyye, 

thk. Mustafa es-Sakâ-İbrahim el-Ebyârî-Abdülhafîz Şiblî (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, ts.). 
16 Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Ebî Ya‘kūb İshâk b. Ca‘fer b. Vehb b. Vâzıh el-Ya‘kūbî, Târîḫu’l-Yaʿḳūbî, 

thk. Abdü’l-Emir Muhanna (Beyrut: Darû’s-Sadr, 2010). 



6 

 

gördükleri Mes‘ûdî’nin (ö. 345/956) Mürûcü’ẕ-ẕeheb ve meʿâdinü’l-cevher17 adlı 

kitabı da istifade ettiğimiz bir diğer önemli eserdir. Yararlandığımız genel tarih 

kitapları arasında Sünnî âlimlerin çalışmaları da bulunmaktadır. Söz gelimi 

Taberî’nin (ö. 310/922) Târîḫu’l-ümem ve’l-Mülûk’ü,18 İbnü’l-Esîr’in (ö. 630/1232) 

el-Kâmil fi’t-Târîḫ’i19 ve İbn Kesîr’in (ö. 774/1372) el-Bidâye ve’n-Nihâye20 adlı 

eserleri bunlara örnek gösterilebilir. 

Sahâbeye dair yapılan çalışmalarda tabakât türü eserler hayati öneme 

sahiptir. Bu türde istifade ettiğimiz eserler arasında, İbn Sa‘d’ın (ö. 230/845) eṭ-

Ṭabaḳâtü’l-Kübrâ’sı,21 İbn Abdilberr’in (ö. 463/1071) el-İstîʿâb’ı,22 İbnü’l-Esîr’in 

(ö. 630/1232) Üsdü’l-ġābe’si,23 İbn Hacer’in (ö. 852/1449) el-İṣâbe’si24 

bulunmaktadır. İmâmiyye Şîası müellifleri yukarıda ismi zikredilen tabakât türü 

eserlere fazlasıyla referansta bulundukları için bizlerde Sünnî âlimlerin bu 

kaynaklarına müracaat etmek durumunda kaldık. Ayrıca tezimizde doğal olarak Şiî 

müellifler tarafından telif edilen ricâl türü eserlerden de olabildiğince istifade ettik. 

Bunlar arasında, Keşşî’nin (ö. 340/952) Ricâlü’l-Keşşî’si,25 Tûsî’nin İḫtiyârü 

maʿrifeti’r-Ricâl’i,26 Abdullah Mâmekânî’nin (ö. 1351/1933) Tenḳîḥu'l-Maḳâl fî 

ʿilmi’r-ricâl’li27 ve Muhsin el-Emîn’in (ö. 1952) Aʿyânü’ş-Şîʿa’sı28 istifade 

ettiğimiz en önemli Şiî ricâl eserlerindendir. 

 
17 Ebu’l-Hasan Ali b. el-Hüseyn b. Ali el-Mes’ûdî, Mürûcü’ẕ-ẕeheb ve meʿâdinü’l-cevher (Beyrut: 

Mektebetü’l-Asriyye, 2005). 
18 Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr Taberî, Târîḫu’l-ümem ve’l-mülûk, thk. Muhammed Ebû’l-Fazl 

İbrahim (Mısır: Dâru’l-Maârif, 1964). 
19 İzzeddin Ebû’l-Hasan Ali b. Muhammed İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târiḫ, thk. Ebû’l-Fidâ 

Abdullah el-Kadı (Beyrut: Darû’l-kütübi’l-İlmiyye, 1987). 
20 Ebû’l-Fidâ İmâdeddîn İsmail b. Şehabeddîn Ömer İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye (Beyrut: 

Mektebetü’l-Maârif, 1990). 
21 Ebû Abdullâh Muhammed b. Saʿd b. Menî İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳâtü’l-Kübrâ, thk. Muhammed 

Abdulkâdir Atâ (Beyrut: Dâr’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2012) 
22 Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muḥammed İbn Abdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb fî 

Maʿrifeti’l-ʾAṣḥâb, thk. Alî Muhammed el-Becâvî (Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1992). 
23 Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el-Cezerî İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-

ġābe fî maʿrifeti’ṣ-ṣaḥâbe, thk. Ali Muhammed Müʿavviz Âdil Ahmed Abdilmevcûd (Beyrut: Dâr’l-

Kütübi’l-İlmiyye, ts.). 
24 Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî İbn Hacer, el-İṣâbe fî Temyîzi’ṣ-

Ṣaḥâbe, thk. Sıdkî Cemîl el-Attâr (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2001). 
25 Muhammed b. Ömer el-Keşşî, Ricâlü’l-Keşşî (Meşhed: Müessesetü’n-Neşr fî Câmiati Meşhed, 

1929). 
26 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, İḫtiyârü maʿrifeti’r-Ricâl (Meşhed: y.y., 1929). 
27 Abdullah b. Muhammed Hasan Mâmekânî, Tenḳîḥu’l-Maḳâl fî ʿilmi’r-ricâl (Necef: Müessesetû 

Âli’l-Beyt li-ihyai’t-Türâs, 1930). 
28 Ebû Muhammed el-Bâkır Muhsin b. Abdilkerîm b. Alî el-Emîn el-Hüseynî el-Âmilî Muhsin el-

Emîn, Aʿyânü’ş-Şîʿa (Beyrut: Dâru’t-Taâruf li’l-Matbûât, 1983). 



7 

 

Hz. Âişe ve ilk üç halifenin biyografileri hakkında geniş malumat 

vermesinin yanında Şîa’nın tarih anlayışını yansıtması açısından İbn Ebü'l-Hadîd’in 

(ö. 656/1258) Şerḥu Nehci’l-belâġa29 adlı eseri tezimiz için çok kıymetli bir eserdir. 

İbn Ebü'l-Hadîd’in eseri incelendiğinde sahâbeye karşı daha mutedil bir konumda 

olduğu görülecektir. Eserinde Gulât-ı Şîa’yı kınamış ve İmâmiyye Şîası’nın Hz. 

Ebû Bekir, Hz. Ömer, Hz. Osman ve Hz. Âişe hakkındaki sert tutumlarını kimi 

zaman tenkit etmiştir. 

Çok yönlü bir müellif ve velût bir âlim olan İbnü’l-Mutahhar el-Hillî (ö. 

726/1325), Moğol İlhanlı Sultanı Olcaytu’nun (ö. 726/1316) isteği üzerine sert bir 

Sünnîlik eleştirisi olan Minhâcü’l-kerâme adlı kitabını kaleme almıştır. Buna 

karşılık İbn Teymiyye (ö. 728/1328) Minhâcü’s-sünne30 adlı bir reddiye yazarak 

Hillî’nin iddialarının asılsız olduğunu göstermeye çalışmıştır.31 Tezimiz açısından 

son derece kıymetli olan bu iki eser, aynı zamanda Şîa’nın ve Ehl-i sünnet’in 

sahâbeye bakışını bir arada göstermesi bakımından çok önemlidir. Ayrıca Hillî, 

diğer eserleri olan Nehcü’l-ḥaḳ ve keşfü’ṣ-ṣıdḳ32 ile Keşfü’l-murâd fî şerḥi Tecrîdi’l-

iʿtiḳād33 adlı eserlerinde başta Hz. Âişe olmak üzere ilk üç halifeye çok sert 

eleştirilerde bulunarak onların gâsıp ve halifeliğe elverişli kimseler olmadığını dile 

getirmiştir. 

İmâmiyye Şîası, Hz. Ali ve ondan sonra gelen İmamların imâmetini 

Usûlü’d-Dîn’den saymaktadır. Bu açıdan Hz. Ali’nin imâmetini gasp eden ve buna 

göz yuman sahâbenin durumu ve Hz. Âişe’nin yaşanan olaylara etkisi hakkında 

birçok kitap kaleme alınmıştır. Şiî kelam ve akaid kitaplarında bu konu hakkında 

birçok veri bulmak mümkündür. Bunlar arasında, Şeyh Sadûk’un, İkmâlü’d-dîn ve 

 
29 Ebû Hâmid İzzüddîn Abdülhamîd b. Hibetillâh b. Muhammed el-Medâinî İbn Ebü’l-Hadîd, Şerḥu 

Nehci’l-belâġa, thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhim (Beyrut: Dâru İhyâ-i Kütübi’l-Arabiyye, 

1967). 
30 Cemâlüddîn el-Hasen (el-Hüseyn) b. Yûsuf b. Alî İbnü’l-Mutahhar el-Hillî - Ebü’l-Abbâs 

Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm el-Harrânî İbn Teymiyye, Minhâcü’l-

Kerâme fî Maʿrifeti’l-İmâme maʿa Minhâcü’s-Sünneti’n-Nebeviyye (Pakistan: y.y., 1982). 
31 Ayrıca bk. Adem Eryiğit, “Şiî-Sünnî İmamet Tartışmaları Bağlamında Hz. Âişe (el-Hillî-İbn 

Teymiyye Örneği)”, Turkish Journal of Shiite Studies 2/1 (2020), 71-86. 
32 Cemâlüddîn el-Hasen (el-Hüseyn) b. Yûsuf b. Alî İbnü’l-Mutahhar el-Hillî, Nehcü’l-Ḥaḳ ve 

Keşfü’ṣ-Ṣıdḳ (Kum: Dâru’l-Hicret, 2000). 
33 Cemâlüddîn el-Hasen (el-Hüseyn) b. Yûsuf b. Alî İbnü’l-Mutahhar el-Hillî, Keşfü’l-Murâd fi 

Şerhi Tecridi’l-İtiḳad (Kum: Menşūrātü Şekûra, 1953). 



8 

 

iṭmâmü’n-niʿme,34 ʿİlelü’ş-şerâʾiʿ ve’l-aḥkâm,35 Kitâbü’l-Ḫiṣâl36 ve Meʿâni’l-

aḫbâr37 adlı kitapları ile Şeyh Müfîd’in (ö. 413/1022) el-Emâlî,38 el-İfṣâḥ fi’l-

imâme,39 el-İrşâd,40 el-İḫtiṣâṣ,41 el-Cemel ve’n-nuṣra li-seyyidi’l-ʿIṭre fi’l-Baṣra42 

ve Risâle fî mâ Eşkele min Ḫaberi Mâriye el-Ḳıbṭıyye43 adlı çalışmaları konumuz 

açısından en önemli eserler arasında yer almaktadır. 

Şeyh Müfîd, el-İrşâd adlı eserinde kimi zaman Hz. Ali’nin Hz. Peygamber 

ile birlikteliğinden ve onunla beraber çıktığı gazveleri ele alırken kimi zaman da ilk 

üç halife ve Hz. Âişe’nin Hz. Peygamber ile olan münasebetlerinden bahsetmiştir. 

el-İfṣâḥ adlı eserinde ise imâmet kavramını ele alıp, imâmetin Hz. Ali’nin hakkı 

olduğunu ve ilk üç halifenin halifelik makamına layık olmadığını belirterek onları 

eleştiriye tabi tutmuştur. Konumuza kaynaklık etmesi bakımından el-Cemel ve’n-

nuṣra li-seyyidi’l-ʿIṭre fi’l-Baṣra adlı bir diğer eserinde ise Şiî bakış açısıyla Cemel 

Savaşı’nın öncesinde ve sonrasında yaşanan olaylar hakkında ve Hz. Âişe’nin 

olaylara etkisi bağlamında bizlere çok önemli bilgiler vermektedir. 

Ayrıca Şerîf el-Murtazâ’nın (ö. 436/1044) eş-Şâfî fi’l-imâme,44 Emâli’l-

Murtażâ adıyla da bilinen Ġurerü’l-fevâʾid ve dürerü’l-ḳalâʾid45 ve Resâʾilü’ş-Şerîf 

el-Murtażâ46 adlı kitapları ile Ebû Ca‘fer et-Tûsî’nin (ö. 460/1067) el-İḳtiṣâd fîmâ 

 
34 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Bâbeveyh el-Kummî Şeyh Sadûk, 

İkmâlü’d-dîn ve iṭmâmü’n-niʿme, thk. Seyyid Hasan el-Mûsevî el-Horasânî (Necef: Matbaʿatü’l-

Haydariyye, 1979). 
35 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Bâbeveyh el-Kummî Şeyh Sadûk, ʿİlelü’ş-

şerâʾiʿ ve’l-aḥkâm (Necef: Mektebetü’l-Haydariyye, 1966). 
36 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Bâbeveyh el-Kummî Şeyh Sadûk, Kitâbü’l-

Ḫiṣâl (Kum: Cemâ‘ati’l-Müderrisîn, 1982). 
37 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Bâbeveyh el-Kummî Şeyh Sadûk, 

Meʿâni’l-aḫbâr (Beyrut: Dâru’l-Maʿrifet-i li’t-Tabâʿat-i ve’n-Neşrî, 1979). 
38 Ebû Abdillâh Muhammed b. Muhammed b. en-Nu‘mân el-Hârisî el-Ukberî Şeyh Müfîd, el-Emâlî 

(Kum: Matbaʿatü’l-İslâmiyye, 1982). 
39 Ebû Abdillâh Muhammed b. Muhammed b. en-Nu‘mân el-Hârisî el-Ukberî Şeyh Müfîd, el-İfṣâḥ 

fi’l-imâme (Beyrut: Dâru’l-Müfîd, 1993). 
40 Ebû Abdillâh Muhammed b. Muhammed b. en-Nu‘mân el-Hârisî el-Ukberî Şeyh Müfîd, el-İrşâd 

fî maʿrifeti Ḥucecillâhi ʿale’l-ʿİbad (Tahran: Kitâbü’l-Furûşi’l-İslâmiyye, 1932). 
41 Ebû Abdillâh Muhammed b. Muhammed b. en-Nu‘mân el-Hârisî el-Ukberî Şeyh Müfîd, el-

İḫtiṣâṣ, thk. Ali Ekber el-Ğıfârî (Beyrut: Müessesetü’l-A’lemî, 1982). 
42 Ebû Abdillâh Muhammed b. Muhammed b. en-Nu‘mân el-Hârisî el-Ukberî Şeyh Müfîd, el-Cemel 

ve’n-nuṣra li-seyyidi’l-ʿIṭre fi’l-Baṣra (Kum: Mektebetü’d-Dâverdî, 1983). 
43 Ebû Abdillâh Muhammed b. Muhammed b. en-Nu‘mân el-Hârisî el-Ukberî Şeyh Müfîd, Risâle fî 

mâ Eşkele min Ḫaberi Mâriye el-Ḳıbṭıyye, thk. Şeyh Mehdî es-Sıbâhî (Beyrut: Daru’l-Müfîd, 1993). 
44 Ebü’l-Kāsım Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Muhammed el-Alevî eş-Şerîf el-Murtazâ, eş-Şâfî fi’l-

İmâme, thk. Abduzzehra el-Hüseynî el-Hatip (Tahran: Müessesetü’s-Sadık, 1987). 
45 Ebü’l-Kāsım Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Muhammed el-Alevî eş-Şerîf el-Murtazâ, Emâli’l-

Murtażâ: Ġurerü’l-fevâʾid ve dürerü’l-ḳalâʾid, thk. M. Ebü’l-Fazl İbrâhim (Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-

Arabiyye, 1967). 
46 Ebü’l-Kāsım Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Muhammed el-Alevî eş-Şerîf el-Murtazâ, Resâʾilü’ş-

Şerîf el-Murtażâ (Kum: Dâru’l-Kur’âni’l-Kerim, 1984). 



9 

 

yeteʿallaḳu bi’l-iʿtiḳād’ı,47 Telḫîṣü’ş-Şâfî’si48  ve İbnü Tâvûs’un (ö. 664/1266) eṭ-

Ṭarâʾif fî maʿrifeti meẕâhibi’ṭ-ṭavâʾif49 adlı çalışmaları Şiî akaid ve kelamı alanında 

istifade ettiğimiz diğer önemli eserler arasındadır. 

Çalışmamıza kaynaklık etmesi bakımından Şiî Kur’an tefsirleri de en 

önemli eserler arasında yer almaktadırlar. Özellikle bu tür eserler, âyetlerin nüzûl 

sebepleri hakkında bilgi vermeleri açısından paha biçilmez değere sahiptirler. 

Bunlardan Ali b. İbrahim el-Kummî’nin (ö. 307/919 [?]) Tefsîrü’l-Ḳummî’si,50 

özellikle Sünnîlik karşıtı bir karaktere sahip olması ve siyer alanında çok sayıda 

rivayet içermesi bakımından tezimiz için önem arz etmektedir. Sünnî iken sonradan 

Şiî olan ve fazlasıyla velût bir âlim kimliğiyle tanınan Ayyâşî’nin (ö. 320/932 [?]) 

Tefsîrü’l-ʿAyyâşî51 adlı çalışması da Şiî siyer ve İslâm tarihine dair rivayetleri 

barındırması açısından önemli bir eserdir; Bununla birlikte Ayyâşî’nin tefsiri ilk on 

sekiz sûreyi kapsamakta ve Şiî Kur’an tefsirinde önemli bir konumda 

bulunmaktadır. Ayrıca, Ebû Ca‘fer et-Tûsî’nin, et-Tibyân fî tefsîri’l-Ḳurʾân’ı,52 

Tabersî’nin (ö. 548/1154) Mecmaʿu’l-beyân fi tefsîri’l-Ḳurʾân’ı,53 Beyâzî’nin (ö. 

877/1472) eṣ-Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm ilâ Müsteḥiḳḳi’t-Taḳdîm’i,54 Feyz-i Kâşânî’nin (ö. 

1090/1679) Tefsîrü’ṣ-Ṣâfî’si,55 Bahrânî’nin (ö. 1107/1696) el-Burhân fî tefsîri’l-

Ḳurʾân’ı56 ve son dönem Şiî âlimlerinden olan Tabâtabâî’nin (ö. 1981) el-Mîzân fî 

tefsîri’l-Ḳurʾân’ı57 çalışmamıza kaynaklık eden tefsirler arasındadır. Bunlardan, 

Şiîlikte aşırı olan Beyâzî’nin eṣ-Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm adlı tefsiri, içerisinde siyer ve 

 
47 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, el-İḳtiṣâd fîmâ yeteʿallaḳu bi’l-iʿtiḳād (Necef: 

Matbaʿatü’l-Hiyâm, 1979). 
48 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, Telḫîṣü’ş-Şâfî (Tahran: y.y., 1985). 
49 Radıyyüddîn Alî b. Mûsâ b. Ca‘fer İbn Tâvûs, eṭ-Ṭarâʾif fî maʿrifeti meẕâhibi’ṭ-ṭavâʾif (Kum: 

Matbaʿatü’l-Hıyâm, 1980). 
50 Ali b. İbrahim el-Kummî, Tefsîrü’l-Ḳummî, thk. Tayyib el-Mûsevî el-Cezâirî (Necef: 

Mektebetü’l-Hüdâ, ts.). 
51 Ebü’n-Nadr Muhammed b. Mes‘ûd b. Muhammed el-Ayyâşî es-Sülemî es-Semerkandî el-Ayyâşî, 

Tefsîrü’l-ʿAyyâşî, thk. Hâşim er-Resûlî el-Mahlâtî (Tahran: Mektebetü’l-İlmiyyetü’l-İslâmiyye, ts.). 
52 Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et-Tûsî, et-Tibyân fî tefsîri’l-Ḳurʾân, thk. Ahmed H. 

Kasîr el-Âmilî (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, ts.). 
53 Ebû Alî Emînüddîn (Emînü’l-İslâm) el-Fazl b. el-Hasen b. el-Fazl et-Tabersî, Mecmaʿu’l-beyân 

fî tefsîri’l-Ḳurʾân (Kum: Mektebetü’l-Âyetullah el-ʿuzmâ el-Marʿaşî en-Necefî, 1982). 
54 Muhammed Ali b. Yûnus el-Âmilî en-Nebâtî el-Beyâzî, eṣ-Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm ilâ Müsteḥiḳḳi’t-

Taḳdîm, thk. Muhammed el-Bâkır el-Behbûtî (b.y.: Matbaʿatü’l-Haydariyye, 1964). 
55 Molla Muhsin Muhammed b. Şâh Murtazâ b. Şâh Mahmûd-ı Kâşânî, Tefsîrü’ṣ-Ṣâfî, thk. Seyyid 

Muhsin Hüseynî el-Emînî (Kum: Mektebtû’s-Sadr, 1995). 
56 Hâşim b. Süleymân b. İsmâîl b. Abdilcevâd el-Hüseynî el-Bahrânî, el-Burhân fî tefsîri’l-Ḳurʾân 

(Kum: Matbaʿatü’l-İlmiyye, 1973). 
57 Muhammed Hüseyin b. Muhammed b. Muhammed Hüseyin Tabâtabâî, el-Mîzân fî tefsîri’l-

Ḳurʾân (Beyrut: Müessesetü’l-Aʿlemî, 1974). 



10 

 

İslâm tarihine dair çok sayıda tevil ve şiir barındırması bakımından tezimiz için 

büyük önem arz etmektedir. 

Tezimizde çağdaş Şiî müelliflerinin eserlerinden de olabildiğince istifade 

edilmiştir. Bunlar arasında; Hasan el-Mustafavî’nin (ö. 1426/2005) el-Ḥaḳâiḳ fî 

Târîḫi’l-İslâm ve’l-Fiten ve’l-Ehdas58 adlı çalışması ile Seyyid Ca‘fer Murtazâ el-

Âmilî’nin (ö. 1441/2019) Hz. Peygamber’in hayatını yazdığı es-Ṣaḥîḥ min Sîreti'n-

Nebiyyi'l-A'zam’ı,59 Hz. Ali’nin hayatını ele aldığı es-Ṣaḥîḥ min Sîreti İmam Ali’si60 

ve İfk olayını değerlendirdiği Ḥadîs̱ü’l-İfk61 adlı eseri, çağdaş Şiî müelliflerinin Hz. 

Âişe tasavvurunu yansıtmaları açısından son derece önem arz etmektedir. Özellikle 

de Murtazâ el-Askerî’nin (ö. 1428/2007) Eḥâdîs̱ü Ümmü'l-Müʾminîn62 adlı eseri ile 

Şeyh Hüseyin el-Hısn’ın Ebḥâs̱ü Ḥavle's-Seyyide Âişe (Ruʾyetü Şiîyyeti Muʿâsıra)63 

adlı eseri, çağdaş İmâmiyye Şîası müelliflerinin Hz. Âişe tasavvurunu yansıtan en 

önemli çalışmalar arasında yer almaktadırlar. 

Araştırmalar 

Bu kısımda tezimizin konusuyla ilgili ülkemizde ve yurtdışında daha önce 

yapılmış olan çalışmalara yer vereceğiz. Bununla birlikte tezimizin konusuyla 

benzer içeriğe sahip gibi görünen çalışmalardan ayrıldığımız noktalara değinmeye 

çalışacağız. İmâmiyye Şîası kaynaklarındaki Hz. Âişe tasavvuruna dair birkaç 

çalışma yapılmış ancak kanaatimizce bu çalışmalarda mesele yeterince 

irdelenmemiştir. Bu bakımdan tezimizin özgün olduğu ve ele alınan konuda 

yapılmış ilk kapsamlı bilimsel çalışma hüviyetini taşıdığı düşünülmektedir. 

Ülkemizde, İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Âişe’ye dair yer alan 

rivayetler konusunda yapılan çalışmalar genellikle Şîa’nın sahâbe tasavvuru 

konusunun alt başlığı olarak ele alınmış ve derinlemesine bir çalışma yapılmamıştır. 

Bu konuda yapılmış tek spesifik çalışma ise Ali Aksu’ya ait olan bir sempozyum 

bildirisidir.64 İsim yönünden tez konumuza benzeyen bu bildiri içerik bakımından 

 
58 Hasan el-Mustafavî, el-Ḥaḳâiḳ fî Târîḫi’l-İslâm ve’l-fiten ve’l-ehdas (Kum: y.y, 1989). 
59 Seyyid Ca‘fer Murtazâ el-Hüseynî el-Âmilî, es-Ṣaḥîḥ min Sîreti’n-Nebiyyi’l-A’zam (Kum: Dâru’l-

Hadîs, 2009). 
60 Seyyid Ca‘fer Murtazâ el-Hüseynî el-Âmilî, es-Ṣaḥîḥ min Sîreti İmam Ali (Kum: el-Merkezü’l 

İslâmî li’d-Dirâsât, 2012). 
61 Seyyid Ca‘fer Murtazâ el-Hüseynî el-Âmilî. Ḥadîs̱ü’l-İfk (Beyrut: Dâru’t-Taâruf li’l-Matbûât, 

1980.) 
62 Seyyid Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn Âişe (Beyrut: Dâru’z-Zehrâ, 1985). 
63 Şeyh Hüseyin el-Hısn, Ebḥâs̱ü Ḥavle’s-Seyyide Âişe (Ruʾyetü Şiîyyeti Muʿâsıra) (Beyrut: Dâru 

Ravâfid, 2017). 
64 Ali Aksu, “İmâmiyye Şîası Kaynaklarına Göre Hz. Âişe” Mü’minlerin Annesi Hz. Âişe 

(Uluslararası Sempozyum Bildirileri), Sivas: Sivas Belediyesi, 2017, 273-283. 



11 

 

tezimizle örtüşmemektedir. Aksu, bildirisinde sadece birkaç iddia üzerinde durmuş 

ve ana kaynaklara inmeden çağdaş yazarların anlatımı üzerinden konuyu işlemiştir. 

Bunun yanında Şîa’nın Hz. Âişe tasavvuru tam olarak ortaya konulmamış, Şîa’nın 

ortaya attığı iddiaların neden ve sonuçlarına değinilmemiştir. 

Yine ülkemizde, Şîa kaynaklarındaki Hz. Âişe tasavvuruna bazı kitap 

bölümlerinde ve yapılan tezlerin alt başlıklarında yer verilmiştir.65 Ancak bu 

çalışmalarda da konu detaylı bir şekilde ele alınmadan sadece Hz. Âişe hakkındaki 

birkaç Şiî müellifin iddiası ve bu iddialara verilen cevaplar üzerinden çalışmalar 

ilerletilmeye çalışılmıştır. Bunun yanında bazı akademik makalelerde de bu konu 

dolaylı bir şekilde ele alınmıştır.66 Ancak bu çalışmaların hiçbirinde İmâmiyye 

Şîası’nın Hz. Âişe tasavvuru tam olarak ortaya konulamamıştır. Bizler de tüm bu 

çalışmalardan yeri geldiğince istifade edip yüzeysel geçilen konuları etraflıca 

inceleyerek eksik bırakılan yönleri tamama erdirmeye çalıştık. 

Tespit edebildiğimiz kadarıyla Arap dünyasında Şîa’nın Hz. Âişe tasavvuru 

hakkında yapılan tez çalışmaları bir tane ile sınırlıdır. Sözü edilen çalışma başlığı 

Türkçe’ye “Ehl-i Sünnet ve İsnâaşeriyye Şîasına Göre Hz. Âişe'nin Ehl-i Beyt 

İndindeki Konumu (Karşılaştırmalı Bir Çalışma)” şeklinde tercüme edilebilecek 

yüksek lisans tezidir.67 İsminden de anlaşılacağı üzere bu tezde Hz. Âişe’nin Ehl-i 

beyt mensupları ile olan ilişkileri ele alınmaya çalışılmıştır. Aynı zamanda Şîa’nın 

Hz. Âişe tasavvurunu tam olarak yansıtmamakla beraber kimi zaman Şîa’nın Hz. 

Âişe hakkındaki birtakım iddialarına yer verilmiş ve Ehl-i sünnet kaynaklarından 

bu iddialara cevap üretilmeye çalışılmıştır.  

Hz. Âişe hakkında bugüne kadar yazılmış en kapsamlı akademik eser, 

Abdülkadir es-Sekkâf’ın editörlüğünü yapmış olduğu Âişetü Ümmü'l-Mü'minîn, 

Mevsûʿatün ʿilmiyyetün ʿan Ḥayatihâ ve Fażlihâ ve Mekânetihâ el-ʿilmiyyeti ve 

 
65 Nigar Bacak, İmâmiyye Şîası’nda Sahâbe Anlayışı (Konya: Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2009), 104-110; Mehmet Efendioğlu, Sahâbeye Yöneltilen Tenkitler 

(İstanbul: M. Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2011), 252-269; Abdulalim Demir, İmâmiyye 

Şîa’sı Hadis Kaynaklarına Göre Sahâbe Tasavvuru (Ankara: Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2020). 
66 Eryiğit, “Şiî-Sünnî İmamet Tartışmaları Bağlamında Hz. Âişe (el-Hillî-İbn Teymiyye Örneği)”; 

Zekeriya Doğrusözlü, “İmâmiyye Şîası Kaynaklarında Hz. Muhammed’in Ölümü ile İlgili 

Spekülasyonlar”, İnönü Üniversitesi Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi 9/1 (2020), 132-144. 
67 Abdülkerîm Ziyâd Muhammed el-Hâtıp, Menziletü Ümmü’l Mü’minin ʿÂişe ʿİnde Ehl-i Beyt 

Beyne’ş-Şîʿati’l-İsnâaşeriyye ve Ehli’s-Sünne “Dirâsetü’n Muḳârenetün” (Gazze: Gazze İslâm 

Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2018). 



12 

 

ʿalâḳatihâ bi-Âli'l-Beyti ve Reddi'ş-Şübuhâti Ḥavlehâ68 adlı eserdir. Akademik bir 

üslupla Arapça hazırlanan bu kitapta, Şîa’nın Hz. Âişe tasavvuru bir başlık altında 

tematik şekilde ele alınmıştır. Klasik Şîa kaynaklarında bu konuda zikredilen birkaç 

iddiaya değinilerek Ehl-i sünnet nazariyesinden cevaplar verilmeye çalışılmıştır. 

Çağdaş Şiî müelliflerin görüşlerine yer verilmeden birkaç ana kaynak üzerinden 

sınırlı bir çalışma yapılmıştır. 

Araştırmalarımız neticesinde batıda, İmâmiyye Şîası kaynaklarını esas 

alarak Hz. Âişe tasavvurunu inceleyen bir çalışma tespit edemedik. Ancak birçok 

Şiî müellifin eseri Arapça’dan veyahut da Farsça’dan İngilizce’ye tercüme 

edilmiştir. Örneğin Murtazâ el-Askerî’nin Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn Âişe adlı 

eseri, The Role of ‘A’ishah in the History of Islam69 adıyla üzerine çevirmenin 

notları da eklenerek İngilizce’ye çevrilmiştir. Bizler de bu vb. tercümelerden yeri 

geldiğince istifade etmeye çalıştık. 

Şimdiye kadar zikredilen yakın tarihli bu çalışmaların konumuzla alakası 

olmakla birlikte Şiî kaynaklardaki Hz. Âişe portresini net bir şekilde yansıttıkları 

düşünülmemektedir. Bununla birlikte yeri geldikçe bu çalışmalardan istifade 

ettiğimizi de belirtmemiz gerekir. Tezimizin, zikredilen tüm bu çalışmalardan 

ayrıldığı en önemli nokta ise İmâmiyye Şîası kaynaklarına göre Hz. Âişe’nin 

hayatını, doğumundan vefatına kadar kronolojik bir şekilde ele almasıdır. Bununla 

birlikte İmâmiyye Şîası kaynaklarında, tarihsel süreç içerisinde Hz. Âişe’ye dair yer 

alan iddiaların tespit ve tasnif işlemleri yapıldıktan sonra Şîa’nın Hz. Âişe 

tasavvurunu ortaya koyan özgün ve sistematik bir bilimsel çalışmanın ortaya çıktığı 

düşünülmektedir. 

Kavramsal Çerçeve 

Çalışmamızın bu kısmında konumuza giriş olması bakımından, Şîa’nın 

tarihsel süreçteki yerini genel bir çerçevede ele alıp, başta Hz. Âişe olmak üzere 

sahâbeye bakışını ve genel düşünce yapısını değerlendirmeye çalışacağız. Şîa’nın 

ne zaman ortaya çıktığı, Şîa kelimesinin dilbilimsel açıdan incelenmesi ve bir 

kavram olarak serüveni hakkında bugüne kadar çok sayıda çalışma yapılmış 

 
68 Alevî b. Abdülkadir es-Sekkâf (ed.), Âişetü Ümmü’l-Mü’minîn, Mevsûʿatün ʿilmiyyetün ʿan 

Ḥayatihâ ve Fażlihâ ve Mekânetihâ el-ʿilmiyyeti ve ʿalâḳatihâ bi-Âli’l-Beyti ve Reddi’ş-Şübuhâti 

Ḥavlehâ (Zahran/Suudi Arabistan: Müessesetü’d-Düreri’s-Seniyye, 2013). 
69 es-Seyyid Murtazâ el-Askerî, The Role of ‘A’ishah in the History of Islam, çev. Alaaddin 

Pazargadi (Tahran: Naba Publication, 2000). 



13 

 

durumdadır.70 Bizler bu konuları tekrar ele almak yerine Şîa’nın genel olarak temel 

kavramlarından, inanç-düşünce yapısından ve başta Hz. Âişe olmak üzere sahâbe 

tasavvurundan bahsetmeye çalışacağız.71 

Başta İmâmiyye Şîası müellifleri olmak üzere hemen hemen bütün Şiî 

müellifler, Şiîliğin ortaya çıkışını ya Asr-ı Saâdet ile ya da Hz. Peygamber’in 

vefatıyla başlatırlar. Hz. Peygamber’in sağlığında bizzat kendisinin, Hz. Ali 

taraftarlarını “Şîatü Ali” şeklinde isimlendirdiğini iddia ederek Allah Resûlü’nün 

vefatının ardından Hz. Ali’nin imâmetini ileri sürmüşlerdir. Hz. Peygamber’in 

vefatıyla siyasi ve dini otoritenin Hz. Ali’ye geçtiğini, bu yüzden Hz. Ali ve 

dostlarının (Abbas, Zübeyr, Selman, Ebû Zer, Mikdâd ve Ammâr) halife seçiminin 

yapıldığı yere gitmediğini ancak Müslümanların selâmetinin tehlikede olduğunu 

gözettiklerinden dolayı çözümün yapılan seçimi kabul etmekte bulduklarını ileri 

sürmüşlerdir.72 

Şîa’ya göre imâmet, doğrudan dinî inanç (Usûlü’d-Dîn) ile ilgili bir 

meseledir. Bu yüzden Şiî inanç ve anlayışının merkezinde Hz. Ali’nin bizzat Allah 

Resûlü tarafından imam/halife olarak tayin edildiği fikri yatmaktadır. Bu açıdan 

Şiîliğin diğer İslâm mezheplerinden ayrıldığı en ayırt edici özelliği Hz. Ali’nin nas 

ve tayin yoluyla imam olduğu fikridir.73 Şiîlerin, Şiîlik düşünce nazariyesini 

özellikle Asr-ı Saâdet’e yani Hz. Peygamber dönemine dayandırmalarının en 

önemli sebebi ise Şiîliğin aslında İslâm’ın özü olduğunu ortaya koyarak ona 

yapılacak olan tüm eleştirilerin aslında İslâm’a yapılmış olduğunu göstermek ve 

yapılan eleştirileri ortadan kaldırmaya çalışmaktır. 

Şîa’ya göre imâmet ile hilâfet kavramları arasında fark bulunmaktadır. 

İmâmet, nas ve tayinle Hz. Ali’ye ondan da kendisinin soyundan gelen imamlara 

geçmiştir. İmamlara itaat etmek farz olduğu gibi nas ile tayin edildikleri için onlar 

 
70 Ahmet Vehbi Ecer, “Şia ve Doğuşu”, Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1/1 (1983), 

131-142; Hasan Onat, “Şiîliğin Doğuşu Meselesi (Birinci Hicri Asır)”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 36/1-2 (1997), 79-118; Mustafa Öz, “Şîa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 39/111; Hasan Hüseyin Güneş, “Şîa Kelimesi 

Üzerine Etimolojik Bir Tahlil”, Alevilik Araştırmaları Dergisi 7 (2014), 203-213; Aznavur 

Demı̇rpolat - Mehmet Adem Ergül, “Sosyo-Politik Şîa’dan Teo-Politik Şiîliğe Evrilen Süreç” 4/1 

(2021) 34-53. 
71 Şîa’nın sahâbe tasavvuruna dair yapılmış en kapsamlı çalışmalardan biri Abdülalim Demir’e ait 

olan doktora tezidir. Ayrıntılı bilgi için bk. Demir, İmâmiyye Şîa’sı Hadis Kaynaklarına Göre 

Sahâbe Tasavvuru. 
72 Onat, “Şiîliğin Doğuşu Meselesi (Birinci Hicri Asır)”, 81. 
73 Abdülbaki Gölpınarlı, Tarih Boyunca İslam Mezhepleri ve Şiîlik (İstanbul: Der Yayınları, 1979), 

302 vd. 



14 

 

aynı zamanda masumdurlar (günahsızdırlar). Bundan dolayı imam olan kimse 

nassın koruyuculuğunda ismet sıfatına sahip olan kimsedir. Aynı zamanda imamlar, 

olanları ve ileride olacakları bilirler. İmamlar, mukarreb bir meleğin ve gönderilen 

bir peygamberin bile ulaşamadığı bir makamda bulunurlar. Bu açıdan imamlar, 

“Allah’ın kapıları” olarak görülmekte ve imâmeti inkar edenler müminler arasında 

sayılmamaktadırlar.74 Bunların yanında imam olan kimsenin ledünnî ilme sahip 

olması, yani Allah tarafından verilen bir makama sahip olması ve sözlerinin hüccet 

kabul edilmesi gibi özelliklere sahip olması gerekmektedir.75 

Hilâfete gelince; Şîa’da hilâfet, tıpkı Ehl-i sünnet’teki gibi devlet başkanlığı 

ve iktidarı fiilî olarak elinde bulunduran yönetim anlamındadır. Şîa her ne kadar 

Ehl-i sünnet’in hilâfet kurumuna yüklediği manayı kabul etse de bu kurumu 

yöneten halifenin tayini meselesinde Ehl-i sünnet’ten ayrılmaktadır. Bu anlayışa 

göre her imam halife olabilmekte ancak her halife imam olamamaktadır.76 Bu 

durumda Şîa’ya göre Hz. Ebû Bekir (ö. 13/634), Hz. Ömer (ö. 23/644) ve Hz. 

Osman (ö. 35/656), hilâfeti belli bir dönem gasp edip ellerinde tutan kimselerdir ve 

onların hilâfeti asla meşrû değildir.77 Ancak Hz. Ali ilk üç halifenin hilâfeti 

döneminde imam olarak görevini devam ettirmiştir. Fakat gücü yetmediği için 

takıyye yapmak zorunda kalmış ve iktidar ile iyi geçinmeye çalışmıştır. Hz. Ali’nin 

imâmeti otuz yıl sürmüş, bunun yirmi dört yıl altı ayını takıyye yaparak, beş yıl altı 

ayını ise münafıklarla savaşarak geçirmiştir.78 

Şiî kaynaklarda, Hz. Ali’nin Hz. Peygamber tarafından bizzat imam tayin 

edildiğine dair birtakım deliller ön plana çıkartılmaktadır. Bunlar arasında Gadîr-i 

 
74 Serdar Demirel, Ehl-i Sünnet İle İmâmiyye Şîası Arası Karşılaştırmalı Hadis İlimleri (İstanbul: 

Karınca & Polen Yayınları, 2014), 50-55. 
75 Metin Bozan, “İmâmiyye Şîa’sının Peygamberlik ve İmamet Anlayışlarının Mukayesesi”, Dini 

Araştırmalar Dergisi 9/26 (2006), 95-112. 
76 Demir, İmâmiyye Şîa’sı Hadis Kaynaklarına Göre Sahâbe Tasavvuru, 34. 
77 Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 30/517. 
78 Şeyh Müfîd, el-İrşâd, 11-12; Ebü’l-Hasan ‘Alî b. Îsâ b. Ebü’l-Feth el-Erbilî, Keşfü’l-Ġumme fî 

Maʿrifeti’l-Eimme (Tebriz: Mektebetü Benî Hâşim, 1961), 1/63. 



15 

 

Hum Olayı,79 Kırtas Hadisesi,80 bazı Kur’an âyetleri81 ve bazı hadisler82 

bulunmaktadır. Hz. Ali’nin hilâfetini kendisine teslim etmeyen “sahâbenin adaleti” 

 
79 “Başta İmâmiyye Şîası olmak üzere hemen hemen bütün Şiî gruplara göre Hz. Peygamber Veda 

haccı dönüşü (18 Zilhicce 10 / 17 Mart 632), aslında dinlenmeye elverişli bir yer olmadığı halde 

önemli bir hususu bildirmek maksadıyla Gadîr-i Hum mevkiinde konaklamış, bu sırada, kendisine 

indirilen her vahyi tebliğ etmesini emreden, bunu yapmadığı takdirde elçilik görevini yerine getirmiş 

sayılmayacağını belirten âyet (el-Mâide 5/67) nâzil olmuştur. Resûl-i Ekrem, kafilenin önde giden 

ve geride kalan bütün fertlerinin toplanmasını istemiş, herkes geldikten sonra öğle namazını 

kıldırmış ve arkasından yeni gelen âyeti tebliğ ederek bir konuşma yapmıştır. Hz. Peygamber bu 

konuşmasında dünyaya veda etme zamanının yaklaştığına işaret ederek risâlet görevini yerine 

getirip getirmediği hakkındaki kanaatlerini ashabına sormuş, olumlu cevap aldıktan sonra ashabının 

Allah’a ve âhiret gününe olan imanını yeniden ikrar ettirmiş ve ardından “sekaleyn hadisi” diye 

meşhur olan sözlerini söylemiştir: “Size paha biçilmez iki şey bırakıyorum: Allah’ın kitabını ve Ehl-

i beytimi... Benden sonra bunlara sarılırsanız asla sapıklığa düşmezsiniz.” Resûl-i Ekrem 

konuşmasını bitirdikten sonra Hz. Ali’yi sağ tarafına almış, elini tutup kaldırmış ve şöyle demiştir: 

“Ben kimin mevlâsı isem Ali de onun mevlâsıdır. Allahım! Onu seveni sev, ona düşman olana 

düşman ol!” Hz. Peygamber’in bu açıklamalarından sonra orada bulunanlar sırasıyla gelip Hz. Ali’yi 

tebrik etmişlerdir. Bunların arasında Hz. Ebû Bekir, Ömer ve o anda Ali’nin imâmeti hakkında bir 

şiir söyleyen Hassân b. Sâbit de vardır. Medine’ye hareket edilince yolda, hatta bazılarına göre daha 

orada, “...Bugün sizin için dininizi ikmal ettim, üzerinize olan nimetimi tamamladım, din olarak 

sizin için İslâm’ı seçtim...” meâlindeki âyet nâzil olmuştur. (el-Mâide 5/3)." Bk. Ethem Ruhi Fığlalı, 

“Gadîr-i Hum”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 13/279. 

Bir kısım Şiî müelliflere göre ise Mâide Sûresi’nin 67. âyetinin nâzil olmasının sebebi, Hz. 

Peygamber’e “Ben kimin mevlâsı isem Ali de onun mevlâsıdır” sözü tebliğ edilmiş fakat Hz. 

Peygamber insanlardan korkup bu âyeti onlara bildirmemiştir. Buna ilaveten Hz. Peygamber’e 

namaz, zekat, oruç ve haccı insanlara açıkladığı gibi Hz. Ali’nin velâyetini de müminlere açıklaması 

emredilmiş fakat Hz. Peygamber’in bu konuyu insanlara açıklama noktasında zorlandığı, kavminin 

dinlerinden dönmelerinden ve onu yalanlamalarından korktuğu ve bunun üzerine yukarıda 

zikredilen Mâide Sûresi’nin 67. âyetinin nâzil olduğu ve velâyetin emredilen son farz olduğu iddia 

edilmiştir. Ebü’l-Kâsım Furât b. İbrâhim İbn Furât el- Kûfî, Tefsîrü Furat el-Kûfî (Necef: 

Matbaʿatü’l-Haydariyye, ts.), 130; Küleynî, el-Uṣûl mine’l-Kâfî, 1/389; Ebu’l-Hasan Ali b. el-

Hüseyn b. Ali el-Mes’ûdî, İs̱bâtü’l-vaṣıyye li’l-İmâm ʿAlî b. Ebî Tâlib (Beyrut: Dâru’l-Adva, 1988), 

132-133. 

Şiî müellif Tabersî’ye göre ise bu âyette tebliğ edilmesi gereken şey Hz. Ali’nin hilâfetidir. Hz. 

Peygamber, takıyye yaparak eşi Âişe’den bazı şeyleri gizlemiş bu yüzden Allah, Hz. Peygamber’i 

ikaz etmiştir. Tabersî, Mecmaʿu’l-beyân, 3/344. 
80 Hz. Peygamber’in hastalığı şiddetlenince yanında bulunan ashabına “Bana bir kağıt ve kalem 

getirin; size bir yazı (vasiyet) yazayım/yazdırayım ki, benden sonra sapıklığa düşmeyesiniz” 

buyurur. Hz. Peygamber’in bu sözü üzerine orada bulunan Müslümanlar yazı malzemesi getirilip 

getirilmemesi hususunda görüş ayrılığına düşerler. Hz. Ömer’in de aralarında bulunduğu bir kısım 

sahâbe, Hz. Peygamber’in, hastalığın şiddetinden dolayı bu sözü söylediğini, Allah’ın Kitabı’nın 

Müslümanlara yeteceğini söyler. Tartışma uzayınca Hz. Peygamber de yanındakilerin dışarı 

çıkmasını ister. Şiî müelliflere göre Hz. Ömer, Hz. Ali’nin Hz. Peygamber tarafından halife olarak 

vasiyet edileceğini anladığı için Hz. Peygamber’in bu emrini engellemiştir. Bk. Mehmet Nur 

Akdoğan, “Şiî Literatürde Hz. Ömer’in Bazı Hadiselerdeki Rolü”, Şarkiyat İlmi Araştırmalar 

Dergisi 12 (2014), 87-90. 
81 Örneğin bk. el-Mâide 5/3, 55, 67, 75; Nûr 24/55; el-Ahzâb 33/33. 
82 1- Davetin başlangıcı hadisi: Şia’ya göre Hz. Ali’nin imâmetini ilan etmek maksadıyla nâzil olan 

“Önce yakın akrabanı uyar.” Şuarâ 26/214 âyeti, onun vasiliğinin bir ispatı olarak öne sürülmektedir. 

Hz. Ali’nin imâmet ve hilâfeti için öne sürdükleri ilk nas olan bu ayetin nüzûlünden sonra aktarılan 

rivayetlere göre Hz. Peygamber en yakınlarını, amcası Ebu Tâlib’in evinde topladı. Aralarında Hz. 

Ali, Hz. Hamza ve Ebû Leheb gibi isimlerin olduğu, sayıları kırkı aşan kişiye yemek verdi ve onlara 

İslâm’ı tebliğ etti. Ancak Ebû Leheb’in itiraz ve engellemeleri üzerine bu yemek tekrarlanmak 

zorunda kaldı. Son toplantıda Hz. Peygamber şöyle buyurdu: “Ey Abdülmuttâliboğulları! Allah’a 

andolsun ki, Arapların içinde kavmine benim size getirdiğim şeyden (İslâm) daha üstün bir şey 

getiren bir genç bilmiyorum. Ben size dünya ve ahiret hayatının en hayırlı şeyini getirdim. Allah 

bana, sizi bu dine davet etmemi emretti. Şimdi içinizden hanginiz, benim kardeşim, vasim ve halifem 

olmak üzere bu işimde benim yardımcım olmak ister?” Hz. Ali der ki toplantıda bulunanlar sustular. 



16 

 

meselesi Şiî kaynaklarda geniş bir şekilde tartışılmıştır. Şiîler, sahâbeyi diğer 

insanlarla aynı derecede görmekte ve onların arasında fasık olanlar olduğu gibi 

adaletli olanların da varlığından bahsetmektedirler.83 Onlara göre sahâbenin adaletli 

olup olmadığı Hz. Ali’ye olan sevgisiyle ölçülmektedir. Eğer bir sahâbe Hz. Ali’ye 

sevgi besliyorsa mümin; nefret ediyorsa münafıktır. İmâmiyye Şîası kaynaklarının 

bir kısmında sahâbenin tamamı tekfir edilirken, bir kısım kaynaklarında ise üç,84 

dört85 ya da yedi86 kadar sahâbenin dışında tüm sahâbîlerin irtidad ettiği iddia 

edilmektedir.87 

Şiî müelliflerin irtidad ettiğini iddia ettikleri sahâbenin başında Hz. Âişe ve 

ilk üç halife gelmektedir. Nitekim Hz. Âişe ve ilk üç halifeyi gâsıp olarak 

nitelendirmektedirler. Onlara göre Hz. Ali, Hz. Peygamber vefat ettiğinde onun 

teçhiz ve tekfin işlemleriyle alakadar olurken Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer, sırf 

dünya işlerine tamah ettiklerinden ve insanlara başkanlık yapmak sevdası yüzünden 

Sakîfe çardağında hilâfeti ele geçirip gasp etmişlerdir.88 Şiî müelliflere göre 

Sakîfe’de yapılan bu biat, Kur’an ve sünnetteki naslara aykırıdır. Kur’an ve 

 
Ben aralarında en küçükleri, gözünün pınarında en çok, karnı en büyük ve baldırı en ince olanıydım. 

Ben, “Ey Allah’ın Resûlü! Bu işte senin yardımcın ve vezirin olurum” dediğimde o, benim 

boynumdan tutarak, “İşte bu genç benim kardeşim, vasim ve içinizdeki halifemdir. Onu dinleyiniz 

ve ona itaat ediniz!” der. Bunun üzerine orada bulunan topluluk kendi aralarında gülüşür ve 

aralarından bazıları Ebû Tâlib’e şöyle derler: “Sana oğlunu dinleyip ona itaat etmeni emretti.” 

Mehmet Salih Arı, İmamiye Şîası Kaynaklarına Göre İlk Üç Halife (İstanbul: Düşün Yayıncılık, 

2011), 47-48. 

2- Sekaleyn hadisi: “Size iki ağır emanet bırakacağım. Onlara sımsıkı sarıldıkça, hiçbir zaman 

sapıtmazsınız. Bunlar, Allah’ın kitabı ve ıtretim (Ehl-i beytim) dir.” Küleynî, el-Uṣûl mine’l-Kâfî, 

1/289; Mes’ûdî, İs̱bâtü’l-vaṣıyye, 132-133; Mûsevî, el-Mürâcaʿât, 164-178. 

3- Sefine hadisi: “Benim Ehl-i beytim, sizlerin arasında Nuh’un gemisine benzer. Kim ona binerse 

kurtulur; kim ondan yüz çevirirse boğulur.” 

4- Menzile hadisi: “Harun’un Musa’nın yanındaki konumu ne ise senin de benim yanımdaki 

konumun odur. Ancak benden sonra peygamber gelmeyecektir.” Şeyh Müfîd, el-İrşâd, 11; Ebu 

Mansur Ahmed b. Ali b. Ebî Talib et-Tabersî, el-İḥticâc (Kum: Zevi’l-Kurba, 2010), 1/140. 

Bu dört meşhur hadisin dışında Şîa tarafından imâmetin Hz. Ali ve onun soyundan gelenlere ait 

olduğuna dair delil olarak öne sürülen pek çok hadis bulunmaktadır. Bk. Onat, “Şiîliğin Doğuşu 

Meselesi (Birinci Hicri Asır)”, 85-86. Ayrıca Şiî müellifler, sünnî hadis kaynaklarından da imâmete 

delil olarak gördükleri bazı hadisleri kullanmaktadırlar. Bk. Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail el-

Buhârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, nşr. Muhammed Züheyr b. Nasr (b.y.: Dâru Tavki’n-Necât, 2001) 

“Ahkâm”, 61; Ebû’l-Hasen Müslim b. el-Haccâc el-Kuşeyrî en-Nîsâbûrî Müslim, Ṣaḥîḥu Müslim, 

thk. Muhammed Fuâd Abdulbâkî (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 1955) “Zekât”, 16. 
83 Mûsevî, el-İctihâd, 522-525. 
84 Küleynî, el-Uṣûl mine’l-Kâfî, 2/147; Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 22/352. 
85 Süleym b. Kays, es-Saḳīfe, 162. 
86 Şeyh Müfîd, el-İḫtiṣâṣ, 10. 
87 Bu konu hakkında Muhammed b. Ömer el-Keşşî, irtidad lafzının dinden dönmek manasında değil 

de sahâbenin Hz. Ali’ye biat etmekten geri durması manasında kullanıldığını dile getirmiştir. Bk. 

Keşşî, Ricâlü’l-Keşşî, 8. 
88 Şeyh Müfîd, el-İfṣâḥ, 11-12; Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 30/517; Mustafavî, Ḥaḳâiḳ fî Târîḫi’l-İslâm, 

202-203. 



17 

 

sünnetten sapmanın ilki olan bu olaydan sonra ikinci sapma Hz. Ebû Bekir’in Hz. 

Ömer’i tayin etmesi, üçüncü sapma ise Hz. Ömer’in şûrâ tarzıdır.89 

İmâmiyye Şîası müellifleri, başta Hz. Âişe ve ilk üç halife olmak üzere 

sahâbenin çoğunu kendi siyasi ve itikadi anlayışlarına göre tenkit ettikten sonra bu 

sahâbîlerden hadis nakletmenin de caiz olmadığı yönünde görüş beyan etmişlerdir. 

Nitekim Hz. Âişe ve ilk üç halife Ehl-i beyt düşmanı olarak görülmüş, yapmış 

oldukları her iş ve eylem Hz. Ali ve onun soyundan gelenlere karşı bir siyasi hamle 

olarak değerlendirilmiştir. Bundan dolayı Şiî müellifler özellikle Hz. Âişe ve ilk üç 

halifeye kötü söz söylemenin, lanet etmenin ve onlardan teberrî (Allah’ın 

düşmanlarından berî olma) etmenin gerekliliği üzerine birtakım rivayetler 

aktarmışlardır.90 

Şiî müellifler, naklettikleri rivayetleri genellikle başta Muhammed el-Bâkır 

ve Ca‘fer es-Sâdık olmak üzere diğer imamlara dayandırarak nakletme metodunu 

tercih etmişlerdir. Bu yöntemi tercih etmiş olmalarının sebepleri arasında, başta 

imamların bilgi bakımından Hz. Peygamber ile aynı seviyede bulunmaları, 

imamların masum (günahsız) olmaları ve kitapların imamlara arz edilmiş olması 

düşünceleri yatmaktadır.91 Nitekim Şiî kaynaklar incelendiği takdirde imamlardan 

nakledilen sözlerin Hz. Peygamber’den nakledilen hadislerden çok daha fazla 

olduğu görülecektir. 

Yine Hz. Âişe ve önde gelen sahâbîlerden teberrî etmek meselesinde de 

rivayetlerin sağlam bir temele oturtulması için aktarılan metnin imamlara nispet 

edildiği görülmektedir. Kerekî ve Meclisî’nin naklettikleri rivayete göre: “İmam 

Ca‘fer es-Sâdık, kılmış olduğu her farz namazın ardından erkeklerden dört kişiye 

ve kadılardan dört kişiye lanet etmiştir. Bunlar: (et-Teymî) Ebû Bekir, (ʿAdevî) 

Ömer, Osman ve Muâviye, Âişe, Hafsa, Hind ve Muaviye’nin kız kardeşi Ümmü’l 

Hakem olarak zikredilmektedir.”92 Bir diğer rivayette ise Şeyh Sadûk ve Meclisî, 

Hz. Âişe ve Hz. Hafsa’dan (ö. 45/665 [?]) teberrî etmenin vücûbiyetinin 

gerekliliğini dile getirerek “Bizim akidemiz onlardan teberrî etmek üzerinedir. 

Bizler dört puttan berîyiz. Bu dört put: Ebû Bekir, Ömer, Osman ve Muâviye; 

 
89 Arı, İmamiye Şîası Kaynaklarına Göre İlk Üç Halife, 184. 
90 Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. el-Hüseyn b. Alî el-Kerekî, Nefeḥâti’l-lâhût fî laʿni’l-cibt ve’ṭ-ṭâġūt 

(Tahran: Mektebetü Ninova el-Hadîse, ts.), 74; Meclisî, ʿAynü’l-ḥayât, 599. 
91 Bekir Kuzudişli, “Şia’da Rivayet Olgusunu Şekillendiren Temel Unsurlar”, Dinbilimleri 

Akademik Araştırma dergisi 18/1 (2018), 66-68. 
92 Kerekî, Nefeḥâti’l-lâhût fî laʿni’l-cibt ve’ṭ-ṭâġūt, 74; Meclisî, ʿAynü’l-ḥayât, 599. 



18 

 

kadınlardan ise Âişe, Hafsa, Hind ve Ümmü’l Hakem’dir. Onları destekleyip 

onlardan yana taraf tutanlardan da beriyiz. Çünkü onların, Allah’ın yeryüzünde 

yaratmış olduğu en şerli kimseler olup Allah ve resûlünün düşmanları olduklarına 

inanmaktayız. İman, ancak Allah’ın, resûlünün ve imamların düşmanlarından 

teberrî edince tamam olur.” demektedirler.93 

Aktarılan rivayetlerden de anlaşılacağı üzere İmamîyye Şiâ’sı müellifleri, 

yukarıda ismi geçen sahâbîlere sadece lanet etmekle yetinmemiş, onların Allah ve 

resûlünün düşmanları olduklarına ve onlardan yana durmanın dahi iman 

noksanlığına sebep olacağına inanmışlardır. Bu durumda Şiâ’ya göre Sünnî akîdeye 

sahip olanların sahâbeye göstermiş oldukları sevgi ve saygıdan dolayı imanlarında 

noksanlık bulunmakta ve onlar Allah’ın yeryüzünde yaratmış olduğu en şerli 

kimseler arasında yer almaktadır. 

Netice itibarıyla, İmâmiyye Şîası’nın sahâbeye yaklaşımı ve sahâbe 

tasavvurunun Hz. Ali ve Ehl-i beyt merkezli bir anlayış içerisinde ve imâmet inancı 

çerçevesinde ele alındığı söylenilebilir. Çalışmamızın ilerleyen kısımlarında 

bunları sebep ve sonuçlarıyla birlikte ele almaya çalışacağız. Bu çerçevede Şîa’nın 

başta Hz. Âişe olmak üzere sahâbenin önde gelen isimlerine neden düşmanlık 

yaptığını daha iyi bir şekilde kavramış olacağız. 

Konuya başlamadan önce son bir noktaya daha temas etmemiz gerektiğini 

düşünmekteyiz. Her şeyden önce bilinmelidir ki Şîa, İslâm fırkaları içerisinde hiçbir 

fırkanın başaramadığı bir şeyi başarmış, teşekkül sürecini tamamladıktan hemen 

sonra erken dönem İslâm tarihine geri dönerek Şiî anlayışa uygun imâmet merkezli 

sûnî bir tarih oluşturmuştur. Bu geriye dönük tarih yazımı, aynı zamanda mitolojik 

ve ideolojik bir tarih tasavvurunun oluşmasına zemin hazırlamış ve gerçek tarihin 

yerini ideolojinin ve mitlerin almasına sebep olmuştur. Bunu Şîa tarafından kaleme 

alınan tüm tarih kitaplarında görmek mümkündür. Dolayısıyla Şiî yaklaşımın 

ürettiği rivayetleri kullanırken ihtiyatlı bir yaklaşım sergilenmesi gerektiği 

düşünülmektedir. Zira sözü edilen rivayetler bağlamında doğru bir tarih perspektifi 

ortaya koymak oldukça hassasiyet gerektirmekte ve bir o kadarda zorluğu 

bünyesinde barındırmaktadır. Bizler de tüm bu zorlukları göz önünde bulundurup, 

 
93 Ebû Ca‘fer Muhammed b. Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Bâbeveyh el-Kummî Şeyh Sadûk, el-

Hidâye (Tahran: y.y., ts.), 110; Muhammed Abdüssettâr et-Tunsevî, Buṭlânu ʿAḳâidi’ş-Şiʿiyye 

(Pakistan: Mektebetü’l-İmdâdiyye, 1982), 53; Hâtıp, Menziletü Ümmü’l Mü’minin ʿÂişe ʿİnde Ehl-

i Beyt Beyne’ş-Şîʿati’l-İsnâaşeriyye ve Ehli’s-Sünne “Dirâsetü’n Muḳârenetün”, 166. 



19 

 

elimizden geldiğince Şiî kaynaklarda bulunan rivayetleri olduğu gibi nakledip 

kanaatlerimizi de ekleyerek Şîa’nın Hz. Âişe tasavvurunu ortaya koymaya 

çalışacağız. 

  



20 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. HZ. PEYGAMBER DÖNEMİNDE HZ. ÂİŞE 

1.1. Hz. Âişe’nin Nesebi ve Lakapları 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Âişe’nin nesebi hakkında yer alan 

bilgiler ile Sünnî kaynaklarda yer alan bilgiler arasında herhangi bir fark 

bulunmamaktadır. Aynı zamanda erken dönem ve çağdaş Şiî müellifleri Hz. 

Âişe’nin nesebini zikrederken Şiî kaynaklardan yararlanmak yerine doğrudan 

Sünnî kaynakları referans olarak göstermişlerdir. Bu açıdan bizler Hz. Âişe’nin 

nesebini zikrederken hem Sünnî hem de Şiî kaynakları referans alacağız. Buna göre 

Sünnî ve Şiî kaynaklarda zikredilen Hz. Âişe’nin nesebi “Âişe bint Ebû Bekir b. 

Ebû Kuhâfe b. Âmir b. Amr b. Kâʿb b. Saʿd b. Teym b. Mürre b. Kâʿb b. Lüeyy b. 

Gâlib” şeklindedir.94 

Sünnî kaynaklarda Hz. Âişe’ye nispet edilen lakapların İmâmiyye Şîa’sı 

kaynaklarında geçmemesi; İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Âişe’ye nispet edilen 

lakapların ise Sünnî kaynakların tam aksine, onu zemmedici ve hakaretvari lakaplar 

olarak yer alması dikkat çeken bir husustur. Ehl-i sünnet kaynaklarında Hz. Âişe’ye 

verilmiş olan lakaplar Hz. Âişe’nin güzel ve üstün yönlerine vurgu yapmak 

maksadıyla zikredilirken Şiî kaynaklarda ise durum tam tersidir. Meselenin tam 

olarak anlaşılabilmesi için Sünnî kaynaklarda Hz. Âişe için kullanılan lakapların 

burada zikredilmesi önemli görülmektedir. Sünnî kaynaklarda Hz. Âişe için 

“Ümmü’l-Mü’minîn (Mü’minlerin annesi)”, kız kardeşi Esmâ’nın oğlu Abdullah 

b. Zübeyr’e nispetle “Ümmü Abdullah (Abdullah’ın annesi)”,95 “Sıddîk’in Kızı”96, 

“Sıddîka (Çok doğru olan, yalan söylemeyen)”, “Tayyibe (Temiz, İffetli kadın)”, 

“Müberre’e (Berâat eden kadın)”, “Hümeyrâ (kızılcık)”97, “Şükeyrâ (kumralcık)”98 

 
94 İbn Hişâm, es-Sîretü’n-Nebeviyye, 4/305; İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳâtü’l-Kübrâ, 8/46; Ebû Abdillâh 

Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, Siyeru Aʿlâmi’n-Nübelâ’, thk. Şuʿayb el- 

Arnaût (b.y.: Müessesetü’r-Risâle, 1985), 2/135; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 

1/27. 
95 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳâtü’l-Kübrâ, 8/50,52; İbn Hacer, el-İṣâbe, 7/188; Muhammed b. Yûsuf eṣ-

Sâliḥî eş-Şâmî, Ezvâcü’n-Nebî, thk. Nizâmeddin el-Füteyyih (Beyrut: Daru’l-Kelimi’t-Tayyib, 

2006), 78. 
96 Ebû Abdullâh Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî İbn Mâce, Sünenü İbn Mâce, thk. Şuʿayb el-Arnaût 

(b.y.: Dâru’r-Risâleti’l-ʿÂlemiyye, 2009) "Zühd 20"; Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ et-Tirmizî, es-

Sünen, thk. Beşşâr Avvâd Maʿrûf (Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 1998) "Tefsîr 24"; Cîhan Rıf’at 

Fevzi, es-Seyyide Âişe ve Tevsiḳuhâ li’s-Sünne (Kahire: Mektebetü’l-Hanci, 2001), 10. 
97 Zehebî, Siyeru Aʿlâmi’n-Nübelâ, 2/140; Fevzi, es-Seyyide Âişe ve Tevsiḳuhâ li’s-Sünne, 9-10. 
98 Vâkıdî, el-Meğâzî, 3/1091; İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳâtü’l-Kübrâ, 8/57; İbn Hacer, el-İṣâbe, 7/171. 



21 

 

ve “Müveffekâ (başarılı)”99 gibi bazı künye ve lakaplar kullanılmaktadır. Zikredilen 

lakapların hepsi de Hz. Âişe’nin güzel ve üstün yönlerini ön plana çıkarmak 

maksadıyla kullanılmaktadır. Aynı zamanda bahsedilen her lakabın Hz. Âişe’ye 

verilmesinin belli bir arka planı bulunmaktadır.  

Ehl-i sünnet kaynaklarında Hz. Âişe’ye takılmış olan lakapları ve hangi 

manâda kullanıldıklarını zikretmemizin amacı, araştırmamızın ilerleyen kısmında 

da görüleceği üzere Şîa’nın Hz. Âişe’ye takmış olduğu lakaplarla arasındaki farkı 

göstermektir. Nitekim İmâmiyye Şîası kaynaklarında, Hz. Âişe’ye Sünnî kesimin 

takmış olduğu lakapları Hz. Âişe’nin hak etmediği veyahut da Hz. Âişe’ye takılan 

lakapların Sünnî âlimler tarafından uydurulduğu şeklinde bazı yorum ve iddialar 

bulunmaktadır.100 Bu konu hakkında Sünnî kaynaklarda geçen rivayetlerin 

incelenmesi, konumuzun sınırlarını aşacağından, daha fazla ayrıntıya girmeden 

Şîa’nın Hz. Âişe’ye takmış olduğu lakapları, sebepleriyle birlikte incelemeye 

çalışacağız. 

Yukarıda da bahsedildiği üzere İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Âişe için 

kullanılan lakaplar Hz. Âişe’nin iyi yönlerinin aksine kötü yönlerine vurgu yapmak 

maksadıyla ihdas edilmiştir. Şiî kaynaklarda Hz. Âişe için; “Şeytâne (dişi 

şeytan)”101, “Ümmü’ş-Şurûr (Şerlerin annesi)”102, “Ümmü’l-Mütesekkiʿîn (Başıboş 

yürüyenlerin annesi)”103 gibi birtakım lakaplar kullanılmaktadır. Şüphesiz Şîa’nın 

Hz. Âişe için kullanmış olduğu bu lakaplar aynı zamanda Şîa’nın Hz. Âişe’ye olan 

kin ve nefretini de gözler önüne sermektedir. Şiîlikte aşırı uçta olan Beyâzî, 

Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm ismini verdiği tefsir kitabında, Şiî fakih Berkī’e104 nispet ettiği 

ilginç bir rivayete yer vermiştir. Buna göre Hz. Peygamber’in hastalığı esnasında 

Hz. Âişe babasına namaz kıldırması için haber göndermiş, tam bu esnada Cebrâil 

gelip Hz. Peygamber’i namaz kıldırması için uyandırmış ve Hz. Peygamber de 

namazı kıldırmıştır. Beyâzî, Berkī’den olayı aktarırken metnin satır aralarında Hz. 

Âişe’ye, babasının hakkı olmadığı halde imâmete geçmesini haber verdiği için 

“Şeytâne” demekte ve Hz. Âişe’yi suçlamaktadır.105 “Hz. Peygamber’in vefatı” 

 
99 Şâmî, Ezvâcü’n-Nebî, 79; Fevzi, es-Seyyide Âişe ve Tevsiḳuhâ li’s-Sünne, 10. 
100 Hillî - İbn Teymiyye, Minhâcü’l-kerâme ve Minhâcü’s-sünne, 2/198. 
101 Beyâzî, Ṣırâṭu’l-Müstaḳīm, 3/135; Sekkâf, Âişetü Ümmü’l-Mü’minîn, 464. 
102 Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/161; es-Sekkâf, Âişetü Ümmü’l-Mü’minîn, 464. 
103 Sekkâf, Âişetü Ümmü’l-Mü’minîn, 464. 
104 Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Hâlid el-Berkī (ö. 274/887) İmâmiyye mezhebine mensup 

Şiî fakihidir. bk. Orhan Çeker, “Berkī”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1992), 5/509. 
105 Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/161-162. 



22 

 

başlığı altında ele alacağımız bu olay, aynı zamanda birçok Şiî kaynakta yer 

almakta ve farklı şekillerde yorumlanmaktadır. 

İmâmiyye Şîası müelliflerinin önde gelenlerinden biri olan İbnü’l-Mutahhar 

el-Hillî, Hz. Âişe ve Hz. Peygamber’in diğer eşleri için kullanılan “Ümmü’l-

Mü’minîn” lakabının Hz. Âişe’ye verilmemesi gerektiğini ve onun buna layık 

olmadığını dile getirmektedir. Hillî bu sözleri söyledikten sonra, bu lakabın Sünnî 

kesim tarafından sadece Hz. Âişe’ye has olarak kullanıldığını, Peygamber’in diğer 

hanımları için bu lakabı kullanmadıklarını iddia etmektedir.106 İbn Teymiyye, 

Hillî’nin ortaya atmış olduğu bu iddiaya karşı, Minhâcü’s-Sünne107 isimli kitabında 

“Hz. Peygamber’in bütün eşleri için “Ümmü’l-Mü’minîn” lakabının kullanıldığını 

ve Ahzâb Sûresi’nde geçen “Peygamber müminlere kendilerinden daha yakındır, 

eşleri de onların anneleridir”108 âyetini delil getirerek reddetmektedir.109 

Son olarak Şîa’nın hadis alanındaki dört temel metninden birincisinin yazarı 

olan Küleynî,110 bu konuda el-Kâfî isimli hadis kitabında, Yâkup es-Serrâc111 

kanalıyla Ca‘fer es-Sâdık’a isnat ettiği bir rivayete yer vermiştir. Ca‘fer es-Sâdık’ın 

“Hz. Peygamber tarafından Hz. Âişe’ye takılmış olan “Hümeyrâ” lakabı hakkında 

“Allah’ın en çok kızdığı lakaptır”112 dediğini aktarmıştır. Ayrıca Ca‘fer es-Sâdık’ın 

yeni doğan kızını bu isimle adlandıran bir kişiye, kızına vermiş olduğu bu ismi 

değiştirmesini tavsiye ettiğini nakletmiştir.113 

Aktarmış olduğumuz rivayetlere bakıldığında, Şîa’nın Hz. Âişe’ye takmış 

olduğu lakapların, aynı zamanda Şîa’nın Hz. Âişe’ye olan bakış açısını yansıttığını 

görmekteyiz. Şiî müellifler kimi zaman imamlara nispet ettikleri rivayetler 

üzerinden kimi zaman ise hiçbir kaynak veya delil olmaksızın doğrudan Hz. Âişe’yi 

tahkîr yoluna gitmişlerdir. 

Tespit ettiğimiz kadarıyla Şiî müelliflerin tamamı Hz. Âişe’ye yukarıda 

zikredilen lakaplarla hitap etmemişler ve bu konuda ihtilafa düşmüşlerdir. 

 
106 Hillî - İbn Teymiyye, Minhâcü’l-kerâme ve Minhâcü’s-sünne, 2/198. 
107 Bu eser İbn Teymiyye’nin el-Hillî’nin “Minhâcü’l-Kerâme” isimli kitabına reddiye olarak 

yazdığı kitaptır. 
108 el-Ahzâb 33/6. 
109 Hillî - İbn Teymiyye, Minhâcü’l-kerâme ve Minhâcü’s-sünne, 2/199. 
110 Mustafa Öz, “Küleynî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 

2002), 26/538. 
111 İmâmiyye Şîası râvîlerinden olup, “sika/güvenilir" sayılmaktadır. bk. Mâmekânî, Tenḳîḥu’l-

Maḳâl, 3/330. 
112 Küleynî, el-Uṣûl mine’l-Kâfî, 1/247. 
113 Küleynî, el-Uṣûl mine’l-Kâfî, 1/247-248. 



23 

 

Bunlardan bazıları Hz. Âişe’ye “Ümmü’ş-Şurûr (Şerlerin annesi)”114, “Ümmü’l-

Mütesekkiʿîn (Başıboş yürüyenlerin annesi)” “Şeytâne (Dişi Şeytan),”115 şeklinde 

hitap ederken, bazıları ise Hz. Âişe’ye “Ümmü’l-Mü’minîn (Mü’minlerin annesi)” 

veya “Hümeyrâ (Kızılcık)”116 şeklinde hitap etmişlerdir. Hz. Âişe’ye Hz. 

Peygamber tarafından verilen “Hümeyrâ” lakabı hakkında Âmilî, “bu lakap, saçının 

kızıllığından dolayı Âişe’ye verilmiş olabilir” demektedir.117 

Şiî müelliflerden bazıları ise kendileri ile çelişmektedirler. Örneğin Şiî 

müellif Berkī, yukarıda bahsedildiği üzere Hz. Âişe için “Şeytâne” lakabını 

kullanmış ve ona olan düşmanlığını net bir şekilde izhâr etmişti. Berkī’nin kaleme 

aldığı el-Meḥâsin adlı eseri incelendiğinde ise Hz. Âişe için kimi zaman “Hümeyrâ” 

lakabını kullandığı görülmektedir.118 

1.2. Hz. Âişe’nin Hz. Peygamber İle Evliliği ve Evlilik Yaşı Meselesi 

Hz. Âişe’nin Hz. Peygamber ile evliliği ve evlilik yaşı meselesi Sünnî 

kaynaklarda tartışma meselesi olduğu gibi Şiî kaynaklarda da oldukça geniş bir 

şekilde tartışılmıştır. Yalnız, Şîa’nın meseleye bakış açısı ile Ehl-i sünnet’in 

meseleye bakış açısı arasında oldukça büyük farklar bulunmaktadır. Şiî 

müelliflerden bir kısmı Hz. Âişe’nin Hz. Peygamber ile evlilik yaşının 18-20 

olduğunu kanıtlamaya çalışırken Şiî kaynaklar hariç hiçbir kaynakta yer almayan 

birtakım iddialarda bulunmuşlardır. Hz. Âişe’nin evlilik yaşı hakkında Sünnî 

kaynaklarda yer alan tartışmaların119 aynısı Şiî kaynaklarda120 da yer aldığı için 

konu hakkında yapılan çalışmaların tekrarı olmaması açısından bizler, Şiî 

 
114 Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/161; Sekkâf, Âişetü Ümmü’l-Mü’minîn, 464. 
115 Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/161-162. 
116 Ebû’l-Alî Muhammed b. Muhammed el-Eş‘as el-Kûfî, el-Eş‘as̱iyyât (Tahran: Mektebetü Ninova 

el-Hadîse, ts.), 212; Ebû Ca‘fer Muhammed b. Tûsî, el-İstibṣâr, 1/30; Tûsî, Tehẕîbü’l-aḥkâm, 1/104. 
117 Âmilî, es-Ṣaḥîḥ min Sîre, 13/121-122. 
118 Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Hâlid el-Berkī, el-Meḥâsin (Kum: Dâru’l-Kütübi’l-

İslâmiyye, ts.), 445. 
119 Bk. Rıza Savaş, “Hz. Âişe’nin Evlenme Yaşı İle İlgili Farklı Bir Yaklaşım”, Dokuz Eylül 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 4 (1995), 139-144; H. İbrahim Acar, “İslâm Hukukunda 

Evlenme Ehliyeti Bakımından Küçüklerin Evlendirilmesi Problemi”, Dinî Araştırmalar 6/16 

(2003), 125-140; Mehmet Azimli, “Hz. Âişe’nin Evlilik Yaşı Tartışmalarında Savunmacı 

Tarihçiliğin Çıkmazı”, İslâmî Araştırmalar Dergisi 16/1 (2003), 28-37; Selçuk Coşkun, “Hadislerin 

Tarihe Arzı’nın Uygulamadaki Bazı Problemleri (Hz. Âişe’nin Evlilik Yaşı Örnekleminde Bir 

İnceleme)”, Ekev Akademi Dergisi 8/20 (2004), 177-196; Suzan Yıldırım, “Hz. Âişe’nin Evlilik 

Yaşı Etrafındaki Tartışmalar”, İSTEM 2/4 (2004), 337-245; Bünyamin Erul, “Hz. Âişe Kaç Yaşında 

Evlendi? Dokuz mu? On Dokuz mu?”, İslâmî Araştırmalar Dergisi 19/4 (2006), 637-649; Recep 

Erkocaaslan, Hz. Âişe’nin Hayatı, Şahsiyeti ve Hz. Peygamber Sonrası İslâm Tarihindeki Rolü 

(İstanbul: Beyan Yayınları, 2017), 41-68. 
120 Şeyh Hüseyin el-Hısn, Ebḥâs̱ü Ḥavle es-Seyyidetü Âişe, 49-91. 



24 

 

müelliflerin konu hakkında bugüne kadar dile getirilmeyen iddialarına değinmeye 

çalışacağız. 

Ehl-i sünnet ve İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Âişe’nin doğum tarihi 

genel olarak biʿsetin 4. veya 5. yılı olarak zikredilmektedir.121 Hz. Âişe’nin Hz. 

Peygamber ile nikâhlandığı tarih ise bir rivayete göre Şevval 1/Nisan 623,122 diğer 

rivayete göre ise Şevval 2/Mart 624123 olarak belirtilmektedir. Yani Hz. Âişe’nin 

doğum tarihini biʿsetin 4. veya 5. yılı olarak kabul eden müelliflere göre Hz. Âişe, 

Hz. Peygamber ile nikâhlandığı esnada 6 yaşında olmaktadır. Aynı kaynaklarda, 

Hz. Âişe’nin Hz. Peygamber ile fiilî evliliğinin yani aralarındaki birlikteliğin ise 9 

veya 10 yaşlarında başladığı ifade edilmektedir.124 

Modern dönem Şiî tarih araştırmacılarından olan Âmilî ise Hz. Âişe’nin 

yaşının Hz. Peygamberle evlendiği sırada 17-18 veya daha fazla olduğunu iddia 

etmektedir. Âmilî bu iddiasını sağlam bir zemine oturtabilmek maksadıyla daha 

önce kaynaklarda görmediğimiz bir iddiada bulunmaktadır. Âmilî’nin iddiasına 

göre Hz. Âişe, Hz. Peygamber ile evlenmeden önce başka bir kişi ile evli olup, o 

kişiden bir de çocuğu olmuştur. Âmilî, bu iddiasını dile getirdikten sonra “Daha 

önce başka bir kişi ile evli olup, üstelik bir de çocuğu olan bir kadının, daha sonra 

başka birisi ile evlendiğinde nasıl olur da evlilik yaşı 6 veya 9 olur?” şeklinde 

sorular sorarak, Sünnî kaynaklarda Hz. Âişe’nin evlilik yaşı ile ilgili yer alan 

bilgileri reddetmektedir.125 

Bilindiği üzere Hz. Âişe, Hz. Peygamber ile evlenmeden önce Cübeyr b. 

Mut‘im ile nişanlanmıştı. Hz. Peygamber’in Hz. Âişe ile evlenme talebinin 

ardından Hz. Ebû Bekir, Cübeyr’in babası Mut‘im b. Adî’ye gelerek oğlu ile Hz. 

Âişe’nin evliliği hakkındaki düşüncelerini sormuş, Mut‘im b. Adî’nin eşi Hz. Ebû 

Bekir’e cevap olarak: “Eğer biz oğlumuzu kızınla evlendirirsek sen onu bizim 

dinimizden çevirip kendi dinine sokacaksın.” demişti. Bunun üzerine Hz. Âişe’nin 

 
121 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳâtü’l-Kübrâ, 8/62-63; İbn Hacer, el-İṣâbe fî Temyîzi’ṣ-Ṣaḥâbe, 7/187; Şâmî, 

Ezvâcü’n-Nebî, 78; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/27. 
122 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳâtü’l-Kübrâ, 5/46; Ebü’l-Hasen Ahmed b. Yahyâ b. Câbir b. Dâvûd el-

Belâzürî, Ensâbü’l-eşrâf, thk. Muhammed Hamîdullah-Süheyl Zekkâr-Riyaz Ziriklî (Beyrut: 

Dâru’l-Fikr, 1996), 2/540; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 4/546; İbn Hacer, el-İṣâbe fî Temyîzi’ṣ-

Ṣaḥâbe, 7/187. 
123 İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 4/188; Zehebî, Siyeru Aʿlâmi’n-Nübelâ’, 2/135,141-142; 

İbn Hacer, el-İṣâbe fî Temyîzi’ṣ-Ṣaḥâbe, 7/187; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 

1/27. 
124 Ayrıntılı bilgi için bk. Erkocaaslan, Hz. Âişe’nin Hayatı, Şahsiyeti ve Hz. Peygamber Sonrası 

İslâm Tarihindeki Rolü, 13-15. 
125 Âmilî, es-Ṣaḥîḥ min Sîre, 13/123-130. 



25 

 

Cübeyr ile olan nişanlılığı sona ermiş, Hz. Ebû Bekir de kızı Hz. Âişe’yi Hz. 

Peygamber ile nikâhlamıştı.126 

Sünnî kaynaklarda Hz. Âişe’nin Hz. Peygamber ile bekar olarak evlendiğine 

ve çocuğunun olmadığına dair yer alan rivayetleri teker teker değerlendiren Âmilî, 

rivayetlerin bir kısmını dilbilimsel açıdan, bir kısmını ise senet ve metin açısından 

zayıf görmüş, aktarılan rivayetlerin tamamının Hz. Âişe’yi yüceltmek maksadıyla 

uydurulduğunu iddia etmiştir.127 

Âmilî, özellikle Hz. Âişe’nin künyeleri arasında yer alan “Ümmü Abdullah” 

künyesi üzerinden Hz. Âişe’nin bir çocuğunun olduğunu ifade etmektedir. Ehl-i 

sünnet kaynaklarında Hz. Peygamber tarafından Hz. Âişe’ye verilen bu künye 

hakkında şöyle bir rivayet aktarılmaktadır: “Hz. Âişe’nin, yıllar geçmesine rağmen 

Hz. Peygamber’den çocuğunun olmaması kendisini fazlasıyla üzmüş ve Hz. 

Peygamber’den künye talebinde bulunmuştu. Hz. Peygamber de Hz. Âişe’nin kız 

kardeşi Esma’nın oğlu Abdullah’ı kastederek: “Sen de oğlun hükmünde olan 

Abdullah ile künyelen.” buyurmuş ve artık Hz. Âişe “Ümmü Abdullah” diye 

anılmaya başlanmıştı.”128 Aktarılan bu rivayeti değerlendiren Âmilî, rivayetin 

uydurma olduğunu ve rivayeti reddettiğini söylemektedir. Aktarılan rivayete 

hüsnüzan ile yaklaşıldığında ise “Cübeyr’in oğlu Abdullah” şeklinde nakledilmesi 

gereken cümlenin, “Zübeyr’in oğlu Abdullah” şeklinde nakledildiğini ve yaşanan 

bir harf değişikliğinden ötürü böyle bir karmaşanın vukû bulduğunu iddia 

etmektedir.129 Yani Âmilî’ye göre Hz. Âişe, Sünnî kaynaklarda nakledildiği gibi 

Cübeyr b. Mut‘im ile sadece kısa bir nişanlılık süreci geçirmemiş, onunla evlenmiş 

ve ondan bir de çocuğu olmuştur. Hz. Ebû Bekir, hile yaparak Hz. Âişe’yi 

Cübeyr’den boşamış ve Hz. Peygamber ile evlendirmiştir. Âmilî, yapmış olduğu 

çıkarımlar neticesinde Hz. Âişe’nin Hz. Peygamber ile evlendiği esnada bekâr birisi 

değil de dul birisi olduğu sonucuna varmaktadır. 

İslâm tarihi kaynaklarının hiçbirinde rastlayamadığımız bu iddianın naklî 

dayanağının olmadığını belirtmek isteriz. Âmilî’nin iddia ettiği gibi eğer Hz. Âişe, 

 
126 Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el-Cezerî İbnü’l-Esîr, 

Üsdü’l-ġābe fî maʿrifeti’ṣ-ṣaḥâbe, thk. Ali Muhammed Müʿavviz Âdil Ahmed Abdilmevcûd 

(Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts.), 7/186-187; Zehebî, Siyeru Aʿlâmi’n-Nübelâ, 2/149-150; 

Şâmî, Ezvâcü’n-Nebî, 81-82; İbn Hacer, el-İṣâbe fî Temyîzi’ṣ-Ṣaḥâbe, 7/188. 
127 Âmilî, es-Ṣaḥîḥ min Sîre, 13/120-130. 
128 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳâtü’l-Kübrâ, 8/50,52; İbn Hacer, el-İṣâbe fî Temyîzi’ṣ-Ṣaḥâbe, 7/188; Şâmî, 

Ezvâcü’n-Nebî, 78. 
129 Âmilî, es-Ṣaḥîḥ min Sîre, 13/125-126. 



26 

 

Cübeyr b. Mut‘im ile evlenip ondan bir çocuk sahibi olsaydı, mutlaka Ehl-i sünnet 

ve Şîa kaynaklarında bundan bahsedilirdi. Âmilî’nin Hz. Âişe’ye nispet ettiği çocuk 

ile ilgili başka herhangi bir iddiayı ne Hz. Peygamber’in hayatına dair kaleme aldığı 

35 ciltlik eserinde130 ne de Hz. Ali’nin hayatına dair kaleme aldığı 56 ciltlik 

eserinde131 göremediğimizi de ayrıca belirtmek isteriz. Varlığından söz ettiği 

çocuğun akıbeti hakkında hiçbir bilgi vermeyen Âmilî, mezhep taassubundan 

kaynaklı birtakım iddialarda bulunmuş ve daha sonra kendisi dahi iddiasını 

destekleyememiştir. 

Elbette Âmilî’nin ortaya atmış olduğu bu iddianın İmâmiyye Şîası 

müelliflerinin tamamınca kabul gördüğü söylenemez. Ancak Âmilî’nin Şiî 

dünyasındaki yüksek konumu ve azımsanamayacak derecede olan büyük etkisi 

sebebiyle bizler, Âmilî’nin iddialarının en azından takipçileri tarafından 

benimsendiği kanaatindeyiz. 

Son olarak Hz. Âişe’nin Hz. Peygamber ile evliliğini değerlendirmeye tabi 

tutan Şiî müelliflerin görüşlerinden bahsetmek istiyoruz. Bir kısım İmâmiyye Şîası 

müelliflerine göre Allah Resûlü, Hz. Âişe ile Hz. Ebû Bekir’in kendisine olan 

sadakatini ve desteğini arttırmak için evlenmiştir.132 Hz. Peygamber’in siyasi 

gayeler güderek Hz. Âişe ile evlendiğini ifade eden Şiî müellifler, Allah Resûlü’nün 

İslâm toplumunun dağılmasına sebebiyet vermemek maksadıyla Hz. Âişe’yi 

yaptığı onca şeye rağmen boşamadığını iddia etmektedirler. Hz. Peygamber’in Hz. 

Âişe ile siyasi sebeplerle evlenip, İslâm’ı güçlü kılmaya çalıştığını ifade eden Şiî 

müellifler, “İslâm toplumu güce eriştiğinde Allah Resûlü niçin Hz. Âişe’yi 

boşamadı?” sorusuna ise “İslâm’ın güç kazanmış olması, Hz. Peygamber’in Hz. 

Âişe’yi boşayacak kudrete sahip olduğu anlamına gelmez.” cevabını 

vermektedirler. Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer ve onlara destek veren sahâbenin, Allah 

Resûlü’nün Arafat’ta kendisinden sonra bırakacağı vasîsini açıklamasına engel 

olduklarını söyleyerek bununla “Hz. Peygamber’in yeterli kudrete sahip olmadığı” 

iddialarını desteklemektedirler.133 

 
130 Âmilî, es-Ṣaḥîḥ min Sîre. 
131 Âmilî, es-Ṣaḥîḥ min Sîreti İmam Ali. 
132 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/89; Âmilî, es-Ṣaḥîḥ min Sîre, 6/204. 
133 İbn Ebü’l-Hadîd, Şerḥu Nehci’l-belâġa, 21/267-268; Âmilî, es-Ṣaḥîḥ min Sîre, 6/207. 



27 

 

1.3. Hz. Âişe’nin Odalık Olarak Nitelendirilmesi 

İmâmiyye Şîası kaynaklarının bir kısmında başta Hz. Âişe olmak üzere Hz. 

Peygamber’in eşleri için االسَّراي /es-serâyâ ve الحشايا/el-haşâyâ kelimeleri 

kullanılmaktadır. السراري/Serârî kelimesi, سرية/Surriyye kelimesinin çoğulu olmakla 

birlikte odalık cariye manasına gelmektedir. Aynı şekilde الحشايا kelimesi de yataklık 

anlamında kullanılmaktadır.134 

Çağdaş Şiî müelliflerden Murtaza el-Askerî, Hz. Âişe’yi vasıflandırırken 

onu Resûlullah’ın odalık cariyelerinden birisi olarak nitelendirmektedir.135 Yine 

Şîa’nın önde gelen müelliflerinden Tûsî, Abdullah b. Abbas’ın Hz. Âişe’ye hitaben 

şöyle dediğini nakletmektedir: “Sen Hz. Peygamber’in geride bıraktığı dokuz 

yataklıktan sadece bir tanesisin. Onlardan renk olarak daha beyaz, boyca onlardan 

daha uzun, yapıca da onlardan daha güzel değilsin.  Onlardan teri en hoş olan, teni 

en parlak olan ve aslı en taze olan da değilsin.”136 Tûsî’nin aktarmış olduğu 

rivayeti, önde gelen İmâmiyye Şîası müelliflerinin birçoğu desteklemiş ve 

kitaplarında bu rivayete yer vermişlerdir.137 

Şiî müelliflerden Tûsî’nin görüşünü destekleyenler, Hz. Âişe’ye olan kin ve 

nefretlerinden dolayı Allah Resûlü’nün eşlerinin tamamını kastederek onların Hz. 

Peygamber’in hanımları olmalarından ziyade, bir cariyeden öteye geçemediklerini 

iddia etmişlerdir. 

1.4. Hz. Âişe’nin Hz. Peygamber’e Karşı Sakıncalı Davranışları 

Şiî müelliflerin önde gelenlerinden Kummî, Şeyh Sadûk ve Tûsî, Ahzâb 

Sûresi’nde geçen “Ey Peygamber! Hanımlarına de ki: ‘Eğer dünya hayatını ve 

onun süsünü istiyorsanız, gelin size mut’a vereyim ve sizi güzelce bırakayım.”138 

âyetinin nüzûl sebebi olarak; Allah Resûlü’nün eşlerinden bazılarının Hayber 

Gazvesi’nden elde edilen ganimetten pay istediklerini, Hz. Peygamber’in de cevap 

olarak Allah’ın emri gereğince ganimeti Müslümanlar arasında pay edeceğini 

 
134 Ebû Nasr İsmail b. Hammâd el-Cevherî el-Fârâbî Ebû Nasr el-Cevherî, Tâcu’l-Luğa ve Ṣıḥâḥu’l-

ʿArabiyye, thk. Ahmed Abdulğafûr Attâr (Beyrut: Dâru'l-İlm li’l-Melâyîn, 1987), 6/2314; Ebû'l-

Hasan Alî b. İsmail b. Sîde el-Mursî İbn Sîde, el-Muḥkem ve’l-muḥîṭu’l-aʿẓam, thk. Abdulfettâh es-

Seyyid Selîm - Faysal el-Hafeyân (Kahire: Mahedi’l-Mahtûtâti’l-Arabiyye, 2003), 3/356; 

Muhammed b. Mükerrem İbn Manzur, Lisânü’l-Arab (Beyrut: Dâru Sâdır, 1956), 14/179-180. 
135 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/135. 
136 Tûsî, İḫtiyâru Maʿrifeti’r-Ricâl, 57-60. 
137 Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 32/270; Keşşî, Ricâlü’l-Keşşî, 59; Sadrüddîn Alî Hân b. Nizâmiddîn 

Ahmed b. Muhammed Ma‘sûm el-Hüseynî el-Medenî İbn Ma‘sûm, ed-Derecetü’r-refîʿa fî 

ṭabaḳāti’l-İmâmiyye mine’ş-Şîʿa, thk. Muhammed Sâdık Bahru’l-ʿulûm (Kum: Mektebetü Besîratî, 

1977), 109; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 2/249. 
138 el-Ahzâb 33/28. 



28 

 

söylediğini, bunun üzerine Resûlullah’ın eşlerinin ona kızdıklarını ve saygısızca 

sözler sarf ettiklerini nakletmişlerdir.  Yaşanan bu olay üzerine Ahzâb Sûresi’nin 

28. âyetinin nâzil olduğunu söylemişlerdir.  

Bu hususta Kummî, âyetin nüzûl sebebini şu olaya bağlamaktadır: “Hz. 

Peygamber Hayber Gazvesi’nden döndüğü esnada Ebu’l-Hukayk ailesinin 

hazinesini ele geçirmişti. Eşleri Hz. Peygamber’den, “Elde ettiğin mallardan bize 

de payımızı ver!” diye istekte bulundular. Allah Resûlü de eşlerine cevap olarak 

elde edilen ganimetin Allah’ın emri üzere Müslümanlar arasında pay edileceğini 

söyledi. Başta Âişe olmak üzere eşleri bu cevaba kızarak Resûlullah’a, “Belki de 

böyle yaparak bizi boşadığın zaman, kavmimizden bize denk olup bizimle evlenecek 

birisini bulamamamızı umuyorsun.” dediler. Allah Teâla bunu Peygamberi için bir 

küçümseme olarak gördü ve Hz. Peygamber’e eşlerini azletmesini emretti. Allah 

Resûlü de onları azletti.”139 Aynı olayla ilgili, Küleynî’nin Câfer es-Sâdık’a nispet 

ettiği bir rivayette Zeyneb bint. Cahş, Hz. Peygamber’e hitaben “Allah Resûlü 

olmana rağmen adaletli davranmıyorsun” demiştir.140 Yine Şiî müelliflerden 

bazıları Zeyneb bint. Cahş’ın şöyle dediğini nakletmektedirler: “Resûlullah bizi 

boşadığında ondan başka bir eş bulamamamızı arzulamakta.”141  

Görüldüğü üzere Şiî müellifler Peygamber eşlerinin tamamını farklı 

rivayetlerle eleştiriye tabi tutmaktadırlar. Allah Resûlü’ne karşı dünyalık mallar 

için saygı dışı tavırlar sergilediklerini nakletmektedirler. Özellikle de Zeyneb bint. 

Cahş eleştiri oklarına maruz bırakılmıştır. Halbuki kendisinin Hz. Peygamber ile 

evliliği bizzat Allah tarafından, âyetle meşrû kılınmıştır.142 

Yine bu konuda, önde gelen Şiî müelliflerden Seyyid Murtaza el-Askerî 

Eḥâdîs̱ü Ümmü'l-müʾminîn adlı eserinde, Buhâri ve Müslim’de geçen bir hadisten 

birtakım çıkarımlar yapmıştır. Hz. Âişe’nin Allah Resûlü’ne karşı saygısızlık 

ettiğini ve sarf ettiği sözlerle vahyin menşeini hedef aldığını dile getirmiştir. Buhâri 

ve Müslim’in nakline göre Hz. Âişe: “Ben kendilerini Resûlullah’a bağışlayan 

kadınları ayıplar da Hiç kadın kendini hibe eder mi? derdim. Allah ‘Onlardan 

dilediğinin beraberliğini erteler, dilediğini yanına alırsın. Uzaklaştırdıklarından 

 
139 Kummî, Tefsîrü’l-Ḳummî, 2/192; Şeyh Sadûk, Men lâ yaḥḍuruhü’l-faḳīh, 3/334; Tûsî, Tehẕîbü’l-

Aḥkâm, 2/269; Kâşânî, Tefsîrü’ṣ-Ṣâfî, 2/349; Bahrânî, el-Burhân, 3/307-308. 
140 Küleynî, el-Fürûʿ mine’l-Kâfî, 3/123; Şeyh Sadûk, Men lâ yaḥḍuruhü’l-faḳīh, 3/335. 
141 Küleynî, el-Fürûʿ mine’l-Kâfî, 3/123; Şeyh Sadûk, Men lâ yaḥḍuruhü’l-faḳīh, 3/335; Kâşânî, 

Tefsîrü’ṣ-Ṣâfî, 2/350; Bahrânî, el-Burhân, 3/307. 
142 el-Ahzâb 33/37. 



29 

 

birini tekrar istemende senin için bir sakınca yoktur’143 âyet-i kerimesini indirince, 

Allah Resûlü’ne ‘Rabbinin senin arzunu hemen yerine getirdiğini görüyorum’ 

dedim.’144 demiştir. Şiî müellif Seyyid Murtaza el-Askerî, Hz. Âişe’nin dile getirmiş 

olduğu “Rabbinin senin arzunu hemen yerine getirdiğini görüyorum” lafzını 

Allah’a ve Resûlüne karşı haddini aşma olarak değerlendirmiştir. Hz. Âişe’nin 

vahyin kaynağını hedef alarak bu sözleri dile getirdiğini, Allah’ın bundan berî 

olduğunu ve Hz. Âişe’nin bu sözleri dile getirdiğinden dolayı kâfir olduğunu iddia 

etmiştir. Hz. Peygamber gibi bir öğretmenin yanında uzunca bir vakit bulunmasına 

rağmen onun risâlet görevini kavrayamamış, İslâm’ı kalbinde tam olarak 

hissedememiştir. Seyyid Murtaza el-Askerî, tüm bu sebeplerden dolayı Hz. 

Âişe’nin bu tür sözler sarfetmesinin doğal karşılanması gerektiğini 

söylemektedir.145 

1.5. Hz. Âişe’nin Ehl-i Beyt’ten Olmadığına Dair İddialar 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında ve Sünnî kaynaklarda Allah Resûlü’nün 

eşlerinin Ehl-i beyt’e dâhil olup olmadığı konusu geniş bir şekilde tartışılmıştır. Şîa, 

Ehl-i beyt kavramını kendi inanç ve düşünce sisteminin temel yapı taşı olarak 

benimsemiş, “masumluk” ve “imâmet” düşünce sistemini bu kavram üzerinde 

tasarlayarak bugünkü şeklini vermiştir. Başta Hz. Âişe olmak üzere Hz. 

Peygamber’in eşlerinin Ehl-i beyt’e dâhil olup olmadığı da bu düşünce 

çerçevesinde şekillenmiştir. 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında ve Sünnî kaynaklarda “Ehl” (أهل) ve “Âl” (آل) 

kelimeleri arasında fark olduğu, anlamsal açıdan kelimelere yüklenen manaların 

farklı şekilde yorumlandığı görülmektedir. 146 Bizler burada kelimeleri dil bilimsel 

açıdan ele alıp uzunca tartışmak yerine özet olarak Şîa’nın bu kelimelere yüklemiş 

olduğu anlam ve içeriğe yer vermeye çalışacağız. 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında Ehl-i beyt’in kimlerden oluştuğu geniş bir 

şekilde tartışılmıştır. Örneğin bir kısım Şîa kaynaklarında Ehl-i beyt denildiği 

zaman kastedilen mananın sadece Hâşimoğulları olduğu iddia edilmektedir.147 Bu 

konuda meşhur Şiî müfessir Ayyâşî, Ca‘fer es-Sâdık’a nispet ettiği bir rivayette, 

 
143 el-Ahzâb 33/51. 
144 Buhârî, “Kitâbu't-Tefsîr”, 4788; Müslim, “Radâ”, 1464. 
145 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/44, 49; Sekkâf,  Âişetü Ümmü’l-Mü’minîn, 

460. 
146 M. Bahaüddin Varol, İslâm Düşüncesi ve Tarihinde Ehli Beyt (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2018), 17 vd. 
147 Kâşânî, Tefsîrü’ṣ-Ṣâfî, 1/141; Bahrânî, el-Burhân, 1/155-156; Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 7/166. 



30 

 

ona Ümmet-i Muhammed’in kimler olduğu sorulmuş, cevap olarak Ca‘fer es-Sâdık 

“Hz. Muhammed ümmetinin sadece Hâşimoğulları’ndan oluştuğunu” 

söylemiştir.148 

Yine en önemli Şiî kaynaklarında Ehl-i beyt denildiğinde kastedilen 

mananın sadece Ehl-i-kisâ ya da Âl-i abâ olduğu iddia edilmiştir. Şiî kaynaklara 

göre Ehli Kisâ, kendileri hakkında Ahzâb Sûresi’nin 33. âyetinin nâzil olduğu beş 

kişidir. Tathir âyeti olarak bilinen âyette “Ey Ehl-i beyt! Allah sizi sadece günah 

kirlerinden arındırmak ve sizi tertemiz yapmak istiyor”149 buyurulmaktadır. Şiî 

müelliflere göre âyette geçen Ehl-i beyt lafzı ile kastedilen kimselerin: Hz. 

Peygamber, Hz. Ali, Hz. Fâtıma, Hz. Hasan, Hz. Hüseyin ve Hz. Hüseyin’in 

soyundan gelen imamlar olduğu iddia edilmektedir.150 Bazı istisnalar olmakla 

beraber Şiî müelliflerin cumhûru bu görüştedir.151 

İmâmiyye Şîası müellifleri, başta Hz. Âişe olmak üzere Hz. Peygamber’in 

eşleri olan “Ezvâc-ı Tâhirât”ın Ehl-i beyt’ten sayılamayacağını savunmaktadırlar.  

Bu hususta Şiî müelliflerin temel dayanak noktası ise “Kisâ” hadisidir.  Bu hadisin 

Sünnî ve Şiî kaynaklarda birçok farklı varyantı bulunmaktadır. Tespit edebildiğimiz 

kadarıyla bu hadise dair Şiî kaynaklar içerisinde en ayrıntılı rivayet ise Meclisî’ye 

aittir. Meclisî’nin naklettiği rivayete göre Ümmü Seleme validemiz şöyle demiştir: 

“Resûlullah benim yanımda idi. Ali, Fâtıma, Hasan ve Hüseyin’i çağırdı. Cebrâil 

onlara Fedek örtüsü getirdi. Ardından Resûlullah ‘Yâ Rabbî, bunlar benim Ehl-i 

beyt’imdir. Onlardan her türlü eksikliği gider.’ dedi. Cebrâil ‘Ben de senden miyim, 

Yâ Resûlallah?’ diye sorunca, ‘Sen de bizdensin Yâ Cibrîl!’ dedi. Ümmü Seleme: 

‘Ben de senin Ehl-i beyt’inden miyim? diye sorup, hemen ardından örtünün altına 

girmek isteyince Hz. Peygamber: ‘Sen yerinde dur Ümmü Seleme. Sen hayırdasın 

ve Nebî’nin eşlerindensin.’ dedi. Cebrâil: ‘Oku Yâ Muhammed!’ dedi. Resûlullah: 

 
148 Ayyâşî, Tefsîrü’l-ʿAyyâşî, 1/60-61. 
رَكمُْ تطَْهٖيرا   “ 149 جْسَ اهَْلَ الْبَيْتِ وَيطَُه ِ  .el-Ahzâb 33/33 ”اِنَّمَا يُرٖيدُ اٰللُّ  لِيُذْهِبَ عَنْكمُُ الر ِ
150 Süleym b. Kays, es-Saḳīfe, 59; Ebû Muhammed Hasen b. Alî el-Hâdî b. Muhammed el-Cevâd 

et-Takī Hasan el-ʿAskerî, Tefsîrü’l Manṣûb li-İmâm el-Ḥasan b. Ali el-ʿAskerî (Kum: Müessesetü’l-

İmâm el-Mehdî, 2012), 161; Ebü’l-Kâsım Furât b. İbrâhim İbn Furât el-Kûfî, Tefsîrü Furat el-Kûfî 

(Necef: Matbaʿatü’l-Haydariyye, ts.), 123; Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî et Tûsî, 

Emâli’ş-Şeyḫ eṭ-Ṭûsî (Necef: Matbaʿatü’n-Nuʻmân, 1964), 1/184-185, 2/20; Nûrulah et-Tüsterî, eṣ-

Ṣavârimü’l-muḥriḳa fî Naḳżi’ṣ-Ṣavâʿiḳu’l-muḥriḳa (Tahran: Cân Hâne, 1948), 145; Nûrulah et-

Tüsterî, İḥḳâḳu’l-Ḥaḳ ve İzhâru’l Bâṭıl (Necef: Matbaʿatü Murtazâvîyye, ts.), 143-144; Kâşânî, 

Tefsîrü’ṣ-Ṣâfî, 1/364-365; Bahrânî, el-Burhân, 1/389; Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 35/317; Abbas el-

Kummî, Mefâtîḥu’l Cinân (Bağdat: Menşūrātü Dâru’t-Terbiye, ts.), 1-4;  Varol, İslâm Düşüncesi ve 

Tarihinde Ehli Beyt, 23. 
151 Sekkâf, Âişetü Ümmü’l-Mü’minîn, 494-506. 



31 

 

‘Ey Ehl-i beyt! Allah sizi sadece günah kirlerinden arındırmak ve sizi tertemiz 

yapmak istiyor.’ âyetini okudu. Bu esnada içeride Hz. Peygamber, Ali, Fâtıma, 

Hasan ve Hüseyin vardı.”152 

Tathir âyeti ve kisâ hadisi bağlamında İmâmiyye Şîası müellifleri, başta Hz. 

Âişe olmak üzere Allah Resûlü’nün eşlerinden herhangi birinin Ehl-i beyt’e dâhil 

olmadığını savunmaktadırlar. Şiî müellifler tathir âyetinin özellikle Hz. 

Peygamber’in duasından sonra nâzil olduğunu savunarak buradan birtakım 

çıkarımlar yapmaktadırlar. Şiî müelliflere göre Allah Resûlü dua ettiği esnada 

sadece bu beş kişilik grubu kastederek dua etmiş, ardından söz konusu âyet nâzil 

olmuştur. Hz. Peygamber’in duasına icabeten nâzil olan bu âyette geçen “Ehl-i 

beyt” lafzı ile kastedilen mana ise Resûlullah’ın dua ettiği bu beş kişiden başka 

kimse değildir. 

Ümmü Seleme’den nakledilen kisâ hadisinde, Ümmü Seleme validemiz Hz. 

Peygamber’e “Ben de senin ehlinden miyim?” sorusunu sormuş. Hz. Peygamber de 

cevap olarak: “Sen yerindesin ve sen hayır üzeresin.” demiştir.153 Meşhur Şiî 

müellif Tûsî bu rivayeti değerlendirirken; “Hz. Peygamber Ümmü Seleme’ye ‘Evet, 

sen de benim ehlimdensin.’ dememiş ve onu Ehl-i beyt’ten saymamıştır. Dolayısıyla 

bizlerin de Hz. Peygamber’in diğer eşlerini bu kavrama dâhil etmemiz mümkün 

değildir.” demektedir.154 

Şiî müelliflerin Resûlullah’ın eşlerinin Ehl-i beyt’e dâhil olmadığı 

hususunda delil olarak öne sürdükleri bir diğer rivayet ise Sünnî kaynaklarda yer 

alan Zeyd b. Erkam hadisidir. İmâmiyye Şîası müellifleri bu hadis üzerinde 

fazlasıyla durmuş ve kendi eserlerinde de buna yer vermişlerdir. Nakledilen 

rivayete göre Zeyd b. Erkam’a Resûlullah’ın eşlerinin onun Ehl-i beyt’ine dahil 

olup olmadığı sorulmuş, Zeyd b. Erkam’da: “Hayır, kadın bir süre eşi ile beraber 

olur. Boşandığında ise babasının ve kabilesinin yanına döner. Ehl-i beyt, aslı ve 

asabesidir. Resûlullah’tan sonra kendilerine sadakanın haram olduğu kimselerdir. 

Onlar da Âl-i Ali, Âl-i Âkîl, Âl-i Caʿfer ve Âl-i Abbâs’tır. Bunların hepsine sadaka 

haramdır.” demiştir.155 

 
152 Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 37/208. 
153 Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 37/208-211. 
154 Tûsî, et-Tibyân, 8/340-341. 
155 Ebü’l-Hüseyin el-Kuşeyri en-Nisaburi Müslim, Ṣaḥîḥu’l-Müslim (Kahire: Dâru İhyai’l-Kütübi’l-

Arabiyye, 1955), "Fedâilü’s-Sahâbe", 37. 



32 

 

 Son olarak Hz. Âişe ve Hz. Peygamber’in diğer hanımlarının Ehl-i Beyt’ten 

sayılamayacağı konusunda Şiî müelliflerin öne sürdükleri bir başka delilden 

bahsedeceğiz. İmâmiyye Şîası müellifleri Hz. Peygamber’in Necran’lı 

Hristiyanlarla görüşmesinden sonra onları âyetle156 Mübâhele’ye157 çağırdığını ve 

Mübâhele’ye giderken yanına sadece Hz. Ali, Hz. Fâtıma, Hz. Hasan ve Hz. 

Hüseyin’i aldığını özellikle vurgulamaktadırlar. İmâmiyye Şîası müelliflerine göre 

âyette zikredilen “Oğullarımız” lafzına karşılık Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin, 

“Kadınlarımız” lafzına karşılık Hz. Fâtıma, “Kendimiz” lafzına karşılık da Hz. Ali 

kastedilmektedir.158 Buradan hareketle Mübâhele âyetinin, hem bu beş kişi 

dışındaki kimselerin Ehl-i beyt’ten sayılamayacağına hem de Hz. Peygamber’den 

sonra Hz. Ali’nin imâmetine işaret ettiğine delil sayıldığını iddia etmektedirler.159 

Tüm bu rivayetler genel olarak değerlendirildiğinde ise Şiî düşünceye göre 

Ehl-i beyt: Hz. Ali, Hz. Fâtıma, Hz. Hasan, Hz. Hüseyin ve Hz. Hüseyin’in 

soyundan gelen kimseler olduğu görüşü ortaya çıkmaktadır. Başta Hz. Âişe olmak 

üzere Allah Resûlü’nün eşleri yukarıda da açıklandığı üzere Şiî müelliflerce Ehl-i 

beyt’e dâhil edilmemektedir. 

1.6. Hz. Peygamber’in, Hz. Âişe’ye Hz. Ali Hakkındaki Uyarıları 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Peygamber’in, Hz. Âişe’yi Hz. Ali 

hakkında uyardığına dair çok sayıda rivayet bulunmaktadır. Şiî müelliflere göre 

Allah Resûlü, Hz. Âişe’yi Hz. Ali ile yapacağı savaş hakkında uyarmış ve onunla 

yapacağı savaşın kendisinden boşanma sebebi sayılacağını Hz. Âişe’ye bildirmiştir. 

Şeyh Müfîd’e göre Hz. Peygamber Hz. Âişe’yi Basra’ya yapacağı yolculuk ve 

savaşın sonucunda içine düşeceği durum hakkında ikaz etmiş, ardından kesinlikle 

böyle bir şey yapmamasını söyleyip azarlamıştır. Ayrıca Şeyh Müfîd, 

Resûlullah’ın, Hz. Âişe’nin Hz. Ali’ye olan düşmanlığını gördüğünü, ona itaat 

 
156 “Sana gelen bu bilgiden sonra her kim bu konuda seninle tartışmaya kalkışırsa, de ki: “Gelin, 

çocuklarımızı ve çocuklarınızı, kadınlarımızı ve kadınlarınızı, kendimizi ve kendinizi çağıralım, 

sonra da Allah’ın lâneti yalancıların üzerine olsun diye dua edelim.” Âl-i İmrân 3/61. 
157 Mübâhele, bir tartışma esnasında haksız ve yalancı olanın Allah’ın lânetine uğraması için beddua 

edilmesi manasında kullanılan bir terimdir. bk. Mustafa Fayda, “Mübâhele”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 31/423. 
158 Tûsî, et-Tibyân, 2/484; Tabersî, Mecmaʿu’l-beyân, 2/452; Ayrıca bk. Süleyman Uludağ, “Âl-i 

Abâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1989), 2/306-307; 

Fayda, “Mübâhele”, 31/423-424. 
159 Şerîf el-Murtazâ, eş-Şâfî fi’l-İmâme, 2/253-257; Varol, İslâm Düşüncesi ve Tarihinde Ehli Beyt, 

55. 



33 

 

etmeyeceğini bildiğini ve yapacağı eylemlerden dolayı Hz. Âişe’ye lanet ettiğini 

iddia etmiştir.160 

Hz. Peygamber’in, Hz. Âişe’yi yapacağı eylemlerden dolayı uyardığına dair 

rivayetleri değerlendiren Şiî müellifler, Allah Resûlü’nün Hz. Âişe’yi iki ayrı 

şekilde uyardığını söylemektedirler. Bunlardan ilki, Resûlullah’ın diğer eşlerinin 

yanında Hz. Âişe’yi azarlayarak yaptığı uyarılar; ikincisi ise Hz. Âişe ile yalnızken 

yaptığı uyarılar şeklinde ifade edilmektedir. 

Hz. Peygamber’in Hz. Âişe’yi diğer eşlerinin yanında uyardığına dair 

rivayetlere bakıldığında; Allah Resûlü, Hz. Âişe ile diğer eşlerini bir araya 

toplayarak onları Hz. Ali’ye isyan etmemeleri hususunda ikaz etmiş, ardından Hz. 

Âişe, Hz. Peygamber’e “Yâ Resûlallah! Sen bizlere bir şey emredeceksin bizler de 

ona muhalefet mi edeceğiz?” diye sormuştur. Bunun üzerine Hz. Peygamber, “Evet 

Ey Hümeyrâ. Emrettiğim şeye en fazla sen muhalefet ettin. Allah’a yemin olsun ki 

kesinlikle emirlerime muhalefet edeceksin. Ali’ye isyan edeceksin. Seni geride 

bıraktığım evden açılıp saçılarak çıkacaksın. İnsanlardan bir topluluk etrafında 

toplanacak. Ali’ye karşı haksız olduğun halde ona muhalefet edip, Rabbinin emrine 

isyan etmiş olacaksın ve Hav’eb köpekleri yolda sana havlayacak. Unutmayın ki 

bunlar kesinlikle olacak.” demiştir.161 

Şiî müelliflerin üzerinde icmâ ettikleri bu türden rivayetlerin arasında en 

fazla bilinen rivayet İbn Abbas’a nispet edilen rivayettir. Buna göre Allah Resûlü, 

eşlerini bir araya toplayıp onlara “Hav’eb köpeklerinin kendisine havlayacağı alnı 

tüylü devenin sahibi hanginiz olacak bilmek isterdim. Sağında ve solunda çokça 

insanlar ölür sonra kendisi de zor kurtulur!” demiştir. Aynı kaynaklarda bu 

rivayete benzer bir rivayet daha zikredilmektedir. Bu rivayete göre ise Hz. 

Peygamber Hz. Âişe’ye “Dikkat et ey Hümeyrâ! O kişi sen olmayasın” demiştir.162 

Allah Resûlü’nün Hz. Âişe ile yalnızken yapmış olduğu tavsiyelere 

baktığımızda ise Hz. Peygamber’in burada da Hz. Âişe’yi uyardığı ve ayrıca 

azarladığı görülmektedir. Aktarılan rivayete göre, Resûlullah Hz. Âişe’ye “Allah’ın 

 
160 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 231. 
161 Molla Muhsin Muhammed b. Şâh Murtazâ b. Şâh Mahmûd-ı Kâşânî, ʿİlmü’l-yaḳīn (Kum: y.y., 

ts.), 2/659-660; İbn Ma‘sûm, ed-Derecetü’r-refîʿa, 303-304. 
162 Şeyh Sadûk, Meʿâni’l-aḫbâr, 305; Şeyh Müfîd, el-İḫtiṣâṣ, 119; Fazl b. Şâzân, el-Îżâḥ, 35; Beyâzî, 

Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/161; Zencânî, Aḳaidü’l-İmâmîyyeti’l-İsnâ’aşerîyye, 3/83-84; Hasanî, Sîretu'l-

Eimmeti'l-İs̱nâ ʿAşer, 1/448. 



34 

 

kendisinden razı olduğu kişi ile savaşmandan dolayı utanç duymayacak mısın? 

‘Ali’ye itaat etmeyen cehennemdedir’ ahdini, Allah bana bildirdi.” demiştir.163 

Şiî müelliflerin aktarmış oldukları bir diğer rivayete baktığımızda ise Hz. 

Âişe’nin de içerisinde bulunduğu bir ortamda Allah Resûlü, Hz. Ali’ye “Allah 

seninle savaşanı öldürsün. Sana düşman olana düşman olsun.” demiştir. Bunun 

üzerine Hz. Âişe, “Kim Ali’ye düşmanlık edip onunla savaşacak?” diye sormuş, 

Hz. Peygamber de “Sen ve senle beraber olanlar” diye cevap vermiştir. Zikredilen 

rivayeti aktaran Şeyh Müfîd, bu rivayetin, Hz. Âişe’nin Hz. Ali’ye olan 

düşmanlığına delalet ettiğini söylemektedir.164 Başka bir rivayette ise Allah Resûlü, 

Hz. Âişe’ye “Ali ile savaşacak ilk kişi sen olacaksın. Ümmetimin senin yüzünden 

acı bir günü olacak” demiştir.165 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında bu konuda tartışılan diğer bir mesele ise 

Resûlullah’ın hayattayken, Hz. Ali’ye Hz. Âişe’nin isyanının ardından ona ne 

yapacağını söylediğine dair rivayetlerdir. Tespit edebildiğimiz kadarıyla Hz. 

Peygamber, Hz. Ali’den üç şey istemiştir. Bunlar; Hz. Âişe’ye nazik davranması,166 

onu tartaklaması167 ve kendisinden boşaması168 şeklinde sıralanabilir. 

Şiî kaynaklarda ortaya atılan iddiaların Hz. Ali tarafından aşamalı bir 

şekilde gerçekleştirildiği iddiası yer almaktadır. Buna göre Hz. Ali, yaptıklarından 

dolayı Hz. Âişe’yi uyarmıştır. Hz. Âişe, Hz. Ali’nin uyarılarını dikkate almayınca 

Hz. Ali tarafından tartaklanmıştır. Ardından Hz. Âişe, Hz. Ali’ye itaat etmeyip 

onunla savaştığı için Hz. Ali’de onu Hz. Peygamber’den boşamıştır. 

İlk iki iddiaya nazaran üçüncü iddianın çok daha fazla Şiî kaynakta yer 

alıyor olması dikkat çekicidir. Bunun en önemli sebebi ise İmâmiyye Şîası inanç 

sisteminden kaynaklanmaktadır. Buna göre; Allah Resûlü vefat ettikten sonra 

eşlerinden herhangi birisi Hz. Ali’ye isyan ederse Hz. Ali’nin onu Hz. 

Peygamber’den boşama yetkisi bulunmaktadır. Birçok temel Şiî kaynakta yer alan 

bu görüşü çağdaş Şiî müelliflerinden bir kısmı da desteklemektedir. Resûlullah’ın 

kendi eşlerini boşama yetkisini Hz. Ali’ye verdiğine dair en meşhur rivayet, Şeyh 

Sadûk’un on birinci imam Hasan Askerî’ye nispet ettiği rivayettir. Buna göre Hz. 

 
163 Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/162. 
164 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 227, 231. 
165 Şeyh Müfîd, el-İḫtiṣâṣ, 119. 
166 Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/161. 
167 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 230. 
168 Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr el-Âmilî İbn Rüstem et-Taberî, Delâilü’l-İmâme (Necef: 

Matbaʿatü’l-Haydariyye, 1963), 277; Fazl b. Şâzân, el-Îżâḥ, 37-39; Kâşânî, Tefsîrü’ṣ-Ṣâfî, 2/332. 



35 

 

Peygamber, eşlerini boşama yetkisini Hz. Ali’ye verip ona şöyle söylemiştir: “Ey 

Ebü'l-Hasan! Peygamber eşi olma şerefi Allah’a itaatkâr olarak kaldıkları 

müddetçe onlar için devam edecektir. Benden sonra onlardan hangisi Allah’a isyan 

edip, seninle savaşırsa onu benden boşa ve mü'minlerin annesi olma şerefini ondan 

al.”169 

Bir diğer rivayette Allah Resûlü, Hz. Ali’ye “Hangisi sana isyan ederse onu 

öyle bir boşa ki Allah ve Resûlü dünyada ve ahirette ondan beraat etsin.” 

demiştir.170 Yine aynı kaynakta Hz. Peygamber’in Hz. Ali’ye “Mahşer gününde 

ben onu görmeyeceğim, o da beni görmeyecek.” dediği nakledilmektedir.171 

İmâmiyye Şîası’nın önde gelen müfessir, fakih ve âlimlerinden olan 

Tabersî, beşinci İmam Muhammed el-Bâkır’dan naklettiği rivayette bu mesele 

hakkında ayrıntılı bilgiler vermektedir. Rivayete göre Cemel günü Hz. Âişe’nin 

hevdeci ok yağmuruna tutulmuş. Bu esnada Hz. Ali: “Âişe’yi boşamaktan başka 

bir yol görmüyorum” demiştir. Daha sonra orada bulunan bir kişi Allah’ı şahit 

tutarak Resûlullah’ın: “Ey Ali! Benden sonra hanımlarımın durumu senin 

elindedir.” dediğini söylemiştir. Rivayetin devamında Bedir ashabından iki kişinin 

de içerisinde bulunduğu on üç kişiden oluşan bir topluluğun, Hz. Peygamber’in Hz. 

Ali’ye yukarıdaki sözleri söylediği, bu sözleri işiten Hz. Âişe’nin ise ağladığı, hatta 

orada bulunan kimselerin Hz. Âişe’nin ağlama sesini işittiği nakledilmektedir.172 

Son olarak bu konu hakkında açıklığa kavuşturulması gereken noktanın, Hz. 

Ali’nin, Hz. Âişe’yi Allah Resûlü’nden boşayıp boşamadığı meselesi olduğunu 

düşünmekteyiz. Şiî kaynaklara göre Hz. Ali Cemel Savaşı öncesinde Hz. Âişe’yi 

uyarmış ve ona “İslâm’ı ve Müslümanları çıkardığın fitne ile zora soktun. 

Cehaletinle çocuklarını helak yoluna soktun. Bundan vazgeç. Eğer vazgeçmezsen 

seni boşarım.” demiştir.173 Şiî müelliflere göre Hz. Âişe, Hz. Ali’nin tüm 

 
169 Şeyh Sadûk, İkmâlü’d-dîn, 429-430; İbn Rüstem et-Taberî, Delâilü’l-İmâme, 277; Fazl b. Şâzân, 

el-Îżâḥ, 37-39; Ebû Ca‘fer Reşîdüddîn Muhammed b. Alî b. Şehrâşûb et-Tabersî el-Mâzenderânî es-

Serevî İbn Şehrâşûb, Menâḳıbü Âli Ebî Ṭâlib (Kum: Matbaʿatü’l-İlmiyye, 1959), 2/133-135; Kâşânî, 

Tefsîrü’ṣ-Ṣâfî, 2/332. 
170 Hasan b. Süleyman el-Hillî, Muḫtaṣaru Beṣâʾirü’d-derecât (Necef: Matbaʿatü’l-Haydariyye, 

1950), 39. 
171 Hillî, Muḫtaṣaru Beṣâʾirü’d-derecât, 39. 
172 Tabersî, el-İḥticâc, 2/164. 
173 İbn Rüstem et-Taberî, Delâilü’l-İmâme, 277; Şeyh Sadûk, İkmâlü’d-dîn, 429-430; Meclisî, 

Biḥârü’l-envâr, 22/267. 



36 

 

uyarılarına rağmen onunla savaşmaktan vazgeçmemiş, ardından Hz. Ali, Hz. 

Âişe’yi Hz. Peygamber’den boşamıştır.174 

Şiî müelliflerin niçin Hz. Âişe’yi Hz. Peygamber’den boşama gayreti 

içerisine girdiklerini tam olarak anlamlandırabilmiş değiliz. Hz. Âişe’ye kötü söz 

söylemek, eleştirmek,  âyet ve hadislerle ta‘dil edildiğini iddia edebilmek ve ona 

karşı sarf ettikleri ve edecekleri sözleri mü’minlerin annesine söylemediklerini 

ispatlamaya dönük bir çaba olabileceği ihtimali yüksektir. Yani Hz. Âişe, bu 

düşünceye göre mü’minlerin annesi konumundan düştüğü için artık ona 

istediklerini söyleyebilme hakkına sahip olacaklardır. Ayrıca belirtmemiz gerekir 

ki Hz. Peygamber’in Hz. Ali’ye, Hz. Âişe’yi kendisinden boşama vekâleti vermiş 

olması da herhangi bir duruma etki etmemektedir. Zirâ vekâlette taraflardan 

herhangi birisinin vefatıyla beraber nikâh düştüğü gibi vekâlet de düşmektedir. Bu 

durumda da Hz. Ali’nin böyle bir tasarrufta bulunarak Hz. Âişe’yi Resûlullah’tan 

boşaması uzak bir ihtimaldir.175 

1.7. İfk Olayı 

Gerçekleştiği günden bugüne, İslâm toplumunda çok büyük bir etki bırakan 

ve halihazırda dahi Hz. Âişe hakkındaki tartışmaların merkezinde yer alan “İfk 

Hadisesi”, Ehl-i sünnet ve Şîa kaynaklarının neredeyse tamamında tartışılan bir 

meseledir. Konu hakkında müstakil kitap ve makaleler yazılmış, çeşitli sempozyum 

ve panellerde bu konu geniş bir şekilde tartışılmıştır. Bizler ise Ehl-i sünnet 

kaynaklarında aktarılan İfk hadisesini tekrar baştan ele almak yerine Şiî müelliflerin 

bu hadise hakkındaki görüşlerini ele alıp “Hz. Âişe’nin Hz. Mâriye’ye Attığı İftira 

Ve Gerçek İfk” hadisesi olarak nitelendirilen meseleyi değerlendirmeye 

çalışacağız. 

Hz. Âişe’nin kendisine atılan iftiradan ilahî beyanla aklanmasının ardından 

herhangi bir kimse kendisi hakkında tek bir söz etmemiş, Hz. Âişe’nin 

masumiyetini sorgulamamıştır. Nâzil olan âyetlerin ardından bu olayda Hz. 

Âişe’nin masum olduğuna inanan ılımlı Şiîler bulunmakla beraber, siyasi sebeplerle 

Hz. Âişe’yi suçlayan ve başka bir “İfk Hadisesi” ihdas eden Şiî müellifler de 

bulunmaktadır. 

 
174 Ahmed b. Zeyniddîn b. İbrâhîm el-Ahsâî el-Bahrânî el-Ahsâî, er-Recʿa (Kerbelâ: Mektebetü’l-

ʿAllâmetü’l-Hâirî, ts.), 135; Mâmekânî, Tenḳîḥu’l-Maḳâl, 3/81. 
175 Demir, İmâmiyye Şîa’sı Hadis Kaynaklarına Göre Sahâbe Tasavvuru, 441. 



37 

 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında İfk hadisesinin ardından inen âyetler 

hakkında birbirinden oldukça farklı görüş ve rivayetler bulunmaktadır. Şiî 

müfessirlerden Nâsır b. Müzâhim, Nu‘mânî, Tûsî, Tabersî, İbn Şehr Âşûb, Hillî, 

Mukaddes Erdebilî, Şeybânî, Nihâvendî ve Muğniyye İfk hadisesinin tıpkı Ehl-i 

sünnet kaynaklarında aktarıldığı haliyle gerçekleştiğini söylerken,176 bir kısım Şiî 

müellifler ise İfk hadisesinin Hz. Âişe’nin Hz. Mâriye’ye atmış olduğu iftiradan 

ibaret olduğunu iddia etmektedirler.177 Son olarak bir grup Şiî müellif ise 

eserlerinde hem Ehl-i sünnet kaynaklarında geçen İfk hadisesine hem de ilk defa 

Ali b. İbrâhim el-Kummî tarafından ortaya atılan Hz. Âişe’nin Hz. Mâriye’ye iftira 

attığı iddiasına yer vermektedirler.178 

Modern dönem Şiî tarih araştırmacılarından olan Seyyid Ca‘fer Murtazâ el-

Âmilî (ö. 2019) ise İfk hadisesi konusunda Ehl-i sünnet’e reddiye olarak kaleme 

aldığı Ḥadîs̱ü’l-İfk adlı eserinin birinci bölümünde, Sünnî kaynaklarda geçen 

rivayetleri teker teker değerlendirmeye tabi tutmuştur. Eserin diğer bir bölümünde 

ise ele aldığı rivayetlerin tamamını âyet ve hadisleri delil göstererek kendince 

reddetmeye çalışmış, rivayetlerin ne naklî ne de mantıkî hadiseler ile uyuşmadığını 

iddia edip sahih olmadığını dile getirmiştir. Sünnî kaynaklarda İfk hadisesini 

nakleden râvileri ayrı bir bölümde teker teker değerlendirmeye tabi tutan Âmilî, bu 

râvilerden bir kısmının Benî Mustalik Gazvesi’ni görmeden vefat ettiğini, bir 

kısmının ise bu gazveye iştirak etmediğini iddia ederek Benî Mustalik Gazvesi 

esnasında “İfk Hadisesi” diye bir hadisenin yaşanmadığını söylemektedir. Müellif, 

eserinin bu bölümünde Hz. Âişe’nin hayatına dair birtakım bilgiler verdikten sonra 

Benî Mustalik Gazvesi esnasında Hz. Âişe’nin yaşının otuz civarında olduğunu 

iddia etmiştir.179 Aktarmış olduğu rivayetler ve öne sürdüğü deliller aracılığıyla, 

kitabın başından itibaren hazırladığı zemin üzerine Hz. Âişe’nin Hz. Mâriye’ye 

atmış olduğu iftira rivayetini naklederek bu rivayetin tarihi olaylara ve rivayetlere 

daha uygun olduğunu ve “Gerçek İfk” hadisesinin bu hadise olduğunu 

savunmuştur. 

 
176 Demir, İmâmiyye Şîa’sı Hadis Kaynaklarına Göre Sahâbe Tasavvuru, 111-112. 
177 Kummî, Tefsîrü’l-Ḳummî, 2/99-100; Şeyh Müfîd, el-Cemel, 219; Şeyh Müfîd, Risâle fî mâ Eşkele 

min Ḫaberi Mâriye, 24-36; Hāşim Maʿrūf el-Hasanî, Sîretü’l-Eimmeti’l-İs̱nâ ʿAşer (Beyrut: Dâru'l-

Kalem, 1981), 1/438; Âmilî, Ḥadîs̱ü’l-İfk. 
178 Kâşânî, Tefsîrü’ṣ-Ṣâfî, 2/160; Bahrânî, el-Burhân, 3/126-128. 
179 Âmilî, Ḥadîs̱ü’l-İfk, 149. 



38 

 

1.7.1. Hz. Âişe’nin Hz. Mâriye’ye İftirası ve Gerçek İfk 

İmâmiyye Şîası kaynaklarının birçoğunda Hz. Âişe’nin Hz. Mâriye’ye zina 

iftirasında bulunduğuna dair bilgi bulmak mümkündür. Şiî dünyada, bu mesele 

hakkında müstakil çalışmaların yapıldığı veyahut da yapılan hacimli çalışmalarda 

söz konusu meseleye özel bölümler ayrıldığı görülmektedir. Tespitlerimize göre 

ilgili konuda müstakil olarak kaleme alınan en eski eser, meşhur Şiî âlim Şeyh 

Müfîd’e ait olan Risâle fî mâ Eşkele min Ḫaberi Mâriye el-Ḳıbṭıyye adlı eserdir. 

Konu hakkında kaleme alınan ve kaynak niteliğinde olan bir diğer önemli eser ise 

modern dönem Şiî tarih araştırmacılarının önde gelen ismi es-Seyyid Ca‘fer 

Murtazâ el-Âmilî’ye ait olan Ḥadîs̱ü’l-İfk adlı çalışmadır. Ehl-i sünnet’e reddiye 

olarak kaleme aldığı bu eserini, daha sonra Hz. Peygamber’in hayatına dair yazmış 

olduğu 35 ciltlik es-Ṣaḥîḥ min Sîreti'n-Nebiyyi'l-A'zam adlı eserinin 13. cildi olarak 

yayımlamıştır. Görebildiğimiz kadarıyla ülkemizde bu mesele, Abulalim Demir 

tarafından hazırlanan İmâmiyye Şîa’sı Hadis Kaynaklarına Göre Sahâbe Tasavvuru 

adlı doktora tezinde bir bölüm olarak ve Recep Erkocaaslan tarafından “Hz. Mâriye 

bint Şem’ûn’a Atılan İftira ve Sünnî-Şiî Geleneklerdeki Rivayet Farklılıklarının 

Sebepleri”180 adlı bir makalede ele alınmıştır. Demir tarafından kaleme alınan konu, 

sahâbenin adaleti bağlamında ele alınırken, Erkocaaslan tarafından kaleme alınan 

makale ise Şiî-Sünnî rivayetlerin karşılaştırılması şeklinde hazırlanmıştır.  

Bizler ise çalışma konumuzun sınırları içerisinde kalarak Şiî kaynaklarda 

yer alan, Hz. Âişe’nin Hz. Mâriye’ye attığı iftira üzerinde durmaya çalışacağız. 

Konunun bizim ele aldığımızdan çok daha geniş olduğunun bilinmesi 

gerekmektedir. Ayrıca ilgili konunun daha kapsamlı bir çalışmayı gerekli kıldığını 

da belirtmemiz yerinde olacaktır. 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Mâriye’ye atılan iftira meselesine 

fazlasıyla değinilmesinin birtakım siyasi sebepleri bulunmaktadır. Buldukları her 

fırsatta Hz. Âişe’yi eleştiren Şiî müellifler, Benî Mustalik Gazvesi dönüşünde Hz. 

Âişe’ye atılan iftiranın, Nûr Sûresi’nde yer alan âyetlerin nâzil olmasıyla açığa 

çıkmasını181 ve inen âyetlerin Hz. Âişe’yi övmesini hazmedememişlerdir. Sünnî 

 
180 Recep Erkocaaslan, “Hz. Mâriye bint Şem‘ûn’a Atılan İftira ve Sünnî-Şiî Geleneklerdeki Rivayet 

Farklılıklarının Sebepleri”, Eskiyeni 43 (2021), 11-26. 
181 Ebû’l-Hasen Mukâtil b. Süleymân el-Belhî Mukâtil b. Süleymân, Tefsîrü Muḳâtil b. Süleymân, 

thk. Abdullâh Mahmûd Şehâte (Beyrut: y.y., 2002), 3/187-189; Ebû’l-Fidâ’ İsmâîl b. Ömer b. Kesîr 

ed-Dimeşkî İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Ḳur’âni’l-ʿAẓîm, thk. Sâmî b. Muhammed Selâme (b.y.: Dâru 

Taybe, 1999), 6/25-30. 



39 

 

kaynaklarda “İfk Hadisesi” adıyla bilinen bu olayın aslında yaşanmadığını iddia 

eden Şiî müellifler, bu mesele hakkında hacimli eserler kaleme almışlardır. Bundan 

dolayı Hz. Mâriye’ye atılan iftiranın bizzat Hz. Âişe tarafından dile getirildiğini 

iddia etmişlerdir. Nâzil olan âyetlerin ise Hz. Âişe’nin aklanması için değil de Hz. 

Mâriye’nin temize çıkarılması için indiğini dile getirmişlerdir.182 

Bahse konu olan meselede, olayın ana karakterleri arasında; Hz. Peygamber, 

Hz. Âişe, Hz. Ali, Hz. Mâriye ve Mısır Mukavkısı tarafından Hz. Mâriye ile birlikte 

Hz. Peygamber’e hediye olarak gönderilen183 Cüreyh adında184 Kıptî bir köle 

bulunmaktadır. Bu kölenin kim olduğuyla ilgili Şiî kaynaklarda, Hz. Mâriye’nin 

amcasının oğlu veya hizmetindeki bir kişi185 bilgisi yer alırken; Sünnî kaynaklarda, 

Hz. Mâriye’nin kardeşi186 veya amcasının oğlu187 şeklinde nitelendirilmektedir. 

Şiî kaynaklarda olayın gerçekleştiği zamanla ilgili herhangi bir tarih 

belirtilmemektedir. Bununla birlikte Hz. Peygamber’in oğlu İbrâhim’in doğduktan 

on sekiz veya yirmi üç ay sonra vefat ettiğini188 düşündüğümüzde, Şiî müelliflere 

göre gerçekleşen iftira olayının 632 yılında yaşandığını söyleyebiliriz. 

 Aynı zamanda Hz. Mâriye’ye atılan iftiranın Sünnî kaynaklarda Şiî 

kaynaklara nazaran daha farklı bir şekilde aktarılmış olması olayın gerçekleşme 

ihtimalini kuvvetlendirmektedir. Ancak hiçbir rivayette Hz. Mariye’ye iftira atan 

kişinin Hz. Âişe olduğuna dair bir ibare bulunmamaktadır.189 

Tespit edebildiğimiz kadarıyla Hz. Mâriye’ye atılan iftira meselesi Şiî 

kaynaklarda dört farklı şekilde ele alınmakta ve bunun sonucunda dört farklı grup 

ortaya çıkmaktadır. Bunlardan birinci grup, Hz. Mâriye’ye iftira atan kişinin Hz. 

Âişe olduğunu iddia etmektedir.190 İkinci grup ise iftira atan kimselerin Hz. Ebû 

Bekir ve Hz. Ömer olduğunu öne sürmektedir.191 Üçüncü grup Şiî müelliflere 

 
182 Kummî, Tefsîrü’l-Ḳummî, 2/99-100, 318-319; Şeyh Müfîd, el-Cemel, 219; Kâşânî, Tefsîrü’ṣ-Ṣâfî, 

2/160; Bahrânî, el-Burhân, 3/126-128; Hasanî, Sîretü’l-Eimmeti’l-İs̱nâ ʿAşer, 1/148; Sünnî ve Şiî 

rivayet farklılıkları için ayrıca bk. Erkocaaslan, “Hz. Mâriye bint Şem‘ûn’a Atılan İftira ve Sünnî-

Şiî Geleneklerdeki Rivayet Farklılıklarının Sebepleri”, 20-22. 
183 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳâtü’l-Kübrâ, 1/200; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 7/251. 
184 Ehl-i sünnet kaynaklarında, Me’bûr veya Kıpti olarak geçmektedir. bk. İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳâtü’l-

Kübrâ, 8/171; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 8/228, 232. 
185 Şeyh Müfîd, Risâle fî mâ Eşkele min Ḫaberi Mâriye, 5. 
186 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳâtü’l-Kübrâ, 8/173. 
187 İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 8/228. 
188 Mehmet Apaydın, Siyer Kronolojisi (İstanbul: Kuramer, 2018), 458. 
189 Erkocaaslan, “Hz. Mâriye bint Şem‘ûn’a Atılan İftira”, 15-20. 
190 Kummî, Tefsîrü’l-Ḳummî, 2/99-100, 318-319; Şeyh Müfîd, el-Cemel, 219; Hasanî, Sîretü’l-

Eimmeti’l-İs̱nâ ʿAşer, 1/438. 
191 İbn Rüstem et-Taberî, Delâilü’l-İmâme, 201-204. 



40 

 

gelince onlar Sünnî kaynaklarda geçtiği şekliyle, iftiraya uğrayan kişinin Hz. Âişe 

olduğunu söylerken192  dördüncü grup Şiî müellifler ise Hz. Mâriye’ye iftira atan 

kişinin ismini vermeden, olayı Sünnî kaynaklarda geçtiği haliyle 

nakletmektedirler.193 Bu noktada bizler bahsi geçen grupların yaklaşımlarından 

sonra Hz. Âişe’nin, olayın ana karakteri olduğu grupları incelemeye çalışacağız. 

Yaklaşımlarına yer verilen gruplardan, birinci ve ikinci grup Şiî 

müelliflerinin, aktarmış oldukları rivayetleri özellikle imamlara nispet ettiklerini 

görmekteyiz. Hz. Mâriye’ye iftira atan kişinin Hz. Âişe olduğunu iddia eden birinci 

grup Şiî müellifleri, rivayetlerini altıncı imam Ca‘fer es-Sâdık’a nispet ederken194 

Hz. Mâriye’ye iftira atan kimselerin Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer olduğunu iddia 

eden ikinci grup Şiî müellifleri ise rivayetlerini sekizinci imam Ali er-Rızâ’ya 

dayandırmaktadırlar.195 Burada dikkat çekmek istediğimiz ilk husus, Şiî 

müelliflerin bu konuda bir ittifaklarının olmadığı ve kendileriyle çeliştikleri 

hususudur. İkinci ve belki de en önemli husus ise Şiî kaynaklarda bu konuda 

nakledilen hadislerin kaynağı meselesidir. İmâmiyye Şîa’sının kabullerine göre 

hadis; Masumdan (İmamdan) sadır olmuş rivayetlerin tamamıdır. Yani bir rivayetin 

on iki imamdan sadece bir tanesine dayanması, bu rivayetin sahih hadis kaynağı 

olarak kabul edilmesi için yeterlidir.  Ayrıca Şiî inanç sistemine göre, imamlar 

kendilerinden sonra gelen imama ilham yoluyla bilgi aktarabilmektedir.196 Bu 

durumda altıncı imam Ca‘fer es-Sâdık kendisinden sonra gelen imamlara, edindiği 

bilgiyi yanlış aktarmış olmaktadır. Ca‘fer es-Sâdık’ın kendisinde bulunan bilgiyi 

doğru aktardığını düşündüğümüzde ise sekizinci imam Ali er-Rızâ’nın yanıldığını 

kabul etmek zorunda kalmaktayız. Nitekim daha önce ifade edildiği gibi 

rivayetlerin birbirleri ile çelişmeleri bunun en büyük delilidir. 

Hz. Mâriye’ye iftira atan kişinin Hz. Âişe olduğunu iddia eden Şiî 

müellifler, olayı Nûr Sûresi’nde geçen âyetlerle irtibatlandırarak aktarmaktadırlar. 

Bu âyetler Sünnî kaynaklarda, Benî Mustalik Gazvesi dönüşünde, Hz. Âişe’ye 

atılan iftira ve yaşanan birtakım olaylardan sonra Hz. Âişe’nin aklanmasını ilân 

 
192 Tûsî, et-Tibyân, 7/414; Tabersî, Mecmau’l-Beyan, 7/203. 
193 Şerîf el-Murtazâ, Emâli’l-Murtażâ, 1/77-79; İbn Şehrâşûb, Menâḳıbü Âli Ebî Ṭâlib, 2/225. 
194 Kummî, Tefsîrü’l-Ḳummî, 2/99-100, 318-319; Şeyh Müfîd, el-Cemel, 219; Kâşânî, Tefsîrü’ṣ-Ṣâfî, 

2/160. 
195 İbn Rüstem et-Taberî, Delâilü’l-İmâme, 201-204. 
196 Kuzudişli, “Şia’da Rivayet Olgusunu Şekillendiren Temel Unsurlar”, 66. 



41 

 

eden âyetler olarak ifade edilirken197 Şiî kaynaklarda Hz. Mâriye’nin temize 

çıkarılmasını ilân eden âyetler olarak ifade edilmektedir.198 

Şiî kaynaklarda, Nûr Sûresi 11-20. âyetlerin ve Hucurât Sûresi 6. âyetin, Hz. 

Âişe’nin Hz. Mâriye’ye attığı iftira sebebiyle nâzil olduğu bilgisi yer almaktadır. 

Bu görüşü savunan Şiî müelliflere göre olay şu şekilde cereyan etmiştir: 

“Hz. Peygamber, oğlu İbrâhim vefât edince çok fazla üzülmüştü. Hz. 

Peygamber’in bu halini gören Âişe, Hz. Peygamber’e ‘İbrâhim için seni bu kadar 

hüzünlendiren şey de nedir? O zaten Cüreyh’in oğludur, o her gün Mâriye’nin 

yanına girip çıkıyor.’ dedi. Bunun üzerine Hz. Peygamber, Hz. Ali’ye ‘Kılıcını al ve 

bana Cüreyh’in kafasını getir.’ dedi. Hz. Ali, Hz. Peygamber’e ‘Annem-babam 

senin yoluna feda olsun Yâ Resûlallah! Beni gönderdiğin bu iş, çöldeki kızgın demir 

gibidir, bu işin arkasını araştırayım mı, yoksa emrini hemen yerine getireyim mi?’ 

dedi. Hz. Peygamber konuyu araştırmasını istedi.  Hz. Ali, kılıcını yanına alarak 

yola koyuldu. O esnada Cüreyh, Hz. Mâriye’nin bahçesinde bulunuyordu. Hz. Ali, 

bahçe kapısını çaldı. Cüreyh kapıyı açmak için yöneldiği esnada Hz. Ali duvardan 

atlayarak bahçeye girdi. Hz. Ali’nin kılıcıyla kendisine doğru geldiğini gören 

Cüreyh, hemen kaçmaya başladı. Hz. Ali’nin kendisini yakalamasından korkan 

Cüreyh, hurma ağacına tırmanmaya başladı. Hz. Ali de hemen arkasından ağaca 

tırmandı. Cüreyh’e seslenerek ‘Aşağıya in’ dedi. Cüreyh ‘Ya Ali! Allah’tan kork. 

Burada hiç kimse yok. Ben mecbûb199 birisiyim’ dedi. Daha sonra avret yerini 

açarak Hz. Ali’ye gösterdi. Bunun üzerine Hz. Ali onu Hz. Peygamber’e getirdi. Hz. 

Peygamber Cüreyh’e ‘Senin bu durumunun sebebi nedir?’ diye sordu. Cüreyh: ‘Yâ 

Resûlallah! Kıptîler kendilerine hizmette bulunan ve aile içerisine girip çıkan 

hizmetçilerini hadım ederler. Ayrıca Kıptîler, Kıptî olmayan birisi ile sosyal bağ 

kurmazlar. Mâriye’nin babası, Mâriye’ye hizmet etmem, yanına girip çıkmam ve 

ona arkadaşlık yapmam için beni onunla birlikte gönderdi’ dedi. Hz. Peygamber 

bu sözleri işittikten sonra ‘Ehl-i beytimden kötülükleri uzaklaştıran Allah’a hamd 

olsun’ dedi. Bunun üzerine Nûr Sûresi’nde geçen; ‘O iftirayı atanlar içinizden bir 

gruptur. Bunun sizin için kötü olduğunu sanmayın, aksine bu hakkınızda hayırlıdır. 

 
197 Mukâtil b. Süleymân, Tefsîrü Muḳâtil b. Süleymân, 3/187-189; İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Ḳur’âni’l-

ʿAẓîm, 6/25-30. 
198 bk. Kummî, Tefsîrü’l-Ḳummî, 2/99-100,318-319; Şeyh Müfîd, el-Cemel, 219; Kâşânî, Tefsîrü’ṣ-

Ṣâfî, 2/160. 
199 Mecbûb, erkeklik organının tamamı alınmış kimseye verilen isimdir. bk. Aydın Taneri, “Hadım”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 15/1. 



42 

 

Onların her biri işlediği günahı yüklenecektir. İçlerinden günahın büyüğünü 

üstlenen için ise büyük bir azap vardır.’200 âyetler ile Hucurât Sûresi’nde geçen ‘Ey 

iman edenler! Bilmeden birilerine zarar verip de sonra yaptığınıza pişman 

olmamanız için, yoldan çıkmışın biri size bir haber getirdiğinde doğruluğunu 

araştırın’201 âyeti nâzil oldu.”202 

İkinci görüşü savunan Şiî müelliflere baktığımızda, Hz. Mâriye’ye iftira 

atan kimselerin Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer olduğu iddia edilmekte ve rivayetlerini 

sekizinci İmam Ali er-Rızâ’ya nispet ettiklerini görmekteyiz. İbn Rüstem et-

Taberî’nin Delâilü’l-İmâme adlı eserinde aktarmış olduğu bir rivayette, iftira atan 

kişi olmasa da iftiraya sebep olanlar arasında Hz. Âişe bulunmaktadır. İbn 

Rüstem’in aktardığı rivayet şöyledir: “Mariye, Resûlullah’ın kalbinde özel bir 

konuma yerleşmiş ve bu durum Âişe ve Hafsa’nın hoşuna gitmemişti. Babalarına 

yemek yedirdikten sonra onu babalarına şikâyette bulundular. Bunun üzerine Ebû 

Bekir ve Ömer Resûlullah’ın yanına gelip ona ‘Yâ Resûlallah! Sana yapılan ve 

farkına vardığımız bir ihaneti senden gizlememiz bizim kabul edebileceğimiz bir şey 

değildir’ dediler. Resûlullah, ‘Ne söylüyorsunuz?’ dedi. Ebû Bekir ve Ömer ‘Yâ 

Resûlallah! Cüreyh, Mâriye’ye büyük bir ayıpla yaklaşmakta. Mâriye’nin karnında 

taşıdığı çocuk Cüreyh’in çocuğudur. Senin çocuğun değil.’ dediler. Resûlullah’ın 

yüzü kızgınlıktan kıpkırmızı oldu. Ebû Bekir ve Ömer’in kendisine söyledikleri 

sözler karşısında bir an ne yapacağını bilemedi. Daha sonra ‘Yazıklar olsun, ne 

söylediğinizi biliyor musunuz?’ dedi. Ebû Bekir ve Ömer ‘Yâ Resûlallah! Biz 

Mâriye ve Cüreyh’i bahçede bıraktık. Cüreyh, Mâriye ile eğleniyor, oynaşıyor ve 

erkeklerin kadınlardan arzu ettiği şeyi istiyordu.’ dediler. Bunun üzerine Hz. 

Peygamber, Hz. Ali’yi oraya gönderdi. Hz. Ali Cüreyh’in yanına vardığında, onda 

ne erkek ne de kadın uzvu görebildi. Cüreyh’i alıp Resûlullah’ın önüne getirdi ve 

Resûlullah’a; ‘Yâ Resûlallah! Cüreyh hadım edilmiş ve erkeklik organı yok edilmiş 

birisidir.’ dedi. Bunun üzerine Resûlullah yüzünü duvara dönüp, ‘Allah Ebû Bekir 

ve Ömer’e lanet etsin. Ey Cüreyh! Ebû Bekir ve Ömer’in iftirası ortaya çıkana dek 

geride dur. Yazıklar olsun, Allah’a ve resûlüne neler yaptılar!’ dedi. Bunun üzerine 

Cüreyh elbisesini indirdi ve dediği gibi hadım olduğu görüldü. Yaşanan olayların 

 
200 en-Nûr 24/11-20. 
201 el-Hucurât 49/6. 
202 Kummî, Tefsîrü’l-Ḳummî, 2/58, 99-100, 318-319; Şeyh Müfîd, el-Cemel, 219; Kâşânî, Tefsîrü’ṣ-

Ṣâfî, 2/160; Bahrânî, el-Burhân, 3/126-128; Hasanî, Sîretü’l-Eimmeti’l-İs̱nâ ʿAşer, 1/148. 



43 

 

açığa çıkmasının ardından, Ebû Bekir ve Ömer Resûlullah’ın peşine düşüp ‘Tevbe 

ettik Yâ Resûlallah! Bizim için istiğfar et, bir daha yapmayacağız.’ dediler. Hz. 

Peygamber onlara cevap vererek ‘Allah tevbenizi kabul etmez. Sizde Allah’a ve 

resûlüne karşı bu cüret olduğu müddetçe benim istiğfarım dahi size fayda 

vermeyecektir.’ dedi. Resûlullah’ın bu cevabına karşılık ‘Yâ Resûlallah! Bizim için 

istiğfar edersen, rabbimizden bizi bağışlamasını umarız.’ dediler. Bunun üzerine şu 

âyetler nâzil oldu:203 ‘Onların bağışlanması için Allah’a ister dua et ister etme; 

onların affedilmesi için yetmiş kere de dua etsen Allah onları bağışlamayacaktır. 

Çünkü onlar Allah ve resûlünü inkâr etmişlerdir. Allah günaha batmış kimseleri 

doğru yola iletmez.’”204 

Aktarılan rivayetleri değerlendirmeye tabi tutan Şiî kaynaklar 

incelendiğinde, Hz. Peygamber’in, başta Hz. Âişe olmak üzere Hz. Ebû Bekir ve 

Hz. Ömer’in iddialarını sorgulamadan direkt Hz. Ali’ye Cüreyh’i öldürmesi emrini 

vermesinin tartışmalara sebep olduğu görülecektir. Şeyh Müfîd, Risâle fî mâ Eşkele 

min Ḫaberi Mâriye el-Ḳıbṭıyye adlı eserinde bu mesele hakkında birtakım 

açıklamalarda bulunmuştur. Allah Resûlü’nün aslında gerçeği bildiğini söyleyen 

Şeyh Müfîd, Hz. Peygamber’in böyle bir emri vermesinin altında yatan bir hikmetin 

olduğunu iddia etmiştir. Bu hikmetin ise “Hz. Ali eliyle ortaya çıkarılan hakikat” 

olduğunu ifade etmiştir. Ayrıca Allah Resûlü’nün Hz. Mâriye hakkındaki 

dedikoduların son bulması için böyle bir yöntemi tercih ettiğini dile getirmiştir.205 

Aktardığımız rivayetler üzerinden tartışılan diğer bir mesele ise Hz. 

Âişe’nin Hz. Mâriye’ye atmış olduğu iftiradan dolayı kendisine uygulanması 

gereken had (kazf) cezasıdır. Şiî müellifler, Hz. Âişe’ye had uygulanacağını ve had 

cezasını tatbik edecek kişinin ise halihazırda gaybet halinde olan on ikinci imam 

Mehdî el-Muntazar olduğunu iddia etmektedirler. Ayrıca on ikinci imam Mehdî el-

Muntazar’ın hak ve adalet üzere devletini kurduktan sonra Hz. Âişe’yi mezarından 

çıkarıp kendisine had cezasını uygulayacağını dile getirmektedirler.206 

Hz. Âişe’ye uygulanması gereken had cezasının, Hz. Peygamber tarafından 

değil de aradan geçen bunca süreden sonra Mehdî el-Muntazar tarafından 

uygulanacağı düşüncesi Şiî kaynaklarda çeşitli yollarla temellendirilmeye 

 
203 İbn Rüstem et-Taberî, Delâilü’l-İmâme, 201-204. 
204 et-Tevbe 9/80. 
205 Şeyh Müfîd, Risâle fî mâ Eşkele min Ḫaberi Mâriye, 27. 
206 Küleynî, er-Ravża mine’l-Kâfî, 347; İbn Rüstem et-Taberî, Delâilü’l-İmâme, 260; Berkī, el-

Meḥâsin, 339-340; Şeyh Sadûk, ʿİlelü’ş-şerâʾiʿ ve’l-aḥkâm, 210. 



44 

 

çalışılmıştır. Ca‘fer es-Sâdık ile halktan Şiî birisi arasında geçen diyalogda Ca‘fer 

es-Sâdık’a nispet edilen sözler bu meseleye delil olarak gösterilmiştir. Kaynakların 

aktardığı bilgilere göre halktan bir kişi Ca‘fer es-Sâdık’a bu konuda birkaç soru 

sormuş ve yine Şiî kaynaklara göre o da bu soruları şüpheye mahal vermeyecek 

şekilde cevaplamıştır. Ca‘fer es-Sâdık’a sorulan sorulardan birincisi şu şekildedir: 

“Resûlullah, masum olduğunu bildiği iffetli birisine iftira atıldığı ve iftira atıldığı 

kanıtlandığı halde nasıl olur da had (kazf) cezasını tatbik etmez? Hâlbuki biz, 

Mahzûm kabilesinden bir kadının hırsızlık yapmasının ardından, Resûlullah’ın o 

kadını affetmesi için aracılık yapan kişilere ‘Eğer hırsızlık yapan kızım Fâtıma 

olsaydı, onun da elini keserdim’ dediğini biliyoruz.” İkinci soru ise: “Hz. Âişe’ye 

uygulanacak olan had cezasını, henüz Hz. Âişe hayattayken Hz. Ali ve Hz. Hasan 

hilâfeti elde ettikleri zaman neden uygulamadılar?” şeklinde olmuştur. Ca‘fer es-

Sâdık, birinci soruya cevap olarak “Sizden biri Kâim’den (İmam Mehdî el-

Muntazar’dan) bir şey isteyeceği zaman, o iyi hal üzere iken istesin. Çünkü Allah, 

Hz. Muhammed’i rahmet edici (bağışlayıcı) olarak Kâim’i ise gazap edici olarak 

gönderdi” demiştir.207 Şiî müellifler, Hz. Ali ve Hz. Hasan’ın, hilâfetleri zamanında 

neden bu haddi uygulamadıkları sorusunu ise Hz. Ali’nin o dönemde çıkmış olan 

kargaşa ve isyanlarla uğraştığını ve zaten uzunca bir süre yönetimde bulunamadığı 

için Hz. Âişe’ye uygulanacak had cezasını yerine getiremediğini öne 

sürmektedirler. Hz. Ali için söz konusu olan durumun aynı şekilde Hz. Hasan ve 

geriye kalan imamlar içinde geçerli olduğunu iddia etmişlerdir. Tüm bu iddiaların 

ardından Hz. Âişe’ye uygulanacak olan had cezasının Mehdî el-Muntazar’ın 

yeryüzündeki zulüm ve adaletsizliğe son verip, hak ve adalet devletini kurduktan 

sonra uygulayacağını dile getirmişlerdir.208 

Anladığımız kadarıyla Şîa, Allah Resûlü’nün merhamet ve bağışlayıcılığını, 

had cezasını aile efradından kaldırması şeklinde yorumlamıştır. Ayrıca Hz. 

Peygamber’in, Hz. Âli’nin ve Hz. Hasan’ın uygulamadığı had cezasını, hak ve 

adalet devletini kuracak olan on ikinci imam Mehdî el-Muntazar’ın uygulayacağı 

düşüncesinin, Kur’an-ı Kerîm’deki bazı âyetlere dayandırıldığı görülmektedir. 

Tevbe Sûresi 33. âyette geçen “Bütün dinlerin üzerindeki yerini alsın diye resûlünü, 

 
207 Küleynî, er-Ravża mine’l-Kâfî, 347; İbn Rüstem et-Taberî, Delâilü’l-İmâme, 260; Berkī, el-

Meḥâsin, 339-340; Şeyh Sadûk, ʿİlelü’ş-şerâʾi, 210. 
208 Tûsî, el-İḳtiṣâd, 329-370; Erbilî, Keşfü’l-Ġumme, 2/539; Kâşânî, ʿİlmü’l-yaḳīn, 2/821; Ahsâî, er-

Recʿa, 135. 



45 

 

doğru yol rehberi ve hak din ile gönderen O’dur”209 cümlesini, “Allah, Kâim’i 

(Mehdî el-Muntazar’ı) rec‘at’inde210 ortaya çıkarsın” şeklinde yorumlamışlardır.211 

Başka bir rivayette ise “Kâim ortaya çıktığında onun ortaya çıkışını kerih görüp, 

Allah’a şirk koşan müşrik ve kâfir hiç kimse kalmayacak” şeklinde 

yorumlamışlardır.212 

Yine Hz. Âişe’ye uygulanacak olan had cezasının, aradan geçen bunca yıla 

rağmen halen uygulanacağını düşünen Şiî müelliflerin bulunuyor olması, geçmişte 

oluşturulmuş olan Şiî inanç ve düşünce sisteminin değişmediğini de 

göstermektedir. Ayrıca Hz. Peygamber, Hz. Ali ve Hz. Hasan’ın güçleri yetmediği 

için uygulayamadıkları had cezasını, imam Mehdî el-Muntazar’ın kuracağı devlette 

uygulayacağı düşüncesi, insan muhayyilesini bir hayli zorlamakta ve kanaatimizce 

hiçbir tutarlılığı bulunmamaktadır. 

Hz. Âişe’nin Hz. Mâriye’ye iftira attığını ve Hucurât Sûresi’nde geçen “Ey 

iman edenler! Bilmeden birilerine zarar verip de sonra yaptığınıza pişman 

olmamanız için, yoldan çıkmışın biri size bir haber getirdiğinde doğruluğunu 

araştırın”213 âyetinin, Hz. Âişe hakkında nâzil olduğunu iddia eden Şiî müelliflerin 

yanında, bu iddianın batıl olduğunu savunan Şiî müellifler de bulunmaktadır. 

Hucurât Sûresi’ndeki ilgili âyetin Sünnî kaynaklarda da zikredildiği üzere Velîd b. 

Ukbe hakkında nâzil olduğunu savunmuşlardır.214 

1.8. Hz. Peygamber’in Vefatı 

Hz. Peygamber’in vefatına dair birtakım bilgiler vereceğimiz bu kısımda ilk 

olarak Şîa’ya göre Hz. Âişe’nin, Allah Resûlü’nün vefatı öncesinde girişmiş olduğu 

faaliyetlerden bahsedeceğiz. Ardından Hz. Peygamber’in sırrının ifşâ edilmesi ve 

 
209 et-Tevbe 9/33. 
210 Rec‘at, İmâmiyye Şîası'nın “imamlarla onlara zulmedenlerin kıyametin kopmasından önce 

diriltilip yeniden dünyaya gelmesi” şeklinde tanımladığı terimdir. bk. İlyas Üzüm, “Rec‘at”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 34/504. 
211 ‘Ayyâşî, Tefsîrü’l-ʿAyyâşî, 2/87; Kummî, Tefsîrü’l-Ḳummî, 1/289; Tabersî, Mecmau’l-Beyan, 

3/25; Kâşânî, Tefsîrü’ṣ-Ṣâfî, 1/297; Bahrânî, el-Burhân, 2/121; Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 13/190; 

Muhammed b. el-Hasen b. Alî el Hürr el-Âmilî, İs̱bâtü’l-hüdât bi’n-nuṣûṣ ve’l-muʿcizât (Beyrut: 

Dâru İhyâi’t-Turasi’l-ʿArabî, 1971), 7/99. 
212 Ayyâşî, Tefsîrü’l-ʿAyyâşî, 2/87; Kummî, Tefsîrü’l-Ḳummî, 1/289; Tabersî, Mecmaʿu’l-beyân, 

3/25; Kâşânî, Tefsîrü’ṣ-Ṣâfî, 1/297; Bahrânî, el-Burhân, 2/121; Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 13/190; 

Hürr el-Âmilî, İs̱bâtü’l-hüdât bi’n-nuṣûṣ ve’l-muʿcizât, 7/99. 
213 el-Hucurât 49/6. 
214 İbn Tâvûs, eṭ-Ṭarâʾif, 384-385; İbn Ebü’l-Hadîd, Şerḥu Nehci’l-belâġa, 20/32; Meclisî, Biḥârü’l-

envâr, 28/130; Mâmekânî, Tenḳîḥu’l-Maḳâl, 1/214; Zencânî, Aḳaidü’l-İmâmîyyeti’l-İsnâ’aşerîyye, 

4/412. 



46 

 

zehirlenerek öldürülmesi meselesine değineceğiz. Son olarak ise Allah Resûlü’nün, 

vefatının ardından nereye defnedildiği hakkındaki tartışmalara değineceğiz. 

Bilindiği üzere Hz. Peygamber vefat etmeden kısa bir süre önce 27 Safer 

11/25 Mayıs 632’de Bizans’a karşı hazırlatmış olduğu orduya Zeyd b. Hârise’nin 

oğlu Üsâme’yi (ö. 54/674) kumandan tayin etmiş ve ona, babasının şehit olduğu 

yere giderek düşmanları mağlup etmesini emretmişti. Ancak ertesi gün yani 28 

Safer Çarşamba günü, Resûlullah şiddetli bir baş ağrısı ve humma hastalığına 

tutuldu. Buna rağmen sefer hazırlıklarına nezaret eden Allah Resûlü, 29 Safer’de 

kendi elleriyle bir sancak tertip etti. Ardından “Allah’ın adıyla, Allah’ın yolunda 

gazâ et. Allah’ı inkâr edenlerle savaş” diyerek tertip ettiği sancağı Üsâme’ye verdi. 

Üsâme, Medine’nin dışına çıkıp Cürf denilen yerde karargâhını kurdu. Bu ordunun 

içerisinde Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer, Ebû Ubeyde b. Cerrâh (ö. 18/639) gibi 

sahâbenin önemli isimlerinden pek çok kimse de bulunmaktaydı. Önde gelen onca 

sahâbenin yerine Üsâme’nin ordu kumandanı olması dedikodulara sebebiyet verdi. 

Bunun üzerine Hz. Peygamber minbere çıkıp “Zeyd nasıl komutanlığa layıksa 

Üsâme de öyle layıktır.” diyerek konu hakkında yapılan itirazlara cevap verdi ve 

minberden indi. O gün 10 Rebîülevvel Cumartesi günü idi. Üsâme ve 

beraberindekiler Resûlullah ile vedalaşıp karargâha geri dönüyorlardı. Bu esnada 

Resûlullah’ın hastalığı arttı. Şiddetli ağrılarına rağmen Allah Resûlü, “Üsâme’nin 

ordusunu gönderin.” diyordu. Pazar günü Hz. Peygamber’in ağrıları daha da 

şiddetlendi. Pazartesi günü Resûlullah’ın durumu iyileşti. Üsâme de onunla 

vedalaştı. Ardından ordugâhına gidip hareket etmek için emir verdi. Tam bu esnada 

Hz. Peygamber’in vefat etmek üzere olduğu haberi geldi. Üsâme, Hz. Ömer ve Ebû 

Ubeyde ile birlikte Allah Resûlü’nün yanına geldiklerinde Hz. Peygamber vefat 

etmişti.215 

Sünnî kaynaklarda aktarılan ve bir kısım Şiî müelliflerin de naklettiği bu 

rivayet, İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in 

imâmeti/hilâfeti bağlamında ele alınmaktadır. Şiî müelliflere göre Allah Resûlü 

sahâbenin önde gelenlerini sefere göndererek, vefatı esnasında riyâset konusunda 

ihtilaf çıkaracak kişileri Medine’den uzaklaştırmak istedi. Böylece riyâsetin gerçek 

sahibi Hz. Ali ile münakaşa edecek kimse kalmamış olacaktı. Hz. Ebû Bekir ve Hz. 

 
215 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳâtü’l-Kübrâ, 2/146. Ayrıca bk. Ebû Alî Emînüddîn (Emînü’l-İslâm) el-Fazl b. 

el-Hasen b. el-Fazl et-Tabersî, İʿlâmü’l-verâ bi-aʿlâmi’l-hüdâ (Kum: Müessesetü Âli’l-Beyt, 1996), 

165. 



47 

 

Ömer’i Üsâme’nin ordusu ile göndermesinin, onları oyalanmaktan ve ordudan geri 

kalmaktan sakındırmasının amacı da buydu.216 

Şiî müelliflere göre Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer, Resûlullah’ın kendilerini 

hilâfet davasına kalkışmamaları için Medine’den uzaklaştırmak istediğini 

biliyorlardı. Hz. Peygamber, defalarca “Üsâme’nin ordusunu gönderin.” demesine 

rağmen Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer ve destekçileri ordudan geri kalmaya 

çalışmışlardır. Yine Şiî müelliflere göre ismi zikredilen sahâbenin Üsâme’nin 

emrinde olmaları, Üsâme’nin onlardan üstün olduğu anlamına gelmektedir. Hz. Ali 

ise Üsâme’nin veya başka birisinin emrine girmemiştir. Bu durum, Üsâme b. 

Zeyd’in Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer ve sahâbenin geriye kalanından üstün olduğuna, 

Hz. Ali’nin ise Üsâme’den daha üstün olduğuna ve Hz. Ebû Bekir ile Hz. Ömer’in 

imâmetinin sahih olmadığına delil olarak gösterilmiştir.217 

Tüm bu sıcak gelişmeler esnasında Hz. Âişe’nin ne ile meşgul olduğu ise 

merak konusudur. Şiî müelliflere göre Hz. Âişe, Üsâme’nin ordusundan geri 

kalmaya çalışan babasına ve Hz. Ömer’e, Medine’de olup biteni haber vermeye 

çalışıyordu. Meclisî’nin naklettiği rivayete göre “Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer, 

ordugâhta bulundukları esnada Resûlullah’ın durumundan haberdar olmak için 

Hz. Âişe’ye bir elçi gönderdiler. Elçi, Hz. Âişe’nin yanına gizlice gelip Allah 

Resûlü’nün durumunu sormuş, Hz. Âişe de ona ‘Babam Ebû Bekir, Ömer ve onlarla 

birlikte olanların yanına git. Onlara de ki; Resûlullah’ın durumu ağırlaştı. Hiç 

kimse yerinden ayrılmasın. Ben sizi sürekli haberdar edeceğim.’ dedi. Hz. 

Peygamber’in hastalığı ağırlaştığında Âişe, Suheyb’i218 çağırdı. Ona, ‘Babam Ebû 

Bekir’e git. Muhammed’in ümitsiz bir durumda olduğunu kendisine bildir. Babam, 

Ömer, Ebû Ubeyde ve onlarla birlikte olanlar bize gelsinler. Şehre gelişleri gizlice 

ve gece vakti olsun.’ dedi. Haberi aldıktan sonra Ebû Bekir ve Ömer, Suheyb’i 

Üsâme’nin karşısına çıkarıp durumu ona bildirdiler. ‘Resûlullah’ı görmekten geri 

durmak bize yakışmaz.’ diyerek Üsâme’den şehre girme konusunda izin istediler. 

Üsâme de bu gruba izin verdi. Üsâme, ordugâhtan ayrılacakları esnada onlara, bu 

gidişlerinden kimseyi haberdar etmemelerini, Hz. Peygamber’in iyileşmesi 

 
216 Şeyh Müfîd, el-İrşâd, 96; İbn Ebü’l-Hadîd, Şerḥu Nehci’l-belâġa, 17/180. 
217 Hillî, Keşfü’l-Murâd, 401; Arı, İmamiye Şîası Kaynaklarına Göre İlk Üç Halife, 151; Mehmet 

Nur Akdoğan, Şiî Kaynaklara Göre Hz. Ömer (Ankara: Araştırma Yayınları, 2017), 147. 
218 Ebû Yahyâ Suheyb b. Sinân b. Mâlik er-Rûmî (ö. 38/659), Hz. Peygamber ile henüz peygamber 

olmadan önce arkadaşlık kuran ve gizli davet döneminde İslâm’dan haberdar olunca Dârülerkam’a 

giderek İslâmiyeti kabul eden ilk sahâbîlerdendir. bk. Mehmet Efendioğlu, “Suheyb b. Sinân”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 37/477. 



48 

 

durumunda ordugâha dönmelerini, aksi bir durum olduğunda ise cemaatle birlikte 

olmaları için kendilerini haberdar etmelerini emretti. 

Hz. Peygamber’in bir ara kendisine geldiğinde ‘Bu gece şehrimizde büyük 

bir kötülük (şer) meydana geldi.’ dediğini nakleden Meclisî, Resûlullah’a 

‘Meydana gelen kötülük nedir?’ diye sorulduğunda ise ‘Üsâme’nin ordusunda 

bulunan bir grup, benim emrime karşı gelerek geri döndüler. Dikkat ediniz, ben 

Allah’a varıncaya kadar onlardan beriyim. Size yazıklar olsun! Üsâme’nin 

ordusunu gönderin.’ diyerek bu sözleri defalarca tekrarladığını nakletmektedir.219 

Hz. Âişe’nin, Medine’de olup bitenleri sürekli olarak babasına ve Hz. 

Ömer’e haber verdiğini iddia eden Şiî müelliflere göre Hz. Âişe’nin bu şekilde 

hareket etmesinin sebebi, hilâfetin babasına kalması arzusudur. Hz. Âişe, Allah 

Resûlü’nün kendisinden sonra Hz. Ali’yi vasî olarak bıraktığını ve Hz. Ebû Bekir 

ile Hz. Ömer’i bu sebepten ötürü şehirden uzaklaştırdığını bildiği halde Hz. 

Peygamber’in emrine karşı gelerek babasının hilâfete gelmesinde en büyük rolü 

üstlenmiştir. Onu sürekli olarak olaylardan haberdar etmiş, şehre gizlice 

girmelerine aracılık etmiştir.220 

Ehl-i sünnet ve Şîa kaynaklarında yer alan ve en fazla tartışılan meselelerden 

bir tanesi olan Hz. Ebû Bekir’in, Resûlullah’ın hastalığı esnasında insanlara namaz 

kıldırması meselesinde de Hz. Âişe’nin çok büyük bir rol üstlendiği görülmektedir. 

Şiî müelliflere göre Hz. Peygamber, hiçbir zaman Hz. Ebû Bekir’i namaz kıldırması 

için görevlendirmemiş, hastalığı boyunca güç yetirebildiği takdirde insanlara 

kendisi namaz kıldırmış, güç yetiremediği durumlarda da Hz. Ali’yi 

görevlendirmiştir.221 

İmâmiyye Şîası müelliflerinin neredeyse tamamına göre Hz. Ebû Bekir’e 

Müslümanlara namaz kıldırma emri Allah Resûlü tarafından değil, bizzat Hz. Âişe 

tarafından verilmiştir. Bu konu hakkında Şiî kaynaklarda nakledilen rivayetlere 

göre: “Hz. Peygamber’in hastalığı şiddetlenip Bilâl sabah ezanı okuduğunda, Allah 

Resûlü ezanı duydu ve ‘Bazıları insanlara namaz kıldırır, ben kendimle 

uğraşıyorum.’ dedi. Âişe, ‘Ebû Bekir’e emredin’ dedi. Hafsa da ‘Ömer’e emredin’ 

dedi. Hz. Peygamber onların sözlerini işittiğinde babalarını bu sayede yüceltmeye 

 
219 Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 28/108-109; Ayrıca bk. Arı, İmamiye Şîası Kaynaklarına Göre İlk Üç 

Halife,152-153; Akdoğan, Şiî Kaynaklara Göre Hz. Ömer, 149. 
220 Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 28/108-109. 
221 Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 27/324, 28/109. 



49 

 

çalıştıklarını gördü. Bunun üzerine, ‘Vazgeçin, siz Yusuf’un yanındaki kadınlar 

gibisiniz’ dedikten sonra Ebû Bekir veya Ömer’in namaz kıldırmak için öne 

geçmelerinden korktuğundan dolayı aceleyle kalktı. Halbuki onlara Üsâme ile 

birlikte çıkmalarını emretmişti. Resûlullah, onların orduya katıldıklarını ve geri 

kalmadıklarını zannediyordu. Âişe ve Hafsa’nın söylediklerini işitince onların 

emrini yerine getirmediklerini fark etti. Fitneyi önlemek ve şüpheyi ortadan 

kaldırmak üzere acele davrandı. O, güçlükle ayakta durabiliyordu. Ali b. Ebû Tâlib 

ile Fadl b. Abbas’ın kolları arasında güçlükle mescide geldiğinde Ebû Bekir’in 

mihraba geçtiğini gördü. Ona eliyle işaret ederek geriye çekilmesini istedi. Ebû 

Bekir’de geri geldi. Hz. Peygamber onun yerine geçti ve tekbir getirdi. Ebû Bekir’in 

başladığı namaza yeniden başladı. Selam verdiğinde evine gitti. Ebû Bekir, Ömer 

ve mescide gelen bir topluluğu çağırdı ve onlara, ‘Üsâme’nin ordusunun 

gönderilmesini size emanet etmedim mi?’ diye sordu. Ebû Bekir, ‘Ben çıkmıştım. 

Seninle olan ahdimi yenilemek için geldim’ dedi. Ömer, ‘Senin hakkındaki bilgiyi 

kervanlardan sormak hoşuma gitmediği için çıkmadım’ dedi. Hz. Peygamber üç 

defa ‘Üsâme’nin ordusunu gönderin’ buyurdu.222 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında, Hz. Âişe’nin Hz. Ebû Bekir’e, 

Müslümanlara namaz kıldırması için haber gönderdiğine dair başka bir rivayet daha 

bulunmaktadır. Bu rivayete göre ise Allah Resûlü, Hz. Ebû Bekir’in mihraba 

geçtiğini duyduğunda “Beni kaldırın, beni kaldırın. Beni mescide götürün. İslâm 

için bir musibet ve fitnelerden bir fitne meydana geldi.” demiştir. Hz. Peygamber 

mescide çıkarıldığında ise Hz. Ebû Bekir’i arkasından tutup çekerek oradan 

uzaklaştırmıştır. Hz. Ebû Bekir ve onunla birlikte olanlar Hz. Peygamber’in 

arkasına saklanmış, Resûlullah da oturarak namaz kıldırmıştır.223 

Ehl-i sünnet kaynaklarında Hz. Ebû Bekir’e insanlara namaz kıldırması 

emrini veren kişinin bizzat Hz. Peygamber olduğu zikredilirken,224 Şiî kaynaklarda 

bu kişinin, Allah Resûlü’nün vefatının ardından babasının hilâfete gelmesi için 

canhıraş bir şekilde mücadele eden Hz. Âişe olduğu zikredilmektedir. Bu konuda 

Şeyh Müfîd, Ehl-i sünnet kaynaklarında Hz. Ebû Bekir’in imâmete, Hz. 

Peygamber’in emriyle geçtiğine dair yer alan rivayetlerin tamamının Hz. Âişe’den 

 
222 Şeyh Müfîd, el-İrşâd, 98; Tabersî, İlamü’l-Vera, 166-167; Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 22/467-468; 

Arı, İmamiye Şîası Kaynaklarına Göre İlk Üç Halife, 160-161. 
223 Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 28/109-110. 
224 İbn Hişâm, es-Sîretü’n-Nebeviyye, 301-303; İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳâtü’l-Kübrâ, 3/202-204; Belâzürî, 

Ensâbü’l-eşrâf, 1/554-558; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-ġābe, 3/321. 



50 

 

nakledildiğini, bu rivayetlerin birbirleriyle çeliştiğini ve tamamının fâsid olduğunu 

söylemektedir. Şeyh Müfîd, konu hakkındaki görüşlerini dile getirdikten sonra, 

Sünnî kaynaklarda Hz. Âişe’den nakledilen birkaç rivayeti aktararak çeşitli 

yönlerden eleştiriye tabi tutmuş ve rivayetlerin tamamının mevzû olduğunu iddia 

etmiştir.225 

Meclisî ise Şeyh Müfîd gibi Sünnî kaynaklarda bu konu hakkında aktarılan 

rivayetlerin çoğunun Hz. Âişe’den nakledildiğini söylemektedir. Hz. Âişe’nin 

masum olmadığı konusunda ittifak olduğunu belirten Meclisî, Müslümanların 

zihninde Hz. Âişe hakkında şüphe oluşturmak maksadıyla Hz. Âişe’nin, 

Resûlullah’a bilerek yalan isnadında bulanan birisi olduğunu iddia etmektedir.226 

Hastalığı esnasında Hz. Peygamber’in yanından biran olsun ayrılmayan ve 

Hz. Peygamber’in bütün ihtiyaçları ile ilgilenen Hz. Âişe için kendi zihin 

dünyalarında tasavvur edilemeyecek derecede bir mizansen oluşturan İmâmiyye 

Şîası müellifleri, sürekli olarak Hz. Âişe’nin tek derdinin babasını hilâfete getirmek 

olduğunu savunmuşlardır. Gerek Şeyh Müfîd gibi ilk dönem Şiî müelliflerinin 

gerekse Mustafavî gibi çağdaş Şiî müelliflerinin, Allah Resûlü’nün onca uyarısına 

rağmen Hz. Âişe ve Hz. Hafsa’nın babalarını hilâfete getirmek istediklerine dair 

rivayetleri nakletmeleri ve bu düşünceyi savunmaları227 görüşümüzü destekler 

niteliktedir. 

1.8.1. Hz. Peygamber’in Sırrının İfşâ Edilmesi ve Zehirlenerek 

Öldürülmesi 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Âişe’nin isminin sıklıkla bahsedildiği en 

önemli olaylardan bir tanesi de Hz. Âişe ve Hz. Hafsa’nın babalarını devlet 

yönetime getirebilmek için Hz. Peygamber’i zehirledikleri iddiasıdır. Şiî 

müelliflere göre Hz. Âişe ve Hz. Hafsa, babaları ile iş birliği yaparak Allah 

Resûlü’ne planlı bir suikast kurup onu zehirlemişlerdir. Bu ise Resûlullah’ın 

ölümüne sebep olmuştur.  

Bir kısım Şiî kaynaklarında, Hz. Peygamber’in kendisine vermiş olduğu 

sırrı ifşâ eden kişinin Hz. Âişe olduğu ileri sürülürken,228 bazı Şiî kaynaklarında ise 

 
225 Şeyh Müfîd, el-İfṣâḥ, 128-131; Ayrıca bk. Arı, İmamiye Şîası Kaynaklarına Göre İlk Üç Halife, 

164. 
226 Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 28/149-152. 
227 Şeyh Müfîd, el-İfṣâḥ, 131; Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 28/152; Mustafavî, Ḥaḳâiḳ fî Târîḫi’l-İslâm, 

198. 
228 Tüsterî, İḥḳâḳu’l-Ḥaḳ, 307; Kâşânî, ʿİlmü’l-yaḳīn, 2/237-239; İbn Ma‘sûm, ed-Derecetü’r-refîʿa, 

296-298. 



51 

 

Hz. Peygamber’in sırrını ifşâ eden kişinin Hz. Hafsa olduğu iddia edilmektedir.229 

Diğer taraftan Şiî kaynaklarda, Allah Resûlü’ne suikast düzenleyen veyahut da 

zehirleyen kişilerin kim olduğu hakkında da birtakım çelişkiler bulunmaktadır. Bu 

konu hakkında Şiî kaynakların birçoğunda farklı birtakım rivayetler 

bulunmaktadır.230 Aşağıda da zikredeceğimiz üzere, hem Resûlullah’ın sırrını ifşâ 

eden kimseler arasında bulunması hem de Hz. Peygamber’i zehirlemek isteyen 

kimselerden olması bakımından Hz. Âişe, rivayetlerin ortak noktasıdır. 

Şiî kaynaklarda yer alan rivayetleri anlaşılır kılabilmek adına, öncelikle Hz. 

Hafsa’nın başrolde olduğu, Hz. Âişe’nin ise olayın failleri arasında yer aldığı 

rivayetleri aktarmanın daha uygun olacağı kanaatindeyiz. Hz. Peygamber’in 

zehirlenerek öldürülmesi meselesinde Şiî kaynaklarda en detaylı bilgiyi aktaran 

müellif, Şîa’nın önde gelen müfessirlerinden olan Ali b. İbrahim el-Kummî’dir. 

Tefsirinde aktarmış olduğu rivayete göre olay şu şekilde cereyan etmiştir. 

“Hz. Peygamber sırayla eşlerinin evlerine giderdi. Eşlerinin evlerinde 

olduğu esnada Mâriye el-Kıptî de onun hizmetinde bulunurdu. O gün ise Hafsa’nın 

günü idi. Hafsa bir iş için evden ayrıldığı esnada Hz. Peygamber Mâriye ile beraber 

oldu. Hafsa eve döndüğünde bunun farkına vardı ve Hz. Peygambere kızarak şöyle 

dedi; ‘Yâ Resûlallah! Bugün benim günüm. Benim evimde ve benim yatağımın 

üstünde mi!’ Bunun üzerine Hz. Peygamber utandı ve Hafsa’ya şöyle dedi: ‘Bu 

kadar yeter! Mâriye’yi kendi nefsime haram kıldım. Bundan sonra asla onunla cimâ 

etmeyeceğim. Sana bir sır vereceğim. Eğer bu sırrı bir başkasına haber verirsen 

Allah’ın, meleklerin ve insanların tümünün laneti senin üzerine olsun.’ Hafsa, 

‘nedir o sır?’ diye sordu. Allah Resûlü de şöyle cevap verdi; ‘Benden sonra hilâfete 

Ebû Bekir, ondan sonra da baban (Ömer) gelecek.’ Hafsa, Hz. Peygamber’e ‘sana 

bunu kim haber verdi?’ diye sordu. Resûlullah da ‘Allah haber verdi’ dedi. Hafsa, 

Hz. Peygamber’in ona bahsettiği bu sırrı aynı gün içerisinde Âişe’ye haber verdi. 

Âişe ise Ebû Bekir’e söyledi. Ebû Bekir’de Ömer’e gelerek; ‘Âişe bana gelip, 

Hafsa’dan bazı sözler aktardı. Lakin ben onun sözüne güvenmiyorum. Sen Hafsa’ya 

gidip bu işin aslını sor.’ dedi. Ömer, Hafsa’nın yanına geldi ve ona ‘Âişe’ye 

bahsettiğin sözler de neyin nesidir?’ diye sordu. Bunun üzerine Hafsa, inkâr 

 
229 Kummî, Tefsîrü’l-Ḳummî, 2/375-376; Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/168-169; Tüsterî, İḥḳâḳu’l-

Ḥaḳ, 308; Kâşânî, Tefsîrü’ṣ-Ṣâfî, 2/516-517; Bahrânî, el-Burhân, 4/352-353. 
230 Sünnî ve Şiî kaynaklarda Hz. Peygamber’in vefat sebebi ile ilgili yer alan rivayetler için ayrıca 

bk. Doğrusözlü, “İmâmiyye Şîası Kaynaklarında Hz. Muhammed’in Ölümü ile İlgili 

Spekülasyonlar”, 132-144. 



52 

 

ederek; ‘Ben ona böyle bir şey söylemedim.’ dedi. Ömer, Hafsa’ya yönelerek, ‘Eğer 

gerçekten böyle bir şey varsa onu bana söyle, ta ki hilâfette öne geçelim.’ dedi. 

Hafsa; ‘Evet, Resûlullah bana böyle söyledi.’ dedi. Bunun üzerine bu dört kişi (Ebû 

Bekir, Ömer, Âişe, Hafsa) Resûlullah’ı zehirlemek üzere görüş birliğine vardılar. 

Bu olay üzerine Cibrîl, Tahrîm Sûresi’nde geçen şu âyeti Allah Resûlü’ne indirdi: 

‘Hani peygamber eşlerinden birine, gizli bir söz söylemişti. Fakat eşi o sözü 

(başkasına) haber verip Allah da bunu (Hafsa’nın neyi haber verdiğini ve neye 

niyet ettiklerini) peygambere bildirince, peygamber bunun bir kısmını (yani; 

Hafsa’ya benim sana bildirdiğim haberi niçin onlara haber verdin?) bildirmiş, bir 

kısmından da (kendisine kurmuş oldukları tuzağı bildiğini haber vermedi) 

vazgeçmişti. Peygamber, bunu ona (sırrı açıklayan eşine) haber verince o, ‘Bunu 

sana kim bildirdi?’ dedi. Peygamber, ‘Bunu bana her şeyi hakkıyla bilen ve 

herşeyden hakkıyla haberdar olan Allah haber verdi’ dedi.’231 

Kummî’nin bahsettiği rivayete göre, önce Hz. Ebû Bekir ondan sonra da Hz. 

Ömer, Hz. Peygamber’den sonra hilâfete geçecek olan kişilerdir. Ayrıca Allah 

Resûlü’nün vermiş olduğu sırrı ifşâ eden kişi ise Hz. Hafsa’dır. Bu konuda Şiî 

müellifler kendi aralarında birtakım ihtilaflara düşmüşlerdir. Bunlardan bazıları 

Kummî tarafından aktarılan rivayetin sıhhatinin zayıf olduğunu söylerken, bazıları 

ise rivayetin ilk kısmının yanlış, ikinci kısmının ise doğru olduğunu söylemişlerdir. 

Yani; Hz. Peygamber’den sonra hilâfete Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in geleceği 

kısım yanlış olan kısımdır. Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer, Hz. Âişe ve Hz. Hafsa’nın 

Allah Resûlünü zehirlemek için bir araya geldikleri kısmını ise sahih olarak kabul 

edilmiştir. Yine Şiî müelliflerden bazıları Hz. Peygamber’in vermiş olduğu sırrı ifşâ 

eden kişinin Hz. Hafsa olduğunu söylerken, bazıları ise bu kişinin Hz. Âişe 

olduğunu belirtmektedirler. 

Şiî müfessirler arasında en mutaassıb görüşlere sahip olan Beyâzî, tefsirinde 

bu konu hakkında birbiri ile çelişen bilgilere yer vermiştir. Tefsirinin bir kısmında 

Resûlullah’ın Hz. Hafsa’ya, kendisinden sonra hilâfete Hz. Ebû Bekir’in ondan 

sonra da Hz. Ömer’in geleceğini haber verdiğini söylemiştir. Hz. Hafsa’nın da Hz. 

Peygamber’e vermiş olduğu söze rağmen bu sırrı ifşâ ettiğini ve hilâfeti bir an önce 

 
231 Kummî, Tefsîrü’l-Ḳummî, 2/375-376; Nakledilen rivayetin diğer Şiî müellifler tarafından nasıl 

değerlendirildiği hakkında bk. Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/168-169; İbn Ebü’l-Hadîd, Şerḥu 

Nehci’l-belâġa, 2/457; Tüsterî, İḥḳâḳu’l-Ḥaḳ, 308; Kâşânî, Tefsîrü’ṣ-Ṣâfî, 2/516-517; Bahrânî, el-

Burhân, 1/320, 4/352-353; Seyyid Ni‘metullāh b. Abdillâh b. Muhammed el-Mûsevî el-Hüseynî el-

Cezâirî et-Tüsterî, el-Envârü’n-nuʿmâniyye (Tebriz: Şeriketû Çâp, ts.), 4/336-337. 



53 

 

elde etmek isteyen bu dört kişinin Allah Resûlü’nü zehirleyerek ortadan kaldırma 

noktasında fikir birliğine vardığı rivayetini aktarmıştır. Beyâzî, Allah’ın bu planı 

Peygamberine haber vermesiyle oyunlarının bozulduğunu aktarırken,232 daha sonra 

bu rivayeti reddederek rivayetin sahih olmadığını iddia etmiş ve şöyle söylemiştir: 

“Eğer Hz. Peygamber’den sonra hilâfete Ebû Bekir ve Ömer’in geleceği rivayeti 

doğru olsaydı, Ebû Bekir, Sakîfe günü ve Hz. Ali, ‘Biz hilâfette sizden daha fazla 

hak sahibiyiz. Şimdi onu bizden ve Ehl-i beyt’den gasp mı ediyorsunuz?’ dediği gün 

bunu mutlaka delil olarak öne sürerdi.”233 

Şiî müelliflerin kendi aralarında ihtilafa düştükleri diğer bir önemli husus 

ise Hz. Peygamber’in sırrını ifşâ edenin kim olduğu meselesidir. Bahsi geçen 

rivayetlerde, Allah Resûlü’nün sırrını ifşâ eden kişinin Hz. Hafsa olduğu iddia 

edilmektedir. Lakin konu biraz daha detaylı incelendiğinde önde gelen Şiî 

müelliflerden Tüsterî, Kâşânî ve Şirâzî’nin, sırrı ifşâ eden kişinin Hz. Hafsa değil 

de Hz. Âişe olduğunu söyledikleri görülecektir. Tüsterî, Kâşânî ve Şirâzî gibi 

önemli Şiî müellifler Hz. Peygamber’in Hz. Âişe’ye, “Ali benim vasîmdir” 

dediğini, Âişe’nin ise bu sırrı Hafsa’ya söyleyerek ifşâ ettiğini iddia etmektedirler. 

Şiî kaynaklarda bahsi geçen rivayet şu şekildedir: “Resûlullah Vedâ haccından 

sonra Mekke’den ayrıldığı esnada Allah, Hz. Ali’yi vasî olarak seçtiğini kendisine 

haber verdi. Allah Resûlü ve Hz. Ali o günün gecesinde baş başa kaldılar. O gece 

ise Âişe’nin sırasının olduğu geceydi. Resûlullah, Allah’ın kendisine vermiş olduğu 

ilim ve hikmeti Hz. Ali’ye emanet edip, kendisinden sonra vasî olduğunu ona 

bildirdi. Âişe, Allah Resûlü’ne yaptığı ısrar neticesinde bunu öğrendi ve Hafsa’ya 

söyledi. Hafsa da babasına haber verdi. Ebû Bekir bu haberi aldıktan sonra Ömer’i 

ve Kureyş’e mensup bir grup insanı yanına çağırarak bu durumu onlara bildirdi. 

Akabe ya da Herşâ234 denilen yerde Hz. Peygamber’in devesini ürküterek Allah 

Resûlü’nü tepeden aşağı atmayı planladılar. Ayrıca bunlar on dört kişiydiler. 

Kurmuş oldukları tuzağın başarısız olması durumunda, Ebû Bekir, Ömer ve bu on 

dört kişi Resûlullah’ı öldürmek veya onu zehirlemek gibi başka planlar da 

 
232 Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/168-169. 
233 Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/100. 
234 Herşâ, Mekke yolu üzerinde, Bedir ve Veddân arasında kalan bölgeye verilen isimdir. bk. Ebu’t-

Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed el-Fîrûzâbâdî, el-Meġānimü’l-muṭâbe fî 

meʿâlimi Ṭâbe, nşr. Hamed el-Câsir (Riyad: y.y., 1969), 434. 



54 

 

hazırladılar ve iman üzere akdettiler. Kurulan tuzakların ardından Cibrîl Hz. 

Peygamber’e Tahrîm Sûresi’nde geçen âyetleri indirdi.”235 

Görüldüğü üzere Tüsterî, Kâşânî gibi Şiî müfessirlerden bazılarının 

iddiasına göre Hz. Peygamber’in sırrını ifşâ eden kişi, diğer rivayetin aksine Hz. 

Âişe’dir. Aynı zamanda söz konusu olan zehirleme hadisesinde diğer rivayetten 

farklı olarak olayın yeri, zamanı, failleri ve zehirlemek istemelerinin sebebi de 

değişiklik göstermiştir. Bir önceki rivayette olay Medine’de gerçekleşirken, bu 

rivayette olay Resûlullah’ın Vedâ haccı dönüşünde gerçekleşmektedir. İlk rivayette 

Hz. Peygamber’i zehirleme noktasında bir araya gelerek anlaşan kişiler; Hz. Ebû 

Bekir, Hz. Ömer, Hz. Âişe ve Hz. Hafsa iken, bu rivayette Allah Resûlü’nü 

zehirleyerek öldürmek isteyen kişiler; Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer ve diğer on dört 

kişidir. Yine bu rivayette Hz. Peygamber’i zehirleyerek öldürme planının dışında 

farklı tuzak ve planların da kurulduğu görülmektedir. Ayrıca Resûlullah’ın deveden 

düşürülerek veya devesinin ürkütülerek tepeden düşürülmesine dair Şiî ve Sünnî 

kaynaklarda çok sayıda rivayet nakledilmektedir. Bu rivayetlerden sadece 

konumuzla alakalı olanlara burada yer vereceğiz.236 

Şiî müfessir Beyâzî, tefsirinde Hz. Peygamber’i zehirleme konusunda Hz. 

Ali ve Hz. Âişe arasında geçen bir rivayete yer vermiştir. Zikredilen rivayete göre 

“Allah Resûlü, vefatından önce Hz. Ali, Hz. Fâtıma, Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’i 

yanına çağırmıştı. Onlar içeri girdikten sonra kapıyı kapattırdı. Daha sonra Hz. 

Ali, Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin odadan çıktı. Bunun üzerine Âişe, Hz. Ali’ye ‘Ne için 

sizleri odadan çıkardı da kızıyla tek başına kaldı?’ diye sordu. Hz. Ali, ‘Kızıyla 

niçin yalnız kaldığını biliyorum. Senin, babanın ve iki arkadaşının (Ömer ve Hafsa) 

içinde olduğu bir iş sebebiyledir.’ dedi.  Âişe’nin kelimeleri boğazına düğümlendi 

ve hiçbir şey söyleyemedi. Çok geçmeden Hz. Fâtıma’nın sesi duyuldu ve Hz. Ali 

içeri girdi. Hz. Peygamber’in ağladığını ve ‘Gözyaşım ve hüznüm sen ve benden 

sonra yitip gidecek olan Fâtıma içindir. Şüphesiz ki kavim sizlere zulmetmek üzere 

bir araya geldi.’ dediğini işitti”237 

 
235 İbn Tâvûs, Saʿdü’s-suʿûd, 135; Tüsterî, İḥḳâḳu’l-Ḥaḳ, 307; Kâşânî, ʿ İlmü’l-yaḳīn, 2/237-239; İbn 

Ma‘sûm, ed-Derecetü’r-refîʿa, 296-298. 
236 İlgili rivayetler ve daha fazlası için bk. Mehmet Nur Akdoğan, “Ashâbdan Bazı Kimselerin Tebûk 

Seferi Dönüşünde Hz. Peygamber’e Karşı Suikast Girişiminde Bulundukları İddiasına Dair 

Mülahazalar”, Diyanet İlmî Dergi 57/1 (2021), 403-434. 
237 Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 2/93. 



55 

 

Ayyâşî, tefsirinde Resûlullah’ın vefat sebebi hakkında birtakım rivayetlere 

yer vermiştir. Bunlar arasında en fazla dikkat çeken rivayet ise Ca‘fer es-Sâdık’a 

nispet edilen rivayettir. Buna göre Ca‘fer es-Sâdık, etrafında bulunan insanlara 

“Nebî sallallāhü aleyhi ve sellem, öldü mü yoksa öldürüldü mü, biliyor musunuz? 

Allah şöyle buyuruyor; ‘Şimdi o ölür veya öldürülürse gerisin geri dönecek 

misiniz?’238 O, vefat etmeden önce zehirlendi. Âişe ve Hafsa vefat etmeden önce 

Resûlullah’a zehir içirdiler. Bu yüzden bizler onlar için, ‘Allah’ın yeryüzünde 

yarattığı en şerli kimseler’ deriz” ifadesini kullanmıştır.239  

Ayyâşî’nin Ca‘fer es-Sâdık’dan nakletmiş olduğu rivayeti birçok Şiî müellif 

muteber olarak görmüş ve kendi kaynaklarında bu rivayete yer vermişlerdir. 

Özellikle Meclisî bu rivayet hakkında “Ayyaşî’nin aktarmış olduğu bu rivayet sahih 

ve senedi muteber bir rivayettir.” ifadesini kullanmıştır.240 

Yine Şiîlikte aşırı olan Muhammed Cemil Hamûd, Âişe Ḳâtiletu’r-Resûl 

adlı eserinde, Hz. Âişe’nin Hz. Peygamber’i zehirlediğini iddia etmekte ve iddiasını 

delillendirmek maksadıyla birçok rivayete başvurmaktadır. Hz. Âişe ile hiç alakası 

olmayan rivayetleri dahi Hz. Âişe ile ilişkilendirerek onun, Müslümanların 

gözündeki değerini düşürmeye çalıştığı görülmektedir. Eserinde yer yer Hz. Âişe’yi 

tekfir etmekte, bazen de Yahudi ve müşriklerle ilgili âyet ve rivayetleri Hz. Âişe ile 

ilişkilendirerek onu cerh etmektedir.241 

Beyâzî, Tahrîm Sûresi 3. âyette geçen “Bunu sana kim haber verdi?” 

sorusunu, “Hafsa, Allah Resûlü’ne sorarak imandan çıkıp küfre düşmüş oldu.” 

demektedir. Hz. Peygamber’in zehirlenerek öldürülmesi meselesinde Beyâzî ve 

Tabersî, Tahrîm Sûresi’nin 4. âyetinin242 Hz. Âişe ve Hz. Hafsa hakkında nâzil 

olduğunu ve âyette geçen “صغت/sağat” kelimesinin ise küfür manasına geldiğini ve 

bu sebepten ikisinin de küfre düşerek imanlarını kaybettiklerini iddia etmişlerdir.243 

 
238 el-Âl-i İmrân 3/144. 
239 Ayyâşî, Tefsîrü’l-ʿAyyâşî, 1/200. Aynı rivayetin farklı varyantları için bk.; Kâşânî, Tefsîrü’ṣ-Ṣâfî, 

1/305; Bahrânî, el-Burhân, 1/320; Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 6/504, 8/6. 
240 Meclisî, Ḥayâtü’l-ḳulûb, 2/700. 
241 Hamûd, iddialarının neredeyse tamamında diğer Şiî müelliflerinden ayrı düşüp yalnız kaldığı için 

bizler sadece Hz. Peygamber’i Hz. Âişe’nin zehirlediğine dair görüşünü nakletmekle yetindik. bk. 

Muhammed Cemil Hamûd, Âişe Ḳâtiletü’r-Resûl (Londra: Müessesetü İmâm el-Hâdî, 2011), 45 vd. 
قُلُوبكُُمَا   242 فَقَدْ صَغتَْ  اٰللِّ  تتَوُبََٓا الَِى   İkiniz de Allah’a tövbe ederseniz (çok iyi olur), çünkü kalpleriniz“ انِْ 

eğrilmişti.” et-Tahrîm 66/4. 
243 Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/168-169; Mirza Hüseyin en-Nûrî et-Tabersî, Faṣlü’l-ḫiṭâb fî is̱bâti 

taḥrîfi kitâbi rabbi’l-erbâb (b.y.: y.y., ts.), 313. 



56 

 

İki Şiî müellif de âyetlere bu manaları verirken genel olarak diğer Şiî müelliflerin 

yaptığı gibi rivayeti Muhammed el-Bâkır ve Ca‘fer es-Sâdık’a nispet etmişlerdir. 

Hz. Peygamber’in zehirlenerek ya da kendisine tuzak kurularak 

öldürüldüğüne dair Şiî müelliflerin görüşlerini aktardığımız bu kısımda, Şîa’nın 

büyük çoğunluğunun kanaatinin de bu yönde olduğunu tespit etmiş bulunmaktayız. 

Şiî akîdeye sahip insanlarca muteber sayılan Şiî kaynakların hemen hemen 

hepsinde bu rivayetlere yer verilmesi ve bu iddianın savunulması tespitimizi 

destekler niteliktedir. 

1.8.2. Hz. Peygamber’in Hz. Fâtıma’nın Evinde Vefat Ettiğine Dair 

İddialar 

Ehl-i sünnet kaynaklarında, tarihî gerçekliklere uygun olarak nakledildiği 

anlaşılan rivayetlere bakıldığında Hz. Peygamber, on üç günlük bir hastalıktan 

sonra Hz. Âişe’nin odasında ve başı Hz. Âişe’nin göğsünde iken vefat etmiştir.244 

Şiî kaynaklara bakıldığında ise Sünnî kaynaklarda Allah Resûlü’nün Hz. Âişe’nin 

odasında vefat ettiğine dair aktarılan rivayetlerin, “Hz. Âişe’yi yüceltmek 

maksadıyla uydurulduğu” iddiasının yer aldığı görülmektedir. Şiî müelliflere göre 

Hz. Peygamber, vefat edeceği gün Müslümanlara son namazı kıldırdıktan sonra Hz. 

Ali ve Üsâme b. Zeyd’in kolları arasında Hz. Fâtıma’nın odasına gitmiş ve başı Hz. 

Fâtıma’nın göğsüne dayalı iken vefat etmiştir.245 

Hz. Peygamber’in nereye defnedildiği tartışmasında Şiî müelliflerin birçoğu 

eserlerinde Şeyh Sadûk’un naklettiği rivayete yer vermektedirler. Şeyh Sadûk’un 

aktardığı rivayet incelendiğinde ise özetle; Allah Resûlü hastalandıktan sonra 

Ammâr b. Yâsir, yanına gelerek vefatının ardından kendisini kimin yıkayacağını 

sormuş, Hz. Peygamber de “Ali ve ona yardım edecek olan melekler beni 

yıkayacaklar.” cevabını vermiştir. Daha sonra Resûlullah, Hz. Ali’ye “Ey Ebû 

Tâlib’in oğlu! Ruhumun bedenimden ayrıldığını gördükten sonra, beni yıkayıp 

kefenle. Ardından beni kabrimin kenarına taşı. Benim cenaze namazımı ilk kılacak 

olan ‘el-Cebbâr celle ve alâ’ dır. O, arşının üstünde benim cenaze namazımı 

kılacaktır. O’nun ardından Cebrâil, Mîkâil, İsrâfil ve sayılarını Allah’tan başka 

kimsenin bilemeyeceği melekler ordusu kılacaktır. Ardından arşın etrafını saranlar, 

ardından semânın sakinleri kılacaktır. Onlardan sonra Ehl-i Beyt’im, eşlerim, 

 
244 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳâtü’l-Kübrâ, 2/228; Buhârî, “Meğazî”, 83; Belâzürî, Ensâbü’l-eşrâf, 1/650. 
245 Şeyh Sadûk, Emâli’ṣ-ṣadûḳ, 450-454; Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 22/509; Muhsin el-Emîn, 

Aʿyânü’ş-Şîʿa, 1/31. 



57 

 

yakın akrabalarım kılacaklardır.” demiş ve “Ben vefat ettikten sonra ağıt yakarak 

veya çığlık atarak bana eziyet etmeyin.” şeklinde uyarıda bulunmuştur. Daha sonra 

Hz. Peygamber minbere çıkarak birtakım tavsiyelerde bulunup Ümmü Seleme’nin 

evine gitmiş, onunla sohbet etmiştir. Ümmü Seleme, kendisini kederli ve rengi 

soluk gördüğünü söylediğinde Allah Resûlü, Ümmü Seleme’ye cevap olarak, 

“Bugünden sonra Muhammed’in sesini işitemeyeceksin.” diyerek, vefatının 

yaklaştığını belli etmiştir. Ardından “Kalbimin sevgilisi, gözümün nuru Fâtıma’yı 

çağırın.” demiş, onlar da Hz. Fâtıma’yı çağırmışlardır. Hz. Fâtıma geldikten sonra 

ona, “Allah’ın selamı üzerine olsun kızcağızım. Ben gidiyorum.” demiş, aralarında 

birtakım konuşmalar geçtikten sonra Bilâl, Hz. Peygamber’in yanına gelip namaz 

vaktinin girdiğini söylemiş, Resûlullah da namaz için mescide çıkmıştır. Namazı 

fazla uzatmadan kıldıran Hz. Peygamber, namazın ardından Hz. Ali ve Üsâme b. 

Zeyd’i çağırtmış, ikisi geldikten sonra ortalarına geçip, bir eliyle Hz. Ali’nin 

omuzuna diğer eliyle Üsâme’nin omuzuna yaslanarak kendisini Fâtıma’nın evine 

götürmelerini istemiştir. Hz. Fâtıma’nın evine geldiklerinde başını Hz. Fâtıma’nın 

göğsüne dayamış, o esnada orada bulunan Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’i koklayıp 

öpmüştür. Ardından ölüm meleği ile aralarında geçen birtakım konuşmalardan 

sonra Allah Resûlü vefat etmiştir.246 

Şeyh Sadûk’un aktarmış olduğu rivayete dayanarak Hz. Peygamber’in Hz. 

Aîşe’nin değil de Hz. Fâtıma’nın evinde vefat ettiğini söyleyen Şiî müellifler, “Hz. 

Fâtıma, daha faziletli birisi olduğu için Resûlullah onun evinde vefat etmeyi tercih 

etti ve oraya defnedildi.” iddiasında bulunmaktadırlar. 

Safevî devrinin önde gelen Şiî müelliflerinden biri olan Meclisî ve Suriyeli 

Şiîlerin son dönem müctehidlerinden olan, tarihçi ve biyografi yazarı Muhsin el-

Emîn, eserlerinde Hz. Peygamber’in Hz. Fâtıma’nın evinde vefat ettiği bilgisine yer 

vererek Hz. Âişe’nin bu faziletten mahrum kaldığını ve zaten hiçbir zaman bu 

fazileti hak etmediğini dile getirmişlerdir.247 

Modern dönem Şiî tarih araştırmacılarından olan Âmilî ise Allah 

Resûlü’nün Hz. Fâtıma’nın evinde vefat ettiğini kanıtlamak maksadıyla Sünnî 

kaynaklarda konuyla ilgili yer alan tüm rivayetleri teker teker eleştiriye tabi tutarak 

Hz. Peygamber’in Hz. Âişe’nin evinde vefat etmediğini savunmaktadır. 

Resûlullah’ın vefat edeceği gün içerisinde Hz. Âişe’nin evinden çıkıp insanlara 

 
246 Şeyh Sadûk, Emâli’ṣ-ṣadûḳ, 450-454. 
247 Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 22/509; Muhsin el-Emîn, Aʿyânü’ş-Şîʿa, 1/31. 



58 

 

namaz kıldırdıktan sonra Hz. Fâtıma’nın evine gittiğini iddia eden Âmili, Hz. 

Peygamber’in burada vefat edip defnedildiğini iddia etmektedir.248 

Hz. Âişe’nin Müslümanların nezdindeki konumunu buldukları her fırsatta 

sarsmaya çalışan Şiî müellifler, hiçbir tarihi gerçeklik ile uyuşmayan birtakım 

rivayetler üzerinden Allah Resûlü’nün Hz. Fâtıma’nın evinde vefat ettiğini 

savunmuşlardır. Hz. Peygamber’in, Hz. Âişe’nin evine mi yoksa Hz. Fâtıma’nın 

evine mi defnedildiği konusunda Şiî kaynaklardan naklettiğimiz bu görüşlerin, Şiî 

müelliflerinin tamamının görüşünü yansıtmadığını da ayrıca belirtmek isteriz. 

Resûlullah’ın Hz. Fâtıma’nın evinde vefat ettiğini savunan Şiî müelliflerin aksine 

mutedil diyebileceğimiz Şiî müellifler, tarihi gerçekliklere uygun olarak Hz. 

Peygamber’in Hz. Âişe’nin evinde vefat edip defnedildiğini savunmaktadırlar. Bu 

durum aynı zamanda bizlere Şiî müelliflerin diğer meselelerde olduğu gibi bu 

meselede de kendi aralarında çok büyük bir çelişki içerisinde olduklarını 

göstermektedir. 

  

 
248 Âmilî, es-Ṣaḥîḥ min Sîre, 33/119-139; Ayrıca bk. Âmilî, es-Ṣaḥîḥ min Sîreti İmam Ali, 9/109-

110. 



59 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. HZ. PEYGAMBER’İN VEFATINDAN SONRA HZ. ÂİŞE 

İmâmiyye Şîası müelliflerine göre Hz. Âişe, Hz. Peygamber’in vefatından 

önce ileriye dönük olarak babasını hilâfete getirebilmek için elinden gelen çabayı 

göstermiştir. Allah Resûlü’nün vefatının ardından bir kısım siyasi faaliyetlerde 

bulunmuş, Hz. Ali’nin hakkı olan hilâfeti babası, Hz. Ömer ve destekçileri ile 

beraber Hz. Ali’den gasp etmiştir. Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer döneminde yok 

denilebilecek kadar az siyasi olayda adı anılan Hz. Âişe, Hz. Osman döneminin 

özellikle ikinci yarısından itibaren bizzat aktif siyaset içerisinde yer almıştır. Hz. 

Ali dönemine gelindiğinde ise Müslüman toplumuna yön veren ve onların kendi 

siyasi emelleri için öldürülmelerine göz yuman bir şahsiyet konumunu almıştır. 

2.1. Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer Döneminde Hz. Âişe 

Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer dönemlerinde Hz. Âişe’nin isminin siyasi 

olaylarla pek anılmadığı bilinmektedir. Çağdaş Şiî müelliflerden olan Seyyid 

Murtaza el-Askerî, Hz. Âişe’nin Hz. Peygamber’den sonraki faaliyetlerini 

değerlendirirken Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer dönemlerini birlikte ele almaktadır. 

Askerî’ye göre Hz. Âişe, ilk iki halife döneminde daha çok toplum üzerindeki 

otoritesini sağlamlaştırmakla meşgul olduğu için siyasi faaliyetlere girişmemiştir.249 

Bizler de çalışmamızın bu kısmında, Hz. Âişe’nin Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer 

dönemlerinde isminin zikredildiği olayları birlikte ele alacağız. 

Hz. Ebû Bekir’in Hz. Âişe’yi, nişanlısı olan Cübeyr b. Mut‘im’den ileride 

devlet yönetiminde bir pay elde edebilmek maksadıyla boşadığını ve Allah Resûlü 

ile evlendirdiğini savunan Şiî müellifler, Hz. Âişe’nin hayatı boyunca babasını 

hilâfete getirebilmek için çabaladığını savunmuşlardır.250 Hz. Âişe’nin, babasının 

hilâfete gelmesinde çok büyük bir rol üstlendiğini iddia eden Şiî müelliflere göre 

Hz. Ebû Bekir, Hz. Peygamber’in vefatının hemen ardından Resûlullah’ı kefenli bir 

şekilde terk edip teçhiz, defin işlemlerini yapmadan ve cenaze namazını kılmadan 

sırf dünyevi işlere tamah ve insanlara önderlik etmek sevdasıyla Sakîfe’ye 

gitmiştir.251 

 
249 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/85. 
250 Şeyh Müfîd, el-İfṣâḥ, 131; Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 28/152; Mustafavî, el-Ḥaḳâiḳ fi Târîḫi’l-

İslâm, 198; Murtazâ el-Askerî, The Role of ‘A’ishah in the History of Islam, 1/74-77. 
251 Şeyh Müfîd, el-İfṣâḥ, 148-149. 



60 

 

Murtazâ el-Askerî’ye göre Hz. Âişe, Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in 

halifelikleri sürecinde onların hilâfetini meşrû kılmak maksadıyla onlarca hadis 

ihdas etmiştir. Bu minvalde hadisler naklederek insanların zihninde babasının ve 

Hz. Ömer’in hilâfetini meşrû bir zemine oturtmaya çalışmıştır. Yine Hz. Ebû Bekir 

ve Hz. Ömer döneminde onların faziletlerinden bahsederek bu iki ismin sahâbenin 

geriye kalanından üstün olduklarını ileri sürmüştür.252 

Yine Askerî’ye göre Hz. Âişe, Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in faziletinden 

bahsettiği kadar Hz. Osman’ın faziletinden bahsetmemiştir. Askerî, Hz. Osman 

dönemine gelindiğinde artık Hz. Âişe’nin kendi başına bir otorite olduğunu, ilk iki 

halife döneminde elde ettiği maddi gelir sayesinde toplumu istediği şekilde 

yönlendirebilecek bir güce sahip olduğunu ve Hz. Osman döneminde insanları ona 

karşı kışkırtarak halifenin katline sebep olduğunu iddia etmiştir.253 

Şîa’ya göre Hz. Ebû Bekir döneminde Hz. Fâtıma’nın Resûlullah’dan kalan 

mirasını alamaması için Hz. Âişe, Hz. Hafsa ve Mâlik b. Evs en-Nadrî, Hz. 

Peygamber’in, “Biz Peygamberler topluluğu miras bırakmayız. Geride 

bıraktıklarımız ancak sadakadır.” dediğine şahit olduklarını söylemişlerdir. 

Yapmış oldukları bu şahitlik neticesinde Hz. Fâtıma, Resûlullah’tan kalan mirasını 

alamamıştı. Hz. Osman dönemine gelindiğinde ise Hz. Peygamber’in eşlerine 

verilen atıyyelerde kısıtlamaya gidilmişti. Yaşanan bu gelişmeler neticesinde Hz. 

Âişe ve Hz. Hafsa, Hz. Osman’a gelip hak talebinde bulunmuşlardı. Hz. Osman da 

Hz. Âişe’ye hitaben, “Baban ve Ömer, o malı sana kendi gönül hoşnutluklarından 

vermişlerdi. Ben ise bunu yapmayacağım.” demiş, bunun üzerine Hz. Âişe, 

“Öyleyse bana Resûlullah’tan kalan mirasımı ver.” diyerek istekte bulunmuştu. 

Hz. Âişe’nin bu isteği üzerine Hz. Osman, “Sen ve Mâlik b. Evs en-Nadrî gelip, 

Resûlullah’ın miras bırakmadığına şahit olup, Fâtıma’nın miras hakkını iptal 

etmediniz mi? Şimdi ise onu benden talep mi ediyorsunuz? Hayır, bunu 

yapmayacağım.” demiştir.254 Aktarmış oldukları rivayetlerle Hz. Âişe’nin, Hz. 

Fâtıma’nın Resûlullah’tan kalan mirasını almasına engel olduğunu iddia eden Şiî 

müellifler, işin ucu kendisine dokunduğu zaman ise Hz. Âişe’nin daha önce 

yaptıklarını unutup Hz. Osman’dan miras talebinde bulunduğunu savunmuşlardır. 

 
252 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/103. 
253 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/104. 
254 Erbilî, Keşfü’l-Ġumme, 1/379; Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 2/283; Haydar b. Alî el-Ubeydî el-

Hüseynî Âmilî, el-Keşkûl fîmâ cerâ ʿalâ âli’r-Resûl (Kum: Menşūrātü’r-Rızâ, 1952), 133; Kerekî, 

Nefeḥâti’l-lâhût, 73; Arı, İmamiye Şîası Kaynaklarına Göre İlk Üç Halife, 460-461. 



61 

 

Bilindiği üzere Hz. Ömer, hilâfeti esnasında divanları oluştururken atıyye 

verdiği kimseler arasında en fazla miktarı Allah Resûlü’nün eşlerine tahsis etmiştir. 

Resûlullah’ın eşlerinin beytülmâlden pay sahibi olduğunu kabul eden Şiî müellifler, 

bu durumun onların diğer Müslümanlardan daha fazla pay almalarını 

gerektirmediğini savunmuşlardır.255 Hz. Ömer’in Peygamber eşlerine ve özellikle 

de Hz. Âişe ile Hz. Hafsa’ya beytülmâlden ihtiyaçlarından fazlasını peşinen 

vermesi, Şiî müellifler tarafından onun keyfi bir uygulaması olarak 

değerlendirilmiştir. Hz. Ömer’in her sene Hz. Âişe ve Hz. Hafsa’ya 10 bin dirhem 

vermesi Şiî müelliflere göre caiz olmayan bir atıyyedir.256 Onlara göre Hz. Ömer, 

Hz. Peygamber’in hanımlarına 10 bin dirhem atıyye vermekle onları, ensâr, 

muhâcirler ve Resûlullah’ın evladına üstün tutmuş; Hz. Âişe’ye de 12 bin dirhem 

vermekle onu ensâr, muhâcirler, sair Kureyş ve Arap ile Resûlullah’ın evladına 

karşı üstün tutmuştur.257 

Şîa’ya göre Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer döneminde her şey Hz. Âişe’nin 

istediği gibi şekillenmiş, her istediğini elde etmiştir. Bu yüzden Hz. Âişe, o 

dönemde daha çok ilim ve irşad işleri ile ilgilenmiştir. Bazı konularda kendisine 

sorular sorulmuş, o da cevaplamıştır. Hz. Osman ve Hz. Ali dönemlerinin aksine 

Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer döneminde fetva vermeyi azaltmıştır. Hz. Osman ve 

Hz. Ali döneminde işler dilediği gibi gitmeyince Hz. Âişe, toplumu etkisi altına 

alabilmek adına fetva verme işine yeniden başlamıştır. Bu yüzden Hz. Âişe’nin 

özellikle Hz. Osman ve Hz. Ali döneminde çokça fetva verdiği görülmektedir.258 

Son olarak Şiî kaynaklarda yer alan bilgilere göre, Hz. Ali dışındaki üç 

halife de beytülmâle borçlu olarak vefat etmişlerdir. Buna göre Hz. Ebû Bekir 40 

bin, Hz. Ömer 80 bin, Hz. Osman ise beytülmâle sayısız borcu bulunduğu halde 

vefat etmiştir.259 

2.1.1. Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in Hz. Âişe’nin Odasına 

Defnedilmesi ve Şîa’nın Görüşleri 

İmâmiyye Şîası müellifleri Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’e olan 

düşmanlıklarından dolayı onların Hz. Peygamber’in yanına defnedilmelerini 

fazlasıyla eleştirmişlerdir. Şiî müelliflere göre Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer, Allah 

 
255 Şerîf el-Murtazâ, eş-Şâfî fi’l-İmâme, 4/187. 
256 Hillî, Nehcü’l-Ḥaḳ ve Keşfü’ṣ-Ṣıdḳ, 279; Hillî, Keşfü’l-Murâd, 404. 
257 Arı, İmamiye Şîası Kaynaklarına Göre İlk Üç Halife, 334. 
258 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/87. 
259 Arı, İmamiye Şîası Kaynaklarına Göre İlk Üç Halife, 273. 



62 

 

Resûlü hayattayken ondan izin almadan evine girememişlerdir. Hz. Peygamber’in 

vefatının ardından ise onun evine defnedilmeleri fazlasıyla yanlış bir hareket olarak 

değerlendirilmiştir.260 

Ehl-i sünnet kaynaklarında aktarılan bilgilere göre Hz. Ebû Bekir, soğuk bir 

kış gününde yıkanmış ve hastalanmıştı. Hastalığı on beş gün kadar sürmüş ve bu 

esnada namazları kıldıramamıştı. Aktarılan bilgilere göre Hz. Ebû Bekir, 22 

Cemâziyelâhir 13 (22 Ağustos 634) tarihinde Salı günü altmış üç yaşında vefat 

etmişti.261 Şiî müellif Meclisî ise Hz. Ebû Bekir’in vefat tarihini şu şekilde 

kaydetmektir: “Mü’minlerin emirinin (Hz. Ali’nin) imâmetinin ikinci yılı ikinci ayı 

ve yedinci gününde İbn Ebû Kuhâfe Atik b. Osman öldü.”262 

Hz. Ebû Bekir vefat etmeden önce Hz. Âişe’ye, Resûlullah’ın yanına 

defnedilmek istediğini vasiyet etmişti. Vasiyeti üzerine vefat ettiği zaman Hz. 

Peygamber’in iki omuzunun hizasına gelecek şekilde mezarı kazılmış ve kabrinin 

yan tarafı Resûlullah’ınkiyle bitiştirilerek defnedilmişti.263 

Hz. Ömer ise 23/644 tarihinde Mugîre b. Şu‘be’nin kölesi olan Ebû Lü’lüe 

tarafından hançerlenmişti. Vefat edeceğini anlayınca oğlu Abdullah’ı Hz. Âişe’ye 

göndererek ona “Emîrü'l-mü’minîn” sıfatıyla değil Ömer b. Hattâb adında bir 

Müslümanın selamını iletmesini ve Allah Resûlü’nün yanına defnolunması için 

kendisine izin verilmesini talep etmişti. Hz. Âişe de orayı kendisi için arzuladığını 

ama Hz. Ömer’i kendisine tercih ettiğini söyleyerek oraya defnedilmesine müsaade 

etmişti.264 

Arı’nın aktardığı bilgiye göre Şiî müellif Eminî, Hz. Âişe tarafından Hz. 

Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in, Hz. Peygamber’in yanına defnedilmesine müsaade 

edilmesini eleştirmektedir. Eminî, Hz. Âişe’nin bu konuda izin vermesinin yeterli 

olmadığını dile getirerek, “Bu izin, Resûlullah’ın kızı Hz. Fâtıma’nın varislerinden 

istenilmeliydi.” demiştir.265 Anladığımız kadarıyla Şiî müellif Eminî, diğer bir 

kısım Şiî müellifler gibi Hz. Âişe’nin ikamet ettiği evin Hz. Âişe’ye değil Hz. 

 
260 Şerîf el-Murtazâ, eş-Şâfî fi’l-İmâme, 4/168; İbn Ebü’l-Hadîd, Şerḥu Nehci’l-belâġa, 17/214-217; 

Hillî, Keşfü’l-Murâd, 511. 
261 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳâtü’l-Kübrâ, 3/151; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb fî Maʿrifeti’l-ʾAṣḥâb, 

3/977; İbnü’l-Esîr, Üsdü’l-ġābe, 3/330; İbn Hacer, el-İṣâbe fî Temyîzi’ṣ-Ṣaḥâbe, 3/249. 
262 Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 28/309. 
263 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳâtü’l-Kübrâ, 3/156-157. 
264 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳâtü’l-Kübrâ, 3/257-258; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 

1/100. 
265 Arı, İmamiye Şîası Kaynaklarına Göre İlk Üç Halife, 430. 



63 

 

Fâtıma’ya ait olduğunu savunmaktadır. Bundan dolayı Hz. Ömer’in izin alması 

gereken kişinin Hz. Âişe değil de Hz. Fâtıma olduğunu ifade etmektedir. 

Çağdaş Şiî müellif Murtazâ Askerî ise Hz. Âişe’nin, Hz. Ebû Bekir ve Hz. 

Ömer döneminde hilâfet makamına fazlasıyla saygı duyduğunu ve gösterdiği 

hürmet sebebiyle Hz. Ömer kendisinden Hz. Peygamber’in yanına defnedilmek için 

izin istediğinde bu izni ona verdiğini iddia etmektedir. Nitekim Askerî’ye göre Hz. 

Âişe, ilk iki halife döneminden sonra hiçbir zaman hilâfet makamına saygı ve 

hürmette bulunmamıştır. 

Askerî’ye göre Hz. Âişe, Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in hilâfeti esnasında 

elde ettiği menfaatler sebebiyle onların Resûlullah’ın yanına defnedilme isteklerini 

reddedememiştir. Hz. Âişe, Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer döneminde arzu ettiği her 

şeyi yerine getirebilmesinin karşılığı olarak özellikle Hz. Ömer’e oraya 

defnedilmesi için müsaade etmiştir.266 

2.2. Hz. Osman Döneminde Hz. Âişe 

Hz. Âişe, ilk iki halife döneminde siyasetten uzak, karşılıklı saygı ve 

muhabbet içerisinde bir yaşam tarzını benimsemişti. Hz. Osman döneminin ilk 

devresinde yine siyasetten uzak ve olaylara müdahil olmayan Hz. Âişe, Hz. 

Osman’ın halifeliğinin ikinci devresinde onun aleyhinde aldığı bazı karar ve 

tasarrufların ardından halifeye karşı oluşan muhalefet hareketinin içerisinde yer 

aldı. Şiî müelliflere göre özellikle Hz. Ömer döneminde kendisine ayrılan 12 bin 

dirhem atıyyenin Hz. Osman tarafından kesilmiş olması, ona karşı oluşan 

muhalefetin içerisinde yer almasında etkili olmuştu. Hz. Osman döneminin ikinci 

devresinde farklı şehirlerden gelen insanlar talep ve isteklerini Hz. Âişe’ye 

bildirmiş, o da kendisine gelen bu talep ve istekleri halifeye iletmişti. Bu durum Hz. 

Âişe’yi siyaset işleri ile ilgilenmeye sevk etmişti. Halk ile halife arasında aracı 

konumunda olan Hz. Âişe, iletmiş olduğu talep ve istekleri karşılık görmeyince Hz. 

Osman ile araları daha da açılmış, ardından onun istifa etmesini dahi istemişti. 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Âişe ve Hz. Osman arasında yaşanan çok 

sayıda tartışmadan bahsedilmektedir. Yaşanan tartışmalar neticesinde Hz. Âişe, Hz. 

Osman’ı aşağılayan bazı lakaplar kullanmış ve kendisine lanet etmiştir. Hz. Âişe, 

Hz. Osman’ın Resûlullah’ın sünnetini değiştirdiğini iddia etmiş ve insanları onu 

öldürmeye teşvik etmiştir. Halife vefat ettikten sonra insanların Hz. Ali’ye biat 

 
266 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/100. 



64 

 

ettiğini duyduğunda ise Hz. Osman’ın mazlum olarak öldürüldüğünü söylemiş ve 

Hz. Ali’den onun katillerini talep etmiştir. Bütün bunları Hz. Osman ve Hz. Ali’ye 

karşı planlı bir şekilde tertip eden Hz. Âişe bunlarla yetinmemiş, meşrû halifeye 

isyan edip ona savaş açarak onlarca Müslümanın ölümüne sebep olmuştur. 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Âişe ve Hz. Osman arasında yaşanan tartışmalar 

ile sonrasında yaşanan olaylar hakkında çok sayıda rivayet ve daha sonradan 

yazıldığını düşündüğümüz birçok şiir de bulunmaktadır.267 

Şiî kaynaklarda Hz. Âişe ile Hz. Osman arasında yaşanan ilk tartışmanın, 

Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in Hz. Âişe’ye verdikleri atıyyenin Hz. Osman 

döneminde verilmemesi sebebiyle ortaya çıktığı iddia edilmiştir. Hz. Âişe, daha 

önce kendisine verilen atıyyenin kesilmesi üzerine, Hz. Osman’dan Resûlullah’ın 

mirasını talep etmiş, halife ise peygamberlerin miras bırakmadığını kendisine 

hatırlatarak öyle bir hakkının bulunmadığını söylemiştir.268 

Hz. Âişe ve Hz. Osman arasında yaşanan gerginliklerden birinin sebebi ise 

Hz. Osman’ın, Hz. Ali ile Ammâr b. Yâsir arasında beytülmâldeki bir yüzük 

sebebiyle vuku bulan anlaşmazlık neticesinde, Ammâr’ı azarlayıp dövdürmesidir. 

Bu olay fazlasıyla Hz. Âişe’nin tepkisini çekmiş, Hz. Peygamber’in terliğini giyip, 

örtü ve elbisesini üzerine alarak mescide gitmiş, “Peygamber’in sünnetini ne de 

çabuk terk ettiniz, bakın bu onun örtüsü, bu onun terliği ve bu da onun elbisesidir. 

Daha eskimediler bile!” diye konuşunca, Hz. Osman Hz. Âişe’nin bu hareketine 

çok şiddetli bir şekilde kızmıştır. Hz. Âişe ile Hz. Osman arasında yaşanan 

problemlerden bir diğerinin sebebi ise Abdullah b. Mesʿud’un, Kûfe 

beytülmâlinden azledilmesi olayıdır. Hz. Osman onun yerine Velîd b. Ukbe’yi tayin 

etmişti. Abdullah b. Mesʿud, Medine’ye gelip mescide girdiğinde Hz. Osman onu 

kastederek “Kötü adam geldi.” demiş, bunun üzerine Abdullah b. Mesʿud: “Ben 

öyle birisi değilim, ben Bedir’de ve Rıdvan biatında Resûlullah’ın arkadaşıyım.” 

şeklinde cevap vermiştir. Hz. Âişe de “Ey Osman! Sen Resûlullah’ın dostuna böyle 

mi söylüyorsun?” diyerek sert bir tepki göstermiştir.269 

 
267 Fazl b. Şâzân, el-Îżâḥ, 37; Şeyh Müfîd, el-İḫtiṣâṣ, 116; Şeyh Müfîd, el-Emâlî, 125-126; Şeyh 

Müfîd, el-Cemel, 73,75-77,195, 228-229; Şerîf el-Murtazâ, eş-Şâfî fi’l-İmâme, 4/266-267; İbn 

Ebü’l-Hadîd, Şerḥu Nehci’l-belâġa, 4/408, 20/17; Hillî - İbn Teymiyye, Minhâcü’l-kerâme ve 

Minhâcü’s-sünne, 112; Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/119,164,239; Hasanî, Sîretü’l-Eimmeti’l-İs̱nâ 

ʿAşer, 1/410, 421-422, 437-338; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/151, 168-170. 
268 Erbilî, Keşfü’l-Ġumme, 1/379; Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 2/283; Âmilî, el-Keşkûl, 133; Kerekî, 

Nefeḥâti’l-lâhût, 73; Mûsevî, el-Mürâcaʿât, 578. 
269 İbn Ebü’l-Hadîd, Şerḥu Nehci’l-belâġa, 3/43. 



65 

 

Hz. Osman ile aralarında yaşanan bu tartışma ve gerginliklerden sonra Hz. 

Âişe, her namazın ardından Hz. Peygamber’in gömleğini bir çubuğa takıp havaya 

kaldırarak “Osman bu gömleğin sahibine ihtilaf edip sünnetini terk etti.” diyerek 

insanları halifeye karşı kışkırtmaya çalışmıştır. Ayrıca bulduğu her fırsatta bu ve 

buna benzer eylemleri gerçekleştirmekten de geri durmamıştır.270 

Şiî kaynaklarda Hz. Âişe’nin devamlı bir şekilde Hz. Osman’ın 

öldürülmesini temenni ettiğine dair rivayetlere de yer verilmiştir. Şiî müelliflere 

göre Hz. Âişe, Hz. Osman muhasara altına alındığında öldürülmesini engelleyecek 

güce sahip olduğu halde herhangi bir girişimde bulunmamıştır.271 

Hz. Osman’ın öldürülmesi meselesinde Şehy Müfîd, Talha b. Ubeydullâh, 

Zübeyr b. Avvâm ve Hz. Âişe’nin, halifenin muhasaraya alınmasını ve 

öldürülmesini desteklediklerini iddia etmiştir. Aynı zamanda bütün siyer 

âlimlerinin bu konuda fikir birliği içerisinde olduklarını dile getirmiştir.272 

Şiî müelliflerin tamamı bu konu mevzubahis olduğunda, Hz. Âişe ile 

Mervân b. Hakem arasında geçtiğini iddia ettikleri bir diyaloğu kendi iddialarına 

delil olarak öne sürmektedirler. Sünnî kaynaklarda daha farklı bir şekilde yer alan 

rivayet, Şiî kaynaklarda şu şekilde geçmektedir: 

 Hz. Osman insanlar tarafından muhasara altına alındığı zaman Hz. Âişe 

hacca gitmek için hazırlık yapmaktaydı. Mervân b. Hakem Hz. Âişe’ye gelip “Ey 

Müminlerin annesi! İnsanlar Osman’ı muhasara altına aldılar. Haccı bırakıp 

Osman’ın içine düştüğü durumu düzeltsen olmaz mı? İnsanlar senin sözünü 

dinlerler.” dedi. Hz. Âişe de “Hac farz oldu ve yüküm bağlandı.” şeklinde cevap 

verdi. Bu cevap üzerine Mervân, arkasını dönüp giderken “Kays, beldeleri bana 

karşı kışkırttı. Ateş alevlenince, yardımdan da kaçındı.” diye söylendi. Hz. Âişe 

Mervân’ın söylediği sözleri işitince “Belki de arkadaşın (Osman) için kuşku 

duyduğumu zannediyorsun. Allah’a yemin olsun ki sen ve onu çuvallarımdan iki 

çuvalın içine koyup, ağzını sıkıca bağladıktan sonra denize atmayı ve ölmenizi 

fazlasıyla isterdim.” dedi.273 

 
270 Şeyh Müfîd, el-Emâlî, 125-126; Şeyh Müfîd, el-Cemel, 75-77; Erbilî, Keşfü’l-Ġumme, 1/379; 

Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 2/283; Âmilî, el-Keşkûl, 133. 
271 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/157-158. 
272 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 136; Arı, İmamiye Şîası Kaynaklarına Göre İlk Üç Halife, 509. 
273 Himyerî, Ḳurbu’l-İsnâd, 14; Şerîf el-Murtazâ, eş-Şâfî fi’l-İmâme, 4/266-267; Murtazâ el-Askerî, 

Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/157-158. 



66 

 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Osman muhasara altına alındığı esnada 

Hz. Âişe’nin yardım etmekten kaçındığı ve haccı bahane ederek Mekke’ye gittiği 

iddiası güçlü bir şekilde savunulmuştur. Yine Şiî kaynaklara göre Hz. Âişe, hacda 

bulunduğu esnada Hz. Osman’ın öldürüldüğü haberi Mekke’ye ulaşmıştı. Hz. 

Osman’a sevgisi olan kimselerin ağlaması üzerine bir münâdi çıkartıp “Na’sel’e 

niçin ağlıyorsunuz? O, Allah’ın nurunu söndürmek isterken Allah onu söndürdü. 

Allah resûlünün sünnetini yok etmek istedi, Allah da onu öldürdü.” dedirtmiştir. 

Bu esnada, Medine’de Talha b. Ubeydullâh’a biat edildiğine dair asılsız bir 

haber Mekke sokaklarında yayılmaya başlamıştır. Hz. Âişe bu haberi aldığında 

fazlasıyla sevinmiş ve hemen katırına binerek Medine’ye yönelmiştir. Talha b. 

Ubeydullâh’ın yönetime geldiği konusunda şüphe dahi etmeyen Hz. Âişe, 

Medine’ye doğru ilerlediği esnada kendi kendine “Na’sel’in (Hz. Osman) 

cehenneme kadar yolu var, rahmetten uzak olsun. Devam et ey parmağın sahibi. 

Devam et ey Şibl’in babası. Devam et ey amcamın oğlu. Talha’nın o parmağıyla 

bile kendisine biat edildiğini görüyor gibiyim. Develeri tımar edin ve hemen onu 

uyarın.” diyordu.274 Şiî müelliflerin, Hz. Âişe’ye nispet ettikleri “O parmağıyla bile 

kendisine biat edildiğini görüyor gibiyim.” cümlesi ile Uhud Savaşı’nda Hz. 

Peygamber’i korumaya çalışırken eline bir ok isabet etmesi sonucunda parmağının 

sinirleri kesilen Talha b. Ubeydullâh’a gönderme yaptığı anlaşılmaktadır. 

Bir diğer rivayette ise Hz. Âişe, Mekke’ye halifenin vefat haberini getiren 

haberciye, insanların Hz. Osman’dan sonra kime biat ettiğini sormuştur. Haberci 

Hz. Âişe’ye “Ben Mekke’den ayrıldığım esnada Talha b. Ubeydullâh, Osman’ın 

yerine geçmiş, beytülmâlin anahtarlarını eline almıştı. Büyük ihtimalle insanlar 

Talha b. Ubeydullâh’a biat ettiler.” demiştir.275 

Hz. Âişe Medine’ye doğru ilerlerken Serif vadisinde İbn Ümmü’l-Kilâb ile 

karşılaşmış ve ona “Medine’de neler yaşandığına dair bilgin var mı?” diye 

sormuştur. İbn Ümmü’l-Kilâb “Osman öldürüldü.” deyince Hz. Âişe, “Osman’ın 

yerine kim geçti?” diye sormuş, İbn Ümmü’l-Kilâb, “İnsanlar Hz. Peygamber’in 

amcasının oğlu Ali b. Ebû Tâlib’e biat etti.” demiştir. Hz. Âişe, “Keşke yer ve gök 

kapansaydı da Ali hilâfete gelmeseydi.” demiştir. Bunun üzerine İbn Ümmü’l-Kilâb 

“Niçin böyle söylüyorsun? Vallahi yeryüzünde ondan daha şerefli hiç kimse 

yoktur.” demiş, Hz. Âişe de “Bizler Osman’ı yaptığı şeylerden dolayı ayıpladık. 

 
274 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/167-168. 
275 Âmilî, es-Ṣaḥîḥ min Sîreti İmam Ali, 26/137. 



67 

 

Lakin o, tevbe etti ve tevbe edenin suçu yoktur. Senin arkadaşın (Hz. Ali) onun 

tevbesine değer vermeden onu öldürdü. Vallahi Osman’ın parmakları onun 

parmaklarından daha hayırlıdır.” demiştir. Ardından Mekke’ye geri dönen Hz. 

Âişe, Hz. Osman’ın mazlum olarak öldürüldüğünü dile getirip kanını talep 

edeceğini söylemiştir.276 

Yine benzer bir rivayette İbn Ebü'l-Hadîd, Hz. Âişe’nin, insanların Hz. 

Ali’ye biat ettiğini duyduğunda “Keşke gök, yere kapansaydı da Ali hilâfete 

gelmeseydi.” dediğini nakletmektedir.277 

Şiî kaynaklarda Hz. Âişe ile İbn Ümmü’l-Kilâb arasında gerçekleştiği iddia 

edilen tartışmanın bir başka anlatımında onun Hz. Âişe’ye “İnsanları Osman’a 

karşı kışkırtan ilk kişi sendin. ‘Şu yaşlı bunağı öldürün, Şüphesiz o kâfir oldu’ diyen 

kişi de sendin.” dediği ve Hz. Âişe’nin de cevap olarak “Bunları söyledim ve 

onlarda (Hz. Osman’ın katilleri) benim söylediğimi söylediler.” dediği 

nakledilmektedir. Rivayetin devamında İbn Ümmü’l-Kilâb’ın Hz. Âişe’ye: 

İlk fikir de senden, onu değiştiren de sen, 

Rüzgâr da senden, yağmur da senden, 

İmamın öldürülmesini emrettin, 

Bize onun kâfir olduğunu söyledin, 

Farz et ki biz de onu öldürerek sana itaat ettik, 

Bizim nazarımızda katil, emri verendir. 

Bir diğer rivayette: 

Âişe, asıl savaşı başlatan ve kan döken sensin, 

Bütün bu dalgalanıp coşan olayların sebebi sensin, 

Halifenin katlini emreden de onun küfre düştüğünü söyleyen de sensin. 

şeklinde şiir okuyarak cevap verdiği nakledilmektedir.278 

Araştırmamız esnasında Şiî kaynaklarda, Hz. Âişe’nin Talha b. 

Ubeydullâh’a biat edilmesi konusunda fazlasıyla istekli olduğu imajının verilmeye 

çalışıldığını tespit ettik. Bununla birlikte Şiî kaynaklarda, Hz. Âişe’ye kime biat 

edilmesi gerektiği hakkında sorulduğunda Hz. Ali’ye biat etmelerini söylediğine 

dair rivayetler de bulunmaktadır. Şeyh Müfîd’in aktardığı rivayete göre, Ahnef b. 

Kays, Hz. Osman muhasara altında iken Mekke’ye gelip Hz. Âişe’ye, Hz. 

 
276 Âmilî, es-Ṣaḥîḥ min Sîreti İmam Ali, 26/137. 
277 İbn Ebü’l-Hadîd, Şerḥu Nehci’l-belâġa, 6/215. 
278 Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/164; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/176-177. 



68 

 

Osman’ın öldürülmüş olabileceğini söylemiş ve ondan sonra kime biat edilmesi 

gerektiğini sormuştur. Hz. Âişe, Ahnef b. Kays’ın sorduğu soruya “Ali’ye biat et.” 

şeklinde cevap vermiştir.279 

Son olarak, diğer Şiî müellifler gibi Şeyh Müfîd de Hz. Âişe’nin, insanları 

Hz. Osman’a karşı kışkırtarak Hz. Osman’ın ölümüne sebep olduğunu 

söylemektedir. Diğer Şiî müelliflerden farklı olarak Şeyh Müfîd, Ammâr b. Yâsir’in 

Hz. Âişe hakkında “Âişe Osman’ın katillerinden birisidir.” dediğini 

nakletmektedir.280 Şeyh Müfîd’in Ammâr b. Yâsir’e nispet ettiği bu sözle, Hz. 

Âişe’nin Hz. Osman’a karşı yaptığı kışkırtmaları ve imkânı olduğu halde bilerek 

öldürülmesine engel olmadığına dair mecâzi bir anlamı kastettiğini düşünmekteyiz. 

Nitekim başta Sünnî ve Şiî kaynaklar olmak üzere hiçbir kaynakta Hz. Âişe’nin fiilî 

olarak Hz. Osman’ı öldürdüğüne dair bir ibare bulunmamaktadır. 

Netice itibarıyla Şiî müellifler, Hz. Âişe ile Hz. Osman arasında sürekli 

olarak bir muhalefetin yaşandığını iddia etmişlerdir. Hz. Âişe ile Hz. Osman 

arasında yaşanan tartışmaları ise genellikle onun daha önce Hz. Âişe’ye verilen 

atıyyeyi kesmesi ve Hz. Peygamber’in sünnetini değiştirmesi bağlamında 

değerlendirmişlerdir. Hz. Âişe’nin, Hz. Osman döneminde gerçekleşen icraatlara 

karşı vermiş olduğu mücadele, Şiî müelliflerce bağlamından koparılarak Hz. 

Osman düşmanlığı şeklinde yansıtılmaya çalışılmıştır. 

2.2.1. Hz. Nuh ve Hz. Lût’un Eşlerinin Hz. Âişe ve Hz. Hafsa’ya 

Benzetilmesi 

İmâmiyye Şîası tefsir ve tarih kaynaklarının birçoğunda yer alan ve ciddi bir 

mesele olarak tartışılan konulardan bir tanesi de Tahrîm Sûresi’nin 10. âyetinin Hz. 

Âişe ve Hz. Hafsa hakkında nâzil olduğu meselesidir. Nitekim Şiî müellifler 

konuyu ele alırken Hz. Nuh ve Hz. Lût Peygamberlerin eşlerinin yaptıkları ihaneti 

Hz. Âişe ve Hz. Hafsa’nın da yaptığını ve Hz. Peygamber’e ihanet ettiklerini iddia 

etmektedirler. Bundan dolayı inen âyetlerde Hz. Âişe ve Hz. Hafsa’nın misal 

verildiğini ifade etmektedirler. 

Şîa’ya göre Hz. Ebû Bekir döneminde Hz. Fâtıma’nın, Resûlullah’dan kalan 

mirasını alamaması için Hz. Âişe, Hz. Hafsa ve Mâlik b. Evs en-Nadrî, Hz. 

Peygamber’in, “Biz Peygamberler topluluğu miras bırakmayız. Geride 

 
279 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 73. 
280 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 195. 



69 

 

bıraktıklarımız ancak sadakadır.” dediğine şahit olduklarını söylemişlerdir. 

Yapmış oldukları bu şahitlik neticesinde Hz. Fâtıma, Resûlullah’tan kalan mirasını 

alamamıştı. Hz. Osman dönemine gelindiğinde ise Hz. Peygamber’in eşlerine 

verilen atıyyelerde kısıtlamaya gidilmişti. Yaşanan bu gelişmeler neticesinde Hz. 

Âişe ve Hz. Hafsa, Hz. Osman’a gelip hak talebinde bulunmuşlardı. Hz. Osman 

böyle bir hakkın kendi yanında bulunmadığını söylediğinde ise Hz. Âişe ve Hz. 

Osman arasında yaşanan gerilimin ilk kıvılcımı belirmiş oldu.281 

Konu hakkındaki en ayrıntılı rivayete Şiî müellif Erbilî’nin Keşfü'l-Ġumme 

adlı eserinden ulaşabildik. Erbilî’nin aktardığı rivayet şu şekildedir: “Âişe ve Hafsa, 

Hz. Peygamber’den kalan miras haklarını talep etmek için Osman’ın yanına 

gittiler. Âişe, Osman’a ‘Babam ve Ömer’in bana vermiş olduklarını (atıyye) ver.’ 

dedi. Osman, ‘Ben ne Allah’ın kitabında ne de Resûlullah’ın sünnetinde bu konuya 

dair bir yer bulmuyorum. Baban ve Ömer o malı sana kendi gönül 

hoşnutluklarından vermişlerdi. Ben ise bunu yapmayacağım.’ dedi. Âişe, ‘Öyleyse 

bana Resûlullah’tan kalan mirasımı ver.’ dedi. Osman, ‘Sen ve Mâlik b. Evs en-

Nadrî gelip, Resûlullah’ın miras bırakmadığına şahit olup, Fâtıma’nın miras 

hakkını iptal etmediniz mi? Şimdi ise onu benden talep mi ediyorsunuz? Hayır, bunu 

yapmayacağım.’ dedi. Osman namaza çıktığında Âişe, Resûlullah’ın gömleğini 

havaya kaldırıp, yüksek sesle ‘Osman bu gömleğin sahibine muhalefet etti.’ dedi. 

Osman, ezan okunduktan sonra minbere çıkıp, ‘Bu terbiyesi kıt kadın Allah’ın 

düşmanıdır.282 Allah onun ve arkadaşı Hafsa’nın meselini Kur’an da şöyle 

belirtmiştir. ‘Allah, inkâr edenlere Nûh’un karısı ile Lût’un karısını misal 

vermektedir. Onlar kullarımızdan iki erdemli kişinin nikâhı altındaydılar ama 

onlara ihanet ettiler. Dolayısıyla kocaları da Allah’tan gelen cezaya karşı onları 

koruyamadı ve kendilerine, ‘Haydi, diğer girenlerle birlikte girin bakalım ateşe!’ 

dendi”283 Daha sonra o ikisi (Âişe ve Hafsa) oradan ayrıldılar.”284 

 
281 Arı, İmamiye Şîası Kaynaklarına Göre İlk Üç Halife, 460-462. 
282 Bir diğer rivayette, Hz. Osman’ın “Bu kadındır, onun aklı kadın aklıdır, ona kulak asmayın.” 

dediği nakledilmiştir. bk. Şeyh Müfîd, el-Cemel, 187; Arı, İmamiye Şîası Kaynaklarına Göre İlk Üç 

Halife, 462. 
283 et-Tahrîm 66/10. 
284 el-Erbilî, Keşfü’l-Ġumme, 1/379; Şiî kaynaklardaki diğer rivayet ve yorumlar için bk. Beyâzî, 

Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 2/283; Âmilî, el-Keşkûl, 133; Kerekî, Nefeḥâti’l-lâhût, 73; Mûsevî, el-

Mürâcaʿât, 578 (78. Müracaat). 



70 

 

Şiî müelliflerin naklettiği bilgilere göre ikili arasında yaşanan bu 

tartışmadan sonra artık Hz. Âişe, Hz. Osman’a karşı kin beslemeye ve Hz. Hafsa 

ile birlikte insanları Hz. Osman’ı öldürmeye teşvike başlamışlardır.285 

Hz. Âişe’nin, Hz. Fâtıma’nın babasından kalan mirası almasına engel olup 

aynı zamanda Hz. Osman’dan miras talebinde bulunmasını Şiî müellif Haydar 

Âmilî, “Evliyaların ve salih kulların eşlerinin ahmak, cahil ve hain olması mümkün 

olabilecek bir şeydir.”286 şeklinde değerlendirmiştir. Haydar Âmilî’nin bu sözüyle 

Hz. Âişe ve Hz. Hafsa’yı İslâm ahlakına sahip birisinin ağzına alamayacağı 

kelimelerle yermeye çalıştığını belirtmek gerekir. Nitekim yukarıda bahsi geçen 

âyet hakkında Şiî müfessir Kummî’nin yapmış olduğu yorum, Şiî dünyanın 

Peygamber hanımlarından Hz. Âişe ve Hz. Hafsa’ya karşı takınmış olduğu tavrın 

en ileri seviyesini bütün çıplaklığı ile gözler önüne sermektedir. Kummî, Tahrîm 

Sûresi 10. âyetinde Hz. Nuh ve Hz. Lût’un eşleri için geçen; “فخََانَتاَهُمَا/eşlerine ihanet 

ettiler” kelimesinin ancak ve ancak “Fahişelik” manasında olabileceğini 

söylemektedir. Bu âyet’in Hz. Âişe ve Hz. Hafsa hakkında nâzil olduğunu söyleyen 

Kummî, açıkça Hz. Âişe ve Hz. Hafsa’nın Hz. Peygamber’i aldattıklarını Allah’a 

yemin ederek iddia etmektedir.287 Kummî’nin iddia ettiği bu görüşü Şiî müfessir 

Bahrânî el-Burhân isimli eserinde desteklemektedir.288 Kummî, bu âyetin tefsirinde 

“Âişe Basra’ya gidebilmek için yanında bir mahreminin bulunması gerektiğini 

biliyordu. Bu yüzden Talha ile evlendi.” yorumunu yapmaktadır. 

Şiî müellif Beyâzî, Tahrîm Sûresi 10. âyetiyle ilgili “Allah, Hz. Nuh ve Hz. 

Lût’un eşlerini, kendisinden gelen cezaya karşı koruyamadıklarını, Âişe ve 

Hafsa’ya yapmış oldukları fiillerden dolayı üstü kapalı bir şekilde bildirmiştir. Âişe 

ve Hafsa’ya uyarı niteliğinde olan bu haber, Resûlullah’a bu konuda 

güvenmemeleri gerektiğini, Resûlullah’ın dahi Allah’tan gelecek olan cezaya karşı 

onları koruyamayacağını bildirmektedir.”289 şeklindeki yorumunu ortaya 

koymaktadır. 

Yine aynı âyet hakkında Şiî müfessir Kâşânî, “Allah, kâfirler ve 

münafıkların hallerini yapmış oldukları küfür ve nifakları karşılığında 

cezalandıracağını, Resûlullah ile müminler arasındaki bağa bakıp müsamaha 

 
285 Fazl b. Şâzân, el-Îżâḥ, 140-143; Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/30. 
286 Âmilî, el-Keşkûl, 133. 
287 Kummî, Tefsîrü’l-Ḳummî, 2/377. 
288 Bahrânî, el-Burhân, 4/358. 
289 Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/165-166. 



71 

 

gösterilmeyeceğini, Hz. Nuh ve Hz. Lût’un eşleri üzerinden misal verdi. Bu âyet ile 

Resûlullah’a yapmış oldukları ihanet, sırrını ifşâ etmeleri ve kendisine karşı olan 

nifaklarından dolayı Âişe ve Hafsa’ya, diğer iki resûlün de eşlerini Allah’tan gelen 

cezaya karşı koruyamadıkları üstü kapalı bir şekilde bildirilmiştir.”290 demektedir. 

Kendi zamanına kadar gelen bütün Şiî-İmâmî nakil ve haberlerini bir araya 

toplayıp aktaran Şiî müellif Meclisî291 ise “Bu âyet Âişe ve Hafsa’ya üstü kapalı bir 

şekilde bir uyarı değil, aksine Âişe ve Hafsa’nın nifak ve küfrünün açık bir şekilde 

ortada olduğunu göstermektedir.”292 ifadesini kullanmaktadır. 

Bahsi geçen konu hakkında Şiî müelliflerin yapmış oldukları yorumları 

aktardığımız bu kısımda, Şîa’nın Hz. Âişe ile Hz. Hafsa hakkında genel olarak neler 

düşündüğünü görmüş olduk. Meselenin net bir şekilde anlaşılabilmesi için Ehl-i 

sünnet âlimlerinin Tâhrîm Sûresi 10. âyet hakkındaki görüşlerine kısaca yer vermek 

istiyoruz. Ayrıca unutulmaması gereken en önemli noktalardan birisi de bahse konu 

olan kişilerin, Hz. Peygamber’in eşleri ve müminlerin anneleri olduğu gerçeğidir. 

Onlar için söylenen her sözün doğrudan müslümanları ilgilendirdiğinin zihinlerde 

canlı tutulması gerektiği kanaatindeyiz. Çalışmamızı reddiye noktasına taşımamak 

ve konunun daha net bir şekilde anlaşılması adına, burada sadece Ehl-i sünnet tefsir 

kaynaklarında âyetin nasıl değerlendirildiğine kısaca yer vermenin yeterli olacağı 

kanaatindeyiz. 

Sünnî tefsir âlimleri, âyette geçen “فخََانَتاَهُمَا/eşlerine ihanet ettiler” kelimesi 

ile Hz. Nuh ve Hz. Lût’un eşlerinin kastedildiği, bunun sebebinin ise Şîa’nın iddia 

ettiği gibi zina veya fuhşiyat değil, aksine Hz. Nuh ve Hz. Lût’a dinlerine iman 

yönünden ihanet etmeleri sebebiyledir. Bu konuda İbn Abbâs’tan nakledilen ve 

temel Sünnî tefsirlerinde yer alan bir rivayeti aktarmak yeterli olacaktır. İbn 

Abbâs’tan nakledilen rivayete göre âyette geçen “فَخَانَتاَهُمَا/eşlerine ihanet ettiler” 

kelimesinin anlamı “zina ettiler” anlamında değildir. Hz. Nuh’un eşinin ihaneti 

“Hz. Nuh’un aklını kaçırmış olduğunu söylemesi” sebebiyledir. Hz. Lût’un eşinin 

ihaneti ise “Kavmine, Hz. Lût’un evine gelen misafirleri haber vermesi” 

sebebiyledir.293 Ayrıca Şiî müelliflerin Hz. Âişe ve Hz. Hafsa hakkında serdettikleri 

 
290 Kâşânî, Tefsîrü’ṣ-Ṣâfî, 2/720. 
291 Mustafa Öz, “Meclisî, Muhammed Bâkır”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: 

TDV Yayınları, 2003), 28/154; Mustafa Öz, “Bihârü’l-Envâr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992) 6/139-141. 
292 Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 22/33. 
293 Ebû Caʿfer Muḥammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmilî eṭ-Ṭaberî, Câmiʿu’l-Beyân fî Teʾvîli ʿÂyi’l-

Ḳur’ân, thk. ʾAhmed Muḥammed Şâkir (b.y.: Müessesetü’r-Risâle, 1999/2000), 23/497; İbn Kesîr, 



72 

 

sözlerin, nihayetinde Hz. Peygamber’e de dokunduğunu hatırlatmamız 

gerekmektedir. Nitekim Nûr Sûresi 26. âyette “Kötü kadınlar kötü erkeklere, kötü 

erkekler de kötü kadınlara lâyıktır. Temiz kadınlar temiz erkeklere, temiz erkekler 

de temiz kadınlara yakışır”294 buyurulmaktadır. Bahsi geçen mevzuda Hz. Âişe ve 

Hz. Hafsa için Şîa’nın iddia ettiği gibi herhangi bir fuhşiyat veyahut da başka bir 

kötülük söz konusu olduğunda bu durumun Hz. Peygamber’e bakan yönünü de 

hatırlamamız gerekir. Son olarak Şiî müelliflerin Hz. Âişe’yi ve Hz. Hafsa’yı 

yermelerini ve onlara karşı kitaplarında ağır ifadelere yer vermelerini Şîa’nın 

tarihsel süreçte oluşan düşünce yapısından kaynaklandığını da unutmamamız 

isabetli olacaktır. 

2.3. Hz. Ali Döneminde Hz. Âişe 

İmâmiyye Şîası kaynaklarına göre Hz. Âişe, Hz. Osman’ın Resûlullah’ın 

sünnetini değiştirdiğini iddia ederek, insanları Hz. Osman’ı öldürmeye teşvik 

etmiştir. Hz. Osman öldürüldükten sonra insanların Hz. Ali’ye biat ettiğini 

duyduğunda ise Hz. Osman’ın mazlum olarak öldürüldüğünü söylemiş ve Hz. 

Ali’den Hz. Osman’ın kanını talep etmiştir. Hz. Âişe, Hz. Ali’nin halifeliğini hiçbir 

zaman kabullenmemiş ve ona itaat etmemiştir. Hz. Ali’ye karşı kalbinde her zaman 

kin beslemiş, yaptığı her şeyi Hz. Ali’ye karşı planlı bir şekilde tertip etmiş ve 

meşrû halifeye isyan edip savaş açarak onlarca Müslümanın ölümüne sebep 

olmuştur.295 

Çalışmamızın bu kısmında Hz. Âişe’nin Hz. Ali döneminde etkin olduğu 

olayları alt başlıklar halinde değerlendirerek Şiî müelliflerin Hz. Âişe hakkındaki 

görüşlerini ortaya koymaya çalışacağız. 

2.3.1. Hz. Âişe’nin Hz. Ali’ye Düşmanlığı 

Tespit edebildiğimiz kadarıyla İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Ali ve 

Hz. Âişe arasında yaşanan olaylar, daha önce var olan kin, nefret ve tartışmaların 

bir neticesi olarak aktarılmaya çalışılmıştır. Şîa’ya göre Hz. Âişe, her zaman Hz. 

Ali’ye karşı inatçı ve geçimsiz birisi olmuştur. Hz. Âişe’nin ilk günden beri Hz. 

Ali’ye karşı anlam verilemeyen bir hazımsızlık yaşadığı aktarılmıştır.296 Onun Hz. 

Ali’ye olan kin ve düşmanlığının sebebi ise her zaman farklılık göstermiştir. Şeyh 

 
Tefsîrü’l-Ḳur’âni’l-ʿAẓîm, 8/71; Muhammed b. ʿAlî b. Muhammed el-Yemenî eş-Şevkânî, Fetḥu’l-

Ḳadîr (Dımaşk: y.y., 1993), 7/259. 
294 en-Nûr 24/26. 
295 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 228-229; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/155-158. 
296 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 229. 



73 

 

Müfîd el-Cemel adlı eserinde, Hz. Âişe’nin Hz. Ali’ye olan düşmanlığının 

sebeplerine geniş bir şekilde değinmiştir.297 Şeyh Müfîd’in bu konu hakkındaki 

iddiaları diğer İmâmiyye Şîası müellifleri tarafından desteklenmiş ve bugüne kadar 

aynı şekilde nakledilmiştir. 

Bu konuyu değerlendiren Şiî müellifler, Hz. Âişe’nin Hz. Ali’ye, Resûlullah 

zamanında olan düşmanlıkları ve Hz. Peygamber’in vefatından sonra olan 

düşmanlıkları şeklinde iki başlık altında incelemeye çalışmışlardır. Aynı zamanda 

Hz. Âişe’nin Hz. Ali’ye olan kin ve düşmanlığının sebeplerini farklı alt başlıklar 

altında incelemişlerdir. Bunlar arasında: 

• Resûlullah’ın Hz. Ali’yi farklı yer ve zamanlarda Hz. Ebû 

Bekir’e tercih etmiş olması. Hz. Peygamber’in, Hz. Ali’yi “Muâhât” 

esnasında kendisine kardeş edinmesi. Mescide bakan bütün kapıları 

kapattırıp sadece Hz. Ali’nin kapısını açık bırakması. Hayber günü 

bayrağı Hz. Ali’ye teslim etmiş olması ve Tevbe Sûresi âyetlerinin 

nâzil olmasının ardından Hz. Ebû Bekir’i azlederek Hz. Ali’yi hac 

emirliğine âmir olarak görevlendirmiş olması; 

• Hz. Âişe’nin Hz. Hatice’ye olan kıskançlığını Hz. Fâtıma 

üzerinden devam ettirmesi ve Hz. Fâtıma’nın Hz. Ali ile evlenmesinin 

ardından ikisine birden kin gütmeye başlamış olması; 

• Hz. Peygamber’in Hz. Âişe’yi boşama meselesinde Hz. Ali 

ile istişarede bulunmasının ardından, Hz. Ali’nin Allah Resûlü’ne Hz. 

Âişe’yi boşaması tavsiyesinde bulunması ve kendisi için çokça 

kadının bulunduğunu söylemiş olması gibi önemli sebepler 

zikredilmektedir.298 

es-Saḳīfe adlı kitabın müellifi olduğu iddia edilen Süleym b. Kays, Hz. 

Âişe’nin Hz. Ali’ye olan hazımsızlığına dair doğrudan Hz. Ali’den naklettiği bir 

rivayetten bahsetmektedir. Buna göre Hz. Ali, Peygamber eşlerine hicâb âyeti nâzil 

olmadan önce Hz. Peygamber’in yanına gittiğini ve o esnada Hz. Âişe’nin Allah 

Resûlü’nün yanında oturduğunu söylemektedir. Hz. Peygamber Hz. Ali’yi 

gördüğünde hoş bir şekilde karşılamış, yanına gelmesini söylemiş ve Hz. Âişe ile 

kendi arasına oturtmuştur. Bunun üzerine Hz. Âişe, ne dediğini bilmeyen ve 

 
297 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 218-229. 
298 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 219-226; Kâşânî, ʿİlmü’l-yaḳīn, 2/719. 



74 

 

konuşmakta acele eden kadınlar gibi iğneleyici bir şekilde Hz. Ali’ye “Uyluğunu 

bacağımın üstünden başka koyacak yer bulamadın mı?” demiştir. Resûlullah Hz. 

Âişe’nin bu sözlerini duyunca onu azarlamış ve Hz. Âişe’ye “Bu sözleri Ali’ye mi 

söylüyorsun? Allah’a yemin olsun ki o, bana ilk inanan ve beni doğrulayan ilk 

kişidir. Kevser havuzuna gelecek olan ilk kişidir. Allah’ın cehennemde burnu 

üstüne düşürdüğü kişi hariç hiç kimse ona buğzetmez” demiştir.299 

İnsan muhayyilesini fazlasıyla zorlayan bu rivayete ek olarak Şiî müellif 

Tabersî ise Ca‘fer es-Sâdık’a nispet ettiği bir rivayette Hz. Âişe’nin Hz. Ali’ye olan 

hasedinden bahsetmektedir. Tabersî’nin aktardığı rivayet şu şekildedir: 

“Cibrîl aleyhisselâm Resûlullah’a bir kuş getirmişti. Bu esnada Allah 

Resûlü çok acıktı ve ‘Allah’ım! Seni ve beni çok seven bir kulunu gönder de benimle 

birlikte bu kuştan yesin.’ diye duada bulundu. Hiç kimse gelmeyince Resûlullah 

ikinci kez ‘Allah’ım! Seni seven, beni seven ve benim de onu sevdiğim bir kulunu 

gönder.’ dedi. Yine hiç kimse gelmeyince Allah Resûlü üçüncü kez ‘Allah’ım! Seni 

seven, senin de onu sevdiğin ve beni seven, benim de onu sevdiğim bir kulunu 

gönder.’ dedi. Bunun üzerine Resûlullah Hz. Ali’nin sesini duydu ve Hz. Âişe’ye 

onu içeri almasını söyledi. Daha sonra Allah Resûlü Hz. Ali’ye ‘Niçin geç kaldın?’ 

diye sordu. Hz. Ali, ‘Kapıya gelip tıklattım. Âişe çıkıp uyuduğunu söyledi. Bende 

geri döndüm. İkinci kez gelip kapıyı tıklattım. Âişe tuvalete gittiğini söyledi. Bende 

tekrar geri döndüm. Üçüncü kez gelip kapıyı sertçe tıklattığımda senin Âişe’ye 

‘Ali’yi içeri al.’ dediğini işittim’ dedi. Ardından Resûlullah Âişe’ye niçin böyle 

davrandığını sordu. Âişe, ‘Babamın gelmesini arzu ettim.’ dedi. Bunun üzerine 

Allah Resûlü Âişe’ye ‘Bu, senle Ali arasındaki ilk kin değil. İleride Ali ile 

savaşacaksın. O, bu konuda senden daha haklı olacak ve ahirette benimle senin 

aranda olacak ayrılık hakkında seni uyaracak’ dedi.”300 

Tabersî’nin naklettiği rivayete göre Hz. Âişe, Hz. Ali’ye olan kininden ve 

gelecek olan kişinin kendi babası olmasını temenni ettiğinden dolayı sürekli Hz. 

Ali’yi geri çevirmiştir. İmâmiyye Şîası kaynaklarına bakıldığında Tabersî dışında 

kalan bütün Şiî müelliflerin Hz. Ali’yi içeri girmekten alıkoyan kişinin “Enes b. 

Mâlik” olduğunu iddia ettikleri görülecektir. Şiî müelliflerin aktardığı rivayete göre 

Enes b. Mâlik, gelecek olan kişinin ensardan bir kişi olmasını dilediği için Hz. 

 
299 Süleym b. Kays, es-Saḳīfe, 179; bk. Şeyh Müfîd, el-Cemel, 220. 
300 Tabersî, el-İḥticâc, 2/197-198. 



75 

 

Ali’yi sürekli geri çevirmiştir.301 Bu durumda, Şiî müellif Tabersî’nin aktarmış 

olduğu rivayetin diğer Şiî müelliflerin aktardığı rivayetler ile çeliştiğini ve aktardığı 

rivayete itibar edilmediğini söyleyebiliriz. Rivayetin sonunda bahsedilen “Savaş ve 

Hz. Peygamber ile Hz. Âişe arasında ahirette gerçekleşecek olan ayrılık” 

cümlelerine, çalışmamızın ilerleyen kısmında ayrıca değineceğiz. 

Hz. Âişe’nin Hz. Ali’ye düşmanlığı konusunda son olarak Hz. Âişe’nin, Hz. 

Ali’nin ismini anmaktan duyduğu rahatsızlık sebebiyle Hz. Âli’yi “Adamın biri 

 olarak zikretmesi meselesinden bahsetmek istiyoruz. İmâmiyye Şîası ”(رجل)

müellifleri Ṣaḥîh-i Buhârî’de Hz. Âişe tarafından nakledilen bir hadisi delil 

göstererek, Hz. Âişe’nin Hz. Ali’ye duyduğu nefretten bahsetmektedirler. Ṣaḥîh-i 

Buhârî’de, Hz. Peygamber’in hastalığı sırasında Hz. Ebû Bekir’in insanlara namaz 

kıldırmak için imâmete geçtiği ve tam o esnada Allah Resûlü’nün iki kişiye (رجلين) 

yaslanarak mescide çıkıp namazı kıldırdığı nakledilmektedir. Hz. Âişe o iki kişiden 

birisinin Hz. Abbas olduğunu zikretmiş diğer kişinin ise ismini zikretmemiştir.302 

Bu hadisi delil olarak öne süren Şiî müellifler, Hz. Âişe’nin Hz. Ali’ye olan kin ve 

düşmanlığı dolayısıyla onun ismini zikretmediğini iddia etmektedirler.303 

2.3.2. Cemel Savaşı’na Giden Süreçte Hz. Âişe 

İmâmiyye Şîası kaynaklarına göre Cemel Savaşı’na zemin hazırlayan 

sebepler arasında başta Hz. Âişe’nin, Hz. Osman’ın Resûlullah’ın sünnetini 

değiştirdiğini iddia etmiş olması ve insanları Hz. Osman’ı öldürmeye teşvik etmesi 

bulunmaktadır. Hz. Osman öldürüldükten sonra insanların Hz. Ali’ye biat ettiğini 

duyduğunda ise Hz. Osman’ın mazlum olarak öldürüldüğünü söylemiş ve Hz. 

Ali’den Hz. Osman’ın kanını talep etmiştir. Hz. Âişe, Hz. Ali’ye karşı kalbinde her 

zaman kin beslemiş, yaptığı her şeyi Hz. Ali’ye karşı planlı bir şekilde tertip etmiş 

ve meşrû halifeye isyan edip savaş açarak onlarca Müslümanın ölümüne sebep 

olmuştur. 

Hāşim Maʿrūf el-Hasanî, Hz. Âişe’nin, Hz. Ali’nin hilâfete gelmesini hiçbir 

zaman hazmedemediğini iddia etmektedir. Hz. Ali’ye biat edilmesinden dolayı 

 
301 Şeyh Sadûk, Kitâbü’l-Ḫiṣâl, 2/580; Şeyh Sadûk, Emâli’ṣ-ṣadûḳ, 655-656; Şerîf el-Murtazâ, eş-

Şâfî fi’l-İmâme, 4/133; Hillî, Keşfü’l-Murâd, 419-420; Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/144; Zencânî, 

Aḳaidü’l-İmâmîyyeti’l-İsnâ’aşerîyye, 3/142. 
302 Buhârî, “Ezân”, 51. 
303 İbn Tâvûs, eṭ-Ṭarâʾif, 226; Şeyh Müfîd, el-Cemel, 82-84. 



76 

 

kalbinde sürekli kin taşıdığını ve bunun neticesi olarak da Hz. Osman’ın kanını 

talep bahanesi ile isyan ettiğini söylemektedir.304 

Hz. Âişe’nin Hz. Ali’ye isyan ederek büyük günah işlediğini söyleyen Şiî 

müfessirler, Ahzâb Sûresi 30. âyette305 geçen “ الفاحشة /Hayasızlık-kötülük” kelimesi 

ile Hz. Âişe’nin Hz. Ali’ye karşı yapacağı savaşın kastedildiğini iddia 

etmektedirler.306 

Şeyh Müfîd, Hz. Âişe’nin Hz. Ali’ye karşı çıkmasını “Allah’ın emrine karşı 

çıkmak” olarak değerlendirmektedir. Ahzâb Sûresi 33. âyette geçen “Evlerinizde 

oturun ve daha önce Câhiliye döneminde olduğu gibi açılıp saçılmayın” uyarısına 

işaret eden Şeyh Müfîd, “Âişe evinden çıkarak Allah’ın emrine karşı çıkmış oldu. 

Savaşlara katılarak komutanların ve askerlerin önünde Câhiliye döneminde olduğu 

gibi açılıp saçıldı.” demektedir.307 

Şeyh Sadûk ise Hz. Âişe’nin Allah’ın “Evlerinizde oturun.” emrine karşı 

geldiğini ve evinden çıkıp Hz. Ali’ye isyan ettiğini söyledikten sonra iddiasını 

güçlendirmek maksadıyla naklettiği bir rivayeti Abdullāh b. Mes‘ûd’a nispet 

etmektedir. Aktarılan rivayete göre Ahzâb Sûresi 30. âyetinin sebeb-i nüzûlü 

şöyledir: 

“Abdullāh b. Mes‘ûd, ben Hz. Peygamber’e ‘Yâ Resûlallah! Vefat ettikten 

sonra seni kim yıkayacak? diye sordum.’ dedi. Allah Resûlü ise ‘Her Nebî’yi vasîsi 

yıkar.’ dedi. ‘Senin vasîn kimdir Yâ Resûlallah?’ diye sordum. Hz. Peygamber, ‘Alî 

b. Ebû Tâlib’dir.’ dedi. ‘O, senden sonra kaç yıl yaşayacak diye sordum.’ Allah 

Resûlü, ‘Benden sonra otuz yıl yaşayacak. Yûşa‘ b. Nûn, Mûsa’nın vasîsi idi. 

Mûsa’dan sonra otuz yıl yaşadı. Mûsa’nın eşi Safura bint. Şûayb, Yûşa‘ b. Nûn’a 

isyan edip ‘Ben hükmetmeye senden daha fazla hak sahibiyim.’ dedi. Bunun üzerine 

Yûşa‘ b. Nûn, Safura ile savaşıp onunla birlikte olanları öldürdü. Ardından 

Safura’yı esir olarak ele geçirdi ve ona iyi davrandı. Şüphesiz Ebû Bekir’in kızı da 

ümmetimden bin kişiyle birlikte Ali’ye isyan edecek. Ali, onunla savaşıp 

yanındakileri öldürecek ve Âişe’yi esir edip ona iyi davranacak.’ dedi. Bu olayla 

 
304 Hasanî, Sîretü’l-Eimmeti’l-İs̱nâ ʿAşer, 1/422, 436, 439, 443. 
يسَٖيرا  “ 305 اٰللِّ  علََى  ذٰلِكَ  وَكاَنَ  ضِعفَْينِِْؕ  الْعَذاَبُ  لَهَا  يُضَاعَفْ  مُبَي ِنَةٍ  بِفَ احِشَةٍ  مِنْكنَُّ  يأَتِْ  مَنْ  النَّبِي ِ  نسََِٓاءَ   Ey peygamber ,ياَ 

hanımları! Sizden kim açık bir hayasızlık yaparsa onun cezası ikiye katlanır, bu Allah için kolay bir 

şeydir.” el-Ahzâb 33/30. 
306 Kummî, Tefsîrü’l-Ḳummî, 2/193; Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/165-166; Bahrânî, el-Burhân, 

3/308-309. 
307 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 79-81. Ayrıca bk. Hillî-İbn Teymiyye, Minhâcü’l-kerâme ve Minhâcü’s-

sünne, 2/183; Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/161. 



77 

 

alakalı olarak Allah, ‘Ey Peygamber hanımları! Sizden kim açık bir hayasızlık 

yaparsa onun cezası ikiye katlanır, bu Allah için kolay bir şeydir.’308 âyetini 

indirdi.”309 

Hz. Âişe ile Hz. Ali arasında yaşanan olayları Hz. Peygamber’in ağzından 

aktarma yoluna giden Şeyh Sadûk, zikredilen olayların kesin bir şekilde 

yaşanacağını Allah Resûlü tarafından haber verildiği izlenimini yaratmaya 

çalışmıştır. Şeyh Sadûk’un aktarmış olduğu bu rivayete benzer bir rivayeti diğer Şiî 

kaynaklarda tespit edemediğimizi de ayrıca belirtmek isteriz. 

2.3.3. Hz. Âişe’nin Talha b. Ubeydullâh ile Evlendiğine Dair İddialar 

İmâmiyye Şîası müellifleri, Talha b. Ubeydullâh ve Zübeyr b. Avvâm’ın 

Medine’de bulundukları esnada Hz. Ali’ye biat ettiklerini ve umre bahanesi ile 

Mekke’ye geldiklerini söylemektedirler.  Mekke’ye geldiklerinde ise Hz. Âişe 

onlara Hz. Ali’ye olan biatlarını bozma telkininde bulunmuş ve ikna etmiştir.310 

Tahrîm Sûresi 10. âyetin tefsirini yaparken311 Talha b. Ubeydullâh’ın Hz. Âişe’yi 

sevdiğini iddia eden Şiî müellifler, onun Basra’ya gitme isteğini gören Talha b. 

Ubeydullâh’ın, mahremi olmadan yola çıkamayacağını ona bildirdiğini, bunun 

üzerine Hz. Âişe’nin Basra’ya gidebilmek için Talha b. Ubeydullâh ile evlenmeyi 

kabul ettiğini iddia etmektedirler.312 

Şiî müellifler iddialarını öne sürerken tepki çekmemek maksadıyla Şiî inanç 

sisteminde var olan “takıyye” terminolojisinden hareketle, Hz. Âişe ve Talha b. 

Ubeydullâh’ın isimlerini zikretmeden onlar için “فلان ve فلانة/filan erkek – filan 

kadın” kelimelerini kullanmışlardır. 

Şiî müellifler, Talha b. Ubeydullâh’ın Hz. Peygamber daha hayattayken, 

onun vefatının ardından Hz. Âişe ile evlenmek istediğini ve bunu bir takım 

sahâbenin arasında dile getirdiğini iddia etmişlerdir. Şiî müellifler bu iddialarını 

 
308 el-Ahzâb 33/30. 
309 Şeyh Sadûk, İkmâlü’d-dîn, 27-28. Ayrıca bk. Şeyh Müfîd, el-Cemel, 231; Kâşânî, Tefsîrü’ṣ-Ṣâfî, 

2/351. 
310 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 228-229; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/155-158. 
311 “Allah, Âişe’nin ve arkadaşı Hafsa’nın meselini Kur’an da şöyle belirtmiştir. “Allah, inkâr 

edenlere Nûh’un karısı ile Lût’un karısını misal vermektedir: Onlar kullarımızdan iki erdemli kişinin 

nikâhı altındaydılar ama onlara ihanet ettiler. Dolayısıyla kocaları da Allah’tan gelen cezaya karşı 

onları koruyamadı ve kendilerine, ‘Haydi, diğer girenlerle birlikte girin bakalım ateşe!’ dendi." 

Kummî, Tefsîrü’l-Ḳummî, 2/237. 
312 Kummî, Tefsîrü’l-Ḳummî, 2/377; Bahrânî, el-Burhân, 4/358; Muhammed Cemîl Hammûd el-

Âmilî, Ḫıyânetü Âişe beyne’l-istiḥâleti ve’l-vâḳı’ (Beyrut: Müessesetü Kamer-i Benî Hâşim, 2010), 

94. 



78 

 

Ahzâb Sûresi 6. âyetin313 nâzil olmasının ardından Talha b. Ubeydullâh’ın da 

aralarında bulunduğu bazı sahâbîlerin yaptıkları konuşmalara dayandırmaktadırlar. 

Âyetin nâzil olmasıyla birlikte Hz. Peygamber’in vefatından sonra dahi herhangi 

bir kimsenin onun eşleriyle evlenmesi yasaklanmıştır. Şîa’ya göre bu haberi alan 

Talha b. Ubeydullâh fazlasıyla sinirlenmiş ve “Muhammed, kadınlarını bizlere 

haram kılıp, bizim kadınlarımızı ise kendisine eş olarak alıyor. Allah, Muhammed’i 

öldürdüğünde o nasıl bizim kadınlarımız arasında dilediği gibi koştuysa bizlerde 

onun kadınları arasında koşacağız.” demiştir. Diğer bir rivayette ise Talha b. 

Ubeydullâh, Hz. Âişe ile evleneceğini söylemiştir.  Onun bu sözleri üzerine 

“Resûlullah’ı üzmeye hakkınız yoktur. Kendisinden sonra ebedî olarak eşleriyle de 

evlenemezsiniz. Sizin bunu yapmanız Allah katında büyük bir günahtır.”314 âyeti 

nâzil olmuştur.315 

Temel Şiî metinlerinde yer alan bu rivayetlerin hem diğer Şiî kaynaklarla 

hem de Sünnî kaynaklarla çeliştiği bir gerçektir. Temelde Hz. Âişe’nin Hz. Ali ile 

savaşabilmek için Talha b. Ubeydullâh ile evlendiğini savunan Şiî müellifler, o 

esnada yanında mahremi olan yeğeni Abdullah b. Zübeyr’in bulunduğunu ve başka 

herhangi bir mahreme ihtiyacının olmadığını göz ardı etmektedirler. Genellikle 

mezhepsel ideolojilerini tarihsel gerçekliklere tercih eden bir kısım Şiî müellifler, 

bu konuda da kendi düşüncelerine uygun rivayetler öne sürmekten geri 

duramamışlardır. 

2.3.4. Cemel Savaşı 

Cemel Savaşı’nın alt yapısını hazırlayan nedenlere Şiî müelliflerin iddiaları 

çerçevesinde baktığımızda; Hz. Âişe’nin Hz. Ali’ye olan ezeli düşmanlığının ve hiç 

bitmeyen kininin yanında, Hz. Âişe’nin Hz. Osman’ın öldürülmesini teşvik 

etmesini ve bunda başarılı oluşunu görmekteyiz. Nitekim Hz. Osman, Medine’ye 

gelen asiler tarafından öldürülmüştü. Hz. Âişe, Mekke’den Medine’ye döndüğü 

esnada Hz. Ali’ye biat edildiğini duyduğunda ise Medine’ye gitmekten vazgeçip 

Mekke’ye geri dönmüş ve Hz. Osman’ın mazlum olarak öldürüldüğünü iddia edip, 

Hz. Ali’den Hz. Osman’ın katillerini istemişti. Talha b. Ubeydullâh ve Zübeyr b. 

 
هَاتهُُمِْؕ “ 313 امَُّ وَازَْوَاجُهَُٓ  انَْفسُِهِمْ  مِنْ  باِلْمُؤْمِنٖينَ  اوَْلٰى   ,Peygamber müminlere kendilerinden daha yakındır /الَنَّبِيُّ 

eşleri de onların anneleridir.” el-Ahzâb 33/6. 
 انَِّ ذٰلِكُمْ كاَنَ عِنـْدَ اٰللِّ عظَٖيـما  “ 314

دا ِؕ وا ازَْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهَٖٓ ابََ  el-Ahzâb 33/56 ”وَمَا كاَنَ لَكُمْ انَْ تؤُْذوُا رَسوُلَ اٰللِّ وَلَََٓ انَْ تَ نْكِحَُٓ
315 Kummî, Tefsîrü’l-Ḳummî, 2/195-196; Şerîf el-Murtazâ, eş-Şâfî fi’l-İmâme, 4/258; Beyâzî, 

Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/23,35; Kâşânî, Tefsîrü’ṣ-Ṣâfî, 2/363; Bahrânî, el-Burhân, 3/333-334; Tüsterî, 

İḥḳâḳu’l-Ḥaḳ, 260-261; Zencânî, Aḳaidü’l-İmâmîyyeti’l-İsnâ’aşerîyye, 3/56. 



79 

 

Avvâm Medine’de bulundukları esnada Hz. Ali’ye biat etmişlerdi. Umre bahanesi 

ile Mekke’ye geldiklerinde ise Hz. Âişe onlara, Hz. Ali’ye olan biatlarını bozma 

telkininde bulunmuş ve kendilerini ikna etmiş, ardından hep birlikte Hz. Osman’ın 

katillerini talep için topladıkları askerlerle beraber Medine’ye gitmek yerine 

Basra’ya doğru yola koyulmuşlardı.316 

Çağdaş Şiî müelliflerden olan Muhammed Ali el-Hasanî, Hz. Âişe’nin 

Cemel Savaşı’nı organize eden kişi olduğunu, Talha b. Ubeydullâh ve Zübeyr b. 

Avvâm’ın Hz. Âişe tarafından ikna edilerek Hz. Ali’ye olan biatlerini bozduklarını 

iddia etmektedir.317 

Hz. Âişe, yanına gelen Zübeyr b. Avvâm’a “Osman’ın kanını isteyenlerin 

arasına katıldın daha sonra da Ali’ye biat ettin. Allah’a yemin olsun ki sen, hilâfette 

Ali’den daha fazla hak sahibisin.” demiş ve bunun üzerine Zübeyr b. Avvâm Hz. 

Âişe’ye “Ali’ye zorla biat ettirildim. Osman’ın kanını talep etmekten asla geri 

durmayacağım.” demiştir. Bu rivayeti değerlendiren Şeyh Müfîd, Hz. Âişe’nin 

Zübeyr b. Avvâm’ı Hz. Ali’ye karşı kışkırtması neticesinde kendi safına çektiğini 

iddia etmektedir.318  

Hz. Âişe ve Zübeyr b. Avvâm’ın yapmış oldukları iş birliğine Talha b. 

Ubeydullâh da katılmış, Hz. Ali’nin aleyhinde propaganda yapmaya başlamışlardır. 

Hz. Âişe, Hz. Osman’dan sonra hilâfete Talha b. Ubeydullâh’ın gelmesini istiyor 

ve bunun için elinden geleni yapmaya çalışıyordu. Aynı zamanda Medine’de 

bulunan insanlar, Talha b. Ubeydullâh’ın Hz. Osman kuşatma altında iken onu 

uzunca bir süre muhasarada tutup evine içecek suyun girmesini dahi engellediğini 

ve beytülmâlin anahtarlarını eline alıp oraya kendi adamlarını yerleştirdiğini 

görmüşlerdi. Bu yüzden sahâbenin bir kısmı Hz. Âişe, Talha b. Ubeydullâh ve 

Zübeyr b. Avvâm’ın bir araya geldiğini duyduğunda Hz. Ali’ye biat etmekten 

vazgeçip onların safına katılmışlardı. Bazıları ise tıpkı Talha b. Ubeydullâh ve 

Zübeyr b. Avvâm’ın yaptığı gibi Hz. Ali’ye biat ettikleri halde daha sonra biatlarını 

bozarak Hz. Ali’nin karşısında yer almışlardı.319 

Hz. Âişe’nin önderliğinde Talha b. Ubeydullâh ve Zübeyr b. Avvâm büyük 

bir ordu toplamış ve Basra’ya doğru yola çıkmışlardır. Bu esnada Hz. Âişe’nin 

 
316 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 228-229; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/155-158. 
317 Hāşim Maʿrūf el-Hasanî, Fî Ẓilâli’t-Teşeyyu‘ (Beyrut: Müessesetü’l-Vefâ, 1983), 76-77. 
318 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 123. 
319 Âmilî, es-Ṣaḥîḥ min Sîreti İmam Ali, 26/154-156. 



80 

 

ordunun genel komutanı olduğunu iddia eden Şiî müellifler,320 bu konu hakkında 

Hz. Âişe’ye hitaben birtakım ağır ifadeler içeren şiirler kaleme almışlardır. 

Genellikle Hz. Âişe’ye dair Şiî müelliflerin yazdığı şiirleri aktaran ve kendisi de 

birçok şiir kaleme alan Beyâzî, Hz. Âişe’nin orduyu komuta etmesine ve Basra’ya 

yönelmesine dair Fazl b. Abbâs’dan şöyle bir şiir nakletmiştir.

“Ademoğlunun işleri bir kadına düştü, 

Kendisine düşmemesine rağmen o da başa geçti. 

Haberci gelip verdi bize müjde, 

Emîratü’l-Mü'minîn yurt edindi diye. 

Farz et ki hayızlı değilken bize namaz kıldırıyor, 

Peki ya hayız olduğunda bize kim namaz kıldırır?”321 

Şiî kaynakların hemen hemen tamamında dile getirilen bir diğer mesele ise 

Hz. Âişe’nin Basra’ya doğru yola çıkacağı haberini alan Ümmü Seleme’nin Hz. 

Âişe’ye yazmış olduğu mektup meselesi ve o mektubun içeriğidir. Mektubun içeriği 

hakkında Sünnî kaynaklarda bulunan bilgilerin benzeri Şiî kaynaklarda da 

bulunmaktadır. Bununla birlikte Şiî kaynaklarda aktarılan mektubun içeriğinin kimi 

Şiî müelliflerince değiştirildiği de gözden kaçmamaktadır. Bizler ise çalışmamızda 

Şiî kaynakların birçoğunda yer alan en meşhur rivayete yer vereceğiz. Şîa’ya göre 

Hz. Âişe’nin Basra’ya doğru yola çıkacağını haber alan Ümmü Seleme’nin Hz. 

Âişe’ye yazdığı mektupta şunlar yazılıdır: 

“Ey Âişe! Sen, Resûlullah ve ümmeti arasındaki kapısın. Senin hicabın 

Allah Resûlü’nün saygınlığı esasına bağlıdır. Şüphesiz Kur’ân, senin eteğini 

topladı. O zaman onu yayma. Şüphesiz Allah, bu ümmetin arkasındadır. Resûlullah 

senin konumunu bilmekteydi. Eğer ki sana özel bir sözü olmuş olsaydı bunu 

kesinlikle yerine getirirdi. Bilakis o, seni şehirlerde gezmekten menetti. O, bir ahit 

verdi. O ahdi muhafaza et. Ona muhalefet etme. Yoksa biz de sana muhalefet ederiz. 

Allah Resûlü’nün seni sakındırdığı şeyden sakın ve onun sana söylediği sözleri 

hatırla. Dikkat et! Hav’eb köpeklerinin havladığı kadın sen olma. Yine dikkat Ey 

Hümeyrâ! O kadın sen olma.” 

Bu sözler üzerine Hz. Âişe Ümmü Seleme’ye cevaben: “Ben, senin vaazınla 

bundan dönecek değilim, nasihatin beni bilgilendirmedi. Bu iş ise senin zannettiğin 

gibi bir şey değildir. Seçtiğim yol ne de güzel bir yoldur. Birbiri ile tartışan iki grup 

 
320 Hasanî, Fî Ẓilâli’t-Teşeyyu‘, 109. 
321 Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 1/162-163. 



81 

 

benden yardım istedi. Eğer oturup da geri kalırsam bu bir mecburiyetten veya 

zorunlu olduğum için değildir. Yoluma devam edersem de muhakkak ki devam 

ettirilmesi gereken bir işi yapmaya çalışmış olurum.” demiştir.322 

Ya‘kūbî, bu konuda Şiî müelliflerin genelinin iddialarının aksine bir diğer 

rivayetten bahsetmektedir. Ya‘kūbî’ye göre Talha b. Ubeydullâh ve Zübeyr b. 

Avvâm Medine’den Mekke’ye geldiklerinde Hz. Âişe’nin yanına gidip onu Hz. 

Ali’ye isyan etmesi için kışkırtmışlardır. Bunun üzerine Hz. Âişe, bu konuyu (o 

sırada Mekke’de bulunan) Ümmü Seleme ile istişare etmiştir. O’na “Amcamın oğlu 

ve kız kardeşimin kocası bana Osman’ın mazlum olarak öldürüldüğünü bildirdiler. 

İnsanların birçoğu Ali’nin bey‘atine razı olmamış ve Basra’da bulunan bir topluluk 

Ali’ye muhalefet etmiş. Sende bizimle birlikte yola çıksan, belki de Allah bizim 

elimizle ümmet-i Muhammed’in şu durumunu düzeltir.” demiştir. Hz. Âişe’nin bu 

sözleri üzerine Ümmü Seleme ona “Dinin direği kadınlarla doğrulmaz. Kadınların 

gayretleri nâmahreme karşı gözlerini kısmak, nefretten, kibirden sıyrılmak ve 

eteklerini toplamaktır. Allah bana ve sana bu kuralları koydu.” demiştir.323  

Şiî müelliflerce aktarılan rivayetler genel olarak değerlendirildiğinde, kimi 

rivayette Hz. Âişe’nin Hz. Ali’ye isyan etmekte fazlasıyla istekli olduğu ve Talha 

ile Zübeyr’in Hz. Âişe tarafından kışkırtıldığı ön plana çıkarken kimi rivayette ise 

Talha ile Zübeyr’in Hz. Âişe’yi kandırıp, Basra’ya doğru yola çıkardıkları iddiası 

göze çarpmaktadır. Şiî müelliflere göre bu tartışmaların ardından Hz. Âişe, Ümmü 

Seleme’nin bütün ısrar ve uyarılarına rağmen Hz. Ali’ye karşı ayaklanmış, Talha 

ile Zübeyr’in yardımıyla kurulan ordunun başında yola koyulmuştur. 

Hz. Âişe’nin öncülük ettiği ordu Hav’eb suyu civarına gelmiş ve Hz. Âişe, 

kendilerine köpeklerin havladığını işitmişti. Etrafında bulunan kimselere yanında 

bulundukları suyun ismini sorduğunda bulundukları yerin Basra önlerine yakın bir 

mevkii olduğunu ve suyun isminin  “Hav’eb suyu” olduğunu söylediler. Bunun 

üzerine Hz. Âişe, “Allah’tan geldik, Allah’a döneceğiz. Beni geri çevirin, beni geri 

çevirin! Burası Resûlullah’ın bana ‘Hav’eb köpeklerinin havladığı kadın sen 

olmayasın ey Hümeyra!’ dediği yerdir.” dedi. Hz. Âişe’nin bu endişesini gören 

sahâbeden bazı kimseler onu ikna edebilmek için bulundukları yerin Hav’eb suyu 

 
322 İbn Ebü’l-Hadîd, Şerḥu Nehci’l-belâġa, 2/79; Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 1/163-164; Hasanî, Fî 

Ẓilâli’t-Teşeyyu‘, 78; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/176. 
323 Ya‘kūbî, Târîḫu’l-Yaʿḳūbî, 2/180-181. 



82 

 

olmadığına dair yalan yere Allah’ı şahit tutarak yemin ettiler.324 Ardından hep 

birlikte yola devam edip Basra önlerine kadar geldiler. 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Âişe’yi, bulundukları yerin Hav’eb suyu 

mevkii olmadığına dair ikna etmeye çalışan sahâbenin kim(ler) veya kaç kişi olduğu 

hakkında birtakım çelişkiler bulunmaktadır. Bunlardan Ya‘kūbî, bu kimselerin 40 

kişi325 olduğunu söylerken, Şeyh Sadûk bu sayıyı 70 kişi326 olarak ifade etmektedir. 

Hâşim el-Hasanî ise Hz. Âişe’ye yalan söyleyen kimselerin sahâbeden değil de 

bedevîlerden oluşan bir topluluk olduğunu bildirmektedir.327 Hz. Âişe’yi 

kandırmaya çalışan kişinin sadece Abdullah b. Zübeyr veya babası Zübeyr b. 

Avvâm olduğunu328 iddia eden Şiî müelliflerin yanında, Şiî eğilimli Mu‘tezilî bir 

âlim olan Mesʿûdî ise önce Abdullah b. Zübeyr’in Hz. Âişe’ye gelip bulundukları 

yerin Hav’eb suyu mevkii olmadığına dair yemin ettiğini, ardından Talha b. 

Ubeydullâh’ın da aynı şekilde gelip yemin ettiğini ve orada ikisi dışında bulunan 

50 kişinin de buna şahit olduğunu dile getirmektedir.329 

Şiî kaynaklarda iki tarafın karşı karşıya geldiği esnada veya Hz. Ali 

Basra’ya yaklaştığı sırada gerçekleşen birtakım mektuplaşmalardan 

bahsedilmektedir. Bunlardan bazılarına göre bu mektuplaşmalarda sulhu talep eden 

kişi Hz. Ali, sulh teklifini reddeden taraf ise Hz. Âişe ve yanında bulunan 

kimselerdir.330 Bazılarına göre de sulh talep eden taraf Hz. Âişe ve yanında bulunan 

kimseler iken, sulhu reddeden taraf ise Hz. Ali olmuştur.331 Bu çelişkilerle beraber 

taraflar arasında gerçekleşen mektup diyaloğunu özel olarak incelememiz gerektiği 

kanaatindeyiz. 

Murtazâ el-Askerî, Hz. Ali’nin Basra’ya yaklaştığı esnada Hz. Âişe, Talha 

b. Ubeydullâh ve Zübeyr b. Avvâm’a yazmış olduğu mektupta onlara hitaben şöyle 

söylediğini iddia etmektedir; “Müminlerin emiri, Allah’ın kulu Ali’den Talha, 

Zübeyr ve Âişe’ye. Selamünaleyküm. Ey Talha ve Ey Zübeyr! Sizler de çok iyi 

biliyorsunuz ki bana biat edilmesini istemedim. Hatta bunu kerih görmüştüm. 

 
324 Ya‘kūbî, Târîḫu’l-Yaʿḳūbî, 2/181; Mes’ûdî, Mürûcü’ẕ-ẕeheb, 2/6-7; Şeyh Sadûk, Men lâ 

yaḥḍuruhü’l-faḳīh, 3/44; Hasanî, Sîretü’l-Eimmeti’l-İs̱nâ ʿAşer, 1/448; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü 

Ümmü’l-Müʾminîn, 1/180. 
325 Ya‘kūbî, Târîḫu’l-Yaʿḳūbî, 2/181. 
326 Şeyh Sadûk, Men lâ yaḥḍuruhü’l-faḳīh, 3/44. 
327 Hasanî, Sîretü’l-Eimmeti’l-İs̱nâ ʿAşer, 1/448. 
328 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/180. 
329 Mes’ûdî, Mürûcü’ẕ-ẕeheb, 2/6-7. 
330 Şeyh Sadûk, Kitâbü’l-Ḫiṣâl, 2/377-378; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/215. 
331 Kâşânî, ʿİlmü’l-yaḳīn, 2/722. 



83 

 

Ancak sizin ve içinde bulunduğunuz topluluğun baskısıyla bunu kabul ettim. Siz 

ikiniz bana biat ettiniz. Eğer isteyerek bana biat ettiyseniz bu işten vazgeçip tevbe 

edin. Biatinize sadık kalın. Eğer zorla biat ettirildiyseniz buna itiraz etme hakkım 

vardır. Görünürde bana itaat ettiniz, kalbinizde ise muhalif yola gittiniz. Bu sûrette 

ise sizin iki yüzlü ve münafık kimselerden olduğunuz anlaşılır. Sen, Ey Talha! 

Muhâcirlerin Önderi! Ve sen, Ey Zübeyr! Kureyş’in komutanı! Bana biat etmeden 

önce muhalefet etmiş olsaydınız bu, biat ettikten sonra muhalefet etmenizden daha 

kolay ve inandırıcı olurdu. Ve sen, Ey Âişe! Evinden Allah’a ve resûlüne isyan 

ederek çıkmış oldun. Seninle alakası olmayan bir iş ile uğraşıyorsun. Bu şekilde 

hareket ederek Müslümanlar arasında sulhu sağlayacağını mı düşünüyorsun? Bir 

kadının askerlerin içinde olması, insanlara belirmesi, ehl-i kıbleden olan insanlar 

arasında durması ve salih insanların kanının dökülmesine sebep olması hakkında 

ne diyeceksin? Yine sen, Osman’ın kanını talep ettiğini iddia ediyorsun. Senin 

onunla ne alakan var? Osman Benî Ümeyye’den sen ise Benî Temîm 

kabilesindensin. Daha dün Resûlullah’ın ashabından önde gelenlere ‘Na’sel’i 

öldürün, şüphesiz kâfir oldu.’ diyordun. Şimdi ise Osman’ın kanını mı talep 

ediyorsun? Allah’tan kork! Evine dön ve iffet perdesini örtün. Vesselam.”332 

Şiî kaynakların birçoğuna göre Hz. Âişe, Hz. Ali’nin kendisine göndermiş 

olduğu mektuba cevap vermemiştir. Murtazâ el-Askerî’nin İbn Kuteybe’ye (ö. 

276/889) nispet edilen el-İmâme ve’s-siyâse adlı eserden nakline göre Hz. Âişe’nin 

kendisine gelen mektuba cevap verdiği ve Hz. Ali’ye cevaben: “Ey Ebû Tâlib’in 

oğlu! Yaptığımız işi kınama. Nasihat etme. Bizler asla senin emrine girmeyeceğiz. 

Elinden geleni ardına koyma. Vesselam.” dediği nakledilmiştir.333 

Hz. Âişe’nin Hz. Ali tarafından talep edilen sulh teklifini reddettiğini 

savunan Şiî müellifler, Hz. Ali’ye nispet ettikleri bir rivayette Hz. Ali’nin “O 

kadına, evine dönmesi için çağrıda bulundum. Onu buraya getirenlere, bana olan 

biatlerine vefa göstermeleri ve benim için Allah’a vermiş oldukları ahdi 

bozmamaları için çağrıda bulundum. Gücümün yettiği her şeyi onlara karşılıksız 

olarak vermeyi teklif ettim. Onlar ise cehaletlerini devam ettirmekten ve haddi aşıp 

günaha girmekten başka bir şey yapmadılar.” demiştir.334 Görüldüğü üzere bu 

 
332 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/198-199. 
333 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/199. 
334 Şeyh Sadûk, Kitâbü’l-Ḫiṣâl, 2/377-378; Kerekî, Nefeḥâti’l-lâhût, 110; Murtazâ el-Askerî, 

Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/215. 



84 

 

rivayette Hz. Ali, kendisinin sulh teklifinde bulunduğunu ve karşı tarafın 

reddettiğini dile getirmektedir. Ayrıca Hz. Ali’nin, Talha b. Ubeydullâh ve Zübeyr 

b. Avvâm tarafından kendisinin imâmetine dair vermiş oldukları ahdi bozmaları 

sebebiyle buna vurgu yaptığı anlaşılmaktadır. 

Şeyh Müfîd’e göre Hz. Ali’nin sulh için yaptığı faaliyetlerden bir tanesi de 

yanında bulunan köleye bir mushaf verip, Hz. Âişe ve destekçilerini ona itaate ve 

sulh yapmaya davet etmesidir. Hz. Ali’nin göndermiş olduğu köle Hz. Âişe’nin 

yanına vardığında Hz. Âişe, onun öldürülmesini emretmiştir.335 

Şiî müelliflerin savaş başlamadan önce Hz. Âişe’nin yaptığı faaliyetlere dair 

Ca'fer es-Sâdık’a nispet ettikleri diğer bir rivayette ise Hz. Âişe’nin şöyle dediği 

nakledilmektedir: ‘Benim için şu adama (Hz. Ali’ye) kin güden birisini bulun, ta ki 

ona göndereyim.’ dedi. İstediği kişi bulunup kendisine getirildiğinde kafasını 

kaldırıp ona ‘O adama niçin kin besliyorsun?’ diye sordu. Kendisine getirilen kişi 

‘Rabbimden en çok dilediğim şey Ali ve ashabını elime geçirip, kılıcımla onların 

boynunu vurup, kılıcımı onların kanına bulamayı temenni etmemdir.’ dedi. Âişe 

‘Bunu yapabilirsin. Şu mektubumu, ayakta veya oturuyor olması fark etmeksizin 

götürüp ona ver. Eğer onu, Hz. Peygamber’in katırının üzerinde, yayı omuzunda, 

sadağı eyerine bağlı ve arkasında ashabının, uçarken kanatlarını açan kuşlar gibi 

durduğunu görürsen bu mektubumu ona teslim et. Olur da sana yemek ve içecek 

ikramında bulunursa sakın onlardan bir şeyi yeme. İçinde mutlaka sihir vardır.’ 

dedi. O kişi, yapılan uyarıların ardından mektubu Hz. Ali’ye getirdi. Daha sonra 

Hz. Ali, kendisine yemek ikramında bulununca bundan yüz çevirdi. Bunun üzerine 

Hz. Ali, ona Âişe’nin söylediği bütün sözleri haber verip ‘Bu mektubumu Âişe’ye 

götür ve benim ona ‘Allah sana evinde oturmanı emrettiği halde ne Allah’a ne de 

resûlü’ne itaat ettin. Evinden çıkıp orduları sevk etmeye çalıştın.’ dediğimi söyle.’ 

dedi. O kişi, mektubu getirip Hz. Ali’nin kendisi için söylediği sözleri iletince Hz. 

Âişe, ‘Biz Ali’ye işimizi bozan birisini göndermekten başka bir şey yapamadık.’336 

Hz. Âişe’nin önderliğinde Basra’ya gelen ordu, Hz. Ali’nin Basra Valisi 

Osman b. Huneyf’den her şeyi ile birlikte şehri teslim etmesini istemiştir. Bunun 

üzerine Osman b. Huneyf, Talha b. Ubeydullâh ve Zübeyr b. Avvâm’ın yanına 

giderek onlara Hz. Ali’ye olan biatlerini hatırlatmıştır. Onlar ise her zamanki gibi 

Hz. Osman’ın kanını talep ettiklerini söylemişlerdir. Bunun üzerine Osman b. 

 
335 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 181. 
336 Saffâr el-Kummî, Beṣâʾirü’d-derecât, 262. 



85 

 

Huneyf, “Sizler bunun için hak iddia edemezsiniz. Söyleyin bana Osman’ın 

çocukları nerede? Sizden daha fazla hak sahibi olan amca çocukları nerede? 

Vallahi hayır. Siz, insanlar Ali’nin etrafında toplandığı için ona haset ettiniz. 

Söyleyin bana, Osman’a sizden daha fazla muhalefet edip, daha ağır konuşan başka 

kimse var mıydı? Ona fazlasıyla çirkin bir şekilde küfrettiniz. Allah’ım! Şahit ol ki 

ben, bu iki adamı uyardım.” demiş ve onlarla savaşmıştır. Aralarında gerçekleşen 

savaşta Basra Valisi Osman b. Huneyf çok geçmeden yenilgiye uğramış ve onlarla 

bir antlaşma yapmak zorunda kalmıştır. Beytülmâl ve silahlarla birlikte şehri teslim 

ettiğine dair antlaşma yaparak gereğini yerine getirmiştir.337 

Şîa’ya göre, Basra’ya geldiklerinde bölgeyi ele geçiren Hz. Âişe ve 

taraftarları, halkı kendilerine destek vermeleri için ikna etmeye çalışmış, buraya 

sadece Hz. Osman’ın kanını talep etmek için geldiklerini söylemişlerdir. 

İnsanlardan bazıları onlara karşı çıkarak, Hz. Osman’ın Basra’da değil Medine’de 

öldürüldüğünü, eğer bir kan talep edilecekse orada talep edilmesi gerektiğini 

söylemişlerdir. Hz. Âişe’nin emri üzerine bu konuda Hz. Ali’nin Basra’ya vali 

olarak atadığı Osman b. Huneyf ile halkı ikna etmesi hususunda konuşan Talha ve 

Zübeyr ondan istediklerini alamamışlardır.338 

Talha b. Ubeydullâh ve Zübeyr b. Avvâm’ın yapmış oldukları girişimler 

sonucunda istediği neticeyi alamayan Hz. Âişe, kalabalığın arasından sıyrılıp 

devesinin üstüne çıkarak onlara, “Müminlerin emiri Osman mazlum olarak 

öldürüldü. Onu haram ayda ve şehrin hürmetini gözetmeksizin deveyi keser gibi 

öldürdüler. Daha sonra Ebû Tâlib’in oğluna meşveret olmadan ve kimseye 

danışmadan biat ettiler/ettiniz. Osman’ın kanını talep edin. Eğer galip gelirseniz 

onları öldürün. Daha sonra halifeliği müminlerin emiri Ömer b. Hattâb’ın sizler 

için seçtiği şûraya bırakın. Ayrıca o şûraya Osman’ın katillerinden kimseyi ortak 

etmeyin.” demiştir. 

Hz. Âişe’nin yaptığı konuşmanın ardından halk ikiye bölünmüş, bunlardan 

bir kısmı onun söylediği sözleri haklı bulup onu desteklerken bir kısmı ise kendi 

aralarında, “O sadece bir kadındır. Ona düşen evinde oturmaktır. Onun bu işle ne 

alakası olabilir ki? İnsanların içinde sesini yükseltip çokça konuştu.” 

demişlerdir.339 

 
337 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/207. 
338 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/200-205. 
339 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/205. 



86 

 

Şiî müelliflere göre, Talha b. Ubeydullâh ve Zübeyr b. Avvâm, Basra’yı ele 

geçirdikten sonra insanlara kimin namaz kıldıracağı konusunda anlaşamamışlardır. 

Vaktin çıkmasına az bir zaman kalana dek tartıştıktan sonra o vaktin namazını 

tartışmada galip gelen Zübeyr b. Avvâm kıldırmıştır. Daha sonraki namazlarda da 

aynı tartışmaların yaşanmaması için Hz. Âişe devreye girmiş, bir gün Zübeyr b. 

Avvâm diğer gün ise Talha b. Ubeydullâh’ın namazı kıldırmasını emrederek 

aralarındaki tartışmaya son vermiştir. Şiî müellifler bahsedilen tartışmaya işaret 

ederek, insanlara namaz kıldırma konusunda bile kendi aralarında ihtilafa düşen bu 

kimselerin hilâfete geldiklerinde devleti ve Müslümanları içerisine düşürecekleri 

duruma vurgu yapmaya çalışmışlardır.340 

Talha b. Ubeydullâh ve Zübeyr b. Avvâm, Hz. Ali’nin Basra Valisi Osman 

b. Huneyf’i önce öldürme seviyesine gelecek kadar dövdürmüş, ardından 

kafasındaki ve yüzündeki bütün kılları kaşlarıyla birlikte yoldurmuşlardır. Daha 

sonra bulunduğu yerde kalması veya Hz. Ali’nin yanına gitmesi noktasında 

muhayyer bırakmışlardır. Osman b. Huneyf ise Hz. Ali’nin yanına gitmeyi tercih 

etmiştir. Yanına geldiğinde onun bu halini gören Hz. Ali üzüntüden ağlamıştır. 

Savaşın başlayacağı esnada Hz. Âişe devesine binip silahlanmış, ardından 

recez vezninde şiir söylemeye başlamıştır.341 İnsanları Hz. Ali’ye karşı kışkırtarak 

daha savaşın başında onun öldürülmesini amaçlamıştır.342 Beyâzî’nin iddiasına göre 

Hz. Âişe, savaşın kızıştığı esnada onu korumak için devesinin etrafında çarpışan 

askerlerinin öldürülmesinden dahi memnuniyet duymuştur. Amacı, Müslümanların 

arasına sulhu getirmek değil katledilmelerine vesile olmaktır.343 

İmâmiyye Şîası müellifleri, Hz. Âişe’yi destekleyen insanların onu korumak 

adına kendi canlarını tehlikeye atmalarını ve devesinin etrafında onlarca kişinin 

öldürülmesine rağmen gözlerini kırpmadan savaşmaya devam etmelerini hayretle 

karşıladıklarını söylemektedirler. Bununla birlikte, Hz. Âişe’yi haksız olduğu halde 

canı pahasına koruyan sahâbenin, hakkı olan mirası Hz. Ebû Bekir’den talep eden 

Hz. Fâtıma’ya sırtlarını döndüklerini ve kıllarını dahi kıpırdatmadıklarını iddia 

etmektedirler.344 Cemel Savaşı ile Hz. Fâtıma’nın mirası arasında kurdukları 

 
340 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/210. 
341 Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/162. 
342 Hasanî, Sîretü’l-Eimmeti’l-İs̱nâ ʿAşer, 1/456. 
343 Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/162. 
344  İbn Tâvûs, eṭ-Ṭarâʾif, 286; Hillî - İbn Teymiyye, Minhâcü’l-kerâme ve Minhâcü’s-sünne, 2/183; 

Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/161-162. 



87 

 

bağlantıyı sahâbenin adaletsizliğine dair kurdukları düşünce sistemine delil olarak 

sunmaya çalışmışlardır. 

Hz. Âişe’nin Hz. Ali’ye karşı giriştiği faaliyetleri değerlendiren İbn Tâvûs, 

“Âişe bint Ebû Bekir, Mekke’den Alî b. Ebû Tâlib ile savaşmak, Hâşim oğullarını 

öldürmek, sahâbe, tâbiîn ve salihlerden olan kimselerin kanını dökmek için yola 

çıktı. Buna rağmen ona destek vermek, dostluklarını ve akrabalık bağlarını 

muhafaza etmek için büyük topluluklar halinde birçok insan zulüm ve düşmanlıkta 

ona yardım etti. Aynı zamanda bu kimseler, Âişe’nin Allah ve resûlü tarafından 

üzerine örtülen iffet örtüsünü yırttığını bildikleri halde onu desteklemekten geri 

durmadılar.” demektedir.345 

İbnü’l-Mutahhar el-Hillî, sahâbenin ve on binlerce insanın, Hz. Âişe’ye 

nasıl olur da itaat edip, onu desteklediğine anlam veremediğini belirtmiştir.  Bu 

kimselerden bir kişinin bile Hz. Fâtıma, babasından kalan mirası Hz. Ebû Bekir’den 

istediği zaman tek kelime dahi etmediğini, zulüm ve haksızlık üzere bir araya 

geldiklerini vurgulamıştır.346 

Hz. Ali’nin bütün uğraş ve çabalarına rağmen Hz. Âişe ve destekçileri 

savaştan ve Müslümanların kanının dökülmesinden imtina etmemiş, Hz. Ali’ye 

başka çıkar yol bırakmamışlardır. Hz. Ali, kendisine yapılan onca haksızlık ve 

zulme rağmen savaş başlamadan önce askerlerine şöyle hitap etmiştir: “Onlar 

sizinle savaşmaya başlamadıkları sürece onlarla savaşmayın. Savaş başladığında 

yaralı olanlara ilişmeyin. Onları hezimete uğrattığınızda ise kaçanların peşine 

düşmeyin. Kimsenin avretini açmayın. Öldürülen hiçbir kimseye dokunmayın. 

Onların konakladığı yerdeki hiçbir örtüyü yırtmayın. Evlere girmeyin ve 

eşyalarından hiçbir şey almayın.”347 

Hz. Ali, askerlerine yaptığı konuşmadan sonra başına siyah renkli sarığını 

dolayıp askerlerine de aynısını yapmalarını emretmişti. Hz. Âişe ise Ya‘lâ b. 

Ümeyye’nin kendisi için satın aldığı devesine binmişti. Şiî müelliflere göre Hz. 

Âişe’nin binmiş olduğu deve, ordusunun sancağı/bayrağı olarak belirlenmişti. Hz. 

Ali ise ordusunun sancağını oğlu Muhammed b. Hanefiyye’ye teslim etmişti.348 

 
345 İbn Tâvûs, eṭ-Ṭarâʾif, 286. 
346 Hillî - İbn Teymiyye, Minhâcü’l-kerâme ve Minhâcü’s-sünne, 2/183. 
347 Ya‘kūbî, Târîḫu’l-Yaʿḳūbî, 2/181; Şeyh Müfîd, el-Emâlî, 24-25; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü 

Ümmü’l-Müʾminîn, 1/218. 
348 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/229. 



88 

 

Şiî müelliflere göre Hz. Âişe, savaş başlamadan hemen önce yanında 

bulunanlardan bir avuç toprak istemiştir. Kendisine verilen bu toprağı, tıpkı Hz. 

Peygamber’in Bedir Savaşı’nda müşriklerin yüzüne attığı gibi Hz. Ali ve 

askerlerinin yüzüne doğru fırlatmış ve ardından “Ali ve askerlerinin yüzlerinin 

rengi değişti.” demiştir. Bunun üzerine Hz. Ali, Hz. Âişe’ye hitaben “O toprağı 

attığında sen atmadın, şeytan attı. İnşallah attığın sana geri dönecektir.” 

demiştir.349 

Savaş esnasında en şiddetli çarpışmaların Hz. Âişe’nin devesinin etrafında 

olduğunu gören Hz. Ali, Hz. Âişe’nin üzerinde bulunduğu devenin kesilmesini 

emretmiştir. Hz. Âişe’nin erkek kardeşi Muhammed b. Ebû Bekir’e Hz. Âişe’yi 

deveden indirip Abdullah b. Halef el-Huzâî’nin çadırına götürmesini emretmiş ve 

savaş sona ermiştir. Savaşın hemen ardından Hz. Ali bir münâdî çıkartıp, yaralılara 

dokunulmayacağını, kaçanların izinin sürülmeyeceğini ve evlerine girenlerin 

emniyette olacağını duyurmuştur.350 

Bu noktada zikredilmesi gereken diğer bir husus ise Hz. Âişe’nin 

hevdecinin ok yağmuruna tutulduğu sırada Hz. Ali’nin “Âişe’yi boşamaktan başka 

bir yol görmüyorum.”351 dediğine dair rivayetlerdir. Şîa’ya göre Hz. Âişe, 

Resûlullah’ın ve Hz. Ali’nin kendisine yapmış olduğu sayısız uyarıya rağmen Hz. 

Ali ile savaşmaktan vazgeçmemiş, Hz. Ali de onu Allah Resûlü’nden boşamıştır. 

Şiî kaynaklarda, Hz. Âişe ve Hz. Ali’nin ordusunda bulunan asker sayısı 

hakkında net bir sayı bulunmamakla birlikte, Hz. Ali’nin ordusunda bulunan asker 

sayısının 20 bin, Hz. Âişe’nin asker sayısının ise 30 bin olduğu iddia 

edilmektedir.352 Cemel Savaşı’na şahit olduğunu söyleyen Süleym b. Kays ise Hz. 

Ali’nin asker sayısının 12 bin, Hz. Âişe’nin asker sayısının ise 20 bin 100 kişi 

olduğunu iddia etmektedir.353 

Hz. Ali’den nakledilen rivayete göre Hz. Âişe’nin ordusunda bulunan 

askerlerin üçte biri öldürülmüş, üçte biri kaçmış ve geriye sadece üçte birlik 

kısmının savaşa kaldığı iddia edilmiştir.354 İki ordudan da çok fazla insan ölmüş ve 

yaralanmıştır. Bu noktada dikkat çekmek istediğimiz husus ise ölen askerlerin 

 
349 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 186. 
350 Ya‘kūbî, Târîḫu’l-Yaʿḳūbî, 2/183-184; Şeyh Müfîd, el-Emâlî, 24-25; İbn Şehrâşûb, Menâḳıbü Âli 

Ebî Ṭâlib, 2/114. 
351 Tabersî, el-İḥticâc, 2/164. 
352 Âmilî, es-Ṣaḥîḥ min Sîreti İmam Ali, 34/293. 
353 Süleym b. Kays, es-Saḳīfe, 2/296. 
354 Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 32/113; Âmilî, es-Ṣaḥîḥ min Sîreti İmam Ali, 34/293. 



89 

 

sayısı hakkında Şiî müelliflerin fazlasıyla çelişkili ve bir o kadar faklı rivayetlerinin 

bulunuyor olmasıdır. Şiî müelliflerden İbn Şehrâşûb’a göre Hz. Âişe’nin 

ordusundan 9 bin kişi,355 Şeyh Müfîd’e göre Hz. Âişe’nin ordusundan 13 bin kişi, 

Hz. Ali’nin ordusundan 5 bin kişi,356 Erbilî’ye göre Hz. Âişe’nin ordusundan 12 bin 

790 kişi, Hz. Ali’nin ordusundan bin 70 kişi357 ölmüştür. İki taraftan ölen toplam 

kişi sayısı ise Yaʿḳūbî’ye göre 30 bin kişidir.358 

Savaş sona erdikten sonra Hz. Ali, Abdullah b. Abbas’ı Hz. Âişe’ye 

gönderip ondan hızlıca Medine’ye gitmesini istemiştir. Şiî müelliflere göre 

Abdullah b. Abbas, Hz. Âişe’den izin istemeden yanına girmiş ve oturmuştur. 

Bunun üzerine Hz. Âişe, perde arkasından “Ey İbn Abbas! Sünnete uygun 

davranmadın. Evimize izinsiz girdin. Eşyalarımızın üzerine izin almadan oturdun.” 

demiştir. Bu sözler üzerine İbn Abbas, Hz. Âişe’ye “Biz sünneti senden daha iyi 

biliriz. Sünnetin ne olduğunu sana da babana da biz öğrettik. Vallahi bu senin evin 

değildir. Senin evin, Resûlullah’ın seni arkasında bıraktığı evdir. Sen, o evden 

kendine zulmederek, dininde hilekârlık yaparak, Allah’ın rızasını gözetmeden ve 

Allah resûlüne isyankâr olarak çıktın. Şayet sen, Resûlullah’ın seni arkasında 

bıraktığı evde olsaydın iznin olmadan evine girmez, eşyalarının üzerine emrin 

olmadan oturmazdık. Emîrü'l-mü'minîn bir an önce Medine’ye doğru yola çıkman 

için emir verdi.” demiştir.359 

Şiî müelliflerin iddialarına göre İbn Abbas’tan sonra Hz. Ali’nin bizzat 

kendisi Hz. Âişe’nin yanına gelmiş ve ona “Ey Hümeyrâ! Bu yolculuktan 

vazgeçmeyecek misin?” diye sormuş, Hz. Âişe ise cevap olarak, “Ey Ebû Tâlib’in 

oğlu! Kudreti eline geçirdin, öyleyse yumuşak davran.” demiştir. Bunun üzerine 

Hz. Ali, Hz. Âişe’den Medine’ye, Resûlullah’ın kendisini arkasında bıraktığı evine 

geri dönmesini istemiş. Hz. Âişe de bu teklifi kabul etmiştir.360 

Hz. Âişe’nin Medine’ye dönmeyi kabul etmesinin ardından Hz. Ali, 

Abdülkaysoğullarına mensup 70 kadını Hz. Âişe ile birlikte göndermiştir. Şiî 

müelliflere göre Hz. Ali, Hz. Âişe ile birlikte gönderdiği kadınlara erkek kıyafetleri 

 
355 İbn Şehrâşûb, Menâḳıbü Âli Ebî Ṭâlib, 2/339. 
356 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 321. 
357 Erbilî, Keşfü’l-Ġumme, 1/240. 
358 Ya‘kūbî, Târîḫu’l-Yaʿḳūbî, 2/183. 
359 Ya‘kūbî, Târîḫu’l-Yaʿḳūbî, 2/183; Şerîf el-Murtazâ, eş-Şâfî fi’l-İmâme, 4/292; İbn Ebü’l-Hadîd, 

Şerḥu Nehci’l-belâġa, 2/82; Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 8/451; Hasanî, Sîretü’l-Eimmeti’l-İs̱nâ ʿAşer, 

1/461-462; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/255-256. 
360 Ya‘kūbî, Târîḫu’l-Yaʿḳūbî, 2/183; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/255. 



90 

 

giyinmelerini ve sarık takmalarını emretmişti. Hz. Âişe, Medine’ye doğru yola 

çıktıktan sonra yolda “Ali yapacağını yaptı. Beni Medine’ye götürsünler diye 

erkekleri benimle gönderdi.” şeklinde söylenmeye ve iftira atmaya başlamıştı. 

Bunun üzerine yanında bulunan kadınlardan bazıları Hz. Âişe’nin sesini işitmiş ve 

ona gelerek, “Yazıklar olsun, yaptıkların yetmedi mi ey Âişe?” dedikten sonra 

yüzlerini açmışlardır.361 Hz. Âişe bu yolculuğun ardından Medine’ye gelmiş ve 

evine yerleşmiştir. 

İmâmiyye Şîası müelliflerine göre Hz. Âişe, Hz. Ali ile yaptığı savaş 

neticesinde dinden çıkıp kâfir olmuştur. İnsanların Hz. Ali ile savaşması için çokça 

yalan uydurmuş, Hz. Ali’nin imâmetini boşa çıkarmak için elinden geleni 

yapmıştır. Binlerce Müslümanın ölümüne ve kanlarının dökülmesine sebep 

olmuştur. Hem kendisinin hem de onu destekleyenlerin ahiretini harap etmiştir.362 

2.3.5. Hz. Âişe’nin Yaptıklarından Pişman Olup-Olmadığına Dair 

Rivayetler 

Hz. Âişe’nin Hz. Ali ile yaptığı savaşın ardından pişman olduğuna ve 

günahları için tevbe ettiğine dair rivayetler bulunmakla birlikte, birçok Şiî müellif, 

Hz. Âişe’nin tevbe etmediğini ve Hz. Ali’ye olan kin ve düşmanlığını Hz. Ali vefat 

edene dek sürdürdüğünü iddia etmiştir. Şiî müellifler, bu iddialarına kaynaklık 

etmesi açısından Hz. Âişe’nin, Hz. Ali’nin vefatının ardından ona olan kin ve 

düşmanlığını Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin üzerinden devam ettirdiğini ifade 

etmişlerdir.363 

Cemel Savaşı sonrasında Hz. Âişe’nin ağladığı ve pişmanlığını dile getirdiği 

iddialarını kabul eden Şiî müelliflere göre Hz. Âişe, aslında Hz. Ali ile savaştığı 

için değil de Hz. Ali’ye yenik düştüğü için ağlamıştır. Hz. Âişe, mağlup olduğu için 

istediği sonucu elde edememiş ve Hz. Ali’den intikamını alamadığı için 

pişmanlığını dile getirmiştir.364 

Cemel Savaşı’nın ardından İbn Abbas’ın Hz. Âişe’nin yanına giderek Hz. 

Ali’nin bir an önce Medine’ye gitmesini istediğine dair rivayeti yukarıda 

 
361 Ya‘kūbî, Târîḫu’l-Yaʿḳūbî, 2/183; Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/161; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü 

Ümmü’l-Müʾminîn, 1/257. 
362 İbn Rüstem et-Taberî, Delâilü’l-İmâme, 121; Şeyh Müfîd, el-İrşâd, 236-237; Şeyh Müfîd, el-

Cemel, 231; Şerîf el-Murtazâ, eş-Şâfî fi’l-İmâme, 4/287; İbn Tâvûs, eṭ-Ṭarâʾif fî maʿrifeti 

meẕâhibi’ṭ-ṭavâʾif, 292-293; Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 1/187, 3/161-162. 
363 Şerîf el-Murtazâ, eş-Şâfî fi’l-İmâme, 4/292-294; Tûsî, el-İḳtiṣâd, 361-365; İbn Tâvûs, eṭ-Ṭarâʾif, 

298; Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/164; Tüsterî, İḥḳâḳu’l-Ḥaḳ, 309. 
364 Şerîf el-Murtazâ, eş-Şâfî fi’l-İmâme, 4/292; Tüsterî, İḥḳâḳu’l-Ḥaḳ, 309; Hasanî, Sîretü’l-

Eimmeti’l-İs̱nâ ʿAşer, 1/463. 



91 

 

zikretmiştik. Zikredilen rivayetin bir diğer varyantında İbn Abbas, Hz. Âişe’ye 

gelerek, “Mü'minlerin emîri bir an önce Medine’ye gitmeni istiyor.” demiştir. Hz. 

Âişe ise cevap olarak, “Allah, Mü'minlerin emîri Ömer’e rahmet etsin.” karşılığını 

vermiştir. Hz. Âişe’nin vermiş olduğu bu cevaba karşılık İbn Abbas, “Vallahi Ali 

mü'minlerin emîridir. O, Resûlullah’ın yanında yetişmiş ve onun en yakın 

akrabasıdır. Resûlullah’ı ilk doğrulayan kişidir. Yol gösterici ve çokça ilim 

sahibidir. Senin baban ve Ömer’den çok daha fazla iş yapmıştır.” demiş, Hz. Âişe 

ise bunu reddetmiştir.365 İmâmiyye Şîası müelliflerine göre bu rivayet açık bir 

şekilde Hz. Âişe’nin tevbe etmediğine ve pişman olmadığına işaret etmektedir. Hz. 

Ali ona merhamet edip, onu affetmesine rağmen o, içindeki kini ve düşmanlığı 

gizlemekten imtina etmemiştir.366 

Hz. Âişe’nin Hz. Ali’ye olan düşmanlığının hiçbir zaman bitmediğini 

söyleyen Şiî müellifler, Hz. Âişe’nin, Hz. Ali’nin vefat haberini aldıktan sonra 

fazlasıyla sevindiğini ve müjde verdiğini iddia etmektedirler. Şiî müellifler, 

iddialarını güçlendirmek maksadıyla Taberî’den, Taberî’nin dahi zayıf olduğunu 

belirttiği bir rivayetin naklinde bulunmuşlardır. Nakledilen rivayete göre Hz. 

Âişe’ye Hz. Ali’nin vefat ettiği haberi ulaşmış o da sevinçten şu şiiri okumuştur: 

“Asasını attı da arzular sükûnete erişti, Sanki yolcu seferden döndü de göze ışık 

göründü.” Ardından haberi getirenlere “Onu kim öldürdü?” diye sormuş. Cevap 

olarak kendisine “Mudar kabilesinden biri” denilmiştir. Bunun üzerine Hz. Âişe 

“Her ne kadar uzak olsa da onun ölüm haberini getirdi ya, Bu haberi getiren 

kölenin ağzı değmesin toprağa.” şeklinde bir şiir daha okumuştur. Bu sözleri işiten 

Zeyneb bint Ebû Seleme, “Ali hakkında böyle mi söylüyorsun?” diye sormuş, Hz. 

Âişe ise gülerek “Ben unutuyorum, unuttuğumda bana hatırlatın.” demiştir. Şiî 

müellifler, Hz. Âişe’nin, Hz. Ali’nin vefat haberini aldıktan sonra Allah’a şükür 

secdesi yaptığını, mutluluğunu izhar ettiğini ve o anda aklına gelen birkaç şiir 

okuduğunu ifade etmişlerdir.367 

Hz. Ali’nin vefatından sonra Hz. Âişe, ona olan kinini hiçbir zaman 

unutmamış ve kendisine ait bir köleye Hz. Ali’yi şehit eden kişinin ismi olan 

 
365 Şerîf el-Murtazâ, eş-Şâfî fi’l-İmâme, 4/292; İbn Ebü’l-Hadîd, Şerḥu Nehci’l-belâġa, 2/82; 

Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 8/451; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/248-249. 
366 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 85; Şerîf el-Murtazâ, eş-Şâfî fi’l-İmâme, 4/292; Hasanî, Fî Ẓilâli’t-

Teşeyyu‘, 117-118. 
367 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 83-84; Şerîf el-Murtazâ, eş-Şâfî fi’l-İmâme, 4/292; Tûsî, el-İḳtiṣâd, 362; 

Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/164; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/278-279. 



92 

 

Abdurrahmân b. Mülcem ismini vermiştir. Şiî müelliflerin Mesrûk b. Ecda‘a368 

nispet ettikleri rivayete göre Mesrûk, Hz. Âişe’nin yanına gitmiş ve oturmuştur. Hz. 

Âişe, Mesrûk ile sohbet ettiği esnada Abdurrahmân isminde siyâhî bir kölesini içeri 

çağırmıştır. Köle içeri girip önlerinde durduğu zaman Hz. Âişe Mesrûk’a yönelip 

“Onun ismini niçin Abdurrahmân koydum biliyor musun?” diye sormuş. Mesrûk 

“Hayır, bilmiyorum.” diye cevap vermiştir. Bunun üzerine Hz. Âişe, “Ali’nin katili 

olan Abdurrahmân b. Mülcem’e olan sevgimden dolayı bu ismi ona verdim.” 

demiştir.369 

İmâmiyye Şîası müellifleri, zikredilen bunca rivayete rağmen halen Hz. 

Âişe’nin tevbe ettiğini ve Ehl-i beyt’e düşmanlık yapmaktan vazgeçtiğini söyleyen 

kimselerin iddialarının tamamen asılsız olduğunu ifade etmektedirler. Zikredilen 

rivayetlerin kesin bir şekilde Hz. Âişe’nin tevbe etmediğine ve yaptıklarına pişman 

olmadığına kanıt olarak yeteceğini savunmaktadırlar.370 

Bu konuda, hem erken dönem Şiî müellifleri hem de çağdaş Şiî müelliflerin 

çalışmaları incelendiğinde, Hz. Âişe’nin, “Hz. Ali ve Ehl-i beyt düşmanı” olarak 

zikredildiğini tespit ettiğimizi belirtmek istiyoruz. Örneğin erken dönem Şiî 

müelliflerinden olan Şeyh Müfîd, Hz. Âişe için “İmam Ali’nin 

düşmanlarındandır.”371 ifadesini kullanırken, Safevî devrinin parlak ilmî 

simalarından olan Feyz-i Kâşânî, Hz. Âişe için “İmam Ali’ye en fazla saldıran 

kişidir.”372 ifadesini kullanmaktadır. Son dönem Şiî müctehidlerinden ve modern 

dönem Şiî uyanış hareketini başlatan önemli şahsiyetlerinden biri olan Şerefeddin 

Âmilî ise Hz. Âişe için “Hz. Ali’nin yolundan sapan ve ona saldıran kişi”373 

ifadesini kullanmaktadır. 

Sonuç olarak İmâmiyye Şîası müellifleri Hz. Âişe’nin, Hz. Ali ile yaptığı 

savaş ve sonrasında söylediği sözlerden yola çıkarak Hz. Âişe’nin yaptıklarından 

pişmanlık duymadığını ve tevbe etmediğini iddia etmektedirler. Aynı zamanda bu 

iddialarını savunurken dayandıkları kaynakların tamamına yakınının yine Şiî 

kaynaklar olduğunu hatırlatmamız gerekir. Burada altını çizmemiz gereken diğer 

 
368 Bu isim tâbiîn neslinden olup Kûfe ekolüne mensup muhaddis ve fakih olarak bilinmektedir. bk. 

Bünyamin Erul, “Mesrûk b. Ecda‘”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV 

Yayınları, 2004) 29/336-337. 
369 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 84; Şerîf el-Murtazâ, eş-Şâfî fi’l-İmâme, 4/293. 
370 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 84; Tûsî, el-İḳtiṣâd, 362; Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/164. 
371 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 81-84. 
372 Kâşânî, ʿİlmü’l-yaḳīn, 2/719. 
373 Mûsevî, el-Mürâcaʿât, 259. 



93 

 

bir noktanın ise İmâmiyye Şîası müelliflerinin iddialarını delillendirirken 

kullandıkları argümanlardır. Çalışmamız esnasında dikkatimizi en fazla çeken 

şeylerden bir tanesi de Şiî müelliflerin iddialarını daha sağlam bir temele oturtmak 

ve savunmak maksadıyla zaman zaman Sünnî kaynakları referans olarak 

göstermeleridir. Sünnî kaynaklarda, Hz. Âişe’nin yaptıklarından dolayı pişmanlık 

duyup, tevbe ettiğine ve başörtüsü ıslanıncaya kadar ağladığına dair onlarca rivayet 

bulunmasına rağmen Şiî müelliflerin kendi kaynaklarına ilave olarak Taberî’nin 

dahi zayıf olduğunu belirttiği bazı rivayetleri374 kendi argümanlarına delil 

göstermelerinin fazlasıyla manidar olduğu kanaatindeyiz. 

2.4. Hz. Hasan Döneminde Hz. Âişe 

Şîa’ya göre Hz. Hasan, Hz. Ali’den sonra gelen ikinci imamdır. Hz. Ali, Hz. 

Hasan’a vasiyet ettikten sonra kitap ve silahını ona vermiş ve “Ey oğlum! 

Resûlullah beni vasî tayin edip kitap ve silahını bana verdiği gibi benim de seni vasî 

tayin etmemi kitap ile silahımı sana vermemi, vefat edeceğin sırada ise senin 

bunları kardeşin Hüseyin’e vermeni vasiyet etti.”375 demiştir. 

Şiî kaynaklara göre Hz. Hasan, Hz. Ali’nin vefatından bir gün sonra minbere 

çıkıp bir konuşma yapmış ve ardından Abdullah b. Abbas ayağa kalkarak “Ey 

İnsanlar! Bu sizin Peygamberinizin çocuğudur. İmamınızın vasîsidir. Ona biat 

ediniz.” demiştir. İnsanlar da Abdullah b. Abbas’ın çağrısına olumlu cevap vermek 

suretiyle Hz. Hasan’a halife olarak biat etmişlerdir. Kaynaklarda aktarılan bilgilere 

göre insanlar Hz. Hasan’a hicri 40 yılında Ramazan ayının 21. günü (28 Ocak 661) 

biat etmiş ve hemen ardından Hz. Hasan, emirler ve amiller tayin ederek halifeliğini 

ilan etmiştir.376 

Hz. Hasan, Muâviye b. Ebû Süfyân ile arasında gerçekleşen birtakım 

olaylardan sonra kan dökülmesini önlemek ve fitneyi sonlandırmak için hicri 41 

yılının Rebîülahir (Ağustos-Eylül 661) ayında hilâfeti sulh yoluyla Muâviye’ye 

devretmiştir.377  

 
374 Yukarıda zikredilen rivayete ek olarak Taberî’nin Temrîz sîgasıyla naklettiği bir diğer rivayete 

göre Hz. Âişe, Cemel Savaşı’nın ardından birtakım itiraflarda bulunmuştur. Hz. Âişe, Hz. Ali'nin 

savaştan sonra kendisine iyi davrandığını görmüş ve Hz. Ali için, “Geçmişten bu yana Ali ile benim 

aramda sadece kadın ve kayınları arasındaki münasebet ilişkisi vardı.”  demiştir. Bunun üzerine 

Hz. Ali, “Doğru söylemiş ve ne güzel söylemiş, aramızda bu ilişkiden başka bir şey yoktu.” 

demiştir." Bk. Taberî, Târîḫu’l-Ümem ve’l-Mülûk, 5/225. 
375 Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 18/231; Mehmet Salih Arı, “Klasik Şîa Kaynaklarına Göre Hz. Hasan”, 

Hz. Hasan Sempozyumu, ed. Alim Yıldız. (Sivas: Be Yayınları, 2014), 94. 
376 Şeyh Müfîd, el-İrşâd, 2/7; Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 18/259. 
377 Tabersî, el-İḥticâc, 2/290; Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 18/270. 



94 

 

Şiî kaynaklarda Hz. Âişe’nin, Hz. Hasan’ın halifeliği esnasında ne tür 

faaliyetlerde bulunduğu hakkında bir bilgiye rastlayamadık. Bu dönemde Hz. 

Âişe’nin ismi daha çok Hz. Hasan’ın vefatından sonraki olaylarda zikredilmektedir. 

Buna göre Hz. Âişe, Hz. Hasan’ın, Hz. Peygamber’in yanına defnedilmesini 

engellemiş ve ashabdan birçok kimse ile bu konuda tartışma içerisine girmiştir. 

2.4.1. Hz. Hasan’ın Hz. Peygamber’in Yanına Defnini Engellemesi 

İmâmiyye Şîası kaynaklarına göre Hz. Hasan, hicri 49 yılı, Safer ayının 

28’inde (7 Nisan 669) 47 yaşındayken zehirlenerek vefat etmiştir. Muâviye, 

Muhammed b. Eş’as el-Kindî ile Hz. Ebû Bekir’in kız kardeşi Ümmü Ferve’nin 

kızı Cade‘ye 10 bin dinar ve Kûfe’nin değişik yerlerini iktâ olarak vereceğini, onu 

oğlu Yezid ile evlendireceğini vadetmek sûretiyle Hz. Hasan’ı zehirletmiştir. Bu 

konu hakkında Şiî kaynaklarda Muâviye’nin, Ca‘de’ye vadettiği malı verdiği ancak 

oğlu Yezîd ile evlendirmediği nakledilmektedir.378 

Hz. Hasan vefat ettikten sonra Hz. Peygamber’in yanına defninin 

engellendiğine dair hem Sünnî hem de Şiî kaynaklarda çok sayıda rivayet 

bulunmaktadır. Sünnî kaynaklarda Hz. Hasan’ın Hz. Peygamber’in yanına 

defnedilmesini engelleyen kişinin Mervan b. Hakem olduğu ileri sürülürken, Şiî 

kaynaklarda ise bu kişinin Hz. Âişe olduğu iddia edilmektedir. Yine Şiî kaynaklara 

göre Hz. Âişe, Hz. Hasan’ın dedesinin yanına defnedilmesini engellemeye çalışmak 

maksadıyla eyerlenmiş katıra binerek yola koyulmuş ve insanların içinde saçının 

ön kısmını açarak olaya müdahale etmiştir. 

Şiî muhaddis Küleynî el-Kâfî adlı eserinde, İsnâaşeriyye’nin beşinci İmamı 

Muhammed el-Bâkır’a nispet ettiği uzunca bir rivayet nakletmiştir. Bu rivayete 

göre Hz. Hasan, ölüm vakti yaklaşınca Hz. Hüseyin’e “Ey kardeşim! Sana bir 

vasiyette bulunacağım, onu mutlaka yerine getir.  Vefat ettikten sonra beni güzelce 

hazırla ve biatımı yenilemem için Resûlullah’a götür. Resûlullah’tan sonra anneme 

götür. Daha sonra beni Bakī‘ mezarlığına götürüp defnet.” demiştir. Hz. Hasan 

vefat ettiğinde serîrin üzerine yatırılmış. Ardından Hz. Peygamber’in cenaze 

namazı kıldırdığı namazgâha götürülmüştür. Hz. Hasan’ın cenaze namazını Hz. 

Hüseyin kıldırmıştır. Daha sonra oradan taşınarak mescidin içine götürülmüştür. 

Resûlullah’ın kabrinin yanına getirildiği esnada casuslardan biri Hz. Âişe’nin 

 
378 İbn Şehrâşûb, Menâḳıbü Âli Ebî Ṭâlib, 4/34; Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 18/342,353; Ayrıntılı bilgi 

için bk. Arı, “Klasik Şîa Kaynaklarına Göre Hz. Hasan” 103. 



95 

 

yanına giderek ona “Hasan’ı, Resûlullah’ın yanına defnetmek için götürdüler.” 

demiştir. Hz. Âişe, bu haberi işittikten hemen sonra hızlı bir şekilde eyerlenmiş bir 

katıra binerek oraya yönelmiştir. Şîa’ya göre Hz. Âişe, bu fiiliyle İslâm’da 

eyerlenmiş katıra binen ilk kadın olmuştur. Hz. Âişe mescide vardığında ise şöyle 

seslenmiştir: “Oğlunuzu evimden uzaklaştırın! Kesinlikle evime defnedilmeyecek. 

Resûlullah’ın saygınlık perdesine leke sürüyor.” Hz. Âişe’nin bu sözlerini işiten 

Hz. Hüseyin, Hz. Âişe’ye “Daha önce sen ve baban Resûlullah’ın iffet ve saygınlık 

perdesini yırttınız. Resûlullah’ın kendisine yaklaşmasını dahi istemediği birisini 

(Ebû Bekir) evine aldınız. Allah bütün bu yaptıklarının hesabını sana soracak ey 

Âişe!” demiştir.379  

Küleynî, aktardığımız rivayetin dışında başka bir rivayet daha zikrederek, 

Hz. Ali’nin, Havle bint Ca‘fer el-Hanefiyye isimli hanımından doğan oğlu 

Muhammed b. Hanefiyye’nin Hz. Âişe’ye “Ey Âişe, bir gün katırın üzerindesin, 

başka bir gün devenin üzerinde. Yeryüzünü Hâşimoğullarına düşmanlıkla 

doldurma.” dediğini nakletmektedir.380 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında, beşinci imam Muhammed el-Bâkır’a nispet 

edilen rivayetin dışında altıncı imam Ca‘fer es-Sâdık’a nispet edilen başka bir 

rivayet de bulunmaktadır. Küleynî’nin yukarıda aktardığımız rivayetine kurgu 

yönünden fazlaca benzeyen bu rivayeti baştan sona aktarmak yerine Küleynî’nin 

rivayeti ile aralarındaki farkları aktarmanın daha faydalı olacağı kanaatindeyiz.  

İbn Rüstem et-Taberî’nin altıncı imam Ca‘fer es-Sâdık’a nispet ettiği 

rivayette diğer rivayete nazaran şu farklılıklar bulunmaktadır: 

• Hz. Hasan, Hz. Hüseyin’e “Beni dedemin kabrinin 

yanına götürüp oraya defnet” demektedir.  

• Hz. Âişe’ye haber veren kişinin, Mervân b. Hakem 

olduğu iddia edilmektedir. Ayrıca Mervân b. Hakem’in, Hz. Âişe’yi 

Hz. Hasan’ın oraya defnedilmemesi için kışkırttığı ve “Ey 

müminlerin annesi! Hüseyin, kardeşi Hasan’ı dedesinin yanına 

defnetmek istiyor. Allah’a yemin olsun ki eğer bunu yaparsa babanın 

ve dostu Ömer’in itibarı kıyamet gününe dek yok olacaktır.” dediği 

nakledilmektedir. 

 
379 Küleynî, el-Uṣûl mine’l-Kâfî, 1/238-239; Ayrıca bk. Tabersî, İʿlâmü’l-verâ, 211-214. 
380 Küleynî, el-Uṣûl mine’l-Kâfî, 1/241. 



96 

 

• Hz. Âişe’ye mescide gidebilmesi için katırı veren 

kişinin Mervân b. Hakem olduğu ifade edilmektedir. 

• Hz. Âişe mescide geldikten sonra Hz. Peygamber’in 

kabri ve orada bulunan insanların arasında durup, saçının ön kısmını 

çıkararak “Allah’a yemin olsun ki bu saç kesilmedikçe Hasan buraya 

defnedilmeyecek. Vallahi evime sevmediğim birisinin girmesine 

müsaade etmem.” dediği iddia edilmektedir. 

• Diğer rivayette Hz. Âişe’ye hitaben “Ey Hümeyra! 

Uzun zamandır seni görmüyorduk. Bir gün devenin üzerindesin başka 

bir gün katırın üzerinde” diyen kişi Muhammed b. Hanefiyye iken, 

bu rivayette zikredilen sözleri yönelten kişinin Abdullāh b. Abbâs 

olduğu iddia edilmektedir.381 

Şiî kaynaklarda yukarıda zikredilen iki rivayete ek olarak üçüncü bir rivayet 

daha bulunmaktadır. Zikredeceğimiz bu rivayetin diğer rivayetlerle birtakım 

farklılıkları bulunmakla birlikte, aralarındaki en önemli fark ise bu rivayetle 

bağlantılı olarak Abdullāh b. Abbâs’ın Hz. Âişe’ye hitaben söylediği şiirdir: 

Bindin katıra, bindin deveye, 

Şayet çok yaşasaydın benzerdin fil’e. 

Sana vardır malın dokuzda biri, 

Ancak sen tamah ettin hepsini.382 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında Abdullāh b. Abbâs’ın Hz. Âişe’ye hitaben 

söylediği şiir ile alakalı açıklamalara bakıldığında onun, deveye binmek ile 

vurguladığı mananın, Hz. Âişe’nin Cemel Savaşı’nda bindiği deveyi, katırdan 

kastettiği mananın ise Hz. Âişe’nin mescide gidebilmek için bindiği katırı işaret 

ettiği anlaşılmaktadır. “Malın dokuzda biri” cümlesinden kastedilen mana ile Hz. 

Peygamber’in dokuz eşine vurgu yapıldığı ve Hz. Âişe’nin tek başına bütün her 

şeye sahip olmaya çalıştığı iddiası ileri sürülmektedir. 

Yine İmâmiyye Şîası kaynaklarında, Hz. Hasan’ın vefat etmeden önce Hz. 

Hüseyin’e yapmış olduğu bir diğer uyarıdan bahsedilmektedir. Hz. Hasan, kendisi 

 
381 İbn Rüstem et-Taberî, Delâilü’l-İmâme, 61-62. 
382 Şeyh Müfîd, el-Cemel, 234-235; Tûsî, Telḫîṣü’ş-Şâfî, 424; Erbilî, Keşfü’l-Ġumme, 1/585-586; 

Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 2/177, 3/115; Tüsterî, İḥḳâḳu’l-Ḥaḳ, 305; İbn Ma‘sûm, ed-Derecetü’r-

refîʿa, 125-126; Zencânî, Aḳaidü’l-İmâmîyyeti’l-İs̱nâ’aşerîyye, 3/83; Şerefüddîn Abdülhüseyn b. es-

Seyyid Yûsuf b. el-Cevâd Âlü Şerefiddîn el-Mûsevî, el-Fuṣûlü’l-mühimme fî teʾlîfi’l-ümme (Beyrut: 

Daru'z-Zehrâ, 1977), 156-157; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/360. 



97 

 

için kan dökmemesi hususunda Hz. Hüseyin’i uyarmış ve o da bu uyarıyı dikkate 

alarak abisini kan dökmeden Bakī‘ mezarlığına defnetmiştir. Şiî müelliflere göre o 

dönemde Hâşimoğulları, istedikleri takdirde Hz. Hasan’ı Resûlullah’ın yanına 

defnedecek güce sahiptiler. Ancak Hz. Hüseyin, ağabeyinin vasiyetini dinlediği için 

kan dökmeyip bundan vazgeçmiştir.383 

Aktarmış olduğumuz rivayet ve görüşlere bakıldığında, Şiî müelliflerin 

diğer meselelerde olduğu gibi bu meselede de ittifak halinde olmadıkları 

görülmektedir. Özellikle de Hz. Hasan’ın Hz. Hüseyin’e kendisini defnedeceği yer 

hakkında vermiş olduğu vasiyet hakkında Şiî kaynaklarda büyük bir tutarsızlık 

bulunmaktadır. Aktardığımız ilk rivayete göre Hz. Hasan, Hz. Hüseyin’den 

kendisini Bakī‘ mezarlığına defnetmesini istemektedir. Aktarılan ikinci rivayette 

ise kendisini Resûlullah’ın yanına defnetmelerini söylerken, üçüncü rivayette ise 

ninesi Fâtıma bint Esed’in yanına defnedilmeyi talep etmektedir. 

Hz. Hasan’ın defni hususunda Sünnî kaynaklara bakıldığında ise Şiî 

müelliflerin iddia ettiği gibi bir durumun söz konusu olmadığı görülmektedir. 

Bilakis aktarılan rivayetlere göre Hz. Hüseyin, Hz. Âişe’ye gelip ağabeyini 

Resûlullah’ın yanına defnetmek için izin istemiş ve Hz. Âişe buna rıza gösterip 

onaylamıştır. Ehl-i sünnet kaynaklarında Hz. Hasan’ın Resûlullah’ın yanına 

defnedilmesini engelleyen kişinin ise Emevîlerin Hicaz Valisi Mervân b. Hakem 

olduğu bilgisi verilmektedir. Mervân’a Hz. Hasan’ın Resûlullah’ın yanına 

defnedileceği haberi iletilmiş, o ise Hz. Osman’ın Resûlullah’ın yanına defnini 

engellediklerini ileri sürerek buna müsaade etmemiştir.384 

Son olarak, Şiî kaynaklarda yer alan ve “Hz. Âişe’nin, İslâm’da eyerlenmiş 

katıra binen ilk kadın”385 olduğuna dair rivayeti değerlendirmek istiyoruz. Şiî 

kaynaklarda, üzerinde durulan meselenin binilen bineğin türünün değil, eyerlenmiş 

bir binek olduğu vurgusu yapılmaktadır. Şiî kaynaklar incelendiği takdirde, 

kaynaklar arasında herhangi bir ittifakın olmadığı görülecektir. Ayrıca iddia 

edilenin aksine, aktarılan rivayetlerde eyerlenmiş katıra binen ilk kadının Hz. 

Fâtıma olduğu bilgisi yer almaktadır. Erbilî’nin naklettiği rivayete göre Hz. Fâtıma, 

Hz. Ali ile evlendiği gün eyerlenmiş katıra binmiştir.386 Şiî kaynaklarda yer alan 

 
383 Şeyh Sadûk, ʿİlelü’ş-şerâʾi, 225. 
384 İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb fî Maʿrifeti’l-ʾAṣḥâb, 1/378-379; Zehebî, Siyeru Aʿlâmi’n-

Nübelâ’, 3/275-279. 
385 Küleynî, el-Uṣûl mine’l-Kâfî, 1/241. 
386 Erbilî, Keşfü’l-Ġumme, 1/368. 



98 

 

diğer bir rivayete göre ise Hz. Ali, Hz. Ebû Bekir’e biat edildiği esnada kendisine 

yardımcı olmaları için ensar ve muhacirin evlerini, Hz. Fâtıma eyerlenmiş merkebin 

üstünde olduğu halde gezmiştir.387 Bu durumda Hz. Âişe, Şîa’nın iddia ettiği gibi 

Hz. Hasan’ın defni esnasında eyerlenmiş bir bineğe binmiş olsa dahi, bahsedildiği 

gibi İslâm’da eyerlenmiş katıra binen ilk kadın olmamaktadır. Hatta Hz. Fâtıma 

eyerlenmiş bineğe bindiği esnada Hz. Hasan henüz doğmamıştır. Ayrıca Şiî 

müelliflerin niçin böyle bir tartışma alanı oluşturdukları da tespit edilememiştir. 

2.5. Muâviye b. Ebû Süfyân Döneminde Hz. Âişe 

Ehl-i sünnet kaynaklarında Hz. Âişe’nin Cemel Savaşı’nın ardından 

gerçekleşen siyasi olaylardan uzak durduğu sıklıkla bahsedilmektedir. Şiî 

müelliflerden bir kısmına göre ise Hz. Âişe, bu dönemde sürekli siyasi faaliyetlerin 

merkezinde bulunmuş, kimi zaman sözleriyle kimi zaman da insanları 

yönlendirerek olaylara müdahale etmeye çalışmıştır. Hz. Ali’ye ve Ehl-i beyt’e olan 

düşmanlığını hiçbir zaman gizlememiş, daima Ehl-i beyt’e karşı siyasi hamlelerde 

bulunmuştur. Hz. Ali ve evlatlarına olan düşmanlığını Muâviye b. Ebû Süfyân 

döneminde de devam ettirmiş, Hz. Ali ve Ehl-i beyt’e karşı Muâviye’yi 

desteklemiştir.388 Emevîler döneminin ilk on sekiz yılına şahit olan Hz. Âişe, bu 

dönem içerisinde kimi zaman iktidarda olan Muâviye ile karşı karşıya gelmiş kimi 

zaman da onu desteklemiştir. Ancak bu karşı gelme ve destekleme hiçbir zaman 

sözlü tenkit ve destekten ileri geçmemiştir. 

Hz. Ali’nin vefatının ardından hicrî 41 yılında Hz. Hasan, anlaşma yoluyla 

halifeliği Muâviye b. Ebû Süfyân’a teslim etmiş ve bu yıla “Âmü'l-Cemâ'a” yani 

birlik yılı denmişti. Şiî müelliflere göre Hz. Âişe bu yılda dahi Ehl-i beyt’e olan 

düşmanlığından geri durmamış, ortalığı karıştırmaya devam etmiştir. Muâviye 

hilâfete geçtikten sonra Hz. Osman’ın intikamını almayı unutmuş ve yönetim 

işleriyle ilgilenmeye yoğunlaşmıştı. Birlik yılında Medîne’de bulunan Muâviye’nin 

bu durumunu gören Hz. Âişe onu kışkırtmak maksadıyla Hz. Osman’ın 

öldürüldüğü evi ziyareti esnasında Hz. Osman’ın kızına babasının ölümünü 

hatırlatmış, ağlamasına ve babasının başına gelenlerden dolayı ağıt yakmasına 

sebep olmuştur. Bu durumdan fazlasıyla etkilenen Muâviye, Hz. Osman’ın 

intikamını almaya ahdetmiş, ardından şehirlerde Hz. Ali’ye lanet edilmesi ve onu 

 
387 Süleym b. Kays, es-Saḳīfe, 81; Tabersî, el-İḥticâc, 81-82; İbn Ebü’l-Hadîd, Şerḥu Nehci’l-belâġa, 

6/13; Bahrânî, el-Burhân, 3/42; Hasanî, Sîretü’l-Eimmeti’l-İs̱nâ ʿAşer, 1/124-126. 
388 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/337-338. 



99 

 

destekleyenlerin sürekli gözlem altında tutulması gibi daha birçok emirler 

vermiştir.389 

Tunuslu İslâm araştırmacısı Muhammed Ticanî Semavi, Gerçek Ehl-i 

Sünnet Şia'dır adlı kitabında “Âişe, Ümeyyeoğulları’nın hükümeti zamanında 

uzunca bir süre yaşamış, onların minberlerde Hz. Ali’ye ve Ehl-i beyt’e lanet 

okumalarına şahitlik etmiş ve ne yazık ki buna hiçbir şekilde muhalefet etmemişti. 

Belki de aksine, onları bu işe teşvik ediyordu.” iddiasında bulunmuş ve Hz. 

Âişe’nin, Hz. Ali ve Ehl-i beyt’e düşmanlığını her zaman devam ettirdiği iddiasını 

desteklemiştir.390 

İmâmiyye Şîası müelliflerinden birçoğuna göre Hz. Âişe ile Muâviye b. Ebû 

Süfyân arasında Muâviye’nin, oğlu Yezid’i veliaht ilan etmesi ve sonrasında 

yaşanan birtakım olaylara kadar herhangi bir tartışma veya düşmanlık söz konusu 

olmamıştır. Hz. Âişe ve Muâviye’nin o zamana kadar ortak bir zeminde bir araya 

gelmelerini sağlayan en önemli olay ise Hz. Âişe’nin, Hz. Hasan’ın Hz. 

Peygamber’in yanına defnedilmesini engellemesi olmuştur. Daha önce de 

zikrettiğimiz üzere Şiî müelliflere göre Hz. Âişe, Hz. Hasan’ın Hz. Peygamber’in 

yanına defnedilmesine engel olmuş ve Hz. Hasan Bakī‘ mezarlığına 

defnedilmişti.391 Murtazâ el-Askerî’ye göre Hz. Âişe’nin bu davranışı Muâviye’nin 

fazlasıyla hoşnut olmasına, aralarındaki buzların erimesine ve birbirlerine 

yakınlaşmalarına neden olmuştur.392 

Şiî kaynaklarda Hz. Âişe ile Muâviye b. Ebû Süfyân arasında gerçekleştiği 

zikredilen gerilimlere baktığımızda ise genel olarak; “Hz. Âişe’nin baba bir kardeşi 

Muhammed b. Ebû Bekir’in (ö. 38/658) öldürülmesi, Hucr b. Adî (ö. 51/671) ve 

adamlarının Muâviye tarafından tutuklatılıp öldürtülmesi ile Hz. Âişe’nin anne-

baba bir kardeşi olan Abdurrahmân b. Ebû Bekir’in (ö. 53/673) zehirlenerek 

öldürülmesi şüphesi” olaylarından bahsedilmektedir. 

İmâmiyye Şîası müellifleri, Hz. Âişe ile Muâviye b. Ebû Süfyân arasında 

Muhammed b. Ebû Bekir’in öldürtülmesi sebebiyle bir düşmanlığın var olup 

olmadığı hususunda ihtilafa düşmüşlerdir. Bir kısım Şiî müellifler, Hz. Âişe’nin 

 
389 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/323, 327. 
390 Muhammed Ticanî Semavî, Gerçek Ehl-i Sünnet Şia’dır, çev. Resul Nur (İstanbul: Neva 

Yayıncılık, 2006), 117. 
391 Küleynî, el-Uṣûl mine’l-Kâfî, 1/238-239; Ayrıca bk. Tabersî, İʿlâmü’l-Verâ, 211-214. 
392 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/328-329. 



100 

 

Muâviye’ye bu mesele yüzünden düşman kesildiğini iddia ederken393 bir kısmı ise 

aksine Hz. Âişe’nin bizzat kardeşi Muhammed’i Cemel gününde öldürtmek 

istediğini söyleyerek böyle bir düşmanlığın söz konusu olmadığını iddia 

etmişlerdir.394 

Muâviye’nin halifeliği döneminde müminlerin annesi konumunda olan Hz. 

Âişe’ye hediyeler gönderdiğine dair Sünnî kaynaklarda yer alan rivayetleri395 

değerlendiren Şiî müellifler, Hz. Âişe’nin Muâviye’den gelen hediyeleri kabul 

etmesini sert bir şekilde eleştirmişlerdir. “Âişe, kardeşinin katili Muâviye ve onun 

valilerinden sürekli olarak yüklü miktarlarda hediyeler alarak dünya malına ne 

kadar çok tamah ettiğini izhar etmiştir.” ifadelerini kullanarak Hz. Âişe’yi tenkit 

etmişlerdir.396 

Yine bu konuda Hz. Âişe’yi eleştiren diğer bir Şiî müellif, Muhammed 

Ticanî Semavi, “Muâviye, Âişe’nin kardeşi Muhammed b. Ebû Bekir’i feci şekilde 

öldürmüş, bedenini paramparça etmişti. Bunca şeye rağmen müşterek dünya 

menfaatleri düşmanları bir araya getirebiliyordu. Bu ortak emeller yüzünden 

Muâviye kendisini ona yakınlaştırdı ve o da Muâviye’ye yakınlaştı. Muâviye ona 

sık sık para ve hediyeler gönderiyordu.” ithamında bulunmaktadır.397 

Şiîlerin özellikle Muhammed b. Ebû Bekir’e muhabbet beslemelerinin ve 

Hz. Âişe’yi, kardeşinin intikam davasını gütmediğinden dolayı eleştirmelerinin 

ardında da birtakım sebepler bulunmaktadır. Şeyh Müfîd, Hz. Ebû Bekir’in oğlu 

Muhammed’in, bir gün Hz. Ali’ye “Uzat elini sana biat edeyim zira senin itaat 

edilmesi farz olan imâm olduğuna babamın ise ateşte bulunduğuna şehâdet 

ederim.” dediğini ve babasının cehennem ehlinden olduğunu söylediğini iddia 

etmiştir.398 Ayrıca Muhammed b. Ebû Bekir’in Hz. Osmân’ın katline iştirak etmesi, 

Hz. Ebû Bekir’in vefatının ardından Hz. Ali’nin Hz. Ebû Bekir’in hanımı Esma 

bint. Umeys ile evlenmesi neticesinde Hz. Ebû Bekir ve Esmâ’dan olan Muhammed 

b. Ebû Bekir’in Hz. Ali’nin evinde büyümesi de şüphesiz Şiîlerin ona olan 

muhabbetinin artmasına sebep olmuştur.399 Tüm bu sebeplerden dolayı Şiî 

müellifler Hz. Âişe’nin, kardeşinin katili Muâviye ile birlikte hareket etmesini sert 

 
393 Âmilî, Ḫıyânetü Âişe beyne’l-istiḥâleti ve’l-vâḳıʿ, 120. 
394 Ticanî Semavî, Gerçek Ehl-i sünnet Şia’dır, 116. 
395 Zehebî, Siyeru Aʿlâmi’n-Nübelâ, 2/131; İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 7/136-137, 8/136. 
396 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/339. 
397 Ticanî Semavî, Gerçek Ehl-i sünnet Şia’dır, 114. 
398 Şeyh Müfîd, el-İḫtiṣâṣ, 69-70. 
399 Arı, İmamiye Şîası Kaynaklarına Göre İlk Üç Halife, 272. 



101 

 

bir dille eleştirmişlerdir. Hz. Âişe’nin Hz. Ali ile Ehl-i beyt’e olan düşmanlığı ve 

dünyalık mallara olan iştiyakından dolayı kardeşinin ölümüne sessiz kaldığını ifade 

etmişlerdir. 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında ve Sünnî kaynaklarda Hz. Âişe ile Muâviye 

b. Ebû Süfyân arasında yaşanan en büyük gerilimin ise Hucr b. Adî ve adamlarının 

Muâviye tarafından tutuklatılıp öldürtülmesi hadisesi olduğu ifade edilebilir. Hz. 

Ali ile Muâviye arasındaki mücadelenin hazırladığı sosyal ve siyasî ortam 

içerisinde meydana gelen bu hareket aynı zamanda birçok araştırmacı tarafından 

“İlk Şiî hareket” olarak nitelendirilmektedir.400 Ancak Onat’a göre bu hareket, Hz. 

Ali taraftarlığı ile bilinen Hucr’un, Muâviye’nin iktidara gelmesinin ardından Hz. 

Ali ve taraftarlarına uyguladığı baskı sonucunda doğal bir hareket olarak ortaya 

çıkmış olup herhangi bir Şiî motif taşımamaktadır.401 

Şiî müelliflere göre Hucr b. Adî, çokça namaz kılan ve takvâ sahibi birisi 

olmakla beraber İslâm’da savunmasız öldürülen ilk kişidir.402 Bu yüzden Şîa şüheda 

defterini Hucr b. Adî ile başlatmaktadır.403 Onlara göre Hucr, yaş olarak sahâbenin 

küçüklerinden olmasına rağmen ibadetleri ile sahâbenin büyükleri arasında sayılan 

birisidir. Bundan dolayı onu sahâbîlerin en faziletlileri arasında görmektedirler.404 

Koyu bir Hz. Ali taraftarı olan Hucr, onun tüm mücadelelerinde yanında 

bulunmuştur. Hz. Ali’nin vefatından sonra Muâviye’ye karşı Hz. Hasan’ı 

desteklemiş ve onun hilâfeti Muâviye’ye teslim etmesini sert bir şekilde tenkit 

etmiştir. Hz. Hasan, Hucr’un eleştirilerini anlayışla karşılamış ve ona “Ey Hucr! 

Diğer insanlar senin bizi sevdiğin gibi sevmiyorlar. Senin gibi düşünüp senin 

yaptıklarını yapmıyorlar.” diyerek içerisinde bulundukları durumu izah etmeye 

çalışmıştır.405 Hz. Hasan’ın vefatından sonra da Hz. Ali ve oğullarının 

savunuculuğunu yapmış, Emevîlerin Hz. Ali evladına karşı yürüttükleri politikalara 

karşı çıkmıştır. 

Muâviye’nin kendisinden sonra oğlu Yezid’e güçlü bir iktidarı devretmek 

maksadıyla muhalefet eden herkesi ortadan kaldırdığını iddia eden Şiî müellifler, 

 
400 bk. Ali Dadan, “İslam Toplumundaki İlk Sivil Direniş Hareketlerinden Hucr b. Adî Hareketi ve 

Toplumsal Etkileri”, İSTEM (İslâm, San’at, Tarih, Edebiyat ve Mûsıkîsi) Dergisi 5 (2005), 204. 
401 Hasan Onat, Emevîler Devri Şiî Hareketleri ve Günümüz Şiîliği (İstanbul: Endülüs Yayınları, 

2019), 50-65. 
402 Keşşî, Ricâlü’l-Keşşî, 1/254. 
403 Muhsin el-Emîn, Aʿyânü’ş-Şîʿa, 4/569-586. 
404 Kummî ‘Abbâs, Sefînetü’l-Bihâr ve Medînetü’l-Ḥikem ve’l-Âsâr (Tahran: Daru’l-Usve, 1995), 

2/97. 
405 Taberî, Târîḫu’l-Ümem ve’l-Mülûk, 5/254-255. 



102 

 

Muâviye’nin Hucr’u da aynı şekilde ortadan kaldırdığını söylemektedirler. 

Nakledilen rivayetlere göre dönemin Emevî valisi Ziyad b. Ebîh, Hucr b. Adî ve 

arkadaşlarının Muâviye’yi, Hz. Ali ve Ehl-i beyt’e yaptıklarından dolayı 

lanetlediklerini ve her geçen gün daha da kalabalıklaştıkları haberini almıştı. Ziyad, 

Hucr ve arkadaşlarını defalarca uyarmasına rağmen onlar iktidarın politikalarına 

karşı gelmeyi sürdürmüş ve uyarıları dikkate almamışlardı. Büyük uğraşlar 

neticesinde Hucr ve arkadaşları vali Ziyad tarafından derdest ettirilmişti. Onları 

Vâil b. Hucr el-Hadramî ve Kesîr b. Şihâb’a teslim ettikten sonra Şam’a yani 

Muâviye’ye götürmelerini emretmişti. Şam yakınlarında Merciazrâ denilen 

mevkide hapsedilen Hucr ve arkadaşlarına Hz. Ali'yi lanetlemeleri ve ondan teberrî 

ettiklerini söylemeleri halinde serbest bırakılacakları teklif edilmiş ancak Hucr ve 

arkadaşları bunu kabul etmeyip öldürülmüşlerdi.406 

Hz. Âişe, Hucr ve adamlarının tutuklandıklarını öğrendiğinde hemen 

Abdurrahmân b. Hâris’i Muâviye’ye göndererek, onların serbest bırakılmasını 

istemişti. Abdurrahmân b. Hâris, Muâviye’ye geldiğinde ise Hucr ve arkadaşları 

çoktan öldürülmüşlerdi. Hucr ve arkadaşlarının Muâviye tarafından öldürülmesi 

çok büyük bir tepkiye neden olmuş, başta Hz. Âişe olmak üzere Sa’d b. Ebû 

Vakkas, Hz. Hüseyin, Abdullah b. Ömer gibi birçok sahâbî Muâviye’yi bu konuda 

kınamışlardı.407 

Hucr ve arkadaşlarının öldürülmelerinin ardından Hz. Âişe’ye onların ölüm 

haberi iletildiğinde; “Eğer başımıza gelen felaketlerin ardından daha büyük 

felaketleri getirmeyecek olsaydı mutlaka Hucr ve arkadaşlarının öldürülmesini de 

değiştirir ve durdururdum. Vallahi ben Hucr’u ancak iyi bir Müslüman, devamlı 

hac ve umre yapan birisi olarak biliyorum.” demiştir.408 Şiî müellifler, Hz. Âişe’nin 

söylemiş olduğu; “Eğer başımıza gelen felaketlerin ardından daha büyük 

felâketleri getirmeyecek olsaydı mutlaka Hucr ve arkadaşlarının öldürülmesini de 

değiştirir ve durdururdum.” sözleri üzerinden birtakım çıkarımlarda 

bulunmuşlardır. Hz. Âişe’nin daha önce, Hz. Osman’ın katledilmesi, Hz. Ali’nin 

hilâfetine engel olup aynı zamanda Talha ve Zübeyr’in öldürülmesine sebep olması 

meselelerinde de benzeri sözler söylediğini ancak hiçbir zaman dediğini 

 
406 İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb fî Maʿrifeti’l-ʾAṣḥâb, 1/329-336; Sekafî, el-Ġārât, 809 vd.; 

el-Mustafavî, Ḥaḳâiḳ fî Târîḫi’l-İslâm, 232. 
407 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳâtü’l-Kübrâ, 6/220; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târîḫ, 3/487; Zehebî, Siyeru 

Aʿlâmi’n-Nübelâ, 3/465; Kummî ‘Abbâs, Sefînetü’l-Bihâr, 2/97. 
408 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Târiḫ, 3/487; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/341. 



103 

 

yapmadığını iddia etmekte, hatta işleri daha da körükleyerek içerisinden 

çıkılamayacak bir hale getirdiğini söylemektedirler.409 

Şiî kaynaklarda Hucr b. Adî ve arkadaşlarının ölümüne tepki olarak Hucr’u 

öven ve Muâviye’yi ise yeren birçok uydurma hadis de nakledilmiştir. Buna göre; 

bir gün Muâviye Hz. Âişe’nin yanına girdiğinde, Hz. Âişe ona “Azra halkını, Hucr 

ve arkadaşlarını öldürmeye seni iten sebep nedir?” diye sormuş, Muâviye ise “Ey 

Mü’minlerin annesi! Onları ümmetin maslahatı için öldürdüm. Onların hayatta 

kalması ümmet için ifsattı.” demiştir. Ardından Hz. Âişe, Hz. Peygamber’in: 

“Benden sonra Azrâ’da bazı insanlar öldürülecek. Onları öldürenlere Allah ve gök 

ehli buğzeder.”410 dediğini nakletmiştir.  

Şiî kaynakların yanında Sünnî kaynaklarda da zikredilen diğer bir rivayette 

Muâviye, haccedeceği zaman Medine’ye gelmiş ve bu esnada da oğlu Yezid için 

biat almaya çalışmıştır. Medine’ye geldiğinde yaptığı ilk iş ise Hz. Âişe’yi ziyaret 

etmek olmuştur. İbn Abdülber’in nakline göre Muâviye Hz. Âişe’nin yanına girip 

oturduğunda Hz. Âişe “Ey Muâviye! Kardeşim Muhammed b. Ebû Bekir’i 

öldürdüğün için bir adamı senin peşine takıp seni öldürtmemden korkmuyor 

musun?” diye sormuş, Muâviye de “Ben beytü’l-emândayım.” demiştir. Ardından 

Hz. Âişe “Hucr ve arkadaşlarını öldürürken Allah’tan korkmadın mı?” diye 

sormuş, Muâviye de “Onları, onlar aleyhinde şahitlik yapanlar öldürdü.” şeklinde 

cevap vermiştir.411 Bu rivayeti değerlendiren Murtazâ el-Askerî, Muhammed b. Ebû 

Bekir’in vefatından on beş yıl sonra Hz. Âişe’nin Muâviye’ye kardeşinin hesabını 

sormasının altında birtakım nedenler bulunduğunu iddia etmiştir. Ona göre Hz. 

Âişe’nin Hucr ve arkadaşlarının ölümünü engellemek maksadıyla Muâviye’ye 

haberci göndermesinin sebebi, Hucr’un Muâviye’ye karşı kendisi için güçlü bir 

müttefik olmasından kaynaklanmaktaydı. Bu yüzden Hucr’un öldürülmesine engel 

olmak istemişti. Hucr’un ölümüyle birlikte artık Muâviye’ye karşı sözleriyle bile 

olsa yönlendirebileceği güçlü bir kimse kalmamış ve ona olan öfkesini yutmak 

zorunda kalmıştı.412 

Muâviye’nin, oğlu Yezid’in iktidarı için biât istemesine itiraz edenlerden 

biri de sahâbenin önde gelenlerinden Hz. Âişe’nin kardeşi Abdurrahmân b. Ebû 

 
409 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/341. 
410 Kummî ‘Abbâs, Sefinetü’l-Bihâr, 2/95. "İbn Kesîr bu hadis için 'Senedi zayıf ve munkatı'dır.' 

ifadesini kullanmıştır." bk. İbn Kesîr, el-Bidâye ve’n-Nihâye, 7/55. 
411 İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb fî Maʿrifeti’l-ʾAṣḥâb, 1/175. 
412 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 342-343. 



104 

 

Bekir olmuştu. Abdurrahmân’ın Yezid’in veliahtlığına karşı çıkmasının birçok 

nedeni bulunmaktaydı. Örneğin kardeşi Muhammed’in Emevîler tarafından 

öldürülüp bir eşeğin karnına bağlanarak yakılması asabiyet duygusunu 

körüklemişti. Bunun yanında Yezid’in liyakatsiz bir kimse olduğunu düşünmekte 

ve bu uygulamanın Bizans ve Sâsânîlerde olduğu gibi saltanat sistemini de 

beraberinde getireceğini söyleyerek Muâviye’ye karşı çıkmıştı.413 

Şiî müellifler Muâviye’nin, oğlu Yezid’i kendisinden sonra iktidara 

getirebilmek maksadıyla Hz. Ali’nin meşhur komutanı Eşter, Abdurrahmân b. 

Hâlid. b. Velîd,  Sa‘d b. Ebû Vakkās ve Hz. Hasan gibi önemli kimseleri 

zehirleterek öldürttüğünü iddia etmektedirler. Muâviye’nin son olarak 

Abdurrahmân b. Ebû Bekir’i, oğlunun veliahtlığına itirazı sebebiyle Mekke’ye 

gittiği esnada yolda zehirlettiğini iddia etmişlerdir. Şiî müellifler, Hz. Âişe’nin bu 

olaydan sonra tamamen Muâviye karşıtı bir tavır takındığını belirterek onun da 

kardeşini Muâviye’nin öldürttüğüne dair şüphesinin olduğunu dile getirmişlerdir. 

Abdurrahmân’ın ölüm sebebi hakkında Sünnî kaynaklarda da birtakım şüphelerden 

bahsedilmiş ancak bunları doğrulayacak bir delilin bulunmadığı belirtilerek sözü 

edilen iddianın uzak bir ihtimal olduğu söylenmiştir.414 

Şiî müellifler Hz. Âişe’nin bundan sonraki süreçte kardeşinin intikamını 

almak maksadıyla Muâviye’yi sözleriyle yermekten başka gücünün kalmadığını 

belirtmektedirler. Şiî müelliflere göre Hz. Âişe, Hz. Ali ile girdiği mücadelede 

amcasının oğlu Talha b. Ubeydullâh, kız kardeşinin kocası Zübeyr b. Avvâm ve 

birçok destekçisini kaybetmişti. Daha sonra kardeşi Muhammed ve Abdurrahmân’ı 

da kaybetmiş, Muâviye’ye karşı birlikte savaşa girebileceği hiç kimsesi kalmamıştı. 

Aynı zamanda Hz. Âişe’nin yaşı da bir hayli ilerlemiş, geçmişte Hz. Ali’ye yaptığı 

gibi Muâviye’ye karşı isyan ateşini harlayacak gücü kalmamıştı. Tüm bunlardan 

dolayı Hz. Âişe, Muâviye’yi yermek maksadıyla bu dönemde Hz. Ali ve oğullarını 

öven, Hz. Ali’ye karşı giriştiği mücadeleye dair pişmanlığını dile getiren sözler 

söylemeye başlamıştı. Sünnî kaynaklarda Hz. Âişe’nin pişmanlığına dair yer alan 

hadislerin tamamının bu dönemde Muâviye karşıtı bir politikanın eseri olarak 

nakledildiği Şiîler tarafından öne sürülmüştür.415 

 
413 Ayrıntılı bilgi için bk. Hakan Temir, “Abdurrahman b. Ebû Bekir’in Hayatı ve Erken Dönem 

İslam Tarihindeki Faaliyetleri”, Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 43 (2020), 146-149. 
414 Temir, “Abdurrahman b. Ebû Bekir’in Hayatı ve Erken Dönem İslam Tarihindeki Faaliyetleri”, 

150. 
415 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 342-346. 



105 

 

2.6. Hz. Âişe’nin Vefatı 

 Hz. Âişe’nin nerede ve ne zaman vefat ettiği hakkında Şiî ve Sünnî 

kaynaklar arasında herhangi bir ihtilaf söz konusu değildir. Hz. Peygamber’den 

sonra kırk yedi yıl daha yaşayan Hz. Âişe, 66 yaşında iken hicrî 58 yılında Ramazan 

ayının 17. gecesi (14 Temmuz 678) Medine’de vefat etmiştir. Vasiyeti üzere aynı 

gece Bakī‘ mezarlığına Hz. Peygamber’in diğer eşlerinin yanına defnedilmiştir. 

Cenaze namazını Medine vali vekili Ebû Hüreyre kıldırmıştır. Defin işlemleri 

sırasında cenazesini kabre kardeşlerinin çocukları Abdullah b. Zübeyr, Urve b. 

Zübeyr, Kasım b. Muhammed b. Ebû Bekir ve Abdullah b. Abdurrahmân b. Ebû 

Bekir koymuşlardır. Şiî kaynaklarda Hz. Âişe’nin nerede ve ne zaman vefat 

ettiğinden ziyade ahiretteki durumu hakkında birçok tartışma bulunmaktadır. Bizler 

de bu tartışmaları bir başlık altında değerlendirmeye çalışacağız. 

2.6.1. Hz. Âişe’nin Kâfir ve Cehennem Ehlinden Olduğuna Dair 

İddialar 

İmâmiyye Şîası müelliflerinin ortaya attığı en çarpıcı iddialardan bir tanesi 

de Hz. Âişe’nin kâfir olduğu veyahut cehennem ehlinden olduğu iddiasıdır. Bu 

konuda yapılan eleştirilerin sebepleri İmâmiyye Şîası’na mensup ilim adamlarına 

göre farklılık göstermektedir. Araştırmamızın diğer bölümlerinde bu farklılığın 

sebep ve sonuçlarına yer verilmiş, Şiî akideye sahip müelliflerin hangi sebepten 

dolayı böyle bir sonuca vardıkları ayrıntılı olarak belirtilmiştir. Çalışmamızın bu 

kısmında ise daha önce değinilmemiş olan rivayetleri bir başlık altında ele almaya 

gayret edeceğiz. 

Bir kısım İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Âişe’nin inkarcılardan 

olduğuna ya da yapmış olduğu fiil ya da fiillerden dolayı dinden çıktığına 

değinilirken, hangi sebeple böyle bir sonuca varıldığı ise her zaman farklılık 

göstermiştir. Farklı başlıklar altında da zikrettiğimiz üzere Şiî müelliflerden bir 

kısmı diğerlerinden daha da ileri giderek Hz. Âişe’nin Hz. Mâriye’ye atmış olduğu 

iftiradan dolayı kendisine had uygulanması gerektiğini dahi söylemişlerdir. Hz. 

Âişe’ye had uygulayacak olan kişinin ise gaybette olan İmam Mehdi el-Muntazar 

olduğunu, Hz. Âişe’nin cesedini mezarından çıkarıp kendisine had cezası 

uygulayacağını iddia etmişlerdir.416 

 
416 Berkī, el-Meḥâsin, 339-340; Hillî, Muḫtaṣaru Beṣâʾirü’d-derecât, 213; İbn Ebü’l-Hadîd, Şerḥu 

Nehci’l-belâġa, 2/407; Erbilî, Keşfü’l-Ġumme, 2/539. 



106 

 

Önde gelen Şiî müfessirlerden Ayyâşî, Hz. Âişe’nin Allah’a imanı 

konusunda tefsirinde birtakım rivayetlere yer vermiştir. Nakletmiş olduğu rivayeti 

Câfer es-Sâdık’a nispet ederek Nahl Sûresinin 92. âyetinde geçen “ipliğini iyice 

büktükten sonra geri çözen kadın” meselinin, Hz. Âişe için nâzil olduğunu iddia 

etmiştir. Ayyâşî’nin naklettiği rivayete göre Câfer es-Sâdık, “İpliğini iyice 

büktükten sonra geri çözen kadın gibi olmayın.”417 âyetinde geçen “ipliğini çözen 

kadının” Hz. Âişe olduğunu ve “ipliğini çözmek” ile kastedilen şeyin ise Hz. 

Âişe’nin imanı olduğunu belirtmiştir.418 Nakledilen rivayetten de anlaşılacağı üzere 

Âyyâşî, ipliğin çözülmesini imanın çözülmesine benzetmiş, imanı çözülen kişinin 

ise Hz. Âişe olduğunu belirtmiştir. 

Ayyâşî’nin Hz. Âişe ile ilgili aktarmış olduğu bu rivayetin benzeri herhangi 

bir rivayete Ehl-i sünnet kaynaklarının hiçbirinde rastlanılmamıştır. Sünnî 

kaynaklarda bahsi geçen ipliğini çözen kadının ise Câhiliye döneminde yaşayan 

Rayta bint Amr bint Saâd adında ahmak bir kadın olduğu söylenmektedir. Kendisi 

fazlaca vesveseli olan bu kadın, sabah erkenden kalkıp yünden ve kıldan iplikler 

örer ve komşularına da ördürür, öğleden sonra hem kendisinin hem de komşularının 

ördüğü ipliği beğenmeyip bozduğu/çözdüğü nakledilmektedir. Nahl Sûresi’nde 

geçen âyette verilen misalin Ayyâşî’nin naklettiği gibi ipliğin çözülmesinin imanın 

çözülmesine benzetilmesi şeklinde değil de daha önce verilen bir sözün sonradan 

bozulmasına binâen nâzil olduğu nakledilmektedir.419 

Yine Ayyâşî ve Meclisî gibi Şiî müelliflerin aktarmış oldukları diğer bir 

rivayet ise Hz. Âişe’nin cehennem ehlinden olduğu ve kendisi için orada bir kapı 

bulunduğu rivayetidir. Nakledilen rivayete göre Hicr Sûresi 44. âyette geçen “Onun 

yedi kapısı vardır”420 cümlesinde cehennemin yedi kapısı olduğu belirtilmiş, bu 

yedi kapıdan altıncısının ʿAsker’e (Hz. Âişe)421 ait olduğu ve oradan cehenneme 

gireceği iddia edilmiştir.422 Hz. Âişe’nin Hz. Ali’ye karşı savaştığını, bu yüzden 

cehenneme gideceğini iddia eden Şiî müellifler, bu iddialarını kendi kaynaklarında 

yer alan bazı hadislerle desteklemişlerdir. Şeyh Müfîd’in aktarmış olduğu hadise 

 
417 en-Nahl 16/92. 
418 Ayyâşî, Tefsîrü’l-ʿAyyâşî, 2/269; bk. Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 7/404. 
419 İbn Kesîr, Tefsîrü’l-Ḳur’âni’l-ʿAẓîm, 2/583-584; Şevkânî, Fetḥu’l-Ḳadîr, 3/190; Mahmûd b. 

Abdullâh el-Huseynî el-Âlûsî, Rûḥu’l-Meʿânî fî Tefsîri'l-Ḳur’âni’l-ʿAẓîm ve’s-Sebʿu’l-Mes̱ânî 

(Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turasi’l-ʿArabî, ts.), 14/221-222. 
420 el-Hicr 15/44. 
421 Cemel Savaşı esnasında Hz. Âişe’nin binmiş olduğu devenin isminin “ʿAsker” olduğu iddia 

edilmiş ve bundan dolayı kendisine bu isim verilmiştir. Bk. Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 4/378, 8/220 
422 Ayyâşî, Tefsîrü’l-ʿAyyâşî, 2/243; Meclisî, Biḥârü’l-envâr, 4/378,8/220. 



107 

 

göre Hz. Peygamber “Ehlimden ve ümmetimden imandan çıkmış olan kimse dışında 

hiç kimse Ali’ye buğz etmez.” buyurmuştur.423 Yine bir diğer rivayette Hz. 

Peygamber Hz. Ali’ye hitaben “Ey Ali! Senin savaşın benim savaşımdır.” 

buyurmuş, Peygamber’e ise ancak ve ancak kâfirlerin savaş açabileceğini, Hz. 

Âişe’nin Hz. Ali’ye savaş açarak kâfir olduğunu ve tevbe etmediği için cehenneme 

gideceğini iddia etmişlerdir.424 

İmâmiyye Şîası kaynaklarına bakıldığında Hz. Âişe’nin kâfir, fâcir ve 

cehennem ehli olduğuna dair neredeyse görüş birliğinin oluştuğu da gözden 

kaçmamaktadır. Şîa’ya göre Hz. Âişe’nin kâfir olmasının en temel sebebi, Allah 

tarafından vasî olarak tayin edilen kimseye yani imama isyan edip savaşmasıdır.425 

Hz. Âişe, Hz. Ali’ye karşı savaşmış, onca masum sahâbî ve tâbiînin katline sebep 

olmuş ve bunca şeye rağmen Allah’a tevbe etmemiş, nihayetinde ise kâfir olarak 

vefat etmiştir.426 

2.7. Şîa’nın Hz. Âişe’nin Naklettiği Hadislere Dair Görüşleri 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Âişe’nin Hz. Peygamber’den naklettiği 

hadisler hakkında birçok rivayet ve görüş bulunmaktadır. Aktarılan rivayetlerde 

genellikle Hz. Âişe’nin naklettiği hadislerin makbul olmadığı yönünde bilgiler yer 

almaktadır. Hz. Âişe’nin Hz. Peygamber’e iftira atarak bu hadisleri uydurduğu ve 

bundan dolayı aktardığı hadislerin tamamının fâsit olduğu iddia edilmektedir.427 Bu 

çerçevede Şiî müelliflerin konu hakkında aktarmış oldukları rivayetlerden tespit 

edebildiklerimize, sırayla değinmeye çalışacağız. 

Hz. Âişe’nin Hz. Peygamber’e çok sayıda yalan hadis isnat ettiği görüşü 

hakkında, “Şeyh Sadûk” lakabıyla tanınan İbn Bâbeveyh el-Kummî, Kitâbü’l-Ḫiṣâl 

ismini verdiği eserinde Ca‘fer es-Sâdık’a nispet ettiği bir rivayete yer vermiştir. İbn 

Bâbeveyh, Allah Resûlü’ne en fazla yalan hadis isnadında bulunan üç kişinin ismini 

verirken sırayla; Ebû Hüreyre ve Enes b. Mâlik’in ismini zikrettikten sonra, üçüncü 

kişi olarak Hz. Âişe’nin ismini zikretmeden, üstü kapalı bir şekilde (اِمرأة) “Bir 

kadın” ifadesini kullanarak Hz. Âişe’ye işaret etmiştir.428 Bu üç kişinin Hz. 

 
423 Şeyh Müfîd, el-İḫtiṣâṣ, 118. 
424 Tûsî, el-İḳtiṣâd, 361-365; Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/361. 
425 Zencânî, Aḳaidü’l-İmâmîyyeti’l-İs̱nâ’aşerîyye, 3/89. 
426 Şeyh Sadûk, Kitâbü’l-Ḫiṣâl, 2/556; Şeyh Müfîd, el-Cemel, 227-231; İbn Tâvûs, eṭ-Ṭarâʾif, 292-

293; Beyâzî, Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm, 3/161-166; Kâşânî, ʿİlmü’l-yaḳīn, 2/659. 
427 Şeyh Sadûk, Kitâbü’l-Ḫiṣâl, 1/190; İbn Tâvûs, eṭ-Ṭarâʾif, 218-225; Tüsterî, İḥḳâḳu’l-Ḥaḳ, 360; 

Mûsevî, el-Mürâcaʿât, 259-270. 
428 Şeyh Sadûk, Kitâbü’l-Ḫiṣâl, 1/190. 



108 

 

Peygamber’e en çok yalan hadis isnadında bulunan kimseler olduğunu iddia 

etmiştir. Ayrıca belirtmek gerekir ki İbn Bâbeveyh’in ismini zikrettiği üç kişi, aynı 

zamanda Sünnî hadis literatüründe en fazla hadis aktaran kişilerdir. Bunlardan, Ebû 

Hüreyre 5374, Enes b. Mâlik 2286 ve Hz. Âişe 2210 hadis rivayet etmiştir.429 

Burada dikkat edilmesi gereken bir diğer husus ise diğer Şiî müellifler gibi İbn 

Bâbeveyh el-Kummî’nin, Hz. Âişe’ye olan öfkesini ismini dahi anmayarak 

rivayetler üzerinden izhar etmeye çalışmış olmasıdır. 

İmâmiyye Şîası müellifleri, Hz. Âişe’nin tek başına bu kadar hadis 

nakletmiş olmasının imkânsız olduğunu ve bunun arkasında başka şeyler 

bulunabileceğini iddia etmektedirler. Bu konuda İbn Tâvûs, Ehl-i sünnet’e reddiye 

olarak kaleme aldığı eṭ-Ṭarâʾif adlı eserinde bazı bilgilere yer vermiştir. Hz. 

Peygamber’in diğer eşlerinin en fazla 30 hadis naklettiğini, Hz. Âişe’nin ise tek 

başına bu kadar sayıda hadisi nakletmiş olmasına şüphe ile yaklaşılması gerektiğini 

iddia etmiştir.430 Hz. Âişe’nin naklettiği rivayetleri tahrîc eden Buhârî ve Müslim’in 

Ṣaḥîḥayn’da yer vermiş oldukları hadisler hakkında bir kısım eleştirilerde 

bulunmuştur. Daha sonra Hz. Âişe’nin naklettiği hadislerin tamamının onun 

siyasetine uygun olarak nakledildiğini ve bütün bunların Hz. Peygamber’e iftiradan 

başka bir şey olmadığını iddia etmiştir.431 

İbn Tâvûs gibi düşünen ve onun görüşlerini destekleyen birkaç Şîi müellif 

daha bulunmaktadır. Bunlardan Şerefeddîn el-Mûsevî el-Mürâcaʿât isimli 

kitabında, Murtazâ el-Askerî ise Eḥâdîs̱ü Ümmü'l-Müʾminîn isimli kitabında, 

benzer görüşlere yer vermişlerdir.  Hz. Âişe’nin nakletmiş olduğu hadisleri tahrîc 

eden Buhârî ve Müslim’in, kitaplarında aktarmış oldukları hadislerin kabul 

edilmesinin mümkün olamayacağını iddia etmişlerdir. Özellikle de Murtazâ el-

Askerî, Hz. Âişe’nin, Hz. Ali ve Hz. Fâtıma’nın faziletine dair Hz. Peygamber’den 

naklettiği hadislerin Hz. Âişe tarafından uydurulduğunu iddia etmiştir. Hz. Âişe’nin 

Muâviye’ye olan düşmanlığı sebebiyle Hz. Ali’yi üstün gösterme çabasının bir 

tezahürü olarak Hz. Peygamber’den uydurma hadisler naklettiğini söylemiştir.432 

Yine Hz. Âişe’nin nakletmiş olduğu hadisler hakkında Tüsterî, İḥḳâḳu'l Ḥaḳ isimli 

 
429 Cemal Ağırman, “Müksirûn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2006), 31/532-533. 
430 İbn Tâvûs, eṭ-Ṭarâʾif, 218-219. 
431 İbn Tâvûs, eṭ-Ṭarâʾif, 220-225. 
432 Mûsevî, el-Mürâcaʿât, 259-270; Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/347. 



109 

 

eserinde “Âişe’nin rivayetleri tıpkı babasının hilâfeti gibi fasittir.” iddiasında 

bulunmuştur.433 

Yine Murtazâ el-Askerî, Muâviye b. Ebû Süfyân’ın, yönetimi esnasında 

sahâbe ve tabiînden bir grup kimseyi bir araya getirip kendisini ve 

Ümeyyeoğullarını öven, Hz. Ali ve Ehl-i beyt’i zemmeden hadislerin uydurulması 

için büyük gayret gösterdiğini iddia etmektedir. Bu grup içerisinde yer almasa da 

Hz. Âişe’nin de benzer faaliyetlerde bulunduğunu söyleyen el-Askerî, uydurulan 

tüm bu hadislerin Buhârî ve Müslim’in Ṣaḥîḥayn’ında yer aldığını iddia etmiştir.434 

Muhammed Cemîl Hammûd Âmilî de Hz. Âişe’nin, Hz. Ali hayattayken 

onu zemmeden hadisler uydurduğunu ve ona karşı amansız bir mücadeleye 

giriştiğini, Hz. Ali vefat ettikten sonra Muâviye ile ters düştüğünde ise Hz. Ali ve 

Ehl-i beyt’in faziletlerinden bahseden hadisler uydurduğunu iddia ederek Hz. 

Âişe’nin içerisinde bulunduğu zaman ve mekâna göre pozisyon aldığını iddia 

etmiştir. Ayrıca Hz. Âişe’nin pişmanlığını ifade ettiği hadislerin de bu dönemde 

Muâviye’ye düşmanlığı sebebiyle nakledildiğini söylemektedir.435 

Netice itibarıyla İmâmiyye Şîası’na mensup müelliflerin neredeyse tamamı, 

başta Hz. Âişe’den nakledilen hadisler olmak üzere, Buhârî ve Müslim’in 

Ṣaḥîḥayn’da yer vermiş oldukları hadisleri makbul görmemektedirler. Hz. Âişe’den 

nakledilen iki binin üzerinde hadisi Hz. Âişe’ye olan düşmanlıkları ve mezhepsel 

yaklaşımları sebebiyle yok saymaktadırlar. 

  

 
433 Tüsterî, İḥḳâḳu’l-Ḥaḳ, 320. 
434 Murtazâ el-Askerî, Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn, 1/374. 
435 Âmilî, Ḫıyânetü Âişe beyne’l-istiḥâleti ve’l-vâḳıʿ, 119-123. 



110 

 

 

SONUÇ 

“İmâmiyye Şîası Kaynaklarına Göre Hz. Âişe” isimli bu çalışmamızda, 

İmâmiyye Şîası’nın Hz. Âişe tasavvurunu oluşturan ana öğelerin Hz. Ali ve Ehl-i 

beyt merkezli imâmet ve hilâfet fikirlerinin olduğu tespit edilmiştir. İmâmiyye Şîası 

kaynaklarında oluşturulmuş olan ve Şiî akideye sahip kimselerce benimsenen Hz. 

Âişe tasavvuru, tamamen Şiî siyasetinin ve ideolojisinin imâmet merkezli bir 

yansımasıdır. Mezhepsel yaklaşımlarla müminlerin annesi konumunda olan Hz. 

Âişe’ye tarihi gerçekliklerle uyuşmayan birçok asılsız iddialarda bulunulmuştur. 

Şîa, teşekkül sürecini tamamladıktan hemen sonra erken dönem İslâm 

tarihine geri dönerek Şiî anlayışa uygun imâmet merkezli sûnî bir tarih 

oluşturmuştur. Bu geriye dönük tarih yazımı, aynı zamanda mitolojik ve ideolojik 

bir tarih tasavvurunun oluşmasına zemin hazırlamış ve gerçek tarihin yerini 

ideolojinin ve mitlerin almasına sebep olmuştur. Bunu Şîa tarafından kaleme alınan 

tüm tarih kitaplarında görmek mümkündür. 

Çalışmamızda, Şiî müelliflerin Hz. Âişe hakkında oluşturdukları olumsuz 

tasavvurun sebepleri ayrıntılarıyla tespit edilmiştir. İlk olarak Şiî müelliflerin Hz. 

Âişe’ye ağır ifadeler içeren lakaplar takarak Hz. Âişe’nin, Sünnî kaynaklarda 

belirtilen lakaplara layık bir kimse olmadığı ve bu lakapların uydurma olduğu 

yönünde görüş beyan ettikleri tespit edilmiştir. 

Hz. Âişe’nin Hz. Peygamber ile evlilik yaşını değerlendirmeye tabi tutan 

Âmilî gibi Şiî müellifler, onun daha önce başka biriyle evlendiğini ve bu 

evliliğinden bir de çocuğunun dünyaya geldiğini, bu yüzden de Hz. Peygamber ile 

evlilik yaşının en az 17 veya 18 olduğunu iddia etmişlerdir. Bir kısım İmâmiyye 

Şîası müellifleri ise Hz. Muhammed’in, Hz. Âişe ile Hz. Ebû Bekir’in kendisine 

olan sadakatini ve desteğini arttırmak için evlendiğini iddia etmişlerdir. Hz. 

Peygamber’in siyasi gayeler güderek Hz. Âişe ile evlendiğini ifade eden Şiî 

müellifler, Allah Resûlü’nün İslâm toplumunun dağılmasına sebebiyet vermemek 

maksadıyla Hz. Âişe’yi yaptığı onca şeye rağmen boşamadığını söylemişlerdir. 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Peygamber’in eşlerinin Ehl-i beyt’e 

dâhil olup olmadığı konusunun geniş bir şekilde tartışıldığı tespit edilmiştir. 

Araştırmalarımız neticesinde Şîa’nın Ehl-i beyt kavramını kendi inanç ve düşünce 

sisteminin temel yapı taşı olarak benimsediği ve “masumluk” ile “imâmet” düşünce 



111 

 

sistemini bu kavram üzerinden tasarlayarak bugünkü şeklini verdiği görülmüştür. 

Buna göre, başta Hz. Âişe olmak üzere Resûlullah’ın eşlerinin Ehl-i beyt’e dâhil 

olup olmadığı da bu düşünce çerçevesinde şekillenmiştir. Tathir âyeti ve kisâ hadisi 

bağlamında İmâmiyye Şîası müellifleri, başta Hz. Âişe olmak üzere Hz. 

Peygamber’in eşlerinden herhangi birinin Ehl-i beyt’e dâhil olmadığını 

savunmaktadırlar. Tathir âyetinin özellikle Allah Resûlü’nün duasından sonra nâzil 

olduğunu savunarak buradan birtakım çıkarımlar yapmışlardır. Şiî müelliflere göre 

Hz. Peygamber sadece beş kişilik grubu kastederek dua etmiş, ardından söz konusu 

âyet nâzil olmuştur. Hz. Muhammed’in duasına icabeten nâzil olan bu âyette geçen 

“Ehl-i beyt” lafzı ile kastedilen kimselerin ise Hz. Peygamber, Hz. Ali, Hz. Fâtıma, 

Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin olduğu ileri sürülmüştür. 

Gerçekleştiği günden bugüne, İslâm toplumunda çok büyük bir etki bırakan 

ve halihazırda dahi Hz. Âişe hakkındaki tartışmaların merkezinde yer alan “İfk 

Hadisesi”, Ehl-i sünnet ve Şîa kaynaklarının neredeyse tamamında tartışılan bir 

mesele halini almıştır. Hz. Âişe’nin kendisine atılan iftiradan ilahî beyanla 

aklanmasının ardından herhangi bir kimse kendisi hakkında tek bir söz etmemiş, 

onun masumiyetini sorgulamamıştır. Nâzil olan âyetlerin ardından bu olayda Hz. 

Âişe’nin masum olduğuna inanan ılımlı Şiîler bulunmakla beraber, siyasi sebeplerle 

Hz. Âişe’yi suçlayan ve başka bir “İfk Hadisesi” ihdas eden Şiî müellifler de 

bulunmaktadır. Buldukları her fırsatta Hz. Âişe’yi eleştiren Şiî müellifler, Benî 

Mustalik Gazvesi dönüşünde Hz. Âişe’ye atılan iftiranın, Nûr Sûresi’nde bulunan 

âyetlerin nâzil olmasıyla açığa çıkmasını ve inen âyetlerin Hz. Âişe’yi övmesini 

hazmedememişlerdir. Sünnî kaynaklarda “İfk Hadisesi” adıyla bilinen bu olayın 

aslında yaşanmadığını iddia eden Şiî müellifler, Hz. Âişe’nin Hz. Mâriye’ye zina 

iftirasında bulunduğunu iddia ederek, bu mesele hakkında hacimli eserler kaleme 

almışlardır. Hz. Mâriye’ye atılan iftiranın bizzat Hz. Âişe tarafından atıldığını iddia 

eden Şiî müellifler, nâzil olan âyetlerin ise Hz. Âişe’nin berâati için değil de Hz. 

Mâriye’nin berâati için nâzil olduğunu dile getirmişlerdir. Yine Hz. Âişe’ye 

uygulanacak olan had (kazf) cezasının, aradan geçen bunca yıla rağmen halen 

uygulanacağını düşünen Şiî müelliflerin bulunuyor olması, geçmişte oluşturulmuş 

olan Şiî inanç ve düşünce sisteminin halen değişmediğini de göstermektedir. Ayrıca 

Hz. Peygamber, Hz. Ali ve Hz. Hasan’ın güçleri yetmediği için uygulayamadıkları 

had cezasını, imam Mehdî el-Muntazar’ın kuracağı devlette uygulayacağı 



112 

 

düşüncesi, insan muhayyilesini bir hayli zorlamakta ve kanaatimizce hiçbir 

tutarlılığı bulunmamaktadır. 

İmâmiyye Şîası müelliflerinin Hz. Âişe hakkında oluşturdukları olumsuz 

tasavvurun sebepleri arasında, Hz. Âişe’nin, babasını hilâfete getirmesindeki rolü 

fazlasıyla göze çarpmaktadır. Şiî müelliflere göre Allah Resûlü, Hz. Ebû Bekir ve 

Hz. Ömer’i, Hz. Ali’nin hilâfetine engel olmamaları için hastalığı esnasında 

Üsâme’nin ordusuna katarak Medine’den uzaklaştırmak istemiştir. Ancak Hz. 

Âişe’nin türlü entrikalarıyla Hz. Ali’ye ait olan hilâfet makamı, Hz. Ebû Bekir ve 

Hz. Ömer tarafından gasp edilmiştir. Hz. Âişe, babasının Üsâme’nin ordusuna 

katılmasını engellemek için elinden geleni yapmış, Medine’de olup bitenleri sürekli 

olarak Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’e haber vermiş ve hastalığı esnasında Hz. 

Peygamber’in arkasından türlü işler çevirmiştir. Nihayetinde de amacına ulaşmayı 

başarmıştır. 

Hastalığı esnasında Hz. Peygamber’in yanından biran olsun ayrılmayan ve 

Hz. Peygamber’in bütün ihtiyaçları ile ilgilenen Hz. Âişe için kendi zihin 

dünyalarında tasavvur edilemeyecek derecede bir mizansen oluşturmayı başaran 

İmâmiyye Şîası müellifleri, sürekli olarak Hz. Âişe’nin tek derdinin babasını 

hilâfete getirmek olduğunu savunmuşlardır. Gerek Şeyh Müfîd gibi ilk dönem Şiî 

müelliflerinin gerekse Mustafavî gibi çağdaş Şiî müelliflerinin, Hz. Peygamber’in 

onca uyarısına rağmen Hz. Âişe ve Hz. Hafsa’nın babalarını hilâfete getirmek 

istediklerine dair rivayetleri nakletmeleri ve bu düşünceyi savunmaları görüşümüzü 

destekler niteliktedir. 

İlk iki halife döneminde Hz. Âişe’nin siyasetten uzak, karşılıklı saygı ve 

muhabbet içerisinde bir yaşam tarzını benimsediğini söyleyen Şiî müellifler, Hz. 

Osman’ın halifeliğinin ikinci devresinde onun aleyhinde aldığı bazı karar ve 

tasarrufların ardından ona karşı oluşan muhalefet hareketinin içerisinde yer aldığını 

iddia etmişlerdir. İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Âişe ve Hz. Osman arasında 

yaşanan çok sayıda tartışmadan bahsedilmiştir. Yaşanan tartışmalar neticesinde Hz. 

Âişe, Hz. Osman’ı aşağılayan bazı lakaplar kullanmış ve kendisine lanet etmiştir. 

Yine Hz. Âişe, Hz. Osman’ın Resûlullah’ın sünnetini değiştirdiğini iddia etmiş ve 

insanları Hz. Osman’ı öldürmeye teşvik etmiştir. Hz. Osman vefat ettikten sonra 

insanların Hz. Ali’ye biat ettiğini duyduğunda ise Hz. Osman’ın mazlum olarak 

öldürüldüğünü söylemiş ve Hz. Ali’den Hz. Osman’ın katillerini talep etmiştir. 

Bütün bunları Hz. Osman ve Hz. Ali’ye karşı planlı bir şekilde tertip eden Hz. Âişe 



113 

 

bunlarla yetinmemiş, meşrû halifeye isyan edip ona savaş açarak onlarca 

Müslümanın ölümüne sebep olmuştur. 

İmâmiyye Şîası kaynaklarında Hz. Ali ve Hz. Âişe arasında yaşanan olaylar, 

daha önce var olan kin, nefret ve tartışmaların bir neticesi olarak aktarılmaya 

çalışılmıştır. Şîa’ya göre Hz. Âişe, her zaman Hz. Ali’ye karşı inatçı ve geçimsiz 

birisi olmuştur. Hz. Âişe’nin ilk günden beri Hz. Ali’ye karşı anlam verilemeyen 

bir hazımsızlık yaşadığı aktarılmıştır. Onun Hz. Ali’ye olan kin ve düşmanlığının 

sebebi ise her zaman farklılık göstermiştir. 

Hz. Âişe’nin, Resûlullah tarafından ileride yapacağı eylemlere karşı 

uyarıldığını öne süren Şiî müellifler, Hz. Peygamber’in bu uyarıları yaparken onu 

azarladığını iddia etmişlerdir. Hz. Ali’ye isyan etmesi durumunda ise Hz. Ali’nin 

kendisini Allah Resûlü’nden boşama yetkisinin olduğunu ileri sürmüşlerdir. Hz. 

Âişe, Hz. Peygamber’in tüm bu uyarılarını dikkate almayınca Hz. Ali, 

eylemlerinden dolayı son kez Hz. Âişe’yi uyarmıştır. Ardından Hz. Ali’ye itaat 

etmeyip onunla savaştığı için Hz. Ali de onu Hz. Muhammed’den boşamıştır.  

Şiî müellifler genellikle Hz. Âişe ile Hz. Ali arasında gerçekleşen Cemel 

Savaşı’nı sadece beşerî zaafiyet noktasına indirgeyerek bu olayı normal bir hadise 

gibi göstermeye çalışmışlardır. Ancak bizler gerçekleşen tüm bu olayların Hz. Ali 

ile Hz. Âişe arasındaki bir husumete bağlanmasının yanlış bir değerlendirme olduğu 

kanaatindeyiz. Nitekim kaynaklar objektif bir biçimde incelendiğinde Hz. Âişe’nin 

sadece Hz. Osman’ın katillerinin cezalandırılması ve Müslümanlar arasında yayılan 

fitneye bir an önce son verilmesi amacıyla böyle bir mücadeleye girişme ihtimali 

yüksektir. 

Hz. Âişe’nin Hz. Ali ile yaptığı savaşın ardından pişman olduğuna ve 

günahları için tevbe ettiğine dair rivayetler bulunmakla birlikte, birçok Şiî müellif, 

Hz. Âişe’nin tevbe etmediğini ve Hz. Ali’ye olan kin ve düşmanlığını onun vefatına 

dek sürdürdüğünü iddia etmiştir. Şiî müellifler, bu iddialarına kaynaklık etmesi 

açısından Hz. Âişe’nin, Hz. Ali’nin vefatının ardından ona olan kin ve düşmanlığını 

Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin üzerinden devam ettirdiğini ifade etmişlerdir. Ancak 

ortaya atılan iddialar objektif bir biçimde incelendiğinde böyle bir durumun söz 

konusu olmadığı görülecektir. Bizler bu iddiaların, tamamen mezhepsel ve 

ideolojik taassuptan kaynaklandığını düşünmekteyiz. 

Şiî müellifler, özellikle rivayetlerini imamlara nispet ederek aynı zamanda 

Şiî düşünceye sahip insanları etkileri altına almayı başarmışlardır. Böylelikle Hz. 



114 

 

Âişe’ye söylemek istedikleri kötü söz ve eleştirilerini imamlar üzerinden 

söyleyerek kendilerine aynı zamanda bir meşrûiyet alanı oluşturmuşlardır. Bir 

kısım Şiî müellifler ise Hz. Âişe’yi Hz. Peygamber’den boşama gayreti içine 

girerek ona karşı söylemek istedikleri kötü sözleri aslında müminlerin annesine 

değil de sıradan bir kimseye söylüyormuş algısını oluşturmaya çalışmışlardır. 

İmâmiyye Şîası müellifleri, Hz. Âişe’nin Hz. Peygamber’den naklettiği 

hadisler hakkında ise genellikle Hz. Âişe’nin tek başına bu kadar hadisi nakletmiş 

olmasının imkansız olduğunu belirterek bu hadislerin makbul olmadığı yönünde 

görüş beyan etmişlerdir. Hz. Âişe’nin, Hz. Ali hayattayken onu zemmeden hadisler 

uydurduğunu ve ona karşı amansız bir mücadeleye girdiğini, Hz. Ali vefat ettikten 

sonra Muâviye ile ters düştüğünde ise Hz. Ali ve Ehl-i beyt’in faziletlerinden 

bahseden hadisler uydurduğunu iddia ederek Hz. Âişe’nin içerisinde bulunduğu 

zaman ve mekana göre pozisyon aldığını iddia etmişlerdir. Ayrıca Hz. Âişe’nin 

pişmanlığını ifade ettiği hadislerin de bu dönemde Muâviye’ye düşmanlığı 

sebebiyle nakledildiğini söylemektedirler. 

Son olarak çalışmamızda Şiî kaynaklarda yer alan Hz. Âişe tasavvurunun 

Şiî müelliflerin yaşadıkları zamana göre değişiklik gösterdiği tespit edilmiştir. 

Özellikle Safevîler devrine kadar olan ilk sekiz asırda yaşayan Şiî müellifler, Hz. 

Âişe’ye çok ağır eleştirilerde bulunmuşlardır. Safevîler dönemine gelindiğinde ise 

muhalefet yerine artık yönetimde olan Şiî müellifler, yapmış oldukları ağır 

eleştirilerin dozunu biraz daha azaltmışlardır. Daha sonra Sünnî akideye sahip 

Osmanlı Devleti’nin Safevîlerle giriştiği mücadele neticesinde bir antipati olarak 

Safevî Devleti’nin Şiîliği tekrardan bir propaganda aracı haline getirdiği 

görülmektedir. Bu dönemde başta Hz. Âişe olmak üzere Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer 

ve Hz. Osman gibi sahâbîleri karalamak maksadıyla birçok kurgusal metin kaleme 

alınmıştır. Bu dönemde, kendilerinden önce yazılmış metinlerden alıntılar yapan 

Şiî müellifler, Hz. Âişe hakkında ana kaynaklarında olumlu yönde yer alan nakillere 

eserlerinde yer vermeyerek zaten kurgusal olan tarih metinlerini daha fazla tahrif 

etmişlerdir. Hz. Âişe hakkında modern dönem ve çağdaş dönem Şiî müellifleri 

tarafından kaleme alınan eserlere baktığımızda ise ideolojik saiklerle eserlerini 

kaleme alan Şiî müellifler dışında geriye kalan müelliflerin,  Hz. Âişe’ye dair 

olumlu ve olumsuz birtakım eleştirilerde bulundukları tespit edilmiştir. 

  



115 

 

KAYNAKLAR 

(Bu tez çalışmasında İSNAD 2 atıf sistemi kullanılmıştır.) 

Abbas el-Kummî, Abbas b. Muhammed Rıza. Mefâtîḥu’l-Cinân. Bağdat: Menşūrātü Dâru’t-

Terbiye, ts. 

Acar, H. İbrahim. “İslâm Hukukunda Evlenme Ehliyeti Bakımından Küçüklerin Evlendirilmesi 

Problemi”. Dinî Araştırmalar 6/16 (2003), 125-140. 

Ağırman, Cemal. “Müksirûn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/532-533. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2006. 

Ahsâî, Ahmed b. Zeyniddîn b. İbrâhîm el-Ahsâî el-Bahrânî. er-Recʿa. Kerbelâ: Mektebetü’l-

Allâmetü’l-Hâirî, ts. 

Akdoğan, Mehmet Nur. “Ashâbdan Bazı Kimselerin Tebûk Seferi Dönüşünde Hz. Peygamber’e 

Karşı Suikast Girişiminde Bulundukları İddiasına Dair Mülahazalar”. Diyanet İlmî Dergi 

57/1 (2021), 403-434. 

Akdoğan, Mehmet Nur. “Kitâbu Süleym b. Kays ve Kaynaklık Değeri”. Bitlis Eren Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 3/2 (2014), 1-22. 

Akdoğan, Mehmet Nur. Şiî Kaynaklara Göre Hz. Ömer. Ankara: Araştırma Yayınları, 2017. 

Akdoğan, Mehmet Nur. “Şiî Literatürde Hz. Ömer’in Bazı Hadiselerdeki Rolü”. Şarkiyat İlmi 

Araştırmalar Dergisi 12 (2014), 86-116. 

Aksu, Ali. “İmâmiyye Şîası Kaynaklarına Göre Hz. Âişe”. 273-283. Sivas: Sivas Belediyesi, 2017. 

Âlûsî, Mahmûd b. ʿAbdullâh el-Huseynî. Rûḥu’l-Meʿânî fî Tefsîri'l-Ḳur’âni’l-ʿAẓîm ve’s-Sebʿu’l-

Mes̱ânî. 15 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türasi’l-Arabî, ts. 

Âmilî, es-Seyyid Ca‘fer Murtazâ el-Hüseynî. eṣ-Ṣaḥîḥ min Sîreti İmam Ali. 55 Cilt. Kum: el-

Merkezü’l İslâmî li’d-Dirâsât, 2012. 

Âmilî, es-Seyyid Ca‘fer Murtazâ el-Hüseynî. eṣ -Ṣaḥîḥ min Sîreti’n-Nebiyyi’l-A’zam. 35 Cilt. Kum: 

Dârü’l-Hadîs, 2. Basım, 2009. 

Âmilî, es-Seyyid Ca‘fer Murtazâ el-Hüseynî. Ḥadîs̱ü’l-İfk. Beyrut: Dâru’t-Taâruf li’l-Matbûât, 

1980. 

Âmilî, Haydar b. Alî el-Ubeydî el-Hüseynî. el-Keşkûl fîmâ cerâ ʿ alâ âli’r-Resûl. Kum: Menşûrâtu’r-

Rızâ, 2. Basım, 1952. 

Âmilî, Muhammed Cemîl Hammûd. Ḫıyânetü Âişe beyne’l-istiḥâleti ve’l-vâḳıʿ. Beyrut: Müessesetü 

Kamer-i Benî Hâşim, 2010. 

Apaydın, Mehmet. Siyer Kronolojisi. İstanbul: Kuramer, 2018. 

Arı, Mehmet Salih. İmamiye Şîası Kaynaklarına Göre İlk Üç Halife. İstanbul: Düşün Yayıncılık, 

2011. 

Arı, Mehmet Salih. “Klasik Şîa Kaynaklarına Göre Hz. Hasan”. Hz. Hasan Sempozyumu. ed. Alim 

Yıldız. 89-109. Sivas: Be Yayınları, 2014. 

Arı, Mehmet Salih. “Şîa’nın Tarih Anlayışı ve Klasikler”. Klasiği Yeniden Düşünmek Uluslararası 

Sempozyumu. ed. Sami Erdem. 261-286. İstanbul: Klasik Yayınları, 2004. 



116 

 

Ayyâşî, Ebü’n-Nadr Muhammed b. Mes‘ûd b. Muhammed el-Ayyâşî es-Sülemî es-Semerkandî. 

Tefsîrü’l-ʿAyyâşî. thk. Hâşim er-Resûlî el-Mahlâtî. 2 Cilt. Tahran: Mektebetü’l-

İlmiyyetü’l-İslâmiyye, ts. 

Azimli, Mehmet. “Hz. Âişe’nin Evlilik Yaşı Tartışmalarında Savunmacı Tarihçiliğin Çıkmazı”. 

İslâmî Araştırmalar Dergisi 16/1 (2003), 28-37. 

Bacak, Nigar. İmâmiyye Şîası’nda Sahâbe Anlayışı. Konya: Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2009. 

Bahrânî, Hâşim b. Süleymân b. İsmâîl b. Abdilcevâd el-Hüseynî. el-Burhân fî tefsîri’l-Ḳurʾân. 4 

Cilt. Kum: Matbaʿatü’l-İlmiyye, 3. Basım, 1973. 

Belâzürî, Ebü’l-Hasen Ahmed b. Yahyâ b. Câbir b. Dâvûd. Ensâbü’l-eşrâf. thk. Muhammed 

Hamîdullah-Süheyl Zekkâr-Riyaz Ziriklî. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1996. 

Berkī, Ebû Ca‘fer Ahmed b. Muhammed b. Hâlid. el-Meḥâsin. Kum: Dâru’l-Kütübi’l-İslâmiyye, ts. 

Beyâzî, Muhammed Ali b. Yûnus el-Âmilî en-Nebâtî. eṣ-Ṣırâṭü’l-Müstaḳīm ilâ Müsteḥiḳḳi’t-

Taḳdîm. thk. Muhammed el-Bâkır el-Behbûtî. 3 Cilt. b.y.: Matbaʿatü’l-Haydariyye, 1964. 

Bozan, Metin. “İmâmiyye Şîa’sının Peygamberlik ve İmamet Anlayışlarının Mukayesesi”. Dini 

Araştırmalar Dergisi 9/26 (2006), 95-112. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail. el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ. nşr. Muhammed Züheyr b. Nasr. 8 

Cilt. b.y.: Dâru Tavki’n-Necât, 2. Basım, 2001. 

Cezâirî, Seyyid Ni‘metullāh b. Abdillâh b. Muhammed el-Mûsevî el-Hüseynî el-Cezâirî et-Tüsterî. 

el-Envârü’n-nuʿmâniyye. 4 Cilt. Tebriz: Şeriketû Çâp, ts. 

Coşkun, Selçuk. “Hadislerin Tarihe Arzı’nın Uygulamadaki Bazı Problemleri (Hz. Âişe’nin Evlilik 

Yaşı Örnekleminde Bir İnceleme)”. Ekev Akademi Dergisi 8/20 (2004), 177-196. 

Çeker, Orhan. “Berkī”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 5/509. İstanbul: TDV Yayınları, 

1992. 

Dadan, Ali. “İslam Toplumundaki İlk Sivil Direniş Hareketlerinden Hucr b. Adî Hareketi ve 
Toplumsal Etkileri”. İSTEM (İslâm, San’at, Tarih, Edebiyat ve Mûsıkîsi) Dergisi 5 (2005), 

203-221. 

Demir, Abdulalim. İmâmiyye Şîa’sı Hadis Kaynaklarına Göre Sahâbe Tasavvuru. Ankara: Ankara 

Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2020. 

Demirel, Serdar. Ehl-i Sünnet İle İmâmiyye Şîası Arası Karşılaştırmalı Hadis İlimleri. İstanbul: 

Karınca & Polen Yayınları, 2014. 

Demı̇rpolat, Aznavur - Ergül, Mehmet Adem. “Sosyo-Politik Şîa’dan Teo-Politik Şiîliğe Evrilen 

Süreç” Journal of Political Administrative and Local Studies 4/1 (2021), 34-53. 

Doğrusözlü, Zekeriya. “İmâmiyye Şîası Kaynaklarında Hz. Muhammed’in Ölümü ile İlgili 

Spekülasyonlar”. İnönü Üniversitesi Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi 9/1 (2020), 132-

144. 

Ebû Nasr el-Cevherî, Ebû Nasr İsmail b. Hammâd el-Cevherî el-Fârâbî. Tâcu’l-Luğa ve Ṣıḥâḥu’l-

ʿArabiyye. thk. Ahmed Abdulğafûr Attâr. 6 Cilt. Beyrut: Dâru'l-İlm li’l-Melâyîn, 1987. 

Ecer, Ahmet Vehbi. “Şia ve Doğuşu”. Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 1/1 (1983), 

131-142. 

Efendioğlu, Mehmet. Sahâbeye Yöneltilen Tenkitler. İstanbul: M. Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları, 2011. 



117 

 

Efendioğlu, Mehmet. “Suheyb b. Sinân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 37/477. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Erbilî, Ebü’l-Hasan Alî b. Îsâ b. Ebü’l-Feth. Keşfü’l-Ġumme fî Maʿrifeti’l-Eimme. 2 Cilt. Tebriz: 

Mektebetü Benî Hâşim, 1961. 

Erkocaaslan, Recep. Hz. Âişe’nin Hayatı, Şahsiyeti ve Hz. Peygamber Sonrası İslâm Tarihindeki 

Rolü. İstanbul: Beyan Yayınları, 2. Basım, 2017. 

Erkocaaslan, Recep. “Hz. Mâriye bint Şem‘ûn’a Atılan İftira ve Sünnî-Şiî Geleneklerdeki Rivayet 

Farklılıklarının Sebepleri”. Eskiyeni 43 (2021), 11-26. 

Erul, Bünyamin. “Hz. Âişe Kaç Yaşında Evlendi? Dokuz mu? On Dokuz mu?” İslâmî Araştırmalar 

Dergisi 19/4 (2006), 637-649. 

Erul, Bünyamin. “Mesrûk b. Ecda‘”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 29/336-337. 

Ankara: TDV Yayınları, 2004. 

Eryiğit, Adem. “Şiî-Sünnî İmamet Tartışmaları Bağlamında Hz. Âişe (el-Hillî-İbn Teymiyye 

Örneği)”. Turkish Journal of Shiite Studies 2/1 (2020), 71-86. 

Eş‘as el-Kûfî, Ebû’l-Alî Muhammed b. Muhammed. el-Eş‘as̱iyyât. Tahran: Mektebetü Ninova el-

Hadîse, ts. 

Fayda, Mustafa. “Mübâhele”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/423-424. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2006. 

Fazl b. Şâzân, Ebû Muhammed Fazl b. Şâzân b. Halîl el-Ezdî en-Nîsâbûrî. el-Îżâḥ. Beyrut: 

Menşūrātü Müesseseti’l-Aʿlemī, 1982. 

Fevzi, Cîhan Rıf’at. es-Seyyide Âişe ve Tevsîḳuhâ li’s-Sünne. Kahire: Mektebetü’l-Hanci, 2001. 

Fığlalı, Ethem Ruhi. “Gadîr-i Hum”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 13/279-280. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1996. 

Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed. el-Meġānimü’l-muṭâbe 

fî meʿâlimi Ṭâbe. nşr. Hamed el-Câsir. Riyad: y.y., 1969. 

Furât el- Kûfî, Ebü’l-Kâsım Furât b. İbrâhim İbn. Tefsîrü Furat el-Kûfî. Necef: Matbaʿatü’l-

Haydariyye, ts. 

Gölpınarlı, Abdülbaki. Tarih Boyunca İslam Mezhepleri ve Şiîlik. İstanbul: Der Yayınları, 1979. 

Güneş, Hasan Hüseyin. “Şîa Kelimesi Üzerine Etimolojik Bir Tahlil”. Alevilik Araştırmaları Dergisi 

7 (2014), 203-213. 

Hamûd, Muhammed Cemil. Âişe Ḳâtiletü’r-Resûl. Londra: Müessesetü İmâm el-Hâdî, 2011. 

Hasan el-Askerî, Ebû Muhammed Hasen b. Alî el-Hâdî b. Muhammed el-Cevâd et-Takī. Tefsîrü’l 

Manṣûb li-İmâm el-Ḥasan b. Ali el-ʿAskerî. Kum: Müessesetü’l-İmâm el-Mehdî, 2. Basım, 

2012. 

Hasanî, Hāşim Maʿrūf. Sîretü’l-Eimmeti’l-İs̱nâ ʿ Aşer. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kalem, 3. Basım, 1981.  

Hasanî, Hāşim Maʿrūf. Fî Ẓilâli’t-Teşeyyu‘. Beyrut: Müessesetü’l-Vefâ, 1983. 

Hâtıp, Abdülkerîm Ziyâd Muhammed. Menziletü Ümmü’l Mü’minin ʿÂişe ʿİnde Ehl-i Beyt Beyne’ş-

Şîʿati’l-İs̱nâaşeriyye ve Ehli’s-Sünne “Dirâsetü’n Muḳârenetün”. Gazze: Gazze İslâm 

Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 

Hillî, Cemâlüddîn el-Hasen (el-Hüseyn) b. Yûsuf b. Alî İbnü’l-Mutahhar. Keşfü’l-Murâd fi Şerhi 

Tecridi’l-İtiḳad. Kum: Menşūrātü Şekûra, 1953. 



118 

 

Hillî, Cemâlüddîn el-Hasen (el-Hüseyn) b. Yûsuf b. Alî İbnü’l-Mutahhar. Nehcü’l-Ḥaḳ ve Keşfü’ṣ-

Ṣıdḳ. Kum: Dâru’l-Hicret, 2000. 

Hillî, Cemâlüddîn el-Hasen (el-Hüseyn) b. Yûsuf b. Alî İbnü’l-Mutahhar - İbn Teymiyye, Ebü’l-

Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm b. Mecdiddîn Abdisselâm el-Harrânî. 

Minhâcü’l-Kerâme fî Maʿrifeti’l-İmâme maʿa Minhâcü’s-Sünneti’n-Nebeviyye. Pakistan: 

y.y., 1982. 

Hillî, Hasan b. Süleyman. Muḫtaṣaru Beṣâʾirü’d-derecât. Necef: Matbaʿatü’l-Haydariyye, 1950. 

Himyerî, Ebü’l-Abbâs Abdullāh b. Ca‘fer. Ḳurbu’l-İsnâd. Tahran: Mektebetü Ninova el-Hadîse, 

2002. 

Hürr el-Âmilî, Muhammed b. el-Hasen b. Alî. İs̱bâtü’l-hüdât bi’n-nuṣûṣ ve’l-muʿcizât. Beyrut: Dâru 

İhyâi’t-Türasi’l-ʿArabî, 3. Basım, 1971. 

İbn Ebü’l-Hadîd, Ebû Hâmid İzzüddîn Abdülhamîd b. Hibetillâh b. Muhammed el-Medâinî. Şerḥu 

Nehci’l-belâġa. thk. Muhammed Ebü’l-Fazl İbrâhim. 10 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâ-i Kütübi’l-

Arabiyye, 3. Basım, 1967. 

İbn Hacer, Ebü’l-Fazl Şihâbüddîn Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî. el-İṣâbe fî Temyîzi’ṣ-

Ṣaḥâbe. thk. Sıdkî Cemîl el-Attâr. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2001. 

İbn Hişâm, Ebû Muhammed Cemâleddîn Abdülmelik b. Hişâm b. Eyyüb. es-Sîretü’n-Nebeviyye. 

thk. Mustafa es-Sakâ-İbrahim el-Ebyârî-Abdülhafîz Şiblî. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-

Arabî, ts. 

İbn Kesîr, Ebû’l-Fidâ İmâdeddîn İsmail b. Şehabeddîn Ömer. el-Bidâye ve’n-Nihâye. 21 Cilt. 

Beyrut: Mektebetü’l-Maârif, 1990. 

İbn Kesîr, Ebû’l-Fidâ İmâdeddîn İsmail b. Şehabeddîn Ömer. Tefsîrü’l-Ḳur’âni’l-ʿAẓîm. thk. Sâmî 

b. Muhammed Selâme. 8 Cilt. b.y.: Dâru Taybe, 1999. 

İbn Mâce, Ebû Abdullâh Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî. Sünenü İbn Mâce. thk. Şuʿayb el-Arnaût. 

5 Cilt. b.y.: Dâru’r-Risâleti’l-Âlemiyye, 2009. 

İbn Manzur, Muhammed b. Mükerrem. Lisânü’l-Arab. 15 Cilt. Beyrut: Dâru Sâdır, 1956. 

İbn Ma‘sûm, Sadrüddîn Alî Hân b. Nizâmiddîn Ahmed b. Muhammed Ma‘sûm el-Hüseynî el-

Medenî. ed-Derecetü’r-refîʿa fî ṭabaḳāti’l-İmâmiyye mine’ş-Şîʿa. thk. Muhammed Sâdık 

Bahru’l-ʿulûm. Kum: Mektebetü Besîratî, 1977. 

İbn Rüstem et-Taberî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr el-Âmilî. Delâilü’l-İmâme. Necef: 

Matbaʿatü’l-Haydariyye, 1963. 

İbn Saʿd, Ebû Abdullâh Muhammed b. Saʿd b. Menî. eṭ-Ṭabaḳâtü’l-Kübrâ. thk. Muhammed 

Abdulkâdir Atâ. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2. Basım, 2012. 

İbn Sîde, Ebû el-Hasan Alî b. İsmail b. Sîde el-Mursî. el-Muḥkem ve’l-muḥîṭu’l-aʿẓam. thk. 

Abdulfettâh es-Seyyid Selîm - Faysal el-Hafeyân. 12 Cilt. Kahire: Mahedi’l-Mahtûtâti’l-

Arabiyye, 2003. 

İbn Şehrâşûb, Ebû Ca‘fer Reşîdüddîn Muhammed b. Alî b. Şehrâşûb et-Tabersî el-Mâzenderânî es-

Serevî. Menâḳıbü Âli Ebî Ṭâlib. 3 Cilt. Kum: Matbaʿatü’l-İlmiyye, 1959. 

İbn Tâvûs, Radıyyüddîn Alî b. Mûsâ b. Ca‘fer. eṭ-Ṭarâʾif fî maʿrifeti meẕâhibi’ṭ-ṭavâʾif. Kum: 

Matbaatü’l-Hıyâm, 1980. 

İbn Tâvûs, Radıyyüddîn Alî b. Mûsâ b. Ca‘fer. Saʿdü’s-suʿûd. Kum: Matbaatü Emîr, 1944. 

İbn Abdülber en-Nemerî, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed. el-İstîʿâb fî 

Maʿrifeti’l-ʾAṣḥâb. thk. Alî Muhammed el-Becâvî. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1992. 



119 

 

İbnü’l-Esîr, Ebü’l-Hasen İzzüddîn Alî b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el-Cezerî. Üsdü’l-

ġābe fî maʿrifeti’ṣ-ṣaḥâbe. thk. Ali Muhammed Müʿavviz Âdil Ahmed Abdilmevcûd. 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts. 

İbnü’l-Esîr, İzzeddin Ebû’l-Hasan Ali b. Muhammed. el-Kâmil fi’t-Târiḫ. thk. Ebû’l-Fidâ Abdullah 

el-Kadı. 11 Cilt. Beyrut: Darû’l-kütübi’l-İlmiyye, 1987. 

Kâşânî, Molla Muhsin Muhammed b. Şâh Murtazâ b. Şâh Mahmûd-ı. Tefsîrü’ṣ-Ṣâfî. thk. Seyyid 

Muhsin Hüseynî el-Emînî. 5 Cilt. Kum: Mektebtü’s-Sadr, 1995. 

Kâşânî, Molla Muhsin Muhammed b. Şâh Murtazâ b. Şâh Mahmûd-ı. ʿİlmü’l-yaḳīn. 2 Cilt. Kum: 

y.y., ts. 

Kerekî, Ebü’l-Hasen Nûrüddîn Alî b. el-Hüseyn b. Alî. Nefeḥâti’l-lâhût fî laʿni’l-cibt ve’ṭ-ṭâġūt. 

Tahran: Mektebetü Ninova el-Hadîse, ts. 

Keşşî, Muhammed b. Ömer. Ricâlü’l-Keşşî. Meşhed: Müessesetü’n-Neşr fî Câmiati Meşhed, 1929. 

Kummî ‘Abbâs. Sefînetü’l-Bihâr ve Medînetü’l-Ḥikem ve’l-Âsâr. 8 Cilt. Tahran: Daru’l-Usve, 2. 

Basım, 1995. 

Kummî, Ali b. İbrahim. Tefsîrü’l-Ḳummî. thk. Tayyib el-Mûsevî el-Cezâirî. 2 Cilt. Necef: 

Mektebetü’l-Hüdâ, ts. 

 Kur’ân-ı Kerîm Meâli. çev. Halil Altuntaş - Muzaffer Şahin. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 12. Basım, 2011. 

Kuzudişli, Bekir. “Şia’da Rivayet Olgusunu Şekillendiren Temel Unsurlar”. Dinbilimleri Akademik 

Araştırma dergisi 18/1 (2018), 59-92. 

Küleynî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Ya’kûb. el-Fürûʿ mine’l-Kâfî. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’t-Taâruf li’l-

Matbûât, 1992. 

Küleynî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Ya’kûb. el-Uṣûl mine’l-Kâfî. 8 Cilt. Tahran: Mektebetü’l-

İslâmiyye, 1968. 

Küleynî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Ya’kûb. er-Ravża mine’l-Kâfî. thk. Ali Ekber el-Ğıfârî. Beyrut: 

Dâru’l-Adva, 3. Basım, 1980. 

Mâmekânî, Abdullah b. Muhammed Hasan. Tenḳîḥu’l-Maḳâl fî ʿilmi’r-ricâl. Necef: Müessesetû 

Âli’l-Beyt li-ihyai’t-Türâs, 1930. 

Meclisî, Muhammed Bâkır b. Muhammed Takī b. Maksûd Alî. Biḥârü’l-envâri’l-câmiʿa li-düreri 

aḫbâri’l-eʿimmeti’l-eṭhâr. 110 Cilt. Beyrut: Dâru’l-İhyâi’t-Türas, 3. Basım, 1983. 

Meclisî, Muhammed Bâkır b. Muhammed Takī b. Maksûd Alî. Ḥayâtü’l-ḳulûb. Tahran: y.y., ts. 

Meclisî, Muhammed Bâkır b. Muhammed Takī b. Maksûd Alî. ʿAynü’l-ḥayât. Tahran: İntişârâtü'l-

Kâim, ts. 

Mes’ûdî, Ebu’l-Hasan Ali b. el-Hüseyn b. Ali. İs̱bâtü’l-vaṣıyye li’l-İmâm ʿAlî b. Ebî Tâlib. Beyrut: 

Dâru’l-Adva, 1988. 

Mes’ûdî, Ebu’l-Hasan Ali b. el-Hüseyn b. Ali. Mürûcü’ẕ-ẕeheb ve meʿâdinü’l-cevher. 4 Cilt. Beyrut: 

Mektebetü’l-Asriyye, 2005. 

Muhsin el-Emîn, Ebû Muhammed el-Bâkır Muhsin b. Abdilkerîm b. Alî el-Emîn el-Hüseynî el-

Âmilî. Aʿyânü’ş-Şîʿa. 12 Cilt. Beyrut: Dâru’t-Taâruf li’l-Matbûât, 1983. 

Mukâtil b. Süleymân, Ebû’l-Hasen Mukâtil b. Süleymân el-Belhî. Tefsîrü Muḳâtil b. Süleymân. thk. 

Abdullâh Mahmûd Şehâte. 5 Cilt. Beyrut: y.y., 2002. 

Murtazâ el-Askerî, es-Seyyid. Eḥâdîs̱ü Ümmü’l-Müʾminîn Âişe. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’z-Zehrâ, 1985. 



120 

 

Murtazâ el-Askerî, es-Seyyid. The Role of ‘A’ishah in the History of Islam. çev. Alaaddin Pazargadi. 

3 Cilt. Tahran: Naba Publication, 2000. 

Mûsevî, Şerefüddîn Abdülhüseyn b. es-Seyyid Yûsuf b. el-Cevâd Âlü Şerefiddîn. el-Fuṣûlü’l-

mühimme fî teʾlîfi’l-ümme. Beyrut: Daru’z-Zehrâ, 7. Basım, 1977. 

Mûsevî, Şerefüddîn Abdülhüseyn b. es-Seyyid Yûsuf b. el-Cevâd Âlü Şerefiddîn. el-İctihâd fî 

muḳābili’n-naṣ. Kum: Matbaʿatü Seyyidi’ş-Şühedâ, 1983. 

Mûsevî, Şerefüddîn Abdülhüseyn b. es-Seyyid Yûsuf b. el-Cevâd Âlü Şerefiddîn. el-Mürâcaʿât. thk. 

Hüseyin Ali er-Râzî. Tahran: Matbaʿatü Hisâm, ts. 

Müslim, Ebû’l-Hasen Müslim b. el-Haccâc el-Kuşeyrî en-Nîsâbûrî. Ṣaḥîhu Müslim. thk. 

Muhammed Fuâd Abdulbâkî. 5 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 1955. 

Mustafavî, Hasan. el-Ḥaḳâiḳ fî Târîḫi’l-İslâm ve’l-Fiten ve’l-Ehdas. Kum: y.y, 1989. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyin el-Kuşeyri en-Nisaburi. Ṣaḥîḥu’l-Müslim. 5 Cilt. Kahire: Dâru İhyai’l-

Kütübi’l-Arabiyye, 1955. 

Onat, Hasan. Emevîler Devri Şiî Hareketleri ve Günümüz Şiîliği. İstanbul: Endülüs Yayınları, 4. 

Basım, 2019. 

Onat, Hasan. “Şiîliğin Doğuşu Meselesi (Birinci Hicri Asır)”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 36/1-2 (1997), 79-118. 

Öz, Mustafa. “Bihârü’l-Envâr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 6/139-141. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1992. 

Öz, Mustafa. “Küleynî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 26/538-539. Ankara: TDV 

Yayınları, 2002. 

Öz, Mustafa. “Meclisî, Muhammed Bâkır”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28/253-255. 

Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Öz, Mustafa. “Şîa”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 39/111-114. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2010. 

Saffâr el-Kummî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Ferrûh. Beṣâʾirü’d-derecât fi’l-maḳāmât 

ve feżâʾili Ehli’l-beyt. Tahran: Menşūrātü Aʿlemî, 1983. 

Savaş, Rıza. “Hz. Âişe’nin Evlenme Yaşı İle İlgili Farklı Bir Yaklaşım”. Dokuz Eylül Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 4 (1995), 139-144. 

Sekafî, İbrâhim b. Muhammed b. Sa‘îd b. Hilâl. el-Ġārât/İstinfâr ve’l-Ġārât. 2 Cilt. Kum: Dâru’l-

Kütübi’l-İslâmi, 1989. 

Sekkâf, Alevî b. Abdülkadir (ed.). Âişetü Ümmü’l-Mü’minîn, Mevsûʿatün ʿilmiyyetün ʿan Ḥayatihâ 

ve Fażlihâ ve Mekânetihâ el-ʿilmiyyeti ve ʿalâḳatihâ bi-Âli’l-Beyti ve Reddi’ş-Şübuhâti 

Ḥavlehâ. Zahran/Suudi Arabistan: Müessesetü’d-Düreri’s-Seniyye, 1. Basım, 2013. 

Süleym b. Kays, Ebû Sâdık Süleym b. Kays el-Hilâlî el-Âmirî el-Kûfî. es-Saḳīfe. Beyrut: Menşūrātü 

Dâru’l-Fünûn li’l-Tabâat-i ve’n-Neşr-i ve’t-Tevzîʿ, 1980. 

Şâmî, Muhammed b. Yûsuf es-Sâlihî. Ezvâcü’n-Nebî. thk. Nizâmeddin el-Füteyyih. Beyrut: Darû’l-

Kelimi’t-Tayyib, 2006. 

Şerîf el-Murtazâ, Alemü’l-hüdâ Ebü’l-Kāsım Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Muhammed el-Alevî. 

Emâli’l-Murtażâ: Ġurerü’l-fevâʾid ve dürerü’l-ḳalâʾid. thk. M. Ebü’l-Fazl İbrâhim. 2 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabiyye, 2. Basım, 1967. 

Şerîf el-Murtazâ, Alemü’l-hüdâ Ebü’l-Kāsım Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Muhammed el-Alevî. eş-

Şâfî fi’l-İmâme. thk. Abduzzehra el-Hüseynî el-Hatip. Tahran: Müessesetü’s-Sadık, 1987. 



121 

 

Şerîf el-Murtazâ, Alemü’l-hüdâ Ebü’l-Kāsım Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Muhammed el-Alevî. 

Resâʾilü’ş-Şerîf el-Murtażâ. 4 Cilt. Kum: Dâru’l-Kur’âni’l-Kerim, 1984. 

Şevkânî, Muḥammed b. Alî b. Muḥammed el-Yemenî. Fetḥu’l-Ḳadîr. Dımaşk: y.y., 1993. 

Şeyh Hüseyin el-Hısn. Ebḥâs̱ü Ḥavle’s-Seyyide Âişe (Rüʾyetü Şiîyyeti Muʿâsıra). Beyrut: Dâru 

Ravâfid, 2017. 

Şeyh Müfîd, Ebû Abdillâh Muhammed b. Muhammed b. en-Nu‘mân el-Hârisî el-Ukberî. el-Cemel 

ve’n-nuṣra li-seyyidi’l-ʿIṭre fi’l-Baṣra. Kum: Mektebetü’d-Dâverdî, 3. Basım, 1983. 

Şeyh Müfîd, Ebû Abdillâh Muhammed b. Muhammed b. en-Nu‘mân el-Hârisî el-Ukberî. el-Emâlî. 

Kum: Matbaʿatü’l-İslâmiyye, 1982. 

Şeyh Müfîd, Ebû Abdillâh Muhammed b. Muhammed b. en-Nu‘mân el-Hârisî el-Ukberî. el-İfṣâḥ 

fi’l-imâme. Beyrut: Dâru’l-Müfîd, 1993. 

Şeyh Müfîd, Ebû Abdillâh Muhammed b. Muhammed b. en-Nu‘mân el-Hârisî el-Ukberî. el- İḫtiṣâṣ. 

thk. Ali Ekber el-Ğıfârî. Beyrut: Müessesetü’l-A‘lemî, 1982. 

Şeyh Müfîd, Ebû Abdillâh Muhammed b. Muhammed b. en-Nu‘mân el-Hârisî el-Ukberî. el-İrşâd fî 

maʿrifeti Ḥucecillâhi ʿale’l-ʿİbad. Tahran: Kitâbü’l-Furûşi’l-İslâmiyye, 1932. 

Şeyh Müfîd, Ebû Abdillâh Muhammed b. Muhammed b. en-Nu‘mân el-Hârisî el-Ukberî. Risâle fî 

mâ Eşkele min Ḫaberi Mâriye el-Ḳıbṭıyye. thk. Şeyh Mehdî es-Sıbâhî. Beyrut: Daru’l-

Müfîd, 1993. 

Şeyh Sadûk, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Bâbeveyh el-Kummî. el-Hidâye. 

Tahran: y.y., ts. 

Şeyh Sadûk, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Bâbeveyh el-Kummî. Emâli’ṣ-

ṣadûḳ. Tahran: Kitaphâne-i İslâmî, 1943. 

Şeyh Sadûk, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Bâbeveyh el-Kummî. İkmâlü’d-

dîn ve iṭmâmü’n-niʿme. thk. Seyyid Hasan el-Mûsevî el-Horasânî. Necef: Matbaʿatü’l-

Haydariyye, 1979. 

Şeyh Sadûk, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Bâbeveyh el-Kummî. Kitâbü’l-

Ḫiṣâl. 2 Cilt. Kum: Cemâ‘ati’l-Müderrisîn, 1982. 

Şeyh Sadûk, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Bâbeveyh el-Kummî. Men lâ 

yaḥḍuruhü’l-faḳīh. 4 Cilt. Kum: Menşûrâtü Cemâ‘ati’l-Müderrisîn, 5. Basım, 1983. 

Şeyh Sadûk, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Bâbeveyh el-Kummî. Meʿâni’l-

aḫbâr. Beyrut: Dâru’l-Maʿrifet-i li’t-Tabâʿat-i ve’n-Neşrî, 1979. 

Şeyh Sadûk, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Alî b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Bâbeveyh el-Kummî. ʿİlelü’ş-

şerâʾiʿ ve’l-aḥkâm. 2 Cilt. Necef: Mektebetü’l-Haydariyye, 1966. 

Tabâtabâî, Muhammed Hüseyin b. Muhammed b. Muhammed Hüseyin. el-Mîzân fî tefsîri’l-Ḳurʾân. 

20 Cilt. Beyrut: Müessesetü’l-Aʿlemî, 2. Basım, 1974. 

Taberî, Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr. Târiḫu’l-Ümem ve’l-Mülûk. thk. Muhammed Ebû’l-Fazl 

İbrahim. 11 Cilt. Mısır: Dâru’l-Maârif, 1964. 

Taberî, Ebû Caʿfer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmilî. Câmiʿu’l-Beyân fî Teʾvîli ʿÂyi’l-Ḳur’ân. 

thk. Ahmed Muhammed Şâkir. 24 Cilt. b.y.: Müessesetü’r-Risâle, 2000. 

Tabersî, Ebû Alî Emînüddîn (Emînü’l-İslâm) el-Fazl b. el-Hasen b. el-Fazl. İʿlâmü’l-Verâ bi-

aʿlâmi’l-hüdâ. 2 Cilt. Kum: Müessesetü Âli’l-Beyt, 1996. 



122 

 

Tabersî, Ebû Alî Emînüddîn (Emînü’l-İslâm) el-Fazl b. el-Hasen b. el-Fazl. Mecmaʿu’l-beyân fî 

tefsîri’l-Ḳurʾân. 10 Cilt. Kum: Mektebetü’l-Âyetullah el-ʿuzmâ el-Marʿaşî en-Necefî, 

1982. 

Tabersî, Ebu Mansur Ahmed b. Ali b. Ebî Talib. el-İḥticâc. 2 Cilt. Kum: Zevi’l-Kurba, 2010. 

Tabersî, Mirza Hüseyin en-Nûrî et. Faṣlü’l-ḫiṭâb fî is̱bâti taḥrîfi kitâbi rabbi’l-erbâb. thk. Hüseyin 

Ali et-Tufeylî. b.y.: y.y., ts. 

Taneri, Aydın. “Hadım”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15/1-3. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1997. 

Temir, Hakan. “Abdurrahman b. Ebû Bekir’in Hayatı ve Erken Dönem İslam Tarihindeki 

Faaliyetleri”. Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 43 (2020), 129-154. 

Ticanî Semavî, Muhammed. Gerçek Ehli Sünnet Şia’dır. çev. Resul Nur. İstanbul: Neva Yayıncılık, 

2006. 

Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ. es-Sünen. thk. Beşşâr Avvâd Maʿrûf. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-

Ğarbi’l-İslâmî, 1998. 

Tunsevî, Muhammed Abdüssettâr. Buṭlânu ʿAḳâidi’ş-Şiʿiyye. Pakistan: Mektebetü’l-İmdâdiyye, 

1982. 

Tûsî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî. el-İḳtiṣâd fîmâ yeteʿallaḳu bi’l-iʿtiḳād. Necef: 

Matbaʿatü’l-Hiyâm, 1979. 

Tûsî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî. el-İstibṣâr (fî maḫtülife mine’l-aḫbâr). 4 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Adva, 1992. 

Tûsî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî. Emâli’ş-Şeyḫ eṭ-Ṭûsî. Necef: Matbaʿatü’n-Nuʿmân, 

1964. 

Tûsî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî. et-Tibyân fî tefsîri’l-Ḳurʾân. thk. Ahmed H. Kasîr 

el-Âmilî. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, ts. 

Tûsî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî. İḫtiyârü maʿrifeti’r-Ricâl. 2 Cilt. Meşhed: y.y., 

1929. 

Tûsî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî. Tehẕîbü’l-Aḥkâm (fî şerḥi’l-Muḳniʿa). 10 Cilt. 

Tahran: Dâru’l-Kütübi’l-İslâmiyye, 2. Basım, 1970. 

Tûsî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. el-Hasen b. Alî. Telḫîṣü’ş-Şâfî. 4 Cilt. Tahran: y.y., 1885. 

Tüsterî, Seyyid Ziyâüddîn Nûrullāh b. Şerefiddîn Abdillâh b. Nûrillâh b. Muhammed Şâh el-Mar‘aşî 

eş-Şüşterî. eṣ-Ṣavârimü’l-müḥriḳa fî Naḳżi’ṣ-Ṣavâʿiḳu’l-muḥriḳa. Tahran: Cân Hâne, 1948. 

Tüsterî, Şerefiddîn Abdillâh b. Nûrillâh b. Muhammed Şâh el-Mar‘aşî eş-Şüşterî. İḥḳâḳu’l-Ḥaḳ ve 

İzhâru’l Bâṭıl. Necef: Matbaʿatü Murtazâvîyye, ts. 

Uludağ, Süleyman. “Âl-i Abâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 2/306-307. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1989. 

Üzüm, İlyas. “Rec‘at”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 34/504-506. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2007. 

Vâkıdî, Ebû Abdullâh Muhammed b. Ömer b. Vâkıd el-Eslemî. el-Meğâzî. thk. Marsden Jones. 3 

Cilt. Beyrut: Dârü’l-İlm, 1989. 

Varol, M. Bahaüddin. İslâm Düşüncesi ve Tarihinde Ehli Beyt. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2018. 



123 

 

Ya‘kūbî, Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Ebî Ya‘kūb İshâk b. Ca‘fer b. Vehb b. Vâzıh. Târîḫu’l-Yaʿḳūbî. 

thk. Abdü’l-Emir Muhanna. 2 Cilt. Beyrut: Daru’s-Sadr, 2010. 

Yıldırım, Suzan. “Hz. Âişe’nin Evlilik Yaşı Etrafındaki Tartışmalar”. İSTEM 2/4 (2004), 337-245. 

Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân. Siyeru Aʿlâmi’n-Nübelâ. thk. 

Şuʿayb el- Arnaût. 25 Cilt. b.y.: Müessesetü’r-Risâle, 1985. 

Zencânî, İbrâhim el-Mûsevî. Aḳaidü’l-İmâmîyyeti’l-İs̱nâ’aşerîyye. Beyrut: Müessesetü’l-Vefâ, 

1982. 

 


	KABUL VE ONAY SAYFASI
	ETİK BEYAN
	ÖZET
	ABSTRACT
	İÇİNDEKİLER
	KISALTMA VE SEMBOLLER LİSTESİ
	TEŞEKKÜR
	GİRİŞ
	Araştırmanın Konusu
	Araştırmanın Amacı
	Araştırmanın Yöntemi Ve Sınırları
	Araştırmanın Kaynakları
	Ana Kaynaklar
	Araştırmalar

	Kavramsal Çerçeve
	BİRİNCİ BÖLÜM
	1. HZ. PEYGAMBER DÖNEMİNDE HZ. ÂİŞE
	1.1. Hz. Âişe’nin Nesebi ve Lakapları
	1.2. Hz. Âişe’nin Hz. Peygamber İle Evliliği ve Evlilik Yaşı Meselesi
	1.3. Hz. Âişe’nin Odalık Olarak Nitelendirilmesi
	1.4. Hz. Âişe’nin Hz. Peygamber’e Karşı Sakıncalı Davranışları
	1.5. Hz. Âişe’nin Ehl-i Beyt’ten Olmadığına Dair İddialar
	1.6. Hz. Peygamber’in, Hz. Âişe’ye Hz. Ali Hakkındaki Uyarıları
	1.7. İfk Olayı
	1.7.1. Hz. Âişe’nin Hz. Mâriye’ye İftirası ve Gerçek İfk

	1.8. Hz. Peygamber’in Vefatı
	1.8.1. Hz. Peygamber’in Sırrının İfşâ Edilmesi ve Zehirlenerek Öldürülmesi
	1.8.2. Hz. Peygamber’in Hz. Fâtıma’nın Evinde Vefat Ettiğine Dair İddialar


	İKİNCİ BÖLÜM
	2. HZ. PEYGAMBER’İN VEFATINDAN SONRA HZ. ÂİŞE
	2.1. Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer Döneminde Hz. Âişe
	2.1.1. Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in Hz. Âişe’nin Odasına Defnedilmesi ve Şîa’nın Görüşleri

	2.2. Hz. Osman Döneminde Hz. Âişe
	2.2.1. Hz. Nuh ve Hz. Lût’un Eşlerinin Hz. Âişe ve Hz. Hafsa’ya Benzetilmesi

	2.3. Hz. Ali Döneminde Hz. Âişe
	2.3.1. Hz. Âişe’nin Hz. Ali’ye Düşmanlığı
	2.3.2. Cemel Savaşı’na Giden Süreçte Hz. Âişe
	2.3.3. Hz. Âişe’nin Talha b. Ubeydullâh ile Evlendiğine Dair İddialar
	2.3.4. Cemel Savaşı
	2.3.5. Hz. Âişe’nin Yaptıklarından Pişman Olup-Olmadığına Dair Rivayetler

	2.4. Hz. Hasan Döneminde Hz. Âişe
	2.4.1. Hz. Hasan’ın Hz. Peygamber’in Yanına Defnini Engellemesi

	2.5. Muâviye b. Ebû Süfyân Döneminde Hz. Âişe
	2.6. Hz. Âişe’nin Vefatı
	2.6.1. Hz. Âişe’nin Kâfir ve Cehennem Ehlinden Olduğuna Dair İddialar

	2.7. Şîa’nın Hz. Âişe’nin Naklettiği Hadislere Dair Görüşleri
	SONUÇ
	KAYNAKLAR


