
 
 

 

 

T.C. 

NĠĞDE ÖMER HALĠSDEMĠR ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

SOSYOLOJĠ ANABĠLĠM DALI 

 

 

 

 

ADANA AKINCILAR MAHALLESĠ ÇĠNGENE/ROMAN 

KÜLTÜRÜNÜN AKTARIMINDA DANS VE EġLĠK UNSURLARININ 

ETKĠLERĠ 

 

 

 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ 

 

 

 

Hazırlayan 

Ebru AKKUYU 

 

 

Niğde 

Ağustos, 2023 





 
 

T.C. 

NĠĞDE ÖMER HALĠSDEMĠR ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

SOSYOLOJĠ ANABĠLĠM DALI 

 

 

ADANA AKINCILAR MAHALLESĠ ÇĠNGENE/ROMAN 

KÜLTÜRÜNÜN AKTARIMINDA DANS VE EġLĠK UNSURLARININ 

ETKĠLERĠ 

 

YÜKSEK LĠSANS TEZĠ 

 

 

 

Hazırlayan 

Ebru AKKUYU 

 

 

 

DanıĢman: Dr. Öğr. Üyesi Özlem AKAY DĠNÇ 

Ġkinci DanıĢman: Dr. Öğr. Üyesi Sonay ÖDEMĠġ 

Üye: Prof. Dr. Güzin YAMANER 

Üye: Prof. Dr. Bayram ÜNAL 

Üye: Dr. Öğr. Üyesi Ahmet GÜNDÜZ 

 

 

Niğde 

Ağustos, 2023 



i 
 

 

 

YEMİN METNİ 
 

Yüksek Lisans Tezi olarak sunduğum “Adana Akıncılar Mahallesi Çingene/Roman 

Kültürünün Aktarımında Dans ve Eşlik Unsurlarının Etkileri” başlıklı bu çalışmanın, bilimsel 

ve akademik kurallar çerçevesinde tez yazım kılavuzuna uygun olarak tarafımdan yazıldığını, 

yararlandığım eserlerin tamamının kaynaklarda gösterildiğini ve çalışmamın içinde 

kullanıldıkları her yerde bunlara atıf yapıldığını belirtir ve bunu onurumla doğrularım. 

31/08/2023 

 

EBRU AKKUYU 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ii 
 

 

 

ÖNSÖZ 

 

Çingeneler/Romanlar asırlardır süren konar-göçer yaşam tarzlarıyla Türk 

coğrafyasında yer almış çeşitli gruplardan biridir. Sürekli olarak göçler gerçekleştirmeleri, 

yaşadıkları yerleşik bölgelerde kendi alanlarını yaratmaları ve bu alanların dışına çıkmamaları 

kapalı gruplar olmalarının birer yansımaları. Filmlere dahi konu olan yaşamlarıyla, müzikleri, 

dansları ve eğlenceleriyle kendilerinden oldukça söz ettirmiş, çeşitli çalışmalara konu 

olmuşlardır. Ben de çalışmamda müzikleri ve danslarıyla neşeli ve özgün bilinen bu grubun 

bir nebze de olsa içlerine girebilmeyi, kendilerine yapışan olumsuzlukları geride bırakıp 

danslarına ortak olabilmeyi amaç edindim. Danslarını, kendi kültürlerini muhafaza 

edebilmelerindeki en önemli unsurlardan biri olarak gördüm ve nasıl bir aktarım unsuru 

olduğunu gösterebilmeyi amaç edindim.  

Araştırma süreci boyunca hep zorluklarla karşılaşsam ve araştırma sürecinde COVID-

19 pandemisine denk gelip süreci bir hayli uzatsam da mümkün olan bütün fırsatları 

değerlendirmeye çalıştım. Bu süreçte tüm olumsuzluklarla birlikte, çalışmanın beni ne kadar 

zorlayacağını bilmesine ve söylemesine rağmen desteğini, bilgisini, yardımlarını, şefkatini 

esirgemeyen sevgili danışman hocam Dr. Özlem AKAY DİNÇ ile çalışmaya yeni bir boyut 

kazandırarak ve çeşitli bağlantı yollarını deneyerek sahaya girişimi kolaylaştıran, tez 

dönemimden itibaren her daim yanımda olan, ilgisini, bilgisini, tecrübelerini benimle 

paylaşan, tez sürecimde attığım her adımda her zaman desteğini hissettiğim sevgili eş 

danışmanım Dr. Sonay ÖDEMİŞ’e sonsuz sabırları ve yaşadığım tüm olumsuzluklara rağmen 

yanımda oldukları için sonsuz teşekkür ederim. 

Araştırma sahamıza girebilmem için bizden yardımlarını esirgemeyen Prof. Dr. Muzaffer 

SÜMBÜL Hocamıza, yine sahaya girmemizi kolaylaştıracak bağlantılar kurmamızı sağlayan 

T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı Adana İl Müdür Yardımcısı Sn. Tarık KANALICI 

’ya teşekkür ederim.  Adana Yüreğir Sosyal Hizmet Merkezi Müdürü Kürşat KÖSTÜ’ye bize 

en önemli bağlantımızı kurduğu ve Sosyal Hizmet çalışanları Serdar DÜNDAR’a ve Pırıl 

Hanım’a da sahaya girişimde bana eşlik ettikleri için sonsuz teşekkürü borç bilirim. 

Araştırmamızın saha sürecinde bize yardımcı olmayı kabul eden, saha sürecimizi 

kolaylaştıran Adana Romanlar Yardımlaşma Dayanışma ve Kültür Derneği Başkanı Sn. 



iii 
 

Ahmet ÖZYİĞİT’e yardımları ve paylaşımları için çok teşekkür ederim. Tezin 

değerlendirilme aşamasında sundukları katkılardan ve önerilerden dolayı ayrıca Prof. Dr. 

Bayram ÜNAL Hocama, Prof. Dr. Güzin YAMANER Hocama ve Dr. Ahmet GÜNDÜZ 

Hocama teşekkür ederim. 

 

Ebru AKKUYU 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

 

 

 

ÖZET 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

ADANA AKINCILAR MAHALLESİ ÇİNGENE/ROMAN KÜLTÜRÜNÜN 

AKTARIMINDA DANS VE EŞLİK UNSURLARININ ETKİLERİ 

AKKUYU, Ebru 

Sosyoloji Anabilim Dalı 

Tez Danışmanı: Dr. Özlem AKAY DİNÇ 

Tez Eş Danışmanı: Dr. Sonay ÖDEMİŞ 

Ağustos 2023, 64 Sayfa 

 

Çingeneler/Romanlar, yüzyıllar öncesinden Hindistan’dan dünyanın birçok farklı 

noktasına, neredeyse her yerine, göç ettikleri düşünülen topluluklardır. Ülkemize de göçler 

gerçekleştiren bu topluluk renkli görünen kişilikleri ve çoğunlukla sundukları eğlenceli 

hayatlarıyla söz konusu oldukları kadar aynı zamanda ötekileştirilmeye de maruz kalmışlardır. 

Yaşam tarzları, kimi zaman eğlenceli kimi zaman onları dışlanmaya maruz bırakan hayatları 

çeşitli çalışmalara konu edinilmiştir. 

Bu çerçevede düşünüldüğünde, araştırmanın problemini içerisinde bulundukları tüm 

toplumlar tarafından ötekileştirmeye maruz kalan, kendilerinin de kapalı gruplar olmaları 

sebebiyle ötekileştirme sürecini karşılıklı hale getirdikleri etnik bir grup olarak ele aldığımız 

Çingene/Romanlar ve kültürel alanlarını nasıl muhafaza edebildikleri oluşturmaktadır. Bu 

çalışma da Adana Akıncılar Mahallesi’nde yaşayan Çingene/Roman grupları üzerinden 

müzikleri ve danslarıyla eğlence sektöründe oldukça bilinen bu grubun danslarının kültürel bir 

aktarım unsuru olduğunu ve kültürün devamlılığının sağlanmasında önemli bir rol oynadığını, 

kültürel bellek ve belleğin yaşatıldığı mekânlar çerçevesinde göstermeyi amaçlamaktadır. 



v 
 

Araştırma sahası Adana İli Akıncılar Mahallesi olarak sınırlandırılmış ve sadece bu 

bölgede yaşayan Çingene/Roman grupları üzerinden çıkarım ve yorumlamalarda 

bulunulmuştur.  

Araştırmada nitel araştırma yöntemlerinden fenomenoloji modelinden yararlanılmış; 

katılımlı gözlemlerde bulunulmuş, derinlemesine ikili görüşmeler gerçekleştirilmiş; saha 

süreci sonrasında alınan araştırmacının ses kayıtlarından saha notları oluşturulmuş, verilerin 

toplanmasında araştırma grubunun izni dâhilinde video kayıtları alınmış ve düğün ritüellerinin 

performans çözümlemeleri yapılmıştır. 

Araştırmadan elde edilen bulgulardan hareketle; dansın, müziğin ve bu sanatları icra 

edenlerin Akıncılar Çingene/Roman grubu üzerinde kültürel bir muhafaza ve bir aktarım 

unsuru olduğu görülmüştür. Günlük yaşamlarında kendileri gibi olmayanlardan 

Çingene/Roman grubunu ayırmanın zor olduğu, dansların ve danslara eşlik eden unsurların bu 

ayrımın yapılabilmesinde önemli roller oynadığı sonucuna varılmıştır. Kültürlerini 

yaşatabildikleri yer olarak düğünler gibi törensel buluşmaların varlığının büyük önem taşıdığı, 

kültürel alanların kadın ve erkekler tarafından birlikte inşa edildiği,  müzik ve dans 

repertuarlarında yer alan ithal ürün varlıklarının tespit edilmesi sebebiyle sanıldıklarının 

aksine tamamen dışa kapalı bir grup olmadıkları, aktarım sürecinde çocukların büyük 

rollerinin olduğu sonuçlarına ulaşılmıştır. 

 

Anahtar Kelimeler: Çingeneler, Roman, Cono, Dans, Öteki, Etnisite, Kültürel Bellek. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

 

 

 

ABSTRACT 

 

MASTER THESIS 

THE EFFECTS OF DANCE AND DANCE ELEMENTS ON THE TRANSFERENCE 

OF GYPSY/ROMA CULTURE IN ADANA AKINCILAR DISTRICT 

AKKUYU, Ebru 

Sociology Department 

Supervisor: Dr. Özlem AKAY DİNÇ 

Co-Supervisor: Dr. Sonay ÖDEMİŞ 

August 2023, 64 Pages 

 

Gypsies/Roma are communities that are thought to have migrated from India to many 

different parts of the world, almost everywhere, centuries ago. This community, which 

migrated to our country, not only boasts their colorful personalities and the entertaining lives 

they often offer, but they have also been subjected to marginalization. Their lifestyles, 

sometimes entertaining and sometimes exposing them to exclusion, have been the subject of 

various studies. 

Considered in this context, the problem of the research is the Gypsies/Roma people, 

whom we consider as an ethnic group who are subject to marginalization by all the societies 

they live in, and whose marginalization process is reciprocal since they are closed groups, and 

how they can preserve their cultural areas. This study aims to show that the dances of this 

group, which is well-known in the entertainment industry with its music and dances through 

the Gypsy/Roma groups living in Adana Akıncılar District, are an element of cultural 

transmission and play an important role in ensuring the continuity of culture, within the 

framework of cultural memory and the places where memory is kept alive. 



vii 
 

The research area was limited to Adana Province Akıncılar District and inferences and 

interpretations were made only on the Gypsy/Roma groups living in this region. 

The phenomenology model, one of the qualitative research methods, was used in the 

research; Participatory observations were made and in-depth bilateral interviews were held; 

Field notes were created from the researcher's voice recordings taken after the field process, 

video recordings were taken with the permission of the research group in collecting data, and 

performance analyzes of wedding rituals were made. 

Based on the findings of the research; It has been seen that dance, music and those 

who perform these arts are a cultural preservation and transfer element on the Akıncılar 

Gypsy/Roma group. It has been concluded that it is difficult to distinguish the Gypsy/Roma 

group from those who are not like them in their daily lives, and that dances and the elements 

accompanying dances play important roles in making this distinction. The existence of 

ceremonial gatherings such as weddings is of great importance as places where they can keep 

their culture alive, cultural areas are built together by men and women, contrary to what is 

thought, they are not a completely closed group due to the presence of imported products in 

the music and dance repertoires, and children have a major role in the transmission process. 

results have been achieved. 

 

Key Words: Gypsies, Roma, Cono, Dance, Other, Ethnicity, Cultural Memory. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 
 

 

 

 

ŞEKİLLER LİSTESİ 
 

Şekil 1: Halay sırasında “köçek”e çıkıldığını gösteren bir fotoğraf………………………..39 

Şekil 2: Çingene/Roman çocuklarının erken yaş tecrübelerinin teşviki…………………….42 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 
 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

 

YEMİN METNİ ......................................................................................................................... i 

ÖNSÖZ ...................................................................................................................................... ii 

ÖZET ........................................................................................................................................ iv 

ABSTRACT ............................................................................................................................. vi 

ŞEKİLLER LİSTESİ ............................................................................................................ viii 

BİRİNCİ BÖLÜM .................................................................................................................... 1 

GİRİŞ ......................................................................................................................................... 1 

1.1. Araştırmanın Problemi .................................................................................................... 2 

1.2.Araştırmanın Amacı ......................................................................................................... 4 

1.3.Araştırmanın Sınırlılıkları ................................................................................................. 4 

1.4.Araştırmanın Önemi ......................................................................................................... 6 

1.5.Araştırmanın Yöntemi ...................................................................................................... 7 

İKİNCİ BÖLÜM .................................................................................................................... 12 

ÇALIŞMANIN KAVRAMSAL TEMELİ: TOPLUM VE KÜLTÜR ............................... 12 

2.1.Topluluklar ve Farklılaşmaları ....................................................................................... 12 

2.1.1.Topluluklar ve Sınır(sallık)ların İnşası .................................................................... 12 

2.1.2. Topluluk, Sınır ve Simge ........................................................................................ 14 

2.1.3. Birleştirici Bir Unsur Olarak Topluluklar ............................................................... 14 

2.1.4. Ayrıştırıcı Bir Unsur Olarak Topluluklar ............................................................... 15 

2.1.5. Toplulukların Bileşenleri: Kimlikler ....................................................................... 16 

2.1.5.1. Bireysel Kimlikten Kolektif Kimliğe ............................................................... 16 

2.1.5.2. Grup Kimliğinin Üretimi/Yeniden Üretimi ...................................................... 17 

2.2. Toplumsal Bellek ve Mekân Üzerine ............................................................................ 18 

2.3. Etnisite ve Etnik Gruplar ............................................................................................... 23 

2.3.1.Etnik Grupların Sınırları .......................................................................................... 25 

2.3.2. Etnik Aidiyetin Oluşumu ve Korunması ................................................................. 26 

2.4. Topluluk ve Beden/ Dans .............................................................................................. 27 

2.4.1.Bir Kültür Ürünü Olarak Dans ve Dansın İşlevleri ................................................. 28 

2.4.2. Topluluk Sınırlarının Korunmasında Dansın Yeri .................................................. 30 



x 
 

2.4.3. Dansın Kültürel Değişime Etkileri .......................................................................... 30 

2.4.4. Çingene-Roman Topluluklarında Dans .................................................................. 32 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ................................................................................................................ 34 

TÜRKİYE’DE BULUNAN ÇİNGENELER/ROMANLARIN GENEL DURUMU VE 

ADANA’DA ÇİNGENE/ROMAN VARLIĞI ..................................................................... 34 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM .......................................................................................................... 37 

BULGULAR ........................................................................................................................... 37 

AKINCILARDA EVLİLİK: ÇİNGENE/ROMAN DÜĞÜNLERİ, DANSLARI VE 

KÜLTÜR AKTARIMI .......................................................................................................... 37 

4.1. Çingene/Roman Olan ve Olmayan Ayrımı ................................................................... 37 

4.2.Evlilikler ve Kültürel Muhafaza ..................................................................................... 38 

4.3. Akıncılar Düğünlerinde Mekân ve Performanslarda Kullanımı .................................... 41 

4.4. Düğünlerde Dans ........................................................................................................... 43 

4.5. Kültürel İnşada Kadın Erkek Rolleri ............................................................................. 45 

4.6. Akıncılar Romanlarında Güneydoğu Esintisi: Diyarbakır Halayları ............................ 47 

4.7. Müzisyenlerin Müzik Seçimleri .................................................................................... 50 

4.8. Kültürel Aktarımda Çocukluktan Yetişme Unsuru ....................................................... 51 

BEŞİNCİ BÖLÜM ................................................................................................................. 54 

SONUÇ .................................................................................................................................... 54 

KAYNAKÇA .......................................................................................................................... 58 

EKLER .................................................................................................................................... 60 

Ek-1: Ahmet Özyiğit Tarafından Paylaşılan Adana Roman Mevcudu Dosyası .................. 60 

Ek-2: Etik Kurul Onay Formu .............................................................................................. 62 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................................ 63 

 

 

 



1 
 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 
 

GİRİŞ 
 

 

Araştırma, yüzyıllardır, dünyanın pek çok coğrafyasında ötekileştirilmeye maruz 

kalmış Çingene/Roman gruplarının, kendi varlıklarını ve kültürlerini idame ettirmesinde 

dansın, müziğin ve bu sanatları icra edenlerin, hatta sergilenme ortam ve biçimlerinin 

hissedilen rolünü ortaya koymaktadır. Müzik ve dansın evrensel dil olmaları sebebiyle 

Çingene/Roman gruplarının, içinde yaşadıkları topluma entegre yaşamalarını da sağlayan 

unsurlardır.  

Kültürlerinin bu denli sıkı korunuşu, topluma entegrasyonu güçleştirse de hatta çoğu 

zaman ötekileştirmeye yol açsa da Çingene/Roman gruplarının içinde yer aldıkları hâkim 

kültürlerden izole bir şekilde varlıklarını sürdürmelerindeki bilinçli ya da bilinçsiz istikrarları 

dikkat çekicidir. Dans ve müzik, söz konusu toplulukların kültürlerini koruması ve aktarımını 

sağlayan en önemli unsurlardan ilk akla gelenlerdir. Dolayısıyla bu çalışmada öncelikli 

olarak, topluluğun kültürünü koruması ve aktarımını sağlayan bir unsur olarak 

Çingene/Roman dansları ve dansların eşlik unsurları ele alınacaktır.  

Bilindiği üzere toplu eğlence ve ritüeller bir kültürün aktarımında önemli roller 

oynamaktadır. Bu sebeple hem kültür aktarımının sağlanması hem de araştırma sahasının 

daha kolay bir şekilde gerçekleştirilmesi düşüncesiyle, Çingene/Roman gruplarının törensel 

buluşmalarında gerçekleştirdikleri dansa ağırlık verilerek, performans eşliğindeki müzik ve 

icracıların performansları üzerinden topluluğun kültürlerini dans yoluyla nasıl muhafaza 

ettikleri ve dansı bir kültürel aktarım unsuru haline getirdikleri anlamlandırılmaya 

çalışılmıştır. 

Bu kapsamda ilk olarak çalışmanın birinci bölümünde araştırma problemine, 

araştırmanın amacına, araştırmanın önemine, araştırmanın sınırlılıklarına ve araştırmada 

kullanılan yöntem ve tekniklere ayrı birer başlık oluşturularak yer verilmiştir. Daha sonra 

ikinci bölümde topluluklar ve onlardan ayrı düşünülemeyecek bir unsur olan kültür üzerinde 



2 
 

durularak toplulukların ve kültürlerinin inşa süreçleri açıklanmaya çalışılmış; araştırma 

grubumuzu oluşturan Çingene/Roman nüfusunun azınlık olarak görülmeleri ve etnik grup 

olarak ele alınmaları sebebiyle kimlik ve etnisite kavramları üzerinden tartışma 

yürütülmüştür. Devamında dansların kültürel bir öge olarak ele alınması ile birlikte düğün 

ritüellerinde dansın ve eşlik unsurları ile icracıların davranışlarına yoğunlaşılarak 

Çingene/Roman danslarının ve eşlik unsurlarının anlamlandırılmasına gayret edilmiştir. 

Çalışmanın üçüncü bölümünde ise ‘Türkiye’de Bulunan Çingeneler/Romanların Genel 

Durumu ve Adana’da Çingene/Roman Varlığı’ başlığı altında söz konusu çalışma grubu ile 

ilgili Türkiye, özellikle Adana’daki varlıkları üzerinden bilgilere yer verilmiştir. Araştırmanın 

bulgular kısmını oluşturan dördüncü bölümde ise‘Akıncılar: Çingene/ Roman Düğünleri, 

Dansları ve Geleneğin Devamlılığı’ başlığı altında araştırma sahasından elde edilen veriler 

sunulmuş ve son olarak beşinci bölümde araştırmanın sonucunda ulaşılan sonuçlara yer 

verilmiştir. 

 

1.1. Araştırmanın Problemi 

 

Tarihsel süreç içerisinde birçok topluluk toplumdan dışlanmaya, ötekileştirilmeye 

maruz kalmıştır. Çingene/Roman toplulukları da ülkemizde ve dünyada yüzyıllardır bu 

ayrıştırmaya maruz kalan topluluklardan biridir. 5 ve 10. yüzyıllar arasında çoğunlukla 

Hindistan üzerinden olduğu düşünülen, fakat hala kesin bir mutabakata varılamamış (Fraser, 

2005:37-43; Arnold, 1965:16 akt. Özkan, 2000: 10-11)Çingene/Roman gruplarının 

yoğunluklu göçlerinden söz etmek mümkündür. Etnik aidiyetleri, yaşam şekilleri ve günlük 

hayat pratikleri onları toplumun genelinden ayrıştıran sebeplerin başında gelmektedir. Göç 

ettikleri yerlerde istenmemeleri sebebiyle gittikleri yerlerden kovulmak, sürgün edilmek, 

işkence görmek gibi zorlayıcı müdahalelere maruz kalmış ve günah keçisi ilan edilmişler 

(Özkan, 2000:2; Fonseca, 2020:27) hatta 1500’ler Almanya’sında Türk ajanları oldukları 

gerekçesiyle fırında yakılarak katledilmişlerdir (Puxon, 1980:16-17 akt. Özkan, 2000:9; 

Hohmann, 1990:15 akt. Özkan, 2000:17). Hem hayatlarıyla sınanmış hem de tüm bunlara 

rağmen canlarını ve kültürlerini koruma mücadelesi vermişlerdir. 

Ötekileştirmeleri ve toplumun genelinden ayrıştırılmalarının en belirgin sebebi 

gerçekleştirdikleri göçler olarak ortaya çıkabilmektedir. Burada öteki olarak görülmelerinin 

sebebi elbette ki içinde bulundukları toplumların genelinden farklılık göstermeleri, kendi 



3 
 

kültürlerini yaşamaya devam etmek istemeleridir. Bir diğer önemli nokta ise 

ötekileştirilmelerinin şiddetinin artmasına kendilerinin de sebebiyet vermeleri olarak 

görülebilir. Çünkü içinde bulundukları toplumlar onları dışlarken, kendileri de kapalı gruplar 

olmaları sebebiyle, kendilerini ötekileştirip genelden ayrıştıranları ötekileştirirler. Karşılıklı 

bir ötekileştirme sürecinden bahsetmek böylelikle mümkün olabilmektedir. Durum her ne 

kadar karşılıklı olsa dahi, bu araştırmada ötekileştirilen taraf olarak Çingene/Roman grupları 

ele alınacak; Çingene/Roman dışındaki gruplar ise kurucu öteki olarak karşımıza çıkacaktır. 

Kurucu öteki kavramının tartışmaya dâhil edilmesi ilk olarak kimliksel bir sürecin 

başlangıcı olarak görülebilir. Kimlik ve kimlikleşme süreçlerinin birer benzeşme, aynılaşma, 

aidiyet sağlamaya yöneltmede etkisinin olduğu düşünüldüğünde (Kılıçbay, 2003:155), bu 

aidiyetin ve benzeşme halinin dışında kalacak olan da öteki’nin benzer olmayan olarak 

konumlanmasına sebep olacaktır; böylelikle kimliğin oluşumundaki öteki’nin karşı 

konumlanışı negatif bir inşa sürecinin varlığını ortaya çıkarmaktadır (Kılıçbay, 2003:156 akt. 

Selçuk, 2012:80).  Öteki’nin kimliksel tanımlama/inşa sürecinde ‘benzeşik olmayan’ olduğu 

düşünüldüğünde yapılanmanın dışarıda bırakan unsuru olarak görülebilir. Buradaki ötekinin 

varlığı kimliğin inşasında bir yabancıyı zorunlu kılarken aynı zamanda bu kimliksel sürecin 

oluşumunu da bir ötekileştirme sürecine dâhil kılar.  

Araştırmada, öteki olarak ele alınan Çingene/Roman grubu bu noktada öteki olarak 

konumlanırken, onu öteki konumuna getiren kimliksel bu süreç de kurucu öteki olarak 

kendisini gösterir. Kurucu öteki çalışmada Çingene/Roman grupları dışarısında kalan 

kimliksel oluşum ve aidiyetlere denk gelir; aynı zamanda egemen/hâkim kültür olarak da ele 

alınabilir. Bu egemen kültür, yani kurucu öteki, Çingene/Roman topluluklarının öteki olarak 

konumlandırılmasının yanında aynı zamanda kendi kimliğini de pekiştirir ve kimliğin öteki 

üzerinden yeniden üretilmesi söz konusu olur. 

Bu araştırmada da toplum tarafından ötekileştirilen ve toplumun genelinin dışında 

bırakılan Çingene/Roman gruplarının kültürel aidiyetleri ve bu aidiyetleri muhafaza etme 

şekilleri yine kültürel bir ürün/öge/gelenek olan Çingene/Roman düğünleri üzerinden 

çalışılacaktır. Araştırmanın temelinde Çingene/Roman düğünlerinden hareketle; dans ve eşlik 

unsurları ile birlikte kültürel aktarım sürecinin nasıl gerçekleştirildiği, dansın kültürel 

muhafazaya nasıl etki ettiği, kültürel kodlamaların danslar üzerinden nasıl görülebileceği 

gözlemlenmeye çalışılmıştır. Dansın, ötekileştirilen bir grup olarak Çingene/Romanların 

toplumsal hayata katılımında etkileri de araştırma üzerinde durulmak istenen noktalardan 

biridir. 



4 
 

1.2.Araştırmanın Amacı 

 

Bu araştırmada amaç, Adana Akıncılar Mahallesi’nde yaşayan Çingeneler/Romanlar 

üzerinden düğün törenleri aracılığıyla, Çingene/Roman gruplarının kendi kültürlerini ne denli 

ve nasıl koruyup bir aktarım unsuru haline getirdiklerini göstermeye çalışmaktır.  Hem Türk 

hem de dünya literatüründe Çingene/Roman gruplarıyla ilgili sayıca çok fazla çalışma 

bulunmasına karşın, üzerinde çalışılan bu araştırma, bir kültürel muhafaza ve aktarım nesnesi 

olarak Çingene/Roman düğün ve danslarının ötekileştirme olgusundaki rolüne ve etkilerine 

odaklanmaktadır. Literatürde yer alan çalışmalardan farklı olarak, burada amaç 

Çingene/Roman düğün ve danslarının, her ne kadar genellikle kültürel bir öge oldukları 

bilinse dahi, eğlence nesnesi olarak değil kültürel muhafaza ve aktarım nesnesi olarak ortaya 

konulması ve ilgili alanyazına katkıda bulunması amaçlanmaktadır.  

Buna bağlı olarak araştırmada cevap aranan sorular şu şekilde sıralanabilir: 

-Danslarla anlatılmak istenen bir şey var mıdır, varsa ne(ler)dir? 

-Çingene/ Roman danslarının, Çingene kültürünün korunmasına etkisi var mıdır? 

-Çingene/ Roman kültüründe dans neden bu kadar önemlidir? 

-Öteki olarak Çingeneler/ Romanlar, danslarda kurucu ötekiyi nasıl dışarıda bırakır?  

-Dansın, Çingene/ Roman ötekileştirmesinin şiddetini azaltan bir etkisi var mıdır? 

 

1.3.Araştırmanın Sınırlılıkları 

 

Çingeneler/Romanlar yüzyıllardır kendileri gibi olmayan toplumlarla iç içe yaşamış ve 

yaşamaya devam eden topluluklardır. İleriki başlıklarda da açıklayacağımız üzere, dünyanın 

farklı noktalarına göç ederek dağılmalarından dolayı kendilerini farklı kültürler içerisinde 

bulmuş ve bu kültürlerle etkileşime girmişlerdir. Bu etkileşim sürecinde de kendi kültürlerini 

korumaya çalışmışlardır. Tüm dünyaya yayılan Çingene/Roman topluluklarına ulaşmanın 

mümkün olmadığını bilmekle birlikte, sadece Türkiye’de yaşayan Çingene/Roman 

topluluklarının tamamına, araştırma problemi kapsamında aktarılan soruların cevaplarının 

alınabilmesi için ulaşabilmek de tez çalışmasının süresi içinde pek mümkün değildir.  



5 
 

Buradan hareketle; araştırma sahası olarak seçilen yer araştırmacının ikamet ettiği il 

olarak belirlenmiştir. Bu belirlemede etkili olan faktör; COVID-19 pandemisi sebebiyle 

ülkemizdeki tüm okulların uzaktan eğitime geçmiş olması, pandemi önlemleri kapsamında 

yetkili mercilerce belirlenen kurallar (sokağa çıkma yasakları, toplanma yasakları, ek hijyen 

tedbirleri vb); araştırma süresince araştırmacının kendi yaşadığı ile gidecek olması ve bölgeye 

daha fazla hâkim olabileceği düşüncesidir. Bu düşünceden hareketle, Adana’da yaşayan 

Çingene/Roman gruplarının yerleri belirlendikten sonra çeşitli mahallelere ziyaretlerde 

bulunulmuş, daha sonra çalışma yapılabileceği düşünülen araştırma alanı belirlenmiştir.  

İlk olarak Sinanpaşa Mahallesi olarak belirlenen bölgede çalışmak istenmiştir. 

Araştırmacının kendi bağlantıları ile sahaya girmesi denenmiş fakat başarılı olunamamıştır. 

Daha sonrasında araştırmacı, her ne kadar mahalleliden (onlardan) biriyle, kaynak kişi 

aracılığı ile sahaya giriş yapmış olsa dahi, sonradan yeniden bağlantı kuramadığı için 

araştırmaya da devam edememiştir. Mahalle halkı –Adana’da Cono olarak bilinmektedirler- 

tek başına sahaya gittiğinde araştırmacıyı Sosyal Hizmet çalışanı olarak algılamış, yardım 

taleplerinde bulunmuş, şikâyetlerini iletmişlerdir. Bu durum da her ne kadar bir bağ kurmada 

olumlu katkı sağlayacak gibi görünse de araştırmaya ket vurmuştur. Bu noktada araştırmacı 

mahallelinin beklentilerine cevap veremeyeceği için araştırma sahasını değiştirmek zorunda 

kalmıştır. 

Daha sonra, Adana Yüreğir Sosyal Hizmet Merkezi ile bağlantılar kurulup, 

araştırmacının onlara çalışmasının amaçlarından bahsedip, kendisine sahaya girişte kolaylık 

sağlanabilmesi sebebiyle yardım talebinde bulunulmuştur. Araştırmacı, Adana Valiliği Aile 

ve Sosyal Hizmetler Müdürlüğü’nde İl Müdür Yardımcısı olarak görev yapan Tarık 

KANALICI ile kişisel bağlantılar kurup, daha sonra Yüreğir Sosyal Hizmet Merkezi Müdürü 

Kürşat KÖSTÜ ile görüşme sağlamıştır. Kendisiyle yapılan görüşmede, araştırmacı 

çalışmasının kapsamından ve amacından bahsedip sahaya girme konusunda yardım talebinde 

bulunmuştur. Kürşat KÖSTÜ aracılığı ile Adana Romanlar Derneği Başkanı Ahmet 

ÖZYİĞİT ile telefon görüşmeleri sağlanmış, sonrasında saha kısmına giriş yapılabilmiştir. 

(Adana Romanlar Yardımlaşma Dayanışma ve Kültür Başkanlığı, Akıncılar). Kürşat Bey’in, 

araştırmacıyla birlikte sahaya birlikte giriş yapan Sosyal Hizmet çalışanları Serdar Bey ve 

Pırıl Hanım’ın bu noktada katkıları büyük ölçüde araştırmanın ilerlemesinde önemlidir. 

 Tüm bu gerekçelerle araştırma sahası Adana ili, Akıncılar Mahallesi’nde yaşayan 

Çingene/Roman grubu ve düğünleri ile sınırlandırılmıştır. Daha önce Adana’da başka 

yerleşim yerlerinde bulunan Çingene/Roman gruplarıyla da görüşmeler yapılmaya çalışılmış 



6 
 

fakat başarılı olunamamıştır. Araştırmanın Akıncılar Mahallesi ile sınırlandırılması izah 

edilen bu olumsuz durumlar neticesinde olmuştur. 

 

1.4.Araştırmanın Önemi 

 

Çingene/Romanlara yönelik sayısı oldukça fazla çalışma literatürde yer almaktadır. 

Çingene/Roman, Çingenelik/Romanlık kökenleri, medyada Çingeneler/Romanlar, 

Çingene/Roman müzikleri, etiketleme ve damgalanma bağlamında Çingeneler/Romanlar alan 

yazında yer alan çalışmaların temel araştırma odaklarını oluşturmaktadır. Yapılan bu 

çalışmanın önemi Çingeneler/Romanların kültürel yaşayışlarının devamlılığında, düğünler ve 

dansların nasıl bir kültürel aktarım unsuru olduğunun gösterilmesinde; kültürlerinden giderek 

uzaklaşan Çingeneler/Romanların dansları yoluyla nasıl hala kültürün içerisinde 

kalabildiklerinin gösterilmeye çalışılmasında yatmaktadır. Bu da aslında kapitalizmin, bireyi, 

içerisinde bulunduğu toplumdan uzaklaştırarak bireyselleştirdiği bir dünyada nasıl oluyor da 

bir gruba ya da kültüre aidiyet besleyebildiği sorusunu düşünmeye sevk etmektedir. Tam da 

burada, aidiyet duygusunun ortaya çıkmasında önemli bir unsur olarak görülen ve ele alınan 

dansların ve eşlik unsurlarının aidiyeti pekiştirici bir etkiye sahip olduğu önemli 

görülmektedir. 

Türkçe literatürde yer alan kaynaklar çoğunluklu olarak ya sadece Çingene/Roman 

müzikleri üzerine ya da Çingene/Roman kültürünü kökensel ve sosyo-ekonomik düzeyde ele 

alan çalışmalardır. Çingenelere/Romanlara yönelik ülkemizde yapılan en önemli 

çalışmalardan biri şüphesiz ki Türkiye Cumhuriyeti Kültür Bakanlığı’nca Ali Rafet Özkan 

tarafından 2000 yılında yayımlanmış olan “Türkiye Çingeneleri” isimli geniş kapsamlı 

çalışmadır. Özkan yürütmüş olduğu bu çalışmada; Çingene kavramı üzerinden kökensel 

(kimliksel bir tanımlama) bir araştırma yapmış, Çingeneler/Romanları sosyo-kültürel açıdan 

incelemiş, Çingeneler/Romanların inanç ve uygulamaları üzerinde durmuştur. Türkiye’de 

Çingeneler/Romanların bulunduğu bütün bölgeleri tek tek dolaşıp yaşayışlarına dair 

kendisinin de tespit ettiği tüm verileri, araştırma süresince elde ettiği tüm bilgi ve belgelerle 

destekleyerek şu sonuçlara ulaşmıştır: 

“Çingenelerin bağımsız, ayrı bir millet olmadıkları, yıllardır yapılagelen filolojik 

çalışmalarla da Hint toplumunun birer parçası oldukları; tarih boyunca çeşitli Avrupa 

ülkelerinde zorba işkencelere, yaptırımlara maruz kaldıkları fakat Türkiye’de (Osmanlı 



7 
 

Devleti’nde) rahat bir yaşam sürdükleri, bunun da Osmanlı arşivlerinden elde edilen belgeler 

ışığında ortaya konabileceğini” söyler Özkan (2000:127). Çingeneler/Romanların kültürlerini 

muhafaza edebilmelerindeki en büyük katkıyı endogamik (grup içi) evlilikler yapmaları 

sebebine bağlar ve bu grup içi evlilikleri Çingeneler/Romanların kendilerini ve kültürlerini 

korumalarının bir yansıması olarak görür (2000:89-90). Yürütülen bu çalışmanın ana hattını 

oluşturan Çingene/Roman dansları üzerinden Özkan’ın çalışmasına bakıldığında ise dansı bir 

eğlence aracı olarak ele aldığını, dans eden Çingene kızların dansözlük yaptığını, bu şekilde 

para kazandıklarını ifade etmiştir (2000:68-69). Dans konusunda Özkan ile aynı noktaya 

değinen bir diğer araştırmacı-yazar Ayhan (2019:184) da Çingenelerin dansözlük yaparak 

para kazandıkları üzerinde durmuştur. 

Çingeneler/Romanlar üzerine çalışmalarıyla ilk akla gelen isimlerden biri de Suat 

Kolukırık’tır. Kolukırık’ın “Dünden Bugüne Çingeneler: Kültür, Kimlik, Dil, Tarih (2009)” 

ve “Yeryüzünün Yabancıları Çingeneler (2007)” isimli eserlerinde Çingene/Roman grupları 

ile ilgili daha çok kökensel, kimliksel ve demografik bazı verilere yer verilmiştir. 

Girgin (2015) ise, tamamen Çingene/Roman dansları üzerine yoğunlaştığı eserinde, 

çeşitli bölgelerde yer alan Çingene/Roman mahallelerinde gözlemlediği danslar üzerinden 

veriler sunar. Girgin, kısmi olarak tarihsel 9/8’lik Roman dansının dönüşümünü incelemiş, 

dansın kültürel bir ürünken ticari bir ürüne evrilmesini bedensel değişim ve kimliksel 

dönüşümlerden yola çıkarak açıklamaya çalışmıştır. 

 

1.5.Araştırmanın Yöntemi 

 

Araştırmanın amacı Çingene/Roman gruplarının kültürlerini nasıl koruyabildiklerini, 

bir muhafaza ve aktarım unsuru olarak dans ve dansa eşlik unsurları üzerinden incelemektir.  

Araştırmanın amaçları doğrultusunda gerçekleştirilebilmesi için en uygun yöntem nitel 

araştırma yöntemidir. Nitel araştırma yöntemi, Denzin ve Lincoln (2011:3)’e göre, dünyayı 

görünür hale getiren ve aynı zamanda dönüştüren yorumlayıcı, materyal uygulamalardan –

alan notları, mülakatlar, fotoğraflar, kayıtlar gibi- oluşmaktadır. Nitel araştırmacılar, kendi 

doğal ortamlarındaki şeyleri insanların onlara verdikleri anlamlar üzerinden yorumlamaya ve 

anlamlandırmaya çalışırlar (akt. Creswell, 2013:43-44). 



8 
 

Araştırmaya her ne kadar etnografik bir yöntem kullanılmaya çalışılarak başlansa da 

sahaya girişin çeşitli zorluklar yaşatmasından dolayı bu pek mümkün olamamıştır. Bu sebeple 

sahada geçirilen süre boyunca araştırmada nitel araştırma yöntemleri içerisinde yer alan 

etnografyadan katılımcı gözlem yoluyla yararlanılmak istense de yararlanılamamıştır. Bu 

sebeple yine nitel araştırma yöntemleri içerisinde yer alan fenomenolojiden yararlanılmıştır. 

Buna ek olarak, Dr. Sonay Ödemiş’in henüz yayımlamadığı kitabında yer alan Ödemiş 

Performans Analizi1 tekniği uygulanmıştır. 

Etnografya’nın etno (insanlar, halk) ve grafya (bir şeyi tanımlama) kelimelerinin 

birleşimiyle oluştuğunu ve kültürel antropolojiden geldiğini belirten Neuman (2017: 545), bir 

kültürü tanımlamak ve başka bir yaşam biçimini anlamak anlamlarına geldiğini söyler. 

Etnografyanın temelinde asıl söylenenden ya da açıkça gözlemlenenden ziyade kastedilene, 

ima edilene vurgu yapılır. Buradaki vurgu, sergilenen davranışların temelinde yatan 

anlamlardır. 

Yukarıda da belirtildiği üzere, “anlam”lar temelinde ilerleyen bir yöntem olması, 

araştırmacının da bu anlamlar dünyasını idrak edebilecek derecede gruba yakın/grubun 

içerisinde olamaması sebebiyle, araştırmacı etnografik yöntemi kullanmak istese de 

kullanamamıştır. 

Kültürel yaşayışlarına dair çalışma grubuyla ilgili etnografya yöntemiyle ele almaya 

çalışılan fakat pek de başarılı olunamayan bu yöntemde, araştırmacı her ne kadar katılımcı 

olarak gözlem gerçekleştirmeye çalışsa da, sadece bölgesel gözlemlerde bulunabilmiştir. 

Çalışma takviminin, araştırmacının öğrenim süresi boyunca geçerli olduğu göz önüne 

getirildiğinde sürecin kısıtlı olması, sürenin kısalığına nispeten topluluğa kabul süresinin bir 

hayli uzun bir zaman gerektirmesi sebebiyle etnografya yönteminin uygulanmaya çalışılsa 

dahi tam anlamıyla uygulanamadığı bu noktada belirtilmelidir. Fakat burada, yapılması 

planlanan ama yapılamayan bir yöntem karşımıza çıksa dahi, yöntemin uygulanamaması göz 

önünde bulundurularak bile bir veri girdisine kaynaklık ettiğini görürüz. Bu durum birlikte 

çalışma yürütülen grubun “kapalılık” dereceleriyle ilgili bilgiler sızdırır bir nitelik sunar. 

Nitekim araştırmacının etnografik yöntemi uygulamaya çalıştığı yerin, saha araştırmasına 

başladığı ilk yer olan Sinanpaşa Mahallesi olması ve bölgedeki Çingene/Roman grubuna dâhil 

olamaması farklı bir araştırma sahasını zorunlu kıldığından bu verilerin kullanımı da pek 

                                                           
1Henüz deneme ve çalışmaları sürdürüldüğü için yayımlanmamış bir teknik olması ve tam olarak 

isimlendirilmemesi sebebiyle, böyle bir isimlendirme uygun görülmüştür. 



9 
 

mümkün olamamıştır. Girilen/girilemeyen sahada ulaşılamayan verilerin de birer veri olarak 

geri dönüşü yine de göz ardı edilmemesi gereken önemli noktalardan biridir. 

Etnografik yöntemin tam anlamıyla uygulanamaması sebebiyle araştırmacının 

yöneldiği bir diğer nitel araştırma yöntemi fenomenoloji olmuştur. Fenomenolojik bir 

araştırmanın en önemli noktasını ortak deneyimler oluşturmaktadır. “Fenomenolojinin temel 

amacı bir fenomenle ilgili bireysel deneyimleri evrensel nitelikteki bir açıklamaya 

indirgemektir” (Creswell, 2013:77). Araştırmacının ele aldığı fenomenle ilgili deneyime sahip 

olan kişilerden veriler sağlayarak topladığı verileri bütüncül bir bakış açısıyla, bireylerin 

tamamının deneyimlerini kapsayacak şekilde, betimler. Moustakas (1994)’a göre bu 

betimlemenin özünü, bireylerin tamamının ‘neyi’ ve ‘nasıl’ deneyim ettikleri oluşturur (akt. 

Creswell, 2013:77). 

Araştırmacının da çalışmasında ele aldığı Çingene/Roman dansları ve danslara eşlik unsurları 

da bu noktada deneyimlenen ortak bir öge, fenomen olarak karşımıza çıkar. Akıncılar 

Çingene/Roman topluluğu üzerinden bir fenomen olarak dansın ve dansa eşlik unsurlarının 

topluluk tarafından nasıl bir anlam/anlam yaratma ve inşa sürecinden geçtiği bu çerçevede 

anlamlandırılmaya çalışılmıştır. 

Ödemiş Performans Analizi tekniğinde (Ödemiş, şahsi görüşme, Temmuz 2021) ele 

alınacak ilk unsur adından da öngörüleceği üzere performans kavramıdır. Performans, 

içerisinde bulunulan ortamda yapılan her şeyi kapsamaktadır ve bağlamdan ayrı 

düşünülmemelidir. Bir performansın bağlamını oluşturan 3 unsur vardır: Performansın 

gerçekleştiği ortam, zaman (performans öncesi- performans esnası-performans sonrası olmak 

üzere 3 zaman söz konusudur) ve ortamdaki varlıklar (performansı gerçekleştirenler ve 

gerçekleştirilenler).  

Performansın gerçekleştirildiği ortam, ortak zeminde ve zamanda bulunan tüm 

varlıkların etkileştikleri ve ambiansı tamamen kapsayan alan, çalışmada düğünün 

gerçekleştirildiği alana/mekâna denk gelmektedir. Performans zamanının 

değerlendirilmesinde performans öncesi dilim, performansa etki edecek düğüne hazırlık 

sürecinin bir ifadesi olarak görülebilir (Ödemiş, şahsi görüşme, Temmuz 2021). Performans 

esnası, çalışmanın temelinde bulunan dansların sergilenmesi anına denk gelirken (performans 

esnasındaki ambians da bu noktada performans öncesi kadar önemli bir etkiye sahiptir) 

performans sonrası ise sergilenen danslar sonrasındaki performans ortamına ve geleceğe dair 

veriler sağlayan dilimi kapsamaktadır. Performansın bağlamını oluşturan son unsur ise ortam 



10 
 

varlıklarıdır, yani performansı gerçekleştirenler (çalışmada performansı sergileyen öznelere 

denk gelmektedir) ve gerçekleştirilenlerdir (Ödemiş, şahsi görüşme, Temmuz 2021). 

Dans ana performans olarak ele alındığında, üzerinde durulacak bir diğer kavram eşlik 

performanslarıdır. Ana performanslar ve eşlik performansları bir ortamda 

gerçekleşmektedirler. Ortamın da ambians unsurlarının tamamını barındıran yer olduğu 

düşünülen noktada eşlik unsurları devreye girer. Dans temel alındığında, dansa eşlik eden 

ortamdaki canlı/cansız tüm varlıklar otomatikman eşlik unsuruna dönüşürler. Bunlara, kişiler 

(icracılar ya da izler kitle), müzik (sadece frekans olarak bile olsa), bireylerin davranışları, 

dekoratif obje ve bedenler ile birlikte her şey dâhil olabilmektedir (Ödemiş, şahsi görüşme, 

Temmuz 2021). 

Performans analizi yönteminin işlevsel bir şekilde uygulanabilmesi için sadece 

araştırmanın saha verilerinin analizinde değil, araştırma sahası öncesinde de araştırmacı 

yöntem üzerinde eş danışmanı Dr. Sonay Ödemiş ile çevrimiçi görüşmeler sağlamıştır. 

Araştırmacının sahaya girişi öncesinden, araştırma bulgularını yorumlayana kadar ihtiyaç 

duyulan her anda bu çevrimiçi görüşmeler gerçekleştirilmeye devam edilmiştir. Kullanılan bu 

yöntem, araştırmadan elde edilen verilerin yorumlanmasında olduğu kadar verilerin 

toplanmasında da oldukça katkı sağlamıştır. Araştırmacının sahaya girişinde; bir araştırmacı, 

katılımcı, seyirci ve orada bulunmak üzere bir davetli olduğu bu yöntem çerçevesinde 

düşünüldüğünde performansa etki eden bir unsur haline gelmektedir. Özellikle performansın 

bağlamı çerçevesinde düşünüldüğünde; performans zamanında yer alan üç zaman dilimine de 

etki etmiş olur. Bu araştırma ile her ne kadar performansın üç zamanına (öncesi-esnası-

sonrası) araştırmacının ciddi etkileri olsa da en çok performans sonrası zaman diliminde etkili 

olduğu söylenebilir. Çünkü performans sonrası gelecek zamanı kapsayan bu zaman dilimi ve 

araştırmacının yürüttüğü bu çalışma temel alındığında, çalışma grubu olan 

Çingeneler/Romanların hem bir performans olarak ele alınan danslarına hem de grubun 

özgünlüğünün korunmasına olanak sağlamış olmaktadır. 

Özetle, araştırma sahası sırasında video kaydına alınan düğün ve dans verileri, 

çalışmanın eş danışmanı Koreolog Dr. Sonay Ödemiş’in henüz yayımlamadığı kitabında yer 

verdiği söz konusu ‘Ödemiş Performans Analizi’ tekniği kullanılarak ve kendisiyle birlikte 

çevrimiçi görüşme platformu üzerinden videoların eş zamanlı olarak izlenmesiyle analizler 

gerçekleştirilmiştir. Hem saha araştırması öncesinde hem araştırma sahası sırasında hem de 

saha araştırması tamamlandıktan sonra yapılan bu çevrimiçi görüşmeler, araştırma 



11 
 

sahasındaki verilerin işlenmesinde ve araştırma sonuçlarının elde edilmesinde önemli katkılar 

sağlamıştır. 

Araştırmada, Roman Derneği Başkanı Ahmet ÖZYİĞİT ile derinlemesine ikili 

görüşmeler yapılmış, Akıncılar Mahallesi Romanları üzerinden kendisinden bilgiler 

alınmıştır. Araştırma dans ve dansa eşlik unsurları üzerinden ilerlediğinden yerinde katılımcı 

gözlem tekniği araştırma için oldukça önemlidir. Çünkü verilerin değerlendirilip 

yorumlanması sadece araştırmacının katıldığı düğün törenleri üzerinden gerçekleştirilmiştir. 

Araştırma grubunun izinleri dâhilinde araştırmacının katıldığı sadece bir düğün töreni 

üzerinden video kayıtlar alınmıştır. Diğer iki tören için araştırmacının sahadaki 

gözlemlerinden oluşturduğu saha notlarından faydalanılmıştır. Araştırmacı, katıldığı diğer iki 

tören sonrasında hemen aldığı kendi ses kayıtları ile saha sürecini anlatıp saha notlarını 

sonradan kendisi oluşturmuştur. 

 Araştırma sahası sırasında görüşülen kişilerin, araştırma grubunu oluşturan Akıncılar 

Mahallesi Romanlarının izinleri dâhilinde notlar ve video kayıtlar alınmış; verilerin 

yorumlanması sırasında Roman Derneği Başkanı Ahmet ÖZYİĞİT dışında kimsenin 

isimlerine ve kişisel bilgilerine yer verilmemiştir. Gerekli görüldüğü takdirde (tez 

savunmasında ve devam eden yayın çalışmalarında araştırmacılara sunulmak üzere) kayıt 

altına alınan video ve fotoğrafların kullanılmasında araştırma grubunun rızası alınmıştır. Yine 

de kendilerini korumak adına zorunlu olmadıkça hiçbir görüntünün araştırmaya iştirakı 

bulunmayan kişiler ile paylaşılmamasına dikkat edilmiştir. 

Buradan hareketle, bu araştırmada bir fenomen olarak ele alınan ve performans 

temelinde değerlendirilen Çingene/Roman danslarının ve dansa eşlik unsurlarının Akıncılar 

Mahallesi Çingene/Romanları üzerinden ele alınarak nasıl bir kültürel muhafaza ve aktarım 

unsuru haline geldiği gösterilmeye çalışılmıştır. 

 

 

 

 



12 
 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

ÇALIŞMANIN KAVRAMSAL TEMELİ: TOPLUM VE KÜLTÜR 
 

2.1.Topluluklar ve Farklılaşmaları 

 

2.1.1.Topluluklar ve Sınır(sallık)ların İnşası 

 

Topluluklar bir arada yaşayabilmenin tezahürü olarak karşımıza çıkan küçük 

yapılanmalardır. Toplulukların oluşabilmeleri için gereken en önemli şey, ortak bir amaca 

hizmet eden kimselerin ya da benzer sosyal faaliyet içerisinde bulunan bireylerin bir araya 

gelmesidir. Yapılanma için benzer amaç ve faaliyetlerle hareket eden insan grupları 

toplulukları oluşturmaktadırlar. Burada Cohen’in topluluk kavramının kullanımına dair 

çizdiği çerçeve iki yönlü olarak karşımıza çıkar. Bunlardan ilki grup üyelerinin birbirleriyle 

ortak bir şeyleri olduğunu işaret ederken ikincisi ise bu ortak şeye bağlı olarak, söz konusu 

grubu diğer gruplardan ayırabilecek varsayımlara dayanır (1999:8). Burada bir şey’in, grup 

üyelerinin topluluk oluşturmasına hizmet ederken aynı zamanda diğer gruplardan önemli 

derecede ayırdığı anlaşılmaktadır. 

Tek bir topluluk tanımından ya da topluluktan bahsetmekten ziyade çeşitli 

topluluklardan söz etmek gerekmektedir. Bu topluluklar çeşitli amaçlar doğrultusunda, benzer 

davranış kalıpları içerisinde, aynı ilkeyi gaye edinerek oluşturulmuş olabilmektedirler.  

Buradan hareketle, “Bir topluluğu diğer topluluklardan ayıran nedir?”, sorusunu sormak 

yerinde olacaktır ki buna karşılık verilecek cevaplar “sınırlar”  ve “sınırsallıklar” olarak 

karşımıza çıkacaktır.  

Sınır, herhangi bir ‘şey’in kapsadığı çerçeveyi gösterir. Bu çerçeve, içerisinde 

bulunulan topluluklar tarafından oluşturulur ve yine topluluk içinde yer alan kimselere sirayet 

eder. Sözü bahis bu sınırlar, fiziksel bir görünüme sahip olmanın yanı sıra soyut bir görünüme 

de sahip olabilirler. Fiziksel sınırlar kolay görünürken, soyut olarak ele alınabilecek 

sınırsallıklar algılaması daha zor bir görünüm içerisindedir. Bu sınırlar kendisini simgeler ve 



13 
 

sembollerle gösterebilmektedir. “Simgelerin çoğu görsel ya da fiziksel dışavuruma sahip 

değildir, daha ziyade birer düşüncedir. Bu durum anlamlarını daha da kaygan kılabilir” 

(Cohen, 1999:16). Bu simge ve sembollerin yaratımı da topluluk tarafından yapılacağından; 

topluluk üyeleri tarafından bu sınırların içindeki durum ve eylemler kolay erişilebilir olurken, 

topluluk dışında kalan her bir birey için sınırların algılanması ve ya da sınırların içine dâhil 

olunabilmesi güç olabilmektedir.  

Topluluk sınırları, korunma ihtiyacından doğar. Topluluk sınırlarının dışında yer alan 

her kimse, o topluluk için tehlike barındırır. Bu tehlike ciddi boyutlarda olmasa dahi, 

topluluğun mahiyetini tehdit edici, topluluk düzenini bozucu ögeleri içerisinde 

barındırabileceği için sınırların ihlal edilmesine sebep olabilmektedir. Topluluk dışında kalan 

her öge, topluluğu tehdit edici özellikler barındırabileceğinden güvenlik ihtiyacı kaçınılmaz 

olacaktır. Güvenlik ihtiyacı duyulması, topluluk sınırları ile paralel düşünülebilir. Çünkü her 

iki durum da dışarıdan gelen ya da gelebilecek olası bir olumsuzluğu engellemek için 

işlemektedir. Güvenlik ihtiyacının karşılanması durumuna sebep olarak topluluğun 

sürekliliğini sağlayabilmek öne sürülebilir. Hem bir birleşim olarak topluluklar hem de 

toplulukların içerisinde bulunduğu sınırlar güvende olmalıdır. Bu bakımdan sınırların 

güvenlik ihtiyacı, topluluk yapılarının korunmasında büyük önem arz etmektedir. Daha açık 

söylemek gerekirse, güvenlik ihtiyacı sınırların çizilmesiyle kontrol altına alınabilmektedir. 

Her ne kadar grubun dışarısında kalan unsurlar topluluk sınırlarını dolayısıyla topluluğu tehdit 

eder gibi görünse de grup için tek tehdit unsuru sadece dışarıda kalanlar değildir. Cohen’in de 

üzerinde durduğu ve sınır kavramını tartıştığı haliyle, sınır sadece sınırın karşısında yer 

alanlar ile değil, aynı sınır içerisinde bulunan insanlar içinde tehdit unsuru olabilir (Cohen, 

1999:9). 

Toplulukların güvenli alanlara ihtiyaç duymalarının bir sebebi de kültürel ürünler 

oldukları için mevcut kültürü ve kültürün içindeki erklerin konforunu koruma arzusundan 

(güdüsünden) kaynaklanmaktadır. Kültürün korunması, toplulukların kendi güvenli alanlarını 

yaratmalarını ve bunun devamlılığını sağlayacaktır. Bu sebeple sınırlar, bu sınırların 

korunması ve güvenlik ihtiyacının karşılanması gerekliliği kaçınılmazdır. 

 

 

 



14 
 

2.1.2. Topluluk, Sınır ve Simge 

 

Sınırların çizilmesi ve korunmasında karşımıza çıkan en önemli unsur simgelerdir. 

Simge, herhangi bir duygu ve düşünceyi barındırabilecek, davranış biçimi ya da nesne olarak 

karşımıza çıkabilecek; bulunduğu ortamda çeşitli anlamlar içerebilecek; içinde bulunduğu 

topluluklar tarafından anlam atfedilip anlaşılabilecek, bir şeyin yerini tuttuğu ve bu şeyle 

simge arasında kuşkusuz bir ilişkinin olduğu, anlama ve yoruma dayanan sembollerdir 

(Cohen, 1999:80). Simgeler bu anlamda topluluk içindeki “ortak dil” olarak görülebilir. 

Simgeler çeşitli anlamlar ifade edebilecekleri için, konuşulan, görülen veya algılanabilen bu 

ortak dili okumak topluluk içindeki üyelere özgü olma özelliği taşırlar.  

Cohen’in de ifade ettiği haliyle simgeler, anlam ifade etmekten ziyade bir anlam 

yaratma kapasitesi sağlamaktadır (1999:12). Simgeler, topluluklara atfedilen, aktarılan ya da 

yaratılan ögeler olarak karşımıza çıkabilir. Simgenin verili ya da aktarılan bir öge olması, 

kültürel devamlılığın bir göstergesi olarak gelir. Topluluklar, kültürel devamlılığın 

sağlanmasında mevcut simgeleri koruyarak sınırlarının işlerliğini sağlarlar. Bir yaratım süreci 

sonucunda oluşan simgeler ise topluluğun ihtiyaçlarına paralel olarak ortaya çıkar. Yaratım 

sürecinin ürünü olarak karşımıza çıkan bu simgeler aynı zamanda bir anlamlandırma sürecinin 

de sonucudur.  

 

2.1.3. Birleştirici Bir Unsur Olarak Topluluklar 

 

Topluluklara nasıl ‘topluluk’ deriz? Onları topluluk yapan nedir? Toplanma 

eyleminden farkları söz konusu mudur? Bu ve bu gibi sorulara karşılık verilebilecek cevaplar, 

toplulukların ve birleşme eylemlerinin nasıl geliştiğini gösterebilmektedir. Topluluklara, 

toplanma eyleminden yola çıkarak yaklaşmak söz konusudur. Toplanmak, bir araya gelmek, 

aynı noktada buluşmak ve bulunmak benzer amaçlara yönelik faaliyetler içermektedir. 

Topluluk olmak, topluluk oluşturmak benzerlikler temelinde düşünülmesi gereken bir 

yapılanmadır.  

Dağınık halde bulunan insanları bir araya getiren şey sahip oldukları benzerlikleridir. 

Peki ya bu benzerlikler topluluk oluşturduktan sonra mı olur, yoksa topluluk oluştururken bu 

benzerlikler mi etkilidir? Her iki durumdan da söz edebilmek mümkündür. Bazen topluluk 

olmanın koşulu kan bağına dayanabilmekte, bazen ortak görüşleri içerebilmekte, bazen aynı 



15 
 

fiziksel mekânları yaşam alanları olarak seçmekte görülebilmektedir. Bu bakımdan topluluk 

olabilmenin en önemli koşulu ortaklık, benzerlik halidir. Peki ya benzerlikler nasıl oluşur? 

Kültürel yapının içerisinde benzerlikler verilen ya da aktarılan bir şey olarak gelir. Bu 

bakımdan, aynı kültürel yapı içerisinde bulunan kimseler benzer davranış kalıplarına ve 

benzer düşünüş biçimlerine sahip olma eğilimindedir. Hâlihazırda bir benzerlik taşıdıklarını 

söylemek burada mümkündür. Farklı kültürel yapı içerisinde bulunan kimseler içinse durum, 

ortak bir paydada buluşmayı gerektirebilmektedir. Bu, ortak bir düşünce, bir eylem, bir tavır 

olarak kendisini gösterebilir. 

Tüm bunlar toplulukları birleştirici özellikler olarak karşımıza çıkar. Birleştirme 

eyleminin temelinde benzerlikler olduğu belirtilmişti. Peki, bu birleşmenin sürekliliği 

topluluğun mahiyetini değiştir mi? Birleşmenin devamlılığı topluluğun da devamlılığını 

destekler. Geçici birlikteliklerden ziyade kalıcı olmayı sağlar ve topluluk sınırlarının 

belirlenmesine katkı sunar. Böylelikle bir arada bulunan ya da bulunmayı amaç edinen birçok 

insanın bir araya gelmesini sağlayarak birlik, bir olmasını sağlar. Birlik ya da bir olma 

durumu ‘biz’ olma, ‘biz’ i yaratma konusunda büyük önem taşır. Çünkü biz, öteki’nin 

yaratımını mümkün kılar ve sınır çizer. Biz’in dışında kalan herkes öteki olarak konumlanır.  

Bu da topluluk sınırlarının kesinleşmesini sağlar. 

 

2.1.4. Ayrıştırıcı Bir Unsur Olarak Topluluklar 

 

Toplulukların benzerlikleriyle bir araya gelen yapılanmalar olduklarından biraz 

bahsettikten sonra üzerinden durulması gereken bir diğer önemli nokta da farklılıklardır. 

Farklılıklar ayırt edilen, benzerliklerin dışında kalan, benze(ş)meyen olarak düşünülebilir. 

Fakat toplulukların yapılanma sürecinde bu söz konusu ‘dışarıda bırakan’ farklılıklar oldukça 

etkilidir. Farklılıkların keşfedilmesindeki ilk etmen topluluğun oluşum amacı, topluluk olma 

gereksiniminin nereden kaynaklandığı ile ilgilidir. Bu amaç birliğinin dışında kalan her 

şey/her kimse farklı olarak görülür ve topluluk dinamiklerinin dışında bırakılır. Tam da bu 

noktada topluluğun konumlanışından hareket edilerek bir ‘öteki’ yaratımı söz konusu 

olabilmektedir. Topluluklarda ayrıştırıcı görevi gören bu farklılıklar hem topluluk sınırlarını 

çizecek hem de sınırların dışarısında kalacak olan öteki’ yi belirleyecektir. Bu sebeple 

farklılıkların görünür olması, farklılıklarla ötekinin konumlandırılması ve böylelikle sınırların 

çizilmesi kolaylaştırıcı bir görev görmektedir. Toplulukların benzerlikleri ve oluşum amaçları 



16 
 

etrafında şekillenen bu sınırların kontrolü yine topluluk ve üyeleri tarafından kontrol 

edilmektedir. Topluluk/grup normları benzerlikler ve farklılıklar temelinde şekillenmekte ve 

kontrol sağlanmaktadır. Topluluk normları dışına çıkan her bir üye topluluk normlarını ve 

dolayısıyla topluluk sınırlarını ihlal etmiş olacaktır.  

Topluluk normları dışında bulunulan her davranış/hamle tehlike olarak görülmektedir. 

Sergilenen davranışın tehlike olarak görülüp görülmemesinin belirlenmesinde topluluk 

normları ve bu normların oluşturduğu sınırlar etkili olmaktadır. Tehlike bu bağlamda 

topluluğun devamlılığını tehdit edici bir unsur olarak karşımıza çıkar. Topluluğu hem fiziksel 

hem de soyut olarak etkileyebilecek bir niteliğe sahiptir. 

 

 

2.1.5. Toplulukların Bileşenleri: Kimlikler 

 

  2.1.5.1. Bireysel Kimlikten Kolektif Kimliğe 

 

Birey, her ne kadar ‘tek başına’ olduğu veya olmak istediği gibi çağrışımlar yapsa da 

topluluk içerisinde kendisini var eden ve anlam kazanan kişidir. Bir kişinin birey olabilmesi 

için ilk koşul bir topluluğa dâhil olmasıdır. Topluluk içerisinde de dışarısında da kalsa 

kendisini birey olarak gerçekleştirebilecektir. Topluluğa dâhil olarak kendisini var etmesi her 

ne kadar daha kolay gibi görünse de mevcut bir topluluk dışında kalmak da farklı bir 

topluluğa dâhil olduğu anlamına hâlihazırda gelmektedir. Jenkins, bir topluluk içerisinde 

kimliğe sadece bireysel veya sınırsal anlamlar yüklenmesinin doğru olmadığını, bir ortaklık 

ya da ortak bir tarihin de söz konusunu olabileceğini belirterek kimliklerin hareketi üzerinde 

durmuştur (Jenkins, 2016:17). 

Kimlik, bireyi niteleyen, aidiyet bildiren, ona onu tanımamızı sağlayan sıfatlar 

yükleyen tarihsel bir sürecin ürünüdür. Oluşum sürekli ve tamamlanmamış, fakat 

tamamlanmayı bekleyen bir süreci ifade eder. Burada dikkat edilmesi gereken nokta, 

kimliklerin Bauman’ın (2019) ve Jenkins’in(2016) de tartıştığı haliyle verili ve yaratılan 

kimlikler olarak belirmeleridir. Peki, kimlikler verili olarak mı gelir, yoksa yaratım sürecinin 

bir ürünü müdür? Burada taraf olacağımız nokta her iki sınıflandırmayı da içerisine dâhil 

eder. Jenkins’in de üzerinde durduğu haliyle kimlik, bir sürece tabii olarak, “olmak” ya da 

“haline gelmek” şeklinde ele alınabilir (2016:19). Kimlikler verilidir, çünkü aktarılır. Kültürel 



17 
 

olanı korumayı ve onu bir sonraki nesle aktarmayı amaç edinir. Burada kimlikler kültürün 

birer taşıyıcı unsurları olarak karşımıza çıkarlar.  

Bu kimlikler aynı zamanda bir yaratım sürecinin içerisine de girerler. Kültürün, 

kültürel ögelerin değişime girmesiyle kimliklerin de değişime uğraması bu noktada 

kaçınılmazdır. Verili olan kimliklerin, içerisinde bulunulan bağlamla etkileşime girerek yeni 

bir kimliksel oluşum sürecini başlatmasına sebep olur. Bauman (2019:20) bu noktada, kimlik 

ve aidiyetin bir alınyazısı olmadığını -kader olarak da ele alınabilecek verili ögeden söz eder-, 

sürekliliğinin bulunmadığını, aynı zamanda tartışılabilir ve vazgeçilebilir ögeler olduğunu 

söyler. Her ne kadar bunu bir sürecin başlangıcı olarak ele alınsa dahi, verili olan kimlik 

üzerinden tartışmalar yürütülür ve dönüşüm mevcut koşulların etkileşimiyle sağlanır.  

Hem verili bir ögenin söz konusu olması hem de bir yaratım sürecinin başlaması 

kimliksel oluşumda iki sınıflandırmanın birlikte hareket ettiğini gösterir. Ortaya çıkan ‘yeni 

ürün’ olarak kimlik, aktarım sürecinin bir parçası haline gelir ve böylelikle döngü bu şekilde 

devam eder.  

Peki, burada aktarılan şey nedir? Kimlikler neden ve nasıl aktarılır? Aktarılan bir öge 

olarak ele alınan kimlikler her ne kadar bireyi, bireysel alanı ifade ediyor gibi görünse de 

kültürün bir parçasıdır ve aktardığı şey de kültürel ögelerdir. Bunlar kendisini gelenek, tutum, 

davranış, giyim, müzik, hatta dans olarak, özellikle bir yabancı ile karşılaşıldığında, görünür 

kılar (Jenkins, 2016:21). Kimliğin aktarımı kültürün; kültürün aktarımı ise topluluğun 

devamlılığını sağlar. Bu sebeple aktarım sürecinin başlangıç noktası olarak ele alabileceğimiz 

kimliksel yapılar topluluğun sürekliliğinde önemli rol oynarlar. 

 

2.1.5.2. Grup Kimliğinin Üretimi/Yeniden Üretimi 

 

Bu çalışmada grup kimliğinin üretimi, yeniden üretimi olarak ele alınan şey bir kimlik 

inşası sürecine denk gelmektedir. Bir kimliğin, bu çalışma için ise Çingene/Roman 

kimliğinin, varlığı, fark edilmesi, tanınması ancak bir başka kimlikle mümkün olabilmektedir. 

Buradaki bir başka kimlik olarak görülen şey, Çingene/Roman sınıflandırması dışında kalan 

her kimliksel oluşuma denk gelebilir. Buradaki esas mesele, Çingene/Roman olarak bir 

sınıflamaya, kimliklendirmeye götürecek, kendisini ötekileştirmiş bir başkasına duyulan 

ihtiyaçtır. Sosyolojik olarak ötekileştirildiği kabulü bir yana, Çingene/Roman kimliği üzerine 

kimliklendirme tartışması yürütülmüş olsa da çalışmanın devamında “ötekileştirildiği bilinen 



18 
 

ancak çalışmanın merkezinde zaman zaman da ötekileştiren kimliğin/kültürün bizzat kendisi” 

konumuna ulaşacaktır. Odak nokta ise, kültürel hazinesinin korunma ve aktarılma süreci 

olacaktır. Grup kimliğinin oluşumu ve korunması söz konusu olduğunda bununla birlikte 

tartışılması, ele alınması gereken iki unsur da bellek/hafıza ve ondan bağımsız olarak 

düşünülemeyecek kadar önemli olan mekândır.  

 

2.2. Toplumsal Bellek ve Mekân Üzerine 

 

İnsanlar seçim yapma şansı olmadıkları bir toplumun içerisine doğarlar. İçine doğulan 

toplumu seçme şansının olmaması bireyi belirli bir kültürün yaşatıcıları konumuna ister 

istemez getirir. Fakat bu zamana kadar olan süreçte bireyin içine doğduğu toplumda bir 

sosyalizasyon süreci söz konusudur. Bu sosyalizasyonda en önemli unsur kişiler arası iletişimi 

sağlayan dil olarak karşımıza çıkar. Öncelikli olarak dil yoluyla kurulan, yaratılan ortaklıklar 

topluluk içerisindeki konumları sabitleştirir ya da yerleştirir. Dilin yaşam içindeki tecrübelerle 

birleşerek nesnelleşmesi bu deneyimin aktarılacak bir bilgi nesnesine dönüşmesini sağlar. 

Böylelikle bu aktarılan bilgiler her yeni kuşak tarafından öğrenilir ve bir grup olarak 

bireylerin ortak bilgi stoklarını yaratmalarına ya da yeniden üretmelerine kaynaklık eder; dil 

böylelikle ortak tecrübelerin nesnelleşmesine hizmet ederken aynı zamanda kolektif bilgi 

stokunun hem temeli hem de aracı olarak karşımıza çıkar (Berger & Luckmann, 2008:101-

103). Berger ve Luckmann’ ın kurumsal dünyanın nesnel bir gerçeklik olarak deneyimlenmesi 

olarak ele aldığı bu süreçte birey, yerleştiği bu kurumsal alanda kollektivitenin bir parçası 

haline gelirken aynı zamanda bu kollektivitenin aktarılmasına da hizmet eder. Yani bireyin 

yaşantısı ve bireyliği tek başına önemli, bireylerin meydana getirdiği topluluğun birlikteliği ve 

bu birliktelikten doğan aktarılarak korunan şey, birey ile toplum arasındaki güçlü bağı tutan 

bağlayıcı kuvvettir. 

Peki, burada aktarılan şey nedir? Araştırma boyunca üzerinde durulan en temel 

kavramlardan biri bu noktada şüphesiz kültürel bellek ya da kültürel hafıza olacaktır. 

Buradaki en temel referans kaynağı ise Halbwachs olarak karşımıza çıkar. Bellek üzerine 

yaptığı çalışmalar ve çizdiği ‘çerçeve’, tartışmanın temeline oturacak cinstedir. Halbwachs’a 

göre bellek, bireyler üzerinden ilerleyen sosyal bir sürecin ürünüdür (Halbwachs, 

2017;2018).Birey üzerinden toplumsal bellek vurgusu vardır. Fakat burada, yalnız bir bireyin 

belleğinin olamayacağını, bir başkasına, toplumsala, olan ihtiyacı vurgular. Bu sebeple bellek 



19 
 

sosyal bir sürecin ürünü olarak karşımıza çıkar. Hafızanın hatırlama yoluyla yeniden inşa 

sürecinde bireyin yalnızca kendi zihnine değil, bir ortaklık paylaştığı diğerlerinin de 

zihinlerine ihtiyacı vardır. Karşılıklı etkileşimlerle birbirine geçen bu ortak veriler ve 

kavramlar aralıksız olarak devam eder; bu da ancak aynı grubun veya topluluğun üyesi 

olmaya devam ediliyorsa mümkün olmaktadır (Halbwachs, 2017:20). 

Assmann da, Halbwachs'ın eserlerinde sıklıkla üzerinde durduğu 'bellek' ve 'sosyal 

çerçeve' kavramlarından sıklıkla söz eder. Bireyin sosyalizasyon sürecinde belleği 

oluşturduğunu; bu bellek oluşum sürecinin bireye ait olsa da toplum vasıtasıyla belirlendiğini; 

topluma ait bir belleğin olmadığını ama belleğin toplum tarafından belirlendiğini 

söyler (Assmann, 2015:44). 

"İnsan gruplarının belleği nasıl taşınır ve nasıl korunur?" sorusunun cevabını arayan 

Connerton da belleğin unutma ve hatırlama işlevleri üzerinden bir tartışma yürütür 

(Connerton, 2019:8). Halbwachs, Assmann ve Connerton ile birlikte ele alabileceğimiz bir 

bellek çerçevesi böylece çizilmiş olur.  

 Assmann toplumsal belleğin iki şekilde ilerlediğini söyler. Bunlardan ilki kökeni 

temel alarak kökensel hatırlama olarak gelirken ikincisi ise kişisel deneyimlerin ön planda 

olduğu bireysel hatırlama şeklinde gelir. Kökensel hatırlamalar sözsüz kültürün de etkisiyle 

dil ve dil dışı ögelerin de içerisinde yer aldığı simgeler tarafından sağlanır. Bu simgeler 

karşımıza törenler, danslar, giysiler, mekânlar, resimler olarak çıkabilir. Bireysel 

hatırlamalarda ise kökensel olanın aksine sosyal bir alışverişe dayanma söz konusu olur 

(Assmann, 2015:60). Bu noktada, kökensel hatırlamaların ögeleri olarak karşımıza çıkan 

simgeler, bizi Cohen' in simge ve sınır tartışmasına götürür. Cohen' in sınırları–sınırsallıkları- 

oluşturan ögeler olarak ele aldığı simgeler bu noktada, Assmann ve Halbwachs'ın kültürel 

bellek/hafıza kavramları ile de birbirleriyle örtüşür bir çizgidedir. Simgeler, grupların 

sınırlarının oluşumunda, kültürel belleğin yaratımında bu noktada kilit görevi görür. 

Hatırlatma unsuru olarak karşımıza çıkan bu simgeler yoluyla kökensel geçmiş canlandırılır 

(Assmann, 2015:61); kültürel bellek geri çağırılır. Böylelikle hatırlama işlemini gerçekleştiren 

grubun kimliği yeniden üretilmiş olur. Connerton bu durumun günlük deneyimlerimizin 

genellikle geçmişte kurulan ilişkiler ve imgeler üzerine olduğu ve var olan toplumsal düzeni 

meşrulaştırdığını ve devamlılığını sağlamaya yaradığını söyler. Geçmişle ilgili bu hatırlanan 

bilgiler ve imgeler törensel uygulamalar olarak görülebilecek performanslarla bir aktarım 

sürecine dâhil olur (Connerton, 2019:12). Bu noktada bu törensel performansların, anımsama 

süreçlerinde, grup belleğini aktarıcı bir görev görmesi bedenler aracılığıyla gerçekleşir; 



20 
 

anımsama bedenler aracılığıyla gerçekleştirilir. Burada beden, her ne kadar bireysel olarak 

algılansa da, daha çok kültürel bir etkinliğin ürünü, kültürel geleneğin anımsanması olarak 

karşımıza çıkar (Connerton, 2019:12).Assmann, yazısız kültürlerdeki kültürel belleğin en 

önemli oluşturucusu olarak ritüelleri ve bayramları ele alır. Toplu bir buluşma eylemi 

sağlayan bayram ve ritüeller düzenli olarak tekrarlandıklarında kimliğin korunmasını, kimliğe 

dair bilgilerin aktarılmasını ve böylelikle kültürel kimliğin yeniden üretilmesini sağlarlar. Bu 

durumda da bayram ve ritüel için bir araya gelen topluluğun zaman ve mekân birliği 

sağlanmış olur. Böylelikle kültürel belleğin ilk örgütlenme biçimi olarak bayram ve ritüeller 

söz konusu olur. Eyleme dökülen bu bayram ve ritüellerin korunması, onlara saygı duyulması 

ve gelecek kuşaklara aktarılması mevcut düzeni korurken aynı zamanda topluluk/grup 

kimliğinin korunmasına da hizmet etmektedir (Assmann, 2015:65). Buna ek olarak, ritüel ve 

bayramların dışında, “…danslar, oyunlar, gelenekler, maskeler, resimler, ritimler, yeme-içme, 

mekânlar-alanlar, geleneksel giysiler, dövmeler, takılar, silahlar ve benzeri şeyler…” 

topluluğun canlılığını korumasına olanak sağlamaktadır (Assmann, 2015:68). 

Assmann ve onun görüşlerine paralel olarak Connerton, bellek sanatı olarak ele 

aldıkları belleğin, mekânsal bir yöntem olarak tarif edildiğini söylerler. Çünkü mekânın 

düzeni, hatırlanması gereken unsurların da düzenini muhafaza eden bir işleve sahiptir. 

Mekânlaştırma, her bellek tekniğinin ilk aracı olarak karşımıza çıkmaktadır (Assmann, 

2015:68; Connerton, 2018:14-15). Connerton, bellek sanatının iki özelliğinden bahseder. 

Bunlardan ilki, bellek sanatının öncelikli olarak mekânsal bir sisteme bağlı olması; ikincisi ise 

hatırlama işleminin insan bedeniyle alakalı olmasıdır. Burada bellek eylemlerinin insan 

temelinde meydana geldiği vurgusu bulunmaktadır (Connerton, 2018:15). Lefebvre de 

bedenin önemini mekânsal bir analizle ortaya koyar. Ona göre, bir grubun içerisinde 

bulunduğu toplumsal mekânı anlamak için beden oldukça önemlidir. Bir grubun ya da 

toplumun içerisinde yer alan herhangi bir öznenin mekânla olan ilişkisi, aynı zamanda kendi 

bedeniyle de ilişkisini içerir. Toplumsal pratiklerin açıklanması bu bağlamda esasen bir beden 

pratiğini de gerektirir (Lefebvre, 2014:69).  

Lefebvre’nin mekân analizinde üzerinde durulması gereken en önemli noktalardan biri 

şüphesiz “üçlü”südür: 

 

Üçlü: algılanan - tasarlanan - yaşanan (mekânsal olarak: mekân pratiği - mekân temsili 

- temsil mekânları), soyut bir "model" statüsü atfedilirse kapsamını yitirir. Ya somutu 



21 
 

("dolaysız"ı değil) ele geçirir ya da kısıtlı -diğer ideolojik dolayımlardan biri olmak 

gibi- bir önem taşır (Lefebvre, 2014:69). 

 

İlk olarak ele aldığı mekânın pratiğinde, algılanan mekânda, bir toplumun kendi 

mekânını yarattığını söyler. Bu mekân diyalektik bir etkileşimin sonucu olarak ortaya çıkar. 

Bir toplumun mekânsal pratiği, yine o mekânın deşifresiyle gerçekleştirilebilir. Neo-

kapitalizmdeki mekânsal pratikte ise zaman kullanımı bakımından ele aldığı gündelik 

gerçeklik ile kentsel gerçeklik olarak ortaya koyduğu çalışma yerlerini, özel yaşam ve boş 

zamanı birbirine bağdaştırdığı ağları, algılanan mekânda sıkı sıkıya birleştirir (Lefebvre, 

2014:67). 

Mekân temsilleri olarak ele aldığı tasarlanmış mekânlarda ise bilginlerin, şehircilerin, 

planlamacıların yaşanan ve algılanan ögeleri tasarlanan ile özdeştirdiği, bilimselliğe yakın bir 

mekân analizi karşımıza çıkar. Mekân temsillerinden, bir toplumun içindeki egemen mekân 

olarak söz eder. Bu toplum, üretim ilişkilerine ve bunun dayattığı düzene, dolayısıyla da 

bilgilere, işaretlere, kodlara bağlıdır. Buradaki mekân kavrayışları, entelektüel olarak 

oluşturulmuş bir göstergeler sistemine de böylelikle eğilim göstermektedir (Lefebvre, 

2014:63,68). Üçlüsünün sonuncusunu oluşturan temsil mekânlarını ise Lefebvre şöyle 

tanımlar: 

 

Temsil mekânları, yani mekâna eşlik eden imgeler ve semboller aracılığıyla yaşanan 

mekân, yani "oturanların", "kullananların" mekânları, aynı zamanda kimi sanatçıların 

ve belki de o mekânı tarif edenlerin ve sadece tarif ettiğine inananların -yazarlar, 

filozoflar- mekânları. Bu, imgelemin değiştirmek ve sahiplenmek istediği, egemen 

olunan, dolayısıyla maruz kalan mekândır. Fiziksel mekânı, nesnelerini sembolik 

olarak kullanarak kapsar. Öyle ki, bu temsil mekânları sembollerin ve sözel olmayan 

göstergelerin az çok bağdaşık sistemlerine (öncekiyle aynı çekincelerle) yönelir 

(2018:68). 

 

Temsil mekânı aynı zamanda toplumsal yaşamın yasadışı ve yeraltı tarafına da 

bağlıdır; mekân kodu olarak değil temsil mekânlarının kodu olarak nitelendirilebilecek sanata 

da bağlı bazı sembolizmleri ve imgelemleri de temsil edebilir nitelik taşımaktadır. Temsil 

mekânları, yani yaşanan mekânlar, özneldir. Temsil mekânı, öznelerin mekânıdır, imgelemin 

ve sembolizmin nüfuz ettiği bir kökeni, tarihi vardır (Lefebvre, 2018:63,70). 

 



22 
 

Temsil mekânı yaşanır, konuşur; duyumsal bir çekirdeği ya da merkezi vardır: Ego, 

yatak, oda, konut ya da ev; meydan, kilise, mezarlık... Bu mekânlar, tutku ve eylem 

yerlerini, yaşanan durumların yerlerini kapsar, dolayısıyla zamanı doğrudan içerir. 

Öyle ki, yönsel, durumsal, ilişkisel -çünkü esas olarak niteleyicidir, akışkandır, 

dinamikleşmiştir- çeşitli nitelemeler edinebilir (Lefebvre, 2018:71). 

 

Lefebvre’nin bu mekân üçlemesi hem statik olan hem içerisinde aktif olarak yaşanan hem de 

gelecekte kurgulanacak olan toplumsal ilişkileri içerir. 

Connerton' un üzerinde durduğu bir diğer önemli nokta ise mekân belleğinin iki türü 

olarak sunduğu 'anıt mekân' ve 'mahal' ayrımıdır. Anıt mekânlara yer isimleri ve kutsal 

yolculukları,  mahal'e ise ev ve sokak örnek gösterilebilir (2018:20). Yer isimleri, yerleri 

sadece sınırlandırma görevi gören, sosyal etkileşimde konumları belirleyen göstergeler olarak 

karşımıza çıkmazlar; aynı zamanda olayların akla getirilebilme noktasında oldukça güçlü bir 

etkiye sahiptirler. Bir yer isminin ifade edilmesiyle bile, bilinen bir hikâyenin tarihi az ve öz 

bir şekilde anlatılır; hatırlatılır. Bu sebeple yer isimleri, isim olarak kondukları yerlerin tarihi 

hakkında bilgi sunmasının yanında aynı zamanda bu tarihi gizil bir şekilde koruma işlevi 

görür. Böylelikle de tarihi anlatıların mekânsal olarak kurgulanmasıyla da bu hem bölgesel 

hem de zamansal olaylar ve olgular kesinlik kazanmış olur (Connerton, 2018:20-23). Anıt 

mekânlar olarak sunulan yer isimleri ve kutsal yolculuklardaki tartışmalarda, kutsal 

yolculukların bireyin kendisi için kişisel bir anlayış içermediğini; gideceği alanın merkezine 

yoğunlaştıkça bu kişisel anlayışın daha da azalacağını söyler Connerton. Kutsal yolculuğu 

gerçekleştiren birey (Hacı olarak ele alır) amacına yaklaştıkça kişiselleşmekten ziyade daha 

da nesnelleşecek ve ortak temsiller etrafını kuşatacaktır. Burada önemli görülen nokta, 

mekânın bedensel hareketlerden soyutlanmaması gerekliliğidir. Burada kişiler, bedensel 

hareketleri ile fiziksel yerler arasında gelişen etkileşimden sembolik bağlar üretmektedirler. 

Beden bu noktada uzamsal bir alandır; kutsal yolculuğu gerçekleştiren kişi de yerleşiktir. 

Yerleşik olma durumu mekânlardan ziyade hareket halinde olan kişiye atfedilmektedir 

(Connerton, 2018:27-28). 

Bir diğer mekân belleğinden söz edilen yer ise ev ve sokakların ele alındığı mahal 

olarak karşımıza çıkar. Kültürel belleğin yaşatıldığı yerler olarak mahalden söz edilmektedir. 

Mahalin ele alınabilecek en önemli girdisi olarak görülen nokta, farkında değilken bile onu 

tecrübe ediliyor olunabilmesidir. Mahalin bir bellek taşıyıcı olarak anıt mekândan ayrılan en 

önemli özelliği de burada ortaya çıkmaktadır; çünkü anıt mekânların inşa süreçlerinin 

başlangıcında unutma-unutulma korkusu yatmaktadır (Connerton, 2018:45). 



23 
 

2.3. Etnisite ve Etnik Gruplar 

 

Azınlıklar, belirli bir topluluk içinde sayıca daha az olan ve buna bağlı olarak kültürel, 

sosyal veya politik açıdan topluluğun çoğunluğuna nazaran farklılıklar barındıran gruplardır. 

Bu farklılıklar etnik, dini, dil, cinsiyet, cinsel yönelim veya diğer kimliksel anlamlar içeren 

etmenlere bağlı olabilir. Azınlık gruplar, genellikle toplumun çoğunluğu tarafından kabul 

edilen normlardan farklı davranış biçimleri, kültürel pratikler, inançlar veya değerler 

benimserler. Azınlıklar, sıklıkla dışlanmaya, ayrımcılığa ve toplumsal baskılara maruz 

kalabilirler. Güler (2002:1), sayısal ve kültürel farklılıklarının yanı sıra, azınlık olarak 

sayılabilmeleri için aynı zamanda içinde yaşadıkları devletin vatandaşı konumunda 

bulunmaları da gerektiğini, ki azınlığı ‘yabancı’dan ayıran en temel farkın da bu olduğunu, 

belirtir (akt. Okutan, 2004:62). 

Azınlıkların tanımlanması, genelde niceliksel olarak ortaya çıkar. Ancak azınlık 

statüsü, sayısal bir azınlığın bulunmasının yanı sıra, aynı zamanda toplumda 

marjinalleş(tiril)miş, dışlanmış veya ayrımcılığa uğramış grupların kimliklerini de 

yansıtabilir. Örneğin, bazı ülkelerde yerli halklar, nüfusları çoğunluğu oluştursa bile, tarihsel 

olarak sömürgeci baskı ve ayrımcılık nedeniyle azınlık statüsüne sahip olabilirler. Buna en iyi 

örnek, sömürge döneminde Afrika’dan Amerika’ya köle olarak getirilen Afro-Amerikalılar 

olarak da bilinen azınlık grubudur. Fenton, Eriksen’in etnisite kategorilerine eklediği ve Afro-

Amerikalıları da içerisine dâhil ettiği bu azınlık gruplardan “kölelik sonrası azınlıklar” olarak 

bahsetmektedir (Fenton, 2001:45). 

Bu çalışmada da bir azınlık kategorisinde ele alınabilecek Çingene/Roman gruplarının 

etnik kimliklerinin oluşumuna bakıldığında, Türkiye’deki toplam nüfuslarının hiç de 

azımsanmayacak kadar çok olmasına rağmen, kabul görülürlükleri ve öteki ilan edilmeleri 

sebebiyle “azınlık” statüsünde oldukları rahatlıkla ifade edilebilir. 

Irk, insanların kalıtsal ya da fiziksel özelliklerinden yola çıkılarak; insanları 

birbirlerinden ayrıştırmak için kullanılan bir terimdir. Bu özelliklerden en belirgin olanının 

(en çok gündeme gelen öge, özellikle medyada) ten rengi olmasına ilaveten, yüz yapısı, göz 

rengi gibi ögeler fiziksel, gözle görünür ayrımları bize verirken; genetik hastalıklar gibi ögeler 

de kalıtsal ayrıma bir örnek sunabilir (Balibar & Wallerstein, 2017:27; Fenton, 2001:5). Bu 

araştırmanın odak grubunu oluşturan Çingeneler/Romanlar da “esmer vatandaş” (Özkan, 

2000:31; Yıldız, 2007: 76) olarak yer yer literatürde yer almakta ve ülke genelinde böyle 



24 
 

nitelendirilmektedirler. Bu durum da ırksal bir ayrım yapılmasına bakılmaksızın algılayan, 

iletilen kişiyi direkt olarak bir yönlendirmeye sevk edebilmektedir. Durum her ne kadar ten 

rengi ile ifade edilse dahi ırksal ayrımlar, fiziksel ayrımlar ve etiketlemeler yerini sosyo-

kültürel somut bir içeriğe bırakmaya başlamıştır. 

Tarihsel süreç içerisinde ırk teriminin kullanımı olumsuz anlamlar içermiş ve bir 

ayrıştırıcı görevi görmüştür. Terimin kullanımından bu yana her ne kadar somutsallıktan yola 

çıkılarak bir ayrım gerçekleştirilmiş olsa da son yıllarda bu durum somuttan soyuta doğru 

yönelmiştir. Irk teriminin içeriği toplum içerisindeki sınıfsal, sosyal, kültürel yapının 

belirlenmesine ve aynı zamanda hiyerarşik bir oluşuma sebep olmuştur. Son yıllarda terimin 

anlamında ortaya çıkan bu değişme ile ırk, artık sosyal ve kültürel bir tanımlama olarak 

benzerlik ve farklılıkların kategorizasyonunda oldukça etkin bir rol oynamaya başlamıştır. En 

kısa haliyle, “biyolojik faktörler yerini sosyal ve kültürel etmenlere bırakmıştır” da denilebilir. 

Bu noktada üzerinde konuşulması gereken bir diğer nokta ise sınıflandırmadır. 

Sınıflandırma, benzerlik ve farklılıkların kategorizasyonunun bir sonucu olarak 

görülebilir. Sınıflandırmanın işlevi birbirlerine benzer veya farklı bilgi, davranış kalıplarının, 

hatta insanların, birbirlerinden, daha önceden belirlenmiş sınırlara göre kategorilere 

ayrılmasını ifade eder. Bu kategorilerle anlamlandırma süreci daha da kolaylaşır. Fakat bu 

çalışmada üzerinde çoğunlukla durulacak olan yer kültürün ve insan gruplarının 

kategorizasyonudur. Araştırmada azınlık olarak ele alınan Çingene/Roman grupları da bir 

sınıflamaya tabi tutulmuştur. Burada, grubun azınlık olarak ele alınması dahi bir sınıflandırma 

sürecine tabiliğin göstergesi olarak anlamlandırılabilir. 

Yapılan bu sınıflandırma etnik temelli olduğu için birtakım tartışmaları da beraberinde 

getirir. Etnik unsurlar kökensel ve kültürel bir sınıflama yapacağından, ırkçılık, ayrımcılık 

veya ötekileştirme gibi olumsuz durumlara da neden olabilir.  

Tüm bu kavramsal tanımlamalardan yola çıkarak etnisite ve etnik kimlik daha açık bir 

şekilde ifade edilebilir. Etnisite, son yüzyıllarda kullanılan bir kavram olarak karşımıza 

çıkmakla birlikte kullanımı daha da eskiye dayanmaktadır. Çoğunluklu olarak ırk ve milliyet, 

milliyetçilik kavramlarıyla birlikte kullanıldığı görülür. Fenton’a göre etnisite, sosyal bir 

süreç olarak, insanların kolektif ya da bireysel olarak yaşamlarına çektikleri sınırlar ve buna 

bağlı gelişen kimlikleri olarak ele alınmalıdır. Aynı zamanda gelişen bu etnik grup 

ilişkilerinde statik olmayan sosyal ilişkiler de mevcuttur (Fenton, 2001;9-14). 



25 
 

Eriksen, etnisite teriminin günlük dilimizde azınlık sorunları ve ırk ilişkilerinin 

tanımlanmasında kullanıldığını, aynı zamanda sosyal antropolojik olarak da kültürel açıdan 

farklılıkları tanımlayan ve bu farklılıklarla tanınan grupların arasındaki ilişkileri de ifade 

ettiğini söyler (2004:15-16).  Etnisite ve ırk terimleri ile çoğu zaman birbirleri yerine 

kullanılan, birbirleriyle karıştırılan kavramlar olarak karşılaşılmaktadır. Banton bu konuda, 

etnisite kavramının grupların tanımlanması ile ilgili olduğunu; ırk kavramının ise insanların 

sınıflandırılmasını ifade ettiğini söyler. Etnisite ‘biz’ in tanımlanmasında, ırkçılığın ise 

‘onlar’ın sınıflandırılmasına temel bir çerçeve sunduğunu iddia eder (Banton, 1983:106; 

Jenkins, 1986:177 akt. Eriksen, 2004:16-17). 

 

    2.3.1.Etnik Grupların Sınırları 

 

Sınır, fiziksel olabilmekle birlikte aynı zamanda simgesel bir içeriğe de sahip 

olabilmektedir. Eriksen bu sınırlardan sadece bir bölgeye dair olmayan sosyal sınırlar olarak 

söz eder ve iletişimin bulunduğu vurgusu yapar (2004:66). Sınırların simgesel tarafı fiziksel 

sınırların aksine daha yoğun bir içeriğe sahiptir. İçeriğin belirlenmesi simgeseli oluşturan 

noktaya denk gelmektedir de denilebilir. Simgesel sınırlar, fiziksel sınırlara oranla daha az 

görünmezdirler ve sınırı oluşturanlar tarafından belirlenirler. Bu belirleme bir inanç, sembol, 

giyim, işaret olabilmekte; görülebilen veya görülemeyen ögeler olarak karşımıza 

çıkabilmektedirler. Sınır belirleme ihtiyacı güvenlik ihtiyacından doğar. Bu noktada esasen 

güvenlik ihtiyacının doğması, sınırların içeriden belirlendiği düşüncesine yönlendirebilir. 

Mevcut bir grubun mahiyetini koruyabilmesi için kendisine sınırlar belirlemesi; bu sınırları da 

içeriden kontrol etmesi gerekmektedir. Grubun dinamiklerine göre belirlenen bu sınırlar her 

ne kadar içeriden belirleniyor olsa da dışarıda kalabilecek herhangi bir simge de yine o 

grubun sınır ihlaline sebebiyet verebileceği için grubu referans almak zorundadır. Buradaki 

iç-dış sınır belirleme durumu her bir grubun sınırını çizebilecek nitelikte oluşmaktadır. 

Eriksen, bu sınır kavramını etnisite ve etnik gruplar çerçevesinde gruplar arasındaki ilişkilere 

dayandırır. Sınır, bu gruplar arasındaki bölücü çizgilerdir ve genellikle iki taraflıdır (2004:68).  

Etnik gruplar, grupların sınırları ve oluşumu üzerine en önemli katkılardan birini Barth 

bizlere sunar. Barth, “Etnik Gruplar ve Sınırları (2001)” isimli derleme kitabında, yeni etnik 

grup tanımlamaları yapmak yerine var olan grup dinamikleri üzerinden saptama yoluna 

gitmiştir. Burada etnik grupların inşa süreçlerine ve bu süreç içerisinde tarihsellikten ziyade 



26 
 

gruplararası sınırların nasıl korunduğuna odaklanmıştır (Barth, 2001;12). Bu bağlamda 

üzerinde durduğu bir önemli nokta ise kültür olarak kendisini gösterir. Kültür, bir etnik 

grubun oluşumunda karşımıza çıkan en önemli faktördür. Aynı zamanda gruplar arasındaki 

sınırların korunmasında da önemli bir rol üstlenmektedir (Barth, 2001;15). 

Simgelerin içerdiği anlamların bilgisine sahip olmayan, grubun dışarısında kalan her 

kimse öteki olarak görülür. Öteki, grubu tehdit edici bir görev görür. Bu tehdit edici durum 

mevcut grubun değerlerine, inançlarına, grup birliğine zarar gelebileceği düşünüldüğü için 

grubun dışında kalan her kimseyi öteki olmaya iter. Grubun dışında kalan kimseler ilk öteki 

olarak görülseler de, dışarıda kalanlar için de mevcut grup (kurucu) öteki olarak görülecektir. 

Karşılıklı olarak gelişen bu ötekileştirme durumu sınırlar ihlal edilmediği sürece herhangi bir 

tehlikeye ya da gruplar arası çatışmaya sebep olmamaktadır. Öteki, bir bakımdan grubun 

devamlılığına, sınırların korunmasına sebebiyet veren yapıcı bir unsur olarak da görülebilir. 

  

2.3.2. Etnik Aidiyetin Oluşumu ve Korunması 

 

İnsanları birbirine bağlayan en temel yapı kan bağıyla oluşan aile yapılarıdır. Kan 

bağının buradaki en önemli işlevi birbirine bağlama, bir sınıflama, en temelde bir noktaya ait 

olma görevi üstlenmesidir. Kan bağı ile oluşan aile yapıları her ne kadar temelde aidiyet 

yaratıyor olsa da bu üzerinde durulacak olan tek nokta değildir. Aidiyet bir oluş bildirir ve bir 

sürece tabidir. Bu noktada aynı anlam dünyası içerisinde yer alan, tanınma ilişkisi içerisine 

giren kimseler de kendi gruplarını oluşturup bir aidiyet yaratabilir. Yaratılan bu topluluklar ve 

ait olma durumu bir yandan da yeni sınırların yaratılmasına; gruplar arasında bir sınıflamaya 

sebep olur. Aidiyetin hissedilebilmesi ve korunması bakımından grubun bütünlüğü büyük 

önem arz eder. Bu süreçte bu söz konusu bütünlüğün korunması, sınırların çizilmesinde etkili 

olan unsurlarla/sembollerle sağlanır. Böylelikle hem birey hem grubun sahip olduğu değerler 

hem de grubun sınırları için yaratılan semboller büyük önem taşır. Bu araştırma için kültürel 

olarak da üzerinde durulacak olan bu süreçte zamanla bir aktarım söz konusu olur. Buradaki 

aktarım, grubun devamlılığının sağlanmasında önemli rol oynar. Toplulukların oluşmasında 

etkin rol oynayan semboller zamanla kültürel bir öge haline gelir ve böylelikle aktarılan 

şeylere dönüşüm sağlanır. Aidiyetin oluşması ve aitlik hissedilerek birbirine bağlanan 

insanların oluşturduğu toplulukların ve sınırların belirlenerek korunmasında kültür önemli bir 



27 
 

rol üstlenirken, aynı zamanda kültürü oluşturan geleneklerin (yeniden) inşa süreci de yapının 

dinamik kalmasını sağlar. 

 

2.4. Topluluk ve Beden/ Dans 

 

Hayatın her alanında, hemen her anında aslında birer sahne içerisindeyizdir, ya da 

önünde. Peki, bahsedilen bu sahne nedir, nasıl oluşur, nasıl görünür olur? 

Park, ‘kişi’ sözcüğünün ilk anlamının ‘maske’ olmasının tarihsel bir rastlantı 

olamayacağını söyler. “Herkesin her zaman ve her yerde, az çok farkında olarak belli bir rolü 

oynadığı gerçeğinin kabulüdür bu… Biz birbirimizi bu roller içinde tanırız; bu rollerde 

kendimizi tanırız” (Park, 1950:249 akt. Goffman, 2018:31). 

Günlük hayat içerisinde herkesin aldığı bazı sorumluluklar, bunlar neticesinde de 

içinde bulunulan bazı roller mevcuttur. Bu, günlük hayatta her ne kadar bunun bilinciyle 

yaşanarak ve hatırlatılarak deneyimlenmese de esasen geçirilen her anı sahneler oluşturur. 

Farklı rollerde, farklı sahnelere konuk olunup bunun farkına dahi varmadan çoğu zaman 

yaşanıp gider zaman. Bunu belki de temellendirilebilecek en iyi noktayı Huizinga, “Homo 

Ludens (2017)” adlı eseriyle verir: “Oynayan/ oyuncu insan!” Yaşamı başlı başına bir oyun, 

insanları ise oyun oynayan insanlar, oyuncu olarak ele alan Huizinga, yaşamın oyunlar 

üzerine kurulu olduğunu söyler. Sahne de tıpkı Huizinga’nın ortaya koyduğu oyun 

kuramındaki gibi yaşamsal faaliyetlerden oluşur. Sahne’deyken de, gündelik yaşam 

sahnesinde rollere bürünülür, oynanır ve içinde bulunulan durumun devamlılığı sağlanır. 

Çeşitli rollere bürünerek sergilenen davranışlar, takınılan tavırlar, yapılan konuşmalar 

performanslar olarak ortaya çıkarlar. Sergilenen, sunulan, aktarılan bir performans. 

Yaşantılara ortak olanlarla birlikte aslında tamamen bir performanslar bütünüdür. Goffman 

performansı, bir süre boyunca sürekli olarak gerçekleştirilen faaliyetler ve bu faaliyetlerin bir 

izleyici/gözlemci kümesi tarafından takip edilmesi, izlenmesi olarak tanımlar; ‘vitrin’ ve ‘arka 

bölge’ tanımlamaları üzerinden bu performatif süreci tartışır (Goffman, 2018:32,112). 

Ele alınan ilk şeklinden farklı olarak sergilenen bir performans daha vardır ki sanatsal 

bir doyum sağlar. Sanatçı, performansı sergileyen kişidir ve içine girdiği, büründüğü rolü, 

eylemi bize aktarır. Aktaran, aktarıcı görevi görür denilebilir. Aktarılan öge ise sergilediği, 

sunmuş olduğu performansa denk gelmektedir. 



28 
 

Huizinga’nın hayat sahnesi, bu çalışmadaki sahne algısı açısından değerlendirilecek 

olursa; gerek Çingeneler/Romanların günlük yaşamlarındaki her an gerekse de düğünleri 

sırasında büründükleri roller ve sergiledikleri performanslar, bu çalışmanın en önemli 

noktasını oluşturmaktadır. Çünkü düğün sırasında sergilenen performanslar ile aktarılan bir 

ürün olarak dans ile eşlik unsurları ele alınması, kültürel alanın nasıl muhafaza edildiği ve 

aktarıldığı üzerinde okuyucuların daha net bir bakışa sahip olmalarına yardımcı olacaktır. 

Burada aslında Çingenelerin/Romanların hem düğün dışında kendilerini nasıl gösterdikleri, 

nasıl ve hangi roller içerisine girdikleri, hem de düğün sırasında sanatsal performansların nasıl 

aktarıldıkları büyük önem arz etmektedir. Çünkü bu çalışmanın sonraki bölümlerinde içinde 

bulunulan ânın, bahsedilen günlük hayatın bilinçlilik ya da bilinçsizlik ile sergilenen topluluk 

kültürüne ait performansları arasından, özellikle ‘gözlemlenen ortamdaki davranışlarını ve 

davranışlarında kullandıkları kültürel-bedensel malzemelerine’ odaklanılacaktır. 

 

2.4.1.Bir Kültür Ürünü Olarak Dans ve Dansın İşlevleri 

 

Bir düğün, dans performansı sırasında aktarıcı, aktaran, yani performansı sergileyen 

kişinin bir temsil düzeyi/rolü vardır. Buradaki temsil hem kişisel hem de toplumsal 

özelliklerini içerisinde barındırır. Dans ve kültür, kültürel aktarım söz konusu olduğunda 

performansı sergileyen bedeni, hem temsil eden hem de edilen konumunda karşımıza 

çıkarmaktadır. Bedeni kullanarak işlevsel bir hale getiren kimse temsil eden konumundayken, 

performans sergilendiği esnada beden, temsil edilen konumuna geçer. Çünkü temsil edilen 

konumunda beden kullanılarak başka bir durumun/olgunun üzerinde yoğunlaşılmak istenir. 

Kültürel birikimin sürekliliğini sağlayan her beden temsil edilen konumundayken daha çok 

araçsallaşır; beden kültürün bir ürünü olan dansın ya da danssal hareket yapılarının 

sergilenmesinde araç görevi görür. Ritüeldeki izleyici konumundaki bireylere sergilenen 

beden aslında, sergilenen kültür ürününün görünür kılınmasındaki yapısal elemanlardan 

yalnızca biridir. Bu durumda bireyin bedeni, kültürel dansı sergileyebilecek olan görevdaşları 

ile aynı hizmeti sunan diğer bedenler arasında yalnızca bir tanesidir. Araçlaşan bedenler, bir 

kültür sınırı ile veya topluluğu içinde çok sayıda bulunabilir. Ancak bu bedenlerin kültür 

yükünü taşıma ve aktarabilme yeterlikleri farklılık gösterebilir. Bedenin temsil gücü, hem 

temsil eden hem de temsil edilen bakımından oldukça önemlidir. Çünkü performans 

sürecindeki dışsal değerlendirmeler/yorumlamalar temsil düzeyiyle doğru orantılıdır. Temsil 



29 
 

etme başarısı bu noktada toplumsal kabulün, onaylanmanın da en belirgin hatlarından birini 

oluşturmaktadır.  

Danslar topluluklara özgüdür ve danslardan kültürel ürünler olarak bahsedilmeleri bu 

sebeple mümkündür. Toplulukların ayrı birer kültürleri olması, topluluğun sınırlarında, 

kültürel değerlerin şekillenmesinde ve tüm bunların dansa sirayet ettiğinde çeşitli değer ve 

anlamlar içermesi olasıdır. Her kültür ürününden olduğu gibi danslardan da çeşitli anlamlar 

çıkarıp, değerler yaratılabilir. Bu noktada, “müzik sesi, belli bir kültürü kapsayan insanların 

değerleri, tutumları ve inançları ile şekillenen insanın davranışsal süreçlerinin sonucudur” 

(Merriam, 1964: 6 akt. Kurtişoğlu, 2010:27) tanımlamasını aktaran Kurtişoğlu, kültürel bir 

ürün olan ve bu çalışmada da eşlik unsuru olarak ele alınan müziğin üretim kökenlerinde 

toplumsal bir vurgu yapar. Müzikler gibi danslar da topluluklardan/ toplumlardan kültürel 

izler ve değerler taşımaktadır. Bu değerler aynı zamanda topluluğun sınırlarının 

şekillenmesinde, mevcut sınırların güçlen(diril)mesinde de büyük rol oynamaktadır. Aynı 

kültür içerisinde yer alan topluluk üyeleri, kendi kültürel ürünü olan danslardan hemen hemen 

aynı; aynı olmasa dahi benzer anlam, his ve değerleri çıkarımsarlar. Topluluk dışarısında 

kalan veya başka bir kültüre ait olan ögelerin anlamlandırılmasında farklılıklar görülebilirken, 

aynı topluluk ve kültür içerisinde bulunan kimseler deneyimlemelerinde farklılıklar olsa dahi 

benzer anlam dünyasına sahiptirler.  

Burada bu çalışma boyunca Çingene/Roman grubunun danslarına yönelik yaratılan, 

çıkarımsanan anlam dünyaları elbette ki onların içerisinde yaşadıkları anlam dünyasıyla 

farklılık gösterecektir. İçerisinde bulunduğu topluluğun kültürel kodlarına hâkim olan, yaratıcı 

olmasa dahi aktarıcısı konumunda olan kimse ile araştırmacının dışarıdan okuduğu, 

gözlemlediği, kimi zaman deneyimlediği ögeler anlam açısından farklılıklar gösterecektir. 

Çingene/Roman topluluğu için düğün esnasında sergilenen dans performansı bir gösteri(ş), 

sunuş ve çoğunlukla eğlenceye denk gelirken, araştırmacının bu olguyu ele alış şekli kültürel 

hafızanın nasıl deneyimlendiği, nasıl geri çağırıldığı ile ilgili olmuştur. Yani burada her iki 

taraf için de gösteren ve gösterilen ögeler ciddi derecede önemliyken, bu önemin altında yatan 

sebepler ve anlamlar farklılıklar içermektedir. Bu çıkarımsamalar da bahsedilen sebeplerden 

dolayı oldukça önemli kabul edilerek, çalışma metnindeki ilgili bölümlerde detaylıca yer 

alacaklardır. 

 



30 
 

2.4.2. Topluluk Sınırlarının Korunmasında Dansın Yeri 

 

Danslar, daha önce de bahsedildiği üzere kültürel ürünler olarak karşımıza 

çıkmaktadırlar. Kültür ürünleri, kültürel ürünler içerisinde yaratıldığı topluluğun izlerini 

taşırlar. Bu izler kimi zaman görünür olabilmekle birlikte kimi zaman da görünmezlerdir. 

Topluluk sınırlarında da söz edildiği üzere fiziksel ya da simgesel sınırlar çizerek bir aidiyet 

oluşturmaktadırlar. Dans da bu ait olma sürecinin bir parçası olarak ele alındığında 

Çingene/Roman grupları hakkında izlenimler verecek; literatürdeki verilerin araştırmacının 

elde ettiği verilerle karşılaştırmasına olanak sağlayacaktır. 

Kültürün aktarımının sağlanmasında ve yaşatılmasında dans ile dans gibi performatif 

ürünler oldukça önemlidir. Kültürün yaşatıldığı topluluk, bilinçli veya bilinçsiz, muhafaza 

sürecinde danstan oldukça verim alır. Dans ediş biçimi, takınılan tavır, yapılan el-kol-bacak-

baş gibi vücut hareketleri ve hangi şarkılarla hangi dansların sergilendiği, hem muhafaza 

sürecine hem de topluluk sınırlarının yeniden üretilerek şekillenmesine hizmet eder. Bu 

bakımdan her ne kadar bir kültürel muhafaza sürecinde kültürel değerler ilk akla gelecek 

noktalar olsa dahi, dans da önemi azımsanamayacak kadar büyük bir etkiye sahip bir 

muhafaza etme şekli olarak karşımıza çıkmaktadır. 

 

2.4.3. Dansın Kültürel Değişime Etkileri 

 

Bilindiği üzere Çingene/Roman grupları 5-11. yüzyıllar arasında anavatanlarından 

ayrılıp çeşitli göçler gerçekleştirmişlerdir. Birçok göç durakları olmalarına rağmen kendi 

kültürlerini korumaya, yaşamaya devam edebilmişlerdir. Göç edilen yerle birlikte, yaşama 

uyum sağlayabilmek için kültürel bir dönüşümden söz etmemek elbette mümkün değildir. 

Ama her ne kadar bu yeni yaşamlara uyum sağlama ve gidilen yerlerin kültürlerini 

benimseme refleksleri hayat şartlarını ve yaşayışlarını kolaylaştıracak olsa da genel 

yönelimleri kendi kültürlerini korumak olmuştur. Esasen burada üzerinde durulmak istenilen 

nokta bundan ziyade, dansın, Çingene/Roman danslarının kendi kültürlerini muhafaza etme 

noktasında dönüşüme uğramayan ya da bu kültürel dönüşümden en az etkilenen öge 

olmasıdır. Evet, kültürel dönüşüm kaçınılmazdır fakat danslarını en az kayıpla bu denli 

koruyabilmeyi nasıl başarabilmişlerdir? 



31 
 

Dansı iletişimsel bir kültür/hafıza olarak ele alır ve bu kültüre hizmet ettiğini 

düşünürsek aslında çift yönlü bir etkiye sahiptir denilebilir. Hem göç edilen yerde kültürel 

kabulü kolaylaştıran bir etkiden söz edebilirken hem de kendi kültürel özgülüğünü korumaya 

olanak tanıyabilmektedir. Dans da elbette bu kültürel etkileşim sonrasında değişikliklere, 

dönüşümlere uğrayabilmektedir. Fakat burada belki de değişimin en az etki ettiği noktalardan 

biri olarak görülebilir. Kültürel değişim dans üzerinden de elbette okunabilir. Burada dikkat 

edilmesi gereken nokta, sahne-performans tartışmasındaki “sunulan, sergilenen” unsurlar 

olarak karşımıza çıkmalarıdır. Araştırmanın da danslar üzerinden ilerletilmek istenmesinin en 

temel sebeplerinden biri budur. Çingene/Roman halkı, her ne kadar kültürel değişime uğramış 

olursa olsun, bu değişimin en az etkilendiği, kültürel muhafazadaki en önemli rolü üstlenen 

kültür ürünleri danslar olarak karşımıza çıkmaktadırlar. Toplumsala katılımda, bir aktarım 

zinciri yaratılmasına imkân sağlamış, kültür paylaşıcılarının bir araya gelmelerine vesile 

olmuş ya da başka sebepler ile bir araya geldiklerinde ise, kendi kültürlerini birbirlerine 

hatırlatabilecek bir iletişim aracına dönüşebilmiştir. 

Farklı bir bakış açısıyla da kültürel dönüşümün sadece danslar üzerinden okunması 

yanlış veya yanıltıcı sonuçlar da verebilir. Çünkü toplumsal alandaki söylemler ile dans 

pratikleri üzerinden bir karşılaştırma yapıldığında dansta kültürel motiflerin oldukça fazla yer 

aldığı, toplumun genelinin hâkim kültüre uyum sağladığı fakat bu iki unsurun birbirine ters 

düştüğü görülebilir. 

Dansların gelenekler kategorisinde yer alması da buna karşıt bir görüş olarak öne 

sürülebilir. Fakat burada önemli nokta, göç yoluyla başlayan yeni bir kültüre adapte olma 

sürecinde, kültürel dönüşümün ne denli gerçekleştiği ve bunun dışarıya nasıl sunulduğu, 

gösterildiği ile ilgili bir imaj çalışmasını içermesidir. İleride üzerinde durulacak olan saha 

bulgularının da desteklediği üzere söylemler ve eylemler tutarsız bir çizgide ilerlemektedirler. 

Ya da toplumsal adaptasyonun zorunlu görülmesinden kaynaklı eylemde tutarlı olsa dahi 

söylemde tutarsızlığa sebep olmuş olabilirler. 

Bir başka noktadan ele alındığında, dansın bir direniş unsuru olarak da ele alınabilmesi 

elbette mümkündür. Kültürel dönüşümün zorunlu kılındığı her alanda topluluk üyeleri kendi 

kültürel pratiklerini bırakmak durumunda kalacaklardır. Burada dans gibi performatif ürünler, 

gizil bir rol üstleniyor da olabilir. Bu çalışmada böyle bir iddia üzerinden gözlemler 

yapılmamış olsa da, dansların dönüşüme karşı bir direnç unsuru olabilecekleri de göz önünde 

bulundurulmalı ve gerekirse ayrı bir çalışmanın odak noktasına alınmalıdır. 



32 
 

Her ihtimal çerçevesinde, bu çalışmadaki amaç geleneksel danslar olarak sayılabilecek 

Çingene/Roman danslarının değişime direndiğini, dönüşüme uğrayıp uğramadığını iddia 

etmek değildir. Mevcut veriler üzerinden kültürel aktarımın danslar yoluyla nasıl 

gerçekleştiğini sunabilmek asıl mesele olarak görünür kılınmak istenmektedir. 

 

2.4.4. Çingene-Roman Topluluklarında Dans 

 

Dans elbette ki tüm milletler, topluluklar, kültürler için büyük önem taşımaktadır. 

Dans denildiğinde ülkemizde ilk akla gelebilecek olgulardan biri düğünlerdir. Düğünler, dans 

kültürünün temsil edildiği en aktif mekânlar/ortamlar olarak görülebilirler. Türkiye’de düğün 

denilince sınıfsal ayrım fark etmeksizin akla ilk gelebilecek dans türlerinden biri ise 

Çingene/Roman danslarıdır. Hangi ekonomik sınıfta, hangi kültürel kodları yaşıyor olursa 

olsun, her kesim insanın ortak paydası olarak sayılabilecek, çoğunlukla kadınlar tarafından 

icra edilen danslardır Çingene/Roman dansları. Peki, nasıl olur da yüzyıllar boyunca 

ötekileştirilip toplumun dışına itilen bu grupların dansları bu kadar yaygındır? Bu yaygın 

olma durumu neden alanyazında, Çingeneler/Romanlarla ilgili çalışmalarda 

görünmemektedir? 

Burada üzerinde konuşulması gereken en temel nokta belki de danslar üzerinde 

yapılan çalışmaların sayıca az olmasıdır. Çingene/Roman grupları üzerinde yapılan çalışmalar 

daha çok kökensel ya da sosyo-ekonomik temelli çalışmalar olarak karşımıza çıkar. 

Türkiye’de Çingene/Roman grupları ile ilgili sadece dans temelli bir çalışma ne yazık ki 

sayıca oldukça ve hatta yok denilecek kadar azdır. Çeşitli çalışmalar yürütülmüş; bu 

çalışmalarda dans ve müzikleri ile ilgili genel geçer bilgilere de yer verilmiş fakat yeterince 

üzerinde durulmamıştır. Kültürün korunmasında ve aynı zamanda hala bu kültüre temas 

edebiliyor olunabilmesinde bu denli önemli bir ögenin geri planda kalmış olması, üzerinde 

tartışılması gereken bir konudur. Daha çok müzikleri ile eğlence sektöründe ismini fazlasıyla 

duyuran Çingene/Roman gruplarının, dansları ile de bu kadar ön safhalardayken söz 

edilmemeleri kayda değerdir. Aynı zamanda topluluk çalışmaları yürüten araştırmacılar için 

de bilimsel bir zorunluluktur. 

Roman dansı denilmesinin sebebini Çingene kelimesinin olumsuz anlamlar 

içermesinden kaynaklı olduğu düşünülmektedir ki günlük hayatta da Çingene kelimesinin 

yerine Roman kelimesinin kullanımı topluluk tarafından da tercih edilmektedir. İçerisinde 



33 
 

barındırdığı Çingene isimlendirmesine yönelik olumsuz yargı, dansın da Roman dansı, 

Roman havası olarak adlandırılmasında etkili olmuştur. 

Ülkemizde Çingene/Roman gruplarında kendi meslek gruplarında çalgıcılık yapan 

topluluklar çoğunlukla Trakya ve Ege bölgelerine yerleşmiş, çalgıcılık yaparak hayatlarını 

idame ettirmeye çalışmışlardır. Ama bu demek değildir ki sadece bu bölgede yaşayanlar bu 

dansı icra edenlerdir. Mesleki olarak kendileri bu alana yönlenmiş, sanatlarını ticari bir meta 

haline getirmişlerdir. Çalışmanın yürütüldüğü Adana ili gibi Türkiye’nin birçok yerinde 

rastlanabilecek Çingene/Roman grupları ise mesleki olarak farklı alanlarda çalışsalar bile 

kültürel törenlerde Roman danslarının icracıları olmaya devam etmektedirler. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



34 
 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

 

TÜRKİYE’DE BULUNAN ÇİNGENELER/ROMANLARIN GENEL 

DURUMU VE ADANA’DA ÇİNGENE/ROMAN VARLIĞI 
 

 

“Çingeneler” (2005:11) isimli eserinde Fraser’ın, “…halkın özgünlüğünün yok 

edilmesi için başkalarınca yapılmış eylemlerin tarihi…” olarak tanımlamasına başladığı 

gruplardır Çingeneler/Romanlar. Fraser’ın sadece bu tanımlamasından yola çıkılarak bile 

onun eserinde Çingene olarak ele aldığı, araştırmacı tarafındansa hem Çingene hem de Roman 

isimlendirmelerini zaman zaman birbiri yerine kullanması tercih edilen bu etnik grubun inişli 

çıkışlı yaşadıkları çeşitli deneyimleri öngörebilmek mümkündür. Antropolojik ve dilbilimsel 

çalışmalardan edinilen veriler doğrultusunda Çingene/ Roman gruplarının Hindistan kökenli 

oldukları çoğunlukla kabul gören görüş olarak karşımıza çıkmakla birlikte hala kesin bir 

sonuca varılamamıştır. 

Çingeneler/Romanlar, nedenleri hala tam olarak bilinememekle birlikte, Hindistan’ın 

alt kıtasından yüzyıl önce ayrılmış, İran, Türkiye ve Ermenistan üzerinden Avrupa’ya farklı 

zamanlarda göçler gerçekleştirmişlerdir (Lewy, 1999:78 akt. Kolukırık, 2009:11). 

Alanyazında yer alan kaynaklarda Çingene/Roman gruplarının Mısır üzerinden de göç 

başlatabilecekleri ihtimali tartışılırken, yapılan dilbilimsel çalışmaların sonucunda Hindistan 

üzerinden göç etmiş olma ihtimali kesin olmamakla birlikte kesinliğine yakın sonuçlar 

vermiştir.  

Çingeneler/Romanların dünya üzerindeki dağılımlarına izledikleri güzergâhlar 

açısından bakıldığında üç kol üzerinden sınıflandırmak mümkün olmuştur. Bunlardan ilki 

Avrupa’da bulunan Romlar; ikincisi başta Suriye, Mısır ve Türkiye olmak üzere Ortadoğu’da 

bulunan Domlar; üçüncü ise Ermenistan, İran ve Orta Asya’da bulunan Lomlar olarak 

karşımıza çıkmaktadırlar (Fırat, 2022:37).  



35 
 

Ülkemizde bulunan ve Dom kolunda yer alan Çingeneler/Romanlar genellikle 

“Çingene” adıyla bilinmekte, bulundukları bölgelere göre değişik isimler alabilmektedirler. 

Batı Anadolu ve Trakya’da “Roman”; Van ve Ardahan Civarında “Mutrib”; Erzurum, Artvin, 

Bayburt ve Sivas’ta “Poşa”; Orta Anadolu’da “Elekçi”; Akdeniz ve Ege bölgelerinde 

“Sepetçi”, Adana’da “Cono” ve Anadolu’nun pek çok bölgesinde “Esmer vatandaş, Köçer ve 

Arabacı” olarak da bilinmektedirler. “Kıpti” kelimesiyle de ülkemizde isimlendirilirler 

(Özkan, 2000:4). 

Adana bölgesinde çoğunlukla “Cono” olarak bilinen bu grup Çingene ve az da olsa 

Roman isimleriyle de anılmaktadırlar. Hem araştırma boyunca hem de araştırma süreci 

sonunda Çingene isminin tarihsel arka planda olumsuz anlamlar yüklenmesi sebebiyle 

Çingene ve Roman isimleri bir arada kullanılmıştır. Araştırma sahasını oluşturan Akıncılar 

Mahallesi sakinleri kendilerine Roman olarak hitap edilmesini istemişlerdir. Çingene 

denilince “pis, kirli, arsız” gibi olumsuz nitelikleri içinde barındırdığı, Cono tanımlamasının 

kullanımındaysa “hırsızlık, gasp, uyuşturucu ticareti” gibi suçların Cono Aşireti grubuyla 

özdeşleştiğini ve Romanlarla bir ilgi ve alakalarının olmadığını belirterek bu iki tanımlamanın 

da kendilerini ifade etmediğini belirtmişlerdir (Özyiğit, 2021). Kendisinin de bir Çingene 

olduğunu belirten Aksu, Çingene isminin anlamı üzerine devlet kurumlarına ait Türkçe sözlük 

ve ansiklopedilerde bir inceleme yapmış; bu sözlük ve ansiklopedilerde Çingenelerle ilgili 

ortak verilerde toplumun küçümsendiği, dışlandığı ve suçlandığı üzerine ortak bilgilere 

ulaşmıştır (Aksu, 2009:45).1995 ve 2000 yılları basımlı, Milli Eğitim Bakanlığı (MEB) ve 

Türk Dil Kurumu (TDK) sözlüklerinde yer alan ortak Çingene tanımında yer alan terimlerinse 

şunlar olduğunu belirtmiştir: “Çingene: cimri, elisıkı, arsız, çığırtkan” (Aksu, 2009;45). 

Özkan’ın çalışmasında yer alan verilere göre, Adana’da Sarıçam, Şakirpaşa, Akıncılar 

ve Polis Okulu yanı civarında toplam 8000; Osmaniye Yeşilyurt Mahallesi’nde ise 3000 

Çingene/Roman nüfusu yaşamaktadır (Özkan, 2000; 39).  Özkan’ın araştırmasını 

gerçekleştirdiği dönemin üzerinden neredeyse çeyrek asır geçmiş olması ve sahada elde ettiği 

bu niceliksel verileri bölgede bulunan grubun söylemleri üzerinden, birbirleriyle 

karşılaştırarak, elde etmesi sebebiyle verilen sayının kesinliği tartışılabilirdir. Bu araştırmada 

kaynak kişi olan Roman Derneği Başkanı Ahmet Özyiğit’in araştırmacıya sunmuş olduğu 

(Roman mevcudunu bildiren kendisinin daha önce hazırlamış olduğu bir dosya paylaşmıştır.2 

18.06.2021) veriler neticesinde, araştırmacının elinde bulunan Adana’daki Çingene/Roman 

                                                           
2 Bu dosya içeriğine dair herhangi bir müdahalede bulunulmadan, sadece bazı yazım hataları düzeltilerek ekte 

sunulmuştur. 



36 
 

nüfusu Özkan’ın vermiş olduğu sayıdan oldukça fazladır. Adana’da yaklaşık olarak 50 bin 

civarında Çingene/Roman nüfusunun yaşadığını belirten Ahmet Özyiğit bölgesel olarak 

dağılımlarının; Akıncılar Mahallesi’nde 7-8 bin, Sinanpaşa Mahallesi’nde 3-4 bin, Yamaçlı 

Mahallesi’nde yaklaşık bin, Hurmalı-Mestenzade-Hürriyet Mahallelerinde 3-4 bin, Suluca 

Mahallesi’nde 7-8 bin, Ceyhan ve Kozan’da bin civarı olduğunu belirtmiştir. Bunun yanında, 

Adana’nın çeşitli mahalle ve semtlerinde kimliğini gizleyerek yaşayan “Roman vatandaş” 

nüfusunun olduğunu da belirterek toplam nüfusun 50 bin civarı olduğunu iddia etmiştir. 

Çalışmanın yürütüldüğü Adana ilinde bulunan Çingeneler/Romanlar bölgede her ne 

kadar “Cono/Cano” isimleriyle anılsalar da, Akıncılar Mahallesi’nde yaşayan 

Çingeneler/Romanlar kendilerini Roman olarak tanıtmış ve o şekilde hitap edilmelerini 

istemişlerdir. Çingene kelimesine olumsuz ve kötü anlamlar yüklendiğini, bu sebeple bu hitap 

şeklinin kendilerine uygun olmadığını, aynı zamanda Cono da olmadıklarını söylemişlerdir 

(Saha görüşmeleri, 18.06.2021).  

Conoların daha çok hırsızlıkla, yankesicilikle ve yasadışı bazı işlerle uğraştıkları bölge 

halkı tarafından çoğunlukla bilinen bir durumdur ve alanyazın da bu durumu destekler 

niteliktedir. Özkan (2000:39), Adana’da yaşayan Çingene/Romanların Sarıçam, Şakirpaşa, 

Akıncılar mahallelerinde ve Polis Okulu yanında konumlandıklarını; demircilik, sepetçilik, 

hurdacılık, çöp ve kâğıt toplayıcılığı, müzisyenlik gibi mesleklerle geçimlerini sağladıklarını; 

özellikle Conoların yankesicilik ve hırsızlıkla geçindiklerini, bu durumun da çeşitli televizyon 

programları aracılığıyla kamuoyuna duyurulduğunu belirtmiştir. Bu olumsuz yansıma 

Akıncılar ’da yaşayan ve kendilerini Roman olarak tanımlayan nüfusu bu sebeple rahatsız 

etmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



37 
 

 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

 

BULGULAR3 

 

AKINCILARDA EVLİLİK: ÇİNGENE/ROMAN DÜĞÜNLERİ, 

DANSLARI VE KÜLTÜR AKTARIMI 
 

 

4.1. Çingene/Roman Olan ve Olmayan Ayrımı 

 

Araştırma sahasına ilk girişimde karşılaştığım en şaşırtıcı durum belki de zihnimde 

canlanan Çingene/Roman imgesi ile karşılaşamamam olmuştur. Akıncılar Mahallesi 

sakinlerinin aslında dışarıdan bakınca “Bu kişi Çingene/Roman!”, diye nitelendirebileceğim 

ve önyargılarıma uygun olmayan görüntü, o anki en büyük hayal kırıklığı olmuştur 

diyebilirim. İstemsiz olarak araştırma süreci boyunca zihnimi kaplayan bu imge kendisini 

göstermeyince ve hala Çingene/Roman olan veya olmayan, Çingene/Roman olarak anılan 

fakat daha farklı bir kimliğe sahip olan başka grupların varlığını da sorgulatmış ve “Acaba 

yanlış bir grupla mı çalışıyorum, Çingene/ Roman değiller mi?”, sorularını düşünmeye sevk 

etmiştir. Araştırmanın saha sürecinin başlangıcında yaşadığım bu kısa süreli şaşırma durumu 

yerini ilerleyen zamanlarda “kültürlerini yitirmiş, kaybetmiş bir Çingene/Roman grubu” 

algısına bırakmıştır.  

Dışarıdan bakınca kolaylıkla kendileri gibi olmayanlardan ayırt bile edemeyeceğim 

Akıncılar Çingene/Roman grubu ile görüşmeler sıklaştıkça ve birlikte geçirilen zaman arttıkça 

zihnimdeki düşünceler değişmiş; yeni bir algı yaratma, toplumsal kabulü sağlama, öteki olma 

durumunu aşma isteğinin birer yansımaları olarak görülmeye başlanmıştır. Araştırmada beni 

saha sürecinin tamamlanmasında destekleyen Adana Romanlar Yardımlaşma Dayanışma ve 

Kültür Başkanı Ahmet Özyiğit ile yaptığımız görüşmeler neticesinde söz konusu bu durum 

                                                           
3 Çalışmanın bulgularının serilmesi aşamasında, araştırmacının gözlemlerinin, duygu ve düşüncelerinin daha iyi 

ifade edilebilmesi için “birinci tekil şahıs” üslubunda yazılması daha uygun görülmüştür. 



38 
 

daha anlaşılır bir hale gelmiştir. Ahmet Bey’in Akıncılar Mahallesi Romanlarını toplumsal 

hayata entegre etmeye çalıştığı, bununla ilgili çeşitli projeler ve çalışmalar yürüttüğü, benim 

de yüksek lisans tezi olarak yürüttüğüm bu çalışma gibi daha birçok akademik çalışmaya 

katkı sunmaya çalıştıklarını ifade etmeleri, aslında onların toplumsal alana giriş ve kabul 

sürecinin birer yansımaları diyebiliriz. Durum her ne kadar böyle olsa dâhil, kültürel olarak 

bir özgünlük ve doğallık beklentilerine sahip olduğumdan, doğru grupla buluşmuş olsam dahi 

bir süre yine istediğim verileri elde edemeyeceğim düşüncesi zihnimi kaplamıştır.  

Bu noktada bu çalışmanın da belki de en önemli noktalarından biri şudur ki aynı 

zamanda yapılacak olan ileriki çalışmalara da bir nebze bile ışık tutacaktır; günlük 

yaşamlarında ne kadar topluma adapte olmuş ve kültürlerini yitirmiş olarak görünseler de 

düğünler gibi kültürel ögelerin ve hafızanın yoğun bir duyguyla yaşatıldığı törensel ritüellerde 

bu ögelerin görünümü daha kolay ve anlaşılır olabilmektedir. Tabii bu törenlere katılabilmek 

için grup tarafından tanınmak, kabul görmek, onay almak gereklidir ki benim bu konudaki en 

büyük şansım Ahmet Bey olmuştur. Benim dışarıdan görülemeyen, seçilemeyen, ayırt 

edilemeyen o kültürün hala düğünler ve danslar ile yaşatılabildiğini görmeme yardımcı 

olmuştur. 

Akıncılar Romanlarının toplumsal kabulü sağlayabildikleri düşünceleri zihnimde 

dolaşırken, benim onlar tarafından kabul görmem ve kültürel pratiklerine katılabilmem bu 

bakımdan araştırmaya ilginç bir yön kazandırmıştır.  

Sahaya girişimde beni oldukça tereddüte düşüren bu süreç neyse ki sonucunda 

Çingene/Roman kimliğine özgü ritüelleri görebileceğim, grubun farklılığını ortaya 

koyabileceğim, Çingene/Roman danslarının hala düğünler aracılığıyla yaşatıldığını; bu 

bakımdan bu tür kültürel etkinliklerin kültürel hafızada (muhafazada) oldukça önemli bir yere 

sahip olduğunun göstergeleri olarak kendisini göstermiştir. 

 

4.2.Evlilikler ve Kültürel Muhafaza 

 

Gelenekler, kültürel alanların korunmasında tüm topluluklar için büyük önem 

taşımaktadır. Çalışmamı da birlikte yürüttüğüm Çingene/ Roman grupları için bu gelenekler 

hayati önem taşır. Asırlardır gerçekleştirdikleri göçler, göçebe yaşam tarzları, yerleşik hayatı 

benimsememeleri ve kendilerinin ifadeleriyle deyim yerindeyse “günübirlik” yaşamaları 



39 
 

kültürlerini koruyabilmelerini zorlaştırıcı bir etkiye sahiptir. Bu sebeple gelenekler içerisinde 

yer alan evliliklerin de bu kültürel aktarıma olumlu katkısı çoktur.  

Çingene/Roman gruplarının kültürlerini koruyabilmelerindeki en önemli unsur 

gerçekleştirdikleri endogamik (grup içi) evliliklerdir. Özkan (2000:89-90) da grup içi 

evliliklerin Çingene/Roman gruplarının yüzlerce yıldır seyahat etmelerine rağmen kendi 

inanışlarını ve geleneklerini sürdürebilmelerindeki önemi üzerinde durmuş ve endogamik 

evlilikleri geleneğin en iyi muhafızı olarak ele almıştır. Alpman (1997:75-78) ise, 

Çingene/Roman gruplarıyla birlikte geçirdiği 20 yılın sonunda ortaya çıkardığı eserinde 

Çingene/Roman etnik grubun gerçekleştirdiği evliliklerin çoğunlukla kendi cemaatleri 

arasında olduğunu, dışarıya pek açık olmadıklarını, dışlanmış topluluklar olmaları sebebiyle 

kendileriyle evlenmek isteyenlerin de pek bulunmadığını fakat ironik bir şekilde bu durumun 

Çingenelerin umurlarında olmadığını dile getirmiştir. Ayhan (2019:195-196), Alpman ve 

Özkan’ın sundukları bilgileri destekler nitelikte Romanların endogamik evlilikler 

gerçekleştirdiklerini belirtmiş hatta daha ileri bir boyuta taşıyarak “Romanların Roman 

olmayanlarla yaptıkları evliliklerin Romanlıktan ihraç edilmesine sebep olduğunu” ifade 

etmiştir. 

Araştırma sahamızı oluşturan Akıncılar ‘da da gerçekleştirilen evliliklerin çoğunlukla 

kendi mahallelerinde yaşayan insanlar arasında gerçekleştirildiği, zaten mahallede yabancı 

kimselerin bulunmadığı, herkesin birbiriyle akraba olduğu Ahmet Bey tarafından da ifade 

edilmiş (Özyiğit, 2021); alanyazında yer alan verilerle paralellik göstermiştir. Katıldığımız 

düğün törenlerinde de yapılan evlilikler akrabalar arasında gerçekleşmiştir. Gerçekleştirilen 

bu grup içi evliliklerin kültürün muhafazasına hizmet ettiği açıkça kendisini gösteriyor olsa da 

neden gerçekleştirildikleri de oldukça önemlidir. Bu noktada Ahmet Bey’in durumu açıklayıcı 

ifadelerine yer vermek yerinde olacaktır: “Bizde herkes birbiriyle evlenir. Zaten mahallede 

herkes akraba. Herkes birbiriyle evleniyor. Zaten dışardan biriyle evlenmek istesen de 

istemezler. Onlar istese de bizimkiler de istemez. İstemezlerse istemesinler, çok da 

umurlarında değil” (Özyiğit, 2021). 

Evlilikler üzerinde durulması gereken önemli bir diğer nokta ise evlenecek olan grup 

üyelerinin yaşlarıdır. Alanyazında da Çingene/Roman gruplarında küçük yaşlarda evliliklerin 

gerçekleştirildiği ve başlık parası geleneğinin olduğu üzerinde oldukça durulmuştur (Ayhan, 

2019:196; Alpman, 1997: 76; Özkan, 2000:90-91). Düğünlerine katılım sağladığımız çiftlerin 

de yaşları 17-25 arasında değişmekte, düğünlere katılım sağlayan misafirlerin büyük oranını 

genç nüfus oluşturmakta, genç nüfusta da yaşları küçük olan nişanlı çiftlerin olduğu 



40 
 

gözlemlenmiştir. Erken yaşta evliliklerin normal karşılandığını, Akıncılar Roman grubu 

tarafından bu evliliklerin onaylandığını düğün törenlerinden yola çıkarak da söyleyebiliriz. Bu 

bakımdan, kültürel onamanın temsil mekânı olarak düğünlerin önemi de ortaya çıkmaktadır. 

Düğün törenlerinin yapılma amaçları arasında yer alan evliliği ya da birlikteliği ilan etme, 

topluluğa duyurma işlevinden yola çıkarak da bu küçük yaşlardaki evliliklerin toplumsal 

olarak onaylandığı sonucuna varabiliriz. Küçük yaşlarda gerçekleştirilen bu evliliklerin 

toplumsal olarak onaylanmasının sebebi olarak ise sunabileceğimiz en önemli şey, Ahmet 

Bey’in görüşmelerimizde dile getirdiği “eğitimsizlik” durumudur. Ahmet Bey,“bu 

eğitimsizlik durumunun kimi zaman ekonomik yetersizlikler sebebiyle olduğunu söylese de 

genel olarak çocukların okula gitme isteklerinin bulunmamasından kaynaklandığını” da ifade 

etmiştir. Çoğunlukla ilkokulu bitirip geri kalan eğitim hayatlarına devam etmeyen çocuklar 

lise çağlarında, onlardan öncekilerin de davrandığı haliyle, evliliğe kendilerini yakın 

bulmaktadırlar (Özyiğit, 2021). Çevrelerinde kendilerine rol model olarak alabilecek ve onları 

eğitime yönlendirebilecek kimseleri olmadığı için bu eğitimsizlik halinin de kültürel bir unsur 

haline geldiği böylelikle söylenebilir.  

Küçük yaşlarda yapılan evliliklerin toplumsal kabul görmesindeki bir ikinci sebep de 

eğitim alanına katıl(a)mamanın getirdiği bir zorunluluk olarak görebileceğimiz ekonomik 

alana katılımdır. Eğitim hayatına devam edilmemesinin bir sebebi olarak da görebileceğimiz 

bu ekonomik katılım, Çingene/Roman gruplarının ‘günübirlik’ yaşamlarının birer yansıması 

olarak da karşımıza çıkar. Eğitim hayatına devam etmeyen ya da edemeyen her birey 

yaşamsal faaliyetlerini sürdürebilmek için meslek ya da iş arayışına girer. Ekonomik alanda 

aktif olarak yer alabilmenin gündelik hayatta düzen sağlayıcı etkisini düşündüğümüzde 

evliliklerin de bu amaca hizmet edebileceği düşünülebilir. Evliliğin toplumsal kabulünde, 

Ahmet Bey’in ifade ettiği haliyle (Özyiğit, 2021) başıboş bir şekilde çevrede dolanan, ailesine 

ve evine katkısı olmayan bireyin, evlilik yaparak ve de dolayısıyla ekonomik alana katılmak 

zorunda kalarak düzen ihtiyacını karşılaması söz konusu olur. 

Akıncılar Çingene/Roman grubundaki eğitimsizlik halinin ve ekonomik alana 

katılımın küçük yaşta evliliklerin toplumsal kabul görmesinin sebepleri olarak karşımıza 

çıktığını gördük. Bu iki sebebin de yeni gelişen olgular olmadığını belirtmek bu noktada 

önemlidir. Çünkü saha görüşmelerimiz sırasında sürekli olarak Ahmet Bey tarafından 

‘çevre’ye yapılan vurgu, davranışların yerleşmesinde ve kültür haline gelmesinde önem arz 

eder. Bu süreçte evlilikler de erken yaşta öğrenilen bir kültür halini alır. Böylelikle erken 

yaşlarda yapılan evlilikler de yine aktarılan bir unsur olarak karşımıza çıkar. 



41 
 

4.3. Akıncılar Düğünlerinde Mekân ve Performanslarda Kullanımı 

 

Evliliklerde düğünler kadar önemli bir şey varsa o da şüphesiz düğünlerin 

gerçekleştirildikleri mekânlardır. Düğün törenleri aracılığıyla evliliklerin bu ilan edilme 

süreçlerinde mekânlar, gösterişin ve şatafatın sergileneceği eşsiz yerler olarak karşımıza 

çıkarlar. Bu mekânlar kimi zaman gösterişli, şaşalı düğün salonları olabilirken kimi zaman da 

düğün sahiplerinin yaşadıkları sokaklar olarak seçilebilmektedir.  

Sahamızı gerçekleştirdiğimiz Akıncılar Çingene/Roman grubunun da düğün mekânları 

seçimleri yaşadıkları sokaklardan yana olmuştur. Katıldığımız her iki törende de (bir nişan, 

bir düğün töreni) sokaklar düğün mekânı olarak tercih edilmiştir. Düğün mekânlarının 

evlerinin bulunduğu sokaklar olarak seçilmesinde akla ilk gelen nedenlerden biri ekonomik 

olarak düşünülse bile, araştırma sahasının gerçekleştirildiği süreçte COVID-19 pandemisi 

etkilerinin hala devam ediyor olması gözardı edilmemelidir. Bunun da kesin bir belirleyici 

unsur olmadığını, yanlış anlaşılma ve sahaya ket vurma durumuna sebep olabileceği 

çekincesiyle araştırma grubumuza mekân seçimleri ile ilgili herhangi bir soru 

yöneltilmediğini böylelikle belirtmek isterim. Fakat yine aynı bağlamda evlerin bulunduğu 

sokakların düğün mekânı olarak seçilmesinde evin, dolayısı ile de sokakların temsiliyeti 

unutulmamalıdır. Connerton’ın da üzerinde durduğu haliyle ev, duvarlar ve sınırlardan oluşan 

bir maddi düzenlemenin dışında aynı zamanda, hatta daha da ötesinde, bir temsil aracıdır 

(2018:29). Bu noktada evin, kültürel bellek üzerindeki anımsatıcı/hatırlatıcı etkisi gözden 

kaçırılmamalıdır. Evin bulunduğu sokağın düğün mekânı olarak belirlenmesi de kültürel 

belleğin yaşatılmasının mekân üzerinden nasıl gerçekleştiğini böylelikle bizlere gösterebilir. 

Burada Connerton’ın yaptığı anıt mekân-mahal ayrımındaki mahali Akıncılar Mahallesi ve 

düğün mekânı olarak seçilen sokakta görebiliriz. Grubun farkında olmadan kültürlerini nasıl 

yaşattığı, kültürel belleğin mekân yoluyla nasıl deneyimlendiği ve yeniden inşa edildiği 

böylelikle de anlaşılabilir olmaktadır. 

Akıncılar Çingene/Roman grubunda düğün mekânı olarak seçilen damat evinin 

bulunduğu sokakta düğün için birtakım hazırlıklar yapılmaya başlandığında ben de araştırma 

sahama yeni giriş yapmıştım. Çalgıcıların henüz geldiği, herhangi bir oturma düzeninin 

olmamasıyla birlikle misafirlerin oturabileceği sandalyelerin dahi bulunmadığı, henüz 

misafirlerden de söz edemeyeceğimiz bir zaman diliminden bahsedebiliriz. 2021 Temmuz 

ayında, sahaya varışımın 17:00 sularında olduğu ve Adana gibi sıcaklık oranı yüksek bir 

şehirde bir düğünde bulunulacağı düşünüldüğünde, bir sokak düğününe dair ibareye 



42 
 

rastlamamak (sokakta bir düğün organizasyonu gerçekleşeceğini gösterecek herhangi bir 

göstergenin bulunmaması) pek de şaşırtıcı olmayabilir. Sahaya varışımla birlikte, bir “yabancı 

misafir” olarak beni ağırlayabilmek adına Ahmet Özyiğit’in oturabileceğim bir alan 

yaratmasıyla düğün mekânının kuruluş anlarına da şahit oldum. Yarım saat içerisinde telefon 

görüşmeleriyle düğün mekânına getirilmesi sağlanan sandalyeler, dar bir sokak olması 

sebebiyle karşılıklı bulunan iki evin renkli süslerin ve ışıklandırmaların kurulmasındaki 

kolaylaştırıcı etkileri, sokaktaki çocukların sandalyelerin dizilimine katkıları sokaktaki 

işbirliğinin birer göstergeleri olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu da bize kültürel belleğin 

oluşturulmuş olması ve geri çağırılması noktasında veriler sunar. Grup erki olarak 

görebileceğimiz Ahmet Bey vasıtasıyla grup içi dayanışmanın düğün alanına yansıması, daha 

önce tecrübe edilmiş olguların belleğe kaydedilmesini ve tekrarlanarak pekiştirilmiş olmasını 

göstermektedir. 

Tüm bunların yanında, düğünün gerçekleştiği sokakta -hatta düğün sahibinin evinin 

önünde- kazılmış bir çukur olmasına, evin önüne taş ve topraklardan oluşan küçük çapta bir 

moloz yığılmış olmasına rağmen düğün söz konusu olduğunda bu kötü sayılabilecek 

görüntünün bile görmezden gelinmesi söz konusu olmuştur. Normalde Türkiye’de sokak 

ortasında yapılan düğünlerde, en geniş ve en pürüzsüz alanın seçilmesi, düğün alanının ya da 

sokağın temizlenmesi gibi unsurlara dikkat edilebilecekken mevzubahis düğün olduğunda, 

Akıncılar Romanlarında asıl vurgulanan şeyin şatafat, gösteriş değil sadece düğünün 

gerçekleştirilme eyleminin olduğunu, geride kalan hiçbir şeyin anlamının olmadığını ben de 

böylelikle onlarla birlikte deneyimlemiş oldum.  

Düğünlerin sokakta gerçekleştirilmesinde bu tür avantajlardan bahsedebilmekle 

birlikte özellikle dans performansları sırasındaki dezavantajlardan da söz edilmelidir. 

Sokakların dar olması, misafirlere oturacak alan yaratılmasıyla birlikte daha da daralmış, dans 

performanslarının sergileneceği sahneyi/pisti de daraltmıştır. Düğünde ara ara sandalyelerin 

gerilere doğru çekilmesi, alanın açılmasına dair erkler tarafından uyarılar yapılmasına şahit 

olunmuştur. Fakat durum her ne kadar böyle olsa dahi performansların sergilenmesine ket 

vuramamıştır. Performanslar çoğunlukla ikili düet performans olarak sergilense de grup 

olarak sergilenen dans performansları olmuştur. 

Sahadan alınan tüm bu veriler ışığında; düğün mekânının düğün sahibinin evinin 

bulunduğu sokak olarak belirlenmesi, sokakların dar ve gösterişten uzak olması, düğün 

alanının oluşturulmasındaki işbirliğinin gözlemlenebilmesi, oturma düzenleri, misafirlerin 

düğüne katılımlarındaki giyim-kuşamları ve bununla birlikte aslında performans dışında kalan 



43 
 

her şeyin geri planda kalıyor olması bizi Lefebvre’ nin temsil mekânına götürür. Temsil 

mekânı ile de birlikte düşünebileceğimiz bu mekândaki simgeler ve semboller de bize grubun 

Çingene/Roman kimliğinin mekân aracılığıyla nasıl deneyimlendiğini gösterir bir nitelik 

sunar. Bu sebeple gözlemlerin araştırmada uyandırdığı kanaat, mekânın temsilinin yerine, 

temsil mekânının daha ön planda olduğudur. 

 

4.4. Düğünlerde Dans 

 

Çingene/Roman denildiğinde akla ilk gelebilecek unsurlardan biri kuşkusuz ki 

düğünler ve danslardır. Çingeneler/Romanlar için dansın zaten vazgeçilmez olduğu 

düşünülmektedir ama benim araştırma saham olan Akıncılar Mahallesi’nde yaptığım 

gözlemlerde düşünülmesinden de öte, dans etmekten vazgeçmedikleri de düğünler boyunca 

gözlemlenmiştir. Düğünde dans onlar için olmazsa olmazdır. Düğün alanın kurulmaya 

başladığı andan itibaren başlayan bu dans etme süreci düğün sonlanana kadar aralıksız devam 

etmiştir. Düğünde dansın sergilenmediği bir tek ânın bile olmaması, sadece müzik değişimleri 

sırasında insanların dans etmeyi bıraktıkları, dans etmeye başlayacakları müzikler gelir 

gelmez düğün kapanana, organizasyon sonlanana kadar dans etmeye devam ettikleri 

gözlemlenmiştir. 

Düğün sırasında söz konusu grup tarafından önemsenen nokta düğünün dıştan nasıl 

göründüğü ve algılandığı değil; düğün, düğünün içerisindeki aktivitelerdir. Bir yabancı olarak 

orada bulunmama ve düğün boyunca video kayıt almama rağmen düğünde bulunan kimsenin 

müdahale edici bir bakışı ya da tavrıyla karşılaşmamam da aslında düğün eylemi dışında 

kalan her şeyin önemsiz olduğunu bize göstermektedir.  

Buna örnek olarak; düğün sırasında performans sergileyen erkeklerden bazılarının 

gömlek ya da tişörtlerini çıkarıp atletle dans etmeye devam etmeleri, düğünde bulunan 

misafirlerin bu eylemi normal karşılayıp yadırgamaması; düğünün gerçekleştirilmesinin her 

şeyden önemli olduğu görüşümüzü destekler niteliktedir. Mesele insanların giydikleri 

kıyafetler değil, düğün esnasında sergiledikleri performanslardır. 

Düğünler sırasında en çok sahnede olan kişilerin, dans performansı sergileyen kadınlar 

olarak karşımıza çıkmıştır. Düğün alanının kurulduğu ilk anlarda sahneye çıkan ilk kişinin bir 

kadın olması; kendisini izleyen bir kitlenin henüz oluşmamış olması; tek başına bir dans 

performansı sergilemesine rağmen oldukça başarılı olarak görebileceğimiz bir izlenim 



44 
 

bırakması da üzerinde durulması gereken detaylardandır. Bu rahat ve özgüvenli 

performansının arkasında, daha önce benzer ortamlarda çok kez bu tür performans 

sergilemesinin verdiği tecrübe olduğu düşünülmektedir. Bu konuda söz konusu kadın 

katılımcıyla temas kurulamamış olsa da benim gözlemlediğimde; uzunca bir süre pisti meşgul 

eden, giyimi dekolteli ve vücut hatlarını belirgin bir şekilde ortaya çıkaran, kadının bu 

rahatlığa gelmesi büyük ihtimalle bu kültürün ona da bu imkânı tanımış olmasından gelmiş 

olmalıdır. 

Daha sonra kendisine, şahsen tanımadığı biri olarak düşündüğüm, çalgıcılardan birinin 

eşlik etmesi ve birlikte uzunca bir süre dans etmeleri; kadının kendinden emin ve vücut 

hatlarının da oldukça belirgin olduğu kıyafetleriyle salınarak/sallanarak dans etmesi de kayda 

değer izlenimlerden bazılarını oluşturmaktadır. Tıpkı düğünün başlangıcından itibaren 

sahnede yer alan bu kadın gibi diğer kadınlar da sahnenin etkin kullanımında oldukça görünür 

olmuşlardır. Kültürel ve iletişimsel bellek açısından ele aldığımızda, bu iki bellek türü 

arasındaki en belirgin fark kendisini gündelik ve törensel eylemler olma noktasında 

gösterirler. Kültürel bellek, gündelik olmayan faaliyetlerin hatırlanmasını odak noktasında 

tutar (Assmann, 2015:67). Tam da burada, kadın ve erkek bedenleri üzerinde sergilenen 

performansın bedensel analizinde, kadın bedeninin ön planda olması her iki bellek türüne de 

göndermede bulunur. Kadının, dansı figürleriyle etkin kıldığı noktada ve anda iletişimsel, 

yani gündelik olan, bellek söz konusu olurken; dansın geleneksel bir öge olarak sergileniyor 

olması bize grubun aidiyetini de bildiren kültürel belleğin bir hatırlatıcısı olarak gelir. 

İletişimsel bellekte daha ön plana çıkan unsur bizi cinsiyet ya da cinsellik tartışmasına 

götürebilecek bedenler değil, bedenlerin sergiledikleri figürlerdir denilebilir. Kadın, 

performansı sırasında dansın aktarımını kolaylaştıracak seviyede bedeni cinselleştirse de 

iletişimsel bellekte söz konusu olan bu cinselleştirilen beden değil, bedenin dans figürlerini 

sergiliyor olması olarak karşımıza çıkar. Burada, sergilediği figürlerle ön plana çıkan bedenin, 

egemen kültürün cinsiyetlendirmeye meyilli olduğu bedenlerden farklılığı söz konusudur. 

Egemen kültürden farklı olarak, Akıncılar’da sergilenen dans performansları sırasında, bir 

erkek icracının atletini çıkararak performansına devam etmesi; izleyicilerin ve diğer 

icracıların bu durumu normal karşılaması; performans akışının devam etmesi iletişimsel 

belleğin kullanımına en bariz örnek olarak sunulabilir.  

Çingene/Roman topluluğu kendi düğünleri yapıldığında eylemin etrafındakilere değil, 

ortamın içerisinde geçen eylemin kendisine odaklanmışlardır. Gerçekten eğlenmeyi bildikleri 

gibi yetenekli kişileri izlemeyi de iyi bilmektedirler. Yetenekli kişilerin ortaya çıkartılması 



45 
 

esnasında –küçüklüklerinden itibaren bu eylemin içinde olunduğu vurgulanmak istenmiştir- 

bu izleyici kitlenin etkisini de böylelikle görmüş oluyoruz. Burada, düğüne katılıp 

performansı yaşamak kadar düğüne katılıp performansı yapanları dikkatle izlemenin de –tüm 

düğünlerde olduğu gibi- bir kültürü olduğunu söyleyebiliriz. 

Düğünün ne kadar önemli olduğunu, düğün söz konusu olduğunda 

körleşebileceklerini, düğün esnasında performansa odaklandıklarından etrafı 

önemsemediklerini rahatlıkla söyleyebilir; evliliğin kutlanması amacı ile değil, bir eğlenceye 

bahaneymiş gibi düğünlerin gerçekleştirildiği algısına ulaştığımı belirtebilirim. 

 

4.5. Kültürel İnşada Kadın Erkek Rolleri 

 

Araştırma bulgularında en çok göze çarpan detaylardan biri de şüphesiz düğünler 

sırasında kadın ve erkeklerin bir arada rahatlıkla dans edebilmeleri olmuştur. Kültürel inşa 

olarak da görebileceğimiz bu süreçte hem kadınlar hem de erkekler, sergiledikleri 

performanslar ile sadece kendilerini göstermemiş (maharetlerini sergileme anlamında 

kullanılmıştır), aynı zamanda bir kültürün devamlılığına hizmet etmişlerdir. Sadece katıldığım 

düğün törenleri çerçevesinde düşünmeyerek genel çerçeveyi çizmeye çalıştığımızda aslında 

sürecin nasıl işlediğini de görmüş oluyoruz. Geçmiş kuşaklardan da kendilerine aktarıldığı 

düşünülen bu birlikte dans etme eylemi, kültürün devamlılığını sağlamakla birlikte yeniden 

inşa sürecine de hizmet etmektedir. Kadınların ve erkeklerin birlikte dans performansı 

sergilemelerinin herhangi bir sakıncasının bulunmadığı belirtmekle birlikte, esas değinilmek 

istenen nokta şudur:   “kadınlar ve erkekler oldukça rahat tavırlarla ve hareketlerle, özgüvenli 

bir şekilde, düğün alanının kendileri için oldukça güvenli olduğunu hissettirerek 

performanslarını sergilemişlerdir”. Kısaca anlatılmak istenen, kadınların erkeklerden, 

erkeklerin de kadınlardan kaçarak dans etmeleri söz ve eylem konusu olmamıştır. Kadınların 

veya erkeklerin, sergilenen performanslar sırasında, kültürel belleğin taşındığı ve aktarıldığı 

bedenlere bu noktada cinsel bir anlam atfederek bakmaktan ziyade, performansın 

sergilenmesinde araçsallaşan beden olarak bakmaktadır. Burada önemli olan beden değil, 

beden aracılığıyla sergilenen performanslardır.  

Kadınların dans ettikleri esnada; özgüvenli duruşları, içinde bulundukları hareketlerin 

kesinliği ve keskinliği, kadınlarda birbirine benzer hareket kümelerinin sergilendiğinin 

görülmesi, kültürel kodlara hâkim olduklarının bir göstergesi olarak karşımıza çıkmış ve asıl 



46 
 

kültürel öğretim sürecinin kadınlar üzerinden ilerleyebileceğini bize göstermiştir. Buradaki 

kültürel öğretim süreci, Çingene/Roman kimliğinin dans ve eşlik unsurları aracılığıyla nasıl 

bir kültürel bellek oluşumuna hizmet ettiğini bize gösterir. Dans yoluyla deneyimlenen bu 

kimlik, aynı zamanda belleğin taşınmasına, gösterilmesine ve aktarılmasına hizmet eder. 

Buradaki aktarım aynı zamanda topluluk içindeki yeni yetişen çocuklar için de bir öğretim 

sürecini kapsar. Bilinçli ya da bilinçsiz olarak, topluluk içerisinde bulunan her çocuk, bu 

kültürel öğretim sürecinin bir önce bir parçası, sonra ise taşıyıcısı ve aktarıcısı olur. 

Kadınların kültürel kodlara daha fazla hâkim olmaları, bu öğretim sürecinde onları daha etkin 

hale getirmektedir. 

Kadınlara nazaran erkeklerde bu durum biraz daha farklıdır. Kadınlarda kolektif bir 

hareket etme durumundan söz edebilirken erkeklerde bu durum daha bireysel hareketlerin 

sergilenmesi olarak gözlemlenmiştir. Kadınların benzer hareketler sergilemelerinin ardında 

kadınlar arasında bir rekabet olabileceği ihtimali üzerinde de durulmalıdır. Fakat buradaki 

rekabet, kültürün bir parçası olarak görülmelidir. Rekabet kavgaya varmadığı sürece, aslında 

dansta iyi olmanın o kültürün içerisinde önemli bir değeri olduğunu gösterir. Bu sebeple 

kadınlar birbirlerinin rakipleri olacağından, birbirleriyle benzer hareketleri yapıp “en iyisini 

ben yapıyorum” imajı da vermeye çalışıyor olabilirler. Dans edebilmek ve müziğe eşlik 

edebilmek Çingene/Roman kültüründe önemli bir değer olduğundan, bunları sergilemekten 

kaçınmayacaklarından birbirine benzer hareketlerin eş zamanlı ya da ardışık zamanlı olarak 

kullanılması rekabetin bir gereği; bunun kullanılması da kültürün devamlılığı için önemli bir 

noktadır. Erkeklerin birbirlerinden farklı ve bireysel hareketler sergilemelerinin sebebi bu 

bağlamda erkekler arasında dans performansında bir rekabet ortamının oluşmamasından 

kaynaklanabilir. 

Erkekler tarafından herhangi bir anlamı veya içeriği bulunmayan hareketlerin kullanım 

sıklığı, toplu performanslar sırasında birbirlerinden bağımsız hareket etmeleri, 

Çingene/Roman kültüründe daha çok kullanılan 9/8’lik ritimler yerine 4/4’lük ritimlerle 

danslar sergilemeleri kültürün erkeklerden ziyade kadınlarda daha fazla taşındığı ve 

aktarımının sağlandığı düşüncesini geliştirmiştir. Her ne kadar durum böyle olsa dahi, 

kadınların ve erkeklerin birbirlerini yargılamadan, olumsuz eleştirilerde bulunmadan, 

serbestçe bir arada dans edebilmeleri kadınların katkısının oranı daha yüksek olsa dahi 

kültürün birlikte yaşatıldığını, aktarıldığını bizlere göstermiştir. Çünkü aktarım ortamının asıl 

yüklenicileri kadınlar gibi görülmüşse de, bu ortamın rahatlığı ve güvenliği de erkekler 



47 
 

tarafından sağlanmış, Anadolu gelenekleri içinde sıklıkla karşılaşılan “kadının kısıtlanması” 

eylemini hayata geçirilmemiştir. 

 

4.6. Akıncılar Romanlarında Güneydoğu Esintisi: Diyarbakır Halayları 

 

Araştırma bulgularının belki de en dikkat çekici olanlarından biri de Akıncılar 

Romanlarının katıldığım düğün törenlerinden birinde oldukça fazla halay müziklerine ve dans 

performanslarına rastlamam olmuştur. Eş danışmanım Koreolog Dr. Sonay Ödemiş ile 

gerçekleştirdiğimiz, araştırma sahamızdan alınan video kayıtlarının performans analizi 

sırasında benim de fark etmemi sağladığı bu detay oldukça önemlidir. Literatürde 

Çingene/Roman gruplarının dansları ile ilgili oldukça az sayıda çalışma bulunması, bu 

çalışmalarda dansların genel içerikleriyle ilgili bilgilerin nadiren kullanılmasına rağmen 

Çingene/Roman düğünlerinde ve danslarında halaylar ile ilgili bir içeriğe rastlanmamıştır. 

Araştırma kapsamında Ahmet Özyiğit ile yapılan ikili görüşmeler sırasında da Ahmet Bey, 

kendilerinden önceki neslin 1950’li yıllar sırasında Diyarbakır’dan Adana’ya göç ettiklerini 

söylemiştir. Bu iki verinin bir araya getirilmesiyle birlikte, Akıncılar Romanlarında 

rastladığımız Güneydoğu Anadolu Bölgesi Diyarbakır yöresine ait Kürt etnik kimlikli 

kişilerce icra edilmesine alışılmış ‘Delilo’ ve ‘Diyarbakır erkek halayı’ olarak da bilinen halay 

performanslarının sergilenmesi sayesinde, gerçekleştirilen görüşmelerin ve düğünde 

gerçekleştirilen performansların karşılaştırılmasıyla doğrulanmıştır diyebiliriz. 

Buna ek olarak, düğünde halay performanslarından birinin sergilendiği sırada çalan 

şarkının halay eşlik müziği olmamasına rağmen halay performansı gerçekleştirilmesi de 

kayda değerdir. Çünkü biraz önce üzerinde durduğumuz halay performansına rastlamamızın 

Çingene/Roman düğünlerinde sıklıkla söz konusu olmadığı fakat Diyarbakır’dan 

gerçekleştirilen göç ile birlikte daha anlamlı hale gelmesiyle pek de tesadüfi bir durum 

olmadığını doğrulamış olduk. Fakat şu an üzerinde durduğumuz halay eşlik müziği çalmadığı 

halde halay performansının sergilenmiş olması da üzerinde tartışılması ve durulması gereken 

bir diğer nokta olmuştur. Bunun yanında üzerinde duracağımız bir diğer halay performansı da 

Garzani halayı olarak bilinen halay türüne müzik olarak geçilip eylem olarak geçilememesi de 

Akıncılar Roman grubunun halaylar ile ilgili pek de bilgilerinin olmadığını bize gösterir 

niteliktedir. Aynı etnik kültür içerisinde yer aldıklarını fakat mahalle dışından olduklarını 

düşündüğümüz çalgıcılar, bu sırada halaya geçilemeyen performansa müziği durdurarak 



48 
 

müdahale etmişlerdir. Düğüne iştirak edip dans performansı sergileyenler, müzikal 

hafızalarından yararlanarak eyleme geçmeye çalışmışlardır, ancak dans performansına 

başlayamadıkları için müzik, müzisyenler tarafından sonlandırılmıştır. Bu da aslında, geçmiş 

yerleşim yerleri ile bağlantının hâlâ sürdüğünün ancak neredeyse kopma noktasına geldiğinin 

bir göstergesi olarak kabul edilebilir. Bu durum kültürel belleğin bedenselleştirilememesine 

de örnek teşkil etmektedir. 

Halay performansları ile ilgili söyleyebileceğimiz noktalar şu şekilde sunulabilir: 

Çok önemli bulgulardan biri olarak dikkat çeken bir hususun, Adana repertuarına ait 

olan herhangi bir halayın katılım sağlanan düğünlerde gözlemlenmemiş olmasıdır. Adana ili 

içerisinde yer alan Akıncılar Mahallesi’nde Adana geleneksek danslarına ait repertuardan 

herhangi bir unsurla karşılaşılmamış olması oldukça dikkat çekicidir. Ancak yine de 

Diyarbakır repertuarına ait unsurlardan ve Güneydoğu Anadolu Bölgesi’nden halayların 

performansları da onların tarihsel olarak kökenlerine dair bazı arkeo-koreolojik4 simgeler 

taşıyor olabilir. Diyarbakır yöresinden halayların bulunması; Üçayak, Diyarbakır Erkek 

Halayı, Grani ve Köçeklik uygulamaları ise, aynı arkeo-koreolojik bulguları destekler 

niteliktedir. Çalınan halaylarda Güneydoğu Anadolu bölgesi halaylarından üçayak, Diyarbakır 

halayı, Grani, Diyarbakır ve çevresinde çok yaygın olan halayda solo geleneğinin, 

köçekleşmelerin de yapıldığı görülmektedir. Bu köçekleşmeler de aynı şekilde tarihsel 

kökenlerinin bir izi olarak görülebilir.  

Halaylar çekilirken tek başına bir erkeğin uzun süre ortada kalarak kendine ait 

hareketleri yapmasına köçek denir. Burada bunlara da çok şahit olunmuştur ama uzman 

görüşleri (Ödemiş, 2023) Köçek’e çıkıldığında yapılan hareketlerin Diyarbakır’da takdirle 

karşılanan hareketler kadar profesyonelce yapılmadığı, hareketlerin çok da tecrübelenmeden 

sahnelendiği de belirtilmiştir. Bu durum bize her ne kadar köçek performanslarını iyi 

sergileyemeseler dahi bu geleneği bildiklerini gösterir niteliktedir. 

Aşağıda, Şekil 1’de halay sırasında Köçek’e çıkan bir erkek katılımcının fotoğrafına 

yer verilmiştir. Halay esnasında diğer katılımcılar halay performanslarına devam ederken 

halaybaşı olan katılımcının, müziğin ritminin arttığı sırada tek başına sahnenin ortasına çıkıp 

bireysel hareketler sergilemesiyle köçek performansı ortaya çıkmıştır. Halayın bir 

                                                           
4 Sonay Ödemiş’e göre (kişisel görüşme, 2023), Arkeo-koreoloji, arkeolojik yöntem ve teknikler ile 

buluntulanan koreolojik malzemenin (dans bilimsel) yine dansların tarihsel incelenmesinde ve futuristik 

öngörülerinin oluşturulmasında uğraş verilen çalışma biçimi olarak tanımlanmıştır. Henüz disiplin hâline 

gelmemiş olsa bile, dans için tarihsel bulguların kullanılması ya da tarihe-arkeolojiye dans bilimin bulgularının 

sunulması şeklinde değerlendirilmiştir. 



49 
 

Çingene/Roman düğününde yer alması sebebiyle Diyarbakır bölgesinden yansımalar 

olduğunu belirtmekle birlikte, bu köçek performansı ile de söz konusu yansımaların kültürel 

bir etkilenmenin bulunduğu görüşünü desteklediği öne sürülebilir. 

 

 

 

 

Şekil 1: Halay sırasında “köçek”e çıkıldığını gösteren bir fotoğraf. 

 

Batman, Muş, Diyarbakır yöresi halaylarının tam olarak başarılı bir şekilde olmasa da 

sergilenmesi Güneydoğu Anadolu bağlantılarının güçlü olmadığı fakat yadsınamayacağını da 

bizlere göstermiştir.  

 

 

 



50 
 

4.7. Müzisyenlerin Müzik Seçimleri 

 

Çingene/Roman grupları kapalı bir yapıya sahip topluluklar olarak bilinmektedirler. 

Ülkemizde gerek toplumun genelinin dışında tutulmaları ve dışlanmaları gerekse de 

kendilerini dışarıya, kendileri gibi olmayanlara, kapatmaları bu kapalı grup olma 

özelliklerinin şiddetini arttırmaktadır. Durum her ne kadar böyle olsa bile, Çingene/Roman 

müzikleri ve dansları günlük yaşantımıza oldukça sirayet etmiş; dilimizde manidar 

Çingene/Roman şarkıları, düğünlerde, eğlencelerde belimize bağladığımız kumaş parçalarıyla 

onlar bizim kültürümüzün bir parçası olmuşken biz de onların kültürlerine ortak olmuşuzdur. 

Biz ve onlar diye ayrım yaparken bile bir ortaklıktan söz edebilmek böylelikle mümkün 

olmuştur.  

Akıncılar Mahallesi’nde katıldığımız düğünlerde bu kapalı grubun seçtikleri şarkılarla 

nasıl kapalılıktan çıkma davranışları sergilediklerine şahit oldum. Düğün sırasında çalınan 

şarkılar içerisinde, Çingene/Roman müziklerinin dışında güncel popüler Türkçe şarkılara da 

fazlasıyla yer verilmiştir. Kendi müziklerine yakın sayılabilecek eğlenceli, duyulduğunda 

insanı harekete geçirebilecek, polifonik veya çok enstrümanlı müzikal kurguların kullanıldığı, 

ritimlerin çok fazla duyulduğu müzikler yapılmıştır. Bu müzikler arasında sadece 

Çingene/Roman kültürünün bilinen müzikleri, 9/8’likler ve arabeske yakın olan eserlere yer 

verilmemiş; beraberinde pop, yabancı ve yerel parçaların da icra edildiği görülmüştür. Bu da 

onların dinleyicilerinin ve o müzikler eşliğinde dans eden kişilerin dışa dönüklüğünü gösterir 

niteliktedir.  

Düğün süresi boyunca çalınan müzikler dinlenildiğinde; düğün organizasyonlarında 

genelde kapalı topluluk olarak bilinen Çingeneler/Romanların sadece 9/8’lik müzikler çalması 

beklenebilecekken, onun yerine ithal olan kültürlerden,  arabesk, pop, Türk sanat müziği, 

yabancı müzik (Arapça), Zeybek-Harmandalı, Reyhani ve Karadeniz yöresine ait yerel 

müziklerin de çalındığı tespit edilmiştir.  

Düğünün ilk başladığı saatlerde düğünde müzik yapma görevi üstlenen kişinin, düğün 

alanının kurulduğu ilk sıralarda, hava henüz kararmamış ve misafirler gelmemişken,  pek de 

kötü sayılmayacak ve söylenirken zorluk çekilebilecek Türk sanat müziği eserlerinden dört ya 

da beş eser seslendirdiğine şahit olunmuştur.  

Çoğunlukla düğünün yeni başladığı saatlerde halay müzikleri çalınmış; çalınan bu 

halay müziklerinde çoğunlukla elektro bağlama altyapısının kullanıldığı; klavyenin etkin 



51 
 

olarak kullanıldığı, bazı halaylara davulların da eşlik ettiği görülmüştür. Yabancı müzik 

olarak rastladığım ve oldukça yüksek bir tempoya sahip Arapça çalınan müziğe, düğün alanı 

kurulduktan ve misafirlerin yoğunlaşmaya başladığı havanın henüz kararmamış olduğu 

saatlerde rastlanmıştır. Pop ve arabesk müziklere çoğunlukla akşam hava karardıktan sonra, 

düğün sırasında ara ara yer verildiği görülmüştür. Zeybek-Harmandalı, Reyhani ve Karadeniz 

yöresine ait müziklerden birer tane, akşam havanın karardığı ve düğün alanının çok kalabalık 

olduğu saatlerde çalındığına rastlanmıştır. Her ne kadar içe kapanık, dışarıya kapalı gruplar 

olarak görünseler dahi dışarıdan da bağımsız kalamadıkları sonucunu buradan da 

görebilmemiz böylelikle mümkün olmuştur. Çingene/Roman gruplarının sadece kendi 

kültürel ögelerini düğünlerinde bulundurmayıp aynı zamanda ithal ürünlere de yer vermeleri 

sınırların ve sınırsallıklarının zayıflaması olarak görülebilir. Bu noktada sınırların zayıflaması, 

kapitalizmin tüketmeye yönelik olarak getirdiği popüler ürünlerin de etkisiyle etnik bir grup 

olan Çingeneler/Romanlara da kültürel alanlarında yansımıştır. Kurucu ötekinin çalınan 

müzikleri ve sergilenen dans performansları her ne kadar ithal ürünler olarak düğünlerde yer 

almış olsa da grubun, söz konusu ürünleri belleğine yatkın bir şekilde yorumlaması ile 

karşılaşılmıştır. İthal ürünlerin yer alması her ne kadar bir erime noktası olarak görünse de, 

grubun bunu kendi belleklerinde yorumlayabileceği şekilde sunması söz konusu olmuştur. Bu 

bakımdan, kurucu ötekinin sunduğu kapitalist kültüre ait etmenler çalışma grubu tarafından 

kendi kültürel kodlarına uyarlanarak ve kurucu ötekinin de kodlarından kısmi olarak arınarak, 

özellikle bedensel olarak performansların sergilenmesinde, gözlemlenmiştir. 

 

4.8. Kültürel Aktarımda Çocukluktan Yetişme Unsuru 

 

Kültürel aktarım sürecinde şüphesiz ki aktarılan öge kadar ögenin kime aktarıldığı da 

büyük önem taşımaktadır. Çalışmam boyunca bir kültürel muhafaza ve aktarım unsuru olarak 

ele aldığım Çingene/Roman danslarının aktarımı da kültürel devamlılığın sağlanmasında 

oldukça önemlidir. Akıncılar Mahallesi’nde katıldığım nişan ve düğün törenleri aracılığıyla 

elde ettiğim en önemli veri, kültürel aktarım sürecinde çocukların konumudur. Çocuklar 

küçük yaşlardan itibaren hem müziğe hem de dansa yatkın olduklarından kültürün en önemli 

taşıyıcıları konumundadırlar. Ayakları üzerinde durmayı başarabilen her bebek/çocuk müzik 

sesini duydukları anda oynamaya başlamakta ve kendilerinden büyük insanları izleyerek taklit 

etmeye çalışmaktadır. Düğünün mahalle arasında bir sokakta yapılmasından ve herhangi bir 

oturma düzeninin bulunmamasından serbestçe hareket halinde olan çocukları gözlemlemek ve 



52 
 

bu kanıya varmak kolaylaştırıcı olmuştur. Düğün başlamadan önce de düğün sırasında da 

çocukların dans performansları sergilemeleri, bu performansların en az büyüklerinki kadar 

ciddiyetle icra edilmeleri, büyükler tarafından alkışlanarak ve para atılarak desteklenmeleri 

çocukların dans gösterilerinin onaylanmasında ve yerleşik birer davranış haline gelmelerinde 

büyük önem taşımaktadır. Onaylanan ve takdir edilen davranışlar yerleşme eğiliminde 

olacağından, kültürel hafızanın oluşmasına, korunmasına ve aktarılmasına da sebep olacaktır. 

Bu nedenle çocukların düğünlerde bu dans performanslarını sergilemeleri kültürün 

devamlılığı açısından oldukça önemlidir. 

Bir başka örnekse, düğün alanının kurulması ve çalgıcıların düğün alanına 

gelmeleriyle başlayan müzik performansları sırasında ortaya çıkmıştır. 10 yaşlarında 

olduğunu tahmin ettiğim bir erkek çocuğun klavyenin başına geçerek bir müzik performansı 

sergilemesi, yanındaki büyükleri tarafından dikkatle izlenmesi, hiçbir müdahaleye uğramamış 

olması ve performansı bittikten sonra sayıca az olan dinleyicileri tarafından alkışlanması 

sergilediği performansın onaylandığını; böylelikle kalıcı bir unsur haline getirileceğini bize 

göstermektedir. 

Çocuğun org çalarken motivasyonu, oradaki asıl piyanist şantörün (hem piyano/klavye 

çalıp hem de şarkı söyleyen kişi) çocuğa çalması için uygun bir zaman diliminde izin vermesi 

-yani kendi performansı esnasında ama düğünün asıl başladığı zamanda değil de düğünden 

önce, daha da az riskli bir zamanda-, seyircisi olan, takdir görmesi için imkân tanıyacağı ama 

kendi performansının akışını da bozmayacak desteklerden bir tanesidir. Buradaki uygun 

zaman dilimi, düğüne katılacak misafirlerin tamamının henüz düğün alanına gelmediği, bu 

alanın henüz kurulma ve çalgıcıların hazırlık aşamalarındaki başlangıç dilimini ifade eder. 

İzleyici kitlenin yeni yeni oluştuğu bir zaman diliminin çocuğun performans sergilemesi için 

seçilmesi, hem gelen seyirciyi rahatsız etmeyecek hem de çocuğun takdir görmesini de 

sağlayabilecek olmasından ötürü önemli görülmektedir. İkincisi, çocuğa kendi enstrümanını 

çalması için izin verdikten sonra onu çok dikkatli bir şekilde dinlediği ve izlediği, yaptığı 

şeyleri mimikleriyle takdir ettiğini ve beğendiğini gösteren ifadelerde bulunduğu ama onun 

çıraklığını yapan kişinin de küçük yaşta çalan çocuğa aslında “karşısına çıkacak yeni bir rakip 

”miş gibi bakışının görüldüğü de anlaşılmıştır. 

 

 

 



53 
 

 

 

Şekil 2: Çingene/Roman çocuklarının erken yaş tecrübelerinin teşviki. 

 

Bir diğer örnekse dans etmeye çalışan Çingene/Roman çocuklarda görülmüştür. 

Karşılıklı iki kız çocuğun bir Roman havası eşliğinde, diğer herkesin onları pistte yalnız 

bırakıp dans etmelerine, kendilerinden bir şeyler üretmelerine müsaade edildiği, 

performanslarını bitirene kadar kimsenin onlara müdahale etmediği, performansları bittikten 

sonra Ahmet Özyiğit tarafından başları okşanarak, onlara gülümsenerek takdir edilmeleri 

gözlemlenmiştir. Bu durumun da aynı klavye çalan çocuğun müzik performansında olduğu 

gibi onları cesaretlendirdiği, onlara korumalı alan yaratıldığı, hatta Türkiye’de pek çok yerde 

kadınların/çocukların ayıplanması söz konusuyken burada tam tersine kadına karışılmaması, 

çocuğun da cesaretlendirilmesinin de aslında Çingene/Roman toplumunun eğlence ile ilgili 

oluşturdukları kültür yapılarının birer yansıması olarak karşımıza çıkmıştır. 

 

 

 

 

 



54 
 

 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

 

SONUÇ 
 

 

Çingeneler/Romanlar yüzyıllardır göçebe olarak yaşayan, sanayileşme döneminden 

sonra kısmi olarak daha yerleşik bir hale gelen, fakat hala o göçebe ruhlarını kaybetmemiş ve 

yaşayışlarını devam ettiren gruplardır. Rengârenk ve eğlenceli görünen hayatları, her 

olumsuzluğa rağmen hep gülen yüzleri ve ne yaparlarsa yapsınlar aşamadıkları toplumsal 

kabulsüzlükler ve dışlanmışlıkları ile yüzyıllardır toplumumuzun bir parçası olmuşlardır. 

Araştırma probleminde de yüzyıllardır ötekileştirilen ve toplum dışına itilen Çingene/Roman 

grupları yer almıştır. Bu doğrultuda amaç, yüzyıllardır ötekileştirilen bu Çingene/Roman 

gruplarının kültürlerini koruyabilmelerinde oldukça önemli bir rol oynayan Çingene/Roman 

danslarının bu süreçteki etkilerini ve nasıl kültürel bir aktarım unsuru halini aldığını 

incelemek olmuştur. Araştırma sahasını Adana Akıncılar Mahallesi’nde yaşayan, kendilerini 

Çingene değil Roman olarak tanımlayan neşeli, eğlenceli insanlar oluşturmuştur. Çalışmada, 

nitel araştırma yöntemlerinden fenomenolojiden yararlanılmış; Çingene/Roman dansları bir 

fenomen olarak ele alınmıştır. Ödemiş Performans Analizi Tekniği ile de dans ve dansa eşlik 

eden unsurlar çerçevesinde araştırmada sahasında elde edilen veriler anlamlandırılmaya 

çalışılmıştır. Araştırmanın saha sürecinin küresel salgın COVID-19 pandemisine denk 

gelmesi, sahaya girişte zorluklar yaşatması sebepleriyle sadece üç törene katılım 

sağlanabilinmiş, araştırma verileri bu üç tören üzerinden değerlendirilmek durumunda 

kalınmıştır. 

Araştırma sonucunda elde edilen sonuçlardan ilki, Akıncılar Mahallesi Romanlarının 

günlük hayatlarında toplumsal kabullerin dışarısında görünmemelerine, Çingene/Roman 

olmayanlardan ayırt edilmemelerine rağmen düğünler gibi törensel ritüellerinde Roman 

kimliklerini daha çok göstermekte, sergilemektedirler.  

İkinci olarak ele alınacak sonuç ise evlilik biçimlerinin endogamik olması sebebiyle 

grubun kültürel muhafazasında geleneklerin etkin bir rol oynadığının saptanmış olmasıdır. Bu 

durum alanyazında yer alan, Türkiye’de yapılan farklı çalışmalarla da desteklenmiştir. 



55 
 

Evliliklerle ilgili bir başka gözlemlenen unsur da evlilik yaşlarının küçük olması olarak 

karşımıza çıkmıştır. Düğün törenlerinin de yapılıyor olması, Akıncılar Roman grubunun 

küçük yaşlarda evliliği onayladıklarını bizlere göstermektedir. 

Üçüncü olarak elde edilen sonuç düğün mekânlarını ve bu mekânların sergilenen 

performanslara etkisi üzerine olmuştur. Düğün mekânını oluşturan alanların, içerisinde 

yaşadıkları sokaklardan oluştuğu; sokakların dar ve görsel olarak pek de iyi sayılamayacak 

durumda olmasına ve beklenilenin aksine gösterişten uzak olmasına rağmen tüm bunların 

Akıncılar Roman grubu tarafından önemsenmediği, onlar için önemli olan unsurun sadece 

düğünün gerçekleşmesi eylemi olduğu kanısına varılmıştır. 

Dördüncü olarak; düğünlerde dans performansı sergilenmesinin oldukça önemli 

olduğu, düğünün başlangıç anından itibaren aralıksız danslar sergilendiği, müziğin şarkı 

değişimleri haricinde hiç durmadığı, Akıncılar Romanlarında ortamın değil dans ve dansa dair 

unsurların önem arz ettiği, geride kalan her şeyin onlar için pek de öneminin olmadığı 

gözlemlenmiştir. 

Beşinci olarak üzerinde durulacak olan sonuç kültürel inşada kadın ve erkek rolleridir. 

Araştırma bulgularına göre kadınlar ve erkekler, düğünler gibi törensel buluşmalarda birlik 

olarak kültürel bir öge olarak ele alınan dansı yaşatmaktadırlar. Düğün sahnelerinde, toplanma 

yerlerinde kadın-erkek karışık, herhangi bir cinsiyete dayalı ayrım bulunmadan; dansların 

sergilenmesi esnasında herhangi bir kısıt bulundurmadan (kadınların geri planda kalması gibi) 

hem kendi kültürlerini kadın ve erkek olarak birlikte inşa etmekte hem de aktarım sürecinin 

devamlılığını sağlamaktadırlar. Her ne kadar birlikte bir inşa gerçekleştirmiş olsalar da 

kadınların erkeklere oranla sahnede bulunma, performans sergileme sürelerinin erkeklerden 

daha fazla olduğu; kadınların erkeklerden daha fazla Çingene/Roman kültürel kodlarına sahip 

olduğu kanaatine varılmıştır. 

Altıncı olarak; Akıncılar Roman grubunda düğünleri sırasında fark edilen Güneydoğu 

Anadolu esintisi olmuştur. Diyarbakır yöresinden halayların düğün sırasında sergilenmesi 

araştırma bulgularında beklenmeyen verilerden biri olmuştur. Fakat Adana’ya Diyarbakır’dan 

göç ettikleri bilgisi ile birleştirildiğinde bu durum şaşırtıcı olma özelliğini kısmi olarak 

yitirmiştir ki Akıncılar Roman grubu bu Diyarbakır kültüründen etkilenmiş olsalar da kültüre 

pek hâkim olmadıklarını dansların performansları sırasında göstermişlerdir. 

Yedinci olarak; müzisyenlerin düğün sırasındaki şarkı seçimleri oldukça dikkate değer 

sonuçlar vermiştir. Düğünde Çingene/Roman şarkılarının yanında 4/4’lük ritme sahip 



56 
 

müziklere de oldukça yer verilmiştir. Bunun yanında pop, arabesk, Türk sanat müziği, halay 

müzikleri, yerel ve yabancı müzikler de düğün sırasında çalınan müzik türlerindendir. Türk 

sanat müziği eserleri henüz düğün alanının yeni kurulduğu sıralarda icra edilirken, diğer 

türdeki müziklerin havanın karardığı ve temponun yüksek olduğu zamanlarda çalınması 

müzisyenler tarafından tercih edilmiştir. 

Sonuncu olarak ise çocukların kültürel aktarımda oldukça önemli bir yer almasıdır. 

Kültürel aktarım unsuru olarak ele alınan Çingene/Roman danslarının, çok küçük yaşlardan 

itibaren çocuklar tarafından da sergilendiği gözlemlenmiş; yaşları daha büyük olan yetişkinler 

tarafından da bu sergilenen performansların takdir edilip, onaylanıp kültürel ögenin 

devamlılığının sağlanmasında önemli bir rol oynadığı saptanmıştır. Çocuklar aracılığıyla 

danslar hem yaşatılacak hem de böylelikle kendilerinden sonraki nesillere de aktarılacaktır. 

Tüm bu ulaşılan veriler ışığında şunları söylemek yerinde olacaktır: 

Kültürel belleğin taşıyıcı unsuru olarak bu çalışmada ele alınan dansların, belleğin 

deneyimlendiği mekân olarak karşımıza çıkan Akıncılar’da yaşayan Roman grubu üzerinden 

çözümlemeye yardımcı olduğu; dansın eşlik unsurları üzerinden, mekân, sınır ve bu sınırların 

–sınırsallıkların- ve sınırların belirlenmesine hizmet eden simgelerin, ötekiler arasındaki 

ilişkilerin anlaşılmasının, kadın-erkek temsilleri üzerinden grup belleğinin nasıl aktarıldığının 

gösterildiği sonuçlara ulaşılmıştır. 

Çingene/ Roman danslarının alanyazındaki çalışmalarda üzerlerinde detaylı olarak çok 

fazla durulmamasına rağmen günlük hayatta oldukça önemli etkileri vardır. Literatürde 

eğlence sektörü ile anılan Çingene/Roman dansları, toplumsal alanda Çingeneler/Romanların 

katılımını arttırmakta, entegrasyonu kolaylaştırmaktadır. Araştırma kapsamında ele alınan 

Çingene/Roman düğünleri ve danslarının günlük hayatta ve ilk bakışta toplumun geneline 

katılımı kolaylaştırdığı görünse de bu görüşü kabul etmekle birlikte bir o kadar da şiddetini 

arttırdığı araştırmacı tarafından düşünülmektedir. İlerleyen zamanlarda, araştırmacının bu 

nokta üzerinde çalışmayı düşünmesiyle birlikte; Çingene/Roman grupları ile ilgili çalışma 

yapacak olan araştırmacıların da bunun üzerinde durmaları önerilmektedir. 

Çingene/Roman grupları ile ilgili çalışmalar alanyazında bulunsa da Çingene/Roman 

dansları üzerine yapılan çalışmalar pek az olduğundan araştırmanın kıyaslanabileceği, 

tartışılabileceği, zenginleştirilebileceği tek çalışma Girgin’in (2015) çalışması olarak 

karşımıza çıkmıştır. Çingene/Roman grupları üzerine yapılan kökensel ve kimliksel 

çalışmalar kadar müzikleri ve dansları ile ilgili çalışmaların da yapılması gerekliliği ve 



57 
 

giderek kültürlerini yitiren/buna kimi zaman mecbur bırakılan bu etnik grubun kültürlerini 

yaşatabilmelerini sağlamak yapılacak olan çalışmalarda mercek altına alınmalıdır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



58 
 

 

KAYNAKÇA 
 

Aksu, M. (2009). Türkiye’de Çingene Olmak. (3. Baskı). Ankara: Anekdot Yayınevi. 

Alpman, N. (2014). Başka Dünyanın İnsanları Çingeneler. (3. Baskı). İstanbul: Ozan Yayıncılık. 

Assmann, J. (2015). Kültürel Bellek. (2. Basım). (çev. Ayşe Tekin). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Ayhan, B. (2019). Dünyanın Ötekileri Çingeneler. Ankara: Dorlion Yayınları. 

Balibar, E. Wallerstein, I. (2017). Irk Ulus Sınıf: Belirsiz Kimlikler. (6. Baskı).(çev: Nazlı Ökten). 

İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Barth, F.(Derleyen). (2001). Etnik Gruplar ve Sınırları. (1. Baskı). (çev. Ayhan Kaya, Seda Gürkan). 

İstanbul: Bağlam Yayıncılık. 

Bauman, Z. (2019). Kimlik. (3. Baskı). (Türkçe Söyleyen: Mesut Hazır). Ankara: Heretik Yayınları. 

Berger, P.L. ve Luckmann, T. (2008). Gerçekliğin Sosyal İnşası: Bir Bilgi Sosyolojisinin İncelenmesi. 

(1. Baskı). (çev: Vefa Saygın Öğütle). İstanbul: Paradigma Yayıncılık. 

Cohen, A.P. (1999). Topluluğun Simgesel Kuruluşu. (1. Baskı). (Türkçesi: Mehmet Küçük). Ankara: 

Dost Kitabevi. 

Connerton, P. (2018). Modernite Nasıl Unutturur. (3. Baskı). (Türkçesi: Kübra Kelebekoğlu). 

İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Connerton, P. (2019). Toplumlar Nasıl Anımsar? (2019). (3. Basım). (çev. Alaeddin Şenel). İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Creswell, John W. (2018). Nitel Araştırma Yöntemleri: Beş Yaklaşıma Göre Nitel Araştırma ve 

Araştırma Deseni. (4. Baskı). (çev. edit Mesut Bütün- Selçuk Beşir Demir). Ankara: Siyasal Kitabevi. 

Eriksen, T.H. (2004). Etnisite ve Milliyetçilik: Antropolojik Bir Bakış. (1. Baskı). (çev: Ekin Uşaklı). 

İstanbul: Avesta. 

Fenton, S. (2001). Etnisite: Irkçılık, Sınıf ve Kültür. (1. Baskı).(çev: Nihat Şad). Ankara: Phoenix. 

Fırat, M. (2022). Geçmişten Günümüze Çingene Göçleri: Sosyo-tarihsel Bir Bakış. İçtimaiyat Sosyal 

Bilimler Dergisi, Göç ve Mültecilik Özel Sayısı. S. 36-52. 

Fonseca, I. (2020). Beni Ayakta Gömün: Çingeneler ve Yolculukları. (2. Basım). (çev. Özlem İlyas). 

İstanbul: Ayrıntı. 



59 
 

Fraser, A. (2005). Çingeneler.(1. Baskı). (çev. İlkin İnanç). İstanbul: Homer Kitabevi. 

Girgin, G. (2015). 9/8 Roman Dansı: Kültür, Kimlik, Dönüşüm ve Yeniden İnşa.(1. Baskı). İstanbul: 

Kolektif. 

Goffman, E. (2018). Günlük Yaşamda Benliğin Sunumu. (2. Basım). (çev: Barış Cezar). İstanbul: 

Metis Yayınları. 

Halbwachs, M. (2017). Kolektif Hafıza. (1. Baskı). (Türkçe söyleyen: Banu Barış). Ankara: Heretik 

Yayınları. 

Halbwachs, M. (2019). Hafızanın Toplumsal Çerçeveleri. (2. Baskı). (Türkçe söyleyen: Büşra Uçar). 

Ankara: Heretik Yayınları. 

Huizinga, J. (2017). Homo Ludens.(6. Basım). (çev. Mehmet Ali Kılıçbay).  İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Jenkins, R. (2016). Bir Kavramın Anatomisi Sosyal Kimlik. (1. Baskı). (çev: Gül Bostancı). İstanbul: 

Everest Yayınları. 

Kolukırık, S. (2007). Yeryüzünün Yabancıları Çingeneler. İstanbul: Simurg Kitabevi. 

Kolukırık, S. (2009). Dünden Bugüne Çingeneler: Kültür, Kimlik, Dil, Tarih. İstanbul: Ozan 

Yayıncılık. 

Kurtişoğlu, B. (2010). Müzik ve Roman Kimliği Üzerine Üç Örnek. Porte Akademik, 1(1), 27-34, 

İstanbul. 

Lefebvre, H. (2014). Mekânın Üretimi. (2. Baskı). (Türkçesi: Işık Ergüden). İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Neuman, W. L. (2017). Toplumsal Araştırma Yöntemleri: Nicel ve Nitel Yaklaşımlar. Cilt 2. (9. 

Baskı). (çev: Sedef Özge). Ankara: Yayınodası. 

Okutan, M.Ç. (2004). Teori ve Uluslararası Metinlerde Azınlık Tanımı. Ankara Üniversitesi SBF 

Dergisi, 59(2), 59 - 76. 

Özkan, A.R. (2000). Türkiye Çingeneleri. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Selçuk, S. S. (2012). Postmodern Dönemde Farklılığın Kutsanması ve Toplumun Parçacıllaştırılması: 

“Öteki” ve “Ötekileştirme”. Sosyoloji Araştırmaları Dergisi, 15 (2), 77-99. 

Yıldız. H. (2007). Türkçede Çingeneler İçin Kullanılan Kelimeler ve Bunların Etimolojileri. Dil 

Araştırmaları Dergisi, 1 (1), 61-82. 



60 
 

 

EKLER 
 

Ek-1: Ahmet Özyiğit Tarafından Paylaşılan Adana Roman Mevcudu Dosyası5 

 

Adana’da Romanların ilçe ve mahalle dağılımları çok dağınık bir şekildedir.  

Adana’da yaklaşık 50 bin civarında Roman vardır. Bunlar 7-8 bin Yüreğir Akıncılar 

Mahallesi’nde, 3-4 bin Yüreğir Sinanpaşa Mahalle’sinde,  bin kadar Yamaçlı,  bin kadar 

Seyhan Hurmalı-Mestanzade-Hürriyet Mahallesi, 3-4 bin kadar Sarıçam ilçesi Suluca 

Mahallesi,  7-8 bin civarında Ceyhan’da, Kozan’da bin kişi ve kimliğini gizlemiş değişik 

mahalle ve semtlerde bizim Adana Romanlar Derneği olarak araştırma sonuçlarımıza göre 50 

bin civarında Roman vatandaş bulunmaktadır. Adana’daki Romanlar bir grubu Romanya, 

Bulgaristan ve Yunanistan’dan gelme Romanlar;  bunlar müzisyen, demirci, kalaycı olarak 

yerleşmiş ve yaptıkları meslek grubuna göre isim almışlardır. Bu gruplar Akıncılar, Suluca, 

Hurmalı Mestanzade ve Ceyhan’da yaşayan Rom aşiretine mensup Romanlardır.  Bir de 

Türkiye’ye Suriye, İran, Irak üzerinden göç almış Lom aşireti olarak bilinen grup da yine 

Adana’da Şinanpaşa ve Güzelevler mahallesine yerleşmiş ve ana dillerini Kürtçe olarak 

benimsemiş ve Romanlığı kesinlikle kabul etmeyen; geçimini hurdacılık, yine tablada meyve-

sebze, balık satarak geçimini sağlayan,kirpi eti yediklerinden dolayı çevrede Kirpici olarak 

bilinen bir grup vardır. İnternette Romanlarla ilgili bir bilgi araştırılsa hemen karşımıza Cono 

Aşireti diye bir bilgi geliyor. Bu aşiretin Romanlarla ilgili kesinlikle bir ilgisi yoktur. 

Yaptığımız araştırmalarda bunu hem Romanlar hem de Cono Aşireti kabul etmemektedir. 

Cono Aşireti 1940 yıllarında Adana’da Yüreğir ilçesi Akıncılar Mahallesi’ne yaklaşık 

500/600 kişi olarak yerleşmiş, geçimini hırsızlıkla zorbalıkla  (sağlayan), çevresine zarar 

veren bir grup olarak bilinir. Bunları 1980/1985 yılları arasında TV Gazeteci Yazar Sayın 

Uğur Dündar Adana’ya gelerek bunlarla ilgili bir belgesel yaparak Cono Aşireti - Cono 

Ahmet diye tüm Türkiye’ye duyurarak Adana’da yaşayan tüm Roman vatandaşları bu gruba 

dâhil etmişlerdir. Bu azınlık grup ile Romanların kesinlikle ne bir ilgisi ne de bağı vardır. 

Zaten Conoların belli bir süre sonra çevreye verdikleri zarar, ziyan, taşkınlıklarından dolayı 

çevre halk ayaklanarak Cono Aşiretine ait evleri yakıp-yıkıp ve bölgeden kovmuşlardır. 

                                                           
5Ahmet Özyiğit tarafından ilk saha görüşmemizde (18.06.2021) paylaşılan bu dosyadaki veriler sadece bazı 

yazım hataları düzeltilerek olduğu gibi sunulmuştur. Parantez içerisinde yer alan sözcükler cümlelerin anlaşılır 

olabilmesi adına tarafımdan eklenmiştir. 



61 
 

Onlarda dağınık bir şekilde Tarsus - Kabaktepe gibi değişik yerlere yerleştirilmiştir. Adana’da 

Roman olmak bu aşiret yüzünden iyice zorlaşmış ve gerçek Romanlar da kimliklerini 

gizlemek durumunda kalmışlar. Başka türlü iş bulamaz, kiraya ev bulamaz hale gelmişler. 

2000 yılında Adana’da Roman Derneği kurularak Romanların Cono olmadığı anlatılmış ve 

Romanların zararsız, kendi hallerinde, işinde; geçimini hurdacılık ve tarım işçiliği ile 

geçindiren insanlar olarak anlatmaya başladık.  Eğitim seviyemiz düşük olması sebebi ile 

tarım işçiliğine yöneldik. Yapılan tüm başvurularda en (az) lise mezunu istenmekteydi. Eğitim 

her yerde karşımıza çıktı. Buda bizi hep vasıfsız tarım işçiliği,  ayakkabı boyacılığı, 

hurdacılık, pazarcılık, hamallık gibi hep geri planda bıraktı. “Devletin onca okulu vardı niye 

okumadınız?” diyebilirsiniz. Düne kadar %70 okuma-yazma bilmediği, % 50 sinin kimliği ve 

resmi nikâhının olmadığı bir topluma bu sorulamaz. Sıkıntı var mı, olmaz mı?  Eğitim, 

istihdam, barınma bunlar en büyük sıkıntılarımız. Bunlar bir çözülse Türkiye’de göbek atarak 

geçimini sağlayan bir tane Roman bulamazsınız. HER GÖBEK ATAN MUTLU DEĞİL. 

Bugün internette Romanlarla ilgili bir araştırma yapsanız karşınıza hep göbek atan Romanlar 

çıkıyor; bu da bizi mutlu etmiyor. Türkiye’de 3 milyon 600 bin 710 kişi geçici koruma altında 

Suriyeli (nüfus var);  bunların 1 milyon 57 bin 232 kişisi yetişkin erkek, 658 bin 117 kişisi 

kadın ve 1 milyon 672 (bin) 430 kişisi çocuk ve bu (sayı) hızla çoğalıyor.  Romanlarla ilgili 

böyle bir veriye, böyle bir bilgiye ulaşamazsınız. Kendi vatanımızda sığınmacı kadar 

hakkımız yok.  Bu arada Adana’da yaşayan geçici koruma altında Suriyeli vatandaşları kimler 

destekliyor. Biliyorsunuz da ben yine de yazayım. GOAL-CARE-IOM-ASAM-KIZILAY 

TOPLUM MEKEZİ-SOSYAL HİZMETLER MERKEZİ-GÖÇMEN SAĞLIĞI MERKEZİ-

UNFPA-UNICEF-RED UMBERELLA FUND-MAVİ KALEM-YEŞİLAY-HAYATA 

DESTEK İNSANİ YARDIM DERNEĞİ-ADANA B.Ş.BELEDİYESİ ve daha bir sürüsü. 

Adana’ da Romanları destekleyen, SHM (Sosyal Hizmet Merkezleri) dışında, bir tane kurum 

bir tane STK (Sivil Toplum Kuruluşu) bulamazsınız.  Tüm bu veriler ve bilgiler resmidir.    

 

 

 

 

 

 



62 
 

Ek-2: Etik Kurul Onay Formu 

 

 

PC-1
Textbox

PC-1
Textbox



63 
 

ÖZGEÇMİŞ 
 

KİŞİSEL BİLGİLER 

Adı ve Soyadı: Ebru AKKUYU 

Doğum Yeri ve Tarihi: Seyhan, 29.05.1996 

Medeni Hali: Bekâr 

İletişim Bilgileri: ebruakkuyu333@gmail.com 

                              0537 705 7026 (GSM) 

 

EĞİTİM 

2011-2014Adana Atatürk Lisesi. 

2015-2019       Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi, Sosyoloji 

Bölümü. 

2019-HalenNiğde Ömer Halisdemir Üniversitesi, Sosyal BilimlerEnstitüsü, Sosyoloji Ana 

Bilim Dalı Yüksek Lisans Programı. 

 

İŞ DENEYİMİ 

2020-2021                   ASE Eğitim- Enver Eser Vip Özel Eğitim Kursları- Rehber Öğretmen. 

2023 Mart-Temmuz    Girne Amerikan Üniversitesi- CEO Asistanı. 

 

YAYINLARI 

Bildiriler 

1. AKKUYU, E. (2021). Sosyoloji Ve Tarih Bölümleri Üzerinden Karşılaştırmalı Bölüm 

Seçimleri Ve Mesleki Kaygı. Akdeniz 4. Uluslararası Sosyal Bilimler Kongresi, 318-

333. ISBN: 978-625-7341-23-3. (Tam Metin Bildiri/ Sözlü Sunum). 

2. AKKUYU, E. (2021). Türk Kimliği Yaratımında Halkevleri Ve Dergileri: Elaziz- 

Altan Dergisi. Akdeniz 4. Uluslararası Sosyal Bilimler Kongresi, 301-317. ISBN: 978-

625-7341-23-3. (Tam Metin Bildiri/ Sözlü Sunum). 

PC-1
Textbox

PC-1
Textbox



64 
 

3. AKKUYU, E. (2021). Suriyeli Sığınmacıların Toplumsal Adaptasyon Sürecinde 

Tekstil Sektörü ve Etkileri: Adana Örneği. III. Uluslararası Kapadokya Sosyal 

Bilimler Öğrenci Kongresi, 300-302. (Özet Metin Bildiri/ Sözlü Sunum). 

 

SERTİFİKALAR 

1. 2013T.C. Milli Eğitim Bakanlığı,  Bilgisayar Kullanımı (Bilgisayar İşletmenliği- 

Operatör) Programı. 

2. 2018            T.C. Milli Eğitim Bakanlığı, Türk İşaret Dili. 

3. 2021-2022    University of Opole, Erasmus Programı. 

 

 

 

PC-1
Textbox




	YEMİN METNİ
	ÖNSÖZ
	ÖZET
	ABSTRACT
	ŞEKİLLER LİSTESİ
	BİRİNCİ BÖLÜM
	GİRİŞ
	1.1. Araştırmanın Problemi
	1.2.Araştırmanın Amacı
	1.3.Araştırmanın Sınırlılıkları
	1.4.Araştırmanın Önemi
	1.5.Araştırmanın Yöntemi

	İKİNCİ BÖLÜM
	ÇALIŞMANIN KAVRAMSAL TEMELİ: TOPLUM VE KÜLTÜR
	2.1.Topluluklar ve Farklılaşmaları
	2.1.1.Topluluklar ve Sınır(sallık)ların İnşası
	2.1.2. Topluluk, Sınır ve Simge
	2.1.3. Birleştirici Bir Unsur Olarak Topluluklar
	2.1.4. Ayrıştırıcı Bir Unsur Olarak Topluluklar
	2.1.5. Toplulukların Bileşenleri: Kimlikler
	2.1.5.1. Bireysel Kimlikten Kolektif Kimliğe
	2.1.5.2. Grup Kimliğinin Üretimi/Yeniden Üretimi


	2.2. Toplumsal Bellek ve Mekân Üzerine
	2.3. Etnisite ve Etnik Gruplar
	2.3.1.Etnik Grupların Sınırları
	2.3.2. Etnik Aidiyetin Oluşumu ve Korunması

	2.4. Topluluk ve Beden/ Dans
	2.4.1.Bir Kültür Ürünü Olarak Dans ve Dansın İşlevleri
	2.4.2. Topluluk Sınırlarının Korunmasında Dansın Yeri
	2.4.3. Dansın Kültürel Değişime Etkileri
	2.4.4. Çingene-Roman Topluluklarında Dans


	ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
	TÜRKİYE’DE BULUNAN ÇİNGENELER/ROMANLARIN GENEL DURUMU VE ADANA’DA ÇİNGENE/ROMAN VARLIĞI
	DÖRDÜNCÜ BÖLÜM
	BULGULAR
	AKINCILARDA EVLİLİK: ÇİNGENE/ROMAN DÜĞÜNLERİ, DANSLARI VE KÜLTÜR AKTARIMI
	4.1. Çingene/Roman Olan ve Olmayan Ayrımı
	4.2.Evlilikler ve Kültürel Muhafaza
	4.3. Akıncılar Düğünlerinde Mekân ve Performanslarda Kullanımı
	4.4. Düğünlerde Dans
	4.5. Kültürel İnşada Kadın Erkek Rolleri
	4.6. Akıncılar Romanlarında Güneydoğu Esintisi: Diyarbakır Halayları
	4.7. Müzisyenlerin Müzik Seçimleri
	4.8. Kültürel Aktarımda Çocukluktan Yetişme Unsuru

	BEŞİNCİ BÖLÜM
	SONUÇ
	KAYNAKÇA
	EKLER
	Ek-1: Ahmet Özyiğit Tarafından Paylaşılan Adana Roman Mevcudu Dosyası
	Ek-2: Etik Kurul Onay Formu

	ÖZGEÇMİŞ
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa



